
  
    
      
    
  


The Project Gutenberg eBook of Ueber den Umgang mit Menschen

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Ueber den Umgang mit Menschen


Author: Adolph Freiherrn Knigge



Release date: January 14, 2026 [eBook #77701]


Language: German


Original publication: Stuttgart: A. F. Macklot, 1822


Credits: Norbert H. Langkau and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK UEBER DEN UMGANG MIT MENSCHEN ***







Anmerkungen zur Transkription.

Das Original ist in Fraktur gesetzt. Schreibweise und Interpunktion
des Originaltextes wurden übernommen; lediglich offensichtliche
Druckfehler sind stillschweigend korrigiert worden.

Auf S. 98 ist die fehlende Überschrift (Pkt.18) hinzugefügt worden.

Das Umschlagbild wurde vom Bearbeiter geschaffen. Ein Urheberrecht wird nicht 
geltend gemacht. Das Bild darf von jedermann unbeschränkt genutzt werden.

Worte in Antiqua sind "kursiv" dargestellt.





  


Ueber




den

Umgang mit Menschen.


Von

Adolph Freiherrn Knigge.



In drei Theilen.



Zehnte Ausgabe.


Durchgesehen und vermehrt

von

F. P. Wilmsen.



Stuttgart,

bei A. F. Macklot. 1822.








Vorrede des Herausgebers,

zur neunten Auflage.





Ich habe den Wunsch der Verlagshandlung, Knigge's bekanntes und
geschätztes Werk über den Umgang mit Menschen für die neunte Ausgabe
durchzusehen, und mit einer Einleitung, Anmerkungen und Nachträgen
zu vermehren, gern erfüllt, weil ich glaubte, dadurch nützlich zu
werden. Dies Werk enthält sehr viel Gutes, und kann für Menschen, die
auf den mittleren Stufen der Bildung stehen, und wenig Gelegenheit
haben, Menschenkenntniß einzusammeln, überaus nützlich werden. Da ich
es für Pflicht hielt, Knigge selbst reden zu lassen, so habe ich mir
nur da, wo er sich eine offenbare Incorrectheit oder Nachlässigkeit
im Vortrage erlaubt hat, eine Aenderung und Uebertragung erlaubt,
und solche Anmerkungen, welche für eine Note unter den Text zu wenig
Ausdehnung hatten, gleich in den Text selbst verwebt. Dieß glaubte ich
um so eher mir erlauben zu dürfen, da diese Anmerkungen größtentheils
nur weitere Ausführungen, oder nähere Bestimmungen, oder eine festere
Begründung des von K. Gesagten enthalten. Ganz weggestrichen habe ich
nur solche Stellen, welche eine offenbare Uebertreibung oder eine
nichtssagende Anekdote, oder eine leere Amplification enthielten. Ein
zur Vollständigkeit nöthiger Nachtrag enthält besonders die Regeln des
Umgangs mit Kindern, worüber K. viel zu kurz gewesen ist, und wird die
Brauchbarkeit des Werkes hoffentlich einigermaßen erhöhen und befördern.


Berlin, im April 1817.
 
F. P. Wilmsen.
 





Inhalt
 




Erster Theil.


Einleitung des Herausgebers; Seite    3.

  Einleitung des Verfassers;       Seite  12.




1) Warum man mit großen und glänzenden Eigenschaften dennoch
nicht immer in der Welt sein Glück mache. Ueber den esprit de
conduite. Mancher will sich nicht nach den Sitten Andrer fügen.
Manchem fehlt es dazu an der nöthigen Weltkenntniß; Mancher macht zu
viel Forderungen. Aber auch mit dem besten Willen und guten Anlagen
glückt es nicht Jedem; warum? 2) In Deutschland ist es schwer,
allgemein gute Eindrücke in Gesellschaften zu machen; warum? Bilder
von Verschiedenheit des gesellschaftlichen Tons in einigen Provinzen
von Deutschland, und Bilder von den Sitten verschiedner Stände. 3) Von
meinem Berufe, über diesen Gegenstand zu schreiben. 4) Meine eignen
Erfahrungen.




Erstes Kapitel; Seite 27.

Allgemeine Bemerkungen und Vorschriften über den

Umgang mit Menschen.




1) Jeder Mensch muß sich in der Welt selbst geltend machen.
Anwendung dieses Satzes. 2) Strebe nach Vollkommenheit, aber
nicht nach dem Scheine der Vollkommenheit! 3) Sey nicht zu sehr
ein Sclave der Meinung Andrer! 4) Verliere nicht die Zuversicht!
5) Eigne Dir nicht fremdes Verdienst zu! 6) Verbirg Deinen Kummer!
7) Rühme nicht zu laut Dein Glück! 8) Enthülle nicht die
Schwächen Deiner Nebenmenschen! 9) Gib Andern Gelegenheit, zu
glänzen! 10) Suche Gegenwart des Geistes zu haben! 11) Willst Du
etwas in der Welt erlangen, so mußt Du darum bitten. 12) Nimm
so wenig, wie möglich, von Andern Wohlthaten an! 13) Grenzen der
Dienstfertigkeit. 14) Halte strenge Wort, und sey wahrhaft! 15) Sey
pünktlich, ordentlich, fleißig! 16) Interessire Dich für Andre, wenn
Du willst, daß Andre sich für Dich interessiren sollen! 17) Verflicht
niemand in Deine Privat-Zwistigkeiten, und setze Dich immer in
Gedanken in andrer Leute Stelle! 18) Laß Jeden seine Handlungen
selbst verantworten, wenn Du nicht sein Vormund bist! 19) Handle
nur selbst immer folgerecht! 20) Habe stets ein gutes Gewissen!
21) Sey, was Du bist, immer und ganz! 22) Unterschied im äussern
Betragen. 23) Sey nicht zu offenherzig! 24) Suche nie jemand
lächerlich zu machen! 25) Schrecke, zerre, beunruhige und necke
nicht! 26) Alle Menschen wollen amüsirt seyn. Ueber das Spaßmachen.
27) Sage Jedem etwas Lehrreiches oder Angenehmes! 28) Ueber
Spott und Medisance. 29) Ueber Anekdoten. 30) Trage keine Nachrichten
aus einem Hause in das andre! 31) Sey vorsichtig in Tadel
und Widerspruch! 32) Rede nicht zu viel und nicht langweilig!
33) Noch von Dingen, die nur Dich interessiren! 34) Ueber Egoismus.
35) Widersprich Dir nicht im Reden! 36) Wiederhole Dich
nicht, und schärfe Dein Gedächtniß! 37) Vermeide Zweideutigkeit;
38) Gemeinsprüche; 39) Unnütze Fragen! 40) Lerne Widerspruch ertragen!
41) Wo man sich zur Freude versammelt, da rede nicht von
Geschäften! 42) Ueber Religions-Gespräche. 43) Sey vorsichtig in
Gesprächen über Andrer Gebrechen! 44) Andre Vorsichtigkeits-Regeln.
45) Bringe bei niemand unangenehme Dinge in Erinnerung!
46) Nimm nicht Theil an fremdem Spotte! 47) Ueber Disputirgeist.
48) Ueber Verschwiegenheit. 49) Wohlredenheit und äusserer Anstand.
50) Ueber kleine gesellschaftliche Unschicklichkeiten. 51) Betragen, wenn
uns Langeweile gemacht wird. 52) Leichtigkeit im Umgange. 53) Man
hüte sich vor zu großen Forderungen! 54) Kleidung. 55) Soll man
viel oder wenig in Gesellschaften gehen? 56) Man kann in jeder
Gesellschaft etwas lernen. 57) Mit wem soll man umgehen? 58) Ueber
den Umgang in großen Städten, in kleineren, und auf dem Lande.
59) In fremden Gegenden. 60) Regeln beim Briefwechsel. 61) Wie
man die Menschen beurtheilen solle. 62) Ob diese Regeln allgemein
passen? 63) In wie fern auch Frauenzimmer nach diesen Regeln
handeln können.




Zweites Kapitel; Seite 74.

Ueber den Umgang mit sich selbst.




1) Es ist nützlich und interessant, über den Umgang mit andern
Menschen seine eigne Gesellschaft nicht zu vernachlässigen. 2) Es
kommen Augenblicke, wo wir uns selbst am nöthigsten sind. 3) Gehe
eben so vorsichtig, fein, redlich und gerecht mit Dir selbst um,
wie mit Andern! 4) Sorge für Deine Gesundheit, aber verzärtle Dich
nicht! 5) Respectire Dich selbst, und habe Zuversicht zu Dir selbst!
6) Verzweifle nicht bei dem Bewußtseyn mangelnder Vollkommenheiten,
bei den Schwierigkeiten, ein großer Mann zu werden! 7) Sey Dir ein
angenehmer Gesellschafter! 8) Aber sey Dir auch kein Schmeichler,
sondern ein aufrichtiger und gerechter Freund! Sey eben so strenge
gegen Dich, wie Du gegen Andre bist! 9) Wie man Abrechnung mit seiner
Moralität halten solle.




Drittes Kapitel;Seite 78.


Ueber den Umgang mit Leuten von verschiednen Gemüthsarten,

Temperamenten und Stimmungen des

Geistes und Herzens.




1) Ueber die vier Haupt-Temperamente und deren Mischungen.
2) Ueber herrschsüchtige Leute. 3) Ueber Ehrgeitzige. 4) Eitle. 5) Hochmüthige,
im Gegensatze von Stolzen. 6) Ueber sehr empfindliche Leute.
7) Ueber den Umgang mit Eigensinnigen. 8) Mit Zanksüchtigen,
Widersprechern und solchen, die Paradoxie lieben. 9) Mit Jähzornigen.
10) Mit Rachgierigen. 11) Mit unentschlossenen, faulen und
phlegmatischen Leuten. 12) Mit Menschenfeinden, mißtrauischen, argwöhnischen,
mürrischen und verschlossenen Leuten. 13) Mit neidischen,
hämischen, verläumderischen, schadenfrohen, mißgünstigen und eifersüchtigen
Menschen. 14) Ueber den Geitz und die Verschwendung.
15) Ueber das Betragen gegen Undankbare. 16) Gegen ränkevolle
Leute und Lügner. 17) Gegen Windbeutel. 18) Gegen Unverschämte,
Müssiggänger, Schmarotzer, Schmeichler und zudringliche Leute.
19) Gegen Schurken. 20) Gegen zu bescheidne, zu furchtsame Menschen.
21) Gegen Unvorsichtige und Plauderhafte, Vorwitzige und
Neugierige, Zerstreute und Vergessene. 22) Gegen Wunderliche, Sonderlinge
und Launenhafte. 23) Ueber den Umgang mit dummen, schwachen,
übertrieben gutherzigen, leichtgläubigen und solchen Menschen,
die gewisse Liebhabereien und Steckenpferde haben. 24) Mit muntern
und satyrischen Leuten. 25) Mit Trunkenbolden, groben Wollüstlingen
und andern lasterhaften Leuten. 26) Mit Enthusiasten, Ueberspannten,
Romanhaften, Kraft-Genies und excentrischen Leuten.
27) Etwas von Andächtlern, Heuchlern und abergläubischen Leuten.
28) Von Deisten, Freigeistern und Religions-Spöttern. 29) Ueber
die Art, wie man Schwermüthige, Tolle und Rasende behandeln
müsse. Geschichte zweier Wahnsinnigen. Zusatz des Herausgebers.







Zweiter Theil.


Einleitung; Seite 125.


Nachricht von der Art der Eintheilung aller in den drei Theilen

dieses Werks verhandelten Gegenstände.


Erstes Kapitel; Seite 125.

Von dem Umgange unter Menschen von verschiedenem Alter.


Zweites Kapitel; Seite 132.

Von dem Umgange unter Eltern, Kindern und Blutsfreunden.


Drittes Kapitel; Seite 139.

Von dem Umgange unter Eheleuten.


Viertes Kapitel;  Seite 161.

Ueber den Umgang mit und unter Verliebten.


Fünftes Kapitel;  Seite 167.

Ueber den Umgang mit Frauenzimmern.


Sechstes Kapitel;  Seite 182.

Ueber den Umgang unter Freunden.


Siebentes Kapitel; Seite 198.

Ueber die Verhältnisse zwischen Herren und Dienern.


Achtes Kapitel; Seite 205.

Betragen gegen Hauswirthe, Nachbarn und Solche, die mit uns in

demselben Hause wohnen.


Neuntes Kapitel; Seite 207.

>Ueber das Verhältniß zwischen Wirth und Gast.


Zehntes Kapitel; Seite 211.

Ueber die Verhältnisse unter Wohlthätern und Denen, welche Wohlthaten

empfangen, wie auch unter Lehrern und Schülern,

Gläubigern und Schuldnern.




Eilftes Kapitel; Seite 215.

Ueber das Betragen gegen Leute in allerlei besondern Verhältnissen

und Lagen.


Zwölftes Kapitel; Seite 228.

Ueber das Betragen bei verschiedenen Vorfällen im menschlichen

Leben.


Allgemeine Behandlung der Kinder in den Jahren
 der ersten

 Entwickelung; Seite 238.


Dritter Theil.


Einleitung; Seite 307.

Uebergang zu den in diesem Theile verhandelten Gegenständen.


Erstes Kapitel; Seite 307.

Ueber den Umgang mit den Großen der Erde, Fürsten, Vornehmen

und Reichen.


Zweites Kapitel; Seite 325.

Ueber den Umgang mit Geringern.


Drittes Kapitel; Seite 328.

Ueber den Umgang mit Hofleuten und ihres Gleichen.


Viertes Kapitel;  Seite 340.

Ueber den Umgang mit Geistlichen.


Fünftes Kapitel;  Seite 344.

Ueber den Umgang mit Gelehrten und Künstlern.


Sechstes Kapitel;  Seite 360.

Ueber den Umgang mit Menschen von allerlei Ständen im

 bürgerlichen Leben.


Siebentes Kapitel; Seite 383.

Ueber den Umgang mit Menschen von allerlei Lebensart und Gewerbe.





Achtes Kapitel; Seite 391.
 
Ueber geheime Verbindungen und den Umgang mit den Mitgliedern

derselben.


Neuntes Kapitel; Seite 395.

Ueber die Art, mit Thieren umzugehen.


Zehntes Kapitel; Seite 399.

Ueber das Verhältniß zwischen Schriftsteller und Leser.


Eilftes Kapitel; Seite 404.

Schluß.










 Ueber den

Umgang mit Menschen.




 





Erster Theil.






 

Einleitung des Herausgebers.




Der Umgang mit Menschen gehört zu den wirksamsten Bildungs-,
Erheiterungs- und Anregungsmitteln des
menschlichen Geistes und Gemüths; aber wohlthätig werden
seine Wirkungen nur dann für uns seyn, wenn wir gehörig vorbereitet
unter die Menschen treten, und im Umgange eben so
viel Weisheit, als Klugheit, eben so viel Festigkeit, als Geschmeidigkeit,
eben so viel Offenheit, als Zurückhaltung zeigen
und anwenden. Die Vorbereitung besteht in der Fertigkeit, den
Schein von der Wahrheit zu unterscheiden, die Sprache des feinen
Welttons zu reden, ohne in's Gezierte und Höfische zu verfallen,
und in der Sammlung allgemeiner Kenntnisse; endlich
in der richtigen Würdigung der Menschen, damit ein Bewußtseyn
des eigenen Werthes erwache, und die Blödigkeit verschwinde,
welche unfähig macht, den Umgang mit Menschen von höherer
Bildung und Erfahrung zu benutzen und zu genießen. Man
könnte sagen, daß dieß alles, was hier als Vorbereitung auf
den Umgang mit Menschen dargestellt und erfordert wird, eigentlich
das Erzeugniß dieses Umgangs selbst sey; allein wenn
auch zugegeben werden muß, daß alle jene Kenntnisse und Fertigkeiten
größtentheils in der Gesellschaft gewonnen werden, so
ist doch eben so gewiß, daß die Gesellschaft ein Recht habe, von
ihren Mitgliedern zu fordern, daß sie einen Beitrag zur Unterhaltung
geben, nicht bloß empfangen und genießen sollen. Diese
billige Forderung aber kann nur von denjenigen erfüllt werden,
welche gehörig vorbereitet und ausgestattet in die Gesellschaft
treten. Dazu soll die Erziehung vor allem mitwirken, und daneben
die schriftliche Belehrung und Anweisung, welche nicht
bloß aus Schriften, wie die vorliegende des trefflichen Menschenkenners
Knigge, sondern auch, und vielleicht noch mehr aus solchen
Romanen und historischen Darstellungen geschöpft wird,
welche sich durch eine lebhafte und getreue Charakterschilderung
auszeichnen, und Menschen von allen Seiten, und in allerlei
Lagen, Verhältnissen und Beziehungen darstellen. Nicht bloß
Menschenkenntniß, sondern auch die Sprache des feineren Gesellschaftstones
findet sich in solchen Schriften, und sie gehören
eben deswegen unstreitig zu den wirksamsten Bildungsmitteln.
In wie fern, und unter welchen Bedingungen auch der Umgang
ein Bildungsmittel sey, soll hier nur angedeutet, nicht
ausgeführt werden, denn für die Ausführung findet sich im Verfolg
eine passendere Stelle. Die Weisheit im Umgange
würde zunächst in der Sichtung der Spreu von dem Weizen bestehen,
damit sich nicht, zugleich mit den Kenntnissen und berichtigten
Urtheilen, mit den Ansichten der Welt und der Menschen,
mit der Erwärmung für das Schöne, Gute und Edle,
auch Vorurtheile aller Art, schiefe und ungerechte Urtheile, falscher
Geschmack, Heuchelei und Verstellungskunst, Leichtsinn
und Eitelkeit in die Seele einschleiche. Ohne diese Weisheit hat
die Gesellschaft nur verderblichen Einfluß, wird sie endlich selbst
die Kraft überwältigen, mit welcher heilsame Eindrücke der Erziehung
auf unsern Willen wirken, wird sie den, der sich sorglos
ihrem Einfluß hingibt, zum Sclaven der Mode und Sitte
machen, und ihn um sein bestes Lebensglück betrügen.


Aber mit der Weisheit reicht man in der Gesellschaft nicht
aus; sie fordert eben so sehr jene vorsichtige und besonnene Klugheit,
welche uns lehrt, erlaubte Vortheile zu erkennen und zu
benutzen, und den Klippen auszuweichen, an welchen so leicht
die Fassung, die Heiterkeit und Laune scheitern kann. Wer im
Umgange mit der großen Welt zu oft in Verlegenheit kommt,
zu oft, durch den Schein irre geführt, sich zu einer Offenheit
verleiten läßt, die er hernach mit Schrecken gemißbraucht oder
gemißdeutet sieht; wer nicht zu rechter Zeit ein Gespräch abzubrechen,
oder es auf eine ungezwungene und verständige Weise
anzuknüpfen und fortzuführen weiß, ohne vorlaut und zudringlich
zu werden, oder sich selbst zum Thema der Unterhaltung zu
machen; wer nicht mit Klugheit die Personen, aus welchen die
Gesellschaft besteht, nach ihren bürgerlichen und Familienverhältnissen
berücksichtigt, und seine Urtheile ohne alle Rücksicht
fällt, seine Bemerkungen ohne alle Umsicht mittheilt: der wird
für alle diese Verstoße gegen die Klugheit im Umgange hart
büßen müssen, und sich bald genug von der Gesellschaft ausgeschlossen
sehen. Jene Weisheit, welche der Umgang fordert, und
jene Klugheit, welche er voraussetzt, besteht ferner in der Festigkeit,
die nie in Starrsinn und Rechthaberei ausartet, und
in der Geschmeidigkeit, welche eben so weit von Heuchelei, als
von Blödigkeit und Menschengefälligkeit entfernt ist. Wer immer
der Meinung dessen ist, der zuletzt sprach, oder der das
Wort in der Gesellschaft führt, nie eine eigene Meinung hat,
oder sie wenigstens sogleich feigherzig aufgibt, wenn sie Widerspruch
findet, wird der Gesellschaft eben so wenig verdanken,
als der, welcher mit rechthaberischer Heftigkeit seine Gegner nur
überschreit, nicht mit Gründen bekämpft. Aber vorzüglich kommt
es hier auf die Art an, wie man solche Meinungen und Urtheile,
welche lebhaft bestritten werden, vertheidigt und begründet.
Es gibt Menschen, welche bei solchen Vertheidigungen alle
Rücksichten und jede Schonung und Milde, welche zum Wesen
des Umgangs gehört, bei Seite setzen, und in leidenschaftlicher
Lebhaftigkeit ihre Gegner mehr anfallen und mißhandeln, als
bekämpfen. Hier ist die Grenze sehr leicht überschritten, besonders
wenn die Klugheit nicht von wohlwollenden Neigungen unterstützt
wird, oder persönliche Mißverhältnisse der Streitenden
einwirken und sichtbar werden. Dennoch gehört die Festigkeit
recht eigentlich zu den geselligen Tugenden, weil die Gesellschaft
nicht ohne Reizmittel bestehen kann, und der Widerspruch zu
den wirksamsten Reizmitteln gehört; aber auch deswegen, weil
nur Festigkeit gegen die gefährlichen und verderblichen Eindrücke
des Umgangs waffnet und sichert, so wie gegen die Verlegenheit
und Bedrängniß, in welche wir diejenigen so oft in der Gesellschaft
gerathen sehen, welche dem Hochmuth, der Anmaßung,
Unbescheidenheit und leeren Prahlerei nichts entgegen zu setzen
wissen, und da verstummen, wo sie recht laut werden und mit
Nachdruck sprechen sollten.


Aber wie der Umgang verderblich werden kann, wenn man
seinem Einfluß nicht mit Festigkeit zu widerstehen, und durch
festen Muth alles abzuwehren weiß, wodurch das Vergnügen
der Gesellschaft gestört, oder das Recht des Einzelnen gekränkt
wird; so wird sein Reiz und sein Genuß durch die Geschmeidigkeit
erhöht, mit welcher sich Jeder in den Ton der Gesellschaft
überhaupt, und in die Schwachheiten der Einzelnen insbesondere
zu finden und zu schicken, Störungen des gesellschaftlichen
Vergnügens zu entfernen, und alles herbeizuführen weiß,
was die Unterhaltung nähren und beleben, die Bande der Gesellschaft
fester knüpfen, und den Genuß Aller erhöhen kann, und
zwar auf eine solche Art, daß Keinem etwas aufgedrungen, und
nichts erzwungen wird. Wie leicht diese Geschmeidigkeit ausarte,
und wie lästig, verächtlich und erniedrigend sie in ihrer Ausartung
sey, davon finden sich die auffallendsten Beispiele in jeder
zahlreichen Gesellschaft. Sie muß in theilnehmenden und wohlwollenden
Gefühlen, in der Bescheidenheit und Anspruchlosigkeit,
welche sich nie vordrängt, und keine Auszeichnung begehrt,
und in dem Wunsche, sich zu belehren, ihren Grund haben,
wenn sie für eine gesellschaftliche Tugend gelten soll. Häufig erscheint
die Geschmeidigkeit als Herablassung zu den Schwachen,
als Herabstimmung zu einem uns fremden und ungemüthlichen
Gesellschaftstone, und in so fern sie selbst lauter Schwäche, nicht
Grundsatz und nicht Wohlwollen oder Klugheit ist, als ein Heulen
mit den Wölfen, als ein feigherziges und unsittliches Einstimmen
in einen Ton, den man für schlecht und niedrig erkennt.
Hier würde die Festigkeit an ihrem Orte seyn. Dagegen ist es
hohe Gesellschaftstugend, den Schwachen in der Gesellschaft sein
Ohr zu leihen, wenn sie über die Gebühr von sich selbst und ihren
besondern Angelegenheiten sprechen; der Mutter theilnehmend
zuzuhören, welche von den Anlagen und von der Liebenswürdigkeit
ihrer Kinder, oder von häuslichen Leiden mit großer Ausführlichkeit
spricht; den ehrlichen Handwerksmann ausreden zu
lassen, oder durch Fragen selbst zu veranlassen, vom Handwerk
zu sprechen und seine Erfahrungskenntnisse gutmüthig mitzutheilen,
wobei dem Hörenden wohl noch durch manche nützliche
Sachkenntniß seine Herablassung vergolten wird.


Eben so viel Offenheit, als Zurückhaltung, fordert
endlich der Umgang mit Menschen. Offenheit ist die Seele des
Umgangs; aber sie setzt Vertrauen voraus, und wer kann sogleich
Vertrauen zu Personen fassen, die er nur in ihren Feierkleidern
sieht, und nicht beobachten kann, wenn sie in ihrer Alltagskleidung
einhergehen. Es gibt eine Offenheit, welche mit
kluger Vorsicht vereinbar ist, und diese soll im Umgange herrschen.
Niemand soll seine Grundsätze und Ueberzeugungen verheimlichen,
oder schweigen, wo die Pflicht, sich des Verleumdeten
anzunehmen, den Splitterrichter zu demüthigen und zu strafen,
den Heuchler zu entlarven, den Prahler in seiner Erbärmlichkeit
darzustellen, oder auch nur die Pflicht, seinen Beitrag
zur Unterhaltung zu geben, das Schweigen verbietet. Aber
Rücksicht auf Kinder, auf Schwache und Unwissende, auf Schüchterne
und Aengstliche, auf Horcher und Wortverdreher, auf
Neuigkeitsträger und Klatschschwestern, gebietet auch oft Zurückhaltung
des Urtheils, des Spottes, eines witzigen Einfalls, einer
wahren, aber bitteren Bemerkung, einer Meinung oder Erklärung,
die leicht gemißdeutet oder gemißbraucht werden kann.


Dieß also wären die Bedingungen, unter welchen der Umgang
Bildungs-, Erheiterungs- und Anregungsmittel werden
kann. Wem übrigens die Wahl frei steht, zwischen großen, stark
gemischten Gesellschaften, und kleineren Gesellschaftskreisen, der
handelt weise, wenn er diese vorzieht, und jene so viel als möglich
vermeidet. Denn je zahlreicher die Gesellschaft ist, desto leerer
ist der Umgang, und nur da ist die Unterhaltung ergiebig
und lehrreich, wo Alle daran Theil nehmen, und Keiner durch
Rücksichten der Klugheit und Vorsicht zur Zurückhaltung bestimmt
wird, sondern Jeder frei und unverhohlen seine Meinung äußert.


Auf der andern Seite ist der Umgang mit Einzelnen, wenn
sie mit einer ächten Geistesbildung eine reiche Erfahrung verbinden,
und in mannigfaltigen Verbindungen leben, viel ergiebiger
und belohnender, als das eigentliche Gesellschaftsleben, und
diejenigen, welche das Leben in dem edelsten Sinne genießen
wollen, ziehen sich daher aus der großen Welt zurück, und wissen
sich in dem Familienleben einen Genuß zu bereiten, welcher
in großen und gemischten Gesellschaften vergebens gesucht wird.
Vielleicht ist es auch nur in solcher Zurückgezogenheit möglich,
das Herz vor Thorheiten und Verirrungen zu bewahren, in welche
es so leicht durch den Einfluß der Gesellschaft verwickelt wird,
und die Ausartung des Herzens zu verhüten, welcher diejenigen
nicht entgehen, die ihrem Umgange die möglichste Ausdehnung
geben, und darin den höchsten Genuß des Lebens finden. Denn
neben dem wohlthätigen Einflusse, welchen der Umgang mit
Menschen aus allen Ständen auf die Entwickelung unseres Geistes,
Veredlung unseres Herzens, und Erheiterung unseres Gemüths
haben kann, wenn er ein gewählter ist, und mit Mäßigung
und Vorsicht genossen wird, übt er auch einen nachtheiligen
und selbst verderblichen Einfluß auf unbewachte und unbereitete
Herzen aus.


Wenn auf der einen Seite unsere Begriffe durch den Umgang
bereichert und berichtigt werden, so verwirrt er sie auf der
andern. Wir hören Menschen, mit Witz und Scharfsinn ausgestattet,
ihre vorgefaßten Meinungen, ungerechten Urtheile
und fixen Ideen mit einer solchen Beredsamkeit und Zuversicht
als unstreitige und unläugbare Wahrheiten darstellen, daß wir
uns überreden, ein ganz neues Licht über diese Gegenstände erhalten
zu haben, und ihre Jünger werden. Ein andermal fällt
ein witziger Spötter über das Heilige her, und es gelingt ihm,
den religiösen Gefühlen einiger Schwachen in der Gesellschaft einen
Stoß zu geben. Er hat ihnen das Unersetzliche genommen,
und sie werden diesen Verlust nie verschmerzen. Der Umgang
wird heute Nahrung für unsere wohlwollenden und theilnehmenden
Gefühle; aber morgen gerathen wir in eine Gesellschaft, in
welcher der Hofton herrschend ist; wir stoßen auf lauter verlarvte
Gesichter, hören lauter Redensarten, werden überall durch die
unverschämten Uebertreibungen einer frechen Schmeichelei verletzt,
sehen eine ganze Gesellschaft von Schauspielern vor uns,
von welchen jeder seine Rolle spielt, und nirgends wird uns
Nahrung für Geist und Gefühl gereicht; was ist natürlicher,
als daß wir Menschenverachtung aus dieser Gesellschaft mitnehmen,
und uns nicht sobald wieder mit den Menschen aussöhnen;
daß sich Mißtrauen unseres Herzens bemächtigt, und der
Glaube an die Menschheit seine Kraft verliert.


Ein unbewachtes und unbefestigtes Herz geräth in einer Gesellschaft
unter feine und beredte Schmeichler; der Giftsaame
wird in das Herz gestreut, und die Früchte werden nicht ausbleiben.— Und
wer hätte nicht in der Gesellschaft die Kunst zu
scheinen, Gefühle zu verhehlen, eine Rolle zu spielen, zu heucheln,
und sich zu verstellen, wider seinen Willen, und ohne
sein Wissen gelernt? Man gewöhnt sich in der Gesellschaft an
alles, selbst an das Lächerlichste, Erbärmlichste, Platteste, an
Mangel und Mißbrauch des Verstandes, an die häßlichsten Gesichter
und Gemüther, die widrigsten Fehler des Körpers und
des Sprachorgans; man bemerkt am Ende diese Gebrechen
kaum mehr. Daher sieht man, besonders in den höheren Ständen,
die Mitglieder der Gesellschaft ihren faden Witz, ihre beredten
Verleumdungen, ihren ungesalzenen Spott und ihre kläglichen
Tagesneuigkeiten mit einer Unbefangenheit gegen einander
austauschen, als ob die unschuldigsten Dinge vorgingen,
und es fällt Keinem auch nur von ferne ein, sich einer solchen
Unterhaltung zu schämen, noch weniger, ihr eine bessere Wendung
zu geben, oder Salz zu verlangen und zu erwarten. Aber
es sind nicht bloß die Geistlosen oder Armen am Geist, die es so
arg treiben; auch Geistreiche lassen sich endlich, wenn sie lange
genug Zuhörer gewesen sind, zu solchem Kleinhandel herab, und
werden aus lauter Gefälligkeit, oder um der langen Weile zu
entgehen, mit geistlos. Es gehört Muth, Geduld und große
Gewandtheit dazu, einen faden und dürren Gesellschaftston zu
beschwingen, und endlich zu verdrängen; aber diese Kunst sollte
jeder zu erringen suchen, weil dadurch großes Verdienst zu erwerben
ist, und der, welcher sie besitzt und ausübt, der Wohlthäter
einer ganzen Stadt werden kann.


Mehr oder weniger trägt jeder das Gepräge der Gesellschaft,
und wird ihr Zögling, oft ein zu folgsamer; denn indem sie allen
seinen Trieben die mannichfaltigste und reichste Befriedigung
darbietet, besonders dem Ehrtriebe, indem sie das Bedürfniß,
zu lieben, und geliebt zu werden, eben so sehr aufregt, als kräftig
stillt, und allen seinen Zwecken dient, legt sie ihn in unauflösliche
Fesseln. Doch sie soll auch seine Kräfte in Bewegung
setzen und beschäftigen, darum muß sie Reibungen veranlassen,
und jeglichem Bestreben, wozu die vereinte Kraft Mehrerer erfordert
wird, so wie jeglicher ungeselligen Neigung Hindernisse
und Widerstand entgegenstellen. Nicht überall kommt uns in
der Gesellschaft (das Wort hier im weitesten Sinne genommen)
Theilnahme und guter Wille entgegen, nicht überall die Anerkennnng
unserer Verdienste und unserer sittlichen Güte, und da,
wo wir gern Einfluß gewinnen möchten, stößt sie uns zurück,
weil wir nicht ihre Sprache zu reden wissen, oder uns weigern,
sie zu reden, und in den Ton, der jetzt gerade der herrschende
ist, einzustimmen. Auf der andern Seite legt sie dem Rohen
und Ungesitteten Fesseln an, und zwingt ihn durch die Gewalt
ihrer conventionellen Gesetze, die Sprache der Bescheidenheit und
Ehrbarkeit zu reden; sie nöthigt ihn zu einer sehr beschwerlichen
Selbstverleugnung, und straft ihn auf der Stelle, wenn er sich
weigert, ihre Gesetze anzuerkennen und ihnen zu gehorchen.
Wenn es scheint, daß sie dadurch theils Heuchler bildet, theils
Menschenhasser, so kann sie zwar von dieser Schuld nicht ganz
frei gesprochen werden; aber sie weiß wenigstens den Schaden,
welchen sie anrichtet, mannichfaltig zu vergüten, theils durch
die Ermunterungen, welche sie denen zu Theil werden läßt, die
sich in ihr geltend zu machen wissen; theils durch die Veranlassungen,
welche sie dem Thätigen und Wohlwollenden gibt, sich
gemeinnützig zu machen, vorzüglich aber durch die Kunst und
Sorgfalt, mit welcher sie die rohen Edelsteine schleift, so daß
ihr Werth erkannt und richtig geschätzt wird. Sie kommt durch
dieß alles der Erziehung sehr wirksam zu Hülfe, und rettet Viele,
die sonst für die Welt verloren gegangen seyn würden, errettet
Andere aus dem Verderben der Milzsucht, Hypochondrie und
üblen Laune, der Blödigkeit und Verzagtheit, des Versinkens
in Eintönigkeit, Einsylbigkeit und Verschlossenheit, verhilft ihnen
zu der Entdeckung, daß ihnen auch die Gabe der Sprache, oder
wohl gar die des Witzes und Humors zu Theil geworden sey,
weckt in viel Tausenden wohlwollende und theilnehmende Gefühle,
und heilt sie gründlich von den Krankheiten, welche ihnen
durch eine verkehrte Erziehung, oder durch den Einfluß eines
bösen Familiengeistes, oder durch die Macht böser Gewohnheiten
eingeimpft worden sind. Auch für diejenigen wird sie oft
Retterinn und Wohlthäterinn, welche am Müßiggange und an
der langen Weile krank liegen, und nur der Anregung bedürfen,
um sich zu fühlen, und zur Thätigkeit zu erwachen.


Die schwerste Aufgabe, welche uns die Gesellschaft zu lösen
gibt, und wodurch sie besonders die festen und gediegenen Charaktere,
und die einfachen Gemüther abschreckt, ist die, sich in
die oft ganz kontrastirenden Tonarten zu finden und einzustimmen,
welche in den verschiedenen Kreisen die herrschenden oder
beliebten sind. Denn seinen Geschmack verleugnen, seine Vernunft
gefangen nehmen unter dem Glauben an die Untrüglichkeit
der Mode, oder faden Witz verschlucken, und immer wieder
dieselben Späßchen sich vormachen lassen, oder einem Treibjagen
gemeiner Anekdoten zusehen, dazu gehört, wenn man wahrhaft
gebildet ist, eine Selbstverleugnung, die auch des Geduldigsten
Langmuth erschöpft, oder ein Humor, der nicht zu zerstören
ist. Da aber in dieser besten Welt niemand der Nothwendigkeit,
die Menschen zu nehmen, wie sie sind, entgehen kann,
so dürfte es zur Lebensklugheit gehören, sich mit einer solchen
Fassung und humanen Langmuth auszustatten, daß man auch
die schwersten Prüfungen dieser Art bestehen könne.


Zur Erwerbung einer solchen Fassung und Langmuth kann
eine Anleitung, wie sie Knigge in dem vorliegenden Buche gegeben
hat, allerdings etwas beitragen, da sie die Menschen nicht
nur in allerlei Gestalten lebendig darstellt, sondern auch lehrt,
wie man sie, nach Maßgabe ihres Charakters und ihrer Bildung,
zu nehmen und zu behandeln, welche Klippen man im
Umgange zu vermeiden, welche Saiten man zu berühren und
nicht zu berühren habe, und wie man sich gegen den nachtheiligen
Einfluß sichern könne, welchen der Umgang auf Gesinnung,
Sitte und Urtheil ausübt, wenn man nicht die Spreu von dem
Weizen zu sondern versteht, und sich durch das Ansehen hoher
Einsicht und untrüglicher Urtheilskraft, welches die dreisten Tonangeber
in der Gesellschaft anzunehmen wissen, täuschen und
bethören läßt. Wenn der humoristische Verfasser hie und da seiner
Laune zu sehr den Zügel schießen ließ, und sich, um einen
witzigen Einfall nicht unterdrücken zu dürfen, eine kleine Uebertreibung
oder Entstellung erlaubte; wenn er sich von einem Vorurtheil,
welches man seiner Zeit zu Gute halten muß, verleiten
ließ, den französischen Gesellschaftston und die geselligen
Tugenden der Franzosen, auf Unkosten der Teutschen, zu preisen;
so thut dieß im Ganzen dem Werthe dieses Buches keinen
Eintrag, da es nicht schwer ist, in diesen Stellen die Uebertreibung
zu erkennen und abzusondern; auch hat es sich der Herausgeber
angelegen seyn lassen, des Verf. Bemerkungen in dieser
Hinsicht zu berichtigen, und sein Urtheil zu mildern.




 




Einleitung des Verfassers.




1.


Wir sehen die klügsten, verständigsten Menschen im gemeinen
Leben Schritte thun, wozu wir den Kopf schütteln müssen.


Wir sehen die feinsten theoretischen Menschenkenner das
Opfer des gröbsten Betrugs werden.


Wir sehen die erfahrensten, geschicktesten Männer, bei alltäglichen
Vorfällen, unzweckmäßige Mittel wählen; sehen, daß
es ihnen mißlingt, auf Andre zu wirken; daß sie, mit allem
Uebergewicht der Vernunft, dennoch oft von fremden Thorheiten
und Grillen und von dem Eigensinne der Schwächern abhängen;
daß sie von schiefen Köpfen, die nicht werth sind, mit
ihnen verglichen zu werden, sich müssen regieren und mißhandeln
lassen; daß hingegen Schwächlinge und Unmündige an
Geist Dinge durchsetzen, die der Weise kaum zu wünschen wagen
darf.


Wir sehen manchen Redlichen fast allgemein verkannt.


Wir sehen die witzigsten, hellsten Köpfe in Gesellschaften,
wo Aller Augen auf sie gerichtet waren, und jedermann begierig
auf jedes Wort lauerte, das aus ihrem Munde kommen
würde, eine untergeordnete Rolle spielen; sehen, wie sie verstummen,
oder nur gemeine Dinge sagen, indeß ein andrer,
äußerst leerer Mensch die kleine Summe von Begriffen, die er
hie und da aufgesammelt hat, so durch einander zu werfen und
aufzustutzen versteht, daß er Aufmerksamkeit erregt, und, selbst
bei Männern von Kenntnissen, für etwas gilt.


Wir sehen, daß die glänzendsten Schönheiten nicht allenthalben
gefallen, indeß Personen, mit weniger äussern Annehmlichkeiten
ausgerüstet, allgemein interessiren. —


Kurz, wir werden täglich gewahr, daß die klügsten und gelehrtesten
Männer, wenn nicht zuweilen die untüchtigsten zu
allen Weltgeschäften, doch wenigstens unglücklich genug sind,
durch den Mangel einer gewissen Gewandtheit zurückgesetzt zu
bleiben, und daß die Geistreichsten, von der Natur mit allen
innern und äussern Vorzügen beschenkt, oft am wenigsten zu
gefallen, zu glänzen verstehen.


Manche Leute glauben, ausgezeichnete Eigenschaften berechtigten
sie, die kleinen gesellschaftlichen Schicklichkeiten, die Regeln
des Anstandes, der Höflichkeit, oder der Vorsicht zu vernachlässigen
— Sie irren sehr. Großer Eigenschaften wegen
verzeiht man große Fehler, weil Menschen von feinerm Stoffe
heftige Leidenschaften zu haben pflegen. Wo aber keine Leidenschaft
im Spiele ist, da soll der bessere Mann auch weiser handeln,
als der alltägliche; und es ist nicht weise gehandelt, die
unschuldigen Gebräuche der Gesellschaft zu verachten, wenn man
in der Gesellschaft leben und wirken will.


Ich rede aber hier nicht von der freiwilligen Verzichtleistung
des Weisen auf die Bewunderung des vornehmen und geringen
Pöbels. Daß der Mann von bessrer Art da in sich selbst verschlossen
schweigt, wo er nicht verstanden wird; daß der Witzige,
Geistvolle, in einem Cirkel schaler Köpfe sich nicht so weit herabläßt,
den Spaßmacher zu spielen; daß der Mann von einer gewissen
Würde im Charakter zu viel Stolz hat, sein ganzes Wesen
nach jeder ihm unbedeutenden Gesellschaft umzuformen, die
Stimmung anzunehmen, wozu die jungen Laffen seiner Vaterstadt
den Ton mit von Reisen gebracht haben; daß es den Jüngling
besser kleidet, bescheiden, schüchtern und still, als nach
Art der mehrsten unsrer heutigen jungen Leute, vorlaut, selbstgenügsam
und plauderhaft zu seyn; daß der edle Mann, je klüger
er ist, um desto bescheidner, um desto mißtrauischer gegen
seine eignen Kenntnisse und Urtheile, um desto weniger zudringlich
seyn wird; oder daß, je mehr innerer, wahrer Verdienste
sich jemand bewußt ist, er um desto weniger Kunst anwenden
wird, seine vortheilhaften Seiten hervorzukehren, so wie die
wahrhafte Schönheit alle kleine anlockende, unwürdige Buhlkünste,
wodurch man sich bemerkbar zu machen sucht, verachtet
— Das alles ist wohl sehr natürlich! — davon rede ich
also nicht.


Auch nicht von der beleidigten Eitelkeit eines Mannes voll
Forderungen, der unaufhörlich eingeräuchert, geschmeichelt und
vorgezogen zu werden verlangt, und, wo das nicht geschieht,
ein finsteres Gesicht macht; nicht von dem gekränkten Hochmuthe
eines abgeschmackten Pedanten, der mißlaunig wird, wenn
er das Unglück hat, nicht aller Orten für ein großes Licht der
Erde bekannt, und als ein solches behandelt zu seyn; wenn nicht
Jeder mit seinem Lämpchen herzuläuft, um es an diesem großen
Lichte der Aufklärung anzuzünden. Wenn ein steifer Professor,
der gewohnt ist, von seinem bestaubten Dreifuße herunter, sein
Lehrbuch in der Hand, einem Haufen gaffender, unbärtiger
Musensöhne stundenlang hohe Weisheit vorzupredigen, und dann
zu sehen, wie sogar seine platten, in jedem halben Jahre wiederholten
Späße sorgfältig nachgeschrieben werden; wenn ein
Solcher einmal die Residenz, oder irgend eine andere Stadt besucht,
und das Unglück nun will, daß man ihn dort kaum dem
Namen nach kennt, daß er in einer feinen Gesellschaft von zwanzig
Personen gänzlich übersehn, oder von irgend einem Fremden
für den Kammerdiener im Hause gehalten und Er genannt wird,
wer mögte es ihm verargen, wenn er ergrimmt, und ein verdrossenes
Gesicht zeigt; oder wenn ein Stuben-Gelehrter, der
ganz fremd in der Welt, ohne Erziehung und ohne Menschenkenntniß
ist, sich einmal aus dem Haufen seiner Bücher hervorarbeitet,
und dann, äusserst verlegen mit seiner Figur, buntschäckig
und altväterisch gekleidet, in seinem, vor dreißig Jahren
nach der neuesten Mode verfertigten Bräutigamsrocke, da sitzt,
und an nichts von Allem, was gesprochen wird, Antheil nehmen,
keinen Faden finden kann, um mit anzuknüpfen: so gehört
das alles nicht hieher.


Eben so wenig rede ich von dem groben Cyniker, der alle
Regeln verachtet, welche Uebereinkunft und gegenseitige Gefälligkeit
den Menschen im bürgerlichen Leben vorgeschrieben haben,
noch von dem Kraft-Genie, das sich über Sitte, Anstand
und Vernunft hinauszusetzen, einen besondern Freibrief zu haben
glaubt.


Und wenn ich sage, daß oft auch die weisesten und klügsten
Menschen in der Welt, im Umgange und in Erlangung äusserer
Achtung, bürgerlicher und anderer Vortheile, ihres Zwecks verfehlen,
ihr Glück nicht machen; so bringe ich hier weder in Anschlag:
daß ein widriges Geschick zuweilen den Besten verfolgt,
noch daß eine unglückliche leidenschaftliche oder ungesellige Gemüthsart
bei Manchem die vorzüglichsten, edelsten Eigenschaften
verdunkelt.


Nein! meine Bemerkung trifft Personen, die wahrlich allen
guten Willen und treue Rechtschaffenheit mit mannigfaltigen,
recht vorzüglichen Eigenschaften und dem eifrigen Bestreben, in
der Welt fortzukommen, eignes und fremdes Glück zu bauen,
verbinden, und die dennoch mit diesem Allen verkannt, übersehen
werden, zu gar nichts gelangen. Woher kömmt das? Was
ist es, das Diesen fehlt und Andere haben, die, bei dem Mangel
wahrer Vorzüge, alle Stufen menschlicher, irdischer Glückseligkeit
ersteigen? — Es fehlt ihnen: die Kunst des Umgangs
mit Menschen — eine Kunst, die oft der schwache
Kopf, ohne darauf zu studiren, viel besser erlauert, als der verständige,
weise, witzreiche; die Kunst, sich geltend zu machen,
ohne beneidet zu werden; sich nach den Temperamenten, Einsichten
und Neigungen der Menschen zu richten, ohne falsch zu
seyn; sich ungezwungen in den Ton jeder Gesellschaft stimmen
zu können, ohne weder Eigenthümlichkeit des Charakters zu verlieren,
noch sich zu niedriger Schmeichelei herabzulassen. Der,
welchen nicht die Natur schon mit dieser glücklichen Anlage hat
geboren werden lassen, erwerbe sich Menschenkenntniß, eine gewisse
Geschmeidigkeit, Geselligkeit, Nachgiebigkeit, Duldung,
lerne sich zu rechter Zeit verleugnen, erringe Gewalt über heftige
Leidenschaften, Wachsamkeit auf sich selber, und Heiterkeit des
immer gleich gestimmten Gemüths; und er wird sich jene Kunst
zu eigen machen. Doch hüte man sich, sie zu verwechseln mit
der schädlichen, niedrigen Gefälligkeit des verworfenen Sclaven,
der sich von Jedem mißbrauchen läßt, sich Jedem preisgibt, um
eine Mahlzeit zu gewinnen; dem Schurken huldigt, und, um
eine Bedienung zu erhalten, zum Unrechte schweigt, zum Betruge
die Hände bietet, und die Dummheit vergöttert.


Indem ich aber von jenem esprit de conduite rede, der
uns leiten muß, bei unserm Umgange mit Menschen aller Gattung:
will ich nicht etwa ein Complimentir-Buch schreiben,
sondern einige Resultate aus den Erfahrungen ziehn, die ich gesammelt
habe, während einer nicht kurzen Reihe von Jahren,
in welchen ich mich unter Menschen aller Arten und Stände
umhertreiben mußte und oft in der Stille beobachtete. — Kein
vollständiges System, aber Bruchstücke, vielleicht nicht zu verwerfende
Materialien, Stoff zu weiterm Nachdenken.


2.

In keinem Lande in Europa ist es vielleicht so schwer, im
Umgange mit Menschen aus allen Klassen, Gegenden und Ständen,
allgemeinen Beifall einzuerndten: in jedem dieser Kreise
wie zu Hause zu seyn, ohne Zwang, ohne Falschheit, ohne sich
verdächtig zu machen, und ohne selbst dabei zu leiden, auf den
Fürsten wie auf den Edelmann und Bürger, auf den Kaufmann
wie auf den Geistlichen, nach Gefallen zu wirken, als in unserm
teutschen Vaterlande; denn nirgends vielleicht herrscht zu
gleicher Zeit eine so große Mannigfaltigkeit des Conversationstons,
der Erziehungsart, der Religions- und andrer Meinungen,
eine so große Verschiedenheit der Gegenstände, welche die
Aufmerksamkeit der einzelnen Volks-Klassen in den einzelnen
Provinzen beschäftigen. Dieß rührt her von der Mannigfaltigkeit
des Interesse der teutschen Staaten gegen einander und gegen
auswärtige, von dem Unterschiede der Verbindungen mit
diesem oder jenem auswärtigen Volke, und von dem sehr merklichen
Abstande der Klassen in Teutschland von einander, zwischen
denen verjährtes Vorurtheil, Erziehung und zum Theil
auch Staats-Verfassung eine viel bestimmtere Grenzlinie gezogen
haben, als in andern Ländern. Wo hat mehr, als in Teutschland,
die Idee von sechszehn Ahnen des Adels wesentlichen moralischen
und politischen Einfluß auf Denkungsart und Bildung?
Wo greift weniger allgemein, als bei uns, die Kaufmannschaft
in die übrigen Klassen ein? Wo macht mehr, als hier, das
Corps der Hofleute eine ganz eigne Gattung aus, in welche
hinein, so wie zu der Person der mehrsten Fürsten, nur Leute
von gewisser Geburt und gewissem Range sich hindrängen können?
Wo durchkreuzen sich mehr Arten von Interesse? — Und
diese treffen nicht etwa auf irgend einen dem ganzen Volke merkbaren
Punkt zusammen, auf allgemeine National-Bedürfnisse,
Volks-Angelegenheiten, Vaterlands-Nutzen, wie in England,
wo Aufrechthaltung der Constitution, Freiheit und Glück der
Nation, Flor des Vaterlandes, der Punkt ist, in welchem sich
das Streben, Dichten und Trachten so mancher originellen Charaktere
vereinigt, noch wie in fast allen übrigen europäischen
Ländern, die entweder unter einem einzigen Oberhaupte stehen,
oder durch ein einziges, allen Gliedern wichtiges Interesse beherrscht
werden, wie die Schweiz, oder in welchen eine allein
herrschende Religion, oder ein tyrannisches Clima, über Denkungsart,
Ton und Stimmung allgemein überwiegende Gewalt
hat.


Daß im Ganzen unsere teutsche Verfassung, so zusammengesetzt
sie auch ist, sehr große, wesentliche Vorzüge gewährt,
das leidet keinen Zweifel; allein es ist nicht weniger gewiß, daß
dieselbe den mächtigsten Einfluß auf die Verschiedenheit der Stimmung
in den einzelnen Provinzen und Staaten und unter den
mancherlei von einander abgesonderten Ständen hat. Eben daher
kommt es, daß unsre Schauspieler, Schauspiel-Dichter und
Romanen-Schreiber ein viel schwereres Studium haben, wenn
sie alle diese Nüancen kennen, bearbeiten und dennoch einen Anstrich
von originellem National-Charakter wollen durchschimmern
lassen; viel schwerer, als in Frankreich, wo die Sitten
der verschiednen Stände und einzelnen Provinzen nicht so sehr
gegen einander abstechen. Eben daher kömmt es, daß man über
wenige unsrer literarischen Produkte ein allgemein einstimmig
beifälliges Volks-Urtheil hört, daß überhaupt so wenige unserer
Werke wie National-Monumente auf die Nachwelt übergehen,
und eben daher endlich kömmt es, daß es so schwer ist, mit
Menschen aus allen Ständen und Gegenden in Teutschland umzugehn
und bei Allen gleich wohl gelitten zu seyn, auf Alle gleich
vortheilhaft zu wirken.


Der treuherzige, naive, zuweilen ein wenig bäurische, materielle
Bayer ist äusserst verlegen, wenn er auf alle verbindlichen,
artigen Dinge antworten soll, die ihm der feine Ober-Sachse in
einem Othem entgegenschickt; dem schwerfälligen Westphälinger
ist alles hebräisch, was ihm der Oesterreicher in seiner, ihm
gänzlich fremden Mundart vorpoltert; die zuvorkommende Höflichkeit
und Geschmeidigkeit des durch französische Nachbarschaft
polirten Rheinländers würde man in manchen Städten von
Nieder-Sachsen für Zudringlichkeit, für Niederträchtigkeit halten.
Man glaubt da, ein Mann, der so äusserst unterthänig
und nachgiebig ist, müsse gefährliche oder niedrige Absichten haben,
oder müsse falsch, oder sehr arm und hülfsbedürftig seyn;
und oft ist dort ein wenig zu weit getriebne äussere Höflichkeit
hinlänglich, den Mann, der sich am Rheine dadurch allgemeine
Liebe erwerben würde, an der Leine verächtlich zu machen. Dagegen
wird aber auch der, nicht kältere, nur weniger leichtsinnige,
weniger zuversichtliche, nicht so im Gedränge von Fremden,
noch auf Reisen an Leib und Seele abgeschliffene, geglättete,
sondern ernsthafte Nieder-Sachse, der bei der ersten Bekanntschaft
nicht sehr zuvorkommend, sondern wohl gar ein
wenig verlegen ist, an einem Hofe im Reiche vielleicht für einen
schüchternen Menschen, ohne Lebensart, ohne Welt, angesehen
werden[1].


Sich nun also nach Ort, Zeit und Umständen umzuformen,
und von verjährten Gewohnheiten sich loszumachen: das erfordert
Studium und Kunst.


In Gegenden, aus welchen weder Unzufriedenheit mit dem
Vaterlande, noch Müßiggang, noch Verderbniß der Sitten,
noch unbestimmte, rastlose Thätigkeit, noch Anekdoten-Jagd,
noch vorwitzige Neugier, die Menschen schaarenweise auswandern
macht, und jeden Pinsel zum Reisen treibt, sind die Einwohner
mit dem, was es daheim gibt, so herzlich wohl zufrieden,
daß sie nichts Größeres kennen, nichts Größeres kennen
mögen, als das, was sie in ihrem Vaterlande von Jugend auf
betrachtet, schon als Knaben bewundert, oder von ihren Verwandten
und Freunden haben stiften, bauen, anlegen gesehn.
Ihnen sind die kleinen jährlichen oder andern Feste immer neu,
immer gleich glänzend und merkwürdig. — Glückliche Unwissenheit!
nicht zu vertauschen mit dem Ekel, welcher den Mann
anwandelt, der in seinem Leben so gar viel aller Orten erlebt,
erfahren, gesehn, bauen und zerstören gesehn hat, und zuletzt
an nichts mehr Freude finden, nichts mehr bewundern kann,
alles mit Tadel und Langerweile erblickt! — Doch macht die
treue Anhänglichkeit an einheimische Sitten zuweilen ungerecht,
ungeschliffen gegen Menschen, die sich durch kleine Verschiedenheiten,
wäre es auch nur in Anstand, Kleidung, Ton, Mundart
oder Gebehrden, unschuldigerweise auszeichnen.


In freien Städten ist diese Anhänglichkeit an väterliche Sitten,
Kleidertrachten u. dgl. sehr auffallend, und hat nicht selten
Einfluß auf Regierungs-Verfassung, Religions-Verträglichkeit
und andre wichtige und unwichtige Dinge. Ich meine, diese
Verschiedenheit der Sitten und der Stimmung in den teutschen
Staaten macht es sehr schwer, außer seiner vaterländischen Gegend,
in fremden Provinzen, in Gesellschaften zu gefallen,
Freundschaften zu stiften, Geschmack am Umgange zu finden,
Andre für sich einzunehmen, und auf Andre zu wirken.


Diese Schwierigkeiten werden größer und fühlbarer, und erzeugen
eine nicht geringe Verlegenheit, wenn man in Teutschland
in Gesellschaften geräth, welche aus Personen von verschiedenen
Ständen und Erziehungsweisen zusammengesetzt sind.
Dem Teutschen wird es schwer, sich zu einem fremden Gesellschaftston
zu erheben oder herabzustimmen; seine Theilnahme
wird nicht sogleich rege; er fühlt sich verstimmt, wenn die Form
der Unterhaltung von derjenigen, an welche er in seiner Heimath
gewöhnt ist, merklich abweicht. Kommt er aus der Provinz in
die Hauptstadt, so macht ihn die Neuheit der Form verlegen,
ängstlich, schüchtern, und also unbeholfen; ist der Fall umgekehrt,
so wird er entweder einsylbig, kaltsinnig und verdrießlich,
oder er überläßt sich der Spottlust, und wird ein Friedensstörer.
Lebt er auf dem Lande, so fühlt er sich in der Hauptstadt durch
die im Umgange herrschende Geschmeidigkeit und Gewandtheit
geängstigt, weil er gewohnt ist, sich gehen zu lassen, und auf
sein äusseres Wesen wenig Aufmerksamkeit zu wenden, und daher
sitzt er stumm und gefühllos da.


Man sehe nur einen ehrlichen Land-Edelmann, aus treuer
Lehnspflicht, einmal nach langen Jahren wieder an dem Hofe
seines Landesherrn erscheinen! Er hat sich schon früh Morgens
auf's beste ausgeschmückt und sich die sonst gewöhnte liebe Pfeife
Tabak versagt, um nicht nach Rauch zu riechen. Auf den Gassen
der Stadt war es noch öde und still, als er schon in seinem
Wirthshause umherwandelte und alles in Bewegung setzte, um
ihm beizustehen, bei dem beschwerlichen Geschäfte, sich hofmäßig
auszuschmücken. Jetzt ist er endlich fertig; die seidnen Strümpfe
ersetzen bei weitem nicht, was die heute zurückgelegten Stiefel
ihm sonst gewähren; ihn friert gewaltig an den, ihm nackend
scheinenden Beinen. Der modisch zugeschnittene Rock ist in den
Schultern nicht so bequem, wie sein treuer, alter, warmer Ueberrock;
das Stehn wird ihm unerträglich sauer. — In dieser qualvollen
Gemüthsverfassung erscheint er im Vorzimmer. Um ihn
her wimmelt ein Haufen Hofschranzen herum, die, obgleich sie
sämmtlich vielleicht nicht so viel werth, wie dieser ehrliche, nützliche
Mann, und im Grunde ihrer Herzen nicht weniger, als
er, von Langerweile geplagt sind, dennoch mit Naserümpfen
und Verachtung hier, wo sie in ihrem Elemente zu seyn scheinen,
ihn ansehen. Er fühlt jeden Spott, übersieht sie, ist ihnen
an gesundem Verstande und Urtheilskraft bei weitem überlegen,
und muß sich dennoch von ihnen demüthigen lassen. Sie nähern
sich ihm, thun mit zerstreuter, wichtiger Miene einige Fragen
an ihn; Fragen, an denen das Herz keinen Antheil nimmt, und
worauf sie auch die Antwort nicht abwarten. Er glaubt Einen
unter ihnen zu entdecken, der ihm theilnehmender scheint, als
die Uebrigen; mit diesem fängt er ein Gespräch von Dingen an,
die ihm, vielleicht auch dem Vaterlande, wichtig sind: von dem
Wohlstande, den eigenthümlichen Vorzügen, den Naturschönheiten
der Provinz, in welcher er lebt; er redet mit Wärme;
Redlichkeit athmet alles, was er sagt — aber bald sieht er, wie
sehr er sich in seiner Hoffnung getäuscht hat. Das Männchen
hört ihm mit halbem Ohre zu, erwiedert irgend ein Paar unbedeutende
Sylben zur Antwort, und läßt dann den braven Hausvater
ohne Unterhaltung da stehen. Nun nähert er sich einem
Cirkel von Leuten, die mit Interesse und Lebhaftigkeit zu reden
scheinen. An diesem Gespräche wünscht er Theil zu nehmen;
aber alles, was er hört, Gegenstand, Sprache, Ausdruck, Wendung,
alles ist ihm fremd. In halb teutschen, halb französischen
Redensarten wird hier eine Sache abgehandelt, auf welche er
nie seine Aufmerksamkeit gerichtet, von welcher er nie geglaubt
hat, daß es möglich wäre, teutsche Männer könnten sich damit
beschäftigen. Seine Verlegenheit, seine Ungeduld steigt mit jedem
Augenblicke, bis er endlich das verwünschte Schloß weit
hinter sich sieht.


Und nun, den Fall umgekehrt, lasse man einen sonst edlen
Hofmann einmal hinaus auf das Land in die Gesellschaft biederer
Beamten und Provinzial-Edelleute gerathen; — hier herrschen
ungezwungene Fröhlichkeit, Offenherzigkeit, Freiheit; man
redet von dem, was am nächsten den Landmann angeht; man
wiegt die Worte nicht ab; der Scherz ist kunstlos, treffend, gewürzt,
aber nicht zugespitzt, nicht witzig und gesucht. Unser
Hofmann versucht es, sich in diese Manier hineinzuarbeiten: er
mischt sich in die Gespräche; aber der Ausdruck der Offenheit
und Treuherzigkeit fehlt. Was bei Jenen naiv war, wird bei
ihm beleidigend. Er fühlt dieß, und will die Leute in seinen
Ton stimmen. In der Stadt gilt er für einen angenehmen Gesellschafter:
er spannt alle Segel auf, um auch hier zu glänzen;
allein die kleinen Anekdoten, die feinen Züge, worauf er anspielt,
sind hier gänzlich unbekannt, gehen verloren. Man findet ihn
spottsüchtig, da in der Stadt niemand ihn einer solchen Gesinnung
beschuldiget. Seine Höflichkeitsworte, die er wahrlich gut
meint, hält man für Falschheit; die Süßigkeiten, die er den
Frauenzimmern sagt, und die nur höflich und verbindlich seyn
sollen, betrachtet man als hämischen Spott. — So groß ist die
Verschiedenheit des Tons unter zweierlei Klassen von Menschen! —


Ein Professor, der in der literarischen Welt eine nicht gemeine
Rolle spielt, meint, in seiner gelehrten Einfalt, die Universität,
auf welcher er lebt, sey der Mittelpunkt alles Lebens
und aller Wirksamkeit im Staate, und das Fach, in welchem
er sich Kenntnisse erworben, die einzige, dem Menschen nützliche,
der Anstrengung, des Nachforschens und Studiums würdige
Wissenschaft. Er nennt Jeden, der sich darauf nicht gelegt
hat, verächtlicherweise einen Schöngeist. Eine Dame, die bei
ihrer Durchreise den berühmten Mann kennen zu lernen wünscht,
und ihn desfalls besucht, unterhält er in einer Sprache und über
Gegenstände, wovon sie nicht ein Wort versteht; er unterhält
die Gesellschaft, welche sich darauf gefreuet hatte, ihn recht zu
genießen, bei der Abendtafel, mit Zergliederung des neuen akademischen
Credit-Edikts, oder, wenn der Wein dem guten
Manne jovialische Laune gibt, mit Erzählung lustiger Schwänke
aus seinen Studenten-Jahren.


In welcher Verlegenheit ist zuweilen ein Mann, der nicht
viel Journale und neuere Modeschriften liest, wenn er in eine
Gesellschaft von schöngeisterischen Herren und Damen geräth.


Gleichsam wie verrathen und verkauft scheint ein sogenannter
Profaner, wenn er sich unter einem Haufen Mitglieder einer
geheimen Verbindung befindet, oder wenn er in eine Gesellschaft
geräth, welche aus lauter wissenschaftlich gebildeten Personen
zusammengesetzt ist.


Freilich kann nichts ungesitteter, den wahren Begriffen einer
feinen Lebensart mehr entgegen seyn, als wenn eine Anzahl
Menschen, die sich auf diese Art unter einander verstehen, einem
Fremden, der gutmüthig unter sie tritt, um an den Freuden der
Geselligkeit Theil zu nehmen, durch ununterbrochene Lenkung
des Gesprächs auf Gegenstände, wovon Dieser gar nichts versteht,
jeden Genuß der Unterredung raubt. Auf diese Art habe
ich zuweilen in meiner ersten Jugend in Familien-Cirkeln, wo
die Unterhaltung beständig mit Anspielungen auf mir gänzlich
unbekannte Anekdoten durchflochten, und durch gewisse mir
fremde Redensarten und Bonmots, womit ich gar keinen Begriff
verbinden konnte, gewürzt war, tödtende Langeweile gehabt.
Man sollte wohl mehr Rücksicht nehmen: allein selten
sind ganze Gesellschaften so billig, sich nach Einzelnen zu richten;
auch läßt sich das nicht immer mit Recht fordern; folglich
ist es wichtig für Jeden, der in der Welt mit Menschen leben
will, die Kunst zu studiren, sich nach Sitten, Ton und Stimmung
Anderer zu fügen.


3.


Ueber diese Kunst will ich etwas sagen. — Aber habe ich
denn auch wohl Beruf, ein Buch über den feinen Gesellschaftston
zu schreiben, ich, der ich in meinem Leben vielleicht sehr
wenig von diesem Ton gezeigt habe? Ziemt es mir, Menschenkenntniß
auszukramen, da ich so oft ein Opfer der unvorsichtigsten,
einem Neulinge kaum zu verzeihenden Hingebung gewesen
bin? Wird man die Kunst des Umgangs von einem Manne
lernen wollen, der beinahe von allem menschlichen Umgange
abgesondert lebt? — Lasset doch sehn, meine Freunde, was sich
darauf antworten läßt!


Habe ich widrige Erfahrungen gemacht, die mich von meiner
eigenen Ungeschicklichkeit überzeugt haben — desto besser!
Wer kann so gut vor der Gefahr warnen, als Der, welcher
darinn gesteckt hat? Haben Temperament und Weichlichkeit —
oder darf ich es nicht Güte eines so gern sich anschließenden Herzens
nennen? — haben Sehnsucht nach Liebe und Freundschaft,
nach Gelegenheit, Andern zu dienen, und sympathetische Empfindungen
zu erregen, mich oft unvorsichtig handeln gemacht, oft
die klügelnde Vernunft weit zurückgelassen; so war es wahrlich
nicht Blödsinnigkeit, Kurzsichtigkeit, Unbekanntschaft mit Menschen,
was mich irre leitete; sondern Bedürfniß zu lieben und
geliebt zu werden, Verlangen thätig zu seyn, zum Guten zu
wirken. Uebrigens werden vielleicht wenig Menschen in einem
so kurzen Zeitraume in so manche sonderbare Verhältnisse und
Verbindungen mit andern Menschen aller Art gerathen, wie ich,
seit ungefähr zwanzig Jahren; und da hat man denn schon Gelegenheit,
wenn man nicht ganz von der Natur und Erziehung
verwahrloset ist, Bemerkungen zu machen, und vor Gefahren
zu warnen, die man selbst nicht hat vermeiden können. Daß
ich aber jetzt einsam und abgezogen lebe, geschieht weder aus
Menschenhaß, noch Blödigkeit; ich habe sehr wichtige Gründe
dazu; allein diese hier weitläuftig zu entwickeln, das hieße zu
viel von mir selbst reden, da ich ohnehin noch, zum Schlusse
dieser Einleitung, etwas über meine eignen Erfahrungen werde
sagen müssen, bevor ich zum Zwecke komme. — Also nur noch
dieses:


4.


Ich trat als ein sehr junger Mensch, beinahe noch als ein
Kind, schon in die große Welt, und auf den Schauplatz des
Hofes. Mein Temperament war lebhaft, unruhig, bewegsam,
mein Blut warm; die Keime zu mancher heftigen Leidenschaft
lagen in mir verborgen. Ich war in der ersten Erziehung ein
wenig verzärtelt, und durch große Aufmerksamkeit, deren man
meine kleine Person früh gewürdigt hatte, gewöhnt worden, sehr
viel Rücksichten von andern Leuten zu fordern. In einem Vaterlande
aufgewachsen, wo Schmeichelei, Verstellung und ein
gewisses kriechendes Wesen nicht sehr zu Hause sind, hatte man
mich freilich auch nicht zu jener Geschmeidigkeit vorbereitet, deren
ich bedurfte, um, unter mir ganz fremden Leuten, in despotischen
Staaten große Fortschritte zu machen; auch ist der theoretische
Unterricht in wahrer Weltklugheit bei der Jugend theils
selten mit Erfolge, theils nicht immer ohne Gefahr zu ertheilen;
eigne Erfahrung muß da in der Folge das Beste thun. Diese
Lectionen, wenn man das Glück hat, wohlfeil daran zu kommen,
sind von der heilsamsten Wirkung, und prägen sich tief
ein. Noch erinnere ich mich einer kleinen Scene von der Art, die
mich auf eine Zeitlang vorsichtig machte. Ich saß in C*** in
der italiänischen Oper in der herrschaftlichen Loge; ich war früher,
als der Hof, gekommen, weil ich Mittags nicht auf dem
Schlosse, sondern in der Stadt als Gast gespeist hatte. Noch
waren wenige Menschen da; in der ganzen Reihe des ersten
Ranges saß nur einzig der Land-Commandeur, Graf I***,
ein würdiger Greis. Er hatte, wie es schien, auch darauf gerechnet,
daß es schon später wäre, als es wirklich war; weil er
nun Langeweile hatte, und mich gleichfalls einsam da sitzen sah,
trat er zu mir herein, und fing eine Unterredung mit mir an.
Er schien sehr zufrieden mit dem, was ich ihm über verschiedene
Gegenstände, von denen ich einige Kenntniß besaß, sagte; der
Greis wurde immer freundlicher und herablassender, und dieß
kitzelte mich so sehr, daß ich darauf allerlei Seitensprünge in
meinem Gespräche machte, und zuletzt ein wenig vorwitzig und
muthwillig wurde. Endlich entwischte mir eine, mir gegenwärtig
nicht mehr erinnerliche, grobe Unvorsichtigkeit im Reden;
der Graf sah mir ernsthaft in das Gesicht, und ohne weiter ein
Wort zu verlieren, ließ er mich stehn, und ging zurück in seine
Loge. Ich fühlte die ganze Stärke dieses Verweises, aber die
Arzenei half nicht lange. Meine Lebhaftigkeit verleitete mich zu
großen Verletzungen der Bescheidenheit und guten Sitte; ich
übereilte alles, that immer zu viel oder zu wenig, kam stets zu
früh oder zu spät, weil ich immer entweder eine Thorheit beging,
oder eine andere gutzumachen hatte. Daher kamen unendliche
Widersprüche in meinen Handlungen, und ich verfehlte
fast bei allen Gelegenheiten des Zwecks, weil ich keinen einfachen
Plan verfolgte. Zuerst war ich zu sorglos, zu offen, gab
mich zu unvorsichtig hin, und schadete mir dadurch; alsdann
nahm ich mir vor, ein feiner Hofmann zu werden. Mein Betragen
wurde gekünstelt, und nun traueten mir die Bessern
nicht; ich war zu geschmeidig, und verlor dadurch äussere Achtung
und innere Würde, Selbstständigkeit und Festigkeit. Erbittert
gegen mich und Andre, riß ich mich dann los, und wurde
ein Sonderling. Dieß erregte Aufsehn; die Menschen suchten
mich auf, wie sie alles Sonderbare aufsuchen. Dadurch aber
erwachte mein Trieb zur Geselligkeit wieder; ich näherte mich
auf's neue, lenkte wieder ein, und nun verschwand der Nimbus,
den nur meine Abgezogenheit von der Welt um mich her gezogen
hatte. In einer andern Periode spottete ich der herrschenden
Thorheiten, zuweilen nicht ohne Witz; man fürchtete mich, aber
man liebte mich nicht; dieß schmerzte mich; um das wieder gut
zu machen, zeigte ich mich von der unschädlichen Seite, entfaltete
ein liebevolles, wohlwollendes Herz, unfähig zu schaden und
zu verfolgen — und die Wirkung davon war, daß jedermann,
der noch einen Rest von Groll gegen mich hegte, oder irgend einen
lustigen Einfall von mir, auf seine Rechnung geschrieben hatte,
mich jetzt mit einer Art von Geringschätzung behandelte, sobald
er sah, daß ich nur mit Rappieren und nicht mit Schwerdtern
focht, daß meine Waffen nicht zum Morde geschliffen waren.
Oder wenn meine satyrische Laune durch den Beifall lustiger
Gesellschafter aufgeweckt wurde, hechelte ich große und kleine
Thoren durch; die Spaßvögel lachten dann; aber die Weisern
schüttelten die Köpfe, und wurden kalt gegen mich. Um zu zeigen,
wie wenig bösartig meine Laune wäre, hörte ich auf, zu
spotten, und fing an, alle Thorheiten und Fehler gutmüthig zu
entschuldigen; und nun hielten Einige mich für einen Pinsel,
Andre für einen Heuchler. Wählte ich mir meinen Umgang unter
den ausgesuchtesten, aufgeklärtesten Männern, so erwartete
ich vergebens Schutz von dem am Ruder stehenden Dummkopfe;
gab ich mich elenden Leuten preis, so wurde ich mit diesen in
Eine Klasse gesetzt. Menschen ohne Erziehung, von niederm
Stande, mißbrauchten mich, wenn ich mich ihnen zu sehr näherte;
mit Vornehmern verdarb ich es, sobald sie meine Eitelkeit
beleidigten. Bald ließ ich den Geistesarmen zu sehr meine
Ueberlegenheit empfinden, und wurde verfolgt; bald war ich zu
bescheiden, und wurde übersehen. Bald richtete ich mich geschmeidig
und schonend nach den Sitten der Leute, nach dem Ton aller
unbedeutenden Gesellschaften, in welche ich gerieth, verlor
goldne Zeit, Achtung der Weisern, und Zufriedenheit mit mir
selber; dann wurde ich wieder zu einfach, und spielte eine verkehrte
Rolle, da, wo ich hätte glänzen oder wenigstens mich geltend
machen können und sollen, durch Mangel an Zuversicht zu
mir selber. Zu einer Zeit ging ich zu wenig unter Menschen,
indem ich mich meiner Laune hingab, und man hielt mich für
stolz oder menschenscheu; zu einer andern zeigte ich mich überall,
und wurde als ein Alltagsgesicht übersehen oder belächelt. In
den ersten Jünglingsjahren gab ich mich unbedachtsam, Jedem
ausschließlich, mit vollem Vertrauen, und ohne alle Vorsicht
hin, der sich meinen Freund nannte, und mir einige Zuneigung
bewies; und sahe mich schmerzlich getäuscht, oder schändlich betrogen
und gemißbraucht; dann war ich wieder, in einem Anfall
von Menschenliebe und Wohlwollen, eines Jeden Freund,
bereit, Jedem zu dienen, und nun mußte ich mit Verdruß erfahren,
daß sich niemand mit ganzer Seele an mich anschloß,
weil niemand mit dem kleinen, in so viel Partikeln getheilten
Stückchen Herzen vorlieb nehmen wollte. Wenn ich zu viel erwartete,
wurde ich getäuscht; wenn ich ohne allen Glauben an
Treue und Redlichkeit unter den Menschen umher irrte, hatte
ich gar keinen Genuß, nahm an gar nichts Theil. Es ist bekannt,
welchen thätigen Antheil ich an der Verbindung der sogenannten
Illuminaten genommen, wovon ich in einer eignen
Schrift (Philo's Erklärung &c. ) Rechenschaft gegeben habe.
Diese Verbindung, an deren Spitze Personen standen, die zum
Theil, ihrer Geburt, ihren bürgerlichen Verhältnissen und ihren
Talenten nach, zu den wichtigsten Männern in Teutschland gehörten,
machte vorzüglich auch Menschenkenntniß zu einem Gegenstande
ihrer Nachforschungen. Der, durch dessen Hände, wie
das bei mir eine Zeitlang der Fall war, fast alle Geschäfte einer
so ausgebreiteten Gesellschaft gingen, fand freilich Gelegenheit
genug, Leute aus allen Ständen und von sehr verschiedener Bildung
und Stimmung, welche Mitglieder des Ordens waren,
von mancher Seite und in allerlei Lagen kennen zu lernen; allein
da man mit diesen Leuten größtentheils nur schriftlichen
Umgang pflog, so gewann im Ganzen meine praktische Erfahrung
nicht so viel dabei. Reichhaltiger war die Ausbeute, die
ich an Höfen, an welchen ich mich vielfältig umhertrieb, gemacht
habe. Soll ich es mir aber zur Schande, oder zur Ehre
rechnen? — genug! auch auf diesem Schauplatze habe ich mehr
beobachtet, als meine Beobachtungen zu eignem Vortheile nützen
gelernt, und nie habe ich über mein zu lebhaftes Temperament
so viel gewinnen können, daß ich meine schwachen Seiten so
sorgfältig, wie ich thun sollen, verborgen hätte. — Und so vergingen
dann die Jahre, in welchen ich hätte mein Glück machen
können, wie man das gewöhnlich nennt. Jetzt, da ich die Menschen
besser kenne, da Erfahrung mir die Augen geöffnet, mich
vorsichtig gemacht, und vielleicht die Kunst gelehrt hat, auf
Andre zu wirken; jetzt ist es zu spät für mich, von dieser so
theuer erkauften Kunst Gebrauch zu machen. Mein Rücken
krümmt sich mit Mühe zu Reverenzen; ich habe nicht viel unnütze
Zeit mehr zu verschwenden, die ich preisgeben könnte; das
Wenige, was ich noch in dem Reste meines Lebens auf solchen
Wegen erlangen könnte, lohnt die Mühe und Anstrengung nicht,
die mich das kosten würde, und es ziemt dem Mann, dessen
Grundsätze Alter und Erfahrung befestigt haben, eben so wenig,
jetzt erst anzufangen, den Geschmeidigen, wie den Stutzer zu
spielen. — Es ist zu spät, sage ich, mit der Ausübung anzuheben;
aber nicht zu spät, Jünglingen zu zeigen, welchen Weg
sie wandeln müssen — und so lasset uns denn den Versuch machen
und der Sache näher rücken!







Erstes Kapitel.

Allgemeine Bemerkungen und Vorschriften über den Umgang

mit Menschen.




1.


Jeder Mensch gilt in dieser Welt nur so viel, als
er sich selbst gelten macht. Das ist ein goldner Spruch,
ein reiches Thema zu einem Folianten, über den esprit de conduite
und über die Mittel, in der Welt seinen Zweck zu erlangen;
ein Satz, dessen Wahrheit auf die Erfahrung aller Zeitalter
gestützt ist. Diese Erfahrung lehrt den Abentheurer und
Großsprecher, sich bei dem Haufen für einen Mann von Wichtigkeit
auszugeben, von seinen Verbindungen mit Fürsten und
Staatsmännern, mit Männern, welche nicht einmal von seinem
Daseyn etwas wissen, in einem Tone zu reden, der ihm,
wo nichts mehr, doch wenigstens manche freie Mahlzeit, und
den Zutritt in den ersten Häusern erwirbt. Ich habe einen Menschen
gekannt, der auf diese Art von seiner Vertraulichkeit mit
dem Kaiser Joseph und dem Fürsten Kaunitz redete, obgleich ich
ganz gewiß wußte, daß diese ihn kaum dem Namen nach, und
zwar als einen unruhigen Kopf und als eine Lästerzunge kannten.
Indessen hatte er hiedurch, da niemand genauer nachfragte,
sich auf eine kurze Zeit in solches Ansehn gesetzt, daß Leute, die
bei des Kaisers Majestät etwas zu suchen hatten, sich an ihn
wendeten. Dann schrieb er auf so unverschämte Art an irgend
einen Großen in Wien, und sprach in diesem Briefe von seinen
übrigen vornehmen Freunden daselbst mit einer solchen Dreistigkeit,
daß er, zwar nicht Erlangung seines Zwecks, aber doch
manche höfliche Antwort erschlich, mit welcher er dann weiter
wucherte.


Diese Erfahrung, daß es möglich ist, durch den Ton der
Zuversicht und durch eine vornehme Miene sich Gehör zu verschaffen,
macht den frechen Halbgelehrten so dreist, über Dinge
zu entscheiden, wovon er nicht früher, als eine Stunde vorher,
das erste Wort gelesen oder gehört hat, aber so zu entscheiden,
daß selbst der anwesende bescheidene Literator es nicht wagt, zu
widersprechen, noch Fragen zu thun, die des Schwätzers Fahrzeug
auf's Trockene werfen könnten.


Diese Erfahrung ist es, welche uns Aufschluß über den Erfolg
gibt, mit welchem ein Dummkopf sich um die ersten Stellen im
Staate bewirbt, die verdienstvollsten Männer zu Boden tritt,
und niemand findet, der ihn in seine Schranken zurückwiese.


Auf diese Erfahrung gestützt, fordert der fremde Künstler
hundert Louisd'or für ein Stück, das der einheimische, zehnfach
besser gearbeitet, um funfzig Thaler verkaufen würde; allein
man reißt sich um des Ausländers Werke: er kann nicht so viel
fertig machen, als von ihm gefordert wird, und am Ende läßt
er bei dem Einheimischen arbeiten, und verkauft das für ultramontanische
Waare.


Auf diese Erfahrung gestützt, erschleicht sich der Schriftsteller
eine vortheilhafte Recension, wenn er in der Vorrede zu dem
zweiten Theile seines langweiligen Buchs mit der schamlosesten
Frechheit von dem Beifalle redet, womit Kenner und Gelehrte,
deren Freundschaft er sich rühmt, den ersten Theil beehrt haben.





Diese Erfahrung gibt dem vornehmen Bankerottirer, der
Geld borgen will und nie wieder bezahlen kann, den Muth, das
Anlehn in solchen Ausdrücken zu fordern, daß der reiche Wuchrer
es für Ehre hält, sich von ihm betrügen zu lassen.


Fast alle Arten von Bitten um Schutz und Beförderung, die
in diesem Tone vorgetragen werden, finden Eingang, und werden
nicht abgeschlagen; dahingegen Verachtung, Zurücksetzung
und nicht erfüllte billige Wünsche fast immer der Preis des bescheidenen,
furchtsamen Bewerbers sind.


Kurz! der Satz: daß jedermann nicht mehr und nicht
weniger gelte, als er sich selbst gelten macht, ist die
große Panacee für Abentheurer, Prahler, Windbeutel und seichte
Köpfe, um fortzukommen auf diesem Erdballe — ich gebe also
keinen Kirschkern für dieses Universalmittel — Doch still! sollte
denn jener Satz uns gar nichts werth seyn? Ja, meine Freunde!
er kann uns lehren, nie ohne Noth und Beruf unsre ökonomischen,
physikalischen, moralischen und intellectuellen Schwächen
aufzudecken. Ohne also sich zur Prahlerei und zu niederträchtigen
Lügen herabzulassen, soll man doch nicht die Gelegenheit
verabsäumen, sich von seinen vortheilhaften Seiten zu zeigen.


Es gibt eine falsche Bescheidenheit und Zurückhaltung, die
in einem kleinmüthigen Mißtrauen gegen sich selbst ihren Grund
hat, und die Furcht erzeugt; von dieser gefesselt, läßt Mancher,
der viel zu leisten vermag, die günstigste Gelegenheit, sich geltend
zu machen, oder die Aufmerksamkeit der Vielvermögenden
auf sich zu lenken, ungenutzt vorübergehen; eine Gelegenheit,
die nimmer wiederkommt. Daß man hiebei mit Bescheidenheit
zu Werke gehen, nichts zur Schau tragen, nicht sein eigner Lobredner
seyn müsse, darf nicht erinnert werden, denn es bleibt
dabei, daß der, welcher sich selbst erhöht, erniedrigt werde. Auszeichnung
läßt sich nicht ertrotzen, und die ertrotzte würde nicht
frommen. Hängt man ein gar zu glänzendes Schild aus, so
erweckt man dadurch die spähende und lästernde Eifersucht, oder
reizt zu den strengsten ungerechtesten Forderungen. Die Splitterrichter
erheben kreischend ihre Stimme; und so ist es sogleich
um den erborgten Glanz geschehn. Zeige Dich also mit einem
gewissen bescheidnen Bewußtseyn innerer Würde, und vor allen
Dingen mit dem auf Deiner Stirne strahlenden Bewußtseyn der
Wahrheit und Redlichkeit! Zeige Vernunft und Kenntnisse, wo
Du Veranlassung dazu hast! Nicht so viel, um Neid zu erregen
und Forderungen anzukündigen; nicht so wenig, um übersehn
und überschrien zu werden! Laß Dich aufsuchen, und sey nicht
zu bereitwillig, ohne daß man Dich weder für einen Sonderling,
noch für scheu, noch für hochmüthig halte!


2.


Strebe nach Vollkommenheit, aber nicht nach dem Scheine
der Vollkommenheit und Unfehlbarkeit. Die Menschen beurtheilen
und richten Dich nach dem Maaßstabe Deiner Forderungen,
und sie sind noch billig, wenn sie nur das thun, wenn sie Dir
nicht Forderungen aufbürden. Dann heißt es, wenn Du auch
nur des kleinsten Fehlers Dich schuldig machst: »Einem solchen
Manne ist das gar nicht zu verzeihn;« und da die Schwachen
sich ohnehin ein Fest daraus machen, an einem Menschen,
der sie verdunkelt, Mängel zu entdecken, so wird Dir ein einziger
Fehltritt höher angerechnet, als Andern ein ganzes Register
von Bosheiten und Pinseleien.


3.


Sey aber nicht gar zu sehr ein Sclave der Meinungen
Andrer von Dir! Sey selbstständig! Was kümmert Dich am
Ende das Urtheil der ganzen Welt, wenn Du thust, was
Du sollst? und was ist Dein ganzer Prunk von äussern Tugenden
werth, wenn Du diesen Flitterputz nur über ein schwaches,
niedriges Herz hängst, um in Gesellschaften damit zu
prunken?


4.


Vor allen Dingen wache über Dich, daß Du nie die innere
Zuversicht zu Dir selber, das Vertrauen auf Gott, auf gute
Menschen und auf das Schicksal verlierest! Sobald Dein Gefährte
oder Gehülfe auf Deiner Stirne Mißmuth und Verzweiflung
liest — so ist alles aus. Sehr oft aber ist man im Unglück
ungerecht gegen die Menschen. Jede kleine böse Laune, jede
kleine Miene von Kälte deutet man auf sich; man meint, Jeder
sehe es uns an, daß wir leiden, und weiche vor der Bitte
zurück, die wir ihm thun könnten.


5.


Schreibe aber auch nicht auf Deine Rechnung das, wovon
Andern das Verdienst gebührt! Wenn man Dir, aus Achtung
gegen einen edlen Mann, dem Du angehörst, Auszeichnung
oder Höflichkeit beweist, so brüste Dich damit nicht, sondern sey
bescheiden genug, zu fühlen, daß dieß alles vielleicht wegfallen
würde, wenn Du einzeln aufträtest! Suche aber selbst zu verdienen,
daß man Dich um Deinetwillen ehre! Sey lieber das
kleinste Lämpchen, das einen dunklen Winkel mit eignem Lichte
erleuchtet, als ein großer Mond einer fremden Sonne, oder gar
Trabant eines Planeten!


6.


Fehlt Dir etwas; hast Du Kummer, Unglück; leidest Du
Mangel; reichen Vernunft, Grundsätze und guter Wille nicht
zu: so klage Dein Leid, Deine Schwäche, Deine kleinmüthigen
Besorgnisse niemand, als dem, der helfen kann, selbst Deinem
treuen Weibe kaum! Wenige helfen tragen; fast Alle erschweren
die Bürde; ja! sehr Viele treten einen Schritt zurück, sobald
sie sehen, daß Dich das Glück nicht anlächelt. Sobald sie aber
gar annehmen, daß Du ganz ohne Hülfsquellen bist, daß Du
keinen geheimen Schutz hast, niemand, der sich Deiner annimmt
— o! so rechne auf Keinen mehr! Wer hat den Muth,
und die Liebe, einzig und fest als die Stütze des von aller Welt
Verlassenen öffentlich aufzutreten? Wer hat den Muth zu sagen:
»Ich kenne den Mann; er ist mein Freund; er ist mehr
werth, als Ihr alle, die ihr ihn schmähet!« Und fändest Du
ja einen Solchen, so würde es doch nur etwa ein anderer armer
Tropf seyn, der selbst in elenden Umständen, aus Verzweiflung
sein Schicksal an das Deinige knüpfen wollte, dessen Schutz
Dir mehr schädlich, als nützlich wäre.


7.


Rühme aber auch nicht zu laut Deine glückliche Lage! krame
nicht zu glänzend Deine Pracht, Deinen Reichthum, Deine Talente
aus! Die Menschen vertragen selten ein solches Uebergewicht,
ohne Murren und Neid. Lege daher auch Andern keine
zu große Verbindlichkeit auf! Thue nicht zu viel für Deine Mitmenschen!
Sie fliehen den überschwenglichen Wohlthäter, wie
man einen Gläubiger flieht, den man nie bezahlen kann. Also
hüte Dich, zu groß zu werden in Deiner Brüder Augen! auch
fordert dann Jeder zu viel von Dir, und eine einzige abgeschlagene
Wohlthat macht tausend wirklich erzeigte in Einem Augenblicke
vergessen. Oder wäre nicht Undank der Welt Lohn? Du
wirst Ausnahmen erleben, aber rechne nur nicht auf diese, sondern
sey auf das gefaßt, was die tägliche Erfahrung bringt.


8.


Enthülle nie auf unedle Art die Schwächen Deiner Nebenmenschen,
um Dich zu erheben! Ziehe nicht ihre Fehler und
Verirrungen an das Tageslicht, um auf ihre Unkosten zu schimmern!
Man höret Dir wohl zu, besonders wenn Du Deine
Darstellungen mit Witz zu würzen weißt, aber man hasset Dich
gleichwohl. Dagegen wie edel ist es, da zu schweigen, wo alle
Lippen in Bewegung sind, zu lästern, zu verkleinern, und herabzuwürdigen.
O daß Du zu diesen Edlen gehören möchtest, ob
auch die Welt sie nicht zu schätzen und zu ehren weiß!


9.


Suche weniger selbst zu glänzen, als Andern Gelegenheit zu
geben, sich von vortheilhaften Seiten zu zeigen, wenn Du gelobt
werden und gefallen willst. Wenige Menschen vertragen ein
Uebergewicht von Andern. Lieber verzeihen sie uns eine zweideutige
Handlung, ja! ein Verbrechen, als eine That, durch
welche wir sie verdunkeln. Doch, wenn Du fern von ihnen,
ausser ihrem Wirkungskreise stehst und ihnen nirgend in den Weg
treten kannst; dann vielleicht lassen sie Dir Gerechtigkeit widerfahren.
Auch im bloß geselligen Umgange soll man sich hüten,
hervorstechen zu wollen. Ich habe den Ruf eines vernünftigen
und witzigen Mannes aus mancher Gesellschaft mitgenommen,
in welcher wahrlich kein kluges Wort aus meinem Munde gegangen
war, und in welcher ich nichts gethan hatte, als mit
musterhafter Geduld vornehmen und halbgelehrten Unsinn anzuhören,
oder hie und da einen Mann auf ein Fach zu bringen,
wovon er gern redet. Wie mancher besucht mich, mit der demüthigen
Ankündigung: (wobei ich mich oft nicht des Lachens erwehren
kann) er komme, um mir, als einem gewaltigen Gelehrten
und Schriftsteller, seine Ehrerbietung zu bezeigen! Der
Mann setzt sich dann hin und fängt an zu reden, läßt mich,
den er bewundern will, gar nicht zu Worte kommen, und geht,
entzückt über meine lehrreiche und angenehme Unterhaltung, zu
welcher ich nicht zwanzig Worte geliefert habe, von mir, höchst
vergnügt, daß ich Verstand genug gehabt habe — ihm zuzuhören.
Habe Geduld mit allen Schwächen dieser Art! Wenn daher
auch jemand ein Geschichtchen, oder sonst etwas vorbringt,
das er gern erzählt, und Du hättest es auch schon mehr gehört,
und es wäre vielleicht ein Märchen, das Du selbst ihm einst
mitgetheilt hättest; so laß es ihm doch nicht auf unangenehme
Weise merken, daß die Sache Dir alt und langweilig ist, wenn
die Person anders Schonung verdient! Was kann unschuldiger
seyn, als solche Ausleerungen zu befördern, wenn man dadurch
Andern Erleichterung, und sich einen guten Ruf verschafft? Und
wenn die Leute unschuldige Liebhabereien haben, z. B. gern von
Pferden reden, es gern sehen, daß man eine Pfeife Tabak mit
ihnen rauche, ein Glas Wein mit ihnen trinke; so erzeige man
ihnen diese kleine Gefälligkeit, wenn es ohne große Ungemächlichkeit
und ohne kriechende Demuth geschehen kann! Desfalls
habe ich nie die Gewohnheit der Hofleute von gemeinerm Schlage
gut finden können, die jedermann nur mit halbem Ohre und zerstreueter
Miene anhören, ja! gar mitten in einer Rede, die sie
veranlaßt haben, einfallen, ohne das Ende abzuwarten.


10.


Gegenwart des Geistes ist ein seltnes Geschenk des Himmels,
und macht, daß wir im Umgange in sehr vortheilhaftem Lichte
erscheinen. Dieser Vorzug nun läßt sich freilich nicht durch Kunst
erlangen; allein man kann an sich arbeiten, daß, wenn er uns
fehlet, wir wenigstens nicht durch Uebereilung uns und Andre
in Verlegenheit setzen. Sehr lebhafte Temperamente haben hierauf
vorzüglich zu achten. Ich rathe daher, wenn eine unerwartete
Frage, ein ungewöhnlicher Gegenstand, oder irgend etwas
anders uns überrascht, nur eine Minute still zu schweigen und
der Ueberlegung Zeit zu lassen, uns zu der Parthei vorzubereiten,
die wir nehmen sollen. So wie ein einziges rasches, unvorsichtiges
Wort, oder ein in der Verwirrung unternommener
Schritt zu späte Reue und unglückliche Folgen wirken können;
so kann ein schnell auf der Stelle gefaßter und ausgeführter rascher
Entschluß, in entscheidenden Augenblicken, in welchen man
so leicht den Kopf verliert, Glück, Rettung und Trost bringen.


11.


Wünschest Du zeitliche Vortheile, Unterstützung, Versorgung
im bürgerlichen Leben; mögtest Du in einer Bedienung
angestellt werden, in welcher Du Deinem Vaterlande nützlich
seyn könntest: so mußt Du darum bitten, ja! nicht selten betteln,
d. h. Du mußt es Dir gefallen lassen, in einem solchen
Tone und mit einer solchen Andringlichkeit zu bitten, als ob
Dir das, was Du leisten kannst, gar keine Ansprüche auf das
Erbetene gäbe. Rechne nicht darauf, daß die Menschen, sie
müßten denn Deiner ganz nothwendig bedürfen, Dir etwas anbieten,
oder sich ungebeten für Dich verwenden werden, wenn
auch Deine Verdienste oder Leistungen noch so laut für Dich reden,
und jedermann weiß, daß Du Unterstützung bedarfst und
verdienst! Jeder sorgt für sich und die Seinigen, ohne sich um
den bescheidnen Mann zu bekümmern, der indeß nach Gemächlichkeit
in seinem Winkelchen seine Talente vergraben, oder gar
verhungern kann. Darum bleibt so mancher Verdienstvolle bis
an seinen Tod unerkannt, ausser Stand gesetzt, seinen Mitmenschen
nützlich zu werden — weil er nicht betteln, nicht kriechen
kann, oder weil er, in einem falschen Selbstgefühl, jede Bitte
um das, worauf er gerechte Ansprüche hat, unter seiner Würde
hält. Warum wolltest Du ein Märtyrer dieses Selbstgefühls
werden, oder es zu einem Wurm machen, der unaufhaltsam
Deine Lebenskraft zernagt? Suchet, so werdet ihr finden!


12.


So wenig wie möglich lasset uns indessen von Andern Wohlthaten
fordern und annehmen! Man trifft gar selten Leute an,
die nicht früh oder spät für kleine Dienste große Rücksichten forderten,
und das hebt dann das Gleichgewicht im Umgange auf,
raubt Freiheit, hindert uneingeschränkte Wahl, und wenn auch
unter zehnmal nicht einmal der Fall einträte, daß dieß uns in
Verlegenheit setzte, oder Verdruß zuzöge; so ist es doch weislich
gehandelt, dies mögliche Einmal zu vermeiden, und lieber immer
zu geben, Jedem zu dienen, als von Andern Dienste oder
sonst etwas anzunehmen. Auch gibt es wenig Menschen, die
mit guter Art Wohlthaten erzeigen. Versuchet es, meine Freunde!
wie viele unter Euren Bekannten nicht auf einmal, mitten
in der fröhlichsten, höflichsten Gemüthsstimmung ihr Gesicht in
feierliche Falten ziehen, wenn Ihr Eure Anrede mit den Worten
anhebet: »Ich muß eine große Bitte an Sie wagen! Ich
bin in einer erschrecklichen Verlegenheit.« Sehr bereit aber pflegen
die Menschen zu seyn, uns solche Dienste anzubieten, deren
wir nicht bedürfen, oder gar, die sie selbst nicht zu leisten im
Stande sind. Der Verschwender ist immer willig, mit Gelde
zu dienen; der Dummkopf mit gutem Rathe.





Vor allen Dingen hüte man sich, jemand um eine Gefälligkeit
zu bitten, wenn man voraus wissen kann, daß er uns nicht
wohl, wenn er auch gern möchte, eine abschlägige Antwort geben
kann! (z. B. wenn er uns Verbindlichkeit schuldig, oder
sonst von uns abhängig ist.)


Wohlthaten annehmen, macht abhängig; man weiß nicht,
wie weit das führen kann. Man kömmt da oft in's Gedränge
zwischen der Nothwendigkeit, schlechten Menschen zu viel nachzusehn,
oder undankbar zu scheinen.


Um nun des fremden Beistandes entbehren zu können, dazu
ist das beste Mittel, wenig Bedürfnisse zu haben, mäßig zu
seyn, und bescheidne Wünsche zu nähren; das heißt nicht: Du
sollst ein Diogenes in der Tonne seyn, und Deine Hand zum
Pokal erheben, sondern es heißt nur: Du sollst nicht eitler Ehre
geitzig seyn, nicht glänzen wollen, nicht meinen, daß es ein
Unglück sey, in einer gewissen Verborgenheit und Zurückgezogenheit
leben zu müssen. Das, was Du hiebei entbehrst, ist wahrlich
keines Seufzers werth: das laß Dir von den bleichen, früh
veralteten Gesichtern und tief liegenden Augen voll Mißmuth
und Trübsinn erzählen, welche die von Dir Beneideten als Warnungstafeln
vor sich hertragen. Denn wer von unzähligen Leidenschaften
in rastlosem Taumel umhergetrieben wird, bald Ehrenstellen,
bald Wucher, bald Erwerb, bald wollüstigen Genuß
verlangt; wer, von dem Luxus des Zeitalters angesteckt, alles
begehrt, was seine Augen sehen; wen vorwitzige Neugier und
ein unruhiger Geist treiben, sich in jeden unnützen Handel zu
mischen; der geräth in eine zwiefache Sclaverei; er wird der
Menschen Knecht, und seiner Leidenschaften Sclave; er lebt in
einer eben so drückenden, als verführerischen Abhängigkeit: drückend
ist sie, weil sie ihn beständig der Ungerechtigkeit der Menschen
preisgibt; verführerisch, weil sie ihn beständig reizt, sich
zu erniedrigen, um im kläglichsten Sinn des Worts erhöht zu
werden.


13.


Wenn ich aber gesagt habe, daß man lieber Allen geben,
als von irgend jemand empfangen sollte; so hebt doch das
den Satz nicht auf, daß man nicht gar zu viel für Andre thun
dürfe. Ueberhaupt sey dienstfertig, aber nicht zudringlich! Sey
nicht jedermanns Freund und Vertrauter! Vor allen Dingen
wirf Dich nicht zum Sittenrichter der Menschen, besonders gewisser
Menschen auf, und sey der Warnung eingedenk: Ihr sollt
die Perlen nicht vor die Säue werfen, damit sie sich nicht umwenden,
und euch zerreissen. Nicht einmal Deinen unmaßgeblichen
Rath sollst Du den Menschen aufdringen. Begehren sie
Deinen Rath, so begehre Du erst ein Glaubensbekenntniß von
ihnen, damit Du weißt, wen Du vor Dir hast, und wie ihm
beizukommen ist. Die Wenigsten wissen Dir Dank dafür, und
selbst wenn sie Dich um Rath fragen, sind sie gewöhnlich schon
entschlossen zu thun, was ihnen gefällt. Mische Dich auch nicht
in Familien-Händel! Vor allen Dingen hüte Dich, Zwistigkeiten
schlichten und Versöhnungen stiften zu wollen! (Es sey
denn unter geliebten, geprüften Personen.) Mehrentheils werden
beide Partheien einig, um dann über Dich herzufallen.
Das Kuppeln und Heirathen-Schmieden überlasse man dem
Himmel und einer gewissen Klasse von alten Weibern!


14.


Keine Regel ist so allgemein, keine so heilig zu halten, keine
führt so sicher dahin, uns dauerhafte Achtung und Freundschaft
zu erwerben, als die: unverbrüchlich, auch in den geringsten
Kleinigkeiten, Wort zu halten, seiner Zusage treu, und stets
wahrhaftig zu seyn in seinen Reden. Nie kann man Recht und
erlaubte Ursachen haben, das Gegentheil von dem zu sagen,
was man denkt, wenn gleich man Befugniß und Gründe haben
kann, nicht alles zu offenbaren, was in uns vorgeht. Es gibt
keine Nothlügen; noch nie ist eine Unwahrheit gesprochen worden,
die nicht früh oder spät nachtheilige Folgen für jemand gehabt
hätte; der Mann aber, der dafür bekannt ist, strenge Wort
zu halten und sich keine Unwahrheit zu gestatten, gewinnt gewiß
Zutrauen, guten Ruf und Hochachtung. Du darfst zwar
nicht alles sagen, was wahr ist, aber eben so wenig statt der
Wahrheit eine Unwahrheit. Demjenigen, welcher Dein Bekenntniß
oder Deine Offenherzigkeit gewiß mißbrauchen wird,
oder der die Wahrheit, die er von Dir begehrt, nicht würde ertragen
können, bist Du keine Offenherzigkeit schuldig.


15.


Sey strenge, pünktlich, ordentlich, arbeitsam, fleissig in
Deinem Berufe! Bewahre Deine Papiere, Deine Schlüssel und
alles so, daß Du jedes einzelne Stück auch im Dunkeln finden
könntest! Verfahre noch ordentlicher mit fremden Sachen! Verleihe
nie Bücher, oder andre Dinge, die Dir sind geliehen worden;
hast Du von Andern dergleichen geborgt, so bringe oder
schicke sie zu gehöriger Zeit wieder, und erwarte nicht, daß sie,
oder ihre Domestiken, weite Wege machen sollen, um ihr Eigenthum
wieder zu erlangen. — Jedermann geht gern mit einem
Menschen um, auf dessen Pünktlichkeit und Treue in Wort
und That er sich fest verlassen kann, und der unfähig ist, Andere
zu täuschen. So gehört es auch zu den Eigenschaften, welche
Vertrauen und Gunst erwerben, zur rechten Zeit zu erscheinen,
wo man erwartet wird, möge die Zusammenkunft zu einem Vergnügen,
oder einem Geschäft bestimmt seyn. Das Spätkommen
gehört zu denjenigen bösen Gewohnheiten und Mißbräuchen
in der Gesellschaft, welche eben so ausgebreitet, als verderblich,
eben so unsittlich, als ungesittet sind. Gute und böse Beispiele
von der Art reizen zur Nachfolge; und die Ungerechtigkeit anderer
Menschen rechtfertigt nicht die unsrige.


16.


Gib Andern Beweise Deiner Theilnahme, um Dich der ihrigen
zu versichern. Wer untheilnehmend, ohne Sinn für Freundschaft,
Wohlwollen und Liebe, nur sich selber lebt, der bleibt
verlassen, wenn er sich nach Beistand sehnt.


17.


Verflechte Niemand in Deine Privat-Zwistigkeiten, und fordere
nicht von Denen, mit welchen Du umgehst, daß sie Theil
an den Uneinigkeiten nehmen sollen, die zwischen Dir und Andern
herrschen!


Eine Menge dieser Vorschriften umfaßt die alte Regel: setze
Dich in Gedanken oft in andrer Leute Stelle, und frage Dich
selbst: »Wie würde es Dir unter denselben Umständen gefallen,
wenn man Dir dieß zumuthete, gegen Dich also handelte,
von Dir das forderte? — diesen Dienst, diese Verwendung,
diese langweilige Arbeit, diesen Zeitaufwand, für einen geringfügigen
Zweck, diese Erklärung?«


18.


Bekümmre Dich nicht um die Handlungen Deiner Nebenmenschen,
in so fern sie nicht Bezug auf Dich, oder so sehr auf
die Sittlichkeit im Ganzen haben, daß es Verbrechen seyn würde,
darüber zu schweigen! Ob aber jemand langsam oder schnell
geht, viel oder wenig schläft, oft oder selten zu Hause, prächtig
oder schlecht gekleidet ist, Wein oder Bier trinkt, Schulden oder
Kapitalien macht, eine Geliebte hat oder nicht — was geht das
Dich an, wenn Du nicht sein Vormund bist? Thatsachen hingegen,
die man durchaus wissen muß, erfährt man oft am besten
von dummen Leuten, weil diese ohne Witz, ohne Consequenzmacherei,
ohne Seitenblicke, ohne Verbrämung und ohne
Leidenschaft, geradehin erzählen.


19.


Von Deinen Grundsätzen gehe nie ab, so lange Du sie
als richtig anerkennest! Ausnahmen machen ist sehr gefährlich,
und führt immer weiter, vom Kleinen zum Großen. Hast Du
Dir also einmal aus guten Gründen vorgenommen, keine Bücher
zu verleihen, keinen Wein zu trinken u. dgl.; so müsse kein
Sterblicher Dich bewegen können, davon abzugehen, so lange
die Gründe Deiner ersten Entschließung nicht wegfallen! Sey
fest; aber hüte Dich, so leicht etwas zum Grundsatze zu machen,
bevor Du alle mögliche Fälle überlegt hast, oder eigensinnig auf
Kleinigkeiten zu bestehen; denn was kann thörichter seyn, als
sogenannten Grundsätzen, d. h. einer Handlungsweise, welcher
nichts weiter, als ein vernünftiger Grund mangelt, oder die
keinen andern, als den Eigensinn, oder das ungerechteste Mißtrauen,
oder die unverzeihlichste Undienstfertigkeit, so lange und
so hartnäckig getreu zu bleiben, bis man alle Liebe und alle Achtung
der Bessern verloren hat.


Vor allen Dingen also handle nur stets folgerecht (consequent)!
Mache Dir einen Lebensplan, und weiche nicht um
ein Tüttelchen von diesem Plane, hätte dieser Plan auch allerlei
Sonderbarkeiten, d. h. weiche er auch noch so sehr von der gemeinen
und gepriesenen Denkungsart und Lebensweise ab. —
Die Menschen werden eine Zeitlang die Köpfe darüber zusammenstecken,
und am Ende schweigen, Dich in Ruhe lassen, und
Dir, wenn Du anders Deinen Plan mit Festigkeit und Weisheit
durchführst, ihre Hochachtung nicht versagen können. Man
gewinnt überhaupt immer durch Ausdauern und durch planmässige,
weise Festigkeit. Es ist mit Grundsätzen, wie mit jeden
andern Stoffen, woraus etwas gemacht wird, nämlich, daß
der beste Beweis für ihre Güte der ist, wenn sie lange halten,
und in der That, wenn man recht genau den Gründen nachspüren
will, warum auch den edelsten Handlungen mancher
Menschen nicht Gerechtigkeit widerfährt; so wird man oft finden,
daß das Publikum deswegen Verdacht gegen die Wahrheit
und den Zweck dieser Handlungen gefaßt hat, weil sie nicht zu
dem Lebensplan und zu der Handlungsweise dessen, der sie unternimmt,
nicht zu seinen übrigen Schritten zu passen scheinen.


20.


Was aber noch wichtiger, als jene Vorschrift ist: sey redlich,
und weihe Deine Kraft und Dein Leben der Liebe und der
Pflicht; führe ein menschliches Leben, d. h. ein Vernunftleben;
halte es für den höchsten Ruhm Deines Lebens, als ein Vernunftwesen
zu leben. — Habe immer ein gutes Gewissen! Bei
keinem Deiner Schritte müsse Dir Dein Herz über Absicht und
Mittel Vorwürfe machen dürfen! Gehe nie schiefe Wege; und
baue dann sicher auf gute Folgen, auf Gottes Beistand und auf
Menschenhülfe in der Noth! Und verfolgt Dich auch wohl eine
Zeitlang ein widriges Geschick — o! so wird doch die selige
Ueberzeugung von der Unschuld Deines Herzens, von der Redlichkeit
Deiner Absichten, Dir ungewöhnliche Kraft, festen, unerschütterlichen
Muth und unzerstörbare Heiterkeit geben; Dein
kummervolles Antlitz wird im Umgange mehr, weit mehr Theilnahme
erwecken, als die Fratze des lächelnden, grinzenden,
glücklich scheinenden Bösewichts.


21.


Sey, was Du bist, immer ganz, und immer derselbe!
Nicht heute warm, morgen kalt; heute grob, morgen höflich
und zuckersüß; heute der lustige Gesellschafter, morgen trocken
und stumm, wie eine Bildsäule! Es ist unbegreiflich, daß diese
wetterwendischen, launenhaften und kaltherzigen Menschen nicht
endlich vor sich selbst erschrecken und zurückfahren, da sie doch
täglich durch die Scheu und den Widerwillen, womit sich Alles
von ihnen entfernt, auf die klägliche Rolle, die sie spielen, aufmerksam
gemacht werden, und da sie sich selbst eben so sehr, als
Andern, zur Last leben. Wenn sie einmal, in einem Anfall von
guter Laune oder Schaam, im Umgange Freundschaft und Theilnahme
zeigen, so spielen sie eigentlich die Rolle der Betrüger.
Wir bauen in der Meinung, daß sie sich gebessert haben, auf
ihre Zusicherungen und Aeusserungen, und wollen wenig Tage
nachher den Mann wieder besuchen, der uns so gern bei sich
sieht, der uns so freundlich eingeladen hat, recht oft zu kommen.
Wir gehen hin, und werden nun so frostig und verdrießlich empfangen,
oder man läßt uns ohne Unterhaltung in einer Ecke
sitzen, antwortet uns nur mit gebrochnen Sylben, weil man
grade von Menschen umgeben ist, die mehr Weihrauch spenden,
als wir. Von solchen Menschen muß man sich unmerklich zurückziehn,
und wenn sie nachher, in einem Augenblicke von Langerweile,
uns wieder aufsuchen, gleichfalls gegen sie den Spröden
machen, und ihnen unter den Händen fortschlüpfen.


22.


Mache einigen Unterschied in Deinem äussern Betragen gegen
die Menschen, mit denen Du umgehst, in dem Zeichen von
Achtung, die Du ihnen beweisest! Reiche nicht Jedem Deine
rechte Hand dar! Umarme nicht Jeden! Drücke nicht Jeden an
Dein Herz! Was bewahrst Du den Bessern und Geliebten auf,
und wer wird Deinen Freundschafts-Bezeugungen trauen, ihnen
Werth beilegen, wenn Du sie so verschwenderisch austheilst?


23.


Zwei Gründe hauptsächlich müssen uns bewegen, nicht gar
zu offenherzig gegen die Menschen zu seyn: zuerst die Furcht,
unsre Schwäche dadurch aufzudecken und gemißbraucht zu werden,
und dann die Ueberlegung, daß, wenn man die Leute einmal
daran gewöhnt hat, ihnen nichts zu verschweigen, sie zuletzt
von jedem unsrer kleinsten Schritte Rechenschaft verlangen,
alles wissen, um alles zu Rathe gezogen werden wollen. Allein
eben so wenig soll man übertrieben verschlossen seyn; sonst entsteht
der Verdacht gegen uns, es stecke hinter allem, was wir
thun, etwas Bedeutendes, oder gar Gefährliches, und das kann
uns in unangenehme Verlegenheit verwickeln und veranlassen,
daß wir verkannt werden, besonders in fremden Ländern, auf
Reisen, bei manchen andern Gelegenheiten, und kann uns überhaupt
auch im gemeinen Leben, selbst im Umgange mit edeln
Freunden, schaden.


24.


Suche keinen Menschen, auch den Schwächsten nicht, in
Gesellschaften lächerlich zu machen! Ist er dumm: so hast Du
wenig Ehre von dem Witze, den Du an ihm verschwendest; ist
er es weniger, als Du glaubst: so kannst Du vielleicht der Gegenstand
seines Spottes oder seiner Rache werden; ist er gutmüthig
und gefühlvoll: so kränkst Du ihn; und ist er tückisch:
so kann er Dir's vielleicht auf eine Rechnung setzen, die Du
früh oder spät auf irgend eine Art bezahlen mußt. — Und wie
oft kann man nicht, wenn das Publikum auf unsre Urtheile über
Menschen achtet, einem guten Manne im bürgerlichen Leben
wahrhaften Schaden zufügen, oder einen Schwachen so niederdrücken,
daß aller Muth in ihm erlöscht, und alle Keime zu bessern
Anlagen erstickt werden, indem man ihn, durch Hervorziehn
der Schwachheiten, welche Stoff zum Spotten und Lachen
geben, der Verachtung preisgibt.


25.


Schrecke, zerre und necke auch niemand, selbst Deine Freunde
nicht, mit falschen Nachrichten, mit Witzeleien, oder was sonst
auf einen Augenblick beunruhigt, und leicht in Verlegenheit setzt!
Es gibt der wahrhaft mißvergnügten, unangenehmen, ängstlichen
Augenblicke so viele im Leben, daß es wohl Bruderpflicht
ist, alles hinwegzuräumen, was die Last der wirklichen und eingebildeten
Plagen auch nur um ein Sandkorn erschweren kann.
Für eben so unschicklich halte ich es, einem Freunde, aus Scherz,
wie es die Gewohnheit mancher Leute ist, mit selbst erfundnen
erfreulichen Neuigkeiten ein kurzes Vergnügen zu machen, das
nachher schmerzlich vereitelt wird. Das alles ist Neckerei, durch
welche die Freuden des Umgangs nicht gewürzt, sondern verkümmert
werden. Eben so unverzeihlich ist es, die Neugierde zu
reizen, wenn man sie nicht befriedigen kann, oder will, oder
die, welche sich reizen ließen, hernach als Getäuschte dem Gelächter
der Kaltblütigen preiszugeben. Es gibt Menschen, welche
die Gewohnheit haben, ihren Freunden mystische Warnungen
hinzuwerfen, wie z. B.: »Es läuft ein böses Gerücht von Ihnen
herum, aber ich kann, ich darf Ihnen noch nichts darüber
sagen.« Dergleichen hat gar keinen Nutzen, und beunruhigt.


Ueberhaupt muß man so wenig wie möglich die Leute in Verlegenheit
setzen, vielmehr sich bemühen, wenn auch jemand im
Begriff ist, eine Unvorsichtigkeit zu begehen (z. B. schlecht von
einem Buche zu reden, dessen Verfasser gegenwärtig ist), oder
sonst beschämt zu werden, ihm diese Verlegenheit zu ersparen,
oder die Sache auf irgend eine Weise wieder in's Gleiche zu
bringen. Und wenn jemand aus Unachtsamkeit etwas zerbrochen,
oder sonst sich einer kleinen Unvorsichtigkeit schuldig gemacht
hat: so fordert es die Humanität, nicht hinzublicken, wenigstens
nicht mit Lächeln, oder mit sichtbarem Unwillen, noch
betroffen, um seine Verwirrung nicht zu vermehren!


26.


Vor allen Dingen vergesse man nie in der Gesellschaft, daß
die Leute unterhalten, nicht belehrt und unterwiesen seyn wollen;
daß selbst der unterrichtendste Umgang ihnen in der Länge ermüdend
vorkommt, wenn er nicht zuweilen durch Witz und gute
Laune gewürzt wird; daß ferner nichts in der Welt ihnen so
witzreich, so weise und so ergötzend scheint, als wenn man sie
lobt, ihnen etwas Schmeichelhaftes sagt; daß es aber unter der
Würde eines klugen Mannes ist, den Spaßmacher, und eines
redlichen Mannes unwürdig, den Schmeichler zu machen. Allein
es gibt einen gewissen Mittelweg; denn da jeder Mensch
doch wenigstens Eine gute Seite hat, die man loben darf, und
dies Lob, wenn es nicht übertrieben wird, aus dem Munde eines
verständigen Mannes, Sporn zu größerer Vervollkommnung
werden kann: so kann es sogar Pflicht werden, denen ein
ermunterndes Lob nicht schuldig zu bleiben, welche es eben so
sehr verdienen, als bedürfen, und es denen nicht vorzuenthalten,
die es nicht entbehren können, ohne an sich selbst zu verzagen,
oder auf halbem Wege stehen zu bleiben.


Zeige, so viel Du kannst, eine immer gleiche, heitre Stirne!
Nichts ist reizender und liebenswürdiger, als eine gewisse frohe,
muntre Gemüthsart, die aus der Quelle eines schuldlosen, nicht
von heftigen Leidenschaften aufgeregten, sondern von Wohlwollen
und Theilnahme bewegten Herzens hervorströmt. Wer sich's
in der Gesellschaft merken läßt, daß er sich Zwang anthue, um
heiter zu erscheinen, oder wer sich recht sichtbar anstrengt, um
das Wort zu führen, und daher unaufhörlich Anekdoten auskramt,
Späßchen macht, und nach Witz hascht; wem man es
ansieht, daß er darauf studirt hat, die Gesellschaft zu unterhalten:
der gefällt nur auf kurze Zeit, und wird bei Wenigen
Interesse erwecken. Er wird nicht aufgesucht werden von denen,
deren Herz sich nach besserm Umgange, und deren Kopf
sich nach lebendiger und durch Mannigfaltigkeit gewürzter Unterhaltung
sehnt.


Wer immer Spaß machen will, der erschöpft sich nicht nur
leicht und wird matt, sondern hat auch die Unannehmlichkeit,
daß, wenn er einmal gerade nicht aufgelegt ist, seinen Vorrath
von lustigen Kleinigkeiten zu öffnen, seine Gefährten das sehr
ungnädig aufnehmen. Bei jeder Mahlzeit, zu welcher er gebeten
wird, bei jeder Aufmerksamkeit, die man ihm beweist, scheint
die Bedingung schwer auf ihm zu liegen, daß er diese Ehre durch
seine Schwänke bezahlen, und die Unkosten der Unterhaltung
allein tragen solle; und will er es einmal wagen, einen höheren
und reineren Ton anzustimmen, und etwas Ernsthaftes oder
Gescheutes zu sagen, so lacht man ihm gerade in's Gesicht, ehe
er mit seiner Rede halb zu Ende ist. Wahrer Humor und ächter
Witz lassen sich nicht erzwingen, nicht erkünsteln; aber sie wirken,
wie ein milder Sonnenstrahl, erwärmend, befruchtend und
wohlthuend. Willst Du witzige Einfälle anbringen, so überlege
auch wohl, in welcher Gesellschaft Du Dich befindest! Was
Personen von einer dürftigen oder mittelmäßigen Bildung sehr
unterhaltend scheint, kann Andern sehr langweilig und unschicklich
vorkommen; und ein freier Scherz, den man sich in einem
Kreise von Männern erlaubt, würde bei Frauenzimmern übel
angebracht seyn.


27.


Gehe von niemand, und laß niemand von Dir, ohne ihm
etwas Lehrreiches oder etwas Verbindliches gesagt, und mit auf
den Weg gegeben zu haben; aber beides auf eine Art, die ihm
wohlthue, seine Bescheidenheit nicht verletze, und nicht studirt
scheine, damit er die Stunde nicht verloren zu haben glaube,
die er bei Dir zugebracht hat, und fühle, Du nehmest Interesse
an seiner Person: es gehe Dir von Herzen: Du verkaufest nicht
bloß Deine Höflichkeits-Waare ohne Unterschied jedem Vorübergehenden!
Man verstehe mich also recht! Ich möchte gern,
wenn es möglich wäre, alles leere Geschwätz aus dem Umgange
verbannt sehen; möchte, daß man, ohne Aengstlichkeit, auf sich
Acht hätte, nie etwas zu sagen, wovon Der, welcher es anhören
muß, weder Nutzen noch wahres Vergnügen haben, woran
er, weder mit dem Kopfe, noch mit dem Herzen, Antheil nehmen
könnte. Weit entfernt bin ich also, jene Gefallsucht oder
Gleißnerei in Schutz nehmen zu wollen, die Jeden ohne Unterlaß
mit leeren Complimenten, Schmeicheleien oder Lobsprüchen
in die Verlegenheit setzen, ihnen auf tausend nicht eins antworten
zu können. Ein Beispiel wird meine wahren Grundsätze
darüber deutlicher machen. Ich saß einst an einer fremden Tafel,
zwischen einer hübschen, verständigen jungen Dame und einem
kleinen, garstigen Fräulein, von etwa vierzig Jahren. Ich
beging die Unhöflichkeit, die ganze Mahlzeit hindurch mich nur
mit Jener zu unterhalten, zu Dieser hingegen kein Wort zu reden.
Beim Nachtische erst erinnerte ich mich meiner Unart; und
nun machte ich den Fehler gegen die Höflichkeit durch einen andern
gegen die Aufrichtigkeit und Wahrhaftigkeit gut. Ich wendete
mich zu ihr, und redete von einer Begebenheit, die vor
zwanzig Jahren vorgegangen war — Sie wußte nichts davon — »Es
ist kein Wunder,« sagte ich, »Sie waren damals noch ein
Kind.« Das kleine Wesen freute sich innigst darüber, daß ich
sie für so jung hielt, und dies einzige Wort erwarb mir ihre
Gunst. — Sie hätte mich dieser niedrigen Schmeichelei wegen
verachten sollen. Wie leicht hätte ich einen Gegenstand zu einem
Gespräche mit ihr finden können, das ihr auf irgend eine Weise
anziehend gewesen wäre, oder eine Gelegenheit, ihr meine Aufmerksamkeit
zu beweisen; und es war meine Pflicht, darauf zu
denken, und ihr nicht einen ganzen Mittag hindurch die Thür
der Unterhaltung zu verschließen; eine Ungerechtigkeit, die so oft
in der Gesellschaft gegen diejenigen begangen wird, die so unglücklich
sind, einen unangenehmen oder widrigen sinnlichen
Eindruck auf uns zu machen. Sie sollten vielmehr Gegenstände
unserer Theilnahme werden, und wir sollten die Ungerechtigkeit
und Zurücksetzung, welche sich die Gesellschaft gegen sie erlaubt,
vielmehr zu vergüten suchen, als nachahmen.


Man kann sich indessen oft sehr schlecht empfehlen, indem
man den Menschen etwas recht Verbindliches gesagt zu haben
meint. So gibt es Leute, die es sehr übel nehmen würden, wenn
man ihnen versicherte, daß man sie für gutmüthig halte, und
Andre, die sich beleidigt fühlen, wenn man sie versichert, sie
sähen gesund aus, oder sie hätten noch etwas so Jugendliches in
ihrem Aeussern, daß man ihr wahres Alter unmöglich ahnen
könne.


28.


Wem es darum zu thun ist, dauerhafte Achtung sich zu erwerben;
wem daran liegt, daß seine Unterhaltung niemand anstößig,
Keinem zur Last werde; der würze nicht ohne Unterlaß
seine Gespräche mit Lästerungen, Spott, Tadelsucht und Satyre,
und gewöhne sich nicht an den auszischenden Ton der
Spottsucht! Das kann wohl einigemal, und, bei einer gewissen
Klasse von Menschen, auch öfter gefallen; aber man flieht und
verachtet doch endlich den Mann, der immer auf anderer Leute
Kosten, oder auf Kosten der Wahrheit die Gesellschaft vergnügen
will, und man hat Recht dazu; denn der gefühlvolle, verständige
Mensch muß Nachsicht haben mit den Schwächen Anderer.
Er weiß, welchen großen Schaden oft ein einziges, wenn gleich
nicht böse gemeintes Wörtchen anrichten kann; auch sehnt er
sich nach einer unschuldigeren und edleren Unterhaltung; ihm
ekelt vor leerer Spötterei und liebloser Tadelsucht. Gar zu leicht
aber nimmt man im Verkehr mit der sogenannten großen Welt
diesen elenden Ton an; man kann nicht genug davor warnen,
da er den Charakter entstellt, und dem Dünkel die gefährlichste
Nahrung gibt, die Freuden des Umgangs vergiftet, und die
Bande der Gesellschaft zernagt.


Uebrigens aber möchte ich auch nicht gern alle Satyre für
unerlaubt erklären, noch leugnen, daß manche Thorheiten und
Unzweckmäßigkeiten, im weniger vertrauten Umgange,
am besten durch einen feinen, nicht beleidigenden, nicht zu deutlich
auf einzelne Personen anspielenden Spott bekämpft werden
können. Endlich bin ich auch weit entfernt, zu fordern, man
solle alles loben, und selbst offenbare Fehler entschuldigen; vielmehr
habe ich nie den Leuten getrauet, die so sichtbar sich das
Ansehen geben, alles mit dem Mantel der christlichen Liebe bedecken
zu wollen. Sie sind mehrentheils Heuchler, wollen durch
das Gute, das sie von den Leuten reden, das Böse vergessen
machen, welches sie ihnen zufügen, oder sie suchen dadurch
Nachsicht für ihre eigenen Gebrechen zu erlangen, und ein günstiges
Vorurtheil für sich zu erschleichen.


29.


Erzähle nicht leicht Anekdoten, besonders nie solche, die irgend
jemand in ein nachtheiliges Licht setzen, auf bloßes Hörensagen
nach! Sehr oft sind sie gar nicht auf Wahrheit gegründet,
oder schon durch so viel Hände gegangen, daß sie wenigstens
vergrößert, verstümmelt worden sind, und dadurch eine
wesentlich andre Gestalt bekommen haben. Vielfältig kann man
dadurch unschuldigen guten Leuten ernstlich schaden, und öfter
sich selber großen Verdruß zuziehn.






30.


Hüte Dich, Nachrichten aus einem Hause in das andre zu
tragen, vertrauliche Tischreden, Familien-Gespräche, Bemerkungen,
die Du über das häusliche Leben von Leuten, mit welchen
Du viel umgehst, gemacht hast, u. dergl. auszuplaudern!
Wenn dieß auch nicht eigentlich aus Bosheit geschieht, so kann
doch eine solche Geschwätzigkeit Mißtrauen gegen Dich, und allerlei
Zwist und Verstimmung veranlassen.


31.


Sey vorsichtig im Tadel und Widerspruche! Es gibt wenig
Dinge in der Welt, die nicht zwei Seiten haben. Vorurtheile
verdunkeln oft die Augen, selbst des klügern Mannes, und es
ist sehr schwer, sich gänzlich an eines Andern Stelle zu denken.
Urtheile besonders nicht so leicht über kluger Leute Handlungen,
oder Deine Bescheidenheit müßte Dir sagen, daß Du noch weiser,
als sie seyst! und da ist es denn eine mißliche Sache um
diese Ueberzeugung. Ein kluger Mann ist mehrentheils lebhafter,
als ein Andrer, hat heftigere Leidenschaften zu bekämpfen,
bekümmert sich weniger um das Urtheil des großen Haufens,
hält es weniger der Mühe werth, sein gutes Gewissen durch ausführliche
Apologien zu rechtfertigen. Uebrigens soll man nur
fragen: »Was thut der Mann Nützliches für Andre?« und,
wenn er dergleichen thut, über dies Gute die kleinen Gemüthsfehler
und Schwachheiten, die nur ihm selber schaden, oder höchstens
unwichtigen, vorübergehenden Nachtheil wirken, vergessen.


Vor allen Dingen maße Dir nicht an, die Bewegungsgründe
zu jeder guten Handlung ergründen und beurtheilen zu
wollen! Bei einer solchen Strenge würden vielleicht manche
Deiner eignen edlen Handlungen als sehr unedel, oder als reine
Schwachheit, als Erzeugniß einer flüchtigen Rührung, Deiner
gereizten Eitelkeit, Deiner Selbstsucht erscheinen. Jedes Gute
muß nach seiner Wirkung für die Welt beurtheilt werden.


32.


Habe Acht auf Deine Gesellschaftssprache, daß Du in Deinen
Unterredungen nicht durch einen wässrigen, weitschweifigen
Vortrag ermüdest! Ein gewisser Laconismus, d. h. eine kräftige
Kürze — in so fern er nicht in die Sucht, nur in Sentenzen
und Aphorismen zu sprechen, oder jedes Wort abzuwägen,
ausartet — ein gewisser Laconismus und die Geschicklichkeit,
einen nichtsbedeutenden Umstand durch die Lebhaftigkeit der Darstellung
interessant zu machen — das ist die wahre Kunst der
gesellschaftlichen Beredtsamkeit. Ueberhaupt aber rede nicht zu
viel! Sey haushälterisch mit Spendung von Worten und Kenntnissen,
damit es Dir nicht früh an Stoffe fehle, damit Du nicht
redest, was Du verschweigen sollst, verschweigen wolltest, und
niemand Deine Unterhaltung lästig finde. Laß auch Andre zu
Worte kommen, ihren Theil zur allgemeinen Unterhaltung mit
hergeben! Es gibt Leute, die, ohne es selbst zu merken, aller
Orten die Sprachführer sind; und wären sie in einem Zirkel von
funfzig Personen, so würden sie sich dennoch bald Meister von
der ganzen Unterhaltung machen.


So unangenehm dieß für die Gesellschaft ist; eben so widrige,
Freude störende Eindrücke macht die Weise mancher Leute, die
stumm und gespannt horchen und lauern, und die man leicht
für gefährliche Beobachter halten kann, denen es nur darum zu
thun scheint, jedes unvorsichtige, nicht gehörig gewählte Wort,
das man in sorgloser Redseligkeit fallen läßt, zu irgend einem
hämischen Zwecke aufzusammeln.


33.


Es gibt Menschen, die (so wie Manche nur zum Genießen
da zu seyn glauben) auch im geselligen Leben immer nur empfangen,
nie geben wollen; die vom übrigen Theile des Publikums
belustigt, unterrichtet, bedient, gelobt, bezahlt, gefüttert
zu werden verlangen, ohne etwas dafür zu leisten; die über Langeweile
klagen, ohne zu fragen, ob sie Andern weniger Langeweile
gemacht haben; die behaglich da sitzen, sich's wohlseyn,
sich erzählen lassen, aber nicht daran denken, auch ihren Beitrag,
und wär' es auch nur ein Scherflein, zur Unterhaltung
beizusteuern. — Das ist aber eben so ungerecht, als lästig.


Noch Andre findet man, die immer nur ihre eigne Person,
ihre häuslichen Umstände, ihre Verhältnisse, ihre Thaten und
ihre Berufs-Geschäfte zum Gegenstande der Unterredung machen,
und alles dahin zu drehen wissen, jedes Gleichniß, jedes
Bild von daher nehmen. So wenig wie möglich laß in gemischten
Gesellschaften den Schnitt, den Ton, den Dir Deine specielle
Erziehung, Dein Handwerk, Deine besondre Lebensart
geben, hervorblicken! Rede nicht von Dingen, die, ausser Dir,
schwerlich jemand interessiren können! Hüte Dich, in den Fehler
Derjenigen zu verfallen, die sich selbst bespötteln, ihre eigne
werthe Person zum Besten haben! Das setzt die Anwesenden in
Verlegenheit, und verräth einen eiteln Egoismus. Spiele nicht
auf Anekdoten an, die Deinem Nachbar unbekannt sind, auf
Stellen aus Büchern, die er wahrscheinlich nicht gelesen hat!
Rede nicht in einer fremden Sprache, wenn es glaublich ist,
daß nicht jeder, der um Dich ist, dieselbe versteht! Lerne den
Ton der Gesellschaft annehmen, in welcher Du Dich befindest!
Nichts kann abgeschmackter seyn, als wenn der Arzt einige junge
Damen mit Beschreibung seiner Sammlung anatomischer Präparaten,
der Rechtsgelehrte einen Hofmann über die unwirksame
Professions-Ergreifung und das edictum Divi Martii,
der alte gebrechliche Gelehrte eine junge Cokette von seinem offnen
Beinschaden unterhält.


Oft aber tritt der Fall ein, daß man in Gesellschaften geräth,
wo es schwer ist, etwas vorzubringen, das Theilnahme
erweckte. Wenn ein verständiger Mann von leeren, beschränkten,
in die Eitelkeiten des Alltagslebens versunkenen Menschen
umgeben ist, die für gar nichts von bessrer Art Sinn haben; ei
nun! so ist es seine Schuld nicht, wenn er nicht verstanden
wird. Er tröste sich also damit, daß er von Dingen geredet
hat, die billig interessiren müßten!


34.


Rede also nicht zu viel von Dir selber, ausser in dem Kreise
Deiner vertrautesten Freunde, von welchen Du weißt, daß die
Sache des Einen unter ihnen eine Angelegenheit für Alle ist;
und auch da bewache Dich, daß Du nicht Egoismus zeigest!
Vermeide, selbst dann zu viel von Dir zu reden, wenn gute
Freunde, wie es vielfältig geschieht, das Gespräch aus Höflichkeit
auf Deine Person, auf Deine Unternehmungen oder Deine
Schriften leiten! Bescheidenheit ist eine der liebenswürdigsten
Eigenschaften, und macht um so vortheilhaftere Eindrücke, je
seltner diese Tugend in unsern Tagen wird. Sey also auch nicht
so bereit, jedermann Deine Schriften unaufgefordert, oder gleich
bei der ersten, oft nicht so ernstlich gemeinten Aufforderung vorzulesen,
Deine Anlagen zu zeigen und Deine rühmlichen Handlungen
zu erzählen, noch auf feine Art Gelegenheit zu geben,
daß man Dich darum bitten müsse! Auch drücke niemand durch
Deinen Umgang, das heißt: zeige in keiner Gesellschaft ein solches
Uebergewicht, daß Andre verstummen, sich in schlechtem
Lichte zeigen oder an sich selbst verzagen müssen!


35.


Widersprich Dir nicht selbst im Reden, so daß Du einen
Satz behauptest, dessen Gegentheil Du ein andermal vertheidigt
hast! Man kann seine Meinung von Dingen ändern; allein
man thut doch wohl, in Gesellschaften nicht eher, wenigstens
nicht entscheidend zu urtheilen, als bis man alle Gründe für
und wider gehörig abgewogen hat.


36.


Hüte Dich, in die Fehler Derjenigen zu verfallen, die, aus
Mangel an Gedächtniß, oder an Aufmerksamkeit auf sich, oder
weil sie so verliebt in ihre eignen Einfälle sind, dieselben Histörchen,
Anekdoten, Spässe, Wortspiele, und witzigen Vergleichungen,
bei jeder Gelegenheit wiederholen! Ueberhaupt ist es,
und besonders auch für den geselligen Umgang, wichtig, sein
Gedächtniß zu schärfen, und sich deswegen nicht zu sehr daran
zu gewöhnen, alles schriftlich aufzuzeichnen, was man behalten
will. Bist Du Deiner Sache nicht gewiß, so verleugne Dich
selbst, und widerstehe der Lust, eine Anekdote zu erzählen, wenn
es möglich wäre, daß Du sie schon einmal aufgetischt hast, oder
suche das Gespräch so zu wenden, daß Du zur Gewißheit kommst,
ohne etwas gewagt zu haben.


37.

Würze nicht Deine Unterhaltung mit Zweideutigkeiten, mit
Anspielungen auf Dinge, die entweder Ekel erwecken, oder keusche
Wangen erröthen machen; zeige auch keinen Beifall, wenn
Andre dergleichen vorbringen! Ein verständiger Mann kann an
solchen Gesprächen keine Lust haben. Auch in bloß männlichen
Gesellschaften verleugne nicht die Schamhaftigkeit, das Zartgefühl
und Dein Mißfallen an Zoten, denn Du erwirbst Dir dadurch
eben so viel Ehre, als Verdienst, und rettest die Ehre Deines
Geschlechts.


38.

Flicke keine platte Gemeinsprüche in Deine Reden ein; z. B.:
daß Gesundheit ein schätzbares Gut; daß das Schlittenfahren
ein kaltes Vergnügen; daß Jeder sich selbst der Nächste sey; daß,
was lange dauert, gut werde, wovon ich das Gegentheil zu beweisen
übernehme; daß man durch Schaden klug werde, welches
leider! selten eintrifft; oder daß die Zeit schnell hingehe — welches,
im Vorbeigehen zu sagen, gar nicht wahr ist; denn da
die Zeit nach einem bestimmten Maaßstabe berechnet wird: so
geht sie nicht schneller vorbei, als sie grade muß, und Der, welchem
ein Jahr kürzer vorkömmt, als es ist, der muß in demselben
über Gebühr geschlafen haben, oder sonst seiner Sinne nicht
mächtig gewesen seyn, oder er läßt sich von einer leeren Täuschung
irre führen — oder: daß Ausnahmen die Regel bestätigten
— Gleich als wenn ein partikularer verneinender Satz
die Wahrheit eines allgemeinen bejahenden beweisen könnte, oder
umgekehrt! da doch vielmehr durch die Ausnahme klar wird, daß
die Regel nicht allgemein ist. Solche Sprüchwörter sind sehr
langweilig, und nicht selten sinnlos und unwahr.


Es gibt solche mechanische Menschen, deren Gespräche zur
Hälfte aus gewissen Formeln bestehen, welche sie, ohne etwas
dabei zu denken, herplappern. Sie treffen Dich tödtlich krank
im Bette an, und freuen sich, Dich wohl zu sehn. Zeigst Du
ihnen Dein Bildniß: so finden sie, daß es zwar ähnlich sehe,
aber viel zu alt gemalt sey. Allen Kindern sagen sie: sie seyen
groß für ihr Alter, und gleichen dem Vater, und was dergleichen
leeres Geschwätz mehr ist. Einen eben so dürftigen Stoff
zur Unterhaltung liefern Räthsel, Wortspiele, Pfandspiele u. dgl.,
wenn sie nicht ausgezeichnet sinnreich sind. Wenigstens wird
selten in einer Gesellschaft, die nur einigermaßen gemischt ist,
das Wohlgefallen daran allgemein seyn, denn es werden sich
immer Einige finden, welche sich durch solche Unterhaltungen
gedrückt fühlen, weil sie nicht Kenntnisse, oder Geist genug haben,
hiebei eine anständige Rolle zu spielen, oder der Verlegenheit
zu entgehen.


39.


Belästige nicht die Leute, mit welchen Du umgehst, mit unnützen
Fragen! Man findet Menschen, die, nicht eben aus
Vorwitz und Neugier, sondern weil sie nun einmal gewöhnt
sind, ihre Gespräche in Katechesations-Form zu verfassen, uns
durch Fragen so beschwerlich werden, daß es gar nicht möglich
ist, auf unsre Weise mit ihnen in Unterhaltung zu kommen.


40.


Lerne Widerspruch ertragen! Sey nicht kindisch eingenommen
von Deinen Meinungen! Werde nicht hitzig, noch grob
im Zanke; auch dann nicht, wenn man Deinen ernsthaften
Gründen Spott und Bitterkeit entgegensetzt! Du hast, bei der
besten Sache, schon halb verloren, wenn Du nicht kaltblütig
bleibst, und wirst wenigstens auf diese Art nie überzeugen und
nie gefallen.


41.


An Oertern, wo man sich zur Freude versammelt: beim
Tanze, in Schauspielen, rede mit niemand von häuslichen Geschäften,
noch weniger von verdrießlichen Dingen! Man geht
dahin, um sich zu erholen, um auszuruhen, um kleine und große
Sorgen abzuschütteln, und es ist also unbescheiden, jemand mit
Gewalt wieder mitten in sein tägliches Joch hineinschieben zu
wollen.


42.


Daß ein redlicher und verständiger Mann über wesentliche
Religionslehren, auch dann, wenn er das Unglück haben sollte,
an der Wahrheit derselben zu zweifeln, sich dennoch keinen Spott
erlauben wird: ich meine, das versteht sich von selber; aber auch
über kirchliche Verfassungen, über die Menschensatzungen, welche
von einigen Sekten für Glaubenslehren gehalten werden, über
Ceremonien, die Manche für wesentlich halten, und dergleichen,
soll man nie in Gesellschaften spotten. Man respektire das, was
Andern ehrwürdig ist! Man lasse Jedem die Freiheit in Meinungen,
die wir für uns selbst verlangen! Man vergesse nicht,
daß das, was wir Aufklärung nennen, Andern vielleicht Verfinsterung
scheint! Man schone der Vorurtheile, die Andern
Ruhe gewähren! Man raube niemand, ohne ihm etwas Besseres
an die Stelle desselben zu geben, was ihm auf seiner Bildungsstufe,
oder in dem Zusammenhange seiner Vorstellungen
als Wahrheit erscheint, und unentbehrlich geworden ist! Man
vergesse nicht, daß Spott nicht bessert; daß unsre, hier auf Erden
noch nicht entwickelte Vernunft über so wichtige Gegenstände
leicht irren kann; daß ein mangelhaftes System, auf welchem
aber der Grund einer guten Moral liegt, nicht so leicht umzureissen
ist, ohne zugleich das Gebäude selbst über den Haufen zu
werfen, und endlich, daß solche Gegenstände überhaupt gar nicht
von der Art sind, daß man sie in Gesellschaften abhandeln könne!


Doch dünkt mich, man vermeide heut zu Tage oft zu vorsätzlich
alle Gelegenheit, über Religion zu reden. Einige Leute
schämen sich, Wärme für Gottes-Verehrung und für die höchsten
Angelegenheiten des Menschen zu zeigen, aus Furcht, für
nicht aufgeklärt genug gehalten zu werden, und Andre affektiren
religiöse Empfindungen, scheuen sich, auch nur im mindesten
gegen Schwärmerei zu reden, um sich bei den Andächtlern in
Gunst zu setzen. Ersteres ist Menschenfurcht, und Letzteres Heuchelei;
Beides aber eines redlichen Mannes gleich unwerth.


43.


Wenn Du von körperlichen, geistigen, moralischen oder andern
Gebrechen redest, oder Anekdoten erzählst, die gewisse
Grundsätze oder Vorurtheile lächerlich machen, oder gewisse
Stände in ein nachtheiliges Licht setzen sollen: so siehe Dich
vorher wohl um, ob niemand gegenwärtig sey, der das übel
aufnehmen, diesen Tadel oder Spott auf sich und seine Verwandten
ziehen könnte!


Halte Dich über niemands Gestalt, Wuchs und Bildung
auf! Es steht in keines Menschen Gewalt, diese zu ändern.
Nichts ist kränkender, niederschlagender und empörender für den
Mann, der unglücklicher Weise eine etwas auffallende Gesichtsbildung
oder Figur hat, als wenn er bemerkt, daß diese der Gegenstand
der Verspottung oder Befremdung wird. Leuten, die ein
wenig mit der großen Welt bekannt sind, und unter Menschen
von allerlei Formen und Ansehen gelebt haben, sollte man darüber
billig gar keine Erinnerung geben dürfen; aber leider trifft
man hie und da, selbst unter fürstlichen Personen, besonders unter
Damen, solche an, die so wenig Gewalt über sich, oder so
wenig Begriffe von Wohlanständigkeit und Billigkeit haben,
daß sie die Eindrücke, welche ein ungewöhnlicher Anblick von
der Art auf sie macht, nicht verbergen können. — Das ist
schwach, und wenn man noch dabei überlegt, wie relativ und
dem verschiednen Geschmacke unterworfen die Begriffe von Schönheit
und Häßlichkeit sind, wie so wenig auf sichern Grundsätzen
beruhend unsre physiognomische Wissenschaft ist, und wie oft
unter einer anscheinend häßlichen Larve ein schönes, edles, warmes,
großes Herz, mit einem feinen, tiefdenkenden Kopfe steckt:
so sieht man leicht, daß man sehr selten mit Recht auf das äussere
Ansehen eines Menschen nachtheilige Folgerungen bauen,
und nie die Befugniß haben kann, die Eindrücke, welche ein
solcher Anblick etwa auf uns macht, zu jemands Kränkung durch
Lachen oder auf andre Art kund werden zu lassen. Ueberhaupt
ist es Schwachheit, sich von sinnlichen Eindrücken, mögen sie
günstige oder ungünstige seyn, so sehr beherrschen zu lassen, daß
man sogleich seine Zuneigung oder Abneigung verräth. Der äussere
Mensch ist oft so ganz von dem inneren verschieden, daß
man sich in der Regel bitter getäuscht sieht, wenn man sich von
jenem verleiten ließ, günstig oder ungünstig zu urtheilen.


Ausser einer sonderbaren Figur können uns aber noch andre
Dinge an einem Menschen auffallend seyn, zum Beispiel: lächerliche,
phantastische, abgeschmackte Gebehrden, Manieren,
Verzerrungen des Körpers, Unbekanntschaft mit gewissen Sitten,
Unvorsichtigkeiten im Betragen, ungewöhnlicher, altmodischer
Anzug u. dgl. Es gehört nicht weniger zu einer guten Lebensart,
hierüber nicht durch Lachen oder durch Zeichen, die
man einem der Anwesenden gibt, sein Befremden zu erkennen
zu geben, und dadurch den armen Mann, der sich dergleichen
zu Schulden kommen läßt, noch mehr in Verlegenheit zu setzen.


44.


Wenn Du in einer Gesellschaft von einem der Anwesenden
mit Deinem Freunde reden willst (obgleich dieß, wie das Ohrenflüstern,
überhaupt unanständig ist): so gebrauche wenigstens
die Vorsicht und Schonung, die Person, von welcher Du redest,
nicht dabei anzusehen! Und ist Dir daran gelegen, etwas zu
hören, das in einiger Entfernung von Dir gesprochen wird: so
wende auch Deine Blicke nicht dahin! Man wird sonst aufmerksam
auf Dich, und man hört ja auch nur mit den Ohren, nicht
mit den Augen.



45.


Man hüte sich, bei Personen, mit denen man umgeht, unberufen
unangenehme Dinge in Erinnerung zu bringen! Oft
bewegt eine Art von unkluger Theilnehmung und ein Mangel
an Zartgefühl die Leute, uns um die Beschaffenheit unsrer ökonomischen
und anderer verdrießlichen Sachen zu befragen, obgleich
sie uns nicht helfen können, und uns dadurch zu zwingen,
Gegenstände in unser Gedächtniß zurückzurufen, die wir in Gesellschaften,
wo wir uns aufzuheitern dachten, so gern vergessen
möchten. Man muß so viel Menschenkenntniß haben, zu unterscheiden,
ob der Mann, den wir vor uns sehen, seinem Temperamente,
seiner Lage, und der Art seines Kummers nach, durch
solche Gespräche erheitert oder getröstet werden könne, oder ob
nicht vielleicht sein Leiden dadurch doppelt erschwert werde[2].


Man enthalte sich auch, andern Leuten das, was sie nun
einmal haben, und nicht wieder abschaffen können, zuwider zu
machen, ihnen die Lage, darin sie nun einmal leben müssen,
durch unangenehme Schilderungen und unwillkommene Bemerkungen
zu verleiden. Es gibt solche unberufene Wahrheits-Prediger,
die sich ein Geschäft daraus machen, uns auch den unschuldigsten
glücklichen Wahn wegzuvernünfteln, und es bleibt
bei Wielands Ausspruch:




  
    Ein Wahn, der mich beglückt,

    Ist eine Wahrheit werth,

    Die mich zu Boden drückt.

  






46.


Nimm nicht Theil daran, lächle nicht beifällig, thu' lieber,
als hörtest Du es gar nicht, wenn jemand einem Dritten unangenehme
Dinge sagt, oder ihn beschämt! Die Feinheit eines
solchen Betragens wird gefühlt und oft dankbar belohnt.


47.


Ueber die Gewohnheit, Paradoxen vorzubringen, über Widersprechungsgeist,
Disputirsucht, Citiren und Berufen auf die
Meinungen und Aussprüche Andrer, werde ich mich im dritten
Kapitel dieses Theils erklären, und beziehe mich hier darauf.


48.


Eine der wichtigsten Tugenden im gesellschaftlichen Leben,
welche wirklich täglich seltner wird, ist die Verschwiegenheit.
Man ist heut zu Tage so äusserst trügerisch in Versprechungen,
ja in Betheurungen und Schwüren, daß man ohne Scheu ein
unter dem Siegel des Stillschweigens uns anvertrautes Geheimniß
gewissenloser Weise ausbreitet. Andre, die weniger pflichtvergessen,
aber höchst leichtsinnig sind, schwatzen Geheimnisse
aus, weil sie ihrer Redseligkeit keinen Zaum anlegen können.
Sie vergessen, daß man sie gebeten hat, zu schweigen; und so
erzählen sie aus unverzeihlicher Unvorsichtigkeit die wichtigsten
Geheimnisse ihrer Freunde an öffentlichen Orten, mit einer Unbefangenheit,
die in Erstaunen und in Schrecken setzt; oder sie
vertrauen, indem sie Jeden, der ihnen während ihres Dranges,
sich zu entladen, in den Wurf kömmt, für einen treuen Freund
ansehen, das, was sie doch nicht als ihr Eigenthum betrachten
sollten, eben so leichtsinnigen Leuten an, wie sie selbst sind.
Solche Menschen gehen dann auch nicht weniger unklug mit
ihren eignen Heimlichkeiten, Planen und Begebenheiten um,
zerstören dadurch sehr oft ihre Wohlfahrt, und vernichten ihre
Bestrebungen.


Welchen Nachtheil überhaupt eine solche unvorsichtige Bewahrung
fremder und eigner Geheimnisse gewähre, das bedarf
wohl keiner Auseinandersetzung. Es gibt aber eine Menge anderer
Dinge, die zwar nicht eigentlich Geheimnisse sind, wovon
uns jedoch Klugheit und die Vernunft lehrt, daß es besser sey,
sie zu verschweigen, und andre Dinge, deren Ausbreitung wenigstens
für niemand lehrreich und unterhaltend seyn kann, und
wovon es doch möglich wäre, daß ihre Verplauderung irgend
jemand nachtheilig seyn möchte. — Darum gehört eine gewisse
Zurückhaltung, die aber nicht in Verschlossenheit und Geheimnißkrämerei
ausarten muß, zu den Tugenden, welche der Umgang
fordert. Bei Männern, welche in bedeutenden Staatsämtern
stehen, ist es vollends unverzeihlich, wenn sie sich von
der Sucht, das Wort zu führen, und sich wichtig zu machen,
verleiten lassen, der Gesellschaft etwas mitzutheilen, was ihre
Amtspflicht, oder die Würde ihres Amts zu verschweigen gebietet.
Uebrigens wird man die Bemerkung wahr finden, daß in
despotischen Staaten die Menschen, im Ganzen genommen, verschwiegner
sind, als da, wo mehr Freiheit herrscht. Dort machen
Furcht und Mißtrauen verschlossen und zurückhaltend; hier
folgt Jeder dem Triebe seines Herzens, sich freimüthig mitzutheilen.


Wenn man auch mehrern Leuten zugleich sein Geheimniß
anvertrauen muß: so lege man doch unbedingte Verschwiegenheit
auf, damit jeder von ihnen glaube, er wisse es allein, müsse
allein für die Bewahrung haften.


Manche Leute haben die sehr unartige Gewohnheit, sich,
wenn man sie zum Voraus um Verschwiegenheit über eine Sache
bittet, die man ihnen entdecken will, nicht bestimmt zu erklären,
nichts zu versprechen. Aus Gutmüthigkeit hält man dann
nicht zurück, sondern redet, indem man die Bedingung voraussetzt.
Dies Betragen ist nicht nachzuahmen; der aufrichtige
Mann äussert sich ohne Rückhalt, und hört nicht eher, als bis
er gesagt hat, in wie fern er sich zur Verschwiegenheit verbindlich
machen könne, oder nicht.


49.


Menschen von lebhafter Gemüthsart werden der Gesellschaft
leicht durch den Ungestüm, mit welchem sie widersprechen, oder
ihre Meinung vertheidigen, beschwerlich. Der Umgang fordert
einen gewissen Gleichmuth, und die Selbstverleugnung, welche
jeden Ausbruch der Leidenschaft zurückzudrängen, und eigensinnigen
Widerspruch zu ertragen weiß.


Ein großes Talent, welches durch Studium der Sprache
und Achtsamkeit auf sich selbst erlangt werden kann, ist die
Kunst, sich bestimmt, fein, richtig, körnigt auszudrücken, lebhaft
im Vortrage zu seyn, sich dabei nach den Fähigkeiten der
Menschen zu richten, mit denen man redet; sie nicht zu ermüden,
gut und launigt zu erzählen, nicht über seine eignen Einfälle
zu lachen; nach den Umständen trocken oder lustig, ernsthaft
oder komisch seinen Gegenstand darzustellen, und mit natürlichen
Farben zu malen. Dabei muß ein guter Gesellschafter
sein Aeusseres studiren, und besonders sein Mienenspiel in seiner
Gewalt haben, sich vor Verzerrungen zu hüten, und sein Lachen
zu mäßigen wissen. Der Anstand und die Gebehrdensprache sollen
edel seyn: man soll nicht bei unbedeutenden, affectlosen Unterredungen,
wie Personen aus der niedrigsten Volksklasse, mit
Kopf, Armen und andern Gliedern herumfahren und um sich
schlagen; man soll den Leuten gerade, aber bescheiden und sanft,
in's Gesicht sehen, sie nicht bei Aermeln, Knöpfen und dergleichen
zupfen. Kurz, alles was eine feine Erziehung, was Aufmerksamkeit
auf sich selbst und auf Andre verräth, das gehört
nothwendig dazu, den Umgang angenehm zu machen, und es
ist wichtig, sich in solchen Dingen nicht nachzusehn, sondern
jede kleine Regel des Wohlstandes, selbst in dem Cirkel seiner
Familie, zu beobachten, um sich das zur andern Natur zu machen,
wogegen diejenigen so oft fehlen, welche nie erwägen, daß
es Pflichten gegen die Gesellschaft gibt, und sich daher Alles erlauben,
was ihnen gemächlich ist. Kaum scheint es nöthig, hier
noch zu bemerken, daß man so wenig als möglich in einer Gesellschaft
den Leuten den Rücken zukehren, in Titeln und Namen
sich vor Verwechselung hüten; daß man bei Personen, die es
mit den Höflichkeitsbezeigungen genau nehmen, den Vornehmern
immer auf der rechten Seite, oder wenn Drei beisammen
sind, in der Mitte gehen lasse; daß man Dem, mit welchem
man spricht, frei und offen, doch nicht starr und frech, in das
Gesicht schauen, seine Stimme in seiner Gewalt haben, nicht
schreien und doch verständlich reden, in seinem Gange Anstand
beobachten, nicht aller Orten das große Wort führen solle; daß
man, wenn man ein Frauenzimmer führt, mit ihr, um sie nicht
zu stoßen, gleichen Schritt halten, und mit demselben Fuße,
wie sie, antreten, ihr auch zuweilen seine linke Hand reichen
müsse, wenn sie an der rechten Seite nicht so bequem gehen
würde; daß man auf steilen Treppen im Hinuntersteigen die
Frauenzimmer vorausgehen, im Hinaufsteigen aber sie folgen
lassen müsse; daß, wenn man uns nicht versteht, und wir voraussehen,
daß eine genauere Erklärung nichts helfen würde, oder
der Gegenstand von so geringer Wichtigkeit ist, daß er keinen
großen Aufwand von Worten verdient, wir dann die ganze
Sache fallen lassen müssen; daß vornehme Leute, wenn sie nicht
über Vorurtheile hinaus sind, es übel nehmen, wenn ein Geringer
von sich und ihnen in Gemeinschaft spricht, (z. B. »Als
wir gestern zusammen spazieren gingen.« »Wir haben im
gestrigen Spiele gewonnen, und unsre Gegner verloren,«)
und, daß sie verlangen, man solle thun, als seyen sie allein in
der Welt des Nennens werth: »Ihro Excellenz, Ihro Gnaden
haben gewonnen;« (höchstens möchte man hinzusetzen: »mit
mir«); daß man die Leute nicht zehnmal wieder zurückrufe,
ihnen noch hundert Dinge zu sagen und nachzuschreien habe,
wenn sie im Zimmer oder auf der Gasse von uns gehen, schon
die Thür in der Hand, schon Abschied genommen haben; daß
es eine unartige Gewohnheit sey, immer etwas zwischen den
Fingern oder im Munde zu führen, das man zerdrückt und spielend
zernichtet, es sey brauchbar oder nicht, gehöre uns oder
Andern; daß man erst um Erlaubniß fragen müsse, wenn man
in Gegenwart fremder Personen Briefe lesen, oder andere Geschäfte
von der Art treiben will; daß es anständig sey, wenn
man jemand im Vorbeigehen grüßen will, den Hut auf der
Seite abzuziehen, wo der Fremde nicht geht, damit man ihn
nicht damit berühre, und sein Gesicht nicht vor ihm verberge;
daß man, wenn man jemand etwas darreicht, es, in so fern
dieß zu ändern steht, nicht mit der bloßen Hand hingeben müsse;
daß es sich nicht schicke, in Gesellschaften in's Ohr zu flüstern,
bei Tafel krumm zu sitzen, unanständige Gebehrden zu machen,
noch zu leiden, daß ein Frauenzimmer, oder jemand, der vornehmer
ist als wir, von einer Speise, die vor uns steht, vorlege;
daß es unartig sey, in Gesellschaften jemandem einen unschuldigen
Spaß zu verderben, z. B. wenn er Kartenkünste zeigt,
seine Kunst zu enthüllen. Leuten von gewissem Stande und einer
nicht ganz gemeinen Erziehung ist das in der ersten Jugend
schon eingeprägt worden; nur erinnere ich, daß diese kleinen
Dinge in mancher Leute Augen große Dinge sind, und daß
oft unsre zeitliche Wohlfahrt in solcher Leute Händen ist.


50.


Es gibt noch andre kleine gesellschaftliche Unschicklichkeiten
und Inconsequenzen, die man vermeiden, und wobei man immer
überlegen muß, was daraus werden würde, wenn Jeder
von den Anwesenden sich dieselbe Freiheit erlauben wollte; zum
Beispiel: in Concerten plaudern; hinter eines Andern Rücken
einem Freunde etwas zuflüstern, oder ihm Winke geben, die
Jener auf sich deuten kann; lächerlich schlecht tanzen, oder ein
Instrument elend spielen, sich dennoch damit sehen und hören
lassen, und dadurch die Anwesenden zum Spotte und zum Gähnen
reitzen; bei dem Tanze zugleich die Melodie mit singen; in
Schauspielen so hintreten, daß man Andern die Aussicht raubt;
in jeder Versammlung so spät erscheinen, daß man keinen Nachfolger
mehr hat, und doch der Erste seyn, der sie verläßt, oder
länger verweilen, als alle übrigen Mitglieder der Gesellschaft.
Willst Du gern gesehen seyn, so vermeide alle diese Unschicklichkeiten
mit Sorgfalt, und willst Du ein edler Mensch, nicht
bloß ein guter Gesellschafter werden, so vermeide sie nicht um
der Menschen willen, sondern weil Du dieß Deinem eigenen
Herzen schuldig zu seyn glaubst, und weil Du nicht bloß klug,
sondern auch gut seyn möchtest. In eben dieser Hinsicht befolge
auch noch diese Vorschriften: Du sollst nicht dem Lesenden oder
Schreibenden auf die Finger sehen, und nicht allein in einem
fremden Zimmer bleiben, in welchem Schriften oder Gelder herumliegen.
Ferner: wenn zwei Personen, die vor Dir hergehen,
leise mit einander reden, ohne Deiner gewahr zu werden, so
will die Bescheidenheit und die Klugheit, daß Du ihnen durch
Geräusch Deine Nähe zu erkennen gebest, um Dich von allem
Verdachte, als wenn Du sie beschleichen wolltest, und von aller
Verlegenheit zu befreien. So klein dergleichen Aufmerksamkeiten
scheinen, so machen sie doch den Umgang angenehm und werden
Bildungsmittel für Geist und Herz, wenn man sie als solche
ansieht und benutzt, sind aber auch, wenn man sie nicht von
dieser Seite betrachtet, weiter nichts, als Schleifsteine für die
äussere Politur.


51.


Oft sind wir in dem Falle, daß uns durch Gespräche Langeweile
gemacht wird. Vernunft, Vorsichtigkeit und Menschenliebe
gebieten uns dann, wenn nun einmal nicht auszuweichen
ist, Geduld zu fassen, und nicht durch beleidigendes Betragen
unsern Ueberdruß zu erkennen zu geben. Man kann ja, je seelenloser
das Gespräch und je geschwätziger der Mann ist, um
desto freier nebenher an andre Dinge denken; und wäre auch
das nicht — ei nun! es geht im menschlichen Leben so manche
verträumte Stunde verloren! Ist man denn nicht einige Aufopferung
der Gesellschaft schuldig, mit welcher man umgeht? —
Und geschieht es nicht vielleicht zuweilen, daß auch wir dagegen,
so groß auch die Meinung seyn mag, die wir von der
Wichtigkeit unsrer Gespräche haben, dennoch durch unsre Redseligkeit
Andern Langeweile machen? Auch gibt es hier noch einen
Ausweg. Man sucht dem Redseligen eine Pause abzugewinnen,
oder wirft unaufhörlich Fragen, Einwürfe und Bedenklichkeiten
zwischen seine Rede, oder nöthigt ihn durch eine geschickte Wendung,
manches zu überspringen, was er noch einschieben wollte,
oder bringt ihn durch eine unerwartete Frage plötzlich auf ein
anderes, nicht so ergiebiges Thema.


52.


Gewissen Leuten ist eine Leichtigkeit im Umgange, und die
Gabe, geschwind Bekanntschaften zu machen, und Zuneigung
zu gewinnen, wie angeboren; Andern hingegen hängt von Jugend
auf eine gewisse Blödigkeit und Schüchternheit an, die sie
nicht abzulegen vermögen, wenn sie gleich täglich fremde Leute
aller Art um sich sehen. Diese Blödigkeit ist freilich sehr oft die
Folge einer fehlerhaften Erziehung, so wie auch zuweilen die
Wirkung einer heimlichen Eitelkeit, die in Verlegenheit geräth,
aus Furcht, sich in Schatten zu stellen, übersehen zu werden,
und nicht zu glänzen. Manchen Menschen aber scheint diese
Schüchternheit gegen ganz fremde Leute wirklich von Natur eigen
zu seyn, und alle Mühe, welche sie sich geben, sie zu besiegen,
ist verloren. Ein regierender Fürst, einer der edelsten und
verständigsten Männer, die ich kenne, und der auch wahrlich
seines Aeussern wegen sich nicht zu schämen noch zu fürchten
braucht, nachtheilige Eindrücke zu machen, hat mich versichert,
daß, obgleich ihn sein Stand von Kindheit an in die Lage gesetzt
habe, täglich große Cirkel und viele fremde Gesichter zu
sehn, er dennoch an keinem Tage in sein Vorzimmer trete, wo
der versammelte Hof seiner wartet, ohne aus Verlegenheit auf
einen Augenblick fast blind zu werden. Uebrigens hört bei diesem
liebenswürdigen Herrn, sobald er sich ein wenig erholt hat,
die Schüchternheit auf, und dann redet er freundlich und offen
mit jedermann, und sagt bessre Dinge, als gewöhnlich Fürsten,
bei solchen Gelegenheiten, über Wetter, böse Wege, Pferde und
Hunde zu sagen wissen.


Eine gewisse Leichtigkeit im Umgange also, die Gabe, sich
gleich bei der ersten Bekanntschaft vortheilhaft darzustellen, mit
Menschen aller Art zwanglos ein Gespräch anzuknüpfen, und
bald zu merken, wen man vor sich hat, und was man mit Jedem
reden könne und müsse: das sind Eigenschaften, die man
zu erwerben und auszubilden trachten soll. Doch müsse dieß nie
in jene, den Abentheurern so eigne Unverschämtheit und Zudringlichkeit
ausarten, die oft, in weniger als einer Stunde
Frist, einer ganz fremden Tischgesellschaft im Wirthshause ihre
Lebensläufe abgefragt, und dagegen den ihrigen erzählt, Dienste
und Freundschaft angeboten, und Dienste, Verwendung und
Hülfe für sich erbeten haben. Die Hauptsache kommt immer
darauf an, leicht in den fremden Ton einzustimmen, und nichts
auskramen, nichts geltend machen zu wollen, was in diesem
Kreise nicht verstanden oder nicht geschätzt wird, sich auch nicht
gar zu sehr dadurch niederschlagen zu lassen, daß die ersten Versuche,
die Unterhaltung in Gang zu bringen, unglücklich abgelaufen
sind.





53.


Man vermeide also auch, in alle Cirkel große Forderungen
und Erwartungen mitzunehmen, allen Menschen alles allein
seyn, mit aller Gewalt glänzen, und Aufmerksamkeit erregen
zu wollen; zu verlangen, daß aller Menschen Augen nur auf
uns gerichtet, ihre Ohren nur für uns gespitzt seyen; denn sonst
werden wir freilich uns aller Orten zurückgesetzt glauben, eine
traurige Rolle spielen, uns und Andern Langeweile machen,
menschenscheu und bitter die Gesellschaft fliehn, und von ihr geflohen
werden. Ich kenne viele Leute von der Art, die durchaus,
wenn sie sich in vortheilhaftem Lichte zeigen sollen, der Mittelpunkt
seyn müssen, um welchen sich alles dreht, so wie überhaupt
manche Menschen im gemeinen Leben niemand neben sich
vertragen, der mit ihnen verglichen werden könnte. Sie handeln
vortrefflich, groß, edel, nützlich, wohlthätig, geistreich,
sobald sie es allein sind, an die man sich wendet, von denen
man bittet, erwartet, hofft; aber klein, niedrig, rachsüchtig
und schwach, sobald sie in Reihe und Gliedern stehen sollen,
und zerstören jedes Gebäude, wozu sie nicht den Plan gemacht,
oder wenigstens die Kranz-Rede gehalten haben; ja, selbst ihr
eignes Gebäude, sobald nur ein Andrer eine kleine Verzierung
daran angebracht hat. Dies ist eine unglückliche, ungesellige
Gemüthsart. Ueberhaupt rathe ich, um glücklich zu leben, und
Andre glücklich zu machen, in dieser Welt so wenig als möglich
zu erwarten und zu fordern.


54.


So viel über den Anstand, über schickliche Manieren, und
über die Höflichkeit im äussern Betragen, über Bescheidenheit
und Mäßigung; und nun noch etwas über die Kleidung.
Kleide Dich nicht unter und nicht über Deinen Stand, nicht
über und nicht unter Dein Vermögen, nicht phantastisch,
nicht bunt, nicht ohne Noth prächtig, noch glänzend, noch kostbar;
aber reinlich, geschmackvoll, und, wo Du Aufwand machen
mußt, da sey Dein Aufwand zugleich ächt und schön!
Zeichne Dich weder durch altväterische, noch jede neumodische
Thorheit nachahmende Kleidung aus! Wende eine größere Aufmerksamkeit
auf Deinen Anzug, wenn Du in der großen Welt
erscheinen willst! Man ist in Gesellschaft verstimmt, sobald man
sich bewußt ist, in einer unangenehmen Ausstaffirung aufzutreten.
Trage nie geliehene Sachen! Das hat von mehr als Einer
Seite nachtheiligen Einfluß auf den Charakter.


55.


Wenn die Frage entsteht: ob es gut sey, viel oder wenig in
Gesellschaft zu erscheinen; so muß die Beantwortung derselben
freilich, nach den verschiedenen einzelnen Lagen, Bedürfnissen
und nach unzähligen kleinen Umständen und Rücksichten, bei
jedem Menschen anders ausfallen. Im Ganzen aber kann man
den Satz zur Richtschnur annehmen: daß man sich nicht aufdringen,
die Leute nicht überlaufen solle, und daß es besser sey,
wenn man es einmal nicht allen Menschen recht machen kann,
daß gefragt werde, warum wir so selten, als geklagt, daß wir
zu oft und an allen Orten erscheinen, wo Unterhaltung zu erwarten
ist. Es gibt einen feinen Sinn für die Pflege und Erweiterung
des Umgangs (wenn uns nicht übertriebne Eitelkeit
und Selbstsucht die Augen blenden), einen Sinn, der uns sagt,
ob wir gerngesehn, oder überlästig sind, ob es Zeit ist, fortzugehn,
oder ob wir noch verweilen sollen. Aus der Art, wie uns
von Kindern und Domestiken in einem Hause begegnet wird,
pflegt man am leichtesten zu merken, wie die Herrschaften oder
Eltern gegen uns gestimmt sind.


Uebrigens rathe ich, wenn man sich so weit in seiner Gewalt
haben kann, mit so wenig Leuten, als möglich, vertraulich
zu werden, nur einen kleinen Cirkel von Freunden zu haben,
und diesen nur mit äusserster Vorsicht zu erweitern. Gar zu leicht
mißbrauchen und vernachlässigen uns die Menschen, sobald wir
mit ihnen in einem vollkommen vertraulichen Tone umgehen.
Um angenehm zu leben, muß man fast immer ein Fremder
unter den Leuten bleiben. Dann wird man geschont, geehrt,
aufgesucht. — Deswegen ist das Leben in großen Städten so
schön, wo man alle Tage andre Menschen sehen kann. Für
einen Mann, der sonst nicht schüchtern ist, ist es ein Vergnügen,
unter Unbekannten zu sitzen. Da hört man, was man
sonst nicht hören würde; man wird nicht behorcht und belauscht,
und kann in der Stille beobachten.


56.


Uebrigens rathe ich auch an, um seiner selbst und um Andrer
willen, ja nicht zu glauben, es sey irgend eine Gesellschaft so
ganz schlecht, das Gespräch irgend eines Mannes so ganz unbedeutend,
daß man nicht daraus etwas lernen, eine neue Erfahrung,
einen Stoff zum Nachdenken sammeln könnte. Aber man
soll nicht aller Orten Gelehrsamkeit, feine Cultur fordern, sondern
sich an gesundem Hausverstand und geradem Sinn genügen
lassen, daran den eigenen beleben und stärken, und sich einmal
wieder auf den Weg der Natur leiten lassen, sich auch eben darum
unter Menschen von allerlei Ständen mischen: so lernt man zugleich
nach und nach den Ton und die Stimmung annehmen,
die nach Zeit und Umständen erfordert werden, und überzeugt
sich, daß auch in den niederen Ständen Witz, Verstand und
Scharfsinn zu finden sey. Aber diese Ueberzeugung ist sehr heilsam
zur Dämpfung eines gewissen Stolzes, der sich so leicht der
Gebildeten bemächtigt, und sie ungerecht gegen Ungebildete macht.
Auch für die Erweiterung der Sprachkunde ist ein solcher Umgang
mit Menschen aus den verschiedensten Ständen und von
den verschiedensten Bildungsstufen höchst wirksam und ergiebig,
und gewährt manchen großen Genuß, besonders durch die erweiterte
Kenntniß sprichwörtlicher Redensarten, in welchen oft
so viel Witz und Kraft verborgen liegt.


57.


Mit wem aber soll man am mehrsten umgehn? Natürlicher
Weise läßt sich auch diese Frage nur nach eines Jeden besondrer
Lage beantworten. Hat man die Wahl (und wirklich hat man
diese auch öfter, als man glaubt), so wähle man sich die Weisern
zu seinem Umgange; Leute, von denen man lernen kann,
die nicht schmeicheln, nicht gar zu überlegen an Kenntnissen und
Fähigkeiten sind, aber doch uns übersehen, die in Kreisen tanzen,
so oft ihr hoher Genius seine Zauberruthe schwingt. Den
Meisten aber scheint es genußreicher, untergeordnete Geister um
sich her zu versammeln. Aber diese bleiben auch immer, was
und wie sie sind, kommen nie weiter in Weisheit und Tugend.
Es gibt zwar Lagen, in welchen es nützlich und lehrreich ist,
sich unter Menschen von allerlei Fähigkeiten zu mischen, ja, wo
es auch Pflicht ist, nicht bloß mit Leuten umzugehn, von denen
wir, sondern auch mit solchen, die von uns lernen können,
und die ein Recht haben, dieß zu fordern. Diese Gefälligkeit
aber darf nie so weit gehen, daß die Rechenschaft, die wir einst
von unsrer goldnen Zeit, und von der Obliegenheit, uns zu vervollkommnen,
geben sollen, dabei Gefahr laufe.





58.


Es ist oft eine höchst sonderbare Sache um den Ton, der in
Gesellschaften herrscht. Vorurtheil, Eitelkeit, Schlendrian, Autorität,
Nachahmungssucht, und wer weiß, was sonst noch,
stimmen diesen Ton so, daß zuweilen Menschen, die an einem
Orte zusammen leben, Jahr aus, Jahr ein, sich auf eine Weise
versammeln, unterhalten, Dinge mit einander treiben, und über
Gegenstände reden, die Allen zusammen und jedem Einzelnen
unendliche Langeweile machen. Dennoch glauben sie, sich den
Zwang anthun zu müssen, diese Lebensart also fortzuführen.
Gewährt wohl die Unterhaltung in den mehresten großen Cirkeln
einem Einzigen von den da Versammelten wahres Vergnügen?
Spielen unter funfzig Personen, die jeden Abend die Karten in
die Hand nehmen, wohl zehn aus wahrer Neigung? Um desto
erbärmlicher ist es, wenn freie Menschen in kleinern Oertern,
oder gar auf Dörfern, die zwanglos leben könnten, um den
Ton der Residenzen nachzuahmen, sich eben so peinlich unter
das Joch dieser Langeweile krümmen. Hat man Gewicht bei
seinen Mitbürgern und Nachbarn, so ist es Pflicht, alles dazu
beizutragen, den Ton vernünftiger zu stimmen. Ist das aber
nicht der Fall, und man geräth einzeln in einen solchen Cirkel,
so vermehre man nicht, durch ein schiefes, stummes, oder mürrisches
Betragen, unter den Anwesenden und dem Hauswirthe
die Verlegenheit, es vor einander zu verbergen, daß sie sich
sämmtlich weit von da weg wünschten; sondern man zeige sich
vielmehr als einen Meister in der Kunst, viel zu reden, ohne
etwas zu sagen, und erwerbe sich wenigstens das Verdienst, den
Zeitraum mit unschuldiger Unterhaltung auszufüllen, wovon
ausserdem gewöhnlich die Verläumdung Besitz nimmt!


In volkreichen, großen Städten kann man am unbemerktesten,
und ganz nach seiner Neigung leben. Da fallen eine
Menge kleiner Rücksichten weg; man wird nicht ausgespäht,
controllirt, beobachtet; es laufen nicht so aus Mund in Mund
die interessanten Nachrichten: wie vielmal in der Woche ich
Braten esse; ob ich oft oder selten ausgehe, und wohin; wer zu
mir kömmt; wie stark der Lohn ist, den ich meiner Köchin gebe,
und ob ich kürzlich mit ihr geschmählt habe? Meine Kleidung
wird nicht gemustert; man fragt nicht in jedem Krämer-Hause
meine Magd, wenn sie für vier Pfennige Pfeffer holt, für wen
der Pfeffer ist, und wozu der Pfeffer gebraucht werden soll?
Eine unbedeutende Anekdote beschäftigt da nicht sechs Wochen
lang alle Zungen; man wandelt unbemerkt, friedenvoll und
ungeneckt durch den großen Haufen hin, besorgt seine Geschäfte,
und wählt sich eine Lebensart, wie man sie für zweckmäßig hält.
In kleinen Städten ist man verurtheilt, mit einer Anzahl, oft
sehr langweiliger Magnaten, in strenger Abrechnung von Besuchen
und Gegenbesuchen zu stehn, die gewöhnlich gleich nach
dem Mittagstische ihren Anfang nehmen, und bis zu der Bürgerglocke,
das heißt, bis zehn Uhr Abends, fortdauern, während
welcher Zeit die Unterhaltung gewöhnlich den König von
Preussen, die Franzosen und Engländer, den Kaiser, andre hohe
Potentaten, und was der Hamburger Correspondent von ihnen
meldet, zum Gegenstande hat. Das ist nun freilich erschrecklich;
doch gibt es auch Mittel, dort den Ton des Umgangs nach und
nach zu verfeinern, oder das schwache Publikum daran zu gewöhnen,
nachdem es ein Vierteljahr hindurch über uns gelästert
hat, uns endlich auf unsre Weise leben zu lassen, wenn man
sich übrigens redlich, menschenfreundlich, dienstfertig und gesellig
beträgt. Am übelsten aber pflegt man in den mittlern Städten
daran zu seyn, sowohl in den freien Städten, wo der Handel
die Achse ist, um die sich alles dreht, als in unbeträchtlichen
Residenzen. Da herrschen gewöhnlich, neben einem übertriebnen
Luxus, und solchen sittlichen Verderbnissen, die mit der Ausartung
in den größten Städten wetteifern, noch obenein alle Gebrechen
kleiner Städte, Klatschereien, Anhänglichkeit an Schlendrian,
an Gewohnheiten und Familien-Verbindungen, die abgeschmacktesten
Forderungen und die lächerliche Classificirung der
Stände. So habe ich eine Stadt gesehn, in welcher ein Mann,
durch seine kürzlich erhaltene Bedienung, die ehemals dort nicht
existirt hatte, so sehr von allen übrigen, einmal bestimmten
Rangordnungen abgesondert war, daß er, wie ein Elephant in
einer Menagerie, immer für sich allein spatzieren gehn mußte,
ohne seines Gleichen, weder einen Gesellschafter, noch eine Gefährtin
finden zu können. Da nun aber in den wenigsten Städten
von Teutschland eine glückliche Stimmung angetroffen wird,
so muß man lernen, sich in die herrschenden Sitten zu fügen;
und nichts kann unvernünftiger, und für den Eiferer selbst von
nachtheiligeren Folgen seyn, als wenn ein Einzelner, der nicht
besonders in Ansehen steht, auftreten, und seine Vaterstadt reformiren
will. Nirgends kömmt indessen ein solcher Declamator
übler an, als in den freien Städten, wo alte Sitte und Schlendrian
innig verwebt sind in die Regierungsform und in alle
übrige Verhältnisse. Hier hat indeß die neueste Zeit mit ihren
Erschütterungen und den hunderttausend kostbaren Lehrmeistern,
die sie in glänzenden Uniformen und mit großem Ansehen ausgerüstet
in Teutschlands Staaten und Städte sandte, eine sehr
bedeutende, doch nicht immer heilsame Veränderung hervorgebracht.


In Dörfern und auf seinem Landgute lebt man in der That
am ungezwungensten; und für jemand, der Lust hat, sich zu
beschäftigen, und zum Besten Andrer etwas beizutragen, findet
sich da mannigfaltige Gelegenheit, indem man an dem nützlichsten,
zu sehr niedergedrückten und vernachlässigten Stande zum
Wohlthäter werden kann; allein die geselligen Freuden sind auf
dem Lande nicht so leicht zu erlangen, und nicht so rein zu genießen.
In Augenblicken, wo man gerade das Bedürfniß fühlt,
seine Arme nach einem treuen Freunde auszustrecken, ist dieser
Freund vielleicht meilenweit von uns entfernt; oder man müßte
reich genug seyn, einen ganzen Hofstaat von Freunden um sich
her zu versammeln; aber auch das hat seine üble Seite; und
sehr reiche Leute fühlen ja ohnehin selten dies Bedürfniß. Um
also hier glücklich und vergnügt leben zu können, ohne gerade
ausgezeichnet wohlhabend zu seyn, muß man die Kunst verstehen,
das Gute aus dem Umgange der Menschen, die man bei
sich haben kann, zu schmecken und zu erkennen, der einfachen
Freuden nicht müde zu werden, damit zu geizen, und ihnen auf
erfindungsreiche Art Mannigfaltigkeit zu geben. Weil man auf
dem Lande seine Frau, seine Kinder und seine Hausfreunde vom
Morgen bis zum Abend ununterbrochen um sich zu sehen pflegt,
so entsteht leicht Ueberdruß, Leere im Umgange. Dieß kann
durch einen Vorrath guter Bücher, die neuen Stoff zur Unterhaltung
geben, durch interessanten Briefwechsel mit abwesenden
Freunden, und durch weise Eintheilung der Zeit, indem man
manche Tagesfristen einsam in seinem Zimmer zubringt, gehoben
werden; und nichts ist süßer auf dem Lande, als wenn,
nach einem nützlich verlebten Tage, wo Jeder für sich seine Geschäfte
emsig und treulich besorgt hat, des Abends sich der kleine
Cirkel zum Spatziergange, muntern Scherze und zwanglosen
Gespräche sammelt. Es gibt selbst Prinzen, die diesen Genuß
kennen, und ich habe einst, am Fuße der vogesischen Gebirge,
einige Wochen an dem Hofe eines guten und klugen Fürsten auf
diese Art sehr glücklich hingebracht.


Nichts aber ist trauriger, und doch häufiger zu finden, als
wenn Menschen, die in kleinen Städten, oder gar auf dem
platten Lande, täglich mit einander umgehen müssen, in ewigem
Zwiste mit einander leben, und dabei doch nicht reich genug
sind, sich eine besondre Existenz zu schaffen. Sie bereiten
sich eine Hölle auf Erden. Nirgends also ist es so wichtig, als
an solchen Orten, in Eintracht mit denen zu leben, die man
weder entbehren, noch vermeiden kann, und darum mit edler
Selbstverleugnung zu ertragen und zu vergeben, was die Kleinstädterei
zu tragen und zu vergeben gibt, und allezeit schonend,
nachsichtig, geschmeidig, vorsichtig, klug und mit einer Art von
Coketterie im Umgange zu verfahren, um Mißverständnissen,
Ekel und Ueberdrusse vorzubauen. Aber auch nirgends hat man
Ursache, vorsichtiger im Reden und Handeln zu seyn, als in
kleinen Städten, und da, wo ein kleinstädtischer Ton herrscht,
weil da die Menschen aus Mangel an Zerstreuung beständig auf
den lieben Nächsten lauern, und wenn gleich sonst sehr kurzsichtig,
doch die scharfsichtigsten sind, wenn es darauf ankommt,
den Splitter in des Bruders Auge zu erspähen, und die beredtesten,
um den Splitter als einen Balken darzustellen. Sie sind
oft eben so sehr zu bemitleiden, als zu verachten, weil sie, von
langer Weile gepeitscht, nach Allem greifen, was ihnen auch
nur eine kurze Rettung von diesem Unholde verspricht, und nichts
andres zu thun wissen, als alles nachzuplaudern und sich um
fremde Händel zu bekümmern.


59.


In fremden Städten und Ländern ist Vorsichtigkeit im Umgange
zu empfehlen, und das in manchem Betrachte. Wir mögen
nun dort Unterricht und Belehrung, oder ökonomische und
politische Vortheile, oder bloß Vergnügen suchen: so ist es sehr
nothwendig, gewisse Rücksichten nicht zu verachten. Im ersten
Falle, nämlich wenn wir reisen, um uns zu unterrichten, versteht
sich's vor allen Dingen von selber, daß wir wohl überlegen,
in welchem Lande wir sind, und ob man da ohne Gefahr
und Verdruß von Allem reden und nach Allem fragen dürfe. Es
gibt leider! auch in Teutschland Staaten, in welchen die Regierungen
es nicht gern sehen, und es scharf ahnden, wenn gewisse
Werke der Finsterniß an das Tageslicht gezogen werden.
Da ist Behutsamkeit nöthig, sowohl in Gesprächen und Nachforschungen,
als in der Wahl der Menschen, mit denen man
sich einläßt, und denen man sich anvertraut. Uebrigens muß
ich auch hier erinnern, daß sehr wenig Reisende eigentlich Beruf
haben, sich um die innere Verfassung fremder Länder zu bekümmern;
allein thörichte Neugier, Vorwitz, oder unruhiger Thätigkeitstrieb,
jagt jetzt haufenweise die Menschen hinaus, um in
fremden Gasthöfen, Posthäusern, Clubbs, und in den Schwitzkammern
hypochondrischer Gelehrten, unsichere Anekdoten zu einem
Werkchen zu sammeln, indeß sie daheim noch unendlich viel
zu wirken und zu lernen gefunden haben würden, wenn es ihnen
um ihr und Andrer Wohl ernstlich zu thun wäre.


Daß diese Vorsicht verdoppelt werden müsse, sobald man an
einem fremden Orte für sich etwas zu suchen oder zu fordern hat,
versteht sich wohl von selber. Da alsdann manches Auge auf
uns gerichtet ist, so müssen wir den Umgang mit Leuten vermeiden,
die, unzufrieden mit der Regierung, sich so gern den
Fremden an den Hals werfen, weil sie unter ihren Mitbürgern
durch unkluge Aufführung sich einen bösen Namen gemacht, und
sich auf diese Art den Weg versperrt haben, bürgerliche Vortheile
zu erlangen, die sie aber zu verachten scheinen, wie der Fuchs
die Trauben. Diese Art Leute sucht sich dann dadurch ein wenig
zu heben, daß sie mit den Reisenden, denen sie sich in den Gasthöfen
oder auf andre Art aufdringen, durch die Gassen der Stadt
laufen, und dadurch Verbindungen in andern Ländern muthmaßen
lassen. Ein Fremder, der nur wenig Tage sich an einem
Orte aufhalten will, kann ohne Nachtheil mit diesem, mehrentheils
sehr geschwätzigen, und von lustigen und ärgerlichen Mährchen
aller Art vollgepfropften Ciceroni's nach Gefallen herumrennen,
und kein vernünftiger Mann wird ihm das verdenken.
Wer aber länger in einer Stadt verweilen, in den bessern Cirkeln
Zutritt haben, oder gar ein Geschäft zu Stande bringen
will; dem rathe ich, in der Auswahl seines Umgangs auch die
Stimme des Publikums zu ehren.


Es gibt fast in jeder Stadt eine Partei solcher Unzufriedener;
es sey nun mit der Regierung, oder nur mit der Gesellschaft.
Zu Diesen geselle Dich also nicht! Wähle nicht unter ihnen Deinen
Umgang! Diese Schwarzblütigen und Mißmuthigen glauben
sich nicht geehrt genug, oder sind unruhige Köpfe, Lästermäuler,
Menschen voll unvernünftiger Forderungen, ränkevolle,
oder unsittliche Leute. Da sie nun, einer dieser Ursachen wegen,
von ihren Mitbürgern geflohen werden, so suchen sie unter sich
eine Art von Bündniß zu errichten, in welches sie, wenn sie
können, verständige und wackre Männer zu ihrer Verstärkung
durch Schmeichelei hineinziehen. Laß Dich weder darauf, noch
überhaupt auf das ein, was Partei und Faction genannt werden
kann, wenn Du mit Annehmlichkeit und Sicherheit leben
willst!


60.


Briefwechsel ist schriftlicher Umgang. Fast alles, was vom
persönlichen Umgange mit Menschen gilt, leidet Anwendung auf
den Briefwechsel. Als Bildungs-, Erheiterungs- und Belebungs-Mittel
ist der Briefwechsel überaus wirksam, und oft ist
es nur dadurch möglich, mit seinen Freunden in Verbindung zu
bleiben, sich in einer gewissen Thätigkeit zu erhalten, und der
Einseitigkeit und Eintönigkeit zu entgehen. Aber auch hier ist
Mäßigung und Beschränkung die Bedingung der Wirksamkeit.
Dehne also Deinen Briefwechsel, so wie Deinen Umgang, nicht
über die Gebühr aus! Ein gar zu ausgedehnter Briefwechsel ist
zwecklos, fordert einen unverhältnißmäßigen Zeitaufwand, und
wird zu kostbar. Sey eben so vorsichtig in der Wahl derer, mit
denen Du einen vertrauten Briefwechsel anfängst, wie in der
Wahl Deines täglichen Umgangs und Deiner Lectüre! Nimm
Dir auch vor, nie einen ganz leeren Brief zu schreiben, in welchem
nicht wenigstens etwas stünde, das dem, an welchen er
gerichtet ist, Nutzen oder reine Freude gewähren könnte; denn
ein leerer Brief ist eine Art von Verspottung dessen, an den
man schreibt, oder wenigstens eine Täuschung, die nothwendig
den, dem sie bereitet wird, kränken, oder unwillig machen muß.
Vorsichtigkeit ist im Schreiben noch weit dringender, als im
Reden zu empfehlen; und eben so wichtig ist es, mit den Briefen,
welche man erhält, behutsam umzugehn. Man sollte es
kaum glauben, was für Verdruß, Zwist und Mißverständniß
durch Versäumniß dieser Klugheits-Regel entstehen können. Ein
einziges, unvorsichtig hingeschriebenes, unauslöschliches Wort,
ein einziges, aus Unachtsamkeit liegen gebliebenes Papier, hat
manches Menschen Ruhe, und oft auf immer den Frieden einer
Familie zerstört. Brief-Klatschereien, voreilig schriftlich mitgetheilte,
ungegründete oder entstellte Nachrichten, können unendlichen
Schaden stiften, den redlichen Mann bei Tausenden verdächtig
machen und seine Nachkommen in Verlegenheit bringen.


Ich kann daher nicht genug Vorsichtigkeit in Briefen und
überhaupt im Schreiben empfehlen. Noch einmal! Ein übereiltes
mündliches Wort wird wieder vergessen; aber ein geschriebenes
kann noch nach funfzig Jahren, in den Händen unvorsichtiger
oder eitler Erben, Unheil stiften.


Briefe, an deren richtiger und schneller Besorgung irgend
etwas gelegen ist, muß man immer auf die gewöhnliche Weise
mit der Post, oder durch eigne Boten abgehen lassen, nie aber,
etwa zur Ersparung des Porto, sie Reisenden mitgeben, oder
sonst durch Gelegenheit, und in fremden Umschlägen fortschicken.
Man kann sich gar zu wenig auf die Pünktlichkeit der Menschen
verlassen.


Lies Deine Briefe, wenn Du es ändern kannst, nicht in
Andrer Gegenwart, sondern wenn Du allein bist; sowohl, weil
es die Höflichkeit also befiehlt, als auch aus Vorsicht, um durch
Deine Mienen den Inhalt nicht zu verrathen.


Es gibt Personen, besonders unter den Damen, welche die
Leute, die mit ihnen an demselben Ort leben, bei den unbedeutendsten
Veranlassungen, mit kleinen Briefen und Zetteln bestürmen,
und dadurch dem, der seine Zeit besser anwenden
könnte, seine kostbare Zeit rauben.


61.


Glaube immer, und Du wirst Dich bei diesem Glauben sehr
wohl befinden, daß die mehrsten Menschen nicht halb so gut
sind, als ihre Freunde sie schildern; und nicht halb so böse, als
ihre Feinde sie ausschreien!


Beurtheile die Menschen nicht nach dem, was sie reden,
sondern nach dem, was sie thun! Die Meisten sind weder so
gut, noch so böse, als sie nach ihren Reden zu seyn scheinen,
und Du mußt sie in allerlei Lagen beobachten, wenn Du ihren
wahren Werth erforschen willst. Aber wähle zu Deinen Beobachtungen
solche Augenblicke, in welchen sie von Dir unbemerkt
zu seyn glauben. Richte Deine Achtsamkeit auf die kleinen Züge,
nicht auf die Haupt-Handlungen, zu denen Jeder sich in seinen
Staatsrock steckt. Gib Acht auf die Laune, die ein gesunder
Mann beim Erwachen vom Schlafe, auf die Stimmung, die
er hat, wenn er des Morgens, wo Leib und Seele im Nachtkleide
erscheinen, aus dem Schlafe geweckt wird; — auf das,
was er vorzüglich gern ißt und trinkt: ob sehr materielle, einfache,
oder sehr feine, gewürzte, zusammengesetzte Speisen; auf
seinen Gang und Anstand; ob er lieber allein seinen Weg geht,
oder sich immer an eines Andern Arm hängt; ob er in einer
geraden Linie fortschreiten kann, oder seines Neben-Gängers
Weg durchkreuzt, oft an Andre stößt, und ihnen auf die Füße
tritt; ob er durchaus keinen Schritt allein thun, sondern stets
Gesellschaft haben, immer sich an Andre anschließen, auch um
die geringsten Kleinigkeiten erst Rath fragen, sich erkundigen
will, wie es sein Nachbar, sein College macht; ob er offne Thüren,
offne Fenster, helles Licht, lautes und deutliches Reden
liebt, oder nicht; ob er gern Andern in die Rede fällt, niemand
zu Worte kommen läßt; ob er gern geheimnißvoll thut, die Leute
auf die Seite ruft, um ihnen gemeine Dinge in das Ohr zu sagen;
ob er gern in allem entscheidet, und so ferner. Auch die
Handschriften der Leute tragen mehrentheils den Stempel ihres
Charakters. Alle Kinder, mit deren Erziehung ich beschäftigt
gewesen bin, haben nach meiner Hand das Schreiben gelernt;
allein, so wie sich nach und nach ihre Gemüthsarten entwickelten,
brachte jedes von ihnen seine eignen Züge hinein. Beim
ersten Anblicke schienen sie Alle einerlei Hand zu schreiben; wer
aber genauer Acht gab, und sie kannte, fand in der Manier des
Einen Trägheit, bei Andern Kleinlichkeit, oder Unbestimmtheit,
Flüchtigkeit, Festigkeit, Verschrobenheit, Ordnungsgeist, oder
irgend eine andre Eigenthümlichkeit. — Fasse alle diese Wahrnehmungen
zusammen, nur sey nicht so unbillig, nach einzelnen
solchen Zügen den ganzen Charakter zu richten!


Sey nicht zu parteiisch für Menschen, die Dir freundlicher
begegnen, als Andre, und schließe nicht zu schnell daraus, daß
sie Dir mit besonderer Theilnahme ergeben sind. Untersuche zuvor,
ob sie vielleicht gerade in dem Falle sind, Dich auf irgend
eine Art zu ihrem Vortheil brauchen zu können, oder ob Du
ihnen etwa mit besonderer Gefälligkeit entgegen gekommen bist,
oder ihnen etwas Schmeichelhaftes gesagt hast.


Baue nicht eher fest auf treue, immer sich bewährende Liebe
und Freundschaft, als bis Du solche Proben gesehen hast, die
Aufopferung kosten! Die mehrsten Menschen, die uns so
herzlich ergeben scheinen, treten zurück, sobald es darauf ankömmt,
ihren Lieblings-Neigungen zu unserm Vortheile zu entsagen.
Darauf ist also Rücksicht zu nehmen, wenn man wissen
will, was ein Mensch uns werth ist. Es ist keine Kunst, alles
zu leisten, was man nur wünschen mag, das Einzige ausgenommen,
was Ueberwindung kostet.


62.


Alle diese allgemeinen, sodann die folgenden besondern Regeln,
und viel mehrere noch, die ich, um mein Werk nicht über
Gebühr auszudehnen, der eigenen Einsicht der Leser überlasse,
zielen dahin, den Umgang leicht und angenehm zu machen, und
das gesellige Leben zu erleichtern. Es kann aber Mancher seine
besondern Gründe haben, warum er sich über einige derselben
hinaussetzen will, und da ist es denn freilich sehr billig, Jedem zu
erlauben, auf seine eigne Art seine Ruhe zu befördern. Dringen
wir niemand unsre Specifica auf! Wer weder die Gunst der
Großen sucht, noch allgemeines Lob, noch glänzenden Ruhm,
noch Beifall verlangt; wer, seiner politischen und ökonomischen
Lage, oder andrer Rücksichten wegen, nicht Ursache hat, den
Cirkel seiner Bekanntschaft zu erweitern; wer Alters oder
Schwächlichkeit halber den Umgang flieht, der bedarf keiner
Regeln des Umgangs. Lasset uns daher so billig seyn, von niemand
zu fordern, daß er sich nach unsern Sitten richte, sondern
jedermann seinen Gang gehn; denn da jedes Menschen Glückseligkeit
in seinen Begriffen von Glückseligkeit beruht; so ist es
grausam, irgend Einen zwingen zu wollen, wider seinen Willen
auf eine ihm nicht zusagende Weise glücklich zu seyn. Es ist oft
lustig anzusehn, wie ein Haufen leerer Köpfe sich über einen sehr
verständigen Mann aufhält, der keinen Beruf fühlt, oder nicht
aufgelegt ist, den Ton ihrer Gesellschaft anzunehmen, sondern,
mit einer abgesonderten Existenz sehr wohl zufrieden, seine theure
Zeit nicht jedem Narren preisgeben will. Wenn wir nicht gerade
Sclaven der Gesellschaft seyn wollen, so nehmen das die
müßigen Leute, die nichts Besseres zu thun wissen, als aus dem
Bette vor den Spiegel, von da an Tafel, von da an den Spieltisch,
von da wieder an Tafel, und von da endlich in das Bett
zu wandern, sehr übel, daß wir nicht wie sie leben, der Geselligkeit
nicht höhere Pflichten aufopfern wollen — das ist eine
Unart, deren man sich enthalten soll. Es heißt nicht, sich absondern,
wenn man zu Hause bleibt, um zu thun, was man
thun soll, und wovon man Rechenschaft geben muß.


63.


Und nun weiter, zu den besondern Umgangs-Regeln —
doch vorher noch eine Erinnerung! Wenn ich allein, oder auch
nur vorzüglich, für Frauenzimmer schriebe, so würde ich eine
Menge der schon gegebenen und noch folgenden Vorschriften,
theils gänzlich übergehen, theils modificiren, theils andre an
deren Stelle setzen müssen, die alsdann für Männer weniger
brauchbar wären. — Das ist indessen nicht der Zweck meines
Buchs. Weise Frauenzimmer allein können den Personen ihres
Geschlechts die besten Lehren über ihr Betragen im gesellschaftlichen
Leben ertheilen; das ist eine Arbeit, die Männern nicht
gelingen würde. Findet jedoch das schöne Geschlecht auch etwas
für sich Brauchbares in diesen Blättern: so wird das meine Zufriedenheit
über mein eignes Werk sehr vermehren. Uebrigens
haben Frauenzimmer in ihrem Umgange in der That Rücksichten
zu nehmen, die bei uns gänzlich wegfallen. Sie hängen
viel mehr vom äussern Rufe ab, dürfen nicht so zuvorkommend
im Umgange seyn, müssen sich im Ganzen mehr leidend verhalten,
und eine Art von scheuer Zurückhaltung beobachten, und
kommen selten oder gar nicht in die schwierigen gesellschaftlichen
Verhältnisse, in welche der Mann kommt, werden endlich auch
durch einen gewissen feinen Takt richtig geleitet, ohne der Regeln
zu bedürfen. Man verzeiht ihnen von einer Seite weniger
Unvorsichtigkeiten, und von der andern mehr Launen; ihre
Schritte werden früher wichtig für sie, indeß dem Knaben und
Jünglinge manche Unvorsichtigkeit nachgesehen wird; ihre Existenz
schränkt sich auf den häuslichen Cirkel ein, da hingegen
des Mannes Lage ihn eigentlich fester an den Staat, an die
große bürgerliche Gesellschaft knüpft. Daher gibt es Tugenden
und Laster, Handlungen und Unterlassungen, die bei dem ersten
Geschlechte von ganz andern Folgen sind, als bei dem zweiten. —
Doch über dies alles ist den Damen so viel Gutes in andern
Büchern gesagt worden, daß jede weitere Ausführung dieses
Gegenstandes hier am unrechten Orte stehen würde.




Zweites Kapitel.

Ueber den Umgang mit sich selbst.




1.


Die Pflichten gegen uns selbst sind die wichtigsten und ersten,
und also ist der Umgang mit unsrer eignen Person gewiß weder
der unnützeste, noch uninteressanteste. Es ist daher nicht zu verzeihen,
wenn man sich immer unter andern Menschen umhertreibt,
über den Umgang mit Menschen seine eigne Gesellschaft
vernachlässigt, gleichsam vor sich selber zu fliehen scheint, sein
eignes Ich nicht zu erforschen und zu veredeln sucht, indem man
sich unaufhörlich in fremde Angelegenheiten mischt. Wer täglich
herumläuft, und sich von Neuigkeiten nährt, wird fremd in seinem
eignen Hause; wer immer in Zerstreuungen lebt, wird
fremd in seinem eignen Herzen, muß im Gedränge müßiger
Leute seine klägliche Langeweile zu tödten trachten, verliert endlich
alle Zuversicht zu sich selbst, und verzagt, wenn er einmal
Zerstreuungen entbehren, und eine Zeitlang mit sich selbst allein
seyn muß. Wer nur solche Cirkel sucht, in welchen seine Eitelkeit
reichliche Nahrung findet, verliert endlich so sehr den Sinn
für Wahrheit, daß er selbst die lautesten Erinnerungen seines
Gewissens überhört, oder sich vorsätzlich dagegen betäubt, indem
er sich allen Zerstreuungen des Lebens hingibt.


2.


Hüte Dich also, Deinen nächsten und ersten Freund, Dein
eigenes Herz, so zu vernachlässigen, daß Du es öde und leer
findest, wenn Du aus seiner Tiefe Trost und Erquickung zu
schöpfen gedachtest. Ach! es kommen Augenblicke, in denen Du
Dich selbst nicht verlassen darfst, wenn Dich auch jedermann
verläßt; Augenblicke, in welchen der Umgang mit Deinem Ich
der einzige tröstliche ist. — Was wird aber in solchen Augenblicken
aus Dir werden, wenn Du mit Deinem eignen Herzen
nicht in Frieden lebst, und auch von dieser Seite aller Trost,
alle Hülfe Dir versagt wird? Und nicht bloß von dieser Seite
läufst Du Gefahr, wenn Du ein Fremdling in Deinem eigenen
Herzen geworden bist, sondern auch noch von einer andern; Du
bringst es nämlich nie zu einer gründlichen Menschenkenntniß,
lernst nie, die Menschen behandeln, und ihre Schwachheiten ertragen,
wenn Du Dich selbst nicht kennst, und nicht Dein eigenes
Herz zu behandeln weißt.


3.


Willst Du aber im Umgange mit Dir Trost, Glück und
Ruhe finden, so mußt Du eben so vorsichtig, redlich, fein und
gerecht mit Dir selber umgehn, wie mit Andern, also daß Du
Dich weder durch Mißhandlung erbitterst und niederdrückest,
noch durch Vernachlässigung zurücksetzest, noch durch Schmeichelei
verderbest.


4.


Sorge für die Gesundheit Deines Leibes und Deiner Seele;
aber verzärtle beide nicht! Wer auf seinen Körper losstürmt,
der verschwendet ein Gut, welches oft allein hinreicht, ihn über
Menschen und Schicksal zu erheben, und ohne welches alle
Schätze der Erde eitle Bettelwaare sind. Wer aber jedes Lüftchen
fürchtet, und jede Anstrengung und Uebung seiner Glieder
scheuet: der lebt ein ängstliches, nervenloses Austern-Leben, und
versucht es vergeblich, die verrosteten Federn in den Gang zu
bringen, wenn er in den Fall kömmt, seiner natürlichen Kräfte
zu bedürfen. Wer sein Gemüth ohne Unterlaß dem Sturme der
Leidenschaften preisgibt, oder die Segel seines Geistes unaufhörlich
spannt, der läuft auf den Strand, oder muß mit durchlöchertem
Fahrzeuge nach Hause laviren, wenn grade die beste
Jahrszeit zu neuen Entdeckungen eintritt. Wer aber die Kräfte
seines Verstandes und Gedächtnisses immer schlummern läßt,
oder vor jedem kleinen Kampfe, vor jeder Art von Anstrengung
zurückbebt; der hat nicht nur wenig wahren Genuß, sondern ist
auch ohne Rettung verloren, da, wo es auf Kraft, Muth und
Entschlossenheit ankommt.


Hüte Dich vor eingebildeten Leiden des Leibes und der Seele!
Laß Dich nicht gleich niederbeugen von jedem widrigen Vorfalle,
von jeder körperlichen Unbehaglichkeit! Fasse Muth! Sey getrost!
Alles in der Welt geht vorüber; alles läßt sich überwinden,
durch Standhaftigkeit; alles läßt sich vergessen, und verschmerzen,
wenn man seine Aufmerksamkeit auf einen andern
Gegenstand heftet. Dazu soll Dir die Gesellschaft die Hand bieten;
sie soll Deine schmerzlichen Gefühle lindern, Deinen Gedanken
eine Richtung geben, welche Deinem Herzen wohlthue;
aber diesen Dienst kann sie Dir nur leisten, wenn Du sie aufsuchst;
sie sucht Dich nicht auf, denn sie weiß nicht, daß Du
ihrer bedarfst. So mußt Du denn vor allem mit Dir selbst umzugehen
wissen, ehe Dir die Wohlthat des Umgangs mit Andern
zu Theil werden kann, mußt die Kraft haben, Dich in so weit
zu ermannen, daß Du den Muth hast, mit einem traurigen
oder verwundeten Herzen unter die Menschen zu treten, ohne
Deinen Schmerz sichtbar werden zu lassen.


5.


Ehre Dich selbst, wenn Du willst, daß Andre Dich ehren
sollen! Thue nichts im Verborgnen, dessen Du Dich schämen
müßtest, wenn es ein Fremder sähe! Handle, weniger Andern
zu gefallen, als um Deine eigne Achtung nicht zu verscherzen,
gut und anständig! Selbst in Deinem Aeussern, in Deiner Kleidung
halte Dir keine Nachlässigkeit zu gute, wenn Du allein
bist! Gehe nicht schmutzig, nicht zerlumpt, nicht unrechtlich,
nicht krumm, noch mit groben Manieren einher, wenn Dich
niemand beobachtet! Mißkenne Deinen eignen Werth nicht!
Verliere nie die Zuversicht zu Dir selber, laß das Bewußtseyn
Deiner Menschenwürde, das Gefühl, wenn nicht eben so weise
und geschickt, als manche Andre, zu seyn, doch weder an Eifer,
es zu werden, noch an Redlichkeit des Herzens, irgend jemand
nachzustehen, nie in Deinem Herzen ersterben. Begleitet es Dich
in die Gesellschaft, so wirst Du nie aus Schüchternheit und
Aengstlichkeit den Beitrag schuldig bleiben, den Du zur Unterhaltung
liefern sollst.


6.


Verzweifle nicht, und werde nicht mißmüthig, wenn Du
nicht die moralische oder intellectuelle Höhe erreichen kannst, auf
welcher ein Anderer steht; und sey nicht so unbillig, andre gute
Seiten an Dir zu übersehen, die Du vielleicht vor Jenen voraus
haben magst! — Und wäre das auch nicht der Fall; müssen
wir denn Alle groß seyn?


Willst Du im Umgange Genuß des Lebens, und Freunde
finden, so laß Dich nicht von der Begierde blenden, den Ton
anzugeben, und in der Gesellschaft zu glänzen. Mit dieser Begierde
wirst Du überall Anstoß und Aergerniß geben und finden,
und jede Auszeichnung theuer erkaufen; denn wer sich selbst erhöhet,
den erniedrigt die Gesellschaft; sie wird hart und ungerecht
gegen ihn, und zwingt ihn endlich, sie ganz aufzugeben.
Ich begreife es wohl: diese Sucht, ein großer Mann zu seyn,
ist bei dem inneren Gefühle von Kraft und wahrem Werthe
schwer abzulegen. Wenn man so unter mittelmäßigen Geschöpfen
lebt, und sieht, wie wenig diese erkennen und schätzen, was
Gutes in uns ist, wie wenig man über sie vermag, wie die elendesten
Pinsel, die alles im Schlafe erlangen, aus ihrer Herrlichkeit
herunter blicken — ja! es ist hart! — Du versuchst es in
allen Fächern: Im Staate geht es nicht; Du willst in Deinem
Hause groß seyn; aber es fehlt Dir an Gelde, an dem Beistande
Deines Weibes; Deine Laune wird von häuslichen Sorgen niedergedrückt;
und so geht dann alles den Alltagsgang; Du empfindest
tief, wie so alles in Dir zu Grunde geht; Du kannst
Dich durchaus nicht entschließen, ein Mitglied des großen Haufens
zu werden, und Dich auf der Heerstraße in schlechter Gesellschaft
herumzutreiben. — Das alles fühle ich mit Dir; allein
verliere doch darum nicht den Muth, den Glauben an Dich
selbst und an die Würde und den Adel der Menschennatur; verzweifle
darum nicht, Menschen auf Deinem Lebenswege zu finden,
die Dich wieder mit der Welt aussöhnen. Und solltest Du
sie nicht finden, könntest Du nicht eine Höhe erringen, auf welcher
Du Dir selbst genug bist, und nur des Umgangs mit den
Weisen des Alterthums und Deines Volks bedarfst? Du stehst auf
dieser Höhe, wenn Du durch Reinheit, Güte und Kraft der Gesinnung
ein Bewußtseyn Deines Werthes und Deiner Würde
gewonnen, und durch sorgsame Bildung Deines Geistes Dir
eine unerschöpfliche Quelle des Genusses eröffnet hast.


7.


Sey Dir selber ein angenehmer Gesellschafter! Mache Dir
keine Langeweile; das heißt: sey nie ganz müßig! Lerne Dich
selbst nicht zu sehr auswendig; sondern sammle aus Büchern
und Menschen neue Ideen. Man glaubt es gar nicht, welch ein
eintöniges Wesen man wird, wenn man sich immer in dem Cirkel
seiner eignen Lieblings-Begriffe herumdreht, und wie man
dann alles wegwirft, was nicht unser Siegel an der Stirne trägt.


Der langweiligste Gesellschafter für sich selbst ist man ohne
Zweifel dann, wenn man mit seinem Herzen, mit seinem Gewissen
in nachtheiliger Abrechnung steht. Wer sich davon überzeugen
will, der gebe Acht auf die Verschiedenheit seiner Laune.
Wie verdrießlich, wie zerstreuet, wie sehr sich selbst zur Last ist
man nach einer Reihe zwecklos, vielleicht gar in strafbarem Genusse
hingebrachter Stunden; und wie heiter, wie froh in der
Unterhaltung mit sich selbst am Abend eines der Pflicht geweihten
Tages!


8.


Es ist aber nicht genug, daß Du Dir selbst durch Heiterkeit
und Gleichmuth, Thätigkeit und Betriebsamkeit ein lieber, angenehmer
und unterhaltender Gesellschafter seyest, Du sollst Dich
auch, fern von aller Schmeichelei, als Deinen eignen, treuesten
und aufrichtigsten Freund zeigen; und wenn Du eben so viel
Gefälligkeit gegen Deine Person, als gegen Fremde haben willst,
so ist es auch Pflicht, eben so strenge gegen Dich, wie gegen
Andre zu seyn. Gewöhnlich erlaubt man sich alles, verzeiht sich
alles, und Andern nichts; gibt bei eignen Fehltritten, wenn
man sie auch dafür anerkennt, dem Schicksale, oder unwiderstehlichen
Trieben die Schuld, ist aber weniger duldend gegen
die Verirrung seiner Brüder. — Das ist nicht gut gethan.


9.


Hüte Dich besonders vor der pharisäischen Tugend, welche
der wahre Bettelstolz ist, und sprich also nicht zu Dir selbst,
denke nicht bei Dir selbst: ich danke Gott, daß ich nicht bin,
wie andere Leute, kein Tagedieb, kein Pflastertreter, kein Falschmünzer,
kein Ehrloser u. dgl. m.; sondern beurtheile Dich nach
den Graden Deiner Fähigkeiten, Anlagen, Erziehung, und der
Gelegenheit, die Du gehabt hast, weiser und besser zu werden,
als Viele. Halte hierüber oft in einsamen Stunden Abrechnung
mit Dir selber, und frage Dich, als ein strenger Richter, ob
Du also diese Winke zu höherer Vervollkommnung genützt habest?




Drittes Kapitel.

Ueber den Umgang mit Menschen von verschiednen Gemüthsarten,

Temperamenten und Stimmungen des Geistes und Herzens.




1.


Man pflegt gewöhnlich vier Hauptarten von Temperamenten
anzunehmen, und zu behaupten, ein Mensch sey entweder cholerisch,
phlegmatisch, sanguinisch, oder melancholisch. Obgleich
nun wohl schwerlich je eine dieser Gemüthsarten so ausschließlich
in uns wohnt, daß dieselbe nicht durch einen kleinen Zusatz von
einer andern modificirt würde, da dann aus dieser unendlichen
Mischung der Temperamente jene feinen Nüancen und die herrlichsten
Mannigfaltigkeiten entstehen: so ist doch mehrentheils
in dem Segelwerke jedes Erdensohns einer von jenen vier Hauptwinden
vorzüglich wirksam, um seinem Schiffe auf dem Oceane
dieses Lebens die Richtung zu geben. Soll ich mein Glaubensbekenntniß
über die vier Haupt-Temperamente ablegen, so muß
ich aus Ueberzeugung Folgendes sagen:


Bloß cholerische Leute flieht vernünftiger Weise Jeder,
dem seine Ruhe lieb ist. Ihr Feuer brennt unaufhörlich, zündet
und verzehret, ohne zu wärmen.


Bloß Sanguinische sind unzuverlässige Weichlinge, ohne
Kraft und Festigkeit.


Bloß Melancholische sind sich selber, und bloß Phlegmatische
Andern eine unerträgliche Last.


Cholerisch-sanguinische Leute sind die, welche in der
Welt sich am mehrsten bemerklich machen und gefürchtet werden,
welche Epoche machen, am kräftigsten wirken, herrschen, zerstören
und bauen; cholerisch-sanguinisch ist also der wahre Herrscher-
(der Despoten-) Charakter; aber nur noch ein Grad von
melancholischem Zusatze, — und der furchtbarste Tyrann ist gebildet.


Sanguinisch-phlegmatische leben wohl am glücklichsten,
am ruhigsten und ungestörtesten, genießen mit Lust, mißbrauchen
nicht ihre Kräfte, kränken niemand, vollbringen aber
auch nichts Großes; allein dieser Charakter, im höchsten Grade,
artet in geschmacklose, dumme und grobe Wollust aus.


Cholerisch-melancholische richten viel Unheil an: Blutdurst,
Rache, Verwüstung, Hinrichtung des Unschuldigen und
Selbstmord sind nicht selten die Folgen dieser Gemüthsart.


Melancholisch-sanguinische zünden sich mehrentheils
an beiden Enden zugleich an, und reiben sich selber an Leib und
Seele auf.


Cholerisch-phlegmatische Menschen trifft man selten
an; es scheint ein Widerspruch in dieser Zusammensetzung zu liegen;
und dennoch gibt es deren, bei welchen diese beiden Extreme
wie Ebbe und Fluth abwechseln, und solche Leute taugen
durchaus zu keinen Geschäften, zu welchen gesunde Vernunft
und Gleichmüthigkeit erfordert werden. Sie sind nur mit äusserster
Mühe in Bewegung zu setzen, und hat man sie endlich
in die Höhe gebracht, dann toben sie wie wilde Thiere umher,
fallen mit der Thür in das Haus, und verderben alles durch
ihren rasenden Ungestüm.


Melancholisch-phlegmatische Leute aber sind wohl unter
allen die unerträglichsten, und mit ihnen zu leben, das ist
für jeden vernünftigen und guten Menschen die Hölle auf Erden.


Noch einmal! die Mischungen sind unendlich verschieden.
Wo man aber eins dieser Temperamente entschieden die Oberhand
nehmen sieht, da findet man auch in seinem Gefolge gewisse,
diesem Temperamente besonders eigne Tugenden und Laster.
So sind z. B. sanguinische Leute mehrentheils eitel, aber
wohlwollend, theilnehmend, ergreifen alles mit einer großen Lebhaftigkeit
und selbst mit Leidenschaft; cholerische pflegen ehrgeizig
zu seyn; melancholische sind mißtrauisch, und nicht selten geizig;
und phlegmatische beharren eigensinnig auf vorgefaßten Meinungen,
um sich die Mühe des Nachdenkens zu ersparen. —
Man muß die Gemüthsarten der Menschen studiren, in so fern
man im Umgange mit ihnen auf sie wirken will. Ich kann hier
nur einzelne Fingerzeige geben, wenn ich mein Buch nicht zur
Ungebühr ausdehnen will.


2.


Herrschsüchtige Menschen sind schwer zu behandeln, und
passen nicht zum freundschaftlichen und geselligen Umgange. Sie
wollen überall durchaus die erste Rolle spielen; alles soll nach
ihrem Kopfe gehen. Was sie nicht ersonnen, angeordnet, bestimmt
und gewollt haben, das verachten sie nicht nur; nein!
sie zerstören es, wenn sie können. Wo sie hingegen an der Spitze
stehen, oder wo man sie wenigstens glauben macht, daß alles
nach ihrem Sinne gehe, und ihr Werk sey, da arbeiten sie mit
unermüdetem Eifer, und stürzen alles vor sich weg, was ihrem
Zwecke im Wege ist. Zwei herrschsüchtige Leute neben einander
taugen zu gar nichts in der Welt, und zertrümmern alles um
sich her, aus Privat-Leidenschaft. Hieraus nun ist leicht abzunehmen,
wie man sich gegen solche Leute zu betragen habe, wenn
man mit ihnen leben muß; und ich glaube darüber nichts hinzufügen
zu dürfen.





3.


Ehrgeizige Menschen müssen ungefähr auf eben diese Art
behandelt werden. Der Herrschsüchtige ist zugleich auch ehrgeizig,
aber umgekehrt der Ehrgeizige nicht immer herrschsüchtig,
sondern begnügt sich auch wohl mit einer Nebenrolle, in so fern
er darin nur mit einigem Glanze zu erscheinen hoffen darf; ja
es können Fälle kommen, wo er selbst in der Erniedrigung Ehre
sucht; doch verzeiht er nichts weniger, als wenn man ihn an
dieser schwachen Seite kränkt.


4.


Der Eitle will geschmeichelt seyn; Lob kitzelt ihn unaussprechlich;
und wenn man ihm Aufmerksamkeit, Zuneigung,
Bewundrung widmet: so braucht nicht eben große Ehrenbezeigung
damit verbunden zu seyn. Da nun jeder Mensch mehr
oder weniger von der Begierde, zu gefallen, sich geltend zu machen
und vortheilhafte Eindrücke zu machen, beherrscht oder in
Bewegung gesetzt wird: so kann man ohne Sünde hie und da
einem sonst guten Menschen, dem diese kleine Schwachheit anklebt,
in solchen Punkten ein wenig nachsehn; ein Wörtchen,
das er gern hört, gegen ihn fallen lassen, ihm erlauben, an
dem Lobe, das er einerndtet, sich zu erquicken, oder sich selbst
bei Gelegenheit ein wenig zu loben. Das schändlichste Handwerk
aber treiben die niedrigen Schmeichler, die durch unaufhörliches
Weihrauch-Streuen eitlen Leuten den Kopf so betäuben, daß
diese zuletzt nichts anders mehr hören mögen, als Lob; daß ihre
Ohren für die Stimme der Wahrheit verschlossen sind, und daß
sie jeden guten graden Mann fliehen und zurücksetzen, der sich
nicht so weit erniedrigen kann, oder es für eine Art von Unbescheidenheit
und Grobheit hält, ihnen dergleichen Süßigkeiten
in's Gesicht zu werfen. Gelehrte und Damen pflegen am mehrsten
in diesem Falle zu seyn, und ich habe deren einige gekannt,
mit denen ein schlichter Biedermann deswegen fast gar nicht
umgehen konnte. Wie die Kinder dem Fremden nach den Taschen
schielen, um zu erfahren, ob man ihnen keine Zuckerplätzen
mitgebracht hat; so horchen Jene auf jedes Wort, das Du
sprichst, um zu vernehmen, ob es nicht etwas Verbindliches für
sie enthält, und werden mürrischer Laune, sobald sie sich in ihrer
Hoffnung betrogen finden. Der höchste Grad dieser Eitelkeit
führt zu einem Egoismus, der zu aller gesellschaftlichen und
freundschaftlichen Verbindung untüchtig macht, und dem Eiteln
eben so sehr zur Last, wie dem zum Ekel wird, der mit ihm
leben muß.


Obgleich man nun solchen eiteln Leuten nicht schmeicheln
soll, so hat doch auch nicht Jeder Beruf, sich mit ihrer Zurechtweisung
zu befassen, besonders wenn sie mit ihm in keiner nähern
Verbindung stehen, noch weniger, sie zu demüthigen, oder
ihnen jede Gefälligkeit und Höflichkeitsbezeigung zu versagen;
und es ist unbillig, wenn diejenigen, welche täglich mit ihnen
leben müssen, dieß von uns verlangen; wenn sie fordern, daß
wir mit Hand anlegen sollen, ihre verzognen Freunde umzubilden.


Eitle Leute pflegen gern Andern zu schmeicheln, um dagegen
desto größere Schmeicheleien als Bezahlung einzuholen, und
weil sie das für das einzige würdige Opfer, für die einzige
vollwichtige Münze halten.


5.


Von Herrschsucht, Ehrgeiz und Eitelkeit ist Hochmuth, so
wie von Stolz, unterschieden. Ich möchte gern, daß man
Stolz für eine edle Eigenschaft der Seele ansähe; für ein Bewußtseyn
wahrer innrer Erhabenheit und Würde; für ein Gefühl
der Unfähigkeit, niederträchtig zu handeln. Dieser Stolz
führt zu großen, edlen Thaten; er ist die Stütze des Redlichen,
wenn er von jedermann verlassen ist; er erhebt über Schicksal
und schlechte Menschen, und erzwingt selbst von dem mächtigen
Bösewichte den Tribut der Bewunderung, den er wider Willen
dem unterdrückten Weisen zollen muß. Hochmuth hingegen brüstet
sich mit Vorzügen, die er nicht hat; bildet sich auf Dinge
etwas ein, die gar keinen Werth haben. Hochmuth ist es, der
den Pinsel von sechszehn Ahnen aufbläht, und zu der Thorheit
verleitet, daß er die Verdienste seiner Vorfahren — die oft nicht
einmal seine ächten Vorfahren sind, und oft nicht einmal Verdienst
gehabt haben, — sich anrechnet, als wenn Tugenden zu
dem Inventario eines alten Schlosses gehörten! Hochmuth ist
es, der den reichen Bürger so grob, so steif, so ungesellig macht.
Und wahrlich! dieser pöbelhafte Hochmuth ist, da er mehrentheils
von Mangel an Lebensart und ungeschickten Manieren begleitet
wird, wo möglich, noch empörender als der des Adels.
Hochmuth ist es, der den Künstler mit so viel Zuversicht zu seinen
Talenten erfüllt, die, sollten sie auch von niemand anerkannt
werden, ihn dennoch in seiner Meinung von sich selbst
über alle Erdensöhne hinaussetzen. Er wird, wenn niemand ihn
bewundert, eher auf die Geschmacklosigkeit der ganzen Welt
schimpfen, als auf den natürlichen Gedanken gerathen, daß es
wohl mit seiner Kunst nicht so ganz richtig seyn müsse.


Wenn dieser Hochmuth nun gar in einem armen, verachteten
Subjekte wohnt, so wird er ein Gegenstand des Mitleidens,
und pflegt eben nicht viel Unheil anzurichten. Er ist aber übrigens
fast immer mit Dummheit gepaart, also durch keine vernünftigen
Gründe zu bessern, und keiner bescheidnen Behandlung
werth. Hier hilft nichts, als Uebermuth gegen Uebermuth
zu setzen, oder den Schein anzunehmen, als bemerke man ein
hochmüthiges Betragen gar nicht; oder Leute, die sich aufblasen,
gar keiner Achtsamkeit zu würdigen, sie anzusehen, wie
man auf einen leeren Platz hinblickt, selbst wenn man ihrer bedarf;
denn je mehr man nachgibt, desto mehr fordern, desto
übermüthiger werden sie. Bezahlt man sie aber mit gleicher
Münze, so weiß ihre Dummheit nicht, was sie aus dieser Erfahrung
machen soll, fühlt sich aber doch gedemüthigt, und
spannt gewöhnlich andre Saiten auf.


6.


Mit sehr empfindlichen, leicht zu beleidigenden Leuten ist
es nicht angenehm umzugehen. Allein diese Empfindlichkeit kann
verschiedne Quellen haben. Hat man daher nachgespürt, ob der
Mann, mit welchem wir leben müssen, und der leicht durch ein
kleines unschuldiges Wörtchen, oder durch eine zweideutige Miene,
oder durch einen Mangel an Aufmerksamkeit, gekränkt und vor
den Kopf gestoßen wird, aus Eitelkeit, wie es mehrentheils der
Fall ist, oder aus Ehrgeiz, oder weil er oft von bösen Menschen
hintergangen und geneckt worden ist, oder endlich deswegen so
leicht sich beleidigt glaubt, weil sein Herz zu zärtlich fühlt, weil
er von Andern eben so viel verlangt, als er ihnen selbst gibt: so
muß man sein Betragen danach einrichten, und jeden Anstoß
dieser Art sorgfältig und aus Achtung zu vermeiden suchen; doch
ist diese Aufgabe allerdings oft eine sehr schwere Aufgabe, und
nur ein bescheidenes, dankbares und gefühlvolles Herz vermag
sie zu lösen. Ist er übrigens redlich und verständig, so wird seine
Verstimmung nicht lange dauren; er wird durch eine gerade,
freundliche Erklärung bald zu besänftigen seyn; er wird zu denen,
welche er für wahre Freunde erkennt, ein unbegrenztes
Vertrauen fassen, und endlich, wenn man immer edel und offen
mit ihm umgeht, von seiner Schwachheit zurückkommen.


Von allen diesen Thoren und Schwächlingen sind in der
That diejenigen am schwersten zu befriedigen, und der Gesellschaft
am lästigsten, die sich jeden Augenblick vernachlässigt, zurückgesetzt,
nicht genug geehrt glauben. Es ist ein großes Unglück,
in diesen Fehler zu verfallen, denn man verkümmert und
verbittert sich durch solch eine thörichte Reizbarkeit nicht nur jedes
gesellschaftliche Vergnügen, sondern fällt auch Andern zur
Last, macht sich verhaßt, oder wenigstens gefürchtet, und erreicht
nicht, was man zu erreichen so ängstlich strebt.


7.


Eigensinnige Menschen sind viel schwerer zu behandeln,
als sehr empfindliche; doch ist mit ihnen auszukommen, wenn
sie übrigens verständig sind. Sie pflegen dann, in so fern man
ihnen nur in dem ersten Augenblicke nachzugeben scheint, bald
von selber der Stimme der Vernunft Gehör zu geben, ihr Unrecht
und die Feinheit unsrer Behandlung zu fühlen, und wenigstens
auf eine kurze Frist geschmeidiger zu werden. Ein Elend
aber ist es, Starrköpfigkeit in Gesellschaft von Dummheit anzutreffen
und behandeln zu müssen. Da helfen weder Gründe, noch
Schonung. Es ist da mehrentheils nichts weiter zu thun, als
einen solchen steifsinnigen Pinsel blindlings handeln zu lassen,
ihn aber so in seine eignen Ideen, Plane und Unternehmungen
zu verwickeln, daß er, wenn er durch übereilte, unkluge Schritte
in Verlegenheit geräth, sich selbst nach unsrer Hülfe sehnen muß.
Dann läßt man ihn eine Zeitlang zappeln, wodurch er nicht selten
demüthig und folgsam wird, und das Bedürfniß, geleitet
zu werden, fühlt. Hat aber ein schwacher, eigensinniger Kopf
von ungefähr ein einzigmal gegen uns Recht gehabt, oder uns
über einen kleinen Fehler erwischt; dann thue man nur Verzicht
darauf, ihn je wieder zu leiten! Er wird uns immer zu übersehen
glauben, und unsrer Einsicht und Rechtschaffenheit nie
trauen; und das ist eine höchst verdrießliche Lage.


Bei diesen beiden Gattungen von Menschen aber helfen in
dem ersten Augenblicke keine noch so nachdrückliche Vorstellungen,
indem sie dadurch nur noch mehr verhärtet werden. Hängen
wir von Ihnen ab, und sie geben uns Aufträge, wovon wir
voraussehen, daß sie nachher von ihnen selbst werden gemißbilligt
werden: so kann man nichts Klügeres thun, als ihnen ohne
Widerrede Gehorsam zu versprechen, aber entweder die Befolgung
so lange zu verschieben, bis sie sich indeß eines Bessern
besinnen, oder in der Stille die Sache nach eignen Einsichten
einzurichten, welches sie gewöhnlich in ruhigen Augenblicken zu
billigen pflegen, besonders wenn man sich den Schein zu geben
weiß, als habe man ihren Befehl also verstanden, und es klüglich
unterläßt, sich seiner besseren Einsicht zu rühmen; eine
Selbstverleugnung, die sich sogleich belohnt.


Nur in sehr wenig dringenden, oder sonst höchst wichtigen
Fällen kann es nützlich und nöthig seyn, Eigensinn gegen Eigensinn
aufzuspannen, und schlechterdings nicht nachzugeben.
Doch geht alle Wirkung dieses Mittels verloren, wenn man es
zu oft, und bei unbedeutenden Gelegenheiten, oder gar da anwendet,
wo man Unrecht hat. Wer immer zankt, der hat die
Vermuthung gegen sich, immer Unrecht zu haben; es ist also
weise gehandelt, den Andern in diesen Fall zu setzen.


8.


Eine besondre Gemüthsart, die mehrentheils aus Eigensinn
entspringt, doch auch wohl zuweilen bloß Sonderbarkeit, oder
ungesellige Laune, oder nur üble Gewohnheit zur Quelle hat, ist
die Zanksucht. Es gibt Menschen, die alles besser wissen wollen,
allem widersprechen, was man vorbringt; oft gegen eigene
Ueberzeugung widersprechen, um nur das Vergnügen zu haben,
streiten zu können. Andre setzen eine Ehre darein, Paradoxen
aufzustellen, um sich ein Ansehn von Tiefsinn zu geben; Dinge
zu behaupten, die kein Vernünftiger irgend ernstlich also meinen
kann, bloß damit man mit ihnen darüber plaudern solle. Endlich
noch Andre, die man Querelleurs (Stänker) nennt,
suchen vorsätzlich Gelegenheit zu persönlichem Zanke, um eine
Art von Triumph über furchtsame Leute zu gewinnen, über
Leute, die wenigstens noch feiger sind, als sie; oder, wenn sie
mit dem Degen umzugehen wissen, ihren falschen und tollen
Muth in einem thörichten Zweikampfe zu zeigen.


In dem Umgange mit allen diesen Leuten ist unüberwindliche
Kaltblütigkeit, die sich durchaus nicht in Hitze bringen läßt,
das unfehlbare Mittel, sie in Verlegenheit zu bringen, und zum
Nachgeben oder zu einem versteckten Rückzuge zu nöthigen. Mit
denen von der ersten Gattung lasse man sich in gar keinen Streit
ein, sondern breche gleich das Gespräch ab, sobald sie aus Muthwillen
anfangen, zu widersprechen. Dieß ist das einzige Mittel,
ihrem Zankgeiste, wenigstens gegen uns, Schranken zu
setzen, und viel unnütze Worte zu sparen. Denen von der zweiten
Gattung kann man je zuweilen die Freude machen, ihre
Paradoxen ein wenig zu bekämpfen, oder doch besser, zu bespötteln.
Die Letztern aber müssen viel ernsthafter behandelt werden.
Kann man ihre Gesellschaft nicht vermeiden: kann man in derselben,
durch ein entfernendes, kaltsinniges und zurückgezogenes
Betragen ihrer Zudringlichkeit und ihren Grobheiten nicht ausweichen:
so rathe ich, einmal für allemal ihnen so kräftig zu
begegnen, daß ihnen die Lust vergehe, sich ein zweitesmal an
uns zu reiben. Saget ihnen auf der Stelle, in unzweideutigen,
männlichen Ausdrücken Eure Meinung, und lasset Euch durch
ihre Aufschneiderei nicht irre machen! Man wird mir zutrauen,
daß ich über den Zweikampf so denke, wie jeder vernünftige
Mann darüber denken muß, nämlich, daß er eine unmoralische,
unvernünftige Handlung sey. Sollte nun aber auch jemand,
seiner bürgerlichen Lage nach, zum Beispiel ein Officier, durchaus
sich dem Vorurtheile unterwerfen müssen, eine Beleidigung
durch die andre und durch persönliche Rache auszulöschen: so
kann doch dieser Fall nie dann eintreten, wenn er, ohne die geringste
Veranlassung von seiner Seite, hämischer Weise angetastet
wird; und der hat doppelt Unrecht, der gegen einen sogenannten
Raufer mit andern Waffen, als mit Verachtung, oder,
wenn es ihm gar zu nahe gelegt wird, anders, als mit einem
geschmeidigen spanischen Rohre kämpft, und hat nachher Unrecht,
wenn er ihm Genugthuung gibt, wie man das zu nennen
pflegt.


Im Allgemeinen aber wohnt in manchen Menschen ein sonderbarer
Geist des Widerspruchs. Sie wollen immer haben, was
sie nicht erlangen können; sind nie mit dem zufrieden, was Andre
thun; murren gegen Alles, was grade sie nicht also bestellt
haben, und wäre es auch noch so gut. Es ist bekannt, daß man
solche Leute sehr oft dadurch leiten kann, daß man ihnen entweder
das Gegentheil von dem vorschlägt, was man gern durchsetzen
möchte, oder auf andre Weise sie unvermerkt dahin bringt,
daß sie unsre eignen Ideen gegen uns durchsetzen müssen.





9.


Jähzornige Leute beleidigen nicht mit Vorsatz. Sie sind
aber nicht Meister über die Heftigkeit ihres Temperaments; und
so vergessen sie sich in solchen stürmischen Augenblicken selbst gegen
ihre geliebtesten Freunde, und bereuen nachher zu spät ihre
Uebereilung. Ich brauche wohl nicht zu erinnern, daß Nachgiebigkeit —
vorausgesetzt, daß diese Leute, andrer guten Eigenschaften
wegen, einiger Schonung werth scheinen, denn ausserdem
muß man sie gänzlich fliehen; — daß weise Nachgiebigkeit
und Sanftmuth die einzigen Mittel sind, den Jähzornigen zur
Vernunft zurückzuführen. Allein ich muß dabei erinnern, daß,
phlegmatische Kälte dem Erzürnten entgegen zu setzen, ärger
als der heftigste Widerspruch ist; er glaubt sich dann verachtet,
und wird doppelt aufgebracht.


10.


Wenn der Jähzornige nur aus Uebereilung Unrecht thut,
und über den kleinsten Anschein von Beleidigung in Hitze geräth;
nachher aber auch eben so schnell wieder das zugefügte Unrecht
bereuet, und das erlittene verzeiht; so verschließt hingegen
der Rachgierige seinen Groll im Herzen, bis er Gelegenheit
findet, ihm vollen Lauf zu lassen. Er vergißt nicht, vergibt
nicht, auch dann nicht, wenn man ihm Versöhnung anbietet,
wenn man alles, nur keine niederträchtigen Mittel anwendet,
seine Gunst wieder zu erlangen. Er erwiedert sowohl das ihm
zugefügte wahre, als das vermeintliche Uebel, und dieß nicht
nach Verhältniß der Größe und Wichtigkeit desselben, sondern
tausendfältig; für kleine Neckereien, wirkliche Verfolgung; für
unüberlegte Ausdrücke, in Uebereilung geredet, thätige Mißhandlung;
für eine Kränkung unter vier Augen, öffentliche Genugthuung;
für beleidigten Ehrgeiz, Zerstörung wesentlicher
Glückseligkeit. Seine Rache schränkt sich nicht auf die Person
ein, sondern erstreckt sich auch auf die Familie, auf die bürgerliche
Existenz und auf die Freunde des Beleidigers. Mit einem
solchen Manne leben müssen, das ist in Wahrheit ein höchst
trauriges Loos, und ich kann da nichts rathen, als daß man,
so viel möglich, vermeide, ihn zu beleidigen, und zugleich sich in
eine Art von ehrerbietiger Furcht bei ihm setze, die überhaupt
das einzige wirksame Mittel ist, schlechte Leute im Zaume zu
halten.





11.

Faule und phlegmatische Menschen müssen ohne Unterlaß
getrieben werden; und da doch fast jeder Mensch irgend eine
herrschende Leidenschaft hat: so findet man zuweilen Gelegenheit,
durch Aufregung derselben solche schläfrige Geschöpfe in
Bewegung zu setzen.


Es gibt unter ihnen solche, die bloß aus Unentschlossenheit
die kleinsten Arbeiten jahrelang liegen lassen, ohne durch
die Verlegenheit oder Beschämung gerührt zu werden, welche sie
sich dadurch zuziehen, oder Andern verursachen, und ohne vor
den Folgen zu erschrecken, die eine solche Saumseligkeit früher
oder später herbeiführen muß. Auf einen Brief zu antworten,
eine Quittung zu schreiben, eine Rechnung zu bezahlen — ja!
das ist eine Haupt- und Staats-Action, zu welcher unbeschreibliche
Vorbereitungen gehören, und zu der sie sich, selbst bei den
dringendsten Bitten und Anmahnungen, nicht entschließen können.
Bei ihnen muß man zuweilen wirklich Gewalt brauchen;
und ist das schwere Werk einmal überstanden, dann pflegen sie
sich recht dankbar zu bezeigen, so übel sie auch anfangs unsre
Zudringlichkeit aufnahmen. Aber wehe diesen Unentschlossenen,
wenn sie nicht einen kräftigen Freund haben, der ihnen zu ihrer
Rettung Gewalt anthut, und einmal alle Schonung aus den
Augen setzt, um ihren Dank zu verdienen!


12.


Mißtrauische, argwöhnische, mürrische und verschlossene
Leute sind wohl unter allen Lästigen und Widerwärtigen
diejenigen, in deren Umgang ein edler gerader Mann am
wenigsten von den Freuden des geselligen Lebens schmeckt. Wenn
man jedes Wort abwägen, jeden unbedeutenden Schritt abmessen
muß, um ihnen keine Gelegenheit zu schändlichem Verdachte
zu geben; wenn kein Funken von erquickender Freude aus unserm
Herzen in das ihrige übergeht; wenn sie keinen frohen Genuß
mit uns theilen; wenn sie die Wonne der seltnen heitern
Augenblicke, welche uns das Schicksal gönnt, uns nicht nur
durch Mangel an Theilnehmung verkümmern und verbittern,
sondern sogar, mitten in unsern glücklichsten Launen, uns unfreundlich
stören, aus unsern süßesten Träumen uns verdrießlich
aufwecken; wenn sie unsre Offenherzigkeit nie erwiedern, sondern
immer auf ihrer Hut sind, in ihrem zärtlichsten Freunde
einen Bösewicht, in ihrem treuesten Diener einen Betrüger und
Verräther zu sehen glauben; dann gehört wahrlich ein hoher
Grad von fester Rechtschaffenheit dazu, um nicht darüber selbst
schlecht und menschenfeindlich zu werden. Hiebei ist nichts zu
thun, wenn ein ungezwungenes, immer gleich redliches Betragen
vergebens angewendet wird, wenn es nichts hilft, daß man
ihnen jeden Zweifel, sobald man desselben gewahr wird, durch
kräftige Vorstellungen benimmt, als daß man sich um ihren
Argwohn und um ihr mürrisches Wesen schlechterdings nicht bekümmre,
sondern muthig und munter den Weg fortgehe, den
uns Klugheit und Gewissen vorschreiben. Uebrigens sind solche
Menschen herzlich zu bedauern; sie leben sich und Andern zur
Qual. Es liegt bei ihnen nicht immer Bösartigkeit zum Grunde;
nein! eine unglückliche Stimmung des Gemüths, dickes Blut,
oft auch Einwirkung des Schicksals, wenn sie gar zu oft sind
hintergangen worden — das sind mehrentheils die Quellen ihrer
Seelenkrankheit. Und diese Krankheit ist in jüngern Jahren
nicht ganz unheilbar, wenn die, welche ein solches Gemüth zu
leiten haben, stets edel und grade mit ihm umgehen, ohne sich
um seine Grillen und Launen zu bekümmern; nur so ist es möglich,
die unglückliche Anlage zum Argwohn zu vertilgen, und
ein ängstlich-scheues Gemüth mit dem seligmachenden Glauben
auszustatten, daß es noch Redlichkeit und Freundschaft in der
Welt gibt. Bei Personen von höherem Alter hingegen wird in
der Regel jeder Versuch, ihnen diesen Glauben einzuflößen, fehlschlagen,
und dies Uebel so tiefe Wurzel fassen, daß nichts übrig
bleibt, als ihm Geduld und Kaltblütigkeit entgegen zu setzen.


Am mehrsten sind diejenigen zu beklagen, bei denen dies
Mißtrauen bis zum Menschenhasse gestiegen ist. Der Verfasser
des Schauspiels: Menschenhaß und Reue, läßt in
demselben den Major sagen, ich hätte vergessen, Vorschriften
»für den Umgang mit dieser Art von Menschen zu geben.« Es
ist wahr, ich habe hier wenig darüber gesagt: allein es ist auch
unmöglich, dazu allgemeine Regeln vorzuschlagen, da es nothwendig
ist, bei jedem einzelnen Falle genau mit den Quellen
des Uebels bekannt zu seyn. In der Regel wird sichtbare, aber
von aller Zudringlichkeit entfernte Theilnahme, kräftige Zurückweisung
ungerechter Menschenverachtung durch Hinweisung auf
Menschengröße und Edelmuth, besonders aber die zart und klug
herbeigeführte Gelegenheit, Menschen aus großem Elende zu retten,
und ihren Dank zu erwerben, nicht ohne Wirkung bleiben.
Lebt ein Menschenhasser, ganz ohne Familien-Verbindung, in
öder Einsamkeit oder Zurückgezogenheit, so ist er nicht zu retten.
Hat er das Glück, in eine große Gefahr zu gerathen, und durch
edelmüthige Selbstverleugnung, durch den Muth der großmüthigsten
Menschenliebe, durch die Wunderthat eines großherzigen
Menschenfreundes gerettet zu werden, so ist gründliche Heilung
zu hoffen.


13.


Neidische, schadenfrohe, mißgünstige und eifersüchtige
Gemüthsarten sollten wohl nur das Erbtheil hämischer,
niederträchtiger Menschen seyn; und doch trifft man leider
einen unglücklichen Zusatz von diesen bösen Eigenschaften in
den Herzen solcher Leute an, die übrigens manche gute Eigenschaft
haben. — So schwach ist die menschliche Natur! — Ehrgeiz
und Eitelkeit können in uns das Gefühl erwecken, Andern
ein Glück nicht zu gönnen, nach welchem wir ausschließlich streben;
sey es nun Vermögen, Glanz, Ruhm, Schönheit, Gelehrsamkeit,
Macht, ein Freund, eine Geliebte, oder was es auch sey;
und sobald diese Empfindung einen gewissen Widerwillen gegen die
Person in uns erzeugt hat, die, trotz unsrer Mißgunst, trotz unsrer
Eifersucht, im Besitze jenes ihr mißgönnten Guts bleibt: dann
können wir uns heimlich eines schadenfrohen Kitzels nicht erwehren,
wenn es dieser Person ein wenig widrig geht, und die Vorsehung
unsre feindseligen Gesinnungen, besonders, wenn wir
schwach genug waren, sie zu äußern, gleichsam rechtfertigt. Ich
werde bei den Gelegenheiten, wenn von Künstler-, Gelehrten-
und Handwerks-Neide, von Mißgunst unter Fürsten, Vornehmen,
Reichen und Leuten, die in der großen Welt leben, von
Eifersucht unter Ehegenossen, Freunden und Geliebten die Rede
seyn wird, manches sagen, was auch hier anwendbar, aber
überflüssig zu wiederholen seyn würde, und es bleibt mir wirklich
nichts hinzuzufügen übrig, als daß, um allem Neide in der
Welt auszuweichen, man auf jede gute Eigenschaft, so wie auf
Alles, was Erfolg unsrer Bemühungen und Glück heißt, Verzicht
thun, und, wenn es darauf ankömmt, mitten unter einem
Schwarme von mißgünstigen Leuten zu leben, und dennoch dem
Neide und der Eifersucht so wenig als möglich Nahrung zu geben,
seine Vorzüge, seine Kenntnisse und seine Talente mehr
verbergen als kund machen, keine Art von Uebergewicht zeigen,
anscheinend wenig fordern, wenig begehren, auf Weniges Ansprüche
machen, und wenig leisten müsse.


Jener Neid nun erzeugt dann oft die schrecklichen Verleumdungen,
denen auch der edelste Mann ausgesetzt ist. Es läßt
sich nicht fest bestimmen, wie man sich in jedem Falle zu betragen
habe, wenn man verleumdet wird. Oft erfordern Redlichkeit
und Klugheit die schnellste und deutlichste Darstellung der wahren
Beschaffenheit; oft hingegen ist es unter der Würde eines
rechtschaffenen Mannes, sich auf Erläuterungen und Rechtfertigungen
einzulassen. Der Pöbel hört nicht auf, uns zu necken,
wenn er sieht, daß es uns wehe thut, und die Zeit pflegt, früh
oder spät, die Wahrheit an das Licht zu ziehen.


14.


Der Geiz ist eine der unedelsten, schändlichsten Leidenschaften.
Man kann sich keine Niederträchtigkeit denken, deren ein
Geizhals nicht fähig wäre, wenn seine Begierde nach Reichthümern
in das Spiel kömmt, und jede Empfindung besserer Art,
Freundschaft, Mitleid, Wohlwollen, finden keinen Eingang
in sein Herz, wenn sie kein Geld einbringen; ja, er gönnt sich
selber die unschuldigsten Vergnügungen nicht, in so fern er sie
nicht unentgeldlich schmecken kann. In jedem Fremden sieht er
einen Dieb, und in sich selber einen Schmarotzer, der auf Unkosten
seines bessern Ichs, seines Mammons, zehrt.


Allein in den jetzigen Zeiten, wo der Luxus so übertrieben
wird, wo die Bedürfnisse, auch des mäßigsten Mannes, der in
der Welt leben und eine Familie unterhalten muß, so groß sind;
wo der Preis der nöthigen Lebensmittel täglich steigt; wo die
Macht des Geldes so viel entscheidet; wo der Reiche ein so beträchtliches
Uebergewicht über den Armen hat; wo endlich von
der einen Seite Betrug und Falschheit, und von der andern
Mißtrauen und Mangel an Theilnahme und Wohlwollen in allen
Ständen sich ausbreiten; in diesen Zeiten der Selbstsucht
und des Egoismus, meine ich, hat man Unrecht, wenn man
einen sparsamen, vorsichtigen Mann, ohne nähere Prüfung seiner
Verhältnisse und der Bewegungsgründe, welche seine Handlungen
leiten, sogleich für einen Knicker erklärt. Man möchte
vielmehr diejenigen, welche das Beispiel einer Sparsamkeit geben,
die eben so sehr von Menschenliebe, als von Klugheit und
Vorsicht erzeugt und belebt wird, für Ruhmwürdige erklären,
weil doch in der That kein geringer Grad von Seelenstärke und
Weisheit dazu erfordert wird, um den Grundsätzen einer strengen
Sparsamkeit getreu zu bleiben, und dem Urtheil der Welt
eine unwandelbare Entschlossenheit entgegen zu setzen.


Es gibt ferner unter den wirklichen geizigen Leuten solche,
die neben dieser Geld-Begierde noch von einer andern mitherrschenden
Leidenschaft regiert werden. Diese scharren dann zusammen,
sparen, betrügen Andre und versagen sich alles, außer
da, wo es auf Befriedigung dieser Leidenschaft ankömmt; sey
es nun Wollust, Gefräßigkeit, Ehrgeiz, Eitelkeit, Neugier,
Spielsucht, oder was es auch immer sey. So habe ich Menschen
gekannt, die, um einen Louisd'or zu gewinnen, Bruder und
Freund verrathen, und sich der öffentlichen Beschimpfung ausgesetzt
haben würden; hundert für den sinnlichen Genuß eines
Augenblicks hingegebene Gulden hingegen für gut angelegtes
Geld hielten.


Noch Andre rechnen so schlecht, daß sie Heller sparen, und
Thaler wegwerfen. Sie lieben das Geld, aber sie verstehen nicht,
damit umzugehen. Um also die Summen wieder zu erhaschen,
um welche sie von Gaunern, Abentheurern und Schmeichlern
betrogen werden, geben sie ihrem Gesinde nicht satt zu essen;
und um tausend Thaler wieder zu gewinnen, die sie verschleudert
haben, wechseln sie auf die unanständigste Weise aller Orten
einzelne feine Gulden ein, damit sie an jedem vielleicht einen
Heller Aufgeld gewinnen.


Endlich noch Andre sind in allen Stücken freigebig, und
achten das Geld nicht; in einem einzigen Punkte aber, worauf
sie gerade eine thörichte Wichtigkeit setzen, sind sie lächerlich geizig.
Meine Freunde haben mir oft im Scherze vorgeworfen,
daß ich auf diese Art karg in Schreib-Materialien sey, und ich
gestehe diese Schwachheit. So wenig reich ich bin, so kostet es
mich doch geringere Ueberwindung, mich von einem halben Gulden,
als von einem holländischen Brief-Bogen zu scheiden, obgleich
man für zwölf Groschen vielleicht ein Buch des feinsten
Papiers kaufen kann. Ja, ich habe reiche und freigebige Leute
gekannt, die der Versuchung nicht widerstehen konnten, Kleinigkeiten,
auf welche sie einen vorzüglichen Werth setzten, zu entwenden,
wo sie dergleichen liegen sahen. Jene Art der Sparsamkeit,
welche auch das Geringste, was noch auf irgend eine
Art brauchbar ist, zu erhalten und zu bewahren sucht, ist unstreitig
die rechte, denn sie geht von einer richtigen Schätzung
der Dinge aus, und haßt alles Vergeuden und Verschwenden,
weil es Charakterschwäche, und eine Art von Undankbarkeit und
Kurzsichtigkeit ist. Darum läßt Engel in der bekannten Erzählung
seinen Herrn Timm sogleich mit großer Bereitwilligkeit
dem Manne einen Vorschuß leisten, der eine Nadel liegen sieht,
und sie sorgfältig aufnimmt und bewahrt.


Die allgemeine Regel im Umgange mit geizigen Leuten ist
wohl die, daß, wenn man ihre Gunst erhalten will, man nichts
von ihnen fordern müsse. Da dieß nun aber nicht immer möglich
ist, so scheint es der Klugheit gemäß, daß man prüfe, zu
welcher der vorhin geschilderten Gattungen von Geizigen der
Mann, mit dem man es zu thun hat, gehöre, um danach seine
Behandlung einzurichten.


Ueber den Umgang mit Verschwendern brauche ich nichts
zu sagen, als daß der verständige Mann sich nicht durch ihr
Beispiel zu thörichten Ausgaben verleiten lassen, und daß der
redliche Mann von ihrer übel geordneten Freigebigkeit weder für
sich, noch für Andre, Vortheile ziehen soll.


15.


Sollen wir jetzt von dem Betragen gegen Undankbare
reden? Ich habe bei mancher Gelegenheit erinnert, daß man
auf dieser Erde auch bei den edelsten und weisesten Handlungen,
weder auf Erfolg, noch auf Dankbarkeit rechnen dürfe. Diesen
Grundsatz soll man, wie ich dafür halte, nie aus den Augen
verlieren, wenn man nicht karg mit seinen Dienstleistungen,
feindselig gegen seine Mitmenschen werden, noch gegen Vorsehung
und Schicksal murren will. Bei dem Allen aber müßte
man jeder menschlichen Empfindung entsagt haben, wenn es
uns nicht kränken sollte, daß Menschen, denen wir treulich,
eifrig und uneigennützig gedient, die wir aus der Noth gerettet,
denen wir uns ganz gewidmet, für die wir uns vielleicht aufgeopfert
haben, uns vernachlässigen, sobald sie unsrer nicht
mehr bedürfen, oder gar verrathen, verfolgen, mißhandeln,
wenn sie dadurch zeitliche Vortheile, oder die Gunst unsrer mächtigen
Feinde gewinnen können. Doch wird der weise Menschenkenner
und warme Freund des Guten sich dadurch nicht abschrecken
lassen, großmüthig zu handeln. Mit Bezug auf das,
was hierüber im zehnten Kapitel des zweiten Theils und im
fünften Abschnitte des zweiten Kapitels in dem dritten Theile
gesagt wird, erinnere ich nur nochmals für die, welche noch dieser
Erinnerung bedürfen, daß jede gute Handlung sich selbst
durch ein seliges Bewußtseyn am reichsten belohnt; ja, daß der
Edle eine neue Quelle von innerer Freude aus der Undankbarkeit
der Menschen zu schöpfen versteht, nämlich die Freude, sich bewußt
zu seyn, gewiß uneigennützig, bloß aus Liebe zum Guten,
ihnen Gutes gethan zu haben, besonders wenn er voraus
weiß, daß er auf keine Erkenntlichkeit rechnen darf. Er bedauert
die Verkehrtheit Derer, die fähig sind, ihres Wohlthäters zu vergessen,
und läßt sich dadurch nicht abhalten, den Menschen zu
dienen, die seiner Hülfe um so nöthiger bedürfen, je schwächer sie
sind, je weniger Glück sie in sich selber, in ihrem Herzen haben.


Klage also nicht über die Undankbarkeit, mit welcher man
Dir lohnt; wirf sie dem nicht vor, der sie Dir beweist, und
Dich dadurch kränkt; fahre fort, ihn großmüthig zu behandeln;
nimm ihn wieder auf, wenn er zu Dir zurückkehrt! Vielleicht
geht er endlich in sich, fühlt den ganzen Werth, die Zartheit
und das Große Deiner Behandlung, und wird dadurch gebessert;
— wenn nicht: so denke, daß jedes Laster sich selbst bestraft,
und daß das eigne Herz des Bösewichts und die unausbleibliche
Folge seiner Niederträchtigkeit Dich an ihm rächen werden.
— O! welch' ein langes Kapitel über die Undankbarkeit
der Menschen könnte ich schreiben, wenn ich nicht, aus Schonung
gegen Die, welche sich von dieser Seite an mir versündigt
haben, meine vielfachen traurigen Erfahrungen in diesem Fache
lieber verschweigen wollte, und wenn ich es leugnen dürfte, daß
man zuweilen durch die verfehlte Art des Wohlthuns Undankbare
mache; eine Schuld, von welcher sich selbst die Edelsten
nicht frei sprechen dürfen.


16.


Manchen Leuten ist es schlechterdings unmöglich, in irgend
einer Sache den geraden Weg zu gehen. Ränke und Winkelzüge
mischen sich in alle ihre Unternehmungen, ohne daß sie
deswegen von Grund aus böse sind. Eine unglückliche Stimmung
des Gemüths, und die Einwirkung von Lebensart und
Schicksalen können diesen Charakter bilden. So wird zum Beispiel
ein sehr mißtrauischer Mann auch wohl zuweilen die unschuldigste
Handlung heimlich thun, sich verstellen, und seinen
wahren Zweck verschleiern. Ein Mann von übel geordneter Thätigkeit,
oder von zu vielem raschen Feuer, — ein schlauer unternehmender
Kopf, der in einer Lage ist, wo ihm alles zu einfach
hergeht, wo es ihm an Gelegenheit fehlt, seine Talente zu
entwickeln, wird allerlei schiefe Seitensprünge wagen, um seinen
Wirkungskreis zu erweitern, oder mehr Interesse in die
Scene zu bringen; und dann wird er nicht immer ekel genug in
der Wahl seiner Mittel seyn. Ein sehr eitler Mensch wird in
manchen Fällen versteckt handeln, um seine Schwäche zu verbergen.
Ein Mann, der lange an Höfen gelebt hat, um sich
her nichts als Verstellung, Intrigue, Cabale und Gegeneinanderwirken
zu sehen, und selbst auf geradem Wege nichts zu erlangen
gewohnt ist, findet ein Leben, das ohne Verwickelung
fortgeht, zu einförmig; er wird seine unbedeutendsten Schritte
so thun, daß man ihm nicht nachspüren kann, und seinen unschuldigsten
Handlungen einen räthselhaften Anschein geben. Der
Jurist, der sich stets mit den Spitzfindigkeiten der Chikane beschäftigt,
findet innigen Seelen-Genuß darin, daß er in Worten
und Werken allerlei Cautelen und Winkelzüge anbringt. Wer
seine Gehirn-Nerven durch Romanen-Lesen und andre phantastische
Träumereien überspannt, oder wer durch ein üppiges,
müssiges Leben, durch schlechte Gesellschaft und unglückliche Verhältnisse,
den Sinn für Einfalt, kunstlose Natur und Wahrheit
verloren hat, der kann ohne Intrigue nicht existiren, — und so
gibt es eine Menge Menschen, die, was sie auf geradem Wege
erlangen könnten, nicht halb so eifrig wünschen, als das, was
sie heimlich und auf den Wegen der List und des Betrugs zu erschleichen
hoffen. Man kann aber auch endlich den edelsten, offenherzigsten
Menschen, besonders in jüngern Jahren, zu Winkelzügen
verleiten, wenn man ihm ohne Unterlaß Mißtrauen
zeigt, oder ihn mit einer so nachsichtslosen Strenge behandelt,
ihn in einer solchen Entfernung von uns hält, daß er kein Zutrauen
zu uns haben kann.


Was nun auch dazu beigetragen haben mag, manchen Menschen
Ränke und Winkelzüge zur Gewohnheit zu machen, so ist
wohl folgende Art, sich gegen sie zu betragen, die beste, die man
wählen kann.





Man handle selbst immer so offen und unverstellt, und zeige
sich ihnen in Worten und Thaten als einen so entschiednen Feind
von allem, was Schiefigkeit, Intrigue und Verstellung heißt,
und als einen so warmen Verehrer jedes redlichen, aufrichtigen
Mannes, daß sie wenigstens fühlen, wie viel sie in unsern Augen
verlieren, und welche Verachtung sie sich zuziehen würden,
wenn wir sie auf Schleichwegen ertappten!


Man flöße ihnen durch eine männliche Aeusserung des Abscheus
gegen alle Hinterlist und Falschheit eine gewisse Ehrerbietung
ein, und versage ihnen so lange sein Vertrauen nicht, als
sie sich offen und redlich zeigen. Man gebe ihnen zu erkennen,
daß man sie für unfähig halte, hinterlistig und unredlich zu
seyn, und rege dadurch ihr schlummerndes Ehrgefühl auf.


Willst Du die Anschläge ihrer Hinterlist zerstören, so tritt
ihnen mit Festigkeit und Entschlossenheit entgegen, wenn Du
merkst, daß sie Böses im Sinne haben, und lege ihnen solche
Fragen vor, worauf sie nothwendig eine bestimmte und unumwundene
Antwort geben, oder sich verrathen müssen. Sieh ihnen
dabei fest und kräftig in's Gesicht, mit einem Blicke, der
sie durchbohrt, und Du wirst sie zwingen, sich selbst zu verachten,
oder über sich selbst zu erschrecken, wirst ihnen wenigstens,
wenn sie keiner guten Regung mehr fähig sind, Furcht und Besorgniß
einflößen, und sie dadurch nöthigen, ihren Plan aufzugeben.
Stottern sie, suchen sie auszuweichen: so brich entweder
ab, um ihnen zu verstehen zu geben, daß Du ihnen die
Schande eines Betrugs ersparen wollest; nimm aber dann ein
kaltes und entfernendes Betragen gegen sie an, oder warne sie
mit freundlichem, doch ernsthaftem Wesen, ihrer nicht unwürdig
zu handeln!


Haben sie Dich dennoch einmal hintergangen, so nimm die
Sache nicht zu leicht, und verschwende keine Schonung an diese
Unwürdigen, sondern laß sie das ganze Gewicht Deines Unwillens
und Deiner Verachtung fühlen, und sey nicht sogleich bereit,
zu verzeihen! Erreichst Du auch dadurch Deine Absicht
nicht, und fahren sie fort, Dich mit Winkelzügen und Ränken
zu hintergehen: so bestrafe sie durch deutliche Aeusserungen des
Mißtrauens und Kaltsinns, und suche dich ganz von ihnen los
zu machen, als von gefährlichen Menschen, die keiner Besserung
fähig sind.





Alles hierüber Gesagte paßt also auch auf das Betragen
gegen Lügner.


17.


Was man aber im gemeinen Leben einen Windbeutel oder
Aufschneider und Prahler nennt, das ist eine andere Gattung
von Menschen. Diese haben nicht die Absicht, jemand eigentlich
zu hintergehen, aber täuschen und blenden möchten sie
gern, um Ehre und Beifall zu erschleichen; überreden möchten
sie gern Andere, ihnen einen höheren Werth beizumessen, als
sie haben; sie suchen mehr Nahrung für ihre Eitelkeit, als Befriedigung
des Eigennutzes, und für einen Lobspruch geben sie
unbedenklich die Wahrheit hin. Um sich in besserm Glanze zu
zeigen; um sich bemerklich zu machen; um Andern eine so hohe
Meinung von sich beizubringen, wie sie selbst haben; um Aufmerksamkeit
durch Erzählung wunderbarer Vorfälle zu erregen;
oder um für angenehme, unterhaltende Gesellschafter zu gelten,
erdichten oder vergrößern sie; und haben sie einmal die Fertigkeit
erlangt, auf Kosten der Wahrheit eine Begebenheit, ein
Bild, einen Satz zu verzieren, so fangen sie zuweilen an, ihren
eigenen Windbeuteleien zu glauben, alle Gegenstände durch ein
Vergrößerungsglas anzusehen, und so in Riesengestalten wieder
zu Papier zu bringen.


Die Erzählungen und Beschreibungen eines solchen Aufschneiders
sind zuweilen ganz lustig anzuhören; und wenn man
erst mit seiner Hyperbelsprache bekannt ist, weiß man schon,
was man vom Ganzen abzurechnen hat, um den Ueberrest für
baares Geld anzunehmen. So läßt man sich denn, besonders
in solchen Gesellschaften, wo das Bedürfniß eines Lustigmachers
oder Wortführers lebhaft gefühlt wird, gern und geduldig vorlügen,
was sich so hübsch anhört, und wobei es zu lachen gibt.
Kommen aber einmal vernünftige Leute in eine solche Gesellschaft,
so steht es übel um den Aufschneider, denn es ist leicht,
ihn durch eine Menge von Fragen über die genauesten Umstände
so in sein eignes Gewebe zu verwickeln, daß er, indem er weder
rückwärts noch vorwärts kann, beschämt wird, oder, wenigstens
einen klugen Rückzug zur Wahrheit macht. Noch besser
kann man ihn zum Schweigen bringen, wenn man ihm für jede
Unwahrheit auf komische Art eine noch derbere wieder aufheftet,
und ihm dadurch zu verstehen gibt, daß man nicht dumm genug
gewesen sey, ihm zu glauben; oder wenn man, sobald er anfängt
zu blasen, die Segel der Unterhaltung auf einmal einzieht,
und seinem Winde ausweicht, da er denn, wenn dieß öfter und
von mehreren verständigen Männern geschieht, endlich scheu
und klug wird.


18.


Unverschämte Müssiggänger, Schmarotzer,
Schmeichler und zudringliche Leute, rathe ich, in der
gehörigen Entfernung von sich zu halten, sich mit ihnen nicht
gemein zu machen, ihnen durch ein höfliches, aber immer steifes
und ernsthaftes Betragen zu erkennen zu geben, daß ihre Gesellschaft
und Vertraulichkeit uns zuwider ist. Einer meiner Bekannten
erzählte mir einst: Er habe in Holland über der Thür
des Arbeitszimmers eines verständigen Mannes folgende Worte
mit großen Buchstaben geschrieben gefunden: »Es ist erschrecklich
beschwerlich für einen Mann, der bestimmte Geschäfte hat,
von Leuten überlaufen zu werden, die keine Geschäfte haben.« —
Der Einfall war nicht übel. Die, welche gern bei uns schmausen,
kann man am leichtesten dadurch verscheuchen, daß man
sie, ohne ihnen etwas vorzusetzen, wieder fortgehen läßt; aber
gegen Schmeichler, besonders gegen die von feinerer Art, soll
man, aus Besorgniß für sein eigenes Heil, auf seiner Hut seyn.
Sie verderben uns von Grund aus, wenn wir unser Ohr an
ihren Sirenen-Gesang gewöhnen. Dann wollen wir ohne Unterlaß
gestreichelt und gekitzelt seyn, finden die wohlthätige
Stimme der Wahrheit nicht harmonisch genug, und vernachlässigen
und versäumen die treuern, bessern Freunde, die uns aufmerksam
auf unsere Fehler machen wollen. Um nicht so tief zu
fallen, waffne man sich mit Gleichgültigkeit gegen die gefährlichen
Lockungen der Schmeichelei; man fliehe vor dem Schmeichler,
wie vor dem bösen Feinde! Allein das ist nicht so leicht,
wie man wohl glaubt; es gibt eine Art, Süßigkeiten zu sagen,
die das Ansehen hat, als wollte man der Wahrheit huldigen.
Der schlaue Schmeichler, der Deine schwache Seite studirt hat,
wird, wenn er Dich für zu verständig hält, um nicht die größern
Schlingen dieser Art für gefährlich zu erkennen, Dir nicht immer
Recht geben; er wird vielmehr Dich tadeln; er wird Dir
sagen: »daß er nicht begreifen könne, wie ein so edler und weiser
Mann, wie Du seyest, sich einen kleinen Augenblick auch
einmal habe vergessen können; er hätte geglaubt, so etwas
könne nur gemeinen Leuten von seinem Schlage begegnen.«
Er wird an Deinen Schriften Fehler rügen, die Dir gleich beim
ersten Anblicke unbedeutend scheinen müssen, und ihm nur dazu
dienen, diejenigen Stellen um desto unverschämter zu loben,
von welchen er weiß, daß Du dir etwas darauf zu gute thust.
»Schade,« wird er ausrufen, »daß Ihre Sinfonien — ich bin
kein Schmeichler; ich sage meine Meinung immer rund heraus
— Schade, daß diese herrlichen Sinfonien, die gewiß in
allem Betracht ein klassisches Werk genannt werden können,
so äusserst schwer vorzutragen sind. Wo findet man Meister,
die würdig wären, so etwas aufzuführen? und doch ist das ein
wesentlicher Fehler, den Sie, verzeihen Sie meiner Offenherzigkeit!
hätten vermeiden sollen.« Er wird Mängel an Dir
finden, und mit verstelltem Eifer dagegen declamiren, — Schwachheiten
und Mängel, auf welche Deine Eitelkeit sich etwas einbildet.
Er wird Dich einen Misanthropen schelten, weil er gemerkt
hat, daß Du durch Deine abgezogene Lebensart Aufsehen
erregen möchtest; er wird Dir vorwerfen, Du seyest intrigant,
wenn er merkt, daß es Dir behagt, für einen schlauen Hofmann
angesehen zu werden. Auf diese Weise wird er sich bei Dir und
andern Kurzsichtigen in den Ruf eines unpartheiischen, wahrheitliebenden
Mannes setzen; sein honigsüßer Trank wird glatt
hinuntergehen, und in der Berauschung werden Dein Herz und
Dein Beutel dem verschmitzten Spötter offen stehen. Vielfältig
habe ich, besonders an Höfen, dergleichen Männer angetroffen,
die unter der Maske der Bonhommie und bei dem Rufe, den
Fürsten tapfer die Wahrheit zu sagen, die ärgsten Maulschwätzer
waren.


19.


Das Betragen gegen Schurken, das heißt, gegen Leute,
die von Grund aus schlecht sind, etwa ein wenig Erbsünde abgerechnet,
fordert vor allem Festigkeit und Muth. Ich beziehe
mich dabei zuerst auf das, was ich weiterhin über den Umgang
mit Feinden, und über das Betragen gegen Verirrte und Gefallne
sagen werde, und füge nur noch nachstehende Bemerkungen
hinzu:


Daß man, wo möglich, den Umgang mit schlechten Leuten
fliehen müsse, weil durch sie Moralität, Ruf und Ruhe in Gefahr
kommt, besonders wenn sie mit Schlechtigkeit der Grundsätze
eine feine Verstandesbildung verbinden, und viel geselliges
Talent haben, — das versteht sich wohl von selber. Wenn ein
Mann von festen Grundsätzen auch nicht in Gefahr kommt, von
ihnen angesteckt zu werden, so gewöhnt er sich doch nach und
nach an ihre Art zu urtheilen und zu handeln, ihre Zweideutigkeiten
und Unsittlichkeiten, und an den Anblick ihres sittlichen
Schmutzes, und verliert den heiligen Abscheu gegen alles, was
unedel ist; einen Abscheu, der zuweilen einzig hinreicht, uns in
Augenblicken der Versuchung vor feinern Vergehungen zu bewahren.
Leider aber zwingt uns unsre Lage zuweilen, mitten
unter Schurken zu leben, und mit ihnen gemeinschaftlich Geschäfte
zu treiben; und da ist es denn nöthig, gewisse Vorsichtigkeits-Regeln
nicht aus der Acht zu lassen.


Glaube nicht, wenn Du einiges Verdienst von Seiten des
Kopfs und des Herzens hast, es jemals dahin zu bringen, daß
Du von schlechten Menschen nie in Deiner Ruhe gestört werdest,
oder nie durch sie leidest! Es herrscht ein ewiges Bündniß
unter Schurken und Schleichern gegen alle verständige und edle
Menschen; auch sind sie auf eine unbegreifliche Weise so verbrüdert,
daß sie unter allen übrigen Menschen einander erkennen
und bereitwillig die Hand reichen, möchten sie auch durch äussere
Verhältnisse und Umstände noch so sehr getrennt seyn, sobald es
darauf ankömmt, das wahre Verdienst zu verfolgen und mit
Füßen zu treten. Da hilft keine Art von Vorsichtigkeit und Zurückhaltung;
da hilft nicht Unschuld, nicht Geradheit; da hilft
nicht Schonung, noch Mäßigung; da hilft es nicht, seine guten
Eigenschaften verstecken, mittelmäßig scheinen zu wollen.
Niemand erkennt so leicht das Gute, das in Dir ist, als Der,
dem dies Gute fehlt. Niemand läßt innerlich dem Verdienste
mehr Gerechtigkeit widerfahren, als der Bösewicht; aber er zittert
davor, wie Satan vor dem Evangelio, und arbeitet mit
Händen und Füßen dagegen. Jene große Verbrüderung wird
Dich ohne Unterlaß necken, Deinen Ruf antasten; bald zweideutig,
bald übel von Dir reden, die unschuldigsten Deiner
Worte und Thaten boshaft auslegen. — Aber laß Dich das
nicht anfechten! würdest Du auch wirklich von Schurken eine
Zeitlang gedrückt, so wird doch die Rechtschaffenheit und Consequenz
Deiner Handlungen am Ende siegen, und der Unhold bei
einer andern Gelegenheit sich selbst die Grube graben. Auch sind
die Schelme nur so lange einig unter sich, als es nicht auf
männliche Standhaftigkeit ankömmt, so lange sie im Dunkeln
fechten können. Hole aber Licht herbei, und sie werden aus einander
rennen! Und wenn es nun gar zur Theilung der Beute
ginge, dann würden sie sich unter einander bei den Ohren zausen,
und Dich indeß mit Deinem Eigenthume ruhig davon wandern
lassen. Geh Deinen geraden Gang fort! Erlaube Dir nie
schiefe Streiche, nie Schleichwege, um Schleichwegen zu begegnen;
nie Ränke, um Ränke zu zerstören; mache nie gemeinschaftliche
Sache mit Bösewichtern, gegen Bösewichter! Handle
großmüthig! Unedle Behandlung, und zu weit getriebenes Mißtrauen
können Den, welcher auf halbem Wege ist, ein Schelm
zu werden, vollends dazu machen; Großmuth hingegen kann
einen nicht ganz verstockten Unhold vielleicht, auf einige Zeit
wenigstens, bessern, und die Stimme des Gewissens in ihm erwecken.
Aber er müsse fühlen, daß Du nur aus Huld, nicht
aus Furcht also handelst! Er müsse fühlen, daß, wenn es auf
das Aeusserste kömmt, wenn der Grimm eines unerschrocknen
redlichen Mannes losbricht, der kühne, rechtschaffene Weise im
niedrigsten Stande mächtiger ist, als der Schurke im Purpur;
daß ein großes Herz, daß Tugend, Klugheit und Muth, stärker
machen, als erkaufte Heere, an deren Spitze ein Schurke
steht! Was hätte der wohl zu fürchten, der nichts mehr zu verlieren
hat, als was kein Sterblicher ihm rauben kann? Und
was vermag in dem Augenblicke der äussersten, verzweifelten
Nothwehr ein feiger Sultan, ein ungerechter Despot, der in sich
selbst einen Feind herumträgt, von welchem er immer bedroht,
oder in die Flanke genommen wird, gegen den niedrigsten seiner
Unterthanen, der ein reines Herz, einen hellen Kopf, Unerschrockenheit
und gesunde Arme zu Bundesgenossen hat?


Es ist unmöglich, sich bei gewissen Leuten beliebt zu machen,
deren Gunst man nur auf Unkosten seines Gewissens erwerben
kann, und es wird nicht schaden, wenn diese uns wenigstens
fürchten.


Es gibt Leute, die uns zu Vertraulichkeiten, zu gewissen
Eröffnungen zu bewegen suchen, damit sie nachher Waffen gegen
uns in Händen haben, womit sie uns drohen können, wenn
wir ihnen nicht zu Gebote stehen wollen. Die Klugheit erfordert,
dagegen auf seiner Hut zu seyn. Man erkennt sie leicht
an der groben Schmeichelei, durch welche sie sich uns zu nähern,
und unser Vertrauen zu erschleichen suchen.


Beschenke den, von dem Du fürchtest, er werde Dich bestehlen,
wenn Du glaubst, daß Großmuth noch Eindruck auf
ihn machen könnte!


Ermuntre und ehre äusserlich Menschen, an denen Du irgend
eine Thatkraft zum Guten findest! Bringe sie nicht ohne
Noth um Kredit! Es gibt Leute, die viel Gutes sagen, im
Handeln aber heimliche Schalke sind, oder Menschen voll Inconsequenz,
Leichtsinn und Leidenschaft: entlarve diese nicht, in
so fern es nicht der Folgen wegen seyn muß! Sie wirken durch
ihre Reden manches Gute, welches unterbleibt, wenn man sie
verdächtig macht. Man sollte sie immer herumreisen lassen, um
gute Zwecke zu befördern; allein sie müßten jeden Ort früh genug
verlassen, um sich nicht zu verrathen, und durch ihr Beispiel
nicht die Wirkung ihrer Lehren zu verderben.


20.


Es gibt Menschen von guter Gesinnung, welche durch übertriebene
Bescheidenheit und unüberwindliche Furchtsamkeit, durch
eine Schüchternheit, die sie fast zu Kindern macht, sich selbst
der Geringschätzung hingeben, und sich um allen Genuß und
allen Vortheil bringen, den ihnen die Gesellschaft gewähren soll.
Man macht sich um sie und um die Gesellschaft verdient, wenn
man ihnen Zuversicht zu sich selbst einzuflößen sucht, und ihnen
Veranlassung gibt, sich geltend zu machen. So verachtungswerth
Unbescheidenheit und Dünkel sind, so unmännlich ist zu
weit getriebene Schüchternheit. Der Edle soll seinen Werth fühlen,
und eben so wenig ungerecht gegen sich, als gegen Andre
seyn. Uebertriebnes Lob und zu weit ausgedehnter Vorzug aber
beleidigen den Bescheidnen. Er müsse weniger aus Deinen Worten,
als aus Deinen ungekünstelten, wahre Zuneigung verrathenden
Handlungen, Deine Hochachtung gegen ihn erkennen!


21.


Unvorsichtigen und plauderhaften Leuten darf man
natürlicher Weise keine Geheimnisse anvertrauen. Besser wäre
es, man hätte überhaupt keine Geheimnisse in der Welt, könnte
immer frei und offen handeln, und alles, was im Herzen vorgeht,
vor jedermann sehen lassen; besser wäre es, man dächte
und redete nichts, als was man laut denken und reden darf.
Da dieß indessen, besonders bei Männern, die in öffentlichen
Aemtern stehen, oder sonst fremde Geheimnisse zu verwahren
haben, nicht möglich ist: so muß man freilich vorsichtig in der
Mittheilung dessen seyn, was nicht Jeder wissen darf.


Man findet Menschen, denen es schlechterdings unmöglich
ist, irgend etwas zu verschweigen. Man sieht es ihnen an, wenn
sie ängstlich umherlaufen, daß sie etwas Neues bei sich tragen,
und daß sie große Herzensangst leiden, bis sie einem andern
Plaudrer ihre Nachricht heiß mitgetheilt haben. Andern fehlt es
zwar nicht an dem guten Willen zu schweigen, wohl aber an
der Klugheit, sich nicht durch Winke, Blicke, oder auf andre
Art zu verrathen; oder an der Festigkeit, sich nicht ausfragen
zu lassen; oder sie haben eine zu gute Meinung von der Ehrlichkeit
und Verschwiegenheit derer, welchen sie sich anvertrauen. —
Gegen alle diese muß man behutsam, und selbst verschlossen seyn.


Es kann auch zuweilen nicht schaden, wenn man plauderhafte
Leute bei der ersten Gelegenheit, da sie etwas über uns
geschwatzt haben, dergestalt in Furcht setzt, daß sie es nicht
wagen dürfen, hinter unserm Rücken auch nur einmal unsern
Namen zu nennen, es sey im Guten oder Bösen. Die eigentlichen
bekannten Zeitungsträger aber, deren es fast in jeder Stadt
einige gibt, kann man nützen, wenn man ein unschuldiges
Mährchen im Publiko ausgebreitet wissen will, das den Leuten
etwas zu reden geben, oder sie zu ihrem Besten auf etwas aufmerksam
machen soll. Nur muß man dann nicht verfehlen, sie
um Verheimlichung der Sache zu bitten, sonst halten sie es vielleicht
der Mühe nicht werth, dieselbe auszuplaudern.


Vorwitzige und neugierige Menschen kann man nach
den Umständen entweder auf ernsthafte oder spaßhafte Manier
behandeln. Im erstern Falle muß man, sobald man merkt, daß
sie sich im mindesten um unsere Angelegenheiten bekümmern,
uns belauschen, behorchen, sich in unsere Geschäfte mischen, unsern
Schritten nachspüren, oder unsre Plane und Handlungen
ausspähen wollen, sich gegen sie mündlich, schriftlich oder thätig,
so kräftig erklären, sie auf eine solche Weise zurückschrecken,
daß ihnen die Lust vergehe, auch nur von Weitem sich an uns
zu wagen. Will man aber seinen Spaß mit ihnen haben, so
kann man ihrer Neugier ohne Unterlaß so viel zu schaffen machen,
daß sie über die Kindereien, worauf man ihre Aufmerksamkeit
lenkt, keine Muße behalten, sich um diejenigen Dinge
zu bekümmern, welche wir ihrer Beobachtung zu entziehen wünschen.


Zerstreute und vergessene Leute taugen nicht zu Geschäften,
wo es auf Pünktlichkeit ankömmt. Jungen Personen kann
man diese Fehler wohl zu gute halten, und durch eine verständige
Behandlung zuweilen noch abgewöhnen, so, daß sie ihre
Gedanken bei einander halten. Manche, die aus zu großer Lebhaftigkeit
des Temperaments leicht alles vergessen, und nie da
zu Hause sind, wo sie seyn sollten, kommen von dieser Schwachheit
zurück, wenn sie älter, kühler und sittsamer werden. Andre
affectiren, zerstreut zu seyn, weil sie glauben, das sähe vornehm
oder gelehrt aus; über solche Thoren aber soll man nur die Achseln
zucken, und sich wohl hüten, ihre Zerstreutheit geistvoll oder
artig zu finden. Es gilt von ihnen, was über diejenigen gesagt
worden ist, welche sich körperlich krank stellen, um Interesse zu
erwecken. Wessen Gedächtniß aber wirklich schwach, und nicht
etwa durch Uebung nach und nach zu stärken ist, dem rathe
man, sich alles schriftlich aufzuzeichnen, was er behalten will,
und diesen Zettel täglich oder wöchentlich einmal durchzulesen;
denn es ist wahrlich nichts verdrießlicher, als wenn uns jemand
verspricht, ein Geschäft zu besorgen, an welchem uns gelegen
ist, und uns hernach, wenn wir uns auf sein Wort verlassen,
mit der Versicherung überrascht, daß er es rein vergessen habe.


Sehr zerstreueten Leuten muß man es übrigens so hoch nicht
anrechnen, wenn sie gegen uns zuweilen in Aufmerksamkeit,
Höflichkeit, oder was man sonst im geselligen und freundschaftlichen
Umgange fordert, unvorsätzlich fehlen.


22.


Es gibt eine Art Menschen, die man wunderliche (difficiles)
Leute nennt. Sie sind nicht bösartig, sind nicht immer
zänkisch und mürrisch; aber man kann ihnen doch nicht leicht
etwas ganz recht machen. Sie haben sich, zum Beispiel, an
eine pedantische Ordnung gewöhnt, deren Regel nicht Jeder, so
wie sie, im Kopfe hat; und da kann es denn leicht kommen,
daß man einen Stuhl in ihrem Zimmer anders hinstellt, als sie
es gern sehen (wenn dieß übrigens aus wahrem Ordnungsgeiste
herrührt, so habe ich an der Sache selbst nichts auszusetzen);
oder sie hängen gewissen Vorurtheilen an, denen man sich unterwerfen
muß, wenn man in ihren Augen Werth haben will;
zum Beispiel: in Kleidertrachten, in der Art laut oder leise zu
reden, groß oder klein zu schreiben und dergleichen. Man sollte
wohl sagen, daß ein vernünftiger Mann über solche Kleinigkeiten
hinausgehen müßte; unterdessen trifft man doch Männer
an, die über andere Gegenstände sehr verständig und billig denken,
nur in solchen Punkten nicht; und was wichtiger als das
ist, an dieser Männer Gunst kann uns vielleicht sehr viel gelegen
seyn. Wenn dies Letztere nun der Fall ist, so rathe ich, in
Dingen von geringem Belange, die mit einiger Aufmerksamkeit
so leicht zu befolgen sind, sich ihnen gefällig zu zeigen. Andre
aber, mit denen wir weiter in keinem Verhältniß stehen, lasse
man, in so fern sie übrigens brave Männer sind, bei ihrer
Weise, und vergesse nicht, daß wir Alle unsre Schwachheiten
haben, die man brüderlich ertragen muß!


Leute, die etwas darin suchen, sich durch ihr Betragen in
unwesentlichen Dingen von Andern zu unterscheiden (nicht eigentlich
aus Ueberzeugung, daß es besser so sey, als anders,
sondern hauptsächlich darum, weil sie etwas darein setzen, das
zu thun, was Andre nicht thun), solche Leute nennt man Sonderlinge.
Sie sehen es gern, wenn man ihre Weise bemerkt;
und ein verständiger Mann muß in seinem Betragen gegen sie
wohl überlegen, ob ihr Eigensinn von unschädlicher Art ist, und
ob sie Männer sind, die in irgend einer Rücksicht Schonung
verdienen, um darnach im Umgange mit ihnen zu verfahren,
wie es Vernunft und Duldung fordern.


Was endlich Leute betrifft, die von Launen regiert werden,
so daß man ihnen heute der willkommenste Gast, morgen der
überlästigste Gesellschafter ist, so rathe ich, — vorausgesetzt,
daß diese Launen nicht ihren Grund in geheimen Leiden haben
(denn wenn das ist, so habe Mitleiden!) — gar nicht zu thun,
als bemerkte man solche Ebben und Fluthen, sondern auf immer
gleich-vorsichtigem Fuße mit ihnen umzugehen.


23.


Einfältige Menschen, die ihre Schwäche fühlen, und
sich daher willig von vernünftigen Menschen leiten lassen, auch
bei ihrem natürlich gutmüthigen, wohlwollenden, sanften Temperamente
zwar leicht zum Guten, aber schwer zum Bösen zu
bewegen sind, soll man nicht verachten. Es können nicht alle
Menschen hohen, erhabnen Geistes-Schwung haben; und die
Welt würde auch sehr übel dabei fahren, wenn es also wäre.
Es müssen mehr subalterne, als Herrscher-Genies unter den Erdensöhnen
seyn, wenn nicht Alle in ewiger Fehde mit einander
leben sollen. Daß ein höherer Grad von Tugend, daß Kraft,
Muth, Festigkeit, oder feine Beurtheilungskraft, nicht mit
Schwäche des Geistes bestehen könne, ist freilich gewiß; allein
das gehört ja nicht hieher. Wenn im Ganzen nur das Gute geschieht,
und die dummen Menschen zu diesem Guten sich die
Hände führen lassen; so füllen sie ihren Platz nützlicher aus, als
die überschwenglichen Genies, die Feuerköpfe, mit ihrem sich
durchkreuzenden unaufhörlichen Wirken und Streben.


Unerträglich hingegen ist die Prüfung, wenn man es mit
einem Stockfische zu thun hat, der sich für einen Halbgott hält,
mit einem eiteln, eigensinnigen, mißtrauischen Pinsel, mit einem
verzogenen, verzärtelten, vornehmen Herrn, der Länder
und Völker zu regieren hat, und leider alles selbst regieren will.
Doch soll an seinem Orte gezeigt werden, wie man mit dieser
Art Menschen umgehen müsse.


Eine gewisse Gattung gutmüthiger, aber schwacher und
plumper Menschen, ist, selbst in der Jugend, schwer zu verfeinern.
Die Sprache der Ironie verstehen sie nicht. Ist sie zu
fein, so nehmen sie es für baares Geld. Ein ernsthafter Ton
greift auch nicht ein, oder beleidigt sie. Warme, gefühlvolle
Ermahnungen bleiben gänzlich ohne Wirkung.


Allein man thut oft gewissen Menschen großes Unrecht, welche
durchaus unfähig sind, sich zu äussern, entweder weil sie der
Sprache nicht mächtig werden, oder sich von einer ihnen durch
Erziehung angebildeten Schüchternheit nicht losmachen können,
indem man sie für schwach, dumm, gefühllos oder unwissend
hält, da sie es doch keinesweges sind, sondern nur so scheinen.
Nicht Jeder hat die Gabe, seine Gedanken und Empfindungen
an den Tag zu legen, oder er thut es wenigstens nicht auf die
Weise, welche uns die rechte scheint; er hat etwas Zurückstoßendes
in seinem äusseren Wesen, er verstößt alle Augenblicke gegen
die feinere Sitte, oder gegen den Gesellschaftston, an welchen
wir uns gewöhnt haben. Er will nicht nach seinen Worten,
sondern nach seinem Thun gerichtet seyn, und auch sein Thun
ist von der Art, daß man ungerecht über ihn urtheilen würde,
wenn man nicht Rücksicht nehmen wollte auf seine Erziehung,
seine Lage und auf die Gelegenheit, die er gehabt, oder die ihm
gefehlet hat, sich auszuzeichnen. Man überlegt selten, daß der
Mensch schon sehr viel Werth hat, der in der Welt nur nichts
Böses thut, und daß die Summe dieses negativen Guten zur
Wohlfahrt des Ganzen oft mehr beiträgt, als der lange Lebenslauf
eines thätigen Mannes, dessen heftige Leidenschaften in
unaufhörlichem Kampfe mit seinen großen, edlen Zwecken stehen.
Und dann sind Gelehrsamkeit, Kultur und gesunde Vernunft
wieder sehr verschiedne Dinge. Es herrscht unter Menschen von
einer sogenannten feineren Erziehung und Bildung so viel Convention,
daß es schwer ist, Stoff und Gepräge zu unterscheiden,
und wir verwechseln nur gar zu leicht die Grundsätze, welche auf
diesem Uebereinkommen beruhen, mit den unwandelbaren Vorschriften
der reinen Weisheit. Wir sind nun einmal gewöhnt,
nach jenem Richtmaße des Herkommens zu urtheilen und zu denken,
oder vielmehr Worte ganz unbefangen zu gebrauchen und
nachzusprechen, deren zweideutigen Sinn wir Mühe haben würden,
einem ganz rohen Wilden zu erklären; und so halten wir
denn Denjenigen für einen Geistesarmen, für einen einfältigen
Tropf, der das Wörterbuch der Höflichkeitssprache nicht auswendig
weiß, und daher redet, weß das Herz voll ist, also ganz
ungeschmückt und unumwunden, aber dabei ganz im Geiste des
gesunden Menschenverstandes. Daher wird man nicht selten
durch die Urtheile gemeiner Leute, die freilich dem sogenannten
Kenner sehr abgeschmackt vorkommen würden, sehr angenehm
überrascht, und aus dem Zauber einer falschen, erzwungenen
Täuschung gerissen, so daß auf einmal auch in uns der Sinn
für wahre, ächte Natur wieder erwacht! Wie oft habe ich im
Schauspielhause erst das nüchterne Urtheil der Gallerie erwartet;
habe erwartet, was für Eindruck eine Scene auf das unbestochene
Volk, das wir Pöbel nennen, machen, — habe erwartet,
ob ein rührender Auftritt allgemeine Stille, oder lautes Gelächter
verbreiten würde, um mich zu bestimmen in meinem Urtheil,
wie treu der Schriftsteller und Schauspieler die Natur kopiert,
oder ob er sie verfehlt oder erreicht habe. Auf den Gebildeten
wirkt die Illusion, weil er von Jugend auf in einer Welt voll
Täuschungen wandelte; jene aber leben und weben in der Natur
und im Reiche der ungeschmückten Wahrheit. Groß ist der
Künstler, der durch das Spiel seiner Phantasie, durch seine, die
Natur auf's treueste nachahmende Darstellung, auch unkultivirte
Menschen vergessen machen kann, daß sie getäuscht werden.
Groß ist ferner der Mann, der den Sinn für ungeschminkte
Wahrheit nicht in dem Meere von Neben-Ideen, Vorurtheilen
und Conventionen ersäuft hat. Aber wie selten trifft man Kunst
und Wahrheits-Sinn, Kultur und Einfalt, im schönen Einklange
an! — Lasset uns also Den nicht verachten, der den bessern
Theil auf Kosten des schlechtern gerettet hat, und lasset uns
ihn ja nicht aufklären, sondern lieber bei solchen Einfältigen in
die Schule gehn!


Gutmüthige, und dabei schwache Menschen sind fast als
Unmündige zu betrachten, welche der Vormundschaft aller Verständigen
und Guten übergeben sind. Man soll ihnen nicht den
Beistand versagen, den sie unaufhörlich bedürfen, — soll, wenn
man kann, edle Freunde um sie her zu versammeln suchen, von
denen sie nicht gemißbraucht, sondern zu Handlungen bestimmt
und gelenkt werden, die eines wohlwollenden Herzens würdig
sind. Es gibt Personen, die nichts abschlagen können, wenigstens
nicht mündlich; und da geschieht es dann, daß, um niemand
zu kränken, oder damit man nicht glaube, daß es ihnen
an gutem Willen fehle, sie mehr versprechen, als sie leisten können;
mehr hingeben, mehr Arbeit für Andre übernehmen, als
sie vernünftiger Weise thun sollten. Andre sind so leichtgläubig,
daß sie Jedem trauen, sich Jedem hingeben und aufopfern,
Jeden für einen treuen Freund halten, der die Aussenseite des
ehrlichen, menschenliebenden Mannes trägt. Noch Andre sind
nicht im Stande, für sich etwas zu erbitten, sollten sie auch
darüber nichts in der Welt von demjenigen erlangen, worauf
sie die billigsten Ansprüche machen dürfen. Ich brauche wohl
nicht zu sagen, wie sehr alle diese Schwachen gemißhandelt oder
wenigstens vernachlässigt werden; wie man auf die Gutherzigkeit
und Dienstfertigkeit der Erstern losstürmt, und wie den
Andern die Unverschämtheit alles vor dem Munde wegnimmt,
weil sie nicht den Muth haben, zuzugreifen oder ihre Ansprüche
geltend zu machen. Mißbrauche keines Menschen Schwäche!
Erschleiche von Keinem Vortheile, Geschenke, Verwendung von
Kräften, die Du nicht nach den Regeln der strengsten Gerechtigkeit,
ohne ihm Verlegenheit und Last aufzuladen, von ihm fordern
darfst; suche auch zu verhindern, daß Andre dergleichen
thun; mache dem Blöden Muth! Verwende Dich, rede für
ihn, wenn seine Schüchternheit ihn abhält, sein eigener Fürsprecher
zu seyn!


Manche Leute haben die Schwachheit, mit ganzer Seele gewissen
Liebhabereien nachzuhängen. Sey es nun irgend
eine noble Passion: Jagd, Pferde, Hunde, Katzen, Tanz,
Musik, Malerei, oder die Wuth, Kupferstiche, Naturalien,
Schmetterlinge, Petschafte, Pfeifenköpfe und dergleichen zu sammeln,
oder Bau-Geist, Garten-Anlage, Kinder-Erziehung,
Mäcenatenschaft, physikalische Versuche — oder was für ein
Steckenpferd sie auch reiten: so dreht sich doch der ganze Kreis
ihrer Gedanken immer um diesen Punkt herum; sie reden von
keiner Sache so gern, wie von diesem ihrem Lieblings-Gegenstande;
jedes Gespräch wissen sie dahin zu lenken. Sie vergessen
dann, daß der Mann, welchen sie vor sich haben, vielleicht von
keinem Dinge in der Welt weniger versteht, als von diesem,
verlangen aber auch dagegen nicht gerade, daß er mit großer
Kenntniß davon rede, wenn er nur die Geduld hat, ihnen zuzuhören;
wenn er ihre Herrlichkeiten nur mit Aufmerksamkeit
betrachtet, nur bewundert, was sie ihm als die größte Seltenheit
empfehlen, und Interesse daran zu nehmen scheint. Nun,
wer wird denn wohl so hartherzig seyn, diese kleine Freude einem
Manne, der übrigens redlich und verständig ist, zu versagen
oder zu verkümmern! Vorzüglich empfehle ich Aufmerksamkeit
auf die — doch wie sich's versteht, unschuldigen — Liebhabereien
der Großen, an deren Gunst uns gelegen ist; denn, wie
Tristram Shandy anmerkt, so wird ein Hieb, welchen man
dem Steckenpferde gibt, schmerzlicher empfunden, als ein Schlag,
den der Reiter selbst empfängt.


24.


Mit muntern, aufgeweckten Leuten, die von ächtem
Humor beseelt werden, ist leicht und angenehm umzugehen. Ich
sage: sie müssen von ächtem Humor beseelt werden; die Fröhlichkeit
muß aus dem Herzen kommen, muß nicht erzwungen,
muß nicht eitle Spaßmacherei, nicht Haschen nach Witz seyn.
Wer noch von ganzem Herzen lachen, sich den Aufwallungen
einer lebhaften Freude überlassen kann: der ist kein ganz böser
Mensch. Tücke und Bosheit machen zerstreut, ernsthaft, nachdenkend,
verschlossen; mais un homme, qui rit, ne sera jamais
dangereux. Daraus folgt indessen nicht, daß Jeder, der
nicht von fröhlicher Gemüthsart ist, und in der Gesellschaft einsylbig
und zurückhaltend an dem Gespräche Theil nimmt, deswegen
etwas Böses im Schilde führen sollte. Die Stimmung
des Gemüths hängt vom Temperamente, so wie von der Gesundheit
und von innern und äussern Verhältnissen ab. Aechte
muntre Laune aber pflegt ansteckend zu seyn, und diese Epidemie
hat etwas so Wohlthätiges; es ist ein so wahres Seelen-Glück,
einmal alle Sorgen und Plagen dieser Welt weglachen
zu dürfen, daß ich dringend anrathe, sich zur Munterkeit anzufeuern,
oder anfeuern zu lassen, und wenigstens ein Paar Stunden
in der Woche auf diese Weise der gesitteten Fröhlichkeit zu
widmen.


Allein es ist schwer, in lustiger Stimmung, und wenn man
dem Witze den Zügel schießen läßt, nicht in einen satyrischen
Ton zu fallen. Was gibt uns reichern Stoff zum Lachen, als
das unzählige Heer von Thorheiten der Menschen? Und diese
Thorheiten treten am lebhaftesten vor unsre Augen, wenn wir
uns die Originale dazu denken, in welchen sie wohnen. Lachen
wir nun über die Narrheit, so ist es fast unvermeidlich, auch
über den Narren mit zu lachen, und da kann dann dies Lachen
sehr ernsthafte, verdrießliche Folgen haben. Wenn ferner unsre
Spöttereien Beifall finden, so werden wir verleitet, unsern Witz
immer feiner zuzuspitzen, und Andre, denen es ausserdem vielleicht
an Stoff zu munterer Unterhaltung fehlen würde, schärfen,
durch unser Beispiel verführt, ihre Aufmerksamkeit auf die
Mängel ihrer Nebenmenschen: und wohin das führen, welche
böse Folgen es haben, und wie leicht es Streit erregen, das
Vergnügen zerstören, Feindschaft erwecken könne, das ist theils
bekannt genug, theils habe ich darüber schon etwas im ersten
Kapitel gesagt. Ich halte es daher für Pflicht, im Umgange
mit sehr satyrischen Leuten auf seiner Hut zu seyn. Nicht, daß
man sich persönlich vor ihrer spitzen Zunge oder Feder fürchten
müßte, denn das zeigt wirklich den höchsten Grad von innerm
Bewußtseyn eigener Erbärmlichkeit an; sondern daß man nicht
durch sie verführt werde, mit zu lästern; daß man sich und Andern
dadurch nicht schade, und daß der Geist der Duldung nicht
von uns weiche. Man bezeige daher satyrischen Leuten keinen
zu lauten Beifall, bestärke sie nicht in der Gewohnheit, ihren
Witz auf andrer Menschen Unkosten spielen zu lassen, und lache
nicht mit, wenn sie lästern und schmähen.


Ich sage: man hat gar nicht Ursache, satyrische Leute eigentlich
zu fürchten; denn sind sie übrigens edle Männer, so werden
sie, wenn sie auch über Thorheiten lachen und spotten, doch
den Charakter des redlichen Mannes schonen. Sind sie aber boshafte
Spötter, so werden sie sich mehr, als Andern, schaden. —
An den Mann von Würde wagt sich denn auch nicht leicht ein
Solcher, wenigstens nicht zum zweiten Mal.


25.


Trunkenbolde, grobe Wollüstlinge und alle andre Arten
von lasterhaften Menschen soll man freilich fliehn, und
ihren Umgang, wenn man kann, vermeiden; ist dieß aber durchaus
unmöglich, so bedarf es wohl keiner Erinnerung, daß man
sich hüten müsse, von ihnen angesteckt, verblendet oder verführt
zu werden. Allein das ist nicht genug. Es ist Pflicht, ihren
Ausschweifungen, möchten sie solche auch in das gefälligste Gewand
hüllen, nicht nachzusehen, sie nicht zu entschuldigen, sondern
vielmehr, wo es mit Klugheit geschehen kann, einen erklärten
Abscheu dagegen zu zeigen; es ist Pflicht, und recht heilige
Pflicht, an unzüchtigen, schmutzigen Gesprächen niemals, und
auf keinerlei Art beifälligen Antheil zu nehmen. Man sieht in
der großen Welt die sogenannten agréables débauchés mehrentheils
die glänzendste Rolle spielen, und in manchen, besonders
männlichen Cirkeln, die Unterhaltung auf Zoten und Zweideutigkeiten
hinausgehen, wodurch die Phantasie junger Leute erhitzt,
mit schlüpfrigen Bildern erfüllt, und die schamloseste Unsittlichkeit
weiter ausgebreitet wird. Zu diesem allgemeinen Verderbnisse
der Sitten, zur Verspottung, vielleicht gar zur Verachtung
der Keuschheit, Nüchternheit, Mäßigkeit und Schamhaftigkeit,
darf kein redlicher Mann auch nur das Mindeste beitragen.
Er muß vielmehr, so viel an ihm ist, ohne Ansehn der Person,
sein Mißfallen daran bestimmt zu erkennen geben, und, wenn
er es vergebens versucht hat, Menschen, die auf dem Wege des
Lasters wandeln, durch freundschaftliche Warnung und Hinlenkung
ihrer Thätigkeit auf würdigere Gegenstände, zu bessern,
ihnen wenigstens zeigen, daß er den Sinn für Reinigkeit und
Tugend nicht verloren habe, und daß in seiner Gegenwart die
Unschuld respektirt werden müsse.


26.


Einen ganz eignen Abschnitt verdienen die Enthusiasten,
überspannten, romanhaften Menschen, Kraft-Genies
und excentrischen Leute. Sie leben und weben in einer
Atmosphäre von Phantasien, wie ein Fisch im nassen Elemente,
und sind geschworne Feinde der kalten Ueberlegung.
Mode-Lectüre, Romane, Schauspiele, geheime Verbindungen,
Mangel an gründlichen wissenschaftlichen Kenntnissen, und Müßiggang,
stimmen einen großen Theil unsrer heutigen Jugend
auf diesen Ton; man trifft aber auch Schwärmer mit grauen
Köpfen an. Sie streben ohne Unterlaß nach dem Ausserordentlichen
und Uebernatürlichen; verachten das nahe liegende Gute,
um nach fernen Erscheinungen zu greifen; versäumen das Nöthige
und Nützliche, um Plane für das Entbehrliche zu machen;
legen die Hände in den Schooß, wo es Pflicht wäre, zu wirken,
um sich in Händel zu mischen, die sie nichts angehen; reformiren
die Welt, und vernachlässigen ihre häuslichen Geschäfte;
finden das Wichtigste zu klein, und das Abgeschmackteste erhaben;
haben eine entschiedene Abneigung gegen alles Deutliche,
Verständige und Klare, und predigen das Unbegreifliche. Vergebens
stellst Du ihnen die Gründe der gesunden Vernunft entgegen,
und bittest sie, zu prüfen; sie werden Dich als einen
gemeinen Menschen, ohne Gefühl, ohne Sinn für das Große,
verachten, Mitleiden mit Deiner Weisheit zeigen, und sich lieber
an ein Paar andre Narren von ähnlichem Schwunge anschließen,
die in ihren Unsinn einstimmen. Ist Dir's also darum
zu thun, einen solchen Schwärmer zu überzeugen, oder auch
nur einen wirksamen Einfluß auf ihn zu erhalten: so müssen
Deine Gespräche warm und feurig seyn, und Du mußt mit eben
so viel Enthusiasmus der gesunden Vernunft das Wort reden,
womit er die Sache seiner Thorheit verficht. Selten aber richtet
man überhaupt etwas mit solchen Menschen aus, und es ist am
besten gethan, der Zeit ihre Heilung zu überlassen. Indessen
steckt zum Unglücke Schwärmerei an, wie der Schnupfen. Wer
daher eine sehr lebhafte Einbildungskraft hat, und nicht ganz
sicher von der Herrschaft seines Verstandes über dieselbe ist, dem
rathe ich, im Umgange mit Enthusiasten jeder Gattung auf
seiner Hut zu seyn. Unsere Zeit hat ein unglückseliges Wohlgefallen
an religiöser, theosophischer und mystischer Schwärmerei,
und bringt Manches zu Ehren, was zum Heil der Welt eine
bessere Zeit verlacht und in den Staub geworfen hatte. So hört
man z. B. jetzt einen Jakob Böhme rühmen und preisen, und
alle die alten Kirchengesänge, welche in jeder Zeile eine Sünde
gegen den guten Geschmack und gegen das gesunde Gefühl begehen,
als Meisterstücke der Dichtkunst laut erheben, hört junge
Mädchen, schon lange vor der Periode, in welcher sie von
Rechtswegen in die Reihe der Betschwestern treten dürfen, gar
andächtig singen, was sie bei gesundem Urtheil und Gefühl zum
Lächeln reizen müßte, und dergleichen Erscheinungen mehr,
welche beweisen, wie behaglich es dem Menschen in seiner
Schwachheit ist, von einem Extrem auf das andere überzuspringen.
Ich mag nicht entscheiden, welche von diesen Gattungen
der Schwärmerei die gefährlichste ist, halte aber doch dafür, diejenigen,
welche auf politische, halbphantastische, halbjesuitische
Plane und auf Welt-Reformation hinausgehen, gehören wohl
wenigstens nicht zu den unschädlichsten Donquixoterien; ich
glaube dieß um so fester, da gerade diese Art von Schwärmer-Systemen
am mehrsten Verwirrung im Staate anrichten kann,
und die blendendste Aussenseite zu haben pflegt, statt daß die
übrigen bald Langeweile machen, und nur schiefe und mittelmäßige
Köpfe anhaltend beschäftigen. Man gewöhne sich daher,
im Umgange mit den Aposteln solcher Systeme, die jedem Biedermanne
sonst so theuren Ausdrücke: Glück der Welt, Freiheit,
Gleichheit, Rechte der Menschheit, Religiosität, Christenthum,
Glaube und dergleichen, für nichts anders, als für Lockspeise,
oder höchstens für gutgemeinte leere Worte zu nehmen, mit denen
diese Leute spielen, wie die Schulknaben mit den oratorischen
Figuren und Tropen, welche sie in ihren magern Exercitien
anbringen müssen.


Kraft-Genies und excentrische Leute lasse man laufen, so
lange sie sich noch nicht gänzlich zum Einsperren qualificiren.
Die Erde ist so groß, daß eine Menge Narren neben einander
Platz darauf hat.


27.


Jetzt noch ein Wort von Andächtlern, Frömmlern,
Heuchlern und abergläubischen Leuten, welche mit den
eben beschriebenen nur darin Eine Klasse ausmachen, daß sie
eine Freude an der Uebertreibung, und eine Scheu vor dem
Vernünftigen haben.


Wem es mit seinen Empfindungen für die Religion, mit seiner
Wärme für Gottes-Liebe, Gottes-Furcht und Gottes-Verehrung,
und mit seiner Anhänglichkeit an die gottesdienstlichen
Gebräuche der Kirche, zu welcher er sich in seinem Herzen bekennt,
ein aufrichtiger Ernst ist: der hat die gegründetsten Ansprüche
auf unsre Achtung. Sollte er auch das Wesen der Religion,
mehr als wir für gut halten, in bloßes Gefühl, ohne allen
Gebrauch seiner ihm von Gott verliehenen Leiterin, der Vernunft,
setzen: — sollte auch, unsrer Meinung nach, eine erhitzte
Phantasie sich in seine religiöse Empfindungen mischen: — sollte
er auch eine zu große Anhänglichkeit für gewisse Ceremonien,
Gebräuche und Systeme haben: so verdient er, wenn er übrigens
ein redlicher Mann, ein praktischer Christ ist, Duldung,
Schonung und Bruderliebe. Allein um desto verachtungswürdiger
ist ein Heuchler und Kopfhänger, ein gleisnerischer Bösewicht,
der hinter der Larve der Heiligkeit, Sanftmuth und Religiosität
den wollüstigen Verführer, den tückischen Verläumder,
Aufrührer, Anhetzer, rachgierigen Bösewicht, oder den fanatischen
Verfolger versteckt. Beide Arten von Leuten sind aber nicht
schwer zu unterscheiden. Der fromme Edle ist gerade, offen, still
und heiter, nicht übertrieben höflich, nicht übertrieben zuvorkommend,
noch übertrieben demüthig, aber liebevoll, einfach und
zutraulich in seinem Betragen. Er ist nachsichtig, milde und
duldend, redet auch nicht viel, ausser mit vertrauten Freunden,
über religiöse Gegenstände; der Heuchler hingegen pflegt süß,
kriechend, schmeichelnd, immer auf seiner Hut, ein Sclave der
Großen, ein Anhänger der herrschenden Parthei, ein Freund der
Glücklichen, nie ein Vertheidiger der Verlassenen zu seyn. Er
führt Rechtschaffenheit und Religion ohne Unterlaß im Munde,
gibt seine reichen Almosen, und erfüllt seine christlichen Liebespflichten
mit Geräusch und Aufsehen, tobt und schäumt über
den Gottlosen und Lasterhaften, oder entschuldigt fremde Fehler
auf solche Weise, daß sie dadurch tausendfältig vergrößert scheinen.
Hüte Dich, diesem auf irgend eine Weise in die Hände zu
fallen; fliehe ihn; tritt ihm nicht auf den Fuß; beleidige ihn
nicht, wenn Dir Deine Ruhe lieb ist!





Abergläubische Leute, die Ammen-Mährchen, Gespenster-Histörchen
und dergleichen lieben, und mit großer Ernsthaftigkeit
erzählen, sind nicht durch Gründe der Philosophie und durch
vernünftige Vorstellungen und Zweifel von ihrem Wahne zu befreien,
am wenigsten aber durch Declamationen, Verspottung
und Ereiferung. Es ist da kein anderes Mittel, als, ihnen nicht
eher zu widersprechen, bis man zugleich eine einzelne Thatsache
strenge und kaltblütig untersuchen, und sie mit eignen Augen
von dem Betruge oder Ungrunde überzeugen kann, obgleich es
wahrlich unbillig ist, daß man Dem, welcher eine übernatürliche
Erscheinung behauptet, den Beweis erläßt, und ihn Demjenigen
auflegt, der die Rechte der Vernunft vertheidigt.


28.


Nicht toleranter, als die Frömmler, pflegen ihre Gegenfüßler,
die Deisten, Freigeister und Religions-Spötter
von gemeiner Art zu seyn. Ein Mann, der unglücklich genug
ist, sich von der Wahrheit, Heiligkeit und Nothwendigkeit der
christlichen Religion nicht überzeugen zu können, verdient Mitleiden,
weil er einen sehr wesentlichen Vorzug, einen kräftigen
Trost im Leben und Sterben entbehrt; er verdient mehr, als
Mitleiden, er verdient Liebe und Achtung, wenn er dabei seine
Pflichten als Mensch und Bürger, so viel an ihm ist, treulich
erfüllt, und niemand in seinem Glauben irre macht. Wenn aber
die Religionsspötterei in einem lasterhaften Herzen, in der Sucht,
durch Witz und Scharfsinn zu glänzen, und in einem wahnsinnigen
Dünkel eigener Weisheit und Untrüglichkeit ihre Quelle
hat, und darauf ausgeht, Proselyten zu machen, wenn sie öffentlich
mit schaalem Witze, oder nachgebeteten voltairischen
Floskeln, der Lehren spottet, auf welche andre Menschen ihre
einzige Hoffnung, ihre zeitliche und ewige Glückseligkeit bauen;
wenn der Religionsverächter verachtet, verleumdet und schimpft,
und Jeden einen Heuchler oder heimlichen Jesuiten schilt, der
nicht wie er denkt: so ist ein solcher bösartiger Thor unsrer Verachtung
werth, ist werth, daß man ihm diese Verachtung zeige,
wäre er auch ein noch so vornehmer Mann; und wenn man es
für vergebliche Mühe hält, seinem Gewäsche ernsthafte Gründe
entgegenzusetzen: so bringe man ihn wenigstens durch ernsthafte
Bekämpfung zum Schweigen!





29.


Ueber die Art, wie man schwermüthige, tolle und rasende
Menschen behandeln müsse, sollte billig ein philosophischer
Arzt ein eignes Werk schreiben. Dieser Mann müßte Leute
von der Art in und ausser den Hospitälern aufsuchen, dieselben
genau und in verschiednen Jahrszeiten und Mondsveränderungen
beobachten, und aus den Resultaten dieser Untersuchungen
ein ganzes System ausarbeiten. Mir fehlt es an der Menge
von Thatsachen, so wie an medicinischen Kenntnissen dazu, und
hier würde eine weitläuftige Abhandlung über diesen Gegenstand
auch zu viel Raum wegnehmen, da ich schon so manches Blatt
mit Bemerkungen über den Umgang mit nicht eingesperrten
Narren angefüllet habe. Also nur noch wenig Zeilen darüber!


Der wichtigste Punkt scheint bei solchen Kranken anfangs
der zu seyn, daß man die erste Quelle ihres Uebels aufsuche,
daß man ausmittle, ob und wie dieselben, entweder durch Zerrüttung
einzelner Organe, oder durch Gemüthsleiden, heftige
Leidenschaften, oder Unglücksfälle, entstanden seyn. Zu diesem
Endzwecke muß man Acht geben, womit sich ihre Phantasie in
den Augenblicken der Raserei oder Verwirrung, und ausser denselben,
beschäftige, worüber ihre Einbildungskraft brüte. Da
würde sich's denn zeigen, daß man, um diese Unglücklichen nach
und nach zu heilen, mehrentheils nur auf einen einzigen Punkt
zu wirken, in ihnen auf vorsichtige Weise nur eine einzige herrschende
Grille zu zerstören oder zu modificiren brauchte. Ferner
würde es wichtig seyn, darauf Acht zu geben, welche Art von
Wetter-Veränderung, Jahreszeit und Monds-Wandlung Einfluß
auf ihre Krankheit habe, um die glücklichen Augenblicke zur
Behandlung und Leitung zu nützen. Endlich habe ich bemerkt,
daß das Einsperren, und jede harte Verfahrungsart fast immer
das Uebel ärger macht. Ich muß bei dieser Gelegenheit mit wahrem,
aufrichtigem Lobe der Einrichtung Erwähnung thun, welche
im Irrenhause in Frankfurt am Mayn herrscht, und welche ich
vielfältig zu beobachten Gelegenheit gefunden habe. Man läßt
dort die Wahnsinnigen, wenn es nur irgend ohne Gefahr geschehen
kann, wenigstens in den Jahrszeiten, von welchen man
weiß, daß alsdann ihre Tollheit weniger heftig ist, unter unmerklicher
Beobachtung frei im Hause und Garten herumgehen;
und der Zuchtmeister verfährt so sanft und liebreich mit ihnen,
daß viele derselben nach einigen Jahren völlig geheilt wieder herauskommen,
und eine größere Anzahl höchstens nur melancholisch
bleibt, und allerlei Handarbeiten zu verrichten im Stande ist,
indeß diese Menschen in manchen andern Hospitälern durch Einsperren
und Härte vielleicht im höchsten Grade wüthend geworden
seyn würden.


Man kann aber auch schwache Menschen stufenweise um ihren
Verstand bringen, wenn man eine heftige Leidenschaft, von
welcher sie regiert werden, sey es Liebe, Hochmuth oder Eitelkeit,
nährt, reizt und dann wieder kränkt. Zwei solcher elenden
Geschöpfe erinnere ich mich gesehen zu haben. Der eine trug ein
Hofnarren-Kleid an dem Hofe des Fürsten von ***. Er war
in der Jugend ein Mensch von feinem Kopfe, guten Anlagen
und voll Witz gewesen; noch loderten davon in ruhigen Augenblicken
Flammen hervor. Er hatte studiren sollen, aber nichts
gelernt, sondern sich einem lüderlichen Leben überlassen. Als er
darauf in sein Vaterstädtchen zurückkam, behandelte man ihn
als einen unwissenden Müssiggänger, und er selbst fühlte, daß
er weiter nichts war. Er hatte aber einen ungeheuren Hochmuth,
und war nicht gänzlich arm. Von seiner Familie und
den Leuten seines Standes verstoßen, fing er nun an, mit den
Hofofficianten des Fürsten von *** sich herumzutreiben. Seine
lustigen Einfälle zogen sogar die Aufmerksamkeit dieses sehr muntern
Herrn auf ihn. Er wurde bald vertraut mit demselben und
mit dem ganzen Hofe, wodurch anfangs seine Eitelkeit gekitzelt
wurde; doch endigte sich das natürlicher Weise damit, daß man
ihn mißbrauchte, und als einen privilegirten Spaßmacher betrachtete.
Dieß war indessen immer noch eine Art von Existenz,
die ihm behagte, so lange die Sache in gewissen Schranken blieb,
und es ihm erlaubt war, auf vertraulichem Fuße mit vornehmen
Leuten umzugehen, und ihnen zuweilen derbe Wahrheiten zu sagen.
Weil diese aber sich nicht umsonst so weit herablassen wollten,
auch nicht zu aller Zeit gleich gut aufgelegt waren, seinen
Witz, der zuweilen in das Grobe fiel, anzunehmen: so erfuhr
er Demüthigungen aller Art, bekam zuweilen Schläge, und
konnte doch nun nicht mehr zurück, indem ihm seine Verwandten
und Bekannten in der Stadt mit äusserster Verachtung begegneten,
und sein kleines Vermögen geschmolzen war. — Und
so sank er denn immer tiefer. Er wurde gänzlich abhängig vom
Hofe; der Fürst ließ ihm eine buntschäckigte Kleidung machen,
und es war kein Küchenjunge im Schlosse, der nicht das Recht
zu haben glaubte, einen Spaß von ihm zu begehren, oder ihm
für einen Schoppen Wein einen Nasenstüber zu geben. Aus
Verzweiflung berauschte er sich nun täglich; und war er ja einmal
nüchtern, so nagten die Vorstellungen seiner fürchterlichen
Lage, das Gefühl der unedlen Rolle, welche er spielte, die Anstrengung,
neue Spässe zu erfinden, um nicht auf immer verstoßen
zu werden, und sein aufwachender Hochmuth an seiner
Seele, indeß er seinen Körper durch Ausschweifungen zerrüttete.
Er wurde wirklich ein Narr, und einmal so rasend, daß man
ihn ein halbes Jahr hindurch an der Kette verwahren mußte.
Als ich ihn sahe, war er ein alter Mann, trieb sich in einem
armseligen Zustande umher, wurde als ein verrückter Mensch
angesehen, war aber mehr ein Gegenstand des Widerwillens,
als des Mitleidens, und hatte doch noch helle Augenblicke, in
welchen er ungewöhnlichen Scharfsinn, Witz und Genie verrieth,
auch, wenn er einen halben Gulden erbetteln wollte, auf eine
feine Weise zu schmeicheln, und mit so schlauer Menschenkenntniß
die schwachen Seiten der Leute zu fassen verstand, daß ich
nicht wußte, ob ich nicht mehr über die Leute, die ihn so tief
hinabgestoßen hatten, als über seine Verirrungen seufzen sollte.


Der andre Mensch, von welchem ich reden wollte, war einst
Verwalter auf einem adelichen Gute gewesen, nachher aber auf
Pension gesetzt worden. Da nun solchergestalt die Herrschaft
nichts mit ihm anzufangen wußte, trieb sie ihren Spaß mit
ihm, indem er sehr dumm und zugleich hochmüthig und verliebt
war. Sie nannten ihn Fürst, gaben ihm einen Orden, ließen
erdichtete Briefe von hohen Potentaten an ihn schreiben, in welchen
ihm entdeckt wurde, daß er eigentlich aus einem großen
Hause abstamme, aber in seiner Jugend entführt worden sey;
daß der Großsultan, welcher unrechtmäßiger Weise seine Länder
besäße, ihm nach dem Leben trachtete; daß eine griechische oder
hebräische Prinzessinn in ihn verliebt sey, und dergleichen mehr.
Es mußten lustige Freunde, als Gesandte verkleidet, in Unterhandlungen
mit ihm treten; — und kurz! nach wenig Jahren
brachte man es dahin, daß der arme Tropf wirklich verrückt
wurde, und diese Thorheiten glaubte.


Ich enthalte mich aller Anmerkungen über diese beiden
Geschichten; der Leser wird sie ohne meine Anweisung machen
können.




Nachtrag des Herausgebers
[3].




Es ist hier der Ort, eines Geschlechts zu gedenken, welches sich
leider seit einiger Zeit so vermehrt und verbreitet hat, daß ein
zweiter Linné nöthig wäre, um es nach allen seinen Gattungen
und Arten zu klassificiren, nämlich die Finsterlinge. Ich will
nur drei Hauptarten beschreiben.


Den ersten Platz nimmt, wie billig, die Klasse der theologischen
Finsterlinge ein. Dieß ist eine alte Rasse, die vor
einiger Zeit fast im Aussterben begriffen schien, aber seit Kurzem
sich dermaßen besaamt hat, daß man sie jetzt überall wieder antrifft.
Sie schimpft noch immer auf die Vernunft, als die Wurzel
alles Uebels, und verdammt daher jeden Rationalisten als
einen Naturalisten und Atheisten. Um sich durch den weltlichen
Arm zu verstärken, da sie ihre innere Schwäche wohl fühlt, flüstert
sie den Gewalthabern in's Ohr, daß sie ihr Ansehen nicht
behaupten könnten, wenn sie nicht die Forderung des blinden
Glaubens mit aller Macht unterstützten. Das Feldgeschrei der
Finsterlinge ist daher: »machet die Augen zu, daß euch die
Sonne nicht blende.« — An diese Klasse schließt sich sehr natürlich
die der politischen Finsterlinge. Sie lacht zwar insgeheim
über jene, da sie wohl merkt, daß die Finsterlinge nur
durch sie herrschen wollen; aber da sie aus Erfahrung weiß, daß
der weltliche Arm doch zuletzt über den geistlichen siegt, so nimmt
sie die Empfehlung des blinden Glaubens utiliter an, um damit
die Forderung des blinden Gehorsams zu unterstützen. Die
politischen Finsterlinge behaupten demnach, daß, wie nach dem
Emanazionssysteme der morgenländischen Weltweisen alle Dinge
von Gott ausgeflossen seyen, so auch die fürstliche Gewalt unmittelbar
von der göttlichen abstamme: daß sonach die Fürsten,
wie Gott, lauter Rechte ohne Pflichten, die Völker hingegen
lauter Pflichten ohne Rechte haben; daß eben darum von Verträgen
zwischen Fürsten und Völkern, und von Verfassungen,
wodurch die Ausübung der fürstlichen Gewalt gesetzlich zu bestimmen
sey, gar nicht die Rede seyn dürfe. Wie nun der ersten
Klasse das Wort Vernunft ein Gräuel ist, so der zweiten das
Wort Freiheit; denn Freiheit, meint sie, sey nur das Losungswort
der Rebellen gegen die Fürsten, wie Vernunft das Losungswort
der Rebellen gegen die Gottheit. Auch hat sie eine Menge
von Geschichten bei der Hand, woraus erhellen soll, daß die
Freiheit überall in zügellose Frechheit ausarte (besonders die Preßfreiheit),
und Revolutionen erzeuge, wenn man sie nur im mindesten
gewähren lasse. Das Feldgeschrei dieser Klasse ist daher:
»laßt euch an Ketten legen, damit ihr nicht auf die Nase fallet.«


Die dritte Klasse kann man die ästhetisch-philosophischen
Finsterlinge nennen. Diese ziehen gegen den Verstand
zu Felde, und halten es bloß mit dem Gefühle. Jener, sagen
sie, kann sich nur in prosaischer Nüchternheit aussprechen, und
tummelt sich auf dem Gebiete hohler Begriffe herum, dieses aber
hebt den Menschen in poetischer Trunkenheit bis zur unmittelbaren
Anschauung des Absoluten selbst. Daher reden sie in lauter
Bildern, Orakeln und Hieroglyphen, die sie selbst nicht verstehen,
und finden es ganz unausstehlich, wenn jemand es wagt,
über irgend einen Gegenstand der Wissenschaft oder Kunst ein
klares, bestimmtes und verständliches Wort zu sprechen. Alles
ist ihnen Eins: Philosophie und Poesie, Kunst und Religion,
Staat und Kirche, Thier und Pflanze, Organisches und Unorganisches,
Endliches und Unendliches; denn alles schauen sie in
mystischer Verzuckung mit einem und demselben Gefühle der
Sehnsucht und Liebe an. »Fühlt, fühlt, fühlt! ist daher ihr
Wahlspruch, und solltet ihr auch den Verstand darüber verlieren!«


Was wollen denn nun aber alle diese Finsterlinge? Wollen
sie sich in ihrer Blindheit gegen den gewaltigen Strom des geistigen
Lebens stemmen, und bewirken, daß er rückwärts wieder
dahin fließe, wovon er ausgegangen ist? Die ohnmächtigen
Thoren! Der Strom wird unaufhaltsam nach ewigen Gesetzen
fortfließen, und sie, selbst wider ihren Willen, mit sich fortreißen,
oder — verschlingen.





So weit der Verf. im Freimüthigen. Es frägt sich: wie
man diese Finsterlinge im gesellschaftlichen Umgange behandeln,
und wie man sie bekämpfen und ihnen entgegen wirken solle.
Daß ein großes Verdienst hiebei zu erwerben sey, darf wohl
nicht erst gesagt werden; eben so wenig, daß große Unbefangenheit,
Festigkeit und Freimüthigkeit, auch ein wenig Witz und
Scharfsinn dazu gehöre, um sie zum Schweigen zu bringen,
oder wenigstens unangesteckt zu bleiben. Menschen dieser Art
mögen gern durch einen entscheidenden und vornehmen Ton imponiren
und abschrecken; sie mögen sich nicht gern auf Gründe
einlassen; sie haben allerlei Kunstgriffe, wodurch sie dem, der
sie mit Gründen und mit kalter Fassung bekämpft, auszuweichen
suchen, oder ihn wo möglich in Verdacht bringen; sie wissen
sich das Ansehen des lebendigsten Eifers für die Wahrheit zu
geben. Durch das alles suchen sie sich ein Uebergewicht zu verschaffen.
Bei dem weiblichen Geschlecht sind sie wohl angesehen,
weil sie seinem Hange zum Schwärmen Nahrung geben, und
es im Helldunkel umherführen. Man wird sie am glücklichsten
bekämpfen, wenn man ihnen eine kalte Besonnenheit und Ruhe
entgegensetzt, sie bei dunklen Redensarten und mystischen Kunstgriffen
fest hält, und sich Erläuterung ausbittet, als wolle man
sich von ihnen belehren, und in ihre Weisheit einweihen lassen;
wenn man ihnen allerlei Fragen vorlegt, durch welche sie genöthigt
sind, sich näher zu erklären; wenn man sie mit Zweifeln
bestürmt, und aus ihren Behauptungen Folgerungen zieht, deren
Widersinnigkeit einleuchtet; wenn man solchen Namen, die
sie als unverwerfliche Autoritäten anführen, eben so berühmte
entgegenstellt, die das Recht der Vernunft, zu prüfen und zu
forschen, dargethan und vertheidigt haben; wenn man ihnen
besonders den Stifter des Christenthums, und die Reformatoren,
als solche in's Gedächtniß bringt, die ihren Zeitgenossen
das Licht der Vernunft leuchten ließen, und sie durch ihre ganze
Lehrweise ermunterten und nöthigten, ihre Vernunft zu gebrauchen,
dem Alten, wenn es die Prüfung nicht aushielt, zu entsagen,
und das Neue, weil es besser begründet war, dafür anzunehmen.
Man erinnere sie an die Scheiterhaufen, welche die
Zeit der Finsterniß gebaut, und an die Religionskriege, die sie
entzündet hat, und frage sie, ob sie im Ernst wünschen könnten,
diese Zeiten mit ihrem blinden Glauben und ihrer Verketzerungssucht
wiederkehren zu sehen. Wer die Vernunft verdächtig
macht (so erkläre man sich männlich gegen sie), der kündigt
aller Wissenschaft und aller wahren Bildung den Krieg an, und
zerstört alle Freiheit, allen Gedanken-Verkehr, und allen wahren
Geistesgenuß; der verwandelt die Schulen in Blinden-Anstalten,
die Hörsäle in Zuchthäuser, die Kirchen in Schauspielhäuser,
die Herrschaft in Sclaverei; der erklärt, daß er auf den
Vorzug, selbst zu denken, Verzicht leiste, und bei gesunden Augen
und gesunden Füßen sich lebenslang als einen Blinden wolle
führen lassen.


Nichts dürfte in unsern Tagen schwerer seyn, als bei guter
Vernunft und wahrer Unbefangenheit des Geistes zu bleiben,
denn es wird immer mehr herrschender Ton, das Begreifliche zu
verwerfen, und das Unbegreifliche als die höchste Weisheit zu
rühmen und zu preisen, das Alte zu bewundern, zu erheben
und zu loben, müßte es auch mit Verleugnung alles guten Geschmacks
und aller gesunden Vernunft geschehen; und den Gefühlen
die Entscheidung zu überlassen, müßte auch darüber alle
Lebensweisheit zu Grunde gehen. Glücklicher Weise hat sich noch
eine gute Zahl von Verständigen und Einsichtsvollen unter uns
nüchtern, und bei gesunder Vernunft erhalten, und so ist denn
nicht zu fürchten, daß es den Finsterlingen gelingen werde, das
Licht auszublasen, welches eine bessere Zeit angezündet hat.








 Ueber den

Umgang mit Menschen.





 

Zweiter Theil.






Einleitung.




Der erste Theil dieses Buchs enthält Bemerkungen über den
Umgang mit Menschen von allerlei Art, ohne Rücksicht auf ihre
besondern Verhältnisse unter einander. Die mannigfaltigen natürlichen,
häuslichen und bürgerlichen Verbindungen aber erfordern
verschiedene Anwendung der Regeln des Umgangs und neue
Vorschriften für einzelne Fälle. Ich rede daher in diesem zweiten
Theile zuerst von demjenigen, was wir in der menschlichen Gesellschaft
zu beobachten haben, in so fern wir auf Verschiedenheit
des Alters und des Geschlechts, auf Blutsfreundschaft, auf
die ersten Bande des häuslichen Lebens und auf Freundschaft,
Liebe, Dankbarkeit, Wohlwollen, endlich auf die Lagen mancher
Art, in welche Menschen aus allen Ständen gerathen können,
unser Augenmerk richten. Der dritte Theil aber wird die
Pflichten entwickeln, die uns Stand, bürgerliche Verbindung,
Uebereinkunft und alle übrigen zusammengesetztern Verhältnisse
auflegen.



Erstes Kapitel.

Von dem Umgange unter Menschen von verschiedenem Alter.




1.


Der Umgang unter Menschen von gleichen Jahren scheint freilich
viel Vorzüge und Annehmlichkeit zu haben. Aehnlichkeit in
der Denkungsart, und wechselseitige Austauschung solcher Ideen,
die gleich lebhaft die Aufmerksamkeit und die Theilnahme erregen,
ketten die Menschen an einander. Jedem Alter sind gewisse
Neigungen und leidenschaftliche Triebe eigen. In der Folge der
Zeit verändert sich die Stimmung; man rückt nicht so fort mit
dem Geschmacke und der Mode; das Herz ist nicht mehr so warm,
faßt nicht so leicht Interesse an neuen Gegenständen; Lebhaftigkeit
und Phantasie werden herabgestimmt; manche glückliche
Täuschungen sind verschwunden; viel Gegenstände, die uns
theuer waren, sind um uns her abgestorben, entwichen, unsern
Augen entrückt; die Gefährten unserer glücklichen Jugend sind
fern von uns, oder schlummern schon im Grabe; der Jüngling
hört die Erzählungen von den Freuden unserer schönsten Jahre
nur aus Gefälligkeit ohne Gähnen an. Gleiche Erfahrungen
geben reichhaltigern Stoff zur Unterhaltung, als wenn das,
was ein Mensch erlebt hat, dem Andern ganz fremd ist. — Das
alles leidet keinen Widerspruch; doch rückt Verschiedenheit der
Temperamente, der Erziehung, der Lebensart und der Erfahrungen
diese Grenzlinien oft vor und zurück. Viele Menschen
bleiben in gewissem Betrachte ewig Kinder, indeß Andere vor
der Zeit Greise werden. Der an Leib und Seele abgestumpfte
Jüngling, der alle Welt-Lüste bis zum Ekel geschmeckt hat, findet
freilich wenig Genuß im Kreise junger unschuldiger Landleute,
die noch Sinn für einfache Freuden haben: und der alte
Biedermann, der nicht weiter, als höchstens in einem Umkreise
von fünf Meilen sich von seiner Heimath entfernt hat, ist unter
einem Haufen erfahrner und belebter Residenz-Bewohner, mit
ihm von gleichem Alter, eben so wenig an seinem Platze, wie
ein betagter Kapuziner in einer Gesellschaft von alten Gelehrten.
Dagegen aber binden auch manche Neigungen, zum Beispiel die
noblen Passionen der Jagd, des Spiels, der Medisance und
des Trunks, vielfältig Greise, Jünglinge und alte Weiber recht
herzlich an einander; diese Ausnahme von jener allgemeinen
Bemerkung, von der Bemerkung: daß der Umgang unter Leuten
von gleichen Jahren viel Vorzüge habe, kann indessen die
Vorschriften nicht unkräftig machen, die ich jetzt über das Betragen,
welches man im Umgange mit Menschen von verschiedenem
Alter zu beobachten hat, mittheilen will. Nur muß ich
noch eine Anmerkung hinzufügen: Es ist nicht gut, wenn eine
zu bestimmte Absonderung unter Personen von verschiedenem
Alter Statt findet, wie es zum Beispiel lange in Bern war,
wo fast jedes Stufenjahr seine eignen, angewiesenen, gesellschaftlichen
Cirkel hatte, so daß, wer vierzig Jahre alt war, anständiger
Weise nicht mit einem Jünglinge von fünf und zwanzig
Jahren umgehen konnte. Die Nachtheile eines solchen conventionellen
Gesetzes sind wohl nicht schwer einzusehen. Der Ton,
den die Jugend annimmt, wenn sie immer sich selbst überlassen
ist, pflegt nicht der sittlichste zu seyn; manche gute Einwirkung
wird verhindert; und alte Leute bestärken sich in der Selbstsucht,
im Mangel an Duldung, und werden mürrische Hausväter,
wenn sie keine andre, als solche Menschen um sich sehen, die mit
ihnen gemeinschaftliche Sache machen, sobald von Lobeserhebung
alter Zeiten und Heruntersetzung der gegenwärtigen, deren Ton
und Vorzüge sie nie kennen lernen, die Rede ist.


2.


Selten nehmen ältere Leute so billige Rücksicht, daß sie sich
in Gedanken an die Stelle jüngerer Personen setzten, die Freuden
derselben nicht störten, sondern vielmehr zu befördern, und
durch Theilnahme zu erhöhen suchten. Sie denken sich nicht in
ihre eigenen Jugendjahre zurück; Greise verlangen von Jünglingen
dieselbe ruhige, nüchterne, kaltblütige Ueberlegung, Abwägung
des Nützlichen und Nöthigen gegen das Entbehrliche,
dieselbe Gesetztheit, die ihnen Jahre, Erfahrung und physische
Herabspannung gegeben haben. Die Spiele der Jugend scheinen
ihnen unbedeutend, die Scherze leichtfertig. Es ist aber auch
wahrlich erstaunlich schwer, sich so ganz in die Lage zurück zu
denken, in welcher wir vor zwanzig oder dreißig Jahren waren,
und bei dem besten Willen entstehen daraus manche unbillige
Urtheile und manche Uebereilungen bei Erziehung der Jugend. —
O! lasset uns doch lieber selbst so lange als möglich jung bleiben,
und, wenn der Winter unsers Lebens unser Haar bleicht,
und nun das Blut langsamer durch die Adern rollt, das Herz
nicht mehr so warm und laut im Busen pocht, doch mit theilnehmender
Freude auf unsre jüngern Brüder herabsehen, die noch
Frühlings-Blumen pflücken, wenn wir, dicht eingehüllt, am
häuslichen, väterlichen Heerde Ruhe suchen! Lasset uns nicht
durch platte Gemeinsprüche die süßen Freuden der Phantasie niederpredigen!
Wenn wir zurückschauen auf jene seligen Tage,
wo ein einziger Liebesblick des holden Mädchens, das jetzt eine
alte runzligte Matrone ist, uns bis in den dritten Himmel entzückte;
wo bei Musik und Tanz jede Nerve in uns wiederhallte;
wo Scherz und Witz jeden trüben Gedanken verjagten; wo süße
Träume, Ahndungen und Hoffnungen, unser Leben erheiterten;
— o! so lasset uns doch diese glückliche Periode bei unsern
Kindern zu verlängern trachten, und, so viel möglich, an ihrem
Wonnegefühle Theil nehmen! Mit zärtlicher Ehrerbietung drängen
sich dann Kind, Knabe, Mädchen und Jüngling um den
freundlichen alten Mann, der sie zu unschuldiger Fröhlichkeit
aufmuntert. Ich bin als Jüngling mit so liebenswürdigen alten
Damen umgegangen, daß ich wahrlich, wenn ich die Wahl
gehabt hätte, an ihrer Seite lieber mein Leben hingebracht haben
würde, als bei manchen hübschen, jungen Mädchen; und
wenn bei großen Tafeln mich, als einen jungen Menschen, die
Reihe traf, neben einer geistesarmen Schönheit Platz zu nehmen,
habe ich oft den Mann beneidet, dem sein Rang ein Recht
gab, der Nachbar einer verständigen, muntern alten Frau zu seyn.


3.


So schön aber diese gutmüthige Herablassung zu der Stimmung
der Jugend ist, so lächerlich muß es uns vorkommen,
wenn ein Greis so sehr Würde und Anstand verleugnet, daß er
in Gesellschaft den Stutzer oder den lustigen Studenten spielt;
wenn die Dame ihre vier Lustra vergißt, sich wie ein junges
Mädchen kleidet, herausputzt, kokettirt, die alten Gliedmaßen
beim Tanze durch einander wirft, oder gar späteren Generationen
Eroberungen streitig machen will. Solche Scenen bewirken
Verachtung: nie müssen Personen von gewissen Jahren Gelegenheit
geben, daß die Jugend ihrer spotte, und die Ehrerbietung,
oder irgend eine der Rücksichten vergesse, die man ihnen
schuldig ist.


4.


Es ist indessen nicht genug, daß der Umgang älterer Leute
den jüngern nicht lästig und hinderlich werde: er muß ihnen
auch Nutzen schaffen. Eine größere Summe von Erfahrungen
berechtigt und verpflichtet Jene, Diese zu unterrichten, zurechtzuweisen,
ihnen durch Rath und Beispiel nützlich zu werden.
Dieß muß aber ohne Pedanterei, ohne Stolz und Anmaßung
geschehen, ohne auf eine lächerliche Weise alles anzupreisen, was
alt, und alles zu verwerfen, was neu ist, ohne beständige
Huldigung und unterthänige Aufwartung zu fordern, ohne Langeweile
zu erregen, und ohne sich aufzudringen. Man soll sich
vielmehr aufsuchen lassen; und das wird gewiß nicht fehlen, da
gutgeartete junge Leute sich's zur Ehre zu rechnen pflegen, mit
freundlichen und verständigen Greisen umgehen zu dürfen, und
es der Unterhaltung mit einem solchen, der so Manches gesehen
und erlebt hat, und davon gut zu erzählen weiß, nicht an Reiz
fehlt.


5.


So viel über das Betragen bejahrter Personen gegen jüngere
Leute! Jetzt noch etwas von dem Betragen der Jünglinge im
Umgange mit Männern und Greisen!


In unsern, von Vorurtheilen so säuberlich gereinigten, aufgeklärten
Zeiten werden manche Empfindungen, welche die Natur
uns eingeprägt hat, wegvernünftelt. Dahin gehört denn
auch das Gefühl der Ehrerbietung gegen das hohe Alter. Unsre
Jünglinge werden früher reif, früher klug, früher gelehrt; durch
fleißige Lectüre, besonders der wohlgefüllten Journale, ersetzen
sie, was ihnen an Erfahrung und Einsicht fehlt; dieß macht sie
so weise, über Dinge entscheiden zu können, wovon man ehemals
glaubte, es würde vieljähriges, ämsiges Studium dazu
erfordert, nur einigermaßen klar darinn zu sehen. Daher entsteht
auch jenes kühne Selbstvertrauen und jene stolze Zuversicht,
die schwächere Köpfe für Unverschämtheit halten, jene Ueberzeugung
des eignen Werths, mit welcher unbärtige Knaben heut zu
Tage auf alte Männer herabsehen, und alles verwerfen und verurtheilen,
was nicht mit ihrer untrüglichen Ansicht übereinstimmt.
Das Höchste, was ein Mann von ältern Jahren von
diesen gestrengen Richtern erwarten darf, ist gnädige Nachsicht,
züchtigende Kritik, wohlmeinende Zurechtweisung und Mitleiden
mit ihm, der das Unglück gehabt hat, nicht in diesen glücklichen
Tagen, in welchen die Weisheit, ungesäet und ungepflegt,
wie Manna vom Himmel regnet, geboren worden zu seyn. Ich,
der ich auch das Schicksal gehabt habe, in einem Jahre zur Welt
zu kommen, in welchem der größte Theil der Polyhistoren, von
denen ich hier rede, ihre jetzt so scharfen Zähne noch am Wolfszahn
übten, oder gar noch Embryonen waren, — ich habe es
nicht zu jenem Grade der Aufklärung bringen können, und muß
daher um Verzeihung bitten, wenn ich hier einige Regeln zu
geben wage, die ziemlich nach der alten Mode schmecken werden.
— Doch zur Sache!


6.


Es gibt viel Dinge in dieser Welt, die sich durchaus nicht
anders, als durch Erfahrung lernen lassen; es gibt Wissenschaften,
die durchaus ein anhaltendes Studium, vielfaches Betrachten
von verschiednen Seiten, und kältres Blut erfodern, daß ich
glaube, auch das feurigste Genie, der feinste Kopf, sollte einem
bejahrten Manne, der, selbst bei schwächern Geistesgaben, Alter
und Erfahrung auf seiner Seite hat, in den mehrsten Fällen
einiges Zutrauen, einige Aufmerksamkeit nicht versagen. Und
wäre auch nicht von wissenschaftlichen Fächern die Rede, so ist
doch wohl im Ganzen unleugbar, daß die Summe mannigfaltiger
Erfahrungen, die jeder in der Welt lebende Mann in einer
langen Reihe von Jahren einsammelt, ihn in den Stand setzt,
schwankende Ideen zu berichtigen, idealische Grillen zu vertreiben
und diejenigen zurecht zu weisen, die von ihrer aufgeregten
Phantasie, ihrem warmen Blute und reizbaren Nerven irre geführt
werden, und sie dahin zu bringen, daß sie die Menschen
und die Dinge um sich her aus einem richtigern Gesichtspunkte
betrachten. Endlich dünkt es mich so schön, so edel, Dem, welcher
nun nicht lange mehr die Genüsse und Freuden dieser Welt
schmecken kann, den Rest seines Lebens, in welchem gewöhnlich
Sorgen und Kümmernisse zunehmen und der Genuß abnimmt,
so leicht als möglich zu machen, daß ich kein Bedenken trage,
dem Jünglinge und Knaben die uralte Lehre auf's neue zuzurufen:
»Vor einem grauen Haupte sollst Du aufstehen! Ehre das
Alter! Suche den Umgang ältrer kluger Leute! Verachte nicht
den Rath der kältern Vernunft, die Warnung des Erfahrnen!
Thue dem Greise, was Du willst, daß man Dir thun solle,
wenn einst Deiner Scheitel Haar versilbert seyn wird! Pflege
seiner, und verlaß ihn nicht, wenn die wilde, leichtfertige Jugend
ihn flieht!«


Uebrigens aber ist es auch gewiß, daß es sehr viele alte Gecke
gibt, an welchen sich das Sprichwort: »Alter schadet der Thorheit
nicht,« bewährt, und dagegen hie und da weise Jünglinge,
die schon geerntet haben, wo Andre noch kaum ihr Handwerksgeräthe
zum Graben und Pflügen schleifen.


7.


Nun noch etwas von dem Umgange mit Kindern; aber nur
sehr wenig! Denn hiervon weitläuftig reden, das hieße, ein
Werk über Erziehung schreiben, und dieß ist ja nicht mein Zweck.


Der Umgang mit Kindern hat für einen verständigen Mann
unendlich viel Interesse. Hier sieht er das Buch der Natur in
unverfälschter Ausgabe aufgeschlagen. Er sieht den wahren, einfachen
Grundtext, den man nachher nur unter dem Wuste von
fremden Glossen, Verzierungen und Verbrämungen herausfinden
kann; die Anlage zu der Eigenthümlichkeit des Charakters,
die nachher leider gewöhnlich entweder ganz verloren geht, oder
sich hinter der Larve der feinern Lebensart und hinter conventionelle
Rücksichten versteckt, liegt noch offen da: über viele Dinge
urtheilen Kinder, von Systemgeist, Leidenschaft und Gelehrsamkeit
unverführt, weit richtiger, als Erwachsene; sie empfangen
manche Eindrücke weit schneller, haben noch eine große Anzahl
Vorurtheile weniger gefaßt. — Kurz, wer Menschen studiren
will, der versäume nicht, sich unter Kinder zu mischen! Allein
der Umgang mit denselben erfordert auch eine Vorsicht und Behutsamkeit,
eine Klugheit und Selbstbeherrschung, die im Umgange
mit ältern Personen unnöthig ist. Heilige Pflicht ist es,
ihnen auf keine Weise Aergerniß zu geben; sich leichtfertiger Reden
und Handlungen zu enthalten, die von niemand so lebhaft,
als von den, auf alles Neue so aufmerksam horchenden, und
Alles so fein beobachtenden Kindern aufgefangen werden; ihnen
in jeder Art Tugend, in Wohlwollen, Treue, Aufrichtigkeit
und Anständigkeit Beispiel zu geben; — kurz, zu ihrer Bildung
alles nur Mögliche beizutragen.


Immer herrsche Wahrheit in Deinen Reden und in Deinem
Betragen gegen diese jungen Geschöpfe! Laß Dich herab
(jedoch nicht auf eine Weise, die ihnen selbst lächerlich vorkommen
muß) zu dem Tone, der ihnen nach ihrem Alter verständlich
ist! Zerre, täusche und necke die Kinder nicht, wie einige
Leute die Gewohnheit haben! — das hat böse Einflüsse auf den
Charakter.


Gutgeartete Kinder werden durch einen ganz eignen Sinn
zu edlen, liebevollen Menschen hingezogen, wenn diese sich auch
nicht besonders mit ihnen zu thun machen, da sie hingegen Andre
fliehen, ob sie ihnen gleich ausserordentlich gefällig sind. Reinheit,
Güte und Einfalt des Herzens, ist das große Zauberband,
wodurch dieß bewirkt wird, und dafür lassen sich also keine Vorschriften
geben.


Daß das Herz des Vaters und der Mutter an ihren Kindern
hängt, ist sehr natürlich; eine Klugheits-Regel ist es also, wenn
uns an der Gunst der Eltern gelegen ist, ihre geliebten Kinder
nicht zu übersehen, sondern ihnen einige Aufmerksamkeit zu widmen!
Weit entfernt von uns aber bleibe es, den ungezogenen
Knaben und Mädchen der Großen niederträchtiger Weise zu
schmeicheln, dadurch den Hochmuth, den Eigensinn und die Eitelkeit
dieser mehrentheils schon so sehr verderbten kleinen Geschöpfe
zu nähren, und ihre moralische Ausartung recht geflissentlich
zu befördern, indem man das Grundgesetz der Natur
übertritt, welches gebietet, daß das Kind dem reifen Alter, nicht
aber der Mann dem Knaben huldige!


Vor allen Dingen hüte man sich auch, wenn Eltern in unserer
Gegenwart ihren Kindern Verweise geben, die Parthei der
Kinder zu nehmen! denn dadurch werden diese in ihrer Unart
bestärkt, und jene in ihrem Erziehungsplane gestört.



Zweites Kapitel.

Von dem Umgange unter Eltern, Kindern und Blutsfreunden.




1.


Das erste und natürlichste Band unter den Menschen, nächst
der Vereinigung zwischen Mann und Weib, ist von jeher das
Band zwischen Eltern und Kindern gewesen. Wenn gleich die
Erzeugung an sich nicht eigentlich absichtliche Wohlthat für die
neue Generation ist, so gibt es doch wohl wenig Menschen, die
nicht ganz gut damit zufrieden wären, daß jemand sich die
Mühe gegeben hat, sie in die Welt zu setzen; und obgleich in
unsern Staaten die Eltern ihre Kinder nicht bloß aus freiem
Willen auferziehen, nähren und pflegen, so ist es doch abgeschmackt,
zu sagen: die Sorge und Beschwerde, welche dieß erfordert
und nach sich zieht, lege keine Art von Verbindlichkeit
auf, oder: es sey nicht wahr, daß ein Zug von Wohlwollen,
Sympathie und Dankbarkeit uns denen Personen näher bringe,
deren Fleisch und Blut wir sind, unter deren Herzen wir gelegen,
die uns genährt, für uns gewacht, gesorgt, die alles mit
uns getheilt haben. Es ist Versündigung gegen die Natur, dieß
zu behaupten.


Unmittelbar auf diese folgt die Verbindung unter den Zweigen
eines Stammes. Die Mitglieder derselben Familie, durch
ähnliche Organisation, gleichförmige Erziehung und gemeinschaftliches
Interesse harmonisch gestimmt und an einander geknüpft,
fühlen für einander, was sie für Fremde nicht fühlen; und fremder
werden ihnen die Menschen, je mehr sich dieser Kreis erweitert.


Vaterlands-Liebe ist schon ein zusammengesetzteres Gefühl,
aber immer noch inniger, wärmer und lebhafter, als Weltbürger-Geist,
für einen Menschen, der nicht, früh verwiesen aus
der bürgerlichen Gesellschaft, ein Abentheurer geworden ist, und
von Land zu Land irrend, kein Eigenthum und keinen Sinn für
bürgerliche Pflichten gewonnen hat. Wer die Mutter nicht liebt,
deren Brüste er gesogen hat; wessen Herz bei dem Anblicke der
Gefilde nicht warm wird, in welchen er die unschuldigen, glücklichen
Jahre seiner Jugend fröhlich und sorgenlos verlebt hat: —
was für ein Eifer oder welche Theilnahme für das Wohl der
Gesellschaft läßt sich von einem Solchen erwarten, da Eigenthum,
Moralität, und alles, was den Menschen auf dieser Erde
irgend theuer seyn kann, doch am Ende auf Erhaltung und
Werthschätzung jener Familien- und Vaterlands-Bande beruhet?


Daß aber diese Bande täglich lockrer werden, beweist nichts,
als daß wir uns täglich weiter von der edlen Ordnung der Natur
und deren Gesetzen entfernen; und wenn ein schiefer Kopf,
den sein Vaterland als ein unbrauchbares Mitglied ausstößt,
weil er sich den Gesetzen nicht unterwerfen will, unzufrieden mit
dem Zwange, den ihm Sittlichkeit und bürgerliches Gesetz auflegen,
behauptet, es sey des Philosophen würdig, alle engere
Verbindungen aufzulösen, und kein anderes Band anzuerkennen,
als das allgemeine Bruderband unter allen Erdbewohnern:
so beweist das nichts weiter, als daß keine Behauptung so widersinnig
und so närrisch ist, die nicht in unsern Tagen in irgend
einem philosophischen Systeme als Grundpfeiler aufgestellt würde.
— Glückliches Jahrhundert, in welchem man
so große Entdeckungen macht, wie zum Beispiel: daß man,
um lesen zu lernen, nicht mit den Buchstaben und Silben bekannt
zu seyn brauche, und daß man, um alle Menschen zu lieben,
keinen Einzelnen lieben dürfe! Jahrhundert der Universal-Arzeneien,
der Philalethen, Philantropen, Alchymisten und Cosmopoliten!
wohin wirst Du uns noch führen? Ich sehe im Geiste
allgemeine Aufklärung sich über alle Stände verbreiten; ich sehe
den Bauer seinen Pflug müßig stehen lassen, um dem Fürsten
über Gleichheit der Stände und über die Schuldigkeit, die Last
des Lebens gemeinschaftlich zu tragen, eine Vorlesung zu halten;
ich sehe, wie Jeder die ihm unbequemen Vorurtheile wegraisonnirt,
wie Gesetze und bürgerliche Einrichtung der Willkühr weichen,
wie der Klügre und Stärkre sein natürliches Herrscher-Recht
zurückfordert, und seinen Beruf, für das Beste der ganzen
Welt zu sorgen, auf Kosten der Schwächern gültig macht;
wie Eigenthum, Staats-Verfassungen und Grenzlinien aufhören,
wie Jeder sich selbst regiert, und sich ein System zur Befriedigung
seiner Triebe erfindet. — O gebenedeietes, goldenes
Zeitalter! dann machen wir Alle nur eine Familie aus; dann
drücken wir den edeln, liebenswürdigen Menschenfresser brüderlich
an unsre Brust, und wandeln, wenn dies Wohlwollen sich
erweitert, endlich auch mit dem genialen Orang-Outang Hand
in Hand durch dies Leben. Dann fallen alle Fesseln ab; dann
schwinden alle Vorurtheile; ich brauche nicht meines Vaters
Schulden zu bezahlen, habe nicht nöthig, mich mit einem
Weibe zu begnügen, und das Schloß vor meines Nachbars Geldkasten
ist kein Hinderniß, mein angeborenes Recht auf das Gold,
das die mütterliche Erde uns Allen darreicht, in Ausübung zu
bringen[4].


So weit sind wir nun aber noch nicht gekommen; und da
es viele Menschen gibt, unter die auch ich gehöre, die sich von
der Schwachheit nicht losmachen können, ihre Verwandten zu
lieben, und Sinn für häusliche Freuden, für das Familienband
zu haben, so will ich doch hier einige Bemerkungen über den
Umgang unter Blutsfreunden liefern.


2.


Es gibt Eltern, die, in einem beständigen Wirbel von Zerstreuungen
umhergetrieben, ihre Kinder kaum ein Paar Stunden
des Tages sehen, ihren Vergnügungen nachrennen, und indeß
Miethlingen die Bildung ihrer Söhne und Töchter überlassen,
oder, wenn diese schon erwachsen sind, mit ihnen auf einem
so fremden, höflichen Fuße leben, als ob sie ihnen gar
nicht angehörten. Wie unnatürlich und unverantwortlich ein
solches Verfahren sey, das bedarf wohl keines Beweises. Es
gibt aber andre Eltern, die von den Kindern eine so sclavische
Ehrerbietung und so viel peinliche Rücksichten und Aufopferungen
fordern, daß durch den Zwang und den gewaltigen Abstand,
der hieraus entsteht, alles Zutrauen, alle Herzens-Ergießung
wegfällt, so daß den Kindern die Stunden, welche sie an der
Seite ihrer Eltern hinbringen müssen, fürchterlich und langweilig
vorkommen. Noch Andre vergessen, daß Knaben auch endlich
Männer werden; sie behandeln ihre erwachsenen Söhne und
Töchter immer noch wie kleine Unmündige, gestatten ihnen nicht
den geringsten freien Willen, und trauen den Einsichten derselben
nicht das Mindeste zu. — Das alles sollte nicht so seyn.
Ehrerbietung besteht nicht in feierlicher, kalter und strenger Entfernung,
sondern kann recht gut mit liebevoller Vertraulichkeit
und freier Mittheilung bestehen. Man liebt Den nicht, an welchen
man kaum hinauf zu schauen wagen darf; man vertrauet
sich dem nicht, der immer mit steifem Ernste Gesetz predigt;
Zwang tödtet alle edle, freiwillige Hingebung. Was kann hingegen
entzückender seyn, als der Anblick eines geliebten Vaters
mitten unter seinen erwachsenen Kindern, die nach seinem weisen
und freundlichen Umgange sich sehnen, keinen Gedanken
ihres Herzens vor dem verbergen, der ihr treuester Rathgeber,
ihr nachsichtsvoller Freund ist, der an ihren unschuldigen, jugendlichen
Freuden Theil nimmt, oder sie wenigstens nicht stört,
und mit ihnen als mit seinen besten und natürlichsten Freunden
lebt! — Eine Verbindung, zu welcher sich alle Empfindungen
vereinigen, die nur den Menschen theuer seyn können. — Stimme
der Natur, Sympathie, Dankbarkeit, Aehnlichkeit des Geschmacks,
gleiches Interesse und Gewohnheit des Umgangs!
Allein diese Vertraulichkeit kann auch übertrieben werden, und
ich kenne Väter und Mütter, die sich dadurch verächtlich machen,
daß sie die Gefährten der Ausschweifungen ihrer Kinder,
oder gar, wenn diese besser sind, als sie selbst, mit ihren Lastern,
die sie nicht einmal zu verbergen suchen, das Gespötte
oder der Abscheu derer werden, denen sie ein Vorbild der Tugend
seyn sollten.


3.


Es ist in unsern Tagen nichts Seltenes, Kinder zu sehen,
die ihre Eltern vernachlässigen, oder undankbar, unehrerbietig
und unedel behandeln. Die Jünglinge finden ihre Väter nicht
weise, nicht unterhaltend, nicht aufgeklärt genug. Das Mädchen
hat Langeweile bei der alten Mutter, und vergißt, wie
manche langweilige Stunde diese bei seiner Wiege, bei Wartung
desselben in gefährlichen Krankheiten, oder bei den kleinen schmutzigen
Arbeiten zugebracht, wie sie sich in den schönsten Jahren
ihres Lebens so manches Vergnügen versagt hat, um für die Erhaltung
und Pflege des kleinen ekelhaften Geschöpfs zu sorgen,
das vielleicht ohne diese Sorgfalt nicht mehr da seyn würde. Die
Kinder vergessen, wie viel schöne Stunden sie ihren Eltern durch
ihr betäubendes Geschrei verdorben, wie viel schlaflose Nächte
sie dem sorgsamen Vater gemacht haben, der alle Kräfte aufbot,
für seine Familie zu arbeiten, der sich so manche Bequemlichkeit
entziehen, so mancher Beschwerde unterwerfen, und vielleicht
vor Schurken sich krümmen mußte, um Unterhalt für die
Seinigen zu erringen. Gutgeartete Gemüther werden indessen
nie so sehr das Gefühl der Dankbarkeit ersticken, daß sie meiner
Ermahnungen bedürften; und für niedre Seelen schreibe ich
nicht. Nur erinnere ich, daß, wenn auch Kinder Ursache hätten,
sich der Schwachheiten, oder gar der Laster ihrer Eltern zu
schämen, sie doch weiser und edler handeln, wenn sie die Fehler
derselben so viel möglich zu verstecken suchen, und im äussern
Umgange nie die Ehrerbietung aus den Augen setzen, die sie
ihnen auch selbst bei Verirrungen und Fehltritten schuldig sind.
Segen des Himmels und Achtung aller gutgesinnten Menschen
sind der sichere Preis der Sorgfalt, welche die Söhne und Töchter
auf die Pflege, Erhaltung und liebevolle Behandlung ihrer
Eltern verwenden. Traurig ist die Lage eines Kindes, welches
durch die Uneinigkeit, in welcher seine Eltern leben, oder durch
ihre leidenschaftlichen Ausbrüche in Verlegenheit geräth, Parthei
für oder gegen Vater oder Mutter nehmen zu sollen. Vernünftige
Eltern werden es aber immer sorgfältig vermeiden, ihre
Kinder in solche unglückliche Zwistigkeiten zu verwickeln, und
gute Kinder werden dabei mit Vorsichtigkeit und Zartgefühl zu
Werke gehen, und sich eben so sehr von Redlichkeit und Klugheit
leiten lassen.


4.


Man hört so oft darüber klagen, daß man unter fremden
Leuten mehr Schutz, Beistand und Anhänglichkeit finde, als
bei seinen nächsten Blutsfreunden; allein ich halte diese Klage
größtentheils für ungerecht. Freilich gibt es unter Verwandten
Menschen ohne Liebe und Theilnahme, und in einer zahlreichen
Familie müssen sie allerdings häufiger vorkommen, so daß wohl
Mancher unter Fremden mehr Wohlwollen und Zuneigung findet,
als unter seinen nächsten Anverwandten; aber wer dies
Schicksal hat, spreche sich nicht von der Verschuldung frei, und
seufze nicht zu sehr darüber, wenn ihm nahe Verwandte Theilnahme
und Aufmerksamkeit schuldig bleiben; und suche Trost
bei der Freundschaft. Auch fordert man wohl oft von seinen Herren
Oheimen und Frauen Basen mehr, als man billiger Weise
verlangen sollte. Unsre politischen Verfassungen, und der täglich
mehr überhandnehmende Luxus machen es wahrlich nothwendig,
daß Jeder vor allem für sein Haus, für Weib und
Kinder sorge, und die Herren Vettern für sich selbst sorgen lasse,
die oft, als unwissende und verschwenderische Tagediebe, in der
sichern Zuversicht, von ihren mächtigen und reichen Verwandten
nicht verlassen zu werden, sorglos in die Welt hinein leben. Unmöglich
kann der Mann, dem Pflicht und Gewissen heilig sind,
solche Erwartungen befriedigen, ohne ungerecht gegen Andre zu
handeln. Um nun diesen unangenehmen Collisionen sich nie
auszusetzen, rathe ich, zwar die herzliche Vertraulichkeit, die
den Umgang im Familien-Kreise so angenehm macht, nicht zu
verletzen, aber so wenig als möglich bei Blutsfreunden Erwartungen
von Unterstützungen und Schutz zu nähren und zu erwecken,
wohl aber jede Gelegenheit, sich seiner Verwandten anzunehmen,
in so fern es ohne Unbilligkeit gegen bessere Menschen
geschehen kann, freudig zu ergreifen, ohne gerade zu fordern,
daß es immer mit Dankbarkeit erkannt und mit Klugheit
benutzt werden solle. Dagegen ist es höchst gewissenlos, wenn
man sich von der Vorliebe für Verwandte verleiten läßt, Menschen
ohne Talent und ohne guten Willen zu wichtigen Aemtern
zu verhelfen, und Verdienstvolle zurückzudrängen.


Ausserdem läßt sich auf den Umgang mit Verwandten noch
dasjenige anwenden, was weiter unten von dem Umgange unter
Eheleuten und Freunden wird gesagt werden, nämlich, daß
Menschen, die sich lange kennen, und oft ohne Larve und
Schminke sehen, doppelt vorsichtig in ihrem Betragen seyn müssen,
damit einer des Andern nicht müde, und wegen kleiner
Fehler nicht blind gegen größere Tugenden werde.





Endlich wäre es auch zu wünschen, daß zahlreiche Familien
in mittlern Städten nicht ganz ausschließend unter sich leben
möchten, weil dadurch die Gesellschaft in kleine abgesonderte
Theile zerschnitten wird, und eine starre Einseitigkeit und Eintönigkeit
sich erzeugt, neben der Selbstsucht, die ebenfalls durch
solche Abgeschlossenheit eine zu reiche Nahrung erhält, und neben
der Unfreundlichkeit, mit welcher gewöhnlich Fremde in solchen
Familien behandelt werden, so daß sie gleichsam verrathen
und verkauft sind.


Doch nun noch ein Paar Anmerkungen! Die erste: alte
Vettern und Tanten, besonders unverheirathete, pflegen so gern
zu hofmeistern, ihre podagrischen und hysterischen Launen an
ihren erwachsenen Nichten und Neffen auszulassen, und diese zu
behandeln, als liefen sie noch im Rollwägelchen herum. — Ich
denke, das sollten sie bleiben lassen. Dadurch sind wirklich die
alten Tanten und Onkel zum Sprichworte geworden, und manche
Erbschaft wird doch in der That zu theuer erkauft, wenn
man dafür so viel einschläfernde, saft- und kraftlose Predigten
anhören muß. Auch sorgen alte Leute gar schlecht für sich selbst
und ihren Lebensabend, wenn sie durch Straf- und Sittenpredigten
die junge Welt von sich zurückstoßen, da sie gewiß von
ihren jungen Verwandten mit Freuden liebevoll gepflegt und gewartet
werden würden, wenn sie weniger säuerlich in ihrem Betragen
gegen sie wären. Die andre Anmerkung: Es herrscht in
manchen Städten, besonders in Reichsstädten, ein äußerst steifer
und übler Ton unter den Personen einer Familie. Bürgerliche,
ökonomische und andre Rücksichten zwingen sie, sich oft
zu sehen, und dennoch zanken, necken, hassen sie sich unaufhörlich
unter einander, und machen sich dadurch das Leben sehr
schwer. Wo gar keine Sympathie in der Denkungsart Statt
findet, wo gar keine Einigkeit und Freundschaft herrschet, da
lasse man sich doch lieber ungeplagt, betrage sich höflich gegen
einander, wähle sich aber Freunde nach seinem Herzen!






Drittes Kapitel.

Von dem Umgange unter Eheleuten.




1.


Eine weise und verständige Wahl bei Knüpfung der wichtigsten
Verbindung im menschlichen Leben ist freilich das sicherste Mittel,
um in der Ehe glücklich zu seyn, und im Umgange mit dem
Gatten die reinsten Freuden des Lebens zu finden. Aber diese
Wahl gelingt, wie die Erfahrung lehrt, selbst den Einsichtsvollsten
und Gebildetsten nur selten; die meisten lassen sich von Gefühlen
und von ihrer gereizten Sinnlichkeit übermannen, und
greifen fehl. Wie selten, daß gleichgestimmte Seelen sich in der
Ehe vereinigen, und wie oft dagegen, daß Menschen sich vereinigen,
deren Neigungen, Gesinnungen und Charaktere im vollkommensten
Widerspruche stehen. Gewiß ist die Lage solcher
Eheleute (und ein solcher Ehestand heißt wohl mit Recht ein
Wehestand) höchst traurig, eine Existenz voll immerwährender
herber Aufopferung, ein Stand der schwersten Sclaverei, ein
Seufzen unter den eisernen Fesseln der Nothwendigkeit, ohne
Hoffnung einer andern Erlösung, als wenn der dürre Knochenmann
mit seiner Sense dem Unwesen ein Ende macht.


Nicht weniger unglücklich ist dies Band, wenn auch nur von
einer Seite Unzufriedenheit und Abneigung die Ehe verbittern,
wenn nicht freie Wahl, sondern politische oder ökonomische Rücksichten,
Zwang, Verzweiflung, Noth, Dankbarkeit, dépit
amoureux, ein Ungefähr, eine Grille, oder nur körperliches
Bedürfniß, wobei das Herz keine Stimme zu geben hatte, die
Verbindung knüpfte; wenn der eine Theil, unbescheiden und
ungerecht in seinen Forderungen, immer nur empfangen, nie
geben will, unaufhörlich begehrt, Befriedigung aller Bedürfnisse,
Hülfe, Rath, Aufmerksamkeit, Unterhaltung, Vergnügen,
Trost im Leiden fordert, — und dagegen nichts leistet.
Wähle also mit großer Vorsicht die Gefährtin Deines Lebens,
und frage nicht bloß Dein leicht getäuschtes Herz, laß Dich
nicht bloß von sinnlichem Wohlgefallen bestimmen, wenn Deine
künftige häusliche Glückseligkeit nicht ein Spiel des Zufalls
seyn soll!





2.


Erwägt man aber, daß gewöhnlich auch diejenigen Ehen,
welche auf eigner Wahl beruhen, in einem Alter und unter Umständen
geschlossen werden, wo weniger reife Ueberlegung und
Vernunft, als blinde Leidenschaft und Naturtrieb diese Wahl
bestimmen, obgleich man im Brautstande wohl sehr viel von
Sympathie und Herzenshange träumt oder schwatzt: so sollte
man sich beinahe darüber verwundern, daß es noch so viel glückliche
Ehen in der Welt gibt. Aber die weise Vorsehung hat alles
so herrlich geordnet, daß eben das, was diesem Glücke im Wege
zu stehen scheint, dasselbe vielmehr befördert. Ist man in den
Jahren der Jugend weniger geschickt zu weiser Wahl, so ist man
von der andern Seite auch noch geschmeidiger, leichter zu leiten,
zu bilden, und nachgiebiger, als in dem reifern Alter. Die
Ecken — möchten sie auch noch so scharf seyn! — schleifen sich
leichter an einander ab, und fügen sich, wenn der Stoff noch
weich ist. Man nimmt die Sachen nicht so genau, wie nachher,
wenn Erfahrung und Schicksale uns ekel und vorsichtig gemacht,
und große Forderungen in uns erweckt haben; wenn die
kältere Vernunft alles abwägt, jeden Verlust an Genuß sehr
hoch anschlägt, und ängstlich genau berechnet, wie wenig Jahre
man noch vielleicht zu leben habe, und wie geizig man mit Zeit
und Vergnügen seyn müsse. Entstehen unter jungen Eheleuten
leicht Zwistigkeiten, so ist auch die Versöhnung desto leichter gestiftet.
Widerwille und Zorn fassen nicht so feste Wurzel; und
da die Sinnlichkeit hier als die kräftigste Vermittlerin auftritt,
so wird oft der heftigste Streit durch eine einzige eheliche Umarmung
wieder geschlichtet. Dazu kommen denn nach und nach
Gewohnheit, Bedürfniß mit einander zu leben, gemeinschaftliches
Interesse, häusliche Geschäfte, die uns nicht viel Zeit zu
müßigen Grillen lassen, Freude an Kindern, gemeinschaftliche
Sorgfalt für ihre Erziehung und Versorgung, — welches alles,
statt die Last des Ehestandes zu erschweren, in den Jahren, wo
Jugend, Kräfte und Munterkeit mitwirken, dies Joch sehr süß
macht, und manche reine oder unverhoffte Freude gewährt, welche
doppelt genossen wird, wenn man sie mit einer zärtlichen und
feinfühlenden Gattin theilt. Nicht also im männlichen Alter.
Da fordert man mehr für sich, will ernten, genießen, nicht neue
Bürden übernehmen; man will gepflegt seyn; der Charakter hat
eine starre Festigkeit erlangt, und mag sich nicht mehr umformen
lassen; die Begierden dringen nicht so laut auf Befriedigung.
Nur wenig Ausnahmen mögten hier Statt finden, und
diese nur unter den edelsten Menschen, die bei zunehmenden Jahren
nachsichtiger, sanfter werden, und, fest überzeugt von der
allgemeinen Schwäche der menschlichen Natur, wenig fordern
und gern mit Aufopferung leisten, was gefordert werden mag;
aber immer ist dies eine Art von Heroismus, eine heldenmüthige
Selbstverleugnung, und hier ist ja von wechselseitiger Glückseligkeits-Beförderung
die Rede; — darum kann man wohl in
diesem Alter nicht behutsam genug bei der Wahl einer Gattin zu
Werke gehen, nicht ernsthaft genug die Warnung bedenken: der
Wahn ist kurz, die Reu ist lang. Wer sich in männlichen Jahren
auf diese Weise übereilt, der mag dann die Folgen von den
Thorheiten tragen, zu welchen ein Jünglings-Kopf auf Mannes-Schultern
verführt!


3.


Ich glaube nicht, daß eine völlige Gleichheit in Temperamenten,
Neigungen, Denkungsart, Fähigkeiten und Geschmack,
durchaus erfordert werde, um eine zufriedene Ehe zu stiften,
vielmehr mag wohl zuweilen gerade das Gegentheil (nur nicht
in zu hohem Grade, noch in Haupt-Grundsätzen, noch ein zu
beträchtlicher Unterschied von Jahren) mehr Glück gewähren.
Bei einem Bande, das auf gemeinschaftlichem Interesse beruht,
und wo alle Ungemächlichkeit des einen Theils zugleich mit auf
den andern fällt, ist es, zur Vermeidung übereilter Schritte und
deren Folgen, oft sehr gut, wenn die zu große Lebhaftigkeit, das
rasche Feuer des Mannes, durch Sanftmuth oder ein wenig
Phlegma von Seiten des Weibes gedämpft wird, und umgekehrt.
So würde auch mancher Haushalt zu Grunde gehen,
wenn beide Eheleute gleichviel Lust an Aufwand, Pracht, Ueppigkeit,
einerlei Liebhaberei, oder gleichviel Hang zu einer nicht
immer wohlgeordneten Wohlthätigkeit und Geselligkeit hätten;
und da unsre jungen Roman-Leser und Leserinnen gemeiniglich
die Ideale zu ihren künftigen Lebens-Gefährten nach ihrem eignen
werthen Ich schnitzeln, so ist es doch so übel nicht, wenn
zuweilen ein alter grämlicher Vater oder Vormund einen Querstrich
durch dergleichen Verbindungsplane macht. — So viel
nur von der Wahl des Gatten! und das ist beinahe schon mehr,
als eigentlich hieher gehört.





4.


Wichtig ist die Sorgfalt, welche Eheleute anwenden müssen,
wenn sie sich täglich sehen und immer wieder sehen müssen, daß
dieser enge und vertraute Umgang ihrer Liebe nicht nachtheilig
werde, und sie nicht verleite, ungerecht gegen einander zu werden.
Denn da sie Muße und Gelegenheit genug haben, Einer
mit des Andern Fehlern und Launen bekannt zu werden, und
selbst durch die kleinsten derselben manche Ungemächlichkeit leiden
müssen, so kann es leicht geschehen, daß sie sich gegenseitig
lästig, langweilig, kalt und gleichgültig gegen einander werden,
oder gar Ekel und Abneigung empfinden. Hier ist also weise
Vorsicht im Umgange nöthig. Verstellung würde hier das unglücklichste
und strafbarste Mittel seyn; aber einer gewissen Achtsamkeit
auf sich selbst, und der möglichsten Entfernung alles dessen,
was sicher widrige Eindrücke machen muß, soll man sich
befleißigen. Man setze daher vor allen nie gegen einander jene
Gefälligkeit und Artigkeit aus den Augen, die sehr wohl mit
Vertraulichkeit bestehen mag, und die den Mann von feiner Erziehung
bezeichnet! Ohne sich durch Kaltsinn und Entfernung
fremd zu werden, sorge man doch dafür, daß man nicht durch
oft wiederholte Gespräche über dieselben Gegenstände einander
langweilig werde, daß man sich nicht gleichsam auswendig lerne,
so daß endlich jedes Gespräch der Eheleute unter vier Augen lästig
scheint, und man sich nach fremder Unterhaltung sehnt!
Ich kenne einen Mann, der eine Anzahl Anekdötchen und Einfälle
besitzt, die er nun schon so oft seiner Frau, und in deren
Gegenwart fremden Leuten ausgekramt hat, daß man dem guten
Weibe jedesmal Ekel und Ueberdruß ansieht, so oft er mit
einem dergleichen Stückchen angezogen kömmt. Wer gute Bücher
liest, Gesellschaften besucht, und nachdenkt, der wird ja
täglich neuen Stoff zu anziehenden Gesprächen finden; aber freilich
reicht dieser nicht zu, wenn man den ganzen Tag müssig
einander gegenüber sitzt; und man darf sich daher nicht wundern,
wenn man Eheleute antrifft, die, um dieser tödtenden
Langenweile auszuweichen, die sie einander verursachen, wenn
gerade keine andere Gesellschaft aufzutreiben ist, mit einander
halbe Tage lang Piquet spielen, oder sich zusammen an einer
Flasche Wein ergötzen. Sehr gut ist es daher, wenn der Mann
bestimmte Berufsarbeiten hat, die ihn wenigstens einige Stunden
täglich an seinen Schreibtisch fesseln, oder ausser Hause rufen;
wenn zuweilen kleine Abwesenheiten, Reisen in Geschäften
und dergleichen seiner Gegenwart neuen Reiz geben. Ihn erwartet
dann sehnsuchtsvoll die treue Gattin, die indeß ihrem
Hauswesen vorgestanden und alles für seine Wiederkunft geschmückt
und gesäubert hat. Sie empfängt ihn liebreich und
freundlich; die Abendstunden gehen unter frohen Gesprächen, bei
Verabredungen, die das Wohl ihrer Familie zum Gegenstande
haben, im häuslichen Cirkel vorüber, und man wird sich einander
nie überdrüssig. Es gibt eine feine, bescheidene Art, sich rar
zu machen, zu veranlassen, daß man sich nach uns sehne; diese
soll man studiren. Auch im Aeussern soll man alles entfernen,
was zurückscheuchen könnte. Man soll sich seinem Gatten, seiner
Gattin, nicht in einer ekelhaften, schmutzigen Kleidung zeigen,
sich zu Hause nicht zu viel Unmanierlichkeiten erlauben —
das ist man ja schon sich selber schuldig — und vor allen Dingen,
wenn man auf dem Lande lebt, nicht verbauern, nicht
pöbelhafte Sitten, noch niedrige, plumpe Ausdrücke im Reden
annehmen, noch unreinlich, nachlässig an seinem Körper werden.
Denn wie ist es möglich, daß eine Frau, die unaufhörlich
an ihrem Manne Fehler und Unanständigkeiten wahrnimmt,
von welchen sie alle übrige, mit welchen sie umgeht, frei erblickt,
denselben vor allen andern gern sehen, schätzen und lieben könne?
Noch einmal! wenn die Ehe ein Stand der unaufhörlichen
Selbstverleugnung und Aufopferung wird, wenn ihre Pflichten
als ein schweres Gewicht auf uns liegen: dann kann sie nur
ein Zustand der Qual, keine Quelle der Zufriedenheit seyn.


5.


Eine Haupt-Vorschrift aber für alle Stände und für alle
Verhältnisse wende man auch auf den Ehestand an! Sie ist
diese: Erfülle so sorgsam, so pünktlich, so nach einem festen
Plane und nach festen Grundsätzen Deine Pflichten, daß Du,
wo möglich, darin alle Deine Bekannten übertreffest: so wirst
Du auch auf die wärmste Hochachtung Deines Ehegatten Anspruch
machen können, und in der Folge alle Diejenigen verdunkeln,
welche nur durch einzelne glänzende Eigenschaften
augenblickliche vortheilhafte Eindrücke machen. Aber erfülle sie
auch alle, diese Pflichten! Der Mann prahle nicht etwa mit
seiner Uneigennützigkeit, mit seinem Fleisse, mit seiner guten
Hauswirthschaft, mit der Achtung guter Männer, indeß er sich
in der Stille wöchentlich ein paarmal ein Räuschchen trinkt!
Die Frau poche nicht auf ihre Keuschheit und unverletzte Treue,
welche vielleicht das Verdienst des Zufalls oder eines kalten Temperaments
ist, indem sie sorglos die Erziehung ihrer Kinder vernachlässigt!
Nein; wer Achtung und Zuneigung als Pflicht fordert,
der muß auch Achtung und Zuneigung zu verdienen wissen;
und wenn Du willst, daß Deine Frau Dich unter allen
Menschen am mehrsten ehren und lieben solle, so verlaß Dich
nicht darauf, daß sie Dir's am Altare versprochen hat, — wer
kann so etwas versprechen? — sondern darauf, daß Du alle
Kräfte aufbieten willst, besser zu seyn als Andre! aber besser in
jedem Betrachte; nur den Folgen nach lassen sich Tugenden
und Laster klassificiren; denn übrigens sind sie alle gleich wichtig,
und ein sorgloser Hausvater ist eben so strafbar, wie ein
unkeusches Eheweib. Allein das ist der Menschen gewöhnliche
Art zu handeln! Sie eifern gegen Laster, zu welchen sie keinen
Hang haben, und denken nicht, daß die Verabsäumung wichtiger
Tugenden ein so schweres Verbrechen ist, wie die Ausübung
einer bösen That. Ein altes Weib verfolgt mit wüthendem
Grimm ein armes junges Mädchen, das durch Temperament
und Verführung zu einem Fehltritt ist verleitet worden; daß
aber die gute Matrone ihre Kinder in thierischer Vernunftlosigkeit
hat aufwachsen lassen, darüber glaubt sie keine Verantwortung
geben zu dürfen: — hat sie doch nie die eheliche Treue
verletzt! — Sorgsame Pflicht-Erfüllung ist also das sicherste
Mittel, um der fortdaurenden Zärtlichkeit seines Ehegatten gewiß
zu seyn, denn Hochachtung ist die kräftigste Nahrung für
die Liebe.


6.


Bei dem Allen aber wird es nicht fehlen, daß nicht zuweilen
fremde liebenswürdige Menschen auf kurze Zeit vortheilhaftere
Eindrücke auf Ehegenossen machen sollten, als sie ihrer Ruhe
wegen wünschen und ihrer Eitelkeit wegen fürchten möchten.
Es ist nicht zu erwarten, daß, wenn die erste blinde Liebe verraucht
ist, — und die verraucht denn doch bald, — eine so
zärtliche Vorliebe eintreten wird, daß man gegen die Vorzüge
anderer Leute gänzlich blind und gefühllos seyn sollte. Dazu
kommt, daß Personen, mit denen wir seltener umgehen, sich
immer von ihren besten Seiten zeigen und uns mehr schmeicheln,
als die, mit denen wir täglich leben. Eindrücke von der Art
werden aber bald wieder verschwinden, wenn nur der Gatte fortfährt,
seine Pflichten treulich zu erfüllen, und wenn er keinen
niedrigen Neid, keine närrische Eifersucht blicken läßt, die ohnehin
nie gute, sondern allemal schlimme Folgen hat. Liebe und
Achtung lassen sich nicht erzwingen, nicht ertrotzen; ein Herz,
das bewacht werden muß, ist wie der Mammon eines Geizigen,
mehr eine unnütze Last, als ein wahrer Schatz, und man wird
seiner nie froh; Widerstand reizt; keine Wachsamkeit ist so groß,
daß sie nicht hintergangen werden könnte, und es liegt in der
Natur des Menschen, daß man ein Gut, das vielleicht sonst
gar keinen Reiz für uns haben würde, doppelt eifrig wünscht,
sobald der Besitz desselben mit Schwierigkeiten für uns verbunden
ist.


Jene kleinen Künste, die häufig unter Verliebten angewandt
werden, durch welche man, um die Liebe des andern Theils
mehr anzufeuern, mit Vorsatz Eifersucht zu erregen sucht, sollten
Eheleute verschmähen. Bei einem Bündniß, das auf gegenseitiger
Hochachtung beruhen soll, darf man sich durchaus keiner
schiefen Mittel bedienen. Glaubt meine Frau, ich sey fähig,
meine Pflicht und Zärtlichkeit gegen sie fremden Neigungen aufzuopfern,
so muß das ihre eigene Achtung gegen mich vermindern;
und merkt sie hingegen, daß ich nur Spielwerk mit ihr
treiben will: so ist das mehr, als verlorne Arbeit, die noch
obendrein oft ernstliche Folgen haben kann.


Wenn auch auf kurze Zeit der Mann seinem Weibe, oder die
Frau ihrem Gatten Veranlassung zur Unzufriedenheit und Eifersucht
gibt, so wird doch diese kleine Herzens-Verirrung, wenn
der leidende Theil nur fortfährt, seinen Pflichten treu zu seyn,
nicht von langer Dauer seyn, wenn es nur nicht zu leidenschaftlichen
Ausbrüchen des Unwillens kommt. Bei kaltblütiger Prüfung
wird der Gedanke sich geltend machen: bewährte Liebe und
Treue kann durch keine Liebenswürdigkeit ersetzt werden, und
erprobte Mutterliebe und Vatertreue sind unschätzbar. — Und
ein solcher Triumph der ausharrenden Liebe und Sanftmuth,
komme er früh oder spät, ist sehr süß, und macht alle ausgestandene
Leiden vergessen.





7.


Klugheit und Rechtschaffenheit aber erfordern, daß man sich
selber gegen die Eindrücke größerer Liebenswürdigkeit, welche
fremde Personen auf uns machen könnten, waffne. In der frühen
Jugend, wenn die Phantasie lebhaft ist, die Begierden heftig
wirken, und das Herz noch oft mit dem Kopf davon läuft,
würde ich rathen, solchen gefährlichen Versuchungen sorgfältig
auszuweichen; ein junger Mann, welcher merkt, daß ein Frauenzimmer,
mit dem er umgeht, ihm vielleicht einst besser, als seine
Frau, gefallen, wildes Feuer in ihm entzünden, oder wenigstens
seine häusliche Glückseligkeit stören könnte, thut wohl,
wenn er, in so fern er sich nicht Festigkeit genug zutrauet —
und er urtheilt weise, wenn er sich diese nicht leicht zutrauet, —
den verführerischen Umgang, so viel möglich, meidet, damit er
ihm nicht zum Bedürfnisse werde und sein Herz überwältige.
Diese Vorsicht ist am nöthigsten gegen die feinern Koketten, die,
ohne eben Plane auf Verletzung der Ehre zu haben, ihr Spielwerk
mit der Ruhe eines gefühlvollen redlichen Mannes treiben,
und einen zwecklosen Triumph darin suchen, schlaflose Nächte
zu verursachen, Thränen zu veranlassen, und Eifersucht rege zu
machen. Es gibt viel solcher eiteln Damen, die nicht immer
durch böses Herz, noch Temperament, aber wohl durch die nimmersatte
Begierde, zu glänzen und zu gefallen, getrieben, manche
stille häusliche Ruhe und den Frieden unter Eheleuten auf diese
Weise unbarmherzig zerstören. In reifern Jahren dürfte die entgegengesetzte
Heil-Methode anwendbarer seyn. Ein Mann von
festen Grundsätzen, der seinem Verstande Rechenschaft von den
Gefühlen seines Herzens gibt und dauerhaftes Glück sucht, wird
am leichtesten von einer zu günstigen Vorstellung, die er von
fremden Personen in Vergleichung mit seiner Gattin gefaßt hat,
zurückkommen, wenn er Jene so oft und vielfältig sieht, daß er
an ihnen mehr Fehler wahrnimmt, als an seinem edlen, verständigen,
treuen Weibe. Und dann kommen die Augenblicke
des Seelen-Bedürfnisses, wo man sich nach der theilnehmenden
Gefährtin sehnt, wenn schwere Bürden das Herz drücken, die
kein Fremder so uns tragen hilft, oder wenn höhere Freuden
das Herz erweitern, Freuden, die kein Fremder so mit uns
theilt, oder Verlegenheiten uns ängstigen, die wir keinem Fremden
so aufrichtig, so sicher entdecken dürfen, wie der Person,
die einerlei Interesse mit uns hat; und dann ein Blick auf wohlerzogene,
durch gemeinschaftliche Sorgfalt erzogne Kinder, auf
die Früchte der ersten jugendlichen Liebe! — und das Herz kehrt
ungezwungen zu den süßesten Pflichten zurück.


8.


Uebrigens ist es eine bedauernswürdige Schwachheit, wenn
Eheleute durch die priesterliche Einsegnung ein so ausschließliches
Recht auf jede Empfindung des Herzens erzwungen zu haben
glauben, daß sie wähnen: nun dürfe in dem Herzen des Gatten
auch nicht ein Plätzchen mehr für irgend einen andern guten
Menschen übrig bleiben; der Gatte müsse für seine Freunde und
Freundinnen todt seyn, dürfe für kein Geschöpf auf der Welt,
als für die werthe Ehehälfte, Theilnahme und Zuneigung empfinden,
und es sey Verletzung der ehelichen Pflicht, mit Wärme,
Zärtlichkeit und Theilnahme von und mit andern Personen
zu reden. Diese Forderungen werden doppelt abgeschmackt bei
einer ungleichen Ehe, wo von der einen Seite schon Aufopferungen
mancher Art Statt finden. Wenn da der eine Theil,
um sich in dem Umgange mit liebenswürdigen Leuten aufzuheitern,
neue Kräfte zum Ausdauern zu sammeln, und seinen Geist
zu erheben und zu erwärmen, in die Arme zärtlicher, ihm wahrhaftig
treu ergebener Freunde eilt: so sollte der andre Theil ihm
dafür danken, und jeden kränkenden Vorwurf unterdrücken.


9.


Die Wahl dieser innigeren Freunde muß aber dem Herzen,
so wie die Wahl sittlicher Vergnügungen und unschuldiger Liebhabereien
dem Geschmacke eines Jeden überlassen bleiben. Es
wird nicht durchaus Gleichheit von Neigungen, Temperamenten
und Geschmack zum Eheglück erfordert. Unerträgliche Sclaverei
wäre es daher, sich seine Erheiterungen aufdringen lassen
zu müssen. Es ist wahrlich schon hart genug, wenn der Gatte
die Freude entbehren muß, edle Empfindungen, erhabne Gedanken,
feinere Eindrücke, welche seelen-erhebende Schriften,
Kunstwerke und Ereignisse hervorbrachten, mit der Gefährtin
seines Lebens theilen zu können, weil die stumpfen Organe derselben
dafür nicht empfänglich sind; aber nun gar diesem allen
entsagen, oder sich in der Wahl seines Umganges und seiner
Freunde nach den Grillen eines schiefen Kopfs und kalten Herzens
richten, allen wohlthätigen Erquickungen von der Art entsagen
zu müssen: — das ist Höllenpein! und ich brauche wohl
nicht hinzuzufügen, daß am wenigsten der Mann eine solche
Beschränkung und Sclaverei dulden dürfe, da er von der Natur
und durch die bürgerliche Verfassung bestimmt ist, das Haupt
der Familie zu seyn, und Gründe haben kann, warum er diesen
oder jenen Umgang wählt, dieser oder jener Beschäftigung
sich widmet, diesen oder jenen Schritt thut, der Manchen auffallend
seyn kann. Es erleichtert hingegen das Leben unter Menschen,
die nun einmal verbunden sind, alle Leiden und Freuden
zu theilen, wenn nach und nach eine ähnliche Seelenstimmung
unter ihnen eintritt, sey es auch nur von der Liebe zum Frieden
erzeugt, und es zeugt wahrlich von der verächtlichsten Indolenz,
wo nicht von dem bösesten Willen, wenn man, nach vieljähriger
Verbindung mit einem verständigen, gebildeten und feinfühlenden
Geschöpfe, noch eben so unwissend, roh, stumpf und
starrköpfig geblieben ist, wie man vorher war.


10.


Wie soll man sich bei wirklichen Ausschweifungen verhalten?
— denn bis jetzt war nur von Verirrungen die Rede. —
Wie soll man sich zur Nachsicht und Ausdauer waffnen, wenn
von einer Seite heftiges Temperament, ein reizbarer Körper,
Mangel an Herrschaft über die Leidenschaften, Verführung,
Buhler-Künste, anlockende Schönheiten und Verhältnisse in Versuchung
führen; von der andern vielleicht der Gattin mürrisches
Betragen, üble Laune, Geistes-Armuth, Kränklichkeit, Mangel
an Schönheit, an Jugend, an Gefälligkeit, an Temperament,
lebhaft zurückstoßen? — Diese Schrift soll keine Pflichtenlehre
enthalten; darum überlasse ich es jedem vernünftigen Manne,
diese Frage sich selbst zu beantworten, und selbst zu beurtheilen,
wie er es anfangen müsse, über seine Begierden Meister zu werden,
gefährlichen Gelegenheiten und Verführungen auszuweichen,
welches freilich in der Jugend nicht so leicht ist, wie man
wohl denkt. Doch so viel über diesen Gegenstand, als hieher
gehört, und sich ohne Beleidigung der Sittsamkeit sagen läßt!
Man gewöhne sich selbst, und Einer den Andern, nicht an Ueppigkeit,
Wollust, Weichlichkeit und Schwelgerei; lasse die körperlichen
Bedürfnisse und Begierden nicht zu heftig werden; man
sey, selbst in der Ehe, schamhaft, keusch, zart und sparsam in
den Aeußerungen der Liebe, um Ekel, Ueberdruß und faunische
Lüsternheit zu entfernen! Ein Kuß ist ein Kuß, nichts mehr,
und nichts weniger, als ein Zeichen der Zärtlichkeit, und es wird
fast immer des Weibes Schuld seyn, wenn ein sonst nicht schlechter
Mann diesen Kuß, den er von treuen, reinen und warmen
Lippen ehrenvoll und bequem zu Hause erlangen könnte, mit
Hintansetzung seiner Pflicht und der Ehrbarkeit, bei Fremden
holt. Hat aber die größre Schwierigkeit und Neuheit so viel
Reiz: ei nun! so suche man auch der ehelichen Vertraulichkeit
diesen Reiz der Neuheit zu geben, zuweilen kleine Hindernisse in
den Weg zu legen, oder durch Enthaltung, Entfernung u. dgl.
das Verlangen nach Befriedigung der sinnlichen Liebe zu vermehren!
In späteren Jahren fällt dann auch dieser Vorwitz so ziemlich
weg; denn da werden ja die Triebe bescheidner und lassen
sich williger von der Vernunft regieren, oder man müßte sie
muthwilliger Weise reizen.


11.


In der Ehe soll gegenseitiges uneingeschränktes Zutrauen,
soll Offenherzigkeit Statt finden. Kann denn aber gar kein Fall
eintreten, wo Einer vor dem Andern Geheimnisse haben dürfte?
Ich denke. Freilich, da der Mann von der Natur bestimmt ist,
der Rathgeber seines Weibes, das Haupt der Familie zu seyn;
da die Folgen jedes übereilten Schrittes der Gattin auf ihn fallen;
da der Staat sich nur an ihn hält; da die Frau eigentlich
gar keine Person in der bürgerlichen Gesellschaft ausmacht; da
die Verletzung der Pflichten von ihrer Seite schwer auf ihm
liegt, und diese Verletzung die Familie weit unmittelbarer beschimpft,
und derselben Schande und Nachtheil bringt, als die
Ausschweifungen des Mannes; da die Frau mehr von dem äussern
Rufe abhängt, als der Mann; endlich, da Verschwiegenheit
mehr eine männliche, als weibliche Tugend ist: so kann es
wohl nur in äusserst seltenen Fällen der Frau erlaubt seyn, ohne
ihres Mannes Wissen Schritte zu thun, Verbindungen anzuknüpfen,
in Verhältnisse mit Männern zu treten, und dem
Manne das alles zu verheimlichen. Er hingegen, der an den
Staat geknüpft ist, oft Geheimnisse zu bewahren hat, die nicht
ihm gehören, und durch deren Verbreitung er zugleich mit Andern
in Verlegenheit kommen könnte; er, der das Ganze seines
Hauswesens übersehen soll, auch vielfältig den Plan, nach welchem
er handelt, nicht den schwächern Einsichten unterwerfen
darf, sondern fest und unerschüttert seinem Verstande und Herzen
folgen, und das Urtheil des Volks verachten muß: er kann
unmöglich alles erzählen und mittheilen, was er unternimmt.
Verschiedenheit der Lagen aber kann diesen Gesichtspunkt verrücken.
Es gibt Männer, die sehr übel fahren würden, wenn
sie einen einzigen Schritt ohne Rath und Wissen ihrer Weiber
thäten; es gibt sehr plauderhafte Herren und sehr verschwiegne
Damen; und eine Frau kann weibliche Geheimnisse von einer
Freundin anvertrauet bekommen haben. — In allen diesen und
ähnlichen Fällen müssen Klugheit und Redlichkeit das Verhalten
beider Theile bestimmen. Das aber bleibt eine heilige Wahrheit,
daß, wenn wahrhaftes Mißtrauen sich einschleicht, wenn man
ein offenes Geständniß erzwingen muß, alles Glück der Ehe
entflieht. Nichts kann endlich strafbarer seyn, als wenn der
Mann niedrig genug denkt, heimlich die Briefe seiner Frau zu
erbrechen, ihre Papiere zu durchwühlen, oder ihre Schränke zu
durchsuchen. Auch verfehlt er mit solchen unwürdigen Mitteln
immer seines Zwecks. Nichts ist leichter, als die Wachsamkeit
eines Menschen zu täuschen, wenn es bloß auf beweisbare Vergehen
ankömmt, und man die feinern Bande zerrissen, sich über
alle Bedenklichkeiten des Zartgefühls und der Ehre hinweggesetzt
hat. Ein Mann, der einmal seine Frau eine Treulose nennt,
steckt sich selbst das Horn der Hahnreischaft auf. Nichts ist leichter,
als einen Menschen zu hintergehen, den man genau kennt,
bei dem man allen Glauben verloren hat, den man oft auf ungerechtem
Argwohn ertappen kann, weil Leidenschaft ihn blind
macht, und der es wegen seiner argwöhnischen Ungerechtigkeit
verdient, getäuscht zu werden. — Betrug ist fast immer die
sichere Folge davon, und man kann auf diese Weise das edelste
Geschöpf moralisch zu Grunde richten und zu Verbrechen reizen.


12.


Ich rathe, aus Gründen, die wohl jeder vernünftige Mensch
selbst einsehen wird, auch nicht einmal an, daß Eheleute alle
ihre Geschäfte gemeinschaftlich treiben, sondern daß Jeder seinen
angewiesenen Wirkungskreis habe. Es geht selten gut im Hause,
wenn die Gattin für ihren Gatten die Berichte an die höchste
Behörde entwerfen, und er dagegen, wenn Fremde eingeladen
sind, die Tafel besorgen, Cremen machen, und die Töchter ankleiden
helfen muß. Daraus entsteht Verwirrung; man setzt sich
dem Gespötte des Hausgesindes aus; der Eine verläßt sich auf
den Andern, will sich aber dagegen in alles mischen, alles wissen.
— Mit Einem Worte: das taugt nicht!


13.


Was aber die Verwaltung der Einkünfte betrifft, so kann
ich die Weise der mehresten Männer von Stande nicht billigen,
welche ihren Gemahlinnen eine gewisse Summe geben, womit
sie auskommen und den ganzen Haushalt ohne Ausnahme bestreiten
müssen. Dadurch entsteht getheiltes Interesse; die Frau
tritt in die Klasse der Bedienten, wird zum Eigennutz verleitet,
muß ängstlich sparen, findet, daß der Mann zu lecker ist, macht
verdrießliche Gesichter, wenn er einen guten Freund zur Tafel
einladet; der Mann, wenn er nicht fein denkt, meint immer,
er speise für sein theures Geld zu schlecht, oder wagt es im andern
Falle aus übertriebener Zurückhaltung und Feinheit nicht,
zuweilen ein Gerichtchen mehr zu fordern, um seine Gattin nicht
in Verlegenheit zu setzen. Willst Du also Deine Hausfrau nicht
in Versuchung führen, so gib, wenn nicht etwa ein Haushofmeister
oder eine Ausgeberin diejenigen Geschäfte bei Dir versieht,
die eigentlich zu den Pflichten der Gattin gehören, eine
Summe Geldes, die Deinen Einkünften und den Zeitverhältnissen
angemessen ist, zur Ausgabe! Wenn diese verwendet ist, so
sey ihr verstattet, mehr von Dir zu fordern; findest Du, daß zu
viel ist ausgegeben worden, so laß Dir die Rechnung zeigen!
Ueberlege mit ihr gemeinschaftlich, auf welcher Seite gespart
werden könnte! Mache ihr kein Geheimniß aus Deinen Vermögensumständen;
allein bestimme ihr auch eine kleine Summe
zu ihren unschuldigen Vergnügungen, zu ihrem Putze, zu stillen
wohlthätigen Handlungen, und fordre davon keine Berechnung!


14.


Gute Hauswirthschaft ist eins der nothwendigsten Stücke zur
ehelichen Glückseligkeit. Man suche daher vor allen Dingen,
wenn man auch im ledigen Stande einigen Hang zur Verschwendung
gehabt hätte, sich davon loszumachen, und sich
häuslicher Sparsamkeit zu befleißigen, sobald man heirathet!
Wer noch einzeln da steht, erträgt leicht alles Ungemach der
Zeit: Noth, Mangel, Demüthigung, Zurücksetzung; am Ende
steht ihm, wenn er gesunde Arme hat, die ganze Welt offen; er
kann alles im Stiche lassen, und in einem unbekannten Winkelchen
der Erde leicht mit seiner Hände Arbeit sein Leben fristen.
Aber wenn schlechte Haushaltung den Ehemann und Vater in
Armuth gestürzt hat, und er nun den Blick auf die Personen
seiner Familie umherwirft, die von ihm Unterhalt, Nahrung,
Wartung, Erziehung, Vergnügen fordern; wenn er dann oft
nicht weiß, woher er auf morgen Brod nehmen, wovon er die
heranwachsenden Mädchen kleiden soll, oder wenn seine bürgerliche
Ehre, seine Beförderung, die Versorgung seiner Kinder
davon abhängt, daß er mit den Seinigen in einem gewissen anständigen
Aufzuge, vielleicht gar mit einigem Glanze erscheine,
und es doch von allen Seiten dazu fehlt; wenn das Silbergeräthe
vom Wucherer, wo es im Versatze steht, auf einen Mittag
geborgt werden muß, um Gäste bewirthen zu können, indeß
unten im Hause ein Knabe wartet, der es gleich nach der
Mahlzeit wieder in Empfang nehmen soll; wenn Gläubiger und
Advokaten ihn in die Enge treiben, und Juden an den Zipfeln
seines schlaffen Geldbeutels melken: dann fallen böse Launen,
Krankheit des Leibes und der Seele den Unglücklichen an; Verzweiflung
ergreift ihn; er sucht sich zu betäuben, verfällt in Ausschweifungen;
von Innen zernagt ihn das unruhige Gewissen,
von Aussen verfolgen ihn bittre Vorwürfe seines Weibes; das
Winseln seiner Kinder schreckt ihn aus fürchterlichen Träumen
auf; die Verachtung, womit der vornehme und reiche Pöbel auf
ihn herabblickt, umwölkt jeden Strahl von Hoffnung; Muth
und Trost schwinden; die Freunde fliehen, das Hohngelächter
der Feinde und Neider erschüttert jede Nerve, und in dieser traurigen
Lage schwindet dann freilich aller Schatten von häuslicher
Freude, das Haus wird zur Hölle. Der Elende flieht auch nichts
so sehr, als den Anblick und den Umgang derer, die er mit sich
in's Unglück gestürzt hat. — Sollte also einer von den Eheleuten
zur Verschwendung geneigt seyn, so ist es rathsam, weil es
noch Zeit ist, Mittel vorzuschieben, jener gräßlichen Lage auszuweichen.
Der andre Theil, der besser mit dem Gelde umzugehen
weiß, übernehme die Kasse! Man mache sich einen genauen
Etat, wie man dem Haushalte wieder aufhelfen will,
und befolge diesen pünktlich, schränke sich ein, sorge aber dafür,
daß, wo möglich, auch etwas zu erlaubten Vergnügungen übrig
bleibe, damit dem Verschwender die Einschränkungen und Entbehrungen
nicht zu schwer werden!





15.


Ist es aber besser, daß der Mann, oder daß die Frau
reich sey? Wenn eins seyn soll, so stimme ich für Ersteres. Gut
ist es, wenn Beide einiges Vermögen haben, um zu den Nothwendigkeiten
des Lebens gemeinschaftlich beitragen zu können,
damit nicht Einer so ganz auf Kosten des Andern zehre. Soll
aber nun einmal Abhängigkeit, welche doch natürlicher Weise
auf Seiten des ärmern Theils entsteht, Statt finden: so ist es
der Natur gemäßer, daß das Haupt der Familie am mehrsten
zum Unterhalte der Familie beitrage. Heirathet ein Mann eine
reiche Frau, so verhüte er wenigstens durch angestrengte Thätigkeit,
daß er nie in eine sclavische Abhängigkeit von seiner
Frau gerathe. Aus Verabsäumung dieser Vorsicht sind so wenig
Ehen von der Art glücklich. Hätte meine Frau mir großes Vermögen
zugebracht, so würde ich mich doppelt bestreben, ihr zu
beweisen, daß ich geringe Bedürfnisse hätte; ich würde wenig
an meine Person wenden; ich würde sie überzeugen, daß ich
dies Wenige mit meinem Fleisse mir erwerben könnte; ich würde
ihr Kostgeld geben; ich würde nur der Verwalter ihres Vermögens
seyn; ich würde Aufwand im Hause machen, weil das sich
für reiche Leute schickt; aber ich würde ihr zeigen, daß dieser
Aufwand meiner Eitelkeit nicht schmeichele; daß ich bei zwei
Speisen eben so vergnügt, wie bei zwanzigen sey; daß ich keine
Aufwartung bedürfe; daß ich gesunde Beine habe, die mich eben
so weit, wenn gleich nicht so schnell fortbringen, wie ihre prächtigen
Wagen; und dann würde ich, wie es dem Hausherrn zukömmt,
über die Anwendung ihres Vermögens unumschränkte
Gewalt verlangen.


16.


Ist es nöthig, daß der Mann klüger sey, als die Frau? —
Das ist wiederum eine nicht unwichtige Frage; wir wollen sie
näher beleuchten. Der Begriff von Klugheit, von Vernunft,
wird, mit allen seinen Beziehungen und Modifikationen, nicht
immer auf einerlei Art verstanden. Die Klugheit eines Mannes
soll wohl von ganz anderer Art seyn, als die, welche man von
einer Frau verlangt; und wenn nun vollends Klugheit mit Welt-Erfahrung,
oder gar mit Gelehrsamkeit verwechselt wird, so
wäre es Unsinn, von diesen bei dem einen Geschlechte so viel,
wie bei dem andern, voraussetzen oder verlangen zu wollen. Ich
fordre daher von einem Frauenzimmer einen verständigen Kleinigkeitsgeist,
Feinheit, unschuldige Verschlagenheit, Behutsamkeit,
Witz, Duldsamkeit, Nachgiebigkeit und Geduld: — lauter
Stücke, die doch auch zur Klugheit gehören; — welche in
gleichem Grade nicht immer das Eigenthum des männlichen
Charakters sind. Dagegen erwarte ich, daß der Mann umsichtiger,
gefaßter bei allen Vorfällen, fester, unerschütterlicher,
weniger den Vorurtheilen unterworfen, ausdauernder und gebildeter
sey, als das Weib. Jene Frage aber war in allgemeinem
Sinne zu verstehen, nämlich also: Wenn einer von beiden Theilen
schwach, stumpf von Organen und unwissend in manchen
zum Weltleben nöthigen Kenntnissen seyn sollte: würde es da
besser seyn, daß der Mann, oder daß die Frau der schwächere
Theil wäre? — Ich antworte ohne Anstand: Noch habe ich nie
eine glückliche und weise geordnete Haushaltung gesehen, in welcher
die Frau die entschiedne Alleinherrschaft gehabt hätte. Es
geht in einem Hause, wo ein Mann von mittelmäßigen Fähigkeiten
das Regiment führt, größtentheils immer noch besser her,
als in einem, wo eine kluge Frau ausschließlich gebietet. Es
kann vielleicht Ausnahmen davon geben; allein ich kenne deren
keine. Es versteht sich aber, daß hier nicht von der feinern Herrschaft
über das Herz eines edlen Gatten die Rede ist: wer wird
diese nicht gern einem klugen Weibe einräumen? welcher verständige
Mann wird nicht fühlen, daß er oft sanfter Zurechtweisung
bedarf? Jene ausschließliche Herrschaft hingegen scheint
der Bestimmung der Natur zuwider zu seyn. Schwächerer Körperbau;
eingepflanzte Neigung zu weniger dauerhaften Freuden;
Launen aller Arten, die den Verstand, oft in den entscheidendsten
Augenblicken fesseln; Erziehung; und endlich unsere
bürgerliche Verfassung, welche die Verantwortung dessen, was
im Hause geschieht, allein auf den Mann wälzt: das alles bestimmt
die Gattin, Schutz zu suchen, und legt dem Gatten die
Pflicht auf, zu schützen. Nun ist aber doch nichts lächerlicher,
als wenn der Weisere und Stärkere bei dem Thoren und Schwachen
Schutz suchen soll. Frauenzimmer von vorzüglichen Geistesgaben
handeln daher wahrlich gegen ihren eignen Vortheil,
und bereiten sich unangenehme Aussichten, wenn sie aus Herrschsucht
sich dumme Männer wünschen oder wählen; die sichern
Folgen davon sind Ueberdruß, verwirrte Haushaltung und Verachtung
des Publikums für einen von beiden Theilen, und das
heißt ja: für beide Theile. Männer aber, die so unmündig
am Geiste sind, daß sie die Rolle eines Hausvaters nicht gehörig
zu spielen, nicht Herr in ihrem Hause zu seyn vermögen,
thun besser, Hagestolze zu bleiben, und sich ein Plätzchen in einem
Hospital, oder eine Präbende zu kaufen, als daß sie sich
vor Kindern, Hausgesinde und Nachbarn lächerlich machen. Ich
habe einen schwachen Fürsten gekannt, dessen Gemahlin so unumschränkte
Gebieterin über ihn war, daß, als sie einst bestellt
hatte, auszufahren, der Fürst hinunter in den Schloßhof schlich,
und den Kutscher, welcher da hielt, leise fragte: »Wisset ihr
nicht, ob ich mitfahre?« Wer möchte wohl Geschäfte mit einem
Manne treiben, dessen Willen, dessen Freundschaft und dessen
Art, die Dinge anzusehen, von den Launen, Winken und Zurechtweisungen
seiner Frau abhängen, — der seine Briefe erst
seiner Hofmeisterin zur Durchsicht vorlegen, und über die wichtigsten,
geheimsten Angelegenheiten erst Instruktion bei der Toilette
holen muß? Sogar in der Gefälligkeit und Aufmerksamkeit
gegen die Ehefrau soll der Mann seine Würde nicht verleugnen.
Verächtlich ist, selbst den Weibern, ein Mann, der, bevor
er sich zu etwas entschließt, erst jedesmal sagt: »Ich will
es mit meiner Frau überlegen;« der ihr immer das Mäntelchen
nachträgt, sich nicht untersteht, in eine Gesellschaft zu gehen,
wo sie nicht ist, oder der seine treuesten Bedienten abschaffen
muß, wenn Madam deren Gesichtsbildung nicht ertragen kann.


17.


Es gibt in diesem Leben eine Menge Ungemachs zu tragen.
Auch der, welcher der Glücklichste zu seyn scheint, hat geheime
Leiden mancher Art, wahre und eingebildete, unverschuldete oder
selbstgeschaffne, gleichviel! aber immer darum nicht minder Leiden.
Sehr wenige Weiber haben Kraft genug, das Unglück
standhaft erdulden, guten Rath in der Noth zu ertheilen, und
ihren Gatten die Bürde tragen zu helfen, die nun einmal getragen
werden muß. Die mehrsten erschweren das Uebel durch unzeitige
Klagen, durch Geschwätz, wie es seyn könnte, wenn
es nicht so wäre, wie es ist, oder gar durch übel angebrachte,
zuweilen sehr unbillige Vorwürfe. Ist es daher irgend möglich,
kleinere Unannehmlichkeiten (mit Haupt-Unglücksfällen aber
läßt sich das selten thun) vor Deiner Ehefrau zu verbergen, so
verschließe lieber den Kummer in Deinem Herzen! Ohnehin
kann ein gutgeartetes Gemüth darin keinen Trost finden, Andre,
die es liebt, mit in seine Leiden zu ziehen; und wenn nun gar
die Last dadurch nicht erleichtert, sondern vielmehr erschwert wird:
wer wollte dann nicht lieber schweigen, und seinen Rücken dem
Sturme allein preisgeben? Schickt die Vorsehung Dir aber einen
großen, nicht zu verschweigenden Unfall, Noth, Schmerz,
Krankheit zu, — verfolgen Dich widrige Geschicke, oder böse
Menschen: o dann rufe Deine ganze Standhaftigkeit auf! fasse
Deinen Muth zusammen, und versüße der Gefährtin Deines
Lebens die Bitterkeit des Kelchs, den sie mit Dir austrinken
muß; wache über Deine Launen, damit nicht der Unschuldige
durch Dich leiden müsse! Verschließe Dich in Dein Kämmerlein,
wenn das Herz zu schwer wird! Dort erleichtre Dich durch Thränen
oder Gebet! Stärke und stähle Dein Herz durch Philosophie,
durch Zuversicht auf Gott, durch Hoffnung und durch weise
Entschließungen! und dann tritt mit heiterer Stirne hervor, und
sey der Tröster des Schwächern! — Ist doch kein Ungemach und
kein Leiden in der Welt von beständiger Dauer, kein Schmerz
so groß, der nicht freie Augenblicke übrig ließe; führt doch ein
gewisser Heroismus im Kampfe gegen das Unglück Freuden mit
sich, die selbst das härteste Ungemach versüßen können; und der
Gedanke, Andre zu trösten und aufzurichten, erhebt das Herz
wunderbar, erfüllt mit unbeschreiblicher Heiterkeit. — Ich rede
aus Erfahrung.


18.


Wir sind darüber einig geworden, daß vollkommne Gleichheit
in Denkungsart und Temperamenten zu einer glücklichen
Ehe nicht nothwendig sey. Traurig ist aber doch immer die Lage,
wenn die Ungleichheit gar zu auffallend ist, wenn die Gattin
sich bei allem kalt und gleichgültig zeigt, was dem Gatten wichtig
und interessant scheint. Traurig ist es immer, wenn man,
um den Genuß unschuldiger Freuden, um schmerzliche Leiden,
um hohe Gefühle, ferne Aussichten, wichtige Unternehmungen, —
kurz, um alles, was Kopf und Herz beschäftigt, zu theilen, sich
nach fremden Mitgenossen sehnen muß. Traurig ist es, wenn
ein phlegmatisches Geschöpf zu jedem geistreichen Tropfen, den
uns die süße Phantasie einschenkt, Wasser gießt, uns aus jeder
seligen Täuschung unsanft aufweckt, unsre wärmsten Gespräche
mit Plattheiten beantwortet, und unsre schönsten Pflanzungen
zertritt. — Was ist aber in solchen Lagen zu thun? Vor allen
Dingen Hiobs Specificum gebraucht! Nicht lange moralisirt,
wo keine Besserung zu hoffen ist, — geschwiegen, wenn man
doch nicht verstanden wird; und dann die Gelegenheit vermieden,
Scenen zu veranlassen, wodurch man zu sehr entrüstet,
oder zu bitter gekränkt, oder durch die Dummheit des Weibes
öffentlich beschimpft werden könnte — so kann man doch wenigstens
negativ so ziemlich glücklich seyn.


19.


Wie aber, wenn das Schicksal oder eigne Thorheit den Mann
auf ewig an ein Geschöpf gekettet hat, das, mit großen moralischen
Gebrechen oder gar mit Lastern behaftet, der Liebe und
Achtung edler Menschen unwerth ist; wenn die Frau durch ein
mürrisches, feindseliges Temperament, durch Neid, Geiz, oder
unvernünftige Eifersucht dem Manne das Leben verbittert, oder
wenn sie sich durch ein falsches, tückisches Herz verächtlich macht,
oder wenn sie gar in Unzucht oder in Völlerei lebt? Ich brauche
hier nicht zu erinnern, daß mancher ehrliche Mann unschuldiger
Weise, d. h. in einer unschuldigen Verblendung in dies Labyrinth
gerathen kann, wenn ihm die Liebe oder vielmehr Fleisch
und Blut einen Streich spielen, indem der böse Feind Asmodäus
im Brautstande immer die schönste Larve vornimmt. Ich
schweige hingegen auch davon, daß sehr oft der Mann durch
üble oder unvorsichtige Behandlung daran Schuld ist, wenn
Untugenden und Laster, zu welchen der Keim in dem Herzen
seiner Frau lag, zum Ausbruche kommen. Es würde mich endlich
zu weit führen, wenn ich Regeln für das Verhalten in jeder
einzelnen unglücklichen Lage von der Art geben wollte. —
Also nur so viel im Allgemeinen! Man muß in solchen Lagen
dreierlei Rücksichten nehmen, nämlich: zuerst solche, welche
auf Beförderung unserer eignen Ruhe abzielen; sodann Rücksichten
auf Kinder und Hausgenossen; und endlich auf das
Publikum. Was den ersten Punkt betrifft, so rathe ich: wenn
einmal keine Hoffnung zu Bewirkung sittlicher Besserung da ist,
sich nicht mit Klagen, Vorwürfen und Zänkereien aufzuhalten,
sondern in der Stille solche kräftige Gegenmittel zu wählen, die
uns Vernunft, Rechtschaffenheit und Gefühl von Ehre anrathen.
Entwirf reiflich und mit möglichst kaltem Blute Deinen Plan!
Ueberlege wohl, ob eine Trennung nöthig sey, oder wie Du es
anzufangen habest, Deinen Zustand, wenn derselbe nun einmal
nicht zu verbessern ist, leidlich zu machen, und laß Dich dann
von Deinem Entschlusse durch nichts, selbst durch keine bloß anscheinende
Besserung, noch durch Liebkosungen, abwendig machen!
Erniedrige Dich aber nie so weit, daß Du Dich durch
Hitze zu gewaltsamen Behandlungen verleiten ließest; sonst hast
Du schon zur Hälfte Unrecht. Erfülle endlich um so treuer Deine
Pflichten, je öfter Dein Weib sie übertritt: so wird auch Dein
Gewissen beruhigt seyn, und mit einem ruhigen Gewissen läßt
sich alles, auch das Aergste, ertragen. In Betracht Deiner Kinder,
des Hausgesindes und des Publikums aber vermeide alles
Aufsehen! Laß, wo möglich, Dein Unglück nicht ruchtbar werden!
Wenn Uneinigkeit unter Eheleuten herrscht, so werden die
Kinder immer schlecht erzogen. Ist diese Uneinigkeit also nicht
zu verbergen, so trenne Dich lieber von Deinen Kindern, und
überlaß ihre Leitung fremden guten Händen! Wenn offenbare
Uneinigkeit unter Eheleuten herrscht, so ist das Hausgesinde
nie zur Ordnung, Treue und Redlichkeit geneigt. Es entstehen
Partheien und Klatschereien ohne Ende. Vermeide daher allen
Zank in Gegenwart des Gesindes! Wenn öffentliche Uneinigkeit
unter Eheleuten herrscht, so verliert der unschuldige Theil, zugleich
mit dem schuldigen, die Achtung der Mitbürger. Vertraue
deswegen nicht leicht Dein häusliches Unglück fremden Leuten.


20.


Sehr gern aber pflegen sich dienstfertige gute Freunde, alte
Weiber, beiderlei Geschlechts, Vettern und Basen in solche Angelegenheiten
zu mischen. Leide nicht, daß irgend jemand, wer
es auch sey, ohne von Dir dazu aufgefordert zu seyn, sich um
Deine häuslichen Umstände bekümmre; weise solche Einmischungen
mit aller männlichen Entschlossenheit von Dir! Gute Seelen
vertragen sich ohne Vermittlung, und mit schlechten richtet
ein Friedensstifter doch nichts aus. Allein bitte Gott, daß er
Dich vor einer gewissen Art von Schwiegermüttern bewahre,
die alles wissen, alles thun, wenn sie auch bettelarm am Geiste
sind, dennoch alles dirigiren wollen; deren Geschäft ist, Hetzereien
anzustiften, zu unterhalten, und die mit Köchinnen und
Haushälterinnen gemeinschaftliche Sache machen, um aus christlicher
Liebe die Handlungen des Nächsten auszuspähen. Solltest
Du aber zum Unglücke so eine Meerkatze, ein solches satanisches
Hausgeräth mit erheirathet haben: so ergreif die erste Gelegenheit,
da sie sich in Deine Hausvater-Angelegenheiten mischen
will, ihre freundlichen, frommen Dienste so nachdrücklich zu verbitten,
daß sie Dir sobald nicht wiederkomme! Es gibt aber
auch gute, edle Schwiegermütter, die ihren verheiratheten Töchtern
mit treuem Rathe beistehen, und denen man denn um so
mehr Ehrerbietung und Aufmerksamkeit schuldig ist, wenn man
ihnen die Bildung eines geliebten Weibes zu danken hat.


Ueberhaupt sollen alle Zwistigkeiten unter Eheleuten nur unter
ihren vier Augen ausgemacht werden, und, wenn es auf das
Höchste kömmt, von der Obrigkeit; alle Mittel-Instanzen taugen
gar nichts, und fremde Friedensstifter und Beschützer des
leidenden Theils machen immer das Uebel ärger. Der Mann
muß Herr seyn in seinem Hause: so wollen es Natur und Vernunft.
Mit einem Herrn zankt man nicht; er hat Richter über
sich, nicht neben sich. Er soll sich auf keine Weise diese Herrschaft
rauben lassen, und auch dann, wenn die weisere Frau
seiner offenbaren Macht die heimliche Gewalt über sein Herz
entgegenstellt, muß doch das äussere Ansehen der Herrschaft nie
wegfallen.


21.


Nichts erschüttert so heftig das Glück unter Gatten und
Gattinnen, als die Verletzung ehelicher Treue. Der
Moralität nach und unsern religiösen und politischen Grundsätzen
gemäß, ist zwar die Uebertretung der ehelichen Pflichten
von einer Seite so unedel wie von der andern; in Rücksicht auf
die Folgen hingegen ist die Unkeuschheit einer Frau weit strafbarer,
als die eines Mannes; jene zerreißt die Familien-Bande,
vererbt auf Bastarte die Vorzüge ehelicher Kinder, zerstört die
heiligen Rechte des Eigenthums, und widerspricht laut den Gesetzen
der Natur, nach welchen immer Vielweiberei weniger unnatürlich,
als Vielmännerei seyn würde. — Man hat nicht
einmal in irgend einer Sprache einen üblichen Ausdruck für das
Letztere. Der Mann ist das Haupt der Familie; die schlechte
Aufführung seiner Frau wirft zugleich Schande auf ihn, als den
Haus-Regenten; — nicht umgekehrt also! Ohne Betracht auf
Folge und Rechenschaft aber, dünkt mich, handelt ein Theil,
der den andern für untreu hält, sehr unweise, wenn er durch
Vorwürfe, oder gar durch unvernünftiges Toben ihn in Schranken
halten will. Ist es ihm um sein Herz zu thun, so muß er
wissen, daß man nur durch sanfte, liebevolle Mittel Herzen fesselt,
durch das Gegentheil aber zurückstößt; verlangt er nur den
alleinigen Besitz des Leibes, so ist er ein Geschöpf der gemeinsten
Art. Eheleute, die durch kein edleres Band an einander
geknüpft sind, finden tausend Mittel, sich zu hintergehen, und
es ist daran nicht viel verloren. In so fern also bei der Untreue
nicht Zärtlichkeit und Hochachtung gekränkt werden, so ist wahrlich,
wie die Franzosen in der That vorgeben, die Hahnreischaft
sehr wenig, und wenn man die Sache nicht weiß, gar nichts. Noch
ärger aber, und das sicherste Mittel, auch den treuesten Gatten
zu Ausschweifungen zu verleiten, ist, ihn auf bloßen Verdacht
durch Vorwürfe und niedriges Mißtrauen beleidigen. Sollte
aber Dein Unglück gewiß, und Deine Schande nicht zu verbergen
seyn: so ist freilich kein anderes Mittel, als Trennung durch
gerichtliche Hülfe, oder durch gütliche Uebereinkunft, obgleich
der Schandfleck dadurch nicht ausgelöscht wird. In allen übrigen
Fällen ist die Ehescheidung eine höchst bedenkliche Sache.
Leute, die eine Reihe von Jahren mit einander verlebt haben,
können einen solchen Schritt nicht leicht thun, ohne Beide an
öffentlicher Achtung zu verlieren. Eheleute, die Kinder haben,
können, ohne sehr nachtheilige Folgen für die Bildung und zeitliche
Glückseligkeit dieser Kinder, sich nie trennen. Ist es daher
irgend möglich, bei einem weisen, vorsichtigen Betragen es mit
einander auszuhalten: so ertrage, leide und dulde man, und
vermeide öffentliches Aergerniß!


22.


Allein alle diese Vorschriften sind wohl nur auf Personen im
mittlern Stande besonders anwendbar. Die sehr vornehmen und
sehr reichen Leute haben selten Sinn für häusliche Glückseligkeit,
fühlen keine Seelen-Bedürfnisse, leben mehrentheils auf einem
sehr fremden Fuße mit ihrem Ehegatten, und bedürfen also keiner
andern Regeln, als solcher, die eine feine Erziehung vorschreibt.
Und da sie auch eine eigne Moral zu haben pflegen,
so werden sie wohl in diesem Kapitel wenig finden, das für
sie tauglich wäre.






Viertes Kapitel.

Ueber den Umgang mit und unter Verliebten.




1.


Mit Verliebten ist vernünftiger Weise gar nicht umzugehen; sie
sind so wenig, wie andere Berauschte, zur Geselligkeit geschickt;
ausser ihrem Abgotte ist die ganze Welt todt für sie. Man mag
übrigens leicht mit ihnen fertig werden, wenn man nur Geduld
genug hat, sie von dem Gegenstande ihrer Zärtlichkeit reden zu
hören, ohne zu gähnen; wenn man im Gegentheile dabei einiges
Interesse zeigt, sich über ihre Thorheiten und Launen nicht
zu ärgern, und im Fall die Liebe heimlich gehalten seyn soll, sie
nicht zu beobachten, nichts zu merken scheint, wüßte auch die
ganze Stadt das Geheimniß (wie es denn mehrentheils geschieht);
endlich wenn man ihre Eifersucht nicht erregt.


Und so hätte ich denn über diesen Gegenstand weiter nichts
zu reden. — Doch noch ein Paar Bemerkungen! Suchet Ihr
einen verständigen Freund, der Euch mit weisem Rathe, oder
mit festem Muthe, mit Fleiß und dauernder Arbeit dienen soll:
so wählet keinen Verliebten dazu! Ist es Euch aber darum zu
thun, eine theilnehmende, empfindelnde Seele zu finden, die mit
Euch klage, winsele, seufze, oder Euch ohne Sicherheit Geld
borge, auf etwas subscribire, ein armes Mädchen ausstatte, einen
beleidigten Vater besänftigen helfe, oder mit Euch Ritterstreiche
mache, Kindereien treibe, oder Eure Verse, Eure Liederchen
und Sonaten lobe: — so wendet Euch nach den Umständen
an einen glücklichen oder hoffnungslosen Liebhaber!


2.


Den Verliebten selbst Regeln über ihren Umgang mit einander
zu geben, das würde verlorne Mühe seyn; denn da diese
Menschen selten bei gesunder Vernunft sind: so wäre es eben so
unsinnig, zu verlangen, daß sie sich dabei gewissen Vorschriften
unterwerfen sollten, als wenn man einem Rasenden zumuthen
wollte, in Versen zu phantasiren, oder Einem, der die Kolik
hat, nach Noten zu schreien. Doch ließe sich Einiges sagen, das
gut und leicht zu beobachten wäre, wenn man hoffen dürfte, daß
solche Menschen der Vernunft Gehör gäben, oder auch nur lichte
Zwischenräume hätten, in welchen sie etwas begreifen können.


3.


Die erste Liebe bewirkt ungeheure Revolutionen in der ganzen
Sinnesart und dem Wesen des Menschen. Wer nie geliebt
hat, kann keinen Begriff haben von den seligen Freuden, die
der Umgang unter Verliebten gewährt; wer zu oft mit seinem
Herzen Tausch und Handel getrieben hat, verliert den Sinn
dafür. Ich habe einst ein Bild davon entworfen, und da ich
jetzt nichts Besseres darüber zu sagen weiß, will ich diese Stelle
hier abschreiben[5].


»Es ist eine gar sonderbare Sache um die ersten Liebes-Erklärungen.
Wer mit seinem Herzen schon oft Spielwerk getrieben,
seine zärtlichen Seufzer vor manchen Schönen schon
ausgeblasen hat, dem wird es eben nicht schwer, wenn er einmal
wieder sich die Lust macht, verliebt zu werden, seine Empfindungen
bei einer schicklichen Gelegenheit an den Tag zu
legen; auch weiß dann die Kokette schon, was sie bei solchen
Vorfällen zu antworten hat; sie glaubt das Ding nicht sogleich,
meint, der Herr wolle sie zum Besten haben, er spiele
den Roman-Helden, oder, wenn er dringend wird, und sie
glaubt nach und nach überzeugt werden zu müssen, so kömmt
zuerst eine Bitte, ihrer Schwachheit zu schonen, ihr nicht ein
Geständniß abzunöthigen, wobei sie erröthen müßte; und dann
will der entzückte Liebhaber dem holden Engel um den Hals
fallen, und in Wonne dahinschmelzen; aber die Schöne protestirt
feierlich gegen alle solche Freiheiten, verläßt sich überhaupt
auf seine Ehre und Rechtschaffenheit, reicht ihm höchstens die
Backe dar, theilt ihre Gunstverwilligungen in unendlich kleine
Parcelen, um täglich nur um ein Haar breit dem Ziele näher
rücken zu dürfen, damit der schöne Roman desto länger dauern
möge; und wenn auf andre Art keine Zeit mehr zu gewinnen
ist, muß ein kleiner Zwist dazwischen kommen, die völlige Entwickelung
aufhalten, und die Uhr auf die Schäferstunde zurückstellen.
Bei allen diesen conventionellen Gaukeleien aber
empfinden dergleichen Leute gar nichts, lachen, wenn sie allein
sind, des Possenspiels, das sie mit einander treiben, können
voraus calculiren, wie weit sie morgen und übermorgen
mit ihrem Geschäfte kommen müssen, und werden dick und
fett bei ihrer Liebespein.«


»Ganz anders aber ist es mit einem Paar unschuldigen Herzen,
die, zum erstenmal vom wohlthätigen Feuer der Liebe erwärmt,
so gern ihren süßen, schuldlosen Gefühlen Luft machen
möchten, und immer nicht Muth fassen können, mit Worten
zu sagen, was Augen und Gebehrden oft schon deutlich gesagt
und beantwortet haben. Der Jüngling sieht die Geliebte zärtlich
an; sie erröthet; ihr Blick wird unruhig, unstät, wenn
Er mit einem andern Mädchen zu viel und zu freundlich redet;
sein Auge möchte zürnen, er möchte gleichgültig vor ihr vorbeiblicken,
wenn sie einem Andern vertraulich etwas in's Ohr gesagt
hat; man fühlt den Vorwurf, gibt augenblickliche Genugthuung,
bricht plötzlich und fast unhöflich das Gespräch ab,
welches den Argwohn erweckt hat; der Versöhnte dankt durch
das zärtliche Lächeln und durch die fröhlichste, plötzlich aufwachende
Laune; man nimmt mit den Augen Verabredungen auf
morgen, entschuldigt sich, warnet vor Beobachtern, erkennt
sich gegenseitige Rechte auf einander an — und hat sich doch
noch mit keinem Wörtchen gesagt, was man für einander
fühlt. Allein man sucht von beiden Seiten ernstlich die Gelegenheit
dazu; sie kömmt, kömmt oft, und man läßt sie ungenützt
vorbeistreichen, drückt sich höchstens einmal leise die Hand,
und doch auch das nie ohne irgend einen schicklichen Vorwand,
sagt sich aber kein Wort, ist mißmüthig, zweifelt an Gegenliebe,
und hat sich oft noch nicht gegen einander erklärt, wenn
man schon die Fabel der ganzen Stadt und der Gegenstand
der schändlichsten Verläumdung ist. Ist endlich das längst im
Busen pochende Bekenntniß den furchtsamen Lippen stotternd
entflohen, und mit gebrochenen, halb erstickten Worten, mit
einem bis in das Innerste dringenden Händedrucke begleitet,
beantwortet worden; dann lebt man vollends erst ganz für
einander, ist wenig um die übrige Welt bekümmert, sieht und
hört nichts um sich her, ist in keiner Gesellschaft verlegen mit
seiner Person, wenn nur der theure Gegenstand uns freundlich
anlächelt; findet an der Seite der Geliebten alles Ungemach
des Lebens leichter zu ertragen; glaubt nicht, daß es Krankheit,
Armuth, Druck und Noth in der schönen Welt geben
könne; lebt mit allen Wesen in Frieden; verachtet Gemächlichkeit,
köstliche Speise, Schlaf. — O Ihr! wenn Ihr je so
wonnevolle Zeiten verlebt habt, sprechet! ist auch ein süßerer
Traum zu träumen möglich? Ist unter allen phantastischen
Freuden des Lebens Eine, die so unschuldig, so natürlich, so
unschädlich wäre? Eine, die so überschwenglich glücklich, fröhlich,
so friedenvoll machte? — Ach! daß dieser selige Zustand
der Bezauberung nicht ewig dauern kann, daß man oft nur
gar zu unsanft aus diesem elysischen Schlummer aufgeschreckt
wird!«


4.


In der Ehe ist Eifersucht ein schreckliches, Ruhe und Frieden
störendes Uebel, und jeder Streit von bösen Folgen; in die
Liebe hingegen bringt die Eifersucht Mannigfaltigkeit und neues
Leben; nichts ist süßer, als der Augenblick der Versöhnung nach
kleinen Zwistigkeiten, und solche Scenen knüpfen das Band fester.
Zittre vor der Eifersucht einer Kokette, vor der Rache eines
Weibes, dessen Liebe Du verschmäht hast, oder für welches Dein
Herz nicht mehr spricht, wenn sie Deiner — sey es nun aus
Lust, oder aus Eitelkeit, aus Vorwitz, oder aus Eigensinn —
noch begehrt! Sie wird Dich mit wüthigem Grimme verfolgen,
und keine Schonung von Deiner Seite, keine Nachgiebigkeit,
keine Verschwiegenheit über die ehemaligen Verhältnisse, keine
öffentliche Ehrerbietungs-Bezeigungen werden Dir helfen, besonders
wenn sie Dich nicht etwa fürchtet.


5.


Weiber-Feinde schreien laut: das schöne Geschlecht liebe nie
mit so gänzlich treuer Ergebung, wie wir Männer; Eitelkeit,
Vorwitz, Lust an Abentheuern, oder körperliches Bedürfniß sey
es nur, was sie zu uns hinreisse, und man dürfe nicht länger
auf Weibertreue rechnen, als so lange eine von diesen Leidenschaften
und Trieben nach Zeit und Gelegenheit zu befriedigen
ist; Andre hingegen lehren gerade das Gegentheil, und beschreiben
mit den reizendsten Farben die Beständigkeit, die Innigkeit
und das Feuer eines weiblichen, von Liebe erfüllten Herzens.
Jene eignen dem Geschlechte viel mehr Sinnlichkeit und Reizbarkeit,
als edlere Gefühle zu, und sagen, es sey nur Grimasse,
wenn Weiber ihre Männer überreden wollten, sie hätten ein sehr
kaltes Temperament; Diese hingegen behaupten: die reinste,
heiligste Liebe, ohne Begierde, ja, auf gewisse Art ohne Leidenschaft,
diese göttliche Flamme könne nur in weiblichen Seelen
in ihrer ganzen Fülle wohnen. Wer von beiden Partheien Recht
hat, das mögen Diejenigen entscheiden, denen eine größere
Kenntniß des weiblichen Herzens, und ausgebreitete Welt-Erfahrung
ein Recht geben, über den Charakter der Weiber kühner,
unpartheiischer, mit mehr Scharfsinn und mit gründlicherer
Vernunft, als ich, zu urtheilen und zu schreiben. Ich wage
das nicht; auch sind es zwei verschiedene Fragen: aus welchen
Quellen zuerst Weiberliebe zu entspringen pflege? und: welche
Eigenschaften nachher diese Liebe habe, wenn einmal die Seele
davon ergriffen ist? Das aber getraue ich mir zu behaupten,
ohne einem von beiden Geschlechtern zu nahe zu treten, daß wir
Männer an Treue und gänzlicher Hingebung in der Liebe wohl
schwerlich die Weiber übertreffen dürften. Die Geschichte aller
Zeiten ist voll von Beispielen der treuesten Anhänglichkeit, der
heldenmüthigsten Ueberwindung aller Schwierigkeiten, und Verachtung
aller Gefahren, mit welcher ein Weib sich ihrem Geliebten
weiht, und sein Leben zu beglücken, zu erhalten, zu erretten
sucht. Ich kenne kein höheres Glück auf der Welt, als so innig,
so treu geliebt zu werden. Leichtsinnige Gemüther findet man
unter Männern, wie unter Frauenzimmern; Hang zur Abwechselung
ist dem ganzen Menschengeschlecht eigen; neue Eindrücke
größerer Liebenswürdigkeit, wahrer oder eingebildeter, können
die lebhaftesten Empfindungen verdrängen; aber fast möchte ich
sagen, die Fälle der Untreue wären häufiger bei Männern, als
bei Weibern, würden nur nicht so bekannt, machten weniger
Aufsehen, wir wären wirklich nicht so leicht auf immer zu fesseln;
und es würde vielleicht nicht schwer halten, die Ursachen
davon anzugeben, wenn das hieher gehörte.


6.


Treue, ächte Liebe freuet sich in der Stille des seligen Genusses,
prahlt nicht nur nie mit Gunstbezeigungen, sondern gesteht
sich's sogar selbst kaum, wie froh sie ist. Die glücklichsten
Augenblicke in der Liebe sind da, wo man sich noch nicht gegen
einander mit Worten erklärt hat, und doch jede Miene, jeden
Blick versteht. Die wonnevollsten Freuden sind die, welche man
mittheilt und empfängt, ohne dem Verstande davon Rechenschaft
zu geben. Die Feinheit des Gefühls leidet oft nicht, daß man
sich über Dinge erkläre, die ganz ihren hohen Werth verlieren,
die anständiger Weise, ohne Beleidigung des Zartgefühls, gar
nicht mehr gegeben und angenommen werden können, sobald
man etwas darüber gesagt hat. Man verwilligt stillschweigend,
was man nicht verwilligen darf, wenn es erbeten, oder wenn
es merkbar wird, daß es mit Absicht gegeben werden soll.


7.


In den Jahren, in welchen so leicht das Herz mit dem Kopfe
davon läuft, bauet so Mancher das Unglück seines Lebens durch
übereilte Ehe-Versprechungen. Im Taumel der Liebe vergißt
der Jüngling, wie wichtig ein solcher Schritt ist, und daß von
allen Verbindlichkeiten, die man übernehmen kann, diese die
schwerste, die gefährlichste und leider die unauflöslichste ist. Er
verbindet sich auf ewig mit einem Geschöpfe, das sich seinen
von Leidenschaft geblendeten Augen ganz anders darstellt, als
es späterhin seiner nüchternen Vernunft erscheint, und dann hat
er sich eine Hölle auf Erden bereitet; oder er vergißt, daß mit
einer solchen Verbindung die Bedürfnisse, Sorgen und Arbeiten
wachsen, und dann muß er, an der Seite eines innigst geliebten
Weibes, mit Mangel und Kummer kämpfen, und doppelt
alle Schläge des Schicksals fühlen; oder er bricht sein Wort,
wenn ihm vor der priesterlichen Einsegnung noch die Augen aufgehen;
und dann sind Gewissensbisse sein Theil. — Allein, was
vermögen Rath und Warnung im Augenblicke des Rausches?
Uebrigens beziehe ich mich auf das, was ich im 15ten und
16ten Abschnitte des folgenden Kapitels sagen werde.


8.


Haben Liebe und Vertraulichkeit Dich an ein Geschöpf gekettet,
und Eure Bande werden getrennt, sey es nun durch
Schicksale, Untreue und Leichtfertigkeit des einen Theils, oder
durch andere Umstände: so handle, nach dem Bruche, oder wenn
die Verbindung sonst aufhört, nie unedel. Laß Dich nie hinreissen
zu niedriger Rache! Mißbrauche nicht Briefe, noch Zutrauen!
Der Mann, der fähig ist, ein Mädchen zu lästern,
einem Weibe zu schaden, das einst in seinem Herzen geherrscht
hat, verdient Haß und Verachtung; und wie mancher sonst nicht
sehr liebenswürdige Mann hat die Gunst artiger Frauenzimmer
nur allein seiner erprobten Bescheidenheit, Verschwiegenheit und
Vorsichtigkeit in Liebessachen zu danken!




Fünftes Kapitel.

Ueber den Umgang mit Frauenzimmern.




1.


Ich will gleich zu Anfange dieses Kapitels feierlich erklären,
daß ich kein Weiber-Feind bin. — Zwar sollte es billig einer
solchen Erklärung nicht bedürfen, weil es schon der gesunde Menschenverstand
lehrt, und ich kühn sagen darf, daß meine Schriften
nicht Gelegenheit geben, mich für einen Lästerer des schönen
Geschlechts zu halten; doch der Schwachen wegen füge ich es
hinzu. Alles also, was ich hier im Allgemeinen zum Nachtheile
des weiblichen Charakters sagen muß, soll der Verehrung unbeschadet
gesagt seyn, die nicht nur jedes einzelne edle Weib und
Mädchen, sondern die auch das Geschlecht, im Ganzen genommen,
von so manchen Seiten, nur nicht gerade von der fehlerhaften,
verdient. Diese zu verschweigen, um jene zu erheben,
das ist das Handwerk eines feilen Schmeichlers; und der mag
ich nicht seyn. Die mehrsten Schriftsteller aber, welche etwas
über die Frauenzimmer sagen, scheinen sich's zum Geschäft zu
machen, nur die Schwächen derselben aufzudecken — das ist
noch weniger meine Absicht. Wenn ich aber über den Umgang
mit Menschen schreibe: so habe ich die Verpflichtung, auch die
Schwächen in Erwägung zu ziehen, denen man nachgeben, die
man schonen muß, um in dem Umgange mit Frauenzimmern
weder ungerecht, noch ihr Sclave zu werden. Jedes Geschlecht,
jeder Stand, jedes Alter, jeder einzelne Charakter hat dergleichen
Schwächen. In so fern ich diese kenne, gehört es zu meinem
Zwecke, davon zu reden; und man wird finden, daß ich
von der andern Seite weder die Tugenden verschwiegen habe,
die den Umgang mit Männern und Frauenzimmern, mit Alten
und Jungen, mit Weisern und Schwächern, mit Vornehmen
und Geringen, angenehm machen, noch irgend eine einzelne
Klasse auf Kosten oder zum Vortheile der andern, lobe oder
tadle. — So viel als Vorrede zu diesem Kapitel.





2.


Nichts ist so geschickt, der Bildung des Jünglings die Vollendung
zu geben, als der Umgang mit tugendhaften und gesitteten
Weibern. Da werden die sanftern Tinten in den Charakter
eingetragen; da wird durch mildere und feinere Züge manche
Härte gemäßigt, mancher Flecken verwischt, — kurz: wer nie
mit Weibern besserer Art umgegangen ist, der entbehrt nicht nur
sehr viel reinen Genuß, sondern er wird auch im geselligen Leben
nicht weit kommen; und den Mann, der verächtlich vom
ganzen weiblichen Geschlechte denkt und redet, mag ich nicht
zum Freunde haben. Ich habe die seligsten Stunden in dem
Kreise liebenswürdiger Frauenzimmer verlebt; und wenn etwas
Gutes an mir ist, wenn, nach so vielfältigen Täuschungen von
Menschen und Schicksalen, Erbitterung, Mißmuth und Feindseligkeit
noch nicht alles Wohlwollen, alle Liebe und Duldung
aus meiner Seele verdrängt haben: so danke ich es den sanften
Einwirkungen, die dieser Umgang auf meinen Charakter gehabt
hat.


3.


Die Weiber haben einen ganz eignen Sinn, um diejenigen
unter den Männern zu unterscheiden, welche mit ihnen sympathisiren,
sie verstehen, sich in ihren Ton stimmen können. Man
hat sehr Unrecht, wenn man ihnen Schuld gibt, körperliche
Schönheit allein mache auf sie so lebhafte Eindrücke; sehr oft
hat gerade der entgegengesetzte Fall Statt. Ich kenne Jünglinge
mit Antinous-Gestalten, die ihr Glück bei dem schönen
Geschlechte nicht machen, und hingegen Männer mit fast garstigen
Larven, die dort gefallen und Theilnehmung erwecken.
Auch liegt nicht der Grund darin, daß sie die Klügern und
Witzigern vorzögen, noch in der mehrern oder mindern Schmeichelei
und Huldigung; es gibt aber eine Art mit Frauenzimmern
umzugehen, die nur von ihnen selbst erlernt werden kann; und
wer die nicht versteht, der mag mit allen innern und äussern
Vorzügen ausgerüstet seyn — er wird ihnen nicht behagen. Man
findet Männer, die von der Gabe, den Frauenzimmern zu gefallen,
großen Mißbrauch machen, denen man erwachsene Töchter
anvertrauet, die zu allen Tageszeiten bei den Damen freien
Zutritt, und sich in den Ruf gesetzt haben, ohne Bedeutung zu
seyn, denen man eben deswegen sorglos die freiesten Scherze
erlaubt, oft aber dadurch so gefährlich macht, daß man es, aber
zu spät, bereut, ihnen so viel eingeräumt zu haben. Der Mißbrauch
hebt indessen den erlaubten Gebrauch jener Kunst nicht
auf. Ein kleiner Anstrich von weiblicher Sanftmuth, die aber
ja nicht in unmännliche Schwäche übergehen darf; Gefälligkeiten,
die nicht so groß, nicht so merklich seyn dürfen, daß sie
Aufsehen erregen, oder größere Gegenforderung veranlassen, aber
auch nicht so heimlich, daß sie übersehen würden; kleine, feine
Aufmerksamkeiten, wofür sich kaum danken läßt, die also kein
Recht geben, ohne Anspruch zu seyn scheinen, und doch verstanden,
doch angerechnet werden; eine Art von Augensprache, die,
sehr vom Liebäugeln unterschieden, nur von zarten, empfindungsvollen
Herzen aufgefaßt wird, ohne in Worte übersetzt
werden zu dürfen; das Verbergen gewisser geheimen Gefühle;
ein freier, treuherziger Umgang, der nie in freche, gemeine Vertraulichkeit
ausarten muß; zuweilen sanfte Schwermuth, die
nicht Langeweile macht; ein gewisser romanhafter Schwung,
der weder in's Süßliche, noch Abentheuerliche fällt; Bescheidenheit,
ohne Schüchternheit; Unerschrockenheit, Muth und Lebhaftigkeit,
ohne stürmisches Wesen; körperliche Gewandtheit,
Geschicktheit, Behendigkeit, angenehme Talente; — ich denke,
das ist es ungefähr, was den Weibern an uns gefallen könnte.


4.


Das Gefühl der Schutzbedürftigkeit, und die Ueberzeugung,
daß der Mann ein Wesen seyn müsse, das fähig sey, diesen
Schutz zu verleihen, ist von der Natur auch denen Frauen eingepflanzt,
die Stärke und Entschlossenheit genug haben, sich
selbst zu schützen. Daher fühlen auch weichgeschaffne Damen
eine Art von Widerwillen gegen schwächliche, gebrechliche Männer.
Sie können gegen Leidende herzliches Mitleiden empfinden,
zum Beispiel gegen Verwundete, Kranke und dergleichen;
aber eigentliche, bleibende Gebrechlichkeiten, die den freien Gebrauch
der Kräfte hemmen, werden die Zuneigung, selbst des
sittsamsten Weibes, von Dir abwendig machen.


5.


Man hat oft den Damen vorgeworfen, daß sie sich vorzüglich
für ausschweifende Männer interessirten. Wenn das wahr
ist: so kann ich doch nichts durchaus Anstößiges darin finden.
Sind sie, bei dem Bewußtseyn eigner Schwäche, duldsamer,
als wir: so macht das ihrem Herzen Ehre; allein wir Männer
tadeln auch oft nur aus Neid solche glückliche Verbrecher von
unserm Geschlechte, finden hingegen, wenn wir die Lovelace und
Carl Moor nur auf dem Papiere oder auf der Schaubühne sehen,
heimliches Wohlgefallen an ihnen. Der Grund von dem
Allen liegt wohl in einem dunkeln Gefühle, welches uns sagt,
daß zu Verirrungen von der Art eine gewisse Kraft des Gemüths,
eine lebendige Thätigkeit, und eine Empfänglichkeit des Gefühls
gehöre, die immer Interesse erweckt. Uebrigens will man bemerkt
haben, daß die mehrsten Frauenzimmer nur vorzüglich
duldsam gegen hübsche Männer und gegen garstige Weiber
seyen.


6.


Noch muß ich erinnern, daß die Frauenzimmer an den Männern
Reinlichkeit und eine wohlgewählte, doch nicht phantastische
Kleidung lieben, und daß sie leicht mit einem Blicke kleine
Fehler und Nachlässigkeiten im Anzuge bemerken.


7.


Huldige nicht mehrern Frauenzimmern zu gleicher Zeit, an
demselben Orte, auf einerlei Weise, wenn es Dir darum zu
thun ist, Zuneigung oder Vorzug von einer Einzelnen zu erlangen!
Sie verzeihen uns kleine Untreuen, ja man kann dadurch
bei ihnen zuweilen sogar gewinnen; aber in dem Augenblicke,
da man ihnen etwas von Empfindungen vorschwatzt, muß man
fühlen, was man sagt, und es nur für sie fühlen. Sobald sie
merken, daß Du Dein zärtliches Gewäsche einer Jeden auskramst,
ist alles vorbei. Sie mögen, was sie uns sind, gern
ungetheilt, allein und ausschließend bleiben.


8.


Zwei Frauenzimmer, die Forderungen und Ansprüche von
einerlei Art machen, sey es nun von Seiten der Schönheit, Gelehrsamkeit,
oder sonst, stimmen in einer Gesellschaft nicht gut
zusammen. Doch werden sie zuweilen mit einander fertig; kömmt
aber die Dritte hinzu, dann hat der böse Feind sein Spiel.


Hüte Dich daher auch, in Gegenwart einer Dame, die Ansprüche
von irgend einer Art macht, eine andre, wegen gleicher
Eigenschaften, zu sehr zu loben, besonders eine Nebenbuhlerin
mit denselben Ansprüchen! Es pflegt allen Menschen, die ein
Gefühl von eignem Werthe, und Begierde zu glänzen haben,
vorzüglich aber den Damen, eigen zu seyn, daß sie gern ausschließlich
bewundert werden mögen, es sey nun wegen Schönheit,
wegen Geschmack, wegen Pracht, wegen Talente, wegen
Gelehrsamkeit, oder weswegen es auch sey. Sprich daher auch
nicht von Aehnlichkeiten, die Du findest, zwischen der Frau, mit
welcher Du redest, und ihren Kindern, oder irgend einer andern
Person! Frauenzimmer haben zuweilen sonderbare Grillen; man
weiß nicht immer, wie sie, nach ihrer Vorstellung, aussehen,
oder gern aussehen möchten. Die Eine affectirt Simplicität,
Unschuld, Naivität; die Andre macht Anspruch auf hohe Grazie,
Adel und Würde in Gang und Gebehrde. Die Eine sähe
es gern, wenn man sagte: ihr Gesicht verrathe so viel Sanftmuth;
eine Andre möchte männlich klug, entschlossen, geistvoll,
erhaben aussehen. Die möchte mit ihren Blicken zu Boden stürzen
können; Jene mit ihren Augen alle Herzen wie Butter
schmelzen. Die Eine will ein gesundes und frisches, die Andre
ein kränkliches, leidendes Ansehen haben. — Das sind nun
kleine unschädliche Schwachheiten, nach denen man sich wohl
richten kann, oder vielmehr muß, wenn man mit Damen umgehen
will.


9.


Die mehresten Frauenzimmer wollen ohne Unterlaß angenehm
unterhalten seyn. Der angenehme Gesellschafter ist ihnen
oft mehr werth, als der würdige, verdienstvolle Mann, von dessen
Lippen Weisheit strömt, wenn er redet; der aber lieber schweigen,
als leere Worte sprechen mag. Allein kein Gegenstand
scheint ihnen unterhaltender, als ihr eignes Lob, wenn es ihnen
nicht gar zu stark in's Gesicht gesagt wird; — doch auch damit
nehmen es Manche so genau nicht. Man erhebe immer einmal
die Schönheit einer alten Matrone! Man sehe immer einmal
die Mutter für die Tochter im Hause an! — Sie werden uns
darum die Augen nicht auskratzen. Ueberhaupt aber ist es mit
dem Alter der Frauenzimmer ein kitzlicher Punkt. Man thut
am besten, diese Saite gar nicht zu berühren. Wenn man übrigens
die Kunst versteht, ihnen Gelegenheit zu geben, zu glänzen,
so bedarf man weiter keiner Unterhaltung, und man wird
ihnen gewiß nicht unangenehm seyn. — Ist das nicht bei allen
Menschen mehr oder weniger der Fall? Gewiß! doch bei Weibern
öfter, weil man wohl ohne Sünde ein wenig mehr Eitelkeit
auf Rechnung ihres Geschlechts schreiben, als dem unsrigen
Schuld geben darf.


10.


Ein großes Triebrad im weiblichen Charakter ist die Neugier.
Auch darauf muß man zu rechter Zeit im Umgang mit
ihnen zu wirken, und dies Bedürfniß nach den Umständen zu
erwecken, zu beschäftigen und zu befriedigen verstehen. Sonderbar
genug ist es, wie weit oft Vorwitz und Neugier bei ihnen
gehen. Auch die mitleidigsten Seelen unter ihnen empfinden
zuweilen einen unbezwinglichen Trieb, schreckliche Scenen, Exekutionen,
Operationen, Wunden und dergleichen anzuschauen,
jämmerliche Mordgeschichten zu hören; — Gegenstände, denen
sich der weniger weibliche Mann nicht ohne Widerwillen gegenüber
sieht. Deswegen sind ihnen auch diejenigen Romane und
Schauspiele größtentheils die angenehmsten, in welchen Abentheuer
ohne Ende, unerwartete Begebenheiten in Menge, und
Greuel auf Greuel gehäuft sind. Deswegen forschen die Schlimmern
unter ihnen so gern nach fremden Geheimnissen, und spähen
die Handlungen ihrer Nachbaren aus, wenn auch nicht immer
Bosheit, Neid und Schadenfreude zum Grunde liegen.
Chesterfield sagt: »Wenn Du Dich bei Weibern einschmeicheln
willst, so vertraue ihnen ein Geheimniß!« — freilich wohl
nur ein kleines Geheimniß. — Doch warum nicht auch größere?
Können nicht manche Weiber besser schweigen, als ihre Männer?
Es kömmt nur auf den Gegenstand des Geheimnisses an.


11.


Auch die edelsten Weiber haben mehr abwechselnde Launen,
sind weniger gleichgestimmt zu allen Zeiten, als wir Männer.
Reizbarere Nerven, die leichter zu allerlei Gemüthsbewegungen
in Schwingung zu bringen sind, und ein schwächerer Körperbau,
der manchen unbehaglichen Gefühlen ausgesetzt ist, die wir
gar nicht kennen, sind Schuld daran. Wundert Euch daher
nicht, meine Freunde! wenn Ihr nicht jeden Tag denselben
Grad von Theilnehmung und Liebe in den Augen derjenigen
Damen zu finden glaubet, an deren Zuneigung Euch gelegen ist!
Ertraget diese vorübergehenden Launen, aber hütet Euch in solchen
Augenblicken von Verstimmung, Euch aufzudringen, oder
zur Unzeit mit Witz oder Troste angezogen zu kommen; sondern
überleget wohl, was sie in jeder Gemüthslage etwa gern hören
mögten, und wartet ruhig den Augenblick ab, wo sie selbst den
Werth Eurer Nachsicht und Schonung fühlen, und ihr Unrecht
gutmachen!


12.


Die Frauenzimmer finden ein gewisses Vergnügen an kleinen
Neckereien; mögen selbst denen Personen, die ihnen am
theuersten sind, zuweilen unruhige Augenblicke machen. Auch
hiervon liegt der Grund in ihren Launen, und nicht in Bösartigkeit
des Gemüths. Wenn man sich dabei vernünftig, duldsam,
nicht stürmisch beträgt, noch durch eigne Schuld den kleinen
Zwist zu einem wirklichen förmlichen Bruche heranwachsen
läßt: so löschen sie in einer andern Stunde die Beleidigungen,
die sie uns zugefügt haben, durch verdoppelte Gefälligkeit aus,
und man erlangt dabei oft ein Recht mehr auf ihre Zuneigung.


13.


In solchen und allen übrigen kleinen Kämpfen und Streitigkeiten
mit Frauenzimmern muß man ihnen den Triumph des
Augenblicks lassen, nie aber sie merklich beschämen; denn das
ist etwas, das ihre Eitelkeit selten verzeiht.


14.


Daß die Rache eines unedlen Weibes fürchterlich, grausam,
dauernd und nicht leicht zu versöhnen sey, das hat man schon
so oft gesagt, daß ich es hier zu wiederholen fast nicht nöthig
finde. Wirklich sollte man es kaum glauben, welche Mittel solche
Furien ausfindig zu machen wissen, einen ehrlichen Mann, von
dem sie sich beleidigt glauben, zu martern, zu verfolgen; wie
unauslöschlich ihr Haß ist; zu welchen niedrigen Mitteln sie ihre
Zuflucht nehmen. Der Verfasser dieses Buchs hat leider selbst
eine Erfahrung von der Art gemacht. Ein einziger unbesonnener
Schritt in seiner frühen Jugend, durch welchen sich der Ehrgeitz
und die Eitelkeit eines Weibes gekränkt fühlte, ob sie ihn
gleich früher, als er sie, auf den Fuß getreten hatte, war Schuld
daran, daß er nachher aller Orten, wo sein Schicksal ihn nöthigte,
Schutz und Glück zu suchen, Widerstand, und fast unübersteigliches
Hinderniß fand; daß heimliche, durch allerlei Wege
gewonnene Verläumder mit bösen Gerüchten vor ihm hergingen,
um jeden Schritt zu hindern, jeden unschuldigen Plan zu vereiteln,
den er zu seinem Fortkommen und zum Wohl seiner Familie
anlegte. Ihm half nicht das vorsichtigste, untadelhafteste
Betragen, nicht die öffentliche Erklärung, wie sehr er sein Unrecht
erkenne. — Die rachgierige Frau hörte nicht auf, ihn zu
verfolgen, bis er endlich freiwillig allem entsagte, wozu man
die Hülfe Anderer braucht, und sich auf eine häusliche Existenz
einschränkte, die sie ihm nicht rauben kann. — Und das that
eine Frau, in deren Macht es stand, viele Menschen glücklich
zu machen, und die von der Natur mit sehr seltnen Vorzügen
des Körpers und des Geistes ausgerüstet war.


Es scheint übrigens in der Natur zu liegen, daß Schwächere
immer grausamer in ihrer Rache sind, als Stärkere; vielleicht,
weil das Gefühl dieser Schwäche die Empfindung des
erlittenen Drucks verstärkt, und lüsterner nach der Gelegenheit
macht, auch einmal Kraft zu üben.


15.


Eine philosophische Abhandlung des Herrn Professor Meiners,
über die Frage: »ob es in unsrer Macht stehe, verliebt zu
werden, oder nicht?« läßt mich daran verzweifeln, irgend etwas
Neues über die Mittel sagen zu können, welche man anzuwenden
hat, um im Umgange mit liebenswürdigen Frauenzimmern
die Freiheit seines Herzens zu bewahren und zu behaupten.
Die Liebe ist zwar ein süßes Ungemach, das über uns kömmt,
gerade wenn wir uns dessen am wenigsten versehen, gegen welches
wir also gewöhnlich erst dann anfangen, Maaßregeln zu
nehmen, wenn es schon zu spät ist; da sie aber oft sehr bittre
Leiden, und Zerstörung aller Ruhe und alles Friedens mit in
ihrem Gefolge führt; da hoffnungslose Liebe wohl eine der schrecklichsten
Plagen ist, und äussere Verhältnisse zuweilen auch den
edelsten, zärtlichsten Neigungen unübersteigliche Hindernisse in
den Weg legen: so ist es doch der Mühe werth, besonders für
Den, welchen die Natur mit einem lebhaften Temperamente
und mit warmer Phantasie ausgestattet hat, sich an eine gewisse
Herrschaft des Verstandes über Gefühle und Sinnlichkeit zu gewöhnen,
und, wo er sich dazu zu schwach fühlt, — der Versuchung
auszuweichen. Groß ist die Qual für ein fühlendes Herz,
geliebt zu werden, und Liebe nicht erwiedern zu können. Schrecklich
ist die Qual, zu lieben, und verschmäht zu werden; verzweiflungsvoll
die Lage Dessen, der für gränzenlose treue Zärtlichkeit
und Hingebung mit Betrug und Untreue belohnt wird. —
Wer gegen dies alles sichre Mittel weiß, der hat den Stein der
Weisen gefunden. Ich gestehe meine Schwäche: — ich kenne
keins, als die Flucht, ehe es dahin kömmt.


16.


Es leben unter uns Männern Bösewichter, denen Tugend,
Redlichkeit und die Ruhe ihrer Nebenmenschen so wenig heilig
sind, daß sie unschuldige, unerfahrne Mädchen, wenn nicht
durch schlaue Künste wirklich zum Laster verführen, doch mit
falschen Erwartungen oder gar mit Versprechungen einer künftigen
Eheverbindung täuschen, sich dadurch für den Augenblick
eine angenehme Existenz verschaffen, die armen Kinder aber, die
indeß ihretwegen aller Gelegenheit zu anderweitiger Versorgung
ausgewichen sind, nachher verlassen, um neue Verbindungen zu
schließen. Die Schändlichkeit eines solchen Verfahrens wird ja
wohl Jeder einsehen, der noch einen Funken von Gefühl für
Ehre in seinem Busen trägt; und wem ein solches Gefühl fremd
ist, für den schreibe ich nicht. Es gibt aber ein andres, den Folgen
nach nicht weniger schädliches, obgleich in Betracht der Absicht
nicht so strafbares Betragen der Männer gegen gefühlvolle
Frauenzimmer, worüber ich einige Worte zur Warnung sagen
muß. Es glauben nämlich Manche unter uns, es könne gar
kein Interesse in den Umgang mit jungen Mädchen kommen,
wenn man ihnen nicht Süßigkeiten sage, ihnen schmeichele, oder
eine Art von Wärme und Herzens-Andringlichkeit aus Worten
und Gebehrden hervorleuchten lasse. Aber ein solches Betragen
ist wahre Versündigung, denn es nährt nicht nur den ohnehin
schon so großen Hang des Geschlechts zur Eitelkeit, sondern, da
eben diese Eitelkeit, die Ueberzeugung von der Macht ihrer Reize,
gern jedes Honigwort für Sprache inniger Empfindung hält:
so setzen die guten Mädchen, deren Leichtgläubigkeit kein edler
Mann benutzen sollte, sich gleich in den Kopf, es sey ernstlich
auf eine Heirath angesehen. Der Stutzer merkt das nicht, oder
wenn er es merkt, so ist er zu leichtsinnig, den Folgen nachzudenken;
er verläßt sich darauf, daß er nie bestimmt etwas von
Heiraths-Anträgen hat fallen lassen, und wenn er nun früh
oder spät aufhört, einer solchen Schönen zu huldigen, so ist das
Mädchen eben so unglücklich, als wenn er sie absichtlich betrogen
hätte. Sie welkt dahin die arme Verlassne, wenn bittre
Täuschung einer lebhaften Hoffnung an ihrem Herzen nagt, indeß
der süße Herr sorglos bei Andern herumschwärmt, und das
Unglück nicht einmal ahnet, das er angerichtet hat.


Eine nicht minder gewöhnliche Art, junge Mädchen zu
Grunde zu richten, ist, wenn man entweder durch leichtfertige
Reden und luxuriösen Witz ihre Neugier und ihre Sinnlichkeit
reizt, oder durch Erweckung romanhafter Begriffe ihre Phantasie
erhitzt, ihre Aufmerksamkeit von solchen Gegenständen, womit
sie, ihrem Berufe gemäß, sich beschäftigen sollten, ableitet, in
ihnen den Sinn für einfaches, häusliches Leben ertödtet, oder
ein junges Land-Mädchen, durch reizende Darstellung der Stadt-Freuden,
mit ihrer Lage unzufrieden macht. O habe doch Mitleiden,
leichtsinniger Jüngling, mit diesen Armen, und nimm
ihnen nicht unbarmherzig, was unersetzlich ist, die Zufriedenheit
mit dem, was ihre Lage ihnen darbietet. Erkenne doch, wie
unedel es ist, Schwachheit zu benutzen, um seiner Eitelkeit eine
Nahrung zu bereiten, und wie edel dagegen, ein unbefangenes
und argloses Herz mit Achtung und Schonung zu behandeln.


17.


Ich sollte hier billig auch etwas von dem Umgange mit groben
Koketten und Buhlerinnen sagen; allein das würde mich zu
weit führen, und schwerlich möchte meine Mühe mit Erfolge
belohnt werden. Die Schlingen, denen ein junger Mann in
dieser Hinsicht auszuweichen hat, sind unzählig. Wohl ihm,
wenn er Kraft und Klugheit genug hat, diese Ausgearteten wie
die Pest zu fliehen; hat er aber einmal das Unglück, in ihre
Fallstricke gerathen zu seyn: so wird er selten so viel kalte Ueberlegung
haben, ehe er ein solches Geschöpf besucht, vorher ein
Kapitel aus meinem Buche zu lesen. Zudem hat der König Salomon
das alles weit besser gesagt. — Doch ein Paar Zeilen
darüber: Unbeschreiblich fein sind solche verworfne Geschöpfe in
der Kunst, sich zu verstellen, unverschämt zu lügen, Empfindungen
zu heucheln, um ihre Habsucht, ihre Eitelkeit, ihre Sinnlichkeit,
ihre Rache, oder irgend eine andre Leidenschaft zu befriedigen.
Unendlich schwer ist es, zu erforschen, ob eine Buhlerin
Dir wirklich um Dein Selbst willen anhängt. Hast Du
sie vielfältig auf die Probe von Uneigennützigkeit gesetzt, und
immer so befunden, wie Du wünschtest: so ist das etwas, aber
noch sehr wenig. Sie verachtet vielleicht Dein Silber, um desto
sicherer Dich selbst mit allem Deinem Golde zu gewinnen; oder
ihr Temperament leitet sie weniger zum Gelde, als zur Wollust.
Hast Du sie bei mancherlei Versuchungen, wo sie Gelegenheit
und Anreizung gehabt hätte, Dich heimlich zu hintergehen, stets
treulich befunden; hat sie zärtliche Sorgfalt, selbst für Deinen
Ruf, für Deine Ehre gezeigt; zieht sie Dich nicht ab von andern
natürlichen und edlen Verbindungen; opfert sie Dir Jugend,
Schönheit, Gewinn, Glanz, Eitelkeit auf: — ei nun!
die Mischungen der Anlagen und Temperamente sind mannigfaltig
— so kann auch eine Buhlerin von andern Seiten gute,
liebenswürdige Eigenschaften haben; aber traue ihr darum nicht!
Ein Weib, das die ersten und heiligsten aller weiblichen Tugenden,
die Keuschheit und Sittsamkeit, für nichts achtet, wie kann
das wahre Ehrfurcht für höhere Pflichten haben? Doch bin ich
weit entfernt, alle unglückliche Gefallne und Verführte in die
Klasse verachtungswerther Buhlerinnen setzen zu wollen. Wahre
Liebe kann auch ein verirrtes Herz zur Tugend zurückführen. Es
ist schon oft gesagt worden, daß derjenige sichrer vor der Verführung
sey, der die Gefahr kennt, als der, welcher nie in Versuchung
geführt worden ist; allein es bleibt bei dieser Art von
Vergehungen immer eine mißliche Sache um die sichre, dauerhafte
Besserung, und keine Lage ist demüthigender und beunruhigender,
als wenn man die geliebte Person von Andern verachtet
sieht, wenn man sich vor der Welt der Bande schämen muß,
die man nicht zerreissen mag oder kann. Liebe, reine Liebe,
sichert übrigens am besten gegen Ausschweifungen, und der Umgang
mit edeln, sittsamen Weibern verfeinert den Sinn des
Jünglings für Tugend und Unschuld, waffnet sein verwöhntes
Herz gegen feine und freche Buhlerkünste. — Uebrigens bleibt
es doch immer eine große Ungerechtigkeit, daß wir Männer uns
alle Arten von Ausschweifungen erlauben, den Weibern aber,
die von Jugend auf durch uns zur Sünde gereizt werden, keinen
Fehltritt verzeihen wollen; aber freilich, was würde aus der
bürgerlichen Gesellschaft und aus dem ganzen Menschengeschlecht
werden, wenn diese Strenge gegen das schwächere Geschlecht
aufhörte? Doch bleibt es immer bei dem Ausspruch: wer sich
rein weiß, hebe den ersten Stein auf!


Ist es aber wohl wahr, was man im gemeinen Leben so oft
hört, daß jedes Weib zu verführen sey? — o ja! so wie jeder
Richter auf irgend eine Art bestechbar, und jeder Erdensohn,
wenn alle innre und äussre Umstände dazu mitwirken, zu jeder
Sünde fähig seyn würde. — Aber heißt das etwas andres gesagt,
als: daß wir alle — Menschen sind? Ueberlegt man dabei,
wie auf die feinern Sinne der Frauenzimmer sinnliche Eindrücke,
Verführung, Schmeichelei, Eitelkeit, Neugier, Temperament,
so mächtigen Einfluß haben; wie der kleinste Fleck von
dieser Seite an ihnen so leicht bemerkt wird, weil sie in keinen
bürgerlichen Verhältnissen stehen, ihre Verirrungen nicht durch
Verdienste und höhere Tugenden vergessen machen können: —
o! wer wollte dann nicht dulden und schweigen? — Wenden
wir uns nun zu einer erhabnen Klasse von Frauenzimmern —
zu den gelehrten Weibern!


18.


Ich muß gestehen, daß mich immer eine Art von Fieberfrost
befällt, wenn man mich in Gesellschaft einer Dame gegenüber
oder an die Seite setzt, die große Ansprüche auf Schöngeisterei,
oder gar auf Gelehrsamkeit macht. Wenn die Frauenzimmer
doch nur überlegen wollten, wie viel mehr Interesse diejenigen
unter ihnen erwecken, die sich einfach an die Bestimmung der
Natur halten, und sich unter dem Haufen ihrer Mitschwestern
durch treue Erfüllung ihres Berufs auszeichnen! Was hilft es
ihnen, mit Männern in Fächern wetteifern zu wollen, denen
sie nicht gewachsen sind, wozu ihnen mehrentheils die ersten
Grundbegriffe fehlen, welche den Knaben schon von Kindheit an
eingeprägt werden? Es gibt Damen, die, neben allen häuslichen
und geselligen Tugenden, neben der edelsten Einfalt des
Charakters und neben der Anmuth weiblicher Schönheit, durch
tiefe Kenntnisse, seltne Talente, feine Kultur, philosophischen
Scharfsinn in ihren Urtheilen, und Bestimmtheit im Ausdrucke,
Gelehrte vom Handwerke beschämen. Dürfte ich es wagen, hier
öffentlich ein Paar Namen zu nennen, so könnte ich beweisen,
daß ich die Originale zu diesem Bilde nicht lange zu suchen
brauchte; allein wie geringe ist gottlob die Anzahl solcher Frauen!
Und ist es nicht Pflicht, die mittelmäßigen weiblichen Genies
abzuschrecken, auf Kosten ihrer und Andrer Glückseligkeit nach
einer Höhe zu streben, die so Wenige erreichen?


Ich tadle nicht, daß ein Frauenzimmer ihre Schreibart und
ihre mündliche Unterredung durch einiges Studium und durch
sorgsam und keusch gewählte Lectüre zu verfeinern suche; daß sie
sich bemühe, nicht ganz ohne wissenschaftliche Kenntnisse zu seyn;
aber sie soll kein Handwerk aus der Litteratur machen; sie soll
nicht in allen Theilen der Gelehrsamkeit umherschweifen. Es erregt
wahrlich, wo nicht Ekel, doch Mitleiden, wenn man hört,
wie solche arme Geschöpfe sich erkühnen, über Gegenstände abzusprechen,
die Jahrhunderte der Gegenstand der mühsamsten
Nachforschung großer Männer gewesen sind, und von denen
diese dennoch mit Bescheidenheit erklärt haben, sie sähen nicht
ganz klar darin; wenn man hört, wie ein eitles Weib darüber
am Thee- oder Nachttische, in den entscheidendsten Ausdrücken,
Machtsprüche wagt, indeß sie kaum eine klare Vorstellung von
dem Gegenstande hat, wovon die Rede ist. Aber der Haufen
der Stutzer und Anbeter bewundert dennoch mit lautem Beifalle
die feinen Kenntnisse der gelehrten Dame, und bestärkt sie dadurch
in ihren unbescheidenen Ansprüchen. Dann sieht sie die
wichtigsten Sorgen der Hauswirthschaft, die Erziehung ihrer
Kinder und die Achtung der sogenannten Ungebildeten wie Kleinigkeiten
an, glaubt sich berechtigt, das Joch der männlichen
Herrschaft abzuschütteln, verachtet alle andre Weiber, erweckt
sich und ihrem Gatten Feinde, träumt ohne Unterlaß sich in
idealische Welten hinein; ihre Phantasie lebt in unkeuscher Gemeinschaft
mit der gesunden Vernunft; es geht alles verkehrt im
Hause; die Speisen kommen kalt oder angebrannt auf den Tisch;
es werden Schulden auf Schulden gehäuft; der arme Mann
muß mit durchlöcherten Strümpfen einherwandeln. Wenn er
nach häuslichen Freuden seufzt, unterhält ihn die gelehrte Frau
mit Journals-Nachrichten, oder rennt ihm mit einem Musen-Almanach
entgegen, in welchem ihre platten Verse stehen, und
wirft ihm höhnisch vor, wie wenig der Unwürdige, Gefühllose,
den Werth des Schatzes erkennt, den er zu seinem Jammer besitzt.


Ich hoffe, man wird dies Bild nicht übertrieben finden. Unter
den vierzig bis funfzig Damen, die man jetzt in Deutschland
als Schriftstellerinnen zählt — die Legionen Derer ungerechnet,
die keinen Unsinn haben drucken lassen, — sind vielleicht kaum
ein halbes Dutzend, die, als privilegirte Genies höherer Art,
wahren Beruf haben, sich in das Fach der Wissenschaften zu
werfen; und diese sind so liebenswürdige, edle Weiber, versäumen
so wenig dabei ihre übrigen Pflichten, fühlen selbst so lebhaft
die Lächerlichkeiten ihrer halbgelehrten Mitschwestern, daß
sie sich durch meine Schilderung gewiß nicht getroffen und beleidigt
finden werden. Ist es aber nicht bei männlichen Schriftstellern
auch der Fall, daß unter der großen Menge derselben
nur Wenige ausgezeichneten Werth haben? Gewiß! nur mit
dem Unterschiede, daß Begierde nach Ruhm oder Gewinn diese
irre leiten kann; die Frauenzimmer hingegen nicht so leicht Entschuldigung
finden können, wenn sie, mit mittelmäßigen, oder
weniger als mittelmäßigen Talenten und Kenntnissen, eine
Laufbahn betreten, welche weder die Natur, noch die bürgerliche
Verfassung ihnen angewiesen hat.


Was nun den Umgang mit solchen Frauenzimmern angeht,
die auf Litteratur Anspruch machen: so versteht sich's, daß,
wenn diese Ansprüche gerecht sind, ihr Umgang äusserst lehrreich
und unterhaltend ist; und was die von der andern Klasse betrifft,
so kann ich nichts weiter anrathen, als — Geduld, und daß
man es wenigstens nicht wage, ihren Machtsprüchen Gründe
entgegenzusetzen, oder ihren Geschmack zu reformiren, wenn
man sich auch nicht so weit erniedrigen will, den Haufen ihrer
Schmeichler zu vermehren.


19.


Das weibliche Geschlecht besitzt, in viel höherm Grade, als
wir, die Gabe, seine wahren Gesinnungen und Empfindungen
zu verbergen. Selbst Frauenzimmer von weniger feinen Verstandes-Kräften
haben zuweilen eine besondre Fertigkeit in der
Kunst sich zu verstellen. Es gibt Fälle, in welchen diese Kunst
ihnen Schutz gegen die Nachstellungen der Männer gewährt.
Der Verführer hat gewonnenes Spiel, wenn er bemerkt, daß
das Herz der Schönen, oder ihre Sinnlichkeit, mit ihm gemeinschaftliche
Sache macht. Also rechne man es ihnen nicht zum
Vorwurf, wenn sie zuweilen anders scheinen, als sie sind! aber
man nehme darauf Rücksicht im Umgange mit ihnen! man
glaube nicht immer, daß ihnen derjenige gleichgültig sey, dem
sie mit merklicher Kälte begegnen, noch daß sie sich vorzüglich
für den interessiren, mit dem sie öffentlich vertraulich umgehen,
den sie auszuzeichnen scheinen! Oft thun sie dieß gerade, um
ihr Spiel zu verbergen, wenn es nicht bloß Neckerei, oder Wirkung
ihrer Laune, ihres Eigensinnes ist. Sie ganz zu entziffern,
dazu gehört tiefes Studium des weiblichen Herzens, vieljähriger
Umgang mit den Feinern unter ihnen; kurz, mehr als in
diesen Blättern entwickelt werden kann.


20.


Ich schweige von der Vorsichtigkeit im Umgange mit alten
Koketten; mit solchen, die sich einbilden, die Ansprüche auf Bewundrung,
auf Huldigung und die Gewalt ihrer Schönheit würden,
wie die gesetzmäßigen Rechte der Juristen, durch dreißigjährigen
Besitz um desto sichrer; die in fünf Jahren nur einmal
ihren Geburtstag feiern, und die, wenn sie an der Spitze einer
Bücher-Censur stünden, am ersten den Kalender verbieten würden.
Ich schweige von den Prüden, Strengen, Spröden und
Betschwestern, mit welchen man zuweilen, wie ich höre, unter
vier Augen ganz anders, als in Gesellschaft umgehen darf, und
von denen leichtfertige Leute behaupten: verschwiegne und kühne
Männer machten bei dieser Klasse gerade am leichtesten ihr Glück.
Ich schweige von den sogenannten alten Gevatterinnen und
Frauen Basen, die sich's zur christlichen Pflicht machen, den
Ruf ihrer Nachbarn und Bekannten von Zeit zu Zeit an das
Licht zu ziehen, und mit denen man es daher nicht verderben
darf. — Ich schweige von diesen allen, um die guten Damen
nicht gegen mich aufzubringen, der ich an allen diesen Lästerungen
keinen Theil nehme.


21.


Aber noch ein Paar Worte über die seligen Freuden, die der
Umgang mit verständigen und edeln Weibern gewährt! Ich
habe schon vorhin gesagt, daß ich demselben die glücklichsten
Stunden meines Lebens zu verdanken habe; und, in Wahrheit!
das sprach ich aus der Fülle meines Herzens. Ihr zartes Gefühl,
ihre Gabe, so schnell zu errathen, zu begreifen, Gedanken aufzufassen,
Mienen zu verstehen; ihr feiner Sinn für die kleinen,
süßen Gefälligkeiten des Lebens; ihr reizender naiver Witz; ihre
oft so scharfsinnigen, von gelehrten, systematischen, vorgefaßten
Meinungen so freien Urtheile; unnachahmliche liebenswürdige
Laune — interessant, selbst in ihren Ebben und Fluthen; ihre
Geduld in langwierigen Leiden, wenn gleich sie im ersten Augenblicke,
wo der Unfall sie trifft, dem Gefährten das Uebel
durch Klagen schwerer machen; ihre sanfte, liebreiche Art zu trösten,
zu pflegen, zu warten, zu harren, zu dulden; die Milde,
welche in ihrem ganzen Wesen herrscht; die kleine, unschädliche
Geschwätzigkeit und Redseligkeit, wodurch sie die Gesellschaft
beleben — das alles kenne ich, schätze ich, verehre ich. — Und
wer wird nun, bei dem, was ich zum Nachtheil Einiger unter
ihnen habe sagen müssen, mir Lästerung aufbürden, oder gehässige
Absichten beimessen?




Sechstes Kapitel.

Ueber den Umgang unter Freunden.




1.


Da bei dem Betragen gegen unsre Freunde alles auf die Wahl
derselben ankömmt, so muß ich zuerst einige Bemerkungen über
diesen Gegenstand vorausschicken. Keine freundschaftliche Verbindungen
pflegen dauerhafter zu seyn, als diese, welche in der
frühen Jugend geschlossen werden. Man ist da noch weniger
mißtrauisch, weniger schwierig in Kleinigkeiten; das Herz ist
offner, geneigter sich mitzutheilen, sich anzuschließen; die Charaktere
fügen sich leichter zusammen; man gibt von beiden Seiten
nach, und setzt sich in gleiche Stimmung; man erfährt mit
einander so Manches, erinnert sich der sorgenlosen, gemeinschaftlich
vollbrachten, glücklichen Jugend-Jahre, und rückt mit
gleichen Schritten in Kultur und Erfahrung fort. Dazu kommen
dann Gewohnheit und Bedürfniß; wird Einer aus dem
vertrauten Kreise durch die Hand des Todes dahingerissen, so
kettet das die übrigbleibenden Gefährten um desto fester an einander.
— Ganz anders sieht es aus in reifern Jahren. Von
Menschen und Schicksalen vielfältig getäuscht, werden wir verschlossner,
trauen nicht so leicht; das Herz steht unter der Vormundschaft
der Vernunft, die genauer abwägt, und sich selbst
Rath zu schaffen sucht, bevor sie sich Andern anvertrauet. Man
fordert mehr, ist ekler in der Wahl, nicht mehr so lüstern nach
neuen Bekanntschaften, wird nicht so lebhaft betroffen von glänzenden
Aussenseiten; man hat ächtere Begriffe von Vollkommenheit,
von dauerhaften Bündnissen, von Nutzen und Schaden
einer gänzlichen Hingebung; der Charakter ist fester; die Grundsätze
sind auf Systeme zurückgeführt, in welche die Gesinnungen
und Theorien eines uns fremden Menschen selten passen; folglich
wird es schwerer, eine dauerhafte Harmonie zu Stande zu
bringen; und endlich sind wir in so manche Geschäfte und Verbindungen
verflochten, daß wir kaum Muße, und wenigstens
selten Drang haben, neue zu schließen. Also vernachlässige man
seine Jugend-Freunde nicht; und wenn auch Schicksale, Reisen
und andre Umstände uns in der Welt umhergetrieben und von
unsern Gespielen getrennt haben, so suche man doch jene alten
Bande wieder anzuknüpfen, und man wird selten übel dabei
fahren.


2.


Es ist ein ziemlich allgemein angenommener Grundsatz, daß
zu vollkommner Freundschaft Gleichheit des Standes und der
Jahre erfordert werde. »Die Liebe,« sagt man, »sey blind;
sie fessele, durch unerklärbaren Instinkt, Herzen an einander,
die dem kalten Beobachter gar nicht für einander geschaffen zu
seyn schienen; und da sie nur durch Gefühle, nicht durch Vernunft
geleitet werde, so fielen bei ihr alle Rücksichten des Abstandes,
den äussere Umstände erzeugen, weg. Die Freundschaft
hingegen beruhe auf Harmonie in Grundsätzen und Neigungen;
nun aber habe jedes Alter, so wie jeder Stand, seine
ihm eigne Stimmung, nach der Verschiedenheit der Erziehung
und Erfahrungen, und desfalls finde unter Personen von ungleichen
Jahren und ungleichen bürgerlichen Verhältnissen keine
so vollkommne Harmonie Statt, wie zur Knüpfung des Freundschafts-Bandes
erfordert werde.«


Diese Bemerkungen enthalten viel Wahres; doch habe ich
schon zärtliche und dauerhafte Freundschaften unter Leuten wahrgenommen,
die, weder dem Alter noch dem Stande nach, sich
ähnlich waren, und wenn man sich an dasjenige erinnert, was
ich zu Anfange des ersten Kapitels in diesem Theile gesagt habe:
so wird man dieß leicht erklären können. Es gibt junge Greise
und alte Jünglinge. Feine Erziehung, Mäßigkeit in Wünschen,
Freiheit in Denkungsart und Unabhängigkeit der Lage, erheben
den Bettler zu einem Manne von hohem Stande, so wie verachtungswürdige
Sitten, unedle Begierden und niedrige Gesinnungen
selbst einen Fürsten zu dem Pöbel herabwürdigen können.
Das ist aber zuverlässig gewiß, daß zu einer dauerhaften innigen
Freundschaft Gleichheit in Grundsätzen und Empfindungen
erfordert wird, und daß dieselbe auch bei einer zu großen Verschiedenheit
in Fähigkeiten und Kenntnissen nicht leicht Platz
finden kann. Darf denn in dieser Verbindung gerade das fehlen,
was sie zur Quelle des edelsten Lebens-Genusses und der
reinsten Glückseligkeit macht: die Mittheilung verschwisterter
Gefühle, die sanfte, durch Theilnahme versüßte Warnung und
Zurechtweisung? Und kann ich den mit Zustimmung meines
Herzens meinen Freund nennen, dem meine Empfindungen völlig
fremd sind, der kalt und gleichgültig bleibt, wo meine Seele
ganz Gefühl und Empfindung ist? Es gibt Menschen von erhabenen
und seltenen Eigenschaften des Geistes, die man nur
bewundern darf, an welche man immer hinaufschauen muß,
und diese Menschen verehrt man, aber — man liebt sie nicht,
oder man verzweifelt wenigstens daran, von ihnen wieder geliebt
zu werden. In der Freundschaft müssen beide Theile gleichviel
geben und empfangen können. Jedes zu große Uebergewicht von
einer Seite, alles, was die Gleichheit hebt, stört zugleich die
Freundschaft.


3.


Warum haben sehr vornehme und sehr reiche Leute so wenig
wahren Sinn für Freundschaft? Sie fühlen nicht dies edelste
Seelen-Bedürfniß, weil ihre ganze Erziehung und Lebensweise
die theilnehmenden Gefühle ertödtet, und sie zu Sclaven der
Selbstsucht macht. Ihre Leidenschaften zu befriedigen; rauschenden,
betäubenden Freuden nachzurennen; immer zu genießen;
geschmeichelt, gelobt, geehrt zu werden; darum ist es ihnen Allen
mehr oder weniger zu thun. Von Personen ihres Gleichen
werden sie durch Eifersucht, Neid und andre Leidenschaften getrennt;
die Vornehmeren suchen sie nur auf, wenn sie ihrer, zu
Begünstigung eigennütziger oder ehrgeitziger Absichten, bedürfen;
die Geringern und Aermern aber halten sie in einer so
großen Entfernung von sich, daß sie von ihnen weder die Wahrheit
annehmen, noch den Gedanken ertragen können, sich ihnen
gleichzustellen. Auch bei den Besten unter ihnen erwacht früh
oder spät die Vorstellung, daß sie von besserm Stoffe seyen,
und das tödtet dann die Freundschaft.


4.


Allein selbst unter denen Menschen, die Dir an Stand, Vermögen,
Alter und Fähigkeiten gleich sind, rechne nur auf die
dauerhafte Freundschaft Derer, die nicht von unedlen, heftigen,
oder thörichten Leidenschaften beherrscht, noch, wie ein Wetterhahn,
von Launen und Grillen hin- und hergetrieben werden!
Wer rastlos rauschenden Freuden und Zerstreuungen sich ergibt;
wer wilden Begierden, der Wollust, dem Trunke, oder dem unglückseligen
Spiele alles aufopfert; wessen Abgott falsche Ehre,
Gold, oder sein eigenes Ich ist; wer, wankelmüthig in Grundsätzen
und Meinungen, einen Charakter hat, der sich, wie
Wachs, von Jedem in jede Form drücken läßt; der mag vielleicht
ein guter Gesellschafter, aber nie wird er ein beständiger,
treuer Freund seyn. Sobald es auf Verleugnung, Aufopferung,
auf Beharrlichkeit und Festigkeit ankömmt, wird ein Solcher
Dich im Stiche lassen; Du wirst allein da stehen und Dich hintergangen
glauben, da doch Du allein Dich betrogst, indem
Du unvorsichtig wähltest. Ueberhaupt ist es in dieser Welt so
oft der Fall, daß unsre Phantasie uns die Menschen malt, wie
wir gern möchten, daß sie aussähen, und es nachher sehr übel
nimmt, wenn sie gewahr wird, daß die Natur nicht das Original
dem Gemälde gleich geschaffen hat.


5.


Man pflegt zu sagen: das sicherste Mittel, Freunde zu haben,
sey — keiner Freunde zu bedürfen; aber jeder Mensch
von Gefühl bedarf Freunde. — Und sollte es denn wirklich so
schwer seyn, in dieser Welt treue Freunde zu finden? Ich meine,
nicht halb so schwer, wie man gewöhnlich glaubt. Unsre empfindelnden
jungen Herren schaffen sich nur zu überspannte Begriffe
von der Freundschaft. Freilich, wenn wir gänzliche Hingebung,
unbedingte Aufopferung, Verleugnung alles eignen Interesse,
in höchst kritischen Augenblicken, blinde Ergreifung unsrer Parthei
gegen eigne bessre Ueberzeugung, sogar Bewunderung unsrer
Fehler, Billigung unsrer Thorheiten, Mitwirkung bei unsern
leidenschaftlichen Verirrungen — mit Einem Worte: wenn wir
mehr von unsern Freunden fordern, als Billigkeit und Gerechtigkeit
von Menschen verlangen darf, die Fleisch und Bein sind
und freien Willen haben: so werden wir nicht leicht unter tausend
Wesen Eins finden, das sich so gänzlich in unsre Arme
würfe. Suchen wir aber verständige Menschen, deren Hauptgrundsätze
und Gefühle mit den unsrigen übereinstimmen, kleine
unmerkliche Verschiedenheiten abgerechnet; Menschen, die Freude
finden an dem, was uns freuet; die uns lieben, ohne von uns
bezaubert, das Gute in uns schätzen, ohne blind gegen unsre
Schwächen zu seyn; die uns im Unglücke nicht verlassen, uns
in guten und redlichen Bestrebungen treu und standhaft beistehen,
uns mit ungeheuchelter und herzlicher Theilnahme trösten,
aufrichten, tragen helfen, uns, wo es höchst nöthig ist, und
wir dessen werth sind, alles aufopfern, was man ohne Verletzung
seiner Ehre und der Gerechtigkeit gegen sich
selbst und die Seinigen aufopfern darf, uns die Wahrheit
nicht verhehlen, und aufmerksam auf unsre Mängel machen,
ohne uns vorsätzlich zu beleidigen, uns allen andern Menschen
vorziehen, in so fern es ohne Unbilligkeit geschehen kann — —
suchen wir ernstlich Solche: nun, so finden wir deren gewiß. —
Viele? nein! das sage ich nicht, aber doch wohl ein Paar für
jeden Biedermann; — und was braucht man mehr in dieser
Welt?


6.


Hast Du nun einen solchen treuen Freund gefunden, so bewahre
ihn auch! Halte ihn in Ehren, auch dann, wenn das
Glück Dich plötzlich über ihn erhebt, auch da, wo Dein Freund
nicht glänzt, wo Deine Verbindung mit ihm durch die öffentliche
Stimme nicht gerechtfertigt zu werden scheint! Schäme
Dich nie Deines ärmern, weniger hochgeschätzten Freundes; beneide
nicht den Dir vorgezogenen Freund! Hange fest an ihm,
ohne ihm lästig zu werden! Fordre nicht mehr von ihm, als
Du selbst leisten würdest; ja, fordre nicht einmal so viel, wenn
Dein Freund nicht in allen Stücken mit Dir einerlei lebhaftes
Temperament, einerlei Fähigkeiten, einerlei Grad von Gefühl
hat! Ergreife warm und eifrig die Parthei Deines Freundes,
aber nicht auf Kosten der Gerechtigkeit und Redlichkeit! Du
sollst nicht seinetwegen blind gegen die Tugenden Andrer seyn,
noch, wenn Du die Macht in Händen hast, eines würdigen,
geschickten Mannes Glück zu bauen, diesen dem weniger fähigen
Freunde nachsetzen. Du sollst nicht seine Uebereilungen vertheidigen,
seine Leidenschaften partheiisch als Tugenden erheben,
in kleinen Zwistigkeiten mit Andern, wenn er unrecht hat, geflissentlich
die Parthei des Beleidigers verstärken; nicht Dich mit
in sein Verderben stürzen, wenn ihm dadurch nicht geholfen
wird, oder vielleicht gar durch unkluge Vertheidigung seine Feinde
mehr erbittern, und Dir und den Deinigen den Untergang bereiten.
Aber retten sollst Du seinen Ruf, wenn er unschuldig
verläumdet wird, auch dann, wenn jedermann ihn verläßt und
verkennt, sobald Du hoffen darfst, daß dieß ihm irgend Vortheil
bringen kann. Oeffentlich ehren sollst Du den Edeln, und Dich
nie Deiner Verbindung mit ihm schämen, wenn Schicksale oder
böse Menschen ihn unverdient zu Boden gedrückt haben. Nicht
mitlächeln sollst Du, wenn lose Buben hinter seinem Rücken her
ihn höhnen. Mit Vorsicht und Klugheit sollst Du ihm Nachricht
geben von Gefahren, die ihm und seiner bürgerlichen Ehre drohen;
aber nur, in so fern dieß dazu dienen kann, dem Uebel
auszuweichen, oder Unvorsichtigkeiten wieder gut zu machen,
nicht aber, wenn er dadurch bloß beunruhigt und aufgeregt wird.


7.


Freunde, die uns in der Noth nicht verlassen, sind äusserst
selten. — Sey Du Einer dieser seltnen Freunde! Hilf, rette,
wenn Du es vermagst! opfre Dich auf — nur vergiß nicht,
was Klugheit und Gerechtigkeit gegen Dich und Andre von Dir
fordern! Aber tobe nicht, klage nicht, wenn Andre nicht ein
Gleiches für Dich thun! Nicht immer herrscht böser Wille bei
ihnen. Schwache, und durch Leidenschaft beherrschte Menschen
sind unsichre Freunde; doch wie wenige gibt es, die ganz fest
und unerschütterlich in ihrem Charakter, ganz frei von kleinen
Leidenschaften und Nebenabsichten sind, die nicht bei ihrer Anhänglichkeit
an Dich von klugen Rücksichten auf Deinen Ruf,
Deine Verhältnisse, bestimmt werden, oder wenigstens nicht
gern Schande vor der Welt wegen ihrer Zuneigung zu Dir auf
sich laden wollen; wie Wenige, die nicht, wo es auf Verleugnung
ankömmt, den Schwächern gegen den Mächtigern aufopfern!
Wenn diese nun, sobald ein Ungewitter sich über Deinem
Haupte zusammenzieht, einen kleinen Schritt zurücktreten,
oder wenigstens ihre Liebe und Verehrung in eine Art von Protection
und Rathgebersrolle verwandeln — nun, so sey billig!
Schiebe die Schuld auf das ängstliche Temperament der mehrsten
Leute, auf ihre Abhängigkeit von äussern Umständen, auf
die Nothwendigkeit, heut zu Tage durch Gunst sein Glück zu
machen, um in schweren Zeiten fortzukommen! Wie wenig
Menschen würden übrig bleiben, mit denen Du Hand in Hand
auf dieser Erde durch Glück und Unglück wandeln könntest, wenn
Du es so genau nehmen, oder so große Forderungen an Deine
Freunde machen wolltest! Zuweilen ist auch der Fall da, daß
wirklich unsre Freunde (wenn wir uns durch kleine oder große
Unvorsichtigkeiten unser böses Schicksal selbst zugezogen haben)
sich die Rechtfertigung schuldig sind, öffentlich zu zeigen, daß
sie nicht in unsre Thorheiten verwickelt waren. Oft werden sie
durch unsre widrige Lage gerade so gestimmt, wie sie immer hätten
gestimmt seyn sollen, wenn sie ein gutes Gewissen hätten
bewahren wollen; das heißt: sie hören auf, uns so täuschend
zu schmeicheln, wie sie es vorher aus Furcht, uns zu verlieren,
thaten, so lange wir von jedermann aufgesucht wurden, und
unsre Freunde wählen konnten. Ich habe in einigen blendenden
Situationen meines Lebens einen Haufen von Leuten sich
mir aufdringen gesehen, die mir ohne Unterlaß Weihrauch streuten,
jeden meiner witzigen Einfälle mit lauter Bewundrung auffingen,
schmeichelhafte Verse auf mich machten, meine Worte
als Orakelsprüche ausschrien, und meinen Ruf im Posaunenton
erhoben. Ich kannte das Menschengeschlecht genug, um nicht
alles das für baare Münze aufzunehmen, sondern fest überzeugt
zu seyn, daß sie mich vernachlässigen, wohl gar auf mich herabsehen
würden, wenn ich einst in eine weniger glückliche Lage
kommen sollte, und sie meiner nicht mehr bedürften. Ich irrte
nicht; aber deswegen waren Diese doch nicht insgesammt Schurken
und Heuchler. Viele von ihnen, es ist wahr, lernte ich als
Solche kennen; sie erlaubten sich die ärgsten Niederträchtigkeiten
gegen mich; es befremdete mich nicht; ich verachtete sie; aber
Manche waren vorher nur von dem Strome mit fortgerissen
worden. Die Stimme meiner Feinde erweckte sie nun; sie stutzten,
betrachteten mich mit forschendem Auge, und sahen meine
Fehler; sie warfen mir diese Fehler durch Worte oder einige
Kälte in ihrem Betragen, vielleicht ein wenig zu unsanft vor,
gaben mir dadurch Gelegenheit, selbst aufmerksam auf dieselben
zu werden, an mir zu arbeiten; und wahrlich, diese sind mir
nützlichere, ächtere Freunde gewesen, als manche Andre, die
mich in meiner Eitelkeit und Selbstgenügsamkeit zu bestärken
suchten.


8.


Kein Grundsatz scheint mir so unvereinbar mit edelmüthigen
Gesinnungen und eines gefühlvollen Herzens so unwürdig, als
der: »daß es ein Trost sey, Gefährten oder Mitleidende im Unglücke
zu haben.« Ist es nicht genug, selbst leiden, und dabei
überzeugt seyn zu müssen, daß in der Welt noch viel eben so
redlich gute Menschen, wie wir sind, nicht weniger Elend zu
tragen haben? Sollen wir noch die Summe dieser Unglücklichen
muthwilliger Weise dadurch vermehren, daß wir Andre zwingen,
auch unsre Last mitzutragen, die dadurch um nichts leichter
wird? Denn man sage doch nicht, daß es Erleichterung sey,
sich von seinem Schmerze zu unterhalten! Nur für altersschwache
Weiber, nicht aber für einen verständigen Mann, kann Geschwätzigkeit
von der Art Wohlthat werden. Ich habe im ersten
Kapitel des ersten Theils davon geredet: ob es gut sey, Andern
seine Widerwärtigkeiten zu klagen. Damals sagte ich zur Beantwortung
dieser Frage nur das, was Weltklugheit und Vorsichtigkeit
lehren; im Umgange mit Freunden hingegen, wovon
hier die Rede ist, muß uns auch Feinheit des Gefühls vorschreiben,
unsre unangenehme Lage vor dem mitempfindenden, zärtlich
theilnehmenden Freunde so viel möglich zu verbergen. Ich
sage: so viel möglich, denn es können Fälle kommen, wo die
Bedürfnisse des gepreßten Herzens, sich zu entladen, zu groß,
oder die liebreichen Anforderungen des Freundes, der den Kummer
auf unsrer Stirne liest, zu dringend werden, wo länger zu
schweigen Folter für uns, oder Beleidigung für den Vertrauten
werden würde, und wo nur sein Rath oder sein Beistand retten
kann. In allen übrigen Fällen lasset uns der Ruhe unsers
Freundes, wie unserer eignen, schonen!


9.


Klagt Dir ein bewährter Freund seine Noth, seine Schmerzen,
wie könntest Du ihn ohne innige Theilnahme anhören!
Oder wie dürftest Du seinen Klagen moralische Gemeinsprüche
entgegensetzen, ihm wehe thun durch Vorwürfe über sein Betragen,
durch die Bemerkung, daß er seine Noth hätte verhüten
können! Nein, bist Du ein treuer, gefühlvoller Freund, so wirst
Du alles aufbieten, Deinem Freunde Linderung oder Beistand
zu gewähren. Aber verzärtle ihn nicht an Leib und Seele,
durch weibische Klagen! Erwecke vielmehr seinen männlichen
Muth, daß er sich über die nichtigen Leiden dieser Welt erhebe!
Schmeichle ihm nicht mit falschen Hoffnungen, mit Erwartungen
eines blinden Ungefährs; sondern hilf ihm, Wege einschlagen,
die eines weisen Mannes würdig sind!





10.


Aus dem Umgange mit Freunden muß alle Verstellung verbannt
seyn. Da soll alle falsche Scham, da soll aller Zwang,
den Convenienz, übertriebne Gefälligkeit und Mißtrauen im gemeinen
Leben auflegen, wegfallen. Zutrauen und Aufrichtigkeit
müssen unter innigen Freunden herrschen. Allein man überlege
dabei, daß es kindische Geschwätzigkeit seyn würde, Geheimnisse
mitzutheilen, die dem Freunde gleichgültig sind, und durch die
ihm eine schwere Verantwortlichkeit aufgelegt, oder seine Verschwiegenheit
auf eine schwere Probe gesetzt wird; daß wenige
Menschen, unter allen Umständen, unverbrüchlich ein Geheimniß
zu bewahren vermögen, wenn sie auch übrigens alle Eigenschaften
haben, die zur Freundschaft erfordert werden; daß fremde
Geheimnisse nicht unser Eigenthum sind; und endlich, daß es
auch eigne Geheimnisse geben kann, die man ohne Schaden,
Gefahr und Nachtheil durchaus keinem Menschen auf der Welt
anvertrauen darf!


11.


Jede Art von schädlicher oder weibischer Schmeichelei muß
im Umgange unter ächten Freunden wegfallen, nicht aber eine
gewisse Gefälligkeit, die das Leben süß macht, Nachgiebigkeit
und Geschmeidigkeit in unschuldigen Dingen. Es gibt Menschen,
deren Zuneigung man augenblicklich verloren hat, sobald man
aufhört, ihnen Weihrauch zu streuen, sobald man nicht in allen
Stücken einerlei Meinung mit ihnen ist, einerlei Geschmack mit
ihnen hat. In ihrer Gegenwart darf man nicht einmal den Vorzügen
der Verdienstvollsten Gerechtigkeit widerfahren lassen. Gewisse
Saiten kann man gar nicht berühren, ohne sie aufzubringen.
Haben sie eine Thorheit begangen; sind sie blindlings eingenommen
für oder gegen eine Sache; werden sie von Phantasie
oder Leidenschaft irregeleitet; haben sie unanständige oder schädliche
Gewohnheiten an sich; findet man in ihrer Art zu leben
und zu wirthschaften etwas mit Grunde auszusetzen, und man
untersteht sich, hierüber etwas zu sagen: so schlägt das Feuer
aller Orten heraus. Andre werden hiedurch nicht sowohl beleidigt,
als gekränkt. Sie sind gewöhnt, sich so zu verzärteln,
daß sie die Stimme der Wahrheit gar nicht hören können. Man
soll nur von solchen Dingen mit ihnen reden, die ihren faulen
Seelen-Schlummer befördern. — »Wenn ich Dich bitten darf,«
sagen sie, »so laß uns davon abbrechen! das sind Gegenstände,
die ich nicht gern in mein Gedächtniß zurückrufe. Es ist nun
einmal nicht anders! Ich weiß wohl, daß ich Unrecht habe,
daß ich vielleicht anders handeln sollte; aber es würde einen zu
schweren Kampf kosten — meine Gesundheit, meine Ruhe,
meine schwachen Nerven vertragen es nicht, daß ich ernstlich
darüber nachsinne.« — Pfui! welch eine Feigheit und Verblendung!
ein Mensch, der einen festen Charakter besitzt, und
ernstlich das Gute liebt und sucht, muß den Muth haben, bei
jedem Gegenstande mit reifer Ueberlegung verweilen zu können. —
Alle solche verweichlichte und feige Seelen taugen nicht zur
Freundschaft. Man muß das Herz haben, Wahrheit zu sagen
und Wahrheit anzuhören, auch dann, wenn diese Wahrheit hart
ist, und unser Innerstes erschüttert. Doch das Recht, welches
die Freundschaft gibt, freimüthig zu tadeln, und dem Freunde
die Wahrheit nicht zu verhehlen, will mit Zartheit und liebevoller
Schonung ausgeübt seyn. Schon die Klugheit verbeut, den
fehlenden Freund durch lange Straf-Predigten zu ermüden und
zu erbittern, oder mit ängstlichen Besorgnissen zu erfüllen,
wenn, seinem Temperamente oder den Umständen nach, gar
kein Nutzen davon zu erwarten steht.


12.


Es ist schon gesagt, daß alles, was die Gleichheit unter
Freunden aufhebt, der Freundschaft schädlich sey. Da nun das
Verhältniß zwischen einem Wohlthäter und Dem, welcher Wohlthaten
empfängt, am wenigsten mit Gleichheit bestehen kann:
so scheint es der Zartheit der Gefühle angemessen, zu verhindern,
daß durch ein zu großes Gewicht von Wohlthaten auf einer
Seite ein Freund dem andern gleichsam unterwürfig werde. Verbindlichkeiten
von der Art sind der Freiheit, der uneingeschränkten
Wahl entgegen, auf welcher die Freundschaft beruhen soll.
Sie bringen etwas in dies Bündniß hinein, das nicht hinein
gehört, nämlich die Dankbarkeit, welche nicht freiwillig, sondern
Pflicht ist. Man hat selten den Muth, so kühn und offenherzig
mit dem Wohlthäter zu reden, wie mit dem Freunde.
Vorzüglich aber soll das Zartgefühl mich abhalten, meines Freundes
Güte in Anspruch zu nehmen, weil ich voraussetzen darf,
daß er mir zugestehen werde, was er einem Fremden abschlagen
würde. Wäre es endlich auch nur die einzige Rücksicht, daß
empfangene Wohlthat partheiisch für den Wohlthäter macht, und
Partheilichkeit Bestechung ist: so läge hierin schon ein starker
Grund, äusserst behutsam und bedenklich zu seyn, wenn von Erheischung
und Annahme wirklicher Wohlthaten aus der Hand
des Freundes die Rede ist, doch mit Verbannung jeder mißtrauischen
Besorgniß, als ob es möglich wäre, daß angenommene
Wohlthat der Freundschaft gefährlich werden könnte. —
Kaum darf hiebei erinnert werden, daß man die Dienstwilligkeit
seiner mächtigen oder angesehenen Freunde nie für fremde
Angelegenheiten, oder zur Erreichung selbstsüchtiger Zwecke mißbrauchen
sollte. Allein es gibt Mittel, den edeln Mann, der
gern Gutes thut, aufmerksam zu machen auf Gegenstände, die
seiner Hülfe werth sind. Mylord Marshall Keith wurde von einem
Officier gebeten, ihn dem Könige von Preussen zu empfehlen.
Er antwortete nicht, gab ihm aber, bei seiner Abreise nach
Potsdam, einen kleinen Sack voll Erbsen mit, den der Officier
dem Könige, ohne Brief, überreichen sollte. Friedrich begriff,
daß sein Freund keinem Menschen von gemeinem Schlage einen
solchen Auftrag würde gegeben haben, und nahm den Officier
in seinen Dienst. Ueberhaupt haben feinere Seelen unter sich
eine eigne geheime, Andern unverständliche Sprache. Doch gibt
es Fälle, in welchen man ohne Scheu sich an Freunde wenden
muß, nämlich wenn die Freundschafts-Dienste, deren wir bedürfen,
von der Art sind, daß der Freund sie uns ohne Ungemächlichkeit
erweisen, oder ohne uns in Verlegenheit zu setzen
und uns im mindesten zu beleidigen, verweigern kann; wenn
wir in der Lage sind, ihm gelegentlich wieder gleiche Gefälligkeiten
zu erweisen; wenn niemand so gut, wie er, von der Lage
der Sache, von der Sicherheit, mit welcher unsere Bitte gewährt
werden kann, überzeugt ist, oder wenn unser ganzes Glück
auf Verschweigung einer Sache beruht; wenn wir uns keinem
Andern sicher, ohne Gefahr und Schaden, anvertrauen, von
keinem Andern Hülfe erwarten dürfen, und wenn wir dann gewiß
wissen, daß unser Freund dabei nichts verlieren, keiner
Unannehmlichkeit ausgesetzt seyn kann. In allen diesen und
ähnlichen Fällen würden wir gegen das Zutrauen sündigen, das
wir ihm schuldig sind, wenn wir ihm unsre Verlegenheiten verschwiegen.





13.


Etwas von dem, was ich über das Verhältniß unter Eheleuten
gesagt habe, findet auch bei Freunden Statt, nämlich,
daß man sich hüten muß, einander überdrüssig zu werden, oder
durch zu öftern, zu vertraulichen Umgang, widrige Eindrücke
zu veranlassen. Darum sollen sich Freunde nicht zu oft sehen,
sollen den Umgang zuweilen entbehren, damit sie ihn dann desto
inniger genießen mögen, und damit nicht durch einen zu häufigen
Umgang die kleinen Fehler sichtbar und fühlbar werden, deren
jeder Mensch mehr oder weniger hat, und die so leicht die
Innigkeit der Freundschaft stören, so leicht einen Mißton erzeugen,
oder wenigstens Beschwerden verursachen, die man seinem
Freunde ersparen sollte. Diese Vorsicht ist in der Freundschaft
noch nöthiger, als in der Ehe, da in jener nicht, wie in dieser,
gewisse Rücksichten und Ueberlegungen wirksam sind, vor allen
die, daß man nun einmal auf die ganze Lebenszeit mit einander
zu Freude und Leid, zu gemeinschaftlicher Ertragung, und
um ein Leib und eine Seele zu seyn, vereint ist; folglich die
Beständigkeit derselben von der behutsamsten Schonung abhängt.
Es ist wahr, daß jene unangenehme Eindrücke bei edeln und
verständigen Menschen nicht von Dauer sind, und daß es nur
eines Zwischenraums von wenig Tagen bedarf, um uns wieder
die Augen zu öffnen über den Werth und Vorzug unsers Freundes
vor andern mittelmäßigen Leuten, mit denen wir indeß gelebt
haben; allein besser ist es doch, wenn dergleichen Empfindungen
gar nicht in unser Herz kommen; und das kann man
ja ändern. Man verbanne daher auch aus dem Umgange mit
Freunden jene pöbelhafte Vertraulichkeit, jenen Mangel an Höflichkeit
und jene Nachlässigkeit im Aeussern, wovon ich im dritten
Kapitel dieses Theils, besonders in dessen viertem Abschnitte,
geredet habe; und lege endlich auch dem Freunde keine Art von
Zwang auf; verlange nicht, daß er sich nach unsern Launen,
nach unserm Geschmacke richten, noch daß er den Umgang solcher
Menschen, gegen welche wir eingenommen sind, fliehen
solle!


Eben so wichtig ist es aber auch, sich den Umgang mit geliebten
Personen nicht so sehr zum Bedürfnisse zu machen, daß
man ohne sie durchaus nicht leben zu können glaubt. Wir sind
auf dieser Welt nicht Herren über unser Schicksal. Man muß
sich gewöhnen, Trennungen durch Tod, Entfernungen und andere
Umstände zu ertragen, und wenn man ein Gut besitzt, sich
mit dem Gedanken vertraut machen, daß man dies Gut auch
verlieren könne. Ein weiser Mann bauet nicht seine ganze Existenz
auf das Daseyn eines andern Wesens.


14.


Bleibe aber immer, auch in der Entfernung, ein warmer
Freund Deiner Freunde! sonst scheint es, als habest Du nur
aus Eigennutz, nur um den Genuß des Lebens zu erhöhen, Dich
an sie geschlossen. Halte die Vernachlässigung des Briefwechsels
nicht für eine Kleinigkeit, die man sich wohl verzeihen könne;
denn wie darfst Du Dich dessen Freund nennen, dem Du nicht
einmal einige Stunden Deines Lebens in jedem Jahre weihen
willst, und wie darfst Du von demjenigen Freundschaft erwarten,
den Du so sehr vernachlässigst, daß er endlich nicht mehr
weiß, ob Du noch unter den Lebendigen bist? Fühlst Du in
Monaten und Jahren das Bedürfniß nicht, Dich schriftlich mit
Deinem Freunde zu unterhalten, so liegst Du entweder in den
Fesseln des Egoismus, oder bist überhaupt nicht mehr werth,
einen Freund zu haben. Ich lasse auch die Entschuldigung nicht
gelten, daß man zuweilen lange Zeit hindurch gar nicht gestimmt
sey, seine Gedanken in Ordnung auf das Papier zu bringen.
Briefe an den Vertrauten unsers Herzens sind keine rednerische
Ausarbeitungen; jedes Wort, das Abdruck dessen ist, was in
unsrer Seele vorgeht, wird ihm willkommen seyn, und nur auf
diese Weise kann ja einem gefühlvollen Herzen die Trennung
von geliebten Personen erträglich werden.


15.


Man sieht zuweilen Menschen eben so eifersüchtig in der
Freundschaft, wie in der Liebe. Das zeugt mehr von einer selbstsüchtigen,
als von einer zärtlichen Gemüthsart. Freuen soll es
Dich, wenn auch andre Menschen den Werth dessen zu schätzen
wissen, der Dir theuer ist; freuen soll es Dich, wenn Dein Liebling
noch ausser Dir gute Seelen findet, denen er sich mittheilen,
in deren Gemeinschaft er reine Wonne schmecken kann. Er
wird darum nicht blind gegen Deine Vorzüge, nicht undankbar
gegen Dich werden — und würdest Du denn dadurch mehr
Werth in seinen Augen bekommen, daß Du ihn von liebenswürdigen
Menschen zu entfernen, oder ihn gegen sie einzunehmen
suchtest, nur um ihn für Dich allein zu behalten?


16.


Alles, was Deinem Freunde angehört, sein Vermögen, sein
bürgerliches Glück, seine Gesundheit, sein Ruf, die Ehre seines
Weibes, die Unschuld und Bildung seiner Kinder — das alles
sey Dir heilig, sey ein Gegenstand Deiner Sorgfalt, Deiner
Theilnahme und Deiner Schonung! Auch Deine heftigste Leidenschaft,
Deine unmäßigste Begierde müsse diese Unverletzlichkeit
ehren!


17.


Gaben, Anlagen und die Art, seine Empfindungen an den
Tag zu legen, sind bei den Menschen verschieden. Nicht immer
ist Derjenige der Gefühlvollste, welcher am geläufigsten von innern
Regungen und Empfindungen schwatzt; nicht immer Derjenige
der treuste und beharrlichste Freund, der mit dem heftigsten
Feuer uns an seine Brust drückt, der mit der größten Hitze
hinter unserm Rücken sich unsrer annimmt. Alles Ueberspannte
taugt nicht, dauert nicht. Ruhige, stille Hochachtung ist mehr
werth, als Anbetung, Verehrung und Entzückung. Man verlange
daher nicht von Jedem denselben Grad von äussern Freundschafts-Bezeigungen,
sondern beurtheile seine Freunde nach der
fortgesetzten, immer gleichen Zuneigung und treuen Ergebenheit,
welche sie uns in der That, ohne Uebertreibung und ohne Schmeichelei,
beweisen! Leider aber ordnet unsre Eitelkeit mehrentheils
den Werth der Menschen nach dem Grade der Huldigung, welche
sie uns leisten, und die mehrsten Leute suchen solche Freunde um
sich her zu versammeln, an deren Seite sie in doppelt vortheilhaftem
Lichte erscheinen, und denen ihre Worte Orakelsprüche sind.


18.


Werbe nicht ängstlich um Freunde! Mache nicht Jagd auf
jeden ausgezeichneten Menschen, und lege es nicht geflissentlich
darauf an, daß er Dir besonders zugethan werden soll! Jede
Art von Andringlichkeit, wäre sie auch noch so gut gemeint,
pflegt Verdacht oder Geringschätzung zu erwecken; und wer in
der Stille auf dem Pfade fortwandelt, den Redlichkeit und Klugheit
bezeichnen, und dabei ein wohlwollendes, zur Mittheilung
gestimmtes Herz in seinem Busen trägt, der bleibt nicht unbemerkt,
nicht unaufgesucht; er findet, ohne sich anzudrängen,
ein Paar Edle, die ihm die Hand zum brüderlichen Bunde reichen.


19.


Es gibt aber Menschen, die gar keinen vertrauten Freund,
sondern nur Bekannte haben; entweder weil ihnen der Sinn
für dies Seelen-Bedürfniß fehlt, oder weil sie keinem lebendigen
Wesen trauen, oder weil ihre Gemüthsart kalt, unverträglich,
verschlossen, eitel, oder zänkisch ist. Andre sind aller Welt Freunde;
sie werfen ihr Herz jedermann vor die Füße, und deswegen
bückt sich Keiner, greift niemand darnach, es aufzunehmen. —
Es ist eine Ehre und ein Glück, zu keiner von diesen beiden
Menschenklassen zu gehören.


20.


Auch unter den vertrautesten Freunden können Irrungen entstehen,
Mißverständnisse eintreten. Wenn man darüber Zeit
verstreichen läßt, oder zugibt, daß sich dienstfertige Leute hineinmischen:
so erwächst daraus nicht selten eine dauerhafte Feindschaft,
die mehrentheils um so heftiger wird, je zärtlicher, je
vertrauter die Verbindung war, und je ärger man sich also hintergangen
glaubt. Es ist wahrlich ein trauriger Anblick, auf
diese Weise zuweilen die edelsten Seelen gegen einander empört
zu sehen. Dringend rathe ich daher, bei dem ersten Schatten
von Unzufriedenheit über das Betragen des Freundes, nicht zu
säumen, ohne Zuthun eines Dritten, auf Erläuterung zu dringen.
Da pflegt alles sehr bald verglichen zu werden; vorausgesetzt,
daß kein böser Wille obwaltet, wie man es denn bei gutgesinnten,
wohlwollenden Freunden voraussetzen muß.


21.


Wie aber, wenn uns Freunde täuschen, wenn wir nach einiger
Zeit wahrnehmen, daß unser gutes Herz uns irregeleitet,
uns an Menschen gekettet hat, die unsrer nicht werth sind? —
Meine Leser! ich kann es nicht oft genug wiederholen, daß wir
mehrentheils selbst daran Schuld sind, wenn wir bei näherm
Umgange die Menschen anders finden, als wir sie uns anfangs
gedacht haben. Partheiische Gefühle; Sympathie, Aehnlichkeit
des Geschmacks, der Neigung; feine Schmeichelei; Seelen-Drang,
in Augenblicken, wo Jeder uns ein Wohlthäter scheint,
der nur einige Theilnahme an unserm Schicksale zeigt — diese
und andre dergleichen Eindrücke bestechen uns gar zu leicht, und
bereiten uns bittere Täuschungen. Wir denken uns Menschen
als engelreine und erhabene Seelen, die nichts weiter, als eine
gewisse natürliche Gutmüthigkeit und Offenheit haben, und sind
nachher, wenn wir ihre Schwächen entdecken, viel unduldsamer
gegen diese unsre Lieblinge, als gegen fremde Leute, weil es unserem
Stolz weh thut, daß wir so falsch gesehen hatten, oder so
kurzsichtig waren. Darum spannet doch Eure Erwartung, Eure
Meinung von Euren Freunden nicht zu hoch, so wird Euch ein
menschlicher Fehltritt, den sie in Augenblicken der Versuchung
begehen, nicht befremden, nicht ärgern! Habet Nachsicht! Ihr
bedürft deren vielleicht selbst bei andern Gelegenheiten. Richtet
nicht, damit auch Ihr nicht gerichtet werdet! — Und was für
Recht hast Du denn auch über die Moralität Deines Freundes?
Was ist er Dir anders schuldig, als Treue, Liebe und Dienstfertigkeit?
Wer hat Dich zum Sittenrichter über ihn bestellt? —
Suche einen ganz vollkommnen Mann auf dieser Erde! — Du
kannst hundert Jahre alt werden und wirst ihn nicht finden.


Vor allen Dingen aber soll man sich hüten, jedem elenden
Geschwätze, womit böse oder schwache Menschen zum Nachtheile
unsrer Freunde unsre Ohren erfüllen, Glauben beizumessen. Leute,
die heute mit einem Manne, den sie bis in den Himmel erheben,
ihren letzten Bissen theilen würden, und morgen, wenn
irgend ein altes Weib ihnen ein ärgerliches Mährchen aufgehängt
hat, denselben zu dem verächtlichsten Betrüger herabwürdigen!
Leute, die einen vieljährigen, genau geprüften Freund, auf Angabe
des niederträchtigen unwürdigen Pöbels, einer ihm schuldgegebenen
Schandthat fähig halten können, — wäre auch alle
Wahrscheinlichkeit auf Seiten der Verläumder! — solche wankelmüthige,
elende und feile Seelen verdienen nur Verachtung,
und der Verlust ihrer Freundschaft ist baarer Gewinn. Der Anschein
ist oft sehr trüglich; man kann Veranlassungen haben,
mißtrauisch zu werden; es können Umstände eintreten, die es
uns unmöglich machen, gewisse zweideutig scheinende Schritte zu
erläutern; aber, daß ein bewährter, edler Mann keine schlechte
Handlung begangen habe, davon bedarf es weiter keines Beweises,
sondern nur des einfachen Glaubens, daß es unmöglich
sey, edel und schlecht zugleich zu seyn.


22.


Wenn denn nun aber wirklich unser Freund sich so sehr moralisch
verschlimmert, oder wenn unser leichtgläubiges Herz sich
in einem solchen Grade in seinem Zutrauen zu ihm betrogen
sieht, daß er unsre Vertraulichkeit gemißbraucht, uns mit Undank
belohnt hätte — nun! so hört er auf, unser Freund zu
seyn; ich meine aber, er behält doch nicht mehr und nicht weniger
Recht auf unsre Duldung, als jeder andre uns fremde
Mensch. Ich halte es für eine falsche Zärtelei, an welcher mehrentheils
die Eitelkeit, untrüglich seyn zu wollen, ihren Theil
hat, wenn man glaubt, man müsse nun von einem solchen Verräther
immer mit großer Schonung reden, weil er einst unser
Freund gewesen. Das Einzige, was uns bewegen kann, seiner
zu schonen, ist der Gedanke: daß überhaupt das menschliche
Herz ein schwaches Ding ist, und daß man leicht zu weit in seinem
Widerwillen geht, wenn eine Art von Rache sich in unser
Urtheil mischt. Von der andern Seite aber macht der Umstand,
daß der Mann uns betrogen hat, sein Verbrechen auch nicht
um ein Haar breit größer, berechtigt uns nicht, ärger gegen
ihn zu Felde zu ziehen, als gegen jeden andern Schelm, der
andre Menschen und überhaupt die Tugend betrügt.




Siebentes Kapitel.

Ueber die Verhältnisse zwischen Herren und Dienern.




1.


Es ist traurig genug, daß der größte Theil des Menschengeschlechts,
durch Schwäche, Armuth, Gewalt und andre Umstände,
gezwungen ist, dem kleinern zu Gebote stehen, und daß
oft der Bessere den Winken und Launen des Schlechtern gehorchen
muß. Was ist daher billiger, als daß die, denen das
Schicksal die Gewalt in die Hände gegeben hat, ihren Nebenmenschen
das Leben süß und das Joch erträglicher zu machen,
diese glückliche Lage mit Menschenfreundlichkeit und Edelmuth
benutzen.


2.


Wahr ist es aber auch, daß die meisten Menschen zur Sclaverei
geboren, daß edle, wahrhaftig große Gesinnungen und
Gefühle hingegen nur das Erbtheil einer unbeträchtlichen Anzahl
zu seyn scheinen. Lasset uns indessen den Grund dieser Wahrheit
weniger in den natürlichen Anlagen, als in der Art der Erziehung,
und in unsern, durch Luxus und Despotismus verderbten
Zeiten suchen! Durch sie wird eine ungeheure Menge Bedürfnisse
erzeugt, die uns von Andern abhängig machen. Das ewige
Angeln nach Erwerb und Genuß erzeugt niedrige Leidenschaften,
zwingt uns, zu erbetteln und zu erkriechen, was wir für so nöthig
zu unserer Existenz halten, statt daß Mäßigkeit und Genügsamkeit
die Quellen aller Tugend und Freiheit sind.


3.


Bleiben nun die meisten Menschen stumpf für feinere Empfindungen,
und unfähig zu erhabnen, hohen Gesinnungen: so
sind sie doch nicht Alle unerkenntlich gegen großmüthige Behandlung,
noch blind gegen wahren Werth. Rechne also weder
auf die Zuneigung und Achtung, noch auf freiwillige Folgsamkeit
derer, die Dir unterworfen sind, wenn diese selbst fühlen,
daß sie moralisch besser, weiser, geschickter sind, als Du, daß
Du ihrer in einem höheren Grade bedarfst, als sie Deiner; wenn
Du sie mißhandelst, schlecht für wesentliche Dienste belohnst, die
Schmeichler unter ihnen den geraden, aufrichtigen, treuen Dienern
vorziehst; wenn sie sich schämen müssen, einem Manne
anzugehören, den Jeder haßt, oder verachtet; wenn Du mehr
von ihnen verlangst, als Du selbst an ihrer Stelle würdest leisten
können; wenn Du Dich weder um ihr moralisches, noch
ökonomisches, noch physisches Wohl bekümmerst, ihnen den
Lohn ihrer Arbeit so sparsam zutheilst, daß sie verzweifeln, oder
Dich betrügen müssen, oder wenigstens keine frohe Stunde haben
können; wenn Du nicht Rücksicht nimmst auf ihren körperlichen
Zustand, sie verstößest, sobald sie alt und schwächlich werden;
wenn Du ihnen wenig Ruhe und Schlaf erlaubest; wenn
sie, indeß Du schwelgst, in rauher Jahrszeit bis nach Mitternacht,
vielleicht gar dem bösen Wetter bloßgestellt, auf Dich
voll tödtender Langerweile warten müssen; wenn Dein lächerlicher
Hochmuth ein Gegenstand ihres Spottes wird, oder Dein
Jähzorn sie mit Schimpfwörtern überhäuft; wenn sie mit aller
Aufmerksamkeit kein freundliches Wort von Dir gewinnen können!
— Geradheit, Redlichkeit, wahre Menschenliebe, Würde
und Folgerichtigkeit in unsern Handlungen zu zeigen, das ist,
so wie überhaupt das sicherste Mittel, uns allgemeine Achtung
zu erwerben, so insbesondre geschickt, uns der Ehrerbietung und
Zuneigung Derer zu versichern, die von uns abhängen, uns oft
ohne Schminke in mancherlei Launen sehen, und gegen welche
wir uns also schwerlich lange verstellen können. Es ist ein altes,
aber sehr wahres Sprichwort: »So wie der Herr; also der
Knecht!« Es versteht sich, daß dieß nur von Dienstboten gilt,
die lange genug in einem Hause gedient haben, um den darin
herrschenden Ton anzunehmen; aber bei diesen trifft es denn
auch fast unfehlbar ein. Ein Kammerdiener, der ein Windbeutel
ist, dient mehrentheils einem Prahler! bescheidne Herrschaften
haben höfliches Gesinde; in stillen, ordentlichen Haushaltungen
findet man sittsame, fleißige Leute zur Aufwartung;
zänkische, lüderliche Bediente und Mägde sind da zu Hause,
wo Zwist und zügellose Sitten unter den Herrschaften im Gange
sind. — Also ist ein gutes Beispiel (wortreicher Ermahnungen
bedarf es nicht) das sicherste Mittel, brauchbares Gesinde zu
bilden.


4.


So sehr ich nun einen freundlichen, liebreichen Umgang mit
Bedienten anrathe, so wenig kann ich es billigen, wenn man
sich ihnen unverholen in allen seinen Blößen zeigt, sie zu Vertrauten
in heimlichen Angelegenheiten macht, sie durch übermäßige
Bezahlung an ein üppiges Leben gewöhnt, — wenn
man sie nicht gehörig beschäftigt, alles ihrer Willkühr überläßt,
sie zu unumschränkten Herren über Kassen und Vorräthe macht,
und dadurch in ihnen Reiz zum Betrug erweckt, — wenn man
alle Gewalt über sie und alles Ansehen freiwillig aufgibt, und
sich zu einer Vertraulichkeit und einem Tone herabläßt, der sie
nothwendig in Versuchung führen muß, sich zu vergessen. —
Man findet unter hundert Menschen von der Art kaum Einen,
der das vertragen kann, der nicht Mißbrauch von einer solchen
Nachsicht macht. Auch ist das eben kein Mittel, sich beliebt zu
machen. Ein wohlwollendes, ernsthaftes, gesetztes, immer gleiches
Betragen, entfernt von steifer, hochmüthiger Kälte und
Feierlichkeit, — gute, richtige, nicht übermäßige, der Wichtigkeit
ihrer Dienste angemessene Bezahlung, — strenge Pünktlichkeit,
wenn es darauf ankömmt, sie zur Ordnung und zu demjenigen
anzuhalten, wozu sie sich verbindlich gemacht haben, —
Liebe und theilnehmende Güte, wenn sie die Gewährung einer
anständigen, bescheidnen Bitte, die Vergünstigung eines unschuldigen
Vergnügens von uns begehren, oder auch ungebeten
nur erwarten können, — weise Ueberlegung in Zutheilung der
Arbeit, so daß man sie nicht mit unnützen Arbeiten überhäufe,
mit Geschäften, die bloß unser eitles Vergnügen zum Gegenstande
haben, dennoch aber nicht leide, daß sie je müssig seyen,
sondern sie auch anhalte, für sich selbst zu arbeiten, sich in Kleidung
reinlich und rechtlich zu halten, sich Geschicklichkeit zu erwerben,
— Aufmerksamkeit und Aufopfrung unsers eignen Interesse,
wenn man Gelegenheit hat, ihnen ein besseres Schicksal
zu verschaffen, sie zu befördern, — väterliche Sorgsamkeit für
ihre Gesundheit, für ehrlichen Erwerb und für ihre sittliche Aufführung:
— das sind die sichersten Mittel, gut, treu bedient,
und von denen, die uns dienen, geliebt zu werden. Hierzu füge
ich noch den Rath, nicht zu viel Dienstboten zu halten; aber
die wenigen, die man hat, und deren man bedarf, nützlich und
hinreichend zu beschäftigen, gut zu bezahlen und vernünftig zu
behandeln. Je mehr Bedienten man hat, desto schlechter wird
man bedient.


5.


Unsre feine Lebensart hat einem der ersten und süßesten Verhältnisse,
dem Verhältnisse zwischen Hausvater und Hausgenossen,
alle Anmuth, alle Würde genommen. Hausvaters-Rechte
und Hausvaters-Freuden sind größtentheils verschwunden; das
Gesinde wird nicht mehr als Theil der Familie angesehen, sondern
als Miethlinge betrachtet, die wir nach Gefallen abschaffen,
so wie auch sie uns verlassen können, sobald sie sonst irgendwo
mehr Freiheit, mehr Gemächlichkeit oder reichere Bezahlung
zu finden glauben. Es ist nicht mehr anerkannt, daß wir
ausser den Stunden, die sie unserm Dienste widmen müssen,
kein Recht auf sie haben; wir leben nicht mehr unter ihnen, sehen
sie nur dann, wenn wir ihnen das Zeichen mit der Schelle
geben, und sie aus ihren, gewöhnlich sehr schmutzigen, ungesunden
Löchern zu uns hervorkriechen. Diese lose, auf ungewisse
Zeit geknüpfte Verbindung trennt das Interesse beider Theile,
das doch ein gemeinschaftliches seyn sollte, auf eine unnatürliche
und verderbliche Weise: der Herr sucht den Miethling recht wohlfeil
zu bekommen, er müßte denn aus Eitelkeit oder Verschwendung
mehr an ihn wenden; — was im Alter aus dem armen
dienstbaren Geschöpfe werden wird, darum bekümmert er sich
nicht, und der Bediente, der das weiß, sucht bei so ungewissen
Aussichten zu erhaschen, was zu erhaschen ist, um wo möglich
einen Nothpfenning zurückzulegen. Welchen Einfluß dieß auf
Sittlichkeit, auf Bildung, auf Vertrauen und gegenseitige Zuneigung
haben müsse, ist leicht einzusehen. Es ist wahr, daß
nicht alle Herrschaften vollkommen so fremd und unnatürlich
mit ihrem Gesinde umgehen; aber wo findet man in jetzigen
Zeiten noch Solche, die, als Väter und Lehrer Derer, die ihnen
dienen, sich's zur Freude machen, mitten unter ihnen zu sitzen,
durch weise und freundliche Gespräche sie zu unterrichten, an
ihrer sittlichen und geistigen Bildung zu arbeiten, und für ihr
künftiges Schicksal besorgt zu seyn? Es ist wahr, daß Dienstboten
selten so wohl erzogen sind, daß sie den Werth einer solchen
Herablassung zu erkennen und gehörig zu nützen wissen;
allein was hindert uns, das Gesinde selbst zu erziehen, sie als
Kinder anzunehmen, sie dann lebenslang, wie die Mitglieder
unsrer Familie, bei uns zu behalten, und ihr Schicksal, nach
Verhältniß ihres Verdienstes und unsers Vermögens, zu verbessern?
Ich kenne aus Erfahrung alle Ungemächlichkeiten einer
solchen Unternehmung; vielfältig mißlingt es; unsre Arbeit belohnt
sich nicht, wird nicht erkannt; die Kinder, wenn sie herangewachsen,
fangen an, sich zu fühlen, und entziehen sich
unsrer väterlichen Zucht. Allein oft sind wir selbst durch fehlerhafte
Behandlung daran Schuld: und nicht immer handeln sie
undankbar gegen uns. Wir geben ihnen zuweilen eine ganz andre
Art von Erziehung, als für ihre Lage taugt, und dadurch
gerade machen wir sie unzufrieden mit ihrem Zustande, statt ihr
Glück zu bauen; oder wir behandeln sie, wenn sie schon erwachsen
sind, noch immer wie Kinder. Der Freiheitstrieb ist allen
Geschöpfen von der Natur eingeprägt; sie glauben, sich einem
Joche zu entziehen, wenn sie von uns gehen, glauben unserer
nicht mehr zu bedürfen, sich selbst rathen und regieren zu können.
Vielfältig aber reuet es solche Menschen in der Folge, uns
verlassen zu haben, wenn sie erst den Unterschied unter einem
Herrn und einem Hausvater erfahren, und richtige Begriffe
von wahrer Freiheit erhalten. Das Fremde, das man nicht
kennt, sieht immer besser aus, als das gewöhnte, auch noch so
Gute. Auf Erfolg und Dankbarkeit soll man übrigens in dieser
Welt nie rechnen, sondern das Gute bloß aus Liebe zum Guten
thun. Nicht alle Mühe aber ist verloren, die verloren zu seyn
scheint, und die Wirkungen einer guten Erziehung äussern sich
oft erst spät nachher. Es ist auch süß, für Andre zu pflanzen,
und dagegen ein gemeines Verdienst, Früchte zu ziehen, die
man selbst genießt.


6.


Ein Hausvater hat das Recht, sein Gesinde ernstlich zur
Pflicht-Erfüllung anzuhalten; allein nie soll er sich durch Hitze
verleiten lassen, erwachsene Dienstboten mit groben Schimpfwörtern,
oder gar mit Schlägen zu behandeln. Ein edler Mann
mag nur Kraft gegen Kraft setzen; nie wird er Den mißhandeln,
der sich nicht wehren darf.


Fast noch härter ist es, den armen Dienstboten, wegen kleiner
Unachtsamkeiten, z. B. wenn sie etwas zerbrochen haben,
einen Theil ihres sparsamen Lohns zu entziehen. Besser ist es,
seinen Dienstboten so viel Zutrauen einzuflößen, daß sie selbst
es sogleich anzeigen, wenn durch ihre Schuld etwas im Hause
verloren gegangen oder zerbrochen ist, und dann ersetze man das
fehlende Stück ohne Anstand wieder, lasse sein häusliches Inventarium
nie verringert werden. Ist von einem Dutzend Tassen,
Teller, Gläser oder dgl. erst ein Stück fort: so wird nicht
mehr auf die übrigen so viel Sorgfalt verwendet, und bald sind
sie alle verschwunden, da man denn in einen vollen Beutel greifen
muß.


7.


Fremden Bedienten soll man in aller Rücksicht höflich und
liebreich begegnen, denn in Betracht Unsrer sind sie freie Leute,
oder wir dürfen selbst uns nicht frei nennen, wenn wir Fürsten
dienen. Dazu kömmt, daß manche Bediente sehr viel Einfluß
auf ihre Herrschaften haben, daß die Stimme der Menschen aus
niedrigen Klassen oft sehr entscheidend für unsern Ruf werden
kann, und endlich, daß diese Klasse es sehr viel genauer damit
zu nehmen pflegt, sich leichter beleidigt glaubt, als Personen,
welche die Grundsätze einer feinen Erziehung über elende Kleinigkeiten
hinaussetzt.


8.


Es wird hier nicht am unrechten Orte stehen, wenn ich die
Warnung hinzufüge, sich vor Geschwätzigkeit und Vertraulichkeit
in dem Umgange mit Haarkräuslern, Bartscheerern und
Putzmacherinnen zu hüten. Dies Volk — doch gibt es auch da
Ausnahmen — ist sehr geneigt, aus einem Hause in das andre
zu tragen, Intriguen, Ränke, Klatschereien anzuspinnen, und
sich zu allerlei unedlen Diensten gebrauchen zu lassen. Am besten
ist es, sich mit ihnen auf einen ernsthaften Fuß zu setzen.


9.


Das Gesinde pflegt kleine Veruntreuungen in Eß-Waaren,
Kaffee, Zucker u. dgl. für keinen Diebstahl zu halten. So unrecht
dieß ist, so bleibt es doch darum nicht weniger die Pflicht
der Herrschaften, ihren Domestiken die Gelegenheit zu benehmen,
dergleichen Unredlichkeiten sich schuldig zu machen. Zwei
Dinge sind hierbei am wirksamsten: zuerst, daß die Herrschaften
mit dem Beispiel der Mäßigkeit und Selbstbeherrschung vorangehen,
und dann, daß sie von Zeit zu Zeit durch freiwillige
Darreichung solcher Bissen, welche die Lüsternheit reizen könnten,
die Versuchung verhüten.


10.


Und nun sollte ich auch etwas von dem Betragen des Dieners
gegen den Herrn reden. Hier nur so viel über diesen Gegenstand:
Wer dient, der erfülle treu die Pflichten, zu welchen
er sich verbindlich gemacht hat; er thue darin lieber zu viel, als
zu wenig; den Vortheil seines Herrn sehe er wie seinen eignen
an; er handle immer so offenbar, und führe seine Geschäfte mit
solcher Ordnung, daß es ihm zu keiner Zeit schwer fallen könne,
Rechenschaft von seinem Haushalte abzulegen; er mißbrauche
nie das Zutrauen, die Vertraulichkeit seines Herrn; er decke nie
die Fehler Dessen auf, dessen Brod er ißt; er lasse sich nicht verleiten,
weder im Scherze, noch im Unwillen, die Gränzen der
Ehrerbietung zu überschreiten, die er Dem schuldig ist, dem das
Schicksal ihn unterwürfig gemacht hat; allein er betrage sich
auch immer mit einer solchen Würde, daß es dem Obern nie
einfallen könne, ihm mit Verachtung zu begegnen, oder unedle
Dienste zuzumuthen, sondern daß dieser seinen Werth, als den
eines Menschen, fühle, und, wenn er einer guten Empfindung
fähig ist, des Abstandes ungeachtet, den die bürgerliche Verfassung
zwischen ihnen gesetzt hat, ihm dennoch seine Hochachtung
nicht versagen könne! Er lasse sich nicht durch blendende Aussenseiten
bewegen, seinen Zustand zu verändern, sondern überlege,
daß jede Lage ihre Ungemächlichkeiten hat, die man in der
Ferne nicht wahrnimmt! Hat er bei diesem redlichen und vorsichtigen
Betragen dennoch das Unglück, einem undankbaren,
harten, ungerechten Herrn zu dienen: so ertrage er, wenn sanfte
Vorstellungen nichts helfen, geduldig, ohne Geschwätz und ohne
Murren, die lieblose Behandlung, so lange er sich dieser Lage
nicht entziehen kann. Kann er aber, so trete er in ein anderes
Verhältniß, schweige nachher über das, was ihm begegnet ist,
und enthalte sich aller Rache, aller Lästerung, aller Plauderei!
Doch können Fälle eintreten, wo seine gekränkte Ehre eine öffentliche
oder gerichtliche Rechtfertigung gegen den mächtigen
Unterdrücker fordert, und dann trete er ohne Winkelzüge, kühn
und fest, voll Zuversicht auf die Güte seiner Sache, auf Gottes
und der Menschen Gerechtigkeit, hervor, und lasse sich weder
durch Menschenfurcht, noch durch Armuth abschrecken, seinen
Ruf zu retten, wenn auch der stärkere Bösewicht ihm alles
Uebrige rauben kann!




Achtes Kapitel.

Betragen gegen Hauswirthe, Nachbarn und Solche, die mit uns

in demselben Hause wohnen.




1.


Wenn wir in der Ordnung von den ersten und natürlichsten
Verhältnissen ausgehen, und immer von den einfachen zu den
zusammengesetztern fortschreiten: so denken wir, nach den bis
dahin betrachteten Verhältnissen, nun zuerst an die Verbindung
mit Nachbarn und Hausgenossen.


Unsre neuere Philosophie überspringt zwar diese engen Verhältnisse;
allein ich bin dazu noch nicht aufgeklärt genug, und
schreibe also aus Ueberzeugung den Satz hin: »Nächst den Personen
Deiner Familie, bist Du am ersten Deinen Nachbarn
und Hausgenossen Rath, That und Hülfe schuldig.« Es ist
sehr süß, sowohl in der Stadt wie auf dem Lande, wenn man
mit lieben, wackern Nachbarn eines zwanglosen, freundschaftlichen
und vertraulichen Umgangs pflegen darf. Es kommen im
menschlichen Leben so manche Fälle, wo augenblickliche kleine
Hülfe uns Wohlthat ist, wo wir uns zur Erholung von ernsthaften
Arbeiten, wenn Sorgen uns drücken, nach der Gegenwart
eines guten Menschen sehnen, den wir nicht erst weit zu
suchen brauchen; — also vernachlässige man seine Nachbarn
nicht, wenn sie irgend von geselliger, wohlwollender Gemüthsart
sind! In großen Städten gehört es leider zum guten Tone,
nicht einmal zu wissen, wer mit uns in demselben Hause wohne.
Das finde ich sehr abgeschmackt, und ich weiß nicht, was mich
bewegen sollte, eine halbe Meile weit zu fahren, wenn ich die
Unterhaltung, oder die Langeweile, welcher ich nachrenne, eben
so gut zu Hause finden könnte, oder um einen Freundschafts-Dienst
die ganze Stadt zu durchjagen, wenn neben mir an ein
Mensch wohnt, der mir denselben gern erzeigen würde, in so
fern ich mir seine Freundschaft und sein Zutrauen erworben hätte.
Schämen würde ich mich, wenn es der Fall wäre, daß die
Miethkutscher und Straßenbuben mich besser, als meine Nachbarn
kennten.


2.


Kaum bedarf es der Bemerkung, daß man sich hüten müsse,
sowohl sich denen aufzudringen, die uns als Hausgenossen nicht
ausweichen können, wie auch besonders, ihre Handlungen auszuspähen,
uns in ihre häuslichen Angelegenheiten zu mischen,
ihren Schritten nachzuspüren, und ihre Schwachheiten oder Fehltritte
unter die Leute zu bringen. Da vor Allen das Gesinde
hierzu sehr geneigt zu seyn pflegt: so soll man seine Dienstleute
davon abzuhalten, und den Geist der Klatscherei aus seinem
Hause zu verbannen suchen. Die Aufgabe ist schwer, aber nicht
unauflöslich.


3.


Es giebt kleine Gefälligkeiten, die man Denen schuldig ist,
mit welchen man in demselben Hause, oder denen man gegenüber
wohnt, oder deren Nachbar man ist, — Gefälligkeiten,
die an sich gering sind, doch aber dazu dienen, Frieden zu erhalten,
uns beliebt zu machen, und die man deswegen nicht
verabsäumen soll. Dahin gehört: daß man Poltern, Lärmen,
spätes Thür-Zuschlagen im Hause vermeide, Andern nicht in
die Fenster gaffe, nichts in fremde Höfe oder Gärten schütte,
und dergleichen mehr.


4.


Manche Menschen denken so wenig fein, daß sie glauben,
gemiethete Häuser, Gärten und Hausgeräthe brauchten gar nicht
geschont zu werden, und es sey bei Bestimmung der Mieths-Summe
schon auf die Abnutzung und Verwüstung mit gerechnet
worden. Ohne zu erwähnen, daß dieß wenigstens nicht immer
der Fall ist, so denke ich auch: ein Mann, der Erziehung
hat, kann kein Vergnügen daran finden, muthwilliger Weise
etwas zu verderben, das nicht sein ist, wodurch er jemand betrübt,
und sich verhaßt macht. Es wird sehr bald bekannt, wenn
man pünktlich im Bezahlen, höflich und gefällig, dabei ordentlich
und reinlich ist, und man wird dann lieber und um billigern
Preis zum Miethsmanne aufgenommen, als mancher viel
Vornehmere und Reichere.


5.


Wenn unter Leuten, die zusammen in demselben Hause wohnen,
oder sonst täglich mit einander leben müssen, Verstimmungen
oder Mißverständnisse entstehen: so thut man wohl, die Erläuterung
zu beschleunigen; denn nichts ist peinlicher, als mit
Personen unter einem Dache zu leben, gegen die man einen
Widerwillen hegt.




Neuntes Kapitel.

Ueber das Verhältniß zwischen Wirth und Gast.




1.


In alten Zeiten hatte man hohe Begriffe von den Rechten der
Gastfreundschaft. Noch pflegen diese Begriffe in Ländern und
Provinzen, die weniger bevölkert sind, oder wo einfachere Sitten
bei weniger Reichthum, Luxus und Weichlichkeit herrschen,
so wie auf dem Lande, in Ausübung gebracht, und die Rechte
der Gastfreundschaft heilig gehalten zu werden. In unsern glänzenden
Städten hingegen, wo nach und nach der Ton der feinen
Lebensart allen Biedersinn zu verdrängen anfängt, gehören
die Gesetze der Gastfreundschaft nur zu den Höflichkeits-Regeln,
die Jeder nach seiner Lage und nach seinem Gefallen mehr oder
weniger anerkennt und befolgt. Auch ist es wahrlich zu verzeihen,
wenn man, bei immer zunehmendem Luxus, und dem
mannigfaltigen Mißbrauche, den man in unsern Zeiten von der
Gutherzigkeit der Menschen macht, vorsichtig in Erzeigung solcher
Gefälligkeiten wird, und wenn man genauere Rücksprache
mit seinem Geldbeutel nimmt, bevor man jedem Müßiggänger
und freundlichen Schmarotzer Haus, Küche und Keller öffnet.
Wer hierin aus thörichter Eitelkeit zu viel thut, betrügt zugleich
sich und Andre: sich, indem er ein Vermögen verschwendet,
das er besser anwenden könnte; und Andre, indem er, unter
dem Titel von Gastfreundschaft, nur seinen Hang zur Prahlerei
befriedigt. Von der Gastfreundschaft der Großen und Reichen
rede ich gar nicht; Langeweile, Eitelkeit und Prachtliebe ordnen
da alles auf's Beste, und Der, welcher gibt, weiß, sowohl wie
Der, welcher empfängt, auf welche Rechnung er dieß zu schreiben,
und wie er sich dabei zu betragen habe. Aber für die Gastfreundschaft
unter Personen vom mittlern Stande will ich doch
einige allgemeine Regeln geben.


2.


Man reiche das Wenige, was man der Gastfreundschaft
opfern kann, in gehörigem Maaße, mit guter Art, mit treuem
Herzen und mit freundlichem Gesichte dar! Man suche bei Bewirthung
eines Fremden oder eines Freundes weniger Glanz,
als Ordnung und guten Willen zu zeigen; fremde Reisende kann
man sich vorzüglich durch gastfreundschaftliche Aufnahme verpflichten.
Es kömmt ihnen nicht auf eine köstliche freie Mahlzeit,
aber darauf kömmt es ihnen an, daß sie Eingang in guten
Häusern, und dadurch Gelegenheit erhalten, sich über Gegenstände
zu unterrichten, die zu dem Zwecke ihrer Reise gehören.
Gastfreundschaft gegen Fremde ist desfalls sehr zu empfehlen.
Man sehe nicht verlegen aus, wenn uns unerwartet ein Besuch
überrascht! Nichts ist einem Reisenden unangenehmer und peinlicher,
als wenn er merkt, daß es dem Manne, der ihn bewirthet,
sauer wird, daß er ungern und nur aus Höflichkeit hergibt,
oder daß er mehr Aufwand dabei verschwendet, als seine Umstände
leiden; wenn er ohne Unterlaß seiner Frau oder seinen
Bedienten in die Ohren flüstert, oder mit ihnen zankt, sobald
eine Schüssel unrecht gestellt, oder etwas vergessen worden ist;
wenn er selbst im Hause herumläuft, alles anordnet und also an
der Unterhaltung gar nicht Theil nimmt; wenn der Mann zwar
gern gibt, die Frau hingegen dem armen Gast jeden Bissen in
den Mund zählt; wenn so wenig in den Schüsseln liegt, daß
Der, welcher vorlegt, unmöglich herumreichen kann; wenn der
Wirth und die Wirthin ungestüm zum Essen und Trinken nöthigen,
oder auf eine Weise geben, die zu sagen scheint; »Es ist
nun einmal angeschafft; also füllet Euch den Bauch voll! Werdet
recht satt, so habt Ihr auf lange Zeit genug, und brauchet
so bald nicht wieder zu kommen!« endlich, wenn man Zeuge
von Familienzwist und der Unordnung, die im Hause herrscht,
seyn muß. Mit Einem Worte: es gibt eine Art, Gastfreundschaft
zu erweisen, die dem Wenigen, das man darreicht, einen
höhern Werth gibt, als die üppigsten Schmausereien. Vieles
trägt hierzu die Unterhaltung bei. Man muß daher die Kunst
verstehen, mit seinen Gästen nur von solchen Dingen zu reden,
die sie gern hören; in einem größern Kreise solche Gespräche zu
führen, woran Alle mit Vergnügen Theil nehmen und sich dabei
in vortheilhaftem Lichte zeigen können. Der Blöde muß ermuntert,
der Traurige aufgeheitert werden. Jeder Gast muß
Gelegenheit bekommen, von etwas zu reden, wovon er gern redet.
Weltklugheit und Menschenkenntniß müssen hier in den besondern
Fällen zum Leitfaden dienen. Man muß nichts als
Auge und Ohr seyn, ohne daß dieß mühsam aussehe, ohne daß
man Anstrengung wahrnehme, oder einen Zwang, den man
sich anthut, um zu zeigen, man wisse zu leben. Man bitte nicht
Menschen zusammen, oder setze solche an Tafeln neben einander,
die sich fremd, oder gar feind sind, sich nicht verstehen, nicht
zu einander passen, sich Langeweile machen! Alle diese Aufmerksamkeiten
aber müssen auf eine solche Art erwiesen werden,
daß sie nicht mehr Zwang auflegen, als sie Wohlthat für den
Gast sind. Haben die Bedienten aus Versehen den unrechten
Mann, oder haben sie einen Gast auf den unrechten Tag gebeten;
so muß der Fremde doch nicht merken, daß er uns unerwartet
kommt, wenigstens nicht, daß er uns in Verlegenheit
setzt, uns unwillkommen ist.


Manche Menschen unterhalten sich und Andere am besten,
wenn man sie zu großen Gesellschaften bittet; Andre muß man,
wenn sie glänzen, oder sich an ihrem Platze finden sollen, ganz
allein, oder nur zu einem kleinen Familienmahl einladen: auf
dies alles muß man Acht haben. Jeder, der auf kurze oder
lange Zeit in Deinem Hause ist, und wäre er Dein ärgster
Feind, muß daselbst von Die gegen alle Arten von Beleidigung
und Verfolgungen Andrer, so viel an Dir ist, geschützt seyn!
Es müsse Jeder unter unserm Dache sich so frei wie unter seinem
eignen fühlen; man lasse ihn seinen Gang gehen, renne ihm
nicht in jeden Winkel nach, wenn er vielleicht allein seyn will,
und verlange nicht von ihm, daß er für die Bewirthung alle
Unkosten der Unterhaltung allein tragen, durch Kurzweil ergötzen,
und dadurch seine Zeche bezahlen solle; endlich lasse man
nicht nach in Gefälligkeit und Bewirthung, wenn der Freund
sich längre, vielleicht, ein wenig unbescheiden, zu lange Zeit bei
uns aufhält, sondern erzeige ihm gleich in den ersten Tagen
nicht mehr und nicht weniger, als man in der Folge fortsetzen
kann!


3.


Der Gast aber hat gegen den Wirth auch gegenseitig Rücksichten
zu nehmen. Ein altes Sprichwort sagt: »Ein Fisch und
ein Gast halten sich beide nicht gut länger, als drei Tage im
Hause.« Diese Vorschrift leidet nun wohl glücklicher Weise
manche Ausnahmen; allein so viel Wahres steckt doch darin,
daß man sich niemand aufdringen, und Ueberlegung genug haben
soll, zu bemerken, wie lange unsre Gegenwart in einem
Hause angenehm, und für niemand eine Bürde ist. Nicht immer
ist man so aufgelegt, nicht immer in seinen häuslichen Angelegenheiten
so eingerichtet, daß man gern Gäste bei sich sieht,
oder lange beherbergt. Bei Leuten, die nicht auf einen sehr großen
Fuß leben, soll man daher nicht leicht unvermuthet kommen,
oder sich selbst einladen. Dem Manne, der uns Gastfreundschaft
erweiset, sollen wir, zum Lohne seiner Güte, so wenig Last wie
möglich machen. Hat der Wirth mit seinen Leuten zu reden, oder
sonst häusliche Geschäfte: so schleiche man ruhig davon, bis er
fertig ist. Der bescheidene Gast wird ruhig und still sich nach den
Sitten des Hauses richten, den Ton der Familie annehmen, als
wenn er ein Glied derselben wäre, wenig Aufwartung fordern,
genügsam seyn, sich nicht in häusliche Angelegenheiten mischen,
nicht durch böse Launen den Ton verstimmen, und wenn es,
seiner Meinung nach, irgendwo in der Bewirthung gemangelt
hat, nicht undankbar und unedel hinter dem Rücken her darüber,
oder über das, was er sonst etwa in dem Hause gesehen hat, seinen
Spott treiben.


4.


Es gibt aber auch Menschen, die einen so gewaltig hohen
Werth auf die Gastfreundschaft setzen, welche sie uns erweisen,
daß sie dafür gelobt, geschmeichelt, bedient, häufig besucht, und
wer weiß was sonst alles seyn wollen. Das ist nun freilich nicht
billig. Ein mäßiger Mann verlangt doch nicht mehr, als sich
satt zu essen, und das kann er ja leicht um geringern Preis.
Das Mehr oder Weniger ist so viel nicht werth, und ich halte
wahrhaftig meine Gesellschaft und meine verlorne Zeit eben so
theuer, wie Ihre Hochmögenden Dero Pasteten und Braten.




Zehntes Kapitel.

Ueber die Verhältnisse unter Wohlthätern und Denen, welche Wohlthaten

empfangen, wie auch unter Lehrern und Schülern,

Gläubigern und Schuldnern.



1.


Die Dankbarkeit ist eine der heiligsten Tugenden. Wer Dir
Gutes gethan hat, den ehre! Danke ihm nicht nur mit Worten,
die ihm die Wärme Deiner Erkenntlichkeit zeigen, sondern
suche auch jede Gelegenheit auf, wo Du ihm wieder dienen und
nützlich werden kannst! Fehlt Dir aber dazu die Veranlassung,
so entfalte ihm wenigstens durch ein auszeichnend ehrendes und
theilnehmendes Betragen Dein dankbares Herz! Du darfst nicht
gerade dies Betragen pünktlich nach der Größe der Wohlthat
abmessen, die Du empfangen hast, sondern nach dem Grade des
guten Willens, den Dein Wohlthäter Dir gezeigt hat! Höre
auch dann nicht auf, dankbar gegen ihn zu seyn, wenn Du
seiner nicht mehr bedarfst, oder wenn Unglücksfälle ihn von seiner
Höhe herabgestürzt, ihn seines Glanzes beraubt haben!


2.


Nie aber laß Dich zu niederträchtiger Schmeichelei herab,
um entweder Wohlthaten zu erschleichen, oder für den empfangnen
Schutz auf unedle Weise Dich zum Sclaven eines schlechten
Mannes zu machen! Wo Pflicht und Rechtschaffenheit es fordern,
da müsse Dein Mund nie zum Unrechte schweigen, und
keine Art von Bestechung die Stimme der Wahrheit zum Schweigen
bringen! Du bezahlst reichlich die Wohlthat, wenn Du dafür
die Pflichten eines ächten Freundes erfüllst, und, selbst mit
Gefahr, den Schutz zu verlieren und für undankbar gehalten zu
werden, dem Wohlthäter sagst, was ihm nöthig und heilsam zu
hören ist. Eben so wenig leide, daß jemand sich's zum Verdienste
anrechnet, daß er Dich bis jetzt hochgeschätzt, Dich bei
Andern gelobt und vertheidigt habe! Warst Du dessen würdig,
so erfüllte er eine Pflicht, die man auch seinen Feinden nicht
versagen darf, wo nicht, so hat er nicht gehandelt, wie ein gerechter
und verständiger Mann, selbst in Rücksicht seiner Freunde,
handeln soll.


3.


Es ist eine unangenehme Lage, wenn man jemand, dem
man viel Verbindlichkeit schuldig ist, nachher von einer schlechten
Seite kennen lernt. Dieser Verlegenheit weicht man nun
freilich aus, wenn man so wenig wie möglich Wohlthaten annimmt.
Allein nicht immer läßt sich das thun; und wenn man
dann wirklich in die Verlegenheit kommt, einem schlechten Menschen
auf diese Art verpflichtet zu werden: so rathe ich an, ihn
wenigstens mit so viel Schonung zu behandeln, als nur immer
mit Redlichkeit und weiser Wahrheitsliebe bestehen kann, und
von seiner Schlechtigkeit zu schweigen; doch nur, in so fern
Schweigen nicht Verbrechen gegen die öffentliche Wohlfahrt
ist; — denn in diesem letztern Falle muß alle Rücksicht aufhören.
So wie aber unter den Menschen, welche Wohlthaten erzeigen:
so ist auch ein Unterschied unter den Wohlthaten selbst.
Es gibt unbedeutende Gefälligkeiten, die man ohne Furcht, auch
von den schlechtesten Leuten annehmen kann. Es ist dann ihre
Schuld, wenn sie dieselben höher anrechnen, als sie werth sind.
In andern Fällen hingegen, besonders wenn man empfangene
Dienste nicht erwiedern kann, ist es klug und edel, sie lieber
nicht anzunehmen.


4.


Die Art, wie man Wohlthaten erzeigt, ist oft mehr werth,
als die Handlung selbst. Man kann durch dieselbe den Preis jeder
Gabe erhöhen, so wie von der andern Seite ihr alles Verdienst
rauben. Wenig Menschen verstehen diese Kunst; nur die
Edlen und Gefühlvollen wissen sie meisterhaft auszuüben, und
zugleich dem dankbaren Herzen die Gelegenheit, sich erkenntlich
zu beweisen, nicht zu verkümmern. Der gibt doppelt, der
gleich, zu rechter Zeit, ungebeten und mit Freuden gibt. Gib
gern! Es ist seliger Genuß, es ist Wohlthat, geben, zur Freude
Andrer etwas beitragen zu dürfen. Gib also gern, aber verschwende
nicht Deine Wohlthaten! Sey dienstfertig, bereitwillig;
aber dringe niemanden Deine Dienste auf! Rechne nicht,
ob es erkannt und belohnt werden wird! Brauche doppelte Schonung
im Umgange mit Denen, welchen Du Gutes erwiesen,
aus Furcht, sie mögten argwöhnen, Du wolltest Dich für Deine
Mühe bezahlt machen, sie Dein Uebergewicht fühlen lassen, Dir
größere Freiheit gegen sie erlauben, weil sie aus Dankbarkeit
schweigen müssen! Oft ist es edler und zarter gehandelt, von
Dem keine Gegen-Gefälligkeiten anzunehmen, dem wir Wohlthaten
erzeigt haben; oft hingegen ist es edler, ihm Gelegenheiten
zu geben, uns durch kleine Dienste, die man ihm hoch anrechnen
kann, für große gleichsam zu bezahlen, damit keine zu
schwere Last von Verbindlichkeiten auf ihm zu liegen scheine.
Weise nicht die Bittenden von Deiner Thür zurück! Wenn Dich
jemand um Rath, Hülfe, Wohlthat anspricht: so höre ihm
freundlich, theilnehmend und aufmerksam zu! Laß ihn ausreden,
Dir seine Sache vorstellen, ohne ihm in die Rede zu fallen, denn
dem Unglücklichen thut es sehr wohl, wenn er nur sein Herz
ausschütten kann.


5.


Keine Wohlthat ist größer, als die des Unterrichts und der
Bildung. Wer jemals etwas dazu beigetragen hat, uns zu weisern,
bessern und glücklichern Menschen zu machen, der müsse
unsers wärmsten Danks lebenslang gewiß seyn können! Hat er
dabei nicht alles geleistet, was wir jetzt, bei reifern Jahren, bei
weitern Fortschritten in der Kultur, von einem Lehrer und Erzieher
fordern würden: so sollen wir doch nicht unerkenntlich gegen
das seyn, was wir von ihm empfangen haben.


Ueberhaupt verdienen ja Diejenigen wohl mit vorzüglicher
Achtung behandelt zu werden, die sich redlich dem wichtigen Erziehungs-Geschäfte
widmen. Es ist wahrlich eine höchst schwere
Arbeit, Menschen zu bilden: — eine Arbeit, die sich nie mit
Gelde bezahlen läßt. Der geringste Dorf-Schulmeister, wenn
er seine Pflichten treulich erfüllt, ist eine wichtigere und nützlichere
Person im Staate, als der Finanz-Minister; und da sein
Gehalt gewöhnlich sparsam genug abgemessen ist: was kann da
billiger seyn, als daß man diesem Mann wenigstens durch hinreichendes
Auskommen, und einige Ehrenbezeigung das Leben
süß, und das Joch erträglich zu machen suche? Schämen sollten
sich die Menschen, die den Erzieher ihrer Kinder wie eine Art
von Dienstboten behandeln! Mögten sie nur bedenken (wenn
sie auch nicht fühlen können, wie unedel dies Betragen an sich
schon ist), welchen nachtheiligen Einfluß dieß auf die Bildung
der Jugend hat! Es kann mir durch die Seele gehen, wenn ich
den Hofmeister in manchem adelichen Hause demüthig und stumm
an der Tafel seiner gnädigen Herrschaft sitzen sehe, wo er es nicht
wagt, sich in irgend ein Gespräch zu mischen, sich auf irgend
eine Weise der übrigen Gesellschaft gleich zu stellen, — wenn
sogar den ihm untergebenen Kindern von Eltern, Fremden und
Bedienten der Rang vor ihm gegeben wird, — vor ihm, der,
wenn er seinen Platz ganz erfüllt, als der größte Wohlthäter
der Familie angesehen werden sollte. — Es ist wahr, daß es
unter den Männern dieser Art hie und da solche gibt, die eine
so traurige Figur ausser ihrer Studirstube spielen, daß man nicht
wohl auf einem bessern Fuß mit ihnen umgehen kann; allein
das widerlegt nicht dasjenige, was ich von der Achtung gesagt
habe, die man diesem Stande schuldig ist. — Wehe den Eltern,
die ihre Kinder solchen selbst nicht erzogenen Miethlingen
anvertrauen!


Hast Du aber einen edlen Freund gefunden, der sich der Erziehung
Deines Sohnes annimmt: so ist es auch nicht genug,
daß Du ihm ausgezeichnet freundlich, ehrenvoll und dankbar begegnest;
Du mußt ihm auch freie Macht lassen, ohne Widerspruch
seinen Erziehungsplan durchzusetzen; und von dem Augenblicke
an, da Du Dein Kind seiner Leitung übergibst, hast
Du den wichtigsten Theil Deiner väterlichen Rechte auf ihn
übertragen. — Doch dies alles gehört mehr in ein Werk über
Erziehung, als daß hier der Ort wäre, weitläuftig davon zu
handeln. Ich schweige daher auch von dem Betragen der Lehrer
und Hofmeister im Umgange mit ihren Untergebenen, und eile
weiter.


6.


Ueber den Umgang mit Schuldnern und Gläubigern habe
ich wenig zu sagen. Man sey menschlich, billig und höflich gegen
die Erstern! Man glaube nicht, daß jemand, der uns Geld
schuldig ist, deswegen unser Sclave geworden sey, daß er sich
alle Arten Demüthigungen von uns müsse gefallen lassen, daß
er uns nichts abschlagen dürfe, noch überhaupt, daß der elende
Bettel, der Mammon, einen Menschen berechtigen könne, sein
Haupt über den andern emporzuheben! Seine Gläubiger bezahle
man pünktlich, und halte sein Wort treulich! Man verwechsele
nicht den ehrlichen Mann, der von billigen Zinsen leben muß,
mit dem jüdischen Wucherer: so wird man immer Kredit haben,
und, wenn man in Verlegenheit sich befindet, billige Menschen
antreffen, die uns, ohne ihren Schaden, aus der Noth helfen.




Eilftes Kapitel.

Ueber das Betragen gegen Leute, in allerlei besondern Verhältnissen

und Lagen.




1.


Zuerst über die Aufführung gegen unsre Feinde! Man kränke
niemand vorsätzlich; man sey wohlwollend, dienstfertig, verständig,
vorsichtig, gerade und ohne Winkelzüge in allen Handlungen;
man erlaube sich keinen Schritt zum Nachtheil eines Andern;
man zerstöre keines Menschen Glückseligkeit; man verläumde
niemand; man verschweige selbst das wirkliche Böse, das
man von seinem Mitmenschen weiß, wenn man nicht entschiednen
Beruf hat, oder das Wohl Andrer es bestimmt erfordert,
darüber zu reden: so wird man — etwa keine Feinde haben? —
das sage ich nicht; aber man wird, wenn uns dennoch Neid
und Bosheit verfolgen, wenigstens die Beruhigung empfinden,
keine Veranlassung zur Feindschaft gegeben zu haben.


Es steht nicht immer in unsrer Willkühr, geliebt, aber es
hängt immer von uns ab, geachtet zu werden. Allgemeiner Beifall,
allgemeines Lob sind eben so zweideutige, als entbehrliche
Merkmale des persönlichen Werthes; allgemeine Achtung können
selbst die Schurken dem Redlichen und Weisen in ihren Herzen
nicht versagen, und der warmen Freunde bedarf man etwa
nur drei in der Welt, um glücklich zu seyn.


Will man ohne Zwang und Unruhe in dem Umgange mit
Menschen leben, so muß man es nicht darauf anlegen, oder für
wünschenswerth halten, von allen Menschen für gut und weise
gehalten zu werden. Je mehr hervorleuchtende edle Eigenschaften
aber ein Mann hat, um desto gewisser kann er darauf rechnen,
von der Scheelsucht schwacher und schlechter Menschen
Manches ertragen zu müssen; und Die, welche die allgemeine
Stimme des Pöbels aller Klassen für sich haben, sind mehrentheils
die mittelmäßigsten Leute, Leute ohne Charakter, oder
niedrige Schmeichler und Heuchler. Es ist wahrlich nicht schwer,
Menschen zu gewinnen, auch die zu gewinnen, welche am heftigsten
gegen uns eingenommen waren, und das oft durch ein
einziges Gespräch unter vier Augen, wenn man ihre schwache
Seite studirt hat, und es recht darauf anlegt. Allein das ist
eine elende, des redlichen Mannes unwürdige Kunst, — und
was kümmert es mich am Ende, ob Menschen, die mein Herz
nicht kennen, — ja, die mich nie gesehen haben, durch die Geschwätze
irgend eines alten Weibes gegen mich eingenommen
sind, oder nicht?


Klage aber nie über Verfolgung und Feinde, wenn Du nicht
Lust hast, die Anzahl der letztern zu vermehren; es schleicht immer
eine Anzahl furchtsamer, niederträchtiger Geschöpfe umher,
die nicht den Muth haben, gegen einen Mann von Würde sich
öffentlich zu erklären, die aber sich augenblicklich an Dich wagen,
sobald sie Dich hülflos, scheu und niedergeschlagen erblicken;
und diese, so unbedeutend sie Dir auch scheinen mögten, können
mit ihren Neckereien Dir tausendfältigen Kummer machen. Der
feste Mann muß sich selbst schützen. Zeige Zuversicht zu Dir selber,
so wirst Du ganze Heere von Schelmen im Zaume halten!
Zudem ist des Kämpfens in der Welt so viel: jeder gute Mann
hat mit seinen eignen Angelegenheiten genug zu thun, so daß
es vergebens ist, Alliirte zu suchen, weil diese bei der ersten Gelegenheit,
wo es eigne Sicherheit gilt, davon laufen. Der Mann,
welcher sich stellt, als merke er nicht einmal, daß man ihn verfolgt,
der von Zeit zu Zeit sagt: »Gottlob! mir geht es gut;
ich habe Freunde;« wird für einen mächtigen Bundesgenossen
gehalten, dessen man schonen müsse; dahingegen über den Verlassenen
Jeder herfällt.


Willst Du Dich der Ueberlegenheit erfreuen, wenn Du beleidigt
wirst, so werde nie hitzig oder grob gegen Deine Feinde,
weder in Gesprächen, noch Schriften. Und wenn böser Wille
und Leidenschaft, wie es mehrentheils geschieht, bei ihnen im
Spiele sind: so laß Dich auf keine Art von Erläuterung ein!
Schlechte Leute werden am besten durch Verachtung bestraft,
und Klatschereien am leichtesten widerlegt, wenn man sich gar
nicht darum bekümmert.


Wenn man daher unschuldig verleumdet, angeklagt, verkannt
wird, so zeige man Stolz, Fassung und Würde in seinem
Betragen: und die Zeit wird alles aufklären, oder der Vergessenheit
übergeben.


Nicht alle Bösewichter sind unempfindlich gegen eine edle,
großmüthige, immer gleiche, gerade Behandlung. Mit diesen
Waffen also kämpfe man, so lange sich's irgend thun läßt, gegen
seine Feinde! Sie müssen nicht Rache fürchten, sondern
den Richterstuhl des Publikums, wenn sie fortfahren, einen
Mann zu verfolgen, dem niemand seine Ehrerbietung versagt.


Wenn aber Dein Stillschweigen bei ihren Ausfällen sie noch
kecker macht, dann zeige einmal, was Du thun könntest,
wenn Du wolltest! Aber gebrauche dabei keine Winkelzüge!
Vereinige Dich nie mit andern schlechten Leuten; mache keine
gemeinschaftliche Sache mit einem Schelme, um den andern
zu bekämpfen; sondern tritt ganz allein, muthig, kühn, schnell,
gerade und öffentlich gegen sie auf! Es ist unglaublich, wie viel
ein Einziger, mit einem guten Gewissen und mit edlem Feuer,
gegen Schaaren von Nichtswürdigen vermag.


Sey nur trotzig gegen mächtige, siegende Feinde! Des Ueberwundnen,
des Unglücklichen schone, und verschweige alles Unrecht,
das er Dir vormals zugefügt hat, sobald er ausser Stande
ist, Dir ferner zu schaden, oder sobald die Stimme des Publikums
ihn gerichtet hat! Allein der Bösewicht wendet alles an,
um es dahin nicht kommen zu lassen; — das Gefühl seiner eignen
Ungerechtigkeit wird ein neues Verbrechen für Den, welchen
er muthwillig gekränkt hat. Doch endlich kömmt alles an
den Tag, und dann genieße mit Bescheidenheit die Freuden des
Triumphs!


Laß Dir nie zweimal die Hand zur Versöhnung reichen! Vergiß
dann alle Beleidigungen, solltest Du auch fürchten müssen,
daß dein Beleidiger bei der ersten Gelegenheit die Feindseligkeit
erneuern wird! Sey zwar auf Deiner Hut; aber zeige kein Mißtrauen!
Es ist besser, unschuldiger Weise zum zweitenmal beleidigt
werden, als ein einzigmal den Mann, dem es mit seiner
Rückkehr zu Dir ein Ernst ist, kränken, erbittern, und ihm allen
Muth nehmen! Aber man muß auch verzeihen können, ohne
darum gebeten zu werden.


Man hat oft die beste Gelegenheit, die Gemüthsart eines
Menschen dann kennen zu lernen, wenn er uns beleidigt hat.
Man gebe Acht, ob er es durch Bitten um Verzeihung wieder
gut zu machen sucht? — und wie? — gleich, oder lange nachher?
— öffentlich oder heimlich? — und warum nicht gleich,
und vor allen Leuten? — Aus Starrköpfigkeit, Eitelkeit, oder
Blödigkeit? — Oder ob er gar keinen Schritt thut, sondern
uns laufen läßt, wohl gar mault, und den Gekränkten verdächtig
und verhaßt zu machen sucht? — Ob jenes aus Leichtsinn
oder Tücke? — Oder ob er den Fehler zu beschönigen sucht, den
Gesichtspunkt zu verrücken sucht, um Recht zu behalten. —
Schon in den Jahren der Kindheit kann man aus diesen Zügen
auf den künftigen Charakter schließen.


Uebrigens hat man nicht Unrecht, wenn man behauptet, daß
unsre Feinde oft, ohne es zu wollen, unsre größten Wohlthäter
sind. Sie machen uns aufmerksam auf Fehler, die unsre eigne
Eitelkeit, und die Nachsicht unsrer partheiischen Freunde, und
die niedrige Gefälligkeit der Schmeichler vor unsern Augen verbergen.
Ihre Schmähungen feuern in uns den Eifer an, desto
sorgsamer den Beifall der Bessern zu verdienen; und wenn sie
jedem unsrer Schritte auflauren, so lehren sie uns auf unsrer
Hut seyn, um ihnen keine Blöße zu geben.


Keine Feindschaft pflegt heftiger zu seyn, als die unter entzweieten
Freunden. Unsre Eitelkeit kömmt da in das Spiel;
wir schämen uns, das Spielwerk eines Bösewichts gewesen zu
seyn; wir wenden alles an, um Diesen nun im schlechtesten
Lichte zu zeigen, damit wir vor der Welt unsre Trennung von
ihm rechtfertigen mögen. — Es ist ein trauriger Anblick, zu
sehen, wie dann selbst edle Menschen, wenn sie gegen einander
aufgebracht sind, sich gegenseitig höchst unedel zu verkleinern suchen,
um sich gegen sich selber zu rechtfertigen. (S. Kap. 6.)


2.


Wir kommen oft in nicht geringe Verlegenheit, wenn unsre
Lage uns zwingt, mit Leuten umzugehen, die einander
feind sind, wo man es gar leicht mit einer Parthei verdirbt,
sobald man mit der andern gut steht, oder es mit Beiden verdirbt,
wenn man sich ungebeten, oder auf unvorsichtige Weise,
in diese Händel mischt; ich empfehle dabei folgende Vorsichtigkeits-Regeln:


So viel man kann, vermeide man es, mit zwei Partheien
umzugehen, die mit einander in Zwist leben!


Kann man dieß aber nicht ändern, zum Beispiel, ohne plötzlich
ein Verhältniß aufzuheben, in welchem man lange Zeit gestanden:
so setze man sich, wo möglich, auf den Fuß, in die
obwaltenden Streitigkeiten durchaus nicht eingeflochten zu werden!
Man bitte sich's vielmehr aus, daß in den Gesprächen
diese Sache nie berührt werde! Diese Regel findet vorzüglich
dann Statt, wenn Menschen, die ehemals vertraute Freunde
gewesen sind, nun auf einmal in Feindschaft mit einander gerathen.
Verhalte Dich ganz leidend, wenn dann einer über den
andern bei Dir klagt! Er mag nun in der ersten Empfindlichkeit
ein Wort zu viel gesagt haben, und nachher mit seinem Gegentheile
wieder einig werden, oder es mag in dauernde Feindschaft
übergehen: so wird er es doch bei kaltem Blute übel nehmen,
wenn Du zum Guten oder Bösen gerathen hast.


Kann man aber auch dieß nicht ändern, so enthalte man
sich zuerst aller feigen und heuchlerischen Zweizüngigkeit! Das
heißt: man rede nicht, wenn man bei der einen Parthei ist,
zum Nachtheile der andern, und wiederum zum Tadel jeder,
wenn diese es wünschen; sondern, wenn man sich durchaus darüber
erklären muß, immer so, wie es einem redlichen, gerechten
Manne zukömmt!


Noch schändlicher aber, als jene Duplicität, ist das Verfahren
mancher Menschen, die, um bei solcher Gelegenheit im Trüben
zu fischen, oder sich wichtig zu machen, oder aus Schadenfreude
und Geist der Intrigue, von beiden Seiten Oel zum
Feuer gießen, und den Zwist unterhalten.


Wenn man ferner die streitenden Theile nicht recht genau
kennt; wenn sie nicht unsre vertrautesten Freunde sind; wenn
man nicht ganz gewiß weiß, daß man es mit edeln, von Vernunft
regierten Leuten zu thun hat, die vielleicht nur durch Mißverständnisse,
oder durch andre, mit Hülfe eines Dritten leicht
zu hebende Irrungen getrennt worden; wenn vielmehr böser
Wille, Eigennutz, ungesellige Gemüthsart, oder unbändige Leidenschaft
im Spiele ist, — folglich keine dauerhafte Wiedervereinigung
zu hoffen steht: so lasse man sich nicht darauf ein, Versöhnung
stiften zu wollen! Man verdirbt es dabei leicht mit einer
Parthei, und nicht selten mit beiden.


Ist es endlich gar nicht zu vermeiden, daß man sich für
oder gegen eine von den beiden Partheien bestimmt erkläre, so
erkläre man sich ohne Ansehen der Person und ohne Rücksicht
auf Freundschaft, Schmeichelei und Verwandtschaft, männlich
und unerschütterlich, für Den, von dem die Vernunft sagt, daß
er Recht habe, und bleibe ihm treu und beständig zugethan,
es gehe auch, wie es wolle!


3.


Wenden wir uns jetzt zu Kranken und Leidenden! —
Wer je empfunden hat, welch ein Labsal bei Krankheiten und
Schmerzen eine gute, sorgsame, stille und theilnehmende Pflege
gewährt, der wird den Gegenstand nicht unwichtig finden. Die
Art der Behandlung und Sorgfalt muß sich allerdings nach der
Verschiedenheit der Krankheiten richten, mit welchen der Leidende
kämpft, und ich kann also keine allgemein passende Regeln vorschlagen;
doch, so viel sich im Ganzen über diesen Gegenstand
sagen läßt, möge hier Platz finden!


Es gibt Krankheiten, in welchen Aufheiterung des Gemüths,
Zerstreuung und angenehme Unterhaltung sehr viel zur Genesung
beitragen, und hingegen andre, bei denen Ruhe und stille Pflege
das Einzige sind, wodurch man dem Leidenden Linderung verschaffen
kann. Man soll daher wohl unterscheiden und beobachten,
welche Art von Behandlung anwendbar seyn mögte.


Ob in schweren Krankheiten die Aufwartung bezahlter
Wärter der sorgfältigen, liebevollen und zarten Pflege werther
Freunde darum vorzuziehen sey, weil diese leicht übertrieben,
und dann dem Kranken lästig und ängstlich wird, muß dem Gefühl
eines Jeden überlassen bleiben. Jene sind durch Erfahrung
mit den kleinen Handgriffen bekannt, und leisten ihre Dienste
mit unverdrossener Geduld, Kaltblütigkeit und strenger Pünktlichkeit,
bekümmern sich nicht um unsre Launen, und leiden
nicht bei unsern Schmerzen; diese hingegen werden uns oft, besonders
wenn unsre Nerven sehr reizbar sind, durch zu viel Eifer
lästig, wissen nicht behutsam genug bei ihren Handreichungen
mit uns umzugehen, erregen unsre Ungeduld durch Fragen, und
machen unser Leiden durch zu warmes Mitgefühl, das wir in
ihren Augen lesen, doppelt schwer; wozu denn noch kömmt, daß
der Gedanke, wie sehr sie mit uns leiden, und welche Opfer sie
uns bringen, uns einen peinlichen Zwang auflegt. Will man
daher seinen Freund selbst verpflegen, so suche man die Art geübter
Krankenwärter nachzuahmen, dem Leidenden so wenig wie
möglich lästig zu werden, und alles mechanisch so zu machen,
wie er es gern zu haben scheint: man werde nicht mißvergnügt,
wenn ein Kranker zuweilen auffahrend, böser Laune, oder zänkisch
wird! Wir fühlen nicht, wie ihm zu Sinne ist, und wie
seine zerrüttete Maschine auf seinen Geist wirkt. Doch kann ein
Mann, der achtsam auf sein eignes Ich ist, viel über sich erlangen,
und selbst in schweren Krankheiten in so weit Meister über
seine Launen werden, daß er diejenigen Personen, welche ihm
Sorgfalt widmen, nicht unnützer Weise plage.


Man mache nicht, besonders bei einem Kranken von sehr
empfindlicher, weicher Gemüthsart, sein Leiden durch Wehklagen
und ängstliches Bezeigen noch schwerer!


Man rede nicht von Dingen, die ihm, selbst wenn er gesund
wäre, unangenehm seyn würden, — nicht von häuslichen Verlegenheiten,
vom Tode, noch von Vergnügungen, an welchen
er nicht Theil nehmen kann!


Leute, die bloß in der Einbildung krank sind, muß man
zwar nicht verspotten, noch zu überzeugen suchen, daß ihnen
nichts fehle; denn das macht eine ganz entgegengesetzte Wirkung
auf sie; aber man soll sie auch nicht in ihrer Thorheit bestärken,
sondern, wenn vernünftige Vorstellungen nichts helfen, nur gar
keine Theilnahme zeigen, ihre Klagen mit Stillschweigen beantworten,
und, wenn der Sitz des Uebels im Gemüthe ist, sie
durch weise gewählte Zerstreuungen auf andre Gedanken zu bringen
suchen.


Auch gibt es Menschen, die dadurch Interesse zu erwecken
glauben, daß sie sich kränklich stellen. Das ist eine höchst thörichte
Schwäche! Man suche solche Leute durch sanften Spott
und kräftige Ansprache von ihrer Albernheit zurückzuführen, sie
zu überzeugen, daß es besser sey, Bewunderung, als Mitleiden
zu erregen, und daß nichts so allgemein vortheilhafte Eindrücke
mache, als der Anblick eines Wesens, das, an Leib und Seele,
in seiner vollen Kraft, zur Ehre der Schöpfung dasteht!


Endlich: in solchen Krankheiten, wo der Geist viel über den
Körper vermag, wo Seelen-Leiden das Uebel vermehren, und
die Besserung hindern, da soll man alle Kräfte, seine ganze Lebhaftigkeit
aufbieten, um Heiterkeit, Muth, Trost und Hoffnung
in das Gemüth des Kranken zurückzurufen.


4.


Noch schonender, als mit diesen Leidenden, soll man mit
Leuten umgehen, auf welchen die schwere Hand des
Schicksals liegt, — mit Unglücklichen, Armen, Bedrängten,
Verstoßenen und Zurückgesetzten, mit Verirrten und Gefallenen.


Nimm Dich des Armen an, wenn Dir Gott die Mittel in
die Hände gegeben hat, seine Noth zu erleichtern! Weise nicht
den Dürftigen von Deiner Thür zurück, so lange Du noch, ohne
Ungerechtigkeit gegen die Deinigen, eine kleine Gabe zu geben
hast! Sey es wenig oder viel, so gib es mit gutem Herzen,
und — wie ich bei Gelegenheit gesagt habe, als von der Art,
Wohlthaten zu erzeigen, die Rede war, — gib es mit guter
Art! Ein Wort ist oft besser, als eine große Gabe, und ein
holdseliger Mensch gibt sie beide, sagte schon Sirach; und was
für ein Wort könnte er meinen, als das erquickende Wort der
herzlichen Theilnahme. — Sey ferner nicht allzu gerecht, wo
vom Helfen und Erbarmen die Rede ist. Berechne nicht so genau,
ob der Mann, dem Du helfen kannst, selbst an seinem
Unglücke Schuld sey, oder nicht! Wer in der Welt würde ganz
unschuldig an den Leiden, die ihn treffen, befunden werden,
wenn man alles strenge untersuchen wollte? Willst oder kannst
Du aber gar nichts, oder nur wenig geben, so brauche keine
leere Ausflüchte! Laß den Armen nicht durch Deine Bedienten
unter allerlei Vorwande wieder bestellen, oder vertrösten! Am
wenigsten aber erlaube Dir, etwa zu Rechtfertigung Deiner
Hartherzigkeit, z. B. Grobheiten, beleidigende Strafpredigten
gegen Den, dessen Bitte Du abzuschlagen entschlossen bist, harte
Vorwürfe; sondern sprich den Bittenden selbst, und sage ihm
kurz und menschenfreundlich, warum Du nicht geben kannst,
nicht geben willst! Thue auch auf das erste Wort, was zu thun
vernünftig und gut ist, und warte nicht darauf, daß man durch
wiederholtes Betteln Dein Herz erweiche! Gib aber nicht wie
ein Verschwender, sondern laß Deine Wohlthaten von der Gerechtigkeit
gegen Dich und Andre bestimmt werden, und verschleudre
nicht an den Landläufer, Bettler von Handwerke und
Faullenzer, was Du dem hülflosen Alter, der Gebrechlichkeit,
und dem durch widrige Zufälle Verunglückten schuldig bist! Und
wo es Labsal geben kann, da begleite Deine kleine Gabe ein
sanftes Trostwort, ein vertraulicher Rath, und ein freundlicher,
mitleidiger Blick! Gehe schonend und äusserst fein mit Leuten
um, die in unangenehmen häuslichen Lagen sind! Sie pflegen
sehr empfindlich zu seyn, pflegen leicht zu glauben, man verachte
sie, setze sie zurück, ihrer Armuth wegen. Das elende Geld
hat leider nur gar zu viel Einfluß auf den Pöbel aller Stände.
Unterscheide Dich von diesem Haufen! Ehre den verdienstvollen
Armen öffentlich! Suche ihm wenigstens einen frohen Augenblick
zu machen, wenn Du auch seine Umstände nicht verbessern
kannst! Ueberhaupt sind alle Unglückliche mißtrauisch, und meinen,
jedermann sey gegen sie. Suche ihnen diesen quälenden
Wahn zu benehmen! Bemühe Dich, ihr Zutrauen zu gewinnen!
Entziehe Dich nicht dem Anblicke des Jammers! Fliehe nicht
die Hütte der Noth und der Dürftigkeit! Man muß vertraut
seyn mit dem mancherlei Elende auf dieser Welt, um bei dem
Leiden des unglücklichen Bruders recht innig theilnehmend mitempfinden
zu können. Wo der bescheidne Arme im Verborgenen
seufzt, es nicht wagt, sich herbeizudrängen und um Hülfe zu
bitten; wo widrige Vorfälle den fleißigen Mann, den Mann,
der einst bessre Tage gesehen hat, zu Boden schlagen; wo eine
zahlreiche ehrliche Familie, mit allem Fleiße, durch die tägliche
Arbeit ihrer Hände nicht so viel erringen kann, um sich gegen
Hunger, Blöße und Krankheit zu schützen; wo auf hartem Lager,
in durchwachten, durchseufzten Nächten, schamhafte Thränen
über gerungene Hände rollen: — dahin, menschenfreundlicher
Wohlthäter! dahin dringe Dein Blick! Da kannst Du
Deine Gelder herrlich anlegen, und Zinsen erwerben, die keine
Bank auf Erden Dir zusichern kann.


Wer kein Geld hat, der hat auch keinen Muth. Er fürchtet
aller Orten zurückgesetzt zu werden, glaubt jede Demüthigung
ertragen zu müssen, und zeigt sich überall in ungünstigem Lichte.
— Ach! ermuntre einen also Niedergedrückten! Ehre ihn,
wenn er es sonst verdient, und bewege Deine Freunde, daß sie
ein Gleiches thun!


Manchen aber drücken schwerere Leiden, als die der Armuth
und des Mangels: Seelenleiden, die an der Knospe des Lebens
nagen. O! schone des Kummervollen! Pflege seiner!
Suche ihn aufzurichten, zu trösten, mit Hoffnung zu erfüllen,
Balsam in seine Wunden zu gießen, und wenn Du seine Last
nicht erleichtern kannst, so hilf wenigstens tragen, und weine
eine brüderliche Thräne mit ihm! Richte aber die Art Deiner
Behandlung vernünftig ein! Es gibt Augenblicke des Schmerzes,
wo alle Gründe der Philosophie keinen Eingang finden,
und da ist das Mitgefühl oft das beste Labsal. Es gibt einen
Kummer, dessen Tilgung man ruhig und still der Zeit überlassen
muß; es gibt Leidende, die erleichtert werden, wenn man
ihnen Gelegenheit gibt, ihr Herz auszuschütten, und von dem
zu reden, was ihr ganzes Herz erfüllt; es gibt Schmerzen, die
nur Einsamkeit lindert, und Lagen, in welchen ein festes, männliches
Zureden, Erweckung des Muths, Aufruf zu stolzer Zuversicht,
die besten Tröstungen sind; ja es gibt selbst solche, wo
man den Niedergebeugten mit Gewalt herausreissen muß, wenn
er nicht der Verzweiflung zum Raube werden soll. Die Klugheit
aber allein kann uns in jedem dieser einzelnen Fälle lehren,
welche unter diesen Mitteln wir zu wählen haben.


Die Unglücklichen ketten sich gern an einander. Statt sich
aber gemeinschaftlich zu trösten, winseln sie mehrentheils nur
mit einander, und versinken immer tiefer in Schwermuth und
Hoffnungslosigkeit. Darum suche doch der Kummervolle, dem
weder die Forderungen und Gründe seiner eigenen Vernunft,
noch Zerstreuungen seinen Zustand erträglich machen, den Umgang
eines verständigen, nicht empfindelnden Freundes, damit
er an seiner Seite die Kraft gewinne, die Gedanken auf andere
Gegenstände zu richten, die seinen Schmerz nicht nähren.


Es gibt Menschen, die in unglücklichen Lagen und Verhältnissen,
weniger traurig, als mürrisch, zänkisch, ja, sogar
hämisch sind, so daß sie Unschuldige darunter leiden lassen,
wenn nicht alles nach ihrem Kopfe geht. Ein edles Herz wird
sanfter durch den Schmerz; und selbst der Menschenfeind, den
Schicksale erbittert haben, wird, wenn er sonst ein guter Mensch
ist, wohl düster, verschlossen, auch nach seinem Temperamente
vielleicht einmal ungeduldig und auffahrend werden; aber er
wird nie vorsätzlich auf einen Dritten die Last seines Kummers
wälzen, und dieß um so weniger, je schwerer seine Leiden sind.


Die mehrsten Menschen haben nur Mitleid mit stillem Kummer,
empfinden aber Ueberdruß bei lauten Klagen; vielleicht
weil diese sie gleichsam zwingen zu wollen scheinen, Theil daran
zu nehmen.


Der Unterdrückten, Zurückgesetzten und Verfolgten
soll man sich annehmen, in so fern es die Klugheit erlaubt,
und wir ihnen dadurch nicht etwa mehr schaden, als nützen.
Dieß ist nicht nur Pflicht, wenn von thätiger Hülfe und Rettung
des ehrlichen Namens die Rede ist; auch im gesellschaftlichen
Umgange, wo das bescheidene Verdienst so oft übersehen
und von leeren Windbeuteln über die Achsel angeschauet wird,
wo Rang und Glanz gegen den innern Werth verblenden, wo
Schwätzer und Windbeutel den Weisen überschreien, wird es
sich der Edle zur Pflicht machen, das bescheidene und schüchterne
Verdienst hervorzuziehen, und den Verdienstvollen, der stumm
und verlegen dasteht, von niemand angeredet, ja, mit Verachtung
behandelt, gedemüthigt, lächerlich gemacht wird, durch
ehrenvolles Anreden und Entgegenkommen zu ermuntern und
auszuzeichnen. Wie unedel und wie ungerecht ist die Geringschätzung
und Härte, mit welcher zuweilen Stabs-Officiere jungen
Leuten begegnen, die doch schon die erste Stufe erstiegen
haben, um zu werden, was Jene sind; oder Patronen ihren
Hofmeistern und Predigern, oder vornehme Damen ihren Gesellschafterinnen,
oder eitle Stadtmädchen einem armen eingeschüchterten
Landmädchen, das in ihre Mitte verschlagen wird.
Solch ein Betragen ist eben so sehr Verletzung der Klugheit, als
der Pflicht.


Neid und Mißgunst verfolgen den Glücklichen; Bosheit und
Kabale ruhen selten eher, als bis sie alles niedergedrückt haben,
was über sie emporragte; aber kaum ist ein Mensch ganz zu
Boden geschlagen, so sucht Jeder, selbst Der, welcher ihn verfolgt
hat, eine Ehre darin, seine Parthei zu ergreifen; doch,
wohl zu merken! wenn keine Hoffnung mehr da ist, daß er hierdurch
wieder emporkomme. Man möchte also fast sagen, man
wäre nicht ganz verloren, so lange man noch Feinde hätte.


Unter allen Unglücklichen sind wohl die Verirrten und
Gefallenen am meisten zu bedauern. Hierunter verstehe ich
Solche, die, vielleicht durch einen einzigen Fehltritt in eine Kettenreihe
von Vergehungen verflochten, das Gefühl für die Tugend
erstickt, oder die Fertigkeit, schlecht zu handeln, erlangt,
oder alle Zuversicht zu Gott, zu den Menschen, und zu sich
selbst, also auch den Muth verloren haben, den bessern Weg
wieder zu suchen, oder die wenigstens im Begriff stehen, so tief
zu fallen. Sie sind höchst bedauernswürdig; denn sie entbehren
den einzigen Trost, der uns in den schwersten Leiden aufrichten
kann: das Bewußtseyn, nicht muthwilliger Weise sich ihr hartes
Schicksal zugezogen zu haben. Diese Unglücklichen verdienen
aber nicht nur unser Mitleiden, nein, auch unsre brüderliche
Nachsicht, unsre Zurechtweisung, und, wenn es noch Zeit ist,
unsern Beistand. Wenn man immer weise, duldend und unpartheiisch
genug wäre, zu überlegen, wie leicht das schwache menschliche
Herz irre zu leiten ist; wie unwiderstehlich bei heftigen Leidenschaften,
warmem Blute und verführerischen Gelegenheiten,
manche Reizungen werden können; wie blendend, anlockend
und bezaubernd die Aussenseiten mancher Laster sind; wie das
Laster sogar, mit Geist verbunden, durch sophistische Gründe die
innere Stimme der bessern Ueberzeugung zum Schweigen zu
bringen weiß, und wie es dann nur auf einen kleinen Schritt
ankömmt, um das Opfer der feinsten Täuschung, und stufenweise
unmerklich in das schrecklichste Labyrinth gelockt zu werden;
wenn man bedenken wollte, wie oft Mißmuth, oder Verzweiflung
über ein feindseliges Schicksal aus einem Menschen
von den besten Anlagen einen Bösewicht und Verbrecher machen;
wie man durch ungerechtes, entstehendes Mißtrauen alle gute
Gefühle einbüßen, alles Vertrauen zu sich selbst verlieren, und
in den Abgrund des Lasters geschleudert werden kann, so würde
man aufhören, die Gefallenen mit unbarmherziger Strenge zu
richten, würde nicht so zuversichtlich auf Tugenden trotzen, die
nicht selten nur das Werk eines kalten Temperaments, das Werk
glücklicher Verhältnisse und einer vorzüglichen Leitung sind;
würde es für Pflicht erkennen, sich der Gefallenen anzunehmen,
und dem Strauchelnden liebevoll die Hand zu reichen. — Aber
heißt das nicht, tauben Ohren predigen? — Doch mein Herz
drängt mich, über diesen Gegenstand etwas zu sagen. Also zur
Sache! — Nichts bessert weniger, als kalte moralische Predigten.
Es gibt wenig Menschen, selbst unter den Lasterhaften, die
nicht eine Menge herrlicher Gemeinsprüche über die Pflichten,
welche sie übertreten, zu sagen wüßten; das Unglück ist nur,
daß die Stimme der Leidenschaft mit wärmerer Beredtsamkeit
spricht, als die Stimme der Vernunft. Willst Du also dieser
gegen jene Gewicht geben, so mußt Du die Kunst verstehen,
Deine Tugend-Lehren in ein reizendes Gewand zu hüllen, mußt
nicht nur den Kopf, sondern auch das Herz und die Sinnlichkeit
Dessen, den Du zurechtweisen willst, auf Deine Seite bringen;
Dein Vortrag muß warm, und nach den Umständen bildreich,
sinnlich, erschütternd, hinreissend seyn. Allein der Mann,
den Du vor Dir hast, muß Dich auch lieben und hochschätzen,
muß sich zu Dir hingezogen fühlen, muß mit Enthusiasmus für
das Gute und Schöne erfüllt werden, und dabei in der Entfernung
Ehre, Freude und Genuß auf dem Wege erblicken, auf
welchen Du ihn zu leiten suchst. Dein Umgang, Dein Rath
und Dein Trost muß ihm zum Bedürfniß werden. Dieß aber
erlangst Du nicht, wenn Du als ein stolzer, strenger Gesetzprediger
vor ihn hintrittst; wenn Du ihm mit Deiner kalten Moral
Langeweile machst; wenn Du ihn mit Anmerkungen über
das Geschehene, das doch nun nicht mehr zu ändern ist, ermüdest,
und ihm erzählst, wie es ganz anders würde gekommen
seyn, wenn — es nicht so gekommen wäre, wie es gekommen
ist, wenn er Dir hätte folgen wollen. Nichts ist ferner so fähig,
zur Niederträchtigkeit zu verleiten, als öffentliche Verachtung
und Aeusserung eines fortdauernden Mißtrauens in die Besserung
eines Menschen. Wem es daher ein Ernst ist, einen Verirrten
zu retten, der begegne ihm mit Schonung, und zeige ihm
wenigstens äusserlich ein ermunterndes Vertrauen; der lasse ihn
das stolze und selige Bewußtseyn und die unerschütterliche Seelenruhe
ahnen, welche der schöne Lohn seiner Selbstverleugnung
und Selbstbeherrschung seyn wird; der werfe dem Gefallenen
nie, auch nicht auf die entfernteste Weise, seine ehemaligen Verirrungen
vor; sondern scheine nur Augen für seine jetzige Aufführung
zu haben! Allein es geht nicht so schnell mit Ablegung
von Lastern, die uns schon zu einer Art von Fertigkeit geworden
sind; also darf uns ein kleiner Rückfall nicht befremden;
und obgleich Du dann die Stärke Deines Vortrags und der
Mittel zur Besserung verdoppeln mußt, so sollst Du doch nicht
muthlos werden, noch dem Rückkehrenden den Muth benehmen.
Laßt uns endlich zur Ehre der Menschheit und zur Erweckung
unsers Eifers glauben, daß niemand in der Welt so tief gefallen,
so von Grund aus verdorben seyn könne, daß ihm nicht,
bei redlicher, eifriger Anwendung der besten Rettungsmittel,
noch zu helfen wäre! Und Ihr, die Ihr in der großen Welt lebet,
und so bereitwillig seyd, einen Mann oder ein Weib, die
durch irgend eine zweideutige oder schlechte Handlung sich erniedrigt,
oder auch wohl nur etwa lächerlich gemacht haben, auf
immer aus Euren Gesellschaften zu verbannen, und mit Schande
und Spott zu beladen, indeß Hunderte unter Euch umherwandeln,
die entweder dasselbe heimlich treiben, oder wenigstens treiben
würden, wenn es die Umstände erlaubten; denket, daß Ihr
es zu verantworten habt, wenn Verzweiflung Jene ergreift,
wenn sie von Stufe zu Stufe hinabsinken, und wenn sie, da
die bessern Häuser ihnen verschlossen sind, sich einen Umgang
wählen, in welchem sie immer niederträchtiger werden, und zuletzt,
ohne Rettung verloren, durch Eure Schuld zu Grunde
gehen!




Zwölftes Kapitel.

Ueber das Betragen bei verschiedenen Vorfällen
im menschlichen Leben.




1.


Ich habe bei mancher Gelegenheit Gegenwart des Geistes und
Kaltblütigkeit, als Haupt-Erfordernisse zu allen Geschäften und
Verrichtungen im menschlichen Leben, empfohlen; nirgends aber
sind uns diese Eigenschaften nothwendiger, als in Vorfällen,
wo wir, oder Andre, in augenscheinlicher Gefahr
schweben. Hier hängt die ganze Rettung in kritischen Augenblicken
zuweilen von einem raschen Entschlusse ab. Halte Dich
daher nicht mit Geschwätzen auf, wo es Noth ist, zu handeln!
Unterdrücke Dein zu zartes Gefühl, und winsele nicht, wo Du
zugreifen solltest! Sey besonnen in Feuer- und Wassers-Noth
und ähnlichen Gefahren, wo man oft alles verliert, wenn man
den Kopf verliert, — wo Die, welche wir retten können, zuweilen
mit unwiderstehlicher Gewalt gezwungen werden müssen,
sich uns zu überlassen! Vorzüglich wichtig wird diese Gegenwart
des Geistes auch dann, wenn man unerwartet von Dieben
und Mördern angegriffen wird. Räuber und Banditen sind
fast immer entweder furchtsam, oder, wenn Verzweiflung sie
kühn macht, nicht genug auf ihrer Hut, — auf ernsthaften,
förmlichen Widerstand nicht vorbereitet. Ein entschlossener, kaltblütiger
Mann ist da stärker, als zehn solcher Elenden, die ihn
angreifen. Hier muß aber wohl überlegt werden, ob es Schaden
oder Nutzen stiften könne, sich mit Schieß- oder anderm
Gewehre zu vertheidigen, oder nicht; ob es gerathener sey, Lärm
zu machen, oder sich in sein Schicksal zu finden; der Uebermacht
zu weichen und mit Hingebung seines Mammons sein Leben zu
erkaufen, oder das Leben daran zu setzen. Es lassen sich darüber
unmöglich allgemeine Regeln geben. Um aber auf jeden dieser
Fälle sich gefaßt zu halten, rathe ich, bei kaltem Blute sich in
dergleichen Lagen hineinzudenken, und sich dann dienliche Maaßregeln
vorzuschreiben. Ich halte es auch für einen wichtigen
Theil der Erziehung, seine Kinder zuweilen nicht nur durch Fragen,
wie sie sich bei solchen Gelegenheiten betragen würden, aufmerksam
auf unerwartete Vorfälle aller Art zu machen, sondern
sie auch zuweilen in wirkliche kleine Verlegenheit zu setzen, um
sie an Gegenwart des Geistes zu gewöhnen, und sie auf die
Probe zu stellen.


2.


In einer Schrift über den Umgang mit Menschen kann nur
ein geringer Theil der Regeln Platz finden, welche man auf
Reisen und unter Fremden zu beobachten hat; doch darf ich diesen
Gegenstand auch nicht ganz mit Stillschweigen übergehen;
denn zu dem, was man unter Menschen treibt, gehört doch
auch das Reisen. Also einige Bemerkungen über das Betragen
auf Reisen und gegen Reisende.


Es ist weise gehandelt, bevor man ausreist, aus Büchern
oder mündlichen Erzählungen sich genau von dem Wege, den
man nehmen will, von demjenigen, was unterweges und in
den Oertern, die man besuchen möchte, zu bemerken, zu beobachten
und zu vermeiden ist, nicht weniger von den Preisen und
den unvermeidlichen Geld-Ausgaben zu unterrichten, damit man
weder betrogen werde, noch in Verlegenheit gerathe, noch etwas
zu sehen verabsäume, das der Aufmerksamkeit werth scheint.


Der Mann von Kenntnissen, von einigen Talenten, von
unbescholtenem gutem Rufe und von feinen und guten Sitten
bedarf nicht einer Menge von Empfehlungs-Briefen, wie die
mehrsten Reisenden von gemeiner Art mit auf den Weg zu nehmen
pflegen. Er wird sich schon überall bekannt zu machen und
in Achtung zu setzen wissen, ohne sich und Andern Zwang aufzulegen.
Oft fügt es sich indessen, daß man in einer Stadt,
durch Empfehlungs-Briefe oder sonst, mit zwei Personen in
Bekanntschaft kömmt, die mit einander in Feindschaft leben. Es
ist daher der Klugheit gemäß, an einem fremden Orte, bevor
man von solchen kleinen Umständen unterrichtet ist, in den Häusern,
in welchen man Zutritt erhält, von seinen übrigen Verbindungen
nicht zu reden, gelegentlich aber zu äussern, daß man,
als ein Fremder, sich um dergleichen Händel nicht bekümmern
wolle.


Man verrechnet sich leicht in seinen Ueberschlägen der Reise-Kosten;
ich rathe daher nicht nur, nach gemachtem Ueberschlag,
sich immer etwa auf ein Drittel mehr gefaßt zu halten, als die
gezogene Summe beträgt, sondern auch besorgt zu seyn, daß
man in den Haupt-Oertern, durch welche man kömmt, an sichre
Geschäftsmänner gewiesen sey, oder sonst Mittel habe, im Fall
unvorhergesehene Umstände eintreten, sich aus der Verlegenheit
zu reissen.


In Deutschland hat man mehr, als in andern Ländern, Ursache,
wegen des sehr verschiedenen Münzfußes, sich beim Geld-Wechseln
in Acht zu nehmen, und es ist etwas sehr Gewöhnliches,
daß schelmische Gastwirthe den Fremden dabei hintergehen,
oder ihm auf Gold Münze herausgeben, die er auf der nächsten
Post nicht brauchen kann.


Wem es ein Ernst ist, seine Menschen- und Länder-Kenntnisse
zu erweitern, der mische sich klüglich unter Personen von
allerlei Ständen! Die Leute von gutem Tone sehen einander in
allen europäischen Staaten und Residenzen ähnlich; aber das
eigentliche Volk, oder noch mehr der Mittelstand, trägt das Gepräge
der Sitten des Landes. Nach ihnen muß man den Grad
der Kultur und Aufklärung beurtheilen.


Zum Reisen gehört Geduld, Muth, gute Laune, Vergessenheit
aller häuslichen Sorgen, und daß man sich durch kleine
widrige Zufälle, Schwierigkeiten, böses Wetter, schlechte Kost
u. dergl. nicht niederschlagen lasse. Dieß ist doppelt zu empfehlen,
wenn man einen Gesellschafter bei sich hat; denn nichts ist
langweiliger und verdrießlicher, als mit einem Manne zu reisen,
und in einem Kasten eingesperrt zu sitzen, der stumm und mürrischer
Laune ist, bei dem geringsten unangenehmen Ereigniß
aus der Haut fahren will, über Dinge jammert, die nicht zu
ändern sind, und in jedem kleinen Wirthshause so viel Gemächlichkeit,
Wohlleben und Ruhe fordert, wie er zu Hause hat.


Das Reisen macht gesellig; man wird da mit Menschen bekannt,
und auf gewisse Weise vertraut, die man ausserdem
schwerlich zu Gesellschaftern wählen würde; das ist auch weiter
von keinen Folgen, wenn man sich hütet, in der Vertraulichkeit
gegen Fremde, die man unterweges antrifft, zu weit zu gehen,
und dadurch Abentheurern und Spitzbuben in die Hände zu fallen.


Ich rathe niemand, sich auf Reisen einen fremden Namen
zu geben; man kann dadurch, ehe man sich's versieht, in große
Verlegenheit gerathen; und selten ist es nöthig und nützlich, ein
solches Incognito zu beobachten.


Manche Leute suchen etwas darin, auf Reisen zu prahlen,
viel Geld zu verzehren, glänzen zu wollen, und prächtig gekleidet
zu seyn. Das ist eine thörichte Eitelkeit, die sie in den
Wirthshäusern theuer abbüßen müssen, ohne für ihr Geld mehr
zu erhalten, als der einfache Reisende. Niemand erinnert sich
weiter des Fremden, der so viel Aufwand gemacht hat, wenn
dieser weiter gereiset, und nichts mehr von ihm zu ziehen ist.
Doch ist es der Klugheit gemäß, anständig, und was man
rechtlich nennt, in seinem Aufzuge zu seyn, sich nicht zu vornehm
und nicht zu demüthig, nicht zu reich und nicht zu arm
zu stellen, weil man sonst, in beiden Fällen, leicht entweder für
einen unwissenden Pinsel, dessen erste Ausflucht dieß ist, und
den man also nach Gefallen prellen kann, oder für einen gewaltig
vornehmen Herrn, von dem etwas zu ziehen ist, oder für
einen Abentheurer angesehen wird, dem man aus dem Wege gehen,
und der mit schlechter Bewirthung vorlieb nehmen müsse.


Man spare auf der Reise nicht am unrechten Orte! So gebe
man z. B. den Postknechten zwar nicht übertriebene, aber doch
nach den Umständen reichliche Trinkgelder. Sie sagen sich das
Einer dem Andern auf den Stationen wieder; man kömmt dann
schneller fort, und hat manche Vortheile davon, besonders den,
daß man ihrer Grobheit nicht ausgesetzt ist.


Wer Bäder besucht, und seine Ruhe, seine Gesundheit und
sein Geld nicht verlieren will, fliehe das Spiel, das eigentlich
aus allen Bad- und Brunnen-Oertern auf ewig verbannt seyn
sollte, und überhaupt nur für die nichtswürdigsten Menschen
eine Lieblings-Beschäftigung seyn kann. In Bädern soll Jeder
dazu mitwirken, allen lästigen Zwang, nicht aber Sittsamkeit
und Gefälligkeit, aus den gesellschaftlichen Zirkeln zu verbannen.
Hier muß, besonders wenn der Kreis der Gäste klein ist, eine
Menge Rücksichten und Vorsichtigkeits-Regeln, denen man sich
im bürgerlichen Leben unterwirft, wegfallen, Duldung und Einigkeit
herrschen, und aller Partheigeist bei Seite gesetzt werden.
Man lebt da nur für unschuldigen Genuß und Vergnügen. Nach
Ablauf dieser Zeit rückt Jeder wieder in die Rolle ein, die der
Staat ihm anvertrauet hat.


Deutsche Posthalter, Wagenmeister und Postknechte pflegen
in dem Rufe einer ausgezeichneten Grobheit zu seyn. Es kömmt
aber alles auf die Art an, wie man mit ihnen umgeht; ein
ernsthaftes, von einer gewissen Würde begleitetes Betragen,
und, wo es anzubringen ist, ein freundliches Wort, wird bei
diesen Leuten selten ohne gute Wirkung angewandt.


Wenn man an dem Wagen etwas zerbricht, so sind mehrentheils
in den Städten die Handwerksleute sogleich bei der Hand,
verstehen sich auch wohl mit den Postknechten, den Schaden für
viel größer anzugeben, als er ist, um desto mehr Geld von dem
Reisenden zu ziehen. Ich rathe desfalls, bei solchen Gelegenheiten
alles selbst zu untersuchen, oder durch treue Bediente untersuchen
zu lassen, bevor man Befehle zur Ausbesserung gibt.


Die Postknechte sind größtentheils von den Gastwirthen bestochen
(oder ein Wirth verabredet sich mit dem andern in der
nahe gelegenen Stadt), um dem Fremden gewisse Gasthöfe zu
empfehlen, die darum aber weder immer die besten, noch die
wohlfeilsten sind. Es ist daher vernünftig, sich hierauf nicht zu
verlassen, sondern sich bei andern sichern Leuten zu erkundigen:
wo man am besten und billigsten behandelt werde.


Die Bedienten, die man mit sich auf Reisen nimmt, sollen
wohl darauf Acht geben, daß die Postknechte, welche mit den
Pferden zurückreiten, nicht, wie es vielfältig geschieht, Schwengel,
Nägel oder andere Kleinigkeiten, die zum Wagen gehören,
mitnehmen. Auch pflegen diese mit den Chaussee-Aufsehern sich
zu verstehen, an den Weghäusern vorbeizufahren, unter dem
Vorwande, uns nicht aufhalten zu wollen, nachher aber eine
Rechnung zu machen, vermöge deren Reisende doppelt so viel
bezahlen müssen, als festgesetzt ist, und sie gegeben haben würden,
wenn sie das Weggeld jedesmal selbst entrichtet hätten.





Es ist eine Regel der Klugheit, vorher mit Handwerksleuten
auf das genaueste zu dingen, bevor man etwas ausbessern läßt,
oder sonst Dinge, die zur Bequemlichkeit dienen, an fremden
Oertern anschafft.


Kehrt man zum erstenmal in ein Wirthshaus ein, so kann
es Vortheil bringen, wenn man den Wirth hoffen läßt, man
werde öfter da ansprechen; er pflegt dann billiger mit der Zeche
zu seyn, um sich zu empfehlen.


Wenn der Gastwirth übermäßig viel für die Zehrung fordert,
und sich nicht auf einen starken Abzug einlassen will: so thut
man doch nicht wohl, ihm schriftliche Rechnung und genaue
Specification jedes einzelnen Punkts abzufordern, es müßte
denn der Mühe werth seyn, ihn bei der Polizei zu belangen.
Fängt er an aufzuschreiben, so rechnet er immer noch mehr heraus,
als er anfangs gefordert hatte; — und wer kann dann
mit einem solchen Taugenichts über die Preise der Lebensmittel
sich herumzanken? In Wirthshäusern, wo Wein zu haben ist,
wird der Wirth, wenn man Bier fordert, immer versichern:
das Bier sey sehr schlecht. Hier ist der beste Rath, nur gleich
Wein zu bestellen, und das Bier hinterher zu verlangen.


Die Wirthe fragen gemeiniglich: was der Gast zu essen
wünsche? — Das ist ein Kunstgriff, durch den man sich nicht
fangen lassen muß. Denn, bestellt man nun etwas, z. B. ein
Huhn, einen Pfannekuchen, oder dergleichen: so muß man das
Gericht, und noch obenein eine gewöhnliche Mahlzeit bezahlen.
Man thut da am besten, zu antworten: man verlange nichts,
als was gerade im Hause, oder schon zubereitet sey. Auch ist es
rathsam, keine fremde Weine, sondern nur gemeinen Tischwein
zu begehren. Es kömmt doch alles aus demselben Fasse, nur mit
dem Unterschiede, daß das, was man dem Fremden als alten
oder fremden Wein verkauft, kostbareres Gift ist, als das, womit
man ihn am allgemeinen Wirthstische versorgt. Und selbst
an dieser Wirthstafel zu speisen, ist gewiß für einen einzelnen
Reisenden wohlfeiler und unterhaltender, als auf seinem Zimmer
seiner eignen Person gegenüber zu sitzen.


Manche Postmeister, die zugleich Gastwirthe sind, brauchen
folgenden Kunstgriff zu ihrem ökonomischen Vortheile: Wenn
man Pferde wechselt, und indeß eine kleine Mahlzeit bestellt, so
dauert es ungebührlich lange, ehe diese fertig wird. Indeß werden
die Pferde gefüttert und angeschirrt. Kaum aber steht das
Essen auf dem Tische, so meldet schon der Postillon mit dem
Horn, daß er fertig sey und fort wolle. Man soll also in Eil
wenig essen, und dennoch eine ganze Mahlzeit bezahlen. Ich
rathe aber, wenn man nicht sehr eilig ist, sich nicht irre machen
zu lassen, sondern mit voller Muße zu speisen.


Wenn in Ländern, wo keine gute Post-Ordnung eingeführt
ist, Postmeister dem Reisenden mehr Pferde aufdringen wollen,
als billig ist, und zu Fortschaffung seines Fuhrwerks nöthig sind,
sey es nun unter dem Vorwande von schlechten Wegen, böser
Jahrszeit, oder daß die Kutsche zu schwer sey: so hilft es selten,
wenn man sich auf's Bitten legt, oder sein Recht, auf eben
solche Weise weiter befördert zu werden, wie man gekommen ist,
strenge behaupten will; denn jene Leute wissen wohl, daß einem
Fremden mehr daran gelegen ist, nicht aufgehalten zu werden,
als sich zu verweilen, um einen Proceß bei dem Ober-Postamte
zu führen. Da indessen das Vorspannen mehrerer Pferde Folgen
für alle übrigen Stationen hat, so pflegen sich die Posthalter,
wenn sie recht höflich sind, zu erbieten, einen schriftlichen
Schein auszustellen, daß dieß weiter nicht von Folgen seyn solle.
Hierauf aber lasse man sich nicht ein! Dies Papier hat keinen
Nutzen. Auf dem nächsten Wechselplatze wird man, wenn gerade
ein Paar Pferde müssig stehen, nichts desto weniger eben
so viele vorspannen, und wiederum einen Schein anbieten, der
eben so unwirksam bleiben würde, wie der erste. Das sicherste
Mittel bei solchen Fällen ist, entweder dem Wagenmeister ein
gutes Trinkgeld zu geben, und den Postillon, welcher fahren
soll, auf eben diese Art zu gewinnen, oder ein Pferd mehr zu
bezahlen, ohne es vorspannen zu lassen.


Wenn man Wasser-Reisen auf Strömen macht, oder Hausrath
auf diese Weise fortbringen läßt: so baue man nie auf die
Versprechungen der Schiffer, in Ansehung der Zeit, binnen welcher
sie an Ort und Stelle seyn wollen! Sie halten sich mehrentheils
unterwegs auf, um noch mehr Fracht zu ihrem Vortheile
aufzunehmen, oder Schleichhandel zu treiben, wenn sie heimlich
Kaufmannsgüter mit eingeladen haben; es müßte denn über
dies Alles der bündigste schriftliche Contract aufgesetzt seyn.


Wer zu Pferde reist, sey es nun mit oder ohne Reitknecht,
der darf sich nicht auf die Leute in den Wirthshäusern in Ansehung
der Verpflegung seiner Pferde verlassen, sondern muß selbst
besorgt seyn, oder seine Bedienten dazu anhalten, daß die Pferde
in einem guten, reinen und gesunden Stalle, von fremden Gäulen
getrennt, gehörig gewartet und gefüttert werden.


Wenn ich nicht fürchtete, weitschweifig zu werden, so würde
ich hier noch manche, gewiß nicht unnütze Vorschrift geben,
z. B. daß man fremde Pferde schonen; daß man, wenn man
größere Reisen machen will, langsam in den Stall, und langsam
aus dem Stalle reiten solle; daß man nicht wohl thue, in
Städten über Kanäle, die mit Brettern bedeckt sind, zu reiten,
und so ferner. Man sage nicht, daß dieß bekannte Dinge sind,
Sehr viel Leute lernen zu Pferde sitzen und Pferde bändigen!
aber praktisch reiten lernt man nicht auf der Bahn. Allein ich
sehe schon die Herren Krittler die Nase darüber rümpfen, daß
so etwas in einem Buche über den Umgang mit Menschen
Platz finden sollte. Wer aber überlegt, daß in diesem Buche
überhaupt Vorschriften zu einem glücklichen, ruhigen
und nützlichen Leben in der Welt und unter Menschen
gegeben werden sollen, der wird sich wundern, wenn er hört,
daß ein deutscher Recensent gesagt hat: ich sey in den Fehler
so vieler deutscher Schriftsteller gefallen, die ihren Werken zu
viel Vollständigkeit geben wollten, und darüber freilich — weniger
unterhaltend schrieben.


Das Fußgehen ist gewiß die angenehmste Art zu reisen. Man
genießt die Schönheiten der Natur; man kann sich unerkannt
unter allerlei Leute mischen; beobachten, was man ausserdem
nicht erfahren würde; man ist ungebunden, kann das freundlichste
Wetter und den schönsten Weg wählen, sich aufhalten,
einkehren, wann und wo man will; man stärkt den Körper,
wird weniger erhitzt und gerüttelt, hat gute Eßlust und süßen
Schlaf, und ist, wenn Müdigkeit und Hunger der Bewirthung
das Wort reden, leicht mit jeder Kost und jedem Lager zufrieden.
Doch ist diese Art zu reisen in Deutschland mit einiger
Schwierigkeit verknüpft. Zuerst hat man die Ungemächlichkeit,
nur wenig Kleidungsstücke, Bücher, Schriften u. dgl. mit sich
führen zu können. Diesem kann man indessen dadurch einigermaßen
abhelfen, daß man, was etwa ein Bote nicht tragen
kann, mit der Post in die Haupt-Oerter schickt, durch welche
man reisen will. Allein eine zweite Unbequemlichkeit besteht
darin, daß diese, in Deutschland für einen Mann von Stande
ungewöhnliche Art zu reisen, zu viel Aufmerksamkeit erregt, und
daß die Gasthalter nicht eigentlich wissen, wie sie uns behandeln
sollen. Ist man nämlich besser gekleidet, als gewöhnliche
Fußgänger, so wird man entweder für einen verdächtigen Menschen,
für einen Abentheurer, oder für einen Geizhals gehalten;
man wird beobachtet, ausgefragt, und, mit Einem Worte:
man paßt nicht in den Tarif, nach welchem die Wirthe ihre
Fremden zu taxiren pflegen. Ist man aber schlecht gekleidet, so
wird man, wie ein reisender Handwerksbursche, in Dachstübchen
und schmutzige Betten einquartirt, oder man muß jedesmal
weitläuftig erzählen: wer man sey, und warum man nicht
mit Kutschen und Pferden erscheine? Bei Fußreisen ist die Gesellschaft
eines verständigen und muntern Freundes vorzüglich
angenehm.


Man verlasse sich nicht auf die Bauern, wenn sie uns Fußwege
anzeigen, die näher, als die gewöhnlichen, seyn sollen!
So wie überhaupt diese Menschen voll Vorurtheile und voll Anhänglichkeit
an alte Gewohnheiten sind, so gehen sie auch immer
die Wege, die vom Vater auf den Sohn herab für die nächsten
sind anerkannt worden, ohne daß sie Augenmaß und Ueberlegung
gebrauchen, um die Irrthümer ihrer Voreltern zu berichtigen.
Doch kann man hierin auch leicht das Mißtrauen zu weit
treiben.


Hat man große Tagereisen zu Fuße zu machen, so genieße
man früh Morgens nichts, als ein Glas Wasser! Hat man
dann einige Stunden zurückgelegt, und fühlt sich ermüdet, so
ist Kaffee und Brod zur Erquickung heilsam. Zuweilen ein Glas
Wein, kann auch nicht schaden; Branntewein macht müde und
schlaff.


Macht man den Weg durch einen unbekannten Wald, und
denkt binnen ein- oder zwei Tagen wieder zurückzukehren: so
streue man hie und da abgerissene Zweige auf seinen Pfad, um
darnach den Weg wieder zu finden; man gehe nie ohne Gewehr,
wenigstens nie ohne Stock!


Ueber das Betragen gegen fremde Reisende ist schon im
neunten Kapitel dieses Theils etwas gesagt worden. Hier
füge ich nur noch folgende Bemerkungen bei: man hat in jetzigen
Zeiten Ursache, vorsichtig gegen solche Leute zu handeln,
nicht nur, um von Abentheurern und schlechten Menschen unbehelligt
zu bleiben, sondern auch den sogenannten reisenden Gelehrten
nicht Gelegenheit zu geben, aus unsern vertraulichen
Gesprächen ihre Anekdoten-Sammlungen zu bereichern, und
uns nachher, zum Danke für unsere Gastfreundschaft, gedruckt
aufzustellen. Auf der andern Seite aber sey man auch so billig,
Fremde, die sich uns nicht aufdringen, edel zu behandeln,
und sie nicht etwa zur Geschwätzigkeit zu verleiten, um nachher
aus diesen unsichern einzelnen Zügen ein Bild von ihnen zu entwerfen,
und der Welt mitzutheilen.


3.


Da leider die Nüchternheit in der Welt immer seltener zu
werden anfängt, und der Rum, selbst in Damengesellschaften,
an der Tagesordnung ist, so mag hier auch von dem Umgange
mit betrunkenen Leuten die Rede seyn, obgleich bei diesem
Umgange wenig Vernunft und Klugheit anzubringen ist. Der
Wein erfreuet des Menschen Herz, und wenn man diese Arzenei
nicht wie ein nothwendiges Bedürfniß, ohne welches man durchaus
nicht in frohe Laune zu setzen ist, sondern wie ein Erweckungsmittel
braucht, um in trüben Augenblicken den natürlichen
guten Humor, der nie ganz aus dem Gemüthe eines ehrlichen
Biedermannes weichen darf, unter dem Schutte von häuslichen
Sorgen hervorzurufen: so ist nichts dagegen einzuwenden.
Allein kein Anblick ist so widrig für den verständigen Mann,
als der eines Menschen, welcher sich durch starke Getränke um
Sinne und Vernunft gebracht hat. Wenn es aber auch nicht
bis zur völligen Betrunkenheit kommt, sondern nur bei einem
Rausche bleibt, so ist es doch eine etwas unbequeme Lage, der
einzige ganz Kaltblütige in einer Gesellschaft von Leuten zu seyn,
die sich durch ein Gläschen über die Gebühr erhitzt, begeistert,
und um einen Ton höher gestimmt haben; und wenn man den
Tag mit ernsthaften Geschäften hingebracht hat, und dann des
Abends in einen Zirkel solcher Gäste geräth: so ist fast kein anderes
Mittel zu finden (oder man müßte denn von Natur zu
den Lustigmachern gehören), als ein wenig mit zu zechen, um
sich denselben Schwung zu geben, oder vielmehr: mit den
Wölfen zu heulen.


Die Wirkungen des Weins auf die Gemüther der Menschen
sind aber, nach ihren natürlichen Temperamenten, sehr verschieden.
Manche zeigen sich äusserst lustig; Andre sehr zärtlich,
wohlwollend und offenherzig; Andre melancholisch, schläfrig,
verschlossen; Andre hingegen geschwätzig, und noch Andre zänkisch,
wenn sie berauscht sind. Man thut wohl, der Gelegenheit
auszuweichen, mit Betrunkenen von dieser letztern Art in Gesellschaft
zu gerathen. Ist dieß aber nicht zu vermeiden, so kann
man doch darin mehrentheils mit einem vorsichtigen, nachgebenden
und höflichen Betragen, und dadurch, daß man ihnen
nicht widerspricht, so ziemlich gut fortkommen. Daß man auf
das, was ein Mensch im Rausche verspricht, nicht bauen dürfe;
daß man sich wo möglich hüten müsse, eine Ausschweifung im
Trunke zu begehen, wenn man aus warnender Erfahrung weiß,
daß man einen bösen Rausch hat; daß es unedel gehandelt sey,
diesen schwachen Zustand eines Menschen zu nützen, um ihm
Zusagen oder Geheimnisse zu entlocken; und endlich, daß man
mit Leuten, die zu tief in die Flasche geschauet haben, keine
ernsthafte Sachen verhandeln müsse: — das versteht sich wohl
von selbst.




Allgemeine

Behandlung der Kinder

in den
 Jahren der ersten Entwickelung.


 

1.


Die in ihrer richtigen und ungestörten Entwickelung begriffene
Natur des Kindes unterstütze man so, daß sie immer sichtbarer
und glücklicher gedeihe. Dazu dient zweckmäßige und abgestufte
Beschäftigung — Uebung der Denkkraft (man soll nicht abweisen
die Fragen der Wißbegier und des Forschens), und Mittheilung
neuer Kenntnisse, welche an die erlangten geknüpft werden,
damit die Seele sie desto leichter aufnehme, und das Unbekannte
durch das Bekannte erläutert werde. — Eine Hauptsache
hiebei ist die Belebung des Selbstgefühls durch gemäßigtes
Lob und wohlwollende Ermunterung (daher kein Kritteln);
Stärkung der Liebe zum Guten durch Belohnung, doch mit
Verhütung des Eigennutzes.





2.


Man wechsele mit der mehr negativen und mehr positiven
Behandlung, so wie in der Jugend-Entwickelung mehr das eine
oder andere vorherrscht. Nicht zu frühes Antreiben zum Lernen
und Arbeiten — und zum Sprechen — kein Erzwingen von
Artigkeit, so lange das Kind noch keinen Sinn für das Anständige
haben kann. So soll die früheste Erziehung in dem Erregen
und Einflößen guter Gefühle bestehen, oder vielmehr darin,
daß man das Kind mit freundlichen Eindrücken umgibt, unter
welchen sein Inneres sich still entfaltet.


3.


Mit dem Alter des Spieles und der wirkenden Phantasie
wird die positive Einwirkung nothwendig; denn überließe man
die Kinder sich selbst, so würden sie auf dieses und jenes, und
auf allerlei Thörichtes und Gefährliches verfallen, oft nicht wissen,
wie sie der Langenweile wehren sollen, schiefe Richtungen
annehmen, alles Gesehene und Gehörte blindlings nachmachen,
und schlechte Gewohnheiten sich aneignen. So geschiehet es auch
durch Verspätung und Vernachlässigung des positiven Einwirkens
durch Gebot und Strafe, Ermahnung und Warnung, daß
die Kinder den Eltern über den Kopf wachsen. Je mehr die
Kraft sprudelt, desto mehr muß sie beschäftigt und geleitet werden.
Die Kinder wollen und bedürfen dann viel, besonders körperliche
Beschäftigung, und fehlt diese, so regt sich Unmuth,
Widerspenstigkeit, und es erscheint eine ganze Reihe von Unarten.
— Man verhüte mit Strenge üble Gewohnheiten. Jedes
Ausarten der Lebhaftigkeit und der Freude in Wildheit und Ausgelassenheit,
jeder Ausbruch des Eigensinnes, des Leichtsinnes
und des Muthwillens; jeder entschiedene Ungehorsam, so wie
das Abweichen von der Wahrheit; endlich beharrliche Trägheit
und Faulheit erfordern eine unmittelbare und kräftige Einwirkung
der Erziehung, und hiebei sich leidend verhalten, heißt:
sich an den Kindern schwer versündigen. Denn wird z. B. den
eigensinnigen Kindern nicht zu rechter Zeit der Wille gebrochen,
den Trägen der Sporn angesetzt, den Wilden Einhalt gethan,
so werden endlich die Hindernisse der Erziehung unüberwindlich,
und es entsteht eine solche Ausartung des kindlichen Gemüths,
ein solches Uebergewicht der Sinnlichkeit, daß zu gewaltsamen
Mitteln geschritten werden muß. Die weichliche und falsche humane
Erziehung scheuet und vermeidet jedes Verbot, als Eingriff
in die vermeintlich-rechtmäßige Freiheit der Kinder, und
verdirbt dadurch das ganze Werk. Durch Verbote muß man den
Kindern, nie durch Strafe, zu Hülfe kommen, und sie aus Fesseln
erlösen, die sie nicht selbst zu zerbrechen die Kraft haben, so
wie man sie eben dadurch aus sinnlicher Betäubung weckt, in
welcher sie zu Grunde gehen müßten.


4.


Je jünger der Mensch, desto mehr werde von Seiten des
Gefühls, je älter, desto mehr von Seiten des Verstandes auf
denselben gewirkt, doch so, daß er nie von der einen oder andern
Seite vernachlässigt, auch daß er durch Beides zur Vernunft
geführt werde.


Was im frühsten Alter bloß empfunden wurde, wird späterhin
gedacht, für nützlich und gut erkannt. Man würde also widernatürlich
handeln und verderben, wenn man das frühere
Alter mit Vorstellungen, oder das spätere mit bloßen Gefühls-Eindrücken
lenken wollte. — Bewahrung der kindlichen Herzens-Reinheit,
durch Verhütung alles verführenden Umgangs
und verführerischer Beispiele durch milde Behandlung — dann
Gewöhnung zum Nachdenken durch fleißiges Fragen: warum
willst Du dieß, hast Du dieß gethan? — Gewöhnung zur Ordnung
und Thätigkeit, das sind die einfachen und wirksamen
Bildungsmittel, welche, zu rechter Zeit angewandt, ihres Zweckes
nicht verfehlen. Es ist also das Moralisiren bei Kindern von 3
bis 6 Jahren nicht nur vergeblich, sondern auch verderblich. Bei
Kindern von lebhafter Phantasie und lebhaften Gefühlen muß
das Nachdenken früher angeregt, und mehr auf Entwickelung
des Verstandes gewirkt werden.


5.


Das Gefühl werde von Anfang und immer zart behandelt,
doch so, daß es zur Ertragung des Widrigen erstarke.


Harte Eindrücke stumpfen ab und erregen zugleich widrig;
daher rauh behandelte Kinder gefühllos, träge, kalt, störrisch,
verschlossen, boshaft und linkisch werden, wie das besonders an
Bauernkindern sichtbar wird. Die Schule kann hier nur wenig
entgegen wirken. Doch muß die Jugend für das Leben erzogen
werden, und also auch Unannehmlichkeiten ertragen lernen; daher
hüte man sich vor dem Bedauern bei geringfügigen Unfällen
und Beschwerden, vor dem Entfernen oder Erleichtern jeder Beschwerde
und Anstrengung, vor Verwöhnung durch Gemächlichkeit,
z. B. wenn man die Kinder in geheizten Zimmern sich auskleiden
und schlafen läßt. Doch soll die Jugend jeder Stunde
ihres Lebens froh werden. Sie wird es aber eben dadurch am
sichersten, daß man sie in die Nothwendigkeit setzt, die Freude
und den Genuß durch Beschwerde zu erringen, und daß man sie
vor jener Verzärtelung bewahrt, welche die Quelle der bösen
Laune und so vieler peinlichen Zustände des Körpers und des
Gemüths ist, in welchen alle Freude und aller Genuß untergeht.
Der Verwöhnte hat immer etwas zu fürchten oder zu leiden;
überall zeigen sich Störungen seiner Freude — er begehrt einen
Zustand, welcher in der wirklichen Welt nicht Statt finden kann,
und darum behagt ihm die Wirklichkeit nicht. So ist es auch,
und in noch höherm Grade, mit der Verwöhnung der Empfindung
— Empfindelei ist der Tod alles Lebensgenusses und aller
frohen Gefühle.


6.


Der Verstand werde von Anfang erweckt, fortgebildet, und
auf seine Sphäre hingewiesen, so daß das heranwachsende Kind
immer mehr zur Einsicht gelange.


Auf seine Sphäre oder den ihm von der Natur angewiesenen
Kreis, aus dem also die Erziehung und der Unterricht nicht
heraustreten dürfen, wenn sie mit glücklichem Erfolge begleitet
seyn sollen. Das Kind soll an Selbstthätigkeit und Selbstgefühl
gewinnen, damit es die natürliche Trägheit auf der einen, und
den ungeregelten Trieb zur Thätigkeit auf der andern Seite beherrschen
lerne. Jene aber muß ein verderbliches Uebergewicht
erhalten, wenn das Kind zu spät, oder seinen Kräften nicht angemessen
beschäftigt wird, und dieser wird ausarten, wenn er
nicht zu rechter Zeit seine Richtung auf das Nützliche und Gute
erhält. Daher die Erscheinung, daß der Mehrtheil der Kinder
entweder an einer unheilbaren Schwäche des Denkvermögens,
oder an einer eben so verderblichen Schwäche der Einsichten leidet,
indem man den Verstand mit einer Menge von Kenntnissen
überladet, die er nicht zu fassen vermag. Hier wird es sichtbar,
wie viel auf richtige und naturgemäße Methode, auf die
Geistes-Diät ankommt, denn die wahre Methode entfernt
sich nicht von der Natur. Sie verschmäht daher nicht den Buchstaben,
als der den Geist tödte, noch die Erfahrungs-Kenntnisse,
und sämmtliche Hülfsmittel, als unnütz und unwirksam —
noch den Stoff, als der formalen Bildung nachtheilig. Sie
sorgt vorzüglich dafür, daß alles Gelernte auch ein Verstandenes
oder Begriffenes werde, und legt es daher nicht einseitig auf
Bereicherung des Gedächtnisses mit einer Menge unverarbeiteter
Materialien an — sie läßt das Kind in der Natur und Kunst
beobachten, erkennen, vergleichen und unterscheiden; sie erneuert
und belebt das früher Gelernte und Gedachte, und macht es dadurch
immer mehr zum Eigenthum des kindlichen Geistes. So
verhütet sie alles Scheinwissen, und einen Wahn des Vielwissens,
der das ganze Innere verdirbt.


7.


Die Kräfte des heranwachsenden jungen Menschen erhöhe
man in ihrer Zunahme, so daß er sie immer freier gebrauche,
und zur Selbstständigkeit gelange.


Hier scheidet sich die Abrichtung von der Erziehung, oder die
einseitige von der allseitigen oder vollständigen. Wenn Kinder
von selbst ihre Kräfte an etwas versuchen, so störe man sie nicht
durch Tadeln und Kritteln. Dieß gilt von Körper- und Geistes-Kraft.
Man überlasse zuweilen sie ihrem Thätigkeitstriebe, und
dämme ihn nicht durch Vorschriften ein; aber man suche ihm
durch Winke eine nützliche und angemessene Richtung zu geben —
oder — eine gemeinschaftliche, so daß die geselligen Triebe in
Thätigkeit kommen. Ein bewährter Pädagoge (Himly) sagt
hierüber folgendes beherzigungswerthe Wort:


»Zuletzt erscheint doch das Wesentliche aller Erziehung darin,
daß der Mensch seine Kräfte frei, zweckmäßig und so umfassend
nützlich, als möglich, gebrauchen lerne, weil dieß seinem
Leben einen Werth gibt, und ihm die Stelle anweiset, wo er
als Glied des großen Ganzen wirksam wird. Jeder soll sich,
durch Hülfe derer, die auf seine Bildung gewirkt haben, an
der Stelle befinden, wo er unter harmonischer Zusammenstimmung
seiner Kräfte zu einer ihm selbst befriedigenden, und sein
Bestehen in der Gesellschaft sichernden Thätigkeit gelangt. Aber
ihn selbst befriedigt keine Thätigkeit, die ihn nur bis zum Brod-Erwerb
führt, und keine, die nicht nach Aussen gerichtet ist,
nicht irgend etwas hervorbringt. Denn zum Handeln, das
heißt, zum Thun nach Aussen, zum Wirken in seiner Umgebung,
ist der Mensch bestimmt, und daher ist es das Ziel seiner
Bestrebungen und sein innigster Wunsch, einen ihm angemessenen
und also ihn befriedigenden Wirkungs- oder Thätigkeits-Kreis
zu erhalten. Je freier aber, und je harmonischer
und allseitiger sich seine Kräfte entwickelt haben, desto leichter
wird er einen solchen Wirkungskreis finden, der ihn befriedigt,
und seinem Leben einen Werth gibt. Der Mensch wird aus
sich selbst hinausgetrieben, um für Andere zu wirken, und das
vereinigte Daseyn der Menschen gleicht einer Maschine von
tausend und abertausend in einandergreifenden Rädern. Es
erfordert so mannigfache und so viel geartete Verwendung.
Darum mußten auch die Einzelnen so vielgeartet seyn, damit
jedes Bedürfniß des Ganzen befriedigt werden möge. Der unzerstörbare
Zusammenhang menschlicher Dinge fordert und gebietet
den wechselseitigen Austausch der Thätigkeit. Die Gesellschaft
stößt denjenigen aus, der nichts für sie thun kann
oder will. So geschiehet es denn, daß die nächsten physischen
Bedürfnisse des Menschen, wie seine feinsten und geistigsten,
nur darin befriedigt werden, daß er zu einer angemessenen
Thätigkeit nach Aussen gelange. Der Mensch ist also nur dann
erst mündig, wenn er seine bestimmte, ihm angemessene Stelle
in der Gesellschaft einzunehmen vermag. Er will und bedarf
zu seiner Glückseligkeit das Bewußtseyn, daß er im Kreise einer
ihm angemessenen Thätigkeit Andern nützlich und werth sey.«


8.


Daher die Regel: Sorge immer für eine angemessene und
bestimmte Beschäftigung deines Zöglings, und für eine solche,
wodurch die harmonische Ausbildung seiner gesammten Körper- und Geistes-Kräfte
bewirkt wird, und übereile und versäume dabei nichts.


Jene unordentliche, von einem zum andern überspringende,
bei nichts aushaltende Thätigkeit, ist nur Versplitterung der
Kraft. Sie wird verhütet durch eingeflößte Liebe für jede Art
nützlicher Thätigkeit, erregten Wetteifer, und Vereinigung der
Thätigkeit Mehrerer. Die Liebe zur Thätigkeit entsteht durch die
Bemerkung des Hervorgebrachten und des Wohlgefallens daran.
Der regelmäßigste Gebrauch der Kräfte ist der freieste.





9.


Man gestatte der fortgehenden Bildung immer
mehr Freiheit durch eigne Kraft.


Es ist zweckwidrig, bei dem Unterricht und Lernen den Kindern
zu Hülfe zu kommen, oder auch in leiblichen Angelegenheiten
ihnen alles zu erleichtern. Hat man nicht mehr gefordert,
als sie leisten können, so bestehe man auch darauf, daß sie es
durch eigene Kräfte leisten. Neigt sich die Thätigkeit vorzüglich
auf einen Punkt hin, so zwinge man sie nicht — man impfe
ihnen nicht künstlich und gewaltsam ein, was ihrer Natur, ihrem
Gemüth und ihren Anlagen nicht zusagt — man gräme
sich nicht, daß sie nicht leisten, was andere Kinder ihres Alters
leisten. Haben sie einmal nicht die Anlage dazu, so würde doch
nur eine Manier oder steifer Zwang herauskommen, oder man
würde wenigstens vergeblich arbeiten. Nur das gehört dem Menschen
wahrhaft an, was aus seinem Innern hervorgeht.


Bringt ihr es dahin, daß das Kind fragt, so ist es besser,
als wenn ihr ihm vordemonstriret — erfindet es selbst etwas, so
ist es besser, als wenn ihr es ihm vorsagt — macht es etwas
auf seine Weise, und es ist Verstand darin, so lasset es dabei.


So besonders auch bei dem Spielen, wo sich der kindliche
Verstand am meisten thätig erweist, und am glücklichsten entwickelt.
Da störe man Kinder nicht, enge sie nicht zu sehr ein.


Ein Kind macht Verse, man lasse es. Es zeichnet oft und
gern, mögen es für's erste auch nur Karrikaturen seyn; wenn
einiges Talent darin sichtbar wird, so halte man es nicht ab.
Aber freilich hat diese Regel ihre Grenze. Wenn man sieht, daß
ein Kind eine ganz verkehrte Richtung nimmt, seine Kräfte zersplittert
— so thue man Einhalt.


10.


Man veranstalte in der Erziehung alles, so viel möglich so,
daß mehr die ganze Umgebung auf den Zögling bildend und erhebend
wirkt, als daß er der eigentlichen und strengen Zurechtweisung
bedürfe.


Von jeher ist in der Erziehung dadurch gefehlt worden, daß
man zu viel ermahnt und zurechtgewiesen hat. Es ist nichts natürlicher,
als daß sich Kinder endlich daran so sehr gewöhnen,
daß zuletzt keine Ermahnung oder Zurechtweisung mehr Eindruck
macht. Hier muß man mehr das Thörichte und Unrechte zu verhüten,
und unmöglich zu machen suchen, auch dadurch schon,
daß man Kinder auf Reizungen und Versuchungen aufmerksam
macht, in die sie gerathen werden, oder diese entfernt und entkräftet.
Je liebevoller z. B. die Behandlung ist, und je mehr
Vertrauen man den Kindern eingeflößt hat, desto mehr hat man
sie vor Versuchungen zum Lügen gesichert; je weniger man ihre
Sinnlichkeit durch leckerhafte Speisen reizt, je mehr man sie an
einfache Nahrungsmittel gewöhnt, und dafür sorgt, daß der
Hunger ihnen die Speise würze, desto weniger werden sie naschen;
je sorgfältiger man den Einfluß roher oder unsittlicher
Menschen von ihnen entfernt, desto weniger Unarten werden sie
begehen; denn die meisten Unarten erzeugt der Nachahmungs-Trieb,
der bei Kindern eine unwiderstehliche Kraft hat; je anhaltender
und zweckmäßiger man sie beschäftiget, desto weniger
Thorheiten werden erscheinen. Wenn Kinder überall, wo sie sich
befinden, Ordnung und Reinlichkeit, Fleiß und Betriebsamkeit,
Einfalt und Sitten-Reinheit gewahr werden; wenn sie nur gerechte,
besonnene und billige Urtheile hören, nur Worte des
Friedens und der Liebe, so entsteht Sittlichkeit und Rechtlichkeit
von selbst.


In dieser Hinsicht haben Erziehungsanstalten einen bedeutenden
Vorzug vor der häuslichen Erziehung, weil sie alles regelmäßiger
einrichten, Störungen und Versuchungen kräftiger
entfernen, eine genauere Aufsicht anordnen, regelmäßiger beschäftigen
und eine feste Tagesordnung durchführen können; nur
daß sie auf der andern Seite durch die strenge Regelmäßigkeit
auch wohl der freien Entwickelung nachtheilig werden. Und doch
ist es so mißlich, von der Regel abzuweichen, und Ausnahmen
zu gestatten.


11.


Daß Kinder immer heitere Gesichter, willige Arbeiter, einträchtige
Menschen um sich sehen; daß sie einer bestimmten Tagesordnung
sich unterwerfen müssen, und von dieser in keinem
Falle abweichen dürfen — dieß entscheidet über ihre Sittlichkeit.
Jede feigherzige Unterwerfung unter den Zeitgeist und herrschenden
Gesellschaftston, jedes Anschmiegen an Mode und Sitte,
auch da, wo sich Vernunft und Gefühl dagegen sträuben, ist in
der Erziehung unverzeihlich und führt zu den traurigsten Ausartungen.
Die Erziehung darf sich eben so wenig, wie die Frömmigkeit,
dieser Welt gleich stellen, wohl aber muß sie die Welt
überwinden lehren, und daher dem verderblichen Einfluß des
Zeitgeistes die Kraft einer sittlich-reinen Gewohnheit, feste
Grundsätze und reine Gefühle entgegenstellen, und die Gesundheit
des Verstandes gegen die giftigen Dünste des Zeitgeistes
und Zeitgeschmacks zu schützen wissen.


12.


Beschränke die Freiheit Deines Zöglings nicht ohne Noth,
und bewache ihn nicht, anstatt ihn zu beobachten und zu leiten;
versage ihm nicht eine Freiheit, die seine Natur und seine
Entwickelung fordert. Suche dagegen den Mißbrauch der Freiheit
möglichst zu verhüten durch Belebung sittlicher Gefühle,
durch Warnung und Zurechtweisung, und dadurch, daß Du seinen
Kräften eine angemessene Richtung gibst.


Diejenigen Eltern, welche ihre Kinder aus übergroßer Aengstlichkeit
gar nicht aus den Augen lassen wollen, machen sich und
diese zu Sclaven, und erreichen ihren Zweck nicht. Allemal werden
diejenigen Kinder die ausgelassensten seyn, die zu sehr beschränkt
wurden. Man muß erdulden lernen, was Kinder, weil
sie Kinder sind, nicht unterlassen können. Nur in Ansehung des
Umganges und der Zeit dürfte eine vernünftige Beschränkung
der Freiheit sehr nöthig und heilsam seyn, da Kinder noch nicht
beurtheilen können, welcher Umgang ihnen nachtheilig, und wie
wichtig die Benutzung der Zeit sey. Auch will die Freiheit des
Sprechens und Urtheilens bei lebhaften Kindern beschränkt seyn.
Diesen aber kann nichts Unglücklicheres begegnen, als wenn sie
in die Hände alter Erzieher fallen. Wenn Kinder Liebe zu ihren
Eltern und Geschwistern haben, so werden sie sich am meisten
im Kreise der Ihrigen gefallen. Zeigen Kinder eine frühe Gesetztheit
und Besonnenheit, so lasse man ihnen mehr Freiheit. (Jesus
zu Jerusalem im zwölften Jahre.) Besonders verkümmere
man ihnen die Spielstunde nicht, lasse aber auch nicht zu, daß
sie sie willkührlich erweitern.


13.


Nimm dem Kinde nie sein Eigenthum, und laß es nie ungestraft,
wenn es in fremdes Eigenthum greift; halte ihm immer
Dein Versprechen, und sey daher auf Deiner Hut, wenn
Du ihm etwas versprichst; verletze nie sein Recht (z. B. auf
Erholung, Nachsicht, Vertheidigung oder Entschuldigung), und
wenn Du etwas der Art thun müßtest, so richte es so ein, daß
das Kind Dein Verfahren nicht als Ungerechtigkeit empfinde:
laß es sich selbst das Urtheil sprechen; zeige ihm, daß es sein
Recht verwirkt habe; beschränke nur den Gebrauch des Rechts,
oder die Verwaltung und den Genuß seines Eigenthums.


14.


In der Erziehung darf keine Willkühr herrschen, denn sie
erstickt die edelsten Gefühle, entzieht Vertrauen und Liebe, bringt
Verschlossenheit und tückisches Wesen hervor. Hat z. B. ein Kind
sein Spielzeug verdorben, so verschenke man nicht das andere,
sondern entziehe es ihm nur eine Zeitlang; hat es Geld vertändelt
oder vernascht, man nehme ihm das übrige nicht. Zeigt es
Geldgeiz oder Habsucht, so wirke man auf eine andere Art entgegen,
als durch Wegnehmen, indem man z. B. seine Theilnahme
reizt. — Ist ihm ein unverständiges Geschenk gemacht,
so entziehe es ihm nur so, daß Du es aufzubewahren versprichst.


Wenn das Kind nachlässig gearbeitet hat, hat es dann sein
Recht auf Erholung verwirkt? Oder wenn es zum zweitenmale
fehlt, auf Nachsicht? Oder soll ihm diese immer schwerer zugestanden
werden? Darf sich ein Kind lebhaft vertheidigen? Wie
leicht kann man Kindern Unrecht thun! Oft wird man durch
die Farbe der Handlung irre geführt.


Haben Kinder auch ein Recht, zu weinen, auf ihrem Willen
zu bestehen, ungeduldig zu werden?


Besonders hüte man sich, etwas zu versprechen, vor allem
Belohnungen, und hernach, bei bessrer Einsicht, nicht zu halten,
wenn man dem Kinde nicht begreiflich machen kann, daß
die Erfüllung des Versprochenen ihm nachtheilig seyn würde.
Es raubt dem Erzieher das Vertrauen und die Liebe.


15.


Tadle nie bitter, und strafe nur dann, wenn Du voraussiehst,
oder die Erfahrung gemacht hast, daß gelindere Mittel
nicht zum Zweck führen; laß aber auch das gestrafte Kind weder
zu schnell, noch zu spät, Beweise Deiner Verzeihung und Liebe
sehen. Doch unterlaß es nie, ihm die Fehler seiner Arbeiten und
seines Betragens zu zeigen, und sey karg mit Deinem Lobe,
aber freigebig mit Deiner Nachsicht, Schonung und Ermunterung.
Von der Art, wie Kinder getadelt und gestraft werden,
hängt vorzüglich der Erfolg der Erziehung ab. Die Strafe und
der Tadel müsse dem Kinde eben so gut als Erweisungen der
Liebe erscheinen, wie die Belohnung und das Lob. Ironie und
Bitterkeit wirken gefährlich. Das Ehrgefühl muß nicht nur geschont,
sondern auch gepflegt werden, doch so, daß dem Kinde
immer Liebe mehr gelte als Lob, und es nach jener vorzugsweise
strebe. Eine gewisse Weichlichkeit hält vom Strafen und Tadeln
zurück, und bringt dadurch viel Böses hervor. Man lasse sich
nicht durch die Empfindlichkeit der Kinder abschrecken. Diese
Seelenschwäche kann nur durch Wohlwollen und wiederholten
Tadel geheilt werden. Eitle Kinder bedürfen vorzüglich als
Arznei des Tadels; aber er muß bei diesen besonders in der
Sprache des Wohlwollens ausgedrückt seyn, wenn er wohlthätig
wirken soll. Den bittern Tadel empfinden sie als eine Ungerechtigkeit,
und ihr Herz verschließt sich dagegen. Den Tadel
begleite oft das Wort der Ermunterung, und immer trage er
mehr die Farbe der Betrübniß, als des Unwillens. Er werde
nur dann ausgesprochen, wenn es ungezweifelt ist, daß das
Kind etwas Besseres hätte machen können.


16.


Soll der Tadel nicht seine Wirksamkeit verlieren, so muß
er nicht zu oft kommen; nicht seine Wohlthätigkeit, so muß
er nicht im Tone der Verachtung ausgesprochen werden; nicht
seine Würde, so muß er kein ironischer und spottender seyn;
nicht seine anregende Kraft, so muß er mit lebhaftem Gefühl
und in der Sprache des Gefühls ausgesprochen werden.
Bei lebhaften Kindern, die in jedem Augenblick fast Uebereilungen
und Thorheiten begehen, muß die Erziehung mehr übersehen,
als rügen, und mehr verhüten, als strafen, mehr abhalten,
als verbieten.


Gelindere Mittel, als Tadel und Strafe, z. B. Entziehung
einer Bequemlichkeit, ernstes Gesicht, Drohung, Zurechtweisung
— scheinen oft nur unwirksam, weil die Wirksamkeit
nicht gleich sichtbar wird; sie wirken nach, wie fast alle Erziehungsmittel.
Ist der wiederholte und verstärkte Tadel unwirksam,
so folge ihm unmittelbar die Strafe.


17.


Dem gestraften Kinde gebe man, besonders wenn es zu den
lebhaften gehört, und noch keine Spuren der Besserung sich zeigen,
nicht zu schnell wieder Beweise der Liebe.





Da die Kinder eher durch Lob, als durch Tadel verdorben
werden, so sey jenes noch sparsamer, als dieser. Dagegen darf
man in der Erziehung mit seiner Nachsicht freigebig seyn, besonders
bei Kindern von zartem und reizbarem Gefühl. In seltenen
Fällen nur lobe man, mit Herabsetzung eines anderen
Kindes, — beides, Lob und Tadel, geschehe mehr unter vier
Augen, als in Gegenwart Anderer, weil es sonst zu stark als
Reizmittel wirkt.


18.


Rousseau verwarf alle Strafen, und vergaß, daß die vorherrschende
Sinnlichkeit eines Widerstandes bedarf, wenn ihr
das Kind nicht hingegeben werden soll. Es ist eine Art von Ungerechtigkeit,
ja es ist Grausamkeit, wenn man das Kind ungestraft
läßt, denn man überliefert es dadurch der Knechtschaft seiner
Sinnlichkeit, und legt den Grund zu seinem physischen und
moralischen Verderben. Der freie Wille muß dem Kinde eben so
folgerecht und unaufhaltsam in seinen Wirkungen erscheinen, wie
die physischen Folgen, damit es eine moralische Nothwendigkeit
erkenne. Wie soll auch das Kind zur Anerkennung der Güte im
Gefühl kommen, wenn es diese nie entbehrt, wenn es bei pflichtmäßigem
und pflichtwidrigem Betragen mit gleicher Güte behandelt
wird? Die weichlichsten, und mit ihrer Güte freigebigsten
Eltern haben die undankbarsten und ungehorsamsten Kinder.
Der Mensch und das Kind weiß nur zu achten, was errungen
seyn will, und nicht unverdient gegeben wird. Das Kind wird
und muß sich seinen Eltern gleich setzen, wenn diese ihm nicht
den Abstand fühlbar machen.


19.


Alles kommt auf die Art des Strafens, des Tadelns, des
Ver- und Gebietens an. Man kann so strafen, daß die Strafe
bessert; aber auch so, daß sie erbittert, und zum trotzigen Widerstande
reizt. Darum sind folgende Regeln hiebei sorgfältig
zu beobachten:


1. Habt keine Freude am Gebieten und Verbieten, sondern
mehr am kindlichen Freihandeln, und mildert das Verbot nach
Zeit und Umständen; haltet es zurück, wo es unzeitig ist.


2. Verbietet seltener durch die That, als durch Worte. Reisset
also z. B. dem Kinde das Messer nicht weg, sondern lasset
es selber, aufs freundliche Gebot, dasselbe weglegen, damit es
mit Freiheit handeln lerne.


3. Greifet nie durch euer Verbot in die Rechte des Kindes,
z. B. »Du sollst nicht springen, rennen, klettern.«


Das Kind unterscheidet sehr gut den starken und ernsten Ton
von dem zürnenden; die Mutter fällt leicht in diesen, wenn sie
jenen dem Vater nachzumachen gedenkt. Sie nimmt leicht ihr
Verbot zurück, oder beschränkt es, und schwächt es dadurch.
So kommt es, daß sich die Kinder endlich nichts mehr wollen
verbieten lassen. — Das Verbieten geschehe in kräftiger Kürze,
und je jünger das Kind ist, desto nöthiger ist diese Kürze; ja
sie ist nicht einmal nöthig; schüttle den Kopf, und damit gut.
Das wortreiche Verbieten macht die Kinder nur unmuthig und
reizt sie zum Spott. Nur sey das Verbieten kein heftiges; besser
geschieht es zuerst mit leiser Stimme, damit eine ganze Stufenleiter
der Verstärkung freistehe — und nur einmal, und für den
kleinsten Ungehorsam erfolge augenblickliche Strafe.


20.


Was das Strafen betrifft, so ist noch hiebei zu beobachten:
Strafe verhüten, ist besser und weiser, als strafen. Da,
wo alle andere mildere Mittel unwirksam geblieben sind, trete
die Strafe unausbleiblich, und mit voller Strenge ein; doch
auch hier beobachte man eine Stufenleiter, und erwäge, ob das
Kind Entschuldigung verdiene, und ob es seine Schuld zu erkennen
im Stande sey, denn Strafe gebührt nur dem, der sich der
Schuld bewußt ist. Wo große und strenge Strafen nöthig sind,
da steht es schlecht um die Erziehung, und die Strafen werden
bald vergeblich seyn. Nicht strenge, aber unausbleibliche und
unerläßliche Strafen sind mächtig. »Unter dem Volke nicht
nur, auch unter den Gebildeten erzeugen die Schläge des
Schicksals, welche die Eltern empfingen, Gegenschläge auf die
Kinder.« Wie oft wird nur gestraft, weil eine üble Laune reizbar
macht. Wie oft härter, als recht ist, weil das Schreien
der Kinder zum Unwillen hinreißt.


»Wer sich gern lässet strafen, der wird klug werden; wer
aber ungestraft seyn will, bleibt ein Narr,« sagt Salomo,
und daher sorge der Erzieher dafür, daß seine Zöglinge nicht ihr
Herz der Strafe verschließen, daß sie ihnen Wohlthat werde,
und das wird sie seyn, wenn sie ohne Unwillen und Heftigkeit
geschieht, mit allen Zeichen des Bedauerns, daß man strafen
muß. — »Wer seiner Ruthen schonet, der hasset seinen Sohn;
wer ihn aber lieb hat, züchtiget ihn bald« (Pred. Sal. 13, 24.).
Die Strafe zu rechter Zeit und auf die rechte Art macht bald
alle Strafe unnöthig und entbehrlich. »Der hat die Ruthe
schlecht angewendet, der sie hernach zum Stock verdichten muß.«
Aber ganz entbehren kann das Kind der Strafe nicht, ob es
gleich einige gibt, die so weiche moralische Anlagen haben, daß
schon die leiseste Aeusserung des Unwillens harte Strafe ist. Kinder
von heftiger Gemüthsart werden unerträglich verwildern,
und bringen es bis zur Wuth, wenn sie nicht gestraft werden.
Sir. 30, 9. 12. — Ein Kind, das schlägt, werde geschlagen.
Aber hütet euch, ein Kind durch Schlagen zu zwingen, daß es
abbitten soll — oder ihm eine Schand-Strafe aufzulegen. —
»Schande,« sagt Friedrich Richter, »ist eine geistige Hölle
ohne Erlösung, worin der Verdammte nichts werden kann,
als höchstens ein Teufel.« — Auch werde nie die kleinste Strafe
spottend auferlegt, sondern ernst, öfter trauernd. Der elterliche
Gram läutert dann den kindlichen, und macht das Herz
für die Ermahnung empfänglich, die die Strafe begleitet.


21.


Strafe kann nicht so viel verderben, als Lob und entzogene
Nachsicht. Wir haben gewöhnlich einen falschen Maßstab, nach
welchem wir das Betragen, die Aeusserungen und die Unarten
der Kinder beurtheilen. Wer sich am besten in die Kindes-Seele
hinein versetzen kann, wird der beste Erzieher seyn. »So ihr
nicht werdet wie die Kinder,« das gilt auch hier. Liebevolle und
freundliche Behandlung sey durchaus in der Erziehung herrschend;
doch fehle auch Strenge und Strafe nicht, so oft das
jugendliche Gemüth durch diese erst jene muß verstehen und
schätzen lernen. Wer nicht hört, soll fühlen. — Aber ferne sey
jenes eben so unnütze als verderbliche Moralisiren über das Betragen
und die Unarten der Kinder, womit viele Erzieher ihre
ganze Pflicht erfüllt zu haben glauben, und das nur in seltenen
Fällen, und als liebreiche Vorstellung der traurigen Folgen eines
Vergehens fruchtet. Je mehr Freiheit, desto mehr Güte und
Wahrheit. »Was also durch einen Wink bewirkt werden kann,
soll nicht durch ein Wort geschehen, und was ein Wort ausrichten
kann, dazu soll nicht eine Ermahnungs-Rede gehalten
werden.«


In der Erziehung wird eben so oft und sehr durch Versagung
als Zugestehung der Nachsicht und Schonung gefehlt, und fast
alle Erziehungs-Gebrechen lassen sich hierauf zurückführen. Die
Mittelstraße hier zu entdecken, ist auch eben so schwer, als sie
ohne Abweichung zu gehen, da die meisten Kinder eben so sehr
zur Liebe, als zum Unwillen reizen, und die Geduld so sehr in
Anspruch nehmen, als sie der Liebe bedürfen, und da dem durch
Weichlichkeit oder Erziehungs-Vorurtheile befangenen Erzieher
so leicht die nachtheiligen Folgen der Nachsicht und Strenge entgehen,
besonders was die Lüsternheit der Kinder betrifft.


22.


Bei allem Unterricht und aller sittlichen Bildung durch Ermahnung,
Warnung, Ermunterung, Tadel und Strafe, werde
immer mehr dahin gearbeitet, daß das Kind sich selbst bestimmen,
und aus eigenem Antriebe handeln lerne, damit es früh
zur Selbstherrschaft gelange, und keiner Bewachung oder peinlicher
Aufsicht bedürfe.


Nie muß man den Zweck alles Erziehens aus den Augen
verlieren, welcher ist, daß der Mensch selbstständig werde, sich
selbst beherrschen und leiten lerne, ein ganz freier Mensch werde.
Daher stärke die Erziehung seine Vernunft und seine sittliche
Kraft, übe ihn im Ueberlegen, Nachdenken, Entsagen und Erdulden,
belebe seine guten Gefühle, wecke und nähre Ehrfurcht
gegen Gott, und lehre ihn merken auf die Regungen und Urtheile
seines Gewissens, damit so früh als möglich die eigentliche
Aufsicht und Erziehung entbehrlich werde. Aus solchen Kindern,
die immer unter der strengsten Zucht, und unter peinlicher Aufsicht
gehalten werden, können nie recht brauchbare Menschen
werden. Je früher Kinder an feste Grundsätze gewöhnt, und
durch ihr Gefühl und ihre Einsicht gebunden werden, desto früher
entwickelt sich der Charakter. Doch gibt es auch gewisse
weiche Naturen, die jeden Eindruck annehmen, und gewisse lebhafte
und sinnliche, die es nie oder sehr spät erst zu reifer Ueberlegung
und Selbstbeherrschung bringen. Diese bedürfen der längern
und sorgsamern Erziehung und Leitung. Aber auch diese
werden endlich sich selbst bestimmen, und sich beherrschen lernen,
wenn sie sorgfältig gebildet, regelmäßig beschäftigt, und in eine
solche Laufbahn gebracht werden, in welcher ihnen wenig Muße
übrig bleibt, oder wenn ihr Ehrtrieb beständig wach erhalten
wird. Bei Mädchen ist es besonders Schamhaftigkeit, und der
Trieb zu gefallen, der bei solchen Naturen die Stelle der sittlichen
Kraft vertritt, oder diese ergänzt.


23.


Indem man Kindern zuweilen die Verwendung von Zeit und
Geld überläßt, und sie nur von Ferne beobachtet — indem man
sie in Lagen bringt, wo sie ihrem eigenen Urtheil überlassen
sind — indem man ihnen Aufträge ertheilt — indem man endlich
gemißbrauchte Freiheit nachdrücklich, jedoch nicht durch Entziehung
aller Freiheit straft — wird man diesen Zweck erreichen.


Je mehr die Erziehung nach festen Grundsätzen geschieht, je
mehr sich Erzieher hüten, mit sich selbst in Widerspruch zu gerathen,
je mehr weise Güte, mit Ernst gepaart, in der Erziehung
herrscht, desto eher wird die Selbstbestimmung erfolgen.
Je mehr dagegen der Erzieher schwankt, und von der weichlichsten
Güte zur härtesten Strenge übergeht; je mehr er der Sinnlichkeit
Nahrung gibt und Laune duldet, desto schwerer wird es
ihm werden, seine Zöglinge in Ordnung zu erhalten, und zur
Selbstherrschaft zu erheben.


Emilie ist sinnlich und lebhaft — vergißt sich leicht — ist
leicht hingerissen; aber wenn man ihr sagt: »wird es Dir wohl
heute möglich seyn, Dich in Deiner Lustigkeit zu mäßigen? Du
würdest mir eine große Freude machen« — erhält sie eine gewisse
Kraft über sich. Ein treffliches Mittel ist auch der Auftrag,
über kleinere Kinder die Aufsicht zu führen, ihre Spiele
zu leiten — daher Kinder, die junge Geschwister haben, eher
sich ausbilden.


Härte und übertriebene Strenge in der Erziehung werden bei
gut organisirten Kindern bei weitem nicht so gefährlich wirken,
als übertriebene Weichlichkeit und Nachsicht. Gegen jene ist dem
Kinde in seiner unerschöpflichen Liebe eine Waffe und Gegengewicht
gegeben; aber dieser muß es ohne Rettung und Widerstand
unterliegen, weil sie ihm nur als Wohlthat erscheinen kann.



24.


Der junge Mensch sey nie von solchen Personen umgeben,
von welchen er Schlechtes sehen und hören könnte; seine Gespielen
seyen gut erzogene Kinder, seine Hausgenossen gut gesittete
Menschen.


Die schwerste, und eine unauflösliche Aufgabe der Erziehung
ist die, Kinder gänzlich vor dem verderblichen Einfluß böser Beispiele
zu verwahren, und sie mit lauter guten Menschen und
guten Eindrücken zu umgeben. Da dieß nicht möglich ist, so
muß es die Erziehung dahin zu bringen suchen, daß das Herz
des Kindes dem Einfluß des Bösen widerstehen könne, und keinen
sittlichen Schmutz annehme. Hier wirken mehr, als andere,
die religiösen Gefühle und Gesinnungen. Ist das Kind mit diesen
ausgestattet, so werden ihm böse Beispiele, Versuchungen
und Reizungen nicht nachtheilig werden. Ist das sittliche und
das ästhetische Gefühl der Kinder genährt und veredelt, so werden
sie nur Abscheu und Widerwillen bei dem Bösen, was sie
sehen und hören, empfinden und nichts davon annehmen. Nur
das Böse haftet, was sie von solchen Menschen hören und sehen,
welchen sie mit Achtung, Vertrauen und Liebe ergeben sind.
Daher haben sich Eltern und Erzieher sehr sorgfältig zu hüten,
daß sie sich nicht zuweilen vergessen, z. B. in der lebhaften
Freude, oder im Unmuth und in der Heftigkeit; — daß sie
höchst vorsichtig bei Scherzen und Urtheilen sind. Vergeblich
versucht man, wieder aufzubauen, was man durch unbedachtsamen
und unbesonnenen Scherz und Spott niedergerissen hat;
daher sind witzige Menschen keine gute Erzieher. Da es in jeder
Familie Menschen gibt, deren Sitten nicht rein sind, oder nicht
fein genug, so muß man mit Kindern hierüber ganz offen reden,
und sie warnen, aber zugleich auf die guten Eigenschaften
solcher Personen aufmerksam machen.


25.


Hier ist die dunkle Seite der öffentlichen Schulen und größern
Erziehungs-Anstalten. Doch ist freilich hier auch neben dem
Schlimmen das Gute; denn wo kein Widerstand und kein Hinderniß
zu überwinden ist, da ist auch keine Kraft-Entwickelung
möglich. Solche Kinder, die sich so leicht verführen lassen, sind
überhaupt schwach, und würden auch geringeren Versuchungen
unterliegen. Man unterlasse nur nicht, Kinder, so bald sie es
begreifen können, mit den Gefahren bekannt zu machen, welchen
man sie aussetzen muß.


In Ansehung der Gespielen nur sey die Erziehung höchst vorsichtig,
weil bei dem Spiel das Herz sich ganz hingibt, die innigste
Vertraulichkeit entsteht, und eine wechselseitige sehr starke
Einwirkung Statt findet. Auch tragen gute Gespielen sehr viel
zur Entwickelung der geistigen und sittlichen Anlagen bei. Man
bringe lebhafte Kinder zu lebhaften, phlegmatische zu lebhafteren,
aber nicht zu den lebhaftesten. Das phlegmatische Kind
läßt sich von dem lebhaften alles gefallen, und dies wird herrschsüchtig
und eigensinnig. Am besten ist es, wenn die Gespielen
sehr verschiedenen Gemüths sind, ohne gerade ganz entgegengesetzte
Gemüthsart zu haben. Kinder von vornehmeren und geringeren
Ständen zusammen zu bringen, ist selten rathsam; es
müßte denn das Kind geringeren Standes sich durch ausgezeichnete
Fähigkeiten geltend zu machen wissen, und reine Sitten
haben. Dagegen ist es sehr vortheilhaft, gut unterrichtete Kinder
zu Lehrmeistern der Vernachlässigten zu machen. — Kinder,
die sich fortdauernd nicht vertragen, bringe man ja auseinander.


26.


Man lasse die Kinder übrigens ihre Gesellschaft frei wählen,
so bald man überzeugt ist, daß sie gut wählen werden, und
dann auch ohne Aufsicht spielen. Am besten ist es, wenn sie
immer einige ältere zu Freunden haben, an welche sie sich durch
den Nachahmungstrieb hinaufbilden; aber auch jüngere, um ihr
Selbstgefühl nicht zu verlieren, und hauptsächlich ihres Gleichen,
weil das Gleiche sich am innigsten vereinigt, und am glücklichsten
fortstrebt.


27.


Nicht zu früh führe man Kinder in die Gesellschaft der Erwachsenen,
nämlich nicht eher, als bis sie Ausbildung und
Muth genug haben, sich in dieser Gesellschaft wohl zu befinden,
und aus ihr Nutzen zu ziehen, und auch dann geschehe es nicht
zwangsweise, und nicht zu oft und zu lange! Es ist bedenklich,
Kinder stundenlang in einer erzwungenen Ernsthaftigkeit und
Ruhe zu erhalten, nicht zu gedenken, daß man eine Grausamkeit
an ihnen begeht, oder auch, wenn man sie gütig behandelt,
zu einem gewissen vorlauten Wesen und zu einer unbescheidenen
Dreistigkeit verleitet; oder sie zu Drathpuppen macht, die lauter
Manieren, und keine Natur mehr haben. Je mehr die Gesellschaften
gemischt sind, desto gefährlicher sind sie Kindern, da
nur wenig Erwachsene so viel Achtung und Rücksicht für Kinder
haben, als diese fordern können und bedürfen. Herangewachsenen
Kindern, und besonders Mädchen, ist es freilich vortheilhaft,
wenn sie sich in Gesellschaft geachteter Personen in ihre
Gewalt bekommen lernen, aber auch nur solchen. Mädchen müssen
früher die gesellschaftliche Sitte und die Sprache des Umgangs
lernen, früher eine gewisse Dreistigkeit bekommen, damit
sie nicht in kindische Blödigkeit versinken, und dadurch lästig
werden.


28.


Waren Kinder in gemischter Gesellschaft, so erforsche man,
was auf sie Eindruck gemacht hat, belebe die guten, schwäche
die bösen Eindrücke, mache sie aufmerksam auf den Ton der
Gesellschaft, und leite ihr Urtheil darüber; erlaube ihnen keinen
spöttelnden Tadel des Gesehenen und Gehörten, lehre sie mehr
das Unsittliche und Thörichte, als das Lächerliche auffinden und
beurtheilen, und bewahre sie vor der conventionellen Heuchelei
und Abgeschliffenheit.


Die traurige Kunst, sich mit Anstand und Geduld zu langweilen,
müssen Kinder nie lernen; eben so wenig die Fertigkeit,
viel Worte zu machen, und die, zu schmeicheln. In so fern die
Theilnahme an Gesellschaften Nahrung der Eitelkeit und des
Stolzes werden kann, ist sie besonders zu verhüten, wenn nicht
die ganze Frucht der Erziehung verloren gehen soll.


Dabei darf die gesellschaftliche Bildung nicht vernachlässigt
werden. Bringt man junge Leute zu spät in die Gesellschaft der
Erwachsenen, so leiden sie an unheilbarer Blödigkeit und Ungelenkigkeit,
und werden der Umgangssprache nie mächtig. Aber
die Erziehung muß sie zuvor in den Stand gesetzt haben, an
einem gesellschaftlichen Gespräche Antheil nehmen zu können;
ihre Urtheilskraft muß nicht mehr ungebildet, ihre Sprache gereinigt,
ihr Geschmack geläutert seyn. Denn was junge Leute
in Gesellschaft einsylbig, blöde und verlegen macht, das ist nur
Bewußtseyn ihrer Unwissenheit und Mangel an Gedanken und
Kenntnissen.


29.


Viel verdanken wir dem gesellschaftlichen Umgange, und er
darf von den Erziehungsmitteln nicht ausgeschlossen werden.
Die Mittheilung von Gedanken, Urtheilen und Gefühlen befördert
sehr die Bildung des Geistes und des Herzens. Eben so
belebt der Umgang alle wohlwollende Gefühle, und übt in der
Selbstverläugnung. Das Mädchen, mit größeren Anlagen zur
Geselligkeit ausgestattet, und durch diese die Seele der Gesellschaft,
soll auch hierin nicht vernachlässigt werden. Aber wenn
sie zu früh in Gesellschaft geführt wird, besonders bei äusserer
Annehmlichkeit und Liebreiz, so erhält sie eine gefährliche Nahrung
für ihre Eitelkeit. Doch auch nicht zu spät, damit sich nicht
Blödigkeit festsetze, die so viel gesellschaftliche Freude verbittert,
und so schwer beseitigt wird. Man führe eben darum das Mädchen
nicht eher in die Gesellschaft, als bis sie in dieser etwas
gelten, und zur gesellschaftlichen Unterhaltung beitragen kann,
und präge ihr dann ein, daß auch sie der Gesellschaft werth sey,
wenn sie ihren Beitrag zur Unterhaltung gibt; aber eine Last
für sich und die Gesellschaft, wenn sie ihn aus Blödigkeit zurückhält.
Man bewahre sie vor gemischten Gesellschaften, und solchen,
wo sie zu sehr allein da steht; man lehre sie die Sprache
des Umgangs, und übe sie selbst darin, damit sie es zur Fertigkeit
bringe; man gebe ihr zuweilen Aufträge, die dahin abzwecken,
z. B. Bestellungen.


30.


Alles, was für die Verstandes-Bildung geschieht, werde zugleich
Bildungsmittel für das Herz und den Geschmack, und
umgekehrt, damit alle Einseitigkeit und Halbheit vermieden, und
das Kind zum Menschen gebildet, zur Menschenwürde erhoben
werde.


Unterricht und Erziehung sollten nicht scharf von einander
getrennt, nicht als zwei ganz von einander verschiedene Geschäfte
betrieben werden; denn nur da, wo aller Unterricht erziehend,
und alle Erziehung belehrend wirkt, nur da kommt man zum
Zweck. Der Unterricht wirkt aber dann erziehend, oder auf Gesinnung
und Gefühl, wenn er wohlwollend, im Ton der Liebe
und Güte ertheilt wird, wenn man die Kinder immer darauf
hinführt, warum und wozu sie Kenntnisse einsammeln, sie auf
ihr Inneres merken, sie unmittelbar das Gelernte und Begriffene
anwenden lehrt; wenn man sorgt, daß gegenseitige Liebe
bei dem Wetteifer sey, wenn man bei dem Unterricht es nicht
bloß auf Anregung des Ehrtriebes, sondern auch der Frömmigkeit
und Sittlichkeit anlegt, und sich hütet, den Unterricht in
einen bloßen Mechanismus ausarten zu lassen, oder gar in eine
Zwangs-Anstalt und Arbeits-Strafe. Je mehr man den Kindern
Lust und Liebe zum Unterricht beizubringen weiß, je besser
das Verhältniß des Lehrenden zu den Lernenden ist, desto wohlthätiger
wird er wirken. Bei dem Unterricht werde nie Anstand
und Sittlichkeit verletzt, nie das Ehrgefühl gemißhandelt, aber
auch nie das Kind weichlich geschont; er sey Anstrengung, aber
angemessene und nicht zu anhaltende; es werde dabei eine Regel
befolgt, doch ohne Härte und Zwang. Alles Gelernte und zu
Lernende werde zugleich als Nahrung für Verstand und Gefühl
benutzt. Also sey das Lesen nicht bloß Fertigkeit, sondern auch
Ausdruck des Gefühls, welches der Inhalt anregen oder beleben
soll; das Schreiben auch Bildungs-Mittel für den Schönheits-Sinn;
das Rechnen Belebung des Sinnes für Ordnung, der
Sorgfalt und des Fleißes, der Geduld und Ausdauer; die Musik
Belebung frommer Gefühle und des Sinnes für Harmonie und
Wohllaut, Veredlung des Herzens und Besänftigung der Leidenschaften
— jede Arbeit Ermunterung zur Geduld und Uebung
darin, als Pflicht-Erfüllung, als Sorge für Andere.


31.


Alles, was die Erziehung thut, werde Beförderungs- und
Befruchtungs-Mittel für den Unterricht, besonders durch Gewöhnung
an Ordnung, Regelmäßigkeit, Aufmerksamkeit, Nachdenken,
Fleiß und Gehorsam. Es komme nie dahin, daß die
Kinder, von der übertriebenen und lieblosen Strenge der Erziehung
verleitet, sich dem Gebot zu entziehen suchen, oder es umgehen,
und die Erziehung biete ihnen nie einen Anlaß dar, und
reize sie nie, sich zu widersetzen, oder bemerkte Schwachheiten
zu benutzen.


Jeder sclavische Gehorsam sey verbannt, damit das Kind sich
seiner Menschenwürde bewußt werde. Jede Unterredung sey belehrend
und ermunternd, so wie der ganze Umgang mit dem
Kinde bildend und erhebend. Das Kind werde nie mit seinen
Fragen abgewiesen, nie in seiner Thätigkeit und seinem Fleiß
durch Unordnung und Geräusch gestört, nie durch Vergnügen
von der Erfüllung der Schülerpflicht abgehalten, nie wegen seiner
Anstrengung beklagt. Durch Erziehung lerne das Kind seine
Pflichten kennen, seine Verhältnisse achten, seinen Willen beherrschen;
die Erziehung führe es zu Gott. Besonders sorge die
Erziehung, daß dem Kinde Schätzung seiner Menschenrechte
beigebracht, und das Herz vor Vorurtheilen der Geburt und des
Standes bewahrt werde; denn diese verfinstern den Verstand,
und lähmen die sittliche Kraft, zerstören alle Einwirkung guter
Grundsätze, und bringen Willkühr hervor.


Darum werde das Kind nur wenig, und nur von andern
Kindern, besonders seinen Geschwistern, bedient; darum lerne
es bitten, auch Dienstboten bitten; es werde Lehrer der Kleinern,
es thue ihnen Handreichung, auch beschwerliche Handreichung.
Da durch Lehren gelernt wird, so kann man nicht früh
genug die Kinder zu Lehrern der Kinder machen. Indem sie diesen
ihre kleinen Kenntnisse mittheilen, wächst zugleich Wohlwollen
und Liebe, werden sie in der Geduld geübt. Auf gleiche Art
stärke sich Geduld und Kraft der Selbstverleugnung bei dem Lernen
und bei häuslichen Arbeiten, und daher mache man ihnen
nicht alles zu leicht, erspare ihnen nicht jede kleine Beschwerde,
fordere sie zur Selbstverleugnung auf, gebe ihnen Anlaß zur
Ueberlegung, und zum Handeln mit Ueberlegung.


32.


Die Art, wie der Unterricht ertheilt wird, die Liebe, die
Nachsicht und Geduld, die man dem Kinde beweist, die Art der
Ermunterung und des Tadels, die strenge Ordnung, welche
man dabei beobachtet, die gewissenhafte Treue, mit welcher die
festgesetzten Stunden des Unterrichts gehalten werden; der Eifer
des Lehrenden, seine Freude über bemerkte Fortschritte, seine
Traurigkeit über Nachlässigkeit und Trägheit, das alles müsse
den Charakter des Kindes begründen helfen.


33.


Da es in der Erziehung keinen Stillstand geben darf, indem
jeder Stillstand ein Rückschritt seyn würde, so sey das Streben
nach dem Ziele ein rastloses und eifriges, und dem Zögling stehe
dies Ziel, wie dem Erzieher, immer vor Augen, damit Beider
Eifer nie erkalte und nie ermatte. Der Zögling werde sich der
gewonnenen Kraft und Kenntniß mit Freude bewußt, und diese
Freude werde ihm der Sporn zu neuer Anstrengung. Nie erscheine
ihm das Lernen und Gehorchen als ein mühseliges Tagewerk,
sondern als der einzige Weg, an das Ziel zu kommen.


34.


Je öfter es in der Erziehung scheint, als sey die Kraft und
Anstrengung des Erziehers vergeblich aufgewandt, als sey gar
keine Annäherung zum Ziel, desto nöthiger ist es, daß der Erzieher
sich überzeuge, sein Eifer dürfe, auch bei dem ungünstigsten
Erfolge, und bei diesem gerade am wenigsten, nachlassen,
sondern müsse unter allen Umständen sich gleich bleiben — und
wenn er sich gleich bleibt, so könne auch der Erfolg nicht ausbleiben.
Diese Ueberzeugung erlangt man nur durch eine sorgsame
Erforschung der Natur des menschlichen Geistes, und durch
eine sorgfältige Beobachtung des Zöglings, so wie durch eine
gewisse Bescheidenheit und Mäßigkeit in seinen Erwartungen
und Forderungen. Der Erzieher darf eben so
wenig, wie der Arzt, an die Untrüglichkeit der Regeln seiner
Wissenschaft glauben, und muß, wie dieser, von der Natur das
Meiste und Beste, von seiner Kunst und Wissenschaft das Wenigste
erwarten, muß nie der Natur entgegen arbeiten, sie nie
zwingen wollen; aber sorgfältig der Natur nachspüren und nachgehen,
und ihre Winke beachten, ihre Rechte heilig halten, ihren
Beistand weise und sorgfältig benutzen, ihre Forderungen ehrerbietig
beachten. Wer bei jedem Zöglinge denselben Erfolg von
seinen Erziehungsmitteln und Maßregeln erwartet, dessen Eifer
wird bald erkalten, und dessen Muth muß sinken, und alles
Erziehen muß ihm zuletzt als ein zweckloses und fruchtloses Werk
erscheinen.


35.


Wenn aber jeder Stillstand soll verhütet werden, so darf
auch, besonders in den eigentlichen Kinderjahren, keine lange
Pause in den Arbeiten, keine öftere Ausnahme von der Ordnung
des Tages, keine eigentliche Zerstreuung des Zöglings, z. B.
durch eine Reise, Statt finden. Man erschwert sich selbst und
seinen Zöglingen das Geschäft der Erziehung unglaublich, so oft
man einen längeren Ruhepunkt macht, und von der gewohnten
Ordnung abweicht, so oft man nachläßt oder ein Nachlassen des
Zöglings gestattet und geschehen läßt. Besonders gilt dieß von
einer zu weichlichen Nachsicht und Schonung der Kinder, wenn
sie krank werden, oder kränklich sind — von den langen Pausen,
die man bei Gelegenheit der Familienfeste und bei Zurüstungen
zu diesen Festen, besonders zu Geburtstagen, macht,
auf deren dramatische Feier nicht selten Wochen verwandt werden
bei dem Einstudiren. Dagegen sind bei dem Unterricht und
bei der Erziehung solche Ruhepunkte sehr heilsam, welche bestimmt
sind, die in einem längern Zeitraum gewonnene Fähigkeit,
Fertigkeit und Kenntniß zu überschauen, und sich in vollen
Besitz derselben zu setzen. Daher gehöre es zu den Familien-Festen,
wenn ein Kind irgend eine Fertigkeit erlangt, eine Bahn
des Wissens und Lernens durchlaufen hat, und man halte über
diese Einnahme des Zöglings ordentlich Buch und Rechnung.
Das Kind werde zu einem recht lebendigen Bewußtseyn seiner
erlangten Fertigkeit und Kenntnisse erhoben, und besonders zum
Bewußtseyn seiner erhöhten moralischen Kraft, indem man es
erinnert an ehemalige bange Zustände und Verhältnisse, ehemalige
Schwierigkeiten und Hindernisse, die nun nicht mehr sind.
Das Gehorchen werde erleichtert durch die Billigkeit und Angemessenheit
der Gebote, durch wohlwollende Behandlung, eingeflößtes
Vertrauen, erleichterte Ueberzeugung, daß es so recht
und wohlgethan sey.


36.


Am ersten wird der Eifer erkalten, und der Muth sinken,
und also Stillstand und Hemmung erfolgen bei solchen Erziehern,
die sich das Erziehen zu leicht gedacht haben, und meinten,
man habe nur zuzusehen, wie sich das Kind selbst erziehe,
und ihm hie und da mit Strafen und Belohnungen zu Hülfe zu
kommen; eben so bei solchen, die nicht Liebe genug zu den Kindern
haben, und sich durch die immer wiederkehrenden Unarten
der Kinder zum Unwillen und zu einer harten Behandlung reizen
lassen, dadurch aber nichts weiter, als einen größeren Widerstand
der Kinder gegen ihre Erziehungs-Maßregeln bewirken.
Ferner bei denen, welche den Kindern Blößen geben, und sich
dadurch in ein ungünstiges Verhältniß gegen ihre Zöglinge setzen.
Endlich auch bei solchen, welche an die Untrüglichkeit und Unfehlbarkeit
ihrer Erziehungs-Grundsätze glauben, und daher sich
nicht zu fassen wissen, wenn der Erfolg nicht ihren hohen und
zuversichtlichen Erwartungen entspricht. Daraus entsteht dann
leicht ein unwilliges und hastiges Wegwerfen aller Grundsätze,
und bei einem solchen Verfahren muß allerdings der Erfolg rein
ungünstig seyn, weil dann gewöhnlich eine ganz verkehrte Behandlung
des Zöglings eintritt, alle Behandlung nach Regeln
aufhört.


37.


Ein Stillstand oder Rückschritt wird ferner da unvermeidlich
seyn, wo man es mit der Bildung und Ausbildung guter Anlagen
übereilt und übertrieben hat, und Kinder über ihr
Vermögen anstrengte, ehe die wahre Bildungs-Periode eingetreten
war. Solche Treibhaus-Erziehung bringt nur kränkelnde
Erzeugnisse hervor.


Es ist also Stillstand und Rückschritt in der Erziehung unausbleiblich,
wenn es keine feste Tages-Ordnung gibt; wenn
nicht nach Grundsätzen erzogen wird; wenn man in gewissen
Perioden der Sinnlichkeit zu viel Befriedigung verstattet; wenn
die Eitelkeit und der Eigendünkel durch falsch angewandte Ermunterungs-Mittel
geweckt und genährt ist; wenn die Lebens-Ordnung,
welche eingeführt, und der Unterrichts-Plan, welcher
befolgt wird, nicht dem Alter und den Anlagen des Zöglings,
und überhaupt der Natur des kindlichen Gemüths und Geistes
angemessen ist, vielmehr ganz davon abweicht; wenn endlich
Kindern Vorurtheile des Standes und der Geburt eingeflößt
werden, oder Wohlleben sie träge und verdrossen macht.


38.


Die Lehren und die Eindrücke der Religion müssen
allen andern Lehren und Eindrücken Kraft und Wirksamkeit geben.
Daher geschehe in der Erziehung alles mit religiösem Geiste;
aber man hüte sich dabei, den Ton zu verfehlen, der dem jedesmaligen
Alter und der Bildungsstufe, auf welcher der Zögling
steht, angemessen ist. Die Erziehung benutze sorgfältig alle die
Mittel, welche ihr zu Gebote stehen, um die religiösen Eindrücke
dem Herzen unauslöschlich einzuprägen, und da die Liebe des
Gesetzes Erfüllung ist, so müsse jedes wohlwollende und theilnehmende
Gefühl sorgsam gepflegt und genährt und schon in
dem Kinde eine lebendige Ahnung seiner Menschenwürde und
Bestimmung erweckt werden.


Die Erziehung soll vor allem den Menschen zum Menschen
bilden; sie soll die Grundzüge der Menschheit nicht verwischen,
sondern ihnen Kraft und Leben geben; sie soll es auf Selbstständigkeit
anlegen, und die Anlagen zur Sittlichkeit in dem
Kinde ausbilden. Diejenigen Erzieher, die dieß verabsäumen,
haben ihre Pflicht nicht halb erfüllt. Denn nie wird es der
Mensch zu wahrer Sittlichkeit bringen, wenn er nicht Ehrfurcht,
Liebe und Vertrauen gegen ein unsichtbares Wesen fühlt, welches
er als Herr seines Schicksals betrachtet. Nur dadurch erhält
der Wille Kraft und Festigkeit, nur dieß gibt den Gefühlen Lebhaftigkeit
und Wärme, der Seele eine Richtung auf das Höhere.
Aber ist die religiöse Bildung verabsäumt, so bleibt die Bildung
für das ganze Leben mangelhaft und unvollständig; nur die Religion
kann das Werk des Erziehers fördern und krönen. Gerade
darum aber, weil die Religion Sache des Gefühls werden muß,
wenn sie haften und wirksam seyn soll, müssen die religiösen
Eindrücke schon in der frühesten Kindheit geschehen.


Dahin gehört die Scheu vor einem unsichtbaren und allwissenden
Richter, der belohnen und bestrafen kann; der Glaube,
daß die Regungen des Gewissens Gottes-Stimme sind; daß
alles Gute von Gott kommt, und daß er Beschützer und Führer
der Menschen ist; daß er den Menschen durch seine Gesandten
seinen Willen bekannt gemacht habe — daß er ihre Gebete erhöre.


Dahin gehört ferner Heilighaltung der Bibel, als eines göttlichen
Buches; der Kirche, als Stätte der Andacht und Anbetung;
des Sonntags, als eines dem Herrn und unserer Seele
geweihten Tages; der Festtage, als solcher Tage, die uns an
eine große Wohlthat Gottes erinnern — vor allen auch der
letzte Tag des Jahres.


39.


Die religiöse Bildung darf am wenigsten der weiblichen
Seele fehlen, weil diese mehr durch Gefühle, als durch Verstandes-Begriffe
und Grundsätze bestimmt und geleitet wird, und
weil vor allem durch die Mütter religiöse Gesinnungen und Gefühle
fortgepflanzt werden sollen. Das Menschengeschlecht wäre
verloren, wenn Religiosität nicht mehr in weiblichen Herzen gefunden,
und durch sie fortgepflanzt würde, so wie auch alle Erziehung
bei Mädchen ihren Zweck nicht erreicht, wenn sie nicht
eine religiöse, und durch Religion geheiligte und befruchtete ist.
Dazu gehört nicht ein frühzeitiger eigentlicher Religions-Unterricht,
oder daß man das lallende Kind schon zum Beten abrichte;
wohl aber, daß man es durch Liebe und Ernst empfänglich mache
für die Eindrücke der Religion; daß man die Schönheiten der
Natur, und ihre furchtbaren Erscheinungen benutze, um des
Kindes gerührte oder erschütterte Seele zur Ahnung Gottes und
des Göttlichen zu erheben; daß man die, das kindliche Gemüth
so sehr ansprechenden Erzählungen und Lehren der Bibel zur
Weckung religiöser Gefühle benutze, und die einfachsten Aussprüche
der Bibel seinem Gedächtnisse und Verstande einpräge;
daß man es früh zum Genuß und zum Erkennen dichterischer
Schönheit führe, und dadurch seinen Gefühlen eine höhere Richtung
gebe. Ein schönes Lied, dem Kinde mit Empfindung vorgesprochen,
wird gewiß bei den Meisten von großer Wirkung
seyn. Auch das Hinführen in die Kirche, besonders bei feierlichen
Gelegenheiten, wird hiezu mitwirken; nur verlange man
nicht, daß das Kind bei dem ganzen Gottesdienste aushalten
soll. — Schriften, wie Gumal und Lina — Spiekers Emiliens
Stunden der Andacht — Krummachers Parabeln und
dessen Festbüchlein — Allwin und Theodor von Jakobs, und
von demselben Rosaliens Nachlaß — Witschels Morgen- und
Abendopfer — Glatz Andachtsbuch, werden hiebei gute Dienste
leisten, noch besser ein zweckmäßiger Vortrag der biblischen Geschichte,
und eine feierliche Morgen- und Abend-Andacht.


40.


Man beobachte sorgsam alles, was einen lebhaften und guten
Eindruck auf das Kind gemacht, sein Nachdenken anhaltend
beschäftigt, seine Wißbegierde am meisten angeregt hat, und
suche alle diese Eindrücke und Regungen wieder aufzufrischen,
damit die Seele dadurch gewisse Lichtpunkte erhalte, von wo
aus sich Leben, Licht und Wärme durch das Ganze verbreite.


Je öfter die Erfahrung lehrt, daß gerade das, wovon man
sich den geringsten Eindruck versprach, die stärksten und bleibendsten
bei den Kindern machte, und das, was Eindruck machen
sollte, desselben verfehlte, desto nöthiger ist es, auf jenes
zu merken, und den Eindruck nicht verlöschen zu lassen. Dieß
gilt besonders von dem, was wohlwollende Gefühle, den Sinn
für Gerechtigkeit und Wahrheit weckt und belebt, was die Ahnung
des Göttlichen hervorruft, das Selbstgefühl stärkt, den
Thätigkeitstrieb erhöht, zur Selbstverleugnung ermuntert und
stärkt. Bei dem einen Kinde ist's z. B. eine Aeusserung des
Mißtrauens, wodurch es tief bewegt wird; bei einem andern
die Betrübniß, die man über seine Fehltritte äussert; bei einem
dritten der Anblick eines ausgearteten Kindes; bei einem vierten
das Gelingen einer gefürchteten Arbeit — bei einem fünften
ein Geschenk von Werth — ein unerwartetes Lob — ein
empfindlicher oder beschämender Tadel.





41.


Nothwendig muß hiernach die Erziehung modificirt werden;
es bildet sich hieraus eine pädagogische Klugheitslehre.
Kinder von einer zarten Reizbarkeit, von vorzüglichen sittlichen
Anlagen, und solche, die auf alles merken, alles zu Herzen nehmen,
über alles nachdenken, wollen mit einer vorzüglichen
Sorgfalt und Behutsamkeit behandelt seyn. Lebhafte Kinder bedürfen
und ertragen starke Eindrücke, phlegmatische starke Reizmittel.
Mädchen werden leicht durch Anregung der Phantasie
fortgerissen. Eine rührende Geschichte kann sie leicht für ganze
Tage zu einer gewissen Niedergeschlagenheit stimmen, oder doch
ihre Phantasie in Aufruhr bringen — eine Schmeichelei die Eitelkeit
in furchtbarer Kraft wecken.


42.


Die Erziehung lege es daher nicht so sehr auf starke und lebhafte,
als auf bleibende Eindrücke an. Diese werden durch
ein sich gleich bleibendes herzliches Benehmen, durch Erneurung
und Belebung sittlicher Regungen, durch Einflößung religiöser
Gesinnungen und Gefühle bewirkt; aber auch durch Benutzung
ausserordentlicher Ereignisse, z. B. Unglücks- und Todesfälle,
Verluste, Krankheiten, durch welche besonders der Sinn für
Religion geweckt und belebt wird.


Wir hören hierüber die Bekenntnisse eines gewesenen Schulmannes
aus seinen Jugend-Jahren. (S. Neue Bibliothek für
Pädagogik von Gutsmuths, Julius und August 1812.)


»Ich vergegenwärtige mir noch lebhaft die schönen Abend-Dämmerungen,
in welchen meine Mutter, mich herumtragend,
geistliche Lieder sang. Mit sanfter, süßer Gewalt ergriffen mich
diese Lieder. Ich horchte und horchte, und mag auch wohl die
Händlein gefaltet haben. Ein Reich Gottes that sich mir auf;
ich hatte an diesen Abenden, das weiß ich noch heute, eine
milde, fromme, kindliche, ich möchte sagen: heilige Gesinnung,
wie mir denn auch die gute Mutter ihre Zufriedenheit
mit meinem Thun und Treiben nicht versagen konnte, so lange
diese Klänge und Vorstellungen noch wiederhallten. Ich verstand
freilich viele Ausdrücke in diesen Liedern nicht; aber der
mir zusammenhängend verständlichen waren genug. Manches
hellte mir die, zwar sehr dürftige, Belehrung auf, und übrigens
fand ich mich instinktartig zurecht. Ich verstehe mich hier
selbst wohl. Bewahre mich Gott, die Erkenntniß des Verstandes
zu verachten! Was kann herrlicher seyn, als das Denken,
welches selbst eine göttliche That ist, auf das Göttliche angewandt.
Ich meine nur, das Uebersinnliche, das im Menschen
ursprünglich gesetzt ist, als: Gott, Gewissen und Rechenschaft,
wurde mir in das Bewußtseyn gebracht durch jene Gesänge,
und wenn ich einmal auf diesem heiligen Boden war, so konnten
ein Paar dunkle Vorstellungen ab und an nichts verschlagen;
die Hauptsache, der Grund aller wahren Religion, war
gewonnen. Ich segne meine Eltern, daß sie mir den Gedanken
des Heiligen eher einpflanzten, ehe noch die rechte Sünde
kam, und die größere Zerstreuung. Keine Erkenntniß zu dulden,
die nicht durch den Begriff kommt, das ist spätere Losung
gewesen. Wir haben gesehen, wie weit wir damit im Erkennen,
Wollen und Fühlen gekommen sind.«


»Ich mußte früh und Abends beten, vor und nach Tische,
und sah es die Eltern gleichfalls thun. Oft hatte ich keine Andacht
dabei; oft wurde ich dazu gezwungen. Ein Erzieher meiner
spätern Jahre machte es umgekehrt; er versagte mir das
laute regelmäßige Beten, wenn ich nicht gesammelt war, mit
dem Beifügen, daß ich mich Gott in einer solchen Stimmung
nicht nahen dürfe, weil ich ihm mißfällig sey. Das wirkte
mächtig auf mich. Indessen entsinne ich mich keines Schadens,
den das mechanische Geplapper mir gebracht hätte. Doch
kann es seyn, daß die sinnvollere Erziehung, die ich vom neunten
Jahre an ausser dem Hause erhielt, mich vor solchem Schaden
bewahrt hat. Dagegen weiß ich, daß ich auch sehr oft andächtig
betete; daß mir der Gedanke an Gott und die Beschäftigung
mit ihm etwas wurde, das sich von selbst verstände;
daß mir bei unerlaubtem Dichten und Trachten eben deshalb
die Erinnerung an Gott schneller in den Weg trat, und mich
in manchem Schlechten aufhielt; daß ich mich gewöhnte, den
Tag und die Nacht als ein Geschenk des liebevollen Gottes,
und das Leben, als bedürftig der Weihe in jedem seiner Theile
zu betrachten. Ich kam zeitig unter eine gewisse Gottesherrschaft,
die dem Leben getaufter Menschen erst den wahren
Werth gibt; ich lernte endlich durch eingeimpftes Beten auch
frei beten, und meine religiösen Vorstellungen unaufgefordert
an Gott richten. Es ist in der That die Frage, ob eine allzu
ängstliche Scheu vor dem Mechanismus im Beten im Anfang
der religiösen Erziehung nicht dem höchsten, dem freien Beten
selbst, auf Zeitlebens nachtheilig wird. Mich dünkt, das Beten
wolle, wie jede Seelen-Verrichtung, geübt seyn.«


»Ich bekam Bibelsprüche zum Auswendiglernen. Viele darunter
verstand ich nicht ganz; mehrere waren in der Auslegung
unrichtig; erklärt wurden mir wenige recht. Die einen habe
ich in der Folge verstehen, die andern recht erklären gelernt.
Gesetzt, mir wäre Beides nicht ganz zu Theil geworden, so
hätte ich doch immer, wie geschehen ist, einen Schatz gesammelt
von Lehre, Warnung und Trost in erhaben einfacher
Sprache der Urwelt.«


»Dem häuslichen Vorlesen und Hören von Predigten habe
ich als Kind nie etwas abgewinnen können. Die Schuld mochte
theils daran liegen, daß Predigten für mein Kindesalter nicht
paßten, theils an der schlechten Declamation. Aber das häusliche
Singen an Sonn- und Festtagen erbaute mich mehr. Da
ich ein vortreffliches Gedächtniß habe, so lernte ich die vornehmsten
Lieder unseres Gesangbuchs kennen, viele auswendig.
Wie mancher Vers der Gottbegeisterten Dichter Paul, Gerhard,
Richter, Luther, Neumann, und später des sanften
Gellert, hat mich mahnend, warnend, tröstend durch
das Leben geleitet! Wo die heutige Jugend so oft trostlos
schwankt, oder in wilder Verworrenheit dem Abgrund zutaumelt,
habt ihr Unsterblichen mich fest und aufrecht erhalten.«


»Die Vorstellungen und Gefühle der Religion waren es vorzüglich,
die meine dunkeln, gemeinen, verkümmerten Kinder-Jahre
erhellten, adelten und beseligten. Eine Welt ging mir
im Geiste auf, deren Schimmer die enge sichtbare mir nicht
verdüstern konnte. Mit dem Ministerknaben, der im stolzen
Prachtwagen bei mir vorüber fuhr, hatte ich einen Gott, zu
dem ich beten konnte; ich war getauft, wie er; ich erstand
einst aus dem Staube, wie er, nicht mehr gebeugt, sondern
verklärt. An den einfachern Weltverhältnissen, die ich im Evangelienbuche
anschaute, richtete sich meine schüchterne Seele auf;
die festlichen Tage der Christen brachten auch in meiner Eltern
Haus einen Schimmer der Freude; an Abendmahlstagen sah
ich die höchste Erhebung an ihnen, und wie sie da mit besonderer
Scheu das Unheilige mieden, so ermannten sie sich auch,
des Lebens Sorgen wegzuwerfen. Mitten unter den Thränen,
die ihr Brod benetzten, sah ich auch oft den vertrauensvollen
Blick gen Himmel gerichtet, und hörte ein Wort wechselseitiger
Tröstung gesprochen, das nicht auf täuschende Erdenhoffnungen
gegründet war. So lernte ich zeitig etwas von der erhabensten
aller Künste, zu stehen wie ein Berg Gottes, den Fuß
in Ungewittern, das Haupt in Sonnenstrahlen.«


43.


Jean Paul sagt in seiner Levana: »Zeiget überall, auch an
den Grenzen des heiligen Landes der Religion, dem Kinde anbetende
und heilige Empfindungen; diese gehen über, und entschleiern
ihm zuletzt den Gegenstand, so wie es mit euch erschrickt,
ohne zu wissen, wovor. Newton, der sein Haupt entblößte,
wenn der größte Name genannt wurde, war ohne Worte ein
Religions-Lehrer von Kindern geworden. Nicht mit, aber vor
ihnen dürft ihr beten, das heißt: Gott laut danken. Eine verordnete
und befohlene Erhebung und Rührung ist eine entweihte.
Kindergebete sind leer und kalt, und eigentlich nur Ueberreste
des jüdisch-christlichen Opferglaubens, der durch Unschuldige,
statt durch Unschuld, versöhnen und gewinnen will.« Das
Wahre an dieser zu stark ausgedrückten Behauptung ist wohl
dieß, daß eine befohlene Andacht gar keine ist, und daß ein
Tischgebet vor dem Essen jedes Kind verfälschen müsse.


»Gebt dem Kinde,« heißt es dort weiter, »unser Religions-Buch
in die Hand, aber schickt die Erklärung dem Lesen nicht
nach, sondern voraus, damit in die junge Seele die fremde
Form als ein Ganzes dringe. Warum soll erst der Mißverstand
der Vorläufer des Verstandes seyn? Um die schöne Frühlingszeit
der religiösen Aufnahme des Kindes unter Erwachsene
— eine so wichtige, da es vor dem Altare zum erstenmale
öffentlich und mit allen Rechten eines Ichs auftritt und forthandelt
— um diese einzige Zeit, wo plötzlich das dämmernde
Leben in ein Morgenroth aufbricht, und dadurch das Neue der
Liebe und der Natur verkündigt, gibt es keinen schöneren Priester
für die junge Seele, als der Dichter ist, welcher eine sterbliche
Welt vernichtet, um auf ihr eine unsterbliche zu bauen.«
Levana 1. 146.


44.


Verhüte sorgsam alles, wodurch die Freudigkeit Deines Zöglings
geschwächt oder unterdrückt werden könnte, und erhalte ihn
daher in einer ununterbrochenen, seinem Alter und der kindlichen
Natur angemessenen Thätigkeit; flöße ihm keine Furcht,
sondern nur ehrerbietige Scheu, keine Aengstlichkeit und Schüchternheit,
sondern Freimüthigkeit und Bescheidenheit ein; suche
selbst da, wo Du einen Zwang eintreten lassen mußt, seinen
Willen zu gewinnen, und benimm ihm nicht durch übertriebene
Strenge und durch Pedanterie die Lust und Liebe zu dem, was
er thun soll. Störe ihn nicht in seinen Spielen; sey kein Spiel-Verderber.


»Die Erziehung unserer Väter hatte eine düstere und abschreckende
Gestalt, und noch jetzt ist das Vaterhaus für die
armen Kinder ein Zwinger, in welchem sie, gleich eingefangenem
Wild, nur gefüttert und geschlagen werden.«


Hierin ist's besser geworden, obgleich man auch hier und da
auf das andere Extrem verfallen ist. Ganz ohne äussern Zwang
geht es freilich in der ersten Erziehung nicht ab, aber es kommt
darauf an, was für eine Farbe dieser Zwang trägt, und wie er
eingeleitet wird. Kinder sträuben sich gegen anhaltende und
ernste Thätigkeit, gegen Gehorsam und Gebot, gegen eine feste
Ordnung, gegen Entbehrungen und Entsagungen. Hier muß
oft Zwang eintreten, der Wille ihnen gebrochen werden, wenn
nicht Ausartung erfolgen soll. Aber es gibt doch auch eine
freundliche und wohlwollende Strenge, es gibt Mittel, ihnen
den Zwang zu versüßen und zu erleichtern: Mannigfaltigkeit
und Abwechselung in den Beschäftigungen und Arbeiten, Herablassung
und Herabstimmung, ein freundlicher Scherz, Lob und
Ermunterung, Belohnung und gleichmäßige Thätigkeit, Sinnenlust.
Es ist nicht schwer, Kindern, deren Phantasie so beweglich
ist, die Unlust zu benehmen, und dann werden von selbst
alle Kräfte rege. Man darf nur die Sinnlichkeit der Kinder zu
Hülfe rufen, und ihr einige Nahrung geben, so ist der Wille
gewonnen, »besonders da der Schmerz und die Traurigkeit der
Kinder ohne Vergangenheit und Zukunft ist.« Wer allen Forderungen
und Geboten gleich die Drohung hinzufügt, oder in
einem rauhen Tone gebietet, oder fordert, was so schwache
Kräfte nicht leisten können; wer nicht zu Hülfe ruft die Anregungen
des Wetteifers, des Lobes, der Belohnung, oder wohl
gar die Arbeit als Strafe dictirt und verordnet, der mag sich
nicht beklagen, wenn ihm überall die Unlust entgegentritt.
Aber die Heiterkeit und Freudigkeit der Kinder soll nicht erkauft
und erschmeichelt, oder durch dargebotenen Genuß und durch
beständige Reizmittel erzwungen werden, vor allem nicht durch
Nährung und Befriedigung des Ehrtriebes; auf diesem Wege
bildet man nur Selbstsüchtige und eitle Thoren, die keines reinen
Beweggrundes mehr fähig sind. Auch sind diese Mittel so
bald erschöpft, und es entsteht große Verlegenheit.


45.


»Heiterkeit oder Freudigkeit ist der Himmel, unter
dem alles gedeiht, Gift ausgenommen.« Aber wiederum die
Heiterkeit kann nicht gedeihen, wo die Sinnlichkeit der Kinder
zu freigebig genährt wird; vielmehr entsteht alsdann ein launichtes
und mürrisches Wesen, und die Kinder wissen nicht,
was sie wollen. »Kleine Genüsse dagegen wirken, wie Riechfläschchen,
auf die jungen Seelen, und stärken von Thätigkeit
zu Thätigkeit.« — Seltene Genüsse sind, nebst einer sich
gleich bleibenden Thätigkeit, die beste Nahrung für Heiterkeit
und Frohsinn, und ihre Bedingung ist Gesundheit des Leibes
und der Seele.


Laß das Kind nicht zu viel und nicht zu wenig, nicht zu
lange und nicht zu kurze Zeit spielen, und überhäufe es nicht
mit Spielsachen, denn das führt nur zum Ueberdruß und zur
Laune; »auch verwelkt an reicher Wirklichkeit und verarmt die
Phantasie. Vor den Kindern, deren Phantasie noch stärker,
als im Jünglings-Alter, schafft, spielt Ein Spielzeug oft alle
Rollen, und es schmeckt ihnen gerade so, wie sie es jedesmal
begehren.«


Eben deswegen bedürfen sie keines schönen Spielzeuges, denn
ihre Phantasie bildet es viel schöner, als die Kunst es vermöchte.
»Daher die Erscheinung, daß sie die häßlichsten Puppen oft am
liebsten haben, z. B. des Vaters alten Stiefelknecht an Kindes- oder
Puppen-Statt annehmen.« Hingegen je älter der
Mensch wird, desto mehr bedarf er, daß ihm eine reiche Wirklichkeit
erscheine.


46.


Das Spiel ist die eigentliche Heimath der kindlichen
Seele, ist sein Paradies, auch mit dem Baum
der Erkenntniß. Hütet euch aber, der flammende Cherub zu
seyn, der sie aus diesem Paradiese verjagt; sie verlassen es von
selbst, wenn es aufgehört hat, für sie ein Paradies zu seyn.
Spielt das Kind zu lange, nämlich auch dann noch, wenn es
schon das Bedürfniß, beschäftigt zu seyn, lebhaft fühlt, so ist
ihm das Spiel verderblich; zu wenig, so nimmt es eine unnatürliche
Richtung, und verliert seine Freudigkeit und Heiterkeit.
Es kommt viel darauf an, daß der Uebergang vom
Spiel zum Lernen mit Vorsicht und Klugheit geschehe.
Bilder und bildliche Darstellungen vermitteln diesen
Uebergang am besten; aber auch hiebei beobachte man eine weise
Sparsamkeit, und gebe ihnen nicht zuerst unbekannte Thiere
und Gewächse, die ein gelehrtes Auge fordern, sondern solche
Bilder, auf welchen Menschen oder Thiere handelnd dargestellt
werden. »Auch sind kleine Bilder den Kindern angemessener und
angenehmer, als große. Was für uns fast unsichtbar ist, ist
für Kinder nur klein; sie sind nicht bloß moralisch, sondern
auch physisch kurzsichtig, folglich gewachsen der Nähe; und
mit ihren kurzen Ellen, mit ihrem Leibchen, messen sie ohnehin
überall so leicht Riesen heraus, daß wir wohl thun, wenn
wir ihnen die Welt im verjüngten Maßstabe vorführen.«


Der Spielplatz ist die rechte Uebungsschule für alle moralische
und geistige Anlagen und Kräfte der Kinder; daher die Erscheinung,
daß einsam und einförmig erzogene Kinder sich so
langsam und so einseitig entwickeln, und immer rauhe Ecken
behalten, die selbst die Welt mit ihren Reibungen nicht abschleift.
Aber soll der Spielplatz eine solche Uebungsschule werden,
so muß Freiheit herrschen, und die Erwachsenen müssen
nicht weiter, als wenn ein Friede zu schließen, oder ein Beschluß
zu fassen ist, als Mittelspersonen und Rathgeber, oder
höchstens als Redner mit Vorschlägen in dieser Volksversammlung
auftreten. Aber die Vorschläge, und das Abstimmen darüber
kann von gutem Nutzen seyn; nur bleibe es auch, wie in
der Volksversammlung, bei dem, was die Mehrheit beschlossen hat.


Das schönste und reichste Spiel ist Sprechen, erstlich des
Kindes mit sich, und noch mehr der Eltern mit ihm. Ihr könnt
im Spiele und zur Lust nicht zu viel mit Kindern sprechen, so
wie bei Strafe und Lehre nicht zu wenig. Levana 1r Th. S. 197.


47.


»Nur Kinder sind kindisch genug für Kinder. Eltern und
Lehrer sind ihnen immer jene fremde Himmelsgötter, welche,
nach dem Glauben vieler Völker, dem neuen Menschen auf
der neugebornen Erde lehrend und helfend erschienen waren;
wenigstens sind sie den Kinder-Zwergen die körperlichen Titanen.
Folglich ist ihnen in dieser Theokratie und Monarchie
freies Widerstreben verboten und verderblich, Gehorsam und
Glaube verdienstlich und heilbringend. Wo kann denn nun das
Kind seine Herrscherkräfte, seinen Widerstand, sein Vergeben,
sein Geben, seine Milde, kurz jede Blüthe und Wurzel der
Gesellschaft anders zeigen und zeitigen, als im Freistaate unter
seines Gleichen? Schulet Kinder durch Kinder. Der Eintritt
in den Spielplatz ist für sie einer in ihre große Welt, und ihre
geistige Erwerbschule ist im kindlichen Spiel- und Gesellschafts-Zimmer.«


»Wie das Schachbrett Kriegs- und Regierungs-Unterricht
auftischen soll, so wächst auf dem Spielplatz der künftige Lorbeer-
und Erkenntniß-Baum. — Der Schaum des kindlichen
Spiels sinkt zu wahrem Wein zusammen, und ihre Feigenblätter
verhüllen nicht Blößen, sondern süße Feigen.«


48.


Gesang gehört, wie Musik überhaupt, zu den wirksamsten
Mitteln, die Freudigkeit und Heiterkeit der Kinder zu beleben,
und gleichsam einen Fond von Freudigkeit in ihnen anzulegen.
»Musik sollte eher, als die Poesie, die fröhliche Kunst heißen;
sie theilt Kindern nur Himmel aus, denn sie haben noch keinen
verloren, und setzen noch keine Erinnerungen als Dämpfer
auf die hellen Töne. Wählet schmelzende Tongänge und weiche
Tonarten, ihr heitert doch damit das Kind nur zu Sprüngen
auf. Einige Jahre kann das Kind weinen über Töne, wie der
Vater, aber jenes nur vor Ueberlust, da bei den Kindern unsere
Erinnerung noch nicht den tönenden Hoffnungen die Rechnungen
des Verlustes unterlegt. — Gibt es etwas Schöneres,
als ein frohsingendes Kind?«


Wollet ihr, daß das Kind singe, und durch Gesang fröhlich
gestimmt werde, so machet es empfänglich für Einwirkung der
Musik, indem ihr seine Gefühle für's Schöne bildet und nähret,
für seine Gesundheit sorget, es vor übler Laune und Mißmuth
durch Gewöhnung zur Genügsamkeit bewahret. Jene, von Lust
und sinnlichem Genuß übersättigte Kinder, können nie fröhliche
Kinder werden, denn die Freude wohnt nicht bei dem Ueberdruß.
So wie die Menschen, welche dem Glücke gleichsam im Schooße
sitzen, nie wahrhaft glücklich, und nichts weniger, als allezeit
fröhlich sind, so noch viel weniger die Kinder, welche nie eine
rauhe Luft anwehte, denen nie ein Wunsch versagt ward.


49.


Auch eine zu große Anstrengung des kindlichen Geistes ertödtet
die Fröhlichkeit der Kinder; die Seele erliegt unter der
Last, die ihrer Kraft nicht angemessen ist, und der Körper erliegt
mit ihr. Da, wo man mit ängstlicher Eilfertigkeit den Kindern
gleich in den frühesten Jahren des erwachenden Verstandes eine
Masse von Kenntnissen einzupfropfen bemüht ist, entsteht eine
unnatürliche Ernsthaftigkeit, ein verdrießliches und in sich gekehrtes
Wesen, und hat das Kind auf diese Art Schaden an seiner
Seele genommen, so wird es nie wieder eine rechte Heiterkeit
gewinnen.


Vor allem aber ist Herzensreinheit und Unschuld die Quelle
der Freudigkeit und Fröhlichkeit; darum hören die Kinder auf,
fröhlich zu seyn, so bald sie etwas zu verhehlen und zu verbergen
haben. Religiöse Eindrücke und vertrauter Umgang der Eltern
werden sie am sichersten davor bewahren. Kinder, die den Allwissenden
und Allgegenwärtigen scheuen, werden nicht leicht
heimlich sündigen, und wenn sie fallen, bald wieder aufstehen.
Aber erfüllet auch gern ihre unschuldigen Wünsche, gönnet ihnen
unschuldige Genüsse, sonst nöthiget ihr selbst sie zu Heimlichkeiten,
und weg ist dann ihre Freudigkeit und Fröhlichkeit.


50.


Endlich erhaltet sie im Umgange mit der Natur, und
reichet ihnen oft den Becher der Freude, dadurch, daß ihr sie
unter Gottes Himmel führet, und sie die reine Himmelsluft einathmen
lasset. Indem diese durch ihre Adern strömt, ergreift
Freude und Fröhlichkeit ihr ganzes Wesen. Die Natur ist und
bleibt die unversiegbare Quelle der Freude, und wer aus dieser
nicht schöpfen darf, genießt sein Leben nur halb. Aber gebt auch
den Kindern Gespielen ihrer Lust, wenn ihr sie hinausführet;
das Kind, welches sich nicht mit andern Kindern freut, genießt
nur halb. Die Einsamkeit macht Kinder gemüthskrank,
so wie der enge Horizont der Stube und die Stubenluft. Der
Geist wird freier, wo das Auge weit und frei umher blicken kann.
Viele Kinder verschmachten körperlich und geistig, wenn sie nie
oder zu selten hinauskommen in's Freie.


Auch der Veränderlichkeit, welche zur Natur des menschlichen
Geistes gehört, und die so wohlthätig wirkt, gib mit Weisheit
nach, damit des Kindes Freudigkeit erhalten und genährt werde,
durch die Mannigfaltigkeit seiner Beschäftigungen. Wird ein
Kind durch Furcht und Strafe gezwungen, bei einer einförmigen
und anstrengenden Beschäftigung stundenlang, wohl tagelang
auszuhalten, so geht leicht Gesundheit und Freudigkeit verloren.
So ist's, wenn z. B. mütterliche Eitelkeit oder die Charlatanerie
der Schule von dem armen Mädchen in kurzer Zeit
eine Arbeit erpreßt, zu welcher die höchste Sorgfalt und Anstrengung
erfordert wird. So werden oft Talente und Freuden-Tage
(z. B. Geburtsfeste) den Kindern zu Folterbänken gemacht,
auf welchen sie ihre besten Gemüthskräfte ausseufzen.
Die Veränderlichkeit der Kinder ist nicht Laune und Uebermuth,
»sondern die natürliche Folge der schnellen Entfaltungsreihe;
denn das so eilig reifende Kind sucht in neuen Ländern neue
Früchte, wie ja sogar der Alte in alten neue — und vielleicht
liegt auch der Grund noch tiefer, nämlich in dem Mangel an
Zukunft und Vergangenheit, wobei ein Kind desto stärker von
der Gegenwart getroffen und erschöpft wird.«


51.


Die Regel sagt: suche selbst da, wo Du Zwang eintreten
lassen mußt, seinen Willen zu gewinnen, besonders bei anhaltender
Beschäftigung und bei dem Uebergange vom Spiel zur
Arbeit — ferner bei Enthaltsamkeit und Mäßigkeit im Genuß.
Daher werde jeder reine Zwang möglichst verhütet und vermieden,
und der Gehorsam werde dem Kinde nicht Ertödtung seiner
kindlichen Gefühle und Triebe; denn dabei muß nothwendig
alle Freudigkeit verloren gehen, da sich der Erzieher in einen
Zuchtmeister verwandelt, und dem Kinde allen eigenen Willen
nimmt. Muß sich das Kind nicht gedrückt, gemißhandelt und
gekränkt fühlen, da es sich zu den Absichten und Gründen der
Erwachsenen nicht zu erheben vermag? muß es nicht störrisch,
mürrisch und trübsinnig werden, wenn man ihm gar keinen eigenen
Willen zugestehen will?


»Der kindliche Gehorsam kann, an und für sich, ohne Berechnung
mit seinem Motiv, keinen andern Werth haben, als
daß den Eltern Vieles dadurch leichter wird. Oder gälte es
auch für Seelenwuchs, wenn euer Kind nun überall so vor allen
Menschen, wie vor euch, seinen Willen unterordnete, böge
und bräche? Welcher gelenkige, geräderte Gliedermensch, aufs
Rad des Glücks (Gehorsam) geflochten, wäre das Kind! Allein
was ihr meint, ist nicht dessen Gehorchen, sondern seine
Antriebe dazu, die Liebe, der Glaube, die Entsagungskraft,
die dankende Verehrung des Besten, nämlich des Eltern-Paars.
Und dann habt ihr Recht. Aber um so mehr gebietet nirgends,
wo euch das höhere Motiv nicht selber aufruft und gebeut.«
S. Levana 1r Th. S. 221.


Verbieten, besonders wenn es mit Worten der Liebe geschieht,
wird das Kind nicht so mürrisch machen, als Gebieten;
es wird ihm leichter, zu unterlassen, als zu thun, weil es
bei dem Unterlassen noch die Freiheit behält, etwas anders zu
thun — ihr müßtet es denn mit euren Verboten wie mit Schranken
einengen, oder damit auf jedem Schritte verfolgen, oder
verbieten, was das Kind, weil es ein Kind, und dies Kind ist,
nicht lassen kann, z. B. zerbrechen und zerreissen, oder lärmen
und springen, oder albern seyn. — Gebietet ihr zu viel und zu
oft, so wird das Kind furchtsam und ängstlich; immer steht ihm
ein Gebot schreckend und drohend vor Augen, und es verliert
endlich alle Heiterkeit und Freimüthigkeit: Nichts tödtet so sehr
alle Freudigkeit der Kinder, als ungerechtes Ge- und Verbieten,
und nichts lähmt so sehr ihre Willenskraft. Ein Gebot im Ton
der Bitte, der Aufforderung, wobei Liebe und Ehrtrieb zu Hülfe
gerufen, oder ein Ableiter für die Begierde aufgerichtet wird,
würde anders, und besser wirken. Und der pädagogischen Klugheit
bieten sich überall solche Ableiter dar, durch welche die Begierde
nicht nur von dem Thörichten und Gefährlichen abgeleitet,
sondern auch zugleich auf etwas Gutes und Nützliches hingeleitet
wird, z. B. eine angenehme Beschäftigung, ein Auftrag,
eine Erzählung, ein Reiz für die Neugierde u. dgl. m. Und wie
viel liegt daran, daß Kinder mit Freudigkeit gehorchen lernen! —
fast die ganze Charakterbildung. Auch ist doch nur das Gehorchen
mit Freudigkeit ein wahres Gehorchen.


»Nur den Sclaven peitscht man zum Ueberverdienst; aber
selbst das Kameel trabt nicht hinter der Peitsche, sondern nur
hinter der Flöte, schneller.« (Jean Paul.)





52.


Auch durch Belohnungen und Bestrafungen suche die
Erziehung auf den Zögling und seinen Willen zu wirken; denn
da die natürlichen Folgen nicht gleich sichtbar und fühlbar,
oft sogar durch dazwischen tretende Umstände verzögert oder entfernt
werden, und Kinder so erfinderisch sind in Entschuldigungen
und Beschönigungen; so sind positive Belohnungen und
Bestrafungen in der Erziehung unentbehrlich, um den Willen
der Kinder von Thorheiten und Fehltritten abzulenken, und ihn
für das Gute zu gewinnen; doch müssen sie, wenn sie wohlthätig
wirken sollen, der reinen Sittlichkeit keinen Eintrag thun,
und also weder in unnatürliche Zwangsmittel, noch in Bestechungen
des Willens ausarten, (wie z. B. wenn die Leckerhaftigkeit
oder die Eitelkeit, oder wohl gar der Neid der Kinder angeregt,
und als Reizmittel gebraucht wird), noch jemals einen
an sich guten Trieb, wie z. B. den Ehrtrieb unterdrücken, oder
den Muth und die Freudigkeit des kindlichen Gemüths. — Der
Zögling selbst muß sie als nothwendig und wohlthätig erkennen,
und sie müssen keine Spur von Laune, Eigennutz oder Härte
an sich tragen. Darum ist es z. B. unverantwortlich, wenn
Eltern und Erzieher von vier- und sechsjährigen Kindern ein
stundenlanges Stillsitzen bei einem Bilderbuche oder bei einer
Arbeit, bei der Fibel, dem Schreibebuche, verlangen, und es
durch Drohungen oder Versprechungen erzwingen.


Behutsam und sparsam wollen sie angewandt seyn, gleichsam
als Würze der Erziehung, damit nicht auf der einen Seite
Eigennutz und Selbstsucht, auf der andern Furcht entstehe, und
der Zögling auch unbelohntes Gute liebe, und unbestraftes
Böse verabscheue. Folgende Regeln sind hiebei zu beobachten:
1) So lange es noch andere Mittel zum Zweck gibt, trete
keine Belohnung und keine Strafe ein; nur, wenn jedes andere
unwirksam blieb, oder geringe Wirkung that. Aeusserungen der
Liebe wirken besser, als Aeusserungen des Beifalls; Aeusserungen
der Unzufriedenheit und Betrübniß besser, als Verweise und
Strafen. Darum sollen diese nur im Nothfalle eintreten. 2) Kinder,
die unverwöhnt, natürlich gut und gefühlvoll sind, sollen
nicht gestraft und nicht belohnt werden, denn das würde sie nur
verderben. Bei Verwöhnten ist Strafe und Belohnung nothwendig.
Eben so bei Kindern von großer Lebhaftigkeit und starker
Sinnlichkeit. 3) Man beobachte das genaueste Verhältniß
gegen Verdienst und Schuld. Wenn ein Kind sich im Memoriren
auszeichnet, oder wegen seines Phlegma's still und folgsam
ist, so hat es auf keine Belohnung Anspruch. Wenn ein Kind
von dürftiger Fähigkeit keine Fortschritte macht, so kann es nicht
bestraft und nicht getadelt werden. Da, wo eine natürliche
Weichheit und Gutmüthigkeit die einzige Quelle des Gehorsams,
der Gesetztheit und Lenksamkeit ist, wird der Erziehung durch
unberufene Lobredner und freigebige unbesonnene Lobsprüche sehr
oft ihr Werk verdorben. Wo die Natur oder die Umstände Hindernisse
in den Weg gelegt haben, aber eifriges und anhaltendes
Streben sich zeigt, da werde liebreich belehrt und ermuntert.
Man unterscheide wohl bösen Willen und Schwachheit, und traue
jenen den Kindern nicht leicht zu, versage dieser die verdiente
Nachsicht nicht. Daher sind alle feststehende Strafen und Belohnungen
bedenklich; denn wie oft wird die Schuld zur Unschuld
durch die Berücksichtigung der Umstände; wie oft sinkt
das scheinbare Verdienst zur Schwachheit hinab, wenn man genauer
nach seinem Ursprunge forscht. Aber bei feststehenden
Strafen kann keine von den Rücksichten genommen werden,
welche Klugheit und Billigkeit vorschreiben. So ist es besonders
mit Ehrenbezeigungen. 4) Man beobachte genau die Wirkungen
der Belohnung und Strafe, denn diese sind oft ganz anders,
als man sie erwartet hatte, und bei verschiedenen Kindern
verschieden. Die Furcht, welche abschrecken sollte, reizt zuweilen,
besonders bei Kindern, welche einen festen Willen haben,
und durch ihr Temperament fortgerissen werden. 5) Man hüte
sich ein Straf-Urtheil im Zorn auszusprechen, noch mehr es im
Zorn zu vollziehen. 6) Man beobachte eine gehörige Stufenfolge
im Strafen, und lasse sich durch des Kindes Widerstreben
nicht reizen. 7) Sichtbare und innige Reue wende die Strafe
ab, oder diese bestehe doch nur in der Aufgabe, den Fehler wieder
gut zu machen. 8) Die sichtbare Theilnahme des Strafenden
erhöhe die Wirksamkeit der Strafe, die immer als Aeusserung
der Liebe erscheinen muß. 9) Man suche die Strafe den
natürlichen Folgen der Handlungen möglichst anzupassen und
gleich zu stellen, und schließe also z. B. das zänkische Kind von
der Spielgesellschaft aus, lasse das unmäßige und leckerhafte
entweder dieselbe Kost häufig nach einander, bis zum Ueberdruß
genießen, oder fasten, oder nur das Einfachste genießen; strafe
das träge Kind durch lange Weile, das flatterhafte durch Anhalten
zur Wiederholung und zum Bessermachen, gönne dem
fleißigen vorzugsweise Erholung und Vergnügen, schließe das
geschwätzige und plauderhafte für eine Zeit von allem Umgange
aus, nöthige das ungestüme zur Abbitte, gebe dem sanftmüthigen
Aufsicht über Andere — lasse die schmutzigen sich zurückziehen
— die unordentlichen aufräumen. 10) Der Erzieher
sorge dafür, daß sein Mißfallen und seine Mißbilligung die
schwerste Strafe sey, und suche daher seinen Zöglingen Ehrerbietung
und Liebe einzuflößen, ihr sittliches Gefühl zu schärfen,
ihr Ehrgefühl zu erhöhen. 11) In solchen Fällen, wo an der
Aufrichtigkeit der Reue zwar nicht zu zweifeln ist, aber der
Wille des Kindes sich noch sehr schwach und wankend zeigt, erlasse
man die Strafe nicht, aber man lasse dem Kinde die
Wahl zwischen zwei Strafen.


Bei eingewurzelten Fehlern und geringem Ehrgefühl können
auch solche Strafen sehr wohlthätig werden, die beschämen und
demüthigen, z. B. Absonderung und Entfernung, Bekenntniß
und Abbitte.


53.


Die Wirksamkeit der Strafe und Belohnung werde durch die
Gesinnung erhöht und befördert, welche der Erzieher dabei zu
erkennen gibt: die herzliche Betrübniß über die Fehltritte des
Zöglings, das Bedauern seines Wankelmuths, das Trauern
über seinen Leichtsinn, die Freude über seine Besserung und seine
Fortschritte im Guten. Er erblicke nie den Zorn, den eine persönliche
Beleidigung entschuldigen oder rechtfertigen würde, und
zürne nur sich selbst, nie seinem strafenden Erzieher. Die Liebe
desselben sey seine höchste Belohnung, die Trauer desselben seine
härteste Strafe.


Für Belohnungen besonders stehet Folgendes als Regel
fest:


1. Sie werde nie für das ertheilt, was allein die Natur gab,
und also nicht errungen werden durfte, sondern nur für das,
was Anstrengung, Ueberwindung, Geduld und Beharrlichkeit
kostete.


2. Man lasse sie sich nicht abschmeicheln durch ein gefälliges
Betragen, zarte Aufmerksamkeit, scheinbare Folgsamkeit. Leider
kommen auch in der Kinderwelt schon die Künste der Heuchelei
und des Schmeichelns zum Vorschein.


3. Nie Geldbelohnungen (aber wohl Geldstrafen unter gewissen
Umständen), und selten, bei eitlen Kindern nie, Ehren-Belohnungen;
vorzüglich dagegen Vergnügen, Befriedigung der
Neugier, und einer unschuldigen oder sogar nützlichen Liebhaberei.


4. Leckerbissen nur bei kleinen Kindern, und nur sehr sparsam.


5. Zur pädagogischen Klugheit gehört es, die Belohnung
selbst zuweilen weit hinaus zu setzen, sie nur in der Entfernung
zu zeigen, und bei schlaffen Kindern die Bedingungen zu erschweren,
um Anstrengung zu bewirken.


6. Wo möglich sey die Belohnung von der Art, daß sie bei
Verschlimmerung oder Rückfall zurückgenommen, oder eine Zeitlang
entzogen werden kann, wie z. B. ein bewilligtes Taschen-Geld,
versprochene Reise u. dgl.


7. Der Grad der Moralität bestimme den Grad der Belohnung.
Daher ist es nöthig, Kinder erst genauer kennen zu lernen,
und bei Uebergängen von einer mangelhaften Tagesordnung
zu einer regelmäßigen und strengen den Verwöhnten die
Macht der Gewohnheit zu Gute zu rechnen.


54.


Die ganze Behandlung des Zöglings sollte in der Erziehung
eine fortgehende Belohnung und Bestrafung des Zöglings seyn,
denn die Kinder bedürfen fast in jedem Augenblick dieser Antriebe.
Daher wird diejenige Erziehung die wirksamste seyn, wo
ein liebevoller Ernst dem Zögling Hochachtung und Scheu eingeflößt
hat, und schon eine mißbilligende Miene, oder ein einziges
Wort des Tadels oder Lobes auf des Zöglings Willen kräftig
wirkt. Dem gutgearteten Kinde ist Mißfallen und Unzufriedenheit,
vor allem Trauer des Erziehers die höchste Strafe, der
Beifall und die Liebe desselben die höchste Belohnung und das
höchste Ziel seiner Wünsche.


Bedenkliche Strafen bei lebhaften Kindern sind: Einsperren,
Stehenlassen, langwierige Geduldsprüfungen, Wegnehmen
dessen, was sie sehr hoch halten, Beschämung vor Fremden
und vor Respektspersonen. Dagegen sind oft sehr wohlthätig
wirksam: körperliche Strafen, weil sie der Gewalt des Temperaments
ein Gegengewicht geben.





Bedenkliche Belohnungen sind alle die, welche der Eitelkeit
und Vergnügungsliebe Nahrung geben, oder wobei man
dem Eigennutz Vorschub leistet, und die Kinder zur Geldliebe
reizt, oder die Unbelohnten zur Eifersucht und Mißgunst verleitet.


55.


Der Ehrtrieb werde, weil er so leicht ausartet, und dann
den Charakter so sehr entstellt, nur mit der äußersten Vorsicht
in der Erziehung benutzt, und nur bei solchen Kindern, die von
Natur wenig reizbar, und mit einem sehr schwachen Gefühls-Vermögen
ausgestattet sind. Auch hüte man sich, jenes eitle
Lauschen auf den Beifall der Welt zu begünstigen, welches zur
Menschenfurcht und Menschengefälligkeit führt, und der Sittlichkeit
höchst gefährlich ist. Der Beifall achtungswürdiger Menschen
erscheine zwar den Kindern als ein hohes und schätzbares
Gut, aber nie als das höchste, und das Urtheil ihres Gewissens
sey ihnen die entscheidende Stimme, der sie unbedingt gehorchen.
Keine Verirrungen sind häufiger und verderblicher, als die des
ausgearteten Ehrtriebes, und keine Vorurtheile wurzeln tiefer,
als die von Ehre und Schande. Da, wo diese Vorurtheile schon
durch die erste Erziehung, gleichsam durch Vererbung, sich festgesetzt
haben, kommt es nie zu einer richtigen und unbefangenen
Ansicht der Dinge, und es entspringen aus diesen Vorurtheilen
Ungerechtigkeiten der gröbsten Art. Hier kann nur durch Verstandesbildung
und Berichtigung der Begriffe, zuweilen durch
entgegengesetztes häusliches Verhältniß entgegengearbeitet werden.
Von dieser Seite wird oft den Kindern vornehmer Eltern
die Erziehung in einer öffentlichen Erziehungsanstalt, mit Kindern
von sehr verschiedenen Ständen und Bildungsgraden, sehr
wohlthätig durch den Zwang und die Nöthigung, welche sie herbeiführt.


Kindern soll das Lob nur als eine Stärkung von Zeit zu Zeit
und sparsam gereicht werden, denn sie können nicht viel davon
ertragen. Bei jeder Gelegenheit den Kindern eine Lobrede halten,
alle ihre kleinen Geschicklichkeiten bewundern und preisen,
sie ihre Künste machen lassen, so oft Fremde erscheinen, heißt:
sie methodisch verderben. Besonders verhüte man das Loben bei
talentvollen Kindern, da diese ohnehin schon sehr bald selbst die
Bemerkung machen, daß sie sich auszeichnen, und Vorzüge
haben; man dulde nicht, daß Kinder viel bedient werden, und
entferne solche dienende Personen, die den Kindern eine Art von
Unterwürfigkeit bezeigen, und sie dadurch im Dünkel bestärken.
Man kleide Kinder nicht so kostbar, oder so glänzend, daß ihr
Anzug Aufsehen erregt, und sie den Erwachsenen gleich stellt;
man führe sie nicht zu früh in große Gesellschaften, besonders
in Tanzgesellschaften.


56.


Eben so bedenklich aber, wie es ist, dem Ehrtriebe zu viel
Nahrung zu geben, eben so bedenklich ist es, ihn zu unterdrücken,
und ihm Gewalt anzuthun, durch beschämende und
herabsetzende Strafen und durch Demüthigungen. Hiebei sind
folgende Regeln die bewährtesten:


1. Wenn die natürliche Schaam sich stark genug bei Fehltritten
äussert, so verstärke man sie nicht; vielmehr gebe man
dem Zöglinge den Wunsch zu erkennen, ihm Beschämung zu
ersparen.


2. Da, wo Beschämung als Antrieb und Strafe nöthig ist,
geschehe sie doch mit möglichster Schonung, z. B. ohne Nennung
des Namens, nicht vor Dienstboten oder Fremden, ohne
irgend eine Beschimpfung. So z. B. bei wiederholten Lügen im
Erzählen, bei Unordnung und Faulheit — man lasse dem Zögling
noch einen Ausweg, die Beschämung abzuwenden.


3. Der Erzieher hüte sich, der Ehrliebe Gewalt anzuthun;
er würde nur Haß und Verachtung ernten, und Hartnäckigkeit
bewirken. Daher sind alle solche Beschämungsmittel, welche Leidenschaftlichkeit
verrathen, und der Würde des Erziehers nicht
angemessen sind, von der Erziehung auszuschließen, und es muß
in Gesellschaft von Fremden manches übersehen, und nicht auf
der Stelle gerügt werden. Nie werde das strafbare Kind dem
Gespötte Anderer ausgesetzt, nie mit entehrenden Namen belegt.
Eben so unzweckmäßig ist es, Kinder bei Fehltritten zur Selbstanklage
zu zwingen, wenigstens in den meisten Fällen, besonders
wo die Schuld schon durch Aeusserungen der Schaam und
Reue stillschweigend eingestanden ist.


57.


Nicht genug kann man der Menschenfurcht und Menschen-Gefälligkeit
bei Kindern entgegenarbeiten, weil dadurch so leicht
sclavische Hingebung entsteht. Aber wenn die Kinder den Tadel
und die Ungunst der Menschen als das höchste Uebel, Beifall
und Gunst als das höchste Glück betrachten, so werden sie bald
dahin kommen, daß sie immer nur eine Rolle spielen, und
nur für die Gesellschaft und in der Gesellschaft gut seyn wollen,
oder daß sie Lob erschleichen, anstatt es zu verdienen,
nach dem Munde reden und schmeicheln lernen; eine Ausartung,
welcher das weibliche Herz vorzüglich ausgesetzt ist.


58.


Weniger ist bei dem Mädchen, als bei dem Knaben, eine
Ausartung des Thätigkeitstriebes zu fürchten, es sey
denn, daß Eitelkeit und Sucht, sich auszuzeichnen und Aufsehen
zu erregen, ihr Herz beherrsche. Daher werde die Thätigkeit des
Mädchens früh, und recht vielfach angeregt und genährt, also
nicht bloß in mechanischen Beschäftigungen und Fertigkeiten,
obgleich diese vorzüglich zur weiblichen Bildung gehören, sondern
auch in geistigen. Aber jede Beschäftigung sey den eigenthümlichen
Anlagen und Bedürfnissen der weiblichen Seele angemessen,
und daher bleibe jede streng-wissenschaftliche Beschäftigung
und Bildung ausgeschlossen, da sie mit der Bestimmung des
Weibes im Widerspruche ist.


Bis zum sechsten Jahre bedarf das Mädchen noch keiner bestimmten
Richtung des Thätigkeitstriebes; wohl aber hat die
Erziehung in den ersten Jahren zu verhüten, daß er nicht geschwächt
werde, und nicht ein Hang zur Gemächlichkeit entstehe,
durch eine weichliche Erziehung, durch Verwöhnung und Verzärtelung.
Auch soll in dieser Zeit der Thätigkeitstrieb schon veredelt
werden, dadurch, daß man ihn mit den wohlwollenden
Gefühlen in Verbindung bringt, und durch diese erhöht. Dieß
geschieht, indem man die Kinder daran gewöhnt und dazu anhält,
sich unter einander, und den Erwachsenen kleine Dienste
zu leisten, und auf ihre Bedürfnisse zu merken, sich von ihnen
helfen, sie etwas tragen oder bestellen läßt. Auch mit dem
Schönheits- und Ordnungssinn setze man den Thätigkeitstrieb
in Verbindung, damit er moralisch und veredlend wirke, und
gebe daher Kindern oft den Auftrag, etwas zu ordnen und einzurichten,
mache sie dabei auf Symmetrie aufmerksam, fordere
sie auf, das flüchtig Geordnete besser zu ordnen, die Verletzung
der Symmetrie anzugeben, und ein Mannigfaltiges schön und
vortheilhaft aufzustellen und anzuordnen. Man gebe ihnen, wo
möglich, Gelegenheit, zur Verschönerung der Natur thätig zu
seyn, und sich mit Garten-Arbeit zu beschäftigen.


59.


Ausser der Eitelkeit gibt auch der Trieb zu erwerben und zu
gewinnen dem Thätigkeitstriebe leicht eine gefährliche Richtung,
oder doch wenigstens eine ganz einseitige. Manche Mädchen finden
an den Geschäften der Haushaltung, und überhaupt an dem
mechanischen und hervorbringenden ein so großes Wohlgefallen,
daß sie darüber die Bildung ihres Geistes ganz aus den Augen
verlieren, oder dagegen völlig gleichgültig werden. Gegen diese
Ausartung des Thätigkeitstriebes sichert die Erziehung, indem
sie den Sinn für das Geistige und für geistige Beschäftigung
weckt und nährt, und da vorzüglich, wo von Natur kein Trieb
dazu sich regt und die Anlagen dürftig sind. Doch auch eben so
sorgfältig sichere sie gegen eine andere verkehrte Richtung des
Thätigkeitstriebes, welche so häufig eine Wirkung der neuern
Erziehungsweise ist, nämlich die entschiedene Vorliebe für geistige
und wissenschaftliche Beschäftigungen, und Abneigung gegen die
mechanischen Arbeiten, welche doch des Weibes Bestimmung fordert.


Am besten wird jede Ausartung des Thätigkeitstriebes durch
ächte Geistesbildung, religiöse Gewissenhaftigkeit und strenge
Gewöhnung an eine feste Tagesordnung verhütet. Die vollständige
Geistesbildung läßt keine Vernachlässigung des Geistes zu;
die Gewissenhaftigkeit treibt zu einer geordneten und sich gleichbleibenden
Thätigkeit, die Gewöhnung wirkt der Zeitzersplitterung
und einer launigen Gemächlichkeit entgegen. Lieblings-Beschäftigungen
wird es zwar immer für jeden Menschen geben;
aber man hüte sich, den Kindern hierin zu sehr nachzugeben.
Besonders dulde man kein Aufschieben, kein Säumen und
kein hastiges und schnelles Arbeiten, da, wo Bedachtsamkeit
und Sorgfalt erfordert wird. Unausbleiblich trete die Strafe des
Nocheinmalmachens ein, wo flüchtig gearbeitet war, und das
flüchtige Mädchen werde durch langwierige und mühsame Arbeiten
festgehalten, gebessert und geprüft. Die Zeit erscheine dem
Kinde immer als ein unschätzbares Gut, und Zeitverschwendung
als die strafbarste Undankbarkeit; man lehre es die Freude des
Vollbringens kennen und schätzen, und keine Plage mehr verabscheuen,
als die der langen Weile.





Da, wo ein entschiedenes und hervorragendes Talent der
Thätigkeit und Kraftanstrengung eine bestimmte und einseitige
Richtung gibt, muß sich zwar die Erziehung mehr leidend verhalten;
doch darf sie nicht versäumen, die harmonische Entwickelung
der Kräfte und Anlagen zu bewirken, worauf doch Werth
und Glück des Menschen beruht.


60.


Die Eigenthümlichkeit der weiblichen Natur macht eine besondere
Behandlung des Mädchens nothwendig. Das Mädchen
will mehr negativ behandelt seyn. Durch viele positive Behandlung
wird es leicht irre gemacht in der Entwickelung seines sichern
Gefühls; die Zartheit seines Herzens geht verloren. Gleich dem
zarten Gewächse überlasse man es seiner eigenen Entfaltung,
indem man es pflegt und behütet, und schon die leiseste Berührung
sey ihm warnend oder erinnernd. Daher können Männer
nicht gut Erzieher der Töchter seyn.


Die Unterhaltungen und Spiele des Mädchens müssen den
sanftern Charakter haben. Man lasse es nicht in das Knabenartige
gerathen. Daher ist auch hier größere Sorgfalt in der
Wahl der Gespielen nöthig, deren es nur wenige bedarf, da es
leicht in eine gewisse Zerstreutheit und Flüchtigkeit hinein geräth,
in welcher es an Innigkeit des Gefühls so sehr verliert, und
herzlos wird. Die natürliche Neigung der Mädchen, sich mit
sich selbst und ihrer Puppe zu beschäftigen, will genährt seyn,
weil den Mädchen von der Natur bestimmt ist, mehr in der innern
Welt ihres Herzens, als in der äussern zu leben, und durch
Gefühle stark zu seyn. Bei dem Spiele aber gewöhne man es
an Ordnung und an das zu Rathe halten seiner Sachen, weil
dieß, nach seiner Bestimmung, Grundzug in dem weiblichen
Charakter seyn muß. Die Zeit zum Stricken, Lesen, Erzählen,
sey eine fest bestimmte, anfangs kurz, bald (doch nicht zu bald)
bis zu Stunden ausgedehnt; man lasse es kleine Bestellungen
ausrichten, kleine Geschäfte in der Haushaltung besorgen, sich
von ihm an etwas erinnern, denn stille häusliche Geschäfte und
Besonnenheit dabei muß ihm zur andern Natur werden. Aber
der früh sich regende Hang zum häuslichen Fleiße verleite nicht,
es zu viel in der Stube zu erhalten.


Bei dem siebenjährigen Mädchen muß schon der Sinn für
häusliche Beschäftigung entschieden seyn, und wenn daher eine
gewisse Lebhaftigkeit des Geistes und der Wißbegier das Mädchen
davon abzieht, so arbeite die Erziehung dem entgegen, weil
sich sonst die Mädchen in der Folgezeit unglücklich fühlen. Besonders
gilt dieß vom Lesen, worin es unsere Erziehung so leicht
übertreibt, selbst zum Nachtheil der Gesundheit. Die körperliche
freie Bewegung, welche das Gemüth, wie die Ausbildung des
Körpers, fordert, werde ja nicht verabsäumt, besonders Tanz,
damit doch ja nicht der liebliche Frohsinn, diese Sonne seines
Lebens, sinke. Es ist schön, wenn man das Mädchen überall
im Hause herum singen hört. Die Tugenden, welche sich von
selbst entfalten: Schönheitssinn, Reinlichkeit und Sittsamkeit,
müssen doch sorgsam gepflegt werden, und darum wende die
Erziehung viel Zeit auf den Anzug, und entwickele und stärke
besonders bei diesem und durch diesen jene Eigenschaften und Gefühle.
Es sey schon dem Kinde unerträglich, in einem Anzuge
zu erscheinen, der auch nur auf die leiseste Art das Auge oder das
Gefühl beleidigt; dieß um so mehr, da vom siebenten oder achten
Jahre an in den meisten Mädchen schon das Bestreben zu
gefallen lebhaft sich regt, welches der Sittlichkeit so leicht gefährlich
wird. Daher ist nichts in diesem Alter gefährlicher und verderblicher,
als wenn Mädchen in Gesellschaften mit einer Kunstfertigkeit
oder Talent sich zu zeigen aufgefordert werden. So besonders
das Declamiren und kleine dramatische Darstellungen.


61.


Kommt es bei der Erziehung vorzüglich auf Anregung des
Sinnes für das Gute und Schöne, und bei dem Unterricht auf
die Anregung und Entwickelung des Intellectuellen an; soll die
Erziehung mehr intensiv und der Unterricht mehr extensiv wirken,
so folgt, daß ein gut erzogener Mensch sittlich-gut und
tugendhaft, ein gut unterrichteter einsichtsvoll und gelehrt, ein
gut gebildeter verständig, klug und weise sey. In unsern Zeiten
hat man die Vernachlässigung der weiblichen Bildung, deren
die Vorfahren sich schuldig machten, erkannt und zu verhüten
gesucht. Aber man ist auf das andere Extrem gerathen. Dem
Weibe ist mehr Fertigkeit, als Wissen nöthig, mehr sittliche,
als wissenschaftliche Bildung, und es ist theils vergebens, theils
verderblich, daß man es darauf anlegt, dem Mädchen durch einen
streng-wissenschaftlichen Unterricht eine Ausbildung zu geben,
die man wohl Verbildung nennen mag, und sie zu sehr
an den Genuß der Lectüre zu gewöhnen, durch den sie leicht eine
Abneigung gegen mechanische Beschäftigung erhalten, die dann
schwer zu besiegen ist. Nichts hat man sorgfältiger zu verhüten,
als daß das Mädchen sich nicht unglücklich glaube und fühle,
weil es durch seine Bestimmung zu einförmigen und mechanischen
Beschäftigungen verpflichtet ist, und sich nicht dünken lasse,
für diese Beschäftigung zu gut zu seyn. Daher präge man ihnen
die Wichtigkeit dieser Beschäftigung, und ihren Einfluß auf den
Wohlstand des Hauses, und den heitern Genuß des Lebens tief
ein, und gebe nicht zu, daß sie sich unter jeglichem Vorwande
davon lossprechen. Man zeige ihnen, wie viel Besonnenheit,
Ueberlegung, Einsicht und Selbstbeherrschung die Führung der
Haushaltung erfordere, und wie planmäßig dies alles eingerichtet
werden könne und müsse. Schon das zehnjährige Mädchen
habe ihren kleinen Antheil an den Haushaltungsgeschäften, und
ihren Wirkungskreis, dabei Anleitung zu solchen Fertigkeiten,
die im Hause nöthig sind.


Da ferner das Mädchen durch die äusseren und inneren Verhältnisse
des Geschlechts, und durch seine ganze Lage in der Gesellschaft
zum Entsagen und Ertragen bestimmt und verpflichtet
ist, so hat die Erziehung ganz vorzüglich hierauf Rücksicht zu
nehmen, und besonders dem Geselligkeitstriebe und der Neugier
entgegen zu arbeiten, denn beide stellen sich den Forderungen
der Pflicht entgegen, und werden am häufigsten gereizt; sie üben
die stärkste Gewalt über das weibliche Herz aus. Darum ist Eingezogenheit
die gedeihliche Witterung, in welcher sich alle Keime
des Guten in dem Mädchen glücklich entfalten, und ein zerstreutes,
geräuschvolles Leben der Tod der ächten Weiblichkeit. Da
der Geselligkeitstrieb wegen des vorherrschenden Hanges zur Mittheilung
in dem weiblichen Herzen so mächtig wirkt, so muß er
nur sehr vorsichtig befriedigt werden. Der Neugier gebe man
nur selten Nahrung; sie wird leicht die ergiebige Quelle vieler
Thorheiten, und läßt keine Liebe zur häuslichen Eingezogenheit
und Einförmigkeit aufkommen; sie gewinnt leicht eine solche
Herrschaft über das Herz, daß alle weibliche Würde dabei verloren
geht, besonders wenn der Umgang mit Dienstboten sie nährt.
Je mehr die Wißbegierde belebt und genährt, das Mädchen in
harmonischer Thätigkeit erhalten, sein Sinn auf das Schöne und
Edle gelenkt wird, desto freier wird es von den Fesseln der Neugierde.


Desto leichter wird es ihm aber auch werden, zu entsagen,
sich selbst zu verleugnen und zu erdulden, besonders wenn die
wohlwollenden Gefühle durch eine sanfte und liebevolle Behandlung
und durch eine religiöse Erziehung genährt sind. Doch in
dem zarten Alter, wo die Sinnlichkeit noch so mächtig, und die
Vernunft noch so ohnmächtig ist, lege man ihm nicht ausdrückliche
Entsagungen und Entbehrungen auf, wenigstens nicht ohne
die sorgfältigste Rücksicht auf seine Kraft, damit nicht der liebliche
und wohlthätige Frohsinn verloren gehe.


Schamhaftigkeit, Reinlichkeit und Sittsamkeit, so wie alle
andere weibliche Tugenden, werden zwar von selbst in dem Herzen
des Mädchens erwachen, wenn die Behandlung in der Kindheit
nicht eine ganz verkehrte ist; doch müssen auch sie gepflegt
und genährt werden, besonders bei dem achtjährigen Mädchen.


62.


»Da das Mädchen in der Regel nach dem achten Jahre aus
seiner kindlichen Unbefangenheit heraustritt, so will es von da
an sorgsam beobachtet, regelmäßig und anhaltend beschäftigt,
positiver behandelt seyn, damit durch äussere Einwirkung und
Verhältnisse die innere gute Natur bewacht und gesichert wird,
vor allem durch die wohlthätige Macht guter Gewohnheiten
und Beispiele. Doch ist es schwer, hier den rechten Ton in der
Erziehung zu treffen, und dem Mädchen nicht zu viel von seiner
liebenswürdigen Natürlichkeit und Herzenseinfalt zu rauben,
indem man es an äussere Zucht und Sitte, an das Anständige,
Ehrbare und Zarte gewöhnt. Es kommen Fälle vor,
in welchen man sich genöthigt sieht, die äussere gesellschaftliche
Bildung fast aufzugeben, um Mädchen nicht zu verderben durch
aufgedrungene Natur. Die Mädchenschule ist von dieser Seite
nicht ohne Nachtheile und selbst nicht ohne Gefahr. Man denke
nur an die fade Geschwätzigkeit und Modesucht, und wie leicht
dadurch, so wie durch das Wohlgefallen am Figuriren, der
reine naive und natürliche Sinn verloren geht; wie leicht eine
Abstumpfung des Gefühls durch unzarte oder schonungslose
Behandlung erfolgen kann.« Schwarz Erziehungslehre
3. 1. S. 218.


Ein vortreffliches Bildungsmittel, sowohl für die wohlwollenden
Gefühle, als für die Thätigkeit, ist es, wenn das Mädchen
früh mit kleinen Kindern, besonders mit Geschwistern, sich
zu beschäftigen hat, wenn man ihm zuweilen die Sorge für sie
überträgt, besonders in Krankheit, und die Aufsicht über ihre
Spiele. Wunderbar und herrlich wirkt dann die Liebe, die Gott
so tief in die Seele des Mädchens gepflanzt hat, und sie haben
dabei einen Lebensgenuß, der nicht zu beschreiben ist. Die Uebung
in der Geduld, Sanftmuth, Nachgiebigkeit und Selbstverleugnung
bei diesem Geschäft ist höchst wohlthätig. — Nur wache
man, daß sie es nicht zu weit treiben, nicht die Kinder verziehen,
und lege ihnen keine zu schwere Last auf.


63.


Mit dem vierzehnten Jahre muß sich alle Sorgfalt und Einwirkung
der Erziehung verdoppeln, weil dann ein Erwachen des
Mädchens zum deutlicheren Bewußtseyn eintritt, und ein höheres
Gefühl für die Würde und für die äussern Vorzüge des Geschlechts,
zugleich Ansprüche und Verlangen, welchen die Erziehung
entgegen zu arbeiten, oder vielmehr, welchen sie den Widerstand
der vernünftigen Ueberlegung entgegen zu stellen hat.
Das Mädchen wird nun aufmerksamer auf Menschen und menschliche
Verhältnisse, sieht und hört gleichsam schärfer, fühlt tiefer,
und wird nun leicht von Täuschungen der Eitelkeit und des
Leichtsinns geblendet. Hier ist es nicht genug, daß die Erziehung
höhere Forderungen an das Mädchen mache, von ihm
Ueberlegung und Besonnenheit, Ausdauer und Geduld, sorgfältigere
Beobachtung des Schicklichen und Anständigen verlange;
sie muß auch dem Herzen, welches in dem Kampfe zwischen
Vernunft und Sinnlichkeit sich gedrückt und beängstigt fühlt,
mit ihrer ganzen Liebe zu Hülfe kommen und mit einer weisen
Strenge; denn gerade in diesem Alter ist pünktlicher Gehorsam
eben so nothwendig, als wohlthätig, weil er die Kraft
der Selbstverleugnung und Selbstbeherrschung übt, und das
Mädchen der Gewalt der Leidenschaft entzieht. Wenn Mädchen
in diesem Alter in Zerstreuungen verwickelt, an den Genuß des
gesellschaftlichen Vergnügens gewöhnt, mit den Eitelkeiten des
Lebens bekannt gemacht, und in seine Täuschungen verstrickt
werden, so sind sie in den meisten Fällen für ihre ganze Bestimmung
verloren. Die regelmäßigste und mannigfaltigste Beschäftigung
muß hier, vereint mit der religiösen Ausbildung, jeder
Ausartung entgegenwirken, und besonders auch jede krankhafte
Ueberspannung der Gefühle, so wie die Uebermacht der Phantasie
verhüten. Das weibliche Gemüth mit seiner Reizbarkeit,
Weichheit und Behendigkeit der Empfindung, nimmt so leicht
in diesem Alter eine unglückliche Richtung, und wenn das Gefühlsvermögen
des Weibes einer weit höheren Ausbildung fähig
ist, als das männliche, so ist es auch einer weit größeren Ausartung
fähig; und besonders zwei Klippen sind es, woran die
Würde und die Ruhe weiblicher Seelen so leicht scheitert, Gefallsucht
und Vergnügungssucht. Wenn daher die Erziehung hier
nicht zu rechter Zeit entgegen arbeitet, auf der einen Seite durch
die sorgfältigste Bildung des Verstandes und Belebung des Bewußtseyns
menschlicher und weiblicher Würde, auf der andern
durch Gewöhnung an häusliche Stille und Eingezogenheit, und
durch Uebung des Herzens in der Selbstverleugnung: so wird
die Ausartung nicht zu verhüten seyn. Die Meinung, daß junge
Mädchen ihres Lebens froh werden müßten in sinnlichem Genuß,
und daß man es hierin nicht zu genau nehmen dürfe, da
doch das Herz sie so mächtig zum Vergnügen hinziehe, und dann
die mütterliche Eitelkeit selbst, die in der Schönheit der Tochter,
und in der Aufmerksamkeit, die sie erregt, Befriedigung findet,
bringen hier die traurigsten Mißgriffe hervor. Vergnügungssüchtige
und gefallsüchtige Mädchen machen die furchtbarsten
Fortschritte im Leichtsinn, der ohnehin diesem Geschlecht so natürlich
ist, setzen sich bald über die stärksten Regungen des Gewissens
und sittlichen Gefühls hinweg, oder betäuben sich dagegen,
und bringen es zu einer höchst verderblichen Abneigung gegen
alles Ernsthafte und Anstrengende. Wie die Eitelkeit die
Grundlage der sittlichen Ausbildung, nämlich die Selbstkenntniß,
unmöglich macht, so die Vergnügungssucht allen Eifer und
alle Ausdauer bei dem, was Anstrengung fordert. Diese Verirrungen
des Schönheitssinnes und diese Ausartung der Sinnlichkeit
haben theils in einer mangelhaften Verstandesbildung, theils
in der Einseitigkeit der Erziehung überhaupt, und in der Unbekanntschaft
mit geistigen Freuden, oder in der Unempfänglichkeit
für geistige Genüsse ihren Grund. Daher die Erscheinung,
daß viele, für gebildet geltende, Weiber sich unbeschreiblich langweilen,
wenn man ihnen zumuthet, an geistigen Genüssen Theil
zu nehmen, und daß sie alles in ein Spiel ihrer Eitelkeit und
in Genuß verwandeln wollen, und immer Unterhaltung fordern.


64.


Das Mädchen soll der Erziehung eine selbstständige Existenz
verdanken; sie soll durch die Erziehung mit all den Kenntnissen
und Fertigkeiten ausgestattet werden, welche die weibliche Bestimmung
und der weibliche Beruf in seiner weitesten Ausdehnung
fordert, damit sie entweder Vorsteherin eines Hauswesens,
oder Erzieherin, oder Beides, oder nur eine Gewerbtreibende
seyn könne. Man achte dabei auf die besondere Richtung ihrer
Haupt-Neigung, damit kein eigentliches Talent unausgebildet
bleibe. Zum Zeichnen, zur Musik und zu den wesentlich nothwendigen
Handarbeiten werde es bestimmt angehalten, doch im
richtigen Verhältnisse zur übrigen Ausbildung, und ohne daß
irgend ein Zweig derselben mit Zurücksetzung der übrigen herausgehoben
werde. Denn nichts hält den Erfolg der Erziehung, besonders
in so fern sie Ausbildung des Geistes ist, mehr auf, als
das rastlose Hinarbeiten auf die Entwickelung eines einzigen Talents.
Das eigentlich Menschliche, die Bildung zu einem Vernunftwesen,
und das glückliche Gleichgewicht der Seelenkräfte
geht dann ganz verloren, und es entsteht eine Einseitigkeit und
Beschränktheit der Ausbildung, welche das ganze Leben in einen
Mechanismus verwandelt, und es dem Menschen unmöglich
macht, sich zu höhern Ansichten des Lebens zu erheben, und das
Edle, das Erhabene und Göttliche in seine Seele aufzunehmen.


Die Erziehung hat noch nicht alles gethan, was sie thun
soll, wenn sie nur dafür sorgt, daß das Mädchen für den Beruf,
der ihr zunächst durch die Bestimmung ihres Geschlechts
angewiesen ist, sorgfältig und zweckmäßig gebildet werde; sie
hat noch eine wichtige Rücksicht zu nehmen auf die Verhältnisse
des weiblichen Geschlechts in der bürgerlichen Gesellschaft und
auf das, was diese Verhältnisse fordern, nämlich solche Fertigkeiten,
Geschicklichkeiten und Kenntnisse, wodurch es dem Weibe
möglich wird, auch wenn es allein steht, sich seine Erhaltung
und einen Grad von Selbstständigkeit zu sichern. Die immer
größer werdende Seltenheit des Familien-Wohlstandes, und an
sich schon die Unsicherheit dieses Wohlstandes, macht es nothwendig,
dem Mädchen einen Erwerb zu sichern, der es gegen
Mangel schützt, und bei dem es die Würde seines Geschlechts
behaupten kann.


Es gibt gewisse Arten des Erwerbens, die eigentlich nie von
Männern, sondern immer nur von Weibern betrieben werden
sollten, und es gehört zu den Ausartungen, welche Verfeinerung
und Luxus herbeiführen, daß die Männer Erwerbszweige
an sich gerissen haben, welche weder männliche Körperkraft, noch
männlichen Geist fordern. Es ist zu erwarten, daß der Krieg,
der so viele Männer hingerafft hat, diese Erwerbszweige wieder
in die rechten Hände bringen werde. Um so mehr muß aber die
Erziehung die Mädchen mit den dazu nöthigen Fertigkeiten ausstatten,
aber auch mit den sittlichen Eigenschaften, die Geschäft
und Gewerbe erfordern. Die Fertigkeiten sind: Nähen, Sticken,
Stricken, Zeichnen, Spielen, Singen, Verfertigung aller Arten
von Kleidungsstücken, Schreiben und Rechnen. Der Kleinhandel
sollte nur von Weibern betrieben werden, weil nur diese dem
entehrenden und ausartenden Müßiggange entgehen können, zu
welchem er die Männer, aus Mangel einer anständigen Hand-Arbeit,
verurtheilt. Die Kleider für Frauenzimmer sollten nur
von weiblichen Händen verfertigt werden. In keiner Küche
sollten mehr Köche anzutreffen seyn.


Die Bildung für den Erwerb sey aber keine einseitige; die
bürgerliche Gesellschaft fordert mehr als eine Fertigkeit und Geschicklichkeit
zum Bestehen, da sie Verhältnisse herbeiführt, in
welchen diese oder jene Fertigkeit nicht ernährt. Hier achte die
Erziehung auf die natürlichen Anlagen, und bilde sie für diesen
Zweck vorzüglich aus. So werde also z. B. ein musikalisches
Talent, eine vorzügliche Singestimme, eine Anlage zur mechanischen
Geschicklichkeit ja nicht vernachlässigt, weil der Genuß,
der Werth und die Ruhe des Lebens hievon abhängt. Der Genuß,
weil es keinen reineren gibt, als den des Vollbringens
und des Bestehens durch eigene Kraft; der Werth, weil dies
den Wirkungskreis des Weibes erweitert, und ihm einen größern
Antheil an der allgemeinen Wohlfahrt, oder auch an dem Wohl
einzelner Menschen, oder der Familie gewährt; die Ruhe, weil
das Bewußtseyn einer solchen Ausbildung und der mannigfaltigsten
Brauchbarkeit für die Welt jede Nahrungssorge und jede
Besorgniß wegen der Zukunft verbannt. Und wie oft wird dadurch
das Schicksal einer ganzen Familie sicher gestellt! Wie
manche Tochter ernährte durch ihre Kunst Vater, Mutter und
Geschwister. Wie viele erwerben sich als Lehrerinnen, Erzieherinnen,
Vorsteherinnen einer Beschäftigungs-Anstalt große Verdienste.
Und wie quälend ist die Aussicht in die Zukunft für die,
welche nicht durch sich selbst bestehen können!


65.


Die sittlichen Eigenschaften, die mit den Fertigkeiten vereint
wirken müssen, sind: Geduld und Ausdauer, Selbstverleugnung
und Enthaltsamkeit, Besonnenheit und Ueberlegung, Erfindungsgabe.
Für die letztere Kraft in ihrer Entwickelung wirkt
die Geschichte der Erfindungen, und die Bekanntmachung mit
nützlichen Verbesserungen der gewöhnlichen häuslichen Geräthschaften.
Wie oft gab schon ein einziger glücklicher Gedanke in
dieser Hinsicht einem Leben hohen Werth und ausgebreitete Wirksamkeit,
und begründete den Wohlstand einer ganzen Familie.



Pädagogische Heilkunde.


Jede Abweichung von dem Gebot, welches dem Menschen
durch seine sittlichen Gefühle und seine Vernunft in's Herz geschrieben
ist, und jede Ausartung der natürlichen Triebe, ist
Krankheit der Seele, und erfordert Heilung. In der Kindheit
entstehen diese Krankheiten, und werden oft nur dem sorgfältigen
Beobachter und dem geübtern Auge sichtbar; bleiben sie unentdeckt,
und also in ihren Anfängen ungehemmt, so gehen sie
in den Charakter über. Jede Unart hat in der Vernachlässigung
der Erziehung, oder in einem nachtheiligen Einflusse des Körpers
und der physischen Gewöhnung ihren Grund.


Jede Unart ist in ihrem tiefsten Grunde Keim des Guten,
der aber verwahrloset, oder unter ungünstigen Einflüssen untergegangen
ist, oder auch eine falsche, gewöhnlich einseitige Richtung,
welche irgend eine Seelenkraft genommen hat. Soll die
Heilung gelingen, so muß die Natur der Krankheit von dem Erzieher
richtig erkannt, ihr Zusammenhang mit andern Uebeln
und mit dem Guten erforscht und berücksichtigt, also ihr Ursprung
mit Sicherheit entdeckt, ihr Grad richtig aufgefaßt, das
Heilmittel weise gewählt und mit eben so viel Geduld, als Einsicht
angewandt werden, damit nicht, indem das eine Uebel
weggeschafft wird, ein anderes hervorgebracht oder herbeigeführt
werde. Der Erzieher kann, z. B. die Trägheit des Zöglings
überwältigt, aber dadurch, daß er gewaltsame Mittel anwandte,
demselben die Lust und Liebe und die kindliche Fröhlichkeit genommen
haben, oder indem er dem Eigensinnigen den Willen
brach, ihm auch das Herz gebrochen haben, oder indem er den
Leichtsinn bekämpfte, das Kind verstockt, scheu und ängstlich
gemacht haben.


»Auf zweierlei Art werden Unarten geheilt: entweder durch
Ablenkung der Aufmerksamkeit und Neigung des Kindes, im
Ganzen und im Einzelnen, also negativ, oder auch positiv
durch Strafen.« Das erste ist hier unstreitig das Wohlthätige
und Wirksamere, eine gründliche Heilung, wobei nicht leicht ein
neues Uebel sich zeigt, und wird vorzüglich auf die Art angewandt,
daß man entweder das Kind in eine ganz andere, und
zwar in eine solche äussere Lage bringt, in welcher es gar keine
Reizung zu seiner Unart erhält, oder auch, daß man einen Gegenreiz,
z. B. Erregung der Neugierde, des Ehrtriebes, der
Furcht, der Hoffnung, anwendet, um seinen Neigungen eine
bessere Richtung zu geben.


Da die Unarten und die Fehler der Kinder nichts anderes,
als verwahrlosete Keime des Guten sind, so steht der Unart immer
eine Tugend gegenüber, und da jede Unart wiederum, sich
verstärkend, andere nach sich zieht oder erzeugt, so gibt es so
viele Reihen von Unarten, als es Tugenden des Kindes gibt.


Die ersten beiden Reihen können nichts anderes seyn, als
verkehrte Richtungen der Kraft, oder Mangel an Kraft und
Trieb, also Trägheit. So z. B. wenn Kinder bei einer großen
Lebhaftigkeit, und einem ungewöhnlichen Drange zur Thätigkeit,
nicht hinreichende Beschäftigung finden, und also lange Weile
empfinden — oder wenn man sie in der Periode, da noch der
Spielgeist seine volle Kraft hat, zu angestrengter Aufmerksamkeit
beim Lernen nöthigt, und ihnen dadurch einen Widerwillen
gegen das Lernen beibringt — oder zu der Zeit, da sie noch
nicht sichtbare Fortschritte in der sittlichen Verbesserung machen
können, unaufhörlich tadelt und krittelt, und dadurch in einen
Zustand der Spannung und des Mißmuths versetzt — oder ohne
Nachsicht straft, wo erst die Kraft der bessern Gewöhnung eintreten
müßte. Ist es nicht natürlich, daß das Kind muthwillig,
oder auch schlaff und träge wird, weil sein Thätigkeitstrieb
keine Befriedigung erhält? Darum soll der ganze Umgang der
Erwachsenen mit Kindern eine fortgehende Befriedigung ihres
Thätigkeitstriebes, und eine Richtung desselben auf das Nützliche
und Gute seyn. Wiederum, wenn Eltern oder Erzieher
Lieblinge haben, denen sie alles verstatten, alle Unarten ungestraft
hingehen lassen; müssen diese nicht eigensinnig, herrschsüchtig,
trotzig und selbstsüchtig, und die um der Lieblinge willen
zurückgesetzten verschlossen, boshaft und verdrossen werden?
Bei solchen Kindern ist es eine verkehrte Behandlung, sie durch
Liebkosungen und wohl gar Schmeicheleien an sich zu ziehen,
oder durch anderweitige Reizungen ablenken zu wollen. Gründlich
können sie nur geheilt werden, wenn man sie aus dem ganzen
ungünstigen Verhältnisse heraus und in ein besseres versetzt,
mit liebreichem Ernst und Festigkeit ihnen entgegen tritt, keine
Aeusserung der Bosheit oder Herrschsucht ungerügt läßt, sie
möglichst vor Reizungen bewahrt, jede Regung besserer Gefühle
durch Lob und Ermunterung unterstützt, durch regelmäßige Beschäftigung
und gleichmäßige Behandlung sie an Ordnung und
Regelmäßigkeit zu gewöhnen sucht, die sittlichen Regungen belebt
und stärkt. Verzogene Kinder sind nicht undankbar gegen
eine solche Bestrebung, sie zu bessern; sie fühlen es bald, daß
man ihnen wohl thut, wenn nur überall Liebe und Wohlwollen
durchblickt, fühlen besonders das Wohlthätige der Beschäftigung.
Nur werde jede verächtliche Behandlung vermieden, denn diese
erregt Abneigung und Widerwillen; auch Ironie und feiner
Spott, Satyre und Bitterkeit im Tadel thun entgegengesetzte
Wirkung.


Eine eben so schwere Aufgabe für die Erziehung und eben so
schwer im Umgange zu behandeln, sind solche Kinder, die überfüllt
sind durch einen planlosen Unterricht mit unverdautem Wissen,
und in welchen sich Dünkel und Trägheit zugleich festgesetzt
haben, weil sie sich bei dem Unterricht immer nur leidend verhielten,
ohne Anregung und Uebung des Nachdenkens. Verwöhnt
durch eine Behandlung, bei welcher man ihnen alle Anstrengung
ersparte, versunken in eine Zerstreuung und Schlaffheit,
die alle Geisteskräfte in Schlummer wiegt, machen sie der
Erziehung durch beständige Unruhe und Unmuth, wohl durch
Unbändigkeit und Ausgelassenheit viel zu schaffen. Das sind die
traurigen Folgen einer planlosen Erziehung in Häusern, wo ein
gewisser Wohlstand herrscht, und es nicht an Zerstreuung fehlt.
Dabei kann doch hie und da Talent hervorblicken, und das Bewußtseyn
im Kinde seyn, daß es etwas vermöge; aber desto
mehr macht es dann durch Ansprüche dem Erzieher zu thun, desto
schwieriger ist die Aufgabe, es bei dem Mechanischen festzuhalten,
und es an Regelmäßigkeit und Tagesordnung zu gewöhnen.
Das Ungewohnte erregt ihm widrige und schmerzliche Gefühle.
Das Anhalten zur Ordnung dünkt ihm Gewalt und Bedrückung,
und es tritt bald in ein feindseliges Verhältniß gegen den Erzieher,
wenn dieser nicht Klugheit und Mäßigung genug hat, sich
mit dem langsamsten Annähern an sein Ziel zu begnügen, und
in die nothwendige Strenge die Milderung eines sichtbaren Wohlwollens
zu legen. Ein besser gezogenes Kind neben dem verzogenen
und verwöhnten thut hier treffliche Dienste. Ist dies Mittel
nicht vorhanden, so muß man eine Lieblings-Neigung des
Zöglings und den Ehrtrieb zu Hülfe rufen, um ihn für eine
regelmäßige und angestrengte Thätigkeit und für pünktlichen
Gehorsam zu gewinnen. In dem Umgange mit solchen Kindern
ist es sehr schwer, den rechten Ton zu treffen, der sich
von zu großer Strenge und Milde gleich weit entfernt.


Zweierlei Unarten stehen ferner dem Fleiß entgegen, Faulheit
und verkehrte Thätigkeit. Jene ist theils mehr im Körperlichen,
theils mehr im Geistigen, theils in beiden zugleich, und
versteckt sich wohl unter scheinbarer Thätigkeit. Die Weichlichkeit
und falsche Güte in der Erziehung erspart den Kindern jede
Anstrengung, und verwöhnt sie dadurch so sehr, daß jede Art
der Thätigkeit ihnen Qual dünkt. Die Faulheit zieht aber, da
sich nun aller Trieb auf den Genuß richtet, Gefräßigkeit und
Leckerhaftigkeit nach sich, macht eben dadurch die Kinder diebisch,
lügenhaft und unreinlich. Nicht genug kann man daher bei Kindern
der Faulheit entgegenwirken, nicht sorgsam genug sie dem
Müßiggange entziehen. Aber die Aufgabe ist schwer, Kinder
immer hinreichend zu beschäftigen, die zum eigentlichen Lernen
noch zu jung, dabei lebhaft, und also veränderlich sind. Wenn
man bei den Erwachsenen die Noth als Antrieb zur Thätigkeit
gebraucht, so will das bei Kindern nicht gelingen, und ist nicht
immer anzuwenden. Soll man das Kind hungern lassen? So
wird es mißmüthig, und verliert die Lust und Liebe. Oder der
Plage der langen Weile übergeben? So ist zu fürchten, daß es
auf andere Abwege geräth, oder der Schlaf hilft ihm darüber
hinweg. Man versuche es lieber zuerst mit allerlei sinnlichen
Beschäftigungen, und solchen, die sich dem Spiele nähern.
Du sollst mir helfen! sage man freundlich dem Kinde. Oder:
wir wollen mit einander dieß und jenes thun. Man bringe absichtlich
Bücher, Geräthschaften, Geld in Unordnung, und lasse
alles wieder von dem Kinde in Ordnung bringen. Dabei suche
man durch Lob ihr Selbstgefühl und ihre Lust zu erhöhen, sey
für's erste mit jeder Leistung zufrieden, sorge für Mannigfaltigkeit
der Beschäftigung, ohne doch der Neigung zur Veränderung
zu viel nachzugeben. Man lasse Kinder recht früh schreiben, zeichnen,
in Papier ausschneiden, Papparbeiten machen, Bücher
heften und einbinden, schnitzen und ein wenig drechseln lernen,
so kann man viel Abwechselung in ihre Beschäftigung bringen.
Haben sie die Buchstaben zusammensetzen gelernt, so gebe man
ihnen ein Buchstabenkästchen, und lasse sie Wörter zusammensetzen,
eine Beschäftigung, die ihnen eben so angenehm, als
nützlich ist. Bei Gedächtniß-Uebungen halte man sie besonders
fest, weniger bei Handarbeiten, welche mehr Ausdauer fordern,
als zarte Kinder haben können. Können sie schon mit einiger
Fertigkeit schreiben, so lasse man sie das Auswendiggelernte
oder das, was man ihnen vor einiger Zeit erzählt hat, aus dem
Gedächtniß niederschreiben; man lasse die, welche ein schwaches
Gedächtniß haben, durch Nachsprechen memoriren — man ermuntere
sie zum Briefschreiben, und Abschreiben, und lasse sie
kleine Verzeichnisse anfertigen, kleine Sammlungen anlegen.


Der Unreinlichkeit träger Kinder kann nur durch strenge Gewöhnung
und Anregung des Ehrgefühls entgegengearbeitet werden.
Dabei sey man unerbittlich in der Strenge.


Hat man der Veränderlichkeit der Kinder und ihrer Laune zu
viel nachgegeben, oder sie zu viel sich selbst überlassen, ohne sie
regelmäßig zu beschäftigen, so entsteht die falsche Thätigkeit
(Flatterhaftigkeit). Da gibt es ein unruhiges, bald nach diesem,
bald nach jenem greifendes Wesen, Ueberdruß und Mißmuth,
so oft einige Anstrengung oder Sorgfalt gefordert wird.
Das Kind fängt etwas mit Hitze an, läßt es aber bald wieder
liegen, und fängt etwas Neues an, ohne je zu vollenden; endlich
wird es aller Beschäftigung überdrüßig, und will nur herumlaufen,
spielen, amüsirt seyn. Bei Kindern von lebhaftem Temperament
und glücklichen Anlagen entsteht dies unstäte Wesen
wohl aus Mangel an solidem Unterricht und Geistes-Nahrung,
aber auch aus Ueberfüllung mit Realkenntnissen, ohne Uebung
und Anstrengung der Denkkraft. Man muß mit solchen Kindern
ganz vorne anfangen, jedoch ohne daß sie dieß inne werden,
muß vor allem Denkübungen mit ihnen vornehmen, und
sie fest zu halten suchen, indem man vom Leichtern zum Schwerern
fortgeht. Man entfernt sorgfältig alles, was sie zerstreuen, oder
sie unmuthig machen könnte; man lobt ihr Wissen, und regt
ihre Wißbegierde an durch solche Aufgaben, die Verstand und
Phantasie beschäftigen; man erlaubt ihnen für's erste keine Fragen,
läßt sie aber viel nachsprechen, um sie im Aufmerken zu
üben, rechnet oft mit ihnen im Kopfe.


Die Trägheit kündigt sich auf mancherlei Weise, nicht gerade
durch Abneigung gegen alle Beschäftigung, sondern nur
gegen die, welche Anstrengung und Ausdauer erfordert, oder
die gerade jetzt gebotene an, durch ungebehrdiges Wesen, faule
und nachlässige Stellungen, Plumpheit, Lärmen, Zanksucht und
grobe Begehrlichkeiten; denn die Trägheit will nur genießen,
nicht erwerben. Mäßige Bestrafungen, kein Schelten und Beschimpfen,
bei Naschhaftigkeit strenge Strafe.


Dem Frohsinn stehen Trübsinn und Leichtsinn entgegen.
Das düstere, verdrießliche und mürrische Wesen wird den
Kindern leicht zur Natur, wenn unfreundliche und harte Behandlung,
oder lange Weile ihr Gefühl aufgeregt haben. »Es
gibt,« sagt J. P. sehr richtig, »ungelenke, verworrene Stunden
(Stimmungen?), wo das Kind durchaus gewisse Worte
nicht nachzusprechen, gewisse Befehle nicht zu erfüllen vermag,
aber wohl in der Stunde darauf. Haltet dieß nicht für Starrsinn.
Ich kenne Männer, die auf die Ausrottung einer üblen
Angewohnheit Jahre lang losarbeiteten, ohne besondern Erfolg
zu erleben. Wendet dieß auf Kinder an, welchen gewöhnlich ein
paar tausend Gewohnheiten auf einmal abzulegen befohlen wird,
damit ihr nicht sofort da über Ungehorsam schreiet, wo nur Unvermögen
der überlasteten Aufmerksamkeit ist.« Aber auch ängstliche
und zu weichliche Behandlung, ein zu sorgsames Aufmerken
auf alle ihre Bedürfnisse und Wünsche, kann diese Wirkung
hervorbringen. Nur dadurch, daß man solche Kinder durch angemessene
Beschäftigung zu einem wohlthätigen Selbstgefühl erhebt,
sie durch Entbehrung und Strafe zum Nachdenken und zur
Selbstbeherrschung bringt, sie bei jeder Regung mürrischer Laune
entfernt, ihnen durch Strafe Noth verursacht, und dadurch ihren
Gedanken eine andere Richtung gibt, bei wiederkehrender
Heiterkeit sie mit besonderer Güte behandelt, aber auch bei eintretender
mürrischer Laune mit unerbittlicher Strenge — (z. B.
ich esse nicht mit einem mürrischen Kinde!), nur dadurch wird
man sie bessern.


Leichtsinn zeigt sich noch nicht im frühen Kindesalter, aber
der Keim ist da in Unachtsamkeit, Flatterhaftigkeit und Gedankenlosigkeit,
und in Gleichgültigkeit bei Lob und Tadel, in
schnellem Uebergang von tiefer Betrübniß bei Strafen zur Ausgelassenheit.
Kinder, die sich selbst überlassen sind, oder es zu
gut haben, und nicht mit der den Kindern so nothwendigen
Strenge erzogen werden, sondern zu viel Nachsicht genießen,
werden leichtsinnig, und müssen es werden. Daher ist Leichtsinn
ein Uebel der höheren Stände und des weiblichen Geschlechts.
Die gutmüthige und weichliche Mutter wird gar zu leicht die
aufmerksame und willige Dienerin der Tochter; diese, zu sehr
verwöhnt, kann sich zu keiner Art von Anstrengung entschließen.
— Ist die Unart eingewurzelt, so kann man nicht genug
die Achtsamkeit des Kindes üben, und besonders die Achtsamkeit
auf sich selbst, durch einfachen Zuruf, ohne viele Worte der Erinnerung,
durch Zeichen, durch solche Aufträge, wobei große
Sorgfalt und Aufmerksamkeit nöthig ist (z. B. zerbrechliche Sachen
in Ordnung zu bringen), durch Uebung des Gehörs und
Gedächtnisses, durch kluge und kräftige Warnung. Die festeren
und kräftigern Naturen sind am wenigsten zum Leichtsinn geneigt,
die weicheren am wenigsten zum Trübsinn.


Dem frommen (dankbaren) Sinne stehen entgegen Unfolgsamkeit
und Wankelmuth. In dem Kinde regt sich bald der
Trieb zu herrschen, und zeigt sich als Eigensinn und Eigenwille.
Sehr bald entsteht daraus Gefühllosigkeit und Widerspenstigkeit.
Das unzeitige Nachgeben der Eltern ist die nächste Ursache
— aber auch wohl ihr Eigensinn und ihre Ungerechtigkeit.
Werden die Kinder nur als Mittel des Geldgeizes oder der Eitelkeit
der Eltern gebraucht, stört man sie, um sie kunstmäßig
abzurichten, in ihren kindlichen Freuden, entsteht also kein liebevolles
Verhältniß zwischen Eltern und Kindern, so können
diese nicht dankbar seyn, sondern sie müssen sich, wo sie nur
können, dem Willen der Eltern widersetzen, da sie keinen andern
Antrieben, als den sinnlichen, folgen können. Fehlt nun
noch dazu alle Pflege des religiösen Gefühls, wie können die
Kinder vor dieser traurigen Ausartung bewahrt bleiben? Aber
auch zu weichliche Güte, von Eltern oder Großeltern, ist die
Quelle dieser Unart. Finden die Kinder nie Widerstand bei ihren
thörichten Forderungen; zeigt man ihnen durch unzeitiges
und unverständiges Nachgeben und Einwilligen eine gewisse
Schwäche, oder Furcht vor ihrem Trotz und Eigensinn, so machen
sie bald die traurigsten Fortschritte in dem Ungehorsam und
in der mürrischen Widerspenstigkeit. Eine ganze Reihe von Unarten
sind im Gefolge des Ungehorsams, besonders hartes und
boshaftes Wesen gegen Niedere, Dünkel, Zanksucht. Wird dann
nicht die ganze Behandlung des Kindes geändert, und auch
wohl seine äussere Lage, so daß es unter ganz andere Menschen,
und in ganz neue Verhältnisse kommt, so ist das Uebel unheilbar.
Muß es in seinen häuslichen Verhältnissen bleiben, so darf
ihm wenigstens von Seiten des Erziehers nie nachgegeben werden;
vielmehr muß ihm dieser mit einem festen Ernst entgegentreten,
und ihm sogar, wenn es schon einige Verstandesbildung
hat, förmlich ankündigen, daß es von nun an nicht mehr seinen
Willen haben werde, wobei er ihm begreiflich zu machen
sucht, wie heilsam und nothwendig dieß sey, und es, so oft es
gehorsam ist, mit besonderer Liebe behandelt, überhaupt aber
durchaus herzlich. Eigentliche Strafen treten nur bei offenbarer
und beharrlicher Widersetzlichkeit ein, wobei man ihm aber Zeit
zur Besinnung läßt. Alles werde angewandt, Gefühle der Reue,
des Dankes, des Vertrauens in solchen verwahrloseten Kinder-Herzen
zu wecken; man zeige dem Kinde Bedauern und Theilnahme;
man gewähre ihm Vergnügen und Erholung, so oft es
sich besser zeigte — man erleichtere ihm das Gehorchen durch die
Art des Gebietens, und durch Entfernung der Reizung zum Ungehorsam
— man suche ihm ein ermunterndes Beispiel vor die
Augen zu bringen; man zeige ihm Vertrauen, und strafe es nie
zürnend. Zeigt es Gefühl, so komme man ihm mit religiösen
Vorstellungen zu Hülfe; faßt es kein Zutrauen, und zeigt es
kein Gefühl, so lasse man sich dadurch nicht zu Bitterkeiten und
zu harten Behandlungen reizen, werfe ihm nicht seine Gefühllosigkeit
vor, mache es aber auf Beispiele der Dankbarkeit und
Theilnahme aufmerksam, und freue sich mit ihm, wenn ihm
etwas Angenehmes, klage mit ihm, wenn ihm etwas Unangenehmes
begegnet.


Eine Unart, welche einigermaßen mit dieser verwandt ist,
besteht darin, daß Kinder gewöhnlich gegen jeden, der nicht zu
ihrer Familie gehört, verschlossen und ängstlich, oder finster sind;
eine Folge zu weichlicher Erziehung, und einer falschen Zärtlichkeit,
oder auch der Unvorsichtigkeit, mit welcher man Kinder
im zarten Alter mit der Schlechtigkeit der Menschen bekannt
macht, auch wohl die Wirkung des den Kindern mit der ersten
Nahrung eingeflößten Rangstolzes, und der Thorheit, ihnen
eine äussere Haltung und Würde beibringen zu wollen. Sehen
sie, daß sich ihren Eltern alles mit Unterwürfigkeit nähert, und
werden besonders die Dienstboten mit verachtendem Stolz behandelt,
so kann diese Unart nicht ausbleiben. Lieblosigkeit und
Willkühr, Uebermuth und prahlerisches Wesen sind die Folgen,
auch wohl Verstellungskunst, bei einigen Naturen Blödigkeit.
Auch hier ist Veränderung der Lage das beste Heilmittel. — Die
Religion muß zu Hülfe kommen, und ein Erzieher, der sich
ganz des Herzens zu bemächtigen weiß.


Das schmeichlerische und hingebende Wesen mancher zart organisirten
und mit wohlwollenden Gefühlen reich ausgestatteten
Kinder darf man, wenn sie heranwachsen, nicht dulden, auch
geht es leicht in Gleißnerei über; es ist eine Wirkung jener thörichten
Weichlichkeit in der Erziehung, die alles durch Liebkosung
und Belohnung erreichen, und nie strafen, nie Ernst gebrauchen
will. Bei Mädchen entsteht daraus ein Hang zur Empfindelei,
ein geziertes und pretiöses Wesen, und Abneigung gegen alles,
was Anstrengung und Festigkeit fordert. Daher gewöhne man
die also Verwöhnten an ernste Behandlung, doch ohne Kälte und
ohne Spott.


Kinder von einer besondern Liebenswürdigkeit, und glücklich
und früh sich entwickelnden Anlagen, neigen sich leicht zum
Hochmuth und Dünkel hin, weil man sie gewöhnlich vorzieht,
viel aus ihnen macht, und sie unvorsichtig lobt. Dieser Hochmuth
zeigt sich im Widersprechen und in der Rechthaberei, in
der Trägheit beim Unterricht, in einem vorlauten und unbescheidenen
Wesen, und verleitet wohl zum Rollenspielen. Aus solchen
Kindern werden Egoisten, und die Welt hat nichts von
ihnen zu erwarten, wo nicht ihr Ehrgeiz Befriedigung findet.
Bei Mädchen wird Eitelkeit daraus, die sich selbst gefällt und
Andern gefallen will; das Natürliche geht ganz verloren; Albernheit,
Putzsucht und Koketterie regen sich, und alles wird nur
nach der Aufmerksamkeit beurtheilt und geschätzt, die es erregt.
Der sinnliche Gegenstand des Bestrebens, fader Zeitvertreib,
Tändeln und Scheinen ist an der Tagesordnung. Solche Kinder
wollen zum Gefühl im Bewußtseyn ihres Unrechts gebracht
seyn, zuweilen durch Beschämung — die aber sehr vorsichtig
anzuwenden ist — am besten dadurch, daß man ihnen Fragen
vorlegt, und Arbeiten aufgibt, wobei sie ihre Schwäche erkennen
und gestehen müssen — und endlich dadurch, daß man sie
auf dem Felde des Wissens herumführt, und ihnen zeigt, wie
viel noch zu lernen und zu erringen ist, sie aber auch zugleich
mit der Menschenwürde bekannt macht, und ihnen zuweilen
Aufträge gibt, wobei sie, Theilnahme zu zeigen, Aufforderung
und Gelegenheit haben. Mißlich ist es, ihnen Bescheidene zum
Muster aufzustellen, weil dieß oft nur erbittert; besser, sie eine
Zeitlang nicht zu bemerken, und ihnen alle Gelegenheit abzuschneiden,
sich sehen zu lassen, ihnen dabei den Vorzug der Gesinnung
vor dem Wissen bemerklich zu machen.


Der Eitlen Wunsch und Streben bleibe ganz unbefriedigt,
weil dadurch die Begierde nur verstärkt werden würde, sondern
man gebe ihr, was sie wünscht, Putz und schöne Kleider; aber
in ihren schönen Kleidern lasse man sie fühlen, wie nichtig dieser
Vorzug ist, und daß er keine Ansprüche auf Werthschätzung gibt,
wohl aber leicht thöricht und unsittlich macht. Man sage ihr,
doch ohne Bitterkeit, wie viel hübscher ihr der einfache Anzug
stehe, damit sie nach und nach diese Armseligkeiten würdigen
lerne. Die Mutter, die Erzieherin, die Gespielin oder Mitschülerin
gehe ihr mit dem Beispiele der höchsten Einfachheit und
Anspruchlosigkeit voran.


Alles kommt überhaupt bei der Erziehung und bei dem erziehenden
Umgange mit Kindern auf den Ton an, welcher im
Hause herrscht; er ist gleichsam das gedeihliche oder verderbliche
Klima, in welchem diese zarten Pflanzen sich entwickeln sollen.
Das Beispiel der Eltern und der Erzieher wirkt mit einer unwiderstehlichen
Gewalt auf Kinderherzen, und darum sollten Erzieher
in dem Umgange mit Kindern höchst vorsichtig zu Werke
gehen. Sieht der Sohn seinen Vater täglich dem Vergnügen
nachgehen, und seine Berufsgeschäfte mit Verdruß und so schnell
und so flüchtig als möglich abmachen, so nachläßig als möglich
betreiben; hört er ihn leichtsinnig urtheilen, oder lieblos
richten; läßt er sogar den Sohn fast an jedem Vergnügen Theil
nehmen, und ohne Umstände Schule und Unterricht versäumen,
wenn ein Vergnügen sich darbietet; gibt er ihm selbst die Spielkarten
in die Hände, und bringt er vor den Augen seiner Kinder
ganze lange Abende, bis in die Nacht hinein, am Spiel-Tische
zu — er wird einen Müßiggänger, einen Spieler, oder
einen Frohnknecht in seinem Sohne der Welt erziehen, und das
schreckliche Erbtheil des bösen Beispiels wird ihn zu Grunde richten,
oder ihm wenigstens alle Menschenwürde rauben.


Eben so unglücklich muß der Erfolg einer Erziehung seyn,
die es nur darauf anlegt, den Kindern das Gepräge der conventionellen
Bildung oder des Zeitgeistes zu geben, und ihnen
alles das beizubringen und anzubilden, was in dem gesellschaftlichen
Umgange gilt, und gerade jetzt an der Tagesordnung ist,
oder für Bildung ausgegeben wird. Zwar hat sich, seit dem
Freiheitskriege, eine eigene Secte in der Gesellschaft gebildet,
welche der conventionellen Form, weil sie größtentheils französischen
Ursprungs ist, den Krieg angekündigt, und die freieste
Form, welche eigentlich gar keine ist, als die rechte angenommen
hat; aber glücklicher Weise scheint es nicht, daß die Grundsätze
dieser Secte sich weit verbreiten werden, da man die Bemerkung
gemacht hat, daß sie zu einer Derbheit und Unschlachtigkeit
führen, welche endlich allem geselligen Umgange, besonders
dem mit dem anderen Geschlechte, den Untergang bringen
müßte. Für die Beförderung der Selbstverleugnung, Bescheidenheit
und Gefälligkeit, welche die Natur des gesellschaftlichen
Umgangs fordert, sind unstreitig die conventionellen Formen
sehr ersprießlich, und eben darum nicht aufzugeben. Aber es ist
eine merkwürdige Erscheinung, und eine für Erzieher sehr lehrreiche,
daß Naturen von einer unüberwindlichen Unempfänglichkeit
für diese Formen unter beiden Geschlechtern vorkommen,
an welchen alle Anstrengungen der Erziehung für diesen Theil
der Bildung völlig scheitern. Man möchte hieraus schließen,
daß es auch für die gesellschaftliche Bildung eigenthümliche Anlagen
gebe, und daß sie daher eben so wenig, wie z. B. die musikalische,
zur allgemeinen menschlichen Ausbildung gezählt werden
dürfe, wenigstens nicht ohne gewisse Modificationen; daß
sie am allerwenigsten das Hauptziel aller Erziehung seyn dürfe,
sondern daß diese vor allem das Reinmenschliche in dem Kinde
auszubilden, zu pflegen und zu entwickeln habe; daß also die
Erziehung keinesweges in eine bloße Abrichtung für den gesellschaftlichen
Umgang übergehen dürfe. Diese Wahrheit wird jetzt
zur Freude aller derer, welche keine Sclaven des Zeitgeistes sind,
allgemeiner anerkannt, und sie hat eine Ueberzeugung geweckt,
welche fast ganz in den höheren Ständen verschwunden war,
daß die religiöse Bildung der Schlußstein aller wahren Bildung
sey, und daß man die Veredlung unseres Geschlechts nicht bloß
auf dem Wege der Verstandesbildung, nicht durch das Erkenntnißvermögen
allein bewirken könne. Man erwartet nun nicht
mehr alles Heil für die Menschheit von der Verbreitung wissenschaftlicher
Bildung, und überhaupt von dem Wissen, sondern
läßt der Gesinnung, als dem Höchsten im Menschen, wieder
den ihr gebührenden ersten Rang unter den Bildungsstufen der
Menschheit, wobei man aber seit einiger Zeit den Gefühlen einen
zu hohen Werth beilegt, und sie gar zu gern als Surrogat
der Gesinnungen und Grundsätze einschwärzen möchte, weil es
so bequem ist, sich dem Gefühl zu überlassen, und seinem Herzen
die Anstrengungen und Beschwerden des Handelns und der
Selbstverleugnung zu ersparen. Daher möchte es die heutige Erziehung
vorzüglich auf eine recht sorgfältige Bildung der Vernunft,
und also auf feste Grundsätze anzulegen haben, und ihre Zöglinge
in einem gewissen Gleichgewicht zu halten suchen, damit
sie nicht lauter Gemüth werden, und in dem Uebermaß ihrer
Gemüthlichkeit sich der Mystik und der Frömmelei in die Arme
werfen.


Drei Klippen dürften die Erzieher besonders bei dem bildenden
Umgange mit ihren Zöglingen zu vermeiden haben, nämlich:
1) Daß sie es nicht darauf anlegen, dem Zöglinge eine
bestimmte Form anzubilden, z. B. nicht die des Oberen, des
Untergebenen, des Soldaten, des Rechtsverständigen, des gläubigen
Christen, des Rationalisten, sondern darauf: Menschen
zu bilden, also Vernunftwesen, welche die Kraft haben, sich
frei zu erhalten von dem Joch der Gewohnheit, des Zeitgeistes,
der Menschenfurcht und Menschengefälligkeit, und der Leidenschaft.
2) Daß sie nicht jedem Zöglinge ein bestimmtes Maß
von Bildungsstoff zutheilen, und zwar nur von einer einzigen
Gattung, z. B. nur wissenschaftlichen, oder nur Kunst-Stoff,
oder nur moralischen, oder nur philologischen; sondern den ganzen
Stoff ihm darreichen, und zwar ganz unverarbeitet, denn
die Verarbeitung ist die Sache der Natur, und ohne ihm unsere
Form und Ansicht aufzudringen. 3) Daß sie es nicht bei dem
Lehren, und also bei dem Wortwesen bewenden lassen; sondern
ihm diesen Stoff mehr durch Handlungen und Total-Eindrücke,
als durch Worte geben, so daß also der Zögling mehr sucht
und findet, als nimmt und empfängt, und alles aus ihm selbst
hervorgehe.








Ueber den

Umgang mit Menschen.










Dritter Theil.








Einleitung.





Nach dem, was ich in der Einleitung zu dem zweiten Theile
dieses Buchs, über die darin beobachtete Ordnung der Gegenstände,
gesagt habe, führt mich mein Plan nun zur Entwickelung
der Vorschriften für den Umgang mit Personen von verschiedenen
Ständen und Verhältnissen im bürgerlichen Leben,
da ich denn, wie billig, mit den Großen der Erde den Anfang
mache.




Erstes Kapitel.

Ueber den Umgang mit den Großen der Erde, Fürsten, Vornehmen

und Reichen.




1.


Man würde ungerecht handeln, wenn man behaupten wollte,
alle Fürsten, alle sehr vornehme und alle sehr reiche Leute hätten
die Fehler mit einander gemein, durch welche viele von ihnen
ungesellig, kalt und unfähig zur wahren Freundschaft und zum
Umgange werden. Allein man versündigt sich wahrlich nicht,
wenn man sagt, daß dieß bei den mehrsten von ihnen der Fall
ist. Sie werden in der Erziehung verwahrloset, von Jugend auf
durch Schmeichelei verderbt, durch Andere und sich selbst verzärtelt.
Da ihre Lage sie über Mangel und Bedürfniß mancher Art
hinaussetzt, da sie selten in Verlegenheit oder Noth gerathen, so
lernen sie nicht, wie nöthig ein Mensch dem andern, und wie
schwer es ist, das Ungemach des Lebens allein zu tragen, — wie
süß, theilnehmende, mitleidende Seelen zu finden, und wie wichtig,
Andrer zu schonen, damit man einst zu ihnen seine Zuflucht
nehmen könne. Sie lernen sich selbst nicht kennen, weil man
sie, aus Furcht oder Hoffnung, die widrigen Eindrücke, welche
ihre Fehler und Gebrechen machen, nicht empfinden läßt. Sie
sehen sich als Wesen besserer Art an, von der Natur begünstigt,
zu herrschen und zu regieren; die niedern Klassen hingegen bestimmt,
ihrem Egoismus, ihrer Eitelkeit zu huldigen, ihre Launen
zu ertragen, und ihren Phantasien zu schmeicheln. Auf die
Voraussetzung, daß die mehrsten Großen und Reichen größtentheils
diesem Bilde gleichen, muß man sein Betragen im Umgange
mit ihnen gründen. Um desto wohlthätiger zwar ist die
Empfindung, wenn man unter ihnen Einen antrifft, der mit
einem gewissen edeln Stolze, mit mehr Feinheit, Großmuth
und besserer Ausbildung, alle Privat-Tugenden verbindet. —
Und, es gibt Deren, selbst unter Fürsten; — aber sie sind Seltenheiten,
und nicht immer macht der allgemeine Ruf sie uns
bekannt. Auf diesen und auf die Posaunen der Zeitungsschreiber
und Journalisten darf man kein Urtheil gründen. Ich habe oft
mit inniger Betrübniß gesehen, wie der allgemein bewunderte,
als Wohlthäter des Menschengeschlechts und Beförderer alles
Edeln, Großen und Schönen gepriesene Erdengott und Liebling
des Volks, in der Nähe so klein, so erbärmlich war. Die besten
Fürsten sind nicht selten die, von welchen am
wenigsten geredet wird, sowohl im Guten, als im
Bösen.


2.


Der Umgang mit Großen und Reichen muß aber sehr verschieden
abgestuft seyn, je nachdem man ihrer bedarf, oder nicht;
von ihnen abhängig, oder frei ist. Im ersten Falle darf man
wohl nicht immer so gänzlich seinem Herzen folgen, muß zu
Manchem schweigen, sich Manches gefallen lassen, darf nicht
so freimüthig und kühn die Wahrheit sagen, obgleich ein fester,
redlicher Mann die Geschmeidigkeit nie bis zu niedriger Schmeichelei
treiben wird. Indessen verändern kleine Umstände, so wie
die feinen Unterschiede der Charaktere das Verhältniß; daher ich
alle Regeln für den Umgang mit den Großen zusammenfassen,
und den Lesern überlassen werde, zu ordnen und auszuwählen,
was in jeder Lage anwendbar ist.


3.


Ein allgemeiner Satz für alle Fälle ist der: Dringe Dich
den Vornehmen und Reichen nicht auf, wenn Du nicht von
ihnen verachtet werden willst! Ueberlaufe sie nicht mit Bitten
für Dich und Andre, wenn sie Deiner nicht überdrüssig werden,
wenn sie Dich nicht fliehen sollen! Laß Dich vielmehr von ihnen
aufsuchen! Mache Dich rar; doch dies alles, ohne daß Deine
Absicht merklich, ohne daß Dein Betragen gezwungen scheine!


4.


Suche nicht, Dir das Ansehen zu geben, als gehörtest Du
zu der Klasse der Vornehmern, oder lebtest wenigstens mit ihnen
in engster Vertraulichkeit! Rühme Dich nicht ihrer Freundschaft,
ihres Briefwechsels, ihres Zutrauens, noch Deines Uebergewichts
über sie! Wenn eine solche Verbindung Dir ein Glück zu seyn
scheint, so erfreue Dich in der Stille dieses unbequemen Glücks!
Es gibt Menschen, die durchaus dafür angesehen seyn wollen,
eine größere Figur in der Welt zu spielen, und in höherem Ansehen
zu stehen, als ihnen wirklich zu Theil geworden ist. Sie
führen, auf Kosten ihres Geldbeutels, den Luxus der Vornehmen
und Reichen in ihre Häuser, oder drängen sich in deren
Cirkel ein, wo sie eine elende Figur spielen, nur hinterher laufen
müssen, und keinen frohen Genuß haben, indeß sie lehrreichern
und genußvolleren Umgang gänzlich vernachlässigen, und
treue Freunde und weise Menschen von sich entfernen. Die geizigsten
Leute sparen zuweilen keine Kosten, wenn sie Gelegenheit
finden können, Zutritt in großen Häusern zu erlangen, und
hungern gern Monate hindurch, um einmal einen Großen bei
sich zu bewirthen, der dieses Opfer gar nicht gewahr wird, oder
es doch nicht zu schätzen weiß, vielleicht Langeweile bei ihnen
hat, alles sehr bürgerlich findet, und nach vierzehn Tagen wohl
gar den Namen des thörichten Wirthes vergessen hat. Andre
lassen es sich wenigstens angelegen seyn, die nichtsbedeutenden
und verderbten Sitten der Großen sclavisch nachzuahmen, ihre
hochmüthige Herablassung, ihren geschäftigen Müßiggang, ihre
Zerstreuung, ihr Wichtigthun, ihre leeren Vertröstungen, ihre
seelenlosen Gespräche, ihre Zweizüngigkeit, Windbeutelei, Gefühllosigkeit,
Nachahmung der Ausländer, die Verachtung ihrer
Muttersprache, ihre fehlerhafte Schreibart, ja sogar ihre lächerlichen
Gebehrden, Gewohnheiten und Gebrechen, ihr Stammeln,
Lispeln, Achselzucken, ihre Grobheit gegen Niedere, ihre
affektirte Kränklichkeit, ihr Podagra, ihre schlechte Hauswirthschaft,
ihre kindischen Launen, und mehr dergleichen herrliche
Vorzüge treulich anzunehmen und sich einzuverleiben. Ihnen ist
der beste Beweis für die Güte einer Sache der, daß doch jedermann
von Stande so und nicht anders handle und urtheile; —
als ob das in der That eine Narrheit heiligen könnte! — Handle
selbstständig! Verleugne nicht Deine Grundsätze, Deinen Stand,
Deine Geburt, Deine Erziehung: so werden Hohe und Niedre
Dir ihre Achtung nicht versagen können!


5.


Man traue nicht zu sehr den freundlichen Gesichtern der meisten
Großen; glaube sich nicht auf dem Gipfel der Glückseligkeit,
wenn der gnädige Herr uns anlächelt, die Hand schüttelt,
oder uns umarmt! Vielleicht bedarf er unserer in diesem Augenblicke,
und behandelt uns mit Verachtung, wenigstens mit Kälte,
sobald dieser Augenblick vorüber ist. Vielleicht fühlt er gar nichts
bei seiner Freundlichkeit; wechselt Mienen, wie Andre Kleider
wechseln; ist gerade in der Verdauungs-Stunde zu unthätigem
Wohlwollen gestimmt, oder will einen andern seiner Sclaven
dadurch demüthigen. Man bleibe mit dieser Gattung Menschen
immer in seinen Schranken, mache sich nicht gemein mit ihnen,
und vernachlässige nie die äussere unterscheidende Höflichkeit und
Ehrerbietung, die man ihrem Stande schuldig ist, sollten sie
sich auch noch so sehr herablassen! Früh oder spät fällt es ihnen
doch ein, ihr Haupt wieder empor zu heben, oder sie verabsäumen
uns, wenn ein andrer Schmeichler sie an sich zieht; und
dann setzt man sich unangenehmen Demüthigungen aus, die
man mit weiser Vorsicht vermeiden kann.


6.


Ueberschreite nicht bei Deiner Gefälligkeit gegen die Großen
der Erde, in deren Händen Dein bürgerliches Glück ist, — die
Grenzen der wahren Ehre! Es ist eine große Versuchung für
einen armen oder ehrbegierigen jungen Menschen, der in dem
Dienst eines schwachen Fürsten sich emporschwingen will, ob er
nicht dessen ränkevollem Minister, dem regierenden Kammerdiener,
oder einer tyrannischen Buhlerin huldigen soll; aber selten
nimmt das ein gutes Ende. Solche Lieblinge stürzen sich früh
oder spät selbst, und reissen dann ihre Kreaturen mit in ihr Verderben;
und wäre auch dieß nicht, so werden doch die größten
Vortheile, die man dadurch erlangen könnte, zu theuer erkauft,
wenn man dafür die Achtung weiser und rechtschaffener Männer
aufopfern muß; und das ist gewiß immer der Fall. — Der
gerade Weg hingegen führt unfehlbar, wo nicht zu einem glänzenden,
doch zu einem dauerhaften Glücke.


7.


Auch lasse man sich von den Erden-Göttern nicht nur zu
keinen unedeln Geschäften mißbrauchen, sondern sey auch vorsichtig
in allen Diensten, welche man ihnen erweiset. Sie machen
leicht aus jeder Gefälligkeit eine Pflicht, und halten es
nachher für Verabsäumung unsrer Schuldigkeit, wenn wir zu
einer andern Zeit uns nicht gerade aufgelegt zeigen, uns eben
so, wie sonst, preiszugeben. Wenigstens vergessen sie leicht,
was man für sie gethan hat. Es bat mich einmal der *** von
***, der sonst in der That viel gute Eigenschaften hatte, ihm
ein Paar Aufsätze in französischer und deutscher Sprache zu verfassen,
die er bei einer gewissen Gelegenheit öffentlich vorlesen
wollte, um die Gemüther zu lenken. »Es fehlt mir an Zeit,
mein Lieber!« sagte er, »sonst würde ich Sie nicht bemühen;
doch, Sie sind auch in dergleichen Arbeiten geübter, als
ich.« Ich wendete einige Stunden Fleiß und Anstrengung
daran, und als ich ihm das Ganze brachte, drückte er mich an
seine Brust, dankte mir unter vier Augen, in den zärtlichsten,
herablassendsten Ausdrücken dafür, und schwur sehr übertrieben:
meine Arbeit sey ein Meisterstück von Beredsamkeit. Kurz! er
gebehrdete sich, als wenn ich ihm den wichtigsten Dienst geleistet
hätte, bat mich aber, die Sache zu verschweigen, welches
ich auch that. Nach ein Paar Jahren kam ich des Morgens in
*** zu ihm. Er erzählte mir allerlei zu seinem eigenen Lobe. —
Ich hörte demüthig zu. — »Und das alles,« fuhr er fort, »habe
ich durch ein Paar Memoires bewirkt, die mir, ohne mich zu
rühmen, nicht übel gerathen sind. Sie sollen sie selbst lesen.
Nehmen Sie sie mit sich nach Hause!« Er überreichte mir
darauf meine eigene Geistes-Waare, nur von seiner Hand geschrieben;
ich steckte sie ein, legte aber zu Hause meine Concepte
dazu, und schickte ihm dann die Papiere zurück. Er wurde ein
wenig beschämt, und wir scherzten nachher darüber; — allein
so sind auch die Besten unter ihnen!


Vor allen Dingen hüte man sich, von Vornehmen und Mächtigen
in gefährliche Händel gezogen zu werden! Sehr gern pflegen
sie das zu thun, und schieben dann entweder die Schuld auf
den, der sich zu ihrem Werkzeuge gebrauchen ließ, wenn die
Unternehmung nicht gelingt, oder lassen ihn gar darin stecken,
und alles Ungemach allein erdulden, wenn die Sache schief geht.
Auch von letzterer Art habe ich in den Jahren meiner Jugend
Erfahrungen gemacht. Kurz! man lasse sich ihre Geheimnisse
nicht mittheilen! Sie schonen des Mannes, der um ihre Heimlichkeiten
weiß, nur so lange, als sie seiner unumgänglich bedürfen;
aber sie fürchten ihn, und suchen sich von ihm loszumachen,
sobald sie können, möchte man ihnen auch noch so deutlich
zeigen, daß man unfähig ist, dies Uebergewicht und ihr
Zutrauen zu mißbrauchen!


8.


Ueberhaupt darf man auf die Dankbarkeit der meisten Vornehmen
und Reichen, so wie auf ihre Versprechungen nicht
bauen. Opfere ihnen also nichts auf! Sie fühlen den Werth davon
nicht, glauben, alle andre Menschen seyen ihnen einen solchen
Tribut schuldig für den Schutz, für die gnädigen Blicke,
ja sogar für eine ungestörte Existenz; oder man wolle dadurch
kleine Vortheile erringen. Schenke ihnen also auch nichts! Das
hieße einen Tropfen köstlichen Balsams in einen Eimer trüben
Wassers fallen lassen. Ich besaß ein altes kostbares Gemälde;
ein geschickter Maler schätzte den Werth desselben auf hundert
Pistolen. Die Hälfte dieser Summe, die ich leicht dafür bekommen
haben würde, wäre bei meinen damaligen häuslichen Umständen
mir äusserst nützlich gewesen; meine Gutmüthigkeit aber,
oder vielmehr meine Thorheit, verleitete mich, das Gemälde dem
Durchlauchtigsten *** von *** zu schenken, welcher es auch
annahm. Ich dachte dadurch nichts zu erschleichen; aber theils
wollte ich diesem Fürsten hiermit meine Zuneigung bezeugen,
theils hoffte ich, da ich im Begriff stand, ihn an ein gegebenes
Wort zu erinnern, er werde nun um so bereitwilliger sein Versprechen
erfüllen; allein ich betrog mich. Er umarmte mich, als
ich zu ihm kam, und zeigte mir den Ehrenplatz, welchen er meinem
Geschenke angewiesen: doch sein Versprechen erfüllte er
nicht; und als ich mich nach Jahresfrist eines Abends zugleich
mit einem Gesandten, dem er seine Kunstschätze zeigte, in seinem
Cabinette befand, sagte er diesem Fremden in meiner Gegenwart,
indem er von meinem theuren Gemälde redete: »Es
ist wahrlich ein schönes Stück, und ich bin ziemlich wohlfeil
dazu gekommen.« — Er hatte also vergessen, oder wollte
es nicht gestehen, daß ich es war, der ihm diesen sehr wohlfeilen
Preis gemacht hatte; — und ich beseufzte die verschwundene
Hoffnung und die verlorne Summe, von welcher ich mit
den Meinigen eine Zeitlang hätte leben können.


Eben so wenig rathe ich, den Großen Geld zu leihen, oder
von ihnen zu borgen. Im erstern Falle sehen sie nicht nur ihre
Gläubiger als Wucherer und als solche an, die sich eine Ehre
daraus machen müssen, den gnädigen Herren mit ihrem Vermögen
aufzuwarten, sondern auch, wenn sie saumselig in Wiederbezahlung
der Schuld sind, was bei ihrer unordentlichen Lebensweise
in der Regel der Fall ist; so hat man unerhörte Weitläuftigkeiten,
hat zuweilen Mühe, Gerechtigkeit gegen sie zu
erlangen, und macht sich wohl noch obenein eine mächtige Parthei
zu Feinden. Im andern Falle aber, nämlich wenn man von
ihnen borgt, wagt man tausendfältig ihr Sclave zu werden.


9.


Trage nichts dazu bei, sie und ihre Kinder noch mehr zu
verderben, sie moralisch zu verschlimmern! Schmeichle ihnen
nicht! Nähre nicht ihren Stolz, ihre Ueppigkeit, ihre Eitelkeit,
ihren Hang zu nichtigen und wollüstigen Freuden! Bestärke die
Großen nicht in den Grundsätzen von angebornen Vorzügen,
von Herrschers-Rechten, von Gesalbtheit und dergleichen Grillen!
Heuchle nicht! Verleugne nicht die Wahrheit, selbst die
bittre Wahrheit nicht, um ihre Gunst zu erlangen! Sey freimüthig,
aber ohne die Höflichkeit zu verletzen, und ohne Dich
selbst zu Grunde zu richten! Nimm Dich der verkannten Unschuld,
des verläumdeten Edeln, des durch Hof-Ränke verschwärzten
Ehrenmanns an; doch mit kluger Vorsicht, ohne seine Feinde
dadurch noch mehr zu erbittern, und mit bedächtiger Rücksicht
auf Deine Lage und Verhältnisse! Befördere, unterstütze, wo
Klugheit es gestattet, die Wünsche, den guten Ruf und die billigen
Gesuche Derer, die zu schüchtern, zu arm, zu bescheiden,
oder zu sehr niedergedrückt, die verkannt, oder von zu geringem
Stande sind, um sich den Palästen zu nähern! Man sollte es
kaum glauben, welchen Einfluß die Reden eines verständigen,
allgemein geschätzten Mannes auf diese Menschen haben können,
sowohl im Guten, als Bösen; wie gern sie alles zum Vortheile
ihres Dünkels auslegen, und wie viel man auf sie wirken kann,
wenn auch diese Wirkungen nicht sichtbar werden.





10.


Man hüte sich, mit ihnen von Planen und Entwürfen zu
reden, von deren Ausführbarkeit man überzeugt ist, die aber
mit Schonung und Vorsicht ausgeführt seyn wollen, damit sie
nicht auf den Einfall kommen, bloß durch ihre Macht etwas
erreichen zu wollen, was nur durch Einsicht und Behutsamkeit
erreicht werden kann; denn sie wissen immer die Schuld von
sich auf Andre zu wälzen, wenn der Erfolg nicht der Erwartung
gemäß ist! Ich erinnere mich (um nur ein ganz kleines Beispiel
zu geben), daß einst ein gewisser Prinz mit mir von einem platten
Dache redete, das er auf sein Gartenhaus hatte legen, aber
wieder abnehmen lassen, weil es zu schwer befunden ward. Mir
fiel gerade ein, daß ich von einem französischen Ingenieur-Officier
gehört hatte: man könne ein wohlfeiles, leichtes und dauerhaftes,
plattes, italienisches Dach aus einer Menge Lagen von
blauem Zucker-Papiere, zwischendurch und obenauf mit Schiff-Theer
beschmiert und mit Kies bestreuet, verfertigen. Dieß erzählte
ich dem Prinzen beiläufig, ohne jedoch für die Güte der
Sache einzustehen. Lange nachher erfuhr ich, daß er den Versuch
— wer weiß, wie? — gemacht hätte, daß dieser mißlungen
war, und daß er nicht undeutlich zu verstehen gegeben hätte,
ich sey ein Mann, auf dessen Angaben man sich nicht einlassen
dürfe.


Ueberhaupt kann man kaum vorsichtig genug in seinen Reden
mit den Großen der Erde seyn. Man enthalte sich daher in
ihrer Gegenwart aller nachtheiligen Urtheile über andre Leute,
aller Ausstellungen! Sie pflegen dergleichen zwar gern zu hören,
aber die Folgen sind oft sehr unglücklich. Zuerst setzt man
dadurch sich und Andre in ihren Augen herab; denn sie lachen
zwar mit, hassen aber doch den Lästerer und Ausspäher fremder
Fehler, bei dem heimlichen Bewußtseyn ihrer eigenen vielfachen
Gebrechen; und da sie ohnehin Geringere verachten, so wächst
diese Verachtung durch Aufdeckung fremder Schwachheiten. Sodann
mißbrauchen sie wohl gelegentlich unsern Namen, verdächtigen
uns, indem sie unsern Einfall nacherzählen, hetzen uns
mit Andern zusammen. Auch kann man ja nicht immer wissen,
ob nicht das zeitliche Glück solcher Menschen, von welchen man
nachtheilig urtheilt, in ihren Händen ist; und hinterher erschrickt
man, wenn man erfährt, wie oft ein einziges, in keiner bösen
Absicht hingeworfenes Wort feste Wurzel faßt, und nach langer
Zeit noch die schädlichsten, unglücklichsten Folgen haben kann.
Das Gute gleitet an ihren untheilnehmenden Herzen ab; das
Böse hingegen setzt sich fest, und wird so leicht nicht ausgelöscht.
Am allervorsichtigsten aber soll man in seinen Gesprächen mit
Vornehmen über andre Personen von höherem Stande seyn. Obgleich
die Erdengötter sich unter einander selten lieben, sondern
mehrentheils durch allerlei Leidenschaften getrennt sind; so hören
sie doch nicht gern, daß man die privilegirten Lieblinge des
Himmels in ihrer Gegenwart ohne Ehrerbietung nennt. Uebrigens
wollen die Vornehmen und Reichen angenehm unterhalten,
und in fröhliche Laune gesetzt seyn. Thue dieß auf unschuldige
Weise, wenn Dir an ihrer Gunst gelegen ist; aber erniedrige
Dich nicht zu ihrem besoldeten Spaßmacher, der Schwänke liefern
muß, so oft sie winken, und von dem sie kein vernünftiges
Wort hören mögen.


11.


In den Herzen der mehresten Großen wohnt Mißtrauen.
Es herrscht bei ihnen der Gedanke: alle übrigen Menschen hätten
einen Bund gegen sie gemacht. Deswegen sehen sie es ungern,
wenn unter denen, welche ihnen unterworfen sind, enge
Freundschaften entstehen. Wer sich um Fürstengunst und große
Verbindungen nicht zu bewerben braucht, der kann sich hierüber
gänzlich hinwegsetzen, kann Verbindungen nach seinem Herzen
schließen; und überhaupt wird kein redlicher Mann, aus niedriger
Gefälligkeit gegen irgend einen Beschützer und Gönner, einen
wahren Freund vernachlässigen, noch einen würdigen Mann,
der ihm die Hand reicht, von sich stoßen. Wer aber an Höfen
sein Glück machen will, der thut doch wohl, wenn er vorsichtig
in der Wahl seines Umgangs, seiner Vertrauten und der Gesellschaften
ist, welche er am häufigsten besucht. Es herrschen da
immer Partheien und Kabalen, in welche ein wohlwollendes,
theilnehmendes Herz gar zu leicht hineingezogen wird. Und wenn
nun eine dieser Partheien über die andere siegt, so muß oft der
Unschuldigste, in so fern er nur irgend Mitwisser bei dem, was
vorgefallen, gewesen ist, die Zeche bezahlen helfen.


12.


Rede nie mit den Großen der Erde ohne Noth von Deinen
häuslichen Umständen, von Dingen, die nur persönlich Dich
und Deine Familie angehen! Klage ihnen nicht Dein Ungemach!
Vertraue ihnen nicht den Kummer Deines Herzens! Sie
fühlen ja doch kein warmes Interesse dabei, haben keinen Sinn
für freundschaftliche Theilnahme; es macht ihnen Langeweile;
Deine Geheimnisse sind ihnen nicht wichtig genug, um sie treu
zu bewahren. Immer meinen sie, man wolle bei ihnen betteln,
— und sie verachten den Mann, der nicht glücklich, nicht
frei ist. Von Jugend auf glauben sie, jedermann mache Plane
auf ihren Geldbeutel, auf ihre Wohlthaten. Ueberhaupt sehen
uns die Großen von dem Augenblicke, da wir etwas zu suchen,
Andrer zu bedürfen scheinen, mit ganz andern Augen an, als
vorher. Man läßt uns Gerechtigkeit widerfahren, ja, man zeigt
sich bezaubert von unsern angenehmen Talenten, von unsern
Kenntnissen, von unsrer Herzensgüte, von den glänzenden Vorzügen
unsers Geistes, so lange wir mit allen diesen schönen Eigenschaften
nichts als höfliche Behandlung und Gefälligkeit verdienen
wollen, so lange wir als Fremde, als unabhängige Menschen,
niemand im Wege stehen, niemand verdunkeln; aber viel
genauer, strenger und schonungsloser fängt man an, uns zu
richten, wenn wir unsre Vorzüge im Staate geltend machen
und die erlaubten Vortheile damit erringen wollen, worein sich
so gern die vornehmen Dummköpfe und deren Kreaturen theilen.
Am besten wird man von den Vornehmen und Reichen behandelt,
wenn sie erkennen, daß man ihrer gar nicht bedarf, und
wenn man ihnen dieß zeigt, ohne sich dessen laut zu rühmen;
wenn ihnen im Gegentheil unsre Hülfe, unsre Einsicht unentbehrlich
ist; wenn wir dabei nie die Bescheidenheit und äussere
Huldigung aus den Augen setzen; wenn unser Scharfsinn, unsre
größere Weisheit, unsre Festigkeit und Geradheit, ihnen Ehrerbietung
einflößen, ohne daß sie uns eigentlich fürchten; wenn
wir uns bitten, uns aufsuchen lassen, nicht aber unsern Beistand
aufdringen — Einen solchen Mann schonen sie sorgfältig. —


13.


Hüte Dich aber, einen Großen, der Ansprüche auf Verstand,
Witz, hohe Tugenden, Gelehrsamkeit oder Kunstgefühl macht,
deutlich, oder gar in Gegenwart Andrer merken zu lassen, daß
Du Dir bewußt bist, ihn zu übertreffen oder zu übersehen. In
der Stille darf er das wohl fühlen, aber er muß es nur allein
zu fühlen glauben. Vor allen Dingen ist diese Vorsicht nöthig
gegen Vorgesetzte, die ungeschickter in ihrem Fache sind, als Du.
Gern mögen sie Dir Deine bessern Einsichten, gleichsam als
prüften sie Dich, abfragen, sich zu eigen machen, Dir nach
Gelegenheit Deine eigne Waare wieder verkaufen; doch wehe
Dir, wenn Du das rügst, wenn Du nur einmal thust, als
merktest Du es; oder gar, wenn Du den Ton der Belehrung
gegen sie annimmst! — Wie werden sie Dir das Leben sauer
machen! Wie viel werden sie von Dir fordern, das sie selbst nie
zu leisten im Stande seyn würden, damit sie Gelegenheit haben,
Dich eines Fehlers zu überführen und herabzusetzen.


14.


Es gibt aber geringe, unschuldige Gefälligkeiten gegen die
Großen der Erde, die man ihnen, ohne sich ein Gewissen daraus
zu machen, erweisen, und unwichtige Forderungen von ihrer
Seite, die man ohne niedrige Schmeichelei erfüllen kann.
Diese verzogenen Schooßkinder des Glücks sind nämlich von
Jugend auf daran gewöhnt, daß man sich in Kleinigkeiten nach
ihren Launen fügt, ihren Geschmack zur Richtschnur annimmt,
ihre Liebhabereien artig findet, und alles vermeidet, was ihnen
aus Vorurtheil oder kindischem Eigensinne zuwider ist. Auch die
Besten unter ihnen sind von solchen Grillen und Einbildungen
nicht ganz frei, und wenn man nun auf einen sonst redlichen,
edeln Großen dadurch zum Guten wirken kann, daß man sich
hierzu bequemt, oder wenn unser und unsrer Familie zeitliches
Glück in seinen Händen ist: — wer sollte da nicht nachgebend
seyn, und sich ein wenig nach seinen Eigenheiten und seiner
Schwachheit richten? So reden z. B. manche Fürstenkinder sehr
geschwind und undeutlich, und sehen es nicht gern, wenn man
noch einmal frägt, sondern wollen gleich verstanden seyn. Freilich
wäre es besser, wenn man ihnen diese Unart in der Kindheit
abgewöhnt hätte: aber es ist nun einmal nicht geschehen.
Oder sie lieben Pferde, Hunde, bunte Soldätchen, Schauspiele,
Pfeifenköpfe, Bilder, Geiger, Fidler; componiren auch wohl
selbst; bauen, pflanzen, errichten Academien, Museen u. dgl. —
Wie unschuldig ist es nicht da, zuweilen mit einzustimmen, und
einige Kennerschaft zu zeigen? Nur muß man sie in ihren Lieblingsfächern
nicht übersehen, nicht übertreffen wollen, welches
leicht zu geschehen pflegt, da sie oft von den Dingen, womit sie
sich am meisten beschäftigen, am wenigsten verstehen — wie sich
denn über den vorsichtigen Umgang mit vornehmen Componisten
und unwissenden Mäcenaten ein weitläuftiges Kapitel schreiben
ließe. — Auch was gewisse Kleider-Trachten, Manieren,
den Ton der Stimme, was Styl, Handschrift und mehr solche
Dinge betrifft, darüber haben sie zuweilen gewisse eigne Meinungen,
die man schonen muß, wenn man sich ihnen nicht
unangenehm machen will. Uebrigens versteht sich's, daß diese
Gefälligkeit aufhören soll, sobald dieselbe schädlichen Einfluß auf
den Charakter haben kann: wenn sie dadurch im Egoismus bestärkt,
von ernsthaften Beschäftigungen abgezogen, unbillig gegen
Andre, ungerecht gegen wirkliche Verdienste werden, oder
wenn ihre Liebhabereien von solcher Art sind, daß dadurch ihr
Herz verwildert, verhärtet, grausam wird.


Zu den mehrentheils schädlichen Liebhabereien großer, besonders
regierender Herren, gehört auch die Lust zu reisen.
Ungern möchte ich einen Fürsten darin bestärken. Sie rennen
da gewöhnlich in fremden Himmelsgegenden herum, bevor sie
ihr eigenes Land kennen, in welchem tausend Gegenstände, mehr
als die Carnavals von Venedig und die Pferderennen in England,
ihrer Aufmerksamkeit werth sind; kaufen für den sauren
Erwerb ihrer Unterthanen ausländische Possen, Krankheiten des
Leibes und der Seele, und bringen nicht selten große Forderungen,
Hang zu Verschwendung, Wollust und Ueppigkeit, böse
Laune, Müßiggang, Avanturiers u. dergl. in ihre arme Residenz
zurück.


15.


Fürsten, Vornehme und Reiche pflegen zuweilen sich so weit
zu Leuten von geringerm Stande herabzulassen, daß sie dieselben
um Rath fragen, oder sie um Beurtheilung ihrer Spielwerke,
ihrer Schriften, Anlagen, Plane, Meinungen u. dergl. bitten.
Hier ist die größte Behutsamkeit zu empfehlen, und daß man
sich erinnere, wie übel das Rathgeben und Warnen dem armen
Gil Blas von Santillana in dem Hause des Cardinals bekam,
obgleich dieser ihn so dringend aufgefordert hatte, ihm zu erzählen,
was die Leute von seinen Predigten redeten. So wie fast
alle übrige Menschen, so legen besonders die Großen der Erde
uns mehrentheils nur darum solche Dinge zur Beurtheilung vor,
damit wir sie loben sollen, und fragen nicht eher um Rath, als
wenn sie schon beschlossen haben, was sie thun wollen.





16.


Wenn die Befolgung dieser Klugheits- und Vorsichtsregeln
schon wichtig ist im Umgange mit solchen Personen, die zwar
nicht frei von den Fehlern einer vornehmen Erziehung, aber doch
gut geartet, wohlwollend und verständig sind; so ist sie doppelt
wichtig, wenn man es mit vornehmen Pinseln, mit Menschen
zu thun hat, die zugleich hochmüthig, unwissend, dumm, ohne
Grundsätze und Gefühl, kalt und rachsüchtig sind, — und ich
bedaure jede Christen-Seele, die von dergleichen kleinen und
großen Tyrannen abhängen muß.


17.


Wenn Du das glänzende Unglück hast, der Liebling eines
schwachen Erdengötzen zu seyn: so bereite Dich nicht nur selber
dazu vor, daß diese Freude nicht lange dauern, daß ein
Schmeichler Dich aus Deinem Posten verdrängen wird; sondern
zeige auch sowohl Deinem Sultane, daß Du nicht gänzlich von
seinen Blicken lebst, als auch dem Volke, wie wenig Du Dir
auf diesen nichtigen Vorzug zu gute thust; wie unwesentlich zu
Deiner Glückseligkeit ein solcher unbedeutender, zufälliger Glanz
ist! Wenn Du dann in tiefe Ungnade fällst, so fliehen doch
wenigstens die Bessern nicht vor Dir, wie vor einem vernichteten,
verweseten Menschen: und der undankbare Despot fühlt,
daß es noch Leute gibt, die seiner entbehren können. Baue überhaupt
nicht auf die Freundschaft, Festigkeit und Anhänglichkeit
der Großen! Sie achten Dich, so lange sie Deiner bedürfen;
sie sind wankelmüthig, und mehr geneigt, das Böse, als das
Gute zu glauben, und der Letzte hat bei ihnen immer Recht.


Nütze aber die Zeit ihrer Gunst, um sie zur Gerechtigkeit,
Treue, Wahrheit und Menschenliebe zu ermuntern! Stimme
ihnen bei, wenn sie je vergessen wollen: daß sie, was sie
sind, und was sie haben, nur durch Uebereinkunft
und Zustimmung des Volks sind und haben; daß man
ihnen diese Vorrechte wieder nehmen könne, wenn
sie Mißbrauch davon machen; daß unsre Güter und
unsre Existenz nicht ihr Eigenthum, sondern daß alles,
was sie besitzen, unser Eigenthum ist, weil wir
dafür alle ihre und der Ihrigen Bedürfnisse befriedigen,
und ihnen noch obenein Rang, Ehre und Sicherheit
geben, und Geiger und Pfeifer bezahlen;
endlich daß in diesen Zeiten der Aufklärung und richtiger
Begriffe von Menschenrechten und Volksrechten
bald kein Mensch mehr daran glauben wird, daß
ein Einziger, vielleicht der Schwächste der ganzen
Nation, ein angeerbtes Recht haben könnte, hundert
tausend weisern und bessern Menschen das Fell über
die Ohren zu ziehen; daß sie aber ohne Trabanten
und Wachen ruhig schlafen können, wenn das dankbare
Volk, dessen treue Diener sie sind, sie liebt,
und für das Wohl der Edeln Segen vom Himmel
erfleht.. — Es versteht sich, daß diese Wahrheiten einiger Einkleidung
bedürfen, wenn sie den verwöhnten Ohren der Großen
harmonisch klingen sollen.


Willst Du Dich in Gunst erhalten: so mache, daß nie der
eitle Große merke, daß Du Dich Deiner Gewalt über ihn freuest,
noch daß Du gern Deine Meinung gegen die seinige durchsetzen
wollest! Zeige ihm, daß wirklich Achtung und Liebe zu seiner
Person und das Verlangen, nützlich zu seyn, Deine Schritte
leiten, nicht aber Eigennutz und kindische Eitelkeit! Aber sey
auch nicht so närrisch, billige Vortheile, oder wohlerworbene
Belohnungen Deiner Dienste zurückzuweisen, Dein Vermögen
aufzuopfern, und nachher vielleicht, wenn man Deiner müde
ist, Dich mit einem weißen Stabe fortschicken zu lassen!


Ueber alle Geschäfte, die Dir von Fürsten aufgetragen werden,
führe so genaue pünktliche Rechnung und Controlle, daß
Du zu jeder Zeit die Rechtmäßigkeit Deiner Schritte gegen
Verläumder und Ankläger beweisen könnest!


Ungebeten übernimm kein Geschäft, das nicht zu Deinem
Amte gehört!


Vermeide es, ihnen durch trocknen, langweiligen Vortrag
die Geschäfte noch unangenehmer zu machen, als sie ihnen schon
gewöhnlich sind!


Bist Du des Fürsten Günstling: so fehlt Dir's nicht an
Neidern und Ausspähern; sey daher dann doppelt vorsichtig in
Deinem sittlichen Betragen!


Es gibt immer an Höfen Leute, denen daran gelegen ist,
genau zu wissen, wie groß Dein Einfluß auf den Kopf und
das Herz des Fürsten ist. Um diese nie in Deine Karte blicken
zu lassen, und damit sie nicht wissen mögen, von welcher Seite
etwa der Herr gegen dich gewonnen werden könnte: so vermeide
alle Gelegenheit, in Andrer Gegenwart mit ihm von Geschäften,
oder sonst von Gegenständen, über welche Du vielleicht
mit ihm nicht gleicher Meinung bist, zu reden!


Sey vorsichtig, höchst vorsichtig, in bestimmter Anempfehlung
andrer Leute, zum Dienste des Fürsten!


Baue nie auf die Anhänglichkeit Deiner sogenannten Kreaturen,
d. h. solcher Menschen, die Dir ihr Glück zu verdanken
haben!


Versprich nicht Dein Fürwort, wenn Du des Erfolges nicht
gewiß bist!


Begünstige die Gesuche der Kreaturen Deiner präsumtiven
Feinde in billigen Dingen!


18.


Wenn Dein Beschützer, wenn ein Großer, dem Du in der
Zeit seines äussern Glücks, aus Noth, Höflichkeit, Politik oder
gutem Willen, gehuldigt hast, von seiner Höhe herabstürzt;
wenn er Stand, Vermögen, Einfluß oder Glanz verliert: so
schlage Dich nicht zu der Parthei der Niederträchtigen, die dem
Unglücklichen, der ihnen zu nichts mehr helfen kann, den Rücken
zukehren! Verdient er Deine Hochachtung, so zeige ihm nun
mit doppeltem Eifer, daß Dein Herz nicht von der Stimme des
Pöbels abhängt; ist er aber Deiner Zuneigung unwerth, so
schone seiner wenigstens darum, weil er von jedermann verlassen
ist, und also zu Mißhandlungen schweigen muß! Räche
Dich auch eben deswegen nie an dem, von welchem Du verfolgt,
gedrückt worden bist, so lange er Gewicht hatte! Sammle vielmehr
feurige Kohlen auf sein Haupt (beschäme ihn durch sanftmüthige,
liebreiche Behandlung), damit er in sich gehe, und,
wo möglich, durch Großmuth gebessert werde!


19.


Sammle nicht leicht für Arme bei Vornehmen und andern
Leuten von der großen Welt! Sie geben mehrentheils nur aus
Prahlerei, und behandeln Dich, als wäre es ein Almosen für
Dich. — Ueberhaupt hilf selbst, wo Du kannst! Gib nicht
Assignationen auf fremde Hülfe! Tadle aber auch nicht sogleich
den Reichen, wenn er Dir eine Wohlthat für einen Dürftigen
versagt, die ein Aermerer Dir gewährt! Denke immer, daß seine
größern Bedürfnisse (ob wahrhafte, oder eingebildete, ist gleichviel)
und die größern Anforderungen Andrer auf seine Wohlthätigkeit
ihn mit dem, der weniger hat, in eine Klasse setzen,
und daß man, wenn man gegen Alle freigebig seyn will, gegen
Einige nicht wohlthätig seyn kann.


20.


Und nun noch einmal! Wenn ich hier sehr viel zum Nachtheile
des Charakters der meisten Großen und Reichen gesagt
habe, so bin ich doch weit entfernt, dieß ohne Unterschied auf
alle Personen der höhern Klassen ausdehnen zu wollen. Es ist
mir äusserst zuwider gewesen, zu sehen, wie manche unsrer armseligen
neuern Schriftsteller es sich zum Geschäft machen, auf
die höhern Stände zu schimpfen. Viele von ihnen sind so wenig
mit den erhabenern Menschenklassen bekannt, daß es die höchste
Ungereimtheit verräth, wenn sie über Sitten und Denkungsart
derselben ein Urtheil wagen. Von ihren Dachstübchen schielen
sie neidisch und hämisch nach den Palästen der Glücklichen hinunter.
Wenn, bei grober Kost und dem traurigen Wasserkruge,
die süßen Düfte aus den Küchen und Kellern derer, die im Ueberflusse
leben, zu ihnen hinaufsteigen, so reizt das ihre Nerven,
erregt ihre Galle; es ärgert sie, daß ihre Glücksumstände ihnen
nicht, wie jenen, erlauben, ihre Leidenschaften zu befriedigen;
sie verwünschen den Mann im vergoldeten Wagen, den sie zu
Fuße nicht einholen können, schimpfen auf den hartherzigen
Mäcen, der nicht eben so überzeugt scheint von ihren großen
Verdiensten, als sie selbst es sind, und fluchen auf das Geschick,
welches die Güter der Erde so ungleich ausgetheilt hat. Da müssen
es dann die armen Fürsten, Minister, Edelleute und Reichen
entgelten, die sie als Tyrannen, Bösewichter, Thoren und
hartherzige Unterdrücker alles dessen, was edel und gut ist, abschildern.
Ein so fanatischer Eifer kann wohl nie ein gesundes
Gehirn ergreifen. Selbst im Ueberflusse und mit großen Erwartungen
aufgewachsen, kenne ich recht gut die Vortheile und
Nachtheile einer reichen und vornehmen Erziehung. Meine nachherigen
Schicksale aber, mein Aufenthalt an Höfen, und der
Umgang mit Menschen aller Art, das alles hat mich gelehrt,
wie nöthig es sey, denen, die nicht durch widrige Erfahrungen
gründlich ausgebildet werden, und die so selten reine, lautre,
unpartheiische Wahrheit hören, ohne Leidenschaft zu sagen, was
ihnen so nöthig ist, zu hören. Viele von ihnen sind wahrlich
herzlich gut; selbst die Schwächern haben oft manche Temperaments-Tugend,
deren Wirkungen für die Welt viel wohlthätiger
werden können, als die sanften Aufwallungen ärmerer und
unmächtigerer Sterblichen. Sie haben von ihrer ersten Jugend
an alle Muße und Gelegenheit, ihren Geist zu bilden, sich Talente
zu erwerben, Welt und Menschen kennen zu lernen; haben
Veranlassungen in Menge, Gutes zu thun, und die Freuden
der Wohlthätigkeit zu schmecken. Ihr Charakter wird nicht niedergedrückt,
auch nicht verschoben durch Unglück und Mangel,
oder durch die Nothwendigkeit, sich zu schmiegen und zu beugen.
Und wenn von einer Seite Schmeichelei sie leicht verderben
kann, so ist von der andern der Gedanke, daß jede ihrer edeln
Handlungen bemerkt wird, und ihre Verirrungen oft noch der
späten Nachwelt vorerzählt werden, ein Sporn mehr, groß und
vortrefflich zu werden. Auch nützen Viele von ihnen alle diese
Triebfedern; und es ist ein Glück, an der Seite eines Fürsten
zu leben und Einfluß auf ihn zu haben, der die Würde seines
Standes kennt, und sich seines hohen Berufs werth zeigt. Ich
kenne deren Einige, die es auch gewiß nicht übel aufnehmen,
wenn man ihnen die Klippen zeigt, an welchen so viele von ihnen
scheitern.


21.


Zum Schlusse noch ein Paar Worte über den Umgang der
Großen und Reichen unter sich! Sie verderben sich größtentheils
Einer den Andern. Die Kleinern beeifern sich, es den Größern
nach-, ja, es ihnen an Aufwand und übelverstandener Erhabenheit
zuvorzuthun: und so verewigen sie ihre Thorheiten, welche
von noch kleinern Magnaten bis auf den geringsten, der nur
einen Schuhputzer in seiner Livree herumlaufen hat, nach möglichsten
Kräften nachgeahmt werden. Lustige Beispiele von dieser
Art sieht man an den kleinen teutschen Höfen: wie sie einander
aufpassen, sich wechselseitig controlliren, beneiden, zu übertreffen
suchen; wie, wenn der durchlauchtige Herr in Y*** an
seinem Geburtstage einen Ball und zugleich eine Illumination
von sieben Pfund Talglichtern gegeben hat, der Fürst in V***
an seinem Feste ein Feuerwerk von acht Pfund Pulver hinzuthut;
wie, wenn der Eine sich einen Ober-Hof-Marschall für
drei hundert Gulden Gage und zwölf Scheffel Hafer hält; der
Andre dem Chef seines Hofes noch obenein ein breites Ordensband
über den hungrigen Magen hängt. Indeß der eine regierende
Graf sich eine Meute Jagdhunde verschreibt, wie sie kein
Potentat in Europa hat, besoldet sein Nachbar eine Meute Hof-Musici,
die wenigstens eben so viel Lärm macht; der Dritte,
voll Verzweiflung darüber, daß er es seinen Nachbarn nicht zuvorthun
kann, verzehrt lieber den sauern Erwerb seiner geplünderten
Unterthanen in Paris, spielt lieber dort eine höchst elende
Rolle, als daß er in seiner Residenz den guten, treuen Landesvater
vorstellen sollte. Und so geht das weiter hinunter. Man
fange nur in Städten an, ein Concert oder dergleichen zu geben,
welches abwechselnd von einer geschlossenen Gesellschaft gehalten
wird, und womit etwa ein Abendessen verknüpft ist. Der Erste,
bei welchem sich die Gesellschaft versammelt, wird ein Paar Flaschen
Wein und kalte Küche hergeben; der Andre fügt einen
Punsch hinzu; und ehe ein Vierteljahr vergeht, ist die Anstalt
in eine kostspielige Fresserei ausgeartet. Das sollte nun unter
verständigen, vornehmen und reichen Leuten nicht also seyn.
Sie sollten den Niedern Beispiele geben von Ordnung, Einfalt,
Hinwegsetzung über steife Etikette, von Mäßigkeit in Speise,
Kleidung, Pracht, Bedienung, Hausrath und allen solchen Dingen.
Sie sollten das Vorurtheil vernichten, daß die Herzen der
Großen zu keinen dauerhaften Freundschaften fähig seyen — mit
Einem Worte: sie sollten nicht vergessen, daß die Augen so Vieler
auf sie gerichtet sind.


22.


Spöttle nicht über die Kleinlichkeiten an kleinen Höfen!
Besser so, als wenn ein Herr über vier Quadrat-Meilen Landes
Garden zu Fuß und zu Pferde, Minister, Hof-Cavaliere
in Menge hält, und Schulden über Schulden macht! Es ist nur
alles relativ klein, und ist immer gut, wenn es nur nicht zwecklos
und voll abgeschmackter Forderungen ist. Dreißig Mann,
die abwechselnd Ordnung in der Stadt halten, sind mehr werth,
als dreißigtausend, die man von nützlicher Arbeit abzieht, um
auf Kosten des fleißigen armen Unterthanen Spielwerk mit ihnen
zu treiben.







Zweites Kapitel.

Ueber den Umgang mit Geringern.




1.


Im siebenten Kapitel des zweiten Theils dieses Werks habe ich
von dem Betragen des Herrn gegen den Diener und von den
Pflichten geredet, welche der Vornehmere vor Augen haben soll,
damit er denen, die vom Schicksale bestimmt sind, in Unterwürfigkeit
zu leben, ihr Daseyn erleichtere und versüße. Ich verweise
also zuerst die Leser dahin, und füge nur noch einige Regeln
für den Umgang mit solchen Personen hinzu, die zwar
nicht in unsern Diensten, aber doch, der Geburt, dem Vermögen,
oder andern bürgerlichen Verhältnissen nach, tiefer, als
wir, stehen.


2.


Man sey höflich und freundlich gegen solche Menschen, denen
das Glück nicht gerade eine so reichliche Summe nichtiger
zeitlicher Vortheile zugeworfen hat, als uns, und ehre das wahre
Verdienst, den ächten Werth des Menschen, auch im niedern
Stande! Man sey nicht, wie die meisten Vornehmen und Reichen,
etwa nur dann herablassend gegen Leute von geringerm
Stande, wenn man ihrer bedarf; da man sie hingegen verabsäumt,
oder ihnen übermüthig begegnet, sobald man ihrer entbehren
kann! Man vernachlässige nicht, sobald ein Größerer
gegenwärtig ist, den Mann, den man unter vier Augen mit
Freundschaft und Vertraulichkeit behandelt, schäme sich nicht,
öffentlich den Mann vor der Welt zu ehren, der Achtung verdient,
möchte er auch weder Rang, noch Geld, noch Titel führen!
Man ziehe aber nicht die niedern Klassen bloß aus Eigennutz
und Eitelkeit vor, um die Stimme des Volks für sich zu
gewinnen, um als ein lieber, leutseliger Herr gepriesen und über
Andere erhoben zu werden! Man wähle nicht vorzüglich den
Umgang mit Leuten von gemeiner Erziehung, um etwa in diesen
Cirkeln mehr geehrt, mehr geschmeichelt zu werden, und
glaube nicht, daß man populär und natürlich sey, wenn man
die Sitten des Pöbels nachahmt! Man sey nicht lediglich darum
freundlich gegen die Geringern, um irgend einen Höhern im
Range zu demüthigen; nicht aus Stolz herablassend, um desto
mehr geehrt zu werden, sondern überall aus reiner, redlicher Absicht,
aus richtigen Begriffen von dem Adel der Menschheit, und
aus Gefühl von Gerechtigkeit, die, über alle zufällige Verhältnisse
hinaus, in dem Menschen nur den Werth schätzt, den
er als Mensch hat!


3.


Aber diese Höflichkeit sey auch wohl geordnet; sie sey nicht
übertrieben! Sobald der Geringere fühlt, daß ihm die Ehre,
welche wir ihm erweisen, unmöglich zukommen kann, so schreibt
er dieß entweder einem Mangel an Verstande zu, oder hält es
für Spott, oder gar für Falschheit; argwöhnt, es stecke etwas
dahinter, wir wollten ihn mißbrauchen. Sodann gibt es auch
eine Art von Herablassung, die wahrhaftig kränkend ist, wobei
der leidende Theil offenbar fühlt, daß man ihm nur ein mildthätiges
Almosen der Höflichkeit darreicht. Endlich gibt es eine
abgeschmackte Art von Höflichkeit, wenn man nämlich mit Leuten
von geringerm Stande eine Sprache redet, die sie gar nicht
verstehen, die unter Personen von der Klasse gar nicht üblich
ist; wenn man das conventionelle Gewäsche von Unterthänigkeit,
Gnade, Ehre, Entzücken u. s. f. bei Personen anbringt,
die an solche starke Gewürze gar nicht gewöhnt sind. Dieß ist
der gemeine Fehler der Hofleute. Sie halten ihren Jargon für
die einzige allgemeine Sprache, und machen sich dadurch oft bei
dem besten Willen lächerlich oder verdächtig. Die große Kunst
des Umgangs ist, den Ton jeder Gesellschaft zu studiren, und
nach Gelegenheit annehmen zu können.


4.


Man hüte sich aber vor grenzenloser Vertraulichkeit gegen
solche Menschen, die keine feine Erziehung haben! Sie mißbrauchen
leicht unsre Gutwilligkeit, fordern immer mehr, und
werden unbescheiden. Man gebe Jedem, so viel er zu ertragen
vermag!


5.


Sey großmüthig und billig, und laß es daher den Geringern
in Deinen glänzenden Umständen nicht entgelten, wenn er Dich,
so lange Dich das Glück nicht anlächelte, verabsäumt, wenn er
Deinen mächtigen Feinden gehuldigt hat, wenn er sich, wie die
großen gelben Blumen, nach der Sonne dreht! Denke, daß
solche Menschen oft in die Nothwendigkeit versetzt werden, wenn
sie mit den Ihrigen leben und essen wollen, sich zu krümmen
und zu schmiegen; daß wenige unter ihnen so erzogen sind, daß
sie Sinn für feinere Gefühle und Aufopferungen haben, und
daß alle Menschen mehr oder weniger aus Eigennutz handeln,
den die Geschliffenern nur künstlicher verbergen.


6.


Täusche nicht den Niedern, der Dich um Schutz, Fürsprache,
oder Hülfe bittet, mit falschen Hoffnungen, leeren Versprechungen
und nichtigen Vertröstungen, wie es die Weise der Vornehmen
ist, die, um die Klienten sich vom Halse zu schaffen, oder
in den Ruf von Leutseligkeit zu kommen, oder aus Schwäche,
aus Mangel an Festigkeit, jeden Bittenden mit süßen Worten
und Verheissungen überschütten, sobald er aber den Rücken gewendet
hat, nicht mehr an sein Anliegen denken! Der Arme
geht indeß voll Hoffnung nach Hause, glaubt seine Angelegenheit
den besten Händen anvertrauet zu haben, versäumt alle andere
Wege, die er zu Erlangung seines Zwecks einschlagen könnte,
und fühlt sich nachher doppelt unglücklich, wenn er sieht, wie
sehr er sich betrogen hat.


7.


Hilf dem, der dessen bedarf! Befördere und schütze die, welche
Dich um Hülfe, Wohlthat und Schutz ansprechen, in so fern
die Gerechtigkeit es gestattet! Aber hüte Dich, so schwach zu
seyn, daß Du durchaus nichts abschlagen könnest! Daraus entstehen
zweierlei nachtheilige Folgen: zuerst, daß Leute von niedriger
Denkungsart Deine Schwäche mißbrauchen, und Dir eine
Last von Verbindlichkeiten, Arbeiten und Sorgen auflegen, die
für Dein Herz, für Deine Kräfte, oder für Deinen Geldbeutel
zu schwer ist, oder wodurch Du gezwungen wirst, ungerecht gegen
Andre zu handeln, die weniger zudringlich sind. Und dann
der zweite Schaden: wer zu viel verspricht, der wird wider Willen
zuweilen sein Wort zu brechen genöthigt. Ein fester Mann
muß auch den Muth haben, eine abschlägige Antwort geben zu
können; und wenn er dieß auf edle, nicht beleidigende Weise,
aus wichtigen Gründen thut, und sonst dafür bekannt ist, daß
er gerecht handelt und gerne hilft: so wird er sich dadurch keine
Feinde erwecken. Allen Menschen kann man es freilich nicht
recht machen; aber wenn man immer folgerecht und weise handelt,
so werden uns wenigstens die Bessern nicht verkennen.
Schwäche ist nicht Güte; und verweigern, was man vernünftiger
Weise nicht zugestehen kann, heißt nicht hartherzig seyn.


8.


Verlange nicht einen übermäßigen Grad von Kultur und
Aufklärung von Leuten, die bestimmt sind, im niedern Stande
zu leben! Trage auch nichts dazu bei, ihre intellectuellen Kräfte
zu überspannen, und sie mit Kenntnissen zu bereichern, die ihnen
ihren Zustand widrig machen, und den Geschmack an solchen
Arbeiten verbittern, wozu Stand und Bedürfniß sie aufrufen!
Das Wort Aufklärung wird in unsern Zeiten oft sehr
gemißbraucht, und bedeutet nicht sowohl Veredelung des Geistes,
als Richtung desselben auf grillenhafte, speculative und
phantastische Spielwerke. Die beste Aufklärung des Verstandes
ist die, welche uns lehrt, mit unsrer Lage zufrieden und in unsern
Verhältnissen brauchbar, nützlich und gewissenhaft thätig
zu seyn. Alles Uebrige ist Thorheit, und führt zum Verderben.


9.


Begegne Deinen Untergebenen liebreich, ohne Deinem Ansehen
bei ihnen etwas zu vergeben. Es taugt nie, wenn die
Subalternen sich ihren Vorgesetzten unentbehrlich machen; und
verächtlich wird der Chef eines Departements, der, weil er nicht
selbst arbeiten will, oder nicht arbeiten kann, sich auf die Untergebenen
verlassen muß; da er dann nicht Ansehen und nicht
Muth genug behält, einen nachlässigen oder eigensinnigen Secretair
an seine Pflicht zu erinnern, sondern sich alles muß gefallen
lassen, was Dieser gut findet vorzunehmen, oder zurückzulegen.




Drittes Kapitel.

Ueber den Umgang mit Hofleuten und ihres Gleichen.




1.


Ich fasse hier die Bemerkungen über den Umgang mit Hofleuten
und mit solchen Personen überhaupt, die in der sogenannten
großen Welt leben, und den Ton derselben angenommen haben,
zusammen. Leider wird dieser Ton, den Fürsten und Vornehme
von solcher Art, wie ich sie im ersten Kapitel dieses Theils beschrieben
habe, angeben und verbreiten, von allen Ständen, die
einigen Anspruch auf feine Lebensart machen, nachgeäfft. Entfernung
von der Natur; Gleichgültigkeit gegen die ersten und
süßesten Bande der Menschheit; Verspottung der Einfalt, Unschuld
und Reinigkeit, und der heiligsten Gefühle; Falschheit;
Vertilgung und Abschleifung jeder charakteristischen Eigenheit
und Originalität; Mangel an gründlichen, wahrhaftig nützlichen
Kenntnissen; an deren Stelle hingegen Unverschämtheit,
Persifflage, Impertinenz, Geschwätzigkeit, Inconsequenz, Nachlallen;
Kälte gegen alles, was gut, edel und groß ist; Ueppigkeit,
Unmäßigkeit, Unkeuschheit, Weichlichkeit, Ziererei, Wankelmuth,
Leichtsinn; abgeschmackter Hochmuth; Flitterpracht,
als Maske der Bettelei; schlechte Hauswirthschaft; Rang- und
Titelsucht; Vorurtheile aller Art; Abhängigkeit von den Blicken
der Despoten und Mäcenaten; sclavisches Kriechen, um etwas
zu erringen; Schmeichelei gegen Den, dessen Hülfe man bedarf,
aber Vernachlässigung auch des Würdigsten, der nicht helfen
kann; Aufopferung auch des Heiligsten, um seinen Zweck zu
erlangen; Falschheit, Untreue, Verstellung, Eidbrüchigkeit,
Klatscherei, Kabale; Schadenfreude, Lästerung, Anekdoten-Jagd;
lächerliche Manieren, Gebräuche und Gewohnheiten —
das sind zum Theil die herrlichen Dinge, welche unsre Männer
und Weiber, unsre Söhne und Töchter, von dem liebenswürdigen
Hofgesinde lernen; — das sind die Studien, nach welchen
sich die Leute von feinem Tone bilden! Da, wo dieser Ton
herrscht, wird das wahre Verdienst nicht bloß übersehen, sondern,
so viel möglich, mit Füßen getreten, unterdrückt, von
leeren Köpfen zurückgedrängt, verdunkelt, verspottet. Kein größerer
Triumph für einen faden Hofschranzen, als wenn er den
Mann von entschiedenem Werthe, dessen Uebergewicht er heimlich
fühlt, demüthigen, ihn auf einem Mangel an conventioneller
feinen Lebensart ertappen, und, durch die Art, wie er dieß
zu erkennen gibt, oder dadurch, daß er mit ihm in einer Sprache
oder über Gegenstände redet, wovon er nichts versteht, es dahin
bringen kann, daß Jener verwirrt wird, und sich in schiefem
Lichte zeigt! Kein größerer Triumph für die Petite-Maitresse,
als wenn sie eine redliche Frau, voll wahrer innerer und
äusserer Vorzüge und Würde, in einer Gesellschaft von Welt-Leuten
von einer lächerlichen Seite darstellen kann! Das alles
muß man erwarten, wenn man sich unter Menschen von dieser
Klasse mischt. Man muß sich dann nicht beunruhigen, wenn
uns dergleichen widerfährt, und hinterher sich kein graues Haar
darum wachsen lassen. Man hat sonst keinen friedlichen Augenblick,
wird unaufhörlich von tausend Leidenschaften, besonders
von Ehrgeiz und Eitelkeit, in Aufruhr gebracht. Es gibt aber
drei Mittel, allen diesen Ungemächlichkeiten auszuweichen, indem
man nämlich entweder sich von der großen Welt ganz
zurückzieht, oder in derselben seinen graden Gang fortgeht, ohne
sich alle diese Thorheiten anfechten zu lassen, oder endlich, daß
man den Ton derselben studirt, und, so viel es ohne Verleugnung
des Charakters geschehen kann, mit den Wölfen heult.


2.


Wer seiner Lage nach nicht schlechterdings dazu verdammt
ist, an Höfen, oder sonst in der großen Welt zu leben, der bleibe
fern von diesem Schauplatze des glänzenden Elends: bleibe fern
vom Getümmel, das Geist und Herz betäubt, verstimmt und
zu Grunde richtet! In friedlicher häuslicher Eingezogenheit, im
Umgange mit einigen edeln, verständigen und muntern Freunden
ein Leben führen, das unsrer Bestimmung, unsern Pflichten,
den Wissenschaften und unschuldigen Freuden gewidmet ist,
und dann zuweilen mit Nüchternheit an öffentlichen Vergnügungen,
an großen, gemischten Gesellschaften Theil nehmen,
um für die Phantasie, die doch auch nicht leer ausgehen will,
neue Bilder zu sammeln, und die kleinen, widrigen Gefühle der
Einförmigkeit zu verlöschen: — das ist ein Leben, das eines
weisen Mannes werth ist! Und in Wahrheit! es steht öfter in
unsrer Macht, als man gemeiniglich denkt, sich der großen Welt
zu entziehen. Menschenfurcht, elende Gefälligkeit gegen mittelmäßige
Leute, Eitelkeit, Schwäche, Nachahmungssucht — das
ist es, was so manchen sonst nicht schlechten Mann bewegt,
seine schönsten Stunden da zu verschleudern, wo er im Grunde
nicht zu Hause ist, wo so oft Ekel und Langeweile ihn anwandeln,
und allerlei unedle Leidenschaften ihr Spielwerk mit ihm
treiben. Freilich aber muß man, um sich diesem zu entziehen,
nicht nur, seinen Verhältnissen nach, unabhängig seyn, sondern
auch nach festen Grundsätzen zu handeln und sich über das Geschwätz
der Leute hinwegzusetzen den Muth haben, — mag auch
davon gesprochen werden, was da will.


3.


Muß oder will man aber in der großen Welt leben, und ist
man nicht ganz sicher, daß es gelingen werde den Ton derselben
anzunehmen: so bleibe man lieber der Art von Stimmung und
Wendung treu, die uns Natur und Erziehung gegeben haben.
Nichts kann abgeschmackter seyn, als wenn man jene Sitten
halb und unvollständig copirt, — wenn der ehrliche Landmann,
der schlichte Bürger, der gerade, teutsche Biedermann, den französischen
Petit-Maitre, den Hofmann, den Politiker spielen
will, — wenn Leute, die einer ausländischen Sprache nicht
mächtig sind, alle Gelegenheit aufsuchen, mit fremden Zungen
zu reden, oder, wenn sie auch in ihrer Jugend an Höfen gelebt
haben, nicht merken, daß die galante Sprache aus Ludwigs des
Vierzehnten Zeiten jetzt gar nicht mehr im Umlaufe ist, und eine
Stutzer-Garderobe jetzt nur noch auf den komischen Theatern
Wirkung thut. Solche Menschen machen sich muthwilliger Weise
zum Gespötte, da man hingegen mit einem ungezwungenen,
natürlichen und verständigen Betragen, Anstande und Anzuge,
wenn dies alles auch nicht nach dem feinsten Hofschnitte ist, sich
mitten unter dem leichtfertigen Gesindel Achtung, und, wo
nicht ein angenehmes, doch ein ruhiges, ungekränktes Leben
verschaffen kann. Sey also einfach in Deiner Kleidung und in
Deinen Manieren, ehrlicher Biedermann! Sey ernsthaft, bescheiden,
höflich, ruhig, wahrhaftig! Rede nicht zu viel und nie
von Dingen, wovon Du nichts weißt, noch in einer Sprache,
die Dir nicht geläufig ist, in so fern der, welcher mit Dir spricht,
Deine Muttersprache versteht! Betrage Dich mit Würde und
Geradheit, ohne grob zu seyn, ohne Ungeschliffenheit! so wird
man Dich ungeneckt lassen. Freilich wirst Du dabei auch nicht
sehr vorgezogen: Dein Gesicht wird kein Modegesicht werden.
Hierüber aber beruhige Dich! Zeige Dich nicht verlegen, ängstlich,
wenn in einer großen Gesellschaft kein Mensch mit Dir redet;
Du verlierst nichts dabei, kannst für Dich an allerlei gute
Dinge denken, auch manche nützliche Bemerkung machen, und
man wird Dich nicht verachten, sondern vielleicht gar fürchten,
ohne Dich zu hassen, und das ist denn doch zuweilen so
übel nicht.





Leute, die in der Jugend an Höfen und in großen Städten
keine unbeträchtliche Rolle gespielt, die vielmehr dort geglänzt,
nachher aber sich zurückgezogen, sich einer einfachern Lebensart
gewidmet haben, vergessen gar zu leicht, daß man, um hier
immer ein Modegesicht zu bleiben, nie den Faden der herrschenden
Conversation aus der Hand verlieren, nie versäumen darf,
der Kultur — wenn man das Kultur nennen muß — auch in
den kleinsten Fortschritten nachzufolgen. Das ist aber, bei der
unbeschreiblichen Veränderlichkeit des Geschmacks und der Phantasie,
unmöglich, sobald man nicht immer mit dem ganzen Geschwader
auf dem großen Weltmeere umherschwimmen, und sich
dem Winde und Wetter preisgeben will. Ist's anders möglich,
als daß denjenigen eine sehr böse Laune anwandelt, der sich vernachlässigt,
und unbärtigen Männchen nachgesetzt sieht? O!
es ist unglaublich, wie so etwas die Fassung auch des klugen
Mannes (denn selbst die klugen Leute sind nicht immer ganz
von Eitelkeit frei) erschüttern, wie es verstimmen und bewirken
kann, daß der, welcher sich in dem besten Lichte zeigen wollte,
weil er etwas zu suchen hat, in dem ungünstigsten erscheint,
und die Frucht einer weiten Reise und große Unkosten einbüßt,
weil er sich mit Geringschätzung behandelt sieht, und die Fassung
verliert. Wer sich viele Jahre hindurch an großen und kleinen
Höfen und sonst in der großen Welt hat umher treiben müssen,
der wird nie in Verlegenheit von jener Art kommen können.
Er wird die Fertigkeit erlangt haben, sich geschwind zu
orientiren, schnell zu fassen, und zu beurtheilen, welche Sprache
hier anwendbar ist; die guten Leute hingegen, die nicht Gelegenheit
gefunden haben, diesen Grad von Verfeinerung zu erlangen,
sollen wohl beherzigen, was zu Anfange dieses Abschnitts
ist gesagt worden.


4.


Wer aber viel und immer in der großen Welt lebt, der thut
doch wohl, den herrschenden Ton zu studiren, und die äussern
Gebräuche derselben anzunehmen. Ersteres ist so schwer nicht,
und Letzteres kann ohne schädlichen Einfluß auf den Charakter
geschehen. Zeichne Dich also nicht durch altväterische Kleidung
oder Manieren aus! aber vergiß nicht, dabei Dein Alter, Deinen
Stand und Dein Vermögen zu berücksichtigen, und copire
nicht die Lächerlichkeiten einzelner Thoren, noch die ephemerische
Mode des Augenblicks! Mache Dich mit der Sprache der Hofleute,
mit ihrer Art, sich gegen einander zu betragen, mit den
Conventionen im Umgange bekannt; aber verleugne nicht innere
Würde, Charakter und Wahrheit!


5.


Es lassen sich unmöglich allgemeine Regeln geben, wie weit
man in der Nachahmung der Hofsitte gehen dürfe. Ein verständiger
und redlicher Mann wird das am besten selbst nach seiner
Lage, Gemüthsart und nach seinem Gewissen abmessen können.
Doch nur so viel: Wer es nicht über sich erlangen kann, unschädliche
Thorheiten nachzuahmen, der glaube wenigstens nicht,
den Beruf zu haben, sie zu bekämpfen; denn gleichgültige Gewohnheiten
und Sitten, die weiter keinen Einfluß auf den Charakter
haben, kann man, ja! muß man zuweilen auf kurze Zeit
annehmen, und darf um so weniger ein Bedenken tragen, dieß
zu thun, je mehr man dadurch manches größere Gute zu bewirken
in den Stand gesetzt wird.


Es gibt auch Moden in der Literatur und Kunst, im Geschmacke,
in gewissen Vergnügungen und Schauspielen, und
der Beifall, den eine Sängerin, ein Tonkünstler, Schriftsteller,
Prediger, Maler, Geisterseher, Putzhändler oder Schauspieler,
oft ganz gegen Verdienst und Würdigkeit, vom vornehmen großen
Haufen einerntet, hat nur in der Mode seinen Grund, d. h.
darin, daß einer dem andern nachschwatzt, und es ist verlorne
Mühe, diesem Mode-Geschmacke sich widersetzen zu wollen. Am
besten ist es da, ruhig abzuwarten, daß eine neue Narrheit die
alte verdränge. Es gibt sogar Moden im Gebrauche von Arzeneien,
denen sich die Vornehmern unterwerfen zu müssen glauben,
— sey es, daß sie sich täglich clystiren, oder in ein gewisses
Bad und in kein anderes reisen, oder sich mit den Pillen
oder Pulvern irgend eines Marktschreiers langsam vergiften!
Lächle in der Stille darüber! clystire oder magnetisire Dich unmaßgeblich
auch ein wenig, und mache mit, was sich ohne Gefahr
und Tollheit mitmachen läßt! Wenigstens mache Dich mit
diesen Modethorheiten bekannt, um nicht in Deinen Gesprächen
dagegen anzustoßen! Du wirst übel anlaufen, wenn Du nach
Deiner Empfindung eine Theater-Nymphe tadelst, deren Zwitschern
grade zu der Zeit in der feinen Welt für Götter-Stimme
gilt, oder wenn Du ein Buch erbärmlich nennst, dessen Verfasser
als ein Original-Genie anerkannt wird. Du wirst übel anlaufen,
wenn Du eine Dame, die gerade in der Periode ist, in
welcher sie nach der Mode freigeisterische Grundsätze haben muß,
von religiösen Gegenständen unterhältst. Denn auch das hat
seine Gesetze, die von der Mode bestimmt werden. Jünglinge
fangen schon im fünf und zwanzigsten Jahre an, alt zu werden,
nicht mehr zu tanzen, sich den Cirkeln der Greise zuzugesellen,
ein feierliches, philosophisches, ein Geschäfts-Gesicht mit
in die Gesellschaft zu bringen; kommen sie aber nahe an die
Vierzige, dann werden sie wieder jung, hüpfen herum, spielen
um Pfänder mit jungen Mädchen: — das alles muß man beobachten,
und seine Maßregeln darnach nehmen.


6.


Uebrigens gestehe ich — es bleibt aber unter uns — daß der
Ton, welcher jetzt unter unsern ganz jungen Leuten ziemlich allgemein
an Höfen und in der feinen Welt eingeschlichen ist, mir
gar nicht so gefallen will, wie der, welcher vor etwa zwanzig
Jahren herrschte. Viele von ihnen kommen mir äusserst ungeschliffen
und plump vor; es scheint mir, als suchten sie etwas
darin, Bescheidenheit, Höflichkeit und Delicatesse zu beleidigen,
stumm, ungefällig gegen Damen und Fremde zu seyn, selbst
ihren Körper zu vernachlässigen, ohne alle Grazie beim Tanze
herumzuspringen, krumm und schief und gebückt zu gehen, keine
Kunst, keine Wissenschaft gründlich zu lernen, ungeachtet aller
Mühe, welche die neuern Pädagogen anwenden, und ungeachtet
des vortrefflichen Beispiels, das sie der Jugend in Höflichkeit,
Bescheidenheit und Gründlichkeit geben. Es gibt freilich
einen Bocksbeutel, einen Rang und eine Steifigkeit im Umgange,
die in vorigen Zeiten in Teutschland herrschend war; und
es ist ein Glück, daß wir anfangen, sie abzulegen; aber edler
Anstand ist nicht Steifigkeit, — verbindliche Höflichkeit und
Aufmerksamkeit nicht Kriecherei, Grazie nicht Zwang — und
ächtes Talent, wahre Geschicklichkeit nicht Pedanterie. Und man
sehe auch die papiernen Männchen an, wie Ueberdruß und Langeweile
auf ihrer früh sich runzelnden Stirne wohnen; wie sie
unfähig sind, von ganzem Herzen froh zu werden; wie sie in
den schönsten Jahren des Lebens schon, bei den unschuldigen
Freuden der Jugend, Ueberdruß empfinden. — Doch, ich habe
Hoffnung, daß es bald wieder besser damit werden soll, und
ohne Stolz auf unsre Vaterstadt kann ich es wohl sagen: Wir
haben hier eine liebenswürdige wohlerzogene Jugend in allen
Klassen und Ständen aufzuweisen[6].


7.


Verachte nicht alles, was bloß conventionellen (übereinkünftlichen)
Werth hat, wenn Du mit Annehmlichkeit in der großen
Welt leben willst! Verachte nicht so ganz und gar Titel, Orden,
Glanz, äussere Auszeichnungen und Zierden; aber setze
auch keinen innern Werth darauf! ringe nicht ängstlich darnach!
Es gibt doch wohl Fälle, wo ein solcher an sich nichtiger Stempel
Dir und den Deinigen, wo nicht reelle Vortheile, doch Annehmlichkeiten
zuwege bringen kann. Heimlich in Deinem Kämmerlein
darfst Du herzlich über alle diese Thorheiten lachen; aber
thue das nicht laut! Mit einem Worte: zeichne Dich unter
den Weltleuten, mit denen Du leben mußt, nicht zu sehr durch
eine gewisse Strenge in Deinen Sitten und Urtheilen aus! Dieß
ist nicht nur Regel der Klugheit! nein, es ist auch Pflicht, die
Sitten des Standes anzunehmen, den man wählt; ganz zu
seyn, was man ist, - doch wie sich das versteht, nie auf Kosten
des Charakters[7]. Erwarte übrigens auf diesem Schauplatze
nicht, daß man in Dir den edlen, weisen, geschickten
Mann schätze, sondern nur, daß man von Dir sage: Par Dieu!
il a de l'esprit, comme nous autres!


8.


Und willst Du auch nur dies eitle Lob davon tragen, so darfst
Du selbst nicht einmal merken lassen, daß Du von besserm
Stoffe bist, als der große Haufe jener hirnlosen Müßiggänger.
Der klügere und edlere Mann — bequemte er sich auch noch so
pünktlich nach den Sitten der feinen Societät — wird dennoch
dem Neide, der Verleumdung und den unaufhörlichen Neckereien
und Klatschereien, welche hier herrschen, nicht ausweichen:
denn um schaalen Köpfen zu gefallen, muß man selbst ein schaaler
Kopf seyn. Ich rathe denn, sich das gar nicht anfechten zu
lassen; vor allen Dingen aber keinen Verdruß, keine Unruhe
zu äussern, sonst bekömmt man nie Frieden. Man gehe also
seinen Gang fort, folge seinem Systeme, und lasse die Thoren
schwatzen, bis sie müde werden! Hier sind auch alle Erläuterungen,
alle Entschuldigungen übel angebracht, und wenn Du
mit Widerlegung einer Verleumdung fertig bist, so wird man
schon eine andere in Bereitschaft haben.


9.


In der großen Welt ist der oben entwickelte Grundsatz vorzüglich
nicht aus den Augen zu lassen, nämlich, daß jedermann
nur so viel gilt, als sein eigenes Bewußtseyn nach dem Urtheile
seines Gewissens ihn gelten läßt, und wer dies Urtheil für sich
hat, der wird sich frei, zuversichtlich und edelstolz zeigen, und
sein Publikum nöthigen, ihm Achtung und Vertrauen zu beweisen,
wird selbst denjenigen, die ihre Aufmerksamkeit nach dem
Range oder Vermögen eines Menschen abzumessen gewohnt sind,
eine gewisse Scheu einflößen, so daß sie es nicht wagen, ihn
geringschätzig zu behandeln, weil er weder zu den hohen Standespersonen,
noch zu den Reichen gehört.


10.


Jeder durch Bildung oder Verdienste ausgezeichnete Mann
messe sein Betragen gegen Hofleute pünktlich nach dem ihrigen
gegen ihn ab, und gehe ihnen keinen Schritt entgegen! Diese
Menschen-Gattung nimmt eine Hand breit, wo man ihnen
Finger breit einräumt. Er erwiedere Stolz mit Stolz, Kälte mit
Kälte, Freundlichkeit mit Freundlichkeit; gebe aber nicht mehr
und nicht weniger, als er empfängt! Die Befolgung dieser Vorsicht
hat mannigfaltigen Nutzen. Die feinen Weltleute sind wie
ein Rohr, das vom Winde bewegt wird. Da sie selbst so wenig
Bewußtseyn innerer Würde haben, so beruht ihre ganze Existenz
auf ihrem äussern Rufe. Sie werden sich an Dich schließen, sobald
sie sehen, daß Du im guten Lichte erscheinst. Aber wenn
Du nicht durch die niedrigste Schmeichelei und Preisgebung alle
alten Weiber beiderlei Geschlechts auf Deine Seite ziehst, so wird
bald einmal eine Lästerzunge etwas Dir Nachtheiliges aussprengen.
Kaum wird ein solches Gerücht herumlaufen, so werden
jene Sclaven lauern, welche Wirkung dieß auf das Publikum
macht; und faßt es Wurzel, so werden sie den Kopf um ein
paar Zoll höher gegen Dich tragen. Macht Dich das unruhig,
ängstlich, — behandelst Du sie nach Deinem Herzen wie Leute,
deren Freundschaft Du gern halten mögtest: so werden sie immer
unverschämter, und helfen eifrigst die elende Klatscherei verbreiten,
woraus Dir denn, so geringe auch die Sache scheinen
mag, mancherlei Verdruß erwachsen kann. Wirf aber auf den
Ersten, der Dir kalt begegnet, einen verächtlichen Blick, so wird
er zurückspringen, vor seinem eigenen Rufe beben, kein nachtheiliges
Wort von Dir über seine Zunge kommen lassen, und sich
vor dem Manne beugen, von dem er glaubt, er müsse geheimen
Schutz haben, weil er so fest steht, so gleichgültig gegen die seligmachende
Stimme des hohen Pöbels ist. Ja, gib ihm doppelt
wieder, was er wagt, Dir zu bieten! Laß Dich durch kein
freundliches Wörtchen wieder heranlocken, bis er gänzlich zu
Kreuze kriecht! Am besten ist es gewiß, über dergleichen und
über Klatschereien aller Art wenigstens nicht die geringste Unruhe
zu zeigen, mit niemand weiter darüber zu reden, und
sich auf keine Erläuterung einzulassen. Dann ist in acht Tagen
das Mährchen vergessen, da auf jede andere Art hingegen die
Sache ärger gemacht wird.


11.


Sey höflich und geschliffen im Aeussern! Man muß an Höfen
und im Umgange in großen Städten manchen Menschen
sehen, ertragen und freundlich behandeln, den man nicht schätzt;
auch sucht man ja in diesem Getümmel keine Freunde, sondern
nur Gesellschafter. Allein wo es Nutzen stiften, oder wenigstens
unser Ansehen befestigen, wo es wirken kann, daß der Dich
fürchte, der nicht anders als durch Furcht im Zaume zu halten
ist, da laß ihn Dein Ansehen fühlen! Nimm gegen den Hofschranzen
eine Art von Würde, von edelm Stolze und von Hoheit
an, damit nie der Gedanke in ihm aufkeimen könne, Dich
zu foppen, oder zu mißbrauchen! Diese Sclaven-Seelen zittern
vor dem Uebergewicht des verständigen, consequenten Mannes;
allein das muß weder in Aufgeblasenheit, noch in Bauernstolz
ausarten. Sage diesen Leuten zuweilen einmal, doch ohne Hitze
und Grobheit, die Wahrheit! Schlage ihre flachen, schiefen
Urtheile kaltblütig mit Gründen nieder, wo es nach den Umständen
die Klugheit erlaubt! Bringe sie durch kaltblütigen Widerspruch
zum Schweigen, wenn sie den Redlichen lästern! Setze
ihren Kriegslisten Muth, Thätigkeit und wahre Kraft entgegen!
Scherze nicht vertraulich mit ihnen! Laß ächter Laune nicht den
Lauf, — aus Furcht, ein Wort zu sprechen, das man mißbrauchen,
verdrehen könnte!


12.


Ueberhaupt rede in der großen Welt nie eine warme Herzens-Sprache!
Die ist dort eine fremde Mundart. Rede nicht von
den reinen, süßen, einfachen, häuslichen Freuden! Das sind
Mysterien für solche Profane. Habe Dein Gesicht in Deiner
Gewalt, daß man nichts darauf geschrieben finde, weder Verwunderung,
noch Freude, noch Widerwillen, noch Verdruß!
Die Hofleute lesen besser Mienen, als Buchstaben: das ist fast
ihr einziges Studium. Vertraue Deine Angelegenheiten niemand!
Sey vorsichtig, nicht nur im Reden, sondern sogar im
Hören! sonst wird Dein Name leicht gefährdet.


13.


Ich habe schon vorhin gesagt, daß das Betragen in der
großen Welt nach eines Jeden besondrer Lage sich richten müsse,
und daß, was dem Einen darin zu beobachten wichtig und nöthig
ist, für den Andern vielleicht von gar keinem Belange seyn
könne. Wer nicht bloß in derselben leben und geachtet werden,
sondern auch wirken, sich empor arbeiten, regieren will, der
muß das Ding freilich noch viel feiner studiren. Da kann es
äusserst wichtig werden, entweder zu der herrschenden Parthei,
oder (wobei man größtentheils am sichersten geht, wenn man
sonst kein ganz unwichtiger Mann ist) zu gar keiner zu gehören,
um von allen aufgesucht zu werden, und nach Gelegenheit unmerklich
Anführer einer eigenen zu werden. Da muß oft die
Politik uns lehren, wo wir des sichern Vortheils nicht gewiß
sind, — wo nicht zu helfen, vielleicht die Hülfe sogar nachtheilig
ist, und Uebel ärger macht, unsre verfolgten Freunde allein
kämpfen zu lassen, und uns ihrer nicht öffentlich anzunehmen.
Da kann es nöthig seyn, anfangs ganz unscheinbar dazustehen,
um nicht beobachtet, in seinen Planen nicht gestört, vielmehr
als ein unbedeutender Mensch (weil ein solcher immer mehr
Stimmen auf seiner Seite hat, als der von besserer Art) befördert
zu werden. Zu allen Geschäften aber, die man in der großen
Welt führen muß, ist nichts so dringend anzuempfehlen, als —
Kaltblütigkeit, das heißt: sich nie zu vergessen; nie sich zu
übereilen; den Verstand nie dem Herzen, dem Temperamente,
der Phantasie preiszugeben; Vorsicht, Verschlossenheit, Wachsamkeit,
Gegenwart des Geistes, Unterdrückung willkührlicher
Aufwallungen und Gewalt über Regungen des Gefühls und
Launen. Mit Kaltblütigkeit und den dahin gehörigen Eigenschaften
sieht man Personen von den mittelmäßigsten natürlichen
Gaben über den lebhaftesten, feinsten Feuer-Kopf herrschen.
Aber diese schwere Kunst — wenn sie sich je erlernen läßt, wenn
sie nicht ausschließlich ein Geschenk der Natur ist — erlangt
man nur nach vieljähriger Arbeit und Erfahrung.


14.


Und nun zum Schlusse dieses Kapitels auch etwas über den
Nutzen, den uns der Umgang mit Menschen in der großen Welt
gewährt! Er ist wahrlich nicht unbeträchtlich, aber er muß auch
oft theuer genug erkauft werden. Vorschriften, welche uns auf
die erlaubten Sitten der feinern Gesellschaft verweisen, sind freilich
keine Grundsätze der Moral, sondern nur der Uebereinkunft;
allein eben diese Uebereinkunft beruht doch darauf, daß man
suche, sich und Andern in einer zwangvollen Lage, deren Ungemächlichkeit
man nun einmal nicht ganz aus dem Wege räumen
kann, den Zustand so leidlich als möglich zu machen, ohne dazu
solche Mittel zu ergreifen, die unsern innern Werth auf das
Spiel setzen. Dieser innere Werth aber, der, wie ein Schatz
unter der Erde, immer, auch verborgen, Gold bleibt, kann
doch Wittwen und Waisen nähren, und Monarchen und Reiche
zum Wohl der Welt in Wirksamkeit setzen, wenn er hervorgeholt
und durch den Stempel der Convention in Umlauf gebracht,
wenn er allgemein anerkannt wird, — anerkannt von Denen,
die sich auf reines Gold verstehen, und anerkannt von Denen,
die nur auf das Gepräge achten. — Darum sollte man nicht so
unbedingt und so heftig gegen den wahren feinen Weltton eifern,
ihn nicht ganz verdammen. Er lehrt uns, die kleinen Gefälligkeiten
nicht ausser Acht zu lassen, die das Leben süß und leicht
machen. Er erweckt in uns Aufmerksamkeit auf den Gang des
menschlichen Herzens, schärft unsern Beobachtungs-Geist, gewöhnt
uns, ohne zu kränken und ohne gekränkt zu werden, mit
Menschen aller Art leben zu können. Der ächte und zugleich
redliche alte Hofmann verdient wahrlich Verehrung; und man
braucht nicht in die Wüsten zu fliehen, noch sich in Studirzimmern
zu vergraben, um auf den Titel eines Philosophen Anspruch
machen zu dürfen. Ja, ohne einige Kenntniß der großen
Welt hilft uns alle Stuben-Gelehrsamkeit, alle Menschenkunde
aus Büchern sehr wenig. Ich rathe also jedem jungen Manne,
der edeln Ehrgeiz, Durst nach Welt- und Menschen-Kenntniß,
und Lust hat, nützlich und thätig zu seyn, wenigstens auf einige
Zeit den größern Schauplatz zu betreten, wäre es auch nur, um
zu Beobachtungen Stoff zu sammeln, die einst im Alter seinen
Geist beschäftigen, und ihn in den Stand setzen, seinen Kindern
und Enkeln, die vielleicht bestimmt sind, an Höfen und in
großen Städten ihr Glück zu suchen, weise Lehren zu geben.




Viertes Kapitel.

Ueber den Umgang mit Geistlichen.




1.


Ich mache, da ich nun auf den Umgang mit Leuten von andern
Ständen und Verhältnissen komme, billiger Weise in einem
eigenen Kapitel mit der Geistlichkeit den Anfang. Lehrreich und
wohlthätig ist der Umgang mit einem solchen Geistlichen, der
sich aus ganzer Seele seinem heiligen Berufe widmet, seinen
Verstand und Willen durch den sanften Einfluß der Religion
Jesu geläutert, und sich eben dadurch Würde und Weisheit erworben
hat, — der als ein unerschrockener Verkündiger und
Diener der Wahrheit allen Guten und selbst den Feinden des
Guten Hochachtung einflößt, und die Kraft des Worts durch
eigenes Beispiel bestätigt, — der seiner Gemeine Bruder, Freund,
Wohlthäter und Rathgeber, in seinem Vortrage populär, warm
und herzlich ist, — durch Bescheidenheit, Einfalt der Sitten,
Mäßigkeit und Uneigennützigkeit sich als einen würdigen Nachfolger
der Apostel auszeichnet, — duldsam und billig gegen fremde
Religions-Verwandte, väterlich nachsichtig gegen Verirrte, kein
Feind unschuldiger Fröhlichkeit, und dabei in seinem häuslichen
Kreise ein guter, zärtlicher und weiser Hausvater ist. Allein
nicht alle und nicht die meisten Diener der Kirche sehen diesem
Bilde ähnlich. Menschen ohne Erziehung und Sitten, aus dem
niedrigsten Pöbel entsprossen, ohne gesunde Vernunft und ohne
andre Kenntnisse, als die dazu gehören, sich nach einem elenden
Schlendrian examiniren zu lassen, drängen sich in diesen Stand
ein, haschen nach reichen Pfründen und Pfarren, und erlauben
sich, um dahin zu gelangen, alle Arten von Schleichwegen und
Niederträchtigkeiten. Haben sie nun ihren Zweck erreicht, dann
fährt der rechte Pfaffen-Geist in sie. Geizig, habsüchtig, träge
und kriechend, Schmeichler der Großen und Reichen, übermüthig
und stolz gegen Niedre, voll Neid und Scheelsucht gegen
ihres Gleichen, sind sie größtentheils daran Schuld, wenn Verachtung
der heiligsten Religion und ihrer Diener so allgemein
einreißt. Diese Religion behandeln sie als eine trockne Wissenschaft,
und ihr Amt als ein einträgliches Gewerbe. Auf dem
Lande verbauern sie, ergeben sich dem Müßiggange und der
Bequemlichkeit, und klagen über ungeheure Arbeit, wenn sie
alle acht Tage einmal von der Kanzel herunter die Zuhörer mit
ihren dogmatischen, armseligen Spitzfindigkeiten einschläfern.
Sie angeln nach Geschenken, Erbschaften und Vermächtnissen,
wie der Teufel nach ihrer Seele. Ihr Ehrgeiz ist unermeßlich;
ihr geistlicher Stolz, ihr Despotismus, ihre kirchliche Herrschsucht
ohne Gränzen. Den Eifer für die Religion brauchen sie
zum Deckmantel ihrer Leidenschaften. Orthodoxie ist die Parole;
blinder Glaube und Ehre Gottes das Feldgeschrei, wenn sie den
unschuldigen ruhigen Bürger, der einen Unterschied unter Religion
und Theologie macht, den Pfaffen nicht schmeichelt, und
ihnen nicht opfert, bis in den Tod verfolgen wollen. Ihre Feindschaft
ist unversöhnlich — ich rede aus Erfahrung — gegen Den,
der sich ihrem eisernen Scepter nicht unterwerfen, oder zu ihren
Gewissenlosigkeiten nicht schweigen will. Ihre Eitelkeit ist größer,
als die eines Weibes. Aus Vorwitz und kindischer Neugier schleichen
sie sich in die Häuser und Familien ein, um sich in Händel
zu mischen, die sie nichts angehen; um Ränke zu schmieden,
Zwietracht zu stiften, und im Trüben zu fischen. Niemand versteht
besser, als sie, die Kunst, ein Vorhaben, mit Ueberwindung
aller Schwierigkeiten, listig durchzusetzen, ohne das Ansehen
zu haben, als hätten sie die Hände im Spiele. Geht es auf
die eine Weise nicht, so greifen sie die Sache am entgegengesetzten
Ende an, drehen, wenden, bemänteln, verrücken den Gesichtspunkt,
und ruhen nicht eher, als bis sie, zur Befriedigung
ihrer Herrschsucht, ihrer Rache, oder ihrer Habsucht, den vorgesetzten
Zweck erreicht haben.


Ihre Predigten, ihre Gespräche und Mienen sind Bann-Strahlen,
Verdammungs-Urtheile und Drohungen gegen andre
Religions-Verwandte und gegen Jeden, der das Unglück hat,
nicht glauben zu können, was sie — oft selbst nicht glauben,
sondern — nur lehren, weil es Geld einbringt. Sie lauschen
auf die Fehler ihrer Nebenmenschen, schreien dieselben vergrößert
aus, oder wo sie das alles nicht öffentlich thun dürfen, da wirken
sie durch Andere im Verborgenen, oder hängen die Maske
der Demuth, der Heuchelei, des Eifers für Gottseligkeit und
gute Sitten vor, um mit sanfter Stimme, mit Klagen und
Winseln, die Schwachen auf ihre Seite zu bringen, und den
Weisern und Bessern bei dem Volke verdächtig zu machen. —
Ja, solche Ungeheuer gibt es leider! unter den Dienern der Kirchen,
und nicht etwa nur unter Mönchskutten und Jesuitenmänteln,
— nein! mancher protestantische Pfaffe würde ein zweiter
Hildebrand seyn, wenn ihm nicht die Flügel beschnitten wären.


2.


Da nun aber hie und da, auch unter den weniger boshaften,
ja, unter den redlichen Geistlichen, Einige doch einen kleinen
Anstrich von manchem dieser Fehler, z. B. von geistlichem Stolze,
von Unduldsamkeit, von Anhänglichkeit an Systemgeist, von
falschem Priestergeist, von Habsucht, oder von Rachsucht haben:
so kann es wohl nicht schaden, wenn man gewisse Vorsichtigkeits-Regeln
beobachtet, die im Umgange mit allen Personen
dieses Standes ohne Unterschied nicht überflüßig sind.


Man hüte sich also, ihnen Gelegenheit zu Verketzerungen zu
geben! Und so wie überhaupt ein verständiger Mann sich enthält,
über religiöse Gegenstände in Gesellschaften zu plaudern:
so soll man in Gegenwart eines Geistlichen vorzüglich Acht haben,
nie ein Wort fallen zu lassen, das übel ausgelegt, und
als ein Ausfall gegen irgend ein Kirchensystem oder einen Religionsgebrauch
angesehen werden könnte! Auch besuche man die
Kirchen, selbst wenn die Art des Gottesdienstes und der Vortrag
des Predigers unsre Andacht nicht sehr befördern, des Beispiels
wegen, und um nicht Gelegenheit zu geben, daß man
uns Gleichgültigkeit gegen die Religion aufbürde.





Man mache in Gesellschaft nie einen Geistlichen lächerlich,
möchte er auch noch so viel Veranlassung dazu geben! Auch rede
man mit Vorsicht von ihnen! Theils machen diese Herren gar
zu gern ihre eigene Sache zur Sache Gottes; theils verdient
dieser ehrwürdige Stand auf alle Weise eine Schonung, die
man wegen der Unwürdigkeit einzelner Mitglieder nicht aus den
Augen setzen darf; theils kann man durch das Gegentheil die
verderbliche Verachtung der Religion, die leider so sehr einreißt,
wider Willen befördern.


Man bezeige hingegen den Geistlichen alle äussere Ehrerbietung,
die sie nur irgend billiger Weise fordern können, und beleidige
nicht nur keinen derselben, sondern mache sich auch keines
Mangels an Höflichkeit gegen sie schuldig!


Man lasse, bei der Entrichtung der ihnen zukommenden Gebühren
und Abgaben, sich keine Abkürzung, noch Saumseligkeit
zu Schulden kommen; gebe aber auch, bei Fällen, die öfter eintreten
können, nicht zu viel! denn die Habsüchtigen unter ihnen
schreiben gern alles auf, und machen, was die Freigebigkeit
oder Dankbarkeit that, zum Gesetz, zu einem Recht, das sie
sogar auf ihre Nachfolger zu vererben trachten.


Man hüte sich, bevor man den Mann nicht recht genau
kennt, einen Geistlichen von der alltäglichen Art zum Vertrauten
in häuslichen Angelegenheiten und andern Dingen von Wichtigkeit
zu machen, und halte ihn entfernt, wenn er sich unberufen
in dergleichen mischen will!


Man verhindere die zu große Vertraulichkeit der Weiber und
Töchter mit gewissen Beichtvätern und geistlichen Rathgebern!


3.


In Prälaturen und Klöstern muß man den Ton der Herren
Patrum anzunehmen verstehen, wenn man ihnen willkommen
seyn will. Ein guter gesunder Appetit, nach Verhältniß eben
so viel Durst, und die Gabe, ein Gläschen mit Geschmack und
oft genug ausleeren zu können; ein kurzweiliger Humor; ein
Witz, der nicht zu fein, sondern ein wenig grobartig seyn muß;
zuweilen ein Wortspielchen, ein lateinisches Räthsel, eine Anspielung
auf eine scholastische Spitzfindigkeit, — einige Bekanntschaft
mit Legenden und Kirchenvätern, — Beifall, durch baucherschütterndes
Lachen an den Tag gelegt, wenn der Pater Spaßmacher
(dies Amt pflegt selten unbesetzt zu seyn) einen Schwank
hervorbringt, — viel Ehrerbietung gegen den hochwürdigen Herrn
Prälaten, Guardian, oder Prior, — Bewunderung der Kostbarkeiten,
Reliquien, Gebäude und Anstalten, — kein Gespräch
über Aufklärung und Literatur, aber desto mehr über Politik,
Krieg und Frieden, — Zeitungs-Nachrichten, — Befriedigung
der Neugier, wenn nach Familien-Umständen und Anekdoten
geforscht wird, — Vorsichtigkeit, wenn von andern geistlichen
Orden, besonders von Jesuiten, die Rede ist, — Rang, Ansehen,
Reichthum, Pracht, Titel, Orden, und mehr als dies
alles, wo es nöthig ist, Geschenke: — das sind ungefähr die
Mittel, dort gut aufgenommen zu werden, und sich Achtung
zu erwerben.


Zu Domherren braucht man größtentheils nur Appetit zum
Essen und Trinken, muthwillige, ein wenig faunische Laune,
und tiefes Stillschweigen über gelehrte Gegenstände mitzubringen,
um ihnen gefällig zu werden.


In Nonnenklöstern, so wie in katholischen und protestantischen
weiblichen Stiftern, kann man mit einer hübschen, stämmigen
Figur, mit treuherziger, doch äusserlich anständiger Vertraulichkeit,
mit einem Sacke voll Mährchen, Neuigkeiten und
Späßchen auch ziemlich weit kommen.


Von dem Umgange der Religiosen unter sich rede ich nicht;
darüber ist in den Briefen aus dem Noviciate und in unzähligen
andern Schriften schon sehr viel Gutes und Treffendes
gesagt worden.




Fünftes Kapitel.

Ueber den Umgang mit Gelehrten und Künstlern.




1.


Wenn der Titel eines Gelehrten nicht heut zu Tage so gemein
würde, wie der eines Gentleman in England; wenn man sich
unter einem Gelehrten immer nur einen Mann denken dürfte,
der seinen Geist durch wahrhaftig nützliche Kenntnisse ausgebildet,
und diese Kenntnisse zu Veredlung seines Herzens angewendet
hätte; — kurz einen Mann, den Wissenschaften und
Künste zu einem weisern, bessern und für das Wohl seiner Mitbürger
thätigern Menschen gemacht haben; dann brauchte ich
hier kein Kapitel über den Umgang mit Gelehrten zu schreiben.
Bedarf es einer Vorschrift, wie man mit dem Weisen und Edeln
umgehen soll? An seiner Seite auf die Lehren zu horchen, die
von seinen Lippen strömen; seine Augen auf ihn gerichtet zu haben,
um sein Beispiel zur Richtschnur unserer Handlungen zu
machen; die Wahrheit von ihm zu vernehmen, und dieser Wahrheit
zu folgen — dieß ist ein Glück, dessen Genuß nicht nach
Regeln gelernt zu werden braucht. Wenn aber heut zu Tage
jeder elende Verseschmidt, Compilator, Journalist, Anekdoten-Jäger,
Uebersetzer, Plündrer fremder literarischer Güter, und
überhaupt Jeder, der die unbegreifliche Nachsicht unsers Publikums
zu mißbrauchen, sich nicht schämt, um ganze Bände voll
Unsinn, Thorheit und Wiederholung längst besser gesagter Dinge
drucken zu lassen, sich selber einen Gelehrten nennt; wenn die
Wissenschaften nicht nach dem Grade ihrer Nützlichkeit für die
Welt, sondern nach dem veränderlichen leichtfertigen Geschmacke
des lesenden Pöbels geschätzt, und spekulative Grillen Weisheit
genannt werden, fieberhafte Phantasie für Schwung und Begeisterung
gilt; wenn ein Knabe, der sein sinnloses Gewäsch in
abwechselnd kurzen und langen Zeilen in einen Musen-Almanach
einrücken läßt, ein Dichter heißt; wenn der Mensch, der
mit seinen Fingern ein Gewühl von falschen Tönen, ohne Verbindung
und Ausdruck, den Saiten entlockt, ein Tonkünstler;
der, welcher schwarze Punkte, in Abschnitte eingetheilt, auf Papier
setzen kann, ein Componist; der, welcher auf Brettern
herumspringt, ein Tänzer genannt wird: dann muß man wohl
ein Paar Worte darüber sagen, wie man sich im Umgange mit
solchen Menschen zu betragen hat, wenn man nicht für einen
Mann ohne Geschmack und Kenntniß angesehen seyn, und Jedem
das Seinige geben will.


2.


Beurtheile nicht den moralischen Charakter des Gelehrten
nach dem Inhalte seiner Schriften! Auf dem Papiere sieht der
Mann oft ganz anders aus, als in Natura. Auch ist das nicht
so übel zu nehmen. Am Schreibtische, wo man die ruhigste Gemüthsverfassung
wählen kann, wenn keine stürmische Leidenschaften
unsern Geist aus seiner Fassung bringen: da lassen sich
herrliche Vorschriften geben, die nachher in der wirklichen Welt,
wo Reizung, Ueberraschung und Verführung von Seiten der
berüchtigten drei geistlichen Feinde uns hin und her treiben, nicht
so leicht zu befolgen sind. Also soll man freilich den Mann,
der Tugend predigt, darum nicht immer für ein Muster von
Tugend halten, sondern auch bedenken, daß er ein Mensch
bleibt; ihm wenigstens dafür danken, daß er vor Fehlern warnt,
wenn er selbst auch nicht stark genug ist, diese Fehler zu vermeiden;
und es würde unbillig seyn, ihn deswegen für einen Heuchler
zu halten (obgleich es eben so unbillig wäre, ohne Beweis
vorauszusetzen, er thue das Gegentheil von dem, was er lehrt,
oder man müsse seine Worte anders auslegen, als sie lauten).
Von der andern Seite soll man auch nicht die Grundsätze, die
ein Schriftsteller den Personen seiner eigenen Schöpfung in den
Mund legt, als seine eignen ansehen, noch einen Mann deswegen
für einen Bösewicht, oder Faun, oder Menschenhasser halten,
weil seine üppige Phantasie, sein feuriges Blut ihn verleitet,
irgend einen boshaften Charakter von einer glänzenden Seite
darzustellen, oder eine wollüstige Scene mit lebhaften Farben
zu schildern, oder mit Bitterkeit über Thorheiten zu spotten. Er
thäte wohl besser, wenn er das unterließe, aber er ist darum
noch kein schlechter Mann; und so wie man bei hungrigem Magen
Götter-Mahlzeiten schildern kann, so kenne ich Dichter, die
den Wein und die sinnliche Liebe mit allem Feuer besingen, und
dennoch die mäßigsten, keuschesten Menschen sind; kenne Schriftsteller,
die Greuel von Schandthaten mit der treffendsten Wahrheit
dargestellt haben, und dennoch Rechtschaffenheit und Sanftmuth
in ihren Handlungen zeigen; kenne endlich Satyriker,
voll Menschenliebe und Wohlwollen.


Eine andre Art von Ungerechtigkeit gegen Schriftsteller und
Künstler begeht man, wenn man von ihnen erwartet, sie sollen
auch im gemeinen Leben nichts als Kernsprüche reden, nichts
als Weisheit und Gelehrsamkeit predigen. Der Mann, der am
glänzendsten von einer Kunst schwatzt, ist darum nicht immer
der, welcher die gründlichsten Kenntnisse davon besitzt. Es ist
nicht einmal angenehm, und schmeckt nach Pedanterei, wenn
wir Jeden ohne Unterlaß von unsern eignen Lieblings-Beschäftigungen
unterhalten. Man geht in Gesellschaften, um sich zu
zerstreuen, um auch einmal Andre, nicht sich selbst, zu hören.
Nicht Jeder hat so viel Gegenwart des Geistes, um mitten im
Getümmel, und wenn er durch Fragen und Vorwitz überrascht
wird, mit Würde und Bestimmtheit von Gegenständen zu reden,
die er vielleicht zu Hause in seinem einsamen Zimmer mit der
größten Klarheit durchschauet. Und dann gibt es auch Gesellschaften,
in welchen die Leute so gänzlich anders, als wir, gestimmt
sind; die Dinge von so durchaus andern Seiten ansehen,
daß es nicht möglich ist, in dem ersten Augenblicke sich so zu
fassen, daß man etwas Gescheidtes auf das antworte, was sie
uns vortragen. Auch hat ja ein Gelehrter, so gut wie ein anderer
Erdensohn, seine Launen, ist nicht stets gleich aufgelegt zu
wissenschaftlichen und überhaupt zu solchen Gesprächen, die
Nachdenken erfordern; oder die Menschen, die er um sich sieht,
behagen ihm nicht, scheinen ihm keines Aufwandes von Verstand
und Witz würdig.


Es ist ein recht garstiger Zug in dem Charakter unsers lesenden
Publikums (wenn es anders erlaubt ist, einem Publikum
einen Charakter zuzuschreiben), daß man so gern von guten
Schriftstellern und überhaupt von Männern, die sich Ruf erworben
haben, ärgerliche Anekdoten aufsammelt, um ihnen einen
Grad der öffentlichen Achtung zu entziehen, wenn ihre
Schriften ihnen Bewundrer gewonnen, wenn ihre Talente die
Aufmerksamkeit verständiger Menschen mehr auf sie, als auf
Männer gleiches Standes, gezogen haben; ja, es gibt sogar
eine gewisse Art von Kleinstädterei, welche darin besteht, daß
man sich den Schein gibt, auf den Mann mit Verachtung zu
blicken, dem es gelungen ist, durch gute literarische Produkte,
auswärts, d. h. ausser dem Kreise der Herren Vettern und
Frauen Basen seinen Namen bekannt zu machen. Daß man
einen Solchen im Vaterlande nicht aufkommen, auch allenfalls
darben lasse, das finde ich ganz in der Ordnung der menschlichen
Dinge; aber seinen moralischen Charakter aus Neid verdächtig
machen, und ihn, wenn er auch noch so demüthig,
noch so anspruchslos seinen stillen Gang fortgeht, durch Verachtung
mißhandeln: das ist doch zu hart, aber es geschieht hie und
da, besonders in einigen minder großen Städten.


Spricht aber ein Gelehrter, ein Künstler gern und viel von
seinem Fache, so nimm ihm auch das nicht übel auf! Die unglückliche
Polyhistorei, die Wuth, auf allen Zweigen der Wissenschaften
und Künste herumzuhüpfen und über alles abzuurtheilen,
ist nicht eben das, was unserm Zeitalter am meisten
Ehre macht; und wenn es langweilig ist, einem Manne zuzuhören,
der alle Gespräche auf seinen Lieblings-Gegenstand zu
lenken sucht, und sich unaufhörlich auf seinem Steckenpferde
herumtummelt, so ist es mehr als langweilig, es ist empörend,
wenn ein Schwätzer entscheidende Urtheile über Dinge ausspricht,
die gänzlich ausser seinem Gesichtskreise liegen; wenn
der Priester über Politik, der Jurist über das Theater, der Arzt
über Malerei, die Kokette über philosophische oder religiöse Gegenstände,
der süße Herr über Strategie sich hören läßt. Erlaube
dem Manne, der etwas Gründliches gelernt hat, mit Leidenschaft
von seiner Kunst, von seiner Wissenschaft zu reden; ja,
gib ihm Gelegenheit dazu! Man ist wahrlich recht viel werth in
der Welt, wenn man — doch übrigens bei gesundem Hausverstande
— ein Fach aus dem Grunde versteht; und mir ekelt
vor den grassirenden encyclopädischen Wörterbüchern; mir ekelt
vor den allwissenden, aburtheilnden jungen Herren, die den bescheidenen,
zweifelnden Forscher mit Machtsprüchen zu Boden
schlagen, und die besonders von liebenswürdigen gelehrten Damen
unterhaltend gefunden, und eben dadurch ganz unausstehlich
werden.


3.


Haben die Gelehrten weniger Vorurtheile, als andere Menschen;
so hängen sie dagegen um desto fester an denjenigen,
welche ihnen einmal eigen sind. Man muß daher sehr behutsam
mit ihnen umgehen. Nichts wird leichter gekränkt, als die Eitelkeit
eines Gelehrten. Man muß sogar alle Zweideutigkeiten
in den Lobeserhebungen vermeiden, die man an sie ausspendet.


Die mehrsten Schriftsteller verzeihen es uns leichter, wenn
wir ihren sittlichen Charakter, als wenn wir ihren Ruf in der
gelehrten Welt antasten. Willst Du daher in Frieden leben, so
sey vorsichtig in Beurtheilung ihrer Produkte! Selbst dann,
wenn sie Dich um Deine Meinung darüber fragen, so hast Du
dieß klüglich und demüthiglich so auszulegen, als bäten sie Dich
um einen Lobspruch und eine Schmeichelei. Den Fall ausgenommen,
wenn Freundschaft Dich zu völliger Offenherzigkeit
verpflichtet, rathe ich wohlmeinend da, wo Du nicht ohne Niederträchtigkeit
loben kannst, wenigstens etwas zu sagen, was
die beleidigte Eitelkeit nicht als einen Tadel auslegen kann.


Fast noch ungnädiger pflegen es die gelehrten oder vielmehr
schreibenden Herren aufzunehmen, wenn man gar nichts von
ihrer Autorschaft weiß, gar nichts von ihnen gelesen, oder wenn
man sie im gemeinen Leben nicht anders, als Jeden behandelt,
der auf andre Weise der Welt nützlich wird; endlich, wenn man
Grundsätze äussert, die nicht in ihr System passen, die mit denen
streiten, zu deren Behauptung sie so manchen Bogen Papier
mit Buchstaben versehen haben. Hüte Dich vor diesem allen,
wenn Du einen Schriftsteller nicht beleidigen willst! Allein
unterscheide auch wohl, welchen Mann Du vor Dir hast: groß,
klein oder mittelmäßig! Alle riechen den Weihrauch gern, der
ihnen gestreuet wird; aber nicht jeden darf man auf gleich grobe
Art einräuchern. Der Eine nimmt fürlieb, wenn Du es ihm
grade in's Gesicht sagst: er sey ein großer Mann; der Andre ist
zufrieden, wenn Du nur ohne Widerspruch erlaubst, daß er dieß
selbst von sich sage; der Dritte verlangt nichts von Dir, als
Hiobs Geduld, wenn er Dir seine elenden Produkte vorlieset;
den Vierten kitzelt eine kleine vortheilhafte Anspielung auf irgend
eine Stelle aus seinen Schriften; dem Fünften behagt äussere
ausgezeichnete Ehrerbietung, wenn auch von seiner Autorschaft
nicht ausdrücklich Erwähnung geschieht; und ein Sechster endlich
— es sey mir erlaubt, neben Diesem mein Plätzchen zu nehmen
— begnügt sich, wenn die wenigen Edeln ihm die Gerechtigkeit
widerfahren lassen, zu glauben, daß es ihm wenigstens
um Wahrheit und Tugend zu thun sey, daß er nichts geschrieben
habe, dessen sein Herz sich zu schämen braucht, und daß, wenn
seine Werke keine Meisterstücke sind, sie doch nicht ausschließlich
zu Makulatur sich eignen.


4.


Lustig anzusehen aber ist es, wenn zwei Schriftsteller sich
einander mündlich oder schriftlich loben und preisen, vortheilhafte
Recensionen gegenseitig erschleichen, sich bei lebendigem
Leibe einbalsamiren, und einander eine glänzende Ewigkeit zusichern.
Auch mag ich wohl ein ruhiger Zuschauer seyn, wenn
ein paar Leute zusammenkommen, die gern von einander bewundert
werden möchten, oder die sehr viel Gutes von einander
gehört haben. Wie sie sich drehen und wenden, um sich wechselsweise
die schwache Seite abzujagen! Wenn sie nun aus einander
gehen, zeigt sich immer, daß der Eine den Andern vortrefflich
findet, wenn dieser ihm entweder Gelegenheit gegeben
hat, seine Talente auszukramen, oder wenn beide Narren sich
auf ähnlichen sympathetischen Thorheiten ertappt haben.


Nicht so lustig aber ist der Anblick des Unwesens, das man
so oft unter Gelehrten wahrnimmt, die entweder, wegen der
Verschiedenheit ihrer Meinungen und Systeme, sich vor dem
ehrsamen Volke der geneigten Leser wie Bettelbuben herumzanken,
oder, wenn sie an demselben Orte leben, und in demselben
Fache auf Ruhm Anspruch machen, einander verfolgen, hassen,
sich gegenseitig auch nicht die mindeste Gerechtigkeit widerfahren
lassen; wie Einer den Andern zu verkleinern und bei dem Publikum
herabzusetzen sucht. — Pfui der Niederträchtigkeit! Ist denn
die Quelle der Wahrheit nicht reich genug, um zugleich den Durst
vieler Tausende zu stillen? und dürfen Neid, Scheelsucht und
pöbelhafte Erbitterung auch solche Geister herabwürdigen, die
der Weisheit geweiht sind? — Doch hierüber ist schon oft so
vieles gesagt worden, daß ich es für besser halte, einen Vorhang
vor solche gelehrte Selbstbeschimpfungen zu ziehen, die leider in
unsern Zeiten nicht selten gesehen werden.[8]


5.


Es gibt Leute, die sich dadurch ein Gewicht zu geben suchen,
daß sie sich ihrer Verbindung, ihrer Verwandtschaft, Freundschaft,
oder ihres Briefwechsels mit Gelehrten rühmen. Das ist
eine Thorheit, der man sich enthalten sollte, weil sie sich dem
Spotte preisgibt. Ein Mann kann große Verdienste als Schriftsteller
haben, ohne daß uns desfalls eine genaue Verbindung
mit seiner Person Ehre macht. Man ist auch darum nicht gleich
weise und gut, wenn Weise und Edle uns mit Nachsicht und
Freundlichkeit behandeln.[9] Auch kann ich das unmäßige und
luxuriöse Citiren und Berufen auf fremde Autoritäten, wie überhaupt
alles Prahlen und Schmücken mit fremden Federn nicht
leiden. Das mittelmäßigste selbst Gedachte und mit Ueberzeugung
Gefühlte ist für uns mehr werth, als das Vortrefflichste,
was wir bloß nachlallen.


6.


Unter den heutigen sogenannten Gelehrten muß man billig
einigen unsrer Journalisten und Anekdoten-Sammler einen gewissen
Rang einräumen, weil sie nun einmal die erklärten Lieblinge
des leselustigen Publikums sind, und dieses gutmüthig oder
verblendet genug ist, ihnen alles aufs Wort zu glauben. Mit
diesen Leuten aber ist eine ganz besondere Vorsicht im Umgange
nöthig. Sie stehen gemeiniglich, bei geringem Vorrathe von
eigner Gelehrsamkeit, im Solde irgend einer herrschsüchtigen
Parthei oder eines Anführers derselben, sey es nun von politischen
Ketzermachern, Orthodoxen, Schwärmern, Vernunft-Feinden,
Mystikern, oder wovon es immer sey. Dann ziehen sie
durch's Land, um Mährchen zu sammeln, die sie nach Gelegenheit
Dokumente nennen, oder mit dem Schwerte der Verleumdung
Jeden zu verfolgen, der nicht zu ihrer Fahne schwören
will; Jedem den Mund zu stopfen, der es wagt, an ihrer Unfehlbarkeit
zu zweifeln. Ein einziges Wörtchen, das nicht in ihr
System paßt, und das sie irgendwo auffangen, gibt ihnen reichen
Stoff zu Verketzerungen, zu unwürdigen Neckereien, zu
Verfolgungen der besten, sorglosesten und arglosesten Menschen.
Sey behutsam im Reden, wenn ein Solcher Dich
freundlich besucht, und denke beständig und klüglich daran,
daß er Dich abhört, um bei Gelegenheit dem Publikum haarklein
alles zu berichten, was er bei Dir gesehen und gehört
hat! Der Mann, der dies Handwerk in Deutschland am ärgsten
und ärgerlichsten treibt, und gegen den alle Art von rechtlicher
und handfester Hülfe vergebens angewendet wird; dieser
Mann heißt — ich muß ihn hier öffentlich nennen — heißt —
Anonymus, auch Redacteur, und ist ein gar sonderbarer Mann.
Da er sich, wie Cartouche, in so vielfache Gestalten umzuformen
weiß, daß kein Steckbrief auf ihn paßt: so rathe ich, jeden
Unbekannten, der gewisse Mode-Wörter, wie z. B. gefährliche
und schädliche Aufklärung, Publicität, Denkfreiheit, Toleranz,
oder Gefahr für den einzig seligmachenden Glauben,
höhere Wissenschaften, Magnetismus, oder dergleichen gar zu
oft im Munde führt, fürerst für jenen Herrn Anonymus zu halten,
der ein garstiger, schadenfroher Spitzbube ist, und umhergeht,
wie ein brüllender Löwe, um zu suchen, wen er verschlingen
mögte.


7.


Mit Tonkünstlern, einer gewissen nicht sehr anziehenden
Gattung von Dichtern, Componisten, Tänzern, Schauspielern,
Malern und Bildhauern ist der Fall ein ganz anderer. Diese
sind — es versteht sich auch hier, daß ich in jeder Klasse die
Bessern ausnehme — wohl keine gefährliche, aber desto eitlere
und oft sehr zudringliche und unzuverlässige Leute. Weit entfernt,
zu fühlen, daß die schönen Künste, obgleich man ihnen
nicht den Einfluß auf Herz und Sitten absprechen kann, doch
am Ende zum Hauptzwecke nur das Vergnügen haben, folglich,
in Ansehung ihres Einflusses auf das Glück der Welt, den
höhern, wichtigern, ernsthaftern Wissenschaften nachstehen müssen;
weit entfernt, zu fühlen, daß man, um wahrhaftig den
Titel eines großen Mannes zu verdienen, mehr verstehen und
mehr müsse bewirken können, als Augen zu vergnügen, Ohren
zu kitzeln, Phantasien zu erhitzen, und Herzchen in Aufruhr zu
bringen, sehen sie ihre Kunst als das Einzige an, was des Bestrebens
eines vernünftigen Menschen werth wäre; und es muß
uns nicht befremden, wenn ein Tänzer, der höher besoldet wird,
als ein Staatsminister, herzlich bedauert, daß dieser nichts Besseres
gelernt habe. Der philosophischen Künstler, so wie Georg
Benda einer war; der bescheidnen Virtuosen, wie der edle Fränzl
in Mannheim und sein liebenswürdiger Sohn; der verständigen,
mit allen Privat-Tugenden geschmückten Maler, wie Tischbein;
der Schauspieler, bei denen Kopf, Herz und Sitten gleich
viel Hochachtung verdienen, wie der unnachahmliche Schröder, —
solcher Männer gibt es nicht so gar viele unter ihnen. Ich rathe
desfalls, einen äusserst vertrauten Umgang mit dieser Menschen-Klasse
nur nach der strengsten Auswahl zu suchen. Cantores
amant humores, das heißt: auf ein Liedchen schmeckt ein
Schlückchen. Sänger, Dichter u. dergl. lieben das Wohlleben,
und das kann uns nicht wundern. Es gibt wohl eine Art von
Begeisterung, zu der sich die Seele bei der einfachsten, mäßigsten
Lebensart erheben kann; und, die Wahrheit zu gestehen,
das ist wohl die einzige, deren Früchte auf Unsterblichkeit Anspruch
machen dürfen. Hoher Schwung des Genius hinauf zu
der heiligen, reinen Quelle, aus welcher er entsprungen, ist
freilich von ganz anderer Art, als Spannung der Nerven, Erhitzung
der Phantasie durch Reizung der Sinne; und man sieht
es solchen Werken, wie Klopstocks Messias und Schillers Don
Carlos sind, bald an, daß ihr Feuer nicht aus der Champagner-Flasche
ist gezogen worden. Allein wie wenig Künstler werden
von jener bessern Glut entzündet! Ihre, durch unordentliche
Aufführung und unglückliche äussere Verhältnisse geschwächte
Maschine fordert, wenn sie den Geist nicht ganz niederdrücken
soll, gewaltsame Stärkungs-, oder vielmehr Berauschungs-Mittel.
Dieß treibt sie zuerst zu einem, den sinnlichen Freuden gewidmeten
Leben. Dazu kömmt, daß Der, welcher einmal die
schönen Künste zu seinem einzigen Berufe gemacht hat, selten
noch Geschmack an ernsthaften Geschäften findet, — daß diese
ihm äusserst trocken scheinen; und da man doch nicht immer
singen, geigen, pfeifen und pinseln kann, so bleiben viel Stunden
des Tages auszufüllen, welche dann dem Wohlleben geopfert
werden. An weise Vertheilung und Anwendung der Zeit, an
Aufsuchung eines lehrreichen und vernünftigen Umgangs denken
also diese Herren selten; und sie schätzen den Mann, der ihnen
sinnlichen Genuß in reichem Maaße gewährt, und ihnen dabei
schmeichelt, höher, als den Weisen, der sie auf den Weg der
Wahrheit und Ordnung führt. Jenem drängen sie sich auf; Diesen
fliehen sie. Bei dem allgemein einreissenden faden Geschmacke
unseres Zeitalters, bei der Vernachlässigung nützlicher Wissenschaften,
ist dieß, wie ich glaube, ein Wort zu seiner Zeit geredet,
möchte man mich auch deswegen für einen Pedanten halten!
Jeder seichte Kopf, der nur ein weiches Herz hat, und der
den edlen Müßiggang und ein lüderliches Leben liebt, legt sich
heut zu Tage auf die schönen Wissenschaften, glaubt Beruf zum
Künstler zu haben, macht Verse, schreibt für das Theater, spielt
ein Instrument, componirt, pinselt; — und so muß denn am
Ende der Geschmack ausarten, und die Kunst verächtlich werden.
Deswegen sehen wir auch ganze Heerden solcher Künstler
herumlaufen, die nicht einmal mit den ersten theoretischen Grundsätzen
ihrer Kunst bekannt sind: Musiker, die nicht wissen, aus
welcher Tonart sie spielen; die nichts vorzutragen verstehen, als
was sie auf ihrer Geige oder Pfeife auswendig gelernt haben;
Künstler ohne philosophischen Geist, ohne gesunde Vernunft,
ohne Studium, ohne wahres Natur-Gefühl, aber dagegen mit
desto mehr Selbstgenügsamkeit und edler Dreistigkeit ausgerüstet;
unter sich von Brodneid entbrannt; neidisch auf einen Liebhaber,
der ihr Hauptstudium nur als Nebensache treibt, und dennoch
mehr davon weiß, als sie, die weiter nichts gelernt haben.
Hat ein solcher aber Anhang unter den Leuten nach der Mode,
genießt er den Schutz der anmaßlichen Kenner, so wage man es
ja nicht, laut zu sagen, daß er ein Stümper sey, wenn man
nicht für einen unwissenden Menschen gelten, und alle Dilettanten
gegen sich aufbringen will! Allein wem ekelt nicht vor
der Menge solcher vornehmen und geringen Dilettanten, vor
ihren schiefen Urtheilen, vor ihrem albernen Gewäsche? Willst
Du Dich bei diesem wilden Haufen beliebt machen, so mußt
Du die Geduld haben, ihren Unsinn anzuhören, oder gar die
Niederträchtigkeit begehen, ihn zu loben, und ihren Machtsprüchen
beizupflichten. Willst Du Dich aber bei ihnen in Ansehen
setzen, so sey ja nicht bescheiden, sondern eben so unverschämt,
wie sie! Entscheide mit Kühnheit! Tritt mit Zuversicht mitten
unter die größten Männer! Dränge Dich hervor! Thu, als
seyest Du äusserst ekel in Deinem Geschmacke; als sey es schwer,
den Beifall Deines verwöhnten Auges und Ohrs zu gewinnen!
Rede von dem allgemeinen Rufe, in welchem Deine Kenntnisse
stünden! Verachte, was Dir zu hoch ist! Schüttle bedeutend
mit dem Kopfe, wenn Du nichts Passendes zu sagen weißt!
Begegne dem Anfänger mit Uebermuthe! Schmeichle vornehmen,
reichen, mächtigen Dilettanten und Mäcenaten! Befördre
die Lust an Spielwerken und Kleinigkeiten, an niedlichen
Rondo's, an Bierhaus-Menuetten, mitten in ernsthaften Stücken;
an buntschäckigtem Colorit, an Sinn-Gedichtchen, an Bombast
und leerer Phraseologie, an Schauspielen voll Gräuel, Verwickelung
und Uebertreibung! — So kannst Du Dein Schärflein
zum allgemeinen Verderbnisse des Geschmacks redlich beitragen!
Fühlst Du aber Kraft in Dir, und hast nicht Ursache,
Menschen zu scheuen, so widersetze Dich dem Unwesen! Eifre
gegen diese Erbärmlichkeiten, aber eifre mit Gründen, und rücke
den Midassen unserer Zeit die großen Perücken und Narren-Kappen
zurück, damit man ihre langen Ohren sehe, und sich
nicht durch ihre Amtsgesichter täuschen lasse! Traurig ist es indessen,
daß auch der wahrhaftig große Künstler heut zu Tage
zum Theil diese Wege einschlagen muß, wenn er nicht dem
Marktschreier das Feld räumen will; daß er oft Natur, Bescheidenheit,
Einfalt und Würde, der Mode und dem Vorurtheile
aufzuopfern, sich mit falschem Glanze auszurüsten, sich zum
Windbeutel und Spaßmacher zu erniedrigen gezwungen ist, um
zu gefallen und Brod zu finden. Uebel ist auch oft der Künstler,
besonders der Musiker, daran, wenn er in eine Gesellschaft von
Leuten geräth, die ihn bewundern wollen, die ihn bitten, sich
vor ihnen hören zu lassen, und die denn doch weder Aufmerksamkeit,
noch Kenntniß der Kunst haben. Abschlagen darf er es
nicht, wenn er nicht will für eigensinnig gehalten werden, und
doch fühlt er, daß er seine Perlen den Säuen vorwirft. Er setzt
sich an das Klavier, spielt das sanfteste Adagio, und nun brüllen
die zuhörenden Liebhaber mitten in der rührendsten Stelle
überlaut: »O! das ist gar schön! vortrefflich!« — und darüber
geht die Stelle verloren. — Merke dir's, liebes Publikum,
daß du dir solche Unarten abgewöhnen, und nicht bloß ein geehrtes,
sondern auch ein ehrenwerthes Publikum seyn sollst.


8.


Nun noch ein Wort zur Warnung für den Jüngling, in
Betracht der Künstler, besonders der Schauspieler, nämlich derjenigen
von gemeiner Art! Ich habe vorhin gesagt, daß der vertraute
Umgang mit den mehrsten derselben, von Seiten ihrer
Kenntnisse, ihres sittlichen Lebens und ihrer ökonomischen Umstände,
für Kopf, Herz und Geldbeutel nicht sehr vortheilhaft
seyn könne; allein noch in andern Rücksichten ist hier Vorsicht
zu empfehlen. — Wenn man weiß, welch ein warmer Verehrer
der schönen Künste ich selbst bin: so wird man mir wohl nicht
Schuld geben, daß es aus Vorurtheil oder Kälte geschehe, wenn
ich dem Jünglinge rathe, mäßig im Genuß der schönen Künste,
mäßig im Genusse des Umgangs mit den gefälligen Musen und
deren Priestern zu seyn. — Musik, Poesie, Schauspielkunst,
Tanz und Malerei, wirken freilich wohlthätig auf das Herz.
Sie machen es weich und empfänglich für manche edle Gefühle:
sie erheben und bereichern die Phantasie, schärfen den Witz, erwecken
Fröhlichkeit und Laune, mildern die Sitten und befördern
die geselligen Tugenden. Allein eben diese herrlichen Wirkungen
können, wenn sie übertrieben werden, manchfaltiges
Elend veranlassen. Ein zu weiches, weibisches, bei wahren und
eingebildeten, eignen und fremden Leiden sogleich in Aufruhr
gerathendes Gemüth ist wahrlich ein trauriges Geschenk. Ein
Herz, das, empfänglich für jeden Eindruck, wie ein Rohr, von
manchfaltigen Leidenschaften hin und her bewegt, jeden Augenblick
von andern sich durchkreuzenden Empfindungen hingerissen
wird; ein Nerven-System, auf welchem jeder Betrüger, der
nur den rechten Ton zu treffen weiß, nach Gefallen spielen
kann: — das alles wird uns da, wo es auf Festigkeit, unerschütterlichen
Muth, auf Ausdauern und Beharrlichkeit ankömmt,
sehr zur Last. Eine zu warme, zu hochfliegende Phantasie, die
allen unsern geistigen Anstrengungen einen romanhaften Schwung
gibt, und uns in eine Ideen-Welt versetzt, kann uns in der
wirklichen Welt theils sehr unglücklich, theils zu gänzlich unbrauchbaren
Menschen machen. Sie spannt uns zu Erwartungen,
erregt Forderungen, die wir nicht befriedigen können, und
erfüllt uns mit Ekel gegen alles, was den Idealen nicht entspricht,
nach welchen wir in der Bezauberung wie nach Schatten
greifen. Ein üppiger Witz, eine schalkhafte Laune, die nicht
unter der Vormundschaft einer keuschen Vernunft stehen, können
nicht nur leicht auf Kosten des Herzens ausarten, sondern
würdigen uns auch herab, verleiten zu Spielwerken, so daß wir,
statt der höhern Weisheit und nüchternen Wahrheit nachzustreben,
und unsre Denkkraft auf wahrhaftig nützliche Gegenstände
zu verwenden, nur den Genuß des Augenblicks suchen, und
statt, mitten durch die Vorurtheile hindurch, in das Wesen der
Dinge einzudringen, uns bei den glänzenden Aussenseiten verweilen.
Fröhlichkeit kann in Zügellosigkeit, in Streben nach
immerwährendem Taumel übergehen. Milde Sitten verwandeln
sich nicht selten in Weichlichkeit, in übertriebene Geschmeidigkeit,
in niedre, unverantwortliche Gefälligkeit, die alles Gepräge
vom männlichen Charakter abschleifen; und ein Leben,
das bloß den geselligen Freuden und dem sinnlichen Vergnügen
gewidmet ist, verleidet uns jede ernsthafte Beschäftigung, und
entreißt uns den edlen und dauernden Genuß, der durch Ueberwindung
großer Schwierigkeiten und durch anhaltende Anstrengung
gewiß nicht zu theuer erkauft werden muß; es macht uns
die für Geist und Herz so wohlthätige Einsamkeit unerträglich,
raubt uns die glückselige Empfänglichkeit für ein stilles häusliches,
den Familien- und bürgerlichen Pflichten gewidmetes Daseyn
— mit einem Worte: wer sich gänzlich den schönen Künsten
widmet, und mit den Priestern ihrer Gottheiten sein ganzes
Leben verschwelgt, der läuft Gefahr, sein wahres dauerhaftes
Wohl zu verscherzen, und seinem Leben jeden Werth und jede
Würze, seinem Bewußtseyn jede Seligkeit, seinem Lebensmuthe
jede Nahrung zu entreissen, und in den späteren Jahren des
Lebens im Ueberdruß zu verschmachten. Alles, was ich hier gesagt
habe, trifft vorzüglich bei dem Theater und bei dem Umgange
mit Schauspielern ein. Wenn unsere Schauspiele das
wären, wofür man sie so gern ausgeben mag, eine Schule der
Sitten, wo uns auf eine gefällige und treffende Weise unsre
Verirrungen und Thorheiten dargestellt und an das Herz gelegt
würden; ja, dann könnte es rathsam seyn, die Bühne oft zu
besuchen, und den Umgang mit Männern zu wählen, welche
man als Wohlthäter ihres Zeitalters ansehen müßte. Man darf
aber nicht das Theater nach demjenigen beurtheilen, was es
seyn könnte, sondern nach dem, was es ist. Wenn in unsern
Lustspielen die komischen Züge der Narrheit so übertrieben
geschildert sind, daß niemand das Bild seiner eignen Schwachheiten
darin erkennt; wenn romanhafte Liebe darin begünstigt
wird; wenn junge Phantasten und verliebte Mädchen daraus
lernen, wie man die alten vernünftigen Väter und Mütter betrügen
und überlisten soll, die zur ehelichen Glückseligkeit ein
wenig mehr, als eingebildete Sympathie und vorübergehenden
Liebes-Rausch fordern; wenn in unsern Schauspielen der Leichtsinn
im gefälligen Gewande erscheint, vornehmes Laster in Glanz
und Hoheit auftritt, und, durch einen Anstrich von Größe und
Kraft, Bewundrung erzwingt; wenn im Trauerspiele unser
Auge mit dem Anblick der ärgsten Greuel vertraut; wenn unsere
Einbildungskraft an Erwartung wunderbarer, feenmäßiger
Entwickelungen und Auflösungen gewöhnt wird; wenn man
uns in den Opern dahin bringt, auf alle Täuschung Verzicht
zu leisten, und Vernunft und Geschmack unter den Glauben an
die Göttlichkeit der Tonkunst gefangen zu nehmen; wenn der
elendeste Fratzen-Schneider, die ungeschickteste Dirne, in so fern
sie Anhang unter dem Volke haben, allgemeine Bewunderung
einernten; wenn endlich, um alle diese nichtigen Zwecke zu erlangen,
unsre Theater-Dichter sich über Wahrscheinlichkeit, ächte
Natur, weise Kunst und Anordnung hinwegsetzen, und sich folglich
der Zuschauer in dem Falle befindet, im Schauspielhause
keine Nahrung für den Geist, sondern nur Zeitverkürzung und
sinnlichen Genuß zu suchen: — wer wird sich's da nicht zur
Pflicht machen, Jünglingen und Mädchen den sparsamsten Genuß
dieser Vergnügungen zu empfehlen? Und nun, was die
Schauspieler betrifft: ihr Stand hat sehr viel Blendendes. Freiheit,
Unabhängigkeit von dem Zwange des bürgerlichen Lebens,
gute Bezahlung, Beifall, Vorliebe des Publikums, Gunst und
die schöne Gelegenheit, einem glänzenden Publikum Talente zu
zeigen, die sonst vielleicht auf immer versteckt geblieben wären;
Schmeichelei; die Freuden der Tafel bei reichen und gastfreien
Liebhabern der Kunst; viel Muße; Gelegenheit, Städte und
Menschen kennen zu lernen: — das alles kann wohl einen Jüngling,
der mit einer unangenehmen Lage, oder mit einem zerrütteten
Gemüthe, mit übel geordneten Leidenschaften und Begierden
kämpft, in Versuchung führen, diesen Stand zu wählen,
besonders, wenn er in vertrauten Umgang mit Schauspielern
und Schauspielerinnen geräth. Aber nun die Sache näher betrachtet!
Was für Menschen sind gewöhnlich diese Theater-Helden
und Heldinnen? Leute ohne Sitten, ohne Erziehung, ohne
Grundsätze, ohne Kenntnisse; Abentheurer; Menschen aus den
niedrigsten Ständen; freche Buhlerinnen; — mit diesen lebt
man, wenn man sich demselben Stande gewidmet hat, in täglicher
Gemeinschaft. Es ist schwer, da nicht mit dem Strome
fortgerissen zu werden, nicht zu Grunde zu gehen. Eifersucht,
Feindschaft und Kabale vollenden dies glänzende Elend, und da
diese Künstler fast ganz ausser dem Staate leben, so fällt bei
ihnen ein starker Bewegungsgrund zum Gutseyn weg, nämlich
die Rücksicht auf ihren Ruf unter den Mitbürgern. Kömmt
noch etwa die Verachtung, mit welcher, freilich unbilliger Weise,
manche ernsthafte Leute auf sie herabsehen, hinzu: so wird das
Herz erbittert und verhärtet. Die tägliche Abwechselung von
Rollen benimmt dem Charakter alle Eigenthümlichkeit und Festigkeit;
man wird zuletzt aus Gewohnheit, was man so oft
vorstellen muß; man darf dabei nicht Rücksicht auf seine Gemüths-Stimmung
nehmen, muß oft den Spaßmacher spielen,
wenn das Herz trauert, und umgekehrt. Dies leitet zur Verstellung.
Das Publikum wird des Mannes und seines Spiels
überdrüssig; seine Manier gefällt nicht mehr nach zehn Jahren;
leicht gewonnenes Geld geht eben so leicht wieder fort; — und
so ist denn ein armseliges, dürftiges, kränkliches Alter nicht
selten der letzte Auftritt des Schauspieler-Lebens.


9.


Wer Schauspieler und Tonkünstler unter seiner Aufsicht und
Leitung hat, dem rathe ich, sich gleich anfangs auf einen ernsten
und gemessenen Fuß mit ihnen zu setzen, wenn er nicht von
ihrem Eigensinne und ihren Grillen abhängen will. Die Hauptpunkte,
worauf es dabei ankömmt, sind: ihnen zu zeigen, daß
man dem Geschäfte gewachsen sey; daß man einen Künstler zu
beurtheilen und zurechtzuweisen verstehe; sie an Pünktlichkeit
und Ordnung zu gewöhnen, und bei der ersten Uebertretung,
Naseweisigkeit oder Zügellosigkeit Strenge fühlen zu lassen; sie
übrigens aber, nach Verhältniß der Talente und der sittlichen
Aufführung eines Jeden, mit Höflichkeit und Auszeichnung zu
behandeln, ohne sich je gemein mit ihnen zu machen.


10.


Ermuntre durch bescheidnes Lob, aber schmeichle nicht, erhebe
nicht zur Ungebühr den jungen angehenden Schriftsteller
und Künstler! Durch gar zu freigebiges Lob ist schon Mancher
auf immer verdorben worden. Das übertriebne Beklatschen und
Lobpreisen macht sie schwindlich, aufgeblasen, hochmüthig. Sie
beeifern sich dann nicht weiter, der Vollkommenheit nachzustreben,
und hören auf, ein Publikum zu achten, das so leicht zu
befriedigen scheint. Leider aber zwingt uns der Zustand unsrer
Literatur, alles zu loben, was nicht offenbar Unsinn ist, weil
in dem Fache der schönen Wissenschaften so selten etwas unter
uns erscheint, was sich über das Mittelmäßige erhebt, oder im
Pulte des Verfassers seine volle Reife erlangt hat.


Laß Dich dadurch nicht verderben, junger Mann von Talenten!
Bewahre auch Dein Herz vor Eifersucht! Laß fremdem
Verdienste Gerechtigkeit widerfahren! Suche immer die Gesellschaft
solcher Männer, durch deren Umgang Du, zum Vortheile
Deiner Kunst, weiser und besser werden kannst, nicht aber den
Schwarm niedriger Schmeichler oder blinder Enthusiasten!


11.


So wenig Vortheil der vertrauliche Umgang mit Künstlern
von gemeinem Schlage gewährt, so lehrreich und unterhaltend
ist der Umgang mit Männern, die philosophischen Geist, Gelehrsamkeit
und Witz mit Kunst und Talent verbinden. Es ist
ein Glück, an der Seite eines ächten Künstlers zu leben, dessen
Geist durch Kenntnisse gebildet, dessen Blick durch Studium der
Natur und der Menschen geschärft, bei dem, durch die milden
Einwirkungen der Musen, das Herz zu Liebe, Freundschaft und
Wohlwollen gestimmt und die Sitten geläutert und veredelt sind.
Seine freundliche Beredsamkeit ist aufheiternd und belebend, sein
Umgang söhnt mit der Welt und ihren Beschwerden aus, gewährt
Erholung von verdrießlichen, mühsamen und trocknen
Berufs-Geschäften, und gibt demjenigen neue Federkraft, der
durch lange Anstrengung abgespannt ist; erhöht die mäßigste
Kost zu einem Göttermahle, unsere Hütte zu einem Heiligthume,
unsern Heerd zu einem Altare der Musen.


12.


Man pflegt viel zum Lobe gesellschaftlicher Bühnen und ihres
wohlthätigen Einflusses auf die Bildung junger Leute zu sagen.
Es würde mich zu weit führen, wenn ich hier alles aus einander
setzen wollte, was sich für und gegen die Sache sagen läßt,
und was ich selbst vielfach darüber zu beobachten und zu erfahren
Gelegenheit gehabt habe. Hier nur so viel: Ein großer Theil
dessen, was über das Theaterwesen überhaupt in diesem Kapitel
gesagt worden, ist auch auf die gesellschaftlichen Bühnen anwendbar.
Welche besondre Vorsicht aber noch bei der Wahl der
Stücke und der Rollen-Vertheilung zu beobachten ist, wenn gesittete
junge Leute Schauspiele aufführen sollen, das fällt leicht
in die Augen. Allein ich würde den Eltern noch ausserdem vorzüglich
eine weise Rücksicht auf das Alter, auf die Gemüthsart,
auf die Temperamente ihrer Kinder, auf den Grad der Ausbildung
und Bestimmtheit des Charakters, den sie schon erlangt,
oder noch nicht erlangt hätten, dringend empfehlen, wenn ich
um Rath gefragt würde.




Sechstes Kapitel.

Ueber den Umgang mit Menschen von allerlei Ständen im

bürgerlichen Leben.




1.


Machen wir den Anfang mit den Aerzten! Kein Stand ist
für das Menschengeschlecht wohlthätiger, als dieser, wenn er
seine Bestimmung erfüllt. Der Mann, welcher alle Schätze der
Natur durchwühlt, und ihre Kräfte erforscht, um Mittel aufzusuchen,
das Meisterstück der Schöpfung, den Menschen, von
den Plagen zu befreien, von welchen sein sichtbarer, materieller
Theil befallen wird, die seinen Geist zu Boden drücken, und oft
schon seine Maschine zerstören, ehe noch einmal sich jede Kraft
in ihm entwickelt hat: der Mann, der sich vor dem Anblicke des
Elendes, Jammers und Schmerzens nicht scheuet, der seine Gemächlichkeit,
seine Ruhe, selbst seine eigne Gesundheit und sein
Leben daran wagt, um den leidenden Brüdern beizustehen; dieser
Mann verdient Verehrung und warmen Dank. Er gibt einer
zahlreichen Familie ihren Beschützer, ihren Erhalter, ihren
Wohlthäter wieder, rettet unmündigen Kindern ihren Vater,
Ernährer und Erzieher, führt vom Rande des Grabes den
edeln Gatten zurück in die Arme seines treuen Weibes. —
Mit Einem Worte: kein Stand hat so unmittelbar segenvollen
Einfluß auf das Wohl der Welt, auf das Glück, auf die
Ruhe, auf die Zufriedenheit der Mitbürger, wie der eines Arztes.
Und wenn man bedenkt, welch ein Umfang von Kenntnissen,
welch eine Besonnenheit und Ausdauer, welch eine
Geistesgegenwart und Reife des Urtheils dazu gehört: so erscheint
der Arzt, wenn er ganz ist, was sein Beruf fordert, in
einer Würde, die beinahe jede andere überstrahlt, und ihm die
stärksten Ansprüche auf Dank und Verehrung seiner Mitbürger
gibt. — Man wird es ohne Genie in keinem Stande recht weit
bringen; doch gibt es Wissenschaften, in welchen ein schlichter
gesunder Hausverstand, und wohl noch etwas weniger, recht
gute Dienste thut! große Aerzte hingegen können durchaus nur
die feinsten Köpfe seyn. Doch das Genie macht es nicht allein
aus; es gehört das ämsigste und mühseligste Studium dazu, um
es in diesem Fache weit zu bringen. Endlich, wenn man überlegt,
daß diese Kenntnisse, mit allen Hülfswissenschaften, welche
die Arzneikunde voraussetzt, gerade die erhabensten, natürlichsten,
ersten Grundkenntnisse des Menschen sind — Studium
der Natur in allen ihren Reichen, in allen ihren möglichen Wirkungen,
in allen ihren Bestandtheilen; Studium des Menschen,
an Leib und Seele, in seinen festen und flüssigen Theilen, in
seiner ganzen Zusammensetzung, in seinen Gemüthsbewegungen
und Leidenschaften — was kann denn lehrreicher, tröstender,
erquickender seyn, als der Umgang und die Hülfe eines solchen
Mannes? Es gibt aber unter den Söhnen Aesculaps auch unzählige
von ganz andrer Art; ungerathene Söhne des berühmten
und erhabenen Vaters, denen der Doctorhut das Privilegium
gibt, an armen Kranken Versuche ihrer Unwissenheit zu
machen; Leute, die den Körper des Patienten wie ihr Eigenthum,
wie ein Gefäß ansehen, in welches sie nach Willkühr allerlei
flüssige und trockene Materie schütten dürfen, um wahrzunehmen,
welche Wirkung durch den Streit dieser salzartigen,
sauren und geistigen Dinge hervorgebracht wird, und wobei sie
nichts wagen, als höchstens, daß das Gefäß zu Grunde geht.
Andern fehlt es, bei der gründlichsten Kenntniß, an Beobachtungsgeist.
Sie verwechseln die Zeichen der Krankheiten, lassen
sich durch falsche Berichte der Kranken täuschen, forschen nicht
kaltblütig, nicht tief, nicht fleißig genug, und verordnen dann
Mittel, die gewiß helfen würden — wenn der Kranke in der
That die Krankheit hätte, mit welcher sie ihn behaftet glauben.
Wieder Andre kleben an Systemgeist, an Autorität, an Mode,
und schieben nie auf ihre Blindheit, sondern auf die Natur die
Schuld, wenn ihre Arzneimittel andre Wirkungen hervorbringen,
als die erwarteten; endlich noch Andre halten aus Gewinnsucht
die Genesung der Leidenden auf, um desto länger, nebst
dem Apotheker und Wundarzte, den Vortheil davon zu ziehen.
Fällt man in die Hände eines solchen Afterarztes, so ist man in
der größten Gefahr, das Opfer der Unwissenheit, der Sorglosigkeit,
des Eigensinns oder der Bosheit zu werden.


Nun ist es freilich, selbst einem Laien, der sonst einen geraden
Blick mit einiger Menschenkenntniß, Erfahrung und Gelehrsamkeit
verbindet, nicht so schwer, den groben Charlatan
von dem geschickten Manne, an seinem Vortrage, an der Art
seiner Fragen und Verordnungen, zu unterscheiden; unter den
Bessern aber Den auszuzeichnen, dem man am sichersten seinen
Körper anvertrauen kann, das ist viel schwerer. Folgende
Vorschriften würde ich daher, in Rücksicht auf den Umgang mit
Aerzten, empfehlen:


Lebe mäßig in allem Betracht, so wirst Du so glücklich seyn,
den Arzt nur als Freund bei Dir zu sehen; aber Du wirst seiner
Hülfe selten bedürfen!


Gib wohl Acht auf das, was Deiner besondern Leibesbeschaffenheit
schädlich oder dienlich ist, was Dir wohl, und was Dir
übel bekömmt! Richte darnach strenge Deine Lebensart ein, so
wirst Du nicht oft in den Fall kommen, Dein Geld in die
Apotheke schicken zu müssen!


Wenn man nicht ganz fremd in der Physik, dabei ein wenig
bewandert in medicinischen Büchern ist, sein Temperament kennt,
und weiß, zu welchen Krankheiten man Anlage hat, und was
Wirkung auf uns macht: so kann man auch oft, bei wirklichen
Krankheiten, sein eigner Arzt seyn. Jeder Mensch ist einer Art
von Gebrechen mehr ausgesetzt, als einer andern, in so fern
er einförmig lebt. Studirt er nun mit Ernst diesen einzigen Zweig
der Heilkunde, so müßte es sonderbar zugehen, wenn er davon
nicht vielleicht mehr, wenigstens eben so viel Einsicht erlangen
sollte, als ein Mann, der das ganze Heer von Krankheiten
übersehen muß.


Fordert aber die Noth, daß Du Dich an einen Arzt wendest,
und Du willst Dir einen unter dem Haufen aussuchen: so gib
zuerst Acht, ob der Mann gesunde Vernunft hat; ob er über
andre Gegenstände mit Klarheit, unpartheiisch, ohne Vorurtheil
raisonnirt; ob er bescheiden, verschwiegen, fleißig und seiner
Kunst ganz ergeben ist; ob er ein gefühlvolles, menschenliebendes
Herz zeigt; ob er seine Kranken mit einer Menge verschiedner
Arzneien zu bestürmen, oder sich einfacher Mittel zu bedienen,
der Natur wo möglich ihren Lauf zu lassen pflegt; ob er
eine Diät empfiehlt, die nach seinen Begierden abgemessen, ob
er verbietet, was ihm selbst zuwider ist; nur anräth, wozu er
selbst geneigt ist; ob er sich in Reden zuweilen widerspricht; ob
er fest in seinem Systeme ist, oder sich irre machen läßt, und
von einer Heilart zur andern übergehet; ob er einzelnen Kennzeichen
entgegen arbeitet, oder immer die Hauptsache vor Augen
hat; ob er Brodneid gegen seine Kunstverwandten, sich eben so
bereitwillig zeigt, den Großen und Reichen, als den Niedern
und Armen beizustehen? Bist Du über diese Punkte befriedigt
und beruhigt, so vertraue Dich ihm an.


Vertraue Dich aber ihm allein, gänzlich und ohne Zurückhaltung!
Verschweige auch nicht den kleinsten Umstand, der
dazu dienen mag, ihn mit dem Zustande und dem Sitze Deines
Uebels bekannt zu machen! Doch mische keine nichtsbedeutende
Kleinigkeiten, keine Thorheiten, keine Grillen, keine Einbildungen
hinein, die ihn irre machen könnten! Folge strenge und
pünktlich seinen Vorschriften, damit er sicher seyn dürfe, ob das,
was Du nachher empfindest, die Folge seiner angewendeten Mittel
sey! Laß Dich daher auch nicht verleiten, nebenher allerlei
Hausmittel, möchten sie auch noch so unschuldig scheinen, zu
gebrauchen, noch heimlich einen zweiten Arzt um Rath zu fragen!
Vor allen Dingen nimm nicht etwa zu gleicher Zeit zwei
solcher Herren öffentlich an! Die Resultate ihrer Berathungen
werden eben so viel Todesurtheile für Dich seyn; Keinem von
Beiden wird Deine Genesung am Herzen liegen; sie werden
Deinen Körper zu dem Kampfplatze ihrer verschiedenen Meinungen
gebrauchen; sie werden Einer dem Andern die Ehre mißgönnen,
Dich gesund zu machen, und Dich also lieber gemeinschaftlich
dem Tode überliefern, um nachher wechselseitig die
Schuld auf einander schieben zu können.


Den Mann, der alles anwendet, was in seinen Kräften
steht, Deine Gesundheit herzustellen, belohne nicht sparsam, sondern
reichlich, nach Deinem Vermögen! Hast Du aber Ursache,
zu glauben, daß er eigennützig sey, so setze Dich auf den Fuß,
ihm jährlich etwas Festgesetztes zu zahlen, Du mögest krank oder
gesund seyn, damit er kein Interesse dabei habe, Dich mit allerlei
Krankheiten zu versehen, oder Deine Herstellung aufzuhalten.


2.


Wenden wir uns nun zu den Juristen! Nächst den natürlichen
Gütern, nächst der Wohlfahrt des Geistes, der Seele und
des Leibes, ist in der bürgerlichen Gesellschaft der sichre Besitz
des Eigenthums das Heiligste und Theuerste. Wer dazu beiträgt,
uns diesen Besitz zuzusichern; wer sich weder durch
Freundschaft, noch Partheilichkeit, noch Weichlichkeit, noch Leidenschaft,
noch Schmeichelei, noch Eigennutz, noch Menschen-Furcht
bewegen läßt, auch nur einen einzelnen kleinen Schritt
von dem geraden Wege der Gerechtigkeit abzuweichen; wer durch
alle Künste der List und Ueberredung, durch die Unbestimmtheit,
Zweideutigkeit und Verwirrung der geschriebenen Gesetze hindurch,
klar zu schauen, und den Punkt, den Vernunft, Wahrheit,
Redlichkeit und Billigkeit bestimmen, zu treffen weiß; wer
der Beschützer der Aermern, des Schwächern und Unterdrückten
gegen den Stärkern, Reichern und Unterdrücker; wer der Waisen
Vater, der Unschuldigen Retter und Vertheidiger ist — der
ist gewiß unsrer ganzen Verehrung werth.





Was ich hier gesagt habe, beweist aber auch zugleich, wie
sehr viel dazu gehöre, auf den Titel eines würdigen Richters und
auf den eines edlen Sachwalters Anspruch machen zu dürfen;
und es ist, am gelindesten gesprochen, sehr übereilt geurtheilt,
wenn man behauptet, es werde, um ein guter Jurist zu seyn,
wenig gesunde Vernunft, sondern nur Gedächtniß, ein wenig
Schlauheit und ein wenig Phlegma, Vorliebe für den Schlendrian
und ein hartes Herz erfordert; oder die Rechtsgelehrsamkeit
sey nichts anders, als die Kunst, die Leute auf eine rechtsbeständige
Art um Geld und Gut zu bringen. Freilich, wenn
man unter einem Juristen einen Mann versteht, der nur sein
römisches Recht im Kopfe hat, die Kunstgriffe der Auslegung
und Anwendung der Gesetze kennt, und die spitzfindigen Distinctionen
der Rabulisten studirt hat, so mag man Recht haben;
aber ein solcher entheiligt auch sein ehrwürdiges Amt.


Doch ist es in der That traurig — um auch das Böse nicht
zu verschweigen — daß die Handlungen so vieler Richter und
Advocaten, so wie die Justiz-Verfassung in den mehrsten Ländern,
so viel Grund und Anlaß zu jenen harten Beschuldigungen
geben. So geschieht es, daß sich Menschen ohne Grundsätze,
verschrobene und alltägliche Köpfe, dem Studium der
Rechtsgelehrsamkeit widmen, und mit der Kenntniß der Gesetze
keine andre feine Kenntnisse verbinden, dennoch aber so stolz auf
diesen Wust von alten römischen, auf unsre Zeiten wenig passenden
Gesetzen sind, daß sie von dem Manne, der die edlen
Pandecten nicht am Schnürchen hat, glauben, er könne gar
nichts gelernt haben. Ihre ganze Gedanken-Reihe knüpft sich
nur an ihre heilige Schrift, an das Corpus Juris an, und ein
steifer Civilist ist daher im gesellschaftlichen Leben das langweiligste
Geschöpf, das man sich denken mag. In allen übrigen
menschlichen Dingen, in allen andern, den Geist aufklärenden,
das Herz bildenden Kenntnissen unerfahren, tritt ein solcher Jurist
in ein öffentliches Amt, und wird vielleicht für eine ganze
Stadt der einzige Verwalter der Gerechtigkeit. Sein barbarischer
Styl, seine bogenlangen Perioden, die unglückselige Fertigkeit,
die einfachste deutlichste Sache zu verwickeln, zu verdunkeln,
und unverständlich zu machen, erfüllt Jeden, der Geschmack
und Sinn für Klarheit hat, mit Ekel und Ungeduld. Wenn
Du auch nicht das Unglück erlebst, daß Deine Angelegenheit
einem eigennützigen, partheiischen, faulen, oder schwachköpfigen
Richter in die Hände fällt; so ist es schon genug, daß Dein
oder Deines Gegners Anwald ein Mensch ohne Gefühl, ein gewinnsüchtiger
Gauner, ein Pinsel, oder ein Ränkeschmidt ist,
um bei einem Rechtsstreite, den jeder unbefangene gesunde Kopf
in einer Stunde schlichten könnte, viele Jahre lang hingehalten
zu werden, ganze Ballen voll Acten zusammengeschrieben zu
sehen, und dreimal so viel Unkosten zu bezahlen, als der Gegenstand
des ganzen Streits werth ist, ja am Ende die gerechteste
Sache zu verlieren, und Dein offenbares Eigenthum fremden
Händen preiszugeben. Und wäre auch beides nicht der Fall;
wären auch Richter und Sachwalter geschickte und redliche Männer,
so ist der Gang der Justiz in manchen Ländern von der
Art, daß man Methusalems Alter erreichen muß, um das Ende
eines Prozesses zu erleben. Da schmachten dann ganze Familien
im Elende und Jammer, indeß sich Schelme und hungrige
Scribler in ihr Vermögen theilen. Da wird die gegründeteste
Forderung wegen eines kleinen Mangels an elenden Formalitäten
für nichtig erklärt. Da muß der Aermere sich's gefallen lassen,
daß sein reicherer Nachbar ihm sein väterliches Erbe wegreißt,
wenn der Anwald des Gegners Mittel findet, den Sinn
irgend eines alten Documents zu verdrehen, oder wenn der Unterdrückte
nicht Vermögen genug hat, die ungeheuren Kosten
zur Führung des Prozesses aufzubringen. Da müssen Söhne
und Enkel geduldig zusehen, wie die Güter ihrer Voreltern, unter
dem Vorwande, die darauf haftenden Schulden zu bezahlen,
Jahrhunderte hindurch in den Händen privilegirter Diebe bleiben,
indeß weder sie noch die Gläubiger Genuß davon haben.
Da muß mancher Unschuldige sein Leben auf dem Blutgerüste
hingeben, weil die Richter mit der Sprache der Unschuld weniger
bekannt sind, als mit den Wendungen einer falschen Beredsamkeit.
Da lassen Professoren Urtheile über Gut und Blut
durch ihre unbärtigen Schüler verfassen, und geben demjenigen
Recht, der das Responsum bezahlt. — Doch was helfen hier
alle Declamationen, und wer kennt nicht diese Greuel der Verwüstung?


Darum bleibt es wahr, daß ein magerer Vergleich besser sey,
als ein fetter Prozeß. Darum sey es Regel: Man halte seine
Geschäfte in solcher Ordnung, mache alles darin bei Lebzeiten
so klar, daß man seinen Erben nicht die geringste Wahrscheinlichkeit
eines gerichtlichen Zwistes hinterlasse!


Hat uns aber der böse Feind zu einem Prozesse verholfen, so
suche man sich einen redlichen, uneigennützigen, geschickten Advocaten
— man wird oft ein wenig lange suchen müssen —
und bemühe sich, mit ihm also einig zu werden, daß man ihm,
ausser seinen Gebühren, noch reichere Bezahlung verspreche,
nach Verhältniß der Kürze der Zeit, binnen welcher er die
Sache zu Ende bringen wird!


Man mache sich gefaßt, nie wieder in den Besitz seiner Güter
zu kommen, wenn diese einmal in Advocaten- und Administratoren-Hände
gerathen sind, besonders in Ländern, wo alter
Schlendrian, Schläfrigkeit und Inconsequenz in Geschäften
herrschen!


Man erlaube sich keine Art von Bestechung der Richter!
Wer dergleichen anwendet, der ist beinahe ein eben so arger
Schelm, wie Der, welcher nimmt.


Man waffne sich mit Geduld in allen Angelegenheiten, die
man mit Juristen von gemeinem Schlage vorhat.


Man bediene sich auch keines Solchen zu Dingen, die schleunig
und einfach behandelt werden sollen!


Man sey äusserst vorsichtig im Schreiben, Reden, Versprechen
und Behaupten gegen Rechtsgelehrte! Sie kleben am Buchstaben.
Ein juristischer Beweis ist nicht immer ein Beweis der
gesunden Vernunft; juristische Wahrheit zuweilen etwas mehr,
zuweilen etwas weniger, als gemeine Wahrheit; juristischer Ausdruck
ist nicht selten einer andern Auslegung fähig, als gewöhnlicher
Ausdruck, und juristischer Wille oft das Gegentheil von
dem, was man im gemeinen Leben Willen nennt.


3.


Ich komme jetzt zu dem Wehrstande. Wenn in unsern
heutigen Kriegen noch Mann gegen Mann föchte, und die Kunst,
Menschen zu vertilgen, nicht so methodisch und kunstmäßig getrieben
würde; wenn allein persönliche Tapferkeit das Glück des
Kriegers entschiede, und der Soldat nur für sein Vaterland, zur
Vertheidigung seines Eigenthums und seiner Freiheit stritte: so
würde auch kein solcher Ton unter den Kriegsleuten herrschen,
wie jetzt, da zu einem geschickten Militär ganz andre Arten von
Kenntnissen gehören, da ein Paar neue Ressorts, nämlich Subordination
und ein conventioneller Begriff von Ehre, auf gewisse
Weise an die Stelle des kühnen Muths getreten sind, und diese
die Menschen zwingen müssen, auf ihrem Platze unbeweglich
stehen zu bleiben und aus der Ferne in völliger Ruhe auf sich
schießen zu lassen, weil die Leidenschaften der Fürsten, ihr Ehrgeitz
und ihre Eroberungssucht es so wollen, und die Völker nur
um der Fürsten willen da sind. Dennoch war eine gewisse Rohigkeit,
Zügellosigkeit und ein trotziges Hinwegsetzen über alle
Regeln der Moral und bürgerlichen Uebereinkunft — gleich als
wären diese Gesetze nur Kinder des Friedens — noch in der ersten
Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts fast der allgemeine
Charakter eines Soldaten von hohem und niederm Range. In
unsern Tagen aber sieht es damit ganz anders aus. Fast in allen
europäischen Staaten, besonders in Frankreich, findet man
im Soldatenstande Personen, die durch Kenntnisse in allen Fächern
der Wissenschaften und Künste, besonders in solchen, die
zu ihrem Handwerke gehören, durch ein gefälliges, geschmeidiges
und kluges Betragen, äussere Sittlichkeit, Sanftmuth des
Charakters und Bildung des Geistes und Herzens, sich der allgemeinen
Achtung und Liebe werth machen. Ich würde also
keine besondre Vorschriften über den Umgang mit Militärs zu
geben haben, wenn nicht theils, so wie in allen Ständen, also
auch hier, Ausnahmen Statt fänden, theils einige andre Rücksichten
nicht mit Stillschweigen übergangen werden dürfen;
doch kann ich mich dabei kurz fassen.


Wer seinem Stande, seinem Alter, oder seinen Grundsätzen
nach, sich weder necken und beleidigen zu lassen, noch eine Beleidigung
durch den Zweikampf auszutilgen Lust haben kann,
der thut wohl, wenn er die Gelegenheit vermeidet, bei Spiel,
Trunk oder andern dergleichen Fällen, mit rohen Leuten vom
Soldatenstande in Gemeinschaft zu kommen, oder, wenn er solchen
Gelegenheiten nicht ausweichen kann, sich so behutsam,
höflich und ernsthaft, als möglich, aufzuführen. Indessen kömmt
hiebei auch sehr viel auf den Ruf an, in welchem man steht;
und ein gerader, fester, redlicher und verständiger Mann pflegt,
selbst von ausschweifenden, ungesitteten Leuten, geachtet und
geschont zu werden.


Ueberhaupt aber rathe ich, im Reden und Handeln gegen
Offiziere vorsichtig zu seyn. Das Vorurtheil von übel verstandner
Ehre, das in den mehrsten Armeen, vorzüglich in der französischen,
herrschend ist, und das von mancher andern Seite einen
Nutzen stiften kann, der hier zu weitläuftig zu entwickeln seyn
würde, befiehlt dem Offizier, auch nicht das kleinste zweideutige
Wörtchen, das ihm gesagt wird, hinzunehmen, ohne Genugthuung
durch die Waffen zu fordern; und da hat denn nicht selten
ein Ausdruck, den man sich im gemeinen Leben unbedenklich
erlauben dürfte, für ihn einen beleidigenden Sinn. Man
darf z. B. wohl sagen: »Das war doch nicht gut,« aber keinesweges:
»Das war schlecht von Ihnen;« — und doch muß
das, was nicht gut ist, nothwendig schlecht seyn. Mit dieser
Sprache der Uebereinkunft soll man sich also bekannt machen,
wenn man mit Personen, denen dieselbe Gesetze auflegt, umgehen
will.


Daß man in Gegenwart eines Offiziers nie, auch nicht das
Mindeste, zum Nachtheile dieses Standes vorbringen dürfe, versteht
sich wohl um so mehr von selbst, da es in der That nöthig
ist, daß der Soldat seinen Stand für den ersten und wichtigsten
in der Welt halte. — Denn was soll ihn bewegen, sich einer
so beschwerlichen und gefährlichen Lebensart zu widmen, wenn
es nicht die Ansprüche auf Ruhm und Ehre sind?


Endlich erwirbt man sich bei dem Soldatenstande durch ein
offenes, treuherziges, ungezwungenes und fröhliches Wesen,
durch freien und muntern Scherz, Gunst und Beifall; man
muß also mit ihrer Weise bekannt seyn, wenn man mit dieser
Klasse leben will. Doch sind vielleicht die Zeiten nicht mehr
fern, wo jede dieser Vorschriften unnütz werden, und der Stand
eines Soldaten nicht länger von dem eines Bürgers getrennt
bleiben wird.


4.


Kein Stand hat vielleicht so viel Annehmlichkeit, wie der
eines Kaufmanns, wenn dieser nicht ganz mit leerer Hand
anfängt, wenn das Glück ihm nicht entschieden zuwider ist,
wenn er ein wenig vor sich gebracht hat, wenn er seine Unternehmungen
mit gehöriger Klugheit treibt, nicht zu viel wagt
und auf das Spiel setzt. Kein Stand genießt einer so glücklichen
Freiheit, wie dieser. Kein Stand hat von je her so unmittelbar
thätigen, wichtigen Einfluß auf Moralität, Kultur und
Lebensweise gehabt, wie die Kaufmannschaft. Wenn durch sie
und durch die Verbindung, welche der Handel zwischen den entferntesten
und ungleichartigsten Völkern stiftet, der Ton ganzer
Nationen umgestimmt, und Menschen mit geistigen und körperlichen
Bedürfnissen, mit Wissenschaften, Wünschen, Krankheiten,
Schätzen und Sitten bekannt gemacht werden, die ausserdem
vielleicht nie, wenigstens sehr viel später, bis dahin gedrungen
seyn würden, so läßt sich wohl nicht zweifeln, daß eine
Vereinigung der feinsten Köpfe dieses Standes sich die Gewalt
erwerben könnte, dem Geschmack, der Lebensweise und selbst
dem Urtheil eines ganzen Volks jede beliebige Richtung zu geben,
und der Gesellschaft Gesetze vorzuschreiben, die sie nicht
übertreten könnte. Zum Glück für unsere Freiheit aber gibt es
theils nur sehr wenige so weitsehende, planvolle Köpfe unter Leuten
dieses Standes in der Welt, theils sind sie durch ein sehr
verschiedenes Interesse so getrennt, daß sie sich nicht zu einer
solchen Machthaberschaft vereinigen können; und so fällt zwar
die Wirkung nicht weg, welche der Handel auf Sitten und Aufklärung
hat; aber es geht doch damit nicht methodisch zu, sondern
alles rückt seinen Gang unter dem Einfluß der Zeit fort.
Indessen begreift man leicht, daß eben das Ideal, welches ich
von einem großen Handelsmanne aufgestellt habe, einen Mann
von feinem, vorausschauenden, weit umfassenden Geiste, und,
wenn es ihm um das Wohl der Welt zu thun ist, einen Mann
von edeln, erhabenen Gesinnungen bezeichnet. Auch gibt es
solche Männer in diesem Stande, und ich habe, besonders
während meines Aufenthalts in Hamburg, Bremen und andern
großen Handelsplätzen, deren einige kennen gelernt, die wahrlich,
wenn sie auf einem andern Platze gestanden hätten, unter
den größten Männern ihrer Zeit genannt worden wären.


Da man nun aber keiner Vorschriften bedarf, um zu lernen,
wie man mit weisen und guten Menschen umgehen soll, so will
ich hier nur von dem Betragen im Umgange mit Kaufleuten
von gemeinem Schlage reden. Diese werden von ihrer ersten
Jugend an gewöhnlich so mit Leib und Seele nur dahin gerichtet,
auf Geld und Gut ihr Augenmerk, und für nichts anders,
als für Reichthum und Erwerb Sinn zu haben, daß sie den
Werth eines Menschen fast immer nach der Schwere seines Geldkastens
beurtheilen, und bei ihnen: der Mann ist gut, so viel
heißt, als: der Mann ist reich. Hierzu gesellet sich wohl
noch, besonders in Reichsstädten, eine Art von Prahlerei, eine
Begierde, es Andern ihres Gleichen da, wo es Aufsehen macht,
an Pracht zuvorzuthun, um zu zeigen, daß ihre Sachen fest
stehen. Da sie aber mit dieser Neigung immer noch Sparsamkeit
und Habsucht verbinden, und da, wo sie nicht bemerkt werden,
äusserst eingeschränkt und sparsam leben, und sich sehr viel
versagen: so bemerkt man da einen Kontrast von Kleinlichkeit
und Glanz, von Geitz und Verschwendung, von Niederträchtigkeit
und Stolz, von Unwissenheit und Ansprüchen, der Mitleiden
erregt; und so industriös auch sonst die Kaufleute sind,
so fehlt es ihnen doch mehrentheils an der Gabe, ein kleines
Fest durch geschmackvolle Anordnungen glänzend, und mit wenigen
Kosten einen anständigen Aufwand zu machen. Ausser
Hamburg ist dieß wohl in allen deutschen Handelsstädten mehr
oder weniger der Fall.


Willst Du bei diesen Leuten geachtet seyn, so mußt Du wenigstens
in dem Rufe stehen, daß Deine Vermögens-Umstände
nicht zerrüttet seyen: Wohlstand macht auf sie den besten Eindruck.
Sey es durch Deine Schuld, oder durch Unglück, so
wirst Du, auch bei den herrlichsten Vorzügen des Verstandes
und Herzens, von ihnen verachtet werden, wenn Du Mangel
leidest.


Willst Du einen Solchen zu einer milden Gabe, oder sonst
zu einer großmüthigen Handlung bewegen, so mußt Du entweder
seine Eitelkeit mit in das Spiel bringen, daß es bekannt
werde, wie viel dies große Haus an Arme gibt; oder der Mann
muß glauben, daß der Himmel ihm die Gabe hundertfältig vergelten
werde: dann wird es andächtiger Wucher.


Große Kaufleute spielen, wenn sie spielen, gewöhnlich um
hohes Geld. Sie betrachten das wie jeden andern Speculations-Handel;
aber sie spielen dann auch mit aller Kunst und Aufmerksamkeit.
Man hüte sich daher, wenn man das Spiel nicht
versteht, und es nachlässig, bloß als einen Zeitvertreib ansieht,
sich mit solchen Männern einzulassen!


Laß es Dir unter Kaufleuten ja nicht einfallen, Deinen
Stand oder Rang, oder Deine Geburt geltend machen zu wollen,
besonders wenn Du nicht reich bist! oder Du wirst Dich
kränkenden Demüthigungen aussetzen.


Doch pflegt in manchen Kaufmannshäusern einem Manne
mit Stern, Orden und Titel geschmeichelt zu werden: das geschieht
dann aus Prahlerei, um zu zeigen, daß auch Vornehme
da Gastfreundschaft genießen, oder daß man mit Höfen und
großen Familien in Verhältnissen stehe.


Auch der Gelehrte und Künstler wird hier übersehen, oder
nur aus Eitelkeit vorgezogen. Er erwarte nicht, daß sein wahrer
Werth erkannt werde!


Da die Sicherheit des Handels auf Pünktlichkeit im Bezahlen
und auf Treue und Glauben beruht, so setze Dich bei den
Kaufleuten in den Ruf, strenge Wort zu halten und ordentlich
zu bezahlen: so werden sie Dich höher achten, als manchen viel
reichern Mann.


Man hüte sich, wenn man nicht selbst den Handel aus dem
Grunde versteht, sich von Kaufleuten zu gemeinschaftlichen Unternehmungen
und Speculationen verleiten zu lassen. Ist bei
der Sache ein sicherer Gewinn wahrscheinlich zu erwarten, so
hütet sich der Kaufmann wohl, einem Laien, und wäre er sein
bester Freund, davon Eröffnung zu thun, um ihn Theil nehmen
zu lassen. Solche Anträge sind also immer verdächtig. Daß
man noch ausserdem, wenn auch der Erfolg glücklich ausfällt,
bei der Berechnung und Theilung verkürzt wird, versteht sich
von selbst.


Wer wohlfeil kaufen will, der kaufe für baares Geld! —
das ist eine sehr bekannte Lehre. Man hat dann die Wahl von
Kaufleuten und von Waaren, und man kann es niemand übel
auslegen, wenn er, bei der Ungewißheit, ob und wie bald er
bezahlt werde, für seine Waare einen übertriebenen Preis fordert,
oder das Schlechteste hingibt, was er hat.


Hat man Ursache, mit dem Betragen des Mannes, mit welchem
man Handlungsgeschäfte getrieben hat, zufrieden zu seyn:
so wechsele man nicht ohne Noth, laufe nicht von einem Kaufmanne
zu dem andern! Man wird von Leuten, die uns kennen,
denen an der Erhaltung unsrer Kundschaft gelegen ist,
treuer bedient, und sie geben uns auch, wenn es ja unsere Umstände
erforderten, leichter Credit, ohne deswegen den Preis der
Waaren zu erhöhen.


Man enthalte sich, einem Krämer für den geringen Vortheil,
der ihm aus einem kleinen Handel mit uns zuwächst, viel Mühe,
Zeitverlust und Wege zu machen! Diese Unart ist besonders den
Frauenzimmern eigen, die zuweilen sich für tausend Thaler
Waare auspacken lassen, um, nach zweistündiger Beäuglung
und Betastung, für einen Gulden zu kaufen, oder gar alles
Gesehene zu schlecht und theuer zu finden.


Bei kleinen Kaufleuten, und in Städten, wo eigentlich nur
Krämer wohnen, ist die unartige Gewohnheit eingerissen, daß
diese oft sehr viel mehr für ihre Waaren forden, als wofür sie
dieselben hingeben wollen. Andre geben mit angenommener
Treuherzigkeit und Biederkeit vor, daß sie den äussersten Preis
setzen, und lassen sich keinen Heller abdingen; und so muß man
oft doppelt so viel bezahlen, als die Sache werth ist. Erstern
würde man ihre kleinen Künste leicht abgewöhnen können, wenn
die Angesehensten in einer Stadt sich vereinigten, solchen Gaunern
gar nichts abzukaufen. Es ist aber das jüdische Verfahren
dieser beiden Arten von christlichen Krämern eben so unredlich,
als unklug. Sie betrügen damit höchstens nur einige Fremde
und Solche, die von dem Werthe der Waaren nichts verstehen;
bei Andern hingegen verlieren sie allen Glauben; und wenn
man erst ihre Weise kennt, so bietet man ihnen nur die Hälfte
von dem, was sie fordern. Uebrigens soll der, welcher kaufen
will, die Augen aufthun: es ist unvernünftig, einen Handel
von einiger Wichtigkeit zu schließen, ohne vorher sich Kenntniß
von dem wahren Werthe der Sache erworben zu haben, die
man kaufen will.


Welch eine große Vorsicht man im Pferde-Handel zu beobachten
habe, das ist eine bekannte Sache. Bei diesem hat sich
das Vorurtheil eingeschlichen, daß Eltern und Kinder, Geschwister
und Freunde, Herren und Diener sich keinen Gewissensvorwurf
machen zu dürfen glauben, wenn sie einander betrügen.


5.


Die Herren Buchhändler verdienten wohl ein eigenes Kapitel.
In demselben könnte man sehr viel Wahres zum Lobe derjenigen
unter ihnen sagen, die diesen Handel nicht als einen
jüdischen Erwerb treiben, so daß sie etwa wenig darum bekümmert
wären, was für Bücher bei ihnen verlegt und verkauft
werden, in so fern nur Geld daraus gelöset wird, — denen es
nicht gleichgültig ist, ob man sie zu Hebammen von kleinen
Krüppeln und Mißgeburten braucht, ob sie zu Werkzeugen der
Ausbreitung eines elenden, seichten, falschen Geschmacks und
schlechter Grundsätze dienen, — sondern denen, wie unserm Nicolai,
Wahrheit, Kultur und Aufklärung am Herzen liegen, —
die das verkannte, im Dunkeln lebende Talent ermuntern, aus
dem Staube hervorziehen, in Thätigkeit setzen und großmüthig
unterstützen, — die den täglichen Umgang und das Verkehr
mit Gelehrten und Büchern dazu anwenden, sich selbst Kenntnisse
zu sammeln, ihren Geist zu bilden, und bessere Menschen
zu werden. Und dann würde, des Kontrastes wegen, das Gegenbild
keine üble Wirkung machen — das Bild eines Mannes,
der, nachdem ein halbes Jahrhundert hindurch die vortrefflichsten
Werke durch seine schmutzigen, geldgierigen Finger gegangen
sind, noch immer eben so unwissend und dumm geblieben
ist — ausgenommen die kleinen Wucher-Künste, — wie ein
zehnjähriger Knabe, — der Manuscripte und neue Bücher nach
der Dicke, nach dem Titel und nach dem herrschenden Geschmack
und Ungeschmack des Publikums schätzt und kauft, — der, um
diesen falschen Geschmack zu unterhalten, durch unbärtige Knaben
jämmerliche Broschüren, Romänchen und Mährchen schreiben,
und unter seiner Firma (Namen) in die Welt gehen läßt, —
der die erbärmlichste Schmiererei, deren Nichtswürdigkeit er
selbst fühlt, durch einen viel versprechenden Mode-Titel, oder
durch saubere Bilderchen aufgestutzt, nach Frankfurt und Leipzig
schleppt, und für diese Lumpereien ein schändendes Lob von feilen
Recensenten erkauft, — den Mann von Talenten wie einen
Tagelöhner behandelt und bezahlt, von der eingeschränkten häuslichen
Lage eines armen Schriftstellers Vortheil zieht, um ein
Werk, das Anstrengung aller Kräfte, Nachtwachen und Aufwand
von wahrer Geistesgröße erfordert hat, und womit er
Tausende gewinnen kann, wie Maculatur zu erhandeln, — der,
so oft ihm ein Werk angeboten wird, verächtlich die Nase rümpft
und den Kopf schüttelt, um desto wohlfeiler daran zu kommen, —
der, wie unter andern unsere Carlsruher und Frankenthaler
Freunde, durch Nachdruck ein Dieb an fremdem Eigenthume
wird. Endlich könnte ich Vorschriften geben, wie die Schriftsteller
mit Buchhändlern von dieser Art umgehen sollen, um
nicht ihre Sclaven zu werden, — wie man sich bei ihnen ein
Gewicht geben könne, und in welche Form man seine Geistes-Produkte
gießen müsse, damit sie von den Sosiern unsrer Zeit
in Verlag genommen werden. — Das aber sind zum Theil
Zunft-Geheimnisse, die unter uns großen Gelehrten nur mündlich
fortgepflanzt werden, und die man also nicht jedem, der
bloß Leser ist, verrathen darf.


Bei der ersten flüchtigen Uebersicht sollte man glauben, alle
Buchhändler, die nur irgend einigen Verlag hätten, müßten
reich werden. Wenn man in Deutschland vier und zwanzig Millionen
Einwohner annimmt, und dann rechnet, daß jedes Buch
tausendmal abgedruckt würde, so beträgt das auf 24,000 Menschen
nur ein Exemplar. — Und welches Buch könnte so schlecht
seyn, daß nicht unter 24,000 Menschen wenigstens Einer Lust
bekäme, es zu kaufen? Allein man wird bald anderer Meinung,
wenn man die Schuldbücher der Herren Buchhändler
durchsieht; wenn man erfährt, daß sie von ihren Amtsbrüdern
nicht mit Gelde, sondern mit Maculatur und Ladenhütern, von
andern Käufern aber oft mit Vertröstungen bezahlt werden; daß
man von der Summe jener 24 Millionen beinahe den ganzen
Bauernstand und die Einwohner der kleinsten Städte abrechnen
muß, und daß die häufigen Leih-Bibliotheken und Nachdruck-Fabriken
ihnen beträchtlichen Schaden zufügen.


Doch noch eine Bemerkung: Wer sich bei Buchhändlern,
besonders in minder großen Städten, beliebt machen will, der
leihe und verleihe nicht viel Bücher, und errichte keine Lese-Gesellschaften!
Man kann es sonst wahrlich den armen Handelsmännern
nicht übel nehmen, daß sie sich durch Nachdruck, kleine
Künste und sparsames Honorarium an ihren Collegen, am Publiko
und an den Autoren zu erholen suchen, wenn unter zwanzig
Personen kaum einer ein Buch kauft, die übrigen aber unentgeldlich
mitlesen.


6.


Ich habe im ersten Theile dieses Buchs bei der Gelegenheit,
da ich Bemerkungen über den Umgang mit Wohlthätern machte,
zugleich von dem Betragen gegen Lehrer und Erzieher geredet.
Unter dieser Klasse habe ich aber die sogenannten Maîtres, d. h.
die stundenweise bedungenen Unterweiser in Sprachen und
Künsten, nicht mit begriffen. Von diesen muß ich daher hier
noch ein Paar Worte sagen.


Wirklich ist es eine recht lästige Beschäftigung, zu Erringung
seines Unterhalts den ganzen Tag durch, in Wind und
Wetter, von einem Hause in das andere zu laufen, und ohne
freie Wahl der Schüler dieselben Anfangsgründe einer Kunst oder
Sprache unzähligemal wiederholen zu müssen. Findet man nun
unter diesen Meistern dennoch einen Mann, den, trotz dieser
abschreckenden Schwierigkeiten, die Fortschritte, welche seine
Schüler machen, mehr reizen als der Gewinn, dem es ernstlich
darum zu thun ist, seine Kunst leicht, gründlich, lebhaft und
deutlich vorzutragen; so ehre man diesen, wie jeden Andern,
der etwas zu unsrer Bildung beiträgt! Oft aber trifft man unter
diesen Herren sehr schlechte Subjecte an: Menschen ohne Erziehung
und Sitten, die von dem, was sie Andern beibringen
wollen, selbst keine klare Begriffe, am wenigsten aber die Gabe
haben, in Andern dergleichen zu erwecken, — Menschen, die,
besonders wenn sie mit Kindern zu thun haben, es bloß auf
Gedächtniß-Kenntnisse anlegen, womit sie gelegentlich die unwissenden
Eltern täuschen können, welche sich nun überreden,
daß ihre Kinder große Fortschritte gemacht haben, indeß der
Meister froh ist, wenn er die Stunde überstanden hat, — Menschen,
die, um nur die Lehrstunde auszufüllen, Stadt-Mährchen
erzählen, aus einem Hause in das andre tragen, oder gar
das unedle Handwerk von Kupplern und Liebesbriefträgern verwalten.
Ich kann jeden sorgsamen Vater, und wem sonst junge
Leute anvertrauet sind, nicht genug vor dieser bösen Gattung
von Unterweisern warnen, und rathe, so viel möglich, bei den
Lehrstunden solcher Meister, die man nicht recht genau kennt,
gegenwärtig zu seyn. Ich kann mich nicht enthalten, diese Vorsicht
besonders gegen Musik- und Sprach-Meister zu empfehlen.
Die größere Anzahl der Tonkünstler und französischen Sprachmeister
besteht aus sehr leichtsinnigen, üppigen, sinnlichen Menschen.
Die Musik erregt Gefühle, aber dunkle Gefühle, die öfter
für Wollust, als für hohe Tugenden empfänglich machen, mehr
die Phantasie, als die Vernunft beschäftigen. Deswegen gibt es
unter den Virtuosen so viel verderbte und gefährliche Menschen.
Ganz anders verhält es sich mit großen Componisten; ich rede
nur von ausübenden Musikern. Eben so gefährlich ist eine gewisse
Klasse von Sprachmeistern. Die französische Sprache, die
so reich ist an glatten Worten und feinen Wendungen, wird
von diesen Menschen benutzt, um unschuldigen Herzen das Gift
der Eitelkeit beizubringen.





7.


Ein redlicher, arbeitsamer und geschickter Handwerksmann
oder Künstler ist eine der nützlichsten Personen im
Staate, und es macht unsern Sitten wenig Ehre, daß wir diesen
Stand so gering schätzen. Was hat ein müssiger Hofschranze,
was hat ein reicher Tagedieb, der um sein baares Geld sich Titel
und Rang erkauft hat, vor dem fleißigen Bürger voraus,
der seinen Unterhalt auf erlaubte Weise durch seiner Hände Arbeit
erwirbt? Dieser Stand befriedigt unsre ersten und natürlichsten
Bedürfnisse. Ohne ihn würden wir für unsre Nahrung
und Kleidung und für alle Gemächlichkeiten des Lebens mit eigenen
hohen Händen sorgen müssen; und erhebt sich nun gar der
Handwerker oder Künstler (wie es sehr oft der Fall ist) durch
Erfindungskraft und Verfeinerung seiner Kunst über das Mechanische,
so verdient er doppelte Achtung. Dazu kömmt, daß
man wirklich unter diesen Leuten, die bei ihren Geschäften Zeit
genug haben, an andre nützliche Dinge zu denken, zuweilen die
hellsten Köpfe, und Männer antrifft, die freier von Vorurtheilen
sind, als Viele, die durch Studiren und Systemgeist ihre
gesunde Vernunft verschroben haben.


Wie pflichtmäßig ist es also, einen rechtschaffenen und fleißigen
Handwerksmann zu ehren und sich höflich gegen ihn zu
betragen! Und wie unedel ist es, ohne Noth von ihm abzugehen,
ob man gleich keine Ursache hat mit seiner Arbeit, mit seinem
Fleiße und seinen Preisen unzufrieden zu seyn. Man mache
nicht den Handwerksneid unter diesen Leuten rege! Man ziehe,
bei gleichen Umständen, den Handwerksmann, der unser Nachbar
ist, dem entfernter wohnenden vor! Man bezahle ordentlich,
pünktlich, baar, und dinge ihm nicht über die Gränzen
der Billigkeit ab! Unverantwortlich ist das Verfahren so vieler
Vornehmen und selbst Reichen, die, bei allem Aufwande, den
sie machen, zuletzt daran denken, die Handwerksleute, welche
für sie arbeiten, zu befriedigen. Eben die Verschwender, welche
vielleicht in einem Abende Tausende im Spiele verlieren, und
es für eine Ehrensache halten, diese Schuld ohne Aufschub zu
tilgen, lassen den armen Handwerksmann um eine Rechnung
von zehn Thalern, worunter mehr als die Hälfte in baaren Auslagen
von seiner Armuth besteht, unbarmherziger Weise Jahre
lang warten, und manchen sauren Weg vergebens thun, lassen
ihn wohl gar von einem groben Haushofmeister auf eine kränkende
Weise abfertigen. Diese Ungerechtigkeit und Härte stürzt
so manchen ehrlichen, sonst wohlhabenden Bürger in Mangel,
oder verleitet ihn, ein Betrüger zu werden.


Es herrscht aber unter den Handwerksleuten die unartige
Gewohnheit des Lügens. Sie versprechen, was sie weder halten
können, noch halten wollen, und übernehmen mehr Arbeit, als
sie in der bestimmten Frist zu liefern im Stande sind. Es würde
der Mühe werth seyn, daß sich, wie ich schon oben in Ansehung
der übertheuernden Krämer vorgeschlagen habe, die angesehensten
Leute einer Stadt dahin vereinigten, bei einem solchen Windbeutel
nicht mehr arbeiten zu lassen. Daher mache ich mit den
Handwerksleuten, welche für mich arbeiten, den Vertrag, daß
ich augenblicklich von ihnen abgehe, sobald sie mir ihre Zusage
nicht halten. Dadurch nun, und wenn man jedesmal bei Ablieferung
der Arbeit baar bezahlt, erlangt man, daß man seltner
belogen wird, als Andre.


8.


Ein Blick zurück auf das, was ich von dem Umgange mit
Kaufleuten gesagt habe, erinnert mich, daß ich bei dieser Gelegenheit
auch von den Juden, als gebornen Handelsmännern,
hätte reden sollen. Ich will aber das Wenige, was ich etwa
über diesen Gegenstand vorzutragen habe, hier nachholen.


In Amerika trifft man sehr viel Juden an, die durchaus in
allen ihren Sitten mit den Christen übereinstimmen, auch sogar
mit christlichen Familien durch wechselseitige Heirathen sich verbinden.
In Holland und in einigen Städten von Deutschland,
besonders in Berlin, ist die Lebensart mancher jüdischen Familien
von der Weise anderer Religions-Verwandten auch fast gar
nicht verschieden. In diesen Fällen nun ist eine von den Ursachen
gehoben, weswegen der Charakter dieses Volks so viel widrige
Eigenheiten hat. Freilich bringen es leider die mehrsten
Juden in der höhern Kultur nicht weiter, als daß sie die Einfalt
und Strenge ihrer Sitten gegen christliche Laster und Thorheiten
vertauschen. Ein jüdischer Stutzer, Wüstling oder Freigeist spielt
dann mehrentheils eine sehr unwürdige Rolle. Daß übrigens die
höchst unverantwortliche Verachtung, mit welcher wir den Juden
begegnen, — der Druck, unter welchem sie in den mehrsten
Ländern leben, und die Unmöglichkeit, auf andre Weise, als
durch Wucher, ihren Lebens-Unterhalt zu gewinnen, — daß
diese unsere Ungerechtigkeit nicht wenig dazu beiträgt, sie moralisch
schlecht zu machen, und zur Niederträchtigkeit und zum Betruge
zu reizen, — endlich daß es, ungeachtet aller dieser Umstände,
dennoch edle, wohlwollende, großmüthige Menschen unter
ihnen gibt: — das sind bekannte, oft gesagte Dinge. Laßt
uns aber hier die Juden, nicht wie sie unter andern Umständen
seyn könnten, noch wie einzelne Subjecte unter ihnen sind,
sondern so, wie wir jetzt ihren Volks-Charakter nach der größern
Anzahl beurtheilen müssen, betrachten!


Sie zeigen sich rastlos und von einer unerschöpflichen Geduld
und Ausdauer, wo etwas zu gewinnen ist; sie verschmähen auch
den kleinsten Gewinn bei ihrem Gewerbe nicht, und machen,
durch ihren Zusammenhang in allen Ländern und dadurch, daß
sie sich durch keine Art von Bedrückung und Zurückweisung abschrecken
lassen, fast unmögliche Dinge möglich. Man kann sie
daher zu den wichtigsten Verhandlungen brauchen, und auf ihre
Klugheit eben so sehr, wie auf ihre Ausdauer rechnen; nur muß
man ihre Dienste gut bezahlen.


Sie sind verschwiegen, wo sie Interesse dabei finden; vorsichtig;
zuweilen zu furchtsam, doch für's Geld bereit, das
Aergste zu wagen; verschlagen; witzig; scharfsinnig in ihren
Einfällen; Schmeichler im höchsten Grade, und finden dadurch
Mittel, sich ohne Aufsehen in den größten Häusern Einfluß zu
verschaffen, und durchzusetzen, was man ohne sie schwerlich bewirken
würde.


Sie sind mißtrauisch. Sind sie aber einmal überzeugt, daß
sie pünktliche Bezahlung erhalten werden, und mit einem ehrlichen
Manne zu thun haben, so kann man auch bei ihnen Hülfe
finden, wenn alle christlichen Wucherer sich zurückziehen.


Bist Du aber ein schlechter Wirth, oder sind Deine Vermögens-Umstände
in einer zweideutigen Lage: so wird niemand
dieß leichter gewahr werden, als der Jude. Rechne dann nicht
darauf, daß er Dir Geld vorschießen werde, oder mache Dich
gefaßt, ihm, wenn er es auf Speculation daran wagt, Dich
zu so übertriebenen Procenten und zu solchen Bedingungen verbindlich
machen zu müssen, daß dadurch Deine Lage gewiß noch
unglücklicher wird!


Es wird den Juden gewaltig schwer, sich vom Gelde zu trennen,
weil es ihr höchstes Gut, und die Bedingung ihres Daseyns
ist. Darum gehen sie in Geld-Angelegenheiten mit der
größten Vorsicht zu Werke, und lassen sich dabei keine Mühe
verdrießen. Wenn Jemand, den sie nicht recht genau kennen,
sie um ein Darlehn anspricht, so werden sie denselben auf einen
andern Tag wieder bestellen. Unterdessen forschen sie bei Handwerkern,
Nachbaren, Bedienten u. dgl. nach den kleinsten Umständen
des künftigen Schuldners. Kömmt dieser zur bestimmten
Zeit wieder, so läßt sich der Jude verleugnen, oder verschiebt
die Zahlung noch um einige Wochen, Tage oder Stunden. Und
ist auf Deinem Gesichte nur irgend eine Spur von Verlegenheit
über Deine Umstände, oder von zu großer Freude über die zu
hoffende Hülfe zu lesen, so wird der Jude sich nicht von seinem
Mammon trennen, und hätte er auch schon angefangen, das
Geld hinzuzählen. Daß er Dir immer das leichteste Gold geben
wird, versteht sich von selbst. Auf dies alles muß man sich gefaßt
machen, wenn man in solche Fälle kömmt.


Bei dem Handel mit Hebräern gemeiner Art ist es rathsam,
die Augen oder den Beutel zu öffnen. Es ist sehr natürlich, daß
ein Christ sich auf ihre Gewissenhaftigkeit, auf ihre Betheuerungen
nicht verlassen darf. Sie werden Euch Kupfer für Gold,
drei Ellen für vier, alte Sachen für neue verkaufen, falsche
Münze für ächte geben, wenn Ihr es nicht besser verstehet.


Wenn man alte Kleider oder andre Sachen an Juden verhandeln
will, so suche man mit dem ersten, der ein irgend leidliches
Gebot thut, sogleich einig zu werden! Lässest Du ihn fortgehen,
ohne sein Gebot anzunehmen, so wird die Nachricht,
daß bei Dir etwas zu schachern sey, und daß man Mendeln oder
Joseph den Handel nicht verderben dürfe, wie ein Lauf-Feuer
durch die ganze Judenschaft gehen, und in der Synagoge publicirt
werden: in solchen Fällen halten sie treulich zusammen. Es
werden dann haufenweise die Israeliten, fremde und einheimische,
Dein Haus bestürmen; aber jeder später kommende wird
immer etwas weniger bieten, als der vorhergehende, bis Du
endlich entweder den ersten wieder aufsuchst, der aber dann die
gleich anfangs gebotene Summe noch vermindert, oder bis Deine
Waare Dir so zuwider wird, daß Du sie für die Hälfte des
Werths einem Andern hingibst, der sie treulich dem Ersten einhändigt.
Wenn auch ein Jude von gemeiner Art Dir im Handel
so viel bietet, wie Du etwa fordern zu dürfen glaubst, so
schlage doch nicht gleich zu; er wird sonst zurückziehen, entweder
weil er nun denkt, er hätte noch wohlfeiler dazu kommen
können, oder es stecke Betrug dahinter.


Ist man seines Kaufs mit einem Trödel-Juden völlig einig,
so wird er doch noch versuchen, den Verkäufer zu hintergehen.
Er wird gewöhnlich sagen: »er habe kein baares Geld bei sich,
wolle aber die Uhr oder sonst etwas zum Unterpfande lassen.«
Er weiß wohl, daß man das selten annimmt. Gibt man ihm
nun Credit und das Gekaufte mit, so schleppt er dies in der
ganzen Stadt herum, bietet es feil, und bringt es wieder, mit
dem Bedeuten: »man solle etwas schwinden lassen; er habe sich
übereilt.« Oder er kömmt gar nicht wieder, und man muß
lange hinter der Bezahlung herlaufen. Auch wollen sie gar zu
gerne Waare statt Geld geben, denn die baare Münze ist ihnen
gar zu sehr an's Herz gewachsen. — Auf dies alles darf man
sich nicht einlassen. Etwas ganz Charakteristisches hat diese Nation
übrigens in Allem. — Ich rede von dem großen Haufen
derselben, nicht von denen, die sich (vielleicht nicht zu ihrem
Glücke) nach den Sitten der Christen umgebildet haben. —
Man höre die Musik in ihren Tempeln, und die ganz eigene
Art, wie sie dieselbe vortragen! Man sehe sie tanzen! Man
gebe Acht auf die Verzierungen, welche auch die reichsten alten
Juden in ihren Häusern anbringen, ob nicht immer etwas von
den Knäufen an dem Tempel Salomons, von den Verzierungen
der Bundeslade, Scharlach, Rosenroth und gezwirnter weißer
Seide mit unterläuft.


9.


In den mehrsten Provinzen von Deutschland lebt der Bauer
in einer Art von Druck und Sclaverei, die wahrlich oft härter
ist, als die Leibeigenschaft desselben in andern Ländern. Mit
Abgaben überhäuft, zu schweren Diensten verurtheilt, unter dem
Joche grausamer, habsüchtiger Beamten seufzend, werden sie
des Lebens nie froh, haben keinen Schatten von Freiheit, kein
sichres Eigenthum, und arbeiten nicht für sich und die Ihrigen,
sondern nur für ihre Tyrannen.


Wen nun die Vorsehung in die glückliche Lage gesetzt hat,
zu Erleichterung dieser so sehr gedrückten und doch so wichtigen,
zahlreichen und nützlichen Menschen-Klasse etwas beitragen zu
können: o! der schaffe sich doch die süße Wonne, in den ländlichen
Hütten Freude zu verbreiten, und seinen Namen von
Kindern und Enkeln mit Segen nennen zu hören!


Freilich wohl sind die Bauern zum Theil so hartnäckige, zänkische,
widerspenstige und unverschämte Geschöpfe, daß sie aus
der geringsten Wohlthat eine Schuldigkeit machen, — daß sie
nie zufrieden sind, immer klagen, immer mehr haben wollen,
als man ihnen zugestehen kann; allein sind wir nicht selbst durch
lange fortgesetzte unedle Behandlung und Vernachlässigung ihrer
Bildung daran Schuld, daß niederträchtige Gesinnungen bei
ihnen herrschend werden? und gibt es nicht einen Mittelweg
zwischen übertriebener Nachsicht und despotischer Strenge und
Grausamkeit? Ich verlange nicht, daß ein Landes- oder Guts-Herr
sich, so lange die jetzige Ordnung der Dinge noch Statt
hat, des Rechts begeben solle, seine Unterthanen zu schuldigen
Diensten zu gebrauchen; allein, kann es erlaubt seyn, diese
Dienste auch dann zu verlangen, wenn nur von dem edlen Vergnügen
einer Hirsch- oder Schweine-Metzelei die Rede ist? ist
es menschlich, den Bauer zu einer Zeit, wo seine Gegenwart zu
Hause dringend nothwendig ist, mehrere Tage hinter einander
in strenger Kälte mit leerem Magen herumlaufen, und Ohren
und Nase erfrieren zu lassen? Der Gutsherr kann und soll ihm
die schuldigen Abgaben nicht schenken; aber er soll Nachsicht
mit seinen Umständen haben, Rücksicht auf erlittene Unglücksfälle
nehmen, und darauf halten, daß die Beamten die Gelder
in einer Zeit eintreiben, wo es dem armen Landmanne weniger
schwer wird, baare Münze aufzutreiben, ohne sich mit Leib und
Seele dem Juden oder dem bösen Feinde zu verschreiben.


Man schwatzt so viel von Verbesserung der Dorfschulen und
Aufklärung des Landvolks; allein überlegt man auch wohl immer
genau genug, welch ein Grad von Aufklärung für den Landmann,
besonders für den von niedrigem Stande, taugt? Daß
man den Bauer nach und nach, mehr durch Beispiele als durch
Abhandlungen, zu bewegen sucht, von manchen ererbten Vorurtheilen,
in der Art des Feldbaues und überhaupt in der Führung
des Haushalts, zurückzukommen, — daß man durch zweckmäßigen
Schul-Unterricht die thörichten Grillen, den dummen
Aberglauben, den Glauben an Gespenster, Hexen u. dergl. zu
zerstören trachte, — daß man die Bauern gut schreiben, lesen
und rechnen lehre: das ist löblich und nützlich. Ihnen aber allerlei
Bücher, Geschichten und Fabeln in die Hände zu spielen; sie
zu gewöhnen, sich in eine Ideen-Welt zu versetzen; ihnen die
Augen über ihren armseligen Zustand zu öffnen, so lange man
nicht die ernstliche Absicht hat, diesen zu verbessern; sie durch
zu viel Aufklärung unzufrieden mit ihrer Lage, und aufgelegt zu
machen, über die ungleiche Austheilung der Glücksgüter zu declamiren;
ihren Sitten Geschmeidigkeit und den Anstrich der feinen
Höflichkeit zu geben — das taugt wahrlich nicht, obgleich
es auch grausam und ungerecht ist, die natürlichen Fortschritte
einer solchen Aufklärung vorsätzlich hindern zu wollen. Ohne
alle diese künstlichen Hülfsmittel trifft man unter alten Landleuten
Menschen von so unverfälschtem Sinne, von so hellem, heiterm
Kopfe, und von so festem Charakter an, die manchen hochstudirten
Herrn beschämen könnten. Es scheint also rathsam,
hier mit großer Mäßigung und Sparsamkeit zu Werke zu gehen.
Im Ganzen betrage man sich gegen den Bauer treuherzig, gerade,
offen, ernsthaft, wohlwollend, nicht geschwätzig, dem
Verhältnisse gemäß, und bleibe sich gleich: und man wird sich
seine Achtung, sein Zutrauen erwerben, und viel über ihn vermögen.


Von Land-Edelleuten und andern Personen höhern Standes,
die in den Dörfern leben, gilt zum Theil dasselbe. Man
nehme keinen Residenz-Ton im Umgange mit ihnen an, hüte
sich vor leeren Complimenten, nehme Theil an ihren ländlichen
Freuden, Sorgen und Geschäften, und verbanne allen Zwang,
ohne doch den Ton zu tief herabzustimmen: so wird man ihnen
als Gast, Nachbar, Freund und Rathgeber willkommen seyn.




Siebentes Kapitel.

Ueber den Umgang mit Menschen von allerlei Lebensart 
und Gewerbe.




1.


Zuerst von den sogenannten Abentheurern und Pflastertretern.
Ich rede hier nicht von den eigentlichen Betrügern und Gaunern
— von diesen soll gleich nachher gehandelt werden! — sondern
von der unschädlichen Art der Abentheurer, die, wenn sie
sich mit der Glücksgöttin gar zu oft überworfen haben, zuletzt
an die kleinen Neckereien dieses launigten Weibes so gewöhnt
sind, daß sie immer aufs Neue blindlings in den Glückstopf
hineingreifen, und es wagen, entweder auf die Finger geklopft
zu werden, oder einmal einen fetten Brocken zu erhaschen. Sie
leben, ohne festen Plan für den folgenden Tag, auf gute Hoffnung
los, und unternehmen sorglos und leichtsinnig alles, was
ihnen für den Augenblick eine Aussicht zu einigem Unterhalte zu
eröffnen scheint. Wo eine reiche Wittwe zu heirathen, eine Pension,
eine Bedienung an irgend einem Hofe, oder dergleichen
zu erschleichen ist, da sind sie nicht saumselig. Sie verändern
den Namen, adeln sich, schaffen sich um, so oft es ihnen beliebt,
und es die Sache erleichtern kann. Was sich als Edelmann
nicht durchsetzen läßt, das versuchen sie als Marquis, als
Abbé, als Offizier. Zwischen Himmel und Erde ist kein Fach,
kein Departement, in welchem sie nicht bereit wären, sich an
die Spitze der Geschäfte stellen zu lassen, keine Wissenschaft,
über welche sie nicht mit einer Zuversicht schwatzten, die sogar
den Gelehrten zuweilen stutzen macht. Mit einer bewundernswürdigen
Gewandtheit, mit einem savoir faire, das selbst der
bessere Mann zum Theil von ihnen lernen sollte, gelangen sie
zu Dingen, die der Rechtschaffenste und Verständigste nicht einmal
zu wünschen den Muth hat. Ohne tiefe Menschenkenntniß
haben sie gerade das, womit man in dieser Welt über wahre
Weisheit den Meister spielt — esprit de conduite. Gelingt
das nicht, was sie unternehmen, so werden sie doch dadurch
nicht in ihrem guten Humor gestört; die ganze Welt ist ihr Vaterland,
und als blinde Passagiers sind sie auf dem Postwagen
eben so zu Hause, wie in einer prächtigen Karosse. — Ein gutmüthiges
Völkchen, durch das Nomaden-Leben gewöhnt, Freuden
und Leiden geduldig zu ertragen und zu theilen! Haben sie
irgendwo ihre Rolle ausgespielt, so schnüren sie ihr Bündelchen,
und gehen aus ihren Palästen so leichtfüßig davon, wie ein
flüchtiger Morgen-Traum.


Als Gesellschafter mag man diese Leute nicht verachten! Sie
haben so Manches gesehen und erfahren, daß dem Menschen-Kenner
ihr Umgang nicht ganz uninteressant seyn kann. Ja,
wenn sie sonst nicht bösartig sind, so findet man bei ihnen Theilnehmung,
Dienstfertigkeit und Gefälligkeit in hohem Grade.
Dagegen ist zu einer genauen freundschaftlichen Verbindung mit
ihnen gar nicht zu rathen. Man sey nicht zu vertraulich gegen
sie, und bediene sich nicht ihrer Hülfe zu wichtigen Geschäften!
Theils leidet dadurch unser eigner Ruf, theils kann man sich
von ihrem Leichtsinne und ihrer Charakterlosigkeit wenig wahre
Hülfe versprechen; auch pflegen sie nicht eben sehr ekel in der
Wahl der Mittel zu seyn, welche sie anwenden, um zu einem
Zwecke zu gelangen.


2.


Beschäme nicht leicht den Abentheurer, auch den von schlechter
Art nicht, wenn Du ihn irgendwo in einer erborgten Gestalt,
unter falschem Namen, oder mit selbstgeschaffnen Titeln
und Ehrenzeichen geschmückt antriffst, in so fern nicht wichtige
Gründe eintreten, oder Du besondern Beruf dazu hast! Auch
würde Dir das nicht immer gelingen; denn seine Unverschämtheit
möchte vielleicht Wege finden, das Unangenehme einer solchen
Scene auf Dich selbst fallen zu machen. Doch kann es zuweilen
nützlich seyn, so einem Herrn unter vier Augen merken
zu lassen, daß man ihn kenne, und daß es in unsrer Macht
stehen würde, ihn zu entlarven, daß man aber seiner schonen
wolle. Dann wird ihn vielleicht die Furcht vor der Entdeckung
zurückhalten, böse Streiche zu spielen. Es gibt aber unter diesen
Landläufern äusserst gefährliche Menschen, Ausspäher, Verführer,
Verleumder, Diebe und Schelme aller Art. Nicht nur
sollte diesen die Thür jedes ehrlichen Mannes sorgfältig verschlossen
werden, sondern die kleinern deutschen Fürsten würden auch
wohl thun, wenn sie sich weniger mit solchem Gesindel einließen,
welches gewöhnlich mit einer Tasche voll Pläne und Entwürfe
zum Besten des Landes, zur Beförderung des Handels, zum
Flor und zur Verschönerung der Residenzen, angezogen kömmt,
redliche Diener aus ihren Aemtern verdrängt und verdächtig
macht, seinen Beutel zum Ruin des Landes spickt, freilich seine
Rolle selten lange spielt; aber wenn es auch, mit Schimpf und
Schande beladen, davon gehen muß, mehrentheils viel gestiftetes
Unglück zurückläßt, was es nie wieder gut machen kann,
und irgend einen andern schwachen Herrn findet, mit dem es
seine Operationen aufs Neue versucht. In diesen Fällen ist es
Pflicht, dem Bösewichte öffentlich die Larve abzuziehen; doch
thue man das nicht eher, als bis man die deutlichsten Beweise
gegen ihn in Händen hat! denn dergleichen Menschen haben die
Gabe, ihre Sache von solchen Seiten vorzustellen, daß man
sehr viel wagt, wenn man sie mit unsichern Waffen angreift.


3.


Unter allen Abentheurern sind, nach meiner Empfindung,
die Spieler vom Handwerk die verächtlichsten. Indem ich nun
von ihnen rede, werde ich auch Gelegenheit nehmen, über das
Spiel im Allgemeinen und über das Betragen bei demselben
etwas zu sagen.


Keine Leidenschaft kann so weit führen, keine kann den Jüngling,
den Mann und ganze Familien in ein grenzenloseres Elend
stürzen, keine den Menschen in eine solche Kettenreihe von Verbrechen
und Lastern verwickeln, als die unglückselige Spielsucht.
Sie erzeugt und nährt alle nur ersinnlichen unedeln Empfindungen:
Habsucht, Neid, Haß, Zorn, Schadenfreude, Verstellung,
Falschheit und Vertrauen auf blindes Glück; sie kann zu
Betrug, Zank, Mord, Niederträchtigkeit und Verzweiflung führen,
und tödtet auf die schändlichste Weise die goldne Zeit. Wer
reich ist, begeht eine unverzeihliche Thorheit, wenn er sein Geld
auf so ungewisse Speculation anlegt; und wer nicht viel zu wagen
hat, muß furchtsam spielen, kann die Launen des Glücks
nicht abwarten, sondern muß bei dem ersten widrigen Schlage
das Feld räumen, oder er wagt es darauf, aus einem Dürftigen
ein Bettler zu werden. Doch ist die Thorheit der Erstern
noch weit größer, als die der Letztern. Selten stirbt der Spieler
als ein reicher Mann; wer daher auf diesem elenden Wege
Vermögen erworben hat, und dann nicht aufhört zu spielen,
den möchte man einen Wahnsinnigen nennen.


Die, welche Tage und Nächte dem Spiel opfern, bedenken
gewiß nicht, daß, wenn sie täglich spielen, sie sich eine jährliche
gewisse Ausgabe von wenigstens sechzig Thalern aufladen,
die sie von dem möglichen ungewissen Gewinne abrechnen
müssen; nämlich das Kartengeld. Sie bedenken noch weniger,
daß sie die unwürdigsten Zeitverschwender, und allen
Guten und Edlen verächtlich, daß sie früher oder später der
Verzweiflung preisgegeben sind.


Hüte Dich, mit Leuten vom Handwerke Dich auf ein Spiel
einzulassen, wenn Dir Dein Geld und Deine Ehre lieb ist!


Traue Keinem von ihnen! in keiner Sache! — Die wenigen
Ausnahmen, wo diese Regel einem ehrlichen Spieler von
Profession Unrecht thun könnte, verdienen nicht in Anschlag gebracht
zu werden; und wer sich dieser verächtlichen Lebensart
widmet, mag es nicht übel nehmen, daß man ihm den Geist
der bösen Zunft zutraut, zu welcher er sich bekennt.


Laß Dich auf keine bloße Hazard-Spiele ein! Um geringen
Preis gespielt, sind sie äusserst langweilig, und hohes Geld dem
Ungefähr preisgeben, ist Narrheit. Ein verständiger Mann verachtet
ohnehin jede Beschäftigung, bei welcher Kopf und Herz
schlummern müssen, und man darf nur ein mittelmäßiger Rechner
seyn, um sich zu überzeugen, daß bei solchen Glücksspielen
die Wahrscheinlichkeit immer gegen uns ist. Wollen wir aber
gar keine Wahrscheinlichkeit annehmen, so bleibt der Erfolg ein
Werk des Zufalls: — und wer wird denn vom Zufalle abhängen
wollen?


Auf die sogenannten Commerenz-Spiele thue gänzlich Verzicht,
oder lerne sie vorher recht, und spiele mit gleicher Aufmerksamkeit,
es mag um hohen Preis, oder um eine Kleinigkeit
gelten! Lerne Dich aber auch im Spiele beherrschen, und wage
nicht mit Unverstand! Mache nicht, durch gehäufte Fehler der
Aufmerksamkeit und Kunst, Dich selbst arm, und Deinen Mitspielern
Ungeduld und Langeweile!


Zeige keine böse Laune, wenn Du schlechte Karten bekömmst,
und wenn Du verlierst! Wer nie Geld im Spiele verlieren will,
der muß sich auf die Blindekuh einschränken.


Manche Leute geben immer vor, gewonnen zu haben; andere
klagen stets über Verlust. Die Erstern belügen nur ihren
eigenen Geldbeutel; die Andern aber sprechen sich selbst ein böses
Urtheil. Denn wer ohne Unterlaß verliert, ist ein Narr,
wenn er nicht endlich das Spielen aufgibt.


Spiele nicht so unerträglich langsam und bedächtig, daß
Deinen Gesellschaftern alle Geduld vergehen muß. Zanke nicht,
wenn Deine Mitspieler Fehler machen!


Zeige keine laute Freude, wenn Du gewinnst! das pflegt
Dem, welcher verloren hat, empfindlicher zu seyn, als der Verlust
selbst.


Nöthige niemand zum Spiele, wenn Du weißt, daß er ungern
oder unglücklich spielt! Dieß geschieht vielfältig von Leuten,
denen es eine wichtige Angelegenheit ist, ihre Parthieen
vollzählig zu haben.





— Doch diese Materie ist wohl kaum der so langen Abhandlung
werth. — Wenden wir uns zu andern Gegenständen!


4.


Unter den Abentheurern unsrer Zeit spielen die Geisterseher,
Goldmacher und andre mystische Betrüger keine unbeträchtliche
Rolle. Diese Art von Schwärmerei, nämlich der
Glaube an übernatürliche Wirkungen und Erscheinungen, ist
sehr ansteckend. Bei dem Gefühle, wie manche Lücke in unsern
philosophischen Systemen und Theorien übrig bleibt, so lange
unser Geist in den Grenzen irdischer Ausdehnung eingeschränkt
ist, und bei der Begierde, dennoch, über die Grenzen dieser
Eingeschränktheit hinaus, Blicke zu thun, scheint es dem Menschen
ganz natürlich, die unerklärbaren Sachen a posteriori
zu erläutern, wenn es mit den Beweisen a priori nicht recht
gehen will; d. h. aus den gesammelten Thatsachen Resultate zu
ziehen, die ihm angenehm sind; Resultate, die theoretisch, durch
Schlüsse, nicht vollständig herauskommen. Da geschieht es
dann, daß, um eine Menge solcher Thatsachen zu gewinnen,
man geneigt ist, jedes Mährchen für wahr, jede Täuschung für
Realität zu halten, damit man seinem Glauben Gewicht gebe.
Je aufgeklärter aber die Zeiten werden, je emsiger man sich bestrebt,
der Wahrheit auf den Grund zu kommen, desto sichtbarer
wird es uns, daß wir auf Erden diesen Grund nicht finden;
um desto leichter also gerathen wir auf jenen Weg, den wir vorher
verachtet haben, so lange noch auf dem hellen Wege der
Theorie neue Entdeckungen zu machen waren. Ich glaube, daß
dieß eine ungezwungene Erklärung des Phänomens ist, das so
Manchem höchst wunderbar scheint, — des Phänomens, daß
in den Zeiten der größten Aufklärung ein blinder Glaube an
Ammen-Mährchen grade am stärksten einreißt.


Diese Stimmung des Publikums nun machen sich eine
Menge Betrüger zu Nutze, die theils planmäßig verbunden,
uns zu unterjochen, theils einzeln, nach Zeit und Gelegenheit
darauf ausgehen, die Augen der Schwachen zu blenden.


Sey es nun dabei auf unsre Geldbeutel, oder auf Tyrannei
über unsern Willen, oder auf irgend einen andern moralischen,
intellectuellen oder politischen Mißbrauch angesehen: so ist es
immer sehr wichtig, dagegen auf seiner Hut zu seyn.


Obgleich ich mich nicht fest überzeugen kann, daß alle Abentheurer
solcher Art, daß die Cagliostro's, Saint Germain's,
Schröpfer und Consorten, bis auf den armen Masius hinunter,
sämmtlich von einer einzigen Triebfeder regiert werden, und
daß jeder solcher Wundermann seine Unternehmungen auf denselben
Zweck zu leiten die Absicht haben sollte: so sind wir doch
denen allen Dank schuldig, die uns vor solchen Abentheurern
warnen, und uns wenigstens zeigen, wohin das führen
könnte. Um aber nicht zu wiederholen, was so vielfältig ist gesagt
worden, und noch immer gesagt wird, will ich hier, bei
dem Betragen gegen Leute von der Art, nur folgende Vorsichtigkeits-Regeln
vorschlagen.


Laß es an seinen Ort gestellt seyn, ob man Geister sehen
und Gold machen könne, oder nicht! Leugne nicht das, wovon
Du nicht das Gegentheil so klar beweisen kannst, daß es nicht
möglich ist, dagegen etwas einzuwenden! — denn Beweise, die
auf Vordersätzen beruhen, welche nur willkührlich angenommen
sind, können bloß den überzeugen, der Lust hat, davon überzeugt
zu werden. — Aber baue nicht, bei der Möglichkeit einer
Sache, den Schluß auf ihre Wirklichkeit, noch auf metaphysische
Grillen moralische Handlungen! Sollte auch jemand durch
Schlüsse überführt werden können, daß wohl sehr wahrscheinlich
jedes sichtbare Wesen von einer Menge unsichtbarer umgeben
ist: so bleibt es doch immer thöricht gehandelt, wenn dies sichtbare
Wesen seine sichtbaren Handlungen mehr nach der vermuthlichen
unsichtbaren Gesellschaft, die ihn umgibt, einrichtet, als
nach den Sitten der wackern wirklichen Personen, unter denen
es umherwandelt.


Man zeige also in Worten und Handlungen mehr Wärme
für thätige, nützliche Wirksamkeit, als für Speculation; so werden
sich die Herren Mystiker nicht leicht zu uns gesellen!


Geräthst Du aber an einen solchen Wundermann, und ist
Dir daran gelegen, ihn und sein System genauer kennen zu
lernen: so hüte Dich, vorher Unglauben und Vorwitz zu offenbaren!
Er wird sonst bald merken, daß mit Dir, als einem
Ungläubigen, nicht viel anzufangen ist; er wird Dich nicht einweihen
in seine Geheimnisse, nicht zulassen zu seinem esoterischen
Unterrichte, und Du wirst den Vortheil entbehren, Dich und
Deine Freunde von dem wahren Zusammenhange zu unterrichten,
— ungerechnet, daß es sich wirklich für einen vernünftigen
Mann nicht schickt, sich früher für oder gegen eine Sache einnehmen
zu lassen, bevor er dieselbe kaltblütig untersucht hat,
wäre auch aller Anschein dagegen; besonders wenn es Dinge
betrifft, in welchen selbst der Weiseste lebenslang im Finstern
tappt.


Glaubt man zuversichtlich, einen Betrug entdeckt zu haben;
so ist Spott, so ist Hohnlächeln nicht das Mittel, Schwärmer
zu bekehren. Man gehe also Schritt vor Schritt, und da die
Sinne leichter getäuscht werden können, als die Vernunft, so
fordre man, bevor man sich auf Erscheinungen, Proben und
Processe einläßt, daß vor allen Dingen zuerst die Theorie, auf
welcher das alles beruht, recht deutlich erklärt werde! und hier
lasse man sich nicht etwa auf eine bildliche Sprache ein, sondern
auf bestimmte, verständliche deutsche Worte, und auf den Ideen-Gang
und Sprach-Gebrauch, der einmal unter Gelehrten üblich
ist. Es mag vielleicht sehr viel Weisheit in dem Dunkel der
Mystiker stecken; aber für uns kann nur das Werth haben,
was wir verstehen. Man gönne einem Jeden die Freude, einen
schmutzigen Kiesel für einen Diamant zu halten; aber wenn
man kein eben so großer Kenner von Edelsteinen ist, so sage
man gutmüthig, ohne Scheu, frei heraus: »daß man diesen
Stein für nichts anders, als für einen schmutzigen Kiesel halten
könne!« Es ist keine Schande, etwas nicht einzusehen;
aber es ist mehr als Schande, es ist Betrug, das Ansehen haben
zu wollen, als verstünde man, — was man nicht versteht.


Hat Dich indessen ein Landstreicher, ein Goldmacher, oder
Geisterseher, bei Deiner schwachen Seite gefaßt, eine Zeitlang
sein Spielwerk mit Dir getrieben — o! wer ist mehr in dieser
Leute Händen gewesen, als ich? — und Du entlarvst endlich
den Schurken: dann scheue Dich nicht, nein! denke, daß es
Pflicht ist, zur Warnung andrer ehrlicher, leichtgläubiger Leute,
öffentlich den Betrug bekannt zu machen, — möchtest Du auch
dabei in keinem sehr vortheilhaften Lichte erscheinen!






Achtes Kapitel.

Ueber geheime Verbindungen und den Umgang mit den Mitgliedern

derselben.




1.


Unter die mancherlei schädlichen und unschädlichen Spielwerke,
mit welchen sich unser philosophisches Jahrhundert beschäftigt,
gehört auch die Menge geheimer Verbindungen und Orden verschiedener
Art. Man wird heut zu Tage in allen Ständen wenig
Menschen antreffen, die nicht von Wißbegierde, Thätigkeitstrieb,
Geselligkeit, oder Vorwitz geleitet, wenigstens eine
Zeitlang Mitglieder einer solchen geheimen Verbrüderung gewesen
wären. Und doch möchte es wohl nun endlich einmal Zeit
seyn, diese theils zwecklosen und thörichten, theils dem gesellschaftlichen
Leben gefährlichen Bündnisse aufzugeben. Ich habe
mich lange genug mit diesen Dingen beschäftigt, um aus Erfahrung
reden, und jedem jungen Manne, dem seine Zeit lieb
ist, mit Zuversicht den Rath geben zu können, sich in keine geheime
Gesellschaft, sie möge Namen haben, wie sie wolle, aufnehmen
zu lassen. Sie sind alle, freilich nicht in gleichem Grade,
aber doch alle ohne Unterschied, zugleich unnütz und gefährlich.
Unnütz sind sie zuerst, weil man in unserm Zeitalter keine Art
von wichtigem Unterrichte in Geheimnisse einzuhüllen braucht.
Die christliche Religion ist so klar und befriedigend, daß sie nicht,
wie diese Volks-Religionen der alten Heiden, einer geheimen
Auslegung, einer doppelten Lehrart bedarf; und in den Wissenschaften
werden die neuesten Entdeckungen zum Wohl der Welt
öffentlich bekannt gemacht, müssen und sollen öffentlich bekannt
gemacht werden, damit sie jeder Sachverständige prüfen und
bewahrheiten könne. In den einzelnen Ländern hingegen, wo
noch Finsterniß und Aberglauben herrschen, muß man den kommenden
Tag erwarten. Man darf da nichts übereilen; man
verdirbt oft mehr, als man gut macht, wenn man die Zwischenstufen
überspringen will; es hat gar keinen Nutzen, daß einzelne
Menschen die Periode der Aufklärung zu beschleunigen
trachten; auch können sie das nicht; und wenn sie es können,
so ist es Pflicht, dieß öffentlich zu thun, um desto mehr Pflicht,
damit andre vernünftige Männer, in demselben Lande und in
andern Gegenden, über den Beruf der Aufklärer, über den
Werth der geistigen Waare, welche sie feil bieten, und darüber
mögen urtheilen können, ob das, was sie lehren, auch wirklich
Aufklärung sey, oder ob sie nicht vielleicht schlechtere Münzen
ausprägen, als die ist, welche sie verrufen. Unnütz sind solche
Verbindungen ferner, von Seiten ihrer Wirksamkeit, weil sie
mehrentheils sich mit elenden Kleinigkeiten und abgeschmackten
Ceremonien beschäftigen, eine Bilder-Sprache reden, die alle
mögliche Auslegung leidet, nach schlecht durchgedachten Planen
handeln, unvorsichtig in der Wahl ihrer Mitglieder sind, folglich
bald ausarten, und, wenn sie auch anfangs in ihrer Einrichtung
Vorzüge vor öffentlichen Gesellschaften haben könnten,
nachher dieselben und noch mehr solcher Gebrechen bei ihnen einreißen,
als die, über welche man in der Welt klagt. Wer Lust
hat, etwas Großes und Nützliches zu thun, der findet dazu im
bürgerlichen und häuslichen Leben sehr viel Gelegenheit, die fast
kein Einziger ganz so eifrig und freudig ergreift, wie er sollte,
um seinem Leben einen Werth, und seinem Herzen Befriedigung
und Freude zu geben. Es müßte erst bewiesen werden, daß auf
diesem öffentlich privilegirten Wege nichts mehr zu thun übrig
bliebe, oder daß dem warmen Beförderer des Guten unübersteigliche
Hindernisse in den Weg gelegt wären, bevor man das
Recht haben dürfte, sich einen vom Staate nicht sanctionirten,
geheimen, besondern Wirkungskreis zu schaffen. Wohlthätigkeit
bedarf keiner mysteriösen Hülle; Freundschaft muß auf freier
Wahl beruhen, und Geselligkeit braucht nicht durch geheime
Wege befördert zu werden.


Allein diese geheimen Verbindungen sind auch schädlich für
die Welt, und gewissermaßen unvereinbar mit unsern Pflichten
gegen die bürgerliche Gesellschaft. Schädlich, weil alles, was
im Verborgenen geschieht, mit Recht in Verdacht gezogen werden
kann; unvereinbar mit unsern Pflichten gegen den Staat,
weil die Vorsteher der bürgerlichen Gesellschaft die Befugniß haben,
von dem Zwecke jeder Thätigkeit, zu welcher sich Mehrere
vereinigen, Kenntniß zu verlangen, indem sonst, unter dem
Schleier der Verborgenheit, eben sowohl gefährliche Plane und
schädliche Lehren, als edle Absichten und weise Kenntnisse, versteckt
seyn können; weil sogar nicht einmal alle Mitglieder von
solchen verderblichen Absichten, die man zuweilen hinter der
schönsten Aussenseite zu verhüllen pflegt, unterrichtet sind; weil
nur Alltagsseelen sich in diesen Schraubestock einzwängen lassen,
die bessern hingegen entweder bald zurücktreten, oder zu Grunde
gehen, ausarten und eine schiefe Richtung bekommen, oder auf
Kosten der Andern herrschen; weil mehrentheils unbekannte Obere
im Hinterhalte stehen, und es eines verständigen Mannes unwerth
ist, nach einem Plane zu arbeiten, den er nicht übersieht,
für dessen Wichtigkeit und Güte ihm Leute einstehen, — die er
nicht kennt, denen er sich verbindlich machen muß, ohne daß
sie sich ihm verbindlich machen, ohne daß er weiß, an wen er
sich zu halten hat, wenn man ihm dafür gar nichts leistet; weil
schiefe Köpfe und Schurken sich dieß zu Nutze machen, sich zu
unbekannten Obern aufwerfen, und die übrigen Mitglieder zu
ihren Privat-Absichten mißbrauchen; weil jeder Erdensohn Leidenschaften
hat, und diese Leidenschaften also mit in die Gesellschaft
bringt, wo sie dann im Dunkeln der Verborgenheit freiern
Spielraum haben, als am Tageslichte; weil solche Verbindungen
einen unverhältnißmäßigen Aufwand von Geld und Zeit
kosten; weil sie von ernsthaften bürgerlichen Geschäften ab- und
zum Müßiggange oder zu zweckloser Beschäftigung hinleiten;
weil sie bald der Sammelplatz von Abentheurern und Tagedieben
werden; weil sie allerlei Gattungen von politischer, religiöser
und philosophischer Schwärmerei begünstigen; weil mönchischer
Partheigeist bei ihnen einreißt, und viel Unheil stiftet; endlich,
weil sie Gelegenheit zu Kabalen, Zwist, Verfolgung, Intoleranz
und Ungerechtigkeiten gegen brave Männer geben, die
nur deswegen verwerflich sind, weil sie nicht Mitglieder eines
solchen, oder wenigstens nicht desselben Ordens seyn wollen.


Dieß ist mein Glaubensbekenntniß über geheime Verbindungen!
Gibt es eine unter ihnen, die manche dieser Gebrechen
nicht hat — ei nun! so mag sie dann als Ausnahme gelten! —
ich kenne keine, die nicht wenigstens an einigen derselben krank
läge.


2.


Gehört nun die Geheimnißkrämerei zu den Auswüchsen der
Zeit und zu den Modethorheiten, die kein Vernünftiger mitmachen
soll, weil er dabei seine Vernunft verleugnen, und seine
sittliche Freiheit mehr oder weniger aufgeben muß; ist sie Zeit-
und Geldverschwendung, und gewährt sie durchaus keine Befriedigung,
so folgt daraus, daß der, welcher seine Freiheit und
Ruhe liebt, sich so wenig als möglich um die Systeme, um das
Personale und um die Schritte geheimer Verbindungen bekümmern,
seine Zeit nicht mit Lesung ihrer Streitschriften verschwenden,
und vorsichtig im Reden über diesen Gegenstand seyn
müsse, um sich Verdruß zu ersparen, und weder ein gutes noch
böses Urtheil über solche Systeme zu wagen, weil der Grund
derselben oft sehr tief verborgen liegt; daß er vor allem jeder
Versuchung und Anreizung, sich einweihen zu lassen, muthigen
Widerstand leisten müsse.


3.


Haben aber Vorwitz, übel geordnete Begierde thätig zu seyn,
Neugier, Ueberredung, Eitelkeit oder andre Bewegungsgründe
Dich verleitet, in eine solche Verbindung zu treten: so laß Dich
wenigstens von den Thorheiten und Schwärmereien und von
dem Secten-Geiste, die in Deinem Orden herrschen, nicht ganz
hinreißen, sondern suche Dich immer noch im Besitz und Gebrauch
Deiner Vernunft zu behaupten. Hüte Dich, das Spielwerk,
die Maschine verkappter Bösewichter zu werden! Dringe,
wenn Du kein Knabe mehr bist, auf deutliche Entwickelung des
ganzen Systems! Laß Dich nicht durch räthselhafte Vorspiegelungen,
durch große Verheissungen, durch blendende Plane zum
Besten der Menschheit, durch den Anschein von Uneigennützigkeit,
Heiligkeit und Reinigkeit der Absicht blenden; sondern
fordre Beweise von Thaten und gänzliche Uebersicht! Wirft
man Dir dann Deinen Mangel an Empfänglichkeit, Deine
Unwürdigkeit vor, so laß Dir erzählen, welche Eigenschaften
die hohen Obern fordern, und beleuchte sie, diese Obern, selbst,
nach ihrem Maaßstabe, um ihren Werth, alle Eitelkeit bei Seite
gesetzt, gegen den Deinigen zu halten! Laß Dich aber durchaus
nicht darauf ein, unbekannten Obern zu huldigen, möchte
man auch noch so einleuchtend scheinende Gründe dafür anführen!
Sey vorsichtig in jedem Worte, das Du in Ordensgeschäften
schreibst, und noch mehr in Uebernehmung irgend einer
eidlichen oder andern Verbindlichkeit! Fordre Rechenschaft von
der Anwendung der Beiträge, die man Dich bezahlen läßt! —
Und wenn, bei dieser vielfachen Vorsicht, Du der Verbindung
müde wirst, oder die Verbindung Deiner überdrüßig wird, so
trenne Dich ohne Geräusch und Zank von ihr, und rede nachher
nie wieder von der Sache, damit Du allen Verfolgungen
ausweichest! Sollte man Dich aber dennoch nicht in Ruhe lassen,
so tritt öffentlich auf, und scheue Dich nicht, Betrug,
Narrheit und Bosheit vor den Augen des ganzen Publikums,
Andern zur Warnung, bekannt zu machen!


Uebrigens hat man weder Verbindlichkeit, noch Beruf, alles
zu zerstören, was man nicht gut findet. Man kann theoretisch
gegen manche Dinge in der Welt eifern, ohne deswegen
sich als Verfolger zu zeigen, wodurch ohnehin das Uebel fast
immer ärger gemacht wird. Man kann sogar Ordens-Versammlungen
von der unschädlichsten Art besuchen, wenn man einmal
ein Mitglied ist; sie sind, wie andere Zusammenkünfte, Beförderungsmittel
der Geselligkeit; — ja, es kann Pflicht werden,
sich nicht von ihnen loszusagen, um das größere Uebel zu hindern,
gefährlichen Einwirkungen entgegen zu arbeiten, und
Ausartung zu verhindern.




Neuntes Kapitel.

Ueber die Art, mit Thieren umzugehen.




1.


In einem Buche über den Umgang mit Menschen scheint wohl
freilich ein Kapitel über die Art, mit Thieren umzugehen, nicht
an seinem Platze. Allein was ich hierüber zu sagen habe, ist so
wenig, und hat doch im Ganzen so viel Bezug auf das gesellschaftliche
Leben überhaupt, daß ich hoffen darf, man werde
mir diese kleine Ausschweifung gütigst verzeihen.


2.


Der Gerechte erbarmet sich auch seines Viehes. — Das ist
ein vortrefflicher Spruch! Ja! der edle, der gerechte Mann
martert kein lebendiges Wesen. Wenn doch die hartherzigen,
grausamen, oder, um billiger zu urtheilen, zum Theil nur leichtsinnigen,
verwilderten Menschen, deren Augen sich an der Qual
eines rastlos umhergetriebenen Hirsches, oder an der Todesangst
eines in dem Schauplatze der Barbarei auf den Tod gehetzten
Thiers weiden können; wenn sie doch bedenken wollten, was es
heiße, ein Mensch seyn, und welch eine Bedeutung dieser
Titel habe! wenn die Unbesonnenen, die mit dem Leben eines
armen Geschöpfs, das in ihre kindischen Hände fällt, wie mit
einem Balle spielen, Fliegen und Käfern Beine ausreissen, oder
sie spießen, um zu sehen, wie lange ein also leidendes Thier in
convulsivischer Pein fortleben könne; wenn die vornehmen Müßiggänger,
die, um die Ehre zu haben, am schnellsten der lieben
Langenweile in den Rachen zu reiten oder zu fahren, ihre armen
Pferde auf den Tod jagen; wenn Diese doch einen Augenblick
erwägen wollten, wie tief sich der Mensch herabwürdigt, wenn
er, als das grausamste unter allen Raubthieren, mit kaltem
Blute, nicht aus Hunger, sondern aus Muthwillen nur, ein
Geschöpf Gottes, das auch fühlen kann, langsam zu Tode martert,
und wie furchtbar die Strafe des ewigen Richters seyn
müsse, der in dem Winseln seines gemarterten Geschöpfes die
freche Uebertretung des Gebotes vernimmt, das er dem Menschen
in's Herz geschrieben hat; wenn sie sich doch überzeugen
wollten, daß ein Thier eben so schmerzhaft jede Mißhandlung,
und den barbarischen Mißbrauch größerer Stärke fühlt, wie
wir, und vielleicht noch lebhafter, da sein ganzes Daseyn auf
sinnlichen Empfindungen beruht; daß die Art seines Daseyns
vielleicht die niedrigste der Stufen ist, die es zu ersteigen hat,
um auf der Leiter der Schöpfung da anzulangen, wo wir jetzt
stehen; und daß die Grausamkeit gegen vernunftlose Geschöpfe
unmerklich und unausbleiblich zur Härte und Grausamkeit gegen
unsere vernünftigen Nebengeschöpfe führt. — Wenn sie
doch das alles fühlen und erwägen, und ihr Herz dem sanften
Mitleiden gegen alle lebendige Geschöpfe öffnen wollten!


3.


Wer diese Betrachtungen und Aufforderungen für thörichte
und schwachsinnige Empfindelei zu erklären, oder damit zu verwechseln
fähig ist, dem habe ich nichts zu sagen, als daß ich
ihn bedaure, und jene Empfindelei mit ihm von ganzem Herzen
verachte. Ich weiß, es gibt leider unter uns so zarte Männlein
und Weiblein, die gar kein Blut sehen können; die zwar mit
großem Appetit ihr Rebhühnchen verzehren, aber ohnmächtig
werden würden, wenn sie eine Taube abschlachten sehen müßten!
Leute, deren Federn und Zungen mit moralischem Gifte
und Dolche den Freund und Bruder verfolgen, aber mitleidig
einer matten Fliege das Fenster öffnen, damit sie fern von ihren
Augen — zertreten werden könne; die ihre Bedienten in dem
rauhesten Wetter ohne Noth stundenlang umherjagen, aber dagegen
herzlich den armen Sperling bedauren, der, wenn es regnet,
ohne Regenschirm und Ueberrock herumfliegen muß. Zu
diesen süßen Seelchen gehöre ich nicht, halte auch nicht alle Jäger
für grausame Menschen. — Es muß ja dergleichen Leute
geben; so wie wir, wenn keine Schlächter in der Welt wären,
bloß von Speisen aus dem Pflanzenreiche leben müßten. —
Aber ich verlange nur, daß man nicht ohne Zweck und Nutzen
Thiere martern, noch ein vornehmes Vergnügen darin suchen
solle, mit wehrlosen Geschöpfen einen ungleichen Krieg zu führen.


4.


Ich habe immer nicht begreifen können, welche Freude man
daran haben könne, Thiere in Käfige oder Kasten einzusperren.
Der Anblick eines lebendigen Wesens, das ausser Stand gesetzt
ist, seine natürlichen Kräfte anzuwenden und zu entwickeln,
darf keinem verständigen Menschen Freude gewähren. Wer mir
daher einen schönen Vogel in einem Bauer schenken will, dem
kann ich vorhersagen, daß das einzige Vergnügen, welches er
mir dadurch verschaffen kann, das seyn wird, das Gefängniß
zu öffnen, und das arme Thier aus der Sclaverei in Gottes
freie Luft hinausfliegen zu lassen; auch ist eine Menagerie, in
welcher wilde Thiere mit großen Kosten in kleinen Verschlägen
aufbewahrt werden, meiner Meinung nach, ein sehr ärmlicher
Gegenstand der Unterhaltung, und vielleicht nur von der Seite
zu vertheidigen, daß sie dem Naturforscher Gelegenheit und Mittel
gibt, genaue und lehrreiche Beobachtungen anzustellen.


5.


Noch abgeschmackter aber scheint es mir, wenn man sich an
einem Vogel ergötzt, der seinen schönen Natur-Gesang hat vergessen
müssen, um vom Morgen bis zum Abende die Melodie
einer elenden Polonaise zu pfeifen, oder wenn man Geld ausgibt,
um einen Hund zu sehen, den man abgerichtet hat, einen
Reverenz wie ein Tanzmeister zu machen, und auf den Wink
seines Meisters anzudeuten, wie viel schöne Junggesellen in der
Versammlung sind.





6.


Habe ich aber diejenigen getadelt, die grausam gegen Thiere
verfahren; so muß ich doch auch diejenigen anklagen, welche in
die entgegengesetzte Uebertreibung fallen, indem sie mit dem
Viehe eben so, wie mit Menschen umgehen, und dem vernunftlosen
Geschöpfe die Rechte des vernünftigen zugestehen. Ich
kenne Damen, die ihre Katzen zärtlicher umarmen, als ihre
Ehegatten; junge Herren, die ihren Pferden sorgsamer aufwarten,
als ihren Oheimen und Basen; und Männer, die gegen
ihre Hunde mehr Zärtlichkeit, Schonung und Nachsicht beweisen,
als gegen ihre Freunde, mit welchen sie sich nie anders,
als unter dem obligaten Schnarchen ihres feisten Mopses oder
Pudels unterhalten. Indessen scheinen manche Thiere in besserm
Rufe zu stehen, als andere. Niemand schämt sich, zu bekennen,
daß er Flöhe habe; gewisse andere kleine Insekten hingegen darf
kein Mensch von Erziehung mit sich führen, obgleich beides Ungeziefer
ist; und an Geselligkeit geben die letztern den erstern
nichts nach.


Es scheint manchen Leuten, besonders Frauenzimmern, eine
natürliche Furcht vor gewissen Thieren, als Mäusen, Spinnen
&c. angeboren zu seyn. Sollte sich auch dergleichen Widerwillen,
wie ich doch glaube, nicht nach und nach überwinden
lassen: so vermag man es doch gewiß, in so fern Meister über
sich zu werden, daß man in Gesellschaft, bei dem Anblicke dieser
Feinde, sich nicht so kindisch betrage und gebehrde, wie es
vielfältig geschieht.


Inniges Mitleiden, nicht Spott, verdienen die Unglücklichen,
mit denen die Menschen so übel gespielt haben, daß sie
(mißtrauisch gegen alle vernünftige Wesen, die so oft ihre Verstandeskräfte
nur zum Schaden ihrer Brüder anwenden) in dem
liebevollen Drange des Herzens, das sich gern ein Geschöpf zugesellen
und irgend etwas in der Natur zum Gegenstande seiner
Theilnahme machen will, einen treuen Hund wie ihren einzigen
Freund behandeln, oder, wie einst Quatremère zu Namur, in
dem öden Kerker durch den Anblick und die Beobachtung eines
so bewundernswürdigen Kunsttriebes, wie der ist, den die Spinnen
zeigen, die Schmerzen und Qualen ihrer Verbannung zu
lindern, und das bittere Gefühl ihrer Verlassenheit zu mildern
suchen.






Zehntes Kapitel.

Ueber das Verhältniß zwischen Schriftsteller und Leser.




1.


Ich halte es für billig, bevor ich dies Werk über den Umgang
mit Menschen schließe, mit meinen Lesern auch ein paar Worte
über unsre wechselseitigen Verhältnisse gegen einander zu reden.
Zuerst also einige Bemerkungen über den Beruf, ein Buch zu
schreiben!


Ich habe bei andern Gelegenheiten geäußert, daß ich die
Schriftstellerei in unsern Zeiten für nichts mehr, als für einen
Zweig oder eine Unterart des Umgangs, und also für schriftliche
Unterredung mit der Lesewelt halte, und daß man es daher im
freundschaftlichen Gespräche so genau nicht nehmen dürfe, wenn
auch einmal ein unnützes Wort mit unterliefe. Man soll es daher
dem Schriftsteller nicht übel ausdeuten, wenn er, ein wenig
von seiner Lebhaftigkeit und Mittheilungslust verführt, von der
Begierde, über irgend einen Gegenstand allerlei Arten von Menschen
seine Gedanken mitzutheilen, etwas drucken läßt, das nicht
gerade die Quintessenz von Weisheit, Witz, Scharfsinn und
Gelehrsamkeit enthält. Es behält ja ein Jeder die Freiheit, dem
Schwätzer zuzuhören, oder nicht, — und kann sich, bevor er
ein Buch kauft, erst bei Andern nach dem Manne erkundigen,
mit dem er sich unterhalten will, — hat aber, denke ich, auf
keinen Fall das Recht, ihm allein deswegen Grobheiten zu sagen,
weil ihm die gedruckte Unterhaltung desselben nicht gefällt,
in so fern er ihn nicht vorher mit unverschämten Prahlereien und
großen Versprechungen getäuscht hat. Es ist überhaupt sehr viel
schwerer, als man glauben sollte, seine eignen Produkte zu beurtheilen;
nicht nur, weil unsre Eitelkeit da in das Spiel kömmt,
sondern auch, weil die Gegenstände, über deren Beobachtung
wir lange gebrütet, für uns, eben durch das Nachdenken, welches
wir darauf verwenden, einen solchen Werth bekommen haben,
daß wir unsre Gedanken darüber für äusserst wichtig halten,
indeß einem Andern, was wir auch davon sagen mögen,
unwichtig und gemein vorkommt. Und haben wir etwa gar
Sprache und Beredsamkeit nicht in unsrer Gewalt, oder sind
verstimmt zu der Zeit, wenn wir jene Gedanken zu Papier bringen
wollen, oder vergessen, daß der Gegenstand, über welchen
wir schreiben, nur durch kleine besondre Beziehungen auf unsre
damalige Lage, die sich nicht mit übertragen lassen, uns am
Herzen liegt; oder dies Herz ist zu voll, um, was es empfindet,
in einer gefälligen Ordnung hererzählen zu können: so geschieht
es, daß wir etwas schreiben, welches uns, die wir alle
Nebenbegriffe daran knüpfen, wodurch das Bild Ausdruck und
Farbe gewinnt, sehr unterhaltend scheint, jenen Andern aber
gähnen macht und mit Unwillen gegen uns erfüllt. Indem es
nun auf solche Weise leicht geschehen kann, daß selbst ein verständiger
Mann, der das Unglück hat, von Eitelkeit geblendet,
oder von starken Gefühlen hingerissen zu seyn, ein Buch schreibt,
das andre Menschen für ein unnützes und langweiliges Buch
halten, weil es eine reine Herzensergießung ist; so kann und
darf es doch einem verständigen Manne nie begegnen, etwas
öffentlich vor dem Publikum zu reden, das gegen Moralität
und gesunde Vernunft stritte, oder wodurch er einem seiner Mitmenschen
muthwillig Schaden zufügte. Denn wenn gleich
Schriftstellerei nur dargebotene Unterhaltung und Unterredung
ist, so ist sie doch eine solche Unterredung, bei der man hinreichende
Zeit hat, zu bedenken, was man spricht, und um so
mehr also die Verpflichtung übernimmt, jeden unsittlichen, ganz
schiefen und boshaften Gedanken zu unterdrücken. Ich meine
daher, alles, was das Publikum von einem Schriftsteller, der
ohne zu weit getriebene Ansprüche auftritt, mit Recht fordern
kann, ist, daß er durch seine Werke weder Sitten-Verderbniß,
noch Vorurtheil und Unduldsamkeit verbreite, und das, was
Allen heilig seyn soll, unangetastet und unentweiht lasse. Alles
Uebrige: Beruf zu schreiben; Wahl des Gegenstandes; Einkleidung;
Ansprüche auf Ruhm, Beifall und Lob; zu stiftender
Nutzen; einzunehmender Gewinn; Hoffnung auf Unsterblichkeit
— das alles ist seine Sache, und es geht auf seine Gefahr,
wenn er sich dem Schimpfe aussetzt, entweder in der
Stille zu Fuß vom Parnasse wieder herunterschleichen zu müssen,
oder von der Meute der Recensenten zu Tode gejagt zu
werden.





2.


Wenn also ein Autor nichts Schädliches und Unsinniges
sagt, so muß man ihm erlauben, seine Gedanken drucken zu
lassen; wenn er etwas Nützliches sagt, so erwirbt er sich ein
Verdienst um das Publikum, und wenn er Wahrheiten an's
Licht zieht, die lange schon verkannt oder vergessen sind, so soll
er gehört, und seine Schrift von allen Guten ausgezeichnet und
verbreitet werden. — Aber wird deswegen sein Buch auch gewiß
Beifall finden? Das ist wieder eine ganz andere Frage. —
Allgemeiner Beifall von Guten und Bösen, von Weisen und
Thoren, von Hohen und Niedern? — Ei nun! wer wird so
eitel seyn, darauf Anspruch zu machen? Aber um auch nur dem
größten Theile der Lesewelt zu gefallen, welche niedrige Mittel
wählt da nicht mancher Schriftsteller? — Wer sich nicht, in
Ansehung der Form, der Einkleidung, des Titels seines Buchs,
nach dem Zeitgeschmacke, d. h. nach dem Geschmacke, nicht dieses
Jahrzehends, sondern dieses Jahres richtet; wer keine Anekdötchen
mit einmischt; wer nicht dafür sorgt, daß sein Werkchen
hübsch fein gedruckt und mit Bilderchen ausgeziert werde; wer
herrschende Vorurtheile, Mode-Systeme, glänzende Thorheiten,
politischen, kirchlichen, gelehrten und moralischen Despotismus
angreift oder lächerlich macht; wer sich einen Verleger wählt,
auf den die andern Buchhändler neidisch, dem sie feind sind;
wer sich nicht demüthig unter den Schutz irgend eines gelehrten
Posaunen-Blasers begibt; wer nicht die Schreier im Publikum,
und Die, welche in der feinen Welt den Ton angeben, zu gewinnen
sucht; wer zu bescheiden auftritt; wer sein Buch einem
Manne widmet, oder in demselben einem Manne Gerechtigkeit
widerfahren läßt, dessen Verdienste beneidet, verfolgt werden;
wer das Unglück hat, durch seine Geistes-Produkte mehr Aufmerksamkeit
zu erregen, als gewisse Schriftsteller des Tages,
welche bei dem Publikum die Lieblingsschaft zu erringen wußten;
wer dadurch auswärts sich einen Namen macht, den ihm
seine Landsleute nicht gönnen; — der wird, wenigstens in dieser
Generation, vielleicht sein Glück als Schriftsteller nicht machen,
und auch sein nützlichstes Werk bald als Maculatur behandelt
sehen. Ich rathe daher, die unschuldigsten unter diesen kleinen
Autorkünsten nicht eben gänzlich zu vernachlässigen. Viele
davon sind aber eines edeln, verständigen Mannes unwerth.





In prahlerischen Vorreden sich für den bisher erhaltenen
allgemeinen Beifall zu bedanken; an feile Recensenten Beurtheilungen
seiner Werke einzusenden, die man selbst, oder die
ein gefälliger Freund aufgesetzt hat, und in welchen man dem
Publikum dazu Glück wünscht, daß der Lieblings-Schriftsteller
der Nation die Welt abermals mit einem schönen Buche
beschenkt habe, und dergleichen elende Künste mehr, helfen doch
nur auf kurze Zeit. Sicherer, als die Recensionen, obgleich
nicht unfehlbar für den bleibenden innern Werth eines Buchs
entscheidend, ist die allgemeine Stimme des Publikums. Wenigstens
ist es einem Schriftsteller zu verzeihen, wenn er ein
Werk nicht für ganz schlecht, sondern dem Bedürfnisse des Zeitalters
angemessen hält, das eine Reihe von Jahren hindurch
häufig gekauft, gelesen, neu aufgelegt und übersetzt wird, wenn
er dann auf den einzelnen Tadel unberufener Kunstrichter wenig
achtet, und fortfährt, die Lesewelt zu unterhalten, so lange diese
Stimmung dauert; aber wenn sie nachläßt — dann ist es freilich
Zeit, aufzuhören.


3.


Reden wir jetzt auch von dem Betragen und von den Pflichten
des Lesers gegen den Schriftsteller! Zuerst soll, denke ich,
jener nie vergessen, daß dieser sich nicht nach dem Geschmacke
jedes Einzelnen richten kann. Was für Dich, in Deiner Lage,
in Deiner Stimmung, höchst interessant ist, das scheint einem
Andern vielleicht äusserst langweilig und unbedeutend, und wahrlich!
der Mann müßte ein Hexenmeister seyn, der ein Buch
verfassen könnte, in welchem Jeder fände, was er suchte. Es
gibt Bücher, die man durchaus nur dann lesen muß, wenn
man eben so gestimmt ist, wie der Mann war, der sie schrieb,
so wie es auch andere gibt, deren Sinn und Schönheit man
immer, in jeder Laune, fassen und sich eigen machen kann.
Nicht immer sind darum jene geistvoll, groß und erhaben nach
ihrem Inhalte, noch im Gegentheil immer schwärmerisch und
fieberhaft. Nicht immer enthalten darum diese lauter bestimmte,
ewige Wahrheiten, auf kalte, unwiderlegbare, allein des
vollkommnen Mannes würdige, unerschütterliche Philosophie
gegründet, oder im Gegentheile, nicht immer gemeine, ohne
Mühe leicht zu verdauende Seelen-Speise. Sey also nicht zu
strenge, geehrter und erleuchteter Leser, in Deiner Beurtheilung
eines sonst nicht schlecht geschriebenen Buches, oder wenn Du
es nun einmal nicht lassen kannst, zu richten, so behalte wenigstens
Deine Meinung darüber in Deinem Kopfe, in welchem
oft viel leerer Raum ist, und verschreie das Buch nicht! Am
wenigsten aber laß Dich verleiten, den moralischen Charakter
des Schriftstellers auf bloße Muthmaßung hin bei dieser Gelegenheit
anzugreifen, ihm gefährliche Absichten beizumessen, seinen
Worten einen erzwungenen Sinn zu geben, und seine Winke
hämisch auszudeuten! Beurtheile nicht ein Buch, wenn Du nur
einzelne Stellen daraus gelesen hast, und bete nicht das Lob und
den Tadel unwissender, boshafter oder feiler Recensenten nach!


4.


Bei der Menge unnützer Schriften thut man übrigens wohl,
eben so vorsichtig im Umgange mit Büchern, wie mit Menschen
zu seyn. Um nicht zu viel Zeit mit Lesung unnützen Papiers zu
verschwenden, das heißt: um nicht von Schwätzern mir die Zeit
verderben zu lassen, suche ich auch von dieser Seite nicht viel
neue Bekanntschaft eher zu machen, als bis der allgemeine Ruf
mich auf ein gutes, oder besonders musterhaftes Buch aufmerksam
macht. Ich bin mit einem kleinen Cirkel alter guter Freunde
zufrieden, die ich oft, und immer mit neuem Vergnügen, schriftlich
mit mir reden lasse.


Hier wäre denn wohl der Ort, einen eignen, nicht unbedeutenden
Abschnitt den Bemerkungen über den Umgang mit
verstorbenen großen und edeln Männern zu widmen;
allein das würde mich zu weit führen; wichtig ist aber gewiß
der Einfluß, den das Studium der Geschichte, des Charakters
und der Schriften der berühmtesten Helden und Weisen verflossener
Jahrhunderte auf die Ausbildung eines gutbegabten Geistes
hat. Man träumt sich in jene Zeiten hinein, wird beseelt
von dem Geiste, der aus den Thaten und Reden jener erhabenen
Menschen hervorgeht; und in diesem Sinne hat der Umgang
mit Verstorbenen sehr oft größere Wirkung auf Köpfe und
Herzen, und durch diese auf große Weltbegebenheiten geäussert,
als der Umgang mit den Zeitgenossen.







Eilftes Kapitel.

Schluß.




1.


Und nun, wertheste Leser! eile ich zum Schlusse dieses Werks
über den Umgang mit Menschen. Finden Sie etwas darin,
das Ihrer Aufmerksamkeit werth ist, — wird dies Buch vom
Publiko gütig aufgenommen und billig beurtheilt: so wird mir
das mehr Freude machen, als mir bis jetzt selbst der beste Erfolg
irgend einer meiner Schriften gewährt hat. Wenigstens
hoffe ich, Sie werden hier keine Grundsätze antreffen, deren sich
ein rechtschaffener und verständiger Mann schämen dürfte, und,
wenn es sonst kein anderes Verdienst hat, ihm doch das der
Vollständigkeit nicht absprechen; denn ich glaube, daß doch
nicht leicht irgend ein Verhältniß im geselligen Leben gefunden
werden könne, über welches ich nicht etwas gesagt hätte. — Ob
gut, oder schlecht, oder beides vermischt, oder mittelmäßig von
Anfang bis zu Ende: — das darf ich nicht entscheiden.


2.


Daß ein solches Buch aber, vorausgesetzt nämlich, daß der
Gegenstand mit gehöriger Einsicht, Erfahrung und Menschenkenntniß
behandelt wäre, nicht nur Jünglingen, sondern selbst
Männern Nutzen gewähren könnte: das darf ich wohl behaupten.
Man verlangt von feinen, hellsehenden Leuten immer auch
feine Lebensart; aber man hat darin Unrecht. Dieser Geist
des Umgangs erfordert Kaltblütigkeit, Achtsamkeit auf geringe
Dinge, auf Kleinigkeiten, die man bei feurigen Genies selten
antrifft. Ein Wink hingegen aus einem solchen Buche kann
Manchen aufmerksam machen auf Fehler, welche er bisher, ohne
es zu wissen, in Behandlung der Menschen beging, — auf Fehler,
die er an sich selbst aus zu großer Lebhaftigkeit bis jetzt
übersehen hatte, ohne ihn deswegen abzuhalten, die fremden
Erfahrungen auf seine Weise zu nützen, und dennoch selbstständig
zu handeln.


3.


Ich habe aber in diesem Werke nicht die Kunst lehren wollen,
die Menschen zu unsern Endzwecken zu mißbrauchen, über
alle nach Gefallen zu herrschen, Jeden nach Belieben für unsre
eigennützigen Absichten in Bewegung zu setzen. Ich verachte
den Satz: »daß man aus den Menschen machen könne, was
man wolle, wenn man sie bei ihren schwachen Seiten zu fassen
verstünde.« Nur ein Schurke kann das, und will das,
weil nur ihm die Mittel, zu seinem Zwecke zu gelangen, gleichgültig
sind; der ehrliche Mann kann nicht aus allen Menschen
alles machen, und will das auch nicht; und der Mann von festen
Grundsätzen läßt auch nicht alles aus sich machen. Aber
das wünscht, und das kann jeder Rechtschaffene und Weise bewirken,
daß wenigstens die Bessern ihm Gerechtigkeit widerfahren
lassen: daß niemand ihn verachte; daß er Frieden von aussen
her habe; daß man ihn in Ruhe lasse; daß er Genuß und
Gewinn aus dem Umgange mit allen Klassen von Menschen
schöpfe; daß Andere ihn nicht mißbrauchen, oder durch Verstellung
täuschen. Und wenn er ausdauert, immer folgerecht, edel,
vorsichtig und gerade handelt: so kann er sich allgemeine Achtung
erzwingen, kann auch, wenn er die Menschen studirt hat,
und sich durch keine Schwierigkeiten abschrecken läßt, fast jede
gute Sache am Ende durchsetzen. Hierzu nun die Mittel zu
erleichtern, und Vorschriften zu geben, die dahin einschlagen, —
das ist der Zweck dieses Buchs.


Wer aber sein ganzes Leben hindurch, bei jeder willkührlichen
Handlung, bei jedem kleinen Schritte, den er zu unternehmen
hat, erst nachsehen wollte, ob er dazu in diesem Buche kein Recept,
keine Vorschrift fände, der würde freilich alle Eigenthümlichkeit
des Charakters verleugnen. — Doch, wie kann das auch
meine Absicht seyn? Kaum bedürfte es dieser Erinnerung, wenn
es weniger schiefe Köpfe und boshafte Ausleger in der Welt gäbe.


4.


Daß ich bei dieser Gelegenheit die Schwachheiten mancher
Klassen von Menschen habe aufdecken müssen, ohne jedoch auf
Einzelne unedel anzuspielen, das war wohl sehr natürlich. Aber o!
was hätte ich sagen können, wenn ich mein Buch mit wirklichen
Anekdoten hätte auszieren, und besondere Erfahrungen aus meinem
Leben erzählen wollen! — Schmeichle ich mir zu viel, wenn
ich hoffe, daß man mir dergleichen nicht Schuld geben, und mir
wenigstens von dieser Seite Gerechtigkeit widerfahren lassen
werde?






Fußnoten:




[1] Die Teutschen haben von allen Völkern das meiste Lächerliche für
die große Welt an sich; vielleicht, weil sie noch gar zu ehrlich sind,
und die große Welt allzusehr verehren und bewundern. Wer nichts
anstaunt, steht mehr auf seinem Gleichgewicht. Der Engländer
glaubt, ihm kleide alles, er habe zu allem Recht; er verachtet,
was er nicht besitzt, und nicht mehr erwerben kann, tritt keck,
auch wohl bengelhaft auf. Der gutmüthige Teutsche will wenigstens
zeigen, daß er sein Möglichstes thue, Andern zu gefallen,
und in diesem ehrlichen Eifer merkt er kaum, wie schlecht es ihm
oft gelingt. Der Franzose und der Russe haben den sichersten,
feinsten, und für alle in der Gesellschaft Auftretende gefährlichsten
Takt, das Lächerliche auf den ersten Blick aufzufinden. Wer sich
vor ihnen auf seinen Sprach- oder Tanzmeister allein verläßt, den
werden sie bald seinen Irrthum fühlen lassen, vorausgesetzt, er
habe Sinn genug, zu erkennen, daß eben das, was man an ihm
am meisten bewundert, sein Lächerliches sey. Klinger Betrachtungen
und Gedanken 1r Thl. S. 316.







[2] Man muß so viel Menschenkenntniß oder so viel Urtheilskraft
haben, um die Wirkung solcher theilnehmenden Fragen voraussehen
zu können, oder das Fragen ganz unterlassen, und lieber
erwarten, daß nicht das Gespräch sich von selbst auf diesen Gegenstand
wenden wird. Denjenigen, welche sich nicht taktfest in der
Unterhaltung fühlen, sollten sich überhaupt vor Fragen hüten, denn
Fragen werden oft, wie Blicke, unsere Verräther.



A. d. H.










[3] Ich entlehne diese Stelle, welche durch ihre treffende und sinnreiche
Darstellung sich auszeichnet, aus der Zeitschrift: Ernst
und Scherz, oder der alte Freimüthige, Nro. 128. des Jahrgangs
1817, und füge nur die Anweisung zum Betragen gegen
diese Menschen hinzu.



d. H.










[4] Und das sind die Grundsätze eines Mannes, den Georg Zimmermann,
Aloisius Hoffmann und Consorten als einen Volks-Aufwiegler
verketzerten!







[5] Die Verirrungen des Philosophen, oder Geschichte Ludwigs von
Seelberg, Theil 1. Seite 108.







[6] Vielleicht würde der Verf., wenn er die heutige Jugend sähe,
in ihr die Erfüllung seiner Hoffnung finden; wenigstens eine gewisse
männliche Gesetztheit, deutsche Geradheit und Festigkeit und
offene Freimüthigkeit wird man ihr nicht absprechen können. Aber
Bescheidenheit würde er sehr vermissen.



A. d. H.










[7] Hier, und an andern Orten ist der Verf. seinen Lesern die
Lösung dieser schweren Aufgabe schuldig geblieben, und man muß
glauben, daß er verzweifelte, sie zu lösen. Auch wird man wohl
denen beipflichten müssen, die es nicht der Mühe werth halten,
sie zu lösen.



A. d. H.










[8] Wir haben in den neuesten Tagen dergleichen ärgerliche Auftritte
in großer Zahl gesehen, und die Klage des Verf. gilt also leider
noch immer, doch glücklicher Weise nur von den leichtfertigen
Schriftstellern des Tages und einigen Philologen.



D. H.










[9] Wer denkt hier nicht an Wielands und Johann v. Müllers gutherziges
Loben, und an des Letzteren übergroße Nachsicht gegen
überlästige Correspondenten?



D. H.













*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK UEBER DEN UMGANG MIT MENSCHEN ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE





THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.





Table of Contents


		Umgang mit Menschen.

	Vorrede des Herausgebers, zur neunten Auflage.

	Inhalt

	Erster Theil.

		Einleitung des Herausgebers.

		Einleitung des Verfassers.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

		

	

		Erstes Kapitel. Allgemeine Bemerkungen und Vorschriften über den Umgang mit Menschen.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

			5.

			6.

			7.

			8.

			9.

			10.

			11.

			12.

			13.

			14.

			15.

			16.

			17.

			18.

			19.

			20.

			21.

			22.

			23.

			24.

			25.

			26.

			27.

			28.

			29.

			30.

			31.

			32.

			33.

			34.

			35.

			36.

			37.

			38.

			39.

			40.

			41.

			42.

			43.

			44.

			45.

			46.

			47.

			48.

			49.

			50.

			51.

			52.

			53.

			54.

			55.

			56.

			57.

			58.

			59.

			60.

			61.

			62.

			63.

		

	

		Zweites Kapitel. Ueber den Umgang mit sich selbst.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

			5.

			6.

			7.

			8.

			9.

		

	

		Drittes Kapitel. Ueber den Umgang mit Menschen von verschiednen Gemüthsarten, Temperamenten und Stimmungen des Geistes und Herzens.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

			5.

			6.

			7.

			8.

			9.

			10.

			11.

			12.

			13.

			14.

			15.

			16.

			17.

			18.

			19.

			20.

			21.

			22.

			23.

			24.

			25.

			26.

			27.

			28.

			29.

		

	

		Nachtrag des Herausgebers [3].

	



	Zweiter Theil.

		Einleitung.

		Erstes Kapitel. Von dem Umgange unter Menschen von verschiedenem Alter.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

			5.

			6.

			7.

		

	

		Zweites Kapitel. Von dem Umgange unter Eltern, Kindern und Blutsfreunden.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

		

	

		Drittes Kapitel. Von dem Umgange unter Eheleuten.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

			5.

			6.

			7.

			8.

			9.

			10.

			11.

			12.

			13.

			14.

			15.

			16.

			17.

			18.

			19.

			20.

			21.

			22.

		

	

		Viertes Kapitel. Ueber den Umgang mit und unter Verliebten.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

			5.

			6.

			7.

			8.

		

	

		Fünftes Kapitel. Ueber den Umgang mit Frauenzimmern.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

			5.

			6.

			7.

			8.

			9.

			10.

			11.

			12.

			13.

			14.

			15.

			16.

			17.

			18.

			19.

			20.

			21.

		

	

		Sechstes Kapitel. Ueber den Umgang unter Freunden.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

			5.

			6.

			7.

			8.

			9.

			10.

			11.

			12.

			13.

			14.

			15.

			16.

			17.

			18.

			19.

			20.

			21.

			22.

		

	

		Siebentes Kapitel. Ueber die Verhältnisse zwischen Herren und Dienern.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

			5.

			6.

			7.

			8.

			9.

			10.

		

	

		Achtes Kapitel. Betragen gegen Hauswirthe, Nachbarn und Solche, die mit uns in demselben Hause wohnen.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

			5.

		

	

		Neuntes Kapitel. Ueber das Verhältniß zwischen Wirth und Gast.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

		

	

		Zehntes Kapitel. Ueber die Verhältnisse unter Wohlthätern und Denen, welche Wohlthaten empfangen, wie auch unter Lehrern und Schülern, Gläubigern und Schuldnern.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

			5.

			6.

		

	

		Eilftes Kapitel. Ueber das Betragen gegen Leute, in allerlei besondern Verhältnissen und Lagen.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

		

	

		Zwölftes Kapitel. Ueber das Betragen bei verschiedenen Vorfällen im menschlichen Leben.
	
			1.

			2.

			3.

		

	

		Allgemeine Behandlung der Kinder in den Jahren der ersten Entwickelung.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

			5.

			6.

			7.

			8.

			9.

			10.

			11.

			12.

			13.

			14.

			15.

			16.

			17.

			18.

			19.

			20.

			21.

			22.

			23.

			24.

			25.

			26.

			27.

			28.

			29.

			30.

			31.

			32.

			33.

			34.

			35.

			36.

			37.

			38.

			39.

			40.

			41.

			42.

			43.

			44.

			45.

			46.

			47.

			48.

			49.

			50.

			51.

			52.

			53.

			54.

			55.

			56.

			57.

			58.

			59.

			60.

			61.

			62.

			63.

			64.

			65.

		

	

	



	Ueber den Umgang mit Menschen.

	Dritter Theil.

		Einleitung.

		Erstes Kapitel. Ueber den Umgang mit den Großen der Erde, Fürsten, Vornehmen und Reichen.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

			5.

			6.

			7.

			8.

			9.

			10.

			11.

			12.

			13.

			14.

			15.

			16.

			17.

			18.

			19.

			20.

			21.

			22.

		

	

		Zweites Kapitel. Ueber den Umgang mit Geringern.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

			5.

			6.

			7.

			8.

			9.

		

	

		Drittes Kapitel. Ueber den Umgang mit Hofleuten und ihres Gleichen.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

			5.

			6.

			7.

			8.

			9.

			10.

			11.

			12.

			13.

			14.

		

	

		Viertes Kapitel. Ueber den Umgang mit Geistlichen.
	
			1.

			2.

			3.

		

	

		Fünftes Kapitel. Ueber den Umgang mit Gelehrten und Künstlern.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

			5.

			6.

			7.

			8.

			9.

			10.

			11.

			12.

		

	

		Sechstes Kapitel. Ueber den Umgang mit Menschen von allerlei Ständen im bürgerlichen Leben.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

			5.

			6.

			7.

			8.

			9.

		

	

		Siebentes Kapitel. Ueber den Umgang mit Menschen von allerlei Lebensart und Gewerbe.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

		

	

		Achtes Kapitel. Ueber geheime Verbindungen und den Umgang mit den Mitgliedern derselben.
	
			1.

			2.

			3.

		

	

		Neuntes Kapitel. Ueber die Art, mit Thieren umzugehen.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

			5.

			6.

		

	

		Zehntes Kapitel. Ueber das Verhältniß zwischen Schriftsteller und Leser.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

		

	

		Eilftes Kapitel. Schluß.
	
			1.

			2.

			3.

			4.

		

	

		Fußnoten:

	



	THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE



OEBPS/Images/cover00290.jpeg
Uebers

den

Umgang mit Menfden

Bon

Adolph Freiberen Knigge.

e e SR SRS i

Jn drei Theilem,

Rehbute Ausgabe

Durdgefehen und vpermehrt

sen

T D Wilmfen

Stuttgact,
bei U § Madlot 1822,





