
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, mit einem Anhange

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, mit einem Anhange

        zur älteren Geschichte der Metalle; ein Beitrag zur Kulturgeschichte


Author: Edmund O. von Lippmann



Release date: January 14, 2026 [eBook #77700]


Language: German


Original publication: Berlin: Verlag von Julius Springer, 1919


Credits: Peter Becker and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK ENTSTEHUNG UND AUSBREITUNG DER ALCHEMIE, MIT EINEM ANHANGE ***







Anmerkungen zur Transkription


Der vorliegende Text wurde anhand der Buchausgabe von
1919 so weit wie möglich originalgetreu wiedergegeben. Offensichtliche
Fehler wurden stillschweigend korrigiert. Ungewöhnliche und heute
nicht mehr verwendete Schreibweisen bleiben gegenüber dem Original
unverändert.


Unterschiedliche Schreibweisen bei Orts- und
Personennamen wurden nicht korrigiert, sofern diese jeweils mehrfach im
Text vorkommen; dies gilt insbesondere für das Setzen von Akzenten.


Die Verweise auf S. XVI zu den Ergänzungen und Nachträgen
am Ende des Buches finden sich im laufenden Text. Zudem wurde die Liste
der Druckfehler bereits in den Text eingearbeitet.


Abhängig von der im jeweiligen Lesegerät installierten
Schriftart können die im Original gesperrt
gedruckten Passagen gesperrt, in serifenloser Schrift, oder aber sowohl
serifenlos als auch gesperrt erscheinen.





ENTSTEHUNG UND AUSBREITUNG


DER


ALCHEMIE


MIT EINEM ANHANGE:


ZUR ÄLTEREN GESCHICHTE DER METALLE


EIN BEITRAG ZUR KULTURGESCHICHTE


VON


PROF. DR. EDMUND O.
VON LIPPMANN


DR.-ING. E. H. DER KGL. TECHN. HOCHSCHULE ZU DRESDEN

DIREKTOR DER „ZUCKERRAFFINERIE HALLE“ IN HALLE A. S.



  Verlagssignet



BERLIN


VERLAG VON JULIUS SPRINGER


1919


Alle Rechte, insbesondere das der
Übersetzung in fremde Sprachen, vorbehalten.


Copyright 1918 by Julius Springer in Berlin.




GEWIDMET


MEINER LIEBEN FRAU,


DEREN VERSTÄNDNISVOLLE TEILNAHME UND UNERMÜDLICHE
FÜRSORGE DIE VOLLENDUNG DIESES WERKES IN SCHWERER
ZEIT ALLEIN ERMÖGLICHTE,


SOWIE DEM ANDENKEN IHRES BRUDERS,

MEINES FRÜHVERLORENEN SCHWAGERS


DR. AUGUST MÜLLER,


PROFESSORS DER ORIENTALISCHEN SPRACHEN AN DER

UNIVERSITÄT HALLE-WITTENBERG,


DES ERSTEN FÖRDERERS MEINER GESCHICHTLICHEN ARBEITEN.










Vorrede.





Die Geschichte der Alchemie ist nach KOPP „die Geschichte
eines Irrtums“⁠[1]. Die Seltsamkeit seiner Natur, die Größe seines
Beharrungsvermögens und die Bedeutsamkeit seiner Folgen stempeln
ihn in gleicher Weise zu einem der merkwürdigsten im Gesamtgebiete
der Kulturentwicklung. Daß die Kunst des Gold- und Silbermachens
ungefähr seit Beginn unserer Zeitrechnung den Anspruch erheben und
auch festhalten konnte, eine tatsächliche zu sein, obwohl sie im
Verlaufe von fast zwanzig Jahrhunderten niemals auch nur das geringste
nachweisbare Ergebnis, geschweige denn einen dauernden Erfolg zu
verzeichnen hatte, möchte zunächst unbegreiflich, ja unfaßbar
erscheinen! Einige Aufklärung gewähren indessen Beispiele, die
verwandten Gebieten zu entnehmen sind, z. B. jenem der Astrologie, über
die es im 2. Teile des „Faust“ heißt⁠[2]:




  
    „Empfangt mit Ehrfurcht sterngegönnte Stunden:

    Durch magisch Wort sei die Vernunft gebunden;

    Dagegen weit heran bewege frei

    Sich herrliche verwegne Phantasei.

    Mit Augen schaut nun was Ihr kühn begehrt,

    Unmöglich ist’s, drum eben glaubenswert.“

  






Von solchem Glauben gilt, was UHLAND in den „Schriften zur
Geschichte der Dichtung und Sage“ ausspricht⁠[3]: „Aller Zauberglaube
beruht auf dem Gefühle der Abhängigkeit von Kräften, deren Wirken
ein Unbegriffenes ist und eben darum auch für ein Grenzenloses
angesehen werden kann; ... da wird denn ... eine Formel gesucht,
welche, die Sinne treffend, unmittelbar das Geheimnis in sich
schließt.“ Hinsichtlich derartiger Gefühle und Formeln wieder sagt
BOUCHÉ-LECLERCQ ebenso geistvoll wie treffend⁠[4]: „Lehren, die
sich auf den Glauben berufen, müssen ihren Ursprung verbergen
und in eine möglichst entlegene Vorzeit zurückversetzen, um der Kritik
zu entgehen. Sie suchen die Wunder, und zwar die ‚alten‘, als
spezifische Kennzeichen göttlicher Werke oder Wahrheiten, und wünschen
nicht, daß ihnen Einsicht das Vergnügen des Glaubens verderbe. Den
Glauben der Menschen erfüllt aber das, was sie hoffen,
daher geht er aus jeder Widerlegung durch die Erfahrung immer wieder
siegreich hervor; auch ist die Fähigkeit zu glauben unbegrenzt, und was
man voraussetzt sieht man auch, oder sah es doch in früherer Zeit, als
die Menschen noch bessere Augen hatten.“ — Die so geschaute „geheime“
Wahrheit stellen nun die bevorzugten Geister, die mit ihr begnadet sein
wollen, dem harrenden Chorus der Urteilslosen dar, und zwar unter dem
„geziemenden“ Schleier jener nebelhaften und mystischen Andeutungen,
die ihren Eindruck auf die große Masse niemals verfehlen. Schon
LUCRETIUS versichert⁠[5]:




  
    „Alles bewundern die Toren und lieben es über die Maßen,

    Was man verblümt ihnen sagt, mit recht verschrobenen Worten,“

  






und über die maßgebende Rolle der Zeit hierbei äußert sich ein
orientalischer Geistesverwandter⁠[6]:




  
    „Was töricht schien von Anbeginn,

    Woran kein Weiser sich beteiligt, —

    Rollt ein Jahrtausend drüber hin,

    Erscheint’s ehrwürdig und geheiligt.

    Und bringt es den Verstand auch ins Gedränge,

    Wirkt es doch mächtig auf die Menge.“

  






Wird aber das Dunkel der Autoren allmählich doch gar zu sehr als
solches empfunden, dann betritt, es zu lichten, die Schar der
Kommentatoren den Schauplatz; über ihr Treiben ergeht sich schon ein
altindischer Kenner in bewegter, leider nur allzu berechtigter Klage⁠[7]:




  
    „Wenn der Sinn höchst unverständlich,

    Sagen sie, er sei ganz klar;

    Wenn er leicht zu fassen war,

    Schwätzen breit sie und unendlich.

    Durch den Schwall der Wortgeflechte,

    Wo er gar nicht angebracht,

    Wird der Hörer irr gemacht,

    Wird verdunkelt ihm das Rechte,

    Bis er schließlich, ganz verloren

    Abseits steht, wo keines Bleibens,

    Fern vom Wege! Also treibens

    Schon seit je Kommentatoren.“

  









Allen den aus dem Vorstehenden ersichtlichen Schwierigkeiten wird
vereint begegnen, wer sich mit der Geschichte der Alchemie beschäftigt.
Mich selbst hat hierzu das Bestreben veranlaßt, nach Aufklärung der
eingangs angedeuteten, kulturgeschichtlich wie psychologisch gleich
fesselnden Probleme zu suchen: wie und wo ist der Glauben an das Gold-
und Silbermachen entstanden, und durch welche Umstände begünstigt
konnte er sich ausbreiten und dauernd erhalten? Als ich mir vorsetzte,
diese Fragen einer ausreichenden Beantwortung entgegen zu führen, hielt
ich eine solche, wie das auch dem schon Erfahreneren immer wieder
begegnet, für weitaus einfacher als sie sich im Laufe fortschreitender
Untersuchung erwies; schon bevor mein Irrtum endgültig zutage trat, war
jedoch so viele Mühe und Zeit aufgewandt, daß ich sie hinterher nicht
verloren geben konnte und mochte, nun vielmehr erst recht trachtete,
ganze Arbeit zu leisten. Während mehr als zwei Jahrzehnten betrieb ich
daher, soweit berufliche und ältere wissenschaftliche Verpflichtungen
von vielerlei Art es zuließen, die erforderlichen Studien auf allen den
zugehörigen, sehr mannigfaltigen Gebieten, denen der Chemiker meist so
gut wie völlig fernsteht und in die er sich daher erst einzuarbeiten
hat. Zu einem endgültigen Abschlusse, insoweit ein solcher überhaupt
erreichbar ist, war ich noch nicht gelangt, als der Weltkrieg ausbrach.
Für den Leiter eines großen industriellen Unternehmens galt es, der
voraussichtlich äußersten Inanspruchnahme seiner Kräfte dauernd
gewachsen zu bleiben; dies aber, so fühlte ich, war nur möglich,
wenn der Anstrengung des Berufes ein Gegengewicht geschaffen wurde,
und zwar in Gestalt einer gänzlich fernliegenden, hierdurch aber
ablenkend wirkenden Tätigkeit. So begann ich denn mit der Abfassung
und Niederschrift des vorliegenden Werkes, und war so glücklich, es
nicht nur vor etwa Jahresfrist im wesentlichen zu vollenden, sondern
auch einem Verleger zu begegnen, der sich sogleich bereit erklärte,
trotz der allbekannten, fast unglaublichen Schwierigkeiten, den Druck
umgehend zu beginnen und nach Möglichkeit zu fördern. Hierfür habe ich
der Firma JULIUS SPRINGER ganz besonderen Dank auszusprechen.


Die Eigenart des behandelten Gegenstandes und seine Verzweigung nach
den verschiedensten Richtungen erweckte das dringende Verlangen,
der Drucklegung nicht ohne jene Mitarbeit und Berichtigung seitens
nachprüfender Fachmänner näher zu treten, die nach einem schönen
Ausspruche REITZENSTEINS⁠[8] „den einzigen Lohn bildet, den
ehrliche Arbeit sich wünscht“. In dieser Richtung fand ich, wie bei
Herausgabe meiner früheren Werke so auch diesmal, das erfreuendste
Entgegenkommen: Gelehrte allerersten Ranges auf altphilologischem,
orientalischem, paläographischem und religionsgeschichtlichem Gebiete,
die Herren Geheimräte und Professoren G. JACOB in Kiel, R.
REITZENSTEIN in Göttingen, J. RUSKA in Heidelberg und
C. WESSELY in Wien erklärten sich bereit, die Korrekturen
mitzulesen und hierdurch ein Opfer an Arbeitslast und Zeitverlust
auf sich zu nehmen, das angesichts der gegebenen Umstände gar nicht
hoch genug veranschlagt werden kann. Die Herren Geheimräte Prof. Dr.
R. REITZENSTEIN und G. JACOB sahen sich allerdings
veranlaßt, bald nach Vollendung des 1. Abschnittes zurückzutreten;
die übrigen beiden Herren hielten jedoch bis zum Schlusse mit
durch, und Herr Geheimrat Prof. Dr. G. JACOB hatte noch
die Güte, seine Herren Kollegen Prof. Dr. W. JAEGER und
H. PRINZ für die Durchsicht einiger besonderer Kapitel zu
gewinnen. Ihnen allen möchte ich auch an dieser Stelle nochmals und
aus ganzem Herzen wahren und aufrichtigen Dank darbringen, und ich
bin überzeugt, daß die Leser, von gleichem Gefühle beseelt, voll in
ihn einstimmen werden. Die mir mitgeteilten kleineren Berichtigungen
konnten mit vereinzelten Ausnahmen noch im Texte verwertet werden;
größere Zusätze hingegen mußten, da Abänderungen des einmal fertigen
Satzes tunlichst zu vermeiden waren, unter Bezeichnung mit dem Namen
ihres Urhebers in die Nachträge wandern. Diese haben hierdurch einen
mehr wie gewöhnlichen Umfang angenommen, da aber ihr Inhalt in den
Registern noch mit berücksichtigt ist, dürfte der Übelstand nicht
allzu fühlbar hervortreten. Daß für die Art, in der die empfangenen
Ratschläge verwertet wurden, ich allein verantwortlich bin, bedarf wohl
keiner ausdrücklichen Hervorhebung; nochmalige Rückfragen zur Behebung
einzelner Zweifel oder Unklarheiten machten die Zeitumstände meist
unmöglich.


Für mancherlei wichtige Auskünfte, die mir mündlich oder schriftlich im
Laufe langer Jahre zuteil wurden, bin ich ferner großen Dank schuldig:
den Herren Geheimräten und Professoren C. BROCKELMANN, H.
DIELS, A. GRÜNWEDEL, E. KAUTZSCH (†), R.
KOBERT, F. X. KUGLER, H. MOISSAN (†), TH.
NÖLDEKE, R. PISCHEL (†), F. V. RICHTHOFEN (†),
H. SUCHIER (†), A. TSCHIRCH, E. WIEDEMANN
und G. WISSOWA.


Was die benützten Quellen anbelangt, so suchte ich zunächst der
Anweisung zu folgen, die BURCKHARDT in seiner „Griechischen
Kultur-Geschichte“ gibt⁠[9]: „Es steht in den alten Autoren noch so
vieles Merkwürdige, das Wenige beachten; ... zum Ganzdurchlesen der
Autoren muß uns die Einsicht bestimmen, daß das, was für uns
wichtig ist, nur wir finden.“ Demgemäß strebte ich also,
die Quellenschriften tunlichst aus eigener Anschauung kennen zu
lernen; hierbei stieß ich aber auf schwerwiegende Hindernisse,
denn ich besitze zwar eine gründliche gymnasiale, aber keine
eigentlich philologische Vorbildung, und bin zudem keines Wortes
einer orientalischen Sprache mächtig, blieb also betreff der so
zahlreichen und wichtigen Werke arabischer, syrischer und persischer
Herkunft lediglich auf Übersetzungen angewiesen. Auf diesem Gebiete
war daher die Unterstützung durch orientalistische Fachgelehrte von
ausschlaggebender Bedeutung, und ich muß namentlich den selbstlosen,
wahrhaft unermüdlichen Eifer hervorheben, mit dem Herr Prof. Dr. J.
RUSKA nicht nur für sachliche Berichtigung und Verbesserung
sorgte, sondern auch für Durchführung einer einheitlichen Schreibung
der Namen und Bezeichnungen, die den gegenwärtig anerkannten
Grundsätzen entspricht⁠[10]. Für einige Ungleichheiten, die trotzdessen
(hauptsächlich im ersten Drittel des Buches) stehen blieben und
mir zur Last fallen, habe ich angesichts des durch die
Zeitumstände und zuweilen auch noch durch Postsperren verzögerten
Eingangs der versandten Korrekturen um Nachsicht zu bitten.


Hinsichtlich der griechischen Alchemisten bedingte den größten Mißstand
die Tatsache, daß die von BERTHELOT veranstaltete Ausgabe an
erheblichen Mängeln und Unzuverlässigkeiten sowohl des Textes wie der
Übersetzung leidet, nichtsdestoweniger aber benützt werden muß,
weil sie die einzige vorhandene ist. Die unumgängliche allgemeine
Auseinandersetzung mit BERTHELOT als Historiker habe ich
in die Nachträge verwiesen, teils um mich zuvörderst mit kurzen
Andeutungen begnügen zu können, teils weil am Schlusse des Werkes auch
der Leser selbst ein gewisses eigenes Urteil gewonnen haben wird. Die
wirklichen Verdienste jenes großen Mannes verkleinern zu wollen, lag
mir dabei fern; wo ich aber, im Dienste der Wissenschaft nach Wahrheit
und Gerechtigkeit strebend, ihm zu nahe getreten sein sollte, bin ich,
soferne mir dies nachgewiesen wird, zum Widerrufe gerne bereit.


Daß ich nicht den Anspruch erheben könne und wolle, den Anforderungen
der Vertreter philologischer oder anderer Sondergebiete zu
genügen, war mir von vornherein klar; als ich dieserhalb meinen
verewigten hochverehrten Freund Prof. Dr. E. KAUTZSCH um Rat
fragte, lautete seine Antwort: „Leisten Sie, was Sie können,
nachher kommen die Fachgelehrten und bauen weiter, aber ohne
die Vorarbeit kommen sie nicht.“ Demgemäß verfuhr ich, und
mein Buch wendet sich also in erster Linie an Chemiker, Naturforscher
und Allgemein-Gebildete. Diese sind jedoch heutzutage fast durchwegs
des Lateinischen kaum mehr, des Griechischen gar nicht mächtig;
daher habe ich alles Fremdsprachige in Übersetzung wiedergegeben,
den griechischen Fachworten aber, da der geschichtliche Zweck ihre
Beibehaltung unbedingt erforderte, in der Regel eine Umschrift in
lateinischen Buchstaben beigefügt und die richtige Aussprache durch
Angabe der Akzente gesichert. Wer solche Ausdrücke als für seine
Zwecke entbehrlich erachtet, mag ganz über sie hinweglesen. Das oft
arg verderbte Griechisch der Papyri chemischen Inhaltes, mit seinen
zahlreichen Entstellungen von Worten, Vertauschungen von Vokalen,
Auslassungen von Akzenten u. dgl., haben die Herren Mitleser der
Korrekturen nach Ermessen abgeändert und verbessert.


Seinem Titel entsprechend behandelt mein Werk nicht die gesamte
Geschichte der Alchemie, sondern die ihrer Entstehung und
Ausbreitung. Gerade diese Frühzeit lag nämlich, trotz aller
bisherigen rühmlichen Arbeiten, immer noch in tiefem Dunkel und war der
Aufklärung besonders bedürftig; für die spätere Periode hingegen, die
etwa im 11. Jahrhundert mit dem Aufkommen der Alchemie in Südeuropa
einsetzt und erst an der Schwelle der neuesten Zeit abschließt, liegen
bereits treffliche und reichhaltige Darstellungen verschiedener
Richtung vor, die insbesondere auch auf die Rolle der „Schwärmer und
Schwindler“, sowie auf die oft höchst abenteuerlichen persönlichen
Schicksale der „Meister und Adepten“ in gründlicher Weise eingehen.
Vom wissenschaftlichen Standpunkte aus bieten übrigens jene langen
Jahrhunderte nicht das geringste Neue; es taucht auch nicht ein
Gedanke auf, der den engen Umkreis urväterischer Tradition überschritte.


In der Darstellung befleißigte ich mich möglichster Knappheit und
Verständlichkeit. Eigene erklärende Zusätze sind in eckige Klammern
[] gesetzt, um sie von den in runden () stehenden, den Originalen
angehörigen, deutlich zu unterscheiden. Fremdworte trachtete ich zwar
zu vermeiden, schloß sie aber nicht grundsätzlich aus; sie blieben
stehen, wo sie ohne weiteres das gewünschte Verständnis sichern,
während Umschreibungen erst selbst einer Erklärung bedürfen, ferner wo
sie größere Kürze gewährleisten, endlich auch wo sie Abwechslung im
Ausdruck zulassen.


Über die benützten Quellen habe ich sehr reichliche Angaben
beigefügt, die eine weitgehende Nachprüfung gestatten, und hierdurch
zur Aufklärung von Irrtümern oder Mißverständnissen führen sollen,
die mir trotz aller Bemühungen zweifellos unterlaufen sein werden.
Titel, Verlagsorte und Erscheinungsjahre der Werke wurden stets genau
angeführt; einfach beigesetzte Zahlen sind die der betreffenden Seiten,
besteht aber ein Werk aus mehreren, oder aus einer Reihe von
Bänden, so geben die ersten Zahlen die Bände, die zweiten
(und die folgenden) die Seiten an, also z. B. ZELLER, „Die
Philosophie der Griechen“ 1, 509 = Bd. 1, S. 509, WIEDEMANN,
„Beiträge zur Geschichte der Naturwissenschaften“ 21, 118, 123 =
Heft 21, S. 118 u. 123. Nur für BERTHELOTS „Collection des
Alchimistes grecs“ und „La Chimie au moyen âge“ blieben in den ersten
Bogen durch ein Versehen römische Zahlen als Band-Angaben stehen und
wurden daraufhin dann auch weiter beibehalten. Daß ich PLINIUS
zwar in der Regel nach Kapiteln, einige Male aber nach Abschnitten
zitierte, bemerkte ich leider erst im Laufe der Korrektur, und konnte
die betreffenden Stellen nicht mehr abändern. Meine ausführlichen
Aufsätze über Chemisches bei PLINIUS, DIOSKURIDES,
PLATON und ARISTOTELES hätten eigentlich im
vorliegenden Werke ihre Stelle finden müssen; da sie aber in meinen
„Abhandlungen und Vorträgen zur Geschichte der Naturwissenschaften“
bereits abgedruckt vorliegen, wiederholte ich nur das ganz
Unentbehrliche und begnügte mich im übrigen mit kurzen Hinweisen.


Vielfach steht die Geschichte der Alchemie in innigem Verbande mit
jener der Mineralogie und der chemischen Technologie, namentlich der
Metallurgie; diesen Zusammenhängen wurde daher allerorten besondere
Aufmerksamkeit gewidmet. Um jedoch weitgehende Zersplitterung zu
vermeiden, schien es zweckmäßig, die Hauptmenge der Nachrichten über
die ältere Geschichte der Metalle in einem besonderen Anhange (dem 6.
Abschnitte des Buches) zu vereinigen; eingehendere Berücksichtigung
fanden hierbei die kulturhistorischen und etymologischen
Gesichtspunkte, schon weil die einschlägigen Quellen dem Chemiker meist
schwer zugänglich oder ganz unbekannt sind. Der Natur der Sache nach
beschränken sich jedoch diese Darlegungen auf die sog. planetarischen
und die als Abarten von solchen angesehenen Metalle, sowie auf ihre
Legierungen.


Inhalts-Verzeichnisse sind vier vorhanden: 1. das der griechischen
Worte, einschließlich gewisser dogmatischer Redensarten, 2. das der
angeführten Schriftsteller und Werke, 3. das der geographischen, Eigen-
und Völker-Namen, 4. das sachliche. Ihre Abgrenzung war oft schwierig,
und es bleibt zu beachten, daß das nämliche Wort in verschiedenen
Registern vorkommen kann, z. B. HERMES als Autor in 2., als
Gott in 3., als Planet in 4., ebenso z. B. λόγος in 1. und Logos in 4.
Auf der Suche nach Ausdrücken, die aus zwei Worten bestehen,
wird man unter Umständen bei beiden nachzuschlagen haben, also
z. B. betreff ἱερά τέχνη bei ἱερός und bei τέχνη. Die Seitenzahlen,
die sich auf die betreffenden Hauptstellen sowie auf die erstmaligen
genauen Anführungen der Büchertitel beziehen, sind durch fetten Druck
hervorgehoben.


Für das mühevolle Ausziehen der Inhalts-Verzeichnisse, sowie für
vielerlei andere Schreib- und Hilfsarbeiten gelegentlich der
Fertigstellung der Druckvorlagen und der Erledigung der Korrekturen
habe ich neben mehreren Mitgliedern meiner Familie auch Fräulein
ELFRIEDE BRAEUER, Chemikerin der „Zuckerraffinerie Halle“,
herzlichen Dank zu sagen.





Auf die Genauigkeit der Register ist größte Sorgfalt verwendet worden,
dennoch zweifle ich nicht daran, daß manche Fehler stehen geblieben
sind; den Lesern, die solche hier oder auch an anderen Stellen des
Werkes bemerken, wäre ich für freundliche Mitteilung sehr verbunden,
damit ich sie an geeignetem Orte zu berichtigen vermöge. Überhaupt
dürfte niemand rein sachlicher über das Erreichte denken, als ich
selbst; ich halte mich an GOETHES Ausspruch in der Vorrede
zum ersten Bande seiner wesentlich der Kunstgeschichte gewidmeten
Zeitschrift „Die Propyläen“ (1798), woselbst es heißt: „... unsere
Absicht war, ... wenn wir gleich nicht voraussetzen, die nötige Arbeit
selbst vollenden zu können, dennoch teils im ganzen eine Übersicht zu
geben, teils im einzelnen die Ausführung einzuleiten“.


Halle a. S., den 8. Oktober 1918.


Der Verfasser.







Inhalt.






  
    	
       
    
    	
      Seite

    
  

  
    	
      Erster Abschnitt: Die Überreste der alchemistischen
      Litteratur

    
    	
      1

    
  

  
    	
       
    
    	
      1.

    
    	
      Zur Vorgeschichte der Alchemie:
      Der Leidener und Stockholmer Papyrus

    
    	
      1

    
  

  
    	
       
    
    	
      I.

    
    	
      Leidener Papyrus

    
    	
      4

    
  

  
    	
       
    
    	
      II.

    
    	
      Stockholmer Papyrus

    
    	
      10

    
  

  
    	
       
    
    	
      2.

    
    	
      DEMOKRITOS
      (PSEUDO-DEMOKRITOS)

    
    	
      27

    
  

  
    	
       
    
    	
      3.

    
    	
      PAMMENES,
      MARIA,
      KLEOPATRA,
      KOMARIOS

    
    	
      46

    
  

  
    	
       
    
    	
      a)

    
    	
      PAMMENES,
      MARIA

    
    	
      46

    
  

  
    	
       
    
    	
      b)

    
    	
      KLEOPATRA,
      KOMARIOS

    
    	
      50

    
  

  
    	
       
    
    	
      4.

    
    	
      Pseudepigraphen der ersten Jahrhunderte:
      HERMES, AGATHODAIMON,
      ISIS, CHIMES,
      OSTANES, PETESIS,
      JAMBLICHOS, MOSES,
      JOHANNES

    
    	
      53

    
  

  
    	
       
    
    	
      a)

    
    	
      HERMES

    
    	
      55

    
  

  
    	
       
    
    	
      b)

    
    	
      AGATHODAIMON

    
    	
      60

    
  

  
    	
       
    
    	
      c)

    
    	
      ISIS

    
    	
      63

    
  

  
    	
       
    
    	
      d)

    
    	
      CHIMES

    
    	
      65

    
  

  
    	
       
    
    	
      e)

    
    	
      OSTANES

    
    	
      66

    
  

  
    	
       
    
    	
      f)

    
    	
      PETESIS

    
    	
      67

    
  

  
    	
       
    
    	
      g)

    
    	
      JAMBLICHOS

    
    	
      68

    
  

  
    	
       
    
    	
      h)

    
    	
      MOSES
      (PSEUDO-MOSES)

    
    	
      68

    
  

  
    	
       
    
    	
      i)

    
    	
      JOHANNES

    
    	
      70

    
  

  
    	
       
    
    	
      5.

    
    	
      Papyrus KENYON;
      AFRIKANOS,
      ZOSIMOS

    
    	
      73

    
  

  
    	
       
    
    	
      a)

    
    	
      Papyrus KENYON

    
    	
      73

    
  

  
    	
       
    
    	
      b)

    
    	
      AFRIKANOS

    
    	
      74

    
  

  
    	
       
    
    	
      c)

    
    	
      ZOSIMOS

    
    	
      75

    
  

  
    	
       
    
    	
      6.

    
    	
      PELAGIOS,
      PIBÊCHIOS,
      HELIODOROS,
      SYNESIOS

    
    	
      93

    
  

  
    	
       
    
    	
      a)

    
    	
      PELAGIOS

    
    	
      93

    
  

  
    	
       
    
    	
      b)

    
    	
      PIBÊCHIOS

    
    	
      94

    
  

  
    	
       
    
    	
      c)

    
    	
      HELIODOROS

    
    	
      95

    
  

  
    	
       
    
    	
      d)

    
    	
      SYNESIOS

    
    	
      96

    
  

  
    	
       
    
    	
      7.

    
    	
      OLYMPIODOROS

    
    	
      98

    
  

  
    	
       
    
    	
      8.

    
    	
      PHILOSOPHUS
      CHRISTIANUS,
      STEPHANOS;
      HERAKLEIOS,
      JUSTINIANUS;
      PHILOSOPHUS ANONYMUS;
      PAPPOS, KOSMAS;
      THEOPHRASTOS,
      HIEROTHEOS,
      ARCHELAOS;
      SALMANAS,
      PSELLOS,
      NIKEPHOROS

    
    	
      102

    
  

  
    	
       
    
    	
      a)

    
    	
      PHILOSOPHUS
      CHRISTIANUS

    
    	
      102

    
  

  
    	
       
    
    	
      b)

    
    	
      STEPHANOS VON
      ALEXANDRIA

    
    	
      103

    
  

  
    	
       
    
    	
      c)

    
    	
      HERAKLEIOS
      (HERAKLIOS) und
      JUSTINIANUS

    
    	
      105

    
  

  
    	
       
    
    	
      d)

    
    	
      PHILOSOPHUS
      ANONYMUS
      (ANEPIGRAPHOS)

    
    	
      106

    
  

  
    	
       
    
    	
      e)

    
    	
      PAPPOS

    
    	
      107

    
  

  
    	
       
    
    	
      f)

    
    	
      KOSMAS

    
    	
      107

    
  

  
    	
       
    
    	
      g)

    
    	
      THEOPHRASTOS
      CHRISTIANOS,
      HIEROTHEOS,
      ARCHELAOS

    
    	
      108

    
  

  
    	
       
    
    	
      h)

    
    	
      SALMANAS

    
    	
      108

    
  

  
    	
       
    
    	
      i)

    
    	
      PSELLOS

    
    	
      109

    
  

  
    	
       
    
    	
      k)

    
    	
      NIKEPHOROS

    
    	
      110

    
  

  
    	
       
    
    	
      9.

    
    	
      Technische Abhandlungen und
      Vorschriften

    
    	
      110

    
  

  
    	

      Zweiter Abschnitt: Die Quellen der alchemistischen
      Lehren

    
    	
      118

    
  

  
    	
      I.

    
    	
      Die griechische Philosophie

    
    	
      118

    
  

  
    	
       
    
    	
      1.

    
    	
      Die Vorsokratiker

    
    	
      118

    
  

  
    	
       
    
    	
      a)

    
    	
      Die jonischen Philosophen: THALES,
      ANAXIMENES,
      ANAXIMANDER,
      HERAKLIT

    
    	
      120

    
  

  
    	
       
    
    	
      b)

    
    	
      PYTHAGORAS; die
      Pythagoräer (ALKMAION,
      PHILOLAOS); die Orphik

    
    	
      123

    
  

  
    	
       
    
    	
      c)

    
    	
      Die Eleaten: XENOPHANES,
      PARMENIDES,
      ZENON;
      MELISSOS

    
    	
      128

    
  

  
    	
       
    
    	
      d)

    
    	
      EMPEDOKLES, ANAXAGORAS; LEUKIPPOS, DEMOKRITOS

    
    	
      130

    
  

  
    	
       
    
    	
      2.

    
    	
      PLATON und
      ARISTOTELES

    
    	
      134

    
  

  
    	
       
    
    	
      a)

    
    	
      PLATON

    
    	
      134

    
  

  
    	
       
    
    	
      b)

    
    	
      ARISTOTELES

    
    	
      139

    
  

  
    	
       
    
    	
      3.

    
    	
      Die Stoïker

    
    	
      144

    
  

  
    	
       
    
    	
      4.

    
    	
      Die Neupythagoräer und die jüdisch-hellenistische
      Philosophie: die Neuplatoniker und die Schule von Athen

    
    	
      152

    
  

  
    	
       
    
    	
      a)

    
    	
      Die Neupythagoräer

    
    	
      152

    
  

  
    	
       
    
    	
      b)

    
    	
      Die jüdisch-hellenistische Philosophie

    
    	
      155

    
  

  
    	
       
    
    	
      c)

    
    	
      Die Neuplatoniker. Die Schule von Athen

    
    	
      157

    
  

  
    	
      II.

    
    	
      Einflüsse des Orients und des
      älteren Griechenlands

    
    	
      161

    
  

  
    	
       
    
    	
      1.

    
    	
      Einflüsse seitens Babyloniens und Persiens

    
    	
      161

    
  

  
    	
       
    
    	
      a)

    
    	
      Babylon und das Zweistromland

    
    	
      162

    
  

  
    	
       
    
    	
      b)

    
    	
      Persien

    
    	
      172

    
  

  
    	
       
    
    	
      2.

    
    	
      Einflüsse seitens des älteren Ägyptens

    
    	
      176

    
  

  
    	
       
    
    	
      3.

    
    	
      Einflüsse seitens des älteren Griechenlands

    
    	
      185

    
  

  
    	
      III.

    
    	
      Das Zeitalter des Hellenismus und
      Synkretismus

    
    	
      189

    
  

  
    	
       
    
    	
      a)

    
    	
      Alexandria (der Schauplatz)

    
    	
      189

    
  

  
    	
       
    
    	
      b)

    
    	
      Die stoïsche Lehre

    
    	
      195

    
  

  
    	
       
    
    	
      c)

    
    	
      Die Astrologie

    
    	
      202

    
  

  
    	
       
    
    	
      d)

    
    	
      Apokryphen und Pseudepigraphen

    
    	
      221

    
  

  
    	
       
    
    	
      e)

    
    	
      HERMES und die
      Hermetik

    
    	
      224

    
  

  
    	
       
    
    	
      f)

    
    	
       Die Gnostik

    
    	
      235

    
  

  
    	
       
    
    	
      g)

    
    	
      Der Mithrasdienst

    
    	
      247

    
  

  
    	
       
    
    	
      h)

    
    	
      Die Ssâbier und Mandäer

    
    	
      251

    
  

  
    	
      Dritter Abschnitt: Chemie und Alchemie

    
    	
      261

    
  

  
    	
       
    
    	
      1.

    
    	
      Die Technik in Ägypten

    
    	
      261

    
  

  
    	
       
    
    	
      2.

    
    	
      Die Entstehung der Alchemie

    
    	
      275

    
  

  
    	
       
    
    	
      3.

    
    	
      Erste Erwähnungen der Chemie und ihres Namens

    
    	
      282

    
  

  
    	
       
    
    	
      4.

    
    	
      Herkunft des Namens Chemie

    
    	
      293

    
  

  
    	
       
    
    	
      5.

    
    	
      Herkunft alchemistischer Begriffe, Vorstellungen,
      Dogmen und Namen

    
    	
      314

    
  

  
    	
       
    
    	
      6.

    
    	
      Bemerkungen über einige Alchemisten und ihre
      Schriften

    
    	
      327

    
  

  
    	
       
    
    	
      a)

    
    	
      PSEUDO-DEMOKRITOS

    
    	
      327

    
  

  
    	
       
    
    	
      b)

    
    	
      OSTANES

    
    	
      333

    
  

  
    	
       
    
    	
      c)

    
    	
      Schreiben der ISIS an
      HOROS

    
    	
      335

    
  

  
    	
       
    
    	
      d)

    
    	
      ZOSIMOS

    
    	
      337

    
  

  
    	
       
    
    	
      e)

    
    	
      PIBÊCHIOS

    
    	
      339

    
  

  
    	
       
    
    	
      f)

    
    	
      Kunstausdrücke und Anschauungen der griechischen
      Alchemisten

    
    	
      340

    
  

  
    	
       
    
    	
      7.

    
    	
      Alchemistische Zeichen und Symbole

    
    	
      347

    
  

  
    	
      Vierter Abschnitt: Die Alchemie im Orient

    
    	
      355

    
  

  
    	
       
    
    	
      1.

    
    	
      Erste arabische Übersetzungen und Schriften

    
    	
      355

    
  

  
    	
       
    
    	
      a)

    
    	
      Buch des KRATES

    
    	
      259

    
  

  
    	
       
    
    	
      b)

    
    	
      Buch des ALHABIB

    
    	
      361

    
  

  
    	

       
    
    	
      c)

    
    	
      Buch des OSTANES

    
    	
      362

    
  

  
    	
       
    
    	
      d)

    
    	
      Gespräche des MARKOS

    
    	
      363

    
  

  
    	
       
    
    	
      d)

    
    	
      DSCHABIR
      IBN HAJJAN

    
    	
      363

    
  

  
    	
       
    
    	
      2.

    
    	
      Die „Schriften der Treuen Brüder“

    
    	
      369

    
  

  
    	
       
    
    	
      3.

    
    	
      Das „Steinbuch des
      ARISTOTELES“

    
    	
      382

    
  

  
    	
       
    
    	
      4.

    
    	
      Syrische Schriften

    
    	
      388

    
  

  
    	
       
    
    	
      a)

    
    	
      Ältere Schriften

    
    	
      389

    
  

  
    	
       
    
    	
      b)

    
    	
      Jüngere Schriften

    
    	
      391

    
  

  
    	
       
    
    	
      c)

    
    	
      Buch der Erkenntnis der Wahrheit

    
    	
      394

    
  

  
    	
       
    
    	
      5.

    
    	
      Spätere Araber

    
    	
      396

    
  

  
    	
       
    
    	
      6.

    
    	
      Die Alchemie in Indien und Tibet

    
    	
      429

    
  

  
    	
       
    
    	
      7.

    
    	
      Chemie und Alchemie in China

    
    	
      449

    
  

  
    	
      Fünfter Abschnitt: Die Alchemie im Occident

    
    	
      462

    
  

  
    	
       
    
    	
      1.

    
    	
      Die Alchemie des europäischen Mittelalters bis 1300

    
    	
      462

    
  

  
    	
       
    
    	
      2.

    
    	
      Die Alchemie nach 1300

    
    	
      495

    
  

  
    	
      Sechster Abschnitt (Anhang): Zur älteren Geschichte
      der Metalle

    
    	
      517

    
  

  
    	
       
    
    	
      1.

    
    	
      Gold

    
    	
      519

    
  

  
    	
       
    
    	
      2.

    
    	
      Silber

    
    	
      527

    
  

  
    	
       
    
    	
      3.

    
    	
      Elektron

    
    	
      530

    
  

  
    	
       
    
    	
      4.

    
    	
      Kupfer

    
    	
      537

    
  

  
    	
       
    
    	
      5.

    
    	
      Bronze

    
    	
      549

    
  

  
    	
       
    
    	
      6.

    
    	
      Messing

    
    	
      570

    
  

  
    	
       
    
    	
      7.

    
    	
      Blei

    
    	
      574

    
  

  
    	
       
    
    	
      8.

    
    	
      Zinn

    
    	
      577

    
  

  
    	
       
    
    	
      9.

    
    	
      Zink

    
    	
      591

    
  

  
    	
       
    
    	
      10.

    
    	
      Quecksilber

    
    	
      600

    
  

  
    	
       
    
    	
      11.

    
    	
      Eisen

    
    	
      607

    
  

  
    	
       
    
    	
      12.

    
    	
      Antimon

    
    	
      629

    
  

  
    	
      Nachträge:

    
    	
      1.

    
    	
      BERTHELOT als
      Historiker

    
    	
      647

    
  

  
    	
       
    
    	
      2.

    
    	
      Zusätze und Berichtigungen

    
    	
      659

    
  

  
    	
      

    
  

  
    	
      I.

    
    	
      Verzeichnis der griechischen Worte und Redensarten

    
    	
      683

    
  

  
    	
      II.

    
    	
      Verzeichnis der angeführten Schriftsteller und Werke

    
    	
      691

    
  

  
    	
      III.

    
    	
      Verzeichnis der geographischen, Eigen- und Völker-Namen

    
    	
      708

    
  

  
    	
      IV.

    
    	
      Sachverzeichnis

    
    	
      718

    
  









Verzeichnis
der Abkürzungen für die Titel einiger besonders oft angeführten Werke.







Alch.: KOPP, „Die Alchemie in älterer und
neuerer Zeit“ (Heidelberg 1886).


A. Med.: „Archiv für Geschichte der Medizin“ (Leipzig 1908 ff.).


A. Nat.: „Archiv für die Geschichte der Naturwissenschaften und der
Technik“ (Leipzig 1909 ff.).


Arch.: BERTHELOT, „Archéologie et histoire des
sciences“ (Paris 1906).


A. Rel.: „Archiv für Religionswissenschaft“ (Freiburg 1898 ff.; Leipzig
1904 ff.).


Beitr.: KOPP, „Beiträge zur Geschichte der
Chemie“ (Braunschweig 1869 ff.).


Blümner: BLÜMNER, „Technologie und Terminologie der Gewerbe
und Künste bei Griechen und Römern“ (Leipzig. 1: 1912; 2: 1879; 3:
1884; 4: 1887).


Coll.: BERTHELOT, „Collection des anciens alchimistes grecs“
(Paris 1888).


Deussen: DEUSSEN, „Allgemeine Geschichte der Philosophie“
(Leipzig. 1 (1): 1894; 1 (2): 1899; 1 (2): 1908; 2 (1): 1911; 2 (2):
1912; 2 (3): 1917).


Ed. Meyer „Alt.“: EDUARD MEYER, „Geschichte des Altertums“
(Stuttgart. 1 (1): 1907; 1 (2): 1909; 2: 1893; 3: 1901; 4: 1901; 5:
1902).


Entw.: KOPP, „Die Entwicklung der Chemie in der neueren
Zeit“ (München 1873).


Forrer „R. L.“: FORRER, „Real-Lexikon der prähistorischen,
klassischen und frühchristlichen Altertümer“ (Berlin 1907).


Forrer „Urg.“: FORRER, „Urgeschichte des Europäers“
(Stuttgart 1908).


Gesch.: KOPP, „Geschichte der Chemie“ (Braunschweig 1843
ff.).


Gesch.-Blätter: „Geschichtsblätter für Technik, Industrie und
Gewerbe“ (Berlin 1914 ff.).


Hoefer: HOEFER, „Historie de la chimie“ (Paris 1866).


Hoops: HOOPS, „Real-Lexikon der germanischen Altertumskunde“
(Straßburg 1911 ff.).


Intr.: BERTHELOT, „Introduction à l’étude de la chimie des
anciens et du moyen-âge“ (Paris 1889).


Mâ.: BERTHELOT, „La chimie au moyen âge“ (Paris 1893)⁠[11].


M. G. M.: „Mitteilungen zur Geschichte der Medizin und der
Naturwissenschaften“ (Hamburg und Leipzig 1902 ff.).


Or.: BERTHELOT, „Les origines de l’alchimie“ (Paris 1885).


PW.: PAULY-WISSOWA, „Realenzyklopädie des klassischen
Altertums“ (Stuttgart 1894 ff.; die zweite Serie ist mit 1a ff.
bezeichnet).


Ro.: ROSCHER, „Lexikon der griechischen und römischen
Mythologie“ (Leipzig 1884 ff.).


Schrader „R. L.“: SCHRADER, „Real-Lexikon der
indogermanischen Altertumskunde“ (Stuttgart 1901).


Schrader „Urg.“: SCHRADER, „Sprachvergleichung und
Urgeschichte“ (Jena 1907).


Zeller: ZELLER, „Die Philosophie der Griechen“ (Leipzig. 1:
1892; 2 (1): 1889; 2 (2): 1879; 3 (1): 1909; 3 (2): 1903).


(Zur Ermittlung aller übrigen Titel kann das Verzeichnis der
benützten Schriftsteller und Werke dienen; die Seitenzahl des ersten
Vorkommens ist in der Regel fett gedruckt.)









Hinweise
auf Ergänzungen und Nachträge. Druckfehler.





Vor Benutzung des Buches wolle man an den betreffenden Stellen
anmerken, daß Ergänzungen und Nachträge vorhanden sind:



  
    	
      Zu

    
    	
      S. 2, 5, 8, 9, 20, 21

    
    	
      auf

    
    	
      S.

    
    	
      659

    
  

  
    	
       
    
    	
        24, 26, 32, 35

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      660

    
  

  
    	
       
    
    	
        46

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      661

    
  

  
    	
       
    
    	
        47, 48, 50, 58, 60

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      663

    
  

  
    	
       
    
    	
        63, 64, 68, 71

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      664

    
  

  
    	
       
    
    	
        71, 73, 74, 78, 81, 86, 88

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      665

    
  

  
    	
       
    
    	
       101, 109, 112, 116, 123, 125

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      666

    
  

  
    	
       
    
    	
       126, 129, 136, 156, 163, 166, 167

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      667

    
  

  
    	
       
    
    	
       169, 175, 176, 180

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      668

    
  

  
    	
       
    
    	
       183, 184, 186, 193, 200, 202

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      669

    
  

  
    	
       
    
    	
       204, 210, 212, 226, 231, 232

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      670

    
  

  
    	
       
    
    	
       233, 236, 240, 245

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      672

    
  

  
    	
       
    
    	
       248, 265, 298, 311, 315, 320

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      673

    
  

  
    	
       
    
    	
       328, 331, 347, 351, 353

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      674

    
  

  
    	
       
    
    	
       353, 357, 364, 369, 372

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      675

    
  

  
    	
       
    
    	
       374, 375

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      676

    
  

  
    	
       
    
    	
       379, 380, 385, 388, 394, 395, 407, 409

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      677

    
  

  
    	
       
    
    	
       412, 413, 420, 424

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      678

    
  

  
    	
       
    
    	
       429, 465, 490, 494, 496, 504

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      679

    
  

  
    	
       
    
    	
       510, 511, 514, 527, 534, 541, 552, 555, 559

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      680

    
  

  
    	
       
    
    	
       564, 570, 576, 590, 594, 603, 607

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      681

    
  

  
    	
       
    
    	
       610, 625, 630, 635

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      682

    
  




Es bezieht sich ferner auch



  
    	
      auf

    
    	
      S.

    
    	
      127

    
    	
      die

    
    	
      Ergänzung

    
    	
      auf

    
    	
      S.

    
    	
      666

    
  

  
    	
       
    
    	
      129

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      667

    
  

  
    	
       
    
    	
      186

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      666

    
  

  
    	
       
    
    	
      195

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      664

    
  

  
    	
       
    
    	
      200

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      668

    
  

  
    	
       
    
    	
      203

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      672

    
  

  
    	
       
    
    	
      244

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      672

    
  

  
    	
       
    
    	
      255

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      672

    
  

  
    	
       
    
    	
      384

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      665

    
  

  
    	
       
    
    	
      409

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      677

    
  

  
    	
       
    
    	
      415

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      665

    
  

  
    	
       
    
    	
      423

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      677

    
  

  
    	
       
    
    	
      425

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      676

    
  

  
    	
       
    
    	
      436

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      665

    
  




Folgende Druckfehler wolle man vor Gebrauch des Buches
berichtigen:



  
    	
      S.

    
    	
        2

    
    	
      Zeile

    
    	
      10

    
    	
      v. u.

    
    	
       
    
    	
      Bezeichnung,

    
    	
      statt

    
    	
      Benutzung

    
  

  
    	
       
    
    	
        2

    
    	
       
    
    	
       6

    
    	
      „

    
    	
       
    
    	
      erwähnten,

    
    	
      „

    
    	
      benutzten

    
  

  
    	
       
    
    	
       40

    
    	
       
    
    	
      21

    
    	
      „

    
    	
       
    
    	
      Sand-,

    
    	
      „

    
    	
      Sand

    
  

  
    	
       
    
    	
       43

    
    	
       
    
    	
       8

    
    	
      „

    
    	
       
    
    	
      Elixir,

    
    	
      „

    
    	
      Elixier

    
  

  
    	
       
    
    	
       73

    
    	
       
    
    	
       9

    
    	
      v. o.

    
    	
       
    
    	
      Saʿdi,

    
    	
      „

    
    	
      Sadi

    
  

  
    	
       
    
    	
       90

    
    	
       
    
    	
      16

    
    	
      „

    
    	
       
    
    	
      Elixir,

    
    	
      „

    
    	
      Elixier

    
  

  
    	
       
    
    	
      105

    
    	
       
    
    	
      22

    
    	
      „

    
    	
       
    
    	
      Name,

    
    	
      „

    
    	
      Namen

    
  

  
    	
       
    
    	
      115

    
    	
       
    
    	
       9

    
    	
      v. u.

    
    	
       
    
    	
      Leclercq,

    
    	
      „

    
    	
      Leclerq

    
  

  
    	
       
    
    	
      151

    
    	
       
    
    	
       2

    
    	
      „

    
    	
       Anmerkungen 

    
    	
      Poseidonios,

    
    	
      „

    
    	
      Posidonios

    
  

  
    	
       
    
    	
      158

    
    	
       
    
    	
       6

    
    	
      „

    
    	
        „ 

    
    	
      300 n. Chr.,

    
    	
      „

    
    	
      300 v. Chr.

    
  

  
    	
       
    
    	
      161

    
    	
       
    
    	
      13

    
    	
      v. o.

    
    	
       
    
    	
      1120,

    
    	
      „

    
    	
      120

    
  

  
    	
       
    
    	
      161

    
    	
       
    
    	
      17

    
    	
      „

    
    	
       
    
    	
      668,

    
    	
      „

    
    	
      688

    
  

  
    	
       
    
    	
      176

    
    	
       
    
    	
      10

    
    	
      „

    
    	
       
    
    	
      verwischten,

    
    	
      „

    
    	
      vermischten

    
  

  
    	
       
    
    	
      224

    
    	
       
    
    	
       7

    
    	
      v. u.

    
    	
       
    
    	
       ,

    
    	
      „

    
    	
       .

    
  

  
    	
       
    
    	
      225

    
    	
       
    
    	
      17

    
    	
      v. o.

    
    	
       
    
    	
      ferner,

    
    	
      „

    
    	
      sowie

    
  

  
    	
       
    
    	
      233

    
    	
       
    
    	
      18

    
    	
      „

    
    	
       
    
    	
       .

    
    	
      „

    
    	
       ;

    
  

  
    	
       
    
    	
      246

    
    	
       
    
    	
       5

    
    	
      v. u.

    
    	
       
    
    	
      trachten,

    
    	
      „

    
    	
      streben

    
  

  
    	
       
    
    	
      247

    
    	
       
    
    	
      12

    
    	
      „

    
    	
       
    
    	
       .

    
    	
      „

    
    	
       ;

    
  

  
    	
       
    
    	
      256

    
    	
       
    
    	
      13

    
    	
      „

    
    	
       
    
    	
      Altudschibi

    
    	
      „

    
    	
      Altugibi

    
  

  
    	
       
    
    	
      258

    
    	
       
    
    	
      11

    
    	
      v. o.

    
    	
       
    
    	
       .

    
    	
      „

    
    	
       ;

    
  

  
    	
       
    
    	
      264

    
    	
       
    
    	
       2

    
    	
      v. u.

    
    	
       Anmerkungen 

    
    	
      Alidrisi,

    
    	
      „

    
    	
      Edrisi

    
  

  
    	
       
    
    	
      270

    
    	
       
    
    	
      10

    
    	
      „

    
    	
       
    
    	
      den,

    
    	
      „

    
    	
      dem

    
  

  
    	
       
    
    	
      333

    
    	
       
    
    	
       8

    
    	
      „

    
    	
       
    
    	
      Vorbilde,

    
    	
      „

    
    	
      Vorblide

    
  

  
    	
       
    
    	
      355

    
    	
       
    
    	
       2

    
    	
      „

    
    	
       Anmerkungen 

    
    	
      Litteraturen,

    
    	
      „

    
    	
      Litteratur

    
  

  
    	
       
    
    	
      356

    
    	
       
    
    	
      19

    
    	
      v. o.

    
    	
       
    
    	
      Omajjaden,

    
    	
      „

    
    	
      Ommajaden

    
  

  
    	
       
    
    	
      357

    
    	
       
    
    	
      15

    
    	
      „

    
    	
       
    
    	
      omajjadisch,

    
    	
      „

    
    	
      ommajadisch

    
  

  
    	
       
    
    	
      359

    
    	
       
    
    	
      11

    
    	
      v. u.

    
    	
       
    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
       „

    
  

  
    	
       
    
    	
      363

    
    	
       
    
    	
       4

    
    	
      „

    
    	
       
    
    	
      ausgegeben,

    
    	
      „

    
    	
      angegeben

    
  

  
    	
       
    
    	
      367

    
    	
       
    
    	
       7

    
    	
      „

    
    	
       
    
    	
      Elixir,

    
    	
      „

    
    	
      Elixier

    
  

  
    	
       
    
    	
      483

    
    	
       
    
    	
      11

    
    	
      v. o.

    
    	
       
    
    	
      omajjadisch,

    
    	
      „

    
    	
      ommajadisch

    
  

  
    	
       
    
    	
      525

    
    	
       
    
    	
      14

    
    	
      v. u.

    
    	
       
    
    	
      mythischen,

    
    	
      „

    
    	
      mythologischen

    
  

  
    	
       
    
    	
      618

    
    	
       
    
    	
       8

    
    	
      v. o.

    
    	
       
    
    	
      Name,

    
    	
      „

    
    	
      Namen

    
  

  
    	
       
    
    	
      658

    
    	
       
    
    	
       5

    
    	
      v. u.

    
    	
       Anmerkungen 

    
    	
      Thomsen,

    
    	
      „

    
    	
      Thomson

    
  









Erster
Abschnitt.

Die Überreste der alchemistischen Litteratur.





1.
Zur Vorgeschichte der Alchemie: Der Leidener und Stockholmer Papyrus.


Beim Absuchen eines nächst Theben in Ägypten aufgedeckten Gräberfeldes
wurden um 1828 eine größere Anzahl griechischer Papyrus-Urkunden
gefunden, deren ganz ausgezeichnete Erhaltung vermutlich ihrer
Aufbewahrung in dicht verschlossenen Mumiensärgen, vielleicht aber
auch in Steingefäßen oder Töpfen, zu danken war. Sie gelangten
in Besitz des damaligen schwedisch-norwegischen Vizekonsuls in
Alexandrien, JOHANN D’ANASTASY, der die Mehrzahl der Papyri
an die holländische Regierung verkaufte und sie in deren Auftrag 1829
der Bibliothek zu Leiden übersandte, einige Stücke aber der „Kgl.
Schwedischen Akademie der Altertümer“ in Stockholm zum Geschenk machte,
bei der sie im Jahre 1832 eintrafen.


Schon 1830 wurde durch REUVENS bekannt, daß ein als Nr.
X bezeichneter Teil der Leidener Papyri die älteste bisher an das
Licht gelangte Sammlung „chemischer Rezepte“ enthalte, doch ließ
die ausführliche Veröffentlichung durch LEEMANS bis 1885
auf sich warten; aus den bis dahin allein vorliegenden Bruchstücken
in der REUVENSschen Ankündigung erschloß bereits 1869
KOPP⁠[12], daß die „Rezepte“ zumeist kurze, anscheinend rein
technische, oft nur auszugsweise Vorschriften über Metallbehandlung,
Färberei u. dgl. enthielten, deren bedeutsame Ähnlichkeit und
Verwandtschaft mit jüngeren, aber zweifellos bereits alchemistischen,
unverkennbar sei. BERTHELOT, der den vollständigen, von
LEEMANS herausgegebenen Text abdruckte und übersetzte⁠[13],
fand diese Ansichten KOPPS (dessen Namen er aber nicht
erwähnt) durchaus bestätigt und betonte namentlich auch, daß die
„Rezepte“ die den ägyptischen Metall-Arbeitern und -Fälschern
geläufigen praktischen Verfahren und technischen Kniffe noch in jener
ursprünglichen Gestalt vorführen, die erst späterhin, unter dem
Einflusse magischer und mystischer Ideen, in alchemistischem Sinne
umgedeutet und umgeformt wurde. Von solchen erweist sich der Text des
Papyrus X noch als völlig frei⁠[14], und dies ist um so bemerkenswerter,
als andere Teile des Gesamt-Papyrus⁠[15] bereits den Einfluß
derartiger Anschauungen erkennen lassen, die zum Teil jenen gewisser
religiöser Sekten des 2. und 3. Jahrhunderts nahestehen, wie der
gnostischen Markosier und Karpokratianer.


Während der „Leidener Papyrus“, wie er der Kürze wegen genannt sei, auf
diese Weise, freilich erst ein gutes halbes Jahrhundert nach seiner
Auffindung, zur öffentlichen Kenntnis gelangte, blieb der „Stockholmer
Papyrus“, dessen Vorhandensein völlig in Vergessenheit geraten war,
noch fast weitere 25 Jahre unbeachtet stehen; erst 1906 führte ein
Zufall zu seiner zweiten Entdeckung, und 1913 endlich erfolgte die
Herausgabe des griechischen Textes nebst Übersetzung und Kommentar
durch LAGERCRANTZ in Upsala⁠[16].


Anscheinend sind beide Papyri Teile eines einzigen
Grabfundes⁠[17], jedenfalls aber dürfen sie als „Zwillingsbrüder“
angesehen werden, da sie äußerlich wie innerlich vollständig, und oft
bis in die kleinsten Einzelheiten, übereinstimmen⁠[18]. Sie zeigen die
nämliche, sehr schöne und deutliche Schrift, die nach REUVENS
und LEEMANS dem 3. Jahrhunderte n. Chr. entstammt⁠[19], sie
liegen nicht in Gestalt von Rollen (τόμος, tómos) vor, sondern als
tadellos erhaltene und laut Nummerierung vollständige Codices, —
welche Form für Papyrus vielleicht im 1. Jahrhundert aufzutreten
beginnt, sicher aber erst vom 3. an nachweisbar ist⁠[20] —, und
besitzen endlich auch ein Format, das als charakteristisch für die
nämliche Zeit gilt⁠[21].


Ihr Inhalt spiegelt die Erfahrungen zahlreicher Generationen wieder,
und zwar auf Grund mannigfach verzweigter, in fast allem Wesentlichen
jedenfalls unübersehbar weit hinter die Anfänge unserer Zeitrechnung
zurückreichender Überlieferungen; der Redaktor hat aus verschiedenen
Vorlagen geschöpft, und Fehler, Versehen und Wiederholungen, die teils
ihm, teils aber auch dem Abschreiber unterlaufen sind, bezeugen die
Art der bei der Zusammenstellung (meist recht geschickt) ausgeübten
Tätigkeit⁠[22]. Auch die nachträglich⁠[23] beigefügten Überschriften
und die oft wiederkehrende Bezeichnung „ἄλλο“ (anders) weisen auf
einen Ordner hin, der die mannigfaltigen Angaben der Quellen zu
vereinigen sucht⁠[24]; einer solchen entstammen z. B. sämtliche
das Silber nebst Zubehör betreffenden Vorschriften, die zwar beide
Papyri, jedoch nicht in der gleichen Reihenfolge, enthalten⁠[25].
Die erwähnten Vorlagen waren wohl Rollen⁠[26], die dem praktischen
Gebrauche dienten; die beiden Papyrus-Codices sind dagegen offenbar
Luxusabschriften, deren Ausstattung ihrem Zwecke, nämlich der Benutzung
als Totenbeigaben, entsprach.


Die Rezepte, die oft nur wenige Zeilen, oft aber auch längere
Absätze umfassen, sind teils ausführliche, teils nur abgekürzte; die
ersteren enthalten entweder eine Beschreibung (γραφή, Graphé) oder
eine befehlende Anweisung (τάξις, Táxis), die letzteren hingegen
beschränken sich auf Angabe der zu benutzenden Stoffe, während die Art
der Anwendung dem Ausübenden entweder schon bekannt sein muß, oder ihm
nur mündlich mitgeteilt wird⁠[27], — denn die ehemalige Annahme, derlei
Überlieferungen seien auf Säulen und Stelen der Tempel aufgezeichnet
worden, ist unbestätigt geblieben und unhaltbar. Die Niederschriften
tragen daher in mancher Hinsicht, wie BERTHELOT sagt, den
Charakter eines „Aide-Mémoire“, also eines Notizenheftes, das nur
einzelne, dem Schreiber besonders wichtig erscheinende Punkte der
Verfahren genauer angibt, andere aber, als minder belangreiche oder
ohnehin geläufige, teils nur streift, teils völlig übergeht. Die
ägyptischen Goldschmiede und Kunsthandwerker, deren geschmackvoll
entworfene und herrlich ausgeführte Arbeiten noch heute die Bewunderung
aller Museumsbesucher erregen, hatten offenbar derlei „Praktiken“ im
Laufe langer Jahrhunderte allmählich zu hoher Vollendung ausgebildet
und in Form ganz bestimmter Vorschriften festgelegt, die sie, wie
das zu ihren und auch zu späteren Zeiten allgemeiner Brauch war,
als Zunftgeheimnisse hüteten. Wie frühzeitig man mit Machenschaften
nahe verwandter Art auch schon außerhalb Ägyptens vertraut war,
beweisen einige bezeichnende Stellen der antiken Litteratur; so
z. B. sagt bereits ARISTOTELES, daß so Manches wie Silber
oder Gold aussehe, was nur aus Zinn oder Lithargyrina (wohl einer
silberfarbigen Legierung) bestehe, oder bloß mittels „Gallenfarbe“
(χολοβαφίνη, Cholobaphíne) gelb gefärbt sei, und daß, wer es wirklich
für Silber oder Gold halte, dem Manne gleiche, dem ein Trugschluß
als Wahrheit erscheint⁠[28]. In der Tat lassen sich, wie u. a. schon
SALMASIUS (SAUMAISE, 1588–1653), der ausgezeichnete
Kenner der antiken Literatur und der handschriftlichen Schätze der
Pariser Bibliothek, richtig bemerkte, die Handgriffe fast aller älteren
und neueren „Gold- oder Silber-Macher“ im wesentlichen auf dreierlei
Arten von „Künsten“ zurückführen, nämlich 1. auf Veränderung der
oberflächlichen Färbung unedler Metalle durch passende Chemikalien,
oder Überziehen solcher Metalle mit dünnen Schichten
edler, zwecks Vortäuschung massiven Goldes und Silbers durch
schwache Vergoldung oder Versilberung, 2. auf Ersatz dieser letzteren
durch Firnisse und Anstriche von entsprechendem Metallglanze, 3. auf
Herstellung von Legierungen gold- oder silberähnlichen Aussehens;
alle diese Arten finden sich auch im Leidener und Stockholmer Papyrus
vertreten.


Was den näheren Inhalt der Rezepte betrifft, so beschäftigen sich
die des Leidener Papyrus (etwas über hundert an der Zahl) ganz
vorwiegend mit der Behandlung der Edelmetalle, vor allem aber
mit deren Nachahmung und Verfälschung; von den 152 Rezepten des
Stockholmer Papyrus beziehen sich hingegen auf Metalle nur 9, während
73 über Edelsteine und Perlen⁠[29] berichten, und 70 über Färberei,
namentlich Purpurfärberei⁠[30]. Die beiden Papyri ergänzen sich daher in
außerordentlich willkommener Weise.


I. Leidener Papyrus.


Legierungen verschiedenster Art, deren Herstellung durch ποίησις
(Poíesis, Zubereitung) oder κρᾶσις (Krásis, Vermischung) geschieht,
und die demgemäß κρᾶμμα (Krámma, Gemischtes) oder σκεύασμα (Skeúasma,
Zurechtgemachtes) heißen⁠[31], erteilt der Leidener Papyrus sehr
allgemein auch den Namen ἄσημον (Asemon). Asem ist, wie zuerst
LEPSIUS in seiner grundlegenden Abhandlung „Die Metalle in
den ägyptischen Inschriften“ nachwies⁠[32], bei den alten Ägyptern
als „Asemu“ der einheimische Name eines den Griechen (z. B. schon
HOMER) als Elektron bekannten Metalles, richtiger
metallischen Gemisches, nämlich einer Silber-Gold-Legierung; sie
findet sich als solche in der Natur vor, wurde aber lange Zeiten
hindurch auch künstlich dargestellt, erstens weil sie weniger weich
und daher leichter zu bearbeiten ist als reines Gold, und zweitens
weil ihr Silbergehalt dem Golde einen eigentümlich schönen, weißlichen
Glanz verleiht, der außerordentlich geschätzt und beliebt war⁠[33].
BERTHELOT glaubt, das ägyptische Wort Asem sei schon
frühzeitig mit dem zufällig gleichklingenden griechischen ἄσημον
(Asemon) identifiziert worden, das, auf Edelmetalle angewandt, sie als
„Unbezeichnete“ (der Angabe ihres Feingehaltes Ermangelnde?) einer
minderwertigen Klasse zugewiesen haben soll; hieraus erkläre es sich,
daß die neugriechische Bedeutung von ἄσημον, d. i. Silber, zuweilen
schon in älteren Schriften auftauche, und so auch, besonders im Sinne
silberähnlicher Legierungen, in der vorliegenden⁠[34]. Da aber in
dieser „Asem“ außer den silbergleichen auch eine große Anzahl ganz
anderer und völlig verschiedener Gemische benennt und sich demnach
als sehr vieldeutiger Ausdruck erweist, muß die Richtigkeit der
BERTHELOTschen Vermutung schon aus diesem Grunde dahingestellt
bleiben.


Von den etwa hundert Rezepten des Leidener Papyrus behandelt nicht
weniger als etwa der vierte Teil allein die Darstellung von Asem, die
ποίησις oder κρᾶσις ἀσήμου⁠[35], die also offenbar praktisch besonders
wichtig und daher (nach BERTHELOTS Meinung) auch für die
spätere Anknüpfung theoretischer Vorstellungen sehr bedeutsam war.
Mischungen, die zur Bereitung des Asems dienen, enthalten [neben
allerlei sonstigen als Reduktions- oder Fluß-Mittel wirksamen Zusätzen]
u. a. folgende Hauptbestandteile: 1. Zinn und Quecksilber⁠[36]; 2. Zinn
und galatisches Kupfer (γαλατικός), d. i. Kupfer aus der Landschaft
Galatia in Kleinasien, und nicht (wie BERTHELOT glaubt)
gallisches⁠[37]; 3. Zinn, Kupfer, und Silber; als Flußmittel benützt
man nach Bedarf κουφόλιθος [Kuphólithos = leichter oder lockerer Stein,
an dieser Stelle ein nicht näher angebbares Mineral, sonst oft Talk,
Selenit, Gips⁠[38], oder dgl.], und erhält so ein Produkt, „das besser
ist als das natürliche“⁠[39]; 4. Zinn, Blei, λιθάργυρος [Lithárgyros,
hier nicht, wie sonst oft, Bleiglätte, sondern ein Erz oder Präparat
von Silberglanz], und καθμεία [Kadmía, unreines Zinkoxyd⁠[40] oder ein
zinkhaltiges Gestein, — denn metallisches Zink blieb dem Altertum
und Mittelalter unbekannt]⁠[41]; 5. Orichálcum [ὠρείχαλκον, eine
kupferhaltige Masse, vielleicht Messing] und σανδαράκη λευκοθιζούση,
weißgemachtes Sandarach [d. i. das als Mineral Realgar vorkommende
rote Schwefelarsen, durch Rösten zum Teil übergeführt in weiße
Arsenigsäure, die Kupfer unter Entstehung einer silberglänzenden
Kupfer-Arsen-Legierung weiß färbt]⁠[42]; sie werden vorsichtig mit Salz
und Alaun zusammengeschmolzen⁠[43].


Die so erhaltenen, weißlichen, gelblichen, oder rötlichen Amalgame
und Legierungen müssen für viele Zwecke noch zu hochwertig gewesen
sein; man suchte daher ihre Masse durch reichliche weitere
Beimischung der billigeren Bestandteile zu vermehren und bezeichnete
derlei Kunstgriffe mit den harmlos klingenden Namen δίπλωσις
(Díplosis, Verdopplung) und τρίπλωσις (Tríplosis,
Verdreifachung). Als solche „anreichernde“ Zusätze zum fertigen
Asem werden u. a. empfohlen: 1. Viel Kupfer, entweder gewöhnliches
cyprisches⁠[44], oder vorgereinigtes (προκεκαθαρμένον, z. B. mit Essig,
Alaun, und Salz affiniertes), das eine besonders schöne Goldfarbe
ergibt⁠[45]; 2. Kupfer und Zinn, die man nebst Pech (πίσση) und Asphalt
(ἄσφαλτος) verschmilzt⁠[46]; fügt man dann, je nach Befund, noch
einiges weitere Asem hinzu, so erhält man πρῶτον ἄσημον, „Prima-Asem“,
dessen Beschaffenheit selbst den τεχνῖτης (Techniker, Werkmeister)
täuscht⁠[47]; 3. Cyprisches Kupfer, Zinn, und Quecksilber; man kann
auch noch μαγνησία oder μαγνήσις beifügen⁠[48], d. i. Magnesia, —
unter welchem vieldeutigen Worte hier eine Legierung von hellweißer
Farbe zu verstehen sein dürfte —, und nachher mit Kupholith glänzend
putzen⁠[49]; 4. Vorgereinigtes cyprisches Kupfer, goldgelbe Bleiglätte,
und Bleiweiß; beim vorsichtigen Schmelzen ergibt dieses Gemisch, dessen
Rezept von PHIMENES aus Saïs herrührt, „ächt ägyptisches“
Asem⁠[50]. Hat man seinen Vorrat an Asem zum Teil aufgearbeitet, so kann
man ihn stets wieder ergänzen, indem man dem Überreste neue Mengen
der Bestandteile beifügt, oder auch nur immer mehr des billigsten
hinzurührt, nämlich des Kupfers⁠[51]; ein solches Gemenge heißt μάζα
(Máza) ἀνέκλειπτος, „unerschöpfliche Masse“. — Es sei schon an
dieser Stelle hervorgehoben, daß, entgegen BERTHELOT⁠[52]
und RIESS⁠[53], der Wortlaut dieser Vorschrift keinerlei
mystischen Sinn oder Nebensinn erkennen läßt, vielmehr rein technischen
Inhaltes ist: die Masse wird eben durch entsprechende Zusätze immer
aufs neue ergänzt, selbstverständlich auf Kosten ihrer Beschaffenheit,
und zwar so oft und so lange, als sie sich noch halbwegs verwertbar
erweist. Erst eine viel spätere Zeit verknüpfte das für
„Masse“ gebrauchte Wort Máza (μάζα, μᾶζα), das u. a. den
Brotteig bezeichnet, auch den in Gärung versetzten, sich durch
Aufschwellen anscheinend immerfort vermehrenden, mit einer schon bei
ARISTOTELES zu findenden Andeutung⁠[54], und setzte hiernach
die Einwirkung einer kleinen Menge Hefe auf eine große Masse von Teig
in Parallele mit jener einer kleinen Menge eigentlichen Asems auf eine
große Masse von Beimengungen; das Asem glich dann einem Ferment,
und mit dieser Anschauungsweise schien es in Einklang, daß die
(meist spärlichen und unklaren) quantitativen Angaben der erwähnten
Vorschriften die in Frage kommenden Zusätze fertigen Asems nur recht
gering bemessen, oft nur auf ein Achtel der Gesamtmenge⁠[55].


Schon weiter oben wurde darauf hingewiesen, daß „Asem“ auch ganz
andere Gemische bezeichnen kann als die den Edelmetallen ähnlichen;
ein solches gewann man z. B. durch vorsichtiges Erhitzen von Asem,
Blei, und reinem Schwefel (θεῖον ἄπυρον, natürlichem, noch nicht
umgeschmolzenem Schwefel), und es bildete nach dem Erkalten und
Zerkleinern eine „nicht rostende“ Masse, schwarz wie ὀψειανόν
(Obsidian), die zu eingelegten Arbeiten nach Art des Niello diente
[nigellum = das Schwarze], und jedenfalls aus den Sulfiden der
verschiedenen Metalle bestand⁠[56]; der Färbung nach glich ihr die
ἀσήμου γράφη, Asem-Schreib- oder Zeichen-Masse, die u. a. χάλκανθος
[Chálkanthos, unreinen kupfer- und eisenhaltigen Vitriol], Schwefel und
Essig enthielt⁠[57].


Auch über einige einzelne Metalle, ihre Prüfung, Verarbeitung und
Verwertung macht der Leidener Papyrus wichtige Angaben:


Zinn wird untersucht, indem man es schmilzt und auf χάρτη (Kárte
aus Papyrus, ein Stück Papyrus) ausgießt; zeigt sich diese verkohlt
oder angebrannt, so war das Zinn mit Blei verfälscht⁠[58].


Kupfer wird glänzend geputzt mittels einer Poliermasse (σμῆξις),
die aus dem ausgekochten Safte von Rüben (σευτλία) besteht⁠[59]. Seine
„Weißung“ (λεύκωσις, Leúkosis), die es „gleich Silber
macht“, erfolgt entweder durch vorsichtiges Verschmelzen mit etwas
Sandarach [rotem Schwefelarsen, Realgar], das eine hellglänzende,
als Zusatz zu feinem Asem sehr brauchbare Masse ergibt⁠[60], oder mit
Hilfe eines Amalgams, das man aus Zinn und Quecksilber bereitet,
allenfalls unter Zugabe von Bleiweiß (ψημιθεῖον, ψημίθιον) und
χρυσόκολλα (Chrysokolla)⁠[61]. Chrysokolla, wörtlich „Goldloth“,
bezeichnete ursprünglich wirklich ein zum Löten des Goldes dienliches
Präparat, z. B. Kupferkarbonat, — das in Form des Malachits sowie
verwandter Minerale in der Natur vorkommt und beim Erhitzen mit
etwas Kohle in Kohlensäure und (die Lötung bewirkendes) Kupfer
zerfällt —, später aber auch eine große Anzahl oft kaum bestimmt
zu kennzeichnender Gesteine oder Gemische, im Leidener Papyrus
u. a. auch ein solches aus ⅐ Gold, ²⁄₇ Asem, und ⁴⁄₇ cyprischen
Kupfers⁠[62]. Zur „Gilbung“ des Kupfers, die es „gleich Gold
macht“, so daß es „wie Gold aussieht“ (χρυσοφανής), „die Phantasie
(τὴν φαντασίαν) und den Anschein des Goldes erregt“, und auch „den
Probierstein einigermaßen aushält“, bedient man sich verschiedener
Überzüge oder Firnisse⁠[63]. Man bestreicht z. B. kupferne Ringe mit
Gummi, bestreut sie mit feinem Pulver aus Gold- und Blei-Staub,
glüht sie gelinde, wobei das Blei verschwindet [durch Oxydation],
das Gold aber zurückbleibt, und wiederholt dies einige Male⁠[64].
Auf kaltem Wege erzielt man ein ähnliches Ergebnis mittels feiner
Pulver aus der Legierung Chrysokolla (s. oben)⁠[65], aus blättrigem
goldfarbigen Arsen ἀρσενικὸν χρυσίζον σχιστόν, d. i. das als Mineral
Auripigment vorkommende gelbe Schwefelarsen)⁠[66], aus Misy [hier wohl
goldglänzender Schwefelkies] oder Chelidonion [ein, an Farbe dem
gelben Safte der Pflanze Chelidonion oder Elydrion, d. i. Schöllkraut,
gleichendes Präparat] usf.⁠[67]; unter Umständen setzte man auch gelbe
Ziegengalle zu, ferner Quecksilber, χαλκῖτις (Chalkítis, unreinen
Vitriol) und Alaun, und gebraucht zum Verdünnen den Harn kleiner
Kinder, als Klebemittel aber arabischen Gummi, Traganthgummi, oder die
eingedickten Auszüge gewisser Pflanzen-Marke und -Samen, z. B. derer
von Arum und Kümmel⁠[68].


Silber prüft man durch Besichtigung der Schmelze, die rein
weiß und ziemlich weich sein muß; Zusatz von Blei verrät sich durch
schwärzliche Färbung, Zusatz von Kupfer durch gelbliche, sowie durch
zu große Härte; eine genauere Probe läßt sich durch Erhitzen mit
Blei im κάμινος (Kamin, Kapelle) vornehmen [d. i. eine unvollkommene
Kuppelation]⁠[69]. — Zwecks Diplosis (Verdopplung) schmilzt man
4 Teile Silber mit 3 Teilen Zinn zusammen, wobei die Legierung (κρᾶσις)
„zu Silber wird“⁠[70]; um ihren Glanz zu entfalten, putzt man mit
Rübensaft, oder mit etwas feuchter στυπτηρία (Styptería, Alaun)⁠[71]. —
Zur Herstellung von Silberschrift ἀργυρογραφία, Argyrographie)
dient ein Gemisch aus dem silberglänzenden Lithargyros (s. oben),
Taubenkot [?, jedenfalls ein Deckname] und Essig⁠[72].


Um Gold zu erproben, schmilzt man es, wobei es rein gelb und
von richtiger Härte erscheinen muß; ein Gehalt an Silber bewirkt
weißliche Farbe, einer an Blei schwärzliche und zu große Weichheit,
einer an Kupfer oder Zink rötliche und zu große Härte⁠[73]. Die
Darstellung (ποίησις Poíesis) von Gold geschieht durch
Zusammenschmelzen von Asem und cyprischem Kupfer mit Gold⁠[74]. Zur
Diplosis vermischt oder verschmilzt man das Gold, je nach dem
Zwecke der nachherigen Verwendung, mit verschiedenen Zusätzen⁠[75],
die es schwerer und oft auch härter machen, und seine Vermehrung
(πλεονασμός, Pleonasmós, Multiplicatio) bewirken⁠[76]; zu diesen
gehören: Kadmia aus Galatien oder Thracien (s. oben); Misy [d. i.
meist, ebenso wie das verwandte Sory, ein Gemenge von Schwefelkies
oder Pyrit mit den Produkten seiner allmählichen Oxydation, u. a.
Kupfersulfat, basischen Eisensulfaten, u. dgl.]⁠[77]; Sinopis
[ursprünglich Rötel aus Sinope, oft aber auch anderes „Rotes“,
z. B. Roteisenstein, Zinnober, Minium d. i. Mennige], usf. Diplosis
erfolgt auch beim Behandeln einer Mischung aus Gold, Silber, Asem,
Quecksilber, gelbem Arsen [Auripigment], Kyanos [blaues Mineral,
vielleicht Kupferlasur], Chalkitis, sowie Salz mit θείον ὔδωρ (theíon
Hýdor)⁠[78]. Letzteres Präparat, das hier einfach „schwefliges
Wasser“, d. h. eine aus Schwefel oder mittels Schwefel dargestellte
Lösung oder Schmelze bedeutet, und dessen Namen man erst in viel
späterer Zeit, gemäß dem Doppelsinne von θεῖον (theion = Schwefel,
und auch = göttlich), als Anspielung auf ein „göttliches Wasser“
ansah, wurde, ganz so wie das schon dem PLINIUS bekannte
Schwefelalkali [sog. Schwefelleber], durch Erhitzen von Schwefel
mit Kalk dargestellt, wobei eine feste, gelbliche bis dunkelrote
Schmelze, oder, in Gegenwart von Harn, starkem Essig, u. dgl., eine
blutrote Lösung entstand; da deren wesentlicher Bestandteil, ein
Gemenge von Kalzium-Polysulfiden, gelöst viele Metalle ausfällt
und verschiedentlich färbt, trocken sie aber sämtlich stark
angreift, bis zu gewissem Grade selbst das Gold⁠[79], so war dieses
so äußerst kräftige „schweflige Wasser“ ein höchst wichtiges,
auf das Vielfältigste angewandtes Reagens, über dessen Wirksamkeit
im Einzelfalle die Beschreibungen allerdings nur selten genügende
Klarheit verbreiten. — Zur Vergoldung (χρύσωσις, Chrýsosis)
bestreicht man, falls sie „Probe-haltend“ sein soll⁠[80], das Metall,
z. B. Silber oder Kupfer, mit einer wachsdicken Lösung von Gold in
Quecksilber, erhitzt gelinde, bis das Amalgam befestigt (fixiert) ist,
πάγηται, wiederholt dies vier- bis fünfmal, und poliert schließlich
sorgfältig mit einem feinen Leinen, wozu u. a. ein Mittel (φάρμακον,
Phármakon) aus Misy, Alaun, Salz, und Essig sehr dienlich ist⁠[81]. Für
weniger haltbare Vergoldungen genügt wiederholtes Auftragen dünnerer
bis wachsdicker Firnisse, die feine Pulver von Zinnober, Sandarach,
kimolischem Rötel, Misy, Chelidonium, u. dgl., sowie nach Bedarf
Essig, Alaun, Kinderharn, usf. enthalten⁠[82]. Zahlreiche Rezepte über
Goldschrift (χρυσογραφία, Chrysographie) lassen ersehen, daß
diese in sehr allgemeinem und mannigfaltigem Gebrauche stand. Soll
sie „echt“ sein, so schwemmt man Gold-Flitter und -Blättchen (πέταλα)
oder Goldamalgam mit Gummilösung auf⁠[83]; weniger echt sind dicke
Massen, bestehend aus dem feinen Pulver einer Gold-Blei-Legierung,
Nitron [unreiner natürlicher Soda], Alaun, und stärkstem Essig, ὄξος
δριμύ⁠[84], aus goldfarbiger Bleiglätte und Alaun⁠[85], aus Chrysokolla
und Essig⁠[86], oder gar nur aus gelbem Schwefel, Alaun und Gummi⁠[87];
noch unbeständiger erweisen sich Gemenge von gelbem κνήκου [nach
einigen Safran, nach anderen eine Art Carthamus, Safflor], gelber Galle
der Kälber oder Schildkröten, weißem Gummi und Eiweiß⁠[88]. Mischungen
sehr verwickelter Art, mit denen sich aber gleich gut auf Papyrus
(ἐπὶ χάρτου, Karte), auf Pergament (ἐπὶ διφθέρας, Diphthéra = Haut)
und auf Marmor schreiben läßt, enthalten goldfarbiges Asem (χρυσίζον),
Glaspulver (gelbes?), Safran, Chelidonium, Schildkrötengalle, Harz
(ῥητίνη), Gummi und Eiweiß⁠[89]; nach dem Antrocknen glättet und poliert
man sie mittels eines passenden Tierzahnes (ὀδοντίζειν)⁠[90].


Sehr bemerkenswert ist es, daß der Leidener Papyrus Vorschriften,
die denen betreff der Edelmetalle ganz analog sind, auch
hinsichtlich der kostbaren und seit altersher hochgeschätzten
Luxus-Farbstoffe enthält, z. B. über „Machen“ (ποίησις, Poíesis)
des Purpurs, — unter welchem Namen aber weit zahlreichere
und verschiedenere Farbentöne zusammengefaßt werden als
heutzutage —, über Nachahmung der purpurroten Farbbrühe oder
Tinktur (πορφύρου βαφή, Baphé)⁠[91] und über Vortäuschen der Purpurfarbe
aus Schnecken (χρῶμα κογχυλίων, Farbstoff der Conchylien) mittels
eines „Purpurs“; erhalten wird dieser bald aus ἄγχουσα [Anchusa, d. i.
sog. Alkanna aus der Wurzel der Anchusa tinctoria, verschieden von
der echten orientalischen Alkanna oder Hennah aus den Blättern und
Wurzeln der Lawsonia inermis], bald aus φῦκος [Phykos, Fucus, z. B.
Orseille u. dgl., aus Algen und Flechten], bald aus anderen nicht
näher bestimmbaren Pflanzenstoffen (πεδερώτινον, λεοντική)⁠[92], und in
gröberer Weise selbst aus eisenhaltigen Substanzen und Essig [d. i. aus
roten Eisenacetaten]⁠[93]. Ferner gibt es, sowie bei Gold und Silber,
auch bei Purpur eine ἄνεσις (Anesis = Verdünnung, Verlängerung), zu der
passende rote Pflanzensäfte dienen, u. a. neben den oben angeführten
auch Saft gewisser Obstfrüchte oder roter Rüben⁠[94]. — Die Rezepte zur
Anwendung der Farbstoffe sind zumeist leider so unvollständig
und entstellt, daß sie nur wenigen Anhalt zur Beurteilung der Färberei
(βαφή) geben, die bekanntlich in Ägypten seit jeher auf sehr hoher
Stufe stand. Als Bestandteile der (zumeist roten) Farbbrühen⁠[95],
— oft αἷμα (Haíma, Blut) genannt —, und der φάρμακα στυπτικά
(styptische Pharmaka, Beizen)⁠[96] werden u. a. angeführt: Galläpfel,
gerbstoffhaltige Samen und Rinden (z. B. Granatrinde)⁠[97], Harn von
Schafen und Kamelen⁠[98], Seifenwurzel⁠[99], ἄσβεστος (Asbestos =
Kalk)⁠[100], Weinstein⁠[101],
    Alaun⁠[102], μελαντηρία (Melantería, ein
unreiner dunkelfarbiger Vitriol)⁠[103], und Chálkanthos (Vitriol),
dieser auch κεκαυμένος, d. i. gebrannt, calciniert⁠[104]. Neben Salz aus
Kappadocien in Kleinasien und aus der Oase Ammon⁠[105], sowie Nitron,
Nitron von Berenike (in Ägypten) und Aphronitron (Schaumnitron)⁠[106],
sind dies die Chemikalien, die der Leidener Papyrus mit am häufigsten
nennt; ihr Zusatz wird gewöhnlich mit dem (auch bei Arzneibereitungen
üblichen) Worte anbefohlen, ἐπίβαλε, oder ἐπίβαλλε, d. h. „wirf sie
hinein“, „projiziere sie“⁠[107].





Außer den bisher besprochenen rund hundert Absätzen enthält der
Leidener Papyrus noch zehn weitere, die der gegen 75 n. Chr. verfaßten
Heilmittellehre des DIOSKURIDES entnommen sind⁠[108], was
nach KOPP⁠[109] schon um 1830 REUVENS in Leiden
feststellte. Sie betreffen die Substanzen Alaun, Auripigment,
Chrysokolla, Kadmia, Misy, Nitron, Quecksilber, Realgar, Sinopis und
Zinnober, und zeigen, daß der benützte DIOSKURIDES-Text frei
von manchen, anscheinend erst später erfolgten Einschiebungen war;
im Artikel über Quecksilber, das durch Kondensation seiner αἰθάλη
(Aithále = Dunst, Rauch, Ruß) am ἄμβιξ (Ambix), dem Deckel des sehr
unvollkommenen Destillations- oder richtiger Sublimations-Apparates,
gewonnen wurde, fehlt z. B. der sinnwidrige Zusatz, daß dieser Körper,
außer in Gefäßen aus Glas, auch in solchen aus Blei, Zinn, oder
Silber aufbewahrt werden könne, und ebenso die (fälschlich oft in
alchemistischem Sinne gedeutete) Bemerkung, er werde ἐν μετάλλοις (in
den Bergwerken, nicht in den Metallen!) gefunden⁠[110].


In einem der Rezepte⁠[111], das die Herstellung von Asem behandelt,
sind die Namen für Gold und Silber nicht ausgeschrieben, sondern durch
die Zeichen Sonnensymbol und Mondsichel der Sonne und des Mondes ersetzt, was nach
BERTHELOT das älteste bisher bekannte Beispiel solcher Art
ist⁠[112]. — Für andere, in der nämlichen Vorschrift genannte
Metalle, z. B. Quecksilber, sind keine Symbole gebraucht; auch
bleibt es natürlich dahingestellt, ob sich deren schon die älteren
Vorlagen des Leidener Papyrus bedienten, oder ob sie erst der letzte,
im 3. Jahrhundert tätige Abschreiber, einer zu seiner Zeit bereits
herrschenden Gewohnheit gemäß, gelegentlich einfügte.


II. Stockholmer Papyrus.


Nach DIELS⁠[113] ist die Ausgabe dieser „Inkunabel der Chemie“
durch LAGERCRANTZ als eine ganz ausgezeichnete anzuerkennen;
indessen bemerkt dieser selbst⁠[114], seine Bearbeitung sei „eine
rein philologische, .... da technische Kenntnisse ihm fehlten“.
Dies ist nun freilich keineswegs wörtlich zu nehmen, vielmehr hat
LAGERCRANTZ mit größtem Eifer sehr mannigfaltige, dem
Philologen sonst recht fernliegende Hilfsmittel herangezogen und
daher bei den Übersetzungen und Erklärungen zumeist das Richtige
getroffen; da er aber wohl keine Gelegenheit hatte, sich mit einem
in der alchemistischen Litteratur etwas belesenen Chemiker zu
beraten, so sind doch mancherlei Irrtümer und Mißverständnisse
untergelaufen⁠[115]. Namentlich scheint es, wenn man aus dem Fehlen
jeglicher Andeutung schließen darf, LAGERCRANTZ entgangen
zu sein, daß die Namen der vorgeschriebenen Präparate und verlangten
Zusätze in vielen Fällen nicht buchstäblich zu nehmen sind, sondern
sog. Decknamen vorstellen oder doch vorstellen können: in dieser
Hinsicht ist daran zu erinnern, daß bis in sehr späte Zeiten hinein
die größte und oft einzige Einnahme der Ärzte und Kurpfuscher darin
bestand, daß sie die vorgeschriebenen Arzneien selbst bereiteten und
verkauften, und daß sie daher alle Ursache hatten, die benutzten
Zutaten vor ihren Abnehmern und Konkurrenten verborgen zu halten. So
entstanden schon frühzeitig zahlreiche Schein- und Decknamen (bereits
aus den Anfängen der ptolemäischen Zeit sind genaue Listen erhalten),
und solcher bedienten sich auch die Chemiker, die anfänglich mit
den Ärzten und Priesterärzten identisch, späterhin deren Nachfolger
waren. Geben daher die Vorschriften der Rezepte ihrem Wortlaute
nach keinerlei chemischen Sinn, und liegt ihnen auch kein bloßer
Aberglaube zugrunde, so wird man in der Regel an einen Decknamen zu
denken haben, dessen Enträtselung allerdings oft gar nicht, oft nur
durch Zufall gelingt: gäbe z. B. nicht der Papyrus selbst an, daß
man mit ἄνθραξ (Anthrax) auch den Indigo aus Waid (Isatis tinctoria)
benenne⁠[116], und mit „Knoblauch“ die (dessen Zwiebeln oder sog.
„Zehen“ gleichenden) Bällchen menschlicher Faeces⁠[117], und wüßte man
nicht aus medizinischen Quellen, daß z. B. „Blut der Taube“ in der
Regel Mennige (Minium), zuweilen auch Zinnober bedeutet, so könnte man
dies wohl schwerlich ohne weiteres erraten. Benennungen dieser Art sind
in Parallele zu stellen mit den zahlreichen, in nicht geringem Umfange
bis auf den heutigen Tag erhaltenen, und zum Teil volkstümlichen der
Botanik, Mineralogie und Pharmazie; wie sehr in die Irre geriete ein
später Nachkomme, der z. B., derlei Vorlagen nach, für vorgeschrieben
erachtete „Rauch der Erde“, „Tau des Mehles“, „Milch des Wolfes“,
„Schaum des Meeres“, „Auge der Katze“, „Blut des Drachens“, „Manna der
Metalle“ usw., während tatsächlich Erdrauch (Fumaria officinalis),
Mehltau, Wolfsmilch (Tithymallos), Meerschaum (das Magnesiumsilicat),
Katzenauge (der Edelstein), Drachenblut (das Harz), Calomel („süßes“
Quecksilberchlorür) gemeint sind.


Im folgenden⁠[118] sollen zunächst die Angaben des Stockholmer Papyrus
über die Metalle erörtert werden, sodann die über Edelsteine und
Perlen (die schon THEOPHRAST, der Schüler und Nachfolger des
ARISTOTELES, in seiner Abhandlung über die Mineralien zu den
Edelsteinen zählt), und schließlich die über Farbstoffe und Färberei;
angesichts der völligen Neuheit dieses Papyrus ist hierbei eine
etwas größere Ausführlichkeit gerechtfertigt.


a) Metalle. Die wenigen auf Metalle bezüglichen Vorschriften,
die (gleich allen anderen) zumeist, jedoch nicht immer, auch die
Mengen der Bestandteile und Zusätze angeben, betreffen fast
allein das Silber, für das aber die Bezeichnung „Asem“ in
diesem Papyrus nicht vorkommt⁠[119].


Zur „Herstellung“ von Silber (ἀργύρου ποίησις) reinigt man in Bleche
oder Platten geformtes cyprisches Kupfer durch mehrtägiges Beizen mit
Essig der Färber (ὄξει βαφικῷ) und Alaun (στυπτηρία)⁠[120] sowie durch
Putzen mit Erde von Chios, Salz aus Kappadocien, und schieferigem Alaun
(σχιστή), und gießt es dann unter Beigabe einer gewissen Menge echten
probehaltigen (δόκιμον) Silbers, das die Legierung „unvergänglich“
(ἀνεξάλειπτον) macht⁠[121]. Statt dessen kann man auch ἅνθραξ (Anthrax)
der Kupferschmiede [d. i. hier offenbar Glanzkupfer] erst in Essig und
sodann in Alaunlösung beizen, hiervon 1 Teil mit 1 Teil Silber und
8 Teilen Quecksilber „in eins (εἰς ἑν) machen“ [d. h. legieren] und
die Schmelze (βῶλος, wörtlich Klumpen) in einem kupfernen Gefäß mit
Harn einer Schwangeren und Eisenfeile behandeln; diese Vereinigung
gleicher Gewichtsmengen (Kupfer und Silber) ergibt eine, das natürliche
wahre Silber vortäuschende ἀμαύρωσις (Amaúrosis) = Scheinbildung,
Blende⁠[122]. Endlich kann man auch von jenem reinen Zinn ausgehen,
das die westlichen Iberer [Keltiberer?], die es gewinnen, und auch
die Römer „Bulla“ benennen⁠[123], und das man zunächst noch 4–5mal
umschmilzt, und zwar unter Zugabe von „Öl“ und Asphalt, [die beim
Schmelzen obenauf schwimmen und die Oxydation verhindern sollen]; aus
6 Teilen des sauber gereinigten Metalles nebst 1 Teil blanken (λευκοῦ)
Kupfers aus Galatien [in Kleinasien], oder aus 6 Teilen dieses Zinns
nebst 7 Teilen galatischen Kupfers und 4 Teilen Silbers erhält man ein
zur Verarbeitung trefflich geeignetes ἀργύρωμα = „Arbeitssilber“, ein
ἄργυρος ὁ πρῶτος = „Prima Silber“, das selbst die τεχνῖται [Technítai,
Techniker, Werkmeister] täuscht⁠[124].


Zur Diplosis (πλασιασμός = Vermehrung) des Silbers bedient man sich
verschiedener Verfahren⁠[125]. Das eine besteht im Vermischen mit
sechsmal umgeschmolzenem cyprischem Kupfer, das man mit ἁλοσάχνη
= Salzschaum⁠[126] blank putzt und einwirft (ἐπίβαλε). Bei einem
anderen verschmilzt man das Silber mit Kupfer, dessen πέταλα (Pétala,
Blätter, Platten) mit ἅλμη (Salzwasser) behandelt wurden, sowie mit in
süßem Wasser gelöster στυπτηρίᾳ στιλβάδι, „glänzendem Alaun“ [d. h.
reinem, schön krystallisiertem⁠[127]]. Ein drittes schreibt vor, die
weiße Schmelze aus 1 Teil galatischem Kupfer, ½ (?) Teil Silber und
½ (?) Teil Zinn wiederholt mit einer Lösung von glänzendem Alaun in
Quellwasser zu behandeln, die Masse (μᾶζα, Máza) mehrmals abwechselnd
zu erhitzen und wieder abzukühlen, und sie schließlich, wenn sie ganz
reines Silber geworden ist, mit Kupholith [leichter, lockerer Stein;
hier ein feines Putzpulver] zu polieren.


Die Triplosis erfolgt auf ganz ähnliche Weise, wobei jedoch auf 1
Teil Silber 1 Teil Kupfer und 1 Teil Zinn kommen⁠[128]; nimmt man von
dem durch Diplosis oder Triplosis erhaltenen „Silber“ einen gewissen
Teil weg und setzt statt dessen einen gleichen Teil anderen Silbers zu
[nämlich schon selbst durch Diplosis oder Triplosis gewonnenen!], so
entsteht die μᾶζα ἀνέκλειπτος, die „unerschöpfliche Masse“; sie läßt
sich gut umschmelzen und schön polieren⁠[129].


b) Perlen und Edelsteine. Um echten (ἀληθινόν) Perlen
den verloren gegangenen Glanz wieder zu verschaffen, bedienen sich
die Indier gewisser Verfahren der „Weißung und Glättung“ (μαργαρίτου
λεύκωσις, σμῆξις)⁠[130]. Sie verfüttern z. B. die Perlen abends an ein
Huhn, schlachten dieses am nächsten Morgen, oder durchstöbern seinen
Kot, und finden dabei die Perlen durch den Aufenthalt im Kropfe,
im Magen und im Darm völlig gereinigt und in ursprünglichem Glanze
wieder vor. Ein anderer Weg besteht darin, Kalk, der das beim Brennen
im Ofen allmählich aufgenommene Feuer noch in sich enthält [d. h.
frisch gebrannten Kalk], in der Milch einer weißen Hündin zu löschen,
die Perlen ringsum mit der hierbei entstehenden, dicken Masse zu
überziehen und erst nach einem Tage wieder von dieser zu befreien. In
einem ähnlichen Rezepte⁠[131] ist von bloßem längeren Liegen in der
Milch der Hündin die Rede, ohne daß der Kalkzusatz nochmals erwähnt
wird; doch deutet auf ihn der Nachsatz hin, daß die gebrauchte
Masse infolge ihrer großen „Kraft“ auf der menschlichen Haut Flecke
hervorruft, d. h. sie verbrennt⁠[132]. Statt mit der scharfen Paste aus
Kalk kann man Perlen und Perlmutter (πινάρια) auch mit einer milderen
behandeln, die aus νίτρωμα [Nítroma, Lösung von Aphronitron d. i.
Schaumnitron in Wasser = Sodalauge], Kuhmilch, Mastixöl (σχίνου χυλοῦ)
und kimolischer Tonerde besteht und sich u. a. auch gut zum Entfernen
der Schrift von Papyrus eignet⁠[133]. Zuweilen genügt auch eine Paste,
die man durch Einkochen einer Lösung von Honig in Zisternenwasser
mit Feigenbaumwurzeln erhält, und die bei wiederholtem Bestreichen,
Trocknen und Abputzen die bräunliche oder rauchähnliche Färbung der
Oberflächen vollkommen beseitigt⁠[134]. Endlich kann man die Perlen
auch mit dem Harn eines kleinen⁠[135] (ἀφθόρου) Knaben nebst Alaun
beizen und dann mit der frischen Milch einer Hündin und mit Quecksilber
[Deckname für ein silberglänzendes Präparat, vielleicht Fischschuppen
oder dgl.?] erwärmen, jedoch auf gelindem Feuer, unter Benutzung von
„fremden“ Kohlen [ξενικοῖς = auswärtigen, importierten, vermutlich den
öfters erwähnten aus dem Holze des Ölbaums, der in dem regenlosen und
holzarmen Ägypten nicht vorkommt]⁠[136].


Das „Machen“ (ποίησις, Poíesis) von Perlen erfolgt, indem man fein
geriebenen Glimmer (λίθον σπεκλάριον, Marienglas) mit tyrrhenischem
Wachs und „Quecksilber“ (s. oben) zu einem Teig verschmilzt, diesen mit
einer Lösung von Tragantgummi und Eiweiß in Kuhmilch durchknetet, aus
der Masse Kügelchen formt, sie durchbohrt solange sie noch feucht sind,
hierauf allmählich trocknet und schließlich schön poliert (ὀδοντίζειν);
sie sind dann „besser als die echten“ (ὑπὲρ τὸν φυσικόν)⁠[137]. Ebenso
kann man auch „Krystalle“ [d. h. aus dem oben genannten Mineral
entsprechend geformte Stückchen] mit dem Harn eines kleinen Knaben
und mit rundlichem (στρογγύλη) Alaun beizen, und dann entweder in
ein Gemenge von Frauenmilch und „Quecksilber“ tauchen, oder mit dem
bläulichen Safte der Pflanzen ἀναγαλλἰς (Anagallís, Gauchheil),
ἀείζωος (Aeízoos, Sempervivum, Hauswurz) und τιθύμαλλος (Tithýmallos,
Wolfsmilch) nebst „Quecksilber“ auf gelindem Feuer erwärmen⁠[138] und so
die βαφή (Baphé, Färbung) bewirken.


Zum „Machen“ von Edelsteinen durch βαφή (Färbung), die in
einem geschützt liegenden, keinen störenden Winden ausgesetzten
Häuschen vorzunehmen ist⁠[139], waren offenbar nur Mineralien geeignet,
deren blätterige poröse Struktur, oder deren leichte Spaltbarkeit
sie befähigt, beizende und färbende Lösungen aufzusaugen und
festzuhalten [etwa so wie die Achate und ähnlichen Silicate, die
man noch gegenwärtig künstlich zu färben pflegt]. Als solche nennt
der Papyrus⁠[140]: den πυρίτης (Pyrit), welchem vieldeutigen Namen
nichts Näheres zu entnehmen ist, da die kurze Bemerkung „er werde
leicht allmählich rot“, keinen bestimmten Schluß gestattet⁠[141];
den κρύσταλλος („Krystall“), auch λίθος διοπτηρίτης (durchsichtiger
Stein)⁠[142], d. i. der schon bei Anfertigung der Perlen erwähnte
Glimmer, oder Marienglas; den ταβάσιος, auch ταβάσις oder ταβάσι
(Tabasis, Tabasi) geheißen, der aus (oder über) Ägypten (nach
Alexandria) gebracht wird⁠[143]. Diesen Stein hält LAGERCRANTZ
für Topas⁠[144], dessen Kostbarkeit und große Härte die Verwendbarkeit
zum „Färben“ jedoch ausschließt; er berichtet⁠[145], daß man im
Altertum als seine Fundorte u. a. eine indische Insel und einige
arabische Küstenorte angesehen habe⁠[146], und hält den Namen für
einen ausländischen; hiernach kann wohl kein Zweifel darüber
walten, daß es sich um „Tabaschir“ handelt, die merkwürdigen,
aus reiner Kieselsäure bestehenden Konkretionen, die sich in den
Zwischenhalmknoten des indischen Bambu abscheiden und in Indien
seit altersher die weitgehendste Verwendung zu medizinischen,
abergläubischen u. dgl. Zwecken fanden⁠[147]. Dieses (schon um 300
v. Chr. dem THEOPHRAST bekannte) Material ist infolge seiner
hohen Porosität und Aufsaugekraft zum „Färben“ ungewöhnlich geeignet;
auch seiner charakteristischen Eigenschaft, des lebhaften Irisierens,
gedenkt der Papyrus sichtlich an einer Stelle, indem er κρύσταλλον τὴν
ἰρίζουσαν erwähnt, „den irisierenden Krystall“⁠[148].


Unter den vorbereitenden Maßregeln der Edelstein-Macher spielen die
nachfolgenden eine Hauptrolle: 1. Die κάθαρσις (Kátharsis, Reinigung)
und λεύκωσις (Leúkosis, Blankmachung)⁠[149], durch Einhängen der
in einem Körbchen aus Weidenruten befindlichen „Krystalle“ oder
„Steinchen“ in heißes Wasser und in eine Lösung von Ätzkalk⁠[150] in
Essig, oder durch Kochen mit Reiswasser. 2. Die ἀραἰωσις (Araíosis,
Auflockerung)⁠[151], oft auch als λίωσις⁠[152]
    oder στῦψις⁠[153]
bezeichnet, durch Einlegen in eine weiche Feige und langsames
Rösten (samt dieser) über Kohle, wodurch dem Zerspringen [infolge
zu plötzlichen Erhitzens] vorgebeugt wird; oder auch durch längeres
Behandeln mit (geschmolzenem?) Wachs, einer Masse (μᾶζα) von σκόρδον,
d. i. Knoblauch, „von dem es in der dritten Rolle (τόμῳ) heißt: der
sogenannte Knoblauch ist menschlicher Kot“⁠[154], und dreitägiges
Kochen in dessen „Saft“ nebst Öl⁠[155]. 3. Die μάλαξις (Málaxis,
Erweichung)⁠[156] durch Eintauchen oder Kochen in Bocksblut, τράγειον
αἶμα, das ebenso auch auf Glas (ὕελον) einwirkt [nach einem schon im
Altertume weitverbreiteten Aberglauben]. 4. Die τήρησις (Téresis,
Bewahrung, Zurechtmachung)⁠[157], durch Beschmieren der Steinchen mit
einem Kleister aus Kupholith (Talk?) und Gänseeiweiß, Einwickeln in
Leinen (εἰς ὀθόνιον θῆσας) und dreitägiges Setzen εἰς δρόσον καὶ ἥλιον;
dies heißt offenbar nicht wörtlich „in Tau und Sonne“⁠[158], sondern
stellt einen Kunstausdruck vor, der etwa auf abwechselnde Einwirkung
feuchter und trockener Wärme hinauslaufen mag.


Nunmehr folgt, sofern sie nicht schon mit der ἀρέωσις (auch ἀραίωσις)
(Auflockerung) verbunden wurde, die eigentliche Beizung (στῦψις),
entweder eine καθολική (katholische = allgemeine), oder eine besondere.
Zur ersteren, auch als πρόστυψις (Vorbeizung) bezeichneten⁠[159], dient
der Saft des σφαιρία, d. h. Blütenbüschel⁠[160] habenden (also in Blüte
stehenden) Krautes ἡλιοτρόπιον [Heliotrop, Croton tinctorius]⁠[161], und
anscheinend auch der mit Essig eingekochte Saft des Seidelbastsamens,
κνίδιος κόκκος⁠[162], während die letztere hauptsächlich mit Salzwasser,
Nitron [Rohsoda], Alaun, Ätzkalk und Schwefel erfolgt⁠[163]. Meistens
löst oder suspendiert man diese in kaltem und heißem Wasser, kaltem
und heißem Essig, usw., legt die Steinchen (stets nur einige wenige)
drei- bis viermal je einige Tage ein, bis sie sich vollgesaugt haben,
trocknet sie vorsichtig an dem Abzuge des Kamins, um das Zerspringen zu
verhüten⁠[164], und wiederholt dies so oft, bis der Krystall ἀεροειδής
geworden ist, d. h. luftähnlich, durchscheinend⁠[165]. Zuweilen ist es
auch vorteilhaft, die Steinchen mit Alaun und Essig aufzukochen und
über Nacht stehen zu lassen, oder sie zwischen zwei aufeinandergelegten
und mit Lehm verschmierten Tonschalen vorsichtig ein wenig zu rösten
und dann erst den Essig nebst dem Alaun aufzugießen⁠[166]; endlich läßt
man die Steinchen auch 30 Tage in faulem Harn nebst Alaun liegen,
legt sie in weiche Feigen oder Datteln ein, röstet sie vorsichtig
samt diesen und wirft sie schließlich noch warm mit der Zange in die
kleisterdicke Farbbrühe, βάμμα⁠[167].


Was die einzelnen Edelsteine anbelangt, so steht in erster Reihe der
Smaragd, dessen ποίησις (Machung) und βαφή (Färbung) etwa
zwanzig Vorschriften gewidmet sind. Zur Herstellung dieses χλωρὸς
λίθος (grünen Steines)⁠[168] hat man eine „Veränderung“ vorzunehmen
(ἀλλοιοῦν)⁠[169], indem man einige kleine „Stückchen“ oder „Steinchen“,
bestehend aus „Pyrit“⁠[170], dem irisierenden Tabasi⁠[171], oder
dem „rauchähnlichen“ Glimmer⁠[172], entsprechend vorbehandelt und
dann grün färbt. Als φάρμακον (Pharmakon, Mittel)⁠[173] hierzu
dient hauptsächlich: Grünspan (ἰὸς χαλκοῦ = Rost des Kupfers)
[der aus cyprischem Kupferblech und Essig genau nach den bei
DIOSKURIDES und schon bei THEOPHRAST gegebenen
Vorschriften dargestellt wird]⁠[174]; Chrysokolla, d. i. das natürliche
Kupfergrün oder Berggrün, vielleicht u. a. eine Art Malachit⁠[175];
ferner aber auch die grüne Mischung, die beim Vermengen eines gelben
und eines blauen Farbstoffes entsteht, z. B. der gelben Galle von
Schildkröten, Stieren oder Kälbern⁠[176] mit ἀρμένιον⁠[177], d. i.
„armenischem“ Bergblau (Kupferlasur), oder des gelben Saftes von
Schöllkraut (ἐλύδριον, Chelidonium) mit ἰνδικόν, d. i. Indigo⁠[178],
oder „skythischem μέλαν“, d. i. vermutlich Waid⁠[179].


Die Vorbehandlung geschieht durch Einlegen der Steinchen in
eine wäßrige oder essighaltige Lösung von Alaun⁠[180], meistens
„rundem“ [d. h. krystallisiertem, kleinstückigem]⁠[181]; oder durch
Einweichen⁠[182] in einem „Kleister“ aus feingeriebenem schieferigem
(σχίστη) Alaun, scharfem Essig, und σκόρδα („Knoblauch“)⁠[183]; oder
endlich durch mehrtägiges Liegenlassen in Sodalösung, „geriebenem
Knoblauch“, und schließliches „Kochen“ [sehr oft nur = „Erwärmen“] mit
dessen Saft nebst Öl⁠[184]; sie wird fortgesetzt, bis die Steinchen
ἀεροειδεῖς] sind⁠[185], d. h. luftähnlich, durchscheinend.


Die einfachsten weiteren Verfahren sind nun: „Einsalben“ (=
Bestreichen, χρίειν) mit fein gepulvertem Grünspan, Berggrün, oder
Indigo mit Schöllkrautsaft, nebst geschmolzenem Harz (ῥητίνη)⁠[186];
Erwärmen (oder „Kochen“) mit gepulvertem Grünspan, oder skythischem
„Schwarz“ (Waid?) mit Schöllkrautsaft, nebst geschmolzenem Harz⁠[187];
Erwärmen mit feingeriebener macedonischer Chrysokolla (Berggrün), Essig
und den Blättern von ἁλικάκαβον [sog. Judenkirsche, eine Solanacee],
„so lange, bis die grüne Farbe erreicht ist“⁠[188]; Erwärmen mit
Grünspan und Essig, Öl oder Kalbsgalle⁠[189]; Erwärmen mit echtem
Grünspan, Chrysokolla, κεκαυμένον [= „gebranntem“, nämlich Kupfer;
also Kupferoxyd] und Stier- oder Schildkrötengalle, durch einstündiges
Einhängen in pontischen Honig⁠[190].


Bei anderen, schon verwickelteren Verfahren überzieht man die Steinchen
zunächst mit Wachs oder feiner Tonerde⁠[191]; dann bestreut man sie
mit Grünspan, erwärmt (oder „kocht“) in Öl, und wiederholt dies
erforderlichenfalles mehrmals⁠[192]; oder man hängt sie an Pferdehaaren
in eine Mischung von feingeriebenem Grünspan, Chrysokolla, Kalbsgalle,
Olivenöl, zuweilen auch Ricinusöl (κῖκι), erwärmt sechs Stunden, und
läßt über Nacht stehen, „wodurch sie zu Smaragd werden“⁠[193]; oder
man hängt sie, nach dem Erwärmen mit Öl, in Honig ein, behandelt mit
Chrysokolla, „überzieht“ sie nochmals, „damit nichts verloren gehen
(wörtlich: sich verflüchtigen) kann“, bestreicht (χρῖσον) abermals mit den
φάρμακα (Phármaka, Mitteln), und fährt so fort, „bis sie zu Smaragd
geworden sind“⁠[194].


Noch umständlicher und schwieriger zu handhaben sind die Methoden, die
die Erwärmung unter einem gewissen Drucke voraussetzen⁠[195]. Zu diesem
Zwecke hängt man die Steinchen in ein „fremdes“ [ξενικήν, importiertes,
jedenfalls besonders haltbares] Tongefäß oder in ein kupfernes Töpfchen
ein, fügt Chrysokolla, armenisches Blau nebst Stier- oder Kalbsgalle,
Harn eines kleinen Knaben, und starken Essig hinzu, setzt den Deckel
auf, und verschmiert ihn ringsum völlig dicht mit Kitt oder Lehm
(περιπηλόω)⁠[196]; nun feuert man mit Olivenholz vorsichtig an, erwärmt
(kocht) 2–6 Stunden lang bei mäßiger, durch Gebrauch eines Blasebalges
zu regelnder Hitze, bis sich der Deckel χλωρόν (grünlich) zeigt⁠[197],
und läßt bei Eintritt dieser Erscheinung (σημεῖον) sogleich
abkühlen⁠[198], und zwar recht langsam, damit die Steinchen nicht
zerspringen⁠[199]. Diese zeigen einen grünen ἀτμίς (Anflug, Belag)⁠[200],
und wenn man sie in Olivenöl einlegt oder damit erwärmt, erhalten sie
genau das Aussehen der natürlichen⁠[201]; in Ricinusöl (κίκι, Kíki)
dagegen sollen sie eine dunklere, weniger schöne Färbung annehmen⁠[202].


Endlich kann man die Steinchen auch noch in einem „Kleister“ von
schönem Grünspan, gebranntem Kupfer, Alaunlösung und starkem Essig
sieben Tage lang „brennen“⁠[203].


Die Kochung (ἕψησις) und Färbung (βαφή) des Karchedoniers
(καρχηδονίου), d. i. des Rubins, erfolgt am besten⁠[204], indem
man auf einer Kerotakís [d. i. einem flachen Tongerät, gleichend
der Palette der antiken Maler zum Anmischen der Farben, und zum
Verschmelzen der Farben mit Wachs] die Steinchen nebst ῥητίνη
τερεβινθίνη, d. i. Terpentinharz⁠[205], und feingepulverter Anchusa,
d. i. sog. Alkanna, erhitzt, bis das βάμμα (die Farbbrühe, die
Schmelze) aufwallt (ἀναβῆ)⁠[206], [also vom Stein aufgesaugt werden
kann]. In ähnlicher Weise läßt man auch Steinchen, die „mit den
Abfällen der Goldgießer“ erhitzt wurden, „so daß sie die Wärme in
sich enthalten“, in einer Lösung von Schwefel in Cedernöl liegen, bis
sie sich mit dieser vollgesaugt haben⁠[207], oder man tränkt sie mit
einer Schmelze aus echtem Balsam, dem Harz „Drachenblut“, dem Harz aus
Palästina oder aus Tomi [am schwarzen Meer], dem πίσση genannten Pech,
und dem αἶμα (Blut = blutroten Saft) der pontischen Alkanna⁠[208].


Die „Färbung“ des Sarders (σαρδίου), d. i. des
Granats⁠[209], erfolgt, indem man Krystalle von Glimmer
(διοπτερίτην λίθον) an Roßhaaren in ein φάρμακον (Mittel) einhängt,
bestehend aus Alkanna in Öl gelöst, sinopischer Erde [einem Rötel,
aber auch Zinnober, Roteisenstein, u. dgl.], „Blut einer Taube“ [d. i.
Mennige] und soviel Essig, daß die rote Farbbrühe genügend flüssig
bleibt⁠[210]; das Gefäß wird ringsum gut verschmiert (περιφιμώσας)⁠[211],
und so zehn Tage lang ὑπὸ δρόσον gesetzt, was nicht wörtlich „unter den
Tau“, bedeuten kann⁠[212], sondern etwa (wie oben) „in ein Dampfbad“
oder dgl.⁠[213].


Amethyst erhält man⁠[214], indem man die Steinchen mehrmals
mit heißer Alaunlösung behandelt, und dann mit κρημνός (Kremnós)
nebst Essig kocht, Sapphir (σάππιρος, vermutlich Lasur)⁠[215],
wenn man sie zunächst mit Schildkrötengalle vorfärbt, und dann in
die nämliche Brühe (ζωμόν) bringt⁠[216]. — Kremnos oder Krimnos⁠[217]
scheint eine, dem antiken Purpur ähnlich, also rötlich, blaurot, bis
stark blaustichig färbende Substanz gewesen zu sein, über die Näheres
bisher nicht bekannt ist; die Bezeichnung könnte, das Äußere der Ware
betreffend, mit κρίμνον (Krímnon, Krume, grobes Mehl) zusammenhängen,
möglicherweise aber auch mit Κρημνοί (Kremnoi, Krimnoi), dem Namen
einer größeren Handelsstadt an der Küste des asowischen Meeres
(vielleicht noch in „Krim“ fortlebend?), die als Bezugsquelle
anzunehmen wäre⁠[218].


Dem Machen (ποίησις) und Färben (βαφή) von Beryll kommt es
zugute, daß ihm der „Krystall“ schon von Natur aus gleichartig und
nahe verwandt ist⁠[219]; man hängt diesen an Eselshaaren drei Tage
in Harn, oder auch an anderen Haaren in den Harn einer Eselin, und
bringt das gedichtete Gefäß auf gelindes Feuer⁠[220]; sodann läßt
man den aufgelockerten (ἀραἰωσας) Krystall sorgfältig abkühlen⁠[221]
und behandelt ihn entweder mit Galle einer Schildkröte, Milch einer
Wöchnerin⁠[222], Kupfer und starkem Essig⁠[223], oder mit einer
Schmelze aus Harz (ῥητίνη) und μἐλαν ἰνδικόν, φάρμακον ἰνδικόν,
d. i. Indigo⁠[224]. Ist der Stein noch zu heiß, so wird hierbei die
Hyacinthenfarbe zerstört (ἀποβαίνει = geht weg)⁠[225]; bei guter
Ausführung aber wird der Beryll vorzüglich (ἄριστον), so daß selbst
die τεχνῖται (Technítai, Werkmeister) nichts an ihm bemerken⁠[226].
[Unter Beryll scheint man hiernach nicht nur, wie jetzt, den bekannten
grünlichen Stein verstanden zu haben, sondern auch einen bläulichen
oder „hyacinth“-farbenen; der Name „Beryll“ spricht nicht hiergegen,
denn er bezeichnet ursprünglich nur das nordindische Land oder
Volk, aus dessen Gebiet die, vielleicht recht verschieden gefärbten
Edelsteine kamen]⁠[227].


Chrysolith erhält man durch Eintauchen der Krystalle in
Gemenge aus geschmolzenem Pech (πίσση) und Cedernöl (κεδρία) oder
Schöllkrautsaft⁠[228], Jaspis durch Behandeln der mit Alaun
und Essig gebeizten Steinchen mit Grünspan und Kalbsgalle⁠[229],
Lychnis durch Tränken mit φῦκος (Orseille), ἄγχουσα (sog.
Alkanna), und Essig⁠[230], und Chrysopras durch Schmelzen mit
Harz und der grünlichen (χλωρόν) Mischung von Schöllkrautsaft und
Indigo⁠[231]. Heliotrop⁠[232]
    (Keraunios, Sonnenstein) endlich
bereitet man, indem man die „trüben“ Kryställchen durch allmähliches
Erwärmen mit Alaunlösung „auflockert“, sie noch warm mit der Zange
in κεδρία (Cedernöl; Holzessig?) wirft⁠[233], und nun entweder
gemäß dem beim Rubin zuletzt angeführten Rezepte behandelt (jedoch
ohne Zugabe von πίσση)⁠[234], oder mit heißem geschmolzenem Pech
und Alkanna, oder mit feingeriebenem Kermes (κόκκος) nebst Essig,
oder mit armenischem Blau nebst Kalbsgalle, oder mit Maulbeersaft
(Deckname?)⁠[235], oder mit Schwefel, Kalbsgalle und Essig⁠[236]; der
Heliotrop wird hierbei δόκιμος (probehaltig) und πρωτ(ἐ)ῖον (Prima).


c) Farbstoffe und Färberei. Die zum Färben bestimmte rohe⁠[237]
Wolle (von anderen Rohstoffen ist kaum die Rede) muß zunächst
vorgereinigt werden, was durch Waschen, Aufkochen, Spülen, Abkühlen,
Nachwaschen und Trocknen geschieht⁠[238]; als Zusätze dienen hierbei
fein gepulverte Seifenwurzel (στρούθιον, Strúthion)⁠[239], die
„Skorpiuros“ benannte Art des Seifenkrautes⁠[240], das Kraut Asphodill
nebst Sodalösung⁠[241], kimolische Tonerde nebst Essig⁠[242], filtriertes
Kalkwasser (ἀσβέστου ὔδωρ)⁠[243], bereitet durch Löschen gebrannten
Kalkes in Cisternenwasser und Abziehen der nach völligem Absitzen
krystallklaren Lauge⁠[244], sowie feine Tonerde nebst Aschenlauge⁠[245];
diese wird gewonnen⁠[246], indem man den durchlochten Boden eines
Topfes mit Ätzkalkstücken belegt, die durch Auslaugen von Asche
[nämlich Holzasche] mit Wasser erhaltene Lösung [von Alkalicarbonat]
durchfließen läßt, und die [nunmehr kaustisch gewordene] Lauge über ein
σεβέννιον (Sebénnion) klar filtriert, d. i. über ein „Blätterbüschel“,
[oder ein an Stelle dieser sehr unvollkommenen Vorrichtung getretenes
Ersatzmittel aus irgend einem passenden Material]⁠[247].


Hierauf folgt die Beizung (στῦψις, Stýpsis), deren Hauptarten
jeder beliebigen Färbung vorausgehen können, „mit Ausnahme der
purpurnen“⁠[248]. Die wichtigsten Materialien, die man zumeist als
kochende Lösungen anwendet, sind: Alaun und Harn⁠[249], auch nebst
gebranntem „phrygischem Stein“ [d. i. ein poröses, vermutlich
alaunhaltiges Mineral, von dessen „Brennen“ DIOSKURIDES
und PLINIUS berichten], und Misy [d. i. ein Zersetzungs-
und Oxydationsprodukt des in Cypern vorkommenden eisenhaltigen
Schwefelkieses]⁠[250]; Alaun und scharfer Essig, auch nebst rohem
Misy⁠[251], wobei man zunächst kocht, bis einige zugesetzte
Gerstenkörner erweicht sind, und hinterher auch noch Harn beigeben
kann⁠[252]; Alaun und Abkochung von βαλαύστιον (Balaústion), d. i.
Granatblüte⁠[253]; Saft unreifer Trauben⁠[254]; Trestern (γείγαρτον) mit
siedendem Essig⁠[255]; Chálkanthon⁠[256], d. i. unreiner Kupfervitriol.
Zu den Beizen für Purpur nimmt man geriebenes Misy, Eisenrost, und
ἄνθος βαλαυστείας, d. i. Granatblüte⁠[257], oder Alaun, Essig, Misy
und echten Schwefel⁠[258]; [letzterer ist anscheinend bestimmt, eine
Aufhellung zu bewirken⁠[259], ähnlich wie an anderer Stelle⁠[260]
ein Kochen mit Schwefel und Kuhmilch ἄνεσις herbeiführen soll,
d. i. „Entfärbung“]⁠[261]. Als Beizen für die besonderen Nüancen des
„sardinischen“ und des „sizilischen“ Purpurs werden vorgeschrieben:
eine stark eingekochte Lösung von Eisenrost nebst Essig oder saurem
Granatäpfelsaft⁠[262], und eine Lösung von Alaun, κηκῖδες (Galläpfeln),
und χαλκοῦ ἄνθος (Kupfervitriol), mit der man aber nur 2–3mal aufwallen
lassen darf, weil sonst die Färbung nachher zu hochrot (ἐρυθρά)
ausfällt⁠[263]. [Der Ausdruck χαλκοῦ ἄνθος kann hier nicht auf
Kupferoxydul gehen ⁠[264], sondern nur, wie auch an einer anderen
Stelle⁠[265], auf Kupfervitriol, der dort ausdrücklich als „schön
dunkelblau“ bezeichnet wird; der „schön lauchgrüne“ ist natürlich nicht
Kupfer- sondern Eisenvitriol.]


Die Farbstoffe und Farbmaterialien unterwirft man vor
Gebrauch einer Prüfung (δοκιμασεία φαρμάκων βαφικῶν)⁠[266].
Der Waid, der aus dem im Schatten gesammelten Kraut durch
Zerquetschen, Zerstoßen, und Trocknen an der Luft unter häufigem
Umwenden dargestellt wird, und ισάτις (Isátis) oder auch ἄνθραξ
(Anthrax) heißt, soll schwer und schön dunkelblau sein⁠[267]. Syrischer
Kermes (Scharlach) darf keine weißen oder schwarzen Flecken
aufweisen, sondern muß locker und schön rot aussehen, und sich beim
Verreiben⁠[268] mit Soda (und Wasser) gut auflösen⁠[269]. Auch φῦκος
(Phýkos, Orseille) darf nicht weiß- oder schwarzfleckig und
locker sein, sondern soll dasselbe Rot wie Purpur aus Purpurschnecken
(ὄστρεον) zeigen, und sich fest anfühlen; man prüft sie durch
Zerreiben⁠[270], und behält nur die gut Befundene⁠[271]. In gleicher
Weise prüft man den Krapp (ῥίζα = Wurzel) und wählt nur
den schönfarbigsten⁠[272]. Das ἐλύδριον (Elydrion, Chelidonium,
Schöllkraut) ist eine Wurzel, deren Saft schon in der Kälte
schön goldgelb färbt, doch ersetzt man es, des hohen Preises wegen,
oft durch die Wurzel der Granate, ῥοιά, die ganz ähnlich wirkt⁠[273].
Eine gelbe Farbe enthält auch die γάλβινα (Galbina), d. i.
ein Absud aus den getrockneten Blüten des κνῆκος (Safflors) oder des
τιθύμαλλος (Wolfsmilch)⁠[274]. Der Alaun (στυπτηρία, Styptería)
muß schön weiß und gut löslich sein (ὑγρά)⁠[275]; enthält er ἅλμη
(Mutterlauge)⁠[276], so ist er unbrauchbar. Vom Vitriol (χαλκοῦ
ἄνθος) wählt man nur den schöngefärbten, schön dunkelblauen oder
lauchgrünen⁠[277] [die Verschiedenheit von Kupfer- und Eisenvitriol, die
z. B. in Cypern vielfach gemeinsam vorkommen, wird also nicht erkannt,
oder doch nicht berücksichtigt].


Zur Auflösung (λύσις, ἄνεσις)⁠[278] von Orseille (φῦκος)
bedient man sich einer wäßrigen Abkochung von Bohnenschrot (ὕδωρ
ἐρεγμοῦ)⁠[279], zu jener von Alkanna (ἄγχουσα) der Abkochungen
von Linsen (φακός), von Wurzeln des Bilsenkrautes (ὑοσκύαμος),
des Kappernstrauches (κάππαρις), des Maulbeerbaumes (συκάμεινος),
und der Bertramwurz (πύρεθρον)⁠[280], von Safflor (κνῆκος), und
von Schachtelhalm (τῆλις)⁠[281]; man kann aber die entrindete und
zerkleinerte Alkanna auch mit frischem Gerstenmalz (βύνη, βύνι)
feinreiben, einen Tag mit Essig stehen lassen, und dann erwärmen,
bis der Essig die Farbe löst⁠[282]; oder sie mit Kamelharn, mit
Sodalösung, mit Öl und mit Nüssen (κάρυα) aufkochen, bis die
Flüssigkeit [in der die Alkalien, das Öl und das Nußöl lösend wirken]
blutrot aussieht⁠[283]; oder endlich sie mit dem Inneren „königlicher,
persischer Nüsse“ (βασιλεικῶν καρύων), also großer Walnüsse⁠[284]
feinstoßen und mit schiefrigem Alaun zu einer festen Masse (μάζα, Máza)
formen, die man dann mit Wasser anreibt, so daß man die Güte der Farbe
mit dem Finger zu prüfen vermag⁠[285]. Ähnliche Mittel verwendet man
auch, um κόμαρι (Kómari) in Lösung zu bringen, [d. i. der rote
Farbstoff aus Wurzel und Kraut von Comarum palustre]⁠[286]; entweder
kocht man mit φέκλη (Phékle, Weinstein, lat. faecula) auf⁠[287], oder
mit τραγακάνθη (Traganthgummi), Balsamöl und dem teuren καπνέλαιον
(Öl des Kapnos)⁠[288], oder mit Aschenlauge (κονία στακτή)⁠[289], oder
mit Harn eines kleinen Knaben, Schweinemist und der durch Löschen
gebrannten Marmors in Wasser dargestellten Kalkmilch⁠[290].


Die Herstellung (σκευή, Skeué) „echten“ Purpurs durch
ψυχροβαφή (Kaltfärbung, Färben in der Kälte)⁠[291] gelingt, indem man
die mit filtriertem Kalkwasser oder mit Eisenrost in Essig [d. i.
Eisenacetat] gebeizte Wolle mit Krimnos oder mit Orseille nebst
Chalkanthon behandelt⁠[292]; am besten verfährt man aber so, daß man den
„Schaum der Isatis der Färber“ [d. i. indischen oder Waid-Indigo] nebst
„ausländischer“ [importierter] Alkanna im Mörser feinreibt, der Lösung
durch Zusatz von κόκκος (Kókkos, Kermes), oder falls dieser fehlt, von
Krimnos, „wie sie die Färber besitzen“, ἄνθος (Anthos, Glanz) verleiht,
und die aufgebeizte Wolle hineinbringt: sie erlangt herrliche,
unbeschreiblich schöne, der echt purpurnen gleichende Farbe, daher muß
man diesen Kunstgriff geheimhalten (ἀπόκρυφον πρᾶγμα)⁠[293].


Auf heißem Wege erhält man echten, prachtvollen Purpur, „so
schön wie den [importierten] barbarischen“ (λίαν καλὴ βαρβαρική)⁠[294],
durch Kochen mit verschiedenen Farbstoffen und passenden Zusätzen.
Orseille verwendet man zusammen mit Amaranth-Blüten oder Maulbeersaft,
setzt nach Bedarf auch Eisenrost⁠[295], δάφναι (Lorbeerfrüchte), und
κανθαρίδες (Canthariden)⁠[296], sowie Chálkanthon und Hämatit⁠[297]
hinzu, und gibt Glanz (ἐπανθίζει) mit Galläpfeln und ὑάκινθος
(Hyacinthe)⁠[298], oder mit Kalkwasser⁠[299]; auch kann man mit Orseille
und einigen Brocken⁠[300] (Krystallen?, σφαῖρα) Alaun behandeln und,
falls die Farbe dunkler gewünscht wird, die Behandlung verlängern,
oder eine Kleinigkeit Chálkanthon und Soda beifügen⁠[301]. Alkanna
bringt man, in ein Körbchen gefüllt, mit Harn, rohem cyprischem Misy
und natürlicher Soda (νίτρον ἄπυρον, Nitron) in einen [wegen der
Gefahr des Überlaufens] recht großen Topf, kocht auf, entfernt den
Schaum, preßt die (φάρμακα (Mittel) gut ab, stellt mit einem Strähn
Wolle eine Vorprobe an und siedet dann die übrige fertig, bis sie den
richtigen Glanz (ἀνθισμόν) hat⁠[302]. Krapp (ῥίζα = Wurzel) löst man
als gut getrocknetes, zerkleinertes und gesiebtes Pulver in kochendem
Regenwasser, setzt Bohnenschrot und weiße Tonerde zu, wirft die mit
Waid⁠[303] bläulich angefärbte, mit Aschenwasser und Tonerde gereinigte,
nachgespülte und gebeizte Wolle in die heiße Farbflotte, rührt bestens
um, gibt „Glanz“ mit Alaun, spült rein, und trocknet im Schatten, fern
von Rauch⁠[304]. Rhamnusbeeren (σφαιρεῖα τοῦ ῥάμνου = Fruchtbüschel)
und ähnliche Teile von Pflanzen (διὰ βοτανῶν) geben einen schönen
(πρώτη = Prima) Purpur, wenn man sie in Abkochungen des ὑοσκύαμος
(Bilsenkrautes) und θέρμος (der Feigbohne) löst, die angefärbte Wolle
nachher in ὕδορ χαλκέως, d. i. in eisenhaltiges Wasser, bringt⁠[305],
sorgfältig nachspült und in der Sonne trocknet⁠[306].


Zur Herstellung bestimmter Nüancen von Purpur bedient man sich
besonders ausgearbeiteter Verfahren: Hochroten Purpur (βαφὴ ὀξεῖα)
erhält man mittels größerer Mengen Orseille oder Krimnos nebst
entsprechenden Beigaben von geriebenem Nitron, Chálkanthon, guter
sinopischer Erde und Essig⁠[307]. „Tyrischen Purpur“, prima und
probehaltig, ergibt Orseille nebst gebranntem phrygischem Stein, oder
Alkanna nebst Harn, gebranntem Kalk, und ἀρσενικόν [Arsenikón = gelbes
Schwefelarsen, Auripigment]⁠[308]. „Phönizischen Purpur“ (φοινικοῦν)
liefert Orseille, in Regenwasser gelöst, nebst „Ziegenblut“⁠[309], oder
Alkanna nebst Chalkanthon⁠[310]; durch Zufügen [der Abkochungen] von
Scammonia, Elaterium, Helleborus, und wilder Gurke gewinnt man eine
hellere Schattierung (λεύκωσις) dieses Purpurs, der auch zum Färben
von ὀθόνια (Leinwand) und von βυσσίνη) (Baumwolle?)⁠[311] brauchbar
ist⁠[312]. Einen „unvergänglichen“ Purpur (ἀνεξάλειπτον) liefert die im
oder am Meere wachsende [nicht näher bekannte] „Flechte“ κόσθος⁠[313]
(Kósthos, Kysthos), einen „niemals verschießenden“ (μὴ ἀνιοῦσαν) diese
nämliche Flechte nebst Orseille und Essig, oder der rote Farbstoff
παιδέρως (Paidéros)⁠[314] in Essig gelöst⁠[315], oder auch Alkanna nebst
Orseille, Krapp und „Kalbsblut“⁠[316].


Rosenfarbe (ῥοδοβαφή) erzeugt man mittels einer Lösung
getrockneten fein gepulverten Krapps (ῥίζα) in siedendem Regenwasser
nebst weißem Essig und Bohnenschrot; man bringt die mit Aschenwasser
und Tonerde vorgereinigte, mit Seifenwurzel abgekochte Wolle in die
Farbflotte, rührt gut um, gibt ἄνθος (Glanz) mit Alaun, spült nach
und trocknet schließlich im Schatten und fern vom Rauch⁠[317]. Zur
Erzielung von Scharlach- oder Kermes-Farbe (κοκκίνων βαφή)
behandelt man die zunächst durch Waid bläulich angefärbte Wolle
mit Kermes und Orseille⁠[318], oder mit Krimnos und Alaun⁠[319],
oder, falls „galatischer Scharlach“ gewünscht wird, mit Alkanna,
Orseille, „Schweineblut“⁠[320], Chálkanthon und gebranntem ἀρσενικόν
[= Arsenigsäure]⁠[321]. Eigentliche Orseillefarbe (φύκου
βαφή) erhält die mit heißem Harn nebst Alaun gereinigte und gut
nachgespülte Wolle durch Sieden mit einer Lösung von Orseille in
Trinkwasser (ποτίμον), der man auch noch Chálkanthon beifügt⁠[322];
besondere Dauerhaftigkeit und Festigung (κάτοχος) gewinnt Orseille-
und auch Alkanna-Farbe durch Anwendung von Schafharn, von Saft der
Zwiebel (βόλβος), und von Abkochungen aus Bilsenkraut, Blättern des
Citronenbaumes (κίτρια), Gerste, oder τῆς κοτυληδόνος (vielleicht
Malz?)⁠[323].


Schön rotgelb, „wie die (rohe) Wolle aus Canuria“ [in Apulien],
färbt man durch Kochen mit Akantha (einer Distelart?) und Krimnos im
Bleikessel (μολυβδοῦν χαλκίον)⁠[324], schön goldgelb (χρυσανθής)
durch Einbringen in einen kalten Auszug aus den Blüten des Safflors
(ἄνθος κνήκου) und aus Ochsenzunge (βούφθαλμον)⁠[325]; nicht
dauerhaft ist die dunkelgelbe (φαιός) bis hellgelbe, rahmgelbe
oder milchweiße Kaltfärbung mit goldglänzender Bleiglätte⁠[326] nebst
Kalk und etwas Alkanna⁠[327].


Um blau (γλαυκός) oder dunkelblau (ἀνθράκινος) zu färben,
zerkocht man ἄνθραξ (Waid, Indigo) mit Harn in einer großen Kufe
vorsichtig und unter stetem Rühren, stellt die allmählich abgekühlte
Masse drei Tage lang in die Sonne und arbeitet sie dabei regelmäßig gut
um; einen gehörigen Anteil läßt man weitere drei Tage mit Seifenwurzel
brodeln, färbt dann die Wolle an, setzt hierauf noch Orseille zu, färbt
fertig und wiederholt dies früh und abends, also täglich zweimal, so
lange bis die Farbbrühe erschöpft ist⁠[328].


Einige andere beliebte Farben erhält man noch wie folgt:
„Phönizisches Hellrot“ mit Heliotrop [d. i. Croton tinctorius], Alkanna
und Essig⁠[329]; „Kirschrot“ (κεράσιον) mit Krimnos, dessen Ton man
mit σμῆγμα [Seife oder dgl.] aufhöht (ὠξεισμένον)⁠[330]; „κέδρινον“
[Kédrinon, wohl ein helles Gelbrot] mit Heliotrop und Essig⁠[331].


Eine „Brühe“ (βάμμα) „für drei Farben“ besteht aus
Krimnos und Alaun der Färber (βαφική)⁠[332]; für sich färbt sie schön
scharlachrot, auf Zusatz von mit Wasser angeriebenem Schwefel aber
lauchgrün (πράσινα), und auf Zusatz in Wasser gelöster reiner Soda
quittengelb (μήλινα).





Wie sich aus allem im vorstehenden Dargelegten ergibt, streben die
Rezepte des Leidener und Stockholmer Papyrus ganz offen die Nachahmung
und Verfälschung der Edelmetalle, der Edelsteine und Perlen, sowie der
Luxusfarbstoffe an⁠[333]; sie benennen die erhaltenen Kunstprodukte ohne
weiteres mit dem Namen der echten, — so z. B. heißt es einfach „du
findest Smaragd“ oder „du erhältst Purpur“⁠[334] —, und sie stellen
ohne jedes Geheimtun und mit sichtlicher Befriedigung fest, zu wie
erfreulichen Zielen ihre Vorschriften führen: die Erzeugnisse sind gut,
schön, sehr schön, vortrefflich, herrlich, bewunderungswürdig⁠[335],
unbeschreiblich⁠[336], wie echt, wie natürlich, schöner als
natürlich⁠[337], echt ägyptisch, schön wie die importierten (λίαν καλὴ
βαρβαρική)⁠[338], prima (πρώτη), probehaltig, usf., so daß sie selbst
die τεχνῖται (Technítai, Werkmeister) täuschen, und diese nichts von
der Nachahmung bemerken⁠[339].


Schon diese wiederholte Versicherung läßt ersehen, daß ursprüngliche
Ausüber der geschilderten „Künste“ nicht die getäuschten und nichts
bemerkenden Arbeitsleute selbst waren, sondern ihnen übergeordnete
Persönlichkeiten höheren Ranges, die zwar naturgemäß aus der Erfahrung
der Techniker schöpften, aber weitergehende und auch eigentliche
Geheim-Kenntnisse besaßen, die sie sogar ihren unmittelbaren
Fachgenossen nicht ohne Rückhalt überlieferten⁠[340]. Des Näheren wird
auf diese Verhältnisse weiter unten zurückzukommen sein.


Zu den sehr spärlichen Autoren, die sich im Leidener und
Stockholmer Papyrus als Verfasser benützter Quellenschriften angeführt
finden, gehören neben dem im nachfolgenden noch ausführlich zu
besprechenden sog. DEMOKRITOS (PSEUDO-DEMOKRITOS),
der späteren Zeiten als „erster Alchemist“ und „Vater der
Alchemie“ gilt, noch PHIMENAS, ANAXILAOS und
APHRIKIANOS. Den Ägypter PHIMENAS aus Saïs, der
nur im Leidener Papyrus vorkommt, hat BERTHELOT mit einem
anderweitig als „Magier“ bekannten PAMMENES identifiziert,
— ob mit Recht, bleibt aber durchaus fraglich⁠[341]; der Römer
AFRICIANUS (Ἀφρικιανός)⁠[342], ist zweifellos als der Verfasser
des, nur in sehr entstellter und interpolierter Gestalt auf uns
gekommenen Sammelwerkes „Kesten“ anzusehen, d. i. als jener JULIUS
SEXTUS AFRICANUS, der nachweislich zu Beginn des 3. Jahrhunderts
lebte und literarisch tätig war⁠[343]; der Grieche ANAXILAOS
endlich, dessen Zeitalter LAGERCRANTZ für unbestimmbar
ansah⁠[344], ist, wie DIELS erinnert, sicherlich der nämliche
aus dem berüchtigten Zauberlande Thessalien stammende „Pythagoräer“,
von dessen magischen Kunststücken und dessen Ausweisung aus Italien
im Jahre 28 v. Chr. PLINIUS berichtet⁠[345]; dem Stockholmer
Papyrus zufolge⁠[346] empfahl er u. a. ein von DEMOKRITOS
herrührendes Rezept, und DIELS vermutet, daß ein größerer Teil
auch der übrigen Vorschriften durch ihn aus der [noch unveränderten,
also noch nicht in alchemistischem Sinne entstellten] Urschrift des
PSEUDO-DEMOKRITOS vermittelt ist; auf diesen scheint in
einzelnen Punkten vielleicht auch die Sprache des Stockholmer Papyrus
zurückzugehen, die sich im ganzen aber als eine äußerst gewöhnliche
erweist.





Einige wenige Siglen (z. B. für „Drachme“ und für „einhalb“)
und Wortabkürzungen (z. B. πορφ’ für πόρφυρα = Purpur, und υστ
mit Recht, bleibt aber durchaus und Leidener Papyrus
gemeinsam⁠[347]; allein im letzteren kommen die oben angeführten
Zeichen der Sonne und des Mondes für Gold und Silber vor; in
beiden, die zwar erst im 3. Jahrhundert niedergeschrieben,
im ganzen aber, trotz so mancher Abänderungen, Einschiebungen und
Zusätze, doch wesentlich orthodoxe und annähernd getreue Wiedergaben
weitaus älterer Überlieferungen sind, fehlen (wie bereits
erwähnt) noch gänzlich jene magischen und mystischen Ideen, unter
deren Einfluß erst der Übergang derartiger Lehren in eigentlich
alchemistische stattfand. Sehr bezeichnend für dieses Eindringen
der Mystik, das schon in den ersten nachchristlichen Jahrhunderten
zu beginnen, seinen Höhepunkt aber etwa zwischen 300 und 400 zu
erreichen scheint, wäre eine mit dem Stockholmer Papyrus vereinigte
Beigabe, sofern sie wirklich zu ihm gehört und zusammen mit ihm
aufgefunden wurde, was sich indessen bestenfalls als wahrscheinlich,
keineswegs als bewiesen, hinstellen läßt⁠[348]. Sie besteht aus einem
Papyrusblatte, das in Zügen, die jenen des Hauptstückes zwar ähnlich,
aber doch von ihnen verschieden sind, die Inschrift trägt: „Sonne,
Berbeloch, Chthotho, Miach, Sandum, Echnin, Zaguel: bewahre mich,
während ich die Mischungen vornehme (συνιστάμενον). Übliche Formeln
(κοίνα). Dann salbe Dich, und Du wirst mit eigenen Augen die Ergebnisse
sehen“⁠[349]. Der Anrufung der Sonne folgen also eine Anzahl (als
Beinamen aufzufassender?) magischer Worte, wie sie in gleicher Art sehr
oft in den sog. Zauberpapyri der nämlichen Epoche vorkommen; sodann
soll der Ausführende, wie ebenfalls häufig in diesen Zauberpapyri,
die κοίνα aufsagen, d. s. die vorgeschriebenen geheimen Formeln (die
als ihm geläufig vorausgesetzt werden), und schließlich eine Salbe
gebrauchen, deren mystische Wirkung zum gewünschten Ziele führt.
Nimmt man die Zusammengehörigkeit des Hauptpapyrus und des Beiblattes
an, so drängt sich die verlockende Vermutung auf⁠[350], daß die
„vorzunehmenden Mischungen“ die in ersterem beschriebenen seien, daß
also der ursprünglich mit völliger Offenheit Nachahmende und Fälschende
hier bereits bewußte Täuschung ausübe, d. h. an der Hand eines
mystischen Rituales als Magiker und zaubernder Alchemist auftrete.
Hierzu wiederum würde vortrefflich die schon von BERTHELOT
aufgestellte, von LAGERCRANTZ⁠[351]
und von DIELS⁠[352]
gebilligte Hypothese passen, der Besitzer der Leidener und Stockholmer
Papyri sei ein der Magie und Alchemie ergebener höherer Priester
gewesen; für deren Richtigkeit spricht es noch, daß in Ägypten seit
altersher jedermann das, womit er sich im Leben beschäftigte, auch
in das Grab mitgegeben erhielt, und daß ein hoher Priester leicht in
der Lage war, sich derartige Prunkabschriften als Totenbeigaben zu
beschaffen.


Nach WÜNSCH⁠[353] ist indessen die von LAGERCRANTZ
gegebene besondere Auslegung der Worte „ἔχε με συνιστάμενον“
unzulässig: sie können nicht heißen „bewahre mich, während ich die
Mischungen vornehme“, sondern sind eine in den Zauberpapyri des
Zeitalters häufige rituelle Anrufung und bedeuten „nimm mich an,
der ich zu dir trete“. — Die magischen Worte hält LÖW für
semitischen Ursprunges, wonach das letzte, „Zaguel“, vielleicht
als der in sehr ähnlicher Form überlieferte Namen eines jüdischen
Engels anzusehen wäre⁠[354]. — Da ihrer aber sieben sind, stehen
sie möglicherweise auch in Zusammenhang mit den sieben Planeten,
und in „Berbeloch“ könnte etwa die, durch die religiöse Sekte der
Barbelo-Gnostiker bekannte „Barbelos“ (= παρθένος, Jungfrau), als
Göttin des Mondes verborgen sein; für die restlichen Worte müßten sich,
falls die Voraussetzung zutreffen sollte, Beziehungen zu den übrigen
fünf Planeten nachweisen lassen.




2. Demokritos (Pseudo-Demokritos).





(Angeblich im 1. Jahrhundert n. Chr.)


Während die Rezepte des Leidener und Stockholmer Papyrus zwar oft
Deutlichkeit und Zusammenhang vermissen lassen, nirgends aber, selbst
wo sie sichtlich auf Täuschung und Fälschung hinausgehen, völliger
Offenheit und Aufrichtigkeit ermangeln, finden wir die eigentlichen
„alchemistischen Traktate“ durchaus erfüllt von mystischem und
magischem Beiwerke, von zauberischem und abergläubischem Wesen, von
geheimtuenden und allegorischen Anspielungen, — und daher, trotz ihrer
Ausführlichkeit und Breite, dunkel oder unverständlich.


Auf welche Weise, und durch was für Einflüsse vermittelt, dieser
veränderte Geist platzgegriffen haben mag, kann an dieser Stelle
noch nicht erörtert werden. Hervorzuheben ist jedoch, daß wir bisher
noch kein chemisches Werk kennen, das vermittelnden Charakter trüge
und allmähliche Übergänge zu ersehen, mindestens zu erschließen,
gestattete, daß vielmehr die bezeichnete Eigenart auch schon bei
jenen Schriften hervortritt, die die ältesten sind, oder sich doch
als solche geben. Freilich muß zugestanden werden, daß wir auch sie,
soweit es sich nicht überhaupt um Untergeschobenes oder Apokryphes
handelt, sicherlich nur in stark veränderter, durch so manche spätere
Hand zweckbewußt umgearbeiteter Gestalt kennen; auf diesem Umstande
wird es auch mit beruhen, daß die Reihe der griechisch schreibenden
alchemistischen Autoren, obwohl sie rund ein halbes Jahrtausend umfaßt
(ungefähr vom 2. Jahrhundert unserer Zeitrechnung bis zur Eroberung
Ägyptens durch die Araber, 640–643 n. Chr.), kaum nach irgendwelcher
Richtung hin Fortschritt oder Entwicklung verrät, so daß von diesen
Schriftstellern gilt, was ALBRECHT VON HALLER⁠[355] über
die arabischen Botaniker sagt: „sie sind die brüderlichsten Brüder,
und hast du einen von ihnen gelesen, so hast du sie alle gelesen“;
das einzige, aber ziemlich untrügliche Unterscheidungszeichen
älterer und jüngerer Abhandlungen bleibt die bei letzteren immer
weiter zunehmende Verworrenheit und Kritiklosigkeit, sowie das stets
merklichere Zurücktreten eigentlicher chemischer Kenntnisse und
praktischer Erfahrungen hinter leeren alchemistischen Einbildungen und
theoretischen Abstraktionen.


Welche Autoren in Wahrheit die frühesten sind, welche Lehren
tatsächlich von ihnen herrühren, und welche Auslegungen dieser
Lehren wirklich zutreffen, — alle diese Fragen lassen sich zur Zeit
nicht mit Sicherheit beantworten. Wir wissen nur spärliches über
Lebenszeiten und Lebensumstände der Verfasser (deren Namen sich
überdies in einigen Fällen auch noch wiederholt haben sollen), es
läßt sich meist kaum entscheiden, ob und inwieweit ihre Zitate aus
den „Alten“ echte oder nur vorgebliche sind, und des weiteren bietet
der Wortlaut dieser Berufungen, nicht minder aber auch jener der
eigenen Ausführungen, dem Verständnisse noch viele ganz besondere
Schwierigkeiten: die Beschreibungen der vorzunehmenden Operationen sind
häufig unvollständig, unklar, oft auch „absichtlich geheimnisvoll“
und lassen meist jede Andeutung quantitativer Verhältnisse (Mengen,
Zeiten, Konzentrationen, Temperaturen) vermissen; als Bezeichnungen
der Substanzen dienen in fast beliebiger Weise vieldeutige Worte,
und man hat daher, etwa unter Chalkitis, Chrysokolla, Kadmia,
Kommi, Magnesia, Sinopis, Stypteria, je nach den Umständen das
Allerverschiedenste vorauszusetzen: nicht nur ganz anderes als
der heutige Sprachgebrauch erwarten läßt (bei „Gummi“, bei
„Magnesia“, usf.), sondern auch nach damaliger Kenntnis
weit Auseinanderliegendes, so z. B. wenn Sinopis⁠[356] bald Rötel
aus Sinope bedeutet, bald sinopisches Minium (Mennige), bald aber
Zinnober, Realgar, Oker, Eisenrost, oder Hämatit (Roteisenstein).
Endlich werden viele der benützten Stoffe überhaupt nur unter dem
Schleier von Geheimnamen, sog. Decknamen, eingeführt, betreff derer
begreiflicherweise die größte Willkür besteht⁠[357], so daß man
schon bei den verständlicher klingenden niemals vorher wissen kann,
welches Mineral, welches Präparat, welche Droge
irgendein Autor unter Ei, Eigelb, Galle, Honig, Gummi, Safran,
Rettigöl, Ricinusöl, Lorbeerholz u. dgl. gerade versteht und
verstanden haben will. Daß z. B. an irgendeiner Stelle „magnetische
Blumenblätter“ den Braunstein (Pyrolusit, Mangansuperoxyd) bedeuten
sollen, wird allenfalls noch Derjenige erschließen können, der weiß,
1. daß „Blätter der Krone“ zuweilen auch als Namen der „Magnesia“
vorkommen, 2. daß „Magnesia“ (neben vielen anderen in den Gebieten
Magnesias auftretenden Mineralien) auch den Braunstein bezeichnet, und
3. daß dieser „magnetisch“ auch noch deshalb heißt, weil durch seinen
Zusatz das infolge Eisengehaltes dunkle Rohglas entfärbt wird, was
schon PLINIUS mit den Worten erklärt, er ziehe den Abschaum
des Glases (liquorem vitri) ebenso an sich, wie der Magnet das Eisen;
darauf aber, daß an irgendeinem anderen Orte mit „Lorbeerblättern“ der
„weiße Schwefel“ (= Arsenigsäure) gemeint sein soll, würde überhaupt
niemand verfallen können, erschlösse ihm nicht zufälligerweise eine
Parallelstelle diesen Sinn, für den uns der richtige Anhaltspunkt
völlig fehlt.


Durchaus zutreffend, und BERTHELOT gegenüber fast prophetisch,
hat also KOPP hervorgehoben, daß den alchemistischen Werken,
— wie künftige bessere und vollständigere Ausgaben gewiß noch
klarer ersichtlich machen würden, — verhältnismäßig wenig Bestimmtes
über das chemische Wissen ihrer Verfasser zu entnehmen ist, und daß
die Auffassung des zu Entnehmenden oft zweifelhaft bleibt und in der
Luft schwebt, „worüber sich der Fernstehende durch zuversichtliche
Behauptungen nicht täuschen lassen darf“⁠[358], um so mehr, als man
für eine frühe Zeit und die ihr angehörigen Schriften keine sichere
Antwort auf Fragen abzuleiten vermag, die, nach der Erkenntnisstufe
jener Zeit, in ihr gar nicht bewußt gestellt wurden⁠[359]. Die
Vorschriften zur künstlichen Darstellung von Gold und Silber, so führt
KOPP weiter aus, sind nicht nur insoweit gegenstandslos,
als sie dieses unmögliche Ziel für erreichbar oder wirklich erreicht
ausgeben, sondern sie lassen auch meist im Dunkeln, wie man es
erreicht zu haben glaubte, da die Nomenklaturen unverständlich
und rätselhaft, die Kunstausdrücke vieldeutig und unsicher, die
Einzelnamen fragwürdig und figürlich sind, vielleicht auch ihren Sinn
wiederholt gewechselt haben; selbst Vergleiche der Werke untereinander
fördern in dieser Hinsicht nicht nach Erwarten, denn die Geschichte
aller Irrlehren zeigt, daß diese nicht oder kaum entwicklungsfähig
sind, so daß die jüngeren Verfasser die älteren stets nur aufs neue
wiederholen und kommentieren⁠[360]. „Man findet bei diesen Autoren“,
so sagt sehr richtig schon 1783 MOEHSEN in einem noch heute
höchst lesenswerten Abschnitte seiner „Beiträge zur Geschichte der
Wissenschaften in der Mark Brandenburg“⁠[361], „weitläufige Exegesen,
nach Art der kirchenväterlichen über die Bibel, .... der Schüler gibt
weiter, was ihn sein Meister lehrte, und der eine Blinde zeigt immer
dem anderen den Weg.“


Nur mit großer Vorsicht wird man also unter solchen Umständen zum
Versuche schreiten dürfen, Lehren und Leistungen der griechischen
Alchemisten nach Möglichkeit klarzulegen.





Die „alten“ Überlieferungen stimmen so gut wie ausnahmslos darin
überein, daß die frühesten der uns vorliegenden alchemistischen
Schriften jene des DEMOKRITOS seien⁠[362]; zugleich stellen
sie dessen Identität mit dem Philosophen DEMOKRITOS
aus Abdera als eine derartig unzweifelhafte und selbstverständliche
hin, daß sie für nicht wenige Gelehrte noch inmitten der Neuzeit
ein unerschütterlicher Glaubensartikel blieb, obwohl schon
SALMASIUS (SAUMAISE) 1622 im Kommentar zu des
TERTULLIANUS „Liber de pallio“ erklärte⁠[363], „daß diese Werke
zwar unter dem Namen des DEMOKRITOS gehen, aber der letzten
Zeit der griechischen Literatur angehören“!


Ganz abgesehen von den unvereinbaren chronologischen Verhältnissen,
— der Philosoph DEMOKRITOS starb um 350 v. Chr., und
der Charakter jener Schriften ist ausgesprochen späthellenistisch,
— muß es zunächst unbegreiflich erscheinen, wie gerade der
echte DEMOKRITOS in den Ruf eines Magiers, Astrologen
und Alchemisten geraten konnte, er, der anerkanntermaßen einer der
scharfsinnigsten und nüchternsten Köpfe des Altertums war, als
Hauptbegründer der atomistischen Schule neue und selbständige Pfade
einschlug, und von ARISTOTELES „als ein Mann, der über fast
alles nachgedacht hat“, mit hoher Achtung erwähnt und als unbedingt
erste Autorität bezüglich der Naturkunde angesehen wird. Den nächsten
Anlaß zu dieser Umwertung, sicherlich einer der auffälligsten, die die
Geschichte der Wissenschaften kennt, gaben wohl seine ungewöhnlich
zahlreichen Reisen, deren Umkreis spätere Berichte immer weiter
ausdehnten, zuletzt bis in das Innere Ägyptens und Babyloniens,
dieser alten Heimstätten des Zauberwesens und der Magie⁠[364];
gefördert wurde sie durch das Vorhandensein eines, angeblich auf
vielerlei eigene Versuche und Erfahrungen gegründeten, χειρόκμητα
(Cheirókmeta = Handgriffe, Kunstgriffe) betitelten Werkes, dessen
ursprüngliche (echte?) Fassung leider, wie die aller Schriften des
wahren DEMOKRITOS, verloren ist, über dessen Inhalt aber
allmählich immer abenteuerlichere Vorstellungen in Umlauf kamen und
auch Glauben fanden. Jedenfalls stand das Bild des DEMOKRITOS
als Astrologen und Magiers ersten Ranges gegen Anfang unserer
Zeitrechnung bereits längst fest, und aus den „Cheirókmeta“, auf
die VITRUV⁠[365]
und PLINIUS⁠[366] hinweisen oder
anspielen, sowie aus anderen seiner Werke wird eine Fülle derartig
abergläubisch-unsinniger (nirgends aber alchemistischer!)
Aussprüche und abgeschmackter Behauptungen angeführt⁠[367], daß schon
einigen der Autoren, aus denen PLINIUS schöpfte, der Gedanke
an Unterschiebungen aufstieg⁠[368]; PLINIUS glaubt zwar
nicht an solche, aber sein Zeitgenosse COLUMELLA (gest.
gegen 65 n. Chr.)⁠[369], sowie der spätere AULUS GELLIUS
(gest. um 180 n. Chr.)⁠[370] sprechen von ihnen nicht nur als von
etwas bereits völlig Bekanntem, sondern nennen auch den (oder einen)
Hauptfälscher, BOLOS aus MENDES in Ägypten, der
nicht lange nach Beginn der Ptolemäerzeit gelebt und „zur Schule des
DEMOKRITOS“ gehört haben soll⁠[371]. Das Vorhandensein einer
solchen Schule, die doch unbedingt einer längeren Entwicklungszeit
bedurfte, wäre von großem Interesse, erscheint aber fragwürdig; wenn
wir jedoch bei PETRONIUS (gest. 66 n. Chr.) lesen⁠[372],
„DEMOKRITOS, ein zweiter Herakles (nämlich der Wissenschaften)
..., füllte ein Leben mit Versuchen aus, um die Kräfte der Steine und
Pflanzen völlig ins Reine zu bringen“, und wenn SENECA (um 60
n. Chr.) anführt⁠[373], „DEMOKRITOS verstand auch Elfenbein
zu erweichen und mineralische Schmelzen in Smaragd zu verwandeln, wie
das noch jetzt mit den dazu passenden geschieht“, — so erhalten wir
eine ziemlich ausreichende Vorstellung dessen, was sie etwa dem
PSEUDO-DEMOKRITOS zuschrieb; wir ersehen ferner, daß für die
technisch Ungebildeten jener Zeit ein den ägyptischen Glasmachern seit
altersher so geläufiger Kunstgriff wie das Grünfärben von Glasschmelze
durch kleine Mengen geeigneter Metallverbindungen noch den Charakter
einer, der geheimen „Kraft“ des Zusatzes zuzuschreibenden „Umwandlung“
trug. Hier ist also die Stelle, an die die Phantasien der
weiteren apokryphen Litteratur anknüpften⁠[374]. Aus dieser schöpfend
berichten z. B. im 3. Jahrhundert DIOGENES LAËRTIUS⁠[375],
und im 4. SYNESIOS (s. unten) und PANODOROS (dessen
ägyptische Chronik im Auszuge bei GEORGIOS SYNKELLOS,
einem Autor des 8. Jahrhunderts, vorliegt), DEMOKRITOS habe
schon von einigen Magiern, die als Begleiter des XERXES
während des griechischen Feldzuges zu Abdera im Hause seines Vaters
Wohnung bezogen, Unterricht in den Geheimwissenschaften erhalten (also
etwa 20 bis 25 Jahre vor seiner Geburt?); später sei er zu Memphis in
Ägypten durch den persischen Priester OSTANES, den ersten und
berühmtesten Lehrer der Astrologie und Alchemie (s. unten), in diese
Künste eingeweiht worden; daraufhin habe er dann die Vorschriften
zur Anfertigung des Goldes und Silbers (χρυσο-, ἀργυροποιία, Chryso-
und Argyropoiía) verfaßt und die „Bücher der Färbekunst“ (βίβλους
βαφικάς) geschrieben, deren vier Abschnitte das „Färben“ (βαφή, Baphé,
Tinktur) des Goldes, des Silbers, der Edelsteine und der Purpurgewänder
behandelten⁠[376]. Die Folgerichtigkeit der Anschauungen tritt hierbei
klar zutage, denn genau so, wie die Gewinnung von grünem „Smaragd“
aus farblosem Glas, oder von purpurnem Gewebe aus farblosem Stoffe,
sprach man auch jene des Goldes und Silbers in erster Linie als einen
Vorgang der Farbengebung an: war es erst mehr oder weniger geglückt,
ungefärbten oder anders gefärbten Metallen die Farbe von Gold und
Silber zu verleihen, dann hatte man eben auch sie mit mehr oder weniger
Erfolg „umgewandelt“, also Gold und Silber „gemacht“.





Die Lehren des PSEUDO-DEMOKRITOS wurden der Neuzeit zuerst
einigermaßen bekannt, als 1573 PIZZIMENTI in Padua das Buch
„Demokritos Abderita, De arte magna“ veröffentlichte, dessen erster
Abschnitt „De rebus naturalibus et mysticis“ (Über das Natürliche
und Übernatürliche) eine Anzahl aus nicht näher angegebenen Quellen
entnommener Fragmente in lateinischer (sehr unzureichender) Übersetzung
bringt⁠[377]; nach BERTHELOT, der diese als seither unbekannt
geblieben ansieht, obwohl u. a. KOPPS „Beiträge“ einen
ausführlichen Abdruck enthalten⁠[378], stimmt ihr Inhalt völlig
überein mit dem des Werkes „Physica et Mystica“ (das in verschiedenen
Handschriften überliefert ist), nur umfaßt letzteres noch zwei weitere
Absätze: der erste berichtet über eine zauberische Anrufung des
„persischen“ Magiers OSTANES und die Auffindung der von seinem
Geiste angekündigten Geheimschriften, während der zweite ein Rezept zum
Färben mit Purpur wiedergibt⁠[379]. — Hauptquellen zur Kenntnis des
PSEUDO-DEMOKRITOS sind die griechischen Texte seiner angeblich
eigenen Werke, die am ausführlichsten die berühmte, wahrscheinlich
aus dem 10. Jahrhundert stammende alchemistische Sammelhandschrift
der St. Markus-Bibliothek zu Venedig enthält, ferner die Zitate aus
seinen Schriften bei späteren griechischen Alchemisten (u. a. bei
ZOSIMOS im 3. und SYNESIOS im 4. Jahrhundert) und
endlich einige in syrischer Sprache erhaltene Übersetzungen und Auszüge.





Um zunächst einen Begriff vom Inhalte und von der Abfassungsweise
der demokritischen Schriften zu geben, sei der erste Absatz aus der
Einleitung in die „Goldmacherkunst“ (χρυσοποιία) vorausgeschickt, der
wörtlich wie folgt lautet⁠[380]: „Nimm Quecksilber, fixiere es mit
dem Körper der Magnesia, oder des italischen Stimmi, oder mit nicht
erhitztem [d. h. natürlichem] Schwefel, oder mit Aphroselinon, oder mit
gebranntem Kalk, oder mit Alaun aus Milo, oder mit Arsenikon, oder mit
etwas, was du sonst als passend kennst; wirf [projiziere] die weiße
Erde auf Kupfer, so erhältst du glänzendes Kupfer; wirfst du gelbes
Silber darauf, so erhältst du Gold, wirfst du aber Gold darauf, so
erhältst du Goldkoralle in Substanz. Die nämliche Wirkung bringt das
gelbe Arsenikon hervor, ferner das richtig behandelte Sandarach, oder
der völlig herausgekehrte [d. h. umgewandelte] Zinnober; glänzendes
Kupfer erhältst du allein mittels Quecksilbers. Die Natur besiegt die
Natur.“


Wer hiernach über das Verfahren Gold zu machen und über die dabei zu
benützenden Hilfsstoffe nicht genügend klar geworden ist, dürfte seine
Zuflucht vor allem zum sogenannten „Lexikon der χρυσοποιία“ nehmen,
einem schon in den ältesten Handschriften angefügten, erläuternden
Verzeichnisse der Stoffnamen, sowie der Bedeutungen, die diesen neben
ihrem nächstliegenden Sinne noch zukommen können; nach Durcharbeitung
der zahlreichen, jeder bestimmten Anordnung entbehrenden Paragraphen
dieses Wörterbuches⁠[381] wird er sich im Besitze nachstehender
Erklärungen der im Absatze I vorkommenden Fachausdrücke finden, —
wobei vorausgesetzt sei, daß die Grundsubstanz „Quecksilber“ auch
wirklich Quecksilber sein soll, was möglich, aber keineswegs gewiß ist:


Magnesia: weißes Blei; Kadmia; weibliches Stimmi; stärkster Essig;
„Blätter der Krone“.


Stimmi: natürliches [d. i. Spießglas, Schwefelantimon]; „Muschel“,
dargestellt aus Kupfer, Blei, Zinn und Eisen; Goldkoralle.


Nicht erhitzter Schwefel: Safran aus der Lösung; Dampf und
Sublimiertes aus Quecksilber.





Aphroselinon: Silberschaum; Argyrolith; Kupholith; Komaris von allen
Arten Schwefel und Arsen; Talk; Selenit; Weinstein; Alaun; festes
Quecksilber.


Gebrannter Kalk: Kalk der Eier; Marmor aus Theben; Titanos; Alaun;
Alaun von Melos; Stein des Dionysos; Knochen der Sepia; Muscheln.


Alaun: weißer Schwefel [d. i. Arsenigsäure]; glänzendes Kupfer;
gereinigtes Blei; phrygischer Stein; nicht erhitzter Schwefel.


Arsenikon: weißer Schwefel; Komaris; attischer Oker; Erde aus Samos.


Kupfer: Schale der Eier.


Glänzendes Kupfer: Alaun.


Gelbes Silber: Asem.


Goldkoralle: feinstes rotes Gold.


Gelbes Arsen: gelber Sand [d. i. Auripigment, gelbes Schwefelarsen].


Sandarach: roter Sand [d. i. Realgar, rotes Schwefelarsen];
scythisches Wasser; Quecksilber aus Zinnober.


Zinnober: sublimierter Dampf, im Topfe gekocht; Sandarach; Mennige;
Rotheisenstein [d. i. Hämatit].


Das angeführte Beispiel, das eine noch keineswegs zu den schlimmsten
zählende Stelle betrifft, im übrigen aber für Geist und Form
aller alchemistischen Werke, von den frühesten an bis zu
denen des ausgehenden Mittelalters, recht charakteristisch ist,
läßt ersehen, welche ungewöhnlichen Schwierigkeiten der Text jedem
Versuche zureichender Deutung entgegensetzt, und in wie geringem Grade
diese durch das „Lexikon“ behoben werden; schon KOPP sagt
von diesem⁠[382], es sei ein bloß verwirrendes, für das Verständnis
wertloses, selbst erst eines Kommentars bedürftiges Verzeichnis
nicht der erwarteten Erklärungen, sondern der nach alchemistischer
Redeweise gebräuchlichen Synonyma. Demgemäß verheißt ein Vorgehen,
abzielend auf weitere Anführung umfangreicher Stellen aus derartigen
Schriften und jedesmalige Auslegung ihrer Einzelheiten, wenig
Erfolg; zweckentsprechender erscheint der Versuch, den Inhalt nur im
allgemeinen wiederzugeben, jedoch unter tunlichster Berücksichtigung
der Ausführung und Erklärung chemischer Operationen, der gebrauchten
Kunstausdrücke und der benützten Apparate.





Das Hauptwerk des PSEUDO-DEMOKRITOS „Physica et
Mystica“⁠[383] weist gleich in seiner Einkleidung arge Widersprüche
auf. DEMOKRITOS beschwört den Geist des einstigen Lehrers,
des persischen Magiers und dabei ägyptischen
Priesters OSTANES, und erhält von ihm die Auskunft, seine
Geheimschriften befänden sich im „Tempel“; dieser wird fruchtlos
durchsucht, und erst später öffnet sich beim Gottesdienste
plötzlich eine Säule, die Bücher kommen zum Vorschein, enthalten
jedoch nichts als den Spruch „ἡ φύσις τῆ φύσει τέρπεται, ἡ φύσις
τὴν φύσιν νικᾷ, ἡ φύσις τὴν φύσιν κρατεῖ“, d. h. „Die Natur
freut sich über die Natur, die Natur siegt über die Natur, die
Natur herrscht über die Natur“⁠[384]; die Schüler sind äußerst
verwundert über die Kürze und Kärglichkeit dieses Vermächtnisses,
— aber weiteres ist nicht vorhanden. Trotz dessen gibt sich das
ganze Werk des DEMOKRITOS als das wiedergefundene des
OSTANES, freilich ohne dies ganz offen auszusprechen; die
übliche Auslegung besagt allerdings, jener knappe Satz schließe
eben alles Sonstige bereits in sich, und von der übermenschlichen
Weisheit des OSTANES zeuge gerade seine Fähigkeit, die
ungeheure Mannigfaltigkeit der Erfahrungen in diesen wenigen Worten
zusammenzufassen. Merkwürdig bleibt hierbei noch, daß OSTANES,
den doch DEMOKRITOS hier als frühesten und ersten der
Alchemisten sprechen läßt, selbst wieder Berufung an die „Älteren“
einlegt und empfiehlt, mit der Begründung, die „Neueren“ glaubten nicht
genügend an die „Schrift“, τῇ γραφῇ⁠[385], d. h. an die noch gar nicht
vorhandene schriftliche Überlieferung seiner Lehren!


Was nun DEMOKRITOS in „Physica et Mystica“, einerseits
unter Verweisung auf Bücher der persischen Magier⁠[386], andererseits
unter rätselhafter Andeutung gewisser Geheimnisse der ägyptischen
Tempel⁠[387], über das „Machen“ von Gold und Silber verrät, geht
durchaus auf jene drei Methoden hinaus, von denen (wie bereits
weiter oben angeführt) schon SALMASIUS spricht, und in
völlig übereinstimmender Weise auch BERTHELOT⁠[388]. Für
Silber, zuweilen auch Asem genannt, kommt in Frage: 1.
Die „Weißung“ der Oberfläche von Kupfer durch quecksilber- oder
arsenliefernde Chemikalien, wie gelbes und rotes Schwefelarsen
(Auripigment und Realgar), Zinnamalgam, Zinnober u. dgl. 2. Auftragen
silberglänzender Firnisse auf Kupfer, Eisen, oder Blei. 3. Bereitung
silberähnlicher Legierungen aus Kupfer, mittels Zinn, Blei, Orichalkum
und anderer Zutaten, wobei hinterher nach Bedarf auch nochmalige
Weißung erfolgen kann. Für Gold ist in Betracht zu ziehen: 1.
„Gilbung“ der Oberflächen von Kupfer und Silber durch die Röstprodukte
von Pyriten und Spießglanz (d. i. Schwefelantimon), sowie durch
Schwefel, arsen- oder schwefelliefernde Präparate, u. a. „göttliches
Wasser“ [d. i. Calciumpolysulfid?]. 2. Auftragen goldglänzender
Firnisse⁠[389], bestehend u. a. aus Kadmia, Safran, Chelidonium,
Carthamus, Eigelb, Kalbsgalle, nebst den Ölen von Terebinthen
[d. i. die Frucht von Pistacia Terebinthus], Ricinus, Rettig usf.
3. Bereitung goldähnlicher Legierungen aus Kupfer, Silber und Blei,
z. B. aus natürlichem Schwefelsilber mit Bleiglätte und Spießglas,
oder aus Kupfer nebst Blei, Zinn und „Klaudianos“ [Kupfer, Blei, Zinn
oder Messing enthaltende Legierung?], auch unter Mitverwendung von
Quecksilber, Zinnober, Elektron, und unter schließlicher abermaliger
Gilbung. Nützliche Zusätze zur Darstellung von Silber und Gold sind
endlich kleine Mengen Silber, Gold, oder Elektron⁠[390], am besten als
feine Pulver, die offenbar gleich „Samen“ die beabsichtigte Umwandlung
anregen, oder sie nach Art von „Hefe“ fördern und beschleunigen sollen.


Als wichtigster Ausgangsstoff für die Herstellung der Edelmetalle wird
das Blei bezeichnet, „dessen Natur sich so leicht in vielerlei anderes
umwandeln läßt, μετατρέπεται⁠[391], [nämlich in die wohlbekannten
Präparate weißes Bleiweiß, schwarzes Schwefelblei, gelbe Bleiglätte,
rote Mennige]; da nach den Theorien des PLATON und
ARISTOTELES alle Metalle mehr oder weniger Wasser enthalten,
das ihre Schmelzbarkeit bedingt und im Augenblicke der Verflüssigung
sichtlich hervortritt, und da ferner dieser Wassergehalt bei den
edlen Metallen am kleinsten, bei den unedlen am größten sein soll, so
hat aber jedenfalls auch der niedrige Schmelzpunkt des Bleies dazu
angeleitet, dieses gemeinste der Metalle als dasjenige anzusehen,
das als eine Art Urstoff [materia prima] den übrigen zugrunde liegt,
zunächst denen der „Tetrasomie“ (Vierkörperschaft) der Unedlen, d. i.
Blei, Kupfer, Eisen und Zinn⁠[392]. Doch ist unter „Blei“ nicht stets
das gewöhnliche Blei zu verstehen, — nämlich das „schwarze“ (plumbum
nigrum), neben dem das Zinn das „weiße“ (plumbum candidum) heißt, —
sondern zuweilen auch das metallische Antimon, dessen, als
einer Art Blei, u. a. schon PLINIUS und DIOSKURIDES
gedenken⁠[393]; dieses wird aus dem sehr leicht reduzierbaren στίμμι
[Stimmi, Spießglas, Schwefelantimon] gewonnen und „μόλυβδον τὸ ἡμών“ =
„unser Blei“ genannt⁠[394], ähnlich wie an anderer Stelle eine
scharfe Flüssigkeit „τὸ ἡμέτερον ὄξος“ = „unser Essig“⁠[395].
Wie mehrere Bleie, so gibt es auch mehrere Quecksilber, nämlich neben
„einem aus Zinnober“ auch „eines aus Arsen“⁠[396]; unter diesem ist das
durch Röstung und Reduktion der natürlich vorkommenden Arsensulfide
leicht zu gewinnende, durch Silberglanz, Sublimierbarkeit usf. dem
Quecksilber analog erscheinende metallische Arsen zu verstehen,
das „aus Kupfer und aus Asem Silber erzeugt“⁠[397] [indem sich eine
silberglänzende Kupfer-Arsen-Verbindung bildet]. Die Arsensulfide und
der „Rauch“, den sie beim Rösten entweichen lassen, heißen auch κοβαθία
(Kobathía)⁠[398], — ein Wort, mit dem, ebenso wie mit dem verwandten
κόβαλος (Kóbalos), nach BECKMANN (1799) und LOBECK
(1829) unser heutiges Kobold und Kobalt zusammenhängen soll⁠[399].


Um nun das „Blei“ genannte Rohmaterial in Silber oder Gold
überzuführen, hat man ihm jene richtige βαφή = Färbung zu erteilen,
„die das Ziel der großen Kunst bildet“⁠[400]; die Aufgabe hierbei ist
im wesentlichen keine andere als die, farblose Gewebe aus Rohwolle und
Rohleinen in herrlich blaue und rote Prachtstoffe umzuwandeln⁠[401]. So
wie man das ägyptische Chamäleon veranlassen kann, die verschiedensten
Farben anzunehmen, wobei aber seine eigentliche Natur keine Veränderung
erleidet, ganz ebenso hat man Farbenveränderungen des Ausgangsmaterials
anzustreben, das solcher sehr wohl fähig ist, in ihrem Verlaufe
ebenfalls seine ursprüngliche Natur bewahrt und deshalb [im Sinne
eines Urstoffes, einer Materia prima] auch selbst „Chamäleon“
heißt⁠[402]. Diese Veränderungen vollziehen sich jedoch nicht plötzlich,
sondern in verschiedenen Stufen⁠[403], als deren vier wichtigste die
Mélansis (Schwärzung), Leúkosis (Weißung), Xánthosis (Gilbung) und
Íosis (Rötung) gelten; die erste erfüllt eine unabänderliche
Vorbedingung, indem sie die verschiedenen Rohstoffe in eine
gleichmäßige schwarze Urmasse überführt, die das Substrat jeder
weiteren Veränderung darstellt, die zweite bewirkt die Entstehung
weißen Silbers, die dritte die gewöhnlichen gelben, und die vierte die
reinsten roten Goldes.


Die Leukosis und Xanthosis, das Weißen und Gilben, sind, wie
ZOSIMOS, SYNESIOS und andere spätere Erklärer
bestätigen, die wichtigsten jener „Handfertigkeiten“, die
DEMOKRITOS in dem, von ihnen χειροκμήματα genannten „Buche
über die vier edlen Künste“ als ἄργυρο- und χρυσο-ποιία (Machen des
Goldes und Silbers) lehrte⁠[404] und angeblich auch in „geheimen
Schriftzeichen“ (= Hieroglyphen) auf die Säulen der Tempel setzen
ließ⁠[405]. Das Weißen und Gilben muß der τεχνιτῆς⁠[406] (Techniker,
Kunstbeflissener) auf das Gründlichste studieren⁠[407], erstens,
indem er durch immer wiederholte Versuche die Eigenschaften und
Wirkungen aller der festen und flüssigen Stoffe erforscht, durch deren
Einwerfen (ἐπιβάλλειν, projizieren)⁠[408] man das Weiße und Gelbe
gewinnt, zweitens aber auch, indem er die hierfür günstigsten Umstände
ermittelt; dabei wird sich z. B. herausstellen, daß Erfolg, namentlich
guter Erfolg, nur eintritt, wenn sich alle Substanzen in flüssigem
(gelöstem oder geschmolzenem) Zustande befinden, ἀναλυόμενα πάντα⁠[409].
Die wichtigsten der erwähnten Stoffe sind Quecksilber⁠[410], ferner
aber auch Zinnober⁠[411], Schwefel, Arsen, gelbes Arsen [Auripigment],
rotes Arsen [Realgar, Sandarach], Spießglas [Schwefelantimon],
Pyrit [Schwefelkies u. dgl.], und zwar besonders dessen silber- und
goldglänzende Arten, z. B. λίθος χρυσίτης (Goldkies)⁠[412], sodann Sory
und Misy⁠[413] [Zersetzungsprodukte des Pyrits; Schwefel, Kupfer, Eisen
und andere Metalle enthaltend], endlich noch Kadmia⁠[414] (καθμεία),
die auch den Namen Magnesia (μαγνησία), weißes Blei, weißer Pyrit,
Silberkies, u. dgl. führt⁠[415].


Die Wirkung, die von ihnen ausgeht, beruht auf συγγένεια (Syngéneia),
d. i. Affinität, Verwandtschaft, wie eine solche in allbekannter
Weise sämtliche Metalle zum Schwefel, oder das Eisen zum Magnetstein
zeigen⁠[416]; diese führt (so lehrte schon PLATON) zu einer
gänzlichen Verschmelzung und Vereinigung, zu einer wahren „Vermählung“,
daher sich denn z. B. Kupfer und Kadmia [hier ein zinkhaltiges Mineral]
durchdringen ἕως συγγαμήσωσιν (bis sie sich vermählt haben) und dabei
Nikäanisches Orichalkum [hier offenbar Messing] erzeugen, ganz ebenso
wie aus Kupfer und Zinn durch eine Vermählung gleicher Art „Erz“ [=
Bronce] hervorgeht⁠[417]. Wie in diesen Fällen die Einflüsse geringer
Beigaben Zinn oder Kadmia, so sind auch die der oben angeführten
weißenden oder gilbenden Zusätze beim „großen Werke“ zu beurteilen; sie
veranlassen eine Umwandlung (μεταβολή, Metabolé), eine Artverwandlung
(ἀλλοίωσις, Alloíosis)⁠[418], ersichtlich an der Farbenveränderung, ja
mit dieser geradezu identisch: „μεταβολὴ καὶ ἀλλοίωσις ἐστὶ βαφή“,
„die Umwandlung und Artverwandlung besteht in der Umfärbung“⁠[419].
Daß die Umwandlungen eintreten, ist nicht weiter erklärbar: „O ihr
allmächtigen Naturkräfte (φύσεις παμμεγέθεις), die ihr Metabolé
bewirkt!“ ruft DEMOKRITOS aus⁠[420], und weist hierdurch auf
den dogmatischen Lehrspruch des OSTANES zurück; Grundlage des
letzteren wiederum soll in Wahrheit ein auch von ZOSIMOS⁠[421]
angeführter Satz sein „αἱ ποιότητες δι’ ἀλλήλων παρέρχονται“ (die
Qualitäten verdrängen sich gegenseitig), den BERTHELOT als aus
der „Physik“ des ARISTOTELES entlehnt bezeichnet; doch steht
er weder an der angegebenen Stelle (Buch IV, cap. 6), noch ist er mit
Hilfe des BONITZschen Registers zu des ARISTOTELES
Werken auffindbar.


Was die Ausführung der chemischen Operationen anbelangt, so ist
bemerkenswert, daß PSEUDO-DEMOKRITOS, wie das Altertum
überhaupt, von Säuren nur den Essig und einige saure Pflanzensäfte
kennt; Essig wendet er in verschiedenen Stärken an, u. a. auch als
„schärfsten“ (unverdünnten), ὄξος δριμύτατος⁠[422]; Citronensaft ist ihm
„der Essig aus Citronen“ (ἐν ὄξει κιτρίνῳ, ἐν χολῷ κίτρῳ)⁠[423]. Das
Behandeln mit Chemikalien heißt ταριχεύειν (taricheúein)⁠[424], welches
Wort das Einpökeln der Fische, aber auch das Einbalsamieren der Mumien
bezeichnet (das tatsächlich häufig nur ein Einsalzen mit Nitron war).
Gelindes Erwärmen, oft 15–31 Tage dauernd, erfolgt durch Einsetzen in
Mist, z. B. Pferdemist, ἐν ἱππείᾳ κόπρῳ⁠[425], stärkeres Erhitzen durch
freies Feuer, wobei sich die leichteren Dünste des Wassers und anderer
Substanzen, aber auch jene dichteren Dämpfe, die alsbald in Form von
Sublimaten wieder fest werden, zunächst als „Wolke“ erheben. Von der
ἄρσις ὕδατος καὶ νεφέλης, dem „Aufsteigen des Wassers und der Wolke“,
sowie von der νεφέλη im Sinne eines Sublimates, ist daher häufig die
Rede⁠[426]. Neben offenen Gefäßen (anscheinend meist tönernen) werden
auch einseitig und allseitig verschlossene erwähnt; diese letzteren
heißen ἀγγεῖον περίφιμον πάντοθεν, „ringsum geschlossene Gefäße“, und
machen keinen Anspruch auf Neuheit mehr, da man sich ihrer ὡς ἔθος (wie
gebräuchlich) bedienen soll⁠[427].





Was die Zitate aus PSEUDO-DEMOKRITOS bei den späteren
Alchemisten betrifft, wie bei ZOSIMOS und
PELAGIOS im 3., bei SYNESIOS und OLYMPIODOR
im 4. bis 5., und bei dem sog. PHILOSOPHUS ANONYMUS und
CHRISTIANUS im 6., 7., oder 8. Jahrhundert, so ist es
selbstverständlich, daß sie desto weniger Anhalt bieten, je ferner
diese Schriftsteller ihrer wirklichen oder angeblichen Quelle stehen;
schon was sie inhaltlich besagen, wird allmählich stets wertloser,
zudem gestaltet sich aber auch die Form der Überlieferung immer
fragwürdiger, indem philosophische und mystische Theorien in den
Vordergrund treten, u. a. besonders die Entgegensetzung von Körper
(σῶμα, Soma) und Geist (πνεῦμα, Pneuma), von festen somatischen
Grundlagen und flüchtigen pneumatischen Eigenschaften, usf.


DEMOKRITOS VON ABDERA, so erzählt der PPHILOSOPHUS
ANONYMUS, war an Kenntnissen allen seinen Vorgängern weit
überlegen und ist der Verfasser der vier Bücher der Wissenschaft
(ἐπιστήμη) vom Silber, vom Gold, von den Edelsteinen und vom Purpur,
nach einigen auch noch eines fünften von den Perlen⁠[428]. Das „große
Werk“ beruht nach ihm auf Durchdringung und Vereinigung gewisser
körperlicher Substanzen und geistiger Qualitäten, wobei unter Aufhebung
und Zerstörung der alten Wesen ein neues erzeugt wird, dessen
Beschaffenheit davon abhängt, welcher in die Mischung eingehende
Bestandteil der stärkere ist, denn „die Natur freut sich über die
Natur, usw.“. Voraussetzung bei dem des Werkes Beflissenen ist daher
genaue Kenntnis der körperlichen und geistigen Naturen, ihrer Arten
und Abarten, Verwandtschaften, Zu- und Abneigungen, Sympathien und
Antipathien; denn durch Sympathie z. B. zieht ὁ μαγνήτης λίθος (der
magnesische Stein = Magnet) das Eisen an, durch Antipathie verhindert
ihn aber hieran die Gegenwart von Knoblauch, durch Sympathie mischen
sich Wasser und Wein, durch Antipathie aber sondern sich Wasser und Öl,
u. dgl. mehr⁠[429].


Nach dem Berichte des ZOSIMOS hat DEMOKRITOS
gezeigt, daß das „Werk“ vom Blei ausgeht, oder von den οὐσίαι
(Usíai), den Substanzen, das sind die vier auch „Körper“ (σῶμα,
Sóma) genannten, festen, feuerbeständigen Glieder der „Tetrasomie“
(Vierkörperschaft), nämlich Blei, Kupfer, Eisen und Zinn, denen allen
„nach Ansicht der Ägypter“ das Blei zugrunde liegt⁠[430]. Das „Blei“
des DEMOKRITOS kann aber, wie aus OLYMPIODOROS zu
ersehen⁠[431], neben dem gewöhnlichen stets auch „unser Blei“ sein,
μόλυβδος ἡμέτερος, [d. i. metallisches Antimon], denn er schreibt
öfter vor⁠[432] „mache Blei aus Bleiglätte, aus Schwefelblei, oder
aus Stimmi“, von welchem Stimmi [Schwefelantimon] er das ägyptische
aus Koptos, das kleinasiatische aus Chalcedon, und das italische
erwähnt⁠[433]; desgleichen spricht der PHILOSOPHUS CHRISTIANUS
von dieser μελανία στίμμεως, der „Schwärze aus Stimmi“⁠[434], [dem
durch Reduktion des Spießglases so leicht gewinnbaren, dem Schwarzblei
äußerst ähnlichen Roh-Antimon]. Als für das „Werk“ besonders geeignet
erweist sich unter den Körpern der Tetrasomie das Kupfer, denn es
vermählt sich leicht und gern mit anderen Stoffen, erfreut sich an
ihnen und beherrscht sie⁠[435]; es gleicht, wie auch PELAGIOS
versichert⁠[436], einem Baume, indem es sich „bei guter Pflege in
feuchter, warmer Luft und bei genügendem Begießen mit reichlichen
Wässern“ alsbald unter „Gären“ entwickelt, d. h. aufschwillt und
wächst, Blüten entfaltet und zuletzt Früchte trägt. Die Früchte sind,
wie ZOSIMOS noch deutlicher ausspricht⁠[437], Silber und Gold;
aber auch was unter den Dünsten und Wässern [Lösungen oder Schmelzen]
zu verstehen sei, geht aus anderen Stellen klar hervor. In erster Linie
kommt der Schwefel in Betracht, „den man gar nicht erst zu rösten
braucht, da er in der Hitze schon von selbst schmilzt und verdampft
und durch seine Einwirkung alles färbt“⁠[438]; schon ganz wenig
Schwefel „verbrennt“ dabei eine große Menge der anderen Stoffe, und
zerstört die meisten Mineralien und Metalle⁠[439]; besondere συγγένεια
(Affinität) soll er aber zu bereits schwefelhaltigen, ihm also schon
wesensverwandten Substanzen zeigen, die er „noch schwefliger“ macht,
so daß der PHILOSOPHUS CHRISTIANUS neben dem ὕδωρ θεῖον, —
dem schwefligen (oder göttlichen) Wasser, das Kupfer in Silber und
Gold verwandelt⁠[440] —, auch noch ein ὕδωρ θειότατον (schwefligstes,
göttlichstes) rühmt⁠[441]. Dem gelben Schwefel analog wirkt
der weiße, [d. i. die beim Rösten der „unreinen“ Arsensulfide
entweichende flüchtige Arsenigsäure], sowie der schwarze
(μελάντερον), [d. i. in der Regel das sich als schwarzer Anflug
absetzende metallische Arsen, zuweilen aber anscheinend auch eines
der aus dem „Schwarzen“ (nämlich dem Spießglas) entstehenden
sublimierbaren Antimon-Oxyde oder -Sulfoxyde]⁠[442]. Weiterhin ist einer
der wichtigsten Stoffe das Quecksilber, sowohl das aus „Sand“ [d. i.
metallisches Arsen], wie das aus Zinnober⁠[443]; aus dem „gelben Sand“
[Auripigment]⁠[444] entsteht es durch Röstung [und Reduktion], aus dem
Zinnober (Schwefel-Quecksilber)⁠[445] durch Erhitzen mit νιτρέλαιον
(Nitrélaion), dem „Öl aus Nitron“; es ist dies vermutlich ätzendes
Natron, erhalten (wie schon dem PLINIUS zu entnehmen) aus der
mittels gebranntem Kalk „verstärkten“, d. h. kaustisch gemachten Lösung
des Nitrons, der in Ägypten massenhaft vorkommenden natürlichen Rohsoda.


Als wirksame Bestandteile aller dieser Mittel bezeichnete, nach
ZOSIMOS, angeblich schon DEMOKRITOS den durch die
Macht des Feuers aus ihnen ausgetriebenen Dunst oder Rauch, die
αἰθάλη (Aithále), wie sie z. B. aus Zinnober oder Schwefelarsen
sichtlich entweicht⁠[446]. Er erklärt sie für wesensgleich, ja
für identisch, mit der „inneren Natur“, der Psyche oder Seele
der ursprünglichen Substanzen, mit deren Hauch oder Geist, deren
Pneuma (πνεῦμα)⁠[447]; dieses flüchtige Prinzip erweist sich
aber zugleich als das färbende, das πνεῦμα βαπτικόν⁠[448], als
der immaterielle Träger und Vermittler der „färbenden Eigenschaften“;
denn allein Qualitäten sind der Übertragung und, wenn diese erfolgt
ist, neuer Entfaltung ihrer Kräfte fähig: „ποιότητες ἐνέργουσιν, die
Qualitäten schaffen“⁠[449]. Auch nach PELAGIOS findet beim
demokritischen „Mysterium der Goldfärbung“ (χρυσοβαφή, Chrysobaphé)
eine „Schöpfung“, δημουργία (Demurgía) statt; sie besteht darin, daß
der Einfluß des lösend und vergeistigend wirkenden Pneumas auch die
erdigen und rohen Eigenschaften des Körpers (σῶμα, Sóma) in feinere
und edlere verwandelt, wobei, der Umwandlung entsprechend, auch
Umfärbung eintritt⁠[450]; dienen z. B. als Streupulver, ξήριον
(Xérion), das man auf oder in die zu verwandelnden Massen wirft,
(projiziert)⁠[451], weißer und gelber Schwefel, so ergeben sie vermöge
der Natur, die ihnen und ihrem Pneuma innewohnt, aus der flüssigen,
als „Magnesia“ bezeichneten Legierung (κρᾶσις, Krásis) weißes Silber,
dagegen aus der festen, als „Zinnober“ bekannten Substanz (οὐσία,
Usía) gelbes Gold⁠[452]. Wie aber Kupfer oder Eisen, wenn man sie schön
vergolden will, vorher gebeizt werden müssen, so gesellt man auch
dem Xerion, also dem göttlichen Wasser, dem Schwefel, Arsen, oder
„Chrysolith“ [hier = golderzeugender Stein] noch allerlei beizende,
styptische, und adstringierende Hilfsstoffe zu, die teils die „Farben“
in gewünschter Weise abstufen, teils bewirken, daß sie genügend
„scharf“ werden, um „auch in die Tiefe einzudringen“⁠[453].


Was die Behandlungsart des „Bleies“, des von DEMOKRITOS
zuweilen auch als Asem⁠[454] bezeichneten Kupfers, sowie der sonstigen
Metalle mit den verschiedenen Reagenzien betrifft, so werden sie, laut
ZOSIMOS’ Bericht, oft nur in Dünger eingesetzt, namentlich in
Pferdekot, dessen Wärme sich als trefflich förderndes Mittel (φάρμακον,
Phármakon) bewährt⁠[455]; nach OLYMPIODOROS umwickelte
DEMOKRITOS sie fest mit Leinen, brachte durch „Einsalzen“
(ταριχεία, Taricheía) die Zusätze, Beizen, oder schwefelhaltigen Stoffe
(z. B. Stimmi) zur Wirkung und kochte dann im „Meerwasser“, worunter
vermutlich das Wasser des auch als πόντος (Póntos, Meer) bezeichneten
Wasserbades zu verstehen ist⁠[456]; zur Erreichung höherer Wärmegrade
dient das Erhitzen ἐν ἄγγεσιν διπλοῖς, „in zwiefacher Hülle“⁠[457] d. h.
in einem Gefäße, das in ein zweites eingesetzt ist, z. B. in ein Sand-
oder Aschenbad, θερμοσπόδιον (Thermospódion)⁠[458]. Bei allen derlei
Operationen erleidet man namhafte Verluste, so daß DEMOKRITOS,
wie ZOSIMOS wissen will, nie mehr wie zwei Drittel bis drei
Viertel des in Arbeit genommenen Materiales in umgewandeltem Zustande
erhielt⁠[459]. Wenn ZOSIMOS weiter anmerkt, dieses fertig
transmutierte Kupfer (τέλειον χαλκόν), „das keiner weiteren Färbung
mehr bedarf“, finde sich nach DEMOKRITOS in den „Tempeln“ (ἐν
ἱεροῖς)⁠[460], so hat man hierbei nicht sowohl an die Kultstätten der
ägyptischen Götter zu denken, als an die chemischen Apparate, denn
diese pflegten die der „großen Kunst“ Beflissenen nicht selten mit
Heiligtümern zu vergleichen und daraufhin auch „Tempel“ zu benennen.





Die in syrischer Sprache übermittelten Lehren des
DEMOKRITOS sind hauptsächlich in einigen zu London und
Cambridge befindlichen Manuskripten erhalten, auf die zuerst 1884
der berühmte Orientalist G. HOFFMANN in Kiel an mehreren
Stellen des von ihm verfaßten geschichtlichen Artikels „Chemie“
in LADENBURGS „Handwörterbuch der Chemie“ hinwies⁠[461];
BERTHELOT, der besagten Artikel kannte⁠[462], gedenkt dieser
Tatsache nicht, sagt jedoch auch nirgends, auf welche Weise er
sonst Kenntnis von jenen Manuskripten erhielt. Er ließ die beiden
ausführlichsten durch DUVAL und HOUDAS im Original
herausgeben und ins Französische übersetzen⁠[463], worauf er selbst
dann die Übersetzung umarbeitete und „sinngemäß“ zu gestalten suchte.


Das Londoner Manuskript A zerfällt nach DUVAL in zwei Teile:
der erste stellt eine vermutlich im 7. bis 9. Jahrhundert verfaßte
Kompilation dar, denn er schließt sich noch völlig an die Werke
der griechischen Alchemisten an und enthält auch viele griechische
Fachausdrücke⁠[464]; der zweite dürfte in seiner gegenwärtigen Gestalt
erst im 11. Jahrhundert niedergeschrieben sein und soll eine der
Vorlagen von AVICENNAS (IBN SINA’S) Schrift „De
anima“ wiedergeben⁠[465], aber ein in ihn eingefügter arabischer
Abschnitt rührt wohl aus dem 9. oder 10. Jahrhundert her, da viele
Wendungen für die arabisch schreibenden Syrer, und gewisse persische
Fremdworte für die Einflüsse christlich-nestorianischer Autoren der
genannten Zeit charakteristisch sind⁠[466]. — Das Cambridger Manuskript
B, das BERTHELOT nur zum Teil veröffentlicht hat⁠[467],
stammt aus dem 10. bis 11. Jahrhundert, ist eine Übersetzung aus dem
Griechischen und enthält zum Teil sehr Altes und im griechischen Urtext
Verlorenes aus DEMOKRITOS und aus anderen Autoren⁠[468]. —
Sowohl in A wie in B ist die Fassung zahlreicher Stellen sichtlich nur
durch Überarbeitungen und Einschiebungen zu erklären, die in späterer
Zeit stattfanden, und zwar wiederholt; nicht selten haben sie leider
den Sinn des ursprünglichen Textes stark verdunkelt, zuweilen aber auch
derartig entstellt, „daß es unnütz wäre, irgendwelches Verständnis zu
erhoffen“⁠[469].


Der Wortlaut des Buches „Vom Gold- und Silber-Machen“ (χρυσοκαὶ
ἀργυροποιία) stimmt im Manuskript A, abgesehen von einigen
Auslassungen und Veränderungen, leidlich gut mit jenem der griechischen
Handschriften überein⁠[470], enthält aber doch viele bemerkenswerte
Einzelheiten, die in diesen, so wie sie jetzt vorliegen, fehlen.


Zahlreich sind die „Wunder des Quecksilbers“⁠[471], das bald aus
Zinnober gewonnen wird, bald aus „gelbem Sand“ [d. i. als metallisches
Arsen aus Auripigment], weshalb es auch „Tier mit zwei Gesichtern“
heißt⁠[472]. Die Griechen bezeichnen es auch als Schwefel, Arsen,
Sandarach, Chrysokolla, die Syrier als Zijuka (syr. = Quecksilber),
ferner führt es noch unzählige andere Namen, z. B. flüssiges Silber,
Silberwasser, Wolke, Dampf, Flüchtiges⁠[473], Milch, Galle, Honig, Harz,
Hefe, Schaum des Wassers, Schaum des Taues, Schaum der Pflanzen und
Tiere, Schaum des wütenden Hundes⁠[474], u. dgl. mehr. Diese Fülle von
Ausdrücken erklärt sich daraus, daß das Quecksilber eine Substanz von
ungeheurer Wichtigkeit ist, denn es geht in alle Stoffe ein, besonders
auch in die Metalle, und bewirkt Gestaltung und Färbung⁠[475], daher
denn auch der „Philosoph“ PIBÊCHIOS mit Recht lehrte, „alle
Stoffe sind Quecksilber, alle Stoffe enthalten Quecksilber“⁠[476]. Das
„Flüchtige“ (d. i. Quecksilber) kann auf verschiedene Weise verfestigt
(fixiert) und gebunden werden, vor allem durch Schwefel, wobei Zinnober
entsteht⁠[477]; man verwendet entweder den natürlichen Schwefel, θεῖον
ἄπυρον⁠[478], oder den aus schwefelhaltigen Stoffen heraussublimierten,
der auch „Schwefel der Philosophen“ und „Öl (Dotter) der Eier“ genannt
wird⁠[479], und erhitzt ihn mit dem Quecksilber in einem gläsernen
Gefäß (βίκος, Bíkos) acht bis neun Stunden lang im Dauerbrandofen
(πῦρ ἀυτόματον = automatischer Ofen)⁠[480]. Reibt man den Zinnober
anhaltend mit metallischem Kupfer oder Blei, so geht der Schwefel, der
große Verwandtschaft zu den Metallen hat, an diese [d. h. es entsteht
Schwefelkupfer oder Schwefelblei], und das Quecksilber kommt wieder
zum Vorschein⁠[481]; das nämliche geschieht, wenn man den Zinnober mit
Nitron schmilzt, wobei sein Schwefel zu etwas anderem „Festen“ [nämlich
Schwefelnatrium] wird⁠[482]. Weitere „Fixationen des Flüchtigen“
erfolgen beim Erhitzen von Quecksilber mit Kochsalz, Alaun und Vitriol
[wobei vielleicht das Sulfat, jedenfalls aber das Chlorid entstand];
das „durch Sublimation Fixierte“ [d. i. Quecksilberchlorid, Sublimat]
wird dabei in schönen, festen, weißen Krystallen erhalten⁠[483].


Schwefel gewinnt man auch beim Rösten des „Arsens“, [d. i. des gelben
und roten Arsensulfids], wobei er als „Seele“ in Gestalt eines
flüchtigen Sublimates nach oben steigt, während auf dem Boden als
„Körper“ eine feste Masse zurückbleibt [d. i. Arsenigsäure]⁠[484];
sie löst sich in Wasser, ist bei stärkerem Erhitzen auch selbst
sublimierbar, zeigt dann schneeweiße, Blumenkelchen gleichende
Gestalten und heißt deshalb neben „Kalk der Eier“ auch κάλυξ (Kályx =
Kelch); erhitzt man sie mit „Öl der Eier“ (d. i. Schwefel), so bildet
sich eine äußerst „scharfe“ Schmelze, „Tochter der Perser“ geheißen
[wohl ein Arsen-Persulfid]⁠[485]. Aus Schwefel bereitet man auch das
ὕδωρ θεῖον (Hýdor theíon, göttliches Wasser), das die mannigfaltigste
Anwendung findet und daher geradezu zahllose Namen hat⁠[486]. Viel
Schwefel enthält noch das Stimmi [Antimonsulfid] und der Pyrit
[Schwefelkies]. Von ersterem unterscheidet man orientalisches und
okzidentalisches oder italisches⁠[487], und wenn es „bestens zerrieben
wurde, wie zu Kohol“ [d. h. zum feinsten, im Orient auch als Schminke
dienenden Pulver]⁠[488], so macht man von ihm so vielerlei Gebrauch, daß
es als „Stimmi der Philosophen“ bekannt geworden ist⁠[489]. Vom Pyrit
oder Markasit⁠[490] gibt es sehr verschiedene Arten, z. B. die männliche
und weibliche⁠[491], sowie die kupferhaltige Chalkitis; wird diese „alt“
[d. h. verwittert sie], so entsteht u. a. Chalkitarin (χαλκιτάριν,
syr. Khalkitarin, Colcotar), d. i. ein roher [meist Kupfer und Eisen
enthaltender] Vitriol⁠[492]; reiner ist der cyprische [Kupfer-]
Vitriol, der schön und glänzend wie Glas aussieht⁠[493] [vitrum = Glas;
den Vergleich macht schon PLINIUS, und das Wort vitriolum,
angeblich zuerst belegbar aus den etwa im 8. Jahrhundert in Italien
verfaßten „Compositiones ad tingenda musiva ...“, war jedenfalls schon
seit langem gebräuchlich].





Blei wird durch vorsichtiges Schmelzen klar, spiegelnd und von schönem
Anblicke⁠[494] [s. das γένεται ἱλαρός im Leidener Papyrus⁠[495] und unser
„Silberblick“], bei weiterem Erhitzen geht es aber in „gebranntes Blei“
[Gemisch von Bleioxyden] über, das man auch „Kalk des Bleies“ oder
„Kalk der Philosophen“ nennt⁠[496]. Ihm ähnlich ist das Zinn, doch gibt
dieses beim Biegen einen „Schrei“ von sich, der aber durch Projizieren
von Quecksilber, Arsen, oder Schwefel sogleich verschwindet⁠[497]. Blei
und Zinn schmelzen leicht, andere Metalle aber schwer; bei diesen hilft
man sich durch Aufgießen von „einem Pfund Naphtha“ [Erdöl; pers. Naft,
ebenso arabisch], von dem aber die weiße Sorte zu nehmen ist, nicht die
gemeine schwarze⁠[498].


Gelindes Erwärmen der Substanzen bewirkt man, indem man die Gefäße
in feuchten Dünger einsetzt, oder im Wasserbade⁠[499] und auf dem
„Dreifuß der Philosophen“⁠[500] durch Verbrennen trockenen Düngers
erhitzt⁠[501]; höhere Wärmegrade erreicht man im freien Feuer, wobei man
die Gefäße mit Tonkitt, dem „Kitt der Philosophen“ [lutum sapientiae
der Späteren] gründlich zu verschließen hat⁠[502], die höchsten aber
im „Ofen der Glasmacher“⁠[503]. In solchen Öfen brennt man Glas- und
Tonwaren nach Art der vortrefflichen Amphoren aus Antiochia und der
Krüge aus Askalon⁠[504], sowie die schönen bunten Tongefäße, die
zuvor eine „Glasur“ erhalten, nämlich einen Anstrich aus einer Masse
von farbigem Glaspulver nebst Traganthgummi, und dann sorgfältig
getrocknet werden⁠[505]; die bunten Gläser, besonders auch schön grünes
Krystallglas, macht man aus bleihaltigen Schmelzen⁠[506], andere
schöne Färbungen aber bringt man mit der „Magnesia der Glasmacher“
(ὑελουργική) hervor, d. i. mit Braunstein [Mangansuperoxyd]⁠[507].
Ähnlich wie die erwähnten Glasuren bereitet man Massen zur Vergoldung
von Gefäßen und Vasen, von Marmor und Stein, von Metallen und
anderen Materialien, sowie zur Herstellung vergoldeter Inschriften
und Goldschriften, indem man Goldstaub mit Leim, Fischleim, oder
arabischem Gummi anreibt und das dicke Gemisch auf die gewünschten
Stellen aufträgt; dauerhafter ist aber die [Feuer-] Vergoldung mit
Goldamalgam⁠[508].


Was das „große Werk“ anbelangt, so wird die zur Bereitung des
golderzeugenden Projektionspulvers (ξήριον, Xérion, daher arab.
al-Iksir = Elixir) nötige Frist auf 40 Tage angegeben⁠[509]; die
Arbeiten sollen nur zu einer ganz bestimmten, für sie günstigen
Jahreszeit unternommen werden⁠[510].


Im Manuskript B liegt der Text des Buches vom „Gold- und
Silber-Machen“ in erheblich abgeänderter und interpolierter Gestalt
vor, doch weist diese ebenfalls vielerlei Beachtenswertes auf.


Grundlage des „großen Werkes“ ist auch hier das Blei, besonders „unser
Blei“ [Antimon] aus Stimmi⁠[511], sowie das Blei aus der blei-[in
Wahrheit zink-]haltigen Kadmia Kleinasiens und Thraziens⁠[512]. So
wie man Wolle in einer Lösung von Alaun und Teig (μάζα, Máza) des
Fukus-Extraktes zu Purpur, und so wie man Glasflüsse zu Edelsteinen
und Perlen „färbt“, so hat man auch beim „Blei“ zu verfahren, und das
Quecksilber mit Schwefel, Arsen, italischem Stimmi, Magnesia u. dgl.
zu fixieren und zu tingieren⁠[513]. Die richtig bereitete Masse, die
als Streupulver die Verwandlung der unedlen Metalle in Silber und
Gold bewirkt, ist ein Stein, aber auch kein Stein, sie hat nur einen
Namen, aber auch zahllose geheime und offenbare, sie ist überall und
nirgends, billig und teuer, schwer zu finden und doch so gemein, daß
man sie auf den Düngerhaufen wirft, usf.⁠[514]; sie ist „das Werk der
großen Philosophen“, „die Wundertat der Kunst“, und heilt, entsprechend
angewandt, auch alle Krankheiten⁠[515].


Die Vermehrung der Edelmetalle geschieht durch „Diplosis“, zu der man
Kupfer, Zinn, Blei, Antimon und cyprisches Quecksilber benützt⁠[516];
ferner auch Klaudianon und sonstige Legierungen⁠[517], sowie noch
andere Zusätze, z. B. Kalaïs [hier eine kupferhaltige Substanz?]
oder das schön weiße Alabastron [vielleicht ein Antimonoxyd?]⁠[518].
Vergoldung nimmt man mittels Goldamalgam vor, denn das Quecksilber löst
Gold leicht auf und dient daher auch zum Ausziehen der Goldreste aus
der Asche alter goldgestickter Kleidungsstücke⁠[519]; mittels Galle,
glänzender Firnisse u. dgl. bewirkt man ebenfalls Vergoldung, und auf
derlei Weise lassen sich, neben den echten Gold- und Silberschriften,
auch unechte, weniger dauerhafte, herstellen⁠[520]. — Will man sich
einer Geheimschrift bedienen, so schreibt man mit Galläpfelauszug auf
χάρτη (Karte, Papyrus) und läßt trocknen; erst beim Befeuchten des
anscheinend leeren Blattes mit einem Auszug aus Misy treten die Züge
lesbar hervor⁠[521], [indem sich das im Misy vorhandene Eisen mit der
Gerbsäure der Galläpfel verbindet].





Wie aus dem Angeführten ersichtlich ist, enthalten die vorgeblichen
Werke des DEMOKRITOS, — denn daß unter seinem Namen auch
seine Schüler schrieben, wird ausdrücklich zugestanden⁠[522] —, in
dieser syrischen Einkleidung zahlreiches erst nachträglich seitens
der Übersetzer und Bearbeiter Eingefügte, und erweisen sich daher als
Pseudepigraphen zweiten Grades. Sie berufen sich auf Autoren, die
wie ZOSIMOS, PIBÊCHIOS und KRATES einer
späteren Zeit angehören⁠[523]; sie benützen aus Syrien, Persien und
Arabien stammende, und oft in den Sprachen dieser Länder benannte
Präparate, z. B. Wars (ein hellgelber Farbstoff)⁠[524], Markasit
(= Pyrit)⁠[525], „persisches Arsen“ und „persische Tochter“⁠[526],
Schwefel aus Irak⁠[527], Schakk (arab. = Arsen)⁠[528], Kohol (arab. =
feines Pulver)⁠[529], „Chelidonium, arabisch Kurkuma geheißen“⁠[530];
sie vergleichen die Krystalle des Sublimates (Quecksilberchlorides)
mit denen des Kandiszuckers⁠[531], der vor der arabischen Eroberung
Ägyptens unbekannt ist; sie rühmen „indische“ Stoffe, wie Tinte
(Tusche?) und Stahl⁠[532]; sie gebrauchen für das Metall Zinn das erst
in jüngerer Zeit (s. unten) aufkommende Synonym „Zeus“⁠[533]; sie
bringen vielerlei, wenn auch meist wenig übersichtliche Gewichtsangaben
bei, usf. Endlich treten auch in auffälligem Maße theoretische und
abergläubische Vorstellungen in den Vordergrund; zu den ersteren zählt
u. a. die Idee vom Vorhandensein des Quecksilbers in allen Stoffen und
besonders in den Metallen, zu den letzteren die von der Herstellung
des goldverwandelnden Wunderpulvers und des „Steines“, aus dem er
bereitet wird, sowie von dessen mysteriösen Eigenschaften. Entstammt
nun auch vieles dem Gesichtskreise dieser syrischen Übersetzungen
Zugehörige und im Zusammenhange erst weiter unten zu Erörternde, einer
bedeutend jüngeren Epoche als der angeblichen des DEMOKRITOS,
so reichen doch die Wurzeln solcher Anschauungsweisen nicht selten
bis in beträchtlich frühere Zeiten zurück; trotz aller Unsicherheiten
im einzelnen schien es daher gerechtfertigt, auch die syrischen
Überlieferungen an dieser Stelle im Anschlusse an die sogenannten
„echten“ Lehren des DEMOKRITOS zu behandeln, und so die
Fäden eines wenn auch noch so lockeren Zusammenhanges nicht völlig zu
zerreißen.


Anhangsweise sei noch einiger Fragmente gedacht, die sich in den
syrischen Manuskripten, allerdings nur in sehr entstellter, auch
gewisse gnostische Einflüsse verratender Fassung, erhalten haben⁠[534].
Nach diesen schrieb DEMOKRITOS sechs Bücher über Blei,
Zinn, Eisen, Kupfer, Quecksilber und „Silberblei“ (Asem?), über
die „Götter der Metalle“, über Edelsteine, bunte Glasflüsse und
Purpurfärberei⁠[535]; sodann eine Abhandlung über die Bereitung
des wunderbaren „Steines, der kein Stein ist“ und der „die Samen“
der beiden Edelmetalle in sich führt, weshalb er sie auch wieder
hervorzubringen vermag⁠[536]; ferner ein Buch über die Kunst des Gold-
und Silber-Machens⁠[537]; endlich auch ein Werk, enthaltend die aus
dieser „philosophischen“ Kunst hervorgehende medizinische⁠[538], —
wobei wohl an die Einflüsse des Xerions auf Leben und Gesundheit zu
denken ist, sowie an die sog. „Sphaera des DEMOKRITOS“, eine
iatro-(medico-)chemische Tafel, die u. a. den Verlauf von Krankheiten
voraussehen läßt und sich bereits in einem dem Leidener Papyrus
angehörenden Stücke vorfindet⁠[539].


Alle solchen Lehren sollen strengstens als Geheimnisse gehütet
und nur den als würdig Befundenen anvertraut werden, unter
besonderen Cerimonien und magischen, die Geheimhaltung betreffenden
Beschwörungen⁠[540]. Mit derlei Künsten muß aber der des großen Werkes
Beflissene auch in anderer Hinsicht Bescheid wissen, denn wenn z. B.
vorgeschrieben wird, sich mit Harn gewisse Buchstaben und Zeichen
auf den Arm zu malen und sie durch Aufstreuung von Kohlenpulver
sichtbar zu machen, so erfahren wir aus dem syrischen Bibelkommentar
des hl. EPHRAIM (4. Jahrhundert), daß es solcher, durch
die hl. Schrift verbotener Zaubereien, als Schutzmaßregeln gegen
die mitwirkenden, den Erfolg manchmal fördernden, sehr oft aber
gefährdenden Geister und Dämonen bedurfte⁠[541].


Kulturgeschichtlich interessant ist es, daß die syrischen Schriften
als Gegensatz des tiefsinnigen, wahrheitsliebenden und klaren
DEMOKRITOS keinen anderen hinstellen als HOMER, der ein
elender Betrüger war, die große und heilige Kunst verdunkelte und
fälschte, ihre Lehren weder zu verstehen noch darzustellen verstand und
daher die Götter sowie den ACHILLEUS nur als „falsche Symbole“
hinzustellen wußte⁠[542].




3. Pammenes, Maria, Kleopatra, Komarios.





(Angeblich im 1. Jahrhundert n. Chr.)


a) Pammenes, Maria.


Als Schüler, die zu Memphis den Unterricht des OSTANES
gleichzeitig mit DEMOKRITOS genossen, ja nach manchen
Quellen diesen sogar ihrerseits schon mit belehren konnten, werden
PAMMENES und MARIA genannt⁠[543].


PAMMENES, angeblich identisch mit dem PHIMENES aus
Saïs, dessen Rezept zu „echt ägyptischem Asem“ der Leidener Papyrus
erwähnt⁠[544], vielleicht aber auch mit dem PAMMENES, dessen,
als ägyptischen Magiers, zu Beginn des 2. Jahrhunderts TACITUS
und AELIAN gedenken⁠[545], soll sich in seinen Schriften zu
deutlich über die ihm anvertrauten Geheimnisse ausgedrückt und deshalb
den Tadel des Meisters erfahren haben⁠[546]; von diesen „deutlichen“
Schriften ist aber leider nichts erhalten geblieben.


MARIA, anfangs einfach MARIA DIE JÜDIN geheißen,
später (so schon bei ZOSIMOS im 3. Jahrhundert) identifiziert
mit MARIA oder MIRJAM der Schwester des
MOSES, und von der Legende mit den nämlichen übernatürlichen
Kräften ausgestattet wie dieser⁠[547], schließlich sogar zur „Prinzessin
von Saba“ erhoben⁠[548], wird seitens aller jüngeren Autoren als eine
der frühesten und bedeutsamsten Alchemistinnen gepriesen und als
solche auch im arabischen Verzeichnisse des „Fihrist“ (vollendet um
987 n. Chr.) aufgeführt⁠[549]. Daß sie Jüdin war, ist zweifellos, es
wird dies auch von ihr selbst durch einen gelegentlichen Ausspruch
bestätigt, lautend⁠[550]: „Berühre den Stein der Philosophen nicht
mit Deinen Händen, denn Du gehörst nicht zu unserem Volke, Du bist
nicht vom Stamme des ABRAHAM.“ In den an PAMMENES
getadelten Fehler ist MARIA nicht verfallen, sie versicherte
vielmehr laut Überlieferung des AL-HABIB (s. unten): „Kein
einziger Philosoph hat die Wahrheit in klarer Form gelehrt“⁠[551], und
soviel wir sehen können, handelte sie auch diesem Grundsatze gemäß;
doch ist zu berücksichtigen, daß wir ihre Werke fast nur aus den späten
und dürftigen Auszügen kennen, die hauptsächlich bei ZOSIMOS
erhalten sind, zum kleinen Teile auch bei OLYMPIODOROS und
Anderen.





Das Material, dessen sich der „Philosoph“ bedient, ist „unser Kupfer“
und „unser Blei“. Unter „unserem Kupfer“ sind die vier Körper Kupfer,
Eisen, Blei und Zinn zu verstehen⁠[552], unter „unserem Blei“ bald das
„schwarze Blei, μόλυβδος μέλας“⁠[553], bald μόλυβδος ἡμετέρος [d. i.
Antimon], dessen Schmelze man auch „schwarze Brühe“, „schwarzen Saft“
nennt⁠[554]; nur mittels „unseren Bleies“ läßt sich die Mischung
anfertigen, die entweder Magnesia heißt, oder Molybdóchalkos (wörtlich:
Bleikupfer), oder auch μᾶζα (Máza = Teig, Brot)⁠[555]; sie enthält die
vier Metalle der Tetrasomie [also Kupfer, Eisen, Blei, Zinn], ist eine
„Viereinigkeit“ (τὰ δὲ τέσσαρα ἑν = Viere in Einem) und heißt daher
auch „Ei der Philosophen“, „philosophisches Ei“⁠[556], [weil auch das Ei
die Einheit von vier Bestandteilen darstellt: Eischale, Eihaut, Eiweiß,
Eigelb].


Unter den Stoffen, mit denen unser Blei und Kupfer behandelt und
„verbrannt“ werden muß, sind die wichtigsten: der Schwefel, der in der
Hitze von selbst verdampft und dabei alles färbt, welche Eigenschaften,
nämlich Flüchtigkeit und Färbevermögen, er aber mit „allen Schwefeln“
teilt⁠[557]; das Quecksilber, sowie die στυπτηρία στρογγύλη = rundlicher
Alaun, [das sind Bröckchen der aus den Arsensulfiden gewonnenen
Arsenigsäure]⁠[558]; das göttliche Wasser, — „Wasser“ kann stets Lösung
oder Schmelze bedeuten —, hergestellt aus der αἰθάλη (Aithále = Ruß,
Rauch) von schwefel- oder arsenhaltigen Substanzen, auch unter Zusatz
von Chálkanthos (Vitriol), „Galläpfeln“, oder „Kiki“ [äg. = Ricinus;
beides offenbar Decknamen], das Silber schwärzend [durch seinen
Schwefelgehalt], das Kupfer und Blei weißend oder gilbend, je nach
seiner Bereitung⁠[559]; das schwefelhaltige Stimmi [Antimonsulfid]⁠[560];
Alabastron [vermutlich ein weißes Antimonoxyd]⁠[561].


Wie für den Menschen die Nahrung dann passend und förderlich ist, wenn
sie aus Festem und Flüssigem so gemischt wird, daß er sie gut bei sich
behalten und verdauen kann, so ist dies auch beim „Kupfer“ der Fall:
richtig ernährt „gedeiht“ es, und auch seine Wangen „röten“ sich in
der rechten Weise⁠[562]. Dies vollzieht sich in den vier Phasen der
Schwärzung, Weißung, Gilbung und Rötung, die anzusehen sind als die
„ἔργα τοῦ λίθου“, die „Wirksamkeiten des Steines“⁠[563], [d. h. des vom
Philosophen bereiteten Präparates, dessen Pulver er einstreut, wodurch
er die Umwandlung bewirkt]. Das Wesen der Letzteren besteht in einer
Vermählung, in der „Vereinigung des Weiblichen und Männlichen“, — das
Wort ἄρῥην oder ἄρσην (Arsen) hat hierbei den Doppelsinn „Männliches“
und „Arsen“ —, denn „die Natur freut sich an der Natur“ usw.⁠[564];
nach dem Berichte des schon erwähnten AL-HABIB lehrte
MARIA, daß durch Verbindung des Weiblichen und Männlichen,
des dunklen Menstrualblutes und des weißen Spermas, ein wahrer Fötus
entstehe, der neun Monate zu seiner Reifung erfordere und als „Keim,
Ei, Menschlein, Neugeborenes, usf., zehntausend und mehr Namen
trage“⁠[565].





Für das große Werk eignet sich nur eine bestimmte Jahreszeit, der
Pharmuthi [ägyptischer Monat, etwa März-April], und die Stoffe müssen
fest in Leinen eingewickelt, dann der ταριχεία (Taricheía, Einsalzung)
unterworfen und schließlich im „Wasser des Pontos“ gekocht werden⁠[566];
sie gehen zu einem Viertel oder auch zu einem Drittel im Laufe der
Umwandlung verloren⁠[567], doch kann man das schließlich Erhaltene
durch die „Diplosis der MARIA“ ergänzen und vermehren⁠[568].
Zu dieser eignet sich neben Quecksilber namentlich die „unser Blei“
genannte Legierung der vier Metalle⁠[569]; auf deren Bereitung beziehen
sich wohl die vom PHILOSOPHUS CHRISTIANUS⁠[570] u. a. auch
der MARIA zugeschriebenen mystischen Sätze „Zwei sind Eins,
Drei und Vier sind Eins, Eins wird Zwei, Zwei wird Drei“, die sich in
ähnlicher Form bis ins späte Mittelalter erhielten, denn noch in der
„Turba Philosophorum“, einer etwa aus dem 12. Jahrhunderte stammenden
Schrift, heißt es: „Aus Zwei mache Drei, aus Vier mache Eins, aus Zwei
mache Eins,“ usf.⁠[571].


Neben den älteren Behandlungsarten, z. B. Einsetzen in Dünger und
Pferdekot, in das Thermospodion (Aschenbad), usw.⁠[572], benützte
MARIA auch verschiedene neuere, deren Erfindung ihr sogar
seitens späterer Autoren zugeschrieben wird. Nach ZOSIMOS,
der über diesen Punkt Ausführlicheres berichtet⁠[573], konstruierte sie
zahlreiche Öfen, Koch- und namentlich auch Destillier-Apparate aus
Metall, Ton und Glas, und lehrte sie mittels Fett, Wachs, Kleister,
fetter Tonerde und dem „Tonerdekitt der Philosophen“ zu dichten und
zu verbinden⁠[574]. Glasgefäße bezeichnete sie als besonders nützlich,
weil sie „Sehen ohne Berühren“ und gefahrloses Umgehen mit schädlichen
Stoffen gestatten, z. B. mit Quecksilber, „dem furchtbaren Gift und
verderblichsten aller Metalle“⁠[575], aber auch mit den „schwefligen“
[oft = arsenikalischen] Substanzen, die zur Bereitung des göttlichen
Wassers dienen⁠[576].


Als Bestandteile der Destillierapparate, deren älteste
Beschreibungen und Abbildungen in den Schriften der MARIA
vorliegen, werden angegeben: 1. Das Füllgefäß, das sehr stark
und fest sein muß, falls es aus Glas besteht und größeren Inhalt
hat⁠[577]; es heißt βίκος (Bíkos = Gefäß, Schale, Krug), welcher
Name auch βῆκος, βύκος und βικίον geschrieben wird und an den
ἄμβιξ (Ambix) des DIOSKURIDES erinnert, den helmförmigen
Aufsatz [ursprünglich wohl nur Deckel], an dem sich bei der von
diesem Autor beschriebenen Gewinnung des Quecksilbers durch eine
höchst unvollkommene Destillation (eigentlich nur Sublimation) die
αἰθάλη (Aithále) ansetzen, und von dem sie nach dem Abkühlen
abgekratzt werden soll⁠[578]. 2. Das Abzugsrohr, σωλήν (Solén,
Röhre), das aus Ton, Glas oder Kupfer bestehen kann⁠[579]. 3. Der
Rezipient, τὸ ἄγγος (das Gefäß), zuweilen auch φιάλη (Phiále,
Kopf, Schale), oder ebenfalls nur βίκος genannt, in der Regel eine
Art Flasche mit verengertem Halse; sie wird im Bedarfsfalle mittels
eines Schwammes abgekühlt, der in einem größeren Behälter stets frisch
mit Wasser getränkt werden kann⁠[580]. - Zuweilen bringt man an dem
Füllgefäße statt eines Abzugsrohres auch deren zweie
oder dreie an, die in ebenso viele Rezipienten münden, und es
entsteht so der „δίβικος (Dibikos, Zweikörper) und τρίβικος (Tribikos,
Dreikörper) der MARIA“⁠[581]; kommt die „Fixation“ schwierig
zu behandelnder Stoffe in Frage, z. B. die von Schwefel, Quecksilber
und anderen „Sublimaten“, so empfiehlt sich auch ein röhrenförmiges
Auffanggefäß von Schlangengestalt, δρακοντῶδες⁠[582], [an (nicht
in) dessen Windungen die Kondensate sich absetzen]. — Wie
diese Schilderungen ersehen lassen, ist der Fortschritt seit der Zeit
des DIOSKURIDES (der um 75 n. Chr. schrieb) insoferne ein
ganz beträchtlicher, als an Stelle eines Stückes, bestehend
aus dem Füllgefäße und dem fest mit ihm verbundenen und verkitteten
Aufsatze, ein aus drei Teilen (Füllgefäß, Abzugsrohr, Rezipient)
zusammengesetzter Apparat getreten ist, und das Kondensat nicht mehr
an dem aufgestülpten helmartigen Deckel (ἄμβιξ, φιάλη, auch κυμβάνη
oder βάθος = Höhlung) hängen bleiben soll [was stets nur zum kleinen
Teile möglich ist], sondern seitlich aus ihm abfließen kann⁠[583].
Noch unverändert zeigt sich aber die Kühlung; soweit sie nicht schon
von selbst in ausreichender Weise eintritt, wird ihr noch immer
nur mit dem Schwamme nachgeholfen, den schon DIOSKURIDES
bei der Darstellung von Ruß aus Harzen oder fetten Ölen empfiehlt;
infolgedessen ist die Destillation niedrigsiedender Substanzen
unmöglich, die hochsiedender aber, die leicht erstarren und die Rohre
verstopfen, erweist sich als schwierig und umständlich, sofern sie
nicht nach Art einer bloßen Sublimation ausgeführt wird.


Zur Behandlung der Metalle mit Schwefel-, Quecksilber- und
Arsen-Verbindungen in kleinerem Maßstabe bedient sich MARIA
der κηροτακίς (Kerotakís), welches Wort ursprünglich die Palette
bezeichnete, auf der z. B. nach dem Berichte des PLINIUS
⁠[584] die alten griechischen Maler ihre vier Grundfarben, weiß,
schwarz, gelb, und rot, mit Wachs (κηρός, Kerós) mischten und
gelinde erwärmten. In ganz gleicher Weise wie bei dieser Operation,
der ἐγκήρωσις (Enkérosis = Wachsbehandlung, ceratio)⁠[585], wurden
auf einer Kerotakis der Form liegendes Rechteck oder liegendes Dreieck auch die Metalle mit
den entsprechenden Reagenzien (φάρμακα = Phármaka, Medizinen)
zusammengemengt und angewärmt, digeriert, geschmolzen, oder
sublimiert⁠[586]. Handelte es sich um flüchtige oder giftige Stoffe, so
kam statt der flachen Kerotakis ein ἄγγος ὀστράκινον zur Anwendung,
ein irdenes, oben bald offenes, bald geschlossenes Rohr von
erforderlichen Dimensionen, das man entweder unmittelbar durch die
Flammen (φῶτα) des Kamines (καμίνιον) erhitzen konnte, oder mittelbar
im Aschen- und Sandbade. Weil hierbei die in Dampfform aufgestiegenen
Substanzen alsbald in Gestalt von Flüssigkeiten oder Schmelzen
wieder herabtropften, ihren Weg also nach rückwärts nahmen, nannte
man Apparat und Verfahren auch Krebs (καρκίνος, Karkínos);
länglich-runde Gefäße hießen auch „Eier der Philosophen“⁠[587], und
derlei Gerätschaften bildeten wichtige Vorstufen der Sublimations-
und Destillations-Apparate späterer Zeiten, u. a. der sog. Aludeln
(al-utal, im Arabischen ein röhrenförmiges Gefäß).


Unter den von MARIA erfundenen oder benützten Vorrichtungen
führen ihre Schriften gerade eine nicht auf, die viele Forscher
als ganz sicher von ihr herrührend ansahen, weil sie u. a. auch die
Bezeichnung „Balneum Mariae“ (bain Marie, Marienbad) trägt; hierbei
hat jedoch eine zwar naheliegende, aber unzutreffende Etymologie
irregeleitet, denn das Wasserbad war bereits viele Jahrhunderte
vor MARIA wohlbekannt (so schon HIPPOKRATES und
THEOPHRASTOS), und verdankt seinen Namen anscheinend
der Verkettung einer Reihe ganz fernliegender Umstände, die mit
der Tätigkeit der Chemikerin MARIA erst nachträglich in
angeblichen Zusammenhang gebracht wurden⁠[588].


Als eine von MARIA erfundene, oder von ihr dem
DEMOKRITOS und OSTANES abgelernte Kunst, wird noch
die angeführt, Edelsteine im Finstern leuchtend zu machen. Nach
BERTHELOT beruhte sie vermutlich auf der Erregung zeitweiliger
Phosphorescenz, denn den „Farben und Firnissen“ sollen „im richtigen
Verhältnisse“ Mischungen gewisser organischer Substanzen zugesetzt
werden, die, wie Galle von Fischen und Schildkröten, Saft von Medusen,
Öle von Pflanzen, Harze, usf., sämtlich zu den an der Luft leicht
oxydierbaren gehören⁠[589]; vielleicht ist jedoch nur an das oft sehr
intensive Nachleuchten zu denken, das manche Edelsteine, aber auch
andere Mineralien und Schmelzen, stundenlang zeigen, nachdem sie
längere Zeit im Sonnenlichte lagen, oder stark erwärmt wurden.


b) Kleopatra, Komarios.


Während von anderen Berufsgenossinnen der MARIA, z. B. der
THEOSEBEIA und PAPHNUTHIA, kaum mehr als die Namen
überliefert sind, besitzen wir von KLEOPATRA noch Bruchstücke
einiger, „Χρυσοποιία“ (Goldmacherei), „Heilige und göttliche Kunst
der Philosophen“, „Über Maße und Gewichte“, betitelter Werke, die
ihr aber zum Teil allerdings nur zugeschrieben werden, zudem auch
in der vorliegenden Form, den magischen und den spät-gnostischen
Anspielungen gemäß, unmöglich schon in jener Zeit abgefaßt sein können,
zu der KLEOPATRA gelebt haben soll⁠[590]. Sie wird nämlich
als etwa gleichaltrig mit MARIA bezeichnet, sehr oft (z. B.
auch im arabischen Verzeichnis des „Fihrist“, um 987) zusammen mit
dieser genannt⁠[591] und von STEPHANOS (s. unten) noch als
Teilnehmerin eines Gespräches mit OSTANES angeführt⁠[592];
ihr Lehrer soll KOMARIOS gewesen sein. RENAN
vermutet⁠[593], daß sie mit MARIA KLEOPHAS identifiziert
wurde, die in den gnostischen Evangelien neben der hl. MARIA
die hervorragendste Rolle spielt und seitens der Valentinianer (einer
gnostischen Sekte) als „perfekt in der Gnosis“ bezeichnet wird,
daher auch in der Magie und der dieser zugerechneten Chemie; in noch
späterer Zeit erst scheint man sie mit einer ptolemäischen Königin
KLEOPATRA zusammengeworfen zu haben, u. a. mit der letzten
unglücklichen Trägerin dieses Namens⁠[594].


Die sog. Abhandlung über „Maße und Gewichte“ besteht nach
KOPP⁠[595] aus Fragmenten einer Schrift über allerlei
kosmetische Mittel und enthält auch Angaben über die vorgeschriebenen
Maße und Gewichte sowie deren Einteilungen und Verschiedenheiten,
hingegen nichts eigentlich Chemisches.


Den Überresten der anderen Werke ist zu entnehmen, daß die Herstellung
des golderzeugenden Pulvers große Schwierigkeiten bietet, sowohl
an und für sich, als auch wegen der Hindernisse, die der „Neid der
Dämonen“ (δαίμονες) und die Mißgunst der bösen Geister bereitet⁠[596].
Die Behandlungen im Dünger und Pferdekot (ἐν βολβίτοις), unter denen
aber oft nur Erhaltung in gleichmäßiger Wärme zu verstehen ist, dauern
7, 21, und 40 Tage⁠[597]; das durch Macerieren, Erwärmen, Sublimieren
usf. zuerst gewonnene Präparat vergleicht KLEOPATRA einem
im Grabe liegenden Toten, und befiehlt „Hebe auf den Toten (ἴσχε τὸν
νεκρόν) aus dem ersten Grabe (πρῶτος τάφος), und begrabe (θάψον) ihn
nochmals“; nun wird das Macerieren, Erwärmen, Sublimieren usf. in
gleicher Weise siebenmal wiederholt, bis endlich das wahre Ergebnis
der „philosophischen Kunst“ fertig aus dem letzten Grabe „gehoben“
werden kann⁠[598]. Projiziert man es auf 1000 Teile unedlen Metalles,
ja nach anderen selbst auf eine Million Teile, εἰς χιλίας χιλίαδας, so
verwandelt es diese in Gold⁠[599].


Die Digestions- und Destillations-Apparate der KLEOPATRA
gleichen, soweit die von ZOSIMOS erhaltenen Zeichnungen
ersehen lassen, völlig jenen der MARIA; die beigefügten
Abbildungen der sich in den Schwanz beißenden Zauberschlange
UROBÓROS, die, wie den endlosen Kreislauf des Weltganzen, so
auch jenen der chemischen Stoffe bei der Destillation symbolisieren
soll, sowie die mystischen Inschriften „ἕν τὸ πᾶν“ (Hen to pan: Eins
in Allem; Alles in Einem) u. dgl. gehören wohl erst einer erheblich
späteren Zeit an⁠[600].





Dem „Philosophen und Oberpriester“ KOMARIOS, dem oben
erwähnten Lehrer der KLEOPATRA⁠[601], der sich selbst
wieder auf OSTANES zu berufen liebt⁠[602], wird eine an
KLEOPATRA gerichtete Abhandlung „Über die heilige Kunst und
den Stein der Philosophen“ zugeschrieben, die jedoch nur in später,
vielfach veränderter, durch mystische und gnostische Interpolationen
entstellter, von Anspielungen auf Bibelsprüche, Wiederbelebung,
Auferstehung, Fegefeuer usf. erfüllter Fassung vorliegt⁠[603], auch
nach Meinung einiger Autoren nur den Bericht eines Dritten über die
dem KOMARIOS und der KLEOPATRA gemeinsamen Lehren
wiedergibt⁠[604]; sie soll daher an dieser Stelle, im Anschlusse an die
Schriften der KLEOPATRA, besprochen werden.


Das göttliche (θεῖον) Werk⁠[605] besteht in vier Operationen, der
Schwärzung, Weißung, Gilbung und Rötung, begleitet und unterbrochen von
zahlreichen Verreibungen, Waschungen, Macerationen und Schmelzungen,
die man zum Teil in „Krügen aus Askalon“ vornimmt⁠[606]. Eine Hauptrolle
spielen die Sublimationen und Destillationen, bei denen
u. a. das „Flüchtige (ὁ φεύγων), Giftige, sich auch mit Schwefel
Verbindende“, [d. i. das Quecksilber], sowie das durch Schmelzen
und Rösten der „weiblichen“ σανδαράχη (Sandaráche) mit ägyptischem
Nitron und anderen Substanzen entstehende „Männliche“ (ἀρσενικόν,
Arsenikón), [d. i. Arsen oder Arsenigsäure], nach aufwärts
schwebt⁠[607]; in diesen Stoffen, sowie in den Dämpfen der göttlichen
Wässer (θεῖα ὕδατα), nehmen die Geister oder Pneumata körperliche
Gestalt an⁠[608]; sie steigen als θεῖα μυστήρια [schweflige oder
göttliche Mysterien], als οὐράνια σώματα (himmlische, himmelanstrebende
Stoffe) nach oben (ἄνω, áno) und fallen von da aus wieder nach unten
(κάτω, káto), „in die finstere Tiefe der Unterwelt, des Hades“ [d. h.
auf den Boden der Gefäße]⁠[609]. Dort begegnen sie den aus dunklen
Rohmetallen bestehenden oder entstandenen Massen der „γῇ ἡμῶν τῇ
αἰθιοπίδι“, „unserer Erde, der äthiopischen“ [d. h. negergleichen,
schwarzen]⁠[610], „den Toten“ (νεκροῖς), denen sie das „φάρμακον
(Phármakon, Heilmittel) des Lebens“ zubringen und sie auferwecken⁠[611]:
„die Toten werden wiederbelebt“ (θνητὰ ἐμψυχοῦνται)⁠[612], die Materien,
aus denen das Pharmakon die „stinkenden und finsteren [d. h. die
Färbung hindernden] Teile austreibt“⁠[613], gelangen vom Tode zum
Leben, von der Krankheit zur Gesundheit und ergeben durch ἀλλοίωσις
(Alloíosis, Artverwandlung) und μεταβολή (Metabolé, Umwandlung) die
rechten [d. h. edlen] Metalle⁠[614]. Dies ist die „Erfüllung des
Werkes“, die „Vollendung der Kunst“, τῆς τέχνης πλήρωμα (Pléroma):
Männliches und Weibliches haben sich vereinigt und sind Eins geworden,
denn „die Natur freut sich an der Natur, usw.“, und es ist ein Embryo
entstanden; so wie aber durch die körperliche Wärme der Mutter die
„Frucht ihres Leibes“ wächst und sich entwickelt, nachher zu richtiger
Zeit geboren und schließlich mit der Milch des Mutterleibes ernährt
wird, ganz so bringt auch der Philosoph die „Frucht seines Werkes“
durch die Wärme gelinden Feuers zur Reife und nährt sie mit den
göttlichen Wässern⁠[615], d. h. mit den Lösungen oder Schmelzen der
Umwandlung bewirkenden Präparate, des λίθος τῆς φιλοσοφίας (Steines
der Philosophie, der Weisheit), oder λίθος τῶν φιλοσόφων (Steines der
Philosophen, der Weisen)⁠[616]. Aus den befruchtenden Samen (σπέρμα,
Sperma) des Männlichen entwickeln sich Blüten (ἄνθη), Blumen und
Pflanzen, und so wie solche aus ihren Keimen, so schießen aus der
schwarzen äthiopischen Erde θεῖα σώματα „göttliche Substanzen“ empor,
„köstliche Gesteine und Pflanzen“, aufsprießend aus ihrem „Grabe“ in
der Unterwelt⁠[617]; denn die Vollbringung des Werkes gleicht durchaus
der Entfaltung von Blumen und Pflanzen⁠[618].


Schließlich sei noch angeführt, daß der Namen des KOMARIOS
vielleicht erst nachträglich in ganz willkürlicher Weise erfunden,
nämlich von Komaris (κώμαρις, κώμαρος) abgeleitet wurde, der sehr
vieldeutigen Bezeichnung eines angeblich besonders wichtigen und
wirksamen Präparates, unter dem Gips, Marienglas (Selenit), Talk,
Arsen, rotes Schwefelarsen (Sandarach) und noch zahlreiches andere
verstanden werden kann, so daß es im gegebenen Falle meist kaum zu
erraten ist, welche dieser Substanzen eigentlich in Frage kommen
soll⁠[619].




4. Pseudepigraphen der ersten
Jahrhunderte: Hermes, Agathodaimon, Isis, Chimes, Ostanes, Petesis, Jamblichos,
Moses, Johannes.





Die Schriften der bisher angeführten älteren, nicht genau
datierbaren Alchemisten konnten den Anspruch erheben, entweder
deren wirkliche (wenngleich vielfach entstellte und interpolierte)
Werke zu sein, oder doch mindestens in den Hauptpunkten auf
diese zurückzugehen, und so eine, zwar in den Einzelnheiten
unzuverlässige und verworrene, im ganzen aber immerhin zutreffende
und richtige Tradition zu wahren. Desgleichen besitzen wir, etwa
von 300 n. Chr. an, die Abhandlungen einer Reihe von Autoren (mit
ZOSIMOS beginnend), über deren wesentliche Echtheit kein
Zweifel besteht. Betreff der Zwischenzeit dagegen ist uns nur
eine Anzahl teils apokrypher, teils pseudepigraphischer Schriften
erhalten, die sämtlich, gleich so vielen anderen, den verschiedensten
Wissenszweigen jener Epoche zugehörigen, den Charakter des
spätorientalischen und spezifisch alexandrinischen Synkretismus
tragen, d. h. die absonderlichsten Vermischungen griechischer,
ägyptischer, jüdischer, frühchristlicher, orientalischer, gnostischer,
christlich-gnostischer und anderer Ideen und Anschauungen zeigen.
In vielen überwiegen vollständig die magischen und abergläubischen
Vorstellungen; zudem herrscht das Bestreben vor, Entstehung und
Herkunft der Alchemie mythisch zu verschleiern und in die Tiefe von
Zeiten zurückzuverlegen, zu denen noch Götter und Heroen, Engel und
Dämonen, auf Erden wandelten. Da sie außerdem zum Teil nur in vielfach
umgearbeiteter und abgeänderter Gestalt, zum Teil sogar nur in Form von
Auszügen und Zitaten auf die Nachwelt gekommen sind, läßt der Inhalt,
so Bemerkenswertes er zuweilen auch bieten mag, bestimmte Schlüsse,
namentlich nach chronologischer Seite, nur ausnahmsweise zu.


a) Hermes.


HERMES, erst durch eine sehr späte Tradition ganz fälschlich
als Babylonier angesprochen⁠[620], gilt den hellenistischen
Schriftstellern fraglos als Ägypter und wird mit mehreren wichtigen
altägyptischen Göttern identifiziert, u. a. mit PTAH,
CHNUM und THOT; die einschlägigen Erklärungen mögen,
so weit sie zum Verständnisse unentbehrlich erscheinen, gleich an
dieser Stelle gegeben werden.


Die Bedeutung des PTAH beruhte im alten ägyptischen
Reiche (beginnend um 3000 v. Chr.) darauf, daß er der Gott der
Reichshauptstadt Memphis war und als solcher Besitzer der ihr
benachbarten mächtigen Steinbrüche, aus denen die Arbeiter seines
Tempels unter Anleitung der Priester die zur Errichtung der Pyramiden
und anderer großer Bauwerke bestimmten Steine brechen und zurechthauen;
daher ist er „Gott der Künstler“, „Bildner und Gestalter“, und der
Hohepriester seines Tempels führt den Titel „Großer Vorsteher der
Steinkünstler“⁠[621]. Den Theologen gilt er alsbald nicht nur als
„Bildner und Gestalter“ der Werksteine, sondern des ganzen Weltbaues;
seine Macht läßt aus dem Chaos das Weltenei hervorgehen, mit dessen
Bildung die Schöpfung beginnt⁠[622], seine Kunst formt die ersten
Statuen der Götter und versieht sie mit Schmuck aus Blaustein (Lapis
lazuli), Grünstein (Malachit) und Gold, und er ist der Gießer des
goldenen Sonnenkäfers, des die Sonne über den Himmel vor sich
herwälzenden Skarabäus⁠[623]. Daraufhin heißt sein Haupttempel in
Memphis auch die „Goldschmelze“ oder „Goldschmiede“, er selbst
„Herr der Goldschmelze“, „Herr der Künste“, „Herr der Künstler“;
diese letzteren aber sind seine Priester, von denen Einer auch als
„Meister der Kunst“, und der Hohepriester als „Oberster der Künstler“
angeführt wird⁠[624]. Als „von Dem, der wissend ist um die Geheimnisse
der Goldschmiede“ spricht von diesem auch noch die hellenistische
Zeit⁠[625], die den PTAH dem HEPHAISTOS gleichsetzt,
ihn zu einem zaubermächtigen Wundertäter, Magier und Arzt macht, und
als einen solchen auch den zum „Sohne des PTAH“ erhobenen
IMHOTEP ansieht, der in Wahrheit im alten Reiche Oberleiter
des Pyramidenbaues unter dem Könige ZOSER war⁠[626].


Den widderköpfigen CHNUM von Elephantine, den „Herrn
des Kataraktenlandes“ und Gott der Zeugung und Fruchtbarkeit, in
späterer Aussprache CHNUB oder CHNUBIS, betrachtete
man ursprünglich u. a. ebenfalls als Schmied, als Erfinder der
Töpferscheibe (auf der er das Weltenei rund dreht), als Künstler und
als Baumeister, später aber als Weltenbaumeister, Demiurgen, und Herrn
des künstlerischen Geistes sowie des Geistes überhaupt, daher auch des
Lufthauches und Pneumas⁠[627].


THOT, der Ibisköpfige, der Gott der Stadt Chnumu, gilt dem
alten ägyptischen Reiche in seiner Eigenschaft als Mondgott für den
Urheber von Zeitrechnung, Maß, Ordnung und Recht, für den Erfinder der
Sprache, des Zeichnens, des Malens und der Schrift, für den Schöpfer
aller Wissenschaft und Kultur, sowie für den Heilkundigen, der die
Wunden der Götter durch seinen Speichel zu schließen versteht⁠[628].
Einer späteren Zeit ist er der „Herr der Sprache und der Schrift,
der Schreiber und der Tinte“, der Stifter von Ordnung und Recht am
Himmel und auf Erden, der Erfinder der Amulette und Zaubersprüche, die
einerseits Heil und Gesundheit bringen, andererseits die Einflüsse
der bösen Geister abwehren⁠[629]; daher rühmt ein um 1700 v. Chr.
verfaßtes ägyptisches Märchen dem Helden nach „er kennt die Zahl der
Bücherkisten der Weisheit und der Zaubersprüche im Heiligtums des
THOT, .... der steinernen Kisten im Tempel zu Heliopolis“,
und ein anderes preist, um 1350 v. Chr., „das Buch der Zaubersprüche,
von THOT, dem Gotte der Weisheit, selbst geschrieben“⁠[630].
In noch jüngerer Zeit wird dann THOT zum Astronomen,
Astrologen, Magier, Bereiter von wunderwirkenden Heilmitteln, usf.;
seine Lehren stehen anfangs nur auf steinernen Tafeln, Säulen und
Wänden der Heiligtümer, „an geheimen und verborgenen Stellen“, — so
noch zum Teil im spätptolemäischen Tempel zu Edfu, wo er auch „Kenner
aller Geheimnisse der Tempelküche“ genannt wird, d. h. der Rezepte
zur Herstellung der Räuchermittel, Heilsalben u. dgl. —, weiterhin
aber auch auf Leder oder Papyrus, und bilden so die „heiligen Bücher“
oder „heiligen Schriften“⁠[631]. Die hellenistische Aera identifizierte
THOT völlig mit HERMES, wozu u. a. auch besonders
beitrug, daß ersterer beim großen Totengericht die Herzen wägt und
hiernach die Geschicke der Seelen bestimmt, HERMES aber
ebenfalls die Seelen zur Unterwelt geleitet, und einen Schlüssel
führt⁠[632]; auf ihn übertrug sie daher auch die Autorschaft der
gesamten priesterlichen, dem THOT zugeschriebenen, nach
ägyptischem Herkommen durchaus anonymen Literatur, und so ist es
zu erklären, daß die Zahl der von HERMES verfaßten Werke
seitens MANETHOS (um 280 v. Chr.) auf 36525, seitens
IAMBLICHOS (im 3. Jahrhundert n. Chr.) auf 20000 beziffert
wird, und daß ein bloßer Auszug, von dem anscheinend der um 220 n. Chr.
gestorbene CLEMENS ALEXANDRINUS berichtet, 42 Bände oder
Bücher umfaßte⁠[633]. Es steht dahin, ob mit diesen 42 „hermetischen
Büchern“ jene etwas gemein haben, die als „hermetische Schriften“ oder
„Weisheit des HERMES“ auf uns gekommen sind, sich mit ihrem
nicht alchemistischen, sondern zumeist mystisch-schwärmerischen
und -religiösen, oder naturwissenschaftlich-abergläubischen Inhalte
als Offenbarungen des HERMES-THOT geben und nur mit größter
Vorsicht zu Rückschlüssen irgendwelcher Art herangezogen werden
dürfen⁠[634]; fast erscheint es unglaublich, daß sie bis tief in das
17. Jahrhundert hinein für echt und geradezu uralt-ägyptisch gehalten
und erst durch den berühmten Streit CONRINGS (in Helmstaedt)
gegen BORRICHIUS (in Kopenhagen), 1648 mit dem Buche über
die hermetische Medizin einsetzend, als in später Zeit untergeschoben
erwiesen wurden⁠[635].


Jedenfalls sieht die hellenistische Zeit schließlich in
HERMES die Personifikation des Wissens, der Wissenschaft,
des in allen Künsten, namentlich aber in allen Geheimkünsten,
erfahrenen und schöpferischen Geistes, den Hüter und Bewahrer
aller alten Erbweisheit (daher sie ihn auch mit ADAM,
HENOCH, ABRAHAM, MOSES, JOSEF
usf. gleichsetzt)⁠[636], den Verfasser und Schreiber unübertroffen
tiefsinniger und an Zahl endloser Werke, den „aller himmlischen Zeichen
und Einflüsse“ kundigen Astrologen, Arzt, und Magier, sowie den Mann,
„in dem sich Anfang und Ende der göttlichen Kunst vereint“, den Meister
„der heiligen und hermetischen Kunst“, den ersten Alchemisten⁠[637].





Nach den, durch die syrischen Manuskripte bewahrten Berichten des
ZOSIMOS schrieb HERMES als erster die zum Teil durch
Dämonen übermittelten Traditionen der Alchemie nieder, und zwar in
einem umfangreichen Werke, das aber auch viele andere, χειρόκμητα
(Handfertigkeiten, Handgriffe) genannte „Künste“ behandelte⁠[638]. Es
zählte 24 Bücher, bezeichnet nach den Buchstaben des griechischen
Alphabetes und benannt mit besonderen Namen, z. B. Imos, Imuth,
Gesicht, Schlüssel (κλείς)⁠[639], Siegel (Gesiegeltes), Encheirídion
(Handbuch), Epoche usf., und in diesen wurden sämtliche „Künste“ durch
„Tausende von Worten“ genau erklärt, so auch die Umwandlung von




  
    	
      geschweifte Klammer, links
    
    	
      Blei

    
  

  
    	
      Zinn

    
  

  
    	
      Eisen

    
  







in




  
    	
      geschweifte Klammer, links
    
    	
      Kupfer

    
  

  
    	
      Silber ,

    
  

  
    	
      Gold

    
  







aber auch von Blei in Zinn, Kupfer in Eisen, usf., kurz von allem der
Reihe nach, von oben nach unten und von unten nach oben; erst spätere
Erklärer, „die ohnehin auch allein die Verwandlung des Silbers in
Gold erwähnten“, „verdarben und verdunkelten diese Bücher und machten
aus ihnen Mysterien“. — HERMES selbst schrieb sein Werk
auf „Tafeln“, die aber verloren gingen oder verborgen blieben, so
daß erst der ägyptische König NECHEPSO sie wieder auffand;
die Götter, deren Beistand er in endlosen Gebeten anrief, begnadeten
ihn schließlich mit ihrem Verständnisse⁠[640], — doch ist weder
überliefert, wodurch der (schon in früher ptolemäischer Zeit mythische)
König veranlaßt wurde, ein solches überhaupt anzustreben, noch welche
Früchte es ihm trug, nachdem er es errungen hatte.


Vermutlich auf diese „Tafeln“ hin, deren Andenken lebendig
geblieben zu sein scheint, hat eine spätere Zeit dem HERMES
auch die Abfassung zweier sehr berühmt gewordener anderer
zugeschrieben, der „Tafel von Memphis“ und der „Tabula smaragdina“.
Die „memphitische Tafel“⁠[641] soll sich u. a. an einem Felsen bei
Memphis vorgefunden und in griechischer, sowie nach KIRCHERS
Bericht von 1636 angeblich auch in koptischer Sprache, nachstehende
Inschrift getragen haben: „Himmel oben, Himmel unten; Sterne oben,
Sterne unten; Alles (πᾶν) ist oben, Alles ist unten; Nimm es hin, es
bringe Dir Glück.“ Weiteres über sie ist nicht bekannt geworden, und
die Behauptung, der angeführte Spruch sei altägyptischen Ursprunges,
hat sich nicht bestätigt, was auch nach seinem auf Astrologie und
Chemie (Sublimation, Destillation) anspielenden Inhalte nicht
anders zu erwarten war. — Die, der Sage nach durch ALEXANDER
DEN GROSSEN im Grabe des HERMES aufgefundene „Tabula
smaragdina“⁠[642] war unter diesem Namen, sowie unter dem Nebentitel
„De operatione solis“ (Vom Machen der Sonne, d. h. des Goldes), im
Abendlande schon gegen 1200 wohlbekannt und hochgeschätzt; der allein
und nicht überall ganz gleichlautend übermittelte lateinische
Text⁠[643] lautet in wörtlicher Übersetzung: „Es ist wahr, nicht
gelogen, sicher und völlig gewiß. Was unten ist, gleicht dem was oben
ist, und was oben ist, dem was unten ist, zwecks Durchschauung der
Wunder des einen Dinges. So wie alle Dinge wurden aus Einem, durch
Nachforschung darüber [oder: durch Einen, seiner Überlegung gemäß],
so sind auch alle Dinge geboren aus diesem einen Dinge, vermöge der
Anpassung (adaptatione). Sein Vater ist die Sonne, seine Mutter der
Mond. Der Wind trug es in seinem Bauche. Seine Nährerin ist die
Erde. Es ist der Vater aller Vollendung (telesmi) im Weltalle. Seine
Kraft (virtus) steht auf ihrer Höhe, wenn es zu Erde gewandelt ist.
Du scheide das Erdige vom Feurigen, die dunstartigen Teile von den
dichten, gelinde, mit großer Kunst. Es [das Ding] steigt empor von der
Erde zum Himmel, steigt wieder nieder zur Erde, und nimmt in sich auf
die Kräfte der Oberen und der Unteren. So gewinnst Du das Rühmlichste
(gloriam) der ganzen Welt. So wird alles Dunkel von Dir weichen. Dies
ist die hohe Kraft in äußerster Stärke, da sie alle dunstartigen Teile
besiegt und alle dichten durchdringt. So wurde die Welt geschaffen. So
entstehen die wunderbaren Anpassungen (adaptationes), deren Art diese
ist. Deshalb werde ich HERMES TRISMEGISTOS genannt, weil ich
innehabe die drei Teile der Philosophie des Weltalles. Vollendet ist,
was ich verkünde über die Herstellung der Sonne.“


Bei aller Absonderlichkeit enthält dieser Text nichts, was
unverträglich wäre mit dem Geiste der Systeme einer Zeit, die
unbedenklich auch die buntesten Elemente zu vereinigen pflegte, —
und zwar weder was die Form, noch was den Inhalt anbelangt; letzterer
betrifft sichtlich die Gewinnung des Goldes mittels des „zu Erde
gewordenen“ großen Wunderdinges, d. i. des Steines der Philosophen, der
das „Dunkle“ weichen macht (d. h. die richtige Färbung bewirkt), die
Samen von Silber und Gold (Mond und Sonne, Weiblichem und Männlichem)
in sich trägt und durch richtige „Anpassung“ die höchste „Vollendung“
herbeiführt, selbst aber wieder durch allerlei Sublimationen
und Destillationen (ἄνω καὶ κάτω) und unter Mitwirkung des „Windes“
(Geistes, Pneumas) „geschaffen wird“ und als Inbegriff aller Elemente
und Kräfte ein Analogon des Weltalls darstellt, ein ἓν καὶ πᾶν (Hen kai
pan: Eines in Allem, Alles in Einem). In ganz ähnlichem Sinne, und in
einem Wortlaute, der jenem der sog. hermetischen Tafeln sehr nahekommt,
heißt es auch in einem alten bei ZOSIMOS⁠[644] übermittelten
Spruche: „Nach oben das Himmlische, nach unten das Irdische! Durch das
Männliche und das Weibliche wird das Werk vollendet!“


Ein griechisches Original der „Tabula smaragdina“ ist nicht bekannt,
und da die syrischen und arabischen Chemiker ihrer überhaupt keine
Erwähnung tun⁠[645], so bestehen berechtigte Zweifel an ihrem
vorgeblichen Alter; so alt wie der gesamte zugehörige
Litteraturkreis könnte sie aber dem soeben Ausgeführten zufolge
immerhin sein, und die Anführung des HERMES TRISMEGISTOS,
sowie die Herübernahme des im Lateinischen ganz ungebräuchlichen
Wortes telesmus (τελεσμός) lassen eine Übersetzung aus dem
Griechischen mindestens als möglich erscheinen⁠[646]. — Älteren
Forschern hat namentlich die Frage viel Kopfzerbrechen bereitet,
ob es tatsächlich Smaragde gebe, deren Größe die Anfertigung einer
Tafel von ausreichenden Abmessungen gestatte; indessen erledigt sich
diese Schwierigkeit dadurch, daß mit dem mehrdeutigen Worte Smaragd
keineswegs gerade unser Edelstein Smaragd gemeint zu sein braucht, und
daß auch z. B. in den ärztlichen Schriften des CELSUS (zu
Beginn der Kaiserzeit) „emplastrum smaragdinum“ nicht etwa ein Pflaster
aus Smaragden bedeutet, sondern einfach ein grünes Pflaster⁠[647], —
wonach es also freisteht, die Tabula smaragdina als Tafel aus grünem
Glas, einem beliebigen grünen Gestein, oder einem sonstigen grünen
Material aufzufassen!





Kaum besser, als über diese mythischen, auf Tafeln eingegrabenen
Schriften des HERMES, sind wir über die dem Papyrus oder
Pergament anvertrauten unterrichtet; wir kennen sie nur aus Anführungen
und Zitaten, die sich u. a. bei ZOSIMOS, SYNESIOS,
OLYMPIODOROS und bei den noch späteren ersten syrischen und
arabischen Chemikern finden (so bei dem schon mehrfach genannten
AL-HABIB) und allenfalls ersehen lassen, welche Lehren man
dem Manne zuschreiben zu sollen glaubte, den es galt, als Begründer
(oder als einen der Begründer) der „hermetischen Kunst“ glaubhaft
hinzustellen.


Das heilige oder große Werk muß begonnen werden in den ersten zehn
Tagen des Monates Pharmuthi (März-April; das syrische Manuskript
sagt im Nisân = April) und dauert sechs Monate⁠[648]; sein Ziel ist,
„wie schon die Alten angaben“, die Umwandlung des „Kupfers“ in
ἰόχαλκος (Ióchalkos, rotes Kupfer = Gold)⁠[649]. Die Grundsubstanzen
(οὐσίαι, Usíai) des Silbers und Goldes sind schon enthalten im „Ei
der Philosophen“ [der Mischung von Kupfer, Blei, Eisen, Zinn]⁠[650],
in jener „Magnesia“ genannten Legierung⁠[651], auf die sich auch die
Sprüche „Zwei wird Eins, Drei und Vier wird Eins, usf.“ beziehen⁠[652].
Die Operationen, die zur Umwandlung dieser Stoffe führen, beginnen mit
dem Einwickeln und Einbinden in Leinen, der Tarichie (Einsalzung),
sowie dem Kochen in „Meerwasser“⁠[653]; im weiteren Verlaufe müssen
die Stoffe, — und dies ist eine der wichtigsten und daher sehr
oft zitierten Vorschriften des HERMES —, ganz und völlig
„verbrannt“ werden, „und wenn sie gänzlich zu Asche geworden sind,
so ist dies das Anzeichen eines guten Gelingens“, „denn wer den
Stoffen nicht ihren körperlichen Zustand nimmt und die unkörperlich
Gewordenen wieder in Körper verwandelt, der kann das Ziel nicht
erreichen“⁠[654]. Die völlige Austreibung der flüchtigen Bestandteile
aus den einen Substanzen und ihre Wiedervereinigung mit den anderen, —
denn hierum handelt es sich offenbar —, ist indessen nicht so leicht
zu bewerkstelligen, denn nicht selten erhält man „unverbrennlichen
Schwefel“, d. i. nach HERMES jene Asche, zu der der Schwefel
die Stoffe so verbrannte, daß sie noch einen Teil der „Geister“ in sich
zurückhielten⁠[655].


Was unter „Schwefel“ verstanden werden soll, erscheint freilich
keineswegs eindeutig bestimmt, denn AL-HABIB bezeugt z. B.
ausdrücklich, daß HERMES mit „Schwefel“ auch das Quecksilber
aus dem Zinnober bezeichnet habe⁠[656]. HERMES unterscheidet
dieses Quecksilber von dem, das „als weiße αἰθάλη (Aithále) der roten
Kobathia die Magnesia weißt“⁠[657] [d. h. vom Arsen], sagt jedoch,
„Quecksilber ist zwar zweierlei, aber doch nur Eines“⁠[658]; „es ist
Eines, besteht jedoch aus zwei Monaden“ heißt es auch vom ὔδωρ ἐν
ἀβύσσω, dem „Wasser des Abyssos“ (Abgrundes), das aus den untersten
Teilen der Gefäße geschöpft wurde und sehr wohl neben allerlei
abgetropften Kondensaten auch das ohnehin oft nur mit dem Namen
„Wasser“ bezeichnete Quecksilber enthalten haben kann⁠[659]. Nach
dem Berichte der syrischen Manuskripte⁠[660] lehrte HERMES,
Quecksilber sei die Grundsubstanz [Materia prima] aller Metalle und
verwandle sich unter den passenden Umständen nicht schwieriger in
eines von diesen, als „Wasser“ zu Ölsaft in einem Ölbaum, zu Harzsaft
in einer Terebinthe, oder zu Honigsaft in einer Dattelpalme⁠[661]. —
Wie weiter oben wiederholt erwähnt wurde, sollen die „Ägypter“ für die
Ursubstanz der Metalle das Blei gehalten haben, vermutlich angesichts
seiner großen Schmelzbarkeit und seines leichten Überganges in andere
(vielfach auch mit den Abkömmlingen sonstiger Metalle verwechselte)
Stoffe, wie Bleiweiß, Bleiglätte, Mennige, Schwefelblei usf.; da nun
aber das Quecksilber, wie man nach und nach erkannte, überhaupt stets
flüssig bleibt und gleichfalls mit Leichtigkeit das weiße Sublimat, den
bald gelblichen, bald rötlichen, bald schwarzen Zinnober ergibt usf.,
so liegt die Annahme nahe, es sei auf solche Analogien hin allmählich
dem Blei gleichgesetzt worden und habe schließlich an dessen Stelle die
Rolle einer Materia prima übernommen, — wofür aber auch noch ganz
andere, erst später zu erörternde Gründe ausschlaggebend waren.


Mittels Quecksilbers stellte HERMES, nach einem beim
PHILOSOPHUS CHRISTIANUS erhaltenen Berichte, auch das
Xérion (ξήριον) her, „das seit Äonen Gesuchte“⁠[662], und
verwandelte mit ihm ebensowohl die gemeinen Metalle in Gold, „das
allein frei von aller Krankheit ist“⁠[663], wie die körperlich Siechen
in Gesunde⁠[664]: ist doch nach ihm der Mensch ein Mikrokosmos, und
diese kleine Welt enthält alle Elemente (einschließlich der Winde)
ebenso in sich, wie die große, und unterliegt daher genau den nämlichen
Einflüssen wie letztere⁠[665]. — Hiernach wird man schwerlich der
Behauptung einiger Autoren beistimmen können, HERMES sei
ein Feind der von ZOROASTER(?) gepriesenen magischen Lehren
und Vorstellungen gewesen; nach ZOSIMOS war vielmehr der
Sachverhalt gerade der umgekehrte⁠[666].


Wie in der „hermetischen Kunst“, so lebt der Name des HERMES
bis auf den heutigen Tag auch noch im „hermetischen Verschlusse“
fort. Nach AL-HABIB⁠[667] spricht schon ZOSIMOS vom
„hermetischen Verschlusse der Gefäße“ als von etwas Wohlbekanntem und
keiner Erklärung Bedürftigen, es scheint also fraglos, daß dieser
völlig dichte, bei Glasgefäßen durch Zuschmelzen bewerkstelligte
Verschluß, oder doch eine bestimmte Art seiner Herstellung und
Verwendung, vorwiegend auf HERMES zurückgeführt und als
seine Erfindung angesehen wurde. Daß einige seiner Bücher „Siegel“
oder „Gesiegeltes“ überschrieben waren⁠[668], kommt jedoch in dieser
Hinsicht nicht mit in Frage, vielmehr besagt dieser Titel nur soviel
wie „Geheimnisse“; beruft sich doch ZOSIMOS u. a. auch auf
Vorschriften aus Büchern gleichen Namens, die der ägyptische Gott
PTAH selbst verfaßt haben soll⁠[669].


b) Agathodaimon.


Von AGATHODAIMON (= guter Geist) berichten die späteren
Alchemisten, z. B. OLYMPIODOROS⁠[670], er sei ein alter
ägyptischer Philosoph und noch älterer Herrscher und Gott gewesen;
als Philosoph wird er oft zusammen mit HERMES genannt oder
diesem auch gleichgesetzt, als dritter König aus der göttlichen
Urdynastie Ägyptens bei MANETHO aufgeführt⁠[671], als Gott
aber mit THOT oder mit CHNUM (Chnub, Chnubis,
Chnuphis) identifiziert, mit letzterem namentlich in seiner Richtung
als ärztlicher Gott: sein Emblem ist die sich häutende, und dadurch
angeblich die Krankheit abstreifende, neue Gesundheit und neues Leben
gewinnende Schlange. Die Schlange, die sich selbst in den Schwanz
beißt oder den eigenen Schwanz verschlingt und in dieser Form das alte
hieroglyphische Zeichen für „Welt“ darstellt, ist in hellenistischer
Zeit als οὐροβόρος (Urobóros) oder ὀφιοῦχος (Ophiúchos) auch das
Wahrzeichen des AGATHODAIMON, „des guten Dämons von
Ägypten“ und „Hausschutzgottes“⁠[672]; dies geht offenbar auf die nach
ROHDE⁠[673] echt griechische Anschauung zurück, daß das Haus
als seine Hüterin die zum „guten Geiste“ gewordene Seele des Hausvaters
zu verehren habe, die, gleich allen chthonischen Wesen, in Gestalt
einer Schlange, der auch als Agathodaimon bezeichneten „häuslichen
Schlange“, zu erscheinen pflegt. Der Schlange dieses Namens brachte man
in Alexandria jährlich besonders feierliche Opfer dar⁠[674], jedenfalls
weil Alexandria in AGATHODAIMON seinen eigentlichen Stadtgott
verehrte, — wie denn auch noch im 3. Jahrhundert ein Oberpriester
AGATHODAIMON daselbst nachweisbar ist⁠[675]; der, dem Gotte
AGATHODAIMON zugeordnete Stern ist nach hermetischen Schriften
die Sonne⁠[676]. Wenn also, allem diesem und dem klaren Wortlaute seines
Namens entgegen, AGATHODAIMON in ganz später Zeit nicht selten
für einen neidischen und gefährlichen „Dämon“, seine Schlange aber
für einen bösen und verderblichen „Drachen“ angesehen wird, so beruht
dies sichtlich auf Mißverständnissen und Entstellungen, die zum Teil
vermutlich dem Eindringen orientalischer Überlieferungen zuzuschreiben
sind.


Daß AGATHODAIMON ein chemisches Werk (βίβλος χημευτική)
verfaßt habe, berichtet OLYMPIODOROS⁠[677], und den syrischen
Manuskripten nach erwähnt es schon ZOSIMOS als ein an den
OSIRIS gerichtetes, oder ihm gewidmetes Buch⁠[678]. Mit den
Worten „AGATHODAIMON begrüßt den OSIRIS“ beginnt auch
die von AGATHODAIMON angeblich gemeinsam mit HERMES
verfaßte „Erklärung eines Orakels des ORPHEUS“, zu der zu
bemerken ist, daß nach hellenistischen, u. a. bei DIODOR
erhaltenen Berichten, die mythischen Dichter ORPHEUS und
MUSAIOS nach Ägypten gekommen seien und dort die uralte
Weisheit der Priester erlernt, diesen aber auch ihre eigene mitgeteilt
haben sollen⁠[679]. Die „Erklärung“, die nur in Form einer dunklen,
vielfach entstellten, an zahlreichen späteren Einschiebseln reichen
Kompilation vorliegt⁠[680], behauptet auf Grund der „freilich sehr
verwirrten und unklaren Schriften der Alten“, daß dem ORPHEUS
göttliche Stimmen durch ein Orakel mitteilten, welcher Augenblick
der günstigste für das große Werk sei, wie man die Projektion
auszuführen habe, und wie sich dabei durch mystische Gebete und
magische Beschwörungen die bösen Geister bannen und die ihrem Neide
entspringenden Hindernisse überwinden ließen⁠[681]; daraufhin habe
ORPHEUS auf Kupfer oder auf die „Knochen des Kupfers“,
die aus Kupfer, Eisen, Zinn und Blei bestanden und deren unter
dem Namen „persische Knochen“ auch ZOSIMOS gedenkt⁠[682],
Arsen und Kadmia (καθμία, καθμίς) zur Einwirkung gebracht⁠[683], die
Bestandteile 41 Tage lang maceriert, wobei sich ἐξανθήματα (Exantheme,
Efflorescenzen) bildeten⁠[684], und sie so schließlich geweißt und
gegilbt.





Nach AGATHODAIMONS Lehre hat man die Schlange Urobóros,
bei der „das Ende der Anfang, und der Anfang das Ende ist“, als
Symbol des großen Werkes zu betrachten, da bei diesem ebenfalls
die anfängliche Grundsubstanz oder Materia prima schließlich in
die einzelnen Metalle übergeht, in diesen vorhanden ist, und auch
wieder aus ihnen zurückgewonnen werden kann. Wie die Schlange, so
ist auch das große Werk ein Symbol der Welt; als solches reiht sich
Beiden das „philosophische Ei“ an⁠[685], das oft als synonym mit
dem großen Werke gilt, oder als „Stein, der kein Stein ist“ das
Verwandlungsmittel andeutet, eigentlich aber mit seinen vier „die
unzähligsten Namen führenden Teilen“ [Schale, Eihaut, Eiweiß, Eigelb]
das Ausgangsmaterial, die vier Metalle der Tetrasomie, bezeichnet⁠[686].
Dieses „unser Blei“ (μόλυβδος ἡμέτερος), diese schwarze Brühe oder
Schmelze (μέλανα ζωμόν), hat man zu benützen⁠[687], zehn Tage im Dünger
(ἐκ τῆς κόπρου) zu erwärmen und 21 Tage zu beizen⁠[688], sodann mit
koptischem Stimmi (στίμη κοπτική)⁠[689], mit vom Schwefel befreitem
Arsen „dieser Seele des Färbenden“⁠[690], und mit anderen Chemikalien
zu behandeln und so zunächst in „unser Silber“ (ἄργυρον τὸν ἡμῶν)
überzuführen⁠[691].


Wie als Erklärer des orphischen Orakels, wird AGATHODAIMON
zusammen mit HERMES auch als Verfasser eines merkwürdigen
Rätsels genannt, das spätere Autoren als „Rätsel vom
philosophischen Steine“ anführen⁠[692] und das in wörtlicher Übersetzung
aus dem Griechischen wie folgt lautet:




  
    „Buchstaben zähle ich neun; viersilbig bin ich. Nun rate!

    Merk’: von den ersten drei Silben hat zwei der Buchstaben jede,

    Aber die vierte hat drei. Fünf Buchstaben sind Konsonanten.

    Bilde die Summe der Zahlen: Du findest zweimal Achthundert,

    Dreimal Dreißig dazu, nebst Sieben. Hast Du mein Wesen

    Nunmehr erkannt, so hast Du auch teil an göttlicher Weisheit.“

  






Die älteste bisher bekannte Quelle dieses sog. Rätsels sind die
„Sibyllinischen Weissagungen“, eine im Tone der Propheten und
Orakelkünder gehaltene Sammlung sehr verschiedener, von vielerlei
jüdischen und christlichen Verfassern herrührenden Erzählungen und
Sentenzen, die wahrscheinlich zwischen 100 vor und 300 nach Chr.
niedergeschrieben wurde und ihre endgültige Form wohl erst gegen
300 erhalten hat. Im ersten Buche dieser „Weissagungen“⁠[693], das
von einem Christen um 200 n. Chr. verfaßt sein dürfte, befiehlt
Gott dem NOAH, den sündigen Völkern noch einmal Buße zu
predigen, und offenbart sich ihm als Herrscher der Welt, wobei er die
oben angeführten Worte ausspricht. Daß sie also ursprünglich keinen
alchemistischen Sinn haben konnten, ergibt sich aus diesem Sachverhalte
ohne weiteres; viel eher scheinen sie auf einen der Geheimnamen Gottes
hinzudeuten⁠[694], deren Kenntnis (nach altägyptischer Anschauung) dem
Kundigen ungeheure Macht verleiht, wie denn z. B. der weise König
SALOMON „die neun Buchstaben des geheimen Namens des Herrn“
beherrscht und im „Mysterium der neun Buchstaben“ den „Schlüssel
alles Sichtbaren“ besessen haben soll⁠[695]; welcher der zahlreichen
Namen dieser Art gemeint sein mag, steht indessen nicht fest. Zu
einem von alchemistischem Tiefsinne erfüllten „Rätsel“ machten die
aus dem Zusammenhange gerissenen Verse erst spätere Schriftsteller,
aus denen OLYMPIODOROS im 5. und STEPHANOS im 7.
Jahrhundert schöpften⁠[696]; sie schrieben sie, um ihnen die gehörige
Autorität zu sichern, einem der hochberühmten „Alten“ zu, also dem
AGATHODAIMON, dem HERMES, oder auch beiden zusammen.
Eine Lösung des Rätsels aus hellenistischem Zeitalter ist nicht
überliefert; vom 16. Jahrhundert ab gaben verschiedene Gelehrte als
solche an: Lithargyros, Kinnabari, Kassiteros, Ampelitis, namentlich
aber Arsenikon⁠[697]. Die Namen der ersteren, ihrer Natur nach sehr
zweifelhaften Substanzen erfüllen jedoch die im Rätsel gestellten
Bedingungen nur annähernd, und der sachlich noch ansprechendste,
Arsenikon, ergibt seinem Zahlenwerte nach nicht die verlangte Summe
1697; allerdings führen einige Handschriften statt dieser Ziffer auch
andere, bei einigem guten Willen ziemlich genügende Zahlen an, und
manche lassen die letzten drei Verse ganz weg und beschränken sich auf
die ersten, die derlei erschwerende Sonderbestimmungen nicht enthalten.


c) Isis.


Unter dem Namen eines „Schreibens der ISIS an HOROS
über die heilige Kunst“ (περὶ ἱερᾶς τέχνης) geben die alchemistischen
Sammlungen in ziemlich abweichenden Fassungen den Text eines Briefes
wieder, den ISIS, die sie als Göttin, Königin von Ägypten,
oder Prophetin (= Priesterin) bezeichnen, an ihren Sohn HOROS
gerichtet habe⁠[698]; selbst der gutgläubige BORRICHIUS (um
1650) wagte, seine Echtheit zu bezweifeln, CHEVREUL (1845)
erklärte ihn sogar für eine bloße Satire⁠[699], in Wirklichkeit reiht er
sich aber den sonstigen Apokryphen und Pseudepigraphen des Zeitalters
als völlig gleichartig an und läßt nichts von jenem besonderen
„alchemistischen Geheimsinne“ merken, dessen noch BERTHELOT
Erwähnung tut⁠[700]. Die Art der Einkleidung ist mit unleugbarem
Geschicke gewählt und durchgeführt, denn die Mitteilung der Lehren und
Geheimnisse von Mund zu Mund, durch den Gott an den Priester, den Vater
an den Sohn, usf., entspricht einer altägyptischen Tradition; auch
derartige Gespräche gerade zwischen ISIS und HOROS
waren schon in sehr entlegener Zeit bekannt, z. B. eines, in dem die
Göttin meldet, „daß es ihr erlaubt sei, dem eigenen Kinde mitzuteilen
den Namen des Gottes RÊ“, nämlich jenen „geheimen und wahren
Namen“, dessen Kenntnis furchtbare Macht verleiht (den man aber
natürlich schließlich doch nicht erfährt!)⁠[701].


Was den Inhalt des „Schreibens“ betrifft, so erzählt ISIS dem
HOROS, der sich auf die Suche des SETH (Typhon),
des Mörders seines Vaters OSIRIS, begeben hatte, sie sei
inzwischen nach Ormanuthi gegangen, — d. h., wie HOFFMANN
angibt, nach ihrem berühmten Tempel zu Eumenuthi bei Kanopos⁠[702]
—, „woselbst die heilige Kunst Ägyptens, ἡ ἱερὰ τέχνη τῆς
Αιγύπτου, betrieben wird“⁠[703]; dort näherte sich ihr ein „Prophet“
(προφήτης = Priester) und „Engel des unteren Firmamentes“⁠[704]
und suchte ihre höchste Gunst, als deren Preis sie Mitteilung des
Transmutations-Geheimnisses verlangte; der Prophet erklärte, er selbst
sei nicht berechtigt, dieses zu verraten, sandte ihr aber den „Obersten
der Propheten“ (ἀρχιερεύς, Archiereús = Oberpriester) und „Engel des
höchsten Firmamentes“ AMNAEL, mit dem sie des Handels einig
wurde: als Lohn für ihre Hingebung lehrte er sie die Herstellung des
Goldes und Silbers, nachdem er ihr vorher den Eid abgenommen hatte
„daß sie darüber niemandem Mitteilung machen werde, als allein ihrem
leiblichen Sohne“. Der in religionsgeschichtlicher Hinsicht nach
Form und Inhalt bemerkenswerte Eid⁠[705], dessen Verwandtschaft mit
anderen, bei STEPHANOS (als „Eid des PAPPOS“) und
beim PHILOSOPHUS CHRISTIANUS überlieferten Schwüren⁠[706],
unverkennbar ist, lautet: „Ich lasse Dich schwören bei Himmel und
Erde, bei Licht und Dunkel; bei Feuer, Wasser, Luft und Erde; bei der
Höhe des Himmels, der Tiefe der Erde und dem Abgrunde der Unterwelt;
bei THOT und ANUBIS; beim Gebell des dreiköpfigen
KERBEROS, des Hüters der Unterwelt; bei der Fähre des
CHARON und bei CHARON dem Fährmann; bei den drei
Göttinnen der Notwendigkeit, den Geißeln und dem Schwert: daß ich
Niemandem das Geheimnis mitteilen werde als allein meinem Kinde und
teuren Sohne, damit er Du sei, und Du er“ [d. h. damit er zum Gott
werde durch Empfang Deines göttlichen Wissens].


Was daraufhin AMNAEL der ISIS eröffnet oder vielmehr
nur andeutet⁠[707], bewegt sich wesentlich im Geleise der demokritischen
Lehren vom Fixieren des Quecksilbers durch Magnesia, Pyrit, Arsen, die
Dämpfe der Kobathia, Schwefel u. dgl., vom Weißen und Gilben durch
Erteilen der richtigen Färbung mittels des Verwandlungs-Präparates
oder „Pharmakons“, von der Diplosis usf.; nachdrücklich findet sich
betont, daß jedes Ding von seinesgleichen erzeugt wird, der Mensch vom
Menschen, der Löwe vom Löwen, das Getreide vom Samen des Getreides, und
so auch das Gold vom Samen des Goldes: „die Natur freut sich über die
Natur, usw.“


Mehrfach wird in dieser Abhandlung ISIS, die den Hellenisten
für identisch mit SELENE gilt, auch mit dem Symbol des
Mondes Mondsichel bezeichnet, das ihren Namen selbst geradezu vertritt⁠[708]:
„HOROS, Sohn der Mondsichel“, „Vereinigung mit Mondsichel“, „Schreiben der Mondsichel“;
diese von BERTHELOT besonders hervorgehobene Tatsache geht
indessen bereits aus einer Anführung KOPPS hervor⁠[709].





d) Chimes.


Daß CHIMES oder CHEMES der erste Chemiker gewesen
sei, und die Chemie von oder nach ihm ihren Namen erhalten habe, ist
die Behauptung einer erst sehr späten Zeit, die einen „Heros Eponymos“
(Namengeber) für die chemische Wissenschaft suchte und ausdachte;
sachlich steht sie etwa auf gleicher Höhe wie die Angaben, die Hellenen
hießen so nach HELLEN, „dem ersten Griechen“, den Mörissee
(äg. mer uer = großer See)⁠[710] habe ein „König MÖRIS“ graben
lassen, und der Magnet sei nach dem Hirten MAGNES benannt,
der dieses Gestein entdeckte, als er beim Weiden der Schafe mit seinen
eisenbeschlagenen Schuhen an ihm hängen blieb⁠[711].


Erwähnt wird CHIMES, CHYMES oder
CHEMES (später auch CHEM, KHEM,
CHAM, KIMAS)⁠[712] zuerst bei Zosimos im 3., bei
OLYMPIODOROS im 5., und bei STEPHANOS im 7.
Jahrhundert, und zwar behaupten ZOSIMOS und übereinstimmend
mit ihm die übrigen Autoren, daß er als Urheber des Satzes „ἕν τὸ
πᾶν“ (Hen to pan = Eines ist Alles, Alles ist Eines) anzusehen sei,
den er durch die sich in den Schwanz beißende Schlange symbolisch
darstellte⁠[713]. STEPHANOS berichtet hierüber, wo er die
Umwandlung der unedlen Metalle durch Schwärzung, Weißung, Gilbung
und Rötung erörtert, mit den Worten⁠[714]: „Eine ist diese Schlange,
tragend die beiden Zeichen und führend das Gift, denn Eines ist das
All, durch das das All ist, und enthielte das All nicht das All, so
wäre das All nichts [so wäre das All nicht entstanden; also mußt Du
dieses All hineinwerfen, damit Du das All gemacht habest]. Dies spricht
der allherrschende CHIMES; und es spricht die priesterliche
Stimme: Gefunden ist der PAN, der seit Gründung Ägyptens
gesucht wird.“ — Nach HOFFMANN spielen die beiden „Zeichen“,
die die Schlange trägt, auf die weiße und rote Königskrone an, die
uralten, in den Landesfarben prangenden Symbole der Herrschaft in Ober-
und Unter-Ägypten, die aber hier zugleich weißes Silber und rotes
Gold bedeuten sollen; das „Gift“ der Schlange aber geht auf die zur
Metall-Verwandlung dienenden Arsen- und Quecksilber-Präparate⁠[715]; der
„PAN“, der seit Ägyptens Urzeit gesucht wird, ist das Xerion
(das „hineingeworfen“, projiziert werden muß), der philosophische
Stein, die Panacee zur Heilung der Krankheiten von Metallen und
Menschen, und erinnert durch seinen Anklang gleichzeitig an den Namen
des griechischen Gottes PAN und an das Wort pan (πᾶν) des „ἕν
καὶ πᾶν“.


Was die auch als giftiger und feuerspeiender Dämon angeführte Schlange
des CHIMES anbelangt, so ist zu bemerken, daß CHIMES
auch mit dem Gotte AMMON-RÊ identifiziert wurde⁠[716],
und daß schon im alten Ägypten die Statuen und Abbildungen des
Gottes RÊ, der die Sonne bedeutet und sich zeitweise fast
monotheistischer Verehrung erfreute, eine flammenhauchende und so
die Feinde vernichtende Schlange namens Apóphis zeigen, gewickelt um
die sein Haupt zierende Sonnenscheibe⁠[717]; dieselbe Schlange, „Auge
der Sonne“ oder „Herrscherin des Alls“ genannt, führte aber auch der
Gott SETH, und da dieser in späterer Zeit zu einem bösen und
tückischen Dämon wurde⁠[718], ist es leicht erklärlich, daß auch der
Charakter seiner Schlange in entsprechenden Verruf kam.


Von den angeblichen Schriften des „großen“, „hochberühmten“,
„tausendfach gefeierten“ CHIMES hat sich nichts erhalten,
und außer dem oben Angeführten ist über ihren Inhalt nichts Weiteres
bekannt.


e) Ostanes.


OSTANES, den HERODOT als Schwager des XERXES
und als dessen Begleiter auf dem griechischen Feldzuge nennt⁠[719],
kam während der Folgezeit aus unbekannten Gründen schon früh in
den Ruf eines hervorragenden persischen Magiers⁠[720], gilt zur
Zeit der letzten Ptolemäer als identisch mit HERMES-THOT
⁠[721] und wird bereits von PLINIUS als großer Zauberer,
als erster Verfasser magischer Abhandlungen und als Lehrer des
DEMOKRITOS angeführt⁠[722]; in gleichem Sinne findet er
sich auch bei den hellenistischen Alchemisten erwähnt, ferner
bei den Kirchenschriftstellern von ORIGENES bis auf
AUGUSTINUS, in vielen Papyrus-Urkunden und im „Fihrist“⁠[723].


Nach SYNESIOS (um 400) schrieb OSTANES ein chemisches
Werk in vier Büchern, das aber nicht „die Methoden Ägyptens“
darlegte, sondern die Persiens, deren sich nach ZOSIMOS auch
ZOROASTER und SOPHAR bedienten, welcher letztere
aber bei verschiedenen Autoren bald einfach „SOPHAR der
Perser“ heißt, bald „SOPHAR, König von Persien“, bald wieder
„SOPHAR, König von Ägypten“⁠[724]. PIBÊCHIOS, der
im 4. Jahrhundert lebte, meldet, daß jenes Werk den Titel „Krone“
geführt habe, und SYNESIOS versichert, daß in ihm zuerst
OSTANES die berühmte Lehre ausgesprochen habe „Die Natur freut
sich über die Natur, die Natur siegt über die Natur, die Natur herrscht
über die Natur“⁠[725]. Wie indessen aus den um 350 n. Chr. verfaßten
„Büchern der Astronomie“ (richtiger Astrologie) des JULIUS
FIRMICUS MATERNUS hervorgeht⁠[726], ist das Prinzip „una natura
ab alia vincitur“ (eine Natur wird von der anderen besiegt) bereits
in den (aus dem 2. vorchristlichen Jahrhundert herrührenden) sog.
„Astrologúmena“ (= Sternverkündigungen) zu finden, als deren Verfasser
schon zur Kaiserzeit (bei PLINIUS, JUVENAL und vielen anderen)
zwei völlig mythische Gestalten ausgegeben werden, ein ägyptischer
König NECHEPSO und ein ägyptischer Astronom und Priester
PETOSIRIS (äg. = „Geschenk des Osiris“, Osiridor); der Satz
lautet daselbst⁠[727] „una natura ab altera vincitur, unusque deus
ab altero“ (eine Natur wird von der anderen besiegt, ein Gott vom
anderen), steht in rein astrologischem, die Sternbilder, ihre Natur,
ihre Einflüsse und ihre sog. Dekane betreffenden Zusammenhange, und
trägt also ursprünglich keinerlei alchemistischen Charakter.


Über des OSTANES „Gespräche mit KLEOPATRA“ ist
nichts, über einen „Adler“ betitelten Traktat nur soviel bekannt, daß
er das große Werk beschrieb und dessen Dauer auf ein Jahr angab⁠[728].
Dem nur in sehr entstellter und dunkler Form überlieferten „Schreiben
des OSTANES an PETESIS“ (äg. = „Geschenk der Isis“,
Isidor), ist zu entnehmen, daß OSTANES das „göttliche
Wasser“ durch siebenmalige Destillation in einem gläsernen Ambix
darstellte⁠[729]; erst steigt es nach oben (ἄνω, áno) auf, dann aber
sinkt es nach unten (κάτω, káto) in die finsteren Tiefen des Hades,
wo es, als „Pharmakon des Lebens“, die Toten (τὰ νεκρά) erweckt und
auferstehen macht⁠[730]; mit göttlicher Hilfe und entgegen dem Neide
der Dämonen, die man durch magische Beschwörungen (δαιμονοκλησίαι)
austreibt⁠[731], färben einige Tropfen dieses göttlichen Wassers Kupfer
zu Gold, sie heilen alle Krankheiten, auch „die große Krankheit der
Armut“, und erwecken selbst die Toten⁠[732].


Wie die syrischen Manuskripte berichten, ordnete OSTANES, als
er sein Ende herannahen fühlte, alle seine Schriften auf das Genaueste
und verbot, irgendetwas an ihnen zu ändern, sie anderen als Reinen und
Würdigen mitzuteilen, oder ihre Geheimnisse deutlicher zu enthüllen;
diese hatte er so sorgfältig verborgen „wie die Pupille seines Auges“,
er empfahl daher auch seinen Schülern, die Götter vor Beginn des großen
Werkes um ein reines Herz und um „Einsicht in die Pupille der Augen“
anzuflehen⁠[733]. — Auf die Bedeutung dieses Ausdruckes, den noch
die späteren Araber als „Geheimnamen der Alten für das Verfahren der
Transmutation“ kannten⁠[734], wird weiter unten zurückzukommen sein.


Das sog. „Buch des OSTANES“, das u. a. im arabischen
Manuskripte Nr. 972 der Pariser Bibliothek vorliegt, erweist sich
als Unterschiebung aus jüngerer arabischer Zeit, da es neben
mystischen Deklamationen und Visionen auch Auszüge enthält, die dem
als „Continens“ bekannten Werke des Arztes AL-RAZI (10.
Jahrhundert) entnommen sein sollen⁠[735].


f) Petesis.


PETESIS (äg. = Geschenk der Isis, Isidor) oder
PETASIOS, der von den einen als Mitschüler, von den anderen
als Schüler des OSTANES ausgegeben, in einer dem Leidener
Papyrus zugehörigen Schrift als Priester und Magier angeführt, und
bei OLYMPIODOROS „König von Armenien“ betitelt wird⁠[736],
war nach Angabe des PHILOSOPHUS CHRISTIANUS der erste, der
mit Offenheit, wenn auch nicht mit völliger, gewisse Geheimnisse des
großen Werkes besprach: u. a. den Doppelsinn des Wortes [ἀρσενικόν]
(Männliches und Arsen), sowie einige Gewichtsverhältnisse und
Darstellungsweisen⁠[737], z. B. die des göttlichen Wassers, das
er „Galle der Schlange“ genannt haben soll⁠[738]. Den syrischen
Manuskripten zufolge war einer seiner wichtigsten Aussprüche: „Durch
Nachdenken wird das Werk vollendet“⁠[739]. Neben der rechten Einsicht
bezeichnete er als unumgängliche Bedingungen guten Gelingens: Reinheit,
Tugend, Frömmigkeit, Freiheit von Neid und Habsucht, sowie Anstreben
des Erfolges aus bloßer Liebe zur Sache; wo diese Voraussetzungen
erfüllt sind, ist das große Werk nur „die Arbeit eines Kindes“, ein
Kinderspiel⁠[740].


g) Iamblichos.


Die größtenteils sehr unklare, vielfach interpolierte, durch ihre
zahlreichen Angaben über Gewichtsverhältnisse bemerkenswerte Abhandlung
des (im übrigen vollständig unbekannten) IAMBLICHOS bespricht
zunächst die ποίησις χρυσοῦ (Bereitung des Goldes) durch eine
verwickelte Diplosis, deren Anfangsstadium, als das des χρυσὸς μέλας
(des schwarzen Goldes), offenbar der „Schwärzung“ entspricht⁠[741];
weiterhin soll die „Magnesia“ genannte Metall-Legierung (σῶμα
μαγνησίας) in Pferdemist erwärmt, mit verschiedenen Chemikalien
behandelt und schließlich durch das Xerion (ξήριον) in Gold verwandelt
werden. Zur Darstellung des Xerions selbst sind eine große Menge der
mannigfaltigsten Materialien notwendig, u. a. die νεφέλη ἰταλικὴ πρὸ
ὀφθαλμῶν, „die italische Wolke für das Auge“⁠[742], d. i. ein durch
Sublimation bereitetes Antimonpräparat aus italischem „Stimmi“, dem
seit jeher als vortreffliches Augen-Heilmittel und -Schminkmittel
gebrauchten Schwefelantimon oder Grauspießglanz.


Gold wird außerdem noch mittels der Galle des Huhnes, Fuchses,
Kamels und Ichneumons dargestellt, — offenbar in Gestalt der gelben
glänzenden Gallen-Firnisse⁠[743].


h) Moses (Pseudo-Moses).


Die Abhandlung des MOSES, die durchwegs starke Spuren
jüdischer Einflüsse und jüdisch-monotheistischer Anschauungen
verrät⁠[744], wird einem in vielen Quellen, u. a. auch im
„Fihrist“⁠[745], sehr gepriesenen Alchemisten MOSES
zugeschrieben, anscheinend dem nämlichen, den als großen Zauberer und
(gemeinsam mit den sonst nicht weiter bekannten JAMNES und
LOTAPES) als Schöpfer einer „neuen Sekte der Magie“ bereits
PLINIUS anführt⁠[746]; da man, wie u. a. auch die „Apologie“
des APULEIUS (um 180 n. Chr.) und viele Zauberpapyri
bezeugen⁠[747], dem Gesetzgeber MOSES nicht nur im allgemeinen
übernatürliche Fähigkeiten aller Art nachrühmte, sondern im Hinblick
auf die Verbrennung und angebliche Auflösung des goldenen Kalbes auch
speziell alchemistische⁠[748], so führte man auf ihn auch die Schrift
seines Namensbruders zurück und sicherte ihr dadurch ein höheres
Ansehen.


Als Ausgangsmaterial benützt auch PSEUDO-MOSES cyprisches
Kupfer⁠[749], sowie „Maza“, d. i. das „schwarze Blei“ oder die
„Magnesia“ der MARIA; infolge einer Verwechslung der
„weiblichen Magnesia“ mit dem „männlichen Magnes“ [hier = Braunstein,
Pyrolusit] behauptet er, die „göttliche“ Maza trage den Charakter eines
ὄξος (Oxos = Essig, Schärfe), indem sie alles reinige und erweiche,
selbst das Glas, dem sie eine glänzend weiße Farbe verleihe⁠[750].
Die „Färbung“ des Kupfers erfolgt durch Zinn, weiße Magnesia (eine
Legierung)⁠[751], weiße dalmatische Kadmia (καθμία λευκή), italisches
Stimmi, Quecksilber und Quecksilber aus Sandarach oder „Bleiweiß“
[d. i. Arsen aus rotem Schwefelarsen oder weißer Arsenigsäure], die
das Kupfer umwandeln und umfärben, indem sie die gewünschte „Natur“
oder Qualität, die im Inneren schon vorhanden ist, an die Oberfläche
heraustreiben (φέρει ἔξω τὴν φύσιν)⁠[752]. Zur Darstellung des wirkenden
Mittels, des Xerions, dessen Projektion auf Zinn z. B. Silber
ergibt, das sich als probehaltig (δόκιμος, dókimos) erweist⁠[753],
verwendet man u. a. den goldfarbigen Pyrit (χρυσίζων, sog. Goldkies)
aus Ägypten oder Libyen⁠[754], Sandyx [hier = Zinnober], ὑδράργυρον
παγέντα, d. i. fixiertes Quecksilber, ὑδράργυρον ἀνελθόντα, d. i.
sublimiertes [nicht destilliertes!] Quecksilber, und ὑδράργυρον
ἀποθανόντα, d. i. „abgestorbenes“ Quecksilber, entweder an einen
anderen Stoff gebundenes, oder „in die Tiefen der Unterwelt“, d. h. auf
den Boden der Gefäße abgetropftes⁠[755].


Ein als „Diplosis des MOSES“ berühmtes Verfahren bestand in
der Behandlung des χαλκοῦ καλαινοῦ, des kalaïnischen Kupfers [aus
Kalaïs am Sinai oder in Persien?], sowie einer Legierung von Blei und
Kupfer, mit Schwefel, Arsen, Rettigöl (ῥαφανίνω ἐλαίῳ; Deckname!)
und etwas Gold; das Ergebnis soll ebensogut gewesen sein wie das bei
der Diplosis des (im übrigen unbekannten) EUGENIOS, der das
Kupfer durch Zusatz von allerlei Substanzen und von ein wenig [als
„Samen“ wirkenden] Silber oder Gold in das schönste Silber und Gold zu
verwandeln wußte⁠[756].


„Rettigöl“ und „Ricinusöl“ schreibt MOSES auch zum Behandeln
des „Eiweißes“ und „Eigelbes“ vor⁠[757], wobei es sich offenbar nur
um Decknamen handelt; an die Verbrennung wirklichen Ricinusöles und
wohl auch Leinöles (λινέλαιον, Linélaion) ist dagegen zu denken, wo
er die Darstellung des „schwarzen, gebrannten Schwefels“ beschreibt,
vermutlich ausgeschmolzenen Schwefels, der wegen seines Gehaltes an
Kohle und seiner dunklen Färbung auch als μέλαν (Mélan, Schwärze, Ruß)
bezeichnet wird⁠[758].


Die Präparate, zu deren Bereitung sich oft süßes Wasser, im Gegensatz
zu Meerwasser, vorgeschrieben findet⁠[759], werden längere Zeit in Mist
eingesetzt, oder durch das Feuer getrockneten Kuh- und Pferdemistes
erwärmt⁠[760]; fraglich bleibt, ob σαπώνιον (Sapónion) wirklich auf
Benützung der (damals schon wohlbekannten) Seife hinweist⁠[761], und
was unter dem bei der Herstellung des Xerions benützten Bock- und
Schweineblute (αἶμα τράγου ἢ χοίρου) zu verstehen ist⁠[762].


Bemerkt sei noch, daß MOSES den Ausdruck μᾶζα (Maza) an
einer Stelle seiner Schrift⁠[763] im Sinne von Chemie, oder eines die
Chemie betreffenden Buches, eines chemischen Lehrbuches, gebraucht; da
indessen seine ganze Abhandlung in der uns vorliegenden Gestalt die
Spuren später (oft um Jahrhunderte späterer) Um- und Überarbeitung
trägt⁠[764], lassen sich hieraus bestimmte Folgerungen, etwa in
zeitlicher Hinsicht, nicht ziehen.


i) Johannes.


Als Verfasser einer nur in stark entstellter Form überlieferten
Schrift „Von der heiligen (göttlichen) Kunst“ (θεία τέχνη), die
sich im wesentlichen auf DEMOKRITOS, HERMES,
AGATHODAIMON, OSTANES und andere „Perser“ beruft,
wird JOHANNES, Ober- oder Erzpriester von Ebeigia (Evagia,
Ebagia, Euagia), genannt⁠[765].


Der Verlauf des großen Werkes, wie ihn DEMOKRITOS auf die
Säulen der Tempel niederschreiben ließ⁠[766], ist nach JOHANNES
abhängig von der Gunst der Jahreszeit, von Wind und Wetter und von den
Gestirnen; da er nämlich durchaus dem einer Schwangerschaft gleicht,
— nur daß die Dauer statt neun Monate bloß neun Stunden beträgt —,
so können die Wirkungen und Effluvien der Planeten, z. B. die des
Mondes, die σεληνιακὴ ῥεῦσις⁠[767], auch hier vorzeitige Entbindungen
und Fehlgeburten bewirken, die den Embryo vernichten⁠[768]. Der Kundige
wird also das große Werk nur unternehmen, wenn die Umstände Erfolg
versprechen; dann aber wird auch er das Nämliche vollbringen, was die
Goldarbeiter (χρυσοχόοι, Goldgießer) vermögen, die „das Metall seiner
ganzen Tiefe nach zu Gold färben“, und zwar mittels Oker, Salz, Natron,
Thenakar [offenbar Tinkal, arabisch Tinkâr, d. i. Alkali, später auch
Borax] und χαλκάνθη [Chalkánthe = unreiner Vitriol oder Alaun], die
durch ihre Natur die Beimengungen des Goldes so an sich ziehen, wie der
Magnet das Eisen, oder die Magnesia der Glasmacher [d. i. Braunstein]
die Unreinigkeiten des Glases; er wird es aber vollbringen, indem er
seine Mittel benützt, den „hieratischen (heiligen) schwarzen
Stein“, ἱερατικὸν λίθον μέλανα⁠[769]. Sobald er diesen auf die Masse
projiziert, beginnt das ihm innewohnende Pneuma zu wirken: die im
Inneren der Rohmetalle verborgene Natur wird nach außen gekehrt, und
es entsteht die rechte Färbung, sowie das reine, gelbe, dem Feuer
widerstehende Gold, χρυσάνθιμον geheißen [Chrysánthimon = Blüte des
Goldes; auch Namen des goldfarbigen Pyrits, des Goldkieses]⁠[770].
Man versteht aber den heiligen Stein zu bereiten: in den Gauen der
Thebais, in Herakleopolis, Lykopolis, Apollinopolis, in Aphrodite
und Elephantine⁠[771]. — Diese Aufzählung des JOHANNES
folgt entschieden einer echten Tradition, denn sämtliche, wenn auch
in griechischer Umschreibung genannte Orte, sind ausschließlich
ägyptische; daß sie jedoch, wie BERTHELOT mutmaßt,
ursprünglich die Stellen der Goldbergwerke bezeichnet hätten, von denen
AGATHARCHIDES und ihm folgend DIODOR und andere
antike Autoren berichten, ist weder nach ihrer geographischen
Lage möglich, noch nach der für jene Bergwerke angegebenen; sie
alle sind vielmehr Orte von Tempel- und Kult-Stätten, namentlich von
ursprünglich Gold-Verarbeitenden⁠[772].


Den „stärksten weißen Essig“, τὸ λευκὸν ὄξος δριμύτατον, dessen
JOHANNES als eines durch seine Schärfe die Metalle
auflösenden Mittels gedenkt, soll man nach BERTHELOT
vielleicht für eine unreine mineralische Säure ansprechen, die etwa
durch Erhitzen des Eisen- und Kupfer-Vitriols, sei es für sich, sei
es zusammen mit Kochsalz, erhalten worden wäre⁠[773]; da aber derlei
Ausdrucksweisen keineswegs wörtlich zu nehmen sind, — schreibt doch
PSEUDO-MOSES der Metall-Legierung „Magnesia“ die Natur eines
ὄξος (Essigs) zu —, und keine beglaubigte Tatsache eine so frühe
Kenntnis der Mineralsäuren bezeugt, so ist BERTHELOTS Annahme
ganz unwahrscheinlich.


Der PHILOSOPHUS ANONYMUS bezeichnet JOHANNES als
einen Schüler des HERMES und als ἀρχιερεύς (Archiereús),
d. i. Erz- oder Oberpriester der Tempel ἐν Εὐαγίᾳ τυθίας⁠[774];
BERTHELOT übersetzt dies „zu Euagia in Tuthia“ und
läßt es dahingestellt, ob hier an die mystische Andeutung eines
Namens zu denken sei, eines Ortes, oder etwa der nach diesem Orte
benannten „Tutia“ der späteren Alchemisten⁠[775] [d. i. des zur
Messing-Darstellung dienenden, mehr oder weniger reinen Zinkoxydes].
Ein ägyptischer Eigenname THUTIA kommt zwar vor, — u. a.
trägt ihn, nach A. WIEDEMANN, ein Feldherr, der um 1500
v. Chr. die Stadt Joppe oder Jaffa eroberte⁠[776] —, doch kann dieser
hier ebensowenig in Frage stehen wie die Bezeichnung „Tutia“ für
Zinkoxyd, die erst zu arabischer Zeit auftritt und deren Quelle das
persische Wort Dûd = Rauch ist, (gemäß der ältesten Gewinnungsweise
dieses Präparates). Aber auch um einen (sonst unbekannten) Ort Thutia
handelt es sich wohl schwerlich, da andere Handschriften, statt der
von BERTHELOT bevorzugten Lesart ἐν Εὐαγίᾳ τυθίας, die
Worte ἐν Εὐαγίᾳ τῇ θείᾳ bieten, d. h. im heiligen Euagia, im Tempel
zu Euagia (Evagia, Ebagia), der offenbar als Sitz des Oberpriesters
JOHANNES bezeichnet werden soll⁠[777]. Seitens späterer
Autoren wurde, wie auch aus einer bei PSEUDO-AVICENNA (um
1200?) erhaltenen Tradition zu ersehen ist, dieser JOHANNES VON
EVAGIA mit JOHANNES EVANGELISTA identifiziert,
und letzterer als „Oberpriester von Alexandria“ angesehen⁠[778];
hieraus wieder erklärt es sich, daß der Apostel JOHANNES
auch im Okzident schon sehr frühzeitig in den Ruf eines Magiers und
Alchemisten kam, — an dessen Berechtigung selbst der treffliche
J. J. BECHER in seiner „Physica subterranea“ von 1669 noch
nicht den geringsten Zweifel hegte⁠[779]! Bereits der 1177 verstorbene
Augustinermönch ADAM DE ST.-VICTOR (d. i. aus der Abtei
St.-Victoris bei Paris), nach HARNACK⁠[780] der bedeutendste
Kirchenlehrer und größte Dogmatiker des Abendlandes in der Zeit
zwischen dem hl. AUGUSTINUS und THOMAS VON AQUINO,
rühmt in seiner „Hymne auf den hl. JOHANNES“ den Apostel als
Herrn über die Kräfte der Gifte und Krankheiten, als Gebieter über
Leben und Tod, sowie als Meister der Dämonen, und fügt dann hinzu:




  
    „Cum gemmarum partes fractas

    Solidasset, has distractas

    Tribuit pauperibus;

    Inexhaustum fert thesaurum,

    Qui ex virgis fecit aurum,

    Gemmas ex lapidibus“,

  






welche Verse in sinngetreuer Übersetzung lauten:




  
    „Splitter wußt’ er neu zu einen

    Zu den schönsten Edelsteinen,

    Die er Armen überließ;

    Endlos reich wird Der sich zeigen,

    Der sich Gold schuf aus Gezweigen,

    Edelsteine aus dem Kies.“

  






Anscheinend zweifelte KOPP die Echtheit dieser Verse an,
jedoch mit Unrecht, denn die „Poetischen Werke des ADAM DE
ST.-VICTOR“, die er im Original einzusehen keine Gelegenheit
hatte, enthalten tatsächlich die angeführte Strophe⁠[781]; auch
gebraucht dieser Dichter an mehreren Stellen Gleichnisse, die auf
einige technologische Kenntnisse schließen lassen⁠[782], z. B. eines vom
Töpferofen, eines von der „colla pigmentaria“ (der Vorratskammer für
Farben, Gewürze, u. dgl.) und eines von der Herstellung der Grundmauern:




  
    „Ätzkalk binden und Zemente

    Dieses Tempels Fundamente,

    Halten fest die Steine.“

  






Die Tradition von den Wunderkünsten des JOHANNES ist
übrigens eine sehr alte, denn schon die um 150–180 n. Chr. verfaßten
apokryphen „Johannes-Akten“ melden, daß JOHANNES zwei große
Edelsteine aus kleinen Stückchen zusammensetzte, um den Erlös den
Armen zu spenden, und daß er für zwei Ephesier, die es reute, ihren
gesamten Reichtum an Bedürftige verteilt zu haben, aus Rutenbündeln
Gold und aus Kieseln vom Meeresstrande Edelsteine herstellte⁠[783];
ebenso erzählt die von JACOBUS A VORAGINE, Bischof von Genua
(1230–1292), herrührende „Goldene Legende“, daß JOHANNES
„virgas et lapides“ (Ruten und Kiesel), vom Seeufer geholt, in „aurum
et gemmas“ verwandelte, und daß die Goldschmiede (aurifices) und
Juweliere (gemmarii) versicherten, reineres Gold und wertvollere Steine
niemals gesehen zu haben⁠[784]; endlich verstand JOHANNES
es auch, zerbrochene Glasgefäße aus ihren Scherben neu erstehen zu
lassen, und die fromme Litteratur berichtet dann Züge dieser Art auch
von verschiedenen anderen Heiligen⁠[785]. Im Orient blieb das Andenken
an verwandte Überlieferungen ebenfalls lebendig, denn noch der große
persische Dichter SAʿDI (1184–1286) sagt im „Fruchtgarten“⁠[786]:




  
    „Vor alters, wie es heißt im Land,

    Geschah’s, daß Stein in frommer Hand

    Zu Silber sich verkehrte.“

  








5. Papyrus Kenyon, Afrikanos,
Zosimos.





(3. Jahrhundert.)


a) Papyrus Kenyon.


In dem 1893 zu London veröffentlichten „PAPYRUS KENYON“⁠[787],
der laut Urteil der Sachkenner im 3. Jahrhundert n. Chr.
niedergeschrieben ist, finden sich eine Anzahl Rezepte magischen und
mystischen Inhaltes vor⁠[788], die beredtes Zeugnis für die weite
Verbreitung ablegen, deren sich Ideen dieser Art zur erwähnten Zeit
erfreuten. — Bei magischen Handlungen z. B. sind Tafeln und Blättchen
dienlich, bestehend aus den sechs Metallen⁠[789], — für die nach
BERTHELOT⁠[790] auch den „Königen“ des ZOSIMOS (s.
unten) verwandte Abbildungen vorkommen sollen (?) —, und erinnernd
an die λεπίς ἡλιακή (die sonnigen = goldigen Flitter) der 1893 von
WESSELY bekanntgemachten, ungefähr dem nämlichen Zeitalter
entstammenden Zauberpapyri⁠[791]; als siebentes Metall wird Quecksilber
nicht direkt genannt, doch verbirgt es sich wohl unter dem Decknamen
„Lorbeerblätter“, den auch das sog. „Orakel des Apollon“⁠[792] als
Bezeichnung für Zinnober oder dessen „Dunst“ anzuführen scheint,
während in den eben genannten Zauberpapyri der Zinnober ἀιθάλη
δάφνης, Dunst des Lorbeers, heißt⁠[793]. Von Mennige ist die Rede als
vom „Blut der Tauben und Krähen“⁠[794]; erwähnt wird ferner Stimmi
[Schwefelantimon] aus Koptos, Schwefelarsen, ammonisches Steinsalz,
„Smaragd“ und „Kallais“ [beide als grüne, zur Herstellung von
Vasen dienende Gesteine, hier vermutlich Malachit und ein anderes,
möglicherweise ebenfalls kupferhaltiges Mineral]⁠[795] und vielleicht
auch Alaun⁠[796], da das Zeichen eines achteckigen Sternes ❋ bei
KLEOPATRA diesen (στυπτηρία) bedeutet⁠[797].





Unter den mystischen Autoren führt der Papyrus Kenyon auch
HOMER an⁠[798], und zwar neben ORPHEUS,
PYTHAGORAS, MOSES und DEMOKRITOS; dem
letzteren wird ein bewährtes Rezept zum Fälschen von Münzmetall
beigelegt⁠[799].


Schon weiter oben wurde darauf hingewiesen, daß auch einzelne
nicht zum Hauptstücke X gehörige Bestandteile des „LEIDENER
PAPYRUS“ verwandte Angaben enthalten: sie sprechen von einem
magischen Ringe mit der sich in den Schweif beißenden Schlange und
dem Zauberwort ABRAXAS (dessen griechische Buchstaben, ihrem
Zahlenwerte nach, die Summe 365 ergeben), von den mystischen Zahlen
10, 4 und 7⁠[800], von der Rolle des siebenmaligen Lachens⁠[801], von
der „Sphäre des DEMOKRITOS“ [einer iatrochemischen Tabelle
zur Voraussagung des Verlaufes von Krankheiten]⁠[802], aber auch
vom Reinigen des Goldes durch eine Art Zementation⁠[803], von einer
Tinte aus Eisensalzen und Galläpfeln⁠[804], von ammonischem Salz,
Aphroselinon, Magnesia und Magnetstein⁠[805], von ποίησις (Poíesis) und
μᾶζα (Máza)⁠[806], von allerlei Decknamen mineralischer und pflanzlicher
Stoffe⁠[807], usf.


b) Afrikanos.


AFRIKANOS, der sich als den hochberühmten „alten“ Meistern
zugehörig, an verschiedenen Stellen der einschlägigen Verzeichnisse
aufgeführt findet⁠[808], ist aller Wahrscheinlichkeit nach identisch
mit SEXTUS JULIUS AFRICANUS, der bald nach Beginn des 3.
Jahrhunderts Bischof von Emmaus war⁠[809], von dort aus wiederholte
Missionsreisen u. a. nach Edessa, Alexandria und Rom unternahm⁠[810]
und 232 als Bischof von Nikopolis starb; außer einer mit dem Jahre
220/221 abschließenden „Chronographie“⁠[811] verfaßte er hauptsächlich
noch ein dem Kaiser SEVERUS ALEXANDER (222–234) gewidmetes,
gelehrtes und weitläufiges Sammelwerk „Kestoi“, dessen Titel auf
den bei HOMER erwähnten reizverleihenden Gürtel der
APHRODITE anspielt. Wir kennen dieses Buch nur in völlig
entstellter Form, durchsetzt von zahlreichen, zum Teil um mehr als ein
halbes Jahrtausend jüngeren Einschiebseln, zu denen u. a. auch einige
Angaben gehören dürften, gewisse schwefel-, erdöl-, und ätzkalkhaltige
Zündsätze betreffend, die sich in Berührung mit Wasser von selbst
entflammen, durch Essig aber gelöscht werden können⁠[812]; seinem
alten Bestande nach enthält das Werk, wie KOPP versichert,
nichts von alchemistischem, ja kaum irgendetwas von chemischem
Interesse⁠[813]. AFRIKANOS schrieb aber, neben zahlreichen
sonstigen Abhandlungen, deren Gegenstände u. a. Medizin, Physik
und Ackerbau waren, auch eine, die von späteren Autoren unter dem
Titel δυνάμεις χυμευτικῶν, „Kräfte chemischer Präparate“, angeführt
wird⁠[814], und auf diese, deren Text verloren gegangen ist, beziehen
sich offenbar die Zitate einiger Schriftsteller⁠[815]; sie betreffen das
Färben der Metalle durch allerlei βοτάναι [Botánai = pflanzliche und
mineralische Zusätze]⁠[816], das Weißen des Kupfers mittels Auripigment
und kappadozischem Salz⁠[817], sowie die Sublimation der Arsenigsäure in
einem geschlossenen Glasgefäße eigener Konstruktion⁠[818] und sind also,
ebenso wie die wenigen flüchtigen Angaben im „Stockholmer Papyrus“,
viel zu spärlich, um ein Urteil über den angeblich so hohen Ruf des
Autors zu ermöglichen.


Daß dieser durchaus vom abergläubischen Geiste seiner Zeit erfüllt
war, beweisen einige Zitate in den als „Geopónika“ bekannten,
spätgriechischen landwirtschaftlichen Schriften, deren uns vorliegende
Redaktion etwa aus dem 9. Jahrhundert herrührt⁠[819]; so z. B. bewahrt
man Wein vor dem Umschlagen, indem man auf die Fässer den 9. Vers des
34. Psalms schreibt: „Schmecket und sehet, wie freundlich der Herr
ist“⁠[820].


Einer alten Überlieferung gemäß soll AFRIKANOS das „heilige
Buch des CHEOPS“ besessen und diesem seine Weisheit entlehnt
haben⁠[821].


c) Zosimos.


ZOSIMOS⁠[822], der als Kind der oberägyptischen Stadt Panopolis
in der Thebais, sowie als Christ, nach HOFFMANN⁠[823] als
gnostischer Christ, bezeichnet wird, soll sich seit früher Jugend zu
Alexandria aufgehalten und dort gelehrt und geschrieben haben; seine
Lebenszeit kann nicht, wie man ehemals annahm, in das 5. Jahrhundert
fallen, da er von den Tempeln zu Memphis und Alexandria, u. a. von
dem 390 zerstörten Serapeion, als von noch bestehenden spricht, sie
ist vielmehr, allen Anzeichen nach, um 300 anzusetzen, also in das
3. und vielleicht in einen Teil des 4. Jahrhunderts⁠[824]. Über seine
Lebensumstände ist Näheres nicht bekannt, ebensowenig über seine
von einigen angezweifelte christliche Herkunft; HARNACK
nennt zwar Panopolis nicht unter den ägyptischen Städten, die gegen
300 bereits christliche Gemeinden besaßen, erwähnt jedoch, daß auch
in Oberägypten das Christentum um 300 schon „mächtig“ war⁠[825].
Nach SUIDAS (um 1000) verfaßte ZOSIMOS ein der
Chemikerin THEOSEBEIA (seiner „mystischen“ Schwester)
gewidmetes Werk „Cheirókmeta“, das in mindestens 28 Büchern eine
enzyklopädische Darstellung der gesamten Chemie gab, unter Benützung
seiner eigenen Erfahrungen, sowie der Arbeiten seiner sämtlichen
Vorgänger⁠[826]; die Schriften, die wir noch unter dem Namen des
ZOSIMOS besitzen⁠[827], sind vermutlich bloße Bruchstücke
dieses Hauptwerkes, und ebensolche waren auch wohl die von einigen
Autoren erwähnten Abhandlungen „Buch des IMUTH“ (äg. = Helfer,
Heilbringer; u. a. Beinamen des IMHOTEP-ASKLEPIOS)⁠[828],
„Buch der Tetraden“ ⁠[829] usf. Ihre jetzige Gestalt empfingen die
„Schriften“ sichtlich erst auf Grund mehrfacher, zum Teil sogar
erst nach Jahrhunderten erfolgter Umarbeitungen durch Schüler und
Erklärer; sie enthalten daher, neben dem Hauptgrundstock echter
Überlieferungen, zahlreiche Einschiebsel und vielerlei Zusätze, —
auch abgesehen von jenen Interpolationen, die schon SALMASIUS
(1629) und REINESIUS (1640) sofort als solche einer ganz
späten Zeit erkannten, da sie in ihnen u. a. arabischen Namen und
Ausdrücken begegneten, wie Tutia, Elilag, Nateph u. dgl.⁠[830].
Das Werk des ZOSIMOS stand wegen seines Umfanges und
seiner Reichhaltigkeit, nicht weniger aber wegen seiner mystischen
Anspielungen und ekstatischen Visionen, fortdauernd in größtem Ansehen
und verschaffte seinem Verfasser die Beinamen ὁ ἀρχαῖος, παλαιός (=
der Alte), θεῖος, ἔνθεος (= der Göttliche), στέφανος τῶν φιλοσόφων (=
Krone der Philosophen), u. dgl. mehr⁠[831]; doch darf man aus diesen
keine zu bestimmten Folgerungen ziehen, namentlich nicht in zeitlicher
Hinsicht, denn, wie BOUCHÉ-LECLERCQ hervorhebt, heißt z. B. im
2. nachchristlichen Jahrhundert der große Astronom PTOLEMAIOS
schon bei seinen unmittelbaren Nachfolgern und Kommentatoren ὁ
παλαιός (der Alte)⁠[832], und als von den „Alten“ spricht auch wieder
ZOSIMOS selbst von seinen nächsten Vorgängern⁠[833].





Das heilige Werk, so berichtet ZOSIMOS, ist eine
Errungenschaft Ägyptens, woselbst man seit den ältesten Zeiten wie
in allen Künsten so auch in der Behandlung, Schmelzung und Färbung
der Metalle große Kenntnisse besaß; die über diese handelnden „wahren
Lehren“ standen in der symbolischen (= hieroglyphischen) Schrift
der Priester auf den Säulen der Tempel und wurden unter Androhung
furchtbarer Strafen auf das Strengste geheimgehalten, so daß erst
DEMOKRITOS einiges über sie andeutete, und auch das nur in
Rätseln⁠[834]; da die Priester betreff des Erwerbes und der Darbringung
von Opfergaben auf ihre „magische Wirksamkeit“ angewiesen sind, erregt
bei ihnen jeder große Eifersucht und erbitterte Gegnerschaft, der in
ihre Geheimnisse einzudringen versucht⁠[835]. Zu diesen gehören u. a.:
„die Kenntnis des Abwägens der Stoffe“ [d. h. der Gewichtsmengen]⁠[836];
„die Kenntnis der Verbindungen der Stoffe nach gewissen Verhältnissen“,
und zwar (gemäß der orphischen Lehre) entweder nach den nämlichen,
die man an der Lyra des HERMES betreff der Harmonien
[Saitenlängen und Töne] ermittelt hat, oder doch nach analogen⁠[837];
vor allem aber die „Kenntnis der Verwandlung oder Alloíosis“⁠[838]. Da
diese Kunst allein den ägyptischen Priestern vorbehalten ist, heißt sie
auch τέχνη θεία, τέχνη δογματική (göttliche, dogmatische Kunst)⁠[839];
weitere Namen sind ἱερὰ τέχνη (heilige Kunst) und μέγα ἔργον (großes
Werk), ferner „unsere Kunst“, „großes Mysterium“, oder „Mysterium des
MITHRAS“⁠[840], d. i. der Sonne, des Goldes. Vollbracht wird
das θεῖον ἔργον, das göttliche Werk, durch die Künste der ποιηταί (der
Macher) mittels des λίθος μεταλλικός (des metallerzeugenden Steines) in
Ägypten, in Cypern und in Thrazien, hauptsächlich aber zu Alexandria
und Memphis, woselbst man in den Tempeln des HEPHAISTOS-PTAH
durch Weißen mit Kadmia Silber und durch Gilben mit Zinnober
Gold gewinnt⁠[841]. — Wer sich dem großen Werke widmen will, hat
einer Anzahl schwieriger Vorbedingungen zu genügen, die ihn der
unentbehrlichen „Gnade Gottes“ würdig machen: vor allem muß er durchaus
rein sein, erfüllt von Frömmigkeit und guter Gesinnung, frei von
Eigennutz und Habgier, geneigt zu Opfern und Gebeten, und fähig der
tiefsten seelischen Versenkung⁠[842]; sodann muß er rastlosen Fleiß
besitzen, sich strenge an die Wahrheit halten und die Kunst allein
ihrer Göttlichkeit wegen betreiben, denn von vornherein fruchtlos sind
alle Versuche der Ungelehrten und Betrüger, die nicht nach Erkenntnis
streben, sondern nach Gold und nach Heilung der unheilbaren Krankheit
„Armut“⁠[843], die mit mehr Aussicht auf anderen Wegen zu erreichen
ist, z. B. durch eine reiche Frau mit großer Mitgift⁠[844]; endlich
muß er kundig sein der „richtigen Zeiten und glücklichen Momente“,
der betreff dieser entscheidenden Einflüsse der Planeten⁠[845], sowie
der Gebete, der Beschwörungen, der Zauberstoffe [βοτάναι = Botánai,
ursprünglich nur Zauberkräuter], der magischen Formeln und Handlungen
usf., die erforderlich sind, um göttliche Mithilfe zu erlangen und
die Hindernisse, Verwirrungen und Störungen abzuwehren, die seitens
neidischer, dem bösen persischen Geist ANTIMIMOS gleichender
Dämonen drohen⁠[846]. Nur wer allen diesen Voraussetzungen entspricht,
ist ein Würdiger; ihm läßt die Gottheit durch Träume und Visionen im
magischen Schlafe die Wahrheit zuteil werden, entströmend dem Munde
ihres Hierurgen (Priesters), der da steht auf den sieben Stufen eines
Altares von der Gestalt einer φιάλη [Phiále, d. i. eine Kuppel, aber
auch ein rundes, chemischen Zwecken dienendes Glasgefäß]⁠[847]); ihm
wird das große Werk nur das sein, als was es schon die Alten
bezeichneten, „ein Kinderspiel und Weiberwerk“, παιδίου παίγνιον καὶ
γυναικὸς ἔργον⁠[848].


Zu den Altmeistern der großen Kunst zählten u. a.
PLATON⁠[849]),
    ARISTOTELES⁠[850],
    MARIA⁠[851],
HERMES⁠[852], OSTANES⁠[853],
    CHIMES⁠[854] und
MOSES⁠[855]; in den Werken dieser „vielen Alten“ und in den
Schriften der Juden finden sich die rechten Lehren niedergelegt⁠[856],
und zwar gibt es „tausend Bücher, behandelnd das Weißen, das Gilben,
und die Diplosis unseres Kupfers“⁠[857], vorhanden in den Bibliotheken
der Ptolemäer und in denen fast sämtlicher Tempel, vor allem aber
des Serapeions zu Alexandria⁠[858]. Das Wesen der Kunst, der χημεία
(Chemeía, Chemie), ist analog dem der Schöpfung, der κοσμοποιία
(Kosmopoiía), und betrifft die Reinigung und Befreiung der an die
Körper (στοιχεῖα, Stoicheía) gebundenen göttlichen Seele, des an das
Fleisch gefesselten göttlichen Pneumas (θεῖον πνεῦμα); denn empor zur
Vollendung der himmlischen Sonne, Königin des Himmels, rechtes
Auge der Welt, oder ἄνθος (Anthos = Blüte) des Feuers geheißen,
wird durch das Pneuma auch das Kupfer erhoben, indem es, genügend
„gereinigt“, Anthos (d. h. Goldfarbe, Goldglanz) erhält und sich
wandelt zur irdischen Sonne, zur Königin der Erde⁠[859].


Das Kupfer, von dem das große Werk seinen Ausgang nimmt, muß „unser
Kupfer“ sein, enthaltend, wie schon MARIA lehrte, die
Tetrasomie des Kupfers, Bleies, Zinns und Eisens⁠[860], welche vier
Stoffe, laut der durch DEMOKRITOS überlieferten Erkenntnis
der „Ägypter“, sämtlich allein aus dem Blei hervorgehen⁠[861]: denn
dieses ist höchst verwandlungsfähig und kann, wie zu vielem anderem,
so auch zunächst zu Kupfer und weiterhin zu „Weißem und Rotem“,
„Kadmia und Zinnober“, Silber und Gold werden⁠[862]. Wie bereits
MARIA wußte, gelangt „unsere Kunst“ auch allein durch
Verschmelzen des gemeinen schwarzen Bleies mit Kupfer und anderen
Metallen zur Darstellung der Legierung Molybdóchalkos (des Bleikupfers,
τῆς συνθέτου = des synthetischen, zusammengesetzten)⁠[863], „unseres
schwarzen Bleies“, sowie der Magnesia, auf die sich die Worte beziehen
„aus Zwei wird Eins, aus Drei wird Eins, aus Zwei wird Drei“⁠[864].
Im Gegensatz zur einfachen cyprischen Magnesia [einem natürlichen
Mineral oder Metall]⁠[865] heißt unsere Magnesia so von
μιγνύειν (mignýein = mischen), ähnlich wie man das Gemenge von Zinn
und Quecksilber auch als μῖγμα bezeichnet⁠[866] [Migma, auch Magma =
Gemisch; arabisch al Magmaʿ = Amalgam]. Den Namen μᾶζα (Máza = Teig,
Brot) für Magnesia brachte MARIA auf⁠[867], und nach ihm wieder
führen die „Wässer“ [die Schmelzen], die das Kupfer so vermehren und
verändern, daß es ἄνθη φέρει (Blüten trägt = Gold wird), die sog.
χαλκύδρια (Kupferwässerchen), auch den Titel ὕδατα μαζυγίου, „Wässer
des Mazachens“⁠[868]. Endlich heißt die Magnesia oder „unser Blei“ auch
πᾶν (pan = Alles), denn zutreffend sprach CHIMES von ihr als
vom „ἓν τὸ πᾶν“ (Eines in Allem; Alles in Einem), da sie nur Eines ist,
aber Alles werden kann und Alles in sich enthält⁠[869]; sind doch in
Magnesia und Molybdochalkos das Silber und Gold schon „der Möglichkeit
nach“ (δυνάμει, potentia) vorhanden, so daß man, um sie auch „in
Wirklichkeit“ (ἐνεργείᾳ, actu) zu erhalten, nur ihre im Inneren
verborgenen Naturen (Qualitäten) herauszukehren braucht, — was eben
vermöge der Projektion geschieht⁠[870].


Die Umwandlung, μεταβολή (Metabolé), oder ἀλλοίωσις (Alloíosis)
der σώματα [Somata = Körper, Metalle], also der Magnesia, des
Molybdochalkos, sowie ihrer Bestandteile, des Kupfers, Bleies, Zinns,
Eisens und Asems [hier = Silbers], zu Gold erfolgt im allgemeinen
durch Einfluß der πνεύματα (Pneumata, Geister), die eine Bindung
(σύνδεσμος) und Fixierung (πῆξις) erleiden⁠[871]; Vorbedingung hierfür
ist jedoch die Erregung einer gewissen „Neigung“ zur Umwandlung,
hervorgerufen durch „Annäherung“ der Substanzen, und sie wird erfüllt
durch Überführung in das „Schwarze“ [d. i. in den Zustand der noch
„ungeordneten“, aber zum Übergange in jede „Ordnung“ fähigen Urmaterie,
Materia prima]⁠[872], in „unser schwarzes Blei“⁠[873], gleichend der
μελαίνα σποδός [schwarzer Asche, Schlacke oder Kohle] und tiefschwarz
wie Raben und Krähen⁠[874]. So wie das Gewebe im bunten Farbbade durch
Farbstoffe und Beizen, ganz ebenso erhält das Schwarze (μέλαν) in
diesem schwarzen Farbbade, in der βαφὴ μέλαινα, der schwarzen Brühe
oder Schmelze, durch Zusätze und Beigaben die rechte Färbung, es wird
durch „weißen Schwefel“ in Silber, durch „gelben Schwefel“ in Gold
übergeführt⁠[875]. Deshalb ist, wie schon MARIA lehrte, die
Schwärzung, bei der sie angeblich zuweilen auch Chálkanthos [unreinen
eisenhaltigen Vitriol] und Galläpfel benützte [also eine Art Tinte
erzeugte]⁠[876], die erste jener vier Hauptoperationen, die sie
Schwärzung, Weißung, Gilbung und Rötung nannte und als ἔργα τοῦ λίθου
bezeichnete⁠[877], als Wirkungen jenes Steines, den man auch κιννάβαρι
τῶν φιλοσόφων (Zinnober der Philosophen) heißt⁠[878].


Wirksam bei der Umwandlung, z. B. wenn sich Kupfer „gelb“ färbt [=
Gold wird], sind jedenfalls gewisse Qualitäten. Einige nehmen an, daß
diese körperlicher Natur sind, selbst zu Gold werden und dann auch Gold
erzeugen (ποιότης γίνεται χρυσός, καί ποτε ποιεῖ τὸν χρυσόν), worin
eben „das große Mysterium“ bestehe⁠[879]; andere hingegen halten zwar
ebenfalls dafür, „daß die Qualitäten wirken“ (ποιότητες ἐνέργουσιν),
bestreiten jedoch, daß sie körperlicher Natur seien und daß, wenn sie
von solcher wären, ein Körper in einen anderen eindringen könnte⁠[880].
Stets bleibt also ein „Träger der richtigen Qualitäten“ notwendig, der,
in vorgeschriebener Weise dargestellt, gereinigt und „ausgesüßt“, die
drei erforderlichen Haupteigenschaften „des Färbens, Eindringens und
Fixierens“ besitzt und übermittelt, also erst oberflächlich und
dann innerlich zu Gold färbt, und auch dauernd zu
Gold macht⁠[881]; dieser ist „unser Gold“, „das große Mysterium“,
das Xérion (ξήριον)⁠[882].





Das Xerion wirkt nach Art einer Hefe [eines Enzyms], ζύμης χάριν: wie
das Einstreuen von ganz wenig Hefe eine große Menge Teig in Gärung
versetzt und umwandelt, so wird auch „schon durch eine Kleinigkeit
Xerion [Streupulver]“ die ganze Masse „fermentiert“ und zu Gold
gestaltet⁠[883]. Namentlich ergibt aber, wie in den ägyptischen Tempeln
des PTAH seit altersher bekannt ist, „Weißes“ die Kadmia,
d. i. Silber, und „Gelbes“ oder „Rotes“ den Zinnober, d. i. Gold,
weil eben jedes Ding seinesgleichen zeugt, so daß, wer den Samen
des Getreides säet, Getreide, und wer den des Silbers und Goldes
säet, Silber und Gold ernten wird⁠[884]. Daher ist es unter allen
Umständen vorteilhaft, dem Xerion Blättchen oder Flitter von Silber,
Gold oder auch Elektron (Gold-Silber-Legierung) zuzusetzen, denn
diese bewähren sich schon ihrerseits als χρυσόσπερμα (Chrysósperma =
Goldsamen) und χρυσοζυμία (Chrysozymía, Goldhefe), erregen als solche
die entsprechende Silber- und Gold-Gärung und bringen immer neues
Silber und Gold hervor⁠[885]. Wie in der Heilkunde, so ist auch hier
das Streupulver ein Phármakon⁠[886], eine Medizin, „der die richtige
Kraft innewohnt“ (φάρμακον τὴν δύναμιν ἔχον)⁠[887]; begünstigt durch
die Wärme des Düngers oder der Thermospodien zieht sie sich, äußerlich
aufgebracht, in das Innere, wo die Vereinigung erfolgt⁠[888].


Diese Vereinigung ist aufzufassen als eine wahre Vermählung der Naturen
(ein συγγαμεῖν der φύσεις), bei der nur Männliches (ἀρρενικῶς),
Weibliches (θηλυκῶς), oder allenfalls Zwitterhaftes (οὐδετέρως =
Keines von Beiden) in Frage kommen kann, entsprechend der Lehre der
Alten, daß das Werk (τὸ ἔργον) vollendet wird durch das Männliche
und Weibliche⁠[889]. An sich ist das Kupfer, ebenso wie das Blei, die
Magnesia usf., tot und unbelebt (οὐδὲ ζῶντα)⁠[890]; aber begierig
vermählt sich seine Natur mit einer anderen, erfreut sich an ihr und
beherrscht sie⁠[891], und hierbei keimt neues Leben und es entsteht
ein Embryo, dessen Entwicklungszeit, falls keine Fehlgeburt eintritt,
neun Monate dauert⁠[892], durch erhöhte Wärme aber nach einigen Autoren
auf sechs Monate, nach anderen auf 110, auf 41, auf 21, ja auf 14
Tage verkürzt werden kann⁠[893]. Wie sich in der Matrix aus dem kalten
Blute der Katamenien und dem heißen, von Pneuma erfüllten Samen ein
Lebewesen (ζῶον) bildet, das anfangs unmerklich ist, allmählich Größe,
Gestalt und Farbe erhält, zuletzt in reifem Zustande geboren wird und
dann allen sichtbar vor Augen steht, ganz so gestaltet sich auch der
Vorgang beim heiligen Werke, nur daß, dessen Wesen entsprechend, sein
Endprodukt dem Feuer widersteht⁠[894].


Demgemäß sieht ZOSIMOS in seiner großen Vision, als
göttliche Gnade dem in magischem Schlafe Befangenen das Geheimnis
der Transmutation eröffnet, aus dem als Phiále gestalteten Altare
ein Menschlein aufsteigen, ἀνθρωπάριον [= homunculus]⁠[895];
es ist zunächst das Kupfer-Menschlein, ἀνθρωπάριον χαλκοῦ,
eine Platte Kupfer, Blei oder Molybdochalkos in Händen haltend,
und bekleidet mit kupferfarbigem, rotem, königlichem Gewande⁠[896];
durch weitere Behandlung „im Bade der μέλαινα βαφή“, der schwarzen
Brühe oder Schmelze, sowie durch Verbrennung von „Blut und Knochen
des Drachens“, wird dieser Kupfer-Mensch oder χαλκάνθρωπος
(Chalkánthropos) erst zum ἀργυράνθρωπος; (Argyránthropos) oder
ἀσημάνθρωπος (Asemánthropos), zum Silber-Menschen⁠[897], der
ganz weiß, die glänzende Gestalt des Gottes AGATHODAIMON
annehmend, im Feuer erscheint, sodann aber, indem das Silber-Menschlein
durch die Glut „rote Augen“ bekommt⁠[898], zum χρυσάνθρωπος
(Chrysánthropos), zum Gold-Menschen⁠[899]. Dieser χαλκάνθρωπος
χρυσός (goldgewordener Kupfer-Mensch), auch κινναβάρις τῶν φιλοσόφων
[Zinnober der Philosophen, d. i. Gold] geheißen, ist das Ziel und Ende
des Werkes⁠[900]. „Blut und Knochen des Drachens“, d. i. der Schlange
UROBOROS, die als Schlange des AGATHODAIMON auch
Bewacherin der Tempel und Priester [= Öfen und Chemiker] ist, erhält
man „durch Schlachten und durch Verarbeiten des Fleisches und der
Gebeine“; der Drache besitzt drei Ohren und vier Füße, [deutend auf die
drei αἰθάλαι (Aithálai, Dünste) des Schwefels, Arsens und Quecksilbers,
sowie auf die vier Metalle der Tetrasomie, das Blei, Kupfer, Zinn
und Eisen, durch deren Schmelzung und Verbrennung „Blut und Knochen“
gewonnen werden]. Manche glauben, daß die Schlange, weil sie auch die
Aithále des Quecksilbers liefert, deshalb von einigen selbst als
„Zinnober der Philosophen“ bezeichnet werde; in der Tat aber führt sie
diesen Namen, weil sie das Symbol des Endproduktes beim großen Werk,
dieses Werkes selbst und der ganzen Natur darstellt, denn gleich dieser
hat auch sie weder Anfang noch Ende, — weshalb sie sich auch in den
eigenen Schwanz beißt —, sie ist „ἕν τὸ πᾶν“, Eines in Allem und immer
nur Eines, ganz so, wie auch die Urmaterie, bei allen Wandlungen
des großen Werkes, im Grunde immer nur die nämliche bleibt⁠[901].
— Die in mehreren Manuskripten erhaltenen, mit Erklärungen und
Inschriften versehenen Abbilder der Schlange UROBOROS
entsprechen tatsächlich diesen Schilderungen, bei denen wohl Einflüsse
der schlangenverehrenden Gnostiker, Ophiten usf., sowie Erinnerungen
an den „feuerbewohnenden“ Salamander mitspielten⁠[902]; auf das
„königliche“ (weil rote) Gewand des Kupfer-Menschleins dürfte sich
auch die bisher unerklärte Tatsache zurückführen lassen, daß die in
der Phiále unter Menschengestalt erscheinenden Metalle mit Vorliebe
gerade als Könige dargestellt wurden, wofür u. a. noch das
Pariser Manuskript 7147 sowie MANGETS „Bibliotheca Chemica“
von 1702 schöne Beispiele bieten, wenngleich hier wiederum die, zum
Teil in prächtigen Farben ausgemalten Figuren der Könige mit jenen der
Planeten-Götter zusammengeworfen sein mögen (s. unten)⁠[903].





Im Verlaufe der Vision ertönt eine „Stimme von oben“⁠[904],
verkündigend: „Pneuma werde ich ἐξ ἀνάγκης (durch Zwang), durch die
Gewalt des Beschwörers, des Hierurgen, des οἰκοδεσπότης [Gebieters des
Tempels = Ofens], des φύλαξ πνευμάτων (des Bewachers der Pneumata), der
mich umgewandelt hat, μετασωματούμενος“⁠[905]; tatsächlich wirkt auch
das Xerion durch die Macht der Pneumata, die fähig sind, Veränderungen
jeder Art herbeizuführen⁠[906]. Sie sind enthalten in den Säften
zahlreicher Pflanzen, z. B. des Chelidoniums (Schöllkrautes), des
Safrans, usf., die Färbung (βάμμα) und Diplosis in ganz gleicher Weise
bewirken, in der die Säfte mancher Zauberkräuter (βοτάναι, Botánai),
z. B. die der Mandragora (des Alrauns), gewisse magische Eigenschaften
entfalten⁠[907]; in viel reichlicherer Menge aber entspringen sie
den Gesteinen, vor allem wieder unter dem Einflusse des mächtigen
Feuer-Pneumas, das sich z. B., wie allbekannt, beim Brennen des
Kalksteines so mit diesem vereinigt, daß er, als gebrannter Kalk, eine
völlig neue und einzig dastehende Beschaffenheit annimmt⁠[908]. So ist
auch alles das ein Pneuma, was beim Erhitzen der durch Reinigung
und Tarichíe (Einsalzung) vorbereiteten Stoffe „nach oben (ἄνω, áno)
aufsteigt“⁠[909], z. B. das beim Rösten des Sandarachs Entweichende
[d. i. Arsenigsäure], sowie der aus „unserem Kalk“ [= Arsenigsäure]
durch Sublimation [unter Zusatz eines Reduktionsmittels] gewinnbare
λίθος oder „Stein“ [= metallisches Arsen]⁠[910]. Sobald man nun
Schwefel, Arsen, Quecksilber, oder ähnliche „sublimierte Geister“ auf
die „Körper“ (σώματα, Metalle) projiziert (ἐπιβάλλει)⁠[911], vereinigen
sich die flüchtigen, also ihrem Wesen nach unkörperlichen Pneumata mit
der inneren Natur oder ψυχή (Psyche, Seele) der Metalle zu einem σῶμα
πνευματικόν (durchgeistigten Körper)⁠[912], sie bemächtigen sich der
Materie (ὑλή, Hýle) und beherrschen sie⁠[913], werden dabei aber selbst
körperlich und fest, und bewirken bei dieser Fixierung „als färbende
Prinzipien“ die Entstehung von Silber und Gold⁠[914]; erforderlich
ist hierzu, daß sie die, dem angestrebten Zwecke entsprechenden
Kräfte auch wirklich enthalten, es wird also nur der „Stein“, dem das
φάρμακον τὸ τὴν δύναμιν ἔχον (die richtig wirkende Medizin) innewohnt,
das „mithrische Mysterium“ verrichten, d. h. Mithras = Sonne = Gold
geben⁠[915].


Unter den „Geistern“ sind die wichtigsten jene, die beim Sublimieren
des Schwefels und Arsens als αἰθάλη (Aithále = Dunst, Rauch) und beim
Sublimieren von Quecksilber und Arsen als φεῦγον (Pheúgon = Fliehendes,
Flüchtiges) entweichen⁠[916].


Der „lebendige“ Schwefel verdampft schon für sich mit
Leichtigkeit und wirkt beim Projizieren durch sein kräftiges πνεῦμα
βαπτικόν (färbendes Pneuma) auf alle Metalle ein, wobei er sie,
z. B. das Kupfer, anfangs durch das πνεῦμα μελάντερον (schwarzes
oder schwärzendes Pneuma) tief schwarz färbt [durch Bildung von
Schwefelkupfer u. dgl.], während sich sonstige, hellere, gelbliche und
rötliche Färbungen erst späterhin einstellen⁠[917]; daß schon ein wenig
Schwefel eine große Menge anderer Stoffe „verbrennt“ und viele Metalle
und Steine zerstört, ist daher eine richtige Lehre der Alten⁠[918].


Das Quecksilber erhält man durch „Entschwefeln“ (ἐκθείειν) des
Zinnobers, sei es durch Einwirkung heißen (geschmolzenen?) Natrons
(νιτρέλαιον, Nitrélaion = Öl aus Nitron), sei es durch Erhitzen mit
Kupfer, Blei oder Zinn nebst Essig; arbeitet man nach den Regeln
der Kunst, τεχνικῶς (technisch richtig), so erhebt sich, wie schon
DEMOKRITOS angab, aus dem „Stein“, nämlich dem Stein des
Quecksilbers, dem Zinnober, ein Pneuma in Gestalt einer aufsteigenden
Wolke (νεφέλη διαβαίνει), und die Fixation dieser Wolke, dieses
Pneumas, auf „unserem Kupfer“ oder auf dem „Körper der Magnesia“ ergibt
Silber⁠[919]; daher erklärt sich der Ausdruck „Behandle das Kupfer!
Bekämpfe das Quecksilber (μάχου ὑδράργυρον)! Mache es unkörperlich
durch Verflüchtigung mit Hilfe der τέχνη (Technik, Kunst)!“⁠[920]
Einige nennen Quecksilber etwas Körperliches, Schweres, Flüssiges,
Andere aber etwas Geistiges, Leichtes, Pneumatisches⁠[921]; beide sagen
etwas Richtiges, denn einerseits ist Quecksilber ein „Körper“ (σῶμα,
Soma), ein silbernes Wasser (ἀργύριον ὕδωρ), ein flüssiges Silber
(ὑδράργυρον), andererseits aber ein φεῦγον πνεῦμα (flüchtiges Pneuma),
ein φεῦγον ἀεὶ (ein stets Flüchtiges), ein φυγαγοδαίμων (ein flüchtiger
Dämon oder Gehilfe, „servus fugitivus“)⁠[922]; es ist also „ein Metall
und kein Metall“, zählend zu den σώματα ἀσώματα (unkörperlichen
Körpern), demnach ein Zwitter (οὐδετέρως = Keiner von Beiden), ein
Hermaphrodit (ἀρσενοθήλυ = Mannweib)⁠[923].


Das „zweite Quecksilber“ [d. i. metallisches Arsen] entsteht
nicht aus Zinnober, sondern aus „gelbem Sand“, auch κόμμι (Gummi)
genannt⁠[924], oder aus „rotem Sand“ oder Sandarach⁠[925]. Reinigt
und befreit man diese durch vorsichtiges Erwärmen und Rösten vom
Schwefel, so entlassen sie unter dem weiteren Einflusse des Feuers
zunächst ihr Pneuma, ihr färbendes, von DEMOKRITOS auch als
„Seele des Färbenden“ bezeichnetes Prinzip [d. i. Arsenigsäure], das
man auch „Weißes“ nennt, „weißes Flüchtiges“, „weißen Rauch“⁠[926],
„Welke des Arsens“ (νεφέλη τοῦ ἀρσενίκου)⁠[927], „unseren Kalk“⁠[928],
„unser Bleiweiß“ (ψιμύθιον)⁠[929], „knolligen Alaun“ (στυπτηρία
στρογγύλη)⁠[930], „scythisches Wasser“⁠[931], usf.; auch aus den Krusten
der roten Kobathia entweicht beim Verbrennen im Ambix ein Rauch, der
nichts anderes ist als jene „Wolke“⁠[932]. Weiß, wie diese selbst
ist, „weißt“ sie auch alles andere, sowohl die „einfache Magnesia
aus Cypern“ [ein natürliches Mineral oder Metall] als auch die
Masse „unserer Magnesia“, der „durch unsere Kunst zusammengesetzten
Legierung“ (τῆς συνθέτου = der synthetischen), des Molybdochalkos⁠[933].
Durch Erhitzen mit verschiedenen anderen [nämlich reduzierenden]
Stoffen gewinnt man dann weiterhin aus diesem „Kalk“ [der Arsenigsäure]
das zweite Quecksilber [metallisches Arsen]⁠[934], den „Vogel“, der
flüchtig aufsteigt (ἐξατμιζόμενος), sich am Deckel des Gefäßes wieder
niederläßt und den Stein (λίθος) bildet, dessen Projektion das
Kupfer in Silber verwandelt⁠[935].


Aus Schwefel, Arsen, Quecksilber, oder aus Stoffen, die diese
ergeben, bereitet man auch das göttliche Wasser, ὕδωρ θεῖον
(Hydor theion); ursprünglich verstand man hierunter das ὕδωρ θείου,
das „Wasser des Schwefels“ [oft auch Schmelze des Schwefels, der
Arsenigsäure usf., denn „alles was schmilzt, hat die Natur des
Wassers“]; späterhin „Jegliches was sich nach oben (ἄνω) erhebt“, also
das Pneuma der schwefel-, arsen- und quecksilberführenden Substanzen,
gemäß dem Grundsatze „nach oben (ἄνω) das Himmlische, nach unten
(κάτω) das Irdische⁠[936]; zuletzt endlich ein Gemenge, das allem
nur möglichen „Flüssigen“ (= Geschmolzenen) entspringen kann⁠[937].
Die benützten Substanzen sind an sich nicht feuerbeständig, aber im
Laufe des „Werkes“ (ἔργον) werden sie es teilweise [d. h. soweit sie
nichtflüchtige Reste zurücklassen], während sich zugleich ihre Dünste,
die αἰθάλαι, dem „schwarzen Blei“ zugesellen⁠[938]. Von den zahlreichen
Arten des göttlichen Wassers zeigen drei der wichtigsten, das gelbgrüne
„Rettigwasser“, das grünschwarze „Ricinuswasser“, und das „Regenwasser
der Alten“ ganz hervorragende Kraft, aber auch so entsetzlichen Geruch
[wohl nach Schwefelwasserstoff oder schwefliger Säure?], daß man die
Gefäße nicht öffnen darf ohne sich die Nase fest zuzuhalten⁠[939]; im
übrigen trägt das göttliche Wasser noch „tausend Namen“⁠[940], unter
deren etwa vierzig häufigsten besonders zu erwähnen sind: „Milch der
Frau, die einen Knaben geboren hat“ und „Milch der schwarzen Kuh“
d. i. des Zinnobers [der tatsächlich anfangs schwarz gewonnen wird
und erst beim Sublimieren rot wird]⁠[941]. Das göttliche Wasser ist
δίχρωμος (díchromos, zweifarbig), nämlich je nach seiner Zubereitung
weiß oder gelb und erzeugt demgemäß auch seinesgleichen, also weißes
oder gelbes Edelmetall⁠[942], wobei es nach Art der Hefe (ζύμης χάριν)
einwirkt⁠[943]; es vermag „Alles an Allem“ (πᾶν ἐν πᾶσι), vereinigt
in einem Wesen zwei Naturen (δύω φύσεις, μία οὐσία)
und liefert dem „Wissenden“ (νόων), der diese richtig zu gebrauchen
vorsteht, Silber und Gold⁠[944].





Die benützten Apparate (ὄργανα = Organa)⁠[945] und Öfen (καμίνοι
= Kamine) beschrieb ZOSIMOS mehrfach, u. a. auch in einer
eigenen Abhandlung περὶ ὀργάνων καὶ καμίνων, deren Hauptwert in der
Erhaltung vieles Älteren liegt, das zum Teil auf DEMOKRITOS,
MARIA, KLEOPATRA usf. zurückgehen soll (und
insoweit bereits oben besprochen wurde). Die nötigen Gefäße fertigt
man entweder aus Ton an oder aus Glas, das den Vorteil bietet
durchsichtig zu sein und die gefahrlose Behandlung schädlicher und
giftiger Stoffe zu ermöglichen, z. B. der Dämpfe des Quecksilbers
oder des Rauches der Kobathia⁠[946], die man im Ambix verbrennt. Zu
den besten Glasgefäßen zählen die aus Askalon in Syrien⁠[947], und es
gibt ihrer sehr mannigfaltige; aus ihnen setzt man auch jene guten
Destillier-Vorrichtungen zusammen, die Leute von Geist erfanden,
gelehrte Menschen, die des ARCHIMEDES „Pneumatika“, die
Werke des ARCHIMEDES, sowie die Abhandlungen anderer, der
Mechanik kundiger Schriftsteller auf das Gründlichste studiert
hatten. Solche Apparate⁠[948] bestehen, wie bereits MARIA
angab, aus verschiedenen Teilen: dem Füllgefäß oder Ambix (ἄμβιξ,
ἄμπυξ), auch κνούφιον genannt [Knúphion: wohl wegen der Gestalt des
Aufsatzes oder Helmes, der dem Kopfschmucke des Gottes CHNUB
oder CHNUM glich⁠[949], und zuweilen als Di- oder Tribikos
ausgebildet; der Abzugröhre (σωλήν); dem Sammelgefäß (βίκος, βῆκος,
βύκος, ἄγγος); dem schlangenförmigen (δρακοντῶδες) Kühlrohr,
[an, nicht in dem die Sublimate und Kondensate sich
kühlen und absetzen], usf. Man verbindet und dichtet sie mittels
Fett, Wachs, Tonerde, Gips, Ölkitt und anderen Kitten⁠[950], schützt
ihre Wände und den „Hades“ [den Boden]⁠[951] durch einen Lehmbeschlag
(ἐπιδέρμις = Epidérmis) von der Stärke eines halben Fingers⁠[952], und
verschließt sie mit Tonstöpseln, die ringsum genau eingepaßt sind
(ἰσόμετρον, isometrisch)⁠[953]. So vorgerichtete Gefäße vertragen
nicht nur die „natürliche“ Wärme des Pferde-, Kuh-, Esels-Mistes und
Vogelkotes⁠[954], sondern auch die „künstliche“ der Thermospodien
(Aschenbäder)⁠[955] und der Kamine, deren ZOSIMOS einige,
allerdings in verfallenem Zustande, schon in einem uralten Heiligtum zu
Memphis gesehen haben will⁠[956]; man heizt sie mit Schilf, „Prismen“
[= Scheitholz] oder Holzkohlen (ἄνθραξ, Anthrax)⁠[957] und kann so bei
genügender Vorsicht jede Wärme erzeugen., selbst bloße Handwärme⁠[958].
Sobald die erforderliche Hitze erreicht ist, beginnt das Aufsteigen
(ἀναγωγή) der Dämpfe und Sublimate, und diese setzen sich in Tropfen
an den Deckel des Gefäßes (λέβης) an; sublimiert man z. B. Quecksilber
aus dem Goldamalgam, das beim Ausziehen des Goldes aus der Asche
alter goldgewirkter Stoffe oder aus dem Pulver goldhaltigen Sandes
gewonnen wurde, so muß man daher Wasser bereithalten, um den Deckel
mittels eines Schwammes stets ausreichend befeuchten zu können⁠[959];
bei anderen Substanzen erfolgt die ἄρσις ὑδάτων (Arsis, Erhebung
der Wässer), die stets ganz verschieden von der bloßen
Herstellung dieser Wässer ist, schon bei geringerer Wärme, doch
sagt man auch hierbei von dem aus ihnen Sublimierenden und Abtropfenden
(ἀποσταζόμενον De-stillierenden), es sei „ihr Quecksilber“⁠[960]. Die
Rückstände (σκωρίαι) sind die Toten (νεκροί): sie bleiben liegen und
erwarten die ἀναστάσις (Anastásis, Auferstehung), deren sie fähig
bleiben, falls sie durch das Pneuma nochmals neu beseelt werden
(σώματα νεκρὰ ἐμψυχοῦνται)⁠[961]; möglich ist eine solche
„Wiederbelebung“ stets, selbst bei den „Knochen der Perser“, die
auch „Knochen des Kupfers“ heißen und aus verbranntem Kupfer, Blei,
Zinn und Eisen bestehen⁠[962].


In vielen Fällen unterwirft man die umzuwandelnden Rohmetalle,
in leinene Binden gewickelt, zunächst der „großen Einsalzung“
oder Tarichíe (ταριχεία μεγάλη), bei der sie anfangs mit gewissen
Zutaten im Pferdemiste oder Vogelkote 20 Tage und länger digeriert
werden⁠[963]; in anderen wieder kocht man die Bestandteile wie bei der
Seifenbereitung (σαπωναρικὴ τέχνη) mit Asche und Spodos („Gebranntem“),
bis sie fest werden gleich Seifenmasse (σαπωναρικὴ στάκτη) oder Seife
(σαπώνιον)⁠[964]; die entstandene Verbindung wird dann „ausgesüßt“ (τὸ
σύνθημα γλυκαίνεται), und zwar durch Auswaschen mit „süßem Wasser“
(γλυκοῖς ὕδασι)⁠[965], oder „filtriertem Wasser“ (ὕδωρ ἀποσταζόμενον =
Abgetropftes)⁠[966].


Als Gewichtseinheit führt ZOSIMOS öfters κεράτιον (Kerátion)
an⁠[967], — wohl die Quelle des „Karats“; auf ihn soll auch
schon die Idee eines allgemeinen Lösungsmittels zurückgehen, des
παντόρρευστος⁠[968], des „Alles-Lösenden“ [des Alkahests der späteren
Alchemisten].





Unter den Chemikalien bespricht ZOSIMOS etwas
ausführlicher das Bleiweiß. Es entsteht⁠[969] bei längerer Behandlung
des Bleies „mit den Dämpfen“, — nämlich denen des Essigs, der auch
als „schärfster“, λίαν δριμύτατος, vorkommt⁠[970] —, und ergibt beim
Erhitzen erst Bleiglätte und sodann Mennige (σηρικόν, Serikón); diese
beiden Stoffe sind fähig, sich wieder mit Essig zu vereinigen, und wenn
sie sich mit ihm verbunden haben (κοινωνίαν ποιούμενος), zeigen sie die
wunderbare Fähigkeit anfangs salzartig und süßlich zu werden, später
aber wieder in schönes Bleiweiß überzugehen [infolge allmählicher
Umwandlung des süßlich schmeckenden Acetates, sog. Bleizuckers, durch
die Kohlensäure, z. B. die der Luft, deren Rolle das Altertum nicht
erkannte]. Auf gleich merkwürdige Weise wie Mennige verwandelt sich
Sandarach [rotes Schwefelarsen], — dieses aber beim Rösten —, in eine
derartige schön weiße Masse [d. i. Arsenigsäure], die deshalb ebenfalls
„Bleiweiß“ genannt wird⁠[971].


Sehr wichtig für das große Werk ist der Pyrit, von vielen auch
„Etesischer Stein“ genannt, „der herrlichste und von der Gottheit
geliebteste sämtlicher Steine“ und „aus Allem zusammengesetzt“⁠[972].
[Diese Vorliebe für den Pyrit, der tatsächlich oft die verschiedensten
unedlen und edlen Metalle enthält, ist wohl hauptsächlich auf das
Vorkommen der schön silber- und goldglänzenden Varietäten, Silberkies
und Goldkies, zurückzuführen, die nicht selten schon selbst für Silber
und Gold angesehen wurden.]





Von den farbigen Mineralien sind die prächtigsten der „Armenische
Blaustein“⁠[973] [Kupferlasur] und der Zinnober, unter dessen Namen aber
„alles Gelbe und Rote“ zusammengefaßt wird, u. a. Minium (Mennige)
vom Pontos und aus Sinope, Realgar, Oker, Rötel (μίλτος), Hämatit
(Roteisenstein), geglühtes Misy und Chálkanthos [d. i. rotes Eisenoxyd]
usf.⁠[974]. Aus dem eigentlichen Zinnober erhält man durch Entschwefeln
(ἐκθείειν), z. B. durch Erhitzen mit Natron (νιτρέλαιον) das
Quecksilber⁠[975]; umgekehrt wird Quecksilber durch Schwefel erst „gelb
gemacht“ und „in den Zustand einer gelben Gerinnung versetzt“ ⁠[976] und
geht dann in Zinnober über.





Einige bemerkenswerte Zitate aus ZOSIMOS, die zum
Teil verlorenen Werken zu entstammen scheinen, finden sich bei
PELAGIOS, OLYMPIODOROS, dem PHILOSOPHUS
ANONYMUS und einem ungenannten KOMMENTATOR. Nach der
Lehre „ZOSIMOS des Vielwissenden“ ⁠[977] sind theoretisches
Verständnis und praktische Übung gleich notwendig, um die τέχνη
(Technik, Kunst) zu bemeistern⁠[978], namentlich da deren wichtigste
Grundlage und überhaupt das vornehmste aller Mittel, das so schwer
zu beherrschende Feuer ist⁠[979], — daher denn die Chemiker auch
„Feuer-Philosophen“ [mittels des Feuers Forschende, Philosophi per
ignem] heißen. Was die „Umwandlung“ betrifft, „so läuft alles auf
das Blei hinaus“, denn dieses ist „unsere Magnesia“ und das „Ei der
Philosophen“, das zwar aus vier Komponenten besteht, diese aber doch
als Einheit enthält⁠[980]; Schwärzung und Weißung erfolgen, — so
deutete ZOSIMOS mystisch an (εἶπεν μυστικῶς) —, im δώματι
ἱερατικῷ [im Tempel = Ofen]⁠[981], und das Schwarze und Weiße gleichen
der κόρη des Auges (Kóre = Pupille) und der ἴρις des Himmels (Iris =
Regenbogen)⁠[982]; als Xerion wirksam ist das Pneuma⁠[983], und „die neue
Färbung zu Gold verleihend“ kommt es der Medizin gleich, die krankes
bleiches Blut in gesundes rotes überführt⁠[984].


Wie der KOMMENTATOR berichtet, dessen Abhandlung nur
in sehr verdorbenem und verstümmeltem Zustande auf uns gekommen
ist⁠[985], stellte ZOSIMOS als eine Hauptlehre den Satz auf:
„Erfahrung ist die große Meisterin, denn auf Grund bewiesener
Ergebnisse lehrt sie den Verständigen das Vorteilhafteste“⁠[986].
Als sehr wichtig für das große Werk erklärte er unter Berufung auf
HERMES TRISMEGISTOS den Einfluß der Planeten, „wie denn die
Sonne dem Gold vergleichbar ist“, und für die wirksamste planetarische
Sphäre hielt er die des HERMES (Merkur), schon weil der
Schattenkegel der Erde gerade bis zu ihr reiche⁠[987]. Die Dauer
des Werkes, das mit Erwärmen im Dünger beginnt, gab er zu 40 Tagen
an⁠[988]; der Behandlung unterwirft man dabei den „ἄσβεστος der Alten“
(Asbest = Kalk), der aber nicht das Nämliche ist wie ἄσβεστος λευκή
[weißer Asbest = gebrannter Kalk], vielmehr aus gebrannten Metallen
[verkalkten Metallen, Metallkalken] besteht⁠[989]. Wie die Meister des
„Tieremalens“ ζωογράφοι = Maler überhaupt] ihre Farbstoffe auf der
Palette, so mischen die Meister des großen Werkes die ihrigen auf der
Kerotakís zusammen⁠[990], sie vermengen sie mit allerlei Zutaten, z. B.
χρυσοκόμιον (wörtlich Gold-Leim = Chrysokolla)⁠[991], sie reinigen
und waschen sie mit Wasser, mit gewöhnlichem und mit solchem, das,
wie bei der Seifenherstellung (σαπωναρικὴ ἐργασία), durch Asche
filtriert ist⁠[992] usf. Beim Erhitzen geben manche Körper, z. B.
die verschiedenen Schwefel, ihre „innere Natur oder ψυχή (Psyche,
Seele)“ ab, die das Feuer als Dunst aus ihnen austreibt: kommen
diese flüchtigen und färbenden Dämpfe mit gewissen anderen Stoffen
zusammen, z. B. mit Quecksilber, so halten sie sich gegenseitig fest
und binden sich, sie schlagen sich nieder, sie sterben ab und erleiden
νέκρωσις (Nékrosis = Tötung) und die entstandenen Substanzen heißen
in diesem Zustande „Grabmal des OSIRIS“⁠[993]. So bildet
sich, wie ZOSIMOS im „Buch der Schlüssel“ beschrieb, durch
Vereinigung heißen Quecksilbers und Schwefels der Zinnober, zunächst
als eine schwarze [erst beim Sublimieren rot werdende] Masse, auf die
sich der mystische Spruch vom „schwarzen Geist“ bezieht⁠[994], aber
auch die Benennung des Quecksilbers und nach Anderen des Schwefels
als „Milch der schwarzen Kuh“, γάλα βοὸς μέλαινας⁠[995]; erhitzt man
umgekehrt Zinnober, auch solchen künstlich (τεχνική) dargestellten,
nebst gewissen Zutaten in einem rings geschlossenen Gefäß oder Rohr
[d. i. die spätere Aludel; arabisch al udal genannt], so „sublimiert“
aus ihm das Quecksilber, steigt als „weißes Wasser“, „Silber-Wasser“,
„göttliches Wasser“ empor, in Gestalt eines furchtbar giftigen, in
der Hitze gar nicht festzuhaltenden „ätherischen Pneumas“ (πνεῦμα
αἰθερῶδες), verliert dann beim Abkühlen seinen „flüchtigen Schwung“
und setzt sich an den Deckel an, so daß man an diesem nach dem
Löschen des Feuers die Tropfen vorfindet und sie sammeln kann⁠[996].
„Fest gewordenes Quecksilber“ [d. i. entweder dieses kondensierte
oder ein Amalgam] bezeichnen einige auch als „Gips“ und den Zinnober
(κινναβάρις, Kinnabáris) als κασσίτερος [Kassíteros = Zinn; vielleicht
weil er festes Quecksilber = „Zinn“ ergibt?]⁠[997]. — Wer alles dieses
weiß und versteht, wird das Rechte finden, und „wer das Rechte gefunden
hat, heilt die unheilbare Krankheit der Armut“⁠[998].





Die syrischen Manuskripte enthalten Vieles und Ausführliches
aus den verschiedenen, zum Teil im Original verloren gegangenen Werken
des ZOSIMOS, zumeist jedoch allerdings stark durchsetzt mit
späteren Einschiebseln und Zutaten⁠[999].


Alle „Künste“, so berichtet ZOSIMOS, waren ursprünglich
tiefstes, durch furchtbare Eide gehütetes Geheimnis der ägyptischen
Priester, und wie diese sie aus Neid, Habsucht und Aberglauben vor
jedermann zu verbergen streben, das habe er am eigenen Leibe erfahren
müssen⁠[1000]. Aus den besagten Gründen wurden daher ehemals die
wichtigsten Geheimnisse überhaupt nicht aufgeschrieben, sondern den
Vertrauenswürdigen seitens der Priester nur mündlich mitgeteilt⁠[1001];
zu ihnen zählte das schon vom Philosophen DEMOKRITOS
gepriesene „Färben“ der unedlen Metalle mittels Schwefel, Quecksilber,
Arsen, Kohol [Schwefelantimon] und Magnesia⁠[1002], — das ganz
so erfolgt wie das Färben von Geweben mittels des „Indigos aus
Flechten“⁠[1003] —, ferner das „Färben“ mittels passend zubereiteter
Firnisse⁠[1004], sodann die Herstellung des „weißen und gelben Kupfers“
[d. i. des Silbers und Goldes oder der Bronce und des Messings]⁠[1005],
und endlich die Bereitung der Pigmente für die Kultbilder: die Maler
verwenden diese in den künstlichsten Mischungen, — sogar Silber und
Gold setzen sie hinzu, um den Fleischton der Weiber zu treffen —, so
daß ihre Bildnisse wie lebendig aussehen, und tatsächlich hielt das
Volk die Bilder und Statuen der Götter für lebend und wagte kaum sie
anzublicken, und nur wenige hatten den Mut zu denken oder gar insgeheim
zu sagen, sie seien von Menschenhand gebildet und zurechtgemacht⁠[1006].
In späterer Zeit schrieben die Priester zwar ihre Lehren nieder, fuhren
aber fort sie im Verborgenen zu halten, schon weil sie behaupteten, daß
dies sehr zweckmäßig sei, um die neidischen Dämonen zu täuschen⁠[1007].
Seither besitzen sie ausführliche Bücher der Kimija oder Kumia,
verfaßt nach den Vorschriften des HEPHAISTION (d. i.
HEPHAISTOS = PTAH)⁠[1008],
AGATHODAIMON⁠[1009]
usf., durch HERMES und andere ägyptische Autoren; deren
Abschriften lassen sie in den Tempeln vorlesen, befehlen sie genau
zu befolgen, tadeln jene, die eigene Rezepte erfunden haben wollen
und fordern strengste Wahrung des Geheimnisses⁠[1010]. Indem sich
ZOSIMOS an seine Schwester (?) THEOSEBEIA wendet,
— der er seine Schriften zueignete, und die er in ihnen sehr oft
unmittelbar anredet, zuweilen auch als „Königin“⁠[1011] —, fährt er
fort: Du aber, der es bekannt ist, daß nach PETESIS das große
Werk durch Nachdenken vollendet wird, hältst Deine Schüler abseits, Du
unterweisest sie öffentlich, ungebunden durch gegenseitige Eide; jedoch
das „Buch“, so sagst Du, [das angeblich von HERMES verfaßte
„Buch der Kimija“] kann nur geheim erworben werden; aber im Gegenteil,
es sollte ein jeder, ohne alle Geheimnisse, auch ein Buch der Kimija
(Kumia) besitzen⁠[1012], denn „nur aus den rechten Büchern, nämlich aus
jenen alten und aus den von mir verfaßten, schöpft und gewinnt
man die Wahrheit“⁠[1013]. Diese richtig aufzufassen und durch sie zum
Gelingen des Werkes geführt zu werden, ist freilich eine besondere
Gnade, die von oben kommt und nur dem Würdigen zuteil wird⁠[1014];
würdig aber erweist sich, wer ein edles Herz und lautere Sitten hat,
ferner Geduld und Aufmerksamkeit, geistigen Fleiß des Studierens
und Nachdenkens, körperlichen Fleiß des Arbeitens und Versuchens,
sowie reine Liebe zur Sache. Wer diese Vorbedingungen erfüllt, für
den ist, — so lehrte schon PETESIS, und ihm nachfolgend
PLATON, — das große Werk nichts weiter als „die Arbeit eines
Kindes“⁠[1015]. Viele Unberufene, die die Ausführung der heiligen Kunst
sahen, mußten mit Verwunderung deren Geringfügigkeit zugestehen; sie
verbrauchten dann alles Quecksilber Phrygiens und Spaniens, starben
aber ohne das Rechte gefunden oder auch nur begriffen zu haben,
verblendet durch das Antlitz der beiden Menschensöhne [vermutlich des
Silbers und Goldes]⁠[1016].


Die „Imuth“ genannte und „der Priesterin und Königin
THEOSEBEIA“ gewidmete Hauptschrift des Zosimos enthielt
nach den syrischen Manuskripten „die genaue Schilderung des großen
Werkes gemäß allen Büchern über Chemie“⁠[1017], geschöpft aus den
Abhandlungen aller Vorgänger, u. a. aus denen des PLATON
und ARISTOTELES; PLATON gab schon ein Rezept zur
Darstellung des Silbers an, und zwar befahl er, ein Gemisch von Pyrit,
Oker, Sory und Vitriol (χαλκητάριν) drei Tage im selbstziehenden Ofen
zu schmelzen und sodann das Elixir zuzusetzen⁠[1018]; Großes hat auch
ARISTOTELES vollbracht, dieser glänzendste irdische Geist,
aber weil ihm der rechte Glauben fehlte, blieb es ihm versagt, seitens
der richtigen Engel Belehrung zu erhalten und deshalb gelang es ihm
auch nicht, sich der himmlischen Sphären würdig zu machen und sich in
sie zu erheben⁠[1019].


Gold ist nach ZOSIMOS das Edelste der Metalle, das
alle anderen an Schwere, Glanz und Unzerstörbarkeit übertrifft, aber
auch an der Fähigkeit weitgehendster Verteilung zu zartestem Staub,
χρυσοάνθινον (Goldblütchen)⁠[1020], und zu dünnsten Blättchen, die man
u. a. mit arabischem Gummi oder Fischleim auf Elfenbein und auf das
Pergament der Bücher aufklebt⁠[1021]; zum Vergolden der Götterbilder
und Königsstatuen in den Tempeln benützt man eine Lösung von Gold in
Quecksilber, „Sonnenwasser“, „verdichtete Sonnenstrahlen“, „gelöster
Schwefel“ genannt, doch ist dies ein großes Geheimnis und der Erfolg
gilt für übernatürlich⁠[1022]. Nicht selten ersetzt man übrigens Gold
durch den billigeren Oker, durch Zinnober, Minium u. dgl.⁠[1023].


Silber verarbeitet man zu vielen Geräten, besonders auch zu
Spiegeln; im Rohgusse sehen sie noch rauh und häßlich aus, nach dem
Polieren aber, zu dem Öl und Bimsstein, Wolle, Leinen und zuletzt
mit Lorbeerholz-Kohle gefüllte Leinensäckchen dienen, werden sie gar
herrlich und glänzen gleich Perlen⁠[1024]. Zur Diplosis des Silbers
benützt man Blei, Quecksilber, Kupfer und das „Orichalkon“ genannte
Kupfer⁠[1025]; die ägyptischen Priester bewirkten sie durch Weißen
des Kupfers mittels Arsen oder durch Behandeln und Überziehen des
Metalls mit passenden Firnissen⁠[1026]. Das „ägyptische Silber“, auch
Asem genannt, stellt man nach verschiedenen Rezepten dar, indem
man Kupfer mit Arsen, Pyrit, Bleiweiß und ähnlichen Materialien
zusammenschmilzt, womöglich unter Zufügung von ein wenig echtem
Silber⁠[1027].


Das Elektron, das eine Legierung von Silber und Gold ist, erfand
ALEXANDER DER GROSSE , und ließ daraus Amulette anfertigen,
die man als Schutz gegen den Blitz bei sich trägt oder auch in das
Erdreich eingräbt, ferner auch einen zauberischen, beim Beschauer
Selbsterkenntnis erweckenden und ihn vor allen Übeln schützenden
Spiegel, den nachher die Priester des „Tempels der sieben Pforten“
aufbewahrten. Aber nach dem echten „Buch der sieben Himmel“, das
spätere Kommentatoren abänderten und entstellten, bereitete schon
der König SALOMON⁠[1028], den die Ägypter fälschlich auch
als Verfasser des genannten Buches ausgeben, das wahre Elektron,
fertigte daraus sieben, den sieben Planeten entsprechende Flaschen an,
sperrte die Dämonen in sie und beschrieb sie hierauf von außen mit
Zauberformeln; diese Talismane wirken gegen Dämonen ebenso kräftig wie
Gebete oder wie die neun Buchstaben König SALOMONS [die den
wahren Namen Gottes wiedergeben]. Auch zum heiligen Werke gehören neun
Bestandteile, über die alles Nähere in den jüdischen Schriften zu lesen
steht; desgleichen ist die Kenntnis von den Einflüssen der Gestirne
auf die Anfertigung des philosophischen Steines in den „heiligen und
göttlichen Vorschriften“ enthalten⁠[1029].


Kupfer findet sich in Cypern⁠[1030],
in Ägypten⁠[1031], in
Nicäa⁠[1032] und in Spanien⁠[1033]. Aus ihm bereiten „geschickte Leute“
das „gelbe oder persische, völlig dem natürlichen Gold gleichende“,
sowie das „helle und lichte“ Kupfer [d. i. Messing und Bronce], und der
erste Erfinder dieser „Farben“ soll der Erzgießer PABAPNIDOS
gewesen sein, der Sohn des SITOS, der Fälscher und Betrüger.
„Wie herrlich, großartig und bewunderungswürdig sind doch die
Entdeckungen solcher Künste⁠[1034]!“


Zinn wird im fernen Westen gewonnen, woselbst eine Quelle aus
der Erde aufsteigt und zuweilen über ihren Rand hinausstürzen will;
wenn dies geschieht, stellen die Einwohner „ihm“ (ihrem Dämon, einem
furchtbar giftigen Drachen?) ein schönes nacktes Mädchen hin, die,
sobald er auf sie zueilt, um sich ihrer zu bemächtigen, hinweglaufen
muß; sowie er ihr gefolgt ist, stürzen eine Anzahl mit Hacken
bewaffneter junger Leute aus ihren Verstecken und töten ihn; im Sterben
nimmt er die Form eines Gußstückes an, indem er sich fixiert und hart
wird, und darauf zerschlagen die Leute seinen Leichnam und benützen die
Stücke, die eben das Zinn sind⁠[1035].


Eisen ist schwer zu bearbeiten, und manche Kunstgriffe gelingen
überhaupt nicht „ohne göttliche Hilfe“ [d. h. vermutlich: ohne Hersagen
von Zaubersprüchen]⁠[1036].





Blei ist seiner Natur nach weich, läßt sich aber durch Zusatz von
Kupfer, Sandarach und „Krapp“ (Deckname!) derart härten, daß es dem
Metalle der Denare gleicht⁠[1037]. Anderen Behandlungen [deren Zweck
nicht angegeben ist] unterwirft man es durch Schmelzen mit Minium aus
Amida, cyprischem und ägyptischem Oker, cyprischem Vitriol, ägyptischem
Alaun und phrygischem Stein [Pyrit?] im „Ofen der Glasmacher“ gemäß
der Vorschrift des HEPHAISTION (= HEPHAISTOS,
PTAH)⁠[1038]; auch hat man Mittel [Firnisse?], um Gefäße
aus Blei oder Zinn so aussehen zu machen, als beständen sie aus Erz
(Bronce)⁠[1039].


Quecksilber findet sich als Hydrargyros, „silbernes Wasser“,
in Phrygien und Spanien und ist flüssig, von großer Kälte und bei
innerlicher oder äußerlicher Einwirkung ein furchtbares Gift⁠[1040];
aus Zinnober wird es frei gemacht, indem man es nebst Blei oder Zinn
in einem Mörser verreibt, am besten in einem aus Eisen oder Basalt
[βάστνις; auf ägyptischen Ursprung deutend]⁠[1041]; das aus Zinnober
oder Sandarach Sublimierende (ἀναβιβάζων = nach oben Steigende) ist
gleichfalls Quecksilber [bzw. Arsen]⁠[1042]. Wie alles Reine in allen
Künsten gefälscht wird, z. B. Weine, Öle und Drogen durch habgierige
Kaufleute, ja die Philosophie durch unerfahrene Schwätzer, so geschieht
es auch mit dem Quecksilber, denn die Fälscher sind überall zahllos
und verstehen das Gefälschte dem Echten genau gleich zu machen; das
Quecksilber fälschen sie, unter Benützung chemischer Schriften, durch
Diplosis [Auflösung von Blei, Zinn, ...?] u. dgl., und während sie
als Einkäufer die ihnen bekannten vielen Proben der Reinheit
anwenden, schwören sie als Verkäufer auf ihren Kopf, sie hätten
von derlei Proben noch nie etwas gehört⁠[1043]. — ZOSIMOS
beschrieb Gewinnung und Benützung des Quecksilbers besonders genau, und
zwar in einem Werk, das er „Buch der Schlüssel“ nannte; denn so wie im
„Mysterium der neun Buchstaben König SALOMONS“ der Schlüssel
alles Sichtbaren und der ganzen Welt steckt, so enthalten auch die
verschiedenen Arten des Quecksilbers [das wahre und das metallische
Arsen] den Schlüssel der großen Kunst, da alles Flüchtige zu den
Schwefeln gehört, die Schwefel aber, wie schon MARIA richtig
lehrte, das eigentlich Färbende sind⁠[1044].





Ein in den syrischen Manuskripten enthaltener und aus diesen
von BERTHELOT ausgewählter „Pharmazeutischer Traktat“,
den ZOSIMOS gleichfalls der Priesterin und Königin
THEOSEBEIA gewidmet haben soll⁠[1045], betrifft hauptsächlich
die medizinische Anwendung der „nützlichen Stoffe“ und erweist sich
für jeden Kenner des DIOSKURIDES und GALENOS als
bloße Kompilation aus deren Schriften, — was BERTHELOT
später auch selbst zugestand⁠[1046]. Dem GALENOS folgend
beschreibt der Verfasser die wiederholten Reisen nach Cypern, Syrien,
den griechischen Inseln, Thrazien, Mazedonien und Italien, auf denen
er vielerlei Berg- und Hüttenwerke besuchte; der Leiter (ἐπίτροπος)
der cyprischen Unternehmungen erklärte ihm die Bildung des „Diphryges“
genannten Rückstandes in den Kupfer- und Kadmia-Öfen, sowie die
Entstehung des Spodós (σποδός, σπόδιον) und des Pómpholyx [d. i. des
unreinen schwarzen und des reinen weißen Zinkoxydes]⁠[1047], auch
zeigte er ihm in den Gruben die übereinander liegenden Schichten der
Substanzen Sory, Chalketárin, und Misy oder schwarzen Vitriol, die
alle sehr nahe verwandt sind und allmählich ineinander übergehen,
was sowohl in den Gruben geschah, als auch beim Aufbewahren der
mitgenommenen Vorräte⁠[1048]. Von sonstigen Heilstoffen gedenkt er noch
der kimolischen und samischen Erde⁠[1049], der lemnischen Siegelerde [=
terra sigillata], die eine Priesterin unter Geboten aus dem roten Ton
formte und stempelte, — jedoch ohne Beigabe des ehemals gebräuchlichen
Ziegen- oder Bocksblutes⁠[1050] —, des Asphaltes und Bitumens aus
Palästina⁠[1051], sowie des „gelben Sandes“ [Auripigments] vom Berge
Bagavana nächst der Stadt Agrata in Armenien, armenisch Zarnika oder
Zarnia geheißen⁠[1052].




6. Pelagios, Pibêchios,
Heliodoros, Synesios.





(4. Jahrhundert.)


a) Pelagios.


Die Lebenszeit des „Philosophen“ PELAGIOS ist nicht genau
bekannt, kann aber keinesfalls, wie KOPP⁠[1053] ursprünglich
glaubte, schon vor jene des ZOSIMOS, und auch nicht,
wie nachher BERTHELOT⁠[1054] behauptete, bereits in das 1.
oder 2. Jahrhundert fallen, denn KOPP selbst hat später
ermittelt⁠[1055], daß PELAGIOS sich auf ZOSIMOS
beruft, während ihn hinwiederum zuerst OLYMPIODOROS
zitiert, der um 425 schrieb; PELAGIOS dürfte also in die
zweite Hälfte des 4. Jahrhunderts zu versetzen sein. Sein Werk führt
den Titel „Über die göttliche und heilige Kunst“ (θεῖα καὶ ἱερὰ
τέχνη), wurde zuerst 1573 von PIZZIMENTI als Teil III („De
arte magna“) seiner weiter oben angeführten Schrift ins Lateinische
übersetzt (sehr mangelhaft!) und liegt nur in sehr schlechter Erhaltung
vor, erfüllt von zahlreichen und dunklen Interpolationen⁠[1056].


Auszugehen ist beim großen Werke vom χαλκός (Chalkós)⁠[1057],
worunter man entweder Kupfer versteht oder Pyrit, der ebenfalls
von sehr verbrennlicher Natur ist; doch nennt man χαλκὸν πυρίτην,
Chalkopyrit, auch das mit Schwefel vorbehandelte Blei⁠[1058]. Die
nächsten Aufgaben sind, das Kupfer von seinen erdigen Bestandteilen,
seiner materiellen Grobheit (παχύτης) zu befreien und es pneumatisch
(πνευματικός) zu machen, weiterhin aber die richtige Veränderung
seiner Färbung und damit die seiner Qualität (ποιότης, Poiótes) zu
bewirken; das geschieht vermöge der von den Alten erfundenen βαφικὴ
τέχνη (Färbekunst) und χρυσοβαφή (Färbung zu Gold), die bewirkt, daß
sich das Kupfer, ähnlich wie ein wohlgepflegter, mit reichlichem
Wasser begossener Baum in feuchter warmer Luft, freudig entwickelt,
„gärt“ und zuletzt jene Blüten und Früchte trägt, die schon
DEMOKRITOS zu rühmen wußte⁠[1059]. Von den sechs Operationen,
deren sich die Färbekunst bedient, ist die erste die Schwärzung, bei
der es gilt, eine vollkommen schwarze (πάνυ μέλαν), dem γραφικὸν μέλαν
(Schreiberschwärze = Ruß) gleichende Masse herzustellen⁠[1060]; diese
wird dann, unter Digestion im Dünger, der Aufhellung (Verdünnung),
Weißung, Gilbung, Rötung (Iosis), und Bleichung (Exiosis) unterworfen,
u. a. mit Hilfe des göttlichen Wassers, das bei der Projektion auf
Kupfer, je nach den Umständen, bald weißes Silber, bald rotes oder
gelbes Gold erzeugt⁠[1061], sowie des „weißen Essigs“ und des „Essigs
aus Geranium“ (Decknamen?)⁠[1062]. Nach Art einer wahren Schöpfung
(δημουργία, Demurgía) erfolgt auch die von DEMOKRITOS
gepriesene Umwandlung der σώματα (Sómata, Körper = Metalle) in πνεύματα
(Pneumata) durch das Xérion, das, wie ZOSIMOS lehrte, selbst
pneumatischer Natur ist⁠[1063]; es stellt ein äußerst feines Pulver dar
und führt das Kupfer in prächtiges Gold über, „rot wie Blut“, auch
κινναβάρις τῶν φιλοσόφων (Zinnober der Philosophen) geheißen⁠[1064];
man verstärkt es durch Beifügung von etwas natürlichem Gold, das eine
Gärung bewirkt wie Hefe im Bäckerteig, und mehr Gold so ergibt, wie
aus Getreidesamen mehr Getreide wird⁠[1065]. Außerdem kann man auch
noch göttliches Wasser zusetzen, das die „Farben“ nach Art einer Beize
abtönt, und sie zugleich „scharf“ und gehörig in die Tiefe eindringend
macht; dies wußte schon DEMOKRITOS⁠[1066].


b) Pibêchios.


PIBÊCHIOS⁠[1067] [äg. = der Sperber des HORUS; s.
den APOLLO BECHIS, = „HORUS den Sperber“, bei
PLINIUS, lib. 30, cap. 2, in des APULEIUS „Magia“,
cap. 90, und im Teil V des Leidener Papyrus] soll im 4.
Jahrhundert zu Alexandria gelebt und ein „Buch von den Steinen“
geschrieben haben, aus dem eine Stelle zitiert wird, der gemäß er sich
beim Zerkochen und Verbrennen gewisser Materialien des Bocksblutes
(αἷμα τράγου) bedient habe⁠[1068]. Seine Arbeiten betrafen die
Darstellung und Anwendung des göttlichen Wassers⁠[1069], vor allem
aber die des Quecksilbers, das nach ihm die größte Affinität zu
allen Stoffen besitzt⁠[1070], so daß sämtliche Substanzen Quecksilber
enthalten und aus ihm bestehen⁠[1071]. Nach Angabe der syrischen
Manuskripte schrie PIBÊCHIOS auf allen Märkten aus: „Sämtliche
Körper sind Quecksilber, sämtliche Körper enthalten Quecksilber! Wenn
Du es ausziehst und fixierst, so erhältst Du das Gesuchte! Dies ist das
enthüllte Geheimnis!⁠[1072]“





Die syrischen Manuskripte berichten auch über einen Brief⁠[1073], in
dem PIBÊCHIOS dem Philosophen und Magier OSRON
in Persien mitteilt, er habe in Ägypten, in einem Verstecke, die
göttlichen Schriften des großen OSTANES gefunden, vereinigt
in einem „Krone“ betitelten Buche, das ihm aber, weil in persischer
Sprache abgefaßt, unverständlich sei, weshalb er um eine Übersetzung
bitte. Aus OSRONS Antwort und einer weiteren Erwiderung des
PIBÊCHIOS ist zu ersehen, daß die „Krone“ in 365 Abteilungen
„die ganze Kunst“ enthielt, nämlich die Astrologie und Astronomie, die
Philologie und Philosophie [hier wohl = Kunde von den „rechten Worten“,
d. i. von den Beschwörungsformeln], die Vorschriften betreff der Opfer
und Mysterien, die Magie, sowie die Herstellung von Edelmetallen,
Edelsteinen und Purpur oder anderen kostbaren Farbstoffen [d. i. die
Chemie]. Nunmehr studierten und kommentierten die zusammenberufenen
Kunstbeflissenen Ägyptens diese Schrift, entzifferten mit ihrer
Hilfe auch die heiligen Säulen des HERMES, und teilten ihre
Befunde dem Könige⁠[1074] mit; teils durch ihn selbst, teils durch die
Priester und Philosophen, wurde darauf die göttliche und unerzählbare
Kunst auf sieben Säulen niedergeschrieben. Diese befahl der König in
einem Geheimbaue aufzustellen, der auch mit symbolischen Bildern [=
Hieroglyphen] und einem sich selbst in den Schwanz beißenden Drachen
geschmückt wurde; er verschloß ihn durch sieben Türen und gab Auftrag,
sie nur Edlen und Eingeweihten zu öffnen, die göttlichen Mysterien
jedoch allein dem Kreise der Nachfolger des großen Meisters kund zu
tun; die Priester versiegelten sodann den geheimen Bau und reisten
ein jeder wieder nach Hause. Die sieben Türen aber bestanden nach
Einigen aus Blei, Elektron, Eisen, Gold für die Sonne, Kupfer für
KRONOS, Zinn für HERMES, und Silber für den Mond,
nach anderen hingegen aus Blei für KRONOS, Elektron für
ZEUS, Eisen für ARES, Gold für HELIOS,
Kupfer für APHRODITE, Zinn für HERMES und Silber
für SELENE. [Auf diese Beziehungen wird weiter unten noch
zurückzukommen sein.]


c) Heliodoros.


HELIODOROS, der nicht näher bekannte, christliche Verfasser
eines dem Kaiser THEODOSIOS gewidmeten Gedichtes „Über die
mystische Kunst der Philosophen“, soll im 4. Jahrhundert gelebt haben,
was zutreffen kann, falls es sich um THEODOSIOS I. (379–395)
handelt⁠[1075]; das in verschiedenen Fassungen vorliegende und auch
öfter ins Lateinische übersetzte Gedicht zählt etwa 270 jambische
(sog. politische = volkstümliche) Verse und ist ebenso schlecht
und nachlässig betreff der Form, wie leer und dunkel hinsichtlich
des Inhaltes, der übrigens nirgends über die allergewöhnlichsten
alchemistischen Redensarten hinausgeht. BORRICHIUS, der es in
einem äußerst seltenen, 1696 aus seinem Nachlasse herausgegebenen Werke
bespricht⁠[1076], sagt nicht mit Unrecht, wer daraus klug werden wolle,
möge sich einen OEDIPUS zur Stelle schaffen.


d) Synesios.


Den älteren alchemistischen Werken erstanden, infolge ihrer
Schwerverständlichkeit und Unklarheit, alsbald Kommentatoren, deren
oft entstellende und zuweilen sogar fälschende Tätigkeit zwar
schon ZOSIMOS tadelt, die aber immerhin noch wirkliche
Sachkenntnis besaßen, und vermöge dieser hoch über ihren späteren
byzantinischen Nachfolgern stehen, bei denen tote Buchgelehrsamkeit
die Stelle der völlig fehlenden lebendigen Anschauung vertreten
soll. Der wichtigste jener Kommentatoren ist SYNESIOS,
den man bis vor nicht allzulanger Zeit meist für identisch mit
SYNESIOS VON PTOLEMAÏS hielt. Letzterer, der
Sprößling eines vornehmen Geschlechtes der Provinz Kyrene und Schüler
der berühmten alexandrinischen Philosophin HYPATIA (an die
er das bekannte Schreiben betreff der Herstellung eines Aräometers
richtete), bekleidete seit 410, trotz seines nur sehr oberflächlichen
Bekenntnisses zum Christentum, das Amt eines Bischofes zu Ptolemaïs in
der Kyrenaïka, woselbst er schon 415, erst im 46. Lebensjahre stehend,
einer schweren Krankheit erlag; er war ein hochgebildeter Mann und
verfaßte zahlreiche, zum Teil noch erhaltene Schriften und Briefe
über astronomische, philosophische und religiöse Gegenstände, sowie
eine Anzahl Hymnen gnostischer Richtung, in denen er, dem Zeitgeiste
entsprechend, hellenistische, orientalische, ägyptische, jüdische und
christliche Ideen zu vereinigen suchte⁠[1077].


Die unter dem Namen des SYNESIOS überlieferte (unvollendete)
Abhandlung chemischen Inhaltes findet sich in den Codices der eben
erwähnten Werke nicht vor, und da der Bischof SYNESIOS
erst 379 geboren wurde, der in Form eines Dialoges eingekleidete,
„mit Hilfe Gottes“ (θεοῦ συνεργείᾳ) unternommene „Kommentar zu
DEMOKRITOS“ aber vor 390 vollendet sein muß, — da er
dem DIOSKOROS zugeeignet ist, „dem Oberpriester des
Serapis-Tempels zu Alexandria“, welches Heiligtum um 390 zerstört wurde
—, so kann er unmöglich vom Bischofe SYNESIOS herrühren,
sondern ist jedenfalls einem seiner gleichnamigen Zeitgenossen
zuzuschreiben⁠[1078]. Seine erste Veröffentlichung (in schlechter
lateinischer Übersetzung) erfolgte 1573 durch PIZZIMENTI, in
dessen Werk er den zweiten Abschnitt bildet; die ziemlich zahlreichen
griechischen Handschriften weisen Spuren später Umarbeitungen und
verschiedene Lücken auf, stimmen in vielen Einzelnheiten nicht überein,
und enthalten sprachlich und sachlich so viel allegorisch Dunkles und
Unverständliches, daß die wiederholten Mahnungen des SYNESIOS,
DIOSKOROS möge doch genauer aufmerken und seinen Verstand
etwas mehr anstrengen, durchaus gerechtfertigt erscheinen⁠[1079].





SYNESIOS erwähnt, daß sich DEMOKRITOS jener
persischen Methoden bediente, die er von OSTANES erlernte, dem
Verkündiger der großen Wahrheit „Die Natur freut sich an der Natur,
usf.“⁠[1080]. Die Natur der Stoffe ist in ihrem Inneren verborgen (ἡ
φύσις ἔνδον κέκρυπται), und es ist erforderlich sie herauszukehren
(φέρειν ἔξω)⁠[1081], was durch das Werk (πρᾶγμα, Prágma) geschieht,
indem man erst eine Verflüssigung, dann aber wieder eine Festigung und
Fixierung der Substanzen herbeiführt⁠[1082]. Zur ersteren bedient man
sich u. a. der Lösungen und Schmelzen (ὕδατα) von Nitron (νίτρον),
Weinstein (φέκλη]) und anderen Pflanzenaschen (σποδοκράμβη; wörtlich:
verbrannter Kohl)⁠[1083], — also der Alkalien —, während die Festigung
durch ἐξηδάτωσις erfolgt, d. h. durch Entwässerung und Austreibung
der flüssigen Teile⁠[1084]. Die Fixation endlich erfordert die Beigabe
gewisser Zusätze, die bald „Metalloíosis“, d. i. Transmutation, bald
„Metalleúosis“, d. i. Metallisierung [zu Edelmetall] bewirken⁠[1085];
sie bestehen aus Schwefel, Auripigment [ἀρσενικὸν ξανθόν = gelbem
Arsen], göttlichem Wasser, oder jenen beiden Quecksilbern, die nach
HERMES „Zweierlei sind und doch nur Eines“, dem Weißenden
aus Arsen und dem Gilbenden aus Zinnober⁠[1086]. Mit Recht behauptete
PIBÊCHIOS, daß das Quecksilber die größte Affinität zu
allen Körpern habe: denn tatsächlich zieht es alles an sich, nimmt
die Psychen und Pneumata, aber auch die Hylen beliebiger Stoffe ganz
ebenso in sich auf, wie Wachs beliebige Farben, digeriert und kocht
sie zurecht, fixiert sich samt ihnen auf den Metallen der Tetrasomie,
denen es die „Substanzen“ der Trockenheit und der richtigen [z. B.
gelben] Farbe zuführt⁠[1087], und geht mit ihnen unter Veränderung
seiner eigenen Natur eine unlösbare Verbindung ein; es vermag die „Form
und Gestalt“ aller Substanzen anzunehmen und bildet demgemäß ihre
nur dem Anscheine nach fortwährend wechselnde, in Wirklichkeit aber
stets gleichbleibende und beharrende, einheitliche Grundlage⁠[1088],
[d. i. die Materia prima, der „Mercurius philosophorum“ der späteren
Alchemisten].


Die Umwandlung der Metalle, die Diplosis, durch die man auch unedle
Metalle in die nächstverwandten edleren überführt⁠[1089], die
Gewinnung der flüchtigen Geister und „Blüten“ aus pflanzlichen und
in analoger Weise aus mineralischen Stoffen⁠[1090], usw., erfordern
eine Anzahl besonderer Vorrichtungen, z. B. die verschiedenen Arten
der Kerotakis, der Thermospodien (Aschenbäder), in denen man die
Erwärmung und Calcinierung, sowie die Wiederbelebung des Calcinierten
durch den Einfluß der Wärme (ἀναζωπύρησις) vornimmt⁠[1091], sowie der
Destillations-Apparate⁠[1092]. Bei den guten Apparaten dieser Art trägt
[laut beigefügter Abbildung] ein Dreifuß das Gefäß (λέβης), in dem
mittels Asche der Kolben (βοτάριον, λωπάς) vorsichtig erhitzt wird,
die Dünste aber steigen aus ihm durch ein dicht eingepaßtes Rohr in
den metallenen oder gläsernen Helm (φιάλη, χαλκεῖον), der die Gestalt
eines Kopfes oder auch einer weiblichen Brust (μαστάριον) besitzt; das
Rohr tritt von unten genau in der Mitte des ziemlich flachen Bodens
(über den es ein wenig hochgeführt wird) in diesen Aufsatz ein, die
Dünste verdichten sich rasch an der großen gewölbten Oberfläche, das
Verflüssigte sammelt sich auf dem Boden und fließt durch ein seitliches
Ansatzrohr in das Sammelgefäß (δοχεῖον) ab. — Unverkennbar ist
dieser Beschreibung nach der Fortschritt von der rohen Destillation
oder vielmehr Sublimation zu Zeiten des PLINIUS und
DIOSKURIDES bis zum Gebrauche eines mit Tubulus und seitlichem
Abfluß versehenen Kondensationshelmes bei SYNESIOS.




7. Olympiodoros.





(5. Jahrhundert.)


OLYMPIODOROS⁠[1093], der als Gesandter des Kaisers
HONORIUS 412 den Hof des ATTILA besuchte und um 425
eine Geschichte seiner Zeit niederschrieb, gilt auch als Verfasser der
Abhandlung „Der alexandrinische Philosoph OLYMPIODOROS über
ZOSIMOS, HERMES und die Philosophen“⁠[1094]. Nach dem
Sammelwerke des byzantinischen Patriarchen PHOTIOS (gegen
875) war er hervorragend als ποιητής (Poietés = Macher, operator),
wobei übrigens daran zu erinnern ist, daß ποίησις (Poíesis) nicht nur
das große Werk (μέγα ἔργον) bezeichnet, sondern in Papyrus-Urkunden
auch die Magie überhaupt⁠[1095]; indes verrät sein umfangreiches aber
inhaltsarmes, wirres und schwülstiges Buch, mindestens in der uns
vorliegenden vielfach umgearbeiteten Gestalt, keine selbständigen
praktischen Kenntnisse, vielmehr ergeht sich die Darstellung, die
tiefgehende Spuren gnostischer Einflüsse zeigt⁠[1096], wesentlich in
Betrachtungen allgemeiner Art, sowie in Berichten über die Tätigkeit
früherer Vorgänger, — die, soweit sie schon weiter oben herangezogen
wurden, hier einer nochmaligen Besprechung nicht bedürfen.


Zu jenen Vorgängern, den „Alten“, zählen u. a. PLATON und
ARISTOTELES, HERMES und ZOSIMOS, sowie noch
manche andere unter den Naturforschern oder Physikern (τινὲς φυσικῶν
φιλοσόφων) und „unseren Philosophen“ (ἡμετέροι φιλόσοφοι)⁠[1097];
ihre zahlreichen Bücher, die sich in der Bibliothek der Ptolemäer
befinden⁠[1098], sind aber in Allegorien abgefaßt⁠[1099], sie sprachen
μυστικῶς (mystisch)⁠[1100], und ihre Worte haben daher einen doppelten
Sinn, einen scheinbaren offenliegenden und einen eigentlichen
verhüllten⁠[1101], den nur die Eingeweihten zu verstehen vermögen.
In den Schriften der wahren ägyptischen Altmeister oder „Propheten“
[= Priester gewisser Klassen]⁠[1102] werden sogar zumeist allein
die Theorien (δόξαι, Lehren, Meinungen) behandelt, die praktischen
Anweisungen (ἔργα, Werke, Ausführungen) jedoch verschwiegen⁠[1103]; nach
den Angaben dieser Meister ist der Erfolg abhängig von der genauen
Einhaltung ganz bestimmter Handlungen und Worte, die sie entsprechend
den Regeln der Magie ritualisierten (ἱεράτευσαν)⁠[1104]; denn
ausschließlich mit Hilfe dieser Magie [d. h. des magischen Rituals]
erlangt man die Mitwirkung der Natur, die mehr vermag als die bloße
Bemühung des Menschen, und ausschließlich durch sie überwindet man auch
den Einfluß der Dämonen, z. B. des OPHIUCHOS⁠[1105], deren Neid
und Bosheit die größten Schwierigkeiten entfließen ⁠[1106].


Das Geheimwissen von der Herstellung des Silbers und Goldes aus unedlem
Metall, besonders aus Kupfer, heißt ἔργον τοῦ χαλκοῦ = Bearbeitung
des Kupfers, ἐργασία = Ergasia oder Werk, μεγάλη θεραπεία = große
Therapie, τέχνη τῆς χυμείας = Téchne oder Kunst der Chemie⁠[1107].
Die Ausübung dieser Techne erfordert Verständnis und Übung, weil
allein Erfahrung die große Meisterin ist⁠[1108], ferner aber auch
Kenntnis der richtigen Augenblicke und günstigen Epochen⁠[1109]. Die
eigentliche Zeit für das „Werk“ ist der Monat Pharmuthi, der Monat
der Philosophen [mensis philosophicus]⁠[1110]; in ihm [im März-April]
unterwirft man die fest in Leinenbinden eingewickelten Rohmetalle
erst der Tarichéia (= Einsalzung, Räucherung, Schwelung, Maceration)
mittels allerlei schwefelhaltiger Zutaten und sodann der Kochung im
„Meerwasser“, wobei sie sich aufblähen und „wachsen“ wie Pflanzen
(βοτάναι)⁠[1111]. Ziel der Techne, „um das allein es sich handelt“, ist
die Vereinigung des Männlichen und Weiblichen⁠[1112]. Schon unter den
Elementen sind Feuer und Luft männlichen Charakters (ἄρρην, Arren)
und aufwärtssteigend (ἀνωφερής), Wasser und Erde aber weiblichen und
niedersinkend (κατωφερής), während das Quecksilber, seiner Natur als
Zwitter gemäß, bald ἄνω, bald κάτω strebt, bald nach oben, bald nach
unten⁠[1113]; beim „Werke“ aber hat man das Männliche und Weibliche in
seiner lautersten und wirksamsten Gestalt zu vereinigen, das Rote,
ADAM, das männliche Sperma (σπέρμα ἄρρενος = Samen des
Mannes oder des ἀρσενικόν, des Arsens), von den Späteren auch Feuer,
Schwefel, Seele geheißen⁠[1114], mit dem Weißen, der reinen unberührten
Jungfernerde⁠[1115] (παρθένος γῆ; Deckname „Urin der Jungfern“), von den
Späteren auch EVA, Materia prima, Quecksilber, Geist genannt:
indem das Männliche, der χρυσόλιθος (Chrysólithos = golderzeugender
Stein) sich dem Weiblichen, dem göttlichen Wasser, dem Safte (χυλός)
oder der Brühe Ägyptens und Cyperns [= der Kupferschmelze] zugesellt,
bewirkt es Zeugung (τίκτει), und es entsteht Gold⁠[1116].


Die Möglichkeit dieser Umwandlung und mit ihr die der ganzen Techne
beruht in letzter Linie darauf, daß allem Bestehenden ein gemeinsames
Prinzip [die Materia prima] zugrunde liegt, das universeller ist
als die einzelnen Elemente (στοιχεῖα, Stoicheía), das daher unter
geeigneten Umständen in alle Stoffe übergehen, aber sich auch aus
ihnen zurückbilden kann, und das die beharrende Unterlage von Anfang
und Ende des großen Werkes bildet; sein Symbol bezeichneten daher
AGATHODAIMON und CHIMES mit Recht als identisch mit
dem der ganzen, gleichfalls in endlosem Kreislaufe begriffenen Welt,
d. i. mit dem Drachen UROBOROS, oder mit dem philosophischen
Ei, dem ἔν τὸ πᾶν (Eines in Allem; Alles in Einem)⁠[1117]. Die
nämlichen Philosophen, sowie auch HERMES, MARIA und
ZOSIMOS, lehrten auch richtig, daß das πᾶν
(= Alles) gegeben sei in unserem Blei, dieser Grundsubstanz des
Silbers und Goldes, diesem philosophischen Ei, das die vier Elemente
zur Einheit verbunden enthält, τὰ δε τέσσαρα ἕν⁠[1118]; dieses „unser
Blei“ (μόλυβδος ἡμέτερος) oder „schwarzes Blei“ (μόλυβδος μέλας),
das bereits DEMOKRITOS aus Bleiglätte oder aus Stimmi
darzustellen empfahl⁠[1119], wünschten die ägyptischen Propheten zu
gestalten, zu realisieren und zu besitzen⁠[1120]. Das natürliche
gemeine Blei (μόλυβδος κοινός) ist schon schwarz, unser Blei
aber wird erst schwarz im Laufe des Werkes und ergibt dabei den
ζωμὸς μέλας, jene schwarze Brühe (Schmelze), die ebenso unentbehrlich
ist zur anfänglichen Mélansis (Schwärzung) wie zur späteren Diplosis:
so erweist es sich als den Schlüssel der Theorie und Praxis, als den
eigentlichen Inhalt der tausend Geheimnisse und tausend Bücher, als das
„seit Äonen Gesuchte“⁠[1121]; es ist die Substanz, „die alles annimmt“,
die in alles übergeht⁠[1122], die das Wesen aller Metalle bildet [d. h.
ihre Materia prima, als die anfangs Blei, später Quecksilber galt],
die das Weiße, Gelbe, Rote und Schwarze in sich hat [d. i. Bleiweiß,
Bleiglätte, Mennige und Schwefelblei]⁠[1123], die die Eigenschaften
des Fest- und Flüssigseins besitzt, und deren wertlose und verachtete
Schlacken, auch „Asche der MARIA“ geheißen⁠[1124], jenen
gleichen, die beim Schmelzen des Goldes entstehen [wohl bei der
Kuppelation mit Bleiglätte]⁠[1125]. So bildet es tatsächlich das
Fundament der Téchne (τέχνη), und wahr bleibt was die Alten und was
ZOSIMOS von ihm verkündigen: „alles läuft auf das Blei hinaus,
das Blei ist unsere Magnesia“⁠[1126].


Man nennt das Blei auch „Grab des OSIRIS“, d. i. eine
Mumie, fest in ihre Binden gewickelt, die nur das Antlitz sichtbar
lassen; auch betrachtet man OSIRIS [jedenfalls weil seine
Neubelebung zur Zeit der Nilschwelle geschah] als Prinzip der ὑγρὰ
οὐσία, des Flüssigseins (Schmelzens)⁠[1127]; doch versteht man zuweilen
unter „unserem Blei“ auch den Schwefel, und in diesem Sinne heißt
es „Ὄσιρίς ἐστιν μόλυβδος καὶ θεῖον“, „OSIRIS ist das Blei
und der Schwefel“⁠[1128]. — [Das „tertium comparationis“ bei dieser
bisher allen Erklärern völlig rätselhaft gebliebenen Gleichsetzung ist
offenbar die leichte Schmelzbarkeit: in der Tat nennt der Text des
Pariser Manuskriptes 2327, dessen Abschrift nach BERTHELOT
1478 vollendet wurde⁠[1129], sowohl Blei wie Schwefel αὐτόρρυτος
= „von selbst fließend“⁠[1130] und gibt für beide das nämliche
Zeichen Schwefel an⁠[1131], zugehörend dem Typus der „Artabe“,
eines vielgebrauchten und oft abgebildeten⁠[1132] ägyptischen Hohl-
und Flüssigkeits-Maßes, und das Ausgießen eines solchen Gefäßes
versinnlichend.]


Das Schwarze, das eine wahre Farbe ist und daher auch mehrere Abarten
hat, und das Weiße, das eigentlich keine wirkliche Farbe vorstellt,
gleichen der Pupille (κόρη, Kóre) des menschlichen Auges, oder auch
dem Regenbogen (ἶρις, Iris) des Himmels, denn nach HERMES
ist der Mensch ein Mikrokosmos und besitzt alles das ebenfalls, was
dem Makrokosmos zukommt⁠[1133]. In der „feurigen Sphäre“ nun [d. h.
beim Erhitzen oder Schmelzen] zeigt sich das „Schwarze“, „die schwarze
Flüssigkeit unseres Bleies“, als fähig Fixation zu bewirken: durch
seine Schwere zieht es eine „Seele“ zu sich herab, und hierin besteht
das große Mysterium⁠[1134]. Die ihrer ursprünglichen Seele
(ψυχή) verlustig gegangenen Metalle werden nämlich einer neuen
teilhaftig durch das Pneuma, das ihnen zugleich als πνεῦμα βαπτικόν
(färbendes Pneuma) neue Farben und Eigenschaften zuführt⁠[1135] und
so ihre Natur in die des Silbers und „roten Blutes“ (= Goldes)
umwandelt⁠[1136], nicht anders, als wie die „große Medizin“ (μεγάλη
θεραπεία) aus dem kranken und bleichen Blute das gesunde und rote
hervorgehen läßt⁠[1137].


Die Kunst (τέχνη, Techne), vermöge deren man aus unserem Blei Gold in
ähnlicher Art gewinnt, wie es in Äthiopien Ameisen aus den Bergwerken
fördern und an das Tageslicht schleppen⁠[1138], schufen die „Alten“,
indem sie ursprünglich Erden, Mineralien und Rohmetalle mit den an
Pneuma reichen Säften der βοτάναι (Botánai) zusammenbrachten, also
mit jenen der Kräuter, Früchte, frischen oder getrockneten Hölzer
usf.⁠[1139]; später benützten sie auch andere pneumatische Stoffe,
z. B. den λιθάργυρος (Lithárgyros = silbererzeugenden Stein), dessen
Namen das rätselhafte Wort mit den vier Silben und neun Buchstaben
[s. das Rätsel des AGATHODAIMON] in sich schließt⁠[1140]. Die
Übertragung des Pneumas geschieht durch Projizieren (ἐπιβάλλειν =
Einwerfen) des Streupulvers oder Xerions: das (weiße) Arsenikon z. B.
weißt hierbei das Kupfer und ergibt, namentlich bei Zusatz von etwas
fertigem Silber, sehr schönes „Asem“ [hier = Silber]⁠[1141], während das
(gelbe) Arsenikon Gold hervorbringt und dabei selbst zu Gold wird⁠[1142].


Von Chemikalien erwähnt OLYMPIODOROS in erster Linie den
Schwefel (θεῖον, Theíon), der ein „Prinzip der Dinge“ und von so
unendlicher Macht ist, daß niemand seine Wirkungen aufzuzählen
vermag⁠[1143]; θεῖα (Theía, Schwefel) heißen aber auch alle die
mit ihm verwandten Substanzen⁠[1144] und alle die, aus denen man
ebenfalls das göttliche Wasser herstellt, τὴν ἐμὴν δρόσον (meinen
Tau), τὸ ἀέριον ὕδωρ (das luftartige, ätherische Wasser)⁠[1145]. Die
Wichtigste unter diesen ist das Arsenikon [= Arsenigsäure], auch
στυπτηρία λευκή = weißer Alaun geheißen⁠[1146], eine weiße, im Feuer
sehr flüchtige Masse⁠[1147], die man durch Rösten von Auripigment und
Kobathia [Realgar] und durch Sublimieren des hierbei entstehenden
Rauches (αἰθάλη) gewinnt, und deren Vermögen, die Magnesia zu weißen,
sie zu dem hervorragendsten Mittel und zu der wichtigsten Grundlage
der ganzen Techne macht⁠[1148]. — Als ψάμμοι (Psámmoi, eigentlich
Sande, Mineralien) faßt OLYMPIODOROS „nach dem Gebrauche
der Alten“ die sieben Metalle zusammen (τὰ ἑπτὰ μέταλλα)⁠[1149]; das
„Blei“ aus Bleiglätte und aus Stimmi [d. i. Antimonsulfid] sieht auch
er als identisch an⁠[1150]; Aphronitron (Schaumnitron) erwähnt er als
Flußmittel⁠[1151], und es ist bekannt, daß z. B. das „künstliche Blau“
(κύανος σκευαστός) des THEOPHRAST und das „alexandrinische
Blau“ des VITRUV durch Zusammenschmelzen von Sand, Nitron und
kupferhaltigen Zutaten gewonnen wurden⁠[1152].


Über die benützten Apparate spricht sich OLYMPIODOROS nur
flüchtig aus; u. a. erwähnt er das von AFRIKANOS erdachte
gläserne Gefäß zur Sublimation von Arsenigsäure⁠[1153], sowie einen Ofen
(καμίνιον, Kamin) zur Herstellung von „Smaragd“ [= grünem Glas] unter
Beimischung von „Kupfer-Arsen“⁠[1154].




8. Philosophus
Christianus, Stephanos; Herakleios, Justinianus; Philosophus Anonymus; Pappos,
Kosmas; Theophrastos, Hierotheos, Archelaos; Salmanas, Psellos, Nikephoros.





(6. Jahrhundert und später.)


a) Philosophus Christianus.


Der umfangreiche, aus vielen oft kaum zusammenhängenden Absätzen
bestehende „Kommentar“ des nicht näher bekannten PHILOSOPHUS
CHRISTIANUS, nach BERTHELOT⁠[1155] im 6. Jahrhundert
abgefaßt, nach KOPP⁠[1156] vielleicht erst im 7., oder einem
noch späteren, geht zum großen Teile auf gute alte Quellen oder aus
diesen kompilierte Schriften des 5. und 6. Jahrhunderts zurück; so
wie er gegenwärtig vorliegt, weist er aber eine Unzahl späterer und
ganz später (in einzelnen Fällen erst dem 13., ja 14. Jahrhundert
entstammender) Erklärungen und Zusätze, Abänderungen und Einschiebsel
auf, deren zweifelhafter Sinn und unklarer Inhalt sein Verständnis in
hohem Grade erschwert, oder auch ganz unmöglich macht.


Der Verfasser, der diese Dunkelheit wohl selbst bemerkte, entschuldigt
sie damit, daß schon die Schriften der Alten sehr schwierig zu deuten
und infolge der Symbolik von Namen und Vorschriften rätselhaft
seien⁠[1157]; auch hätten die „ägyptischen Philosophen“ manche der
Anweisungen entweder selbst nicht recht gekannt, oder sie aus Neid
und Eifersucht geheimgehalten, oder endlich sie wenigstens hinter
doppelsinnigen Bezeichnungen versteckt, wie „göttliches Wasser“ und
„Arsenikon“⁠[1158], über die erst PETESIS (PETASIOS)
mit einer gewissen, freilich nicht völligen Offenheit sprach und
zugleich die Mengenverhältnisse bei ihrer Bereitung und Anwendung
erörterte⁠[1159].


Auf die wichtigeren Zitate des PHILOSOPHUS CHRISTIANUS aus
den „Alten“, den früheren Chemikern, ist schon weiter oben bei deren
Besprechung jedesmal hingewiesen worden; aus Eigenem gibt er so gut wie
nichts, weshalb es an dieser Stelle genügen mag, seine Äußerungen über
die Transmutation als Beispiel anzuführen.


Beim Werke, das sowohl vielerlei Apparate erfordert, u. a. solche
aus Glas von Askalon, als auch vielerlei Zutaten, u. a. κόμμι und
κολοφωνία [Gummi und Kolophonium, das nach der Stadt Kolophon in
Kleinasien benannte Harz; Decknamen]⁠[1160], erhält man zunächst
einen schwarzen und unbelebten Niederschlag, μελάνθιον (Melánthion =
schwarze Blüte, Efflorescenz), der ohne Seele und Geist tot daliegt
(νεκρός), und dem man neues Leben (βίος) zuführen muß, damit er zur
ἀργυρο- oder χρυσοζύμη (zur Silber- oder Gold-Hefe)⁠[1161] werde; wie
die Färber mit [ἄγχουσα (Anchusa) und φῦκος (Fucus)⁠[1162], wie die
Indigofärber (ἰνδικοβάφοι) mit ihrem „Lack“ (λαχά), den sie zu einer
klaren und entfärbten Flüssigkeit aufzulösen wissen⁠[1163], so färben
die Philosophen mit Xerion, dessen Name abgeleitet ist vom Namen der
analogen trockenen Pulver der Ärzte (ξήρια ιατρικά), und das, als
eigentlich wirksame Medizin beim großen Werke, zugleich auch die große
Krankheit der Armut zu heilen vermag⁠[1164].


b) Stephanos von Alexandria.


STEPHANOS VON ALEXANDRIA war, wie USENER
1880 nachwies⁠[1165], zur Zeit des byzantinischen Kaisers
HERAKLEIOS (HERAKLIUS), der 610 bis 641 regierte,
einer der „ökumenischen“, d. h. der im kaiserlichen Palaste tätigen
Meister, und zwar „las“ er, obwohl anscheinend Mathematiker von
Beruf, über Philosophie, — ein Kommentar zu ARISTOTELES
ist noch erhalten —, Arithmetik, Geometrie, Astronomie und Musik,
angeblich auch über Astrologie, Chemie usf.⁠[1166]. Seine in mehreren
Handschriften überlieferten chemischen Vorträge veröffentlichte zuerst
PIZZIMENTI in lateinischer (unzuverlässiger) Paraphrase als
Nr. 4 seines wiederholt genannten Werkes von 1573; das griechische
Original druckte IDELER 1841 in den „Physici et medici
graeci minores“ ab⁠[1167], anscheinend ohne genügende Sichtung der
Handschriften und auch ohne Beigabe der in Aussicht gestellten Lesarten
und Erklärungen.


USENER ist der Ansicht, daß STEPHANOS die Vorlesungen
über Astrologie und Chemie nicht wirklich gehalten haben könne;
betreff der Astrologie⁠[1168] widerstreiten der üblichen Angabe einige
seiner eigenen Äußerungen, und die Chemie, deren Ausübung Kaiser
DIOKLETIAN in Ägypten untersagt und durch Verbrennung der
Schriften chemischen Inhaltes unmöglich gemacht hatte⁠[1169], die
daher seitdem als „verbotene Kunst“ galt, durfte er im kaiserlichen
Palaste zu Konstantinopel nicht wohl lehren. Auch der Inhalt dieser
Vorlesungen scheint USENER dagegen zu sprechen, daß ein
Mathematiker von Fach sie geschrieben habe, und er neigt daher dazu,
sie (und auch einige andere Fragmente) als Pseudepigraphen aus
späterer Zeit (etwa um 775) zu betrachten⁠[1170]. So beachtenswert
diese Ansicht auch ist, so scheint sie doch noch weiterer Vertiefung
zu bedürfen, da das Vorhandensein von Widersprüchen bei Kompilatoren
von der Art des STEPHANOS keineswegs vereinzelt dasteht,
das Eingreifen des DIOKLETIAN aber wohl kein gerade der
Chemie so feindliches gewesen ist (s. weiter unten), und überdies
seither auch mehrere Jahrhunderte vergangen waren; zudem soll gerade
der Kaiser HERAKLIUS von besonderer Vorliebe für alle
Geheimwissenschaften erfüllt gewesen sein⁠[1171].


Das Buch des STEPHANOS, das sich bei den späteren Alchemisten
ganz besonderer Wertschätzung erfreute und auch im arabischen
„Fihrist“ gepriesen wird, vermag indessen solchen hohen Ruf in
keiner Weise zu rechtfertigen⁠[1172]. Seine neun, stets „σὺν θεῷ“
(„mit Gott“) überschriebenen Abschnitte oder πράξεις (Práxeis =
Vorlesungen, Traktate, Handlungen), — dieses Wort bezeichnet in
den magischen Schriften und Papyrus-Urkunden namentlich auch die
Zauber-Handlungen⁠[1173] —, mag man aufschlagen wo man will,
man wird allerorten das Nämliche vorfinden: unklare und weitschweifige
Paraphrasen der „Alten“, die den Mangel jeglicher eigener Sachkenntnis
und praktischen Erfahrung bezeugen; kritikloses Aufzählen und Rühmen
der Autoritäten, ihrer Axiome und ihrer Präparate; schwülstige und
scholastische Darlegungen unverstandener oder halbverstandener
Theorien; wirre mathematische und astrologische Anspielungen, — dies
alles im Gewande hohler, unbestimmter, oft jedes faßbaren Inhaltes
entbehrender Redensarten und dabei untermischt mit mystischen,
enthusiastischen und religiösen Anrufungen, Ausrufungen und
Deklamationen. Das ganze Werk, — USENER⁠[1174] bezeichnet es
als Homilie voll geheuchelten, Heidnisches, Mystisches und Christliches
vermengenden „sacri furoris“ —, bietet ein trauriges Beispiel des
letzten und völligen Verfalles einer Wissenschaft unter den Händen der
vielschreibenden byzantinischen Buchgelehrten und Kommentatoren; es
ist geradezu eine Satire auf das hübsche von STEPHANOS irgend
einem Vorgänger entlehnte Zitat⁠[1175]: „Die Wissenschaft vermag alles;
sie sieht das Unsichtbare und vollbringt das Unmögliche.“


Genauer auf den Inhalt des Buches einzugehen, — von dem
BERTHELOT übrigens keinen Abdruck, sondern nur einen Auszug
gegeben hat⁠[1176] —, lohnt dem Vorstehenden zufolge nicht, es wird
vielmehr genügen, auf einige Hauptpunkte kurz hinzuweisen.


Die alten Chemiker, zu denen u. a. auch PLATON und
ARISTOTELES zählen, stellten treffliche Grundsätze auf,
wie „ἄνω καὶ κάτω“ (nach oben und nach unten) und „Eines ist Alles,
Alles ist Eines“⁠[1177], erdachten vorzügliche Vergleiche, wie den
des großen Werkes mit der Schlange UROBOROS und den des
menschlichen Kopfes mit einem Destillierhelm⁠[1178], und fanden die
Bedingungen auf, unter denen das große Werk gerät und Gold liefert, das
besser und schöner ist als das natürliche⁠[1179]. Als Ausgangsmaterial
benützten sie entweder Kupfer, das wie ein Mensch Körper, Seele und
Geist hat⁠[1180], oder eine Legierung von vier Körpern (= Metallen),
die Magnesia⁠[1181]. Zur Einleitung der Umwandlung, die auf einem
Herauskehren des Inneren beruht, verbrennt man die Rohstoffe erst
zu Asche und betrachtet das gute Gelingen dieser Arbeit als
günstiges Vorzeichen für das der gesamten⁠[1182]; es folgt die
Schwärzung, „diese großartige und bewunderungswürdige Sepsis [hier =
Digestion, Maceration] der ISIS“, sodann die Weißung, die sich
langsam vollzieht wie das Bleichen von Geweben, und schließlich die
Gilbung⁠[1183]. Diese Operationen erfordern die Anwendung von Medizinen
und Tinkturen⁠[1184], u. a. des Schwefels, des göttlichen Wassers, des
Quecksilbers, das flüssig und heiß wie Blut ist, sowie des anderen
Quecksilbers, das man aus dem „Männlichen“ (Arsenikon) gewinnt, und
dessen Name die Lösung vom Rätsel der neun Buchstaben verbirgt⁠[1185].
Wichtiger und mächtiger als diese alle ist aber der zauberkräftige
Stein [βοτάνη, Botáne, ursprünglich nur Zauberkraut], den
unser Land Äthiopien hervorbringt⁠[1186], der „Stein der Weisen“,
„Stein der Philosophen“, der auch etesischer Stein heißt, der geheim
und allbekannt, gemein und kostbar ist, und vermöge astrologischer
Einflüsse der zwölf Zeichen des Tierkreises aus den Naturen und Farben
der sieben Planeten hervorgeht⁠[1187]. Er vollzieht aber das große Werk,
indem er das Männliche mit dem Weiblichen vereinigt, also das Aktive
mit dem Passiven, das Heiße mit dem Kalten, das Rote mit dem Weißen,
HERMES mit der APHRODITE: „kämpfe Kupfer! kämpfe
Quecksilber!“ In Freuden gesellen sich Männliches und Weibliches,
denn die Natur erfreut sich an der Natur, es erfolgt Zeugung, und das
Gezeugte reift binnen 40 Tagen zu Gold⁠[1188].


c) Herakleios (Heraklios) und
Justinianus.


Mehrere anscheinend verschollene Abhandlungen alchemistischen Inhaltes
werden dem „König HERAKLEIOS“ zugeschrieben⁠[1189], den
einige Autoren für einen nicht weiter bekannten Chemiker halten,
andere aber für den byzantinischen Kaiser dieses Namens (610–641),
der große Vorliebe für die Geheimwissenschaften gezeigt und den
STEPHANOS als Vortragsmeister berufen haben soll; nach dem
weiter oben Ausgeführten dürfte ihm durch diesen allerdings kaum
wesentliche Förderung zuteil geworden sein.


Nicht viel mehr ist über die Werke des JUSTINIANUS
bekannt⁠[1190], die ebenfalls zwar noch in den Inhaltsverzeichnissen
gewisser Handschriften (z. B. des Codex Marcianus) aufgeführt werden,
in deren jetzt vorliegenden Texten aber nicht mehr mitenthalten sind;
einige im „Codex Vossianus“ zu Leiden aufgefundene Bruchstücke handeln
von den Bestandteilen des philosophischen Eies, und zwar ungefähr in
der aus den „Praxeis“ des STEPHANOS bekannten und auf dessen
Zeitalter hinweisenden Art.


d) Philosophus Anonymus (Anepigraphos).


Dieser byzantinische Sammler ist, da er den STEPHANOS zitiert,
für jünger anzusehen als der PHILOSOPHUS CHRISTIANUS, der
STEPHANOS nicht oder nur an später Einschiebung verdächtigen
Stellen nennt, und wird von BERTHELOT in das 7. Jahrhundert
versetzt⁠[1191], von KOPP in das 8.⁠[1192].
Betreff seiner Abhandlung gilt das nämliche wie hinsichtlich derer des PHILOSOPHUS
CHRISTIANUS, einige Hinweise werden daher auch hier genügen.


Die genauen und sicheren Vorschriften zur Ausführung des großen
Werkes gaben die ökumenischen Philosophen und Kommentatoren des
PLATON und ARISTOTELES, von HERMES
angefangen bis auf den großen OLYMPIODOROS und
STEPHANOS⁠[1193], am gründlichsten aber DEMOKRITOS;
die Lehren seiner vier Bücher sind vergleichbar den vier Haupt-
oder authentischen Tonarten der Musiker, während die Mißerfolge
und Fehlschläge (νεκρώσεις = Tötungen, Absterben) den Dissonanzen
und plagalen Schlüssen parallel gehen⁠[1194]. Wesentliche Grundlage
des großen Werkes ist das Blei, das „etesische Metall“ von an sich
kalter Natur, das aber in der Wärme leicht flüssig wird, sich mit
anderen Körpern vereinigt und so die Schmelze ergibt, die, nach den
Worten μῖξις und μίγνυμι (Mischung, mischen), auch „Magnesia“ genannt
wird⁠[1195]; weil die Wärme diese Mischung (σύνθημα) „ausbrütet“, heißt
sie „Ei der Philosophen“, auch besitzt sie die vier Teile, die nach
dem Philosophen XENOKRATES das Ei aufweisen muß, nämlich
Schale, Eihaut, Eiweiß und Eigelb⁠[1196]; das Produkt des großen Werkes
bezeichnet man demgemäß als ὕλη ὀρνιθογονία = das Vogel-Entsprossene,
und das im Laufe der Arbeit aufsteigende Sublimat als ὄρνις = Vogel,
denn als die „Eier“ dieses „Vögelchens“ sind eben die seine Entwicklung
(γέννησις τοῦ ὀρνιθίου) ermöglichenden Bestandteile anzusehen⁠[1197].
Man reinigt diese erst durch Taricheia und dann durch Waschen,
wobei darauf zu achten ist, daß schließlich so wie beim Waschen des
Leinenzeugs, der Schaum (τὰ σκάμματα) völlig klar abläuft⁠[1198];
die nötigen Sublimationen geschehen im δίπλωμα (Díploma = Wasser-
oder Aschen-Bad), in passenden Gefäßen, oder auch in geraden, teils
einfachen teils mehrfachen [in- oder übereinander gestellten]
Rohren⁠[1199]; die schließliche Umwandlung erfolgt durch Projektion
(ἐπιβάλλειν)⁠[1200].


e) Pappos.


Ein Aufsatz dieses „Philosophen“, der sich außer auf MOSES
und andere Alte auch auf STEPHANOS beruft und deshalb in das
7. oder 8. Jahrhundert versetzt wird⁠[1201], bietet inhaltlich nichts
Bemerkenswertes; eingeleitet wird er von einer Schwurformel, die
Verwandtschaft mit der von ISIS an ihren Sohn HOROS
berichteten zeigt und auf die schon bei Besprechung dieser letzteren
hingewiesen wurde.


f) Kosmas.


Diesen Schriftsteller halten nach KOPPS Bericht Einige
für vermutlich noch dem 7. Jahrhundert angehörig⁠[1202], aller
Wahrscheinlichkeit nach aber mit Unrecht; zum mindesten zeigen
seine Werke, so wie sie jetzt vorliegen⁠[1203], die wohlbekannte
Beschaffenheit der späteren byzantinischen Kompendien, d. h. sie
stellen, ohne viel sachliches Verständnis, allerlei Auszüge aus
ZOSIMOS und anderen Förderern der Chemie (χυμία)⁠[1204]
zusammen, knüpfen daran leere und hinfällige Betrachtungen, die das
stete Sinken des wissenschaftlichen Geistes deutlich ersehen lassen,
und geben sich nicht einmal äußerlich mehr den Anschein, nach Form
und Inhalt irgend einem deutlichen und bestimmten Ziele zuzustreben.
Auf späte Einschiebungen deutet auch das Vorkommen verschiedener
Bezeichnungen hin, die entweder wie σαλόνιτρον⁠[1205] (Salónitron =
Salpeter) und τζαπάρικον⁠[1206] (Tzapárikon = Salmiak, ursprünglich
= Soda, Nitron) Chemikalien betreffen, die den Byzantinern vor
dem 13. Jahrhundert kaum näher bekannt waren, oder die [was sehr
charakteristisch ist!] aus lateinischen Worten umgebildet sind,
wie ῥασούχθη aus „aeramen ustum“ (dem „gebrannten Kupfer“ des
DIOSKURIDES)⁠[1207], oder das eben genannte σαλόνιτρον aus „sal
nitrum“.


Grundlage der Metallverwandlung, die nur angestrengte Arbeit, nicht
irgendwelchen Aufwand erfordert, ist auch nach KOSMAS die
Magnesia, so genannt nach dem Mischen und Legieren der Bestandteile,
denn sie ist ein bleihaltiges Gemenge (σύγκρασις), eine Vereinigung
der Substanzen (synousiôsis), die reine und einzig verehrungswürdige
„Weiße“ (μόνη σεβασμία λευκότης), das weibliche Prinzip, der etesische
Stein (λίθος αἰτήσιος), der Molybdochalkos des DEMOKRITOS
und OLYMPIODOROS⁠[1208]; auf sie beziehen sich die Worte
„wenn nicht 1 zu 3 würde und 3 zu 1, so wäre das All (τὸ πᾶν) ein
Nichts (οὐδέν)“⁠[1209]. Man unterwirft die Magnesia erst „zwecks
Einwirkung des Flüssigen“ der Taricheia⁠[1210] und setzt sie sodann
dem zu Fixierenden aus⁠[1211], und zwar im „Ei der Philosophen“, —
das hier als ein chemischer Apparat auftritt —, bis sich
nach 120tägiger Behandlung im Pferdedünger die Seele (ψυχή, Psyche)
zu entwickeln beginnt⁠[1212]. Als Xerion dient Quecksilber [hier =
Arsen], das man zwischen zwei flachen mit Ton und Eiweiß verkitteten
Schüsseln sorgfältig sublimiert hat⁠[1213]; so erhält man aus dem Kupfer
das Silber, „diese σεληναία ὕλη“ (dem Mond zugehörige Substanz), und
weiterhin aus diesem das Gold⁠[1214].


g) Theophrastos Christianos, Hierotheos,
Archelaos.


Die in jambischen (sog. politischen = volkstümlichen) Versen
abgefaßten, die heilige Kunst, ἱερὰ τέχνη, betreffenden Gedichte dieser
Autoren, die KOPP frühestens in das 8., BERTHELOT
in das 9. Jahrhundert versetzt⁠[1215] und die sich in IDELERS
„Physici et medici graeci minores“ abgedruckt finden⁠[1216], sind
gänzlich verworren, inhaltsleer und voll von mystischen, dem
STEPHANOS entlehnten oder nachgebildeten Deklamationen und
Anrufungen, die z. B. an einer Stelle des THEOPHRASTOS gleich
zwanzig aufeinanderfolgende Zeilen ausfüllen, deren jede mit einem
O! beginnt⁠[1217]. Über den Drachen dieses Autors, — den man 20 Tage
im Mist halten soll, bis er seinen Schwanz verschlingt, worauf man
ihn schlachtet, seine Galle herausnimmt und mit ihr weißt und gilbt
—, hat sich schon BORRICHIUS in dem weiter oben erwähnten
„Conspectus“ lustig gemacht⁠[1218]. Das sonst Vorgetragene beschränkt
sich auf die gewöhnlichen Redensarten von reinem Herzen, von der Gnade
Gottes, von den Gebeten und Wohltaten „zur Abwendung des Neides“,
vom Männlichen und Weiblichen, vom Weißen und Gilben des italischen
Kupfers und Stimmis⁠[1219], usf., und es ist daher ebenso erstaunlich
wie bezeichnend, daß gerade diese flachen und abgeschmackten Gedichte
seitens der Nachwelt andauernd hoch in Ehren gehalten und als besonders
wertvoll angesehen wurden⁠[1220].


h) Salmanas.


Nach einer nicht ganz einwandfreien Vermutung, die sich auf gewisse
Angaben des byzantinischen Gelehrten PSELLOS (1020–1105)
stützt, soll SALMANAS im 9. oder 10. Jahrhundert gelebt und
gewirkt haben; aus seiner vorgeblichen Schrift, die u. a. zuerst
(?) das aus dem Persischen entlehnte Wort τάλκ oder τάλακ (Talk)
zu enthalten scheint, läßt sich nicht klar ersehen, ob wirklich
eine Abhandlung des SALMANAS in Frage kommt oder nur ein
Bericht über ihm zugeschriebene Verfahren⁠[1221]. Diese sollen sich
u. a. auf die Herstellung runder großer Perlen, anscheinend aus
mehreren kleineren, beziehen, also auf einen Gegenstand, den (ebenso
wie die Nachbildung von Edelsteinen) die griechischen Alchemisten
nicht selten zu behandeln pflegten; zwar wird SALMANAS, —
man weiß nicht von wann an —, als „Araber“ bezeichnet, da aber die
arabischen Quellen und Zusammenstellungen nirgends einen Alchemisten
SALMANAS erwähnen⁠[1222], und die fragliche Schrift auch
allein in griechischer Fassung bekannt ist, so spielt der Beinamen des
„Arabers“ hier vermutlich nur eine ähnliche dekorative Rolle, wie in
so manchen anderen Fällen der des „Persers“ oder „Inders“. Überdies
ist dem Griechischen der Namen SALMONEUS keineswegs fremd,
es führt ihn u. a. schon ein Sohn des AEOLUS und Bruder des
SISYPHOS⁠[1223].


i) Psellos.


PSELLOS (Michael Constantinos), der 1018–1078 in
Konstantinopel lebte, daselbst Lehrer der Theologie und
Philosophie, vermutlich auch beamteter Priester war, und vielerlei
schriftstellerische Arbeiten verfaßte, richtete u. a., auf eine
Anfrage des Patriarchen XIPHILINOS hin, an diesen einen Brief
über die Goldmacherei (Chrysopoiía), in dem er sich als wohlvertraut
mit der überlieferten Literatur zeigt, nirgends aber, wie man
irrtümlicherweise behauptet hat, auf eigene alchemistische Tätigkeit
anspielt⁠[1224]. Dafür, daß die späteren Byzantiner solche ausübten,
fehlen überhaupt noch entsprechende Nachweise, und die sehr dürftigen
Notizen einiger Lexikographen (auf die weiter unten noch zurückzukommen
sein wird) zeugen eher gegen, als für diese Behauptung. Der Brief des
PSELLOS, der für die Verbreitung alchemistischer Ideen im
westlichen Europa zur Zeit der beginnenden Renaissance von Bedeutung
war, führt die Herstellung des Goldes teils auf die Behandlung, des
„ψάμμος χρυσίτης (goldfarbigen Sandes) der Ufer“ zurück, teils auf
die Anwendung der von den Alten, namentlich von DEMOKRITOS,
beschriebenen Verfahren, an deren Vortrefflichkeit und Untrüglichkeit
PSELLOS offenbar fest glaubt, deren Schilderung aber durch
seine Darlegungen nicht an Deutlichkeit gewinnt; eine lateinische,
ziemlich willkürliche und nicht ganz vollständige Übersetzung des
Briefes veröffentlichte zuerst 1573 PIZZIMENTI als 5. Teil
seines wiederholt erwähnten Werkes.


Eine Anzahl inhaltsarmer alchemistischer Verse, die früher Einige
dem berühmten JOHANNES DAMASKENOS (700–754), Andere dem
PSELLOS zuschrieben, gehört keinem dieser Autoren an, ist
vielmehr vermutlich von PHILIPPOS SOLITARIOS verfaßt, einem
byzantinischen Mönche, der um das Jahr 1100 lebte⁠[1225].





k) Nikephoros.


NIKEPHOROS identifizieren die Handschriften zumeist mit
NIKEPHOROS BLEMMYDES, der im 13. Jahrhundert zu Konstantinopel
eine geistliche Würde bekleidete (?)⁠[1226]; da es aber nach
BERTHELOT für jene Gleichsetzung an ausreichenden Gründen
fehlen soll⁠[1227], kann er auch viel früher gelebt haben, und
der Inhalt seiner nur unvollständig erhaltenen Schriften⁠[1228] spricht
nicht gegen eine solche Annahme. Sie erwähnen u. a. das Abwägen
und das Zerkleinern der Substanzen, zu dem man μάρμαρον πορφύρεον
gebraucht (wörtlich: marmornen Porphyr, d. i. Porphyrstein, — auf
ägyptischen Ursprung deutend)⁠[1229], ferner die Magnesia, die auch
„gebranntes Kupfer“ oder „Gelbes der Eier“ heißt⁠[1230], endlich den
„Stein der Weisen“ (λίθον τῶν σοφῶν), der aus den vier Elementen
„Heiß, Kalt, Trocken, Feucht“ besteht⁠[1231]; dieser „Stein, der kein
Stein ist“, stellt das wahre Xerion vor, das ξήριον ὀξυπορφύρεον [das
intensiv rote = goldfarbige], von dem schon die kleinste Menge, auf
Silber projiziert, dieses in prächtiges Gold verwandelt⁠[1232]. — An
mehreren Stellen wird die Destillation der vorgeschriebenen Substanzen
verlangt und dabei angegeben, daß sich das Kondensat in einem
Glasgefäße ansammeln soll wie bei der Destillation des Rosenwassers
das ῥοδόσταγμα, d. i. das Rosenöl⁠[1233]; die Gewinnung dieses Öles
durch Destillation scheint in Persien spätestens bereits während des
9. Jahrhunderts in größerem Maßstabe üblich gewesen zu sein, und die
Vorschriften des NIKEPHOROS bieten daher unter allen Umständen
hohes Interesse, namentlich auch für die Geschichte der Destillation
und ihrer Ausführung.




9. Technische Abhandlungen
und Vorschriften





(8. Jahrhundert und später?)


Unter dem Titel „Technische Abhandlungen und Vorschriften“ hat
BERTHELOT eine Zusammenstellung zahlreicher einzelner
„industrieller Methoden“⁠[1234] und „Atelier-Rezepte“⁠[1235]
veröffentlicht, die er den verschiedensten Stellen der von ihm
herausgegebenen griechischen und byzantinischen Schriften entnahm
und dadurch völlig ihrem ursprünglichen Zusammenhange entfremdete,
— dessen Wiederherstellung einen unverhältnismäßig großen und kaum
gerechtfertigten Arbeitsaufwand erfordern würde. Die betreffenden
Angaben erweisen sich nämlich fast stets als äußerst dunkel und
schwerverständlich; ferner entstammen sie meist weit auseinander
liegenden und nicht stets sicher feststellbaren Zeiten (etwa vom
beginnenden 8. Jahrhundert an bis zum 13. oder gar 14.)⁠[1236]; sodann
erweisen sie sich, auch wo sichtlich Altes zugrunde liegt, durch
byzantinische Einschiebungen und Zusätze entstellt⁠[1237]; endlich sind
sie zu einem großen Teile in jenem barbarischen Griechisch der späten
und ganz späten Perioden abgefaßt, dessen hervorstechendes Kennzeichen
die Benützung lateinischer und romanischer, persischer und arabischer
Worte in gräzisierter Form ist.


Was Gold und Silber anbelangt, so wird deren Bearbeitung
und Verarbeitung, die viele Handarbeit und viel Brennstoff in Anspruch
nimmt⁠[1238], ferner die Gewinnung dünner Blättchen, die Goldschlägerei,
die Herstellung von Goldschrift und Goldbuchstaben⁠[1239] u. dgl.
in einer Art beschrieben, die den (allerdings auch vor
BERTHELOT von niemandem bezweifelten) Zusammenhang der
betreffenden antiken und frühmittelalterlichen Verfahren deutlich
hervortreten läßt⁠[1240]. Neben dieser „Verarbeitung“ ist aber nicht
selten auch von der „Anfertigung“ der Edelmetalle die Rede: Silber
macht man z. B. nach einer aus dem Tempel des HELIOS [=
PTAH] stammenden Vorschrift des Königs SALOMON,
die eine Anwendung östlichen (ἀνατολικόν) und westlichen (δυτικόν)
Quecksilbers und eine Arbeitszeit von 40 Tagen voraussetzt⁠[1241],
Gold aber nach dem Verfahren des „Kaisers“ JUSTINIANUS unter
Benützung einer Kerotakis und binnen 41 Tagen⁠[1242]. Die Schwärzung
vollzieht sich mittels eines Xerions, zu dessen Bereitung aus „Asche“
ISIS und ZOSIMOS Anleitung gaben, und über das
ZOSIMOS auch sagte: „es schwärzt, ohne selbst schwarz zu sein,
aber nicht dauerhaft“⁠[1243]; das Xerion (ξήριον) ist der trockene
(ξηρόν, xerón) Teil des fixierenden Steines (λίθος σφίγγων)⁠[1244],
der die schließliche Umwandlung in Gold bewirkt, die durch Gegenwart
etwas fertigen Goldes sehr gefördert wird. Daher bringt man auch ein
wenig Gold an dem Ende des zur Mischung dienenden Rührstockes an⁠[1245],
— ein Verfahren, das naheliegenden und frühzeitig erkannten, aber
bis in die Neuzeit hinein immer wieder mit Erfolg benützten Kniffen
alchemistischer Betrüger Tür und Tor geöffnet hat.


Gold „macht“ man auch durch „Färben“ des Kupfers nach persischer
Vorschrift mittels θουθία⁠[1246]. — Die Überlieferung einer persischen
Vorschrift ist in diesem Falle sicherlich begründet, denn θουθία
= Tutía wird abgeleitet vom persischen Dûd = Rauch, und bezeichnet
das beim Rösten zinkhaltiger Materialien durch eine Art Sublimation
gewonnene Zinkoxyd, dessen Einwirkung auf Kupfer das Messing
ergibt; dafür, daß man diese goldglänzende und goldähnliche Legierung,
die anfänglich wohl durch unmittelbares Verschmelzen von Kupfer oder
kupferhaltigen Erzen mit zinkhaltigen dargestellt wurde, in Persien
schon seit sehr langer Zeit kannte, sprechen u. a. einige
Angaben bei ARISTOTELES.


Oreichalkon (wörtlich = Bergerz), dessen ursprüngliche
Beschaffenheit dahinsteht, gilt den Verfassern der in Rede stehenden
Schriften ebenfalls bereits für Messing, denn zu Oreichalkon,
gelb wie Gold, wird das Kupfer außer durch „Safran, Eigelb, Honig,
Galle, κορκυμά (Kurkuma), .... und anderes Gelbes“ auch durch τουτία
(Tutía), durch τάρταρος (Tártaros), der auch als spanische grüne (?)
Tutia gekennzeichnet wird⁠[1247], und durch κόπρος [Kópros, wörtlich
Kot, hier Abfall, nämlich eines Erzes oder Metalles]⁠[1248]. — Wie
Kurkuma (der prächtig gelbe Farbstoff der Kurkuma-Wurzel) und Tutia,
so weist auch Tartaros auf arabische Vermittlung hin, denn „Tartarum“,
— in dieser Form tritt das Wort im 11. Jahrhundert zuerst auf —,
ist eine durch Volksetymologie entstandene Umbildung des arabischen
(vom persischen Durd abgeleiteten) Dúrdijj, nach TSCHIRCH
„Durdijjun“, das, ebenso wie κόπρος, einen Abfall, einen Bodensatz
bezeichnet, z. B. den Weinstein, faex vini, τρὺξ οἴνου, so daß die
Gleichsetzung von „Bodensatz“ und „Unterwelt“ leicht begreiflich und
naheliegend erscheint⁠[1249].


Die altbekannte Legierung „aus einem Pfund cyprischen Kupferrostes und
zwei Unzen Zinn“, d. i. Bronze, wird bei Schilderung der aus
ihr herzustellenden Gußsachen unter dem Namen βροντήσιον (Brontésion)
erwähnt⁠[1250], der nach BERTHELOT hier, in einer etwa dem 11.
Jahrhundert angehörigen Schrift, zum ersten Male in dieser Gestalt
auftritt, soferne nicht schon dem wohl einer byzantinischen Quelle
des 7. bis 10. Jahrhunderts entstammenden Zusatze „ἀπὸ βροτισίων“
(Brotisíon) zu einer Abhandlung des ZOSIMOS⁠[1251] die nämliche
Bedeutung „aus Bronze“ unterzulegen ist (Näheres s. weiter unten).


Quecksilber, das sich, wie bereits angeführt, als orientalisches
und okzidentalisches unterschieden findet⁠[1252], liefert bei der
Vereinigung mit Schwefel Zinnober⁠[1253], sowie bei einer besonderen
(ganz unklar beschriebenen) Behandlung die „Sublimat“ genannte
Substanz, die furchtbar giftig ist und sich allmählich schwärzt,
wodurch sie dann unbrauchbar wird⁠[1254].


Eisen härtet man durch Abschrecken in Wasser oder Öl und
versteht es auch zu „färben“, u. a. zu „indischem“ [sog. damasciertem?]
Stahl⁠[1255]; die Namen hierbei angewandter Zusätze werden mit den
arabischen (?), wohl aus einem persischen Ausdrucke entstellten
Worten Elilag, Belilag und Amblag wiedergegeben, deren letzterer
u. a. den Gerbstoff der Myrobalanen bezeichnen soll, vielleicht aber
auch nur als Deckname dient⁠[1256]. — Auf einer der nicht seltenen
Verwechslungen von Braunstein und Magneteisenstein dürfte die Angabe
beruhen, daß „nach einer in Indien gemachten Entdeckung, die von
den Indern zu den Persern und von diesen zu uns kam“, die weibliche
Magnesia der Glasmacher (ὑελουργική) den Schwertern hervorragende und
wunderbare Eigenschaften verleihe; bei dieser Bearbeitung sollen 4
Pfund Eisen 100 Pfund Kohlen (κάρβωνα, Kárbona) erfordern⁠[1257]. —
Eisen zu vergolden ist man ebenfalls imstande und bedient sich hierzu
eines (nicht weiter bezeichneten) τάρταρος (Tartaros)⁠[1258].


Glas stellt man in allen Farben dar, z. B. πράσινον (prásinon,
grün), κίτρινον (kítrinon, gelb), κυάνεον (kyáneon, blau), ἄσπρον
(áspron, weiß), usf.; zur Entfärbung (Reinigung) benützen die
Glasmacher die μαγνησία τὼν ὑελίνων, μαγνησία ὑελουργική (Magnesia der
Glasmacher, d. i. Braunstein, Mangansuperoxyd)⁠[1259].


Edelsteine „färbt“ man nach den Rezepten des „im Heiligtume des
Tempels gefundenen Buches“, — eine Angabe, die auf alte Überlieferung
deutet oder deuten soll⁠[1260]. Wie die Färbung der Metalle durch
das Xerion unbedingt eine Vorbehandlung erfordert⁠[1261] und wie das
Färben der Gewebe, z. B. der purpurnen, mit einer einzigen
Lösung (die tränkt, färbt und fixiert) nur dann möglich ist, wenn
vorher eine beizende Flüssigkeit entsprechend eingewirkt hat⁠[1262],
so verhält es sich auch bei den mineralischen Substanzen. Schon
DEMOKRITOS, MARIA und ZOSIMOS wußten, daß
die Färbung bald nur durch mehrere Zusätze zu den Lösungen
(Schmelzen) geschieht, bald auch nur durch eine Zugabe, je nach
dem verlangten Erfolge: entweder braucht nämlich die Färbung bloß
oberflächlich zu sein, dann kann sie zuweilen unmittelbar, zuweilen
mittelbar d. h. unter Zuhilfenahme einer „Beize“, bewirkt werden; oder
sie soll die ganze Masse durch und durch betreffen, dann muß erstens
die Oberfläche erweicht, zweitens die färbende Substanz aufgebracht,
und drittens die Farbe fixiert werden⁠[1263]. Grundlage aller Färbungen,
weil alle Farbstoffe in sich aufnehmend, ist das, was die
Griechen κομάρις (Komáris) oder ἀφροσέληνον (Aphrosélenon) nennen,
die Perser und Ägypter aber τάλακ, ταλάκ (Talk)⁠[1264]; dies ist
eigentlich Selenit, Marienglas, die klare und durchsichtige Varietät
des Gipses, soll aber hier jedenfalls eine ebenso beschaffene und
rein weiße Glasmasse bezeichnen, die Färbungen jeden Tones leicht
und gut annimmt oder aufnimmt. Als Farbstoffe, die entweder der
Glasmasse zugesetzt oder [durchscheinenden Lacken ähnlich] nur auf die
fertigen Gläser aufgebracht werden, finden sich genannt: Kupferrost
(ein Kupferoxyd), λαξούριον (Kupferlasur?), ἰσάτις (Isátis), ἄγχουσα
(Anchusa), Drachenblut [rotes indisches Harz], indisches Schwarz (=
ἰνδικόν?)⁠[1265], ferner, nach OSTANES, AGATHODAIMON,
MARIA und MOSES die Gallen des Ichneumons und
Geiers, die man zunächst 40 Tage mit Kupferrost maceriert⁠[1266],
sowie Gallen, Schuppen und Knochen der im Meere lebenden Fische, Wale
und Schildkröten⁠[1267]. Da diese Seetiere des Nachts leuchten, so
erhält man mittels ihrer Bestandteile auch jene kostbaren Edelsteine,
denen die nämliche Eigenschaft des Leuchtens [Phosphorescierens?]
im Dunkeln zukommt, z. B. den λυχνίτης (Lychnítes) und den λαμπηδών
(Lampedón)⁠[1268].


Wie alle alten Philosophen lehrten, sind die ὕδατα (die göttlichen
Wässer) und πνεύματα (Pneumata) erfüllt von Kräften voll großartiger
Wirksamkeit, mittels derer man nicht nur Edelmetalle gewinnen
kann, sondern auch Edelsteine und Perlen⁠[1269].
Treffliche Vorschriften zur Darstellung von Perlen, namentlich zum
Vereinigen mehrerer kleiner zu ganz großen, gab SALMANAS der
Araber⁠[1270]; soll der Erfolg ein guter sein, so müssen die nötigen
Präparate gewissen [schon dem PLINIUS und den Verfassern der
sog. „Geopónika“ bekannten] ganz besonderen Reinigungen unterworfen
werden, man verfüttert sie z. B. in feinverteiltem Zustande an Vögel
und gewinnt sie, durch die Verdauung geläutert, aus deren Exkrementen
wieder⁠[1271].


Seife stellt man durch Kochen von Fetten mit Lauge dar⁠[1272];
die Lauge wird bereitet, indem man Asche in einer Reihe von vier Kübeln
mit Wasser so auslaugt, daß die im Ersten gewonnene Lösung auf die
frische Asche im Zweiten gegossen wird, usw., wodurch die Flüssigkeit
den Letzten in stark angereichertem Zustande verläßt; manche verwenden
mit Vorteil statt gewöhnlichen Wassers Kalkwasser, andere benützen
auch noch Zusätze verschiedenster Art, mineralische, z. B. ἄσβεστον
θειώδη, pflanzliche, ja sogar „Bocksblut“⁠[1273]. — Den ἄσβεστον θειώδη
(ásbeston theióde) faßt BERTHELOT als Schwefelcalcium auf,
doch wäre dessen Gebrauch und Wirkung schwer zu verstehen; vermutlich
bedeutet das Beiwort θειώδη nicht „schweflig“ sondern „göttlich“, und
es handelt sich um gebrannten Kalk, dessen Eigenschaften man sehr
allgemein als höchst wunderbare und magische ansah; zu ihnen zählt
u. a. seine äußerst merkwürdige Fähigkeit, „dem mit Kalk und anderen
Zusätzen behandelten Leinen“ Unverbrennlichkeit zu verleihen⁠[1274].


Sehr unklar und verworren sind einige Mitteilungen über das Brauen
von Bier aus Gerste; das hierbei vorgeschriebene ὕδωρ γλυκύ
ist indes nicht „eau sucrée“, wie BERTHELOT glaubt, sondern
einfach „süßes Wasser“ im Gegensatze zu Meerwasser oder dgl.⁠[1275].


Einige Stellen, die neben dem „gewöhnlichen schärfsten Essig“, ὄξος
δριμύτατον κοινόν⁠[1276], auch der Mineralsäuren Erwähnung
tun, gehören jedenfalls zu den Einschiebungen aus spätester Zeit, da
diese Säuren nicht, wie man früher annahm, arabische Entdeckungen
des 8. oder 9. Jahrhunderts sind, vielmehr nachweislich zuerst im
Abendlande und zwar im Laufe des 13. Jahrhunderts bekannt wurden,
also auch nur von dort aus, und nicht vor etwa 1300, nach dem Osten
gelangt sein können⁠[1277]: demgemäß⁠[1278] wird durch Destillation von
σαλονίτριον (sal nitrum, Salpeter) mit Alaun oder Vitriol (χάλκανθος),
von σαλονίτριον mit βιτριόλον ῥωμάνον [vitriolum romanum, römischer
Vitriol, in Wirklichkeit römischer Alaun], sowie von σαλονίτριον mit
diesen Stoffen und mit Salmiak jenes göttliche Wasser (θεῖον ὕδωρ)
bereitet, das als Kondensat den Helm [τὸ καπούτζιν = die Kapuze, ital.
capuccio] verläßt, um sich im Ambix anzusammeln, und ὕδωρ ἰσχυρόν [=
aqua fortis, scharfes Wasser, d. i. Salpetersäure bzw. Königswasser]
genannt wird (λέγεται); man benützt es zum Ausziehen und Abscheiden
des Goldes aus seinen Legierungen [daher „Scheidewasser“], und wenn
man es mit Silber oder Quecksilber in einem Kolben (ἐν βικίῳ) auf dem
Aschenbade (ἐν θερμοσποδίᾳ) erhitzt und dann eindampft, so erhält
man λευκὸν κρύσταλλον, „weiße Krystalle“⁠[1279], [nämlich Silber-
oder Quecksilber-Nitrat]. Auch aus dem Schwefel, der beim Erhitzen
zunächst weich wird und in diesem Zustande zum Abdrücken von Münzen
u. dgl. dient⁠[1280], macht man ὄξος θεῖον, den Essig [= die Säure] des
Schwefels⁠[1281], [d. i. Schwefelsäure].


Das oft 5 bis 6 Stunden dauernde Erhitzen der mit verschiedenen
Stoffen gefüllten und nach Bedarf mit dem Helm (καπούτζις) verbundenen
Gefäße (ἄμβιξ, Ambix) geschieht entweder durch Einsetzen in kochendes
Wasser (ὑγρά κάμινος, wörtlich = Wasser-Kamin)⁠[1282], oder im
Sand- und Aschenbade (ἐν θερμοσποδίᾳ)⁠[1283], oder endlich, je nach
dem erforderlichen Hitzegrade, im Dauerbrandofen (αὐτοματάριον
Automatárion)⁠[1284], im Backofen (ἐν φούρνῳ ἀρτοποιοῦ = im Ofen
des Bäckers; ἐν φουρνελλίῳ, im Bäckerofen)⁠[1285], und im Ofen der
Glasmacher⁠[1286]. Bei der Herstellung der Mineralsäuren ist ein
besonders haltbarer Kitt erforderlich, den man aus reinem gebranntem
Kalk (ἄνθος ἀσβέστης = Blüte des Kalkes), Käsestoff [d. i. Casein],
Haut- oder Knochen-Leim, dicker Hefe oder Eiweiß zurechtmischt⁠[1287].
— Zum Sammeln und Aufbewahren von Präparaten gebraucht man βυσσία
ὑάλινα, Büchsen aus Glas⁠[1288]; Lösungen klärt man durch Filtrieren
über Werg⁠[1289]; gleichmäßig feine Pulver gewinnt man durch Sieben
mittels πανίῳ μεταξωτῷ⁠[1290], Stoff aus Métaxa = Seidenzeug⁠[1291].
Als Gewichtsmaß, z. B. beim Abwägen von Silber, wird γράμμα (Gramma,
Gramm) erwähnt⁠[1292], als Zeitmaß die Länge des Vaterunsers, ἕως
ὥραν πάτερ ἡμών⁠[1293]; BERTHELOT faßte diese Worte in der
Bedeutung auf „bis zur Stunde des Vaterunser-Betens“, doch ergeben sie
erstens in dieser keinen rechten sachlichen Sinn, und zweitens ist
es eine ganz allgemeine Erscheinung, daß die alten, bei kultischen
und Zauber-Handlungen als Zeitbestimmung dienenden Sprüche (z. B. die
λόγοι der Zauberpapyri) später als unerlaubte ketzerische angesehen
und daher durch erlaubte orthodoxe ersetzt werden⁠[1294], oder daß, wie
BOUCHÉ-LECLERCQ es ausdrückt, Religionen, die sich in der
Richtung von Bildung und Moral umgestalten, an Stelle magischer Formeln
fromme Gebete treten lassen⁠[1295].


Aus der Reihe der ungewöhnlichen oder aus fremden Sprachen übernommenen
und umgebildeten Worte seien die nachstehenden als besonders
bemerkenswert hervorgehoben:




ἀέρα = aes (Gen. aeris) = Bronze⁠[1296].


ἀλκίμη, ἄλκιμον = Schmelze, Geschmolzenes⁠[1297].


ἄνθος ασβέστης = Blüte des Kalkes, Ätzkalk⁠[1298].





αντεμόνιον = Antimon⁠[1299], angeblich erschmolzen aus Schwefel und
μαρκαζήτα⁠[1300] = Markasit; Markasit und Magnesia bezeichnen nicht
selten das Schwefelantimon oder Stimmi⁠[1301].


ἀρτζέντο = argentum = Silber⁠[1302].


ἀσήμη = Silber⁠[1303], (als „non signatum“, ungestempeltes?).


βαμβάκη = Bombyx = Baumwolle⁠[1304].


βερδεράμη = ver d’arain [vom spätlateinischen aeramen] =
Grünspan⁠[1305].


βερονίκη = vernix = Firnis⁠[1306]; hat nichts gemein mit dem
Eigennamen Beronika, Veronika, denn dieser ist identisch mit
Pheronike oder Nikophora = die Siegbringende].


βιτρίολον ῥωμάνον = vitriolum romanum = römischer Vitriol; in
Wirklichkeit römischer Alaun⁠[1307].


βοράχη, βόραχον = Alkali, später = Borax⁠[1308].


γλυκόριζον = Süßholz⁠[1309].


διάργυρος = Quecksilber⁠[1310].


καπούτζις = Kapuze (ital. capuccio) = Helm, Deckel⁠[1311].


κόρκομα, κούρκουμα = Kurkuma (gelber Farbstoff)⁠[1312].


λαζούριον = Lasur (Kupferlasur? pers. laǰwerd, laǧwerd)⁠[1313].


λεμόνη = Lemone, Citrone⁠[1314].


λουμπάρδις = Metall der „Lombarden“ = Bronze⁠[1315]; [„Lombarden“
heißen schon gewisse größere Wurfgeschütze aus älterer Zeit].


μανδίλιον = ein Stück Tuch⁠[1316], [= Mantille].


μαρκαζήτα = Markasit⁠[1317].


μάρμαρον ῥωμάνον = römischer Marmor; ἐπὶ μάρμαρον πορφυροῦν = auf
Marmor feinreiben⁠[1318] [franz. porphyriser].


μβουράζω = Borax⁠[1319], s. oben.


μέταξα = Seide⁠[1320].


μόλυβδος ἔγχαλκος = kupferhaltiges Blei⁠[1321]), [Legierung].


μόλυβδος δελματήσιος = Blei aus Dalmatien (?); ähnlich σαβυήσιος aus
Illyrien (?) und σαρδιανός aus Sardinien⁠[1322].


μονοβασία, ein griechischer Wein = Malvasier⁠[1323].


νατήφ der Araber, eine rote Farbe, auch „Rot der Palmen“, [wie φοίνιξ
= Palme, Rot, rotes Schwefelantimon usf.]⁠[1324].


νεράντζη, νεράντζιον (persisch) = Orange⁠[1325].


σάλγεμα = sal gemmae = Steinsalz⁠[1326].


σαλονίτριον = sal nitrum = Salpeter⁠[1327], [ital. salonitro].





σαπώνιον, σαπουνίον, σαπόνη, σάπωνον = Alkali, später Seife⁠[1328];
daher σαπονίζειν = reinigen, abseifen.


σηπίας ὄστεον = Sepia-Knochen⁠[1329].


σουλίμα = sublimatum = Sublimat⁠[1330].


τάρταρος = Tartarus⁠[1331], (ein Abfall, Bodensatz).


τζαπαρικόν = Alkali, später Salmiak⁠[1332], [verwandt mit σάπωνον?]


τουτία, θουθία = Tutia⁠[1333] [Zinkoxyd u. dgl.].


φλουρία βενέτικα = florinus veneticus = venetianischer Gulden =
Dukaten⁠[1334].


φοῦρνος, φουρνέλλιος = furnus, Bäckerofen⁠[1335] (franz. fournil).









Zweiter
Abschnitt.

Die Quellen der alchemistischen Lehren.





I. Die griechische Philosophie.


Chronologische Übersicht der
wichtigsten besprochenen Philosophen⁠[1336].



  
    	
      THALES (lehrte)

    
    	
      um 600

    
  

  
    	
      ANAXIMANDER

    
    	
      611–545

    
  

  
    	
      ANAXIMENES

    
    	
      585–525

    
  

  
    	
      PYTHAGORAS

    
    	
      570–490

    
  

  
    	
      XENOPHANES

    
    	
      570–470

    
  

  
    	
      ALKMAION (lehrte)

    
    	
      um 500

    
  

  
    	
      LEUKIPPOS (lehrte)

    
    	
      um 500

    
  

  
    	
      *ANAXAGORAS

    
    	
      500–428

    
  

  
    	
      HERAKLIT (lehrte)

    
    	
      um 490

    
  

  
    	
      *EMPEDOKLES

    
    	
      490–430

    
  

  
    	
      ZENON VON
      ELEA

    
    	
      490–430

    
  

  
    	
      PARMENIDES (lehrte)

    
    	
      um 480

    
  

  
    	
      *DEMOKRITOS

    
    	
      460–360

    
  

  
    	
      MELISSOS (lehrte)

    
    	
      um 440

    
  

  
    	
      PLATON

    
    	
      427–347

    
  

  
    	
      PHILOLAOS (lehrte)

    
    	
      um 400

    
  

  
    	
      DIOGENES VON
      APOLLONIA (lehrte)

    
    	
      um 400

    
  

  
    	
      ARISTOTELES

    
    	
      384–322

    
  

  
    	
      THEOPHRASTOS

    
    	
      372–287

    
  

  
    	
      *ZENON VON
      KITION

    
    	
      342–270

    
  

  
    	
      XENOKRATES (lehrte)

    
    	
      um 339

    
  

  
    	
      *KLEANTHES

    
    	
      331–251

    
  

  
    	
      STRATON (lehrte seit)

    
    	
      286

    
  

  
    	
      CHRYSIPPOS

    
    	
      280–205

    
  

  
    	
      PANAITIOS

    
    	
      180–110

    
  

  
    	
      ARISTOBULOS (schrieb)

    
    	
      um 150

    
  

  
    	
      POSEIDONIOS

    
    	
      135–51 

    
  

  
    	
      *PHILON

    
    	
      30 v.–50 n. Chr.

    
  

  
    	
      

    
  

  
    	
      SENECA (gest.)

    
    	
      65

    
  

  
    	
      *EPIKTETOS (gest.)

    
    	
      115

    
  

  
    	
      MARC
      AUREL

    
    	
      121–180

    
  

  
    	
      NUMENIOS (schrieb)

    
    	
      um 150

    
  

  
    	
      AMMONIOS
      SAKKAS (lehrte)

    
    	
      um 200

    
  

  
    	
      *PLOTINOS

    
    	
      204–270

    
  

  
    	
      *PORPHYRIOS

    
    	
      272–304

    
  

  
    	
      *IAMBLICHOS (gest.)

    
    	
      330

    
  

  
    	
      PROKLOS

    
    	
      410–485

    
  

  
    	
      NESTORIOS (lehrte)

    
    	
      um 500

    
  

  
    	
      SIMPLIKIOS (lehrte)

    
    	
      um 500

    
  

  
    	
      OLYMPIODOROS DER
      JÜNGERE (lehrte)

    
    	
      um 600

    
  






1. Die Vorsokratiker.





Die Gelehrten, die sich mit den griechischen alchemistischen Schriften
nach deren Wiederauftauchen seit Ende des 15. Jahrhunderts zuerst
beschäftigten, machten bereits die Bemerkung, daß ihr Inhalt in
vieler Hinsicht durch gewisse Lehren beeinflußt sei, die sichtlich
der griechischen Philosophie entstammten; da man aber über diese
selbst und ihre Chronologie noch völlig im unklaren war, und erst die
Arbeit einiger Jahrhunderte dahin führte, auf solchem Gebiete auch nur
die Haupt-Richtlinien in annähernd zutreffender Weise zu ermitteln,
so darf es nicht wundernehmen, daß noch lange Zeit hindurch auch
sonst bedächtige und ernste Schriftsteller an Hand völlig haltloser
Voraussetzungen die abenteuerlichsten und verkehrtesten Schlüsse zogen;
diese blieben dann in der wissenschaftlichen Welt zum Teil bis gegen
Mitte des 19. Jahrhunderts hin in einer Geltung, der die Ausführungen
einzelner aufgeklärter Köpfe nur geringen Eintrag taten. Richtige und
in allem Wesentlichen sachgemäße Einsicht erschloß zuerst 1856 eine
Abhandlung „Keime der Alchemie bei den Alten“ von PRANTL,
dem hervorragenden, um die Geschichte der Geisteswissenschaften
und um Herausgabe und Verständnis der aristotelischen Werke gleich
hochverdienten Forscher; da sie aber nur in der von vielen als „höheres
Unterhaltungsblatt“ angesehenen „Deutschen Vierteljahrsschrift“
erschien⁠[1337], und zwar ohne Namen des Verfassers, der ihrer
auch später bloß an einer ziemlich versteckten Stelle seiner
ARISTOTELES-Ausgabe Erwähnung tat⁠[1338], blieb sie leider
völlig unbeachtet und den Historikern der Chemie, z. B. KOPP,
unbekannt.


Hat nun auch PRANTL alles Hauptsächliche im rechten Lichte
gesehen, so ist doch einerseits seit 1856 ein ungeheurer Zuwachs
an Kenntnissen zu verzeichnen, andererseits aber bleibt auch eine
eingehendere Darstellung wünschenswert, als sie seine für eine
Zeitschrift bestimmte Skizze zu bieten vermochte. Im nachstehenden
soll daher der Versuch unternommen werden, Auftauchen und Entwicklung
derjenigen philosophischen Grundbegriffe und Lehren zu schildern,
die maßgebende Wichtigkeit für die Entstehung alchemistischer
Anschauungen erlangten. Diese Fassung der Aufgabe macht ersichtlich,
daß es sich nur um die zweckentsprechend eingeschränkte Auswahl
aus der unermeßlichen Fülle eines Stoffes handeln kann, den in
seiner Gesamtheit und allen seinen Verzweigungen nach selbst der
Fachmann auf philosophie-geschichtlichem Gebiete längst nicht mehr
gleich vollständig zu übersehen und zu beherrschen vermag; über die
Anschauungen vieler Forscher, ja ganzer Schulen, die an sich, also
ihren Gesamtleistungen und ihrer historischen Rolle nach, von hoher
Bedeutung sind, wird daher bald nur Weniges zu berichten, bald ganz
hinwegzugehen sein, soferne sie nicht auch auf jenem Sondergebiete
bestimmbare Spuren hinterliessen.





Schon zur Blütezeit Griechenlands, insbesondere aber während der
hellenistischen Ära, gaben sich die ägyptischen Priester mit
großer Kühnheit als Stammväter wie der griechischen Religion,
Poesie und Gesetzgebung, so auch der griechischen Philosophie aus
und versicherten, Namen und Lehren der bei ihnen in die Schule
gegangenen „Weisen“ in ihren uralten „heiligen Schriften“ und auf den
Stelen (ἐν στήλαις) ihrer Tempel verzeichnet zu besitzen; bei den
griechischen Zeitgenossen fanden sie mit dieser Behauptung
ebenso Glauben⁠[1339], wie etwa mit der, auf solchen
    Säulen
lese man die Erzählung von jenen mythischen, in fernster Urzeit
ausgefochtenen Kämpfen zwischen den Bewohnern Attikas und der Atlantis,
über die PLATON im Dialoge „Kritias“ berichtet⁠[1340],
oder auch die vom wahren Hergange des trojanischen Krieges⁠[1341].
Einfluß und Stellung der Priester Ägyptens, woselbst, wie im ganzen
Orient, Kult und Hierarchie in engster, dem griechischen Geiste
völlig fernliegender Weise verflochten waren⁠[1342], ließen es den
fremden Zuhörern offenbar als berechtigt erscheinen, diesen Männern
unermeßliche Gelehrsamkeit und geheime Weisheit zuzutrauen, deren
Bedeutung man desto höher einschätzen durfte, je weniger man in der
Lage war, sie eingehender kennen zu lernen. Richtig sprach indessen
bereits PLATON im Dialoge „Vom Staate“ (Republik) aus, die
Griechen beseele der Sinn für die reine Wissenschaft, die Ägypter und
Orientalen aber das Verlangen nach Erwerb⁠[1343]; auch bestätigen die
Ergebnisse der neueren Forschung, daß tatsächlich weder Ägypter noch
Phönizier, Babylonier, Perser usf. jemals die Wahrheit nur um ihrer
selbst willen suchten, d. h. ohne jede Rücksicht auf ihren Nutzen oder
auf ihren Zusammenhang mit bestimmten Zwecken, z. B. mit religiösen.
Der westliche Orient besaß also Geheimnisse rein wissenschaftlichen
und vor allem rein philosophischen Charakters selbst nicht, war daher
auch nicht in der Lage, sie den Griechen mitzuteilen; wohl aber
entwickelte sich die griechische Philosophie nicht unabhängig von den
an ihrem Entstehungsorte, der kleinasiatischen Küste, so mächtigen
orientalischen Einflüssen, z. B. von jenen der ägyptischen „Geometrie“,
d. i. der rein praktischen Zielen dienenden Landvermessungs-Kunst, der
babylonischen Sternkunde, die, wesentlich astrologischen Inhaltes,
u. a. die regelmäßige Wiederkehr der himmlischen Erscheinungen in
Cyclen (Kreisläufen) und die Parallelität der himmlischen und irdischen
Ereignisse (des Makro- und Mikro-Kosmos) lehrte, sowie endlich gewisser
religiöser Vorstellungen babylonischer und iranischer Herkunft. An
genauerer Kenntnis dieser aller fehlte es aber ursprünglich noch
durchaus⁠[1344].


a) Die jonischen Philosophen: Thales, Anaximander, Anaximenes; Heraklit.


Die jonischen Philosophen, deren Tätigkeit um etwa 600 v. Chr.
einsetzt, waren es, die zuerst den Gedanken erfaßten, Kern der bis
dahin allein betrachteten Welt des Wandelbaren und Flüchtigen sei ein
nur in Erscheinung und Gestalt Wechselndes, seinem eigentlichen Wesen
nach aber Beharrendes und Dauerndes, ein einheitliches Prinzip, das sie
als „göttliches“, als „Gottheit“ (jedoch nicht im religiösen Sinne des
Wortes) bezeichneten und φύσις (Physis) = Urstoff nannten⁠[1345]. Aus
dieser Ursubstanz, der Einen (ἐξ ἑνός) und Einheitlichen, in späteren
Zeiten auch ἀρχή (Arché = Urprinzip; nicht = Uranfang in
zeitlicher Hinsicht) oder οὐσία (Usía = Urmaterie) Geheißenen,
die allem Bestehenden zugrunde liegt (ὑποκείμενον), gehen zunächst die
vier Elemente hervor, die ebenso dauernd sind oder doch sein können wie
der Kosmos selbst, und weiterhin die Einzelstoffe, die sich fortwährend
aus den vier Elementen bilden, aber auch wieder in sie zerfallen⁠[1346];
der Name „Element“ (στοιχεῖον, Stoicheíon) taucht allerdings,
wie hier ein für allemal bemerkt sei, erst bei PLATON auf
(und zwar als nicht mehr ganz neuer)⁠[1347], vorausgesetzt finden
sich aber die Elemente, alter Volksauffassung gemäß, bereits bei
HOMER⁠[1348].


Bei der Bildung oder Auflösung der Elemente handelt es sich also
nicht um ein Entstehen oder Vergehen, vielmehr erleidet der Urstoff
eine bloße μεταβολή (Metabolé = Umänderung)⁠[1349], und zwar nur eine
qualitative αλλοίωσις (Alloíosis = Artverwandlung)⁠[1350], hervorgerufen
durch mehr oder minder weitgehende Verdünnung oder Verdichtung unter
dem Einflusse von Wärme oder Kälte⁠[1351], deren Fähigkeit zu derlei
umformenden und umgestaltenden Wirkungen dogmatisch feststeht⁠[1352].
Demgemäß sind die Elemente potentiell (= der Möglichkeit nach) jedes in
jedem enthalten und können wechselseitig ineinander übergehen⁠[1353],
nach Regeln, die sich aus ihrem festen Sitze und „natürlichem Orte“ im
Weltall ergeben, — die Erde zu unterst, über ihr das Wasser, hierauf
die Luft, zu oberst das Feuer —, und denen zufolge jedes sich am
leichtesten in die ihm benachbarten zu verwandeln vermag⁠[1354], z. B.
Luft in Feuer durch Verdünnung, dagegen in Wasser und sodann in Erde
durch Verdichtung⁠[1355]. In diesem Sinne läßt sich der ganze Kosmos als
Ergebnis einer, wenn auch nur allmählichen und stufenweisen, so doch
einheitlichen Entwicklung des „einzigen“ und „göttlichen“ Ursubstrates
betrachten⁠[1356].


Was den Anteil der einzelnen Philosophen⁠[1357] an der Gestaltung
dieser Lehren betrifft, so ist er in vielen Punkten kaum mit wirklich
ausreichender Sicherheit zu ermitteln, teils weil die nur in
Bruchstücken vorliegenden Überlieferungen durch zahlreiche spätere
Einschiebsel und Fälschungen entstellt sind⁠[1358], teils weil die
Deutungen, auch die der ersten Fachmänner, oft weit auseinandergehen.


Von THALES von Milet, dessen Blütezeit gegen oder um 600
v. Chr. fallen dürfte, wird berichtet, er habe als erster eines
der Elemente selbst, und zwar das Wasser, für den Urstoff (φύσις,
Physis) erklärt, die übrigen aber als aus dem Wasser hervorgegangen
angesehen⁠[1359]; daß hierbei die Kenntnis, sei es des babylonischen
Mythus vom „Urwasser“, sei es einer analogen Tradition mit im
Spiele gewesen sei, ist vorerst unbewiesen, erscheint jedoch nicht
unmöglich, falls, nach KUGLER⁠[1360], THALES auch
astronomische Zahlen-Angaben, Symbole und Spekulationen unzweifelhaft
babylonischer Herkunft übernahm. Daß sein wenig jüngerer Landsmann
ANAXIMANDER (611–545)⁠[1361] die Stelle des Wassers der Luft
zugewiesen habe, trifft nicht zu, denn das πνεῦμα (Pneuma = Luft,
Lufthauch, Wind) spielt zwar bei ihm eine wichtige Rolle und bewirkt
u. a. die Bewegung der „göttlichen“ Sterne⁠[1362], doch als wesensgleich
mit der Physis sieht er es ebensowenig an, wie eines der anderen
Elemente⁠[1363]. Erst dem ANAXIMENES
    von Milet (585–525)⁠[1364]
gilt als Urstoff die Luft, das πνεῦμα = Atem, Hauch, Wind⁠[1365]; zu
unserem Körper verhält sich der kleine Anteil der Luft, der ihn als
„Seele“ genannter Lebensodem zusammenhält und regiert, genau so, wie
die gesamte Menge der Luft zum ganzen Weltall, die sie als „Pneuma“
geheißener Windhauch durchdringt und beherrscht⁠[1366]; anschaulicher
Gegenstand der Vergleichung ist hierbei nach GOEBEL der
Wechsel von Verdichtung und Verdünnung, Erwärmung und Abkühlung, der
auch den Vorgang des Atmens begleitet⁠[1367].


HERAKLIT von Ephesos endlich, der seine tiefsinnigen und
für die gesamte Folgezeit außerordentlich bedeutsamen Schriften um
490 v. Chr. verfaßte⁠[1368], betrachtete als φύσις das Feuer⁠[1369],
vielleicht im Anschlusse an iranische religiöse Vorstellungen⁠[1370];
es ist ihm der göttliche Urstoff (ὁ θεός = die Gottheit), der sich zu
Allem zu wandeln vermag (ἀλλοιοῦται)⁠[1371], zu Luft, die eine Form
des Wassers ist⁠[1372], zu Wasser, aber auch zu Erde, wobei er in
unaufhörlichem Kreislaufe seine Natur verändert, dementsprechend aber
auch seinen Ort: absteigend auf dem ὁδὸς κάτω (Hodós káto = Weg nach
unten) über Luft und Wasser herab zur Erde, und wieder aufsteigend
auf dem ὁδὸς ἄνω (Hodós áno = Weg nach oben) über Wasser und Luft
empor zum Feuer⁠[1373]. Diese Wandlungen erfolgen stets gleichzeitig
und im Verbande, so daß die Einheitlichkeit gewahrt bleibt: was sich
unter den äußerlich verschiedensten Formen zeigt, ist im Grunde stets
ein- und dasselbe, Eines ist Alles und Alles ist Eines (ἕν πάντα
εἶναι; ἕν τὸ πᾶν, Hen to pan)⁠[1374], und selbst die scheinbar größten
„Gegensätze“, wie Wärme und Kälte, Trockenheit und Feuchte⁠[1375], läßt
die Natur sich suchen und gleicht sie durch Vereinigung wieder aus, so
wie sie das Männliche mit dem Weiblichen (ἄρρεν καὶ θῆλυ, Arren kai
Thély) zusammenführt und verbindet⁠[1376]. Das Feuer ist aber nicht
nur die materielle Grundlage des Universums, sondern als Welt-Feuer
auch der Träger der Werde-Kraft und -Tätigkeit⁠[1377], die den Kosmos
erwärmende, bewegende und belebende Weltseele⁠[1378], das Prinzip der
ewigen Entwicklung, in deren Verlauf alles entsteht und wieder vergeht,
und die Weltvernunft oder λόγος (Logos)⁠[1379]. „Den Proteus Logos in
irgendeiner anderen Sprache zu fassen, ist ganz vergebliche Mühe“, sagt
mit Recht DIELS⁠[1380], und GOEBEL, der eine ganze
Reihe von Erklärungen für Logos anführt, stimmt ihm bei⁠[1381]; nach
BURNET bedeutet der (zuerst bei HERAKLIT vorkommende)
Ausdruck ursprünglich entweder nur die „Rede“, das „Wort“ des
HERAKLIT selbst, oder auch „Maß“ und „Messung“⁠[1382], und erst
weiterhin erhält er den Sinn von Vernunft-Maß, Vernunft-Gesetz⁠[1383],
weltbeherrschender Vernunft⁠[1384], Gesetzmäßigkeit alles Geschehens,
Einheitlichkeit und Harmonie des Weltganzen⁠[1385] usf., der aber bei
HERAKLIT selbst noch nirgendwo derart hervortritt wie in den
Schriften späterer Schulen⁠[1386].


b) Pythagoras: die Pythagoräer
(Alkmaion, Philolaos); die Orphik.


PYTHAGORAS von Samos (etwa 570–490), der sich zuerst
φιλόσοφος (Philosoph; nicht = Weiser, sondern = Freund, Sucher der
Weisheit) genannt haben soll⁠[1387], scheint in erster Linie durch
die Macht seiner Persönlichkeit und seiner Lebens-Auffassung und
-Führung gewirkt zu haben⁠[1388], doch wissen schon PLATON
und ARISTOTELES nur äußerst Dürftiges von ihm und seinen
Lehren⁠[1389], gar nichts aber von jener „geheimen Weisheit“, die
ihm (mehrere Jahrhunderte später) die Schule der „Neupythagoräer“
zuschrieb⁠[1390]. Nicht auf PYTHAGORAS zurückzuführen
sind u. a.: die sog. Zahlenmystik, die erst nach 470 nachweisbar
wird⁠[1391]; die „Harmonie der Sphären“, da zu seiner Zeit „Sphären“
noch unbekannt waren, und ἁρμονία (Harmonía) damals nicht
Harmonie bedeutete, sondern das Gleichgewicht entgegengesetzter
Spannungen⁠[1392]; die Entdeckung der Identität von Morgen- und
Abendstern, Eosphoros und Hesperos, da diese zu den Voraussetzungen
der Siebenzahl der Planeten gehört und den Griechen wohl zusammen
mit dieser aus dem Oriente zukam⁠[1393]; die Parallele zwischen den
sieben Planeten und den sieben Saiten der Lyra (Heptachord), die,
wie noch viele andere „pythagoräische“ Theorien, in Wirklichkeit
erst der pythagoräischen Schule des 5. Jahrhunderts zugehört⁠[1394].
Nur eine Lehre brachten schon die dem PYTHAGORAS
unmittelbar folgenden Geschlechter mit seinem Namen in Verbindung,
die von der Unsterblichkeit und Seelenwanderung⁠[1395], παλιγγενεσία
(Palingenesía); ihre oder ihrer wesentlichen Grundlagen Quelle suchten
einige neuere Forscher in Indien⁠[1396], andere (wie vormals schon
HERODOT) in Ägypten⁠[1397], während sie tatsächlich wohl aus
alten volkstümlichen Vorstellungen fließt⁠[1398], die in der „Orphik“
spätestens im Laufe des 6. Jahrhunderts zu neuer und erhöhter Bedeutung
gelangt waren⁠[1399].


Die „Orphik“⁠[1400], das Erzeugnis eines von Grund aus religiösen und
nach neuer religiöser Entwicklung strebenden Zeitalters, entstand
zweifellos im 7. Jahrhundert in Thrazien und wurzelt in dem dort
heimischen DIONYSOS-Kultus, erreichte aber ihre eigentliche
Blüte erst in Attika zur Zeit der PEISISTRATIDEN (von 560
an) und wurde im 6. Jahrhundert aus Kleinasien, wo sie gleichfalls
weitverbreitet war, durch griechische, den vordringenden Persern
weichende Auswanderer, mit großem Erfolge auch nach Kreta, Sizilien und
Süditalien verpflanzt⁠[1401]. Die Orphiker bildeten Kultvereinigungen
zur Pflege gewisser Geheimlehren, Gemeinschaften, in die man durch
„Einweihung“ aufgenommen wurde; sie glaubten an eine geoffenbarte
Theologie, niedergelegt in den angeblich „uralten“ (vorhomerischen
und -hesiodischen) Dichtungen des Thrakiers ORPHEUS, des
gottbegnadeten Sehers und Stifters ihrer Mysterien⁠[1402], seines
Schülers MUSAIOS und seines Landsmannes EUMOLPOS,
des Begründers der (tatsächlich ältesten) Geheimdienste zu Eleusis.
Wesentlich waren diesen, einer ganzen Epoche zuzuschreibenden
Pseudepigraphen, — und zwar nicht als Ergebnisse wissenschaftlicher
Untersuchung, sondern als rein dogmatische Voraussetzungen, — die
Lehren von einer Reinigung, Entsühnung und Erlösung⁠[1403], von einer
Befreiung der unsterblichen Seele aus dem Kreislaufe der Wiedergeburt
und Seelenwanderung, sowie von einer Vergeltung durch Lohn oder Strafe
im Jenseits⁠[1404]. Schon frühzeitig erfuhr die Orphik, infolge ihres
Bestrebens, die den alten eigenen Göttern verloren gegangene
Autorität bei fremden zu suchen, weitgehende Einflüsse seitens
kleinasiatischer Kulte, z. B. der Schlangenverehrung des phrygischen
SABAZIOS (die dem Dienste des thrakischen DIONYSOS
ganz fremd war)⁠[1405], sowie orientalischer, vor allem babylonischer
und iranischer Mythen⁠[1406]; letzteren scheinen sich namentlich
gewisse, in dunkler und vieldeutiger Sprache dargelegte Vorschriften
angepaßt zu haben, betreffend die Erlangung kultischer Würdigkeit durch
Reinigung, Fasten und Bußen, sodann die Verehrung und Beschwörung
höherer Wesen durch Gebete, Lieder, Sprüche und Formeln, ferner
den Empfang von Offenbarungen durch abergläubische Verkündigungen,
Vorzeichen und Wunder usf., hauptsächlich aber auch die Ideen über
Kosmogonie und Theogonie (Entstehung von Welt und Göttern). Soweit
die lückenhafte und sehr schwankende Überlieferung zu urteilen
gestattet, gehört zu deren alten Zügen u. a. die Annahme, daß aus
einem, meist als Nacht, Dunkel, Chaos, .... bezeichneten Urzustande
zuerst CHRONOS, hierauf AITHER (Äther = Himmel?)
und Unterwelt, sodann (durch CHRONOS?) das „silberglänzende“
Weltei hervorgeht, und aus diesem schließlich der goldgeflügelte
Lichtgott PHANES (Eros) der „Erstgeborene“; er wird androgyn
(mannweiblich; δισώματος = zweikörperlich) gedacht, angeblich weil
er, als Symbol der noch einheitlichen Welt, den Samen (σπέρμα,
Sperma) aller Götter, Einzelwesen und Einzeldinge in sich enthält,
die später aus ihm zur Entwicklung gelangen oder emanieren⁠[1407].
Mit PHANES wird DIONYSOS identifiziert, weiterhin
auch dessen Vater ZEUS selbst⁠[1408], und zu seinen Gunsten
wird auch Χρόνος (CHRONOS = Zeit), den man anscheinend schon
frühzeitig mit Κρόνος (KRONOS, dem Gotte der heißen Jahres-
und Erntezeit, wie SATURN)⁠[1409]
zusammenwarf⁠[1410], in eine
jüngere Epoche herabgesetzt⁠[1411], während er als uranfängliches
Weltprinzip die absolute Zeit darstellte, im Gegensatze zu Αἴων
(AEON), der die relative Zeit (die Zeitalter) vertritt
und noch bei EURIPIDES Χρόνου παῖς = Sohn des CHRONOS
heißt⁠[1412]. Wie nun EISLER erinnert⁠[1413],
kennt der iranische Mythus einen obersten Himmelsgott ZERVAN, der als
Zwitter das Weltenei erzeugte, aus dem die Götter MITHRAS
und ANGRA-MAINYA⁠[1414] hervorgehen, und der Wasser, Wind und
Feuer schuf; die Parallelen sind nach dieser und anderen Richtungen
hin überraschend, namentlich scheint dem iranischen ZERVAN
der griechische CHRONOS nachgebildet zu sein, der gleichfalls
aus seinem Samen Wasser (als das πρῶτον = das Erste, Ursprüngliche),
Wind (Luft) und Feuer geschaffen haben soll. Vermittler solcher den
orientalischen Ursprung noch verratender Überlieferungen, die uns
freilich nur in dürftigen Resten aus später Zeit vorliegen⁠[1415], ist
hauptsächlich PHEREKYDES aus Syros, den einige als Lehrer
des PYTHAGORAS ansprechen, während er nach anderen erst um
450 geblüht haben soll⁠[1416]; eine Hauptrolle spielen, wie bei ihm,
so auch bei seinen angeblichen Zeitgenossen EPIMENIDES und
AKUSILAOS, das Chaos, Chronos, das Weltenei, ZEUS
und EROS, Erde und Unterwelt, Himmel und Äther. Die orphische
Gleichsetzung von Äther mit Weltseele gehört allerdings, wie der
letztere Begriff selbst, erst einer weitaus späteren Periode an⁠[1417];
für eine schon in alter Zeit erfolgte Entlehnung und für iranische
Herkunft des etymologisch schwierigen Wortes αἰθήρ (Aithér, Äther)
spricht aber die bisher anscheinend nicht genügend gewürdigte Tatsache,
daß „Feuer“ im Persischen „Atar“ heißt, und ATAR als Sohn des
AHURA-MAZDAH, des „weisen Herrn“ des Lichtreiches gilt⁠[1418];
die Identifizierung des höchsten Himmelsgottes mit Feuer und Äther, so
z. B. auch bei PHEREKYDES Ζάς (ZEUS) = Αἰθήρ⁠[1419],
erscheint hiernach in neuem Lichte, und wenn eine der Helios-Töchter,
die, der Sage nach, zum Baume verwandelt Tränen feuerfarbigen
Bernsteines vergießt, AITHERIE heißt⁠[1420], so durchschimmert
diesen Namen vielleicht noch ein Rest der alten Bedeutung.


Sehr möglich ist eine Beeinflussung schon der jonischen Philosophie
oder doch einzelner ihrer Vertreter (s. oben bei HERAKLIT)
seitens der Orphik und ihrer aus dem Orient aufgenommenen Bestandteile,
und fraglos fest steht eine solche vieler späterer Philosophen und
Dichter⁠[1421], z. B. des EMPEDOKLES
(490–430?)⁠[1422],
PINDAR (gest. um 445)⁠[1423] und EURIPIDES
(gest. 407)⁠[1424], der z. B. des ARISTOPHANES glänzende
Verspottung der orphischen Kosmogonie in den „Vögeln“ (Vers 693 ff.)
entgegentritt⁠[1425].


Unmittelbar an PYTHAGORAS, der um 490 zu Metapont bei
Kroton im östlichen Unteritalien starb, knüpft die Schule der alten
Pythagoräer an; ihre Beurteilung ist sehr schwierig, erstens weil
die Überreste der wichtigsten (bis gegen 400 herabreichenden) Werke
spärlich, reich an Unklarheiten, von unverbürgter Echtheit und von
unbestimmter Abfassungszeit sind, zweitens weil Zweifel betreff der
tatsächlichen Zugehörigkeit mehrerer Forscher bestehen, und drittens
weil ihre Anhänger und die anderer zu gleichzeitiger
Entwicklung gelangter philosophischer Systeme sich gegenseitig in
mannigfacher Weise beeinflußten.


Zu den wichtigsten Grundsätzen der Pythagoräer gehört die Lehre,
daß das wahre innere Wesen der Welt, das den Kosmos ordnende und
beherrschende Gesetz, in der alles messenden und bestimmenden
Zahl zu erblicken sei, daß zahlenmäßig angebbare Verhältnisse
auch die Entstehung der regelmäßigen räumlichen Gebilde bedingen,
und daß die räumliche, mathematisch bestimmbare Form das
für die Natur der Einzeldinge eigentlich Entscheidende ist⁠[1426].
Gehen Anschauungen, wie sie uns in den (echten?) Fragmenten des
PHILOLAOS (gegen 400) begegnen, wenn auch nicht (früheren
Annahmen nach) auf PYTHAGORAS selbst, so doch auf seine
nächsten Schüler zurück, so hätten schon diese sich vorgestellt,
daß es Dreiecke sind (als rein geometrische Figuren, oder
als äußerst dünne Blättchen betrachtet?), die als solche, oder
zu regelmäßigen Vierecken (Quadraten) und Fünfecken (Pentagonen)
aneinandergelegt, die Formen aufbauen⁠[1427]; erfüllt werden letztere
von den vier Elementen, die in jedem Dreieck sämtlich, wenn auch nach
verschiedenen Anteilen gemischt, vorhanden zu denken sind, weshalb
man die Winkel, die den eigentlichen Ausschlag für die Gestalt der
Dreiecke geben, als ihnen geweiht ansieht. Das Wasser wird hierbei
dem KRONOS zugeeignet, die Luft dem DIONYSOS, das
Feuer dem ARES, die Erde dem HADES, denn diese vier
Götter beherrschen die feuchte und kalte Materie (ὑγρὰν καὶ ψυχρὰν
οὐσίαν), die feuchte und warme (ὑγρὰν και θερμήν), die feurige (ἔμπυρον
φύσιν), und die erdartige (χθονίαν)⁠[1428]. Die „Gegensätze“ warm und
kalt, feucht und trocken, sind schon um 500 bei ALKMAION von
Kroton bezeugt, der u. a. die für die Geschichte der Medizin sehr
bedeutsam gewordene Lehre aufstellte, die Gesundheit sei abhängig vom
Gleichgewichtszustande dieser Gegensätze, sowie von der richtigen
Mischung der Elemente, die Krankheit jedoch beruhe auf Störungen dieser
Verhältnisse⁠[1429]; aber auch die Gleichsetzung der Grundstoffe mit
bestimmten Göttern des Volksglaubens war nach GILBERT⁠[1430]
schon zu Beginn des 6. Jahrhunderts nichts Unbekanntes und
Ungewöhnliches mehr, und ist vermutlich auf theologische, dem Orient
entstammende Anschauungen zurückzuführen, soferne eine Auslegung
zutrifft, der gemäß schon PHEREKYDES von fünf Weltenräumen
berichtete, bergend die fünf Weltenmächte, nämlich Erde, Wasser, Luft
(πνεῦμα, Pneuma), Feuer und Äther (αἰθήρ = Ζάς, Zeus). Daß nun von den
„regelmäßigen“ Körpern, deren bekanntlich fünf und nur fünf
möglich sind, bereits PYTHAGORAS das Tetraeder für die Gestalt
des Feuers erklärt habe, das Oktaeder für die der Luft, das Ikosaeder
für die des Wassers und das Hexaeder (den Würfel) für die der Erde, ist
völlig unerweislich⁠[1431]; aber auch betreff des PHILOLAOS,
der gegen 400 eine Anzahl philosophischer und medizinischer, für
die spätere Entwicklung des Pythagoräismus wichtiger Schriften
verfaßte⁠[1432], bestehen in dieser Hinsicht Schwierigkeiten, weil die
Fünfzahl der regelmäßigen Polyeder, von denen er gesprochen haben soll,
erst als Entdeckung der platonischen Akademie überliefert ist, wie
schon der Name „platonische Körper“ bestätigt⁠[1433]; immerhin darf
man aber Vorahnungen dieser Gedanken für ihn in Anspruch nehmen, da er
das Dodekaeder als Form des Äthers und des von diesem umschlossenen
Weltenraumes bezeichnete, als den alles übrige umfangenden und in sich
fassenden „Schiffsrumpf“ oder „Schiffsbauch“ der Sphäre, wobei der
Aufbau der Welt mit dem eines Schiffes verglichen wird, dessen Material
Zimmerholz = ὕλη (Hyle) ist⁠[1434]; nicht unerwähnt bleibe indes die
Vermutung, daß es umgekehrt die Existenz eines fünften regelmäßigen
Körpers gewesen sei, die den PHILOLAOS zur Anerkennung des
Äthers als eines fünften Stoffes bewog⁠[1435]. Übergänge der Elemente
ineinander hielten die Pythagoräer gleichfalls für möglich, konnten sie
jedoch begreiflicherweise nicht, wie die jonischen Philosophen, durch
eine „Alloíosis“ (qualitative Artverwandlung) erklären, sondern nur
durch eine „Genesis“ (γένεσις = quantitative Veränderung), beruhend
auf Anlagerung oder Abtrennung, Vermischung oder Entmischung von
Stoffteilchen⁠[1436]; bemerkenswerterweise nahmen sie, wie es z. B. dem
PHILOLAOS zugeschrieben wird, auch einen Zusammenhang zwischen
der (später ποιότης, Poiótes = Qualität genannten) Beschaffenheit
der Dinge und ihrer Färbung (χρῶσις, Chrósis) an, die sie überdies,
in nicht mehr verständlicher Weise, auch mit ihrer Zahlenmystik in
Verbindung brachten⁠[1437].


In den Mittelpunkt der Welt, der bei PHILOLAOS (in nicht recht
klarer Weise) als Ausgangsort ihrer einheitlichen Entwicklung ἄνω und
κάτω (Ano-Káto, nach Oben und Unten) bezeichnet wird⁠[1438], setzten
die Pythagoräer, als ihr „erstes“ Urgebilde (τὸ ἕν) und als „Herd“ des
Kosmos, ein „Zentral-Feuer“; um dieses bewegen sich, der Reihe nach,
die Erde nebst einer „Gegenerde“, Mond, Sonne, die später Merkur,
Venus, Mars, Jupiter, Saturn genannten Planeten (Merkur und Venus
also fälschlich jenseits der Sonnenbahn!), und der als „Olymp“
bezeichnete Fixstern-Himmel⁠[1439], jenseits dessen äußerer Feuerhülle,
des „Feuer-Kreises“, die unbegrenzte Luft (Pneuma) liegt, aus der die
Welt ihren Atem saugt⁠[1440]. Der Umlauf der Erde um das Zentralfeuer
vollzieht sich in einem Tage, der der übrigen Gestirne entsprechend
langsamer, der des „Olymps“ erst in 10000 Jahren; die Bewegungen
der sieben Planeten, die ihre „Göttlichkeit“ beweisen, bringen Töne
hervor; die sich, vergleichbar denen der sieben Saiten der Leier, zur
„Sphären-Harmonie“ vereinigen⁠[1441].


c) Die Eleaten: Xenophanes, Parmenides, Zenon;
Melissos.


Über die physikalischen Anschauungen des XENOPHANES von
Kolophon, der, als ältester Vertreter der Schule Eleas (einer
phokäischen Pflanzstadt), 570–470 gelebt haben soll⁠[1442],
besitzen wir nur spärliche und von Unstimmigkeiten nicht freie
Überlieferungen⁠[1443], betreff deren Deutung die Ansichten der Forscher
auseinandergehen. Nach ZELLER betrachtete XENOPHANES
τὸ γὰρ ἕν τοὺτο καὶ πᾶν, „dieses Eines und Alles“ (Hen kai pan), als
identisch mit dem Göttlichen, und nannte es τὸν θέον, „den Gott“⁠[1444];
nach GILBERT lehrte er, daß es nur eine einheitliche
Welt gebe, die τὸ ἕν, τὸ πᾶν, τὸ ὄν sei, „das Eine, das Alle, das
Seiende“⁠[1445]; nach DEUSSEN sind die Worte ἕν τὸ ὄν καὶ πᾶν
richtig zu übersetzen „das Seiende ist Eines und auch Alles“⁠[1446];
nach WINDELBAND endlich soll dieser Ausspruch besagen, daß
der Welt nur ein einziger, unentstandener und unvergänglicher Urstoff
zugrunde liege, der unwandelbar und keiner Alloíosis (Artverwandlung)
fähig sei, alle Einzeldinge aber in sich enthalte⁠[1447]. Zweifellos
gründet sich jede dieser Auslegungen, auch die zuletzt angeführte,
auf einzelne, den Lehren des XENOPHANES zu entnehmende
Stellen; aber diesen stehen auch andere, und nicht leicht mit ihnen zu
vereinbarende gegenüber, z. B. die Behauptung, daß der Urstoff „Erde“
sei und sich durch Verwandlung ἄνω und κάτω (nach Oben und Unten) in
die drei übrigen Elemente umsetze und aus ihnen wiederherstelle⁠[1448],
oder daß alles Vorhandene aus Erde und Wasser entstanden sei und sich
zu Erde und Wasser wieder auflöse⁠[1449].


PARMENIDES von Elea, der tiefsinnige Denker und „erste
Metaphysiker“, der um 480–470 schrieb⁠[1450], räumt Erde und Feuer
eine wesentliche und bevorzugte Stellung ein, während Wasser und
Luft ihm nur als Verwandlungs- oder Ausscheidungs-Produkte der
Erde gelten⁠[1451], als eine Art „Zwischen-Zustände, die er wohl,
gleich HERAKLIT, nicht scharf trennte“⁠[1452]. Auch er nahm
Umwandlungen ἄνω und κάτω an⁠[1453], betrachtete jedoch die auch bei
diesen mitwirkende Kälte als bloße Negation der Wärme⁠[1454], soferne
die betreffende Stelle nicht etwa besagen soll, daß er beide nur
als relativ, als Formen der Erscheinung, ansah⁠[1455]. Die Verbindung
der Stoffe bewirkt bei ihm eine den Weltlauf regierende Göttin (δαίμων
= Dämon), wohl ANANKE = die Notwendigkeit⁠[1456], die zuerst
den EROS bildete⁠[1457], und (durch ihn?) die Gegensätze
(ἐναντία) zur Vereinigung treibt, die als eine geschlechtliche
symbolisiert wird: ἄρρεν (Arren) oder ἄρσεν (Arsen) καὶ θῆλυ μιγνύειν =
„das Männliche und Weibliche vermischen“⁠[1458].


Eine qualitative Artverwandlung, Alloíosis, hielt auch ZENON
von Elea (490–430) für möglich, der Autor der berühmten eleatischen
„Aporien“ (ACHILLEUS und die Schildkröte; der fliegende Pfeil;
usf.)⁠[1459]; bei MELISSOS von Samos (um 440) unterliegt ihr
die „Grundmaterie der vier Elemente“, ein bei allen Veränderungen der
eine und der einheitliche bleibende Urstoff, der daher auch „ἕν τὸ πᾶν“
(Hen to pan) heißt⁠[1460].





d) Empedokles, Anaxagoras; Leukippos,
Demokritos.


EMPEDOKLES von Akragas = Agrigent (490 bis 444 oder 430)⁠[1461]
ist der eigentliche Vater des Begriffes (nicht des Wortes)
„Elemente“⁠[1462] sowie der „Systematik der vier Elemente“, die,
entgegen älteren Ansichten, nicht aus Ägypten stammen, woselbst vier
Elemente oder vier Paare von Elementar-Göttern erst während der
Ptolemäer-Zeit nachweisbar werden⁠[1463]. Die Einzeldinge gehen bei
ihm nicht mehr durch innere Umwandlung einer einheitlichen φύσις
(Physis) hervor, sondern durch äußere Vermischung (μῖξις = Míxis) oder
Entmischung (διάλλαξις = Diállaxis) der kleinsten Teilchen von vier als
ῥιζώματα = Wurzeln (Rhizome) bezeichneten (und erst später „Elemente“
genannten) Grundstoffen, die, dem Volksglauben gemäß, mit gewissen
Gottheiten identifiziert werden⁠[1464]. Welche diese sind, steht nicht
in allen Fällen gleich fest⁠[1465]. Zwar herrscht kein Zweifel darüber,
daß das Wasser der NESTIS zugehört, die für eine sizilische
Wassergöttin gilt⁠[1466]; aber im „leuchtenden“ oder „schimmernden“
ZEUS sehen z. B. WINDELBAND Feuer, DIELS
Feuer oder Äther, BURNET Luft; im AIDONEUS ZELLER
Erde, WINDELBAND Luft, DIELS Erde oder Luft,
BURNET Feuer; in der „lebenspendenden“ HERA endlich
ZELLER Luft, WINDELBAND und BURNET Erde,
DIELS Luft oder Erde⁠[1467], — welches Dilemma zugunsten der
Luft zu entscheiden wäre, wenn man mit DEUSSEN annehmen darf,
daß es der Atem ist, durch den HERA das Leben verleiht⁠[1468].
Keinem der vier Elemente kommt ein Vorrang zu, vielmehr besitzen sie
alle die nämliche Bedeutung (ἰσότης, Isótes, Gleichwertigkeit)⁠[1469],
und zwischen ihnen, den vier Wurzeln aller Dinge, und den (später
„Qualitäten“ geheißenen) vier „Gegensätzen“, das sind Kälte, Wärme,
Feuchte und Trockenheit, ist wenn nicht Identität⁠[1470] so doch engste
Zusammengehörigkeit anzunehmen⁠[1471], indem Wärme und Trockenheit
dem Feuer und der Luft anhängen (inhärieren), Kälte und Feuchte aber
dem Wasser und der Erde. Die Elemente selbst sind auf keinerlei
gemeinsames Substrat zurückführbar, bestehen vielmehr jedes aus sehr
kleinen, durchaus gleichartigen, als solche nicht weiter qualitativ
veränderlichen, charakteristischen Teilchen⁠[1472], also Wasser „der
Schweiß der Erde“⁠[1473] aus Wasser-Teilchen, Luft (nicht sowohl ἀήρ
als αἰθήρ; weder „leerer Raum“, noch zu Wasser zu verflüssigender
„leichter Dunst“)⁠[1474] aus Luft-Teilchen, usf. Diese Teilchen der vier
Elemente sind keiner inneren Verschmelzung fähig, sondern nur einer
äußeren, rein mechanischen Vereinigung oder Trennung im Raume⁠[1475];
alle Einzeldinge entstehen demnach allein infolge derartiger
Vermischungen⁠[1476], sie sind also ein bloßes μεῖγμα (Meígma, Amalgam)
der Elemente, die in ihnen als solche erhalten bleiben und sich
aus ihnen auch wieder abscheiden lassen; je nach den obwaltenden
Umständen, der τύχη (Týche, dem Zufall), können die sich vermischenden
Mengen der Elemente die wechselndsten und mannigfaltigsten sein⁠[1477],
und die qualitativen Verschiedenheiten der unendlich vielen
Einzeldinge erklären sich aus den quantitativen dieser
Mischungsverhältnisse, — genau ebenso wie die Abstufungen der
unendlich vielen Einzelfarben aus den Mengenanteilen der vier
Grundfarbstoffe, die der Maler auf seiner Palette zusammenreibt⁠[1478].


Diesem durchaus originalen, für die ganze Folgezeit höchst
bedeutungsvollen Prinzip gemäß, spielt die „richtige Mischung der
Elemente“ das „Gleichgewicht der Elemente“, bei EMPEDOKLES
eine in jeder Hinsicht sehr wichtige Rolle⁠[1479]; u. a. sollen genau
gegebene Mengen der Elemente in Blut, Fleisch und Knochen vorhanden
sein, in letzteren z. B. 2 Teile Wasser + 4 Teile Feuer + 8 Teile
Erde⁠[1480], — weshalb gerade diese,
bleibt dahingestellt⁠[1481]
—, so daß die „richtigen Mischungen“ Gesundheit und körperliche
Eigenschaften bestimmen, aber auch geistige Fähigkeiten und Tätigkeiten
bedingen und ermöglichen⁠[1482]; in medizinischer Richtung, von
HIPPOKRATES und den Hippokratikern an bis auf GALENOS
und alle seine Nachfolger, hat dieser Gedanke, wie bereits oben
angedeutet, tiefgehenden Einfluß geübt⁠[1483].


Da die vier Elemente nicht, wie die Urstoffe der jonischen Philosophen,
aktiv und von Eigenleben erfüllt sind, sondern passiv und tot, so
können sie nur durch äußere, ihnen fremde Kräfte in Bewegung gesetzt,
gemischt oder entmischt werden; als solche nahm EMPEDOKLES
φιλία und νεῖκος an, = Liebe und Haß, die er hin und wieder bis zu
gewissem Grade im höheren geistigen Begriffe der ἀνάγκη (Anánke =
Notwendigkeit) zusammenfaßt⁠[1484], zuweilen aber auch als selbst
körperlicher oder doch körperähnlicher Natur ansieht⁠[1485]; ob
φιλία und νεῖκος auch im Sinne von Anziehung und Abstoßung, als
rein innerer Eigenschaften, verstanden werden dürfen, bleibt
zweifelhaft, da EMPEDOKLES auch in dieser Hinsicht nicht
frei von Widersprüchen ist⁠[1486]. An verschiedenen Stellen lehrt er,
daß Gleiches und Gleiches sich anziehe, wie Eisen und Magnet, sich
körperlich vermische, aber auch geistig erkenne⁠[1487]; Ergebnis der
Vermischung von Gleichartigem kann aber ein Produkt von gänzlich
abweichenden Eigenschaften sein, so z. B. geht aus den weichen Metallen
Kupfer und Zinn das harte „Erz“ in ähnlicher Weise hervor, wie aus dem
weichen Samen des Pferdes und Esels der harte (und daher unfruchtbare)
des Maultieres⁠[1488].


ANAXAGORAS von Klazomenai (nach den einen etwa 500, nach
anderen etwa 460 bis 428)⁠[1489] erkennt gleichfalls weder einen
einheitlichen Urstoff an, noch dessen Fähigkeit zur Artverwandlung,
sondern nur eine σύμμιξις, Sýmmixis = Vermischung und eine διάκρισις,
Diákrisis = Abscheidung von kleinsten Teilchen⁠[1490]; die Teilchen sind
aber nicht, wie bei EMPEDOKLES, die einiger weniger Elemente,
sondern die unzählig vieler Arten von qualitativ verschiedenen, an
sich unveränderlichen Urstoffen, als deren σπέρμα (Sperma) = „Samen“
sie gelten⁠[1491]. Das Ursprüngliche stellen also die individuell
gearteten Urstoffe dar, z. B. Gold, und erst aus diesen gehen durch
Vermischung nach allen nur möglichen Verhältnissen die vier Elemente
und sämtliche Einzeldinge hervor⁠[1492], deren jedes zwar ein μῖγμα
(Amalgam) aus jenen allen und in solchem Sinne eine πανσπερμία
(Panspermía, Samen-Gesamtheit) ist⁠[1493], stets aber einen
Stoff vorherrschend enthält, und diesem seine charakteristische
Natur verdankt. Durch Hinzutreten oder Abtrennen von „Samen“ kann
begreiflicherweise ein Wechsel in der Vorherrschaft, und dadurch eine
αλλοίωσις (Alloíosis) = qualitative Veränderung erfolgen⁠[1494], und
da jedes Ding „Samen“ aller übrigen enthält, wenn auch von
manchen noch so wenig, so bleibt die Möglichkeit eines Überganges
von Jeglichem in Jegliches stets gewahrt⁠[1495]. Daß hierbei ein
Neues von oft ganz abweichenden, ja entgegengesetzten Eigenschaften
auftritt, beruht also nur scheinbar auf einer „Entstehung“, während
in Wahrheit die Samen des Neuen schon im Alten vorhanden waren, z. B.
die des dunklen Wassers im weißen Schnee; in diesem Sinne kann man das
Paradoxon aussprechen „Schnee ist [auch] schwarz“⁠[1496]: der Samen
des schwarzen (dunklen) Wassers ist eben in ihm schon gegenwärtig,
wenn auch zunächst noch verborgen, und man muß nur den Weg finden, ihn
(etwa durch Vermehren seiner, oder durch Vermindern fremder Anteile)
sichtbar hervortreten zu lassen⁠[1497]. Auch die ὕλη (Hýle, wörtlich
Bauholz) des Weltalls⁠[1498], d. h. der Rohstoff, der dem ganzen Kosmos
zugrunde liegt, ist ursprünglich ein „Amalgam“, aus dem sich auf dem
angedeuteten Wege, z. B. unter dem Einfluß von Wärme und Kälte, oder
von Verdünnung und Verdichtung, Feuer und Luft ausscheiden, während
Wasser und Erde zurückbleiben⁠[1499]; weiterhin entwickeln sich aus ihm
alle die Einzeldinge, Gestalten und Organismen, deren Samen in ihrer
Gesamtheit das μῖγμα bildeten⁠[1500].


Wie die Elemente des EMPEDOKLES, so sind aber auch die
Samen des ANAXAGORAS völlig toter Stoff; in Bewegung
geraten, um sich zu mischen oder zu entmischen, können sie daher
nur unter dem Einfluß einer äußeren Kraft. Als solche stellt ihnen
ANAXAGORAS den νοῦς entgegen (Nûs = Geist, Intellekt),
dessen Unkörperlichkeit er aber ebensowenig ganz klar hervortreten
läßt, wie EMPEDOKLES die von Liebe und Haß⁠[1501]. Für
die Immaterialität soll ein Zitat bei EURIPIDES sprechen:
„Aus Äther stammt der Geist, in ihn kehrt er zurück“, doch bleibt
zweifelhaft, ob der Satz von ANAXAGORAS herrührt und was
dieser durch ihn ausdrücken wollte, denn Äther ist ihm meist mit Feuer
identisch⁠[1502]. — Sein jüngerer Zeitgenosse, DIOGENES von
Apollonia⁠[1503] (um 400) setzte νοῦς = ἀήρ des ANAXIMENES, sah
also Geist = Luft an, Luft jedoch als den Urstoff, der durch Erwärmung
= Verdünnung oder durch Abkühlung = Verdichtung alle Dinge hervorbringt
und sie als „Erstes und Feinstes“ auch durchdringt und bewegt, ferner
aber auch als Atemluft ψυχή (Psyche = Seele, Leben) und νόησις (Nóesis
= Intelligenz, Geisteskraft) verleiht⁠[1504]; die Anziehungskraft des
Magneten, dem schon THALES eine „Seele“ zuschrieb, „weil er
das Eisen bewegt“, erklärt DIOGENES daraus, daß auch die
Metalle eine feine dunstartige Luft ein- und wieder ausatmen⁠[1505].


Nach DEMOKRITOS von Abdera (460–360?)⁠[1506], dessen Lehren
meist mit den nur sehr ungenügend überlieferten seines etwa 30–40 Jahre
älteren Vorgängers LEUKIPPOS⁠[1507] übereinstimmen, zum Teil
sogar diesem entlehnt sein sollen, bestehen alle Einzeldinge aus den
nämlichen kleinsten, nicht mathematisch, aber physikalisch unteilbaren
Teilchen, die ἄτομα = Atome (Unteilbare) heißen und in denen das zu
finden ist, was frühere Philosophen in der φύσις (Physis = Ursubstanz),
den ἰδέαι (Ideen, wörtlich Bildchen, Formen), den Gestalten oder
Figuren (der Pythagoräer), usf., suchten⁠[1508]. Die Atome sind
ungeworden, unzerstörbar und unveränderlich, zwar alle von gleicher
„qualitätsloser“ Beschaffenheit, d. h. ohne Farbe, Geruch, Geschmack,
Wärme, Kälte, usf., dabei aber raumerfüllend, undurchdringlich, von
unendlich verschiedener Gestalt, Größe und Schwere [demnach doch nicht
ganz ohne innere Eigenschaften!]⁠[1509]. Daß es also Einzeldinge,
belebte Wesen, Menschen, ja Götter (Dämonen), von ganz verschiedenen
Qualitäten („Gegensätzen“) gibt, und daß sie entstehen und vergehen,
ist nicht aus der inneren Natur der Atome erklärbar, sondern nur aus
deren äußerer wechselnder Lage und Anordnung, Verbindung und Trennung;
hervorgerufen wird diese durch Druck oder Stoß, d. h. durch Bewegung
(κίνησις, Kínesis), die jedoch den Atomen nicht so gänzlich fremd
gegenübersteht wie „Liebe und Haß“ den Elementen oder wie „Nûs“ den
Samen, ihnen aber auch nicht derartig innewohnt wie das Eigenleben
den Urstoffen der jonischen Philosophen, vielmehr nur mit ihnen
verbunden, allerdings aber seit jeher verbunden ist⁠[1510]. Ursprünglich
vorhanden (ἀρχαί) sind also nur der leere Raum und die bewegten
Atome, sie sind φύσει gegeben, d. h. objektiv in der
Natur; die (später ποιότητες genannten) Qualitäten dagegen, z. B. süß
oder bitter, sind nicht wahre Eigenschaften der Dinge, sondern nur
νόμῳ, d. h. subjektiven Ursprunges⁠[1511], Zustände subjektiver
Wahrnehmung⁠[1512].


Ob DEMOKRITOS wirklich zuerst den Ausdruck Atom (ἄτομος,
ἄτομον), ferner die Schlagworte von Sympathie und Antipathie der Dinge,
sowie vom Menschen als Mikrokosmos geprägt hat⁠[1513], ist zweifelhaft;
durch die Ausbildung der Atomistik, durch seine mannigfachen
naturwissenschaftlichen Kenntnisse und Versuche und durch seinen
Grundsatz „Erfahrung ist die letzte Quelle unseres Wissens“⁠[1514], hat
er aber jedenfalls tiefgehenden und dauernden Einfluß geübt.


Was die angeblichen magischen und alchemistischen Schriften des
DEMOKRITOS anbelangt, so sind sie, wie schon in einem
früheren Abschnitte angeführt wurde, sämtlich Fälschungen einer
späten Zeit⁠[1515]; auf ihre Entstehung wird weiter unten nochmals
zurückzukommen sein.




2. Platon und Aristoteles.





a) Platon.⁠[1516]


PLATON (427–347), der die leitenden Gedanken seiner
bedeutendsten Vorgänger übernimmt, sie zusammenfaßt und zwecks
Aufrichtung des eigenen originalen, von einer Fülle unvergänglichen
Tiefsinnes zeugenden Lehrgebäudes verwertet, beschäftigte sich mit
naturgeschichtlichen Fragen erst verhältnismäßig spät, als die
Hauptpunkte seines (hier nicht zu erörternden) philosophischen Systems
längst endgültig feststanden; hieraus erklärt sich seine Unterschätzung
des Wertes der Anschauung sowie der Bedeutung der Materie, seine
mythologische, ja mystische Deutung mancher Naturlehren, — wobei sich
die orphischen und pythagoräischen Einflüsse, die er erfahren hatte,
in sehr merklichem Grade geltend machen⁠[1517] —, und eine gewisse von
derartigen Darstellungen kaum trennbare Unklarheit und Dunkelheit, die
dann späteren Geschlechtern als ein wesentliches Kennzeichen „geheimer
Weisheit“ erschien, weshalb man sie nachzubilden oder womöglich noch zu
überbieten trachtete.


Grundlage alles Bestehenden ist nach PLATON ein Erstes,
Ursprüngliches, Unbegrenztes, das unsichtbar und sinnlich nicht
wahrnehmbar, ungeformt und ungestaltet, dabei aber allbildsam und
allempfänglich ist, daher auch „Mutter“ oder „Schoß“ alles Wesens
heißt. Über die Deutung dieser Lehre gehen die Ansichten seit jeher
auseinander: die Einen erklären das Unbegrenzte für den leeren Raum,
die Anderen für eine eigentliche, in steter aber ungeordneter Bewegung
befindliche Urmaterie oder ὕλη (Hýle), — welches Wort übrigens bei
PLATON nur im alten Sinne von „Holz, Bauholz, Material“
vorkommt, während es sich im neuen von „Materie“ (daher πρώτη ὕλη =
ursprüngliche oder Ur-Materie) erst bei ARISTOTELES gebraucht
findet⁠[1518]. Ein Schwanken zwischen beiden angeführten Auffassungen
macht sich aber schon bei PLATON selbst bemerklich, besonders
auch in jenen Werken, die er erst in höherem Alter verfaßte⁠[1519].



  Erzeugung rechtwinkliger   Dreiecke aus anderen geometrischen Formen



Das qualitätslose (ἄποιον) und ungeformte (ἄμορφον, amorphe)
Unbegrenzte wird zum eigentlichen bestimmten Körper (σῶμα = Soma),
und geht aus dem Zustande des „Nichtseienden“ (μὴ ὄν)⁠[1520] in den
der körperlichen Realität über, indem es zunächst die Formen der vier
Elemente annimmt⁠[1521]; dies geschieht vermöge einer Begrenzung seitens
geometrischer Gestalten, — deren einschlägige Rolle die ungeheure
Bedeutung der Mathematik klar hervortreten läßt —, und zwar kommen
dabei im wesentlichen die zwei Arten rechtwinkliger Dreiecke in
Betracht, die durch Zerfällung des Quadrates und des gleichseitigen
Dreieckes entstehen. Sieht man nun als das „Ursprüngliche“ den
leeren Raum an, so erschafft den Körper offenbar schon die bloße
mathematische Abgrenzung durch die Dreiecksflächen⁠[1522], also eine
rein stereometrische Konstruktion⁠[1523], und die ausgedehnte Substanz
wird hiernach identisch mit der bloßen Ausdehnung⁠[1524], — eine
Folgerung, die sich keineswegs allen Werken PLATONS gegenüber
widerspruchslos aufrecht erhalten läßt⁠[1525]; anderenfalls schneiden
die Dreiecke die Elementar-Krystalle aus dem von der Hyle erfüllten
Raume⁠[1526].


Vermutlich pythagoräischen Vorstellungen folgend, schreibt
PLATON von diesen „Elementar-Krystallen“, also den fünf
„platonischen Körpern“, das Tetraeder dem Feuer als Form zu, das
Oktaeder der Luft, das Ikosaeder dem Wasser und das Hexaeder der Erde,
so daß die Gestalten der genannten vier Gebilde die Natur der vier
Elemente (σώματα) hervorbringen und bedingen; das Dodekaeder wird, weil
es sich einigermaßen der Kugelform des Weltganzen annähert, mit diesem
verglichen, und nicht etwa als die Form des Äthers betrachtet⁠[1527],
der ursprünglich nur für eine Art Luft von ganz besonderer Reinheit
gilt, hierin der gewöhnlichen Luft um ebensoviel überlegen, wie diese
wieder dem Wasser. Als ein fünftes Element, so daß von πέντε σχήματα
καὶ σώματα die Rede ist, tritt der Äther, wenn überhaupt in echten
Schriften PLATONS, erst in solchen seiner Spätzeit auf, sowie
in denen seiner Nachfolger SPEUSIPPOS und XENOKRATES,
welchen letzteren (der seit 339 lehrte) einige als Verfasser des
„Epinomis“ genannten 13. Buches der „Gesetze“ PLATONS
ansehen⁠[1528], während andere dieses seinem Schüler PHILIPPOS
von OPUS zuschreiben.


Da die Elemente bloße Modifikationen der nämlichen, noch form-
und qualitätslosen Urmaterie darstellen, so sind sie fähig, teils
unmittelbar, teils mittelbar (nämlich auf dem Wege über diese
Ursubstanz) ineinander überzugehen⁠[1529]; die Erde nimmt dabei eine
Sonderstellung ein, weil allein ihre Grenzdreiecke die durch Zerfällung
des Quadrates entstandenen und daher spezifisch gestaltete sind⁠[1530],
während die dem Wasser, der Luft und dem Feuer zugehörigen sämtlich
dem gleichseitigen Dreiecke entstammen, weshalb bei diesen Elementen
auch ein unmittelbarer gegenseitiger Übergang stattfinden kann, z. B.
1 Oktaeder der Luft ⮂ 2 Tetraeder des Feuers, 1 Ikosaeder des Wassers
⮂ 2½ Oktaeder der Luft oder auch 2 Oktaeder der Luft + 1 Tetraeder
des Feuers, usf. So vermag der eine Stoff völlig die Natur des anderen
anzunehmen, alles ist wandelbar, jegliches kann zu jeglichem werden,
und diese unter wechselnder Verdichtung und Verdünnung stattfindenden
Vorgänge erfolgen in endlosem und unaufhörlichem Kreislaufe ἄνω (áno)
und κάτω (káto); jedes Element strebt dabei seinem „natürlichem Orte“
zu, denn Gleiches und Gleiches ziehen sich an; wird es aber aufgelöst,
z. B. Wasser zu Luft und Feuer, so gilt das nämliche auch von den
Produkten dieser Umsetzung⁠[1531]. Der Äther hingegen, der weder Kälte
oder Wärme noch sonstige „Gegensätze“ enthält, vielmehr durchaus
„einfach“ ist, vermag sich in keines der vier Elemente umzugestalten;
abweichend von diesen besitzt er auch von Natur aus die vollkommenste
aller Bewegungen, die Kreisbewegung⁠[1532].


Aus den vier Elementen entstehen alle Einzeldinge, deren unendliche
Mannigfaltigkeit sich zum Teil aus den Verschiedenheiten ihrer
Mischungsverhältnisse erklärt, zum Teil aus der wechselnden Größe der
Grenzdreiecke, zum Teil endlich aus jener mehr oder minder weitgehenden
Verschmelzung der entgegengesetzten Qualitäten (ποιότητες) Wärme und
Kälte, Feuchte und Trockenheit, die als eine wahre Vereinigung oder
Vermählung anzusehen ist.


Das Wasser z. B. geht beim Erwärmen unter Verdünnung und durch die
Zwischenstufen des Dampfes und Dunstes in Luft über, beim Abkühlen
hingegen verdichtet es sich und erstarrt oberhalb der Erde zu Schnee
und Hagel, auf der Erde zu Reif und Eis, in oder unter der Erde aber zu
Gesteinen und Mineralien; je nach der Reinigung und Läuterung, und je
nach den Einflüssen von Wärme und Kälte, Zeitdauer und Druck, bilden
sich hierbei Salze, Laugensalze, glasartige Krystalle, Tone, feste
felsige Massen, Erze und schließlich Metalle, deren Ursprung sich noch
in ihrer Schmelzbarkeit verrät, denn alles, was flüssig werden kann,
ist von der Natur des Wassers⁠[1533]. Die dichteste, gleichförmigste und
feinste aller Substanzen ist das Gold, das als edelstes der Metalle
in deren Rangordnung die oberste Stelle einnimmt, ebenso wie in der
Hesiodschen der Zeitalter und Geschlechter; wie jedoch den vornehmsten
Geschlechtern Glieder entspringen können, die in die mittleren oder
tiefsten Stände herabsinken, während sich umgekehrt aus diesen einzelne
Sprößlinge in die obersten Schichten zu erheben vermögen, so erzeugt
zuweilen auch das Gold die geringeren Glieder der Rangordnung, nämlich
Silber, Kupfer und Eisen, oder geht selbst aus einem von diesen
hervor. — Ihm zunächst stehen das „jetzt nur mehr dem Namen nach
bekannte Oreichalkon“⁠[1534], und sodann das Silber; weit weniger edel
sind Kupfer und Eisen, die daher leicht der Zerstörung anheimfallen und
dabei, unter Verlust auswitternder erdiger Teile, Grünspan und Rost
ergeben.


Wie die Mineralien und Erze, so gehen aus den vier Elementen auch die
Leiber der Pflanzen und Tiere hervor, doch enthalten sie z. B. die Erde
nur in besonders reinem und feinem, das Feuer nur in sehr gemäßigtem
und abgeschwächtem Zustande; dem im menschlichen Körper vorhandenen
Feuer-Elemente strömt durch Einatmen der belebende Lufthauch zu,
das πνεῦμα (Pneuma)⁠[1535], das PLATON als Erster auch als
das seelische Prinzip auffaßt⁠[1536]. Das richtige Gleichgewicht
der Elemente ist Vorbedingung der Gesundheit; ihre ungleichmäßige
Verteilung, die auch eine solche der πνεύματα, d. h. der luftartigen
Bestandteile, sowie der Gallenstoffe, Schleime usf., mit sich bringt,
erzeugt Krankheiten des Körpers, oft aber auch, von diesen ausgehend,
solche des Geistes⁠[1537].


Aus den vier Elementen besteht endlich, gleich allem Irdischen, auch
alles Himmlische, und demnach das gesamte Weltall; seine Achse,
die Weltachse, ein Spindelstab mit Spitzen aus Stahl [Adamas, was
nicht Diamant bedeutet!], ruht im Schoße der über allen Höhen
thronenden ANANKE (der Notwendigkeit), und steht unter dem
Schutze ihrer Töchter, der Parzen. An der Weltachse sind, über der
im Mittelpunkte des Alls ruhenden Erde, und rings um diese herum,
die acht konzentrischen Sphären befestigt, und zwar entsprechen ihre
Entfernungen den Längen jener Abschnitte einer schwingenden Saite, die,
der Entdeckung des PYTHAGORAS gemäß, harmonische Töne ergeben.
Die äußerste, achte, die des Fixsternhimmels, ist buntfarbig, da an
ihr zahlreiche, in verschiedenem Lichte funkelnde Sterne befestigt
sind; die siebente, gelbliche, trägt den Phainon (= Lichtbringer;
später KRONOS, Saturn); die sechste, glänzend-weiße, den
Phaëthon (= Leuchtender; später ZEUS, Jupiter); die fünfte,
rötliche, den Pyrôeis (= Feuerfarbiger; später ARES, Mars);
die vierte, gelbliche, den Eosphoros oder Phosphoros (= Morgenstern;
später APHRODITE, Venus); die dritte, weißliche, den Stilbon
(= Glänzender; später HERMES, Merkur); die zweite, glänzende,
den HELIOS (Sol, Sonne), und die erste, vom HELIOS
bestrahlte, die SELENE (Luna, Mond)⁠[1538]; jeder dieser
Sphären ist eine Sirene zugeteilt, die einen lauten Klang ertönen läßt,
und diese alle vereinigen sich zu einem harmonischen Gesamtklange, der
Harmonie der Sphären oder Sphärenmusik. Nach Analogie der „Wagen“ des
HELIOS und der SELENE werden, in PLATONS
letzter Periode, die Planeten und die Sterne überhaupt als „Fahrzeuge“
vorgestellt und zwar als solche der Seelen; die „Epinomis“ erklärt die
Seelen der Sterne für eigentliche Stern-Götter, die, weil ihr Dienst
aus Syrien oder Ägypten stammt, nicht einmal sämtlich griechische
Eigennamen haben, und stellt demgemäß drei Klassen von Göttern auf:
die olympischen, die Sterngötter und die Dämonen, die hinwiederum
teils ätherische sind, teils solche der Luft und des Wassers. Die
Lehre vom lenkenden Einflusse der ANANKE und ihrer Töchter,
der Parzen, auf die Himmelswelt, in Verbindung mit jener von der
Parallelität des Geschehens im Makro- und Mikro-Kosmos, führt zur
Annahme, daß die Schicksale der Welt, vom großen Ganzen bis zu den
kleinsten Einzelheiten herab, innig mit den Stellungen und Bewegungen
der Gestirne zusammenhängen, ganz besonders mit jenen der Planeten.
In diesen Theorien, namentlich denen von den Gestirngeistern als
lebendigen seligen Wesen, von den Sternen als „sichtbaren Göttern“,
von den himmlischen Vorzeichen und Einwirkungen, sowie von den
verschiedenen Klassen des Geisterreiches, treten die Einflüsse
orientalischer, besonders babylonischer und iranischer Vorstellungen
unzweideutig zutage⁠[1539].


Da sich nicht verkennen läßt, daß PLATON die Lehre von den
vier Elementen schon in recht dogmatischem Gewande vorträgt⁠[1540],
so erhebt sich die Frage, aus welchen Quellen er die betreffenden
Anschauungen schöpfte; doch ist diese, nach allem in früheren
Abschnitten Erwähnten, zwar unschwer zu entscheiden, soweit die
allgemeinen Grundzüge, nicht aber soweit die besonderen Einzelheiten
in Betracht kommen. Das Wort für Elemente, στοιχεῖα
(Stoicheía), bezeichnete ursprünglich, wie DIELS nachwies,
das Alphabet, in dem die Buchstaben eine geordnete Reihe (στοῖχος,
Stoíchos) bilden⁠[1541]; στοιχεῖον im Sinne von Element kommt weder
bei HERAKLIT vor, noch bei EMPEDOKLES, noch
bei ANAXAGORAS⁠[1542], vielmehr ist es zuerst bei
PLATON nachweisbar, der es aber nicht als Neugebildetes und
Eigenes, nicht mit Vorliebe und auch nicht konsequent gebraucht,
sondern unter diesem Ausdrucke zunächst Anfänge oder Rudimente
begreift, sodann die geometrischen Grundgestalten der Elemente, und
schließlich die arithmetischen Prinzipien der (pythagoräischen)
Weltordnung⁠[1543]; von wem er ihn entlehnte, bleibt vorerst
dahingestellt, denn daß LEUKIPPOS hierin sein Vorgänger
gewesen sein möchte⁠[1544], scheint eine bloße Vermutung.


Daß PLATON ὕλη (Hýle) noch nicht im aristotelischen Sinne =
Materie setzt, ist bereits erwähnt worden; das eigentliche dauernde
Wesen der Dinge, ihre wahrhafte Substanz, bezeichnet er als οὐσία
(Usía) und stellt diese οὐσία, als Beharrendes, auch in Gegensatz zum
Werdenden und Wandelbaren, zur γένεσις (Genesis)⁠[1545]. Übergänge der
Stoffe gelten ihm stets als durch ἀλλοίωσις (Alloíosis, Artverwandlung)
erfolgt⁠[1546], und für die sich hierbei verändernden oder
ausgleichenden „Gegensätze“ gebraucht er als Erster das Wort ποιότητες,
d. i. Qualitäten⁠[1547].





b) Aristoteles.⁠[1548]


Durch Sammeln und kritisches Besprechen fremder, sowie durch Aufstellen
und planvolles Ausgestalten eigener Lehren übte ARISTOTELES
(384–322), wie auf zahlreichen anderen Gebieten so auch auf dem der
Physik, tiefgreifenden und fast zwei Jahrtausende vorhaltenden Einfluß
aus; dies gilt auch betreff der Theorien über die Materie, trotzdem
die Vorzüge seiner Systematik gerade in dieser Richtung nicht so
durchschlagend hervortreten wie gewöhnlich, so daß in sachlicher
Hinsicht mancherlei Unklarheiten und Widersprüche bestehen bleiben,
der sprachliche Ausdruck aber nicht selten der Folgerichtigkeit und
Bestimmtheit ermangelt⁠[1549]. Daß dem so ist, erklärt sich wohl zur
Genüge aus den Schicksalen der Niederschrift und Überlieferung jener
Fassung der aristotelischen Werke, die allein uns heute zur Verfügung
steht; an dieser Stelle können jedoch die angedeuteten Umstände nicht
des Näheren erörtert werden.


Merkwürdig schwankend gebraucht ARISTOTELES schon den
Grundbegriff οὐσία (Usía), in dem bald der Sinn von Materie oder
Substrat zu überwiegen scheint, bald der von Substanz oder Stoff, bald
der von Wesen oder Gattung⁠[1550]; in der Regel bedeutet jedoch οὐσία
das Ursprüngliche der Dinge, ihre Anlage, ihr „Seiendes“, das zwar an
sich den Charakter des Beharrlichen und Bleibenden besitzen, dabei
aber fähig sein soll, sich unter dem Einflusse der Genesis (γένεσις,
der Entwicklung, des Werdens) in mehr oder minder weitgehendem Grade
zu „verwirklichen“, d. h. aus dem Zustande des „Möglichen“ (δύναμις,
Dynamis) in den des „Wirklichen“ (ἐνέργεια, Energie; ἐντελέχεια,
Entelechie) überzugehen⁠[1551]. Die „Grundlage“ der Dinge (ὑποκείμενον),
ihre ὕλη (Hyle) oder Materie⁠[1552], ihre „erste“ oder Ur-Substanz
(πρώτη ὕλη = materia prima), ist nämlich zwar das einheitliche und
bleibende Substrat aller Veränderungen⁠[1553], besitzt aber kein
„aktuelles“ = tatsächliches Sein, sondern nur ein „potentielles“
= mögliches; daher kann sie auch niemals als solche
auftreten⁠[1554], bildet vielmehr nur die „begriffliche (abstrakte)
Voraussetzung“ für die Möglichkeit der Körperwelt⁠[1555]. Damit es nun
zur „aktuellen“ Entstehung von Einzelkörpern komme, muß die als noch
gestalt- und qualitätslos zu denkende Hyle eine bestimmte Form
(εἶδος, μορφή) annehmen⁠[1556], die für sie ein Höheres, dem Logos
(Begriffe) des Einzelkörpers Gleichwertiges ist⁠[1557], und nach der sie
deshalb, als nach etwas in ihr schon Angelegtem, strebt und verlangt,
wie das Weibliche nach dem Männlichen⁠[1558]. Alle Wirklichkeit erhält
also die Materie erst durch die Form: diese ist das Entscheidende und
Bestimmende, sie macht den Einzelkörper zu dem was er ist, und sie
bedingt namentlich, daß er fortzeugend seinesgleichen hervorbringt,
also z. B. Feuer wieder das Feuer, der Ölbaum den Ölbaum, der Weizen
den Weizen, der Mensch den Menschen⁠[1559].


Entgegen den im vorstehenden entwickelten Anschauungen sieht aber
ARISTOTELES an anderen Stellen seines Lehrgebäudes die πρώτη
ὕλη oder Urmaterie als einen körperlichen Stoff an⁠[1560]; dieser
ist fähig der μεταβολή (Metabolé), — was ursprünglich Bewegung und
Ortsveränderung bezeichnet, später aber auch Veränderung der Größe
und Veränderung der Eigenschaften, welche letztere Unterart ἀλλοίωσις
(Alloíosis, Artverwandlung) heißt —, ferner der σύνθεσις (Synthesis)
oder äußeren Vermischung, und endlich der μῖξις (Míxis) oder inneren
Verbindung⁠[1561]; aus ihm sollen zunächst die vier Elemente hervorgehen
und weiterhin aus diesen durch μῖξις die Einzelkörper; diese stellen
keine bloßen mechanischen Mischungen dar, sondern durchaus einheitliche
und neue Stoffe, und enthalten die Elemente, die in ihnen stets alle
vier, wenn auch in den wechselndsten Mengen, vorhanden sind⁠[1562],
nicht mehr unverändert, sondern nur noch potentiell, d. h. unter
Umständen wieder aus ihnen abscheidbar⁠[1563].


Hiernach sind die Elemente spezifische, nicht weiter in andersartige
Bestandteile zerlegbare Grundstoffe, die aus der Hyle hervorgehen
und sich scharf von den ἀρχαί (Archai), als den außerhalb der Dinge
stehenden bloßen Prinzipien, unterscheiden⁠[1564]; andere Teile der
aristotelischen Schriften erblicken hingegen schon in der Hyle selbst
nichts Einheitliches, vielmehr eine Gesamtheit der vier Elemente, die
vereint als Träger der Hyle gelten und deren vier Einzel-Erscheinungen
ein (abstraktes) „gemeinsames Substrat“ (κοινὸν ὑποκείμενον) zugrunde
liegt⁠[1565]; ferner werden die vier Elemente oder στοιχεῖα (Stoicheía)
auch bald als ἀρχαί, bald als σώματα (Sóma = Körper) bezeichnet⁠[1566]
und als Verbindungen gewisser „Gegensätze“ angesprochen⁠[1567]. Die vier
ersten und ursprünglichen Qualitäten, das sind Wärme und Kälte, denen
aktive, sowie Trockenheit und Feuchte, denen passive
Natur zukommt, lassen nämlich sechserlei Arten der Paarung zu; zwei
von diesen scheiden aus, da sich offenbar weder Wärme und Kälte noch
Trockenheit und Feuchte miteinander zu verbinden vermögen; demnach
verbleiben noch vier Paarungen, und von diesen ist zu setzen: Kälte
+ Trockenheit = Erde, Feuchte + Kälte = Wasser, Wärme + Feuchte =
Luft, Trockenheit + Wärme = Feuer, wobei die zweite der angeführten
Qualitäten stets die vorherrschende ist, und durch weitestgehende
Steigerung aus Wasser und Feuer die „Extreme“ Eis und Flamme ergeben
kann. Alle vier Elemente sind gegenseitiger Umwandlung ineinander
fähig⁠[1568], und zwar rasch und leicht in den Richtungen Feuer ⭢ Luft ⭢
Wasser ⭢ Erde oder umgekehrt, weil hierbei stets eine gemeinsame
Qualität als Anknüpfungspunkt bestehen bleibt, langsam und schwierig
aber in der Richtung Feuer ⮂ Wasser oder Erde ⮂ Luft, die einen Wechsel
beider Qualitäten erfordert; alle diese Umwandlungen vollziehen
sich ἄνω καὶ κάτω⁠[1569], in einem unaufhörlichen Kreisprozesse oder
Zyklus (ἐν κύκλω)⁠[1570], und in solcher Weise, daß im ganzen das
Gleichgewicht zwischen Erde, Wasser, Luft und Feuer stets erhalten
bleibt. Hinsichtlich des eigentlichen Wesens dieser μεταβολή (Metabolé,
Umänderung) der Elemente machen sich die oben erwähnten Unklarheiten
gleichfalls geltend: als Umwandlung des gemeinsamen Substrates, der
πρώτη ὕλη (materia prima), hängt die Metabolé enge zusammen mit
den Veränderungen der Qualitäten (ποιότητες) und ist demnach eine
Alloiosis⁠[1571], aber gelegentlich der zyklischen Übergänge der
Elemente wird sie auch als γένεσις καὶ φθορά (Entstehen und Vergehen)
erklärt⁠[1572], endlich ist es jedoch auch nicht ausgeschlossen, daß
diese und andere Arten der Stoffverwandlung vielfach ineinander
übergreifen⁠[1573].


Der Äther ist kein Element, sondern eine göttliche
und himmlische Substanz, durchaus und völlig verschieden von allen
irdischen Stoffen, deren Gesetze daher für ihn keine Gültigkeit
haben; er ist immateriell, einfach, unentstanden und unvergänglich,
frei von den in den Elementen enthaltenen „Gegensätzen“, daher auch
qualitativ unveränderlich und in endloser einheitlicher Kreisbewegung
begriffen⁠[1574]. Dieser ewig unwandelbare, gleichmäßige, durchaus
„vollkommene“ Umschwung des Äthers, des Himmels und der Gestirne,
ist das erhaltende Moment im Weltall, während die Schiefe der
Ekliptik das Verändernde hinzubringt; aus dem Zusammenwirken
beider erklären sich die sämtlichen grad- und krummlinigen Bahnen
der irdischen Stoffe und die an sie geknüpften Veränderungen der
Materie, die also in letzter Hinsicht auf die Bewegungen der
„göttlichen“ Himmelskörper zurückgehen⁠[1575]. Besonders wechselnd und
verwickelt sind sie bei den Planeten, die sich dadurch scharf von den
unwandelbar an ihrem Orte beharrenden Gestirnen der Fixsternsphäre
unterscheiden; daß aber ihre Stellungen und Wege Vorbedeutungen in
sich schließen und in Beziehung zu den irdischen Einzeldingen oder
zu den Schicksalen der Menschen stehen sollen, gehört in das Gebiet
der Sagen und mythologischen Fabeln. Sämtliche Sphären werden von
lenkenden Sterngöttern durch den Raum geführt⁠[1576]; diese gelten [wie
schon ihr späterer Übergang in „Schutzengel“ zeigt] in der Regel als
„gute Geister“ und gehören dem Kreise der „Untergötter“ an, die als
Stufenreich bald wohlgesinnter, bald bösartiger Dämonen zwischen der
Weltseele und den körperlichen Dingen schweben⁠[1577].





Dem Äther nahestehend und edler als die vier Elemente ist das
Pneuma, ein ätherischer Hauch von warmer Natur und von
der feurigen Beschaffenheit der Himmelsgestirne, daher auch wie
sie wärmespendend und lebenerweckend⁠[1578]; es ist der Träger der
tierischen Wärme, die am auffälligsten in der δύναμις πνευματική
(pneumatischen Kraft) des Samens hervortritt⁠[1579], aber auch als
Lebenswärme das Blut erfüllt und u. a. die Nahrung „zurechtkocht“,
wobei die Dünste und Dämpfe zum Kopfe aufsteigen und dort durch die
Kälte des Gehirnes wieder abgekühlt werden⁠[1580]; es ist ferner der
Sitz der Seele⁠[1581], deren Übertragung, zugleich mit jener des Lebens,
durch den Samen erfolgt und zur Entstehung eines neuen, als Mikrokosmos
anzusehenden Wesens führt⁠[1582].


Durch Umwandlung der Elemente, besonders der Erde und des Wassers,
unter dem Einflusse von Wärme und Kälte, sowie durch Verdichtung
dampfartiger Dünste, namentlich unter Druck, entstehen im Inneren des
Erdkörpers der von vielen für höchst heilig (θεῖον, theíon) erachtete
Schwefel (θεῖον, Theíon) nebst den ihm verwandten Mineralien, ferner
die Salze, die Tone, die Erze und die Metalle, und zwar durch ein sehr
allmähliches Wachsen und Reifen, also auf ganz anderem Wege als sie
die menschliche Kunst unter Umständen herzustellen oder abzusondern
versteht.


Alle Metalle enthalten Wasser, jedoch nur in potentiellem Zustande,
während es aktuell erst beim Schmelzen hervortritt und erkennen läßt,
daß alles Schmelzbare von der Natur des Wassers ist; ferner enthalten
sie Erde, mit einziger Ausnahme des Goldes. Dieses allein ist völlig
rein und wird daher auch durch die größte Glut weder verändert noch
verbrannt; eine Flamme, die stets nur als „brennender Rauch“ anzusehen
ist⁠[1583], gibt es selbst im schärfsten Feuer nicht; seine gelbe oder
rote Farbe beweist jedoch, daß es in enger Beziehung zum Feuer steht,
mittels dessen es zu gewinnen und auszuschmelzen zuerst der Phönizier
KADMOS lehrte. In merklicher Menge enthält das Silber erdige
Teile, in noch merklicherer das Kupfer, Eisen, Zinn und Blei, die
deshalb sämtlich verbrennbar sind und dem Feuer nicht widerstehen;
im Quecksilber ist hauptsächlich Erde und Wasser vorhanden, welches
letztere seinen flüssigen Zustand bewirkt, außerdem aber auch viel
Luft, die seine Verdichtung durch die Kälte verhindert.


Gold und das „feuerfarbige“ [Metall], sowie ebenso Silber und Zinn
gehören gleicher Gattung und Art an, stimmen in der Farbe und den
meisten Eigenschaften völlig überein und zeigen sich in anderen nur
wenig verschieden; sie sind also miteinander nahe verwandt und daher
auch gegenseitigen Überganges fähig. Durch Verschmelzen von Kupfer mit
einer im Lande der Mossynöken, am Südostufer des Schwarzen Meeres,
vorkommenden Erdart [offenbar einem zinkhaltigen Mineral], bereitete
ein Erfinder, der sein Verfahren hierbei geheim hielt, eine „Mischung“
(κρᾶμα = Kráma, κρᾶσις = Krásis, d. i. eine Legierung), vermutlich die
nämliche, aus der die berühmten „indischen“ Trinkschalen des Königs
DARIUS verfertigt waren [d. i. Messing]: sie ist ebenso
glänzend, leuchtend und unverrostbar wie Gold und von diesem durch
die Farbe nicht zu unterscheiden, angeblich aber durch den Geruch.
Übrigens sehen gar mancherlei Dinge wie Gold oder Silber aus, die nur
mit χολοβαφίνη (Gallenfarbe) gelb gefärbt sind, oder aus Lithargyrina
[einer silberähnlichen Legierung?] bestehen; wer sie wirklich für Gold
oder Silber hält, gleicht dem Manne, dem ein Trugschluß als Wahrheit
erscheint.


Das Verschmelzen von Kupfer mit dem aus den keltischen Ländern
kommenden Zinn und das Zurechtmischen (χαλκοῦ κρᾶσις Krásis) und
Gießen des „Erzes“ [der Bronze] soll ein Lyder namens SKYTHOS
erfunden haben. Das Wesen dieses Vorganges besteht darin, daß die
ausgeprägte und beständige Natur des Kupfers der ungefestigten und
für Einwirkungen sehr empfänglichen des Zinns völlig Herr wird, so
daß das Zinn, als wäre es zu einem bloßen stofflosen Zustand (zu
einer Qualität) des Kupfers geworden, im Erze verschwindet, dem es
dabei eine (goldige) Färbung erteilt; tatsächlich ist das Zinn,
nachdem seine Vermischung mit dem Kupfer stattgefunden hat, als
solches nicht mehr wahrnehmbar, aber aus den weichen Metallen ist
dabei ein hartes, festes, von hohem Glanze und von gänzlich anderer
Farbe entstanden, das Kupfer hat also zugleich mit der neuen Färbung
auch eine völlig neue Natur angenommen. Eine derartige Veränderung,
die unter „Auflösung der eigenen Form“, unter „Aufgeben der eigenen
Hyle“ verläuft, steht indes keineswegs vereinzelt da: ein Tropfen
Wein z. B. vermischt sich nicht mit 10000 Kannen Wasser,
sondern geht unter gänzlichem Verluste seiner Form in Wasser
über, ein Körnchen Süßes bleibt in einer sehr großen Menge
Flüssigkeit nicht als Gemengteil erhalten, sondern wird völlig
zu ihr „aufgelöst“. Beispiele für die Umwandlung der Natur eines
Stoffes unter Farbenwechsel sind das Reifen der herben und sauren
Früchte zu wohlschmeckenden und süßen, die Entstehung von Brot und
Backwaren aus μάζα (Máza = Brotteig), also aus Mehl und Wasser, —
wobei infolge der massenhaft entweichenden „Luft“ stets ein erheblicher
Gewichtsverlust eintritt —, ja auch die Veränderungen des Wesens der
Menschen zugleich mit deren „angeborener Farbe“, die ursprünglich für
jeden Einzelnen durch das Verhältnis bedingt ist, „wie sich in ihm die
Elemente mischten.“ Nicht möglich ist es indessen, solche und ähnliche
Veränderungen auf gleiche Weise wieder rückgängig zu machen: Wein geht
z. B. leicht in Essig über, soll aber aus Essig wieder Wein entstehen,
so kann das nur auf dem nämlichen Wege geschehen, auf dem aus einem
Toten aufs neue ein Lebendiger wird, d. h. durch die gänzliche
Auflösung seiner Bestandteile in die Ursubstanz (πρώτη ὕλη; próte hýle,
materia prima) und durch deren völlige Neugestaltung⁠[1584].





Unter den der Schule des ARISTOTELES Zugehörigen,
den Peripatetikern, steht sein unmittelbarer Nachfolger
THEOPHRASTOS (372–287) ihm nach fast allen Richtungen sehr
nahe und teilt auch seine Ansichten betreff der Materie⁠[1585]; als
ὕλη (Hýle) betrachtet er jedoch fast stets einen bestimmten Stoff und
nicht, wie wiederum die späteren Schulhäupter, die noch gestaltlose
Ursubstanz „vor Aufnahme der Form“⁠[1586]. Seine hervorragendsten
philosophischen Werke sind leider verloren gegangen, so daß sich ihr
Inhalt nur auf Grund später und oft arg entstellter Überlieferungen
wenigstens zum Teile erschließen läßt; auch von der Schrift über die
Mineralien, auf die an geeigneter Stelle noch zurückzukommen sein wird,
besitzen wir nur größere Bruchstücke.


THEOPHRASTS Schüler STRATON, der 287–269 lehrte, soll
sich vornehmlich mit Naturkunde beschäftigt haben, weshalb er auch ὁ
φυσικός (der Physikus) genannt wurde⁠[1587]; in seinen Lehrmeinungen
wich er vielfach von ARISTOTELES ab und hielt u. a. auch die
scharfe Trennung von Stoff und Form für unzulässig und unmöglich⁠[1588].
Von seinen zahlreichen Schriften sind nur geringe Fragmente
erhalten, aus denen DIELS sein System nach Möglichkeit
rekonstruierte⁠[1589]. Wichtig ist namentlich STRATONS Lehre
vom Pneuma⁠[1590], die sehr bedeutenden Einfluß auf die Medizin gewann;
bei seinem Zeitgenossen ERASISTRATOS, dem berühmten Arzte,
tritt das Pneuma auch als mechanischer Träger der Seelentätigkeit
auf⁠[1591].




3. Die Stoïker.





Von den drei neuen, seit dem Zerfalle des mazedonischen Weltreiches
ziemlich gleichzeitig zur Entwicklung gelangenden nacharistotelischen
Systemen, dem des EPIKUR (dessen Physik eine atomistische
ist), dem skeptischen und dem stoïschen, ist an dieser Stelle nur
das letztere zu betrachten; denn von ihm allein gingen hier zu
berücksichtigende Nachwirkungen aus, und zwar um so bedeutsamere und
wichtigere, als es sich vom 2. Jahrhundert an in steigendem Maße
der gesamten Schuldisziplin bemächtigte und hierdurch der höheren
Allgemeinbildung des ausgehenden Altertums tiefgreifende Spuren
einprägte.


Im Laufe des 4. Jahrhunderts machte sich, zugleich mit der rasch
fortschreitenden Zerrüttung der politischen und religiösen Verhältnisse
Griechenlands, auch eine fühlbare Ermattung des philosophischen Geistes
bemerklich; ihre Anzeichen sind das Überwiegen rein praktischer
Bestrebungen und der auf sie hinzielenden ethischen Grundsätze, das
Verlangen nach Leichtfaßlichkeit und Volkstümlichkeit der Lehren,
die Berücksichtigung persönlicher Stimmungen, Neigungen, Vorurteile
usf. und Hand in Hand hiermit ein anfangs unmerklich einsetzender,
alsbald aber mächtig anwachsender Einfluß des Orients⁠[1592]. Es
kann daher nicht unbeachtet bleiben, daß die hervorragendsten der
älteren Stoïker fast sämtlich der östlichen Mischbevölkerung
angehörten⁠[1593]: ZENON (342–270 oder 336–264) stammte aus
Kition in Cypern, KLEANTHES (331–251 oder 233?) aus Assos
in der Troas, CHRYSIPPOS (280–205) aus Soloi in Cilicien;
aus Rhodus gebürtig war PANAITIOS (180–110), aus Apamea in
Syrien POSEIDONIOS (135–51), welche Träger der mittleren Stoa
das System dem römischen Weltreiche übereigneten, in dem es durch
SENECA (gest. + 65), EPIKTET (gest. + 115?) und
Kaiser MARC AUREL (121–180) seine letzte Nachblüte zeitigte.


Von den Werken der älteren Stoïker, also den eigentlich grundlegenden,
sind nur Bruchstücke erhalten, die in neuerer Zeit V. ARNIM
zusammenfaßte⁠[1594]; infolge ihrer Überlieferung durch späte, häufig
sogar sehr späte Kompilatoren lassen sich die einzelnen Lehren nur
selten mit völliger Sicherheit bestimmten Urhebern zuschreiben,
sie zeigen vielfache Widersprüche, ihre Terminologie ist weder
einheitlich noch folgerichtig, auch wird der Sinn der Schulsprache
oft nur auf Grund medizinischer Schriften verständlich, die von
Ärzten stoïscher oder stoïsch-peripatetischer Richtung, den sog.
„Pneumatikern“, herrühren⁠[1595]. Dies alles gilt insbesondere betreff
der Naturforschung, denn da die Stoïker der Ansicht waren, die
Fähigkeiten des Menschen seien unzureichend zur Feststellung der
Wahrheit auf diesem Gebiete, so vermochten sie sich auf ihm auch fast
nirgends zu eigenen Leistungen aufzuschwingen⁠[1596]. Ihre Meinungen
blieben vielmehr abhängig von denen des PLATON, vor allem
aber von denen des HERAKLIT, des ARISTOTELES und
der aristotelischen Schule der Peripatetiker⁠[1597]; großen Einfluß
entfalteten hauptsächlich einige durch Letztere weiter ausgebildete
Lehren, nämlich erstens die von der „Antiperístasis“, — d. i. der
Intensitäts-Veränderung der Qualitäten unter dem Einflusse ihrer
Gegensätze, die unter Umständen zur völligen gegenseitigen Ab- oder
Ausstoßung unter Platzwechsel führen kann⁠[1598] —, und zweitens
die vom „Pneuma“ [später: spiritus], das als „treibende Kraft“ oder
„Spannkraft“ eine große und allgemein-wichtige Rolle im gesamten
Weltenlaufe zugewiesen erhält und zwecks Deutung der Naturvorgänge in
steigendem Maße zum Ersatze der von ARISTOTELES gegebenen
dynamischen Erklärungen herangezogen wird⁠[1599].


Die Einflüsse des orientalischen Geistes machen sich u. a. in der
Vorliebe für die Mantik geltend, über die bereits einige der
älteren Stoïker, aber auch noch POSEIDONIOS, ausführlich
schrieben: den Gestirnen, namentlich den Planeten, wird als den
„sichtbaren Göttern“ besondere Verehrung gezollt; Vorbedeutungen,
Wundererscheinungen und abergläubischen Wahrzeichen wird hoher Wert
beigemessen; für denjenigen aber, der sich solchen Rates erholen
will, sind sittliches Wohlverhalten, Reinheit des Herzens, selbstlose
Gesinnung, Frömmigkeit, Keuschheit und auch entsprechende Ernährung
wesentliche Vorbedingungen des Erfolges⁠[1600]. Zu den Wahrzeichen
zählen auch die Sympathien und Antipathien, die
ursprünglich mehr als naturgemäßes Zusammentreffen verschiedener
Vorgänge in verschiedenen Teilen des Weltalls angesehen werden,
weiterhin aber auch als Ergebnisse einer Art höherer psychischer
Fernwirkung, die dann in diesem Sinne (ebenso wie die übrigen
orientalischen Anschauungen) den Lehren der späteren Neu-Pythagoräer
und -Platoniker vorbauen⁠[1601]. Als sehr charakteristisch für die
Stoïker erweist sich endlich ihr Streben nach allegorischer
Aus- und Umdeutung religiöser Glaubenssätze und Mythen, volkstümlicher
Vorstellungen (Dämonen, Geister ...), dichterischer Schöpfungen (der
Epen HOMERS, HESIODS ...) usf., wobei sie mit
großer Willkür verfahren und als „Beweise“ mit Vorliebe etymologische
Spitzfindigkeiten, ja Kindereien beibringen⁠[1602], nach Art der
Gleichsetzung von KRONOS mit CHRONOS⁠[1603], die sich
allerdings vielleicht schon bis ins 6. Jahrhundert zurückverfolgen
läßt⁠[1604]. So ermitteln sie auch Beziehungen der Götter zu den
vier Elementen⁠[1605], Zusammenhänge zwischen den Namen, Gestalten
und Attributen der Götter⁠[1606], — u. a. auch betreff deren
ägyptisch-hieroglyphischer, angeblich auf Sonne, Mond und Sterne
bezüglicher Symbole⁠[1607] —, zwischen Gottheiten und den Gestirnen,
namentlich den Planeten, die in einer für das Weltall sehr nützlichen
Anzahl vorhanden sind und sehr wunderbare Wirkungen ausüben⁠[1608],
usf. Nach Überlieferungen bei PLUTARCH (48–125 n. Chr). und
DION CHRYSOSTOMOS (um 80 n. Chr.) erklärte man die homerische
Episode vom Beilager des ARES und der APHRODITE
als Konjunktion der gleichnamigen Planeten⁠[1609], die Hochzeit des
ZEUS mit der HERA⁠[1610] als Verbindung der Elemente
u. dgl. mehr.





Nach der naturwissenschaftlichen Lehre der Stoïker, die, wie erwähnt,
keineswegs als eine klare und widerspruchsfreie zu bezeichnen ist, gibt
es zwei gestaltlose, ungewordene und unvergängliche Urprinzipien oder
αρχάι (Archái)⁠[1611], die am kürzesten Stoff und Kraft, Leib und Seele,
oder Körper und Geist zu benennen wären⁠[1612]; ihre Unterschiede werden
bald in schärfster Weise hervorgehoben, bald wieder mehr oder minder
verwischt, indem man den Stoff als unmittelbar belebt, den Geist aber
als einen stofflichen Hauch ansieht⁠[1613], — so daß hiernach alles
gleichzeitig körperliches und geistiges Wesen besitzen, demnach
eigentlich einheitlich sein, also nur je nach dem Standpunkte
der Betrachtung vorwiegend körperlich oder geistig erscheinen
müßte⁠[1614].





Ursprünglich vorhanden war die Urmaterie, der allgemeine
Grundstoff (ὑποκείμενον, Hypokeímenon), die eine und einheitliche
Substanz oder Usía (οὐσία) alles Bestehenden, die auch, — und
zwar zuerst von den Stoïkern⁠[1615] —, mit der Hyle
identifiziert und πρώτη ὕλη (materia prima) genannt wird⁠[1616],
zuweilen auch πρωτίστη ὕλη = „allererste Materie“⁠[1617]; sie ist
der reine, form- und eigenschaftslose Stoff, ἄποιος ὕλη, ἄποιος
οὐσία⁠[1618], σῶμα ἄποιον καὶ ἄμορφον⁠[1619],
    gänzlich passiv,
aber allempfänglich, fähig jeglicher μεταβολή (Metabolé, Umänderung)
und αλλοίωσις (Alloíosis, Artverwandlung)⁠[1620], zu Allem wandelbar
und gestaltbar. Diese Gestaltung begann zunächst⁠[1621], indem die
aktive göttliche ἄρχη (Gottheit, Zeus, Kraft, Geist, ....) die
vier ebenfalls aktiven und göttlichen Qualitäten, d. s. Wärme
und Kälte sowie Trockenheit und Feuchte, auf die Hyle einwirken und
sich (unter Verdünnung und Ausdehnung, Verdichtung und Zusammenziehung
usf.) mit ihr verbinden ließ⁠[1622]; hierdurch entstanden die vier
Elemente, d. s. Feuer und Luft sowie Erde und Wasser, die jedes nur
eine ποιότης (Poiótes, Qualität) haben⁠[1623], — wie denn
z. B. ὕλη + göttliches Wärmeprinzip = Feuer als Element ergibt⁠[1624]
—, und die nach HERAKLITS Regel ἄνω (áno) und κάτω (káto)
ineinander überzugehen vermögen und auch tatsächlich ununterbrochen
übergehen⁠[1625].


Die vier Elemente oder στοιχεῖα⁠[1626] sind, im Gegensatze zu den
ἀρχάι, geworden und geformt, also auch vergänglich und zerstörbar⁠[1627]
und erweisen sich als die ersten besonderen Gestaltungen des göttlichen
Wesens, sowie als die allgemeinsten Substrate für die Wirksamkeit der
göttlichen Kraft⁠[1628]. Da das Feuer heiß und leicht ist, die Luft
kalt und leicht, die Erde trocken und schwer, das Wasser feucht und
schwer, so treten [wie auch schon bei ARISTOTELES und den
Peripatetikern]⁠[1629] Feuer nebst Luft, sowie Erde nebst Wasser sich
in zwei natürlichen Gruppen gegenüber, die als „obere und untere“,
„feinere und gröbere“, „bindende und gebundene“, „aktive und passive“,
„tätige und leidende“ Elemente, „ποιοῦν καὶ πάσχον“⁠[1630], ihrerseits
wieder im Verhältnisse wie Kraft zu Stoff, Geist zu Körper, Seele zu
Leib stehen⁠[1631].


Wirklich und wirksam können nach stoïscher Lehre allein
Körper sein, daher muß auch den ποιότητες, den Qualitäten
oder Eigenschaften, körperliche Natur zukommen⁠[1632], etwa
die einer „feinsten zarten Substanz“, einer „leichten materiellen
Strömung“⁠[1633], eines von τόνος (Tónos = tenor; Spannung, Spannkraft)
erfüllten Hauches oder Pneumas⁠[1634]. Im Gegensatze zur üblichen
Lehre von der Undurchdringlichkeit ist hiernach eine „κρᾶσις δι’
ὅλων“ möglich, d. h. eine „völlige Durchdringung“ der Körper und
ihrer Qualitäten⁠[1635]: sie ist weder eine παράθεσις (Paráthesis =
mechanische Vermengung) wie die verschiedener Arten Getreide, noch eine
gewöhnliche κρᾶσις oder μῖξις (Krásis, Míxis = Vermischung) wie die von
festem Eisen mit Feuer oder von flüssigem Wasser mit Wein, noch endlich
eine σύγχυσις (Sýnchysis = Verschmelzung) wie die der Salben und
Arzneien, bei der die Qualitäten der Bestandteile verschwinden und ganz
neue entstehen⁠[1636], vielmehr bewahren bei ihr sämtliche Komponenten
ihre Individualität, vereinigen sich aber zu einem neuen Stoff⁠[1637].
In letzter Linie gehen daher aus der Usía, der Ursubstanz als
allgemeinen Grundlage der Körperlichkeit⁠[1638], infolge Einwirkung der
Qualitäten die Einzeldinge hervor, teils unmittelbar, teils (durch die
Zwischenstufe der Elemente) mittelbar, und zwar jedes in Gestalt einer
stofflichen, aus Usia und einer veränderlichen Menge verschiedener
ποιότητες (Qualitäten) bestehenden Mischung (κρᾶσις); eine solche
kann ihrer Natur nach steten Veränderungen unterliegen⁠[1639], indem
sie entweder durch Vermehrung oder Verminderung ihrer Usia
der Metabolé (Umänderung) fähig ist, oder durch Wechsel ihrer
Qualitäten der Alloíosis (Artverwandlung). Diese Einzeldinge,
also bestimmte Stoffe wie Holz, Gold, Eisen, Erz, — für dessen
Entstehung aus Kupfer und Zinn die aristotelische Erklärung das
ständige Schulbeispiel bleibt⁠[1640] —, werden aber von manchen
Stoïkern auch als „Hyle“ bezeichnet oder zusammengefaßt⁠[1641], so daß
es dann u. a. auch wieder heißt „die vier Elemente machen die Hyle
aus“⁠[1642].


Entsprechend der Lehre HERAKLITS gehen die Elemente aus
einem „Urfeuer“ hervor⁠[1643] und lösen sich beim Weltuntergange durch
ἐκπύρωσις (Ekpýrosis, Feuer-Werdung) wieder in dieses auf⁠[1644].
Verschieden von dem gewöhnlichen verzehrenden Feuer, dem πῦρ ἄτεχνον,
ist aber das πῦρ νοερόν oder τεχνικόν, das vernünftig-intellektuelle,
künstlerisch-bildende, leben- und wachstumverleihende⁠[1645], das sich
auch οὐσία θεοῦ = göttliche Usia, Gottheit, Zeus, Substanz des Himmels
und der Gestirne, himmlischer Lufthauch, Pneuma [Spiritus], göttlicher
Geist, formende Kraft, Äther, Weltfeuer, Weltseele, Weltvernunft
(κοινὸς λόγος), Logos usf. benannt findet⁠[1646]. Obwohl nun dieser
Weltkraft alle Merkmale des heraklitischen Logos zugeschrieben
werden⁠[1647], so trifft doch auch für sie zu, daß sie als Gottheit
„wirkt“, demnach körperlicher Natur sein, dem physischen Stoffe
also nach Art eines zarten geistigen Hauches innewohnen muß⁠[1648];
diesen „göttlichen feurigen Hauch“, den schaffenden und wirkenden (τὸ
δραστήριον), betrachteten schon die älteren Stoïker als eine Verbindung
der leichten und aktiven (ποιητικά) Elemente Feuer und Luft und als
identisch mit dem Pneuma⁠[1649].
    Ursprünglich galt das Pneuma
nur als etwas Materielles und Körperliches, als eine Strömung jener
feinen Luft, die sich beim Gewitter entzündet⁠[1650] und durch ihre
Spannung (τόνος = tónos) die Erdkugel in Schwebe und den ganzen Kosmos
in Vereinigung erhält⁠[1651]; allmählich aber würde es (in Fortbildung
aristotelischer Anschauungen)⁠[1652] zu einer die gesamte Materie
durchdringenden und hierdurch gleichfalls mit τόνος erfüllenden,
„geistigen“ und „göttlichen“ Naturmacht, die als „natura naturans“
gestaltet und formt, bildet und bewegt, ja Leben und Empfindung, Seele
und Denkvermögen erweckt⁠[1653].


Die Kraft, die den τόνος des Pneumas bedingt, wird insbesondere auch
als Logos bezeichnet⁠[1654], der seinem Wesen nach aktiv,
zwecksetzend und zielstrebig ist und sich zum Kosmos verhält wie die
Seele zum Leib, oder wie die bewegende Ursache (causa) zur bewegten
Masse (materia)⁠[1655]. Häufig findet sich der Logos aber auch
unmittelbar dem Pneuma gleichgesetzt⁠[1656] und samt diesem wieder dem
himmlischen Äther⁠[1657]; als ein „göttliches Feuer“, dem πῦρ τεχνικόν
entstammend, durchdringt dann sein „warmer Hauch“, πνεῦμα ἔνθερμον,
das Weltall, bewirkt in ihm Einheitlichkeit und Harmonie, Ordnung und
Notwendigkeit⁠[1658], bedingt die Entwicklung der Materie nach gewissen
Regeln und Normen und erweist sich so als Träger der Gesetzlichkeit
und Vernunft⁠[1659]. Da nun die Götter dem menschlichen Geschlechte den
Logos, der als Vernunft und Gedanke in der Brust ruht, als Wort und
Sprache aber aus ihr hervortritt, durch den HERMES gesandt
haben sollen, so wird dieser Götterbote unter den Namen Logos oder
Lógios (λόγιος) auch selbst mit dem Logos identifiziert, und
zwar in jener Doppelgestalt des geistigen, die Seelen leitenden und
geleitenden „HERMES psychopómpos“ und des weltlichen, die
irdischen Angelegenheiten ordnenden und regelnden „HERMES
chthónios“, die sich allerdings schon im Volksglauben und bei den
älteren Philosophen vorgedeutet findet, ihre eigentliche Ausbildung
aber erst bei PHILO von Alexandria (etwa 30 v. bis 50 n. Chr.)
und den Kirchenvätern erfährt⁠[1660].


Wie der Gottheit, so muß auch der Seele (ψυχή, Psyche),
da sie „wirkt“, den Leib affiziert und von ihm affiziert wird,
körperliche Natur zukommen⁠[1661]: sie ist ein warmer göttlicher
Hauch, ein Pneuma⁠[1662], — diese Gleichsetzung kennen in vollem
Umfange zuerst die Stoïker⁠[1663] —, ein πνεῦμα ἔνθερμον⁠[1664], als
„Usia der Seele“ mit dem Leibe verbunden⁠[1665] und ihn durch ihren
τόνος (tónos) erfüllend und beeinflussend⁠[1666]. Die Seele wird aber
auch als σπέρμα (Spérma) = Samen bezeichnet⁠[1667], denn
    der
Lehre des ARISTOTELES gemäß liegt ihr Keim in dem vom Samen
umschlossenen warmen Lufthauch (aura seminalis), und dieses Pneuma des
Samens ist selbst wieder als ein losgerissenes Stück der väterlichen
Seele zu betrachten; weil diese aber auf gleichem Wege entstanden ist,
so enthält sie auch gewisse Reste von den Seelen der Vorfahren, und
zwar oft in Form bloßer „Anlagen“, die erst unter passenden Umständen
in späteren Generationen wieder zur Entwicklung gelangen⁠[1668].


Zum Körper verhält sich die Seele wie zum Weltganzen der Logos:
auch er geht als „Samen“ (σπέρμα, Sperma) in die Materie ein,
befruchtet und belebt, bildet und gestaltet sie durch die Macht
seines himmlisch-ätherischen Pneumas (δύναμις πνευματική) und bringt
aus ihr alle Einzeldinge zur Entwicklung⁠[1669]. Sein Vermögen hierzu
erklärt sich daraus, daß er unbeschadet seiner Einheitlichkeit
dennoch die „λόγοι σπερματικοί“ (Lógoi spermatikoí), die
„rationellen Keimkräfte und Keimformen“, „keimhaften Vernunft-Anlagen“,
„vernünftigen Samen-Elemente“, die „Samen“ sämtlicher Einzeldinge,
bereits in sich enthält⁠[1670]. In diesen λόγοι σπερματικοί schufen die
Stoïker „einen ihnen eigentümlichen, doktrinären Begriff, ausgerüstet
mit mystisch-dämonischer Gewalt“⁠[1671]; sie sehen in ihm die
„allgemeine Vernunft“ als jene formende Naturmacht (natura naturans) am
Werke, die zwar als Inbegriff schöpferischer Kraft in ihrer Einheit das
Weltganze hervorbringt, zugleich aber auch als „keimbildende Vernunft“
in ihren besonderen Ausflüssen die Einzeldinge⁠[1672]. Als Prinzipien
der Entwicklung, — geistig als λόγοι, materiell als σπερματικοί —,
stehen die Lógoi spermatikoí in engster Beziehung zu den ποιότητες,
den Qualitäten⁠[1673]; denn indem sie die Materie völlig durchdringen,
verleihen sie ihr Eigenschaften, individualisieren sie dadurch,
wirken formbildend und fortbildend und befähigen sie ferner unter
Umständen, neue Individuen in den alten Formen hervorzubringen⁠[1674].
Die Identifizierung des einheitlichen Logos mit dem Pneuma läßt die
als Einzelkräfte in den Dingen waltenden Lógoi spermatikoí ebenfalls
als Pneumata ansehen; wie alles übrige, so erfüllen sie auch den
menschlichen Körper mit ihrem bald leichteren wärmeren und trockneren,
bald dichteren kälteren und feuchteren Hauche, und da sich ihre
Veränderungen als Ursachen körperlicher und geistiger Krankheiten
auffassen ließen, so ist es leicht erklärlich, daß sich als eigentlich
stoïsche Ärzteschule gerade die eingangs erwähnte der „Pneumatiker“
entwickelte⁠[1675].





Daß die Stoïker die Sterne und insbesondere die Planeten als „sichtbare
Götter“ betrachteten und ihnen die mannigfachsten Einwirkungen
zuschrieben, fand bereits im Vorstehenden kurze Erwähnung; auf
einen Umstand muß aber, seiner dauernden Nachwirkung halber,
noch ausdrücklich hingewiesen werden, nämlich auf den außerordentlichen
Vorschub, den sie dem Fatalismus leisteten, einer Denkrichtung,
die allerdings durch die Zeitumstände und namentlich durch die
gewaltsamen politischen Ereignisse schon seit dem Auftreten
ALEXANDERS DES GROSSEN und der Diadochen in fortdauernd
steigendem Maße begünstigt wurde⁠[1676]. Die Stoïker, meist dem Osten
entstammend und „Virtuosen der allegorischen Auslegung“⁠[1677], brachten
die älteren griechischen Überlieferungen von der unerbittlichen
Notwendigkeit der ἀνάγκη (Anánke) und dem unentrinnbaren Zwange
des Verhängnisses, der ἑιμαρμένη (Heimarméne), — die den jüngeren
Orphikern als Tochter des Demiurgen und der Ananke galt⁠[1678] —,
in Verbindung mit verschiedenen, ihnen wohlbekannten Ideen zumeist
spätbabylonischer (chaldäischer) Herkunft, vor allem mit jenen, die die
Astrologie, die Parallelität des Mikro- und Makro-Kosmos und die Lehre
von der Sympathie betrafen. Finden sich auch einige Anklänge an diese
letztere schon bei THEOPHRAST, so beginnt doch ihre planmäßige
Durcharbeitung und litterarische Darstellung erst bei den Stoïkern,
denen schließlich die ganze Welt als ein einheitlicher Organismus
(σῶμα = Sóma) erscheint, in dem daher notwendigerweise sämtliche Teile
durch ein natürliches Band verknüpft sein müssen, durch das Band der
σύνθεσις τῶν ὅλων, der allseitigen Zusammengehörigkeit⁠[1679]. Als
einen Sonderfall dieser allgemeinen, auf der Einheitlichkeit des
Weltganzen beruhenden Sympathie betrachteten nun die Stoïker den
Einfluß der Planetengötter, der in jenem des Wandels und der Stellung
ihrer Gestirne, der Planeten, sichtlich hervortritt: die zugehörigen
orientalischen Anschauungen (über diese s. weiter unten) übernahmen
sie ziemlich unverändert, ersetzten die „chaldäischen“ Namen der
Planetengötter durch hellenistische oder griechische, und die nämlichen
Gelehrten, die sich sonst als ausschließliche Vertreter reiner, den
„unnützen“ Naturwissenschaften verschlossener Weisheit und strenger
Sittlichkeit zu geben liebten⁠[1680], führten auf derartigem Wege die
Astrologie und die Theorie von der Parallelität des Makro-
und Mikro-Kosmos in die „praktische Philosophie“ ein⁠[1681]. In dem
so entstandenen Systeme, dessen Entwicklung zwar schon zur Zeit des
DIOGENES VON BABYLON und des PANAITIOS ziemlich
weit fortgeschritten war, den Höhepunkt bedeutsamer und weittragender
Ausgestaltung aber erst unter POSEIDONIOS (135–51 v. Chr.)
erreichte⁠[1682], gewährleistet einerseits der gestirnte Himmel, zu dem
der Sterbliche mit stets neuer Bewunderung emporblickt, durch die ewige
Unveränderlichkeit und vollendete Ordnung seiner Fixstern-Sphäre auch
eine solche der gesamten großen und kleinen Welt; andererseits aber
irren an ihm nach fortwährend wechselnden Richtungen und in völlig
willkürlichen Bahnen die Planeten hin und her, zu unsteter Bewegung und
Drehung genötigt durch ihre lenkenden „Sterngötter“, jene furchtbaren
und tyrannischen „Dämonen“, die sich schon allein durch diese Störungen
der sonstigen Regelmäßigkeit und Harmonie als Feinde der guten
Gottheiten erweisen und wie am Himmel so auch auf Erden alles Schlechte
und Böse, alles Ungemach und Unglück hervorrufen. Dieses „Wirken der
Planeten“, diese „Schicksalsmacht der Sterne“ identifizierten die
Stoïker mit der Heimarméne, dem allgewaltigen Verhängnisse, gegen das
jeder Widerstand fruchtlos bleibt, und dem daher Niemand zu entrinnen
vermag, weder durch Nachdenken noch durch Handeln; zwar erstreben alle
Menschen Erlösung von diesem furchtbaren und niederdrückenden Zwange,
aber zuteil wird sie nur den Wenigsten, Einigen durch magische und
zauberkräftige Geheimlehren oder durch Begnadigung seitens der mit
ihren „richtigen“ Namen angerufenen Götter, Anderen durch mystische
und religiöse Weihen, noch Anderen durch die wahre (= stoïsche)
Philosophie⁠[1683].




4. Die Neupythagoräer und die
jüdisch-hellenistische Philosophie; die Neuplatoniker und die Schule
von Athen.





a) Die Neupythagoräer.


Zu Alexandria, dem nicht nur für Handel und Verkehr, sondern auch für
Wissenschaft und Geistesleben bedeutsamsten Berührungspunkte abend-
und morgenländischer Kultur, begannen schon seit dem 2. Jahrhundert,
ausgesprochener aber gegen 100 v. Chr., als neue Stämme der Philosophie
der neupythagoräische und der jüdisch-hellenistische
hervorzutreten; da beide gleichartigen Wurzeln entsprossen und unter
gleichartigen Einflüssen erwuchsen, bietet auch ihre Entwicklung nach
Inhalt wie Verlauf zahlreiche Analogien⁠[1684].


Auftreten und Erfolg der Neupythagoräer zählen zu den Zeichen eines
sinkenden, an Enttäuschungen politischer, wirtschaftlicher und
geistiger Art reichen Zeitalters: Glückseligkeit und Erkenntnis, die
das Wissen nicht gewährt hat und anscheinend auch gar nicht
zu gewähren vermag, sollen nunmehr im Glauben gesucht werden,
sei es in den religiösen Überlieferungen „uralter“ griechischer oder
orientalischer Kulte und Mysterien, sei es in göttlichen Offenbarungen,
die dem Würdigen durch Mittelwesen (Demiurgen, Dämonen, Geister, ...)
zuteil werden; würdig ihres Wohlgefallens und ihrer Mithilfe ist aber
allein der Fromme, Selbstlose, innerer und äußerer Reinheit Beflissene,
daher hat der Philosoph fortan nur mehr als „Diener der Gottheit“
auf Erfolg zu rechnen, und das Priestertum erhebt sich für ihn zu
ungeahnter Wichtigkeit⁠[1685].


Vorwiegend beeinflußt haben das neupythagoräische System einerseits
die Ansichten der Stoïker⁠[1686], andererseits die seit Beginn
des 3. Jahrhunderts zu neuer Bedeutung gelangten wirklichen und
vermeintlichen Überlieferungen aus orphischer Quelle, welche letzteren
„zum synkretistischen Brei die Zutat der Mystik beisteuerten, als eine
für den überreizten Gaumen der Epoche unentbehrliche Würze“⁠[1687].
Gedanken indischer Herkunft sind (früheren Vermutungen entgegen)
nicht nachweisbar, der ägyptischen Religion und deren angeblicher
geheimer Priesterweisheit entstammende kaum, reichlich dagegen sog.
„persische“ (richtiger: spätbabylonische) meist abergläubischen und
astrologischen Inhaltes⁠[1688]; vermittelt sind diese hauptsächlich
durch die Verbindungen mit Juden und jüdischen Sekten, besonders den
Essenern oder Essäern (s. unten)⁠[1689]. Um Beschaffung ansehnlicher,
ganze Lehrgebäude stützender „Autoritäten“ war man in Alexandria
niemals verlegen, da dort „schon im 2. Jahrhundert v. Chr. das Gewerbe
literarischer Unterschiebung und Fälschung durch Griechen und Juden
geradezu fabrikmäßig betrieben wurde“⁠[1690]. Im vorliegenden Falle
griff man auf PYTHAGORAS zurück, von dessen Leben und Lehre
so weniges Genaue bekannt ist, daß es keine Schwierigkeit bot, beide
zweckentsprechend auszugestalten; so z. B. ließ man den „erhabenen
Weisen und Propheten“ die Geheimwissenschaft von den ägyptischen
Hierophanten, die Astrologie von den persischen Magiern, die Mantik
von den arabischen Priestern erlernen⁠[1691] und seine Errungenschaften
in strengstens geheim zu haltenden Schriften allegorischen Inhaltes
zusammenfassen⁠[1692], wobei, wie in allen dergleichen Fällen, die
Schule dasjenige, was ihr selbst für Wahrheit galt, ihrem Stifter in
den Mund legte⁠[1693].


Ganz außerordentliche Wichtigkeit maßen die Neupythagoräer der
Zahlenspekulation bei, sowie den „von unendlicher Kraft und Bedeutung
erfüllten“ Zahlen selbst: die Einheit z. B. bedeutet einerseits
wirkende Kraft, Gottheit, Vernunft, Logos, Logos spermatikós, Form der
Formen, Maß, Harmonie, Gut, Glück, andererseits aber auch Materie,
Chaos, Finsternis, Styx, Tartarus, im ganzen also das „Gerad-Ungerade
und Männlich-Weibliche“; die Zweiheit stellt einerseits Gleichheit,
Fortstreben, Entwicklung dar, andererseits Teilung, Mehrheit, Wechsel,
Gegensatz, Stoff; die Dreiheit ist die erste wahre Zahl, da sie Anfang,
Mitte und Ende besitzt; in der Vierheit ist die „Vollkommenheit
der Dekas“ (der platonischen Zehnzahl) verborgen, da 1 + 2 + 3 + 4
als Summe 10 ergibt, usf.⁠[1694]. Die Zahlen lassen sich als Punkte
darstellen, aus diesen gehen zunächst Linien hervor, sodann Flächen,
Gestalten (Figuren) und schließlich die in diesen auftretenden
Elemente, denen sämtlich das Vermögen zukommt, ineinander überzugehen
(μεταβάλλειν)⁠[1695]; es sind ihrer vier oder unter Hinzurechnung des
Äthers, des πέμπτον σῶμα, fünf⁠[1696], und zwar stehen Wasser nebst
Erde zu Luft nebst Feuer im Verhältnisse von Stoff zu Form, Passivem
zu Aktivem, πάσχον zu ποιοῦν. Nicht selten findet sich aber auch den
Elementen die Natur einer Hyle bestimmter Art zugeschrieben, im
Gegensatze zur πρώτη ὕλη (materia prima), die als οὐσία (Usía), als
noch form- und eigenschaftsloses, jedoch allbildsames Substrat das
weibliche Prinzip des Kosmos vorstellt, das durch das Männliche, den
Logos spermatikós, befruchtet wird⁠[1697].


Aus Luft und Feuer, die dem Pneuma des Samens entstammen, bestehen
auch die Seelen; nach dem Verlassen des Leibes schweben sie, gleich
den Dämonen und den jüdischen Engeln, in der Atmosphäre⁠[1698], und
der Seelenbeherrscher HERMES, den PLUTARCH zugleich
mit dem griechischen Logos und dem ägyptischen THOTH
identifiziert⁠[1699], führt die würdigsten unter ihnen empor zum
höchsten Gott, der mit einem jüdisch-hellenistischen Ausdrucke
als ὕψιστος (Hýpsistos) = der Oberste, Höchstthronende bezeichnet
wird⁠[1700]. Die erhabenste Offenbarung der Gottheit ist die
Sonne⁠[1701]; ferner stehen in ihrem Dienst als „sichtbare Götter“ die
Sterne⁠[1702] und als unsichtbare die Untergötter, Dämonen und Geister,
der Demiurg, der Logos usf.; sie sind die Mittler zwischen Gott, dem
reinen Geist (Pneuma), und der gemeinen und unreinen Materie, mit der
sich unmittelbar zu befassen des ὕψιστος nicht würdig wäre⁠[1703].





Unter den zahlreichen, durch den neu erwachenden Pythagoräismus
beeinflußten Werken ist wegen ihrer tiefgehenden und bis an die
Schwelle der Neuzeit anhaltenden Wirksamkeit die Schrift „Von der
Welt“ (περὶ κόσμου) hervorzuheben⁠[1704]. Sie ist vermutlich im 1.
Jahrhundert n. Chr. geschrieben⁠[1705], jedoch dem ARISTOTELES
untergeschoben, und zwar mit so gutem Erfolge, daß dessen „Opera omnia“
sie samt der vorgeblichen Widmung an ALEXANDER DEN GROSSEN
noch in ihren jüngsten Ausgaben enthalten; der Inhalt der Abhandlung,
die sich durch Kürze, vortrefflichen Stil und eindringliche Darstellung
auszeichnet und in sehr geschickter Weise peripatetischen Theismus
mit stoïschem Pantheismus verbindet⁠[1706], gibt ohne weiteres zu
erkennen, daß sie unmöglich aus der Zeit des ARISTOTELES
herstammen kann, daß ihr Verfasser vielmehr ein Eklektiker ist, der
seine Anschauungen aus platonischen, peripatetischen und stoïschen
Quellen schöpft, — namentlich aus POSEIDONIOS⁠[1707] —, sie
mit denen der Neupythagoräer zu vereinigen sucht⁠[1708] und an Stelle
der Metaphysik vielfach bereits die Theologie treten läßt, wodurch er
den Übergang von der reinen Philosophie der älteren zur religiösen
Spekulation der späteren Zeit vorbereitet, ja mitvollzieht⁠[1709].


Die Elemente bilden auch hier die beiden bedeutsamen Gruppen der
aktiven (Feuer und Luft) und passiven (Wasser und Erde)⁠[1710]; der
Äther bleibt bald im (peripatetischen) Gegensatze zu ihnen⁠[1711],
bald tritt er „in der gröblich materialisierten Gestalt eines
eigentlichen fünften Elementes auf“ (πέμπτη οὐσία = quinta essentia,
Quintessenz)⁠[1712], und zuweilen wird er dem göttlichen Pneuma
gleichgesetzt, dem Stoffe des Himmels und der Gestirne⁠[1713]. Die
Hauptrolle unter diesen spielen die Planeten, d. s. Kronos, Zeus, Ares
oder Herakles, Hermes oder Apollon, Aphrodite oder Hera, Helios und
Selene⁠[1714]; ihre Bewegungen bedingen die Harmonie der Sphären⁠[1715],
in der ein Symbol der im gesamten Weltall obherrschenden zu erblicken
ist.


b) Die
jüdisch-hellenistische Philosophie.


Schon zur Zeit der ersten Ptolemäer, des PTOLEMAEUS LAGI
(331–283), PHILADELPHOS (283–246) und EUERGETES
(246–221), bildeten in Ägypten, besonders aber in Alexandria, einen der
zahlreichsten und intelligentesten Bestandteile der Bevölkerung die
Juden⁠[1716]; sie allein von allen orientalischen Nationen unternahmen
den Versuch, die griechische Philosophie, unter entsprechender
Umgestaltung, mit ihren eigenen religiösen Überlieferungen in
Einklang zu bringen⁠[1717] und schufen so eine höchst merkwürdige
Mischlehre aus platonischen, stoïschen und alttestamentarischen
Elementen⁠[1718]. Die Anfänge dieser Bestrebungen dürften in das
2. Jahrhundert fallen, soferne, wie es berechtigt scheint, die
Fragmente des ARISTOBULOS (gegen 150 v. Chr.?) als echt
anzusehen sind⁠[1719]. In ihnen machen sich bereits die Versuche
geltend, Griechisches und Jüdisches vermöge allegorischer Deutungen
biblischer Lehren sowie gefälschter Zitate aus ORPHEUS und
LINOS, aber auch aus HOMER und HESIOD
kunstgemäß zu vereinigen, die ältesten griechischen Dichter und
Philosophen aber ihre Weisheit den Schriften des MOSES
entlehnen zu lassen⁠[1720]; es geschieht dies schon völlig im nämlichen
Sinn, in dem sich noch um 150 n. Chr. NUMENIOS dahin
ausspricht, PLATON habe aus PYTHAGORAS geschöpft
und dieser aus den heiligen Schriften der Inder, Perser, Ägypter und
Juden, so daß in letzter Linie PLATON nichts anderes sei als
ein Μωύσης ἀττικίζων, ein griechisch sprechender MOSES⁠[1721].
— Gedanken, die denen des ARISTOBULOS verwandt sind, finden
sich auch niedergelegt in der „Weisheit SALOMONS“ (verfaßt
zwischen 100 und 50 v. Chr.), in der u. a. Gott die Welt ἐξ ἀμόρφου
ὕλης schafft (aus der gestaltlosen Urmaterie)⁠[1722], ferner im sog.
„4. Buche der Makkabäer“ (verfaßt um 100 v. Chr.)⁠[1723] und vor
allem im dritten (ältesten) Abschnitte der „Sibyllinen“, d. s. 14
Bücher jüdisch-christlicher Orakel, die ursprünglich zwischen 150 und
100 v. Chr. niedergeschrieben, später vielfach erweitert, von den
Kirchenvätern aber für durchaus echt und uralt angesehen wurden⁠[1724].


Der Vermengung jüdischer und griechischer Vorstellungen entsprangen,
wohl nicht ohne Einwirkung iranischer, auch die den neupythagoräischen
Lehren verwandten gewisser jüdischer Sekten⁠[1725], u. a. jene
der ägyptischen „Therapeuten“, die in der Nähe Alexandrias ein
beschauliches und asketisches Dasein führten⁠[1726], sowie der
palästinensischen Essäer (Essener), die gleichfalls besonderen
religiösen Lebens- und Kult-Formen huldigten⁠[1727], den „wahren“
und geheimzuhaltenden Namen der Engel große und übernatürliche
Wirkungen zuschrieben und die „verborgenen“ Heilkräfte der Pflanzen
und Mineralien nutzbar zu machen verstanden; sie sollen magische
oder Zauber-Bücher besessen haben „nach Art derer des Königs
SALOMON“ und gaben dieser Litteratur das rechte Ansehen, indem
sie sie Verfassern aus fernster Vorzeit unterschoben⁠[1728].


Die hervorragendste Persönlichkeit des jüdisch-hellenistischen
Zeitalters ist PHILO von ALEXANDRIA, auch PHILO
JUDAEUS genannt, der etwa von 30 v. Chr. bis 50 n. Chr. lebte und
in seinen umfangreichen Werken das gesamte Gut der Schule niederlegte,
wie es schon seit Generationen überliefert wurde, und zwar teils
mündlich, teils in Form schriftlicher Lehrvorträge, die die Zuhörer
abschrieben oder auszogen⁠[1729]; die innige Verknüpfung des Judentums
mit der hellenistischen Religionsphilosophie, wie sie sich in ihm
verkörpert, bedeutet nach HARNACK den größten aller religions-
und kulturgeschichtlichen Fortschritte, wenngleich sie selbst es noch
nicht zu kräftigen religiösen Bildungen brachte, ihre Schöpfungen
vielmehr erst im Christentum zur vollen Entfaltung gelangten⁠[1730].
PHILOS griechische Quellen, die er übrigens keineswegs
stets aus erster Hand benützt zu haben scheint, sind hauptsächlich
PLATON und die Stoïker, weiterhin auch die Peripatetiker
und Skeptiker, sowie die Neupythagoräer⁠[1731]; ihre Verbindung mit
alttestamentarischen Anschauungen vollzieht er, wie HARNACK
sagt⁠[1732], „als Meister in der Kunst der Allegorik und biblischen
Alchemie“, die ihn zum Vater des „feinen Dualismus“ macht.


Aus der Materie, die für PHILO in der Regel nicht Hyle ist,
sondern die stoïsche Usia⁠[1733], gehen zunächst die vier Elemente
hervor, die sich in den beiden Gruppen der „Groben“, d. i. Wasser
und Erde, und der „Feinen“, d. i. Luft und Feuer, gegenüberstehen,
und denen sich der Äther bald als fünftes Element, bald als ἱερὸν
πῦρ (himmlisches Feuer) der Stoïker anschließt⁠[1734]; aus den
vier Elementen bauen sich die Einzeldinge auf und erhalten ihre
Qualitäten durch die Spannung (τόνος, Tónos) des sie durchströmenden
Pneumas⁠[1735], das ein materieller Lufthauch ist, zugleich aber, als
allgemeinstes Prinzip des Seins, des Lebens und der Kraft, auch der
Odem Gottes⁠[1736]. Nun kann sich aber Gott, weil die Materie gemein,
unrein und daher Grund aller Mängel und Übel ist, nicht selbst mit
ihr befassen und durch sie beflecken⁠[1737]; seine Einwirkung, —
denn er verhält sich zu ihr wie das ποιοῦν (das Tätige) zum πάσχον
(dem Leidenden)⁠[1738] —, muß sich daher durch schöpfende, bildende
und lenkende Mittelwesen vollziehen, als da sind die Weltseele, der
Demiurg und die Ideen PLATONS, die Kräfte und wirkenden
Ursachen (δυνάμεις) der Stoïker, die Dämonen des Orients, die Engel
der Juden, vor allem aber der Logos, der auch als HERMES
allegorisiert wird⁠[1739]. Den Begriff Logos führt PHILO ohne
weitere Erklärung ein, fand ihn also wohl bei den alexandrinischen
Philosophen schon als gebräuchlich vor⁠[1740]. Der Logos ist ihm die
wirksame göttliche Vernunft, die göttliche „oberste Idee“, die Kraft
Gottes; Gott ist sein Vater, die göttliche Weisheit (Sophia) seine
Mutter, er ist Gottes erstgeborener Sohn (πρωτόγονος ὑιός), die zweite
Gottheit (δεύτερος θεός), das Bindeglied zwischen Gott und Welt⁠[1741];
Gott schuf die Welt durch ihn als seinen Stellvertreter, er gilt für
den göttlichen Vermittler und Dolmetscher (ἑρμηνεύς, Hermenéus), für
das Werkzeug (ὄργανον, Organon) Gottes, daher auch für den Ober- oder
Hohenpriester⁠[1742]; als „Kraft der Kräfte“ stellt er den Bildner
und Erhalter der Welt dar, als „weltwirksame Kraft“ die Einheit und
Zusammenfassung der die Einzeldinge gestaltenden Logoi = Ideen und
Logoi spermatikoí = Sonderkräfte⁠[1743]; er ist Träger aller Macht der
Engel, Dämonen und sonstigen Zwischenwesen und identisch mit dem Äther
der Peripatetiker, dem Pneuma der Stoïker und daher auch mit der Seele
und mit dem göttlichen Geiste der Weisheit⁠[1744].


c) Die Neuplatoniker. Die Schule von Athen.


Eine Schule der Platoniker scheint in Alexandria schon um 100 v. Chr.
bestanden zu haben⁠[1745]; aus ihr entwickelte sich sehr allmählich
und erst gegen Ende des 2. Jahrhunderts n. Chr. in bedeutsamer
Selbständigkeit hervortretend, jene der Neuplatoniker, die
selbst zwar allezeit den Anspruch erhoben, getreue Jünger
PLATONS zu sein⁠[1746], in der Tat aber Eklektiker waren
und den Versuch machten, „durch Verbindung wissenschaftlicher und
religiöser Motive den griechischen Polytheismus zu einer vergeistigten
Naturreligion zu verklären und zu einem pantheistischen Systeme zu
entwickeln“⁠[1747]. Für die Richtigkeit der ehemals ziemlich allgemeinen
Voraussetzung einer Abhängigkeit neuplatonischer von indischen Gedanken
haben sich, wenngleich mancherlei merkwürdige Übereinstimmungen
statthaben, doch keinerlei Beweise beibringen lassen⁠[1748];
orientalische Einflüsse sind zweifellos vorhanden⁠[1749], jedoch nicht
gerade (wie früher vermutet) solche seitens der Gnostiker, welche
religiösen Sekten vielmehr umgekehrt fast alle ihre philosophischen
Lehren der griechischen und jüdisch-hellenistischen Philosophie
entnahmen⁠[1750]; von entscheidendem Gewichte ist dagegen die enge
Verbindung mit dem Eklektizismus PHILOS⁠[1751], nach dessen
Weise die metaphysischen Grundsätze im wesentlichen dem PLATON
entlehnt werden, die methodischen dem ARISTOTELES, die
zwecks Verbindung beider Lehren erforderlichen, oft tiefgehenden
Abänderungen den Peripatetikern und Stoïkern, die mystischen
Allegorien den Neupythagoräern, usf.⁠[1752]. Das so entstandene
System soll vermeintlich ein rein platonisches sein, zugleich aber
auch auf pythagoräischer Grundlage fußen; die kühne Behauptung von
der Identität der Lehren PLATONS und PYTHAGORAS’
ließ sich um so leichter verfechten, als die für Letztere fehlende
Überlieferung jede beliebige Unterstellung ermöglichte; zudem aber
bot sie auch den Vorteil, statt auf die Autorität PLATONS,
„der doch allzu genau historisch bekannt war“, auf die des fast
mythischen PYTHAGORAS, also auf eine weitaus imponierendere,
zurückgreifen zu können⁠[1753].


Von AMMONIOS SAKKAS, der um 200 n. Chr. zu Alexandria auftrat
und nur als Lehrer, nicht als Schriftsteller wirkte, ist mit Sicherheit
allein bekannt, daß er als neues, allen Uneingeweihten strenge zu
verschweigendes „Schulgeheimnis“ die Übereinstimmung der platonischen
und aristotelischen Lehren „in ihrer wahren Reinheit“ verkündigte und
hierdurch den endlosen Streitigkeiten der Platoniker und Peripatetiker
ein Ziel setzte⁠[1754]; Materie und Pneuma, Körper und Seele, so
behauptete er, können durch κρᾶσις (Krásis), gleich Wasser und Wein,
völlig Eines werden, ohne in ihren Grundwesen eine Veränderung zu
erleiden (κατ’ οὐσίαν ἀλλοιοῦσθαι)⁠[1755].


Eigentliches Haupt der Neuplatoniker ist sein Schüler PLOTINOS
(204–270?), auf dessen überragende Bedeutung für die gesamte Geschichte
der Metaphysik und Religion an dieser Stelle nur hingewiesen werden
kann⁠[1756]; sein Hauptwerk ist in der unter dem Titel „Enneáden“
bekannten Fassung erhalten, sechs Gruppen von je neun Abhandlungen
bildend⁠[1757], und ein Auszug aus einigen von diesen liegt in der
pseudepigraphischen „Theologie des ARISTOTELES“ vor, die
im Mittelalter für echt galt und außerordentlichen Einfluß ausübte,
nach allen Einzelheiten aber erst in neuerer Zeit, auf Grund einer
arabischen Übersetzung, bekannt wurde⁠[1758].


Grundlage (ὑποκείμενον) aller Körper ist nach PLOTINOS
eine gemeinsame, ungestaltete, unwandelbare, keiner Metabolé oder
Alloíosis fähige, aber jede Form willig aufnehmende Urmaterie⁠[1759];
sie besitzt, im Sinne des platonischen μὴ ὄν (des Nichtseienden), nur
eine Eigenschaft, die στέρησις (Stéresis), d. i. die reine
Negation, daher ist sie das Unbegrenzte, Unbestimmte, in Schatten
und Finsternis Liegende, in ethischer Hinsicht aber (wegen ihrer
Wirkung auf die Seele) das Gemeine, Unreine, Böse, das πρῶτον κακόν =
Wurzel alles Übels⁠[1760]. Die Materie als Hyle stellt das niedrige,
weibliche, empfangende Prinzip vor, dem durch das höhere, männliche,
gestaltende, erst die Form verliehen werden muß⁠[1761]. Dies geschieht
durch den göttlichen Logos, den Vermittler, Demiurgen und zweiten
Gott (δεύτερος θεός)⁠[1762], den die „Alten“, weil er als Sendbote des
höchsten Intellektes anzusehen ist, allegorisch-mystisch (μυστικῶς)
auch HERMES benannten⁠[1763]. Er faßt die sämtlichen Qualitäten
als Inbegriff zusammen⁠[1764], durch sie, die zugleich platonische
Ideen, pythagoräische Zahlen, Lógoi spermatikoí, Samen (σπέρματα) und
Seelen sind, geht er in die Materie ein, verbindet sich mit ihr vermöge
der κρᾶσις τῶν ὄλων und bringt so die Einzeldinge aus ihr hervor⁠[1765];
das Wesentliche hierbei sind die in den „Samen“ wirkenden Logoi, die
gestaltenden, erzeugenden, zwecksetzenden Begriffe, die Träger der für
die Einzeldinge charakteristischen und zu ihrer Entstehung notwendigen
Formen⁠[1766]. Indem so, durch eine Art Emanation oder Ausstrahlung, aus
dem einheitlichen und obersten Weltprinzip (τὸ ἕν = to Hen; das „Eine“)
zuerst der Logos als einheitliche Weltvernunft und Weltseele, sodann
die Logoi spermatikoí als individuelle Samen und Seelen, schließlich
aber die materiellen Einzel-Dinge und -Wesen hervorgehen⁠[1767], ergibt
sich, im Sinne des „platonischen Ringes“, der „platonischen Kette“,
eine Welt, die zwar in zahlreichen Abstufungen reich gegliedert ist,
deren Glieder jedoch vermöge der Einheitlichkeit des höchsten Prinzips
auch selbst alle in einheitlicher Verbindung und in gesetzmäßigem
Zusammenhange stehen.


Hieraus erklärt es sich, daß die Einzeldinge nicht nur infolge äußerer
physischer Vorgänge aufeinander wirken, sondern auch infolge
innerer sympathetischer⁠[1768], und auf letzteren beruht u. a.
die den Gestirnen als „göttlichen Wesen und sichtbaren Göttern“
zukommende Macht, die also bei den Neuplatonikern ursprünglich
der „gegenseitigen Sympathie aller Dinge“ als eine rein naturgemäße
und ganz allgemeine, nicht eigentlich astrologische, entfließt⁠[1769].
Erst im Laufe weiterer durch den Geist der Zeit bedingter
Entwicklung wird dann die nämliche Quelle auch zu der aller geheimen
und mystischen Wirkungen, — denen u. a. die der Gebete beigezählt
werden⁠[1770], — und hat die Möglichkeit der Magie zu beweisen, sowie
die der Zauberei und Astrologie, der Vorbedeutungen und abergläubischen
Ideen, des Verkehres mit Dämonen und Geistern, der ekstatischen und
eschatologischen Träumereien, z. B. von der Auferstehung und ewigen
Seligkeit usf.⁠[1771]. Will die Seele derartigen Lohnes teilhaftig
werden und dadurch ihre ursprüngliche himmlische Vollkommenheit
wiedererlangen, so hat sie sich von der gemeinen und bösen Materie
des Leibes loszulösen und im Leben durch tugendhaften Wandel einer
κάθαρσις (Kátharsis = Läuterung) zuzustreben, indem sie nach Kräften
die unreinen Elemente von sich weist und ausstößt, die reinen aber
anzieht und in sich aufnimmt: schon ein wenig Zinn macht bei der
Darstellung des Erzes das Kupfer besser und schöner, wobei es selbst
völlig verschwindet⁠[1772].


Bei PORPHYRIOS aus Tyros (232–304?), dem Schüler des
PLOTINOS und Herausgeber seiner „Enneaden“, der den
ägyptischen Aberglauben und die orientalische Mystik bekämpft und
Großes in allegorischen Umdeutungen (u. a. auch des HOMER)
leistet, überwiegt die Philosophie immerhin noch die Theologie⁠[1773].
In den Schriften seines Schülers IAMBLICHOS aus Chalkis in
Syrien (gest. 330?) sowie dessen syrischer Freunde und Nachfolger
wird hingegen der Schwerpunkt bereits zielbewußt nach der Seite
der Theologie verlegt⁠[1774]; die Vermengung sog. orphischer,
pythagoräischer (= neupythagoräischer), ägyptischer und chaldäischer (=
spätbabylonischer) Lehren und ihre Verbindung mit Theurgie und Mantik,
Magie und Dämonologie, — wie z. B. in der „Synagogé (= Sammlung) der
pythagoräischen Meinungen“ —, fand indessen den größten Beifall der
Zeitgenossen, die nicht anstanden, dem Verfasser den Beinamen θεῖος =
der Göttliche zu erteilen⁠[1775].


Von großem Einflusse erwies sich IAMBLICHOS auf die
letzten Mitglieder der „Schule von Athen“, deren eigene
Philosophie ein bereits völlig scholastisch anmutendes Gemisch
platonischer, aristotelischer, stoïscher, neupythagoräischer und
-platonischer philosophischer, mit orphischen und chaldäischen
theologischen Überlieferungen darstellt⁠[1776]. Zu nennen sind
PROKLOS (410–485), dieses „Bindeglied antiker und
mittelalterlicher Wissenschaft“, bei dem neben den höchsten Begriffen
des PLATON und ARISTOTELES auch chaldäische
Gebete und ägyptische Zauberräder ihre Rolle spielen⁠[1777], der
„göttliche“ NESTORIOS nebst seinen Jüngern⁠[1778], sowie
SIMPLIKIOS (um und nach 500); in seiner Polemik gegen
PHILOPONOS verteidigt er nochmals die neuplatonischen Lehren
von der Materie, u. a. den Unterschied zwischen πρώτη ὕλη (Urstoff) und
σῶμα (Soma; Einzelkörper), die Natur des Äthers als fünftes Element,
den Gegensatz zwischen Feuer nebst Luft und Wasser nebst Erde (aktiv
— passiv, ποιοῦν — πάσχον, Kraft — Stoff, Seele — Leib, ....),
die Durchdringlichkeit materieller Körper für immaterielle, die
Göttlichkeit der beseelten Gestirne usf.⁠[1779].


Mit der Schließung der „Schule von Athen“, d. i. der platonischen
Akademie, durch den beschränkt-glaubenseifrigen und fanatischen Kaiser
JUSTINIAN im Jahre 529, nach fast tausendjährigem Bestande,
erlosch in Griechenland, wie die Philosophie überhaupt, so auch ihr
letzter Ausläufer, die neuplatonische; in Alexandria hingegen, wo
z. B. noch gegen 600 der jüngere OLYMPIODOROS Kommentare zu
PLATON und ARISTOTELES verfaßte, erhielt sie sich
anscheinend um etwa ein Jahrhundert länger, bis zur Zeit der Eroberung
Ägyptens durch die Araber⁠[1780].




II.
Einflüsse des Orients und des älteren Griechenlands.





1. Einflüsse seitens
Babyloniens und Persiens.


Übersicht einiger Hauptdaten.




	Zwischen 2600 u. 2500, wohl gegen 2500: König SARGON von Akkad.


	  „   2400 u. 2300, wohl um 2340: Fürst GUDEA von Lagas.


	  „   2000 u. 1900, wohl seit 1958: König HAMMURABI.


	Gegen 2000: Die ersten assyrischen Priesterfürsten (Patesi).


	 „ 2000: Babylon Reichshauptstadt.


	1120: Großmacht-Stellung Assyriens unter TIGLATPILESER I.


	Gegen 850: Auftreten der Khaldi (Chaldäer).


	 745–727: TIGLATPILESER IV., Weltherrschaft Assyriens.


	 721–705: König SARGON II.


	 668–626: König ASSURBANIPAL (SARDANAPAL).


	 678: Begründung des persischen Reiches (Parsua).


	 607: Iranische Meder erobern Assyrien; Zerstörung Ninives, Gründung Ekbatanas.


	 604: Neubabylonisches Reich unter NEBUKADNEZAR II.


	 539: KYROS erobert Babylon.


	 330: Sturz des persischen Reiches durch ALEXANDER DEN GROSSEN.





In den vorstehenden Abschnitten wurde schon wiederholt der Rolle
gewisser Vorstellungen religiösen, abergläubischen, astralen und
astrologischen Inhaltes gedacht, die der Kultur des Orients entstammen,
vor allem jener der großen westasiatischen Reiche, deren mannigfaltige
Einflüsse auf sämtliche Länder des östlichen Mittelmeerbeckens sich
schon seit sehr früher Zeit als außerordentlich bedeutsame erwiesen.


Die Aufgabe, der Herkunft und Wirksamkeit Bestimmter unter ihnen des
näheren nachzuspüren, begegnet jedoch ganz besonderen Schwierigkeiten,
vor allem der, daß gerade betreff des wichtigsten Gebietes,
Babyloniens und des Zweistromlandes, die Ansichten der Historiker weit
auseinandergehen; die Einen, die sog. „Panbabylonier“, führen die
Gesamtheit aller einschlägigen und daher auch die der hier besonders
in Betracht kommenden Gedanken auf Babylon zurück, und zwar auf das
älteste Reich des 3., ja 4. Jahrtausends, die Anderen lassen in der
Sache, noch mehr aber in der Zeit, sehr weitgehende Beschränkungen
eintreten. Es ist selbstverständlich unmöglich, an dieser Stelle
ihre Gründe und Gegengründe zu erörtern, vielmehr muß die Bemerkung
genügen, daß das System der „Panbabylonier“, wie es etwa noch
neuerdings JEREMIAS in seinem „Handbuch der altorientalischen
Geisteskultur“ zusammenfaßte⁠[1781], durch die Forschungen und
Darstellungen von KUGLER⁠[1782],
JASTROW⁠[1783],
BEZOLD⁠[1784],
ED. MEYER⁠[1785]
BOLL⁠[1786] und
Anderen in seinen Hauptpunkten widerlegt ist und in vielen Einzelheiten
selbst von manchen seiner Verteidiger nicht mehr unbedingt aufrecht
erhalten wird. Es sollen daher in dem folgenden Überblicke die
Ergebnisse der genannten Gelehrten zugrunde gelegt, die ihrer Gegner
jedoch, wo dies angezeigt erscheint, in der Regel unter Hinweis auf das
„Handbuch“ von JEREMIAS angeführt werden.


a) Babylon und das
Zweistromland.


Im Laufe des 3. Jahrtausends, etwa unter König SARGON I. von
Akkad (Agade), der in der Zeit zwischen 2600 und 2500 (näher wohl
an 2500) regiert haben dürfte⁠[1787], scheint die Verschmelzung der
beiden bis dahin im Zweistromlande bestehenden Kulturkreise erfolgt
zu sein, des nordbabylonischen der semitischen Akkader und des
südbabylonischen der nichtsemitischen Sumerer⁠[1788], die vermutlich
als die eigentlichen Stammväter der gesamten altbabylonischen Kultur
und Religion anzusehen sind⁠[1789]. Die Herkunft dieses Volkes ist
bisher nicht sicher festgestellt. Die doppelsprachigen Inschriften,
die noch im Zeitalter des Begründers der babylonischen Vormacht, des
Königs HAMMURABI (um 2200 nach KUGLER⁠[1790], um 1950
nach MEYER) sehr häufig vorkommen, beweisen, daß sich die
Sprache der Sumerer, die auch die Erfinder der Keilschrift sind, noch
jahrhundertelang neben der babylonischen erhielt, und zwar nicht nur
zu Zwecken des Kultus, für den ein schon im 3. Jahrtausend mächtiges,
organisiertes Priestertum zu sorgen hatte; erst weiterhin erringt die
semitische babylonische Sprache gänzlich die Oberhand und ist im 15.
Jahrhundert auch in Kleinasien, Cypern und Ägypten die dem höfischen
und diplomatischen Verkehre geläufige und im Umgange Vornehmer vielfach
gebräuchliche⁠[1791].


Die Verehrung von Sonne, Mond und Sternen ist
eine bei so zahlreichen Völkern der ganzen Erde und besonders auch
des Orientes schon seit altersher derart weitverbreitete⁠[1792], daß
die Voraussetzung gerechtfertigt erscheint, es seien ihr auch weder
Akkader noch Sumerer fremd geblieben; davon aber, daß diese mindestens
zu Beginn des 3. Jahrtausends, wenn nicht gar schon um die Mitte des
4., genaue Kenntnis vom Tierkreise besessen hätten, — der allerdings
fraglos babylonischen Ursprungs ist⁠[1793] —, daß man damals bereits
eine „Siebengottheit“ der Planeten angebetet habe und daß spätestens
im 3. Jahrtausend eine wissenschaftliche Sternkunde in voller Blüte
gestanden sei⁠[1794], kann nach KUGLER und den anderen oben
angeführten Forschern ernstlich gar nicht mehr die Rede sein. Die
älteste und wichtigste Trias von Gestirngöttern und Gestirnen, über
die wir Kenntnis besitzen, ist die von Sonne, Mond und Venus, und zwar
rührt diese Vereinigung daher, daß die Venus im Orient als größter,
hellster und lichtstärkster Planet erscheint, allein von allen
Wandelsternen häufig auch bei Tage gesehen werden kann und als einziger
unter ihnen einen deutlichen Schatten wirft⁠[1795]; auf den „Kudduru“
genannten Grenzsteinen, deren ältestbekannte aus dem 14. Jahrhundert
herrühren, sowie auf Felsenreliefs und Stelen der gleichen Zeit findet
sich die Zusammenstellung der Gottheiten SAMAS = Herr der
Sonne, SIN = Herr des Mondes und ISTAR = Herrin der
Venus schon als eine völlig gebräuchliche vor⁠[1796], verdeutlicht durch
Embleme, die einzeln möglicherweise schon im 16. Jahrhundert und auch
noch früher nachgewiesen werden können⁠[1797].


Sinnbild der Sonne ist auf diesen Darstellungen nicht, wie man
früher annahm, die geflügelte Scheibe (obwohl sie nicht erst im
9. Jahrhundert unter ägyptischem Einflusse in Aufnahme kam⁠[1798],
vielmehr durch die Chetiter schon im 2. Jahrtausend in Vorderasien
bekannt wurde)⁠[1799], sondern stets nur ein Kreis, bald ein leerer,
leerer Kreis, darstellend das leuchtende Auge oder Antlitz des SAMAS,
bald ein mit vier oder acht Speichen versehener, Kreis mit vier Speichen und
Kreis mit acht Speichen⁠[1800]. Als Sinnbild des Mondes dient entweder ein liegender
Halbmond, liegender Halbmond, oder der Vollmond mit einem die Scheibe etwa zur
Hälfte umziehenden leuchtenden Streifen, Vollmond mit Strahlenkranz, wie er sich öfter
zur Zeit des Neulichtes zeigt⁠[1801]. Venus hat als Emblem meistens
einen achtstrahligen Stern, achtstrahliger Stern, oft aber auch eine Scheibe, die
diesen (oder einen sechzehnstrahligen) eingezeichnet erhält⁠[1802];
sie trägt den Beinamen „sarpanitu“ (bab. = die weißglänzende,
silberstrahlende)⁠[1803], doch wird ursprünglich der aufgehende
Morgenstern als männlich (zikkarat) vom untergehenden Abendsterne
als weiblich (zinnisat) unterschieden⁠[1804]. JEREMIAS ist
allerdings der Meinung, den Sumerern, die das Zeichen achtstrahliger Stern schon um 2800
gebraucht hätten, sei auch bereits damals die astronomische Identität
des Morgen- und Abend-Sternes (ISTAR und BELIT)
bekannt gewesen, so daß die ehemalige Zweigeschlechtlichkeit und
spätere Mannweiblichkeit nur als mythologische Erfindung anzusehen
sei⁠[1805]; indessen faßt der alte Orient das Zwitterwesen sehr
allgemein als Inbegriff der Vollkommenheit auf und schreibt es daher
ursprünglich allen Göttern der Urzeit zu (wenngleich im Kult
oft das eine Geschlecht vorwiegt)⁠[1806], desgleichen nachmals den
Dämonen und Sternbild-Figuren⁠[1807] und so jedenfalls auch schon
der ISTAR⁠[1808]. Bei den Assyriern, die gegen 1100 bereits
zu höchster politischer Bedeutung gelangten, galt der Morgenstern
ebenfalls anfänglich noch als männlich und als verschieden vom
weiblichen Abendstern, und daraufhin dann, in jüngerer Zeit, die
vereinheitlichte Venus (deren heimischer Name DILBAT war) als
androgyn⁠[1809]. Der Zeitpunkt dieser Vereinheitlichung steht zwar genau
weder für Venus fest, noch für Merkur, der gleichfalls als Morgenstern
auf- und als Abendstern untergeht, dürfte aber nicht vor das 8.
Jahrhundert zu verlegen sein, in dessen Verlauf erst die Entwicklung
einer eigentlichen und systematischen Astronomie begann⁠[1810].


Kenntnis und Verehrung der Planeten-Siebenheit setzt
JEREMIAS schon für die entlegensten Zeiten voraus,
jedenfalls für die des Fürsten GUDEA (um 2340) und der
Erbauung des Tempels zu Borsippa, der Nachbar- und Schwester-Stadt
Babylons⁠[1811]; auch hält er das Pentagramm und Heptagramm für
Zeichen der 5 Wandelsterne und 7 Planeten⁠[1812] und gedenkt der
uralten Überlieferung, nach der Gott BEL selbst die Sonne,
den Mond und die 5 Planeten geschaffen habe⁠[1813]. Indessen ist
daran zu erinnern, daß letztere Tradition erst einem geschichtlichen
Werke entstammt, das der babylonische Priester BEROSSOS
dem Könige ANTIOCHUS I. SOTER (281–263 v. Chr.)
widmete⁠[1814]; ferner daß in den babylonischen Sternlisten der
Inschriften zu Boghazkiöi in Kleinasien (um 1400 v. Chr.) nur Venus
(als Schwurgöttin) nachgewiesen ist⁠[1815]; sodann daß unmittelbare
Belege für die Zusammenstellung von Sonne, Mond und den 5 Planeten
erst aus spätassyrischer und solche für die planetarischen Vorzeichen
und Einzel-Einflüsse allein aus arsakidischer Zeit vorliegen (seit
dem 3. Jahrhundert v. Chr.)⁠[1816]; endlich daß jüngere Berichte „dem
ersten Könige Babels, dem die göttliche Verehrung der 7 Planeten
und 12 Tierkreiszeichen vorgeschlagen wurde, dies als eine Freveltat
erscheinen lassen“⁠[1817]. Was den siebenstufigen Tempelturm von
Borsippa betrifft, dessen Namen „Turm der 7 Befehls-Überbringer“
die 7 Planeten schon für das alte Babylon als ἑρμηνεῖς (Hermeneís)
= „Verkündiger“ (der Gottheit) bezeugen soll, — allerdings nur
indirekt⁠[1818] —, so wird auf diesen noch weiter unten zurückzukommen
sein.


In Wirklichkeit waren Planeten-Götter und Planeten-Siebenheit, wie
schon LENORMANT richtig sah⁠[1819], im ältesten und alten
Babylon völlig unbekannt, und alle gegenteiligen Folgerungen, die man
namentlich aus keilschriftlichen Texten zog, die in der Bibliothek
des Königs ASSURBANIPAL (= SARDANAPAL, 668–626)
aufgefunden wurden, sind gänzlich hinfällig; denn diese vielfach
abgeänderten und interpolierten Niederschriften beweisen weder etwas
für den Inhalt ihrer ursprünglichen Vorlagen, noch gestatten
sie, seine Wandlungen während etwa 2000 Jahren zu verfolgen und deren
einzelne Stufen bestimmten Zeiten zuzuweisen⁠[1820]. Ebensowenig
wie im Verlaufe des 3. Jahrtausends, zur Zeit SARGONS
und GUDEAS, finden auch gegen dessen Ende, zur Zeit
HAMMURABIS, die Planeten in ihrer Gesamtheit, ihre Bewegungen
oder gar deren Bedeutungen irgendwelche Erwähnung; vielmehr ist nur
die Rede bald von der Sonne, bald vom Monde, bald von der Venus
(die auch mit ISTAR-NANAI als Göttin des Liebeslebens
in Beziehung gebracht wird) und vereinzelt von einem Stern als
Zeichen für ein göttliches Wesen, von einem „reinen“ oder einem
„guten“ Stern⁠[1821]. In Verfolg der sehr langsamen Entwicklung, die
sich zwischen 2000 und etwa 850 vollzieht, erscheinen dann in den
Inschriften zunächst die vereinten Sinnbilder von Sonne, Mond und
Venus, und weiterhin einzelne Planeten im Zusammenhange mit bestimmten
Gottheiten⁠[1822], doch ist das Wissen über die Planeten-Bewegungen
auch gegen Schluß dieser Periode noch ein äußerst dürftiges⁠[1823].
Erst unter dem Einflusse neuer semitischer Stämme, der KHALDI
oder CHALDÄER, die gegen 850 im Süden des Zweistromlandes
auftreten⁠[1824], beginnt die allmähliche Entfaltung einer eigentlichen
methodischen Astrologie, der Mutter der späteren Astronomie; zu
deren früheren Errungenschaften zählen u. a. die Schaffung
der Ekliptik, des Tierkeises mit seinen Gestalten, vieler anderer
Sternbilder, z. B. des Siebengestirnes der Plejaden, sowie die etwa
seit König NABONASSAR (747–734) nachweisbaren Beobachtungen
der Planetenbahnen⁠[1825]; zu ihren späteren u. a. die volle
Ausbildung der Lehre von den Verbindungen der 5 Planeten mit
bestimmten Göttern als ihren „Führern“, sowie von der Einsetzung
der 5 Planeten zu „Lenkern der Schicksale“⁠[1826]. Zugeteilt wird
hierbei der Jupiter dem MARDUK, der als Stadtgott Babels
an die Stelle ELLILS (des alten sumerischen Sturmgottes)
tritt, der Saturn dem NINIB, der Merkur dem NEBO
(Nabo), der Mars dem NERGAL und die Venus der (androgynen)
ISTAR⁠[1827]; alle anderen vorgeblichen Deutungen über
Zugehörigkeit und Vertauschung von Namen sind unrichtig⁠[1828] und
zum Teil darauf zurückzuführen, daß man (besonders in späterer Zeit)
gewisse „Stellvertretungen“ für möglich erachtete, u. a. die des
JUPITER durch MERKUR (aber nicht umgekehrt)⁠[1829],
oder die der Sonne durch SATURN, der z. B. des Nachts statt
ihrer am Himmel scheinen sollte⁠[1830]. JUPITER wurde seines
hellen Glanzes halber für „günstig“ angesehen und führte u. a. die
Namen „großes Glück“, „königlicher Stern“, „Stern des Königs“⁠[1831].
SATURN galt, vermutlich weil er der „oberste“ Planet ist, auch
für den kräftigsten, einflußreichsten, eigentlich „kündenden“⁠[1832],
dabei aber wegen seines schwachen Lichtes und langsamen Umlaufes für
bleich und unfreundlich, störrisch und unwillig⁠[1833], für Unglück-
und Tod-bedeutend, für verstockten und dunklen Charakters, daher auch
für einen „Schwarzen“⁠[1834]. MARS betrachtete man auf sein
rötliches, „in allerlei Farben funkelndes“ Licht hin für „ungünstig“,
böse und feindlich, Unheil- und Krieg-bringend⁠[1835]. MERKUR
endlich, der am Morgenhimmel den bevorstehenden Sonnenaufgang anzeigt,
verheißt Glück, er bestimmt, wenn er zu Jahresanfang erscheinend den
Jupiter vertritt, in dessen Namen und Vollmacht die Ereignisse des
neuen Jahres, die er mit dem Schreibstift in die Schicksalstafeln
eingräbt⁠[1836], und ist daher Prophet, Lenker und Geleiter der Seelen,
Verkünder der Zeiten, Gott der Wissenschaften und besonders der
Sternkunde, Schreiber des Weltalls, Herr der Schrift und des Wortes,
daraufhin auch Patron der Kaufleute, des Handels- und Erwerbs-Standes,
der Diebe usf.⁠[1837].


Den Inschriften nach reichen die ältesten zu astrologischen Zwecken
angestellten Beobachtungen von Planetenbahnen, die besonders den
Jupiter betreffen, nicht weiter zurück als in das 8. Jahrhundert und
sind außerordentlich oberflächlich und unwissenschaftlich⁠[1838], aber
auch die aus der Zeit ASSURBANIPALS (SARDANAPALS,
668–626) herrührenden zeugen noch von überraschender Unkenntnis und
Unklarheit⁠[1839]. Zureichende Genauigkeit wird erst gegen Ende des
7. und im 6. Jahrhundert erreicht, zum Teil sogar erst in persischer
Zeit, also nach der Eroberung Babylons durch KYROS, 539⁠[1840];
soweit die gerade für diese Periode spärlichen keilschriftlichen
Quellen ein Urteil gestatten⁠[1841], scheint man sich eingehender
erst seit etwa 700 mit Farbe und Glanz, Zu- und Abnahme des Lichtes
der Planeten usf. befaßt, die Lehre von den Vorzeichen ausgebildet,
sowie die Konjunktionen der Wandelsterne beobachtet und astrologisch
gedeutet zu haben⁠[1842]. Die Fortschritte der eigentlichen Astronomie
und die durch sie bedingte Entdeckung von der Identität des Morgen-
und Abend-Sternes bei Venus und Merkur, — die bei letzterem ganz
erheblichen technischen Schwierigkeiten begegnen mußte —, ermöglichten
erst die endgültige Feststellung der Fünfzahl der Wandelsterne, sowie
deren Zusammenfassung mit Sonne und Mond zur Siebenheit der Planeten.
Diese bloß auf die Art des Umlaufes gegründete Vereinigung erscheint,
der Natur der Sache nach, nichts weniger als selbstverständlich und
naheliegend⁠[1843]; genau läßt sich allerdings derzeit noch nicht
festlegen, wann sie erfolgte⁠[1844], keinesfalls kann dies jedoch vor
dem 7. Jahrhundert geschehen sein. In dessen Verlaufe benützte die
Theologie, ganz im Einklange mit ihrem damals bereits angenommenen
Charakter, die magische und geheimnisvolle Siebenzahl, um eine solche
„Einheit der 7 Planeten“ zustande zu bringen, diese den höchsten
Gottheiten des altbabylonischen Pantheons zuzueignen und so das völlige
Übergewicht der Astrologie und des Fatalismus zu sichern⁠[1845].
Allein von dieser spätesten Gestalt der chaldäischen
Astrologie wissen und berichten die antiken Schriftsteller, z. B.
HERODOT⁠[1846]
(485–425), DIODOR⁠[1847] (um 45
v. Chr.), STRABON⁠[1848]
(63–20), VITRUV⁠[1849]
(um 25 v. Chr.), PLINIUS⁠[1850] (23–79) u. A., wobei es
erwähnenswert ist, daß noch BEROSSOS (um 280 v. Chr.) und
wohl ihm folgend auch DIODOR nur von 5 Wandelsternen sprechen
und nicht von 7⁠[1851]. Aus altbabylonischer Zeit liegen einheitliche
Darstellungen der 7 Planetengottheiten überhaupt nicht vor⁠[1852], und
die in den Keilinschriften erwähnten 7 Götter sind niemals die der 7
Planeten⁠[1853], bedeuten vielmehr in älterer Zeit die „Siebengottheit“,
d. i. „die Gesamtheit der großen Götter“⁠[1854], und in jüngerer die
Plejaden, wie sie z. B. in der Gestalt sieben Kreise in zwei Reihen auf der Stele des
Königs ASSARHADDON (681–668) abgebildet erscheinen⁠[1855].


Auf die Bedeutung der im vorstehenden so oft erwähnten
Siebenzahl, über die eine umfangreiche Litteratur besteht⁠[1856],
kann an dieser Stelle nur kurz eingegangen werden. Zahlen wie 3, 5,
7, 9, 13 und andere, spielen bei so vielen Völkern, auch bei solchen
ganz entlegener Kulturkreise, wie z. B. des alten Mexikos, eine
derart wichtige Rolle⁠[1857], daß dieser wohl eine allgemeine Ursache
zugrunde liegt, nämlich die gänzlich mangelnde (oder wie bei 9 nur sehr
beschränkte) Teilbarkeit und die hieraus erfließende Schwierigkeit bei
der rechnerischen Verwendung⁠[1858]. Im alten Babylon ist indessen unter
diesen Zahlen fraglos 7 die obherrschende, die an Einfluß und Bedeutung
alle übrigen weit hinter sich läßt und als „vollendete Zahl“, „Zahl
der Vollendung“ ἀριθμός τελειός gilt⁠[1859]. Vermutlich ist dies,
wie den „Attischen Nächten“ des GELLIUS (113–165 n. Chr.)
zufolge schon ARISTARCHOS von SAMOS (um 260 v. Chr.)
behauptete⁠[1860], und wie in neuerer Zeit, anscheinend selbständig,
wieder KANT hervorhob, aus der Art der Teilungen des
Mondmonates zu erklären, als deren natürlichste sich ergeben: für den
siderischen und Licht-Monat von 27–28 Tagen die Fristen 4 × 7 und 3 × 9,
für den synodischen Monat von 29–30 Tagen aber die von 3 × 10⁠[1861],
— wobei nach ARISTARCH noch als besonders maßgebend zu
berücksichtigen ist, daß die Summe 1 + 2 + 3 + 4 + 5 + 6 + 7 gerade 28
beträgt. Der Kult der Zahl 7 reicht daher in Babylon sehr weit zurück
und war längst völlig entwickelt, bevor im 7. Jahrhundert die Verehrung
der Planeten aufkam⁠[1862], und die mystische, bereits als „heilig“
angesehene Siebenzahl sowohl auf diese angewandt wurde als auch (in
recht willkürlicher Weise) auf die Sterngruppen der Plejaden und
Hyaden, des Orion, des großen und kleinen Bären usf.⁠[1863]. So z. B.
begegnen wir schon im alten babylonischen „Weltschöpfungs-Epos“⁠[1864]
sowie im Gedicht über die „Höllenfahrt der ISTAR“⁠[1865]) den 7
Winden und den 7 Geistern der Stürme⁠[1866], den 7 bösen Dämonen⁠[1867],
den 7 durch 7 Tore verschlossenen Abteilungen der Unterwelt, die den
7 Zonen der Oberwelt und des Himmels nachgebildet sein dürften⁠[1868],
den 7 Gewändern der ISTAR⁠[1869] usf.; späteren, zum Teil
sogar weit späteren Zeiten gehören dagegen, — im Widerspruche zu
JEREMIAS⁠[1870] —, u. a. an: die 7 Namen gewisser Sterne,
z. B. des Mars⁠[1871], die 7 Zeitalter⁠[1872],
die 7 Lebensstufen⁠[1873],
die 7 Tage in ihrer Verbindung zur fortrollenden Woche, die Siebenzahl
der den 7 Planeten zugehörigen Farben und Metalle, Töne und Saiten,
Stufen und Mauern, Himmel und Sphären usf.


Die 7 Himmel sollen nach JEREMIAS allerdings schon für
die sumerische Periode bezeugt sein⁠[1874], und zwar durch die sog.
Zikkurat, d. s. Tempeltürme von 7 Stockwerken, auf deren
oberstem sich noch ein Aufbau erhob, der den eigentlichen achten
Himmel vorstellte, den Sitz „der in höherem Sinne einheitlich
gedachten Gottheit“⁠[1875]. Als solche Türme, deren Besteigung zu den
kultischen Mitteln gezählt haben soll⁠[1876] und deren 7 Absätze den 7
Planeten geweiht waren und in deren Farben strahlten⁠[1877], erwähnt
JEREMIAS u. a. den Turm des Fürsten GUDEA (um 2340)
in Lagas, den des Gottes NABU in Borsippa, den des Gottes
MARDUK in Babel, „dessen Spitze aufreicht bis zum Himmel“,
sowie den zu Khorsabad⁠[1878]. Diesen Angaben gegenüber erheben sich
indessen berechtigte Bedenken: Nach ED. MEYER waren die
Zikkurat (= Berghäuser) ursprünglich künstliche Berge aus Ziegeln,
aufgeworfen in Gestalt eines Bergkegels oder „Tempelberges“ mit zur
Spitze führender, den Bau schräg umwindender Rampe und bestimmt,
den sumerischen Sturmgott ELLIL auch im Flachlande an sein
Heiligtum zu fesseln⁠[1879]. Etwa seit der Regierung GUDEAS
wurden sie auch für andere Götter errichtet⁠[1880], aber erst in sehr
viel späterer Zeit gab man ihnen die Form sog. Terrassen-Türme, die
aber keineswegs stets 7 Stockwerke besassen, sondern oft nur 3, 5 oder
auch 4⁠[1881]; als z. B. NEBUKADNEZAR II. um 600 den Turm zu
Borsippa (nach anderen auch den zu Babel) erneuerte, erhöhte er ihn
erst von 3 Stockwerken auf 7 und ersetzte die silberne Täfelung der
Wahrsage-Halle durch eine goldene⁠[1882].


Was die Beziehungen zu den Farben der Planeten anbelangt, die
JEREMIAS ebenfalls schon als für die Zeit GUDEAS
feststehend voraussetzt⁠[1883], so liegen Angaben vor für die
Türme von Babel, von Borsippa, von Birs-Nimrud (der aber mit dem
Vorgehenden identisch ist!) und von Khorsabad, sowie für die von
HERODOT⁠[1884] erwähnten 7 Ringmauern der den Sternen geweihten
Stadt Ekbatana⁠[1885]:



  
    	
       
    
    	
       
    
    	
      1.

    
    	
       
    
    	
      2.

    
    	
      3.

    
    	
       
    
    	
      4.

    
    	
       
    
    	
      5.

    
    	
      6.

    
    	
       
    
    	
      7.

    
  

  
    	
      I.
    
    	
      Babel:
    
    	
      tonfarbig
    
    	
       
    
    	
      gelbgrün
    
    	
      —
    
    	
       
    
    	
      —
    
    	
       
    
    	
      —
    
    	
      —
    
    	
       
    
    	
      bunt
    
  

  
    	
      II.
    
    	
      Borsippa:
    
    	
      schwarz
    
    	
       
    
    	
      —
    
    	
      rot
    
    	
       
    
    	
      blau
    
    	
       
    
    	
      —
    
    	
      blau
    
    	
       
    
    	
      —
    
  

  
    	
      III.
    
    	
      Borsippa:
    
    	
      schwarz
    
    	
       
    
    	
      hellrot
    
    	
      purpur
    
    	
       
    
    	
      golden
    
    	
       
    
    	
      weiß
    
    	
      blau
    
    	
       
    
    	
      silbern
    
  

  
    	
      IV.
    
    	
      Birs-Nimrud:
    
    	
      schwarz
    
    	
      geschweifte Klammer links über zwei Zeilen
    
    	
      orange?
    
    	
      rot
    
    	
       
    
    	
      golden
    
    	
       
    
    	
      weiß
    
    	
      blau
    
    	
      geschweifte Klammer links über zwei Zeilen
    
    	
      weiß?
    
  

  
    	
      grün?
    
    	
      grün?
    
  

  
    	
      V.
    
    	
      Khorsabad:
    
    	
      weiß
    
    	
       
    
    	
      schwarz
    
    	
      rot
    
    	
      geschweifte Klammer links über zwei Zeilen
    
    	
      weiß?
    
    	
       
    
    	
      —
    
    	
      —
    
    	
       
    
    	
      —
    
  

  
    	
      blau?
    
  

  
    	
      VI.
    
    	
      Ekbatana:
    
    	
      weiß
    
    	
       
    
    	
      schwarz
    
    	
      purpur
    
    	
       
    
    	
      blau
    
    	
      geschweifte Klammer links über zwei Zeilen
    
    	
      gelb
    
    	
      silbern
    
    	
       
    
    	
      golden
    
  

  
    	
      rot
    
  




Wie man sieht, gehen diese Bezeichnungen weit auseinander, ganz
abgesehen davon, daß sie mehrfach sprachlich unsicher sind und daß
die Aufstellungen meist ohne weiteres das Vorhandensein von gerade
7 Stockwerken oder Stufen voraussetzen; überdies gründen sie sich
zum Teil auf späte Überlieferungen, zum Teil auf Berichte über
neuere Ausgrabungen, aus denen allen, soweit die Angaben (nach
PRINZ) nicht überhaupt ganz unzutreffend, ja geradezu aus
der Luft gegriffen sind, keinesfalls Schlüsse auf die Zustände zur
Zeit der ersten Herstellung gezogen werden können. Den Turm von
Borsippa z. B. ließ, wie erwähnt, NEBUKADNEZAR II. erst um
600 erneuern und eine Inschrift anbringen, die nach OPPERT
laute⁠[1886]: „Ich habe ... das Wunderwerk zu Borsippa, den Tempel
der 7 Sphären⁠[1887] des Himmels und der Erde, wiederhergestellt
und neu erbaut, ... in der Mitte Borsippas baute ich den Turm,
das ewige Haus, dessen Glanz erhöht ist durch Gold, Silber und
andere Metalle und durch glasierte Ziegel; ... ich bin der
Wiedererbauer des Turmes, ... des Stufenturmes, des Tempels, der
bekleidet ist mit getriebenem Gold, Kupfer, Blei und Steinen“; eine
abermalige Erneuerung erfolgte dann unter König ANTIOCHUS I.
SOTER (283–263), dem nämlichen, dem BEROSSOS sein Werk
über die Geschichte Babels widmete⁠[1888]. Ziegel des Turmes von
Birs-Nimrud mit bunter Glasur (in deren Herstellung die Babylonier
seit altersher große Meister waren) untersuchten LAYARD
und PERCY und ermittelten als Farbstoff der weißen opakes
Zinnoxyd, der roten Kupferoxydul, der blauen ein Kupferoxyd (versetzt
mit einem bleihaltigen Flußmittel) und der gelben ein zinnhaltiges
Bleiantimoniat, ähnlich dem sog. Neapelgelb (mit Natriumsilikat als
Flußmittel)⁠[1889]. Zu Khorsabad wurde 1854 unter dem Eckstein des
von König SARGON II. 706 errichteten Baues eine Steinkiste
mit 7 Barren gefunden, von denen drei verloren gingen, während die
vier erhaltenen nach BERTHELOT⁠[1890] aus Gold, Silber,
Bronze und weißem Magnesit (Magnesium-Carbonat) bestehen und längere
Inschriften tragen, denen zufolge die Materialien aller sieben
waren: Hurasu = Gold, Kaspi = Silber, Uruki = Erz (Bronze)⁠[1891],
Anaki = Blei, Kasazatiri = Zinn, Abar = Magnesit (determinierender
Zusatz: sipri zakur = Marmor?)⁠[1892] und Gissipgal = Alabaster (nach
JEREMIAS aber = Lapis Lazuli, Lasurstein)⁠[1893]. Was endlich
die 607 erbaute Stadt Ekbatana und das gleichzeitig zerstörte,
angeblich ebenso ummauerte Ninive betrifft⁠[1894], so müßte die innerste
goldfarbige Mauer der Sonne, die benachbarte silberfarbige dem Mond
entsprechen, während die planetarische Zugehörigkeit der übrigen
Farben fraglich bleibt; nach JEREMIAS⁠[1895] ist für diese
anzunehmen, von außen nach innen: weiß = Venus, schwarz = Saturn,
purpur = Mars, blau = Merkur, gelb = Jupiter, silbern = Mond, golden
= Sonne, doch finden sich zuweilen für die nämlichen Planeten die
Angaben blau (oder bunt), schwarz, rot, grüngelb, weiß, grün, golden
(oder grün)⁠[1896] und auch noch verschiedene andere. Die Ordnung bei
Borsippa (III) hält BOUCHÉ-LECLERCQ „für die umgekehrte wie
am Himmel“⁠[1897]; die bei Birs-Nimrud (IV) endlich soll der „wahren“
Planetenreihe Saturn, Jupiter, Mars, Sonne, Venus, Merkur, Mond
folgen. Sichtlich stimmen die Zuweisungen, die sich überdies nur auf
Bauwerke sehr später Zeiten gründen, so wie sie vorliegen, durchaus
nicht untereinander überein, während es hinwiederum ganz unstatthaft
bleibt, je nach Bedarf „Irrtümer“ vorauszusetzen und willkürliche
Umstellungen vorzunehmen⁠[1898], — betreff derer es schon zur größten
Vorsicht mahnen muß, daß z. B. NEBUKADNEZAR den silbernen
Schmuck einer Halle ohne weiteres durch goldenen ersetzt, oder daß
SIN, der Gott des silbernen Mondes, mit einem lasurblauen Bart
ausgestattet wird⁠[1899]; ohne Zwang lassen sich auch jene Farbenskalen
weder der einen oder anderen älteren und unrichtigen Reihe der Planeten
angliedern, noch der spät entdeckten richtigen, noch auch der in der
Folge der Wochentage überlieferten.


Die siebentägige „Planeten-Woche“ und die Darstellung ihres
Zusammenhanges mit den Planeten durch ein (sehr künstliches)
Heptagramm hält JEREMIAS für außerordentlich alt,
wenngleich er zugibt, daß sie sich für die babylonische Zeit nicht
unmittelbar nachweisen lasse⁠[1900]; wie indessen BOLL, —
auch gegenüber BOUCHÉ-LECLERCQ⁠[1901] —, zeigte, fehlen
für Babylon sämtliche einschlägige Grundlagen⁠[1902]. Allerdings
kommen schon unter dem Fürsten GUDEA die durch Viertelung
des Lichtmonates entstehenden siebentägigen Fristen vor⁠[1903], die
sich u. a. vortrefflich zur Ausgleichung des Sonnenjahres mit dem
Mondmonat eignen⁠[1904], ferner in späterer Zeit auch der 7., 14.,
21. und 28. Monatstag als „Siebener-Tage“, betreff derer es jedoch
immer noch strittig ist, ob und seit wann sie „Schabattu“ hießen, und
was dieser Name bedeutete⁠[1905]. Erstens waren jedoch solche Fristen
bloß Unterteile je eines Monates und wurden nicht, wie die wahre
„fortrollende“ oder „laufende“ Woche, ohne Rücksicht auf das Monatsende
„durchgezählt“, und zweitens gibt es dafür, daß man ihre sieben Tage in
irgendeine Verbindung mit den Planeten gebracht habe, auch nicht einen
einzigen litterarischen oder bildnerischen Anhaltspunkt⁠[1906]. Nach
den Berichten des Historikers CASSIUS DIO (150–235)⁠[1907],
des Astrologen VETTIUS VALENS (im 2. Jahrhundert n. Chr.),
der gleichzeitigen Papyri, sowie des LAURENTIUS LYDUS (um 560
n. Chr.)⁠[1908] soll die willkürliche, der Folge der Wochentage
zugrunde liegende Reihe der Planeten, d. i. Saturn, Sonne, Mond,
Mars, Merkur, Jupiter, Venus, aus der wahren des ἑπτάζωνος
(Heptázonos, Septizonium), d. i. Saturn, Jupiter, Mars, Sonne, Venus,
Merkur, Mond, dadurch abgeleitet worden sein, daß man, vom Saturn aus
beginnend, immer um je vier Stellen weiter schritt, oder, wie eine
nachträgliche pythagoräisierende Erklärung besagt, den musikalischen
Quartenabstand διὰ τεσσάρων auf die Gestirne übertrug; aber jene
willkürliche Reihe läßt sich weder als in Babylon entstanden
aufweisen noch als frühzeitig von dort aus weiter verbreitet, und
die wahre vollends, die auf Kenntnis der Erdentfernungen und
Umlaufszeiten fußt, setzt erhebliche Fortschritte der beobachtenden
Astronomie voraus und wurde in Babylon erst gegen Anfang unserer
Zeitrechnung bekannt⁠[1909]. Die zutreffende Erklärung erwähnen überdies
auch schon CASSIUS DIO und VETTIUS VALENS: zählt
man die 24 Stunden des Tages gemäß der wahren Reihe der Planeten
immer wieder von 1–7 durch und macht dabei den Anfang mit Saturn, so
trifft auf die erste Stunde jedes Wochentages der richtige
zugehörige Gott, der zunächst nur sie beherrscht, weiterhin
aber den ganzen Tag⁠[1910]. Die Ausbildung dieser wirklichen
Planetenwoche und ihre Durchführung als „fortrollende“ sind indessen
erst Schöpfungen der hellenistischen Periode; wie auf eine Anzahl
anderer Errungenschaften des nämlichen Zeitalters, wird daher auch auf
sie weiter unten nochmals zurückzukommen sein.


b) Persien.


Die Kultur der Iranier, die sich, ebenso wie die der Inder, seit
dem Ende des dritten Jahrtausends selbständig, namentlich ganz
unabhängig und unbeeinflußt von der babylonischen, ausgestaltet
hatte⁠[1911], erfuhr tiefgehende Einwirkungen durch das spätestens
gegen 1000 v. Chr. erfolgende Auftreten des ZARATHUSTRA
(ZOROASTER)⁠[1912], das wesentlich auf Seßhaftmachung
der vielfach noch nomadischen und räuberischen östlichen Stämme,
Verbesserung ihrer Lebensbedingungen durch Förderung von Ackerbau und
Viehzucht, sowie Läuterung ihres Glaubens abzielte⁠[1913]; in letzterer
Richtung war aber bei den breiteren Volksschichten ein Erfolg nur sehr
langsam und unvollständig erreichbar⁠[1914], so daß erst die nächsten
Jahrhunderte, die 678 zur Begründung eines eigentlichen persischen
Reiches, Parsua, führten⁠[1915], die Entwicklung zu einem gewissen
Abschlusse brachten. Fast völlig im Dunkel liegen noch die frühesten
Beziehungen zwischen den Persern und den gleichfalls iranischen
Medern, die nach lange andauernden, zum Teil gemeinsam mit anderen
Völkerschaften geführten Kämpfen 607 das assyrische Reich stürzten,
Ninive zerstörten und Ekbatana begründeten⁠[1916], um die Mitte des 6.
Jahrhunderts aber selbst wieder unter persische Botmäßigkeit gerieten,
— ohne daß dieser Ersatz eines herrschenden iranischen
Stammes durch einen anderen nach außen hin besonderen Eindruck
hervorgerufen hätte⁠[1917].


Die reine iranische Religion, nach MOMMSEN ausgezeichnet
„durch fast monotheistische Verehrung des ‚Höchsten der
Götter‘, Bildlosigkeit und Geistigkeit sowie strengste
Sittlichkeit und Wahrhaftigkeit“⁠[1918], kannte weder Götterbilder
noch Gotteshäuser⁠[1919]. Die oberste Stellung in ihr nahm
AHURA-MAZDA ein, auch MAZDA-AHURA = „der weise
Herr“; die Sonne gilt als sein Auge, Atar (das Feuer) ist sein Sohn,
er offenbart sich in Sonne und Mond sowie in Erde, Wasser, Feuer und
Wind (nicht Luft)⁠[1920], und man betet zu ihm auf Bergeshöhen unter
Entzünden der lauteren Opferflamme⁠[1921]; mit den sechs „Amesa Spenta“
= „Unsterblichen Heiligen“ (einer Art Erzengel) vereint er sich zur
„Siebenheit“, die aber nicht im entferntesten Zusammenhange mit jener
der chaldäischen Planetengottheiten steht⁠[1922].


Von diesen erhielten die Perser nicht früher Kenntnis, als sie in
nähere Berührung mit den Babyloniern kamen, und eine Vermischung
iranischer und chaldäischer Vorstellungen eintrat, deren Anfänge zwar
sicher weit hinter der Regierung ALEXANDERS DES GROSSEN
zurückliegen, die aber ihren Höhepunkt erst zur Zeit der Diadochen
erreichte⁠[1923]. Zunächst beharrte die große Volksmenge, wie schon
LENORMANT richtig ausführte⁠[1924], auch nach dem Sturze des
babylonischen Reiches durch KYROS im gewohnten Aberglauben,
teils weil die Perser völlige religiöse Toleranz übten⁠[1925],
teils weil sie eine nur äußerst dünne Oberschicht bildeten, die
zur Blütezeit der Achämeniden-Dynastie nur etwa ein Prozent der
Gesamtbevölkerung betrug (500000 von 50 Millionen)⁠[1926], in
früherer Zeit, bei geringerem Umfange des Reiches, also vielleicht
einige Prozente. Während der Herrschaft der Diadochen erhielt dann
die persische Religion wenigstens in den Mittelpunkten der Kultur
ein erhebliches Übergewicht, aber nicht, ohne auch selbst wieder
durch die spätbabylonische weitgehend beeinflußt zu werden⁠[1927],
namentlich betreff Astrologie und Magie, die ihrem eigenen Wesen
völlig fremd gewesen waren; den „Magiern“, Mitgliedern der für das
alte Medien charakteristischen einheimischen Priesterschaft⁠[1928],
über deren Namen und Herkunft nichts ganz sicheres bekannt ist⁠[1929],
lag nämlich ursprünglich, nach den übereinstimmenden Berichten
der besten und ältesten Quellen, gerade alles das völlig
fern, was man als Zauberei, Geheimkunst, Geisterbannen usf., kurz
als „Magie“ zu bezeichnen gewohnt ist⁠[1930]. Die dürftigen echten
Überreste des rein erhaltenen Glaubens in den heiligen Büchern des
„Avesta“, das in seiner heutigen Gestalt erst im 3. nachchristlichen
Jahrhundert unter Bewahrung frühpersischen, medischen oder baktrischen
Sprachgutes aufgezeichnet wurde, verraten keine Spur derartiger
Kenntnisse, die vielmehr, wo sie sich im „Avesta“ geltend machen,
allemal eines der Kennzeichen später, zum Teil sogar sehr später (bis
ins 7. nachchristliche Jahrhundert herabreichender) Einschiebungen
darstellen⁠[1931].


Erst als sich die persische Priesterschaft im Laufe des 4. Jahrhunderts
immer nachhaltiger seitens der babylonischen beeinflussen ließ,
übernahm sie von ihr Astronomie und Astrologie, Sterndienst und
Magie⁠[1932]. Für die babylonischen Priester dieser Epoche, die sich
ausdrücklich „Chaldäer“ nannten, steht als Grundgedanke ihrer Lehre
fest, daß sich die Götter in den Gestirnen verkörpern, vor allem in den
7 Planeten, den „Lenkern der Schicksale“, die durch ihre Bewegungen
die Gesamtheit der irdischen Vorgänge und Ereignisse beherrschen und
in untrüglicher Weise herbeiführen; alles auf Erden hat daher seine
bestimmte und berechenbare Zeit und tritt unabwendbar ein, sobald diese
gekommen ist. Die Berechnung anzustellen, die betreffenden Vorzeichen
rechtzeitig zu erkennen und richtig zu deuten, die Götter durch Gebet,
Sühnung, Opfer, Beschwörung usf. womöglich noch zu beschwichtigen oder
umzustimmen u. dgl. mehr, ist Sache der Priester; denn diese allein
kennen das erforderliche Ritual und die den Göttern wohlgefälligen
Einzelheiten des Kults und der Liturgie, der Worte und Gebärden, der
Anrufungen und Intonationen, auch besitzen sie allein Kunde vom „wahren
Wesen“ und den „wahren Namen“ der Gottheiten und verstehen es auch,
die ungeheuren und geheimnisvollen „Kräfte“, die solches Wissen (nach
uralten und bei zahlreichen Völkern weitverbreiteten Vorstellungen)
verleiht, mit zauberischer Macht anzuwenden, d. h. die Götter zu
zwingen, falls sie sich nicht erbitten lassen⁠[1933]. Wie
die Magie, hierin die Zwillingsschwester der Astrologie, erkannt hat,
gibt es eben dunkle Beziehungen zwischen Dingen, Worten oder Namen,
und Personen, auch göttlichen; wer diese Beziehungen durchschaut,
besitzt auch Einblick in die ihnen entsprechenden Zerimonien, bestimmte
Zerimonien haben aber auch bestimmte Folgen⁠[1934].


Solche, auf zum Teil uralt babylonischen Aberglauben zurückgehende,
für Stellung und Macht des chaldäischen Priestertums äußerst
charakteristische Anschauungen konnten sich indes nicht ohne
erhebliche Abänderungen mit den iranischen verschmelzen; großes
Beharrungsvermögen erwies namentlich deren dualistische Grundlage, der
gemäß dem guten Prinzip, AHURA-MAZDA (= ORMUZD),
dem Geiste des Lichtes und der Wahrheit, in ANGRA-MAINYU (=
AHRIMAN), dem Geiste des Dunkels und der Lüge, ein Böses
gegenübersteht, desgleichen der Schar der guten und wohlwollenden
Genien eine der bösen und neidischen Dämonen usf., derart, daß sich der
ganze Vorgang der Weltentwicklung im Kampfe dieser beiden Prinzipien
erschöpft⁠[1935]. So eignete sich die persische Religion u. a. zwar
den Planetenkult an und ersetzte die Dreizahl der iranischen Himmel,
über denen sich das Paradies befindet, durch die Siebenzahl der
Sphären⁠[1936]; ebenso übernahm sie den Gedanken von der Herabkunft und
dem Wiederaufstiege der Seelen durch die Sphären der 7 Planeten, wobei
ihnen deren „Herrscher“ (Wächter, Hüter; Archonten) die geschlossenen
Tore auftun und „Kleider“ (= Anlagen, Leidenschaften, ...) mitgeben
oder wieder abnehmen⁠[1937]; die Gottheiten der Planeten aber
setzte sie zu Dämonen herab, und wenn nicht alle sieben, weil
der Charakter von Sonne und Mond doch allzu gesichert feststand,
so mindestens die fünf der eigentlichen Wandelsterne, die entweder
sämtlich, oder in ihrer Mehrzahl zu „Widersachern der guten Götter“,
„Verstörern des Himmels“ und „bösen Geistern“ werden, als arglistige
Neider die Himmelsreise der Seelen zu hindern suchen und sei es durch
Anbetung und Opferbringen, sei es durch Drohung und Beschwörung,
zu beschwichtigen oder zu gewinnen sind⁠[1938]. Auch der iranische
MITHRAS, ursprünglich Genius des Himmelslichtes, wird nunmehr
mit dem babylonischen Sonnengott SAMAS identifiziert und
erhält so die Oberherrschaft über die Gestirngötter der Planeten, denen
man, ebenso wie den Tierkreisbildern, je nach ihrer Beschaffenheit,
Helligkeit, Färbung usf., zahlreiche bald nutzbringende, bald
verderbliche „Kräfte“, sowie mannigfache „Beziehungen“ zuschreibt,
u. a. zu Tieren, Pflanzen, Mineralien, Edelsteinen und Metallen⁠[1939],
— wofür indessen unmittelbare Nachweise erst aus der Anfangszeit
der Arsakiden-Dynastie vorliegen, die vom 3. vor- bis zum 3.
nachchristlichen Jahrhundert regierte⁠[1940]. Die Notwendigkeit, auch
für den Kult der bösen Geister zu sorgen, und durch genehme Verehrung
entweder ihr Wohlwollen zu erkaufen oder sie durch Zauberhandlungen
unschädlich, wenn nicht gar dienstbar zu machen⁠[1941], mußte jedenfalls
Bedeutung und Wichtigkeit der Priesterschaft neuerdings steigern
und ihren liturgischen Handlungen und Worten sowie ihrer Kenntnis
der „wahren Geheimnamen“, — die deshalb nur in „leisem Gebete“
ausgesprochen und in charakteristischer Weise „gemurmelt“ werden
durften⁠[1942] —, erhöhtes Ansehen verschaffen⁠[1943]. Götterbilder
in menschlicher Gestalt aufzustellen und sie in geschlossenen Räumen
anzubeten sollen die Perser, nach BEROSSOS, erst seit der
Regierung ARTAXERXES II. (405–359) begonnen haben, also seit
Beginn des 4. Jahrhunderts⁠[1944], und die im arabischen „Fihrist“
(gegen 1000 n. Chr.) überlieferte Erzählung, schon der völlig
mythische persische König ALDAHHAK habe den 7 Planeten Tempel
erbaut⁠[1945], ist daher in das Reich der Fabel zu verweisen; allgemein
gebräuchlich scheint jene Sitte aber erst in der Zeit der Diadochen
geworden zu sein, in der auch die Verehrung der vier Elemente Feuer
(âtar), Wasser, Erde und Wind, über die schon HERODOT
erzählt⁠[1946], zum Dienste von Elementen-Gottheiten als „Herren
der Elemente“ (στοιχεῖα) ausartet, denen man Kultstätten weiht und
Bildsäulen setzt⁠[1947]; dies sind offenbar die „Idole der Planeten“ und
„Idole der Elemente“, deren, zusammen mit den „Festen ihrer Verehrung“,
den „Festen der Vermählung der Elemente“ usf., noch im 10. Jahrhundert
n. Chr. der hochgelehrte arabische Schriftsteller ALBIRUNI
in seiner „Chronologie der alten Nationen“ Erwähnung tut⁠[1948], aber
auch schon im 2. Jahrhundert n. Chr. der Apologet ARISTIDES,
der Tempel wie Kultbilder den „Chaldäern“ zuschreibt⁠[1949]. Für die
griechischen Berichterstatter verwischten sich eben schon seit den
Tagen ALEXANDERS DES GROSSEN die Grenzen zwischen Babyloniern,
Assyriern, Chaldäern und Persern in einer Weise, die zwecks Beurteilung
aller späteren Überlieferungen von größter Wichtigkeit bleibt; vor
allem aber flossen die Begriffe der babylonischen „Chaldäer“ und
der iranischen „Magier“ so völlig ineinander, daß schließlich z. B.
ZARATHUSTRA für die nämliche Person gehalten werden konnte wie
NIMROD, der sagenhafte Held der babylonischen Urzeit⁠[1950].
War aber auch die Verschmelzung babylonischen und iranischen Wesens in
Wirklichkeit nicht so vollständig, wie sie den griechischen Beobachtern
aus leicht begreiflichen Gründen erscheinen mußte, so zeitigte sie
doch außerordentlich wichtige Folgen; denn wie die babylonische Kultur
seit fernen Zeiten unmittelbar oder durch assyrische Vermittlung auf
die ganz Vorderasiens eingewirkt hatte, so beeinflußte sie nun jene
Persiens und durch sie wieder die der weitesten und entlegensten
Kreise der alten Welt, wobei, ebenso wie in Persien, nicht selten an
die Stelle der babylonischen Göttergestalten abgeänderte einheimische
treten, oder statt ihrer auch fremde, geheimnisvolle und magische
Mächte⁠[1951].




2. Einflüsse seitens des
älteren Ägyptens.





Übersicht einiger
Hauptdaten⁠[1952].



  
    	
       
    
    	
      v. Chr.

    
  

  
    	
      Zeitalter der Horus-Verehrer

    
    	
      um 4250

    
  

  
    	
      Zeitalter der Thiniten

    
    	
      3315–2895

    
  

  
    	
      Altes Reich

    
    	
      2895–2540

    
  

  
    	
      Zeitalter des Überganges

    
    	
      2540–2160

    
  

  
    	
      Mittleres Reich

    
    	
      2160–1785

    
  

  
    	
      Zeitalter der Zersetzung; Hyksos-Könige

    
    	
      1785–1580

    
  

  
    	
      Neues Reich

    
    	
      1580–1100

    
  

  
    	
      Herrschaft der Söldner, Äthiopier, Assyrier

    
    	
      1100–663 

    
  

  
    	
      Zeitalter der Restauration

    
    	
      663–525 

    
  

  
    	

      Herrschaft der Perser

    
    	
      525–332 

    
  

  
    	
      Ptolemäische Könige

    
    	
      331–30  

    
  

  
    	
      Ägypten römische Provinz

    
    	
      30  

    
  

  
    	
      Einführung des verbesserten 365tägigen Kalenders: am 15. Juni 4241
      v. Chr.⁠[1953].

    
  







Da die ägyptische Religion schon zu Beginn des neuen etwa von 1580–1100
währenden Reiches in vielen Richtungen bis zur Unkenntlichkeit
entstellt und in anderen nur mehr der Form nach annähernd erhalten
war⁠[1954], so bietet es große Schwierigkeiten, ihre Entwicklung bis in
die Zeit des mittleren oder gar des alten Reiches (etwa von 2160–1785
und 2895 bis 2540) zurückzuverfolgen. So weit dies indessen möglich
ist, zeigt sich, daß keine Gottheit in höherem Ansehen stand als
der Sonnengott RÊ, neben dem allenfalls noch der Mondgott
THOT in Betracht kommt, während andere Sterngötter, — denn
nicht die Gestirne verehrt man, sondern die Wesen, die
sich in ihnen offenbaren⁠[1955] —, keinerlei Rolle in Sachen des
Glaubens spielen⁠[1956].


Anfänglich scheinen Sonne und Mond als Augen einer
Gottheit gegolten zu haben, des „großen HORUS“, des
„HORUS der beiden Augen“⁠[1957], den man sich als Falken
mit leuchtenden Augen vorstellte; demgemäß heißt auch RÊ
später „der große Gott“, „der Herr des Himmels“, wird falkenköpfig
abgebildet und trägt auf dem Haupte die Sonnenscheibe, umwunden von
der flammenspeienden Schlange APOPHIS, der „Vernichterin
der Feinde“; an weiteren Beinamen, — betreff derer zu beachten
ist, daß die ägyptische Religion gewohnheitsgemäß auch an gänzlich
widerspruchsvollen Angaben keinen Anstoß nimmt und sie als gleichwertig
nebeneinander gelten läßt —, besitzt der „große Lichtgott“ u. a.
„Stier seiner Mutter“ sowie „CHEPRE der Käfer“, und zwar
hängen diese mit den sehr mannigfaltigen Vorstellungen über seinen
Ursprung zusammen⁠[1958]. Nach der einen von diesen wird HORUS
jeden Morgen neu geboren und zeugt dann sich selbst (d. h. die am
folgenden Tage aufgehende Sonne) im Leibe der Himmelsgöttin, die
bald (nach ägyptischer Sitte) als seine Schwester und Gemahlin, bald
wieder als seine Mutter gedacht wird⁠[1959], und zu deren besonderen
Formen auch ISIS zählt, — weshalb in der späteren Sage
deren Sohn, der aber ganz verschieden vom großen Lichtgotte
HORUS-RÊ ist, wiederum HORUS heißt⁠[1960]. Nach einer
anderen ist der große HORUS sein eigener Erzeuger und schuf
sich selbst, sowie seine Namen; dieser Zusatz weist darauf hin, wie
innig zusammenhängend auch den Ägyptern Sache oder Person und Namen
erschien⁠[1961]: sogar die Götter müssen sich demjenigen fügen, der
sie durch Verrat ihres „wahren Namens“ in jedermanns Macht zu geben
droht, und selbst in äußerster Gefahr teilt RÊ den seinen nur
der ISIS mit, „allein für sie und ihren Sohn HORUS“⁠[1962].
Wieder eine andere läßt, wie den Skarabäus-Käfer sein Ei, d. i. die
Mistkugel, in der er (nach ägyptischer Annahme) ungeschlechtlich
seine Nachkommen zeugt, so HORUS das seinige, d. i. die
Sonne, vor sich herwälzen⁠[1963] und dann aus diesem „von ihm selbst
geschaffenen Ei“ auskriechen⁠[1964], als „Keim eines schönen und
edlen Eies“⁠[1965], als „Sonnenkind, aus dem Ei entspringend“⁠[1966];
man erzählt aber auch, daß dieses Ei als „Weltenei“ bei Beginn der
Schöpfung aus dem finsteren, die männlichen und weiblichen Keime in
sich bergenden Urwasser NUN hervorging, und daß es Gott
PTAH von Memphis oder Gott CHNUM von Esne, „der
Weltbaumeister“, auf der Töpferscheibe rund drehte⁠[1967]. — Sagen
dieser Art über Entstehung von Welt und Mensch sind übrigens auf der
ganzen Erde sehr verbreitet, weshalb auch Eier, wirkliche, nachgemachte
oder gemalte, eine wichtige Rolle im Totenkult spielen, nicht nur im
ägyptischen, in dem sie oft verbunden mit der Schlange als „Seelentier“
auftreten⁠[1968]: das Ei ist eben von geheimer Lebenskraft erfüllt, wird
deshalb auch von den Anhängern mancher Geheimlehren nicht genossen und
sichert (ebenso wie das Blut) dem Toten das Leben⁠[1969]. Auf einen
babylonischen Mythus geht die Erzählung zurück, daß Fische an das Ufer
des Euphrat ein Ei von wunderbarer Größe herausschoben, aus dem eine
Taube die „große syrische Göttin“ (Dea Syria) ausbrütete⁠[1970]; bei
den Iraniern zerreißt der „eiförmige Felsen“ des „Welteneies“ in zwei
Hälften, deren obere die Himmelswelt mit ORMUDZ und deren
untere die Unterwelt mit AHRIMAN ergibt, während aus der Mitte
MITHRAS entspringt, und dies ist das berühmte „mithräische
Mysterium des Steines, der kein Stein ist“ (μιθριακὸν μυστήριον τοῦ
λίθου, ὃς οὐ λίθος)⁠[1971]; durch persische Vermittlung soll es schon
frühzeitig den kleinasiatischen und europäischen Griechen zugekommen
sein⁠[1972] und seither nicht minder in den alten Mysterien-Diensten
des PYTHAGORAS und ORPHEUS (Ei des PHANES!)
seine Rolle gespielt haben, wie noch in den späten Lehren gewisser
gnostischer Sekten, z. B. der Sethianer⁠[1973].


Die Ansicht, daß HORUS identisch sei mit OSIRIS,
ist unzutreffend und entspringt jedenfalls der Tatsache, daß
HORUS, aus nicht recht durchsichtigen Gründen, zuweilen
für OSIRIS eintritt, so z. B. schon frühzeitig im sog.
„Totenbuche“⁠[1974], das man vornehmen Bestatteten als eine Art
Wegweiser im und ins Jenseits mit in das Grab zu geben pflegte. Dieses
als Grundlage für die Unsterblichkeits-Lehre sehr wichtige Buch
ist schon zu Anfang des neuen Reiches (um 1600) eine weitläufige
Sammlung von Texten und Textsätzen mannigfaltiger Herkunft und
verschiedensten, zum Teil bis etwa 3300 zurückgehenden Alters, das
weiterhin noch ständig und in ganz willkürlicher Weise aus vieldeutigen
und unzuverlässigen Quellen ergänzt und vermehrt wird, so daß es
größtenteils nur ein wirres und unklares Gemisch darstellt, das zudem
noch ungenau und fehlerhaft überliefert ist⁠[1975].


Was nun die außerordentlich bedeutsame Gestalt des OSIRIS
betrifft, so war er ursprünglich (gleich dem Getreidegott
NEPERA)⁠[1976] ein Erd- und Vegetations-Gott, der in der Tiefe
des Bodens haust und aus ihr Saaten, Kräuter und Bäume hervorwachsen
heißt; die sommerliche Glut, die sein göttlicher Bruder SETH
sendet, macht diese verwelken und auch ihn dahinsterben, jedoch
nicht völlig, vielmehr erweckt ihn der Zauber des „neuen Wassers“
aus seinem Grabe zu neuem Leben, so daß er wieder aufersteht und von
früherer Zeugungskraft erfüllt die Felder abermals ergrünen läßt⁠[1977].
Den bösartigen SETH, der im übrigen wenig bekannt ist und
angeblich den Esel zum „heiligen Tiere“ haben soll, bringt die Sage
nach verschiedener Weise mit OSIRIS in Verbindung⁠[1978].
Nach der einen Überlieferung tötete er ihn heimtückisch und warf
den Sarg mit seiner Leiche in den Nil, so daß er bis ins Meer und
weiter bis Byblos schwimmt, wo ihn ISIS auffindet und nach
Ägypten zurückbringt; hierdurch erklärt sich die Verbindung mit den
Kulten der „großen Göttin“ von Byblos und des einem Eber zum Opfer
gefallenen ADONIS (semitisch = der große Gott)⁠[1979].
Einer anderen zufolge zerstückelte SETH den Körper des
OSIRIS und trennte ihm den Kopf ab, weshalb auch das sog.
„Rückgrat des OSIRIS“, eigentlich wohl nur ein Baumstamm mit
mehreren Querbalken, als sein Fetisch gegolten haben soll⁠[1980]; da
nun ursprünglich, wie bei vielen Völkern, so auch bei den Ägyptern
der älteren Zeit die sog. „sekundäre Bestattung“ des wie angegeben
behandelten und durch Abschaben vom Fleische befreiten Leichnams
gebräuchlich war, — Beispiele hierfür kommen selbst noch zur Zeit
der persischen Eroberung vor⁠[1981] —, so ist die Sage wohl erst
nachträglich dieser Sitte entsprechend umgestaltet worden; und wie
der Spruch „die Glieder mögen sich wieder vereinigen, der Kopf füge
sich wieder an die Knochen“ mit „Erneuerung des Lebens“ (παλιγγενεσία,
Palingenesía) gleichbedeutend war⁠[1982], so hielt man es auch betreff
des OSIRIS: sein Sohn HORUS sucht mit Hilfe des
Gottes THOT oder des ANUBIS die Knochen zusammen,
balsamiert die Überreste ein, umwickelt die Leiche mit weißen und
farbigen Binden, wie das (schon im alten Reiche) bei den Mumien, aber
auch bei den Götterbildern geschieht, und macht sie durch Zauber
lebendig⁠[1983]. Später wirkt hierbei auch ISIS mit, und das
„neue Wasser“, das HORUS und THOT schon auf sehr
alten Wandzeichnungen über den toten OSIRIS
ausgießen⁠[1984],
das „Wasser, das das Leben wiederholt“ (erneut), den der Dürre
SETHS Erlegenen „wieder aufleben“ läßt und ursprünglich nichts
anderes war als das Überschwemmungswasser des Nils⁠[1985], geht dann
allmählich in ein „Wasser des Lebens“ über im Sinne eines von der
ISIS erfundenen „Zaubermittels der Unsterblichkeit“ (φάρμακον
τῆς ἀθανασίας)⁠[1986], das auch mit dem „Blute der ISIS“
und dem symbolischen „Knoten (Gürtelknoten) der ISIS“ in
Verbindung gebracht wird⁠[1987]. — Solches „Wasser des Lebens“ kennt
übrigens auch die alte babylonische Litteratur⁠[1988] u. a. schon in
„ISTARS Höllenfahrt“⁠[1989], ferner erwähnen es griechische
Grabschriften spätestens des 4. Jahrhunderts⁠[1990], und selbst
ALEXANDER DEN GROSSEN soll einer seiner Züge bis zur „Quelle
des Lebenswassers“ geführt haben⁠[1991].


Wenngleich nun der erstandene OSIRIS, wie schon seine
Darstellung als bekrönte Mumie zeigt⁠[1992], als Toter
angesehen wurde, so galt er doch als eine tote Gottheit, die
in Mumiengestalt auf Erden weiterherrscht, und in dieser Eigenschaft
verdrängte er schon gegen Ende des alten Reiches den mächtigen Gott
ANUBIS, der bis dahin zu Abydos als eigentlicher „Totengott“
und „Schützer der Toten“ Gegenstand einer der wichtigsten Kulte gewesen
war⁠[1993]; hieran anschließend entstand wohl die Tradition, daß der
vornehmste Teil der OSIRIS-Leiche, das Haupt des Toten (caput
mortuum), gerade an der altheiligen Stelle zu Abydos begraben gelegen
habe⁠[1994], und daß das „Totenbuch“, das seit jeher vornehmlich als
„dem Herrn von Abydos“ geweiht galt, mit OSIRIS und demgemäß
mit der Auferstehungs- und Unsterblichkeits-Lehre in Verbindung zu
bringen sei⁠[1995]. Bereits im alten Reiche wird OSIRIS zum
„Vorbild aller Toten“, zum „Ersten aller Toten“: er verbürgt die
Unsterblichkeit, indem er wie ein Mensch stirbt, bestattet wird,
nachher aber mit allen körperlichen und geistigen Eigenschaften zu
neuem Leben aufersteht⁠[1996]. Wie nun überhaupt der Mensch nur,
indem er sich mit den Göttern identifiziert, Anteil an ihrer Macht
zu gewinnen vermag⁠[1997], so hat er sich auch „mit OSIRIS
zu vereinigen“, „zu OSIRIS zu werden“, damit er gleich ihm
die Totenwelt durchwandere, so den Tod überwinde und unsterblich
erstehe⁠[1998]. In solchem Sinne wird nicht nur ein verstorbener König
angeredet als „dieser OSIRIS“⁠[1999], sondern jeder Tote
heißt einfach „der OSIRIS N. N.“, ANUBIS balsamiert
ihn ein und bestattet ihn wie einstens den OSIRIS, und wenn
sein Grab gefunden ist, wird zur rechten Zeit das „neue Wasser“
auch ihn wieder neu aufleben lassen⁠[2000]. Bei den sog. „Mysterien
des OSIRIS“ wurde dies, anknüpfend an das Wiedererblühen
der Natur nach totenähnlicher Ruhe, durch Vorzeigen und Herumtragen
keimender Pflanzen angedeutet⁠[2001]; noch bis in die späteste Zeit des
Altertums erhielt sich zu Abydos eine große, dreitägige, im Laufe des
November stattfindende Feier, die dem Tode des OSIRIS, dem
Suchen und Finden seiner Leiche, sowie der Auferstehung galt⁠[2002];
auf sie spielen u. a. OVIDS Worte vom „nie genug gesuchten
OSIRIS“ an⁠[2003], JUVENALS (47–127) Erwähnung
des endlosen Jubelgeschreies unter dem Volke „wenn OSIRIS
gefunden ist“⁠[2004], sowie die Berichte des SENECA (gest. 65),
FIRMICUS (um 315) und LACTANTIUS (gest. 330)⁠[2005].


Hinsichtlich des Mondes, des „Stieres unter den Sternen“, ist
zu bemerken, daß sein Gott „THOT, der Ibis“ war, vielleicht
so benannt, weil die Sichel des Halbmondes einige Ähnlichkeit mit dem
krummen Schnabel dieses Vogels zeigt⁠[2006]; bereits weiter oben wurde
erwähnt, daß der Mondgott auch als Urheber von Zeitmessung, Maß und
Ordnung, als Erfinder von Sprache, Schrift, Zeichen- und Mal-Kunst, als
Schöpfer aller Wissenschaft und Kultur, aber auch als Arzt galt, dessen
Speichel die Wunden der Götter heilt⁠[2007].


Die fünf Planeten waren schon im alten Reiche wohlbekannt,
und Erwähnungen des Saturn als „Stieres des Himmels“ und des Morgen-
und Abend-Sternes (die man für verschieden hielt) sind nicht selten;
im neuen Reiche wird um 1400 Jupiter „König OSIRIS“
benannt, Saturn „HORUS der Stier“, Venus „Schiff des
PHOENIX-OSIRIS“, Merkur „Stern des SETH“ und Mars
„der leuchtende HORUS“, während seine Bezeichnung als „der
rote HORUS“ erst sehr viel später aufzutreten scheint; in
Verbindung mit Sonne und Mond finden sich dabei die Wandelsterne
niemals gebracht⁠[2008]. An irgendwelcher genauerer Kenntnis ihrer
Bewegungen mangelt es vollständig, ja eine solche wird nicht einmal
(wie so manche andere) seitens der Spätzeit als „uralte Überlieferung“
in Anspruch genommen⁠[2009], und da man überdies die Planeten nicht
als himmlische Körper, sondern als „Lampen“ anzusehen pflegte⁠[2010],
blieben Astronomie, Astrologie und Sterndienst dem alten Ägypten
fremd⁠[2011]. Entgegen früheren Annahmen besteht auch kein Zusammenhang
zwischen Planeten-Verehrung und Zauberei, der schon zur Zeit der
Thiniten-Dynastie, also im 4. Jahrtausend, eine wichtige Rolle zukam,
besonders was das Wissen um die Verkörperung der Götter (vor allem
in den heiligen Tieren) und um ihre „wahren Namen“ betrifft⁠[2012].
Astrologische Anspielungen fehlen ferner vollständig in den Erzählungen
über die „Zauberbücher“: diese umfangreichen Werke gelten zum Teil
schon dem alten Reiche als in grauer Urzeit von den Göttern, u. a.
von THOT, verfaßt und selbst niedergeschrieben, später durch
Weise und Gelehrte weiter überliefert, schließlich von den Priestern in
Gräbern, Grabgefäßen oder Mumien aufgefunden und in den Bibliotheken
der Könige oder der Tempel niedergelegt; sie füllen in diesen die
„Bücherkisten der Weisheit“, und man eignet sich die Kraft ihrer
Zauberformeln an, indem man solche auf ein Stück Papyrus schreibt, das
man, mit Bier befeuchtet oder ausgezogen, hinunterschluckt⁠[2013].


Verhältnismäßig spät und nur gelegentlich tritt im neuen Reiche,
also nach 1600, die Siebenzahl auf, z. B. in Gestalt von
7 Fäden, Ringen oder Knoten bei Zaubereien und medizinischen
Beschwörungen⁠[2014], niemals aber im Zusammenhang mit den 7 Planeten.
Auch im ganzen folgenden Jahrtausende würde man vergeblich nach Spuren
der Astrologie suchen, und es scheint, daß diese Kunst, wenngleich
sie in Ägypten nach der Zeit der persischen Eroberung (525) schon
einigen Boden zu fassen begann, doch zur eigentlichen Entwicklung
erst seit Beginn der ptolemäischen Herrschaft (332) gelangte, als
ein Mischprodukt orientalischen und griechischen Geistes⁠[2015].
Zunächst handelte es sich allerdings nur um bloße Übertragung
neubabylonischer (chaldäischer) Gedanken, die unter persischer,
zum Teil wohl auch jüdischer Vermittlung als „persische“ Eingang
fanden, angeblich herrührend (später auch „übersetzt“) aus uralten
persischen Schriften des ZOROASTER, OSTANES,
HYSTASPES usf.⁠[2016]; genügende Beweise ihres wirklichen
Ursprunges liefern indessen schon die Auffassung der Planetengötter
als „böser Geister“⁠[2017], sowie die Verbindung der Planeten mit
Engeln und Dämonen, deren die meisten sogar mehrere haben, der
„oberste und mächtigste“ Saturn aber nur je einen, KTETOEL
und BEELZEBUB⁠[2018]. Späterhin wurde die Astrologie
aber auch in recht selbständiger Weise weiterentwickelt und erfuhr
eine vielfach eigenartige Lokalisierung⁠[2019], auch unter Heranziehung
sowohl griechischer wie einheimischer Vorstellungen, z. B. der „Dekane“
genannten Götter der zehntägigen ägyptischen Woche⁠[2020].





Vom ältesten astrologischen Gesamtwerke der ptolemäischen Zeit, dem
spätere Überlieferung den Titel „Hermetische Untersuchungen“ beilegten,
wissen wir bisher nur, daß es gegen 200 v. Chr. verfaßt wurde und
seither als „astrologische Bibel“ die gemeinsame, unerschöpflich
fließende Quelle immer erneuter, fast zahlloser Kommentare, Auszüge und
Darstellungen bildete⁠[2021]. Unter diesen ist das weitaus wichtigste
und einflußreichste das als Ganzes gleichfalls verlorene, in einzelnen
Teilen jedoch u. a. bei VETTIUS VALENS (im 2. Jahrhundert
n. Chr.) erhaltene Buch der ἀστρολογούμενα (Astrologúmena)⁠[2022] aus
der Zeit gegen 150 v. Chr.⁠[2023], aufgefunden „in den Archiven der
alten Priester“ und auf Mitteilungen der Götter THOT und
IMHOTEP (IMUTHES) hin verfaßt vom Oberpriester
PETOSIRIS, „dem weisen Alten“, und vom „göttlichen Pharao
NECHEPSO“, den man später auch zum „Könige von Assyrien“, ja
zum „Kaiser von Ägypten“ vorrücken ließ⁠[2024]; beide Persönlichkeiten
hat man um so mehr für rein sagenhafte anzusehen, als ägyptische
Priester, die astrologische Werke verfaßt haben, bisher überhaupt nicht
nachgewiesen werden konnten⁠[2025]. Die „Astrologúmena“ machen indessen
nicht nur eingehende Angaben über rein Astrologisches, namentlich über
die Einflüsse der Planeten auf alle Einzelheiten der Lebensumstände,
Berufe und Schicksale, sondern beschäftigen sich auch ausführlich mit
astrologischer Medizin, sog. Iatromathematik⁠[2026]: so fest glaubte
man z. B. an ein Band der Sympathie, das die kranken Körperteile,
die erforderlichen Heilmittel und die Gestirne vereinige⁠[2027], daß
noch der große GALENOS (gegen 200 n. Chr.) nachdrücklich
versichert, „NECHEPSOS Jaspis“ bewähre sich auch ohne
die vorgeschriebene Eingravierung von Sternen oder Zauberzeichen⁠[2028]!


Unter den verschiedenen astrologischen Theorien stellen die einen
mehr die 7 Planeten, die anderen die 12 Zeichen des Tierkreises,
noch andere alle beide in den Vordergrund und verbinden sie auch mit
den vergöttlichten Elementen als leitende und geleitete στοιχεῖα
(Stoicheía), z. B. indem sie die „Leiter“ den Planeten solche
Bewegungen erteilen lassen, daß aus diesen die erforderlichen
Einwirkungen auf die Elemente entspringen⁠[2029]. Die 12 Zeichen als
„Herrscher der Schicksale“ anzusehen, lag angeblich den ägyptischen
Priestern näher, die 7 Planeten als solche anzuerkennen aber den
„persischen“ Magiern, deren einzelne schon im 2. Jahrhundert v. Chr.
in Ägypten ansässig gewesen sein sollen⁠[2030], während sie als
Mitglieder eigentlicher Priesterschaften dort erst sehr viel später
auftreten⁠[2031]; hierüber Genaueres anzugeben ist indessen um so
schwieriger, als die einschlägigen Nachweise spärlich sind, und
z. B. das ältestbekannte Ostrakon (Tonscherbe), das die 5 Planeten
und 12 Tierkreisbilder in ägyptischer Sprache aufzählt, erst dem
Beginn unserer Zeitrechnung entstammt⁠[2032]. Unzutreffend ist auf
alle Fälle die Annahme, schon zur Zeit der persischen Eroberung im
6. Jahrhundert hätten die Magier den Ägyptern Kunde von der wahren
Anordnung der Planeten (Saturn, Jupiter, Mars, Sonne, Venus, Merkur,
Mond) zugebracht, denn von ihr wußten sie damals selbst noch nichts, in
Ägypten aber kennen zuerst PETOSIRIS-NECHEPSO dieses sichtlich
noch sehr neue System; hauptsächlich weil ihm der Vorzug innewohnte,
daß es der Sonne als „König“ ihren Platz gerade in der Mitte der
Planetenreihe einräumte, fand es den allgemeinen Beifall der Astrologen
und wurde alsbald von ihnen als herrschendes angenommen⁠[2033].


Auf PETOSIRIS-NECHEPSO ist allem Anscheine nach auch die
Einführung der durchlaufenden siebentägigen Planeten-Woche
zurückzuführen, deren große Künstlichkeit vermuten läßt, daß ein
Einzelner sie ausklügelte⁠[2034]. Die ägyptischen astrologischen
Kalender aus der Zeit um 200 v. Chr. verraten noch keine Spur von
ihr, und schon die Tatsache, daß sie die Kenntnis der richtigen,
griechischer Forschung zu verdankenden Reihe der Planeten
voraussetzt, weist auf ihren wahren Herkunftsort hin⁠[2035] und erledigt
die Vermutung über ihre Erfindung durch Babylonier oder Juden, denen
allerdings, ebenso wie den Griechen, bloße siebentägige Fristen (wie
bereits weiter oben erwähnt) seit altersher bekannt und geläufig
waren⁠[2036]. Daß die Planetenwoche, wie u. a. IDELER schon
1831 bestimmt aussprach⁠[2037], in Ägypten aufkam und sich von dort
aus, besonders im Laufe des 1. vorchristlichen Jahrhunderts, weiter
verbreitete, — gegen Anfang unserer Zeitrechnung auch nach dem
Westen —, unterliegt keinem Zweifel⁠[2038]; nach PHILO von
Alexandria (etwa 30 vor bis 30 nach Chr.) steht sie bereits allerorten
in Gebrauch⁠[2039], nach CASSIUS DIO (150–235) wurde sie
aus Ägypten her erst in der neueren Zeit bekannt, ist aber schon
allgemein angenommen⁠[2040], und tatsächlich bezeugen dies Gemälde
und Inschriften zu Pompeji, sowie Anspielungen bei TIBULL,
HORAZ, PETRONIUS, PLUTARCH (48–125),
PHILOSTRAT und vielen Späteren⁠[2041]. Ursprünglich begann die
Woche mit dem Tage des „höchststehenden“ Planeten SATURN, und
erst im Laufe des 2. Jahrhunderts führte die steigende Bedeutung der
orientalischen Sonnen-Verehrung und namentlich die Begünstigung des
MITHRAS-Kultes durch die römischen Kaiser zur Vorherrschaft
der Sonne und des Sonntags, die aber endgültige Anerkennung erst im
4. Jahrhundert fand, und zwar bei den Christen nicht ohne andauernde,
aber vergebliche Bekämpfung seitens der Kirche⁠[2042]. Auf die
Herabsetzung des Saturntages⁠[2043] zum letzten Wochentage verweist
eine (verloren gegangene) Schrift des PLUTARCH: „Warum die
nach den Planeten benannten Tage in der umgekehrten Reihenfolge gezählt
werden“⁠[2044]; begünstigt wurde die Verbreitung einer mit dem „dies
Saturni“ schließenden Woche durch ihre Übereinstimmung mit den bei den
Juden üblichen siebentägigen Fristen⁠[2045], deren Ursprung aus Babylon
übrigens durchaus fraglich ist⁠[2046]. Die Feier des Sabbats am Tage
des SATURN (KRONOS) und der Wortwitz Κρόνος (Krónos)
— ὄνος (Onos = Esel)⁠[2047] scheint in Alexandria und später auch in
Rom zur Behauptung Anlaß gegeben zu haben, die Juden verehrten als
Gott einen Eselskopf, — auf welchen Aberglauben u. a. wieder die sog.
„Spottkruzifixe“ der römischen Katakomben zurückgehen⁠[2048].




3. Einflüsse seitens
des älteren Griechenlands.





Entgegen früheren Annahmen, die bei einzelnen Gelehrten allerdings
noch bis in die neuere Zeit hinein in Geltung blieben, darf man es
als zweifellos festgestellt erachten, daß zwar der Volksglauben der
Griechen, ebenso wie der so vieler anderer Völker, die Sterne seit
jeher als etwas Göttliches verehrte⁠[2049], daß aber das griechische
Altertum „von einem förmlichen Gestirndienste völlig entfernt
war“⁠[2050].


Soweit eine Übersicht möglich ist, zeigen sich Kenntnisse eines solchen
erst im Verlaufe jener Zeit, während der auch andere orientalische
Einflüsse, zunächst bei den jonischen Griechen Kleinasiens, in
deutlicher Weise hervortreten⁠[2051], — worüber der Historiker
DIKAIARCHOS (um 310 v. Chr.) auffällig richtige Vorstellungen
verrät⁠[2052]. Schon seit dem 8. Jahrhundert, ganz allgemein aber
seit dem 7., gelangen die Vorbilder orientalischer Kunst zu hoher
Bedeutung, z. B. im Typus jener korinthischen Vasen, deren Gemälde
teppichartige Vorlagen, sowie Greifen, stilisierte Löwen oder Panther
u. dgl. wiedergeben⁠[2053]; im 7. Jahrhundert wird das babylonische
Gewichtssystem übernommen⁠[2054], etwa seit dem 6. auch Sonnenuhr und
Gnomon, die HERODOT (485–425) als babylonisch bezeugt⁠[2055],
sowie der zwölfstündige Tag und die Himmelskugel mit den Abbildungen
der Sterne⁠[2056], während den Tierkreis und die eigentliche
babylonische Astronomie erst OENOPIDES von CHIOS
gegen 400 näher bekannt gemacht haben soll⁠[2057]. Die ersten dunklen
Nachrichten über Sternkunde und Sterndeutung, Mantik und Leberschau
u. dgl. scheinen (wie bereits weiter oben erwähnt) die Lehren der
orphischen Mystiker des 6. Jahrhunderts, aber auch die der ersten
griechischen Philosophen nicht unerheblich beeinflußt zu haben⁠[2058],
so daß sich „orientalische Ideen“, wie schon CHWOLSOHN
richtig erkannte, bei PHEREKYDES, bei den Mitgliedern der
jonischen und pythagoräischen Schule, bei PLATON und noch
bei manchen der übrigen Weltweisen unverkennbar geltend machen⁠[2059].
Zum Teil werden sie indessen sowohl bei PHEREKYDES als auch
bei ANAXIMANDER (611–545), EMPEDOKLES (490–430)
und den Anderen weitgehend umgedeutet und abgeändert⁠[2060], zum
Teil erfahren sie auch, als mit dem gesunden griechischen Geiste
gar zu unvereinbar, zunächst völlige Ablehnung, namentlich soweit
jene entschieden abergläubischen Vorstellungen, der Einfluß der
Planeten auf die Schicksale, die astralen Vorzeichen u. dgl. mehr,
in Betracht kommen⁠[2061], betreff derer sich Anspielungen erst bei
EURIPIDES und einige nähere Angaben bei THEOPHRASTOS
(372–287) finden⁠[2062].


Erklärt sich das frühe Auftreten kosmologischer Spekulationen im
Gesichtskreise der jonischen Philosophen durch Berührung mit dem
Orient⁠[2063], so dürfte das Nämliche betreff der Kenntnisse über
die Planeten der Fall sein⁠[2064], die aber lange Zeit hindurch
höchst dürftige und nur ganz allgemeine bleiben⁠[2065]; noch
ANAXIMANDER setzt die Sonne zu oberst an den Himmel und
läßt dann den Mond, hierauf die Fixsterne und zuletzt die Planeten
folgen⁠[2066]. LEUKIPPOS (um 500) sowie DEMOKRITOS
(460–360?) kennen weder die Zahl der Planeten, noch unterscheiden
sie bestimmt zwischen ihnen und den Fixsternen⁠[2067], auch hebt
DEMOKRITOS Sonne, Mond und Venus gemeinsam aus der
Zahl der übrigen Gestirne heraus, — hierin vermutlich einer
babylonischen Quelle folgend —, und nicht viel besser steht es um
das Wissen der übrigen Vorsokratiker⁠[2068]. Bei den Pythagoräern
und PHILOLAOS (um 400) entstammen viele Kenntnisse und
Ideen gleichfalls dem Orient, u. a. auch die Benennung von Winkeln,
geometrischen Gestalten und Zahlen nach Göttern, z. B. die des
Zwölfecks und der Zwölfzahl nach ZEUS, dessen Gestirn
(der Jupiter) eine Umlaufszeit von 12 Jahren besitzt⁠[2069]. Die
Reihenfolge der Planeten ist bei PHILOLAOS, von dem sie
dann auch PLATON übernimmt, die unrichtige „Mond,
Sonne, Venus, Merkur, Mars, Jupiter, Saturn“⁠[2070], die also nicht
erst von HERAKLEIDES (gest. 330) herrühren kann⁠[2071],
jedoch allerdings griechischen Ursprunges zu sein scheint. Die
großen Fortschritte der beobachtenden und rechnenden griechischen
Astronomie während der Folgezeit (namentlich auf alexandrinischem
Boden) dürften dann um 200 zur Entdeckung der richtigen Reihe
„Mond, Merkur, Venus, Sonne, Mars, Jupiter, Saturn“ geführt haben, die
vielleicht schon bei dem Stoïker DIOGENES von BABYLON
(um 160) erwähnt wird, sicher aber den griechisch schreibenden
PETOSIRIS und NECHEPSO genannten ägyptischen
Verfassern der „Astrologúmena“ (um 150), sowie etwas später dem großen
griechischen Astronomen HIPPARCHOS (in Alexandria) bekannt
war⁠[2072].


Daß sich hingegen aus dem babylonischen Sterndienste weder die
„heilige Siebenzahl“ der Griechen, noch die fälschlich als
altpythagoräisch betrachtete Verbindung der 7 Planeten und der
Sphärenharmonie mit den 7 Saiten der Leier herleiten lasse, ist als
zweifellos feststehend anzusehen⁠[2073]. Schon sehr frühzeitig besaßen
die Griechen neben dem Sonnenjahr einen von diesem unabhängigen
Mondmonat, — μήν, μείς (lat. mensis), der Monat, ist ursprünglich
der Mond selbst in seiner Eigenschaft als Zeitmesser⁠[2074] —, dem
Mondmonate aber entsprangen auch bei ihnen die naturgemäßen Fristen
3 × 9 und 4 × 7⁠[2075]. Ausschlaggebend für das Übergewicht der letzteren
war jedoch das nach DIELS schon vorhomerische Eindringen des
so außerordentlich wichtigen APOLLON-Kultes in die griechische
Religion⁠[2076]. Der Kult des Ἀπέλλων (Apéllon, von ἀπέλλα, die Hürde),
des Hürdengottes, der Vieh und Herden beschützt⁠[2077], stammte nämlich
in seiner ältesten Form aus Kleinasien⁠[2078] und brachte von dort schon
gewisse Vorschriften mit sich, u. a. betreff der am 7. Tage des Monats
zu feiernden Feste und darzubringenden Opfer, die zwar ursprünglich
nur für den Dienst des APOLLON galten, alsbald aber auch auf
die übrigen Hauptgötter übertragen wurden; diese Umstände bedingten
die hohe Bedeutung der Siebenzahl und der (nach pythagoräischer
Art) sich an sie knüpfenden Zahlenspekulationen, namentlich in der
Mythologie, dem Kult und der Kathartik des APOLLON, jedoch,
da dieser zugleich Ἰατρὸς Ἀπόλλων „der große Heilgott“ ist, auch in
der Medizin⁠[2079]: in den aus dem 5. und 4. Jahrhundert stammenden
Schriften des HIPPOKRATES und der Hippokratiker spielen
daher Siebenzahl, siebentägige Fristen usf., bereits eine durch lange
Überlieferungen gefestigte völlig dogmatische Rolle⁠[2080].


Was die mit den Göttern zusammenhängenden Namen der
Planeten anbelangt, so finden sich diese zuerst in den spätesten
von PLATON (427–347) verfaßten oder ihm zugeschriebenen
Werken (z. B. Timäus, Kritias, Epinomis), in denen auch die ersten
deutlichen Anklänge an astrologische und magische Gedanken,
Parallelität des Makro- und Mikro-Kosmos, Dämonen- und Geister-Lehre
usf. zutage treten⁠[2081], sowie solche an den Aufstieg der Seelen in
die Himmelsregion, welche Lehren aber vielleicht auch Umbildungen
orphisch-pythagoräischer Vorstellungen sein mögen⁠[2082]. Früher
pflegte man vorauszusetzen⁠[2083], daß die Namen ursprünglich
gelautet hätten: Eosphóros (auch schon Phosphóros?) und Hesperos für
VENUS als Morgen- und Abend-Stern, die für verschieden galten,
Phaëthon (Leuchtender) für JUPITER, Phainon (Lichtbringer)
für SATURN, Stilbon (Glänzender) für MERKUR,
Pyróeis (Feuerfarbiger) für MARS (adjektivisch gebraucht
schon in einer der sog. homerischen Hymnen, die in Wirklichkeit
etwa aus dem 4. Jahrhundert stammt)⁠[2084], und daß sie sämtlich
orphisch-pythagoräischer Herkunft gewesen seien. Indessen ist es
keineswegs sicher, oder auch nur sehr wahrscheinlich, daß man diese
Benennungen tatsächlich als ältere von echt griechischer Herkunft
anzusehen habe⁠[2085]; jedenfalls werden aber seit etwa 400 die neuen,
nach PLATONS Zeugnis aus Syrien und Ägypten übernommenen
gebräuchlich, die die großen chaldäischen Gottheiten der Planeten mit
entsprechenden griechischen identifizieren, und zwar in anfangs noch
etwas schwankender Weise⁠[2086]. Der orientalischen Sitte getreu heißen
die Gestirne zunächst nach ihren Herren, also die VENUS ὁ
Ἀφροδίτης ἀστής oder ὁ τῆς Ἀφροδίτης (der Stern der APHRODITE;
der der APHRODITE), der MERKUR ὁ τοῦ Ἑρμοῦ ἀστής oder
ὁ τοῦ Ἑρμοῦ (der Stern des HERMES; der des HERMES)
usf., und in dieser Art führt PLATON sie zum Teil an, — denn
im „Timaeus“ nennt er Jupiter und Saturn noch nicht mit Namen⁠[2087]
—, ARISTOTELES aber sämtlich⁠[2088]; die vereinfachten kurzen
Bezeichnungen APHRODITE, HERMES usf. kommen dagegen
erst in erheblich späterer Zeit in Aufnahme⁠[2089].


Als Farben der Sterne und ihrer Sphären gibt PLATON
im 10. Buche des Dialoges „Vom Staate“ an⁠[2090]: glänzend für
HELIOS und SELENE, weißlich für STILBON
(Merkur), gelblich für PHOSPHOROS (Venus), rötlich für
PYROEIS (Mars), strahlendweiß für PHAETON
(Jupiter), gelblich für PHAINON (Saturn), „buntfarbig“ für
die im verschiedenen Lichte ihrer Sterne funkelnde Fixsternsphäre;
er läßt ferner im „Kritias“ (cap. 9) die Mauern und Zinnen der Burg
und des Tempels auf der sagenhaften Insel Atlantis in Absätzen
aus schwarzen, weißen, roten und bunt vermengten Steinen, sowie
schimmernd von Kupfer, Zinn, dem goldähnlichen Oreichalkos, Silber
und Gold emporsteigen⁠[2091]. Da nun dieser Schilderung unverkennbar
die Vorbilder der babylonischen und persischen Stufentürme mit ihrem
Schmuck aus glasierten Ziegeln und metallenen Belagplatten zugrunde
liegen, so darf es für wahrscheinlich gelten, daß die angeführten
Stellen nicht nur für die Verbindung der Sterne mit gewissen Farben
Zeugnis ablegen, sondern auch für die mit bestimmten, entsprechend
gefärbten Metallen, — ohne daß sich aber auch hier, angesichts
der Flüchtigkeit der Anspielungen und des Mangels an näheren
Angaben, sichere Schlüsse betreff der Einzelheiten, wie Reihenfolge,
Zugehörigkeit usf. ziehen ließen. Bei ARISTOTELES finden
sich derlei Andeutungen nicht, wie er denn auch die sonstigen
Überlieferungen von sichtlich orientalischer Herkunft, z. B. die
sternlenkenden und die Sphärenmusik hervorbringenden Sirenen, die
auf Wagen fahrenden „Seelen der Sterne“ (= Sterngötter), den Einfluß
der Planeten auf das Schicksal, die Parallelität der großen und
kleinen Welt, die Wasser-, Luft- und Äther-Dämonen, das „große (sog.
platonische) Jahr“ von wenigstens 10000 gewöhnlichen Jahren (nach
dessen Ablauf alle Sterne an ihre ursprünglichen Plätze zurückkehren
und der Weltenlauf von vorne beginnt) u. dgl. mehr, entweder mit
Stillschweigen übergeht, oder ausdrücklich als Mythen und Fabeln
verwirft⁠[2092].




III. Das Zeitalter
des Hellenismus und Synkretismus.





a) Alexandria (der
Schauplatz).


Die mit dem Tode ALEXANDERS DES GROSSEN einsetzende und
auf ihrem Hauptschauplatze, Alexandria, erst zur Zeit der
arabischen Eroberung völlig erlöschende Periode des Hellenismus und
Synkretismus darf weltgeschichtliche Bedeutung für sich in Anspruch
nehmen, sowie hervorragende Wichtigkeit für die geistige Entfaltung der
Menschheit, die Neugestaltung der Wissenschaften und die Entwicklung
des Glaubens, aber auch des Aberglaubens. BURCKHARDT
bezeichnet den Hellenismus als „das kosmopolitisch mitteilbar
gewordene Griechentum“⁠[2093] und gibt hiermit in gewohnter Kürze
und Schärfe für den einen, den griechischen Bestandteil, der in die
„Synkretismus“ genannte Vermengung und Verschmelzung eingeht, die
erschöpfende Definition; einer gleichwertigen unfähig ist hingegen der
andere, dem Orient (Vorderasien und Ägypten) entsprungene, denn
er ist weder von einheitlicher Beschaffenheit, noch von einheitlicher
Wirkung, und dieser Umstand bedingt die außerordentliche Schwierigkeit,
die verwickelte Gesamtbewegung entsprechend darzustellen, — auch nur
für den begrenzten hier in Frage kommenden Zweck. Überdies vollzieht
sich die Durchdringung orientalischen und griechischen Geistes weder
allerorten gleichzeitig noch zur selben Zeit überall im nämlichen
Maße, und da sie dort, wo sie am vollständigsten statthatte, nämlich
in Syrien und vor allem in Alexandria, uns überwiegend in der
Gestalt entgegentritt, daß — allmählich — „in der Mischung das
Gute und Edle zugrunde geht“⁠[2094], so ist es nicht leicht, sie
vorurteilslos zu betrachten und zu würdigen.


Die neue Residenz, Alexandria, hatte dank ihrer vorzüglichen
geographischen Lage gleich von der Begründung an ungewöhnlich raschen
und ununterbrochenen Aufschwung genommen, und war schon unter der
vortrefflichen Regierung der ersten Ptolemäer zur wesentlichen
Vermittlerin des Orienthandels emporgewachsen, der ihr ungeheure
und bis dahin unerhörte Gewinne brachte und sie alsbald zu einer
Hauptstätte verfeinerter Lebensweise und ausschweifenden Luxus, aber
auch geistiger Regsamkeit und wissenschaftlicher Tätigkeit machte.
Den vorübergehenden Wirren zur Zeit des Erlöschens der Dynastie
folgte nach der Einverleibung unter Kaiser AUGUSTUS eine
abermalige Periode höchster und glänzendster Blüte: Alexandria war
neben Rom zur ersten Großstadt sowie zur wichtigsten Handelsstadt des
römischen Weltreiches geworden, zum Mittelpunkte des ausgedehntesten
und einheitlichsten Freihandelsgebietes, das die Geschichte kennt, zum
„Markte der ganzen Erde“⁠[2095] und besaß, wenn auch nicht dem Rechte,
so doch der Tat nach ein Monopol für den Orienthandel, dessen Umsatz
sich nach PLINIUS schon unter den ersten Kaisern jährlich
auf etwa 22 Millionen Mark Goldwertes (entsprechend mindestens dem
5- bis 6fachen heutigen Geldwertes) belief und bis nach Mitte des 2.
Jahrhunderts in fast stetiger Weise zunahm⁠[2096]. Der Rhetor DION
CHRYSOSTOMOS, der als Begleiter Kaiser VESPASIANS
(69–79) in Ägypten weilte, nennt in seiner 32. Rede Alexandria die
sehenswürdigste aller menschlichen Sehenswürdigkeiten, die Herrscherin
aller Meere, den Sitz des vollendetsten Kunstgewerbes der Welt, die
Schatzkammer griechischen Wissens und ägyptischer Geheimnisse⁠[2097],
und in einem Briefe des Kaisers HADRIAN (117–138), dessen
Echtheit allerdings angezweifelt oder auch gänzlich bestritten
wird⁠[2098], heißt es, die Stadt sei voll von Fabriken für Glas,
Papier, kostbare Stoffe und Leinenwaren, Öle und Wohlgerüche, wimmle
von Astrologen, Zeichendeutern und Quacksalbern, werde erfüllt von
Kaufleuten, Händlern und Schiffsherren und kenne nur einen einzigen
Gott, den Einheimische wie Fremde in gleicher Weise verehren, das
Geld⁠[2099]. Erst im Laufe des 3. Jahrhunderts wurde der Wohlstand durch
die langwierigen, meist unglücklichen Kriege im Osten, die andauernde
Handelsstockungen bedingten, schwer beeinträchtigt, finanzielle
Schwierigkeiten des Reiches wie der Provinz riefen wirtschaftlichen
Notstand und politische Uneinigkeit hervor, und schließlich kam es zu
Aufständen, deren gefährlichsten Kaiser DIOCLETIAN 297 in
Person niederwarf, mit ebensogroßer Entschlossenheit wie Grausamkeit;
die Hauptstadt der „Kornkammer Italiens“ geriet damals in so traurige
Lage, daß ihr der Kaiser noch fünf Jahre später von dem für Rom
bestimmten Getreidevorrat ablassen mußte, und hat sich seit dieser
Katastrophe niemals wieder völlig erholt⁠[2100].


Allbekannt ist es, daß die guten ptolemäischen Herrscher Alexandria
zwar zum Mittelpunkte griechischer Bildung und Wissenschaft erhoben,
die daheim keine würdige Freistatt mehr fanden, daß aber der
griechische Geist die ihm anfänglich zugedachte ausschließliche
Führerrolle nicht dauernd zu behaupten vermochte; gezwungen, sich
auch hier den ihm fernstehenden Zielen eines fremden Staatswesens und
den Bedürfnissen seiner minderwertigen Bevölkerung anzupassen, mußte
er notgedrungen vieles von seiner Eigenart und Reinheit preisgeben,
dabei Zersetzung bald erleiden, bald bewirken und von seiner Höhe
schon merklich herabsinken, um die übergroße Gegenlast nur ein weniges
emporzuheben.


Ganz besonders galt dies auf religiösem Gebiete, denn der Vermischung
von Griechen mit Ägyptern, Juden, Syrern und anderen orientalischen
Völkern entsprang auch eine ebensolche der Gottheiten und Kultformen,
eine wahre „Götter-Verschmelzung und -Verwechslung“⁠[2101],
für die Dauer zwar „von Wichtigkeit als Durchgangsstufe der
Religionsgeschichte, nämlich als Vorschule des Glaubens an einen
Gott“, zunächst aber „den widerlichen Eindruck charakterloser
Verleugnung des väterlichen Erbteiles hervorrufend“⁠[2102]. Kein Kult
ist bezeichnender für die Entwicklung dieses Synkretismus und keiner
erlangte für sie umfassendere Bedeutung als der neu aufkommende des
SERAPIS, der Natur und Macht aller wichtigen Götter, u. a. des
ZEUS, PLUTON, DIONYSOS und OSIRIS,
ebenso in sich vereinigte, wie ISIS die aller Göttinnen,
und dessen Haupttempel, das alexandrinische Serapeion, weit über ein
halbes Jahrtausend lang als Wunder an Pracht und Herrlichkeit galt
und Wunder des Heils und der Heilung verrichtete⁠[2103]. CLEMENS
ALEXANDRINUS (gest. 216) erzählt, dem ATHENODOROS
von TARSOS folgend, König SESOSTRIS (den er für
identisch mit dem um tausend Jahre jüngeren PTOLEMÄUS SOTER,
323–285, hält!) habe aus einer Mischung aller sieben Metalle und vier
edlen Gesteine Ägyptens den griechischen Bildhauer BRYAXIS
(der in Wahrheit gegen 350 blühte) eine Statue seines Ahnherren
OSIRIS anzufertigen geheißen, sie mit einem Reste der Salbe
(φάρμακον, Phármakon) von der Einbalsamierung des „OSIRIS“
und des „APIS“ bestrichen und die so entstandene Bestattungs-
und Grabes-Gemeinschaft durch den Namen OSIRAPIS =
SERAPIS zum Ausdrucke gebracht⁠[2104]; nach anderen Berichten
ließ er das Götterbild aus Sinope am schwarzen Meere herbeiholen,
nach noch anderen nur auf eine σινώπιον ὄρος (= Sen-Hapi, Apis-Hügel)
genannten Erhöhung aufstellen⁠[2105]. In Wirklichkeit scheint aber
SERAPIS babylonischer Herkunft zu sein, denn Ea, der
Vater MARDUKS, der aus der Urflut auftauchende Gott der
Urweisheit⁠[2106], hieß auch SARAPSÎ = „König des Ozeans“ und
wurde in der von den Assyriern begründeten Kolonie Sinope tatsächlich
schon in Verbindung mit ZEUS und PLUTON, den Göttern
des Himmels und des Hades, verehrt; von dort aus führte, politischen
Zwecken folgend, PTOLEMAEUS I. seinen Kult „als einen
den Griechen und Ägyptern gemeinsamen“ in Ägypten ein, wo infolge
Gleichsetzung mit OSOR-HAPI, d. i. „OSIRIS der Apis“
(die Gottheit des letztverstorbenen Apis), die Namen OSERAPIS
und SERAPIS entstanden, weiterhin OSIRIS außer mit
EA (Eaû, Jaû) auch mit der Gottheit Ἰαώ (JAO) der
Zauberpapyri sowie dem jüdischen JEHOVAH identifiziert und
ebenso wie Isis als menschenköpfige Schlange dargestellt wurde⁠[2107].


Daß in Ägypten die Verehrung eines neuen Gottes wie des
SERAPIS so leicht Boden fassen, auf Kosten der einheimischen
Kulte rasch zu höchstem Ansehen aufsteigen und zu prunkvoller äußerer
wie künstlerischer innerlicher Verklärung gelangen konnte, läßt
erkennen, daß bereits unter den ersten Ptolemäern Macht und Ansehen
der alten Religion und ihrer Priesterschaft gebrochen waren, und auch
begreifen, daß die hellenistischen Einflüsse den weiteren Verfall
mächtig beschleunigten und daß dieser in der Zeit der mit dem römischen
Eingreifen beginnenden Wirren, von etwa 150 bis 50 v. Chr., zu einem
fast vollständigen wurde⁠[2108]. Bereits STRABON, der um 35
v. Chr. Ägypten bereiste, fand an den berühmtesten Stätten, wie z. B.
in Heliopolis, als „Priester“ nur mehr Fremdenführer, Opferer und
Kustoden vor, letzte herabgekommene Verteter eines einst so gefeierten
und wichtigen Standes, bar nicht nur der berühmten „geheimen Weisheit“,
sondern jeder höheren Bildung⁠[2109]; in der Folgezeit gestalteten sich
diese Verhältnisse immer trauriger, und schon seit dem 2. Jahrhundert
war die ägyptische Religion so gänzlich zersetzt, daß z. B. in den
altchristlichen und gnostischen Schriften, die sich beide von der
syrischen und chaldäischen weitgehend beeinflußt zeigen, von ihr
kaum mehr die Rede ist⁠[2110]. Es kann daher nicht wundernehmen, daß
die Reste der Priesterschaft, — wie so oft in sinkenden Zeitaltern
—, teils um ihre Stellung, teils um ihren Broterwerb zu wahren, von
Pflegern des Glaubens zu solchen des in Ägypten ohnehin seit altersher
mächtigen Aberglaubens wurden, und zwar mit derartigem Erfolge, „daß
das Land alsbald von dieser Seite aus den Einfluß wiedereroberte,
den es von seiten des Wissens eingebüßt hatte“⁠[2111]. „Die Religion
wird zum Ausgangs- und Mittel-Punkte für allen erdenklichen frommen
Zauber und heiligen Schwindel, .... fromme Einfalt und spekulierender
Betrug drapieren sich dieserhalb im Mantel der Wissenschaft“⁠[2112],
und den Ehrentitel eines φιλόσοφος (Philosophen) führen bereits
im 2. Jahrhundert nicht nur Gelehrte, Lehrer, Theoretiker, Ärzte
und Künstler, sowie höhere technische oder Ober-Beamte (z. B. die
Steinbruch- oder Zimmer-Meister), sondern auch schon Ringkämpfer,
Adepten der Geheimwissenschaften und Zauberpriester⁠[2113]! Das Gebaren
der letzteren hat LUKIAN (um 180 n. Chr.) in seiner glänzenden
Satire „ALEXANDROS oder der falsche Prophet“, einem Zeitbilde
ersten Ranges, in geradezu unübertrefflicher Weise geschildert⁠[2114].
Zu mächtiger Förderung gereichte der ganzen Richtung die abnehmende
allgemeine Bildung und die zunehmende Rolle der orientalischen
Einflüsse an den Höfen der von Orientalen umgebenen oder selbst dem
Osten entstammenden Kaiser des 3. Jahrhunderts, so daß die für alle
orientalischen Religionen und Kulte charakteristische große Bedeutung
der Priesterschaft und mit ihr zusammen die Macht der Mantik, Magie,
Zeichen- und Traumdeuterei, Dämonologie und Astrologie immer weiter
anwuchs⁠[2115]. Ihren Höhepunkt erreichte sie im 3. und 4. Jahrhundert
in Verbindung mit der Mystik der Neuplatoniker; war indes das so
entstandene System in vielen Teilen trostlos verworren und aberwitzig
und in anderen geradezu unsinnig und vernunftwidrig⁠[2116], so ermangelt
es dennoch nicht der geschichtlichen Bedeutung: „denn, so dunkel die
Abwege waren, auf die die Geister für Jahrhunderte hinaus verlockt
wurden, ... dieser Mutter der mittelalterlichen Magie, Astrologie und
Alchemie ... entsprangen die Keime der neuzeitlichen Naturkunde, der
Physik, Astronomie und Chemie“⁠[2117].


Ein hervorstechender Zug auch der Litteratur dieses ganzen Zeitalters
ist das Haschen nach dem Außerordentlichen, Wunderbaren, Zauberhaften,
das die Macht des Menschen über Natur und Mitmenschen zu steigern
versprach. Wie vordem die niederen ungebildeten Schichten der
Gesellschaft, so fanden nunmehr auch die höheren gebildeten Geschmack
an derlei Absonderlichkeiten, und Werke einschlägigen Inhaltes
wurden allgemein verlangt und daher auch geliefert; weil aber seit
jeher der Prophet bei den Seinigen am wenigsten gilt, trachtete man
den widersinnigen Erzeugnissen des Aberglaubens dadurch erhöhtes
Ansehen zu sichern und vermehrten Eingang zu schaffen, daß man ihnen
die Namen altehrwürdiger Verfasser vorsetzte, am liebsten solcher,
die ohnehin schon im Rufe „geheimer Weisheit“ standen⁠[2118]. So
wurde Alexandria ein Hauptsitz und Fabrikationsort apokrypher und
pseudepigrapher Schriften und „Übersetzungen“, herrührend von Göttern,
Göttersöhnen, Patriarchen, Königen, Sibyllen, Propheten, Priestern
und Philosophen, u. a. von ABRAHAM, APOLLONIUS
von TYANA, ARISTOTELES, ASKLEPIOS,
DANIEL, DEMOKRITOS, DEUKALION,
ESDRA, EUDOXOS, HENOCH, HERAKLIT,
HERMES, IMHOTEP, MOSES, NECHEPSO,
ORPHEUS, OSTANES, PETOSIRIS,
PLATON, PYTHAGORAS, SALOMON, THOT,
ZOROASTER usf.⁠[2119]. Je länger die Entwicklung dieser Art
Litteratur andauerte, desto mehr trat an die Stelle bloßer Plünderung
älterer, nur mehr aus dritter oder vierter Hand bekannter, halb oder
ganz unverstandener Schriftsteller „unter unrechtmäßiger Aneignung
und Verschweigung“⁠[2120], die völlig willkürliche Unterschiebung und
Fälschung, deren Erzeugnisse „sich selbst an Frechheit und Absurdität
zu überbieten suchten“⁠[2121], gerade dieser aber ihren Erfolg zu danken
hatten.


Träger des apokryphen Schrifttumes waren von Anfang an neben den
Griechen vorzugsweise die Juden⁠[2122]; schon zur Zeit der ersten
Ptolemäer konnte Alexandria fast ebensosehr als Stadt der Griechen
wie der Juden gelten⁠[2123], und zu Beginn der Kaiserzeit, als ihre
Zahl in Ägypten auf wenigstens eine Million gestiegen war, erfüllten
sie zwei der fünf Bezirke der Residenz, zu deren fleißigsten und
fähigsten Bewohnern sie gehörten, und zählten längst, wie bereits
weiter oben bei Besprechung ARISTOBULS und PHILOS
angeführt, zu den Mitbegründern einer eigenartigen und für die
Folgezeit sehr bedeutsamen Philosophie⁠[2124]. Mit den abergläubischen
Vorstellungen der Chaldäer, namentlich den astrologischen, scheinen
die Juden erst im 7. und 6. Jahrhundert, hauptsächlich aber während
der Zeit des babylonischen Exils (586–537), nähere Bekanntschaft
gemacht zu haben; im ptolemäischen Ägypten räumten auch sie ihnen
erheblichen Einfluß ein, so daß schon jüdisch-hellenistische Schriften
des 1. vorchristlichen Jahrhunderts ABRAHAM zu einem großen
Astrologen machen und MOSES mit der babylonischen und
assyrischen Wissenschaft auch die chaldäische von den Himmelskörpern
erlernen lassen⁠[2125], — im ganzen bleibt aber dieser Zweig der
jüdischen Litteratur sehr selbständig, wie dies u. a. in den
betreffenden Teilen der „Sibyllinen“ hervortritt, in der „Weisheit
SALOMONS“, in den Sprüchen des JESUS SIRACH und
in den Apokalypsen des BARUCH und HENOCH, welcher
letztere bereits im 2. vorchristlichen Jahrhundert als Besitzer und
Lehrer geheimer Weisheit und als eine Art Gegenbild des hellenistischen
HERMES gilt⁠[2126]. PHILO, als strenger Monotheist,
bezeichnet allerdings die Vergötterung der Planeten, die Identifikation
der Sonne mit APOLLON, des Mondes mit ARTEMIS, des
Morgensternes mit APHRODITE, des Stilbon mit MERKUR
usf. noch als einen „Irrglauben“ der sternkundigen und sternverehrenden
Chaldäer⁠[2127], aber dieser Standpunkt blieb offenbar nicht der
der großen Menge, deren abergläubische Entwicklung durch viele
seiner Lehren geradezu gefördert wurde, z. B. durch die von den
„Kräften“ (δυνάμεις, Dynámeis), Mittelwesen und Zwischenmächten
(Logos, Idee, Weisheit, Herrlichkeit, Geist, Odem, Wort Gottes,
...), von den Dämonen und Engeln, die dem nachexilischen Judentume
aus iranischen Religions-Vorstellungen übermittelt worden waren,
usf.⁠[2128]. Die Anschauungen, die der beständigen Wechselwirkung
griechischer und jüdischer Spekulation entsprangen, und in denen die
erhebliche Einwirkung jüdischer Einflüsse nach vielen Richtungen
deutlich hervortritt⁠[2129], erwiesen sich als sehr bedeutsam für die
Umgestaltung ägyptischer und hellenistischer religiöser Mythen⁠[2130]
und machen sich auch bei PAULUS, in den nachpaulinischen
Schriften, im Evangelium JOHANNIS und im „Hirten des
HERMAS“ unverkennbar geltend⁠[2131]; dieses letztere Werk,
das vielleicht durch HERMAS, einen Bruder des römischen
Bischofs PIUS, um 150 n. Chr. verfaßt wurde und sich in der
alten Kirche größter Beliebtheit und geradezu kanonischen Ansehens
erfreute⁠[2132], führt seinen Namen daher, daß dem HERMAS ein
Engel in jener Gestalt eines Hirten erscheint, die durch den „guten
und schönen Hirten“ ANUBIS der ägyptisch-demotischen und
durch die Gottheit als „guten Hirten“ der phrygischen Tradition längst
außerordentliche Volkstümlichkeit genoß⁠[2133]. Aber nicht erst im 2.
Jahrhundert, sondern schon zu Beginn der Kaiserzeit waren unter den
Juden Zauberei und Magie stark verbreitet; PLINIUS (um 75
n. Chr.) erwähnt sogar besondere jüdische Richtungen der Magie, die er
von Männern namens MOSES, JAMNES und LOTAPES
ausgehen läßt⁠[2134], und weiterhin gelten Juden in diesen Künsten
sowie in der Astrologie und dem Exorcismus sogar als ganz besonders
bewandert, sowohl in Ägypten als auch in Cypern und Thracien,
woselbst sie in großer Zahl wohnhaft waren und in Thessalonike eine
Provinzial-Synode besaßen⁠[2135]. In Zusammenhang hiermit steht auch
die allgemeine und bis ins späte Mittelalter vorhaltende Verbreitung
spätjüdischer Lehren, u. a. der von den 7 Himmeln mit ihren 7
Engelklassen⁠[2136], der jüdischen Namen für die 7 Planeten und die
7 Sphären-Dämonen⁠[2137], ja selbst die gewisser fast scholastischer
Spitzfindigkeiten, z. B. der Bezeichnung der Zahl 7 durch
„ATHENE“, „da diese Zahl, die als Führerin und Herrscherin
über allen steht, nur sich selbst gleicht, aber von jeglicher anderen
verschieden ist, gerade so wie ATHENE weder erzeugt wurde,
noch selbst zeugt“⁠[2138].




b) Die stoïsche Lehre.





Von hoher Bedeutung für die Ausgestaltung des Synkretismus in Ägypten
war, wie bereits weiter oben erwähnt, die Lehre der jüngeren
Stoa, insbesondere in Form jener Vereinigung pythagoräischer,
platonischer und stoïscher Gedanken, als deren letzter Gipfelpunkt
das System des POSEIDONIOS anzusehen ist⁠[2139];
REITZENSTEIN bezeichnet sogar die schließliche völlige
Zersetzung und Hellenisierung der ägyptischen Religion geradezu als
„das Werk der Stoa“⁠[2140], wobei natürlich nicht an einen rasch und
einheitlich stattfindenden Vorgang zu denken ist, sondern an einen in
den verschiedensten Abstufungen verlaufenden und nur sehr allmählich zu
Ende gehenden.


Mit besonderer Vorliebe entwickelten die Stoïker die babylonische Idee
von der Parallelität des Makro- und Mikrokosmos, und zwar auf
Grundlage der Theorie von der Einwirkung der großen auf die kleine
Welt gemäß der „gegenseitigen allgemeinen Sympathie sämtlicher Teile
und Dinge“⁠[2141], wobei sie Himmel = oberste Ursache = ewige Zeit =
unentrinnbares Schicksal (Heimarméne) = höchstes Wesen = Gottheit
setzten⁠[2142] und die Einheitlichkeit des Weltganzen als durch das
Prinzip „ἓν καὶ πᾶν“ (Hen kai pan: Alles ist Eines, Eines ist Alles)
verbürgt ansahen⁠[2143]. An dieses anknüpfend machten sie, teils auf
orphischen Ideen, teils auf der falschen Etymologie πᾶν = Πάν fußend,
aus dem Gotte PAN, ganz entgegen seinem ursprünglichen
Wesen, einen Allgott und weiterhin, durch Identifizierung mit dem
pantheistisch gefaßten ägyptischen CHNUM, einen ebenfalls
pantheistischen „Universal-Regenten“, der Gegenstand eines feierlichen
Kultus war, in symbolischem Abbilde inmitten des Tierkreises thronte
und nicht selten die orphische Allgöttin „Physis“ als würdiges
Gegenstück zugesellt erhielt⁠[2144].


Die Materie betrachteten die jüngeren Stoïker in Fortbildung
der platonischen Anschauung als an sich durchaus unwandelbar,
trotz jenes scheinbar unaufhörlichen Wechsels der Formen, den sie
von der „Zeit“ = AION = CHRONOS abhängig sein
ließen⁠[2145], wobei CHRONOS dem KRONOS und dieser
wieder, unter dem Einflusse des iranischen ZERVAN, der
„ewigen Zeit“ gleichgesetzt wurde⁠[2146]. Die vier Elemente sind,
wie ARISTOTELES und die Peripatetiker lehrten, teils aktiv
(ποιητικά, poïetisch), teils passiv (παθητικά, pathetisch), sie gehen
mehr oder minder leicht ineinander über, sie vereinigen als [ὕλη (Hýle)
alle Qualitäten in sich⁠[2147] und bedingen durch ihre Mischung (κρᾶσις,
Krásis), besonders durch ihre richtige Mischung (εὐκρασία,
Eukrasía), die rechte Beschaffenheit aller Dinge, zumal auch die
Gesundheit von Körper und Seele⁠[2148]; beim Menschen kommen hierbei
nach der Ansicht Einiger allein σῶμα (Soma) = Körper und νοῦς (Nûs) =
Geist in Betracht, nach der Anderer aber neben σῶμα noch ψυχή (Psyche)
als die niedere physiologische Lebenskraft und νοῦς oder λόγος (Logos)
als die höhere spezifisch-menschliche Vernunft⁠[2149]. Ein fünftes
Element ist der Äther, den aber viele auch als „Pneuma“ ansehen⁠[2150],
denn bei der Entstehung der Elemente aus dem Urwesen soll ein Rest
„Ur-Pneuma“ (= „reinstes Feuer“ der Iranier und des HERAKLIT)
verblieben sein⁠[2151], das als Äther jenseits der Grenzen der Welt
schwebt und sie als Gottheit regiert⁠[2152].


Das Pneuma spielt bei den jüngeren Stoïkern eine außerordentlich
wichtige Rolle, und seine allmähliche Entwicklung aus einem von
Anfang an rein physischen und sinnlichen Faktor zu einem durchaus
geistigen, ja göttlichen, wurde durch sie zum endgültigen Abschlusse
gebracht⁠[2153]. Bei den jonischen Philosophen und den älteren
Atomistikern ist Pneuma, wie weiter oben erwähnt, nichts anderes
als bewegte Luft und Windhauch⁠[2154], bei PLATON der
einströmende Atemzug⁠[2155], bei XENOPHANES (als Erstem!) Odem
= Seele, ψυχή⁠[2156], bei HIPPOKRATES und den Hippokratikern
ursprünglich Luft, Wind und „Nahrung des Feuers“⁠[2157], später der
luftartige Inhalt der Adern und Vermittler des Lebens⁠[2158], bei
DIOKLES von KARYSTOS auch die natürliche Wärme des
Körpers⁠[2159]; für ARISTOTELES und die Peripatetiker stellt
es u. a. die treibende Kraft des Windes und Spannkraft des Sturmes dar
und entzündet sich bei Gewittern zum Blitz⁠[2160]; ERASISTRATOS
(um 258 v. Chr.) und seine ärztliche Schule lassen, vermutlich dem
STRATON folgend, mit der Atemluft das belebende Pneuma dem
Herzen und das beseelende dem Hirn zuströmen (πνεῦμα ζωτικόν, ψυχικόν)
und aus dem Pneuma, der luftgeist-artigen δύναμις des männlichen
Samens, als Kraft, sowie aus der Hyle, dem weiblichen Blute, als Stoff,
den Fötus entstehen⁠[2161], wobei also das Pneuma den „mechanischen
Träger der Seelenfunktion“ abgibt⁠[2162]. Der Stoa endlich ist Pneuma
eine Art Seelensubstanz, eine Vorstufe der Psyche, so daß die Geburt
als μεταβολή εἰς ψυχήν (Metabolé, Umänderung zur Psyche) und der Tod
als Umkehrung dieses Vorganges erscheint⁠[2163]: bei Ersterer geht das
Pneuma zum Teil in das Blut über und bewirkt so Leben und Bewegung, bei
Letzterem kehrt die ψυχή in die höhere Region reinen Pneumas und Äthers
zurück, während der Schlaf, als ein Mittelzustand beider, der Ergänzung
des zur Zeit des Wachens verbrauchten Pneumas dient⁠[2164]. Die Seele
ist wesensgleich dem göttlichen Hauche, dem πῦρ νοερόν, dem feurig
belebenden Äther, den sie nur weitaus an Feinheit übertrifft⁠[2165],
und wie sie als unsichtbare Lebenskraft dem Einzelnen Dasein
und Belebung, Empfindung und Beweglichkeit, Denkkraft und Vernunft
verleiht, so geschieht dies dem Kosmos gegenüber durch das
Pneuma als Weltseele und Einheit der unsichtbaren göttlichen
Obmacht: es ist der ganzen Welt immanent, hält sie durch seine Spannung
zusammen, erfüllt sie vermöge seiner Schöpferkraft als ihre aktive
Grundlage und als allgemeines Lebensprinzip (= spiritus) und steigt so
zum Range einer göttlichen Persönlichkeit, ja eines eigentlichen Gottes
auf⁠[2166].


Aus der Mannigfaltigkeit dieser Anschauungen über das Pneuma erklärt
sich auch die der Auffassungen bei den verschiedenen seitens der Stoa
beeinflußten philosophischen und religiösen Schulen und u. a. auch bei
PAULUS: Manche sehen im Pneuma eine Einheit von Materie und
Geist, Manchen dagegen tritt es auseinander in ὕλη (Hýle) = πάσχον =
materia als Inbegriff der Elemente, und in οὐσία (Usía) = ποιοῦν =
spiritus als Inbegriff der Lógoi spermatikoí, und diese werden dann
von der Gottheit oder von HERMES als Sendboten und Träger
ausgesät, um die Hyle und den gesamten Kosmos durch ihre Keimkräfte
zur Entwicklung zu bringen⁠[2167]. Einigen ist Pneuma allgemeine
Gottheits-Bezeichnung, Innerstes der Gottheit, Kraft des Herzens,
immaterieller geistiger Teil (= ψυχή)⁠[2168], Anderen wunderbares Wissen
und Vermögen⁠[2169], noch Anderen Gebetsmurmeln und zauberkräftiges
Wort⁠[2170], — insoferne nach den Lehren der ägyptisch-hellenistischen
Mystik allein das δοξάζειν, d. i. das „rechte“ Sprechen der Formeln
und Anrufungen, zum „Verklärten“ macht⁠[2171]. Die in den Einzeldingen
wirkenden Kräfte sind πνεύματα (Pneúmata) und diese wieder bald
reine Geisteshauche, bald geistige Gewalten, gute Engel und böse
Dämonen, die gleich angenehmen und widerlichen Gerüchen in der Luft
wehen und schweben⁠[2172]. Der niedrigsten Klasse der Ungläubigen und
Fleischesmenschen (σαρκικοί) übergeordnet ist die der Proselyten und
Seelenmenschen (ψυχικοί), und ihr wieder jene der Geweihten (τέλειοι)
und Geistesmenschen (πνευματικοί)⁠[2173]; der „Psychikos“, dessen
Seele (ψυχή) noch irdischen Stoffes ist, kann der γνῶσις (Gnosis),
d. i. der himmlischen Erkenntnis, und des Lichtes der γνῶσις θεοῦ
(Gnosis, Erkenntnis der Gottheit) nicht teilhaftig werden⁠[2174],
dem „Pneumatikos“ aber, dem von der Last der ψυχή Befreiten und
übersinnlichen Geistes Vollen, erschließt sie sich auf dem Wege der
Erleuchtung⁠[2175]: einer orientalisch-religiösen Grundvorstellung
gemäß gewährt sie ihm Kunde des „wahren Namens“ der Gottheit und
dadurch ungeheure Macht⁠[2176], sie ermöglicht es ihm, sich der Gottheit
anzugleichen, aus ihren Strahlen Pneuma einzuziehen und dadurch „ihr
Teil“ (also selbst Pneuma) zu werden und läßt ihn so zum göttlichen
Lichte höherer Sphären aufschweben und sich der „Himmelfahrt“ würdig
erweisen⁠[2177].





Die Idee von der Himmelfahrt oder Himmelsreise der
Seele⁠[2178], die völlig ausgebildet und in Verbindung mit jener von
der Seelenwanderung gebracht bei POSEIDONIOS (135–51 v. Chr.)
vorliegt⁠[2179], geht auf Grundlagen verschiedener Herkunft zurück: den
Griechen war sie mindestens seit PARMENIDES (um 480 v. Chr.)
bekannt, der sie wohl der orphisch-pythagoräischen Mystik, indirekt
also vielleicht deren orientalischen Quellen entlehnte⁠[2180]; bei den
Ägyptern vermittelt schon im 14. Jahrhundert v. Chr. ein Spruch des
„vom Gotte THOT selbst geschriebenen Zauberbuches“ die Kunst,
„von der Unterwelt zur Erde und von dieser zum Gotte RÊ in
den Himmel zu gelangen“⁠[2181]; nach chaldäischer Lehre endlich ist
der oberste oder Fixstern-Himmel die Heimat der Seele, von dort aus
steigt sie bei der Geburt des Menschen durch die Milchstraße und die
Sphären der 7 Planeten herab und nach seinem Tode kehrt sie auf dem
nämlichen Wege und wenn nötig nach Läuterung in der Milchstraße wieder
ebendahin zurück⁠[2182], — in welchem Sinne es noch in dem um 90
n. Chr. verfaßten sog. „4. Buche Esra“ heißt: „Die Verklärten werden
glänzen wie Sterne des Himmels“, d. h. sie werden in den Fixsternhimmel
gelangen und dort als Unsterbliche weilen⁠[2183]. Da die Perser, als
sie sich die Vorstellungen der Chaldäer teilweise anzueignen begannen,
deren Planetengötter zu Dämonen herabsetzten, ließen sie die Seele
beim Heruntersteigen durch die Sphären „die unseligen Geschenke der
7 Planeten“ (d. s. die 7 Todsünden des Mittelalters) in Empfang
nehmen⁠[2184] und sich „aus ihrer Substanz, nach Art von Gewändern, mit
den luftartigen pneumatischen Leibeshüllen beschweren“, von denen sie
sich dann umgekehrt beim Wiederaufstiege, den die bösartigen Dämonen
zu verhindern suchen, zunächst wieder zu befreien haben. In dieser
Gestalt kennen den Weg der Seele ἄνω καὶ κάτω (áno kai káto) die
späteren Stoïker⁠[2185], die von diesen beeinflußten Neu-Pythagoräer
und -Platoniker, Orphiker und Gnostiker⁠[2186], PORPHYRIOS
(232–304?)⁠[2187], die Verehrer des MITHRAS⁠[2188],
die Verfasser der jüngeren Teile des Avesta und der Pehlewi-Tradition aus
sassanidischer Zeit (3. Jahrhundert n. Chr.), sowie die der Schrift von
der „Himmelfahrt des frommen ARDA-VIRAF“ (4. Jahrhundert?)
durch die ursprünglich 3 (persischen), später 7 (chaldäischen)
Himmel⁠[2189], — wichtig als ein frühes Beispiel der „ekstatischen
Vision in einer Art Rauschnarkose“, wie sie bei den Schiiten Persiens
noch gegenwärtig im Schwange ist⁠[2190]. Die jüdische Litteratur nimmt
den Gedanken der Himmelsreise anscheinend erst in hellenistisch
beeinflußten Texten auf⁠[2191]. Das Buch „HENOCH“ z. B., das
in griechischer, äthiopischer und ausführlicher in slavischer (aus
dem Griechischen übersetzter) Fassung vorliegt, kennt die Auffahrt
HENOCHS durch die 7 Himmel⁠[2192], es erwähnt die 7 Sphären
mit den 7 Planeten Kronos, Aphrodite, Ares, Sonne, Zeus, Hermes,
Mond⁠[2193] und läßt ADAM aus 7 Bestandteilen zusammengesetzt
und mit 7 Eigenschaften oder Naturen ausgestattet sein⁠[2194].
Ähnliche Anspielungen enthalten u. a.⁠[2195]: die „Testamente der
12 Patriarchen“, die (stark christlich überarbeitete) „Ascensio
JESAIAE“, die griechisch und slavisch bekannte „Apokalypse des
BARUCH“, die „Himmelfahrt des MOSES“, die sog. „Oden
SALOMONS“⁠[2196], die paulinischen Schriften (die aber nur von
3 Himmeln wissen) und christlichen Apokalypsen, die Apokryphen „Leben
JOSEF des Zimmermannes“ und „Die sieben Aeonen der Finsternis“
usf.⁠[2197]; von mehreren Himmeln spricht ORIGENES (185–254),
von 7 Himmeln CLEMENS ALEXANDRINUS (gest. 216), und auf
christliche oder jüdische Überlieferung scheint auch der spätislamische
Bericht von MUHAMMEDS Himmelfahrt zurückzugehen⁠[2198].


Die Vergöttlichung der Elemente, wie sie bereits im Orient
und frühzeitig bei den Orphikern gebräuchlich war, fand bei den
Stoïkern allgemeine Aufnahme⁠[2199], desgleichen die mit ihr in naher
Verbindung stehende Anschauung, daß, wie jede Gottheit, so auch
jedes Moment ursprünglich mannweiblicher Natur sei⁠[2200]. Den
Ägyptern war schon von altersher die Annahme geläufig, das finstere
Urwasser NUN habe männliche und weibliche Keime in sich
getragen, aus denen ein Ei hervorging, das Einige als „Weltenei“
durch CHNUM der Göttin NEITH übergeben ließen um es
auszutragen, während Andere es mit dem Skarabäus oder dem Geier in
Verbindung brachten, die man als zweigeschlechtlich (zuweilen auch
als ungeschlechtlich) ansah⁠[2201]; nicht altägyptisch ist
hingegen die von SENECA⁠[2202] und IAMBLICHOS (gest.
330)⁠[2203] erwähnte Lehre, daß jedes der vier Momente einen männlichen
und weiblichen Teil enthalte, die man als die acht Elementen-Götter
verehre, vielmehr ist diese erst ein Erzeugnis ptolemäischer Zeit
und geht wohl auf griechische Überlieferung zurück⁠[2204]. Der Glaube
an androgyne Gottheiten war nämlich bereits der älteren griechischen
Welt keineswegs fremd⁠[2205], doch nahm er erst gegen 400 v. Chr. und
besonders in Athen lebhaften Aufschwung, teils unter dem Einflusse
kleinasiatischer und cyprischer Kulte (z. B. des der „bärtigen
APHRODITE“, APHRODITE barbata, geweihten), teils
zufolge der Bestrebungen großer Künstler, männliche und weibliche
Körperschönheit in der nämlichen Statue harmonisch zu vereinigen, das
ἀρῥενόθηλυ in Gestalt von Hermaphroditen darzustellen⁠[2206]; da er
zuerst bei Pythagoräern und Orphikern nachweisbar wird, — es sei nur
an das Ei des PHANES und dessen Zweigeschlechtigkeit erinnert,
— und zum Teil mit unzüchtigen Kultgebräuchen zusammenzuhängen
scheint⁠[2207], so ist es sehr wohl möglich, daß es ihnen aus dem
Oriente zukam⁠[2208], und tatsächlich ist es eine echt orientalische,
in der babylonischen, iranischen und vielleicht auch jüdischen
Litteratur nachweisbare Vorstellung⁠[2209], daß das, was zu allem
werden, was alles aus sich schaffen und was alles Leben in der Natur
hervorbringen kann, die Zeugungskraft beider Geschlechter in sich
vereinigen muß⁠[2210]. Die Stoïker, die diese Vorstellung aufgriffen,
erweiterten und pantheistisch umdeuteten, nahmen daher eine androgyne
höchste Gottheit an⁠[2211], deren männliche und weibliche Teile
späterhin auch als ζωὴ καὶ φῶς (Leben und Licht), ψυχὴ καὶ νοῦς
(Seele und Geist), Leben (ζωή = Milch oder Trank der Unsterblichkeit,
φάρμακον τῆς ἀθανασἰας) und Tod (νοῦς = guter Hirt = Totengott
ANUBIS) allegorisiert werden⁠[2212]. Soweit hellenistische
Einflüsse reichen, haben sich auch ähnliche Gedanken erhalten, z. B.
in den mannweiblichen Urgottheiten der Gnostiker und Manichäer⁠[2213],
den Gestalten zahlreicher gnostischer Erzählungen und Legenden⁠[2214],
den (mit den Urgottheiten oft wesensgleichen oder verwandten)
Urmenschen phrygischer, iranischer und jüdischer Mythen⁠[2215], den
7 zweigeschlechtlichen Menschen bei POIMANDRES⁠[2216], den
Dämonen der meist im 2. Jahrhundert verfaßten, jedoch zum Teil erst
im 3. oder 4. niedergeschriebenen Zauberpapyri⁠[2217] usf. Fraglich
bleibt es, ob aus den nämlichen Gesichtspunkten, wie manche wollen,
auch die Annahme männlicher und weiblicher Edelsteine, Mineralien und
selbst Drogen zu erklären sei, denn da das Vorhandensein männlicher und
weiblicher Palmbäume und anderer Gewächse im Orient seit altersher und
in Griechenland mindestens seit HERODOT und KTESIAS
bekannt war⁠[2218], kann es sich hierbei auch um unmittelbare Analogien
anderer Art handeln; jedenfalls sprechen als von etwas Wohlbekanntem
schon THEOPHRASTOS und seine späteren Nachfolger, aus deren
Werken PLINIUS die betreffenden Kapitel der „Naturgeschichte“
kompilierte, von männlichem und weiblichem Carneol (σάρδων), Lasurstein
(κύανος), „Luchsstein“ (λυγκούριον), „Adlerstein“ (ἀετίτης), Stimmi
(στίμμι = Antimonglanz) usf., wobei die größeren, härteren, dunkleren
und glänzenderen Exemplare für die männlichen gelten⁠[2219]; ebenso ist
bereits bei HIPPOKRATES u. a, von männlichen Weihrauchtropfen
die Rede⁠[2220], unter denen offenbar gleichfalls die größeren und
längeren zu verstehen sind, wie man denn auch bei Sträuchern und
Kräutern die höher und kräftiger aufschießenden Varietäten, ja
Individuen, kurzweg als „männliche“ zu bezeichnen pflegte.


Schon weiter oben wurde darauf hingewiesen, daß zu den sonstigen
Lehren, die die Stoïker zwar nicht aufbrachten, aber zu tonangebenden
ausgestalteten, erstens die von der Umwertung der irdischen
Elemente zu Elementen und Grundpfeilern des Himmels zählt, — die
fortan gleichfalls στοιχεῖα (Stoicheía) heißen und namentlich
in Gestalt der 7 Planeten als „Herren“ der Tage, Jahre und
Zeitperioden, sowie als κοσμοκράτορες (= Weltregenten) das gesamte
allgemeine und besondere Geschehen beherrschen und lenken⁠[2221] —,
und zweitens die vom Zusammenhange zwischen Planeten und
Erzeugnissen der Erde, z. B. Tieren, Pflanzen, Mineralien, Metallen,
aber auch Gewürzen, Wohlgerüchen usf.⁠[2222]; da indessen derlei
Theorien in engster Verbindung mit den eigentlich astrologischen
stehen, so sollen sie im nachfolgenden Absatze gemeinsam mit diesen
besprochen werden.




c) Die Astrologie.





Die Astrologie der synkretistischen Zeit ist der Versuch, auf
anscheinend untrügliche und zweifellos feststehende (in Wahrheit
freilich unverstandene oder mißdeutete) Naturgesetze hin ein
einheitliches Weltbild zu gestalten und dabei die Vorgänge im ganzen
Kosmos als abhängig von denen am Sternenhimmel zu erweisen⁠[2223].
Grundlagen dieses Versuches waren der alte griechische Volksglauben
an die Göttlichkeit der Gestirne, der ältere babylonische Stern- und
der jüngere chaldäische⁠[2224] Planetendienst, sowie die griechische
Philosophie und Wissenschaft, besonders die der Stoa mit ihren Lehren
von der Heimarméne, der allgemeinen Sympathie im Weltall und der
Einwirkung des Makro- auf den Mikrokosmos, die nicht selten lebhaft
an die Vergleiche moderner Soziologen zwischen Gesellschaft, Staat
oder Menschheit und einem großen Organismus, sowie an die Theorien
vom Einflusse des sog. Milieu erinnern⁠[2225]. Die Astrologie als
Resultierende dieser Komponenten ist entschieden ein Erzeugnis des
Hellenismus⁠[2226], unter dessen Einfluß die Griechen Stern-Dienst
und -Verehrung allmählich und „nur nach langem Sträuben“ annahmen,
zunächst und vorzugsweise in Ägypten⁠[2227]. Unter den Schriften ihrer
hervorragenden Astronomen zeigen z. B. noch jene von PLATONS
Schüler EUDOXOS und die in derlei Hinsicht an Gelegenheiten
zur Anknüpfung so überreichen „Sternerscheinungen und Wetterzeichen“
des ARATOS (um 250 v. Chr.) keinerlei Spuren astrologischer
Vorstellungen, vielmehr treten solche erst bei HIPPARCHOS von
Alexandria zutage, also um 150 v. Chr.⁠[2228]; zu dieser Zeit waren
aber in Ägypten neben dem u. a. auch dem Fälscher BOLOS
von MENDE zugeschriebenen Buche über die „Sternzeichen“
(περὶ σημείων)⁠[2229] schon die weiter oben erwähnten „Hermetischen
Untersuchungen“ erschienen, sowie das Hauptwerk des PETOSIRIS
und NECHEPSO, das für Ansehen und Auffassung der Astrologie
während der folgenden Jahrhunderte nach jeder Richtung hin
ausschlaggebend blieb.


Von großer Bedeutung für die Ausbreitung dieser „Wissenschaft“ erwies
sich ihre Aufnahme und Förderung durch die jüngeren Stoïker, sowie die
Neu-Pythagoräer und -Platoniker, welche letzteren Schulen als eine
ihrer Hauptquellen die Schriften des „uralten Dichters und Sehers“
ORPHEUS ausgaben, den die Abbildungen nicht selten beim
Spielen der Leier in nächtlicher Stunde zum Sternenhimmel aufblickend
darstellen. Die sog. „Orphischen Hymnen“, die als Reste der ihm
zugeschriebenen mystisch-philosophischen Lehrgedichte vorliegen,
stammen indessen ihrer ursprünglichen Gestalt nach erst aus den beiden
letzten vorchristlichen Jahrhunderten und unterlagen zudem später oft
wiederholten und tiefgreifenden Abänderungen, teils durch Einschiebung
stoïsch-pantheistischer Gedanken und popular-philosophischer Wendungen,
teils durch Umformung zu Zwecken der Magie und Dämonologie, — in
welcher Form sie dann in die Zauberpapyri des 3. und 4. Jahrhunderts
übergingen⁠[2230]. Sie sind also selbstverständlich nicht beweisend
für ein Zurückreichen astrologischer Gedanken bis in das mythische
Zeitalter und können die Tatsache nicht erschüttern, daß sich der
griechische Geist mit den chaldäischen Lehren, namentlich von den 7
Himmeln und den 7 beherrschenden Planetengöttern, erst seit Beginn
der hellenistischen Periode zu befreunden begann. Bezeichnend
für die verhältnismäßig rasch fortschreitende Durchdringung
chaldäischen und griechischen Geistes ist es, daß bereits im 1.
vorchristlichen Jahrhundert ASKLEPIADES von MYRLEIA
den HOMER astrologisch kommentierte, und daß Siegelsteine
(sog. Zylinder) der griechischen Spätzeit die 5 Planetengötter nebst
Sonne und Mond eingeschnitten zeigen⁠[2231]. Nach PHILO von
Alexandria, der um Beginn unserer Zeitrechnung schrieb, gelten die
7 Planeten als Herrscher von unbeschränkter Gewalt, deren Ruhm und
Macht gar nicht genügend gepriesen werden kann⁠[2232], die man in
ihren Sinnbildern, z. B. 7 Lichtern, einem siebenarmigen Leuchter,
den 7 griechischen Vokalen αεηιυοω usf. zu verehren pflegt⁠[2233],
und die im engsten Zusammenhange mit den „göttlichen“ vier Elementen
stehen, aus denen sich die gesamte Welt (einschließlich des Menschen)
aufbaut⁠[2234], und in die sie auch wieder zerfällt, „da kein Wesen zu
nichts wird, sondern sich zu dem auflöst, woraus es entstand“⁠[2235].


Die endgültige wissenschaftliche Darstellung der Astrologie auf Grund
der pythagoräischen, peripatetischen und stoïschen Lehren liegt in dem
gegen 160 n. Chr. verfaßten „Tetrabiblos“ des PTOLEMAIOS vor,
welcher Forscher, ebenso wie sein größerer Fachgenosse KEPLER,
neben der Astronomie auch die Astrologie zu betreiben geneigt oder
genötigt war. Dieses Werk faßt in eingehender, oft fast haarspalterisch
eindringlicher Weise die Ansichten sämtlicher Vorgänger zusammen, und
zwar so vollständig und in seiner Art so vollendet, daß es fortan
das dauernd maßgebende und überhaupt das letzte selbständige der
ganzen Gattung blieb, zu dem alle späteren sich nur als Auslegungen
und Kommentare verhalten⁠[2236]. Der Umfang dieser erklärenden und
ergänzenden Litteratur ist erstaunlich, da zur Zeit allein an
griechischen Handschriften mindestens 170 bekannt, wenn auch in dem
großen Sammelwerke „Catalogus codicum astrologorum graecorum“⁠[2237]
nur zum geringsten Teile und auszugsweise veröffentlicht sind⁠[2238].
Die Planeten spielen bei PTOLEMAIOS eine ganz hervorragende
Rolle, doch ist zu bemerken, daß er, abgesehen von dem für apokryph
zu erachtenden Schlußkapitel, stets nur von fünfen spricht⁠[2239],
neben denen Sonne und Mond stehen; die Gestalt, in der die
Sonnengottheit auftritt, ist, wenngleich sie noch nicht mit dem
betreffenden Worte bezeichnet wird, schon völlig die des
„Königs Helios“ und beeinflußt als solche die gesamte spätere
Literatur und die malerische und plastische Darstellung, auch noch
die mittelalterliche⁠[2240]. Als trocken und daher männlich sieht
PTOLEMAIOS ARES, ZEUS und KRONOS
an, als feucht und daher weiblich SELENE, APHRODITE
und auch HERMES, der sonst meist für mannweiblich gilt⁠[2241];
die männlichen sind tages- und lichtfroh und freuen sich (χαίρουσιν),
zusammen mit der Sonne auf- oder unterzugehen⁠[2242]. KRONOS
bezeichnet er als aschgrau, ZEUS als weiß, ARES
als rot, APHRODITE als gelb oder blond und HERMES
als bunt oder wechselnd, doch stimmen die Handschriften und die
Überlieferungen bei den Scholiasten nicht genügend überein, und die
näheren Angaben letzterer lauten völlig verwirrt⁠[2243].


Von den Abänderungen der ptolemaeischen Theorien ist nur eine
einzige als bedeutsam zu bezeichnen; unter der üblichen Berufung
auf PYTHAGORAS und PLATON und in Anlehnung an
gewisse Vorstellungen des platonischen „Timaeus“ lehrten nämlich
die Neuplatoniker, daß die Sterne, insbesondere die Planeten, die
Geschehnisse im Weltall zwar nicht selbst bewirken, sie jedoch
anzeigen⁠[2244]: mit Recht beobachteten daher die „Weisen“ des
platonischen Staates, die in den Augen der Neuplatoniker Astrologen
waren, die Stellungen und Bewegungen der Gestirne, denn diese
gestatteten ihnen wichtige Rückschlüsse z. B. betreff der „richtigen“
Zeiten für Ehe, Konzeption, Entwicklung des Fötus usf.⁠[2245]; die
Entscheidung über das, was in der Welt zu geschehen hat, geht freilich
von der Gottheit aus, aber vermittelt, angezeigt und ausgeführt werden
ihre Befehle durch die demiurgischen Wesen, vor allem durch die
Dämonen, „die an Zahl den Mikroben gleichen, allerorten gegenwärtig
sind und überall ihre Hand im Spiele haben“⁠[2246], — weshalb auch die
Dämonologie, die Kunst des Rufens, Erkennens, Unterscheidens, Verehrens
und Bannens der Geister eine der umfangreichsten und wichtigsten
Seiten des neuplatonischen Systemes bildet⁠[2247]. Indem dieses
jedoch das Wirken der Gottheit vorbehielt, die von Dämonen
gelenkten Planeten aber für bloße Anzeiger des göttlichen
Willens erklärte, machte es die Astrologie vereinbar mit sämtlichen
Religionen, auch den streng monotheistischen, und hierin besteht die
Wichtigkeit der besprochenen Umdeutung⁠[2248]; allgemein angenommen oder
folgerichtig durchgeführt wurde sie übrigens keineswegs, und als im
Kampfe des von griechischen, ägyptischen, chaldäischen und jüdischen
Einflüssen durchtränkten Neuplatonismus mit Mithrasdienst, Manichäismus
und Christentum das letztere Sieger und „Universalerbe“ geblieben
war⁠[2249], erhielt der ptolemaeische Gedanke sogar allmählich wieder
die Oberhand, trotzdem er in unlösbarem Widerspruche mit christlichen
Grundwahrheiten stand.


Wie im Osten, so faßte die Sterndeuterei, gefördert durch die
jüngere Stoa und ganz besonders durch POSEIDONIOS, auch im
Westen Boden, so daß in Italien schon 139 v. Chr. von einer ersten
Austreibung der „Chaldäer“ als gemeingefährlicher Lügner und Betrüger
berichtet wird⁠[2250]. Diese blieb aber nicht nur ohne jeden dauernden
Erfolg, sondern der „chaldäische Geist“ erwies sich als geradezu
unüberwindlich, erfaßte mit staunenswerter Raschheit immer weitere
Kreise und hatte schon zur Zeit CICEROS die gesamte prosaische
und poetische Litteratur derart durchdrungen, daß er sich bei allen,
auch bei den sonst freiesten und aufgeklärtesten Schriftstellern der
klassischen Periode, geschweige denn bei ihren späteren Nachfolgern,
als etwas völlig selbstverständliches, einer Begründung gar nicht
erst bedürftiges geltend macht⁠[2251]. Nicht wenig scheint hierzu die
immer engere Berührung mit Ägypten beigetragen zu haben, woselbst
zu Beginn unserer Zeitrechnung die Astrologen Alexandrias eine
Gewerbesteuer („Narrensteuer“ genannt) zahlten⁠[2252], und der berühmte
Zodiakus (Tierkreis) von Denderah JUPITER und MARS
sperberköpfig abgebildet zeigt, SATURN stierköpfig,
MERKUR menschenköpfig, VENUS aber doppelköpfig, —
wohl eine Nachwirkung ihrer beiden Formen als Morgen- und Abendstern,
ISTAR und BELIT⁠[2253].


Unter der Regierung des AUGUSTUS war die Astrologie nicht
nur zur Mode und zum Bedürfnisse der feinen Gesellschaft geworden,
sondern fand geradezu Aufnahme von Staats wegen⁠[2254]: rühmte doch
AUGUSTUS selbst sich gewisser Wunderzeichen, die bewiesen, daß
das Fatum (= die Heimarméne) ihn zur Herrschaft berufen habe⁠[2255].
Vermutlich höfischen Anregungen folgend verfaßte MANILIUS
damals sein Lehrgedicht „Astronomica“, dessen Gesänge, soweit sie
vollendet wurden, in schönen Versen und edler Sprache eine Übersicht
der gesamten Astrologie bieten, jedoch unter planmäßigem Ausschluß
aller rein ägyptischen Gottheiten und rein chaldäischen Lehren, daher
auch der meisten die Planeten betreffenden⁠[2256]. Die Schicksale,
Lebensberufe usf. des Menschen, der ein Mikrokosmos ist⁠[2257], gehen
nach MANILIUS nicht, wie Chaldäer und Ägypter behaupten,
von den Planeten aus (die er meist, aber nicht immer, „astra“ oder
„stellae“ nennt), sondern, wie der Kyllenier, d. i. HERMES,
verkündigte⁠[2258], von den Fixsternen (meist, aber nicht immer,
„sidera“ geheißen), und zwar von jenen des Tierkreises, wenngleich
die Planeten nicht ganz ohne Belang sind, da sie und die Fixsterne
sich gegenseitig beeinflussen können⁠[2259]. Von den 7 Planeten,
die mit den 7 Mündungen des Nils zu vergleichen sind⁠[2260], werden
Sonne und Mond stets zusammen genannt und den fünf übrigen in der
Anordnung des POSEIDONIOS aufgezählten Wandelsternen
gegenübergestellt⁠[2261], als deren Anführer der Mond gilt, der
zugleich auch (durch Ebbe und Flut) die Tiefe des Meeresgrundes
beherrscht⁠[2262]. MERKUR ist nur als Morgen- und Abendstern
sichtbar, ebenso VENUS, für die an Stelle der alten Namen
ἐωσφόρος (Eosphóros) und ἕσπερος (Hésperos) auch der neue φωσφόρος
(Phosphóros = Lucifer = Lichtträger) tritt⁠[2263]; SATURN
wird als schätze-sammelnder und -hütender Alter bezeichnet⁠[2264]. Das
Geschlecht der Planeten ist verschieden, ebenso wie das der Sterne im
Tierkreise⁠[2265], unter denen merkwürdigerweise der Stier (taurus) als
weiblich auftritt, weil JO in ein Rind verwandelt wurde⁠[2266].


Im weiteren Verlaufe der Kaiserzeit nahm die Astrologie, die zwar,
wie TACITUS hervorhebt⁠[2267], offiziell stets verboten,
zugleich aber unter der Hand geduldet, ja gefördert wurde, an
Einfluß und Macht immer weiter zu, vor allem am kaiserlichen Hofe
selbst⁠[2268]; ihre Vertreter waren meist Asiaten, Griechen und
Ägypter, wie z. B. der berüchtigte „in allen chaldäischen Künsten
erfahrene“ PAMMENES, von dessen Ausweisung 66 n. Chr.
unter der Regierung NEROS TACITUS berichtet⁠[2269].
Einen Begriff davon, wie gänzlich schon im 1. und 2. Jahrhundert
alles staatliche und private Wesen von Aberglauben jeglicher Art
durchdrungen war, erhält man am besten aus der „Naturgeschichte“ des
PLINIUS (um 75 n. Chr.), in der ganze Bücher mit Hunderten
von Kapiteln über nichts anderes handeln, ferner aus den „Attischen
Nächten“ des AULUS GELLIUS (113–165) mit ihren langatmigen
Darlegungen über die 7 Planeten, die Siebenzahl usf.⁠[2270], sowie aus
dem „Buche der Traumdeutungen“ des ARTEMIDOROS (135–200),
dem Vorbilde einer endlosen Litteratur, deren letztes Glied das auch
heute noch weitverbreitete und immer neu aufgelegte „Große ägyptische
Traumbuch“ ist. Die Vorbedeutungen und Wirkungen der Sterne, so heißt
es bei ARTEMIDOROS, braucht man nur zu erläutern, nicht zu
beweisen, „denn für jeden Gebildeten stehen sie ohnehin fest“⁠[2271],
— nämlich getreu dem Grundsatze, den noch 1648 SALMASIUS
in seinem ebenso gelehrten wie monströs-formlosen Werke über die
Astrologie anführt⁠[2272], „aut astra dii sunt, aut nulla est
astrologia“, „entweder sind die Sterne Götter, oder es gibt keine
Astrologie“!


Weitere Fortschritte machte die abergläubische Bewegung unter
den orientalischen oder von Orientalen umgebenen Kaisern des 3.
Jahrhunderts, besonders unter den SEVEREN, „deren politische
Tat die völlige Orientalisierung der Religion auch im Westen des
Reiches war“⁠[2273]. SEPTIMIUS SEVERUS (193–211) z. B.
besoldete Astrologen von Staats wegen⁠[2274], stellte zuerst zu
Rom Altäre der Planetengötter auf, wie sie später u. a. im Circus
maximus erwähnt werden⁠[2275], und erbaute ein „Septizonium mit den
sieben Planeten- oder Tages-Göttern“, vermutlich ein Planetenhaus,
das die Konstellation des vom Fatum für den Thron bestimmten Kaisers
versinnlichte⁠[2276]; SEVERUS ALEXANDER (222–235) befahl,
die in Ägypten gesammelten Bücher der geheimen Weisheit in das
Grab ALEXANDERS DES GROSSEN zu legen und in diesem zu
verschließen⁠[2277], und reihte unter seine Penaten ORPHEUS,
ABRAHAM, CHRISTUS und APOLLONIUS von
TYANA ein⁠[2278]. Die Neigung der Astrologen zu Lug und Trug
war zwar niemals ein Geheimnis geblieben, — nennt doch in diesem
Sinne schon bei PETRONIUS (zur Zeit des NERO) der
reiche Prasser TRIMALCHIO einen Weinfälscher „im Zeichen
des Wassermannes geboren“, welcher Spott ihn freilich nicht hindert,
die Wände seines Hauses mit den 7 Planeten- und 12 Tierkreis-Bildern
bemalen zu lassen⁠[2279] —, aber man sah über diese Schattenseite
hinweg und ließ der „Wissenschaft der Sterne“ immer freiere
Bahn⁠[2280]. Stets neue Anhänger gewann ihr einerseits der Verfall
der alten heimischen Kulte, das Aufhören der Orakel, das Verbot
der Vögel- und Eingeweide-Schau⁠[2281], andererseits die allgemeine
Überzeugung, daß die wahre Quelle neuer religiöser und philosophischer
Ideen allein im Oriente fließe⁠[2282], dem nun Frömmler und „Geweihte“
zuströmten, um „am Nil, am Euphrat oder angeblich gar am Ganges in
die Schule zu gehen“ und sich in der Magie, Theurgie, Dämonologie,
Iatromathematik, in der Lehre von der medizinischen Sympathie und
den heilbringenden Wundermitteln u. dgl. mehr zu unterrichten oder
doch zu vervollkommnen⁠[2283]. Der zum Teil geradezu gemein- und
staatsgefährliche Charakter, den die Gesamtheit dieser „Künste“
allmählich anzunehmen schien, erklärt das von DIOKLETIAN
nach der Niederwerfung des ägyptischen Aufstandes im Jahre 296
erlassene allgemeine Verbot⁠[2284]; durchgeführt konnte dieses aber
nicht werden, vielmehr erreichte die Astrologie im 4. Jahrhundert
ihre größte Macht und Verbreitung, wie sie uns vor allem aus dem
zusammenfassenden Werke des FIRMICUS MATERNUS (verfaßt
335–337) und den Schriften HEPHAISTIONS (um 340) und seiner
Nachfolger sichtlich entgegentritt⁠[2285]. Als seine Hauptquellen
in der „Mathesis“⁠[2286] bezeichnet FIRMICUS NECHEPSO, den
göttlichen König, und PETOSIRIS, den Oberpriester und weisen
Alten⁠[2287],
ferner ANUBIS, AESKULAP und MERKUR⁠[2288],
endlich ABRAHAM, ACHILLES, KRITODEMOS,
ORPHEUS, die Pythagoräer und Platoniker⁠[2289], während er sich
über andere Vielbenützte ausschweigt, z. B. über ANUBION,
MANETHO, MANILIUS, PTOLEMAIOS, VETTIUS
VALENS⁠[2290]. Die Astrologie ist ihm eine göttliche Wissenschaft
(divina scientia)⁠[2291] und fordert daher von ihren Vertretern
strengste Geheimhaltung, kultische Reinheit der Person und des
Lebenswandels, sowie völlige Freiheit von Habsucht, Geldgier und
gemeinem Streben⁠[2292]. Die Hauptrolle spielen bei FIRMICUS
die Planeten, die, je nach ihren Stellungen, Bewegungen und
Beziehungen untereinander und zu den Fixsternen, ganz wie schon in den
„Astrologúmena“, die menschlichen Lebensschicksale, Neigungen, Berufe,
Kenntnisse usf. bis in die kleinsten Einzelheiten bestimmen⁠[2293].


CONSTANTIN DER GROSSE (323–337), zu dessen Zeit
FIRMICUS schrieb, blieb astrologischem und anderem Aberglauben
zeitlebens ergeben; seine Thermen versah er mit 7 Nischen und 12
Portiken zur Aufnahme der Planeten- und Tierkreis-Bilder⁠[2294], seine
Kirchen erhielten 7 Stufen, 7 Tore und 7 Bänke für die Priester⁠[2295],
und die der Sophia schmückte er „mit hellenischen Statuen der 12
Zeichen des Tierkreises, des Mondes, der APHRODITE und der
übrigen Planeten“⁠[2296], ohne sich hierin durch seine christlichen
Neigungen und Gesinnungen beeinflussen zu lassen, deren Aufrichtigkeit
allerdings überhaupt dahinsteht. Die Kirche bekämpfte anfangs, wie
die Planetenwoche (s. weiter oben), so auch alle sonstigen mit
der Astrologie zusammenhängenden Anschauungen und Einrichtungen,
und zwar unter Hinweis auf ihre Engel, Märtyrer und Asketen, an
deren Wundertaten auch die hervorragendsten Kirchenschriftsteller
nicht minder fest glaubten, als etwa die schärfsten Denker der
neuplatonischen Schule an die des PYTHAGORAS oder anderer
ihrer „göttlichen Männer“⁠[2297]. TERTULLIANUS (um 190)
verbietet in seiner Abhandlung „De idolatria“ den Christen, das Gewerbe
eines Astrologen oder Magiers auszuüben⁠[2298]. Daher finden sich auch
die drei Magier, die dem Sterne bei CHRISTI Geburt nachziehen,
in den ursprünglichen Berichten als Chaldäer, Perser oder Araber
bezeichnet, „die die Kunst (τέχνη, Téchne) verstehen“; sie heißen
noch beim hl. HIERONYMUS (331–420) „docti a daemonibus“ (von
Dämonen belehrt), während sie erst im 6. Jahrhundert „Könige“ werden
(wobei Stall, Krippe, Ochs usf. hinzutreten, um die Richtigkeit alter
Prophezeiungen zu erweisen) und schließlich gar „heilige Könige“, deren
Namen indes erst BEDA VENERABILIS (672–703) kennt⁠[2299].
Vom 4. Jahrhundert an scheint das Verhalten der Kirche, wenigstens
im Westen, zeitweilig ein weniger abweisendes gewesen zu sein, wofür
indessen der berühmte „Chronograph von 354“ nicht als Beleg
angeführt werden kann, weil dieser römische Kalender, der neben den
Abbildungen und astrologischen Charakteristiken der 7 Planetengötter
u. a. die älteste Papst-Liste enthält, auch im übrigen keinerlei
christliche Einflüsse verrät⁠[2300]. Späterhin wurde aber der alte
Standpunkt wieder strenge festgehalten, zum mindesten grundsätzlich;
die um 630 verfaßten „Origines“ des hl. ISIDORUS (= Isidorus
Hispalensis, Erzbischof von Sevilla), ein Sammelwerk, das trotz der
völligen Kritiklosigkeit des Autors und seiner Vorliebe für die
albernsten Etymologien kulturgeschichtlich außerordentlich wertvoll
ist, sprechen von der Astrologie als einem „von den Chaldäern
stammenden, vom Teufel begünstigten, von CHRISTUS verworfenen
Aberglauben“⁠[2301], erwähnen daher kein Wort über Vorzeichen und
Beziehungen, die sich an die 7 Planeten knüpfen, — auch nicht in dem
verlockenden Kapitel „De natis“⁠[2302] —, und führen nur an, daß sich
von ihren Namen die der Wochentage ableiten⁠[2303] und daß sich mit
ihren Qualitäten auch die der menschlichen Körper verändern⁠[2304]. In
seiner kleineren Schrift „De natura rerum“ behauptet ISIDORUS,
die Planeten hießen „errantia“ (Irrsterne), „weil sie uns in die
Irre leiten“⁠[2305], im übrigen schweigt er aber auch hier über alles
abergläubische⁠[2306] und nur vom SATURN sagt er an einer
Stelle, er sei, wie VIRGIL bestätige, „von kalter Natur“⁠[2307]
und daher auch auf Erden Kälte erzeugend.


Die hier und wiederholt auch schon im Vorhergehenden berührte Idee der
Abhängigkeit irdischer Erzeugnisse von den Gestirnen,
sowie ihrer Zusammengehörigkeit mit bestimmten Fixsternen
und Planeten, zählt zu den eigentümlichsten und wichtigsten auf
astrologischem Gebiete und rechtfertigt daher eine nähere Erörterung.


Wie die ganze Lehre von den 7 Himmeln mit den 7 weltbeherrschenden
Planeten-Gottheiten, so ist auch deren Ausgestaltung betreff der
Einflüsse von Bewegung, Stellung, Auf- und Untergang, Farbe,
Glanz und „Natur“ der einzelnen Gestirne eine spätbabylonische,
also chaldäische⁠[2308]. Den u. a. bei dem Astrologen VETTIUS
VALENS (2. Jahrhundert n. Chr.) ziemlich ausführlich erhaltenen
Überlieferungen gemäß, geht sie von der Grundvorstellung aus, daß
jeder Stern seine „Natur“ und „Kraft“ nach außen „emaniere“ und daher
alles das, was seine Strahlen treffen, auch seinem eigenen Wesen
entsprechend beeinflusse und gestalte⁠[2309]. In Ägypten verschmolz
diese Vorstellung mit der dort heimischen, daß gute Gaben, Segnungen
u. dgl., Ausflüsse (ἀπόρῥοιαι) aus dem Leibe der Götter seien, wonach
es einleuchtend erschien, daß solche auch den Sterngöttern zukämen,
sowie den Sternen, deren Herren diese sind⁠[2310]; gefördert wurde sie
ferner durch die Theorie von der allgemeinen Sympathie, die derartige
Beeinflussungen erklärlich machte, ja selbst erwarten ließ. So ruft
denn schon bei PHILO jedes Sternbild des Tierkreises die ihm
eigene Färbung auch in Luft, Wasser und Erde, bei allen Vorgängen
in diesen Elementen, sowie bei allen Arten Gewächsen und Lebewesen
hervor⁠[2311]; auf dem Zodiakus (Tierkreis) von Denderah, der aus dem
Anfange der Kaiserzeit stammt, sind den Namen der Planeten die von
Mineralien und Metallen beigefügt⁠[2312]; PTOLEMAIOS stellt
die Planeten nach ihrer Farbe mit den Metallen zusammen⁠[2313]; die
Neuplatoniker opfern ihnen die „zugehörigen“ Steine, Kräuter und
Tiere⁠[2314] und verbinden sie, auf oft lächerliche Spitzfindigkeiten
hin, mit seelischen Eigenschaften, körperlichen Teilen, gesunden und
kranken Säften (χυμοί), Tieren, Pflanzen, Mineralien, Edelsteinen,
Metallen, Farbstoffen, Gerüchen, Gewürzen, Tönen, Vokalen usf.⁠[2315];
der „göttliche“ IAMBLICHOS (gest. 330?) bezeichnet in dem,
wenn nicht von ihm, so doch von seiner Schule herrührenden „Buche
der Mysterien“ die Planeten als „sichtbare Götter“ (θεοὶ φανεροί,
ὁρατοί)⁠[2316] und läßt sie auf das Weltall, das „nur ein großes Tier
(= Lebewesen) ist“ (ἕν ζῶον ἐστί τὸ πᾶν), vermöge der Sympathie,
nach ihren Qualitäten, Farben und Strahlen Wirkungen ausüben⁠[2317].
Ähnlich urteilen auch die gleichzeitigen Papyri, z. B. der Papyrus
MIMAUT (3. Jahrhundert)⁠[2318], ferner die bei PROKLOS
angeführten Autoren⁠[2319], sowie die späteren Gnostiker und Hermetiker,
deren Ansichten schließlich in den sog. „Kyraniden“ eine letzte
Ausgestaltung in der Richtung unsinnigsten Aberglaubens erfahren⁠[2320].


Die Ansicht BERTHELOTS, die älteste Anspielung (oder doch
eine der ältesten) auf die Zusammengehörigkeit der 7 Planeten mit den
Metallen u. dgl. enthalte die zur ptolemaeischen Frühzeit abgefaßte
ägyptische Erzählung von dem in 7 Kisten eingeschlossenen Zauberbuche
des Gottes THOT⁠[2321], ist gänzlich irrtümlich; erstens
stammt nämlich diese Erzählung aus dem 14. vorchristlichen
Jahrhundert⁠[2322] und zweitens spricht sie anscheinend nur von sechs
Kisten, die aus Eisen, Bronze, Palm- (oder Zimt-) Holz, Ebenholz und
Elfenbein (schwarz-weiß), Silber, und Gold bestehen⁠[2323]; auch eine
Liste der Malerfarben Schwarz (kême), Dunkelblau, Rot, Hellblau,
Grün, Gelb, Weiß hat nichts mit den 7 Planeten zu tun, gibt vielmehr,
abgesehen vom Schwarz, diese Farben in der nämlichen Reihenfolge
wieder, die für Aufzählung der kostbaren Mineralien und Steine (Lasur,
Rubin, Türkis?, Smaragd, Topas, Bergkristall) die althergebrachte
war⁠[2324]. Daß Inschriften aus dem alten oder mittleren Reiche den
Gott PTAH „Gießer des goldenen Sonnenkäfers“ nennen und
die „Sonne mit den goldgelben Strahlen“, die „Sonne, die da goldene
Strahlen hat“ preisen⁠[2325], bezeugt nichts weiter, als daß auch die
Ägypter, wie die verschiedensten Völker zum Teil ganz fernliegender
Kulturkreise, schon frühzeitig den naheliegenden Vergleich zwischen
Sonne und Gold, Mond und Silber zogen. Unbegründet ist endlich auch die
Vermutung BERTHELOTS⁠[2326], Listen von bloß fünf Metallen und
Planeten (ohne Sonne und Mond), wie sie u. a. das Pariser Manuskript
2327 bietet, deuteten auf spezifisch ägyptischen Ursprung hin, — denn
eine Sonderstellung von Sonne und Mond ist nicht nur u. a. zur Zeit
der Verschmelzung chaldäischer und persischer Religions-Vorstellungen
nachweisbar, sondern auch bei späteren hellenistischen Autoren, z. B.
bei PTOLEMAIOS.


Über Entstehung und Ausbildung der Lehre von der Verbindung zwischen
Planeten, Farben und Metallen bei den Chaldäern
selbst⁠[2327] liegen bisher nur äußerst dürftige unmittelbare
Nachrichten vor, so daß wir hauptsächlich auf spätere Überlieferungen
angewiesen sind, die zum Teil aus weder zuverlässigen, noch lauteren
Quellen stammen, in vielen Einzelheiten stark auseinander gehen und
Rückschlüsse nur mit aller Vorsicht zu ziehen gestatten.





Fraglos ist es, daß die Babylonier, vor allem die Chaldäer und die
von ihnen beeinflußten jüngeren Perser, Götzenbilder aus Holz, Stein
und Metall besaßen, u. a. aus Gold, Silber, Kupfer, Bronze (Erz)
und Eisen; daß diese schon bei den alten Babyloniern solche der
Planetengötter waren⁠[2328], ist natürlich ausgeschlossen, und die
oft angeführten Berichte des späten und stark iranisch beeinflußten
Buches DANIEL (verfaßt von 170 v. Chr. an)⁠[2329] und des noch
weit späteren Buches BARUCH (verfaßt zwischen 100 und 250
n. Chr.)⁠[2330] lassen Folgerungen hinsichtlich der fernen Vergangenheit
nicht zu. Eine annähernde Vorstellung betreff der neueren Periode mag
die von dem byzantinischen Chronisten KEDRENOS (um 1050)
wiedergegebene Erzählung gewähren, der gemäß Kaiser HERAKLIUS
(603–641) im Tempel der armenischen Stadt Gazakos, die er während des
persischen Feldzuges eroberte, prächtige, vom Könige CHOSROËS
von Persien (532–579) gestiftete Götzenbilder vorfand, „in der Kuppel
wie im Himmel sitzend, umgeben von Sonne, Mond und Sternen, denen
CHOSROËS als Göttern diente“⁠[2331]. Ob durch Schriftsteller
des 11. und 12. Jahrhunderts bewahrte Überlieferungen zutreffen, nach
denen die chaldäischen Priester Fingerringe aus den verschiedenen
Metallen trugen⁠[2332], bleibe dahingestellt, denn vielleicht handelt
es sich hierbei nur um Erneuerung einer Nachricht, die das gegen
215 von PHILOSTRATOS verfaßte Leben des vielberufenen
APOLLONIUS von TYANA enthält; dieser Wundermann,
„neben MOSES und HERMES TRISMEGISTOS der einzige
wahrhaft göttliche“⁠[2333], soll nämlich gelegentlich seiner in Indien
betriebenen Studien der „über die menschliche Natur hinausgehenden
Kunst Astrologie“ vom Brahmanen JARCHAS 7 Ringe erhalten
haben, die die Namen der 7 Planeten trugen (und aus deren Metallen
bestanden?), und die er an den entsprechenden Wochentagen abwechselnd
ansteckte⁠[2334].


Über die Farben, die die Chaldäer den einzelnen Planeten
zuschrieben und daraufhin in Gestalt von Platten aus den „zugehörigen“
Metallen oder aus entsprechend glasierten Steinen auch bei ihren
Tempelbauten in Anwendung gebracht zu haben scheinen, herrscht (wie
schon weiter oben angeführt) keine ausreichende Gewißheit, und die
verschiedenen vorliegenden Angaben lassen sich ohne willkürliche
Abänderungen nicht in Übereinstimmung bringen⁠[2335]. Im Abendlande
dürfte, — da so naheliegende Zusammenstellungen wie z. B. die von
Gold und Sonne bei PINDAR (5. Jahrhundert v. Chr.) nicht wohl
in Betracht kommen können —, die erste einschlägige Anspielung, wie
schon gegen 1800 der hochgelehrte BECKMANN erkannte⁠[2336],
in PLATONS Dialoge „Kritias“ zu finden sein, woselbst
(sichtlich nach persischen Vorbildern, die dem Verfasser vor Augen
schwebten) über die Hauptstadt der Insel Atlantis berichtet wird,
ihre äußere Mauer sei mit Kupfer belegt, ihre innere mit Zinn und
die Schloßmauer mit Gold. Im Orient bleiben ähnliche Vorstellungen
anscheinend viel länger lebendig, doch liegen sie meist nur in späten
Überlieferungen vor, aus denen sich bestimmte Schlüsse nicht ableiten
lassen. So z. B. erwähnt der arabische Kosmographe ALDIMESCHQI
(1256–1327), der meist aus sehr alten und guten Quellen schöpfte,
die Stadt Jerusalem und ebenso die Peterskirche zu Rom seien von
7 Mauern aus Feuer (= feuerfarbigem Metall oder Stein?), Gold,
Marmor, ...gestein, Silber, Eisen und Kupfer umgeben gewesen⁠[2337];
der 7 „jenen Ekbatanas gleichenden“ Mauern der Stadt Ganzakh tut
der armenische Historiker MOSES von CHORENE (5.
Jahrhundert) Erwähnung, derer des Palastes des sassanidischen Königs
VAHARAN V. (= BAHRAM GUR) der persische Dichter
NIZAMI (gest. 1198)⁠[2338]; ferner schildert sein Landsmann
DSCHAMI (1414–1492) in „JUSSUF und SULEIKHA“
den Bau eines Schlosses, das, gleich jenen der Könige CHOSRAU
(= CHOSROËS), KEI KAWUS und BAHRAM GUR, aus
„7 voneinander umgebenen“ Palästen bestand, für die 7 Tage der Woche
bestimmt, in 7 Farben prangend und unter dem Einflusse der 7 Planeten
stehend, — wobei jedoch nur vom siebenten bemerkt wird, daß er in
Gold erstrahlte⁠[2339]. Auch in den Erzählungen „Tausendundeine Nacht“,
die zum Teil bis in das 8. Jahrhundert zurückgehen, ist die Rede von 7
solchen Palästen aus Kristall, Marmor, chinesischem Stahl, Edelstein,
Porzellan, Silber und Gold⁠[2340], und von der Kuppel des Pharus zu
Alexandria melden die „Arabischen Wundergeschichten“, vermutlich einer
hellenistischen Tradition folgend, daß sie an jedem der 7 Wochentage
in einer anderen, jedenfalls dem betreffenden Planeten entsprechenden
Farbe erglänzte⁠[2341].


Welches diese Farben waren, bleibt zweifelhaft, denn schon die Angaben
bei PTOLEMAIOS und seinen Kommentatoren schwanken, und in
noch höherem Grade gilt dies von jenen der späteren Schriftsteller
und Enzyklopädisten, die oft auch nur die zugehörigen, nicht immer
bestimmt zu deutenden Mineralien betreffen. In der nachstehenden
Tabelle gibt Reihe 1 die (nicht immer sicher zu benennenden) Farben
nach PTOLEMAIOS (um 150) an⁠[2342], 2 nach VETTIUS
VALENS (2. Jahrhundert) und einigen Zeitgenossen⁠[2343], 3 nach
FIRMICUS (um 335), 4 nach PSEUDO-KALLISTHENES (4. bis
5. Jahrhundert)⁠[2344], 5 nach der arabischen Enzyklopädie der „Treuen
(richtiger: lauteren) Brüder“ (10. Jahrhundert)⁠[2345], 6 nach einer
in RUSKAS Ausgabe des „Steinbuches des ARISTOTELES“
erwähnten Quelle⁠[2346], 7 nach dem persischen Dichter NIZAMI
(12. Jahrhundert)⁠[2347], 8 nach der arabischen Enzyklopädie des
ALDIMESCHQI (1256–1337)⁠[2348]:



  
    	
       
    
    	
      Saturn

      φαίνων

    
    	
      Jupiter

      φαέθων

    
    	
      Mars

      πυρόεις

    
    	
      Sonne

      ἥλιος

    
    	
      Venus

      φωσφόρος

    
    	
      Merkur

      στίλβων

    
    	
      Mond

      σελήνη

    
  

  
    	
      1.

    
    	
      aschgrau

    
    	
      weiß

    
    	
      rot

    
    	
      golden

    
    	
      gelb

      (blond)

    
    	
      verschieden

      (bunt)

    
    	
      silbern

    
  

  
    	
      2.

    
    	
      schwarz

    
    	
      weiß

    
    	
      rot

    
    	
      (gold)-

      glänzend

    
    	
      bunt

    
    	
      gelb

    
    	
      grünlich

    
  

  
    	
      3.

    
    	
      schwarz

    
    	
      —

    
    	
      rot

    
    	
      golden

    
    	
      —

    
    	
      —

    
    	
      weiß

    
  

  
    	
      4.

    
    	
      Ophit

      (schwarz)

    
    	
      Aerit

      (grün)

    
    	
      Hämatit

      (rot)

    
    	
      Berg-

      kristall

    
    	
      Sapphir

      (blau)

    
    	
      Smaragd

      (grün)

    
    	
      Diamant

    
  

  
    	
      5.

    
    	
      schwarz

    
    	
      grün

    
    	
      rot

    
    	
      golden

    
    	
      blau

    
    	
      bunt

    
    	
      silbern

    
  

  
    	
      6.

    
    	
      Sabh

      (schwarz)

    
    	
      Berg-

      kristall

    
    	
      Hämatit

    
    	
      Berg-

      kristall ?

    
    	
      —

    
    	
      Magnet-

      stein

    
    	
      Onyx

    
  

  
    	
      7.

    
    	
      schwarz

    
    	
      sandarach

      (gelbrot)

    
    	
      rot

    
    	
      golden

    
    	
      weiß

    
    	
      azur

    
    	
      grün

    
  

  
    	
      8.

    
    	
      schwarz

    
    	
      sandarach

    
    	
      rot

    
    	
      golden

    
    	
      blau

    
    	
      braun ?

    
    	
      grün

    
  




Wiederum abweichende Farben führt, nach SALMASIUS⁠[2349],
PORPHYRIUS (3. Jahrhundert) an und vergleicht sie mit denen
der bunten Gewänder (vermutlich der 7 bunten Gewänder der ISIS
bei den Naassenern)⁠[2350], während einige Autoren auf
Beziehungen zu gewissen „irdischen Sternen“, d. i. Blumen, verweisen
(die aber nicht stets die heute so benannten sind)⁠[2351], z. B.
des SATURN zur Hyazinthe (dunkel), des JUPITER zur
Lilie (weiß), des MARS zur Viole (rot), der Sonne zur Rose
(rot; gelb), der VENUS zur Anagallis (gelbrot; rot; blau),
des MERKUR zum Krapp (gelbrot), des Mondes zur Narzisse
(grünlich), andere Schriftsteller aber auf solche zu gewissen
Tieren, z. B. des SATURN zum Esel (aschgrau)⁠[2352], des
JUPITER zum Adler (weiß, gelblich)⁠[2353], des MARS
zum Wolf (rot), der Sonne zum Löwen (gelb), der VENUS zur
Taube (weiß), des MERKUR zur Schlange (bunt), des Mondes
zum Rind (weiß); hierbei mögen indes noch andere, rein mythologische
Zusammenhänge obwalten, wenngleich auch bei KELSOS (um 150)
die 7 bösen „archontischen“ Engel in Gestalt von Esel, Adler, Hund,
Löwe, Bär, Drache (= Schlange) und Stier erscheinen⁠[2354].


Grundlage aller dieser Zusammenstellungen ist eine, jedenfalls schon
den Chaldäern geläufige Anschauung, auf die bereits PHILO,
PLINIUS⁠[2355] und ARTEMIDOROS
(135–200)⁠[2356]
hindeuten, und die FIRMICUS, aus hellenistischen Astrologen
schöpfend, mit den Worten wiedergibt⁠[2357], Sonne, Mond und Sterne
seien Maler, die die ihnen eigenen Farben auch auf jene Dinge und
Wesen übertragen, die sie beeinflussen, so daß z. B. SATURN
die dunkelfarbigen und schwarzen Menschen hervorbringe, MARS
die rötlichen, der Mond die hellfarbigen und weißen usf., — indem
die vier Elemente, aus denen Mikro- und Makrokosmos in gleicher Weise
bestehen, entsprechende Veränderungen oder Mischungen erfahren⁠[2358].
In völlig gleichem Sinne äußern sich die späteren Überlieferungen:
nach des PROKLOS Kommentar zu PLATONS „Timaeus“
(5. Jahrhundert) lassen die Strahlen der Sonne in der Erde das Gold
entstehen, die des Mondes das Silber, die des MARS das
Eisen, die des SATURN das Blei⁠[2359]; gemäß der arabischen
Enzyklopädie der „Lauteren Brüder“ (10. Jahrhundert) erzeugt
jeder Planet, seiner Farbe entsprechend und je nach den näheren
Verhältnissen seiner Stellung und Bewegung, gewisse gleichfarbige
Pflanzen, Mineralien, Metalle usf.⁠[2360]; die Quellen, die dem
„Steinbuche des ARISTOTELES“ zugrunde liegen, teilen
„laut ARISTOTELES und PTOLEMAIOS“ jedem Planeten
„seinen Stein, in sein Metall gefaßt“, zu, bei der
richtigen Konstellation mit den richtigen Inschriften und Bildern
graviert⁠[2361]; eine unter dem Namen „Causa causarum“ bekannte
syrische Enzyklopädie des 11. oder 12. Jahrhunderts meldet, daß sich
„den Alten gemäß“ die Natur der Planeten in ihren Strahlen zeige,
denen ganz bestimmte Einflüsse zukämen, mit Ausnahme derer des
MERKUR, weil dieser bereits selbst „gemischter“ (= androgyner)
Art sei und sich daher den wechselnden Wirkungen der benachbarten
Wandelsterne anpasse⁠[2362]. Sie berichtet ferner⁠[2363], — und zwar in
Übereinstimmung mit anderen Kompilatoren desselben Zeitalters, z. B.
MAIMONIDES (1135 bis 1204) und SCHAHRASTANI (gest.
1153)⁠[2364] —, daß man aus bestimmten, den Planeten entsprechenden
Materialien von der richtigen Farbe, z. B. aus Gold, Silber oder Erz
(Bronze), auch deren Idole, ferner Bilder und Statuen der Sterngötter,
sowie noch andere „Teufelswerke“ anfertige, deren Verehrung und
Anbetung schwere Sünde und auch insoferne ganz fruchtlos sei, als die
Planeten überhaupt nicht „bewirken“, sondern nur „ankündigen“.


Betreff der 7 Metalle selbst, sowie ihrer Zugehörigkeit zu
den einzelnen Planeten bleiben mannigfache Zweifel bestehen⁠[2365].
Eine der ältesten Aufzählungen scheint die bei PAUSANIAS
zu sein⁠[2366], der gegen 200 n. Chr. eine „Beschreibung von Hellas“
verfaßte, die fast nur aus den Schriften weitaus (oft bis um mehrere
Jahrhunderte) früherer Vorgänger zusammengestellt ist, jedoch den
Anschein erregen soll, als lägen ihr eigene Reisen und Wahrnehmungen
zugrunde; bei der Schilderung der Quelle des Styx in Arkadien
und ihres unglaublich kalten und scharfen Wassers erwähnt nun
PAUSANIAS, daß dieses u. a. auch alle Metalle auflöse, und
nennt als solche Blei, Kupfer, Elektron, Zinn, Eisen, Silber und
Gold⁠[2367]. Für das Alter dieses Verzeichnisses spricht namentlich
die Erwähnung des Elektrons, das kein einfaches Metall, sondern eine
Silber-Gold-Legierung ist und als solche seit langen Jahrhunderten
bekannt war, so daß die Einfügung unter die übrigen auf eine Zeit
zurückweist, in der sein natürliches Vorkommen noch unvergessen,
vielleicht aber auch seine Verwendung (etwa zu kultischen Zwecken?)
noch nicht abgekommen war. Der Astrologe VETTIUS VALENS (2.
Jahrhundert) reiht den Planeten ebenfalls Blei, Kupfer, Elektron,
Zinn, Eisen, Silber und Gold zu⁠[2368]. Aus diesen nämlichen 7 Metallen
(nebst Edelsteinen und Perlen) ließ CONSTANTIN DER GROSSE
den herrlichen Prunktisch in der Sophienkirche anfertigen⁠[2369],
aus ihnen bestehen nach einer in der syrischen Übersetzung des
ZOSIMOS erhaltenen Tradition die Tore im „Tempel der 7
Planeten“, die als Tore der 7 Himmel aufzufassen sind⁠[2370], und
ebenso führen sie ein alexandrinischer Scholiast zu PINDAR,
ferner OLYMPIODOROS, sowie auch die Quellen des Buches „Causa
causarum“ auf (s. unten).


Was die Zuordnung zu den einzelnen Planeten anbelangt, so
gibt Reihe 1 der nachstehenden Tafel sie nach KELSOS (um
150 n. Chr.) an, dessen christenfeindliche Schrift „Das wahre
Wort“ nur durch die ausführliche Widerlegung des ORIGENES
bekannt, aus dieser aber ziemlich vollständig wieder herstellbar
ist⁠[2371]; Reihe 2 nach dem Astrologen VETTIUS VALENS (2.
Jahrhundert)⁠[2372]; Reihe 3 nach einem bei EUSTATHIOS
zitierten alexandrinischen Scholiasten zu PINDARS „Isthmischen
Siegesgesängen“ (V, 2)⁠[2373]; Reihe 4 nach OLYMPIODOROS, der
dabei des PROKLOS Kommentar zur „Meteorologie“ (Buch III)
des ARISTOTELES folgt⁠[2374]; Reihe 5 nach STEPHANOS
von ALEXANDRIA (7. Jahrhundert)⁠[2375]; Reihe 6 nach dem
„Steinbuche des ARISTOTELES“⁠[2376]; Reihe 7 nach dem syrischen
Buche „Causa causarum“⁠[2377]; Reihe 8 nach einer arabischen Aufstellung
gegen 900, die Sekte der Ssabier betreffend (s. über diese weiter
unten)⁠[2378]; Reihe 9 nach einer späteren, vermutlich arabischen
Überlieferung⁠[2379]:






  
    	
       
    
    	
      Saturn

      φαίνων

    
    	
      Jupiter

      φαέθων

    
    	
      Mars

      πυρόεις

    
    	
      Sonne

      ἥλιος

    
    	
      Venus

      φωσφόρος

    
    	
      Merkur

      στίλβων

    
    	
      Mond

      σελήνη

    
  

  
    	
      1.

    
    	
      Blei

    
    	
      Bronze

      (Kupfer ?)

    
    	
      Mischmetall

      (κρᾶμα)

    
    	
      Gold

    
    	
      Zinn

      (blond)

    
    	
      Eisen

      (bunt)

    
    	
      Silber

    
  

  
    	
      2.

    
    	
      Blei

    
    	
      Zinn

    
    	
      Eisen

    
    	
      Gold

    
    	
      Kupfer

    
    	
      Elektron

      [Quecksilber]

    
    	
      Silber

    
  

  
    	
      3.

    
    	
      Blei

    
    	
      Elektron

    
    	
      Eisen

    
    	
      Gold

    
    	
      Kupfer

    
    	
      Zinn

    
    	
      Silber

    
  

  
    	
      4.

    
    	
      Blei

    
    	
      Elektron

    
    	
      Eisen

    
    	
      Gold

    
    	
      Kupfer

    
    	
      Zinn

    
    	
      Silber

    
  

  
    	
      5.

    
    	
      Blei

    
    	
      Zinn

    
    	
      Eisen

    
    	
      Gold

    
    	
      Kupfer

    
    	
      Quecksilber

    
    	
      Silber

    
  

  
    	
      6.

    
    	
      Blei

    
    	
      Messing

      (Bronze ?)

    
    	
      Eisen

    
    	
      Gold

    
    	
      —

    
    	
      Elektron

    
    	
      Silber

    
  

  
    	
      7.

    
    	
      Blei

    
    	
      Zinn

    
    	
      Eisen

    
    	
      Gold

    
    	
      Kupfer

    
    	
      Elektron

      [Quecksilber]

    
    	
      Silber

    
  

  
    	
      8.

    
    	
      Blei

    
    	
      Zinn

    
    	
      Eisen

    
    	
      Gold

    
    	
      Kupfer

    
    	
      —

    
    	
      Silber

    
  

  
    	
      9.

    
    	
      Blei

    
    	
      Zinn

    
    	
      Eisen

    
    	
      Gold

    
    	
      Kupfer

    
    	
      Quecksilber

    
    	
      Silber

    
  




Will man davon absehen, allerlei zwar sehr mögliche, aber nicht
mit Bestimmtheit nachweisbare „Irrtümer“ und „Verwechslungen“
vorauszusetzen und durch deren Verbesserung die erwünschte
Übereinstimmung herzustellen, so muß man zugestehen, wie dies schon im
17. Jahrhundert BORRICHIUS tat⁠[2380], daß wohl von Anfang an
„keine Einigkeit bei der Verteilung herrschte“. Als „Führer“ dienten
jedenfalls die uralten Vergleiche Sonne = Gold, Mond = Silber⁠[2381],
denen dann an Allgemeinheit KRONOS = Blei und ARES
= Eisen am nächsten kommen. Die übrigen Zuweisungen schwanken schon
bei den angeführten und noch mehr bei einzelnen anderen Angaben⁠[2382]
ganz erheblich: für APHRODITE stehen Zinn und Kupfer (Bronze?)
in Frage, für ZEUS neben Kupfer (Bronze?) Zinn, Elektron
und Messing (?) auch noch Silber, Erz, Gold und „Mischmetall“, für
HERMES neben Eisen, Elektron, Zinn und Quecksilber auch
Kupfer, für ARES neben Mischmetall auch Kupfer, für den Mond
neben Silber auch Krystall oder Glas, — das ursprünglich (als Rohglas)
stets grün war und daher auch mit der grünen Farbe vereinbar ist, die
dem Monde zuweilen zugeschrieben wurde (s. oben). Im einzelnen stimmen
indessen auch die Farben der Planeten mit denen ihrer Metalle oder
Mineralien keineswegs streng überein: kann man allenfalls noch Mond =
Stimmi (Schwefelantimon, Grauspießglanzerz) angesichts des schön weißen
Glanzes dieses Erzes zulässig finden, so sind doch Gleichsetzungen
wie Sonne = Sapphir, JUPITER = Beryll, SATURN
= Klaudianos (eine in der Regel als goldähnlich beschriebene
Legierung)⁠[2383] nicht ohne weiteres begreiflich und ebensowenig die
von dem arabischen Astrologen ABU MAʿSCHAR (9. Jahrhundert)
überlieferte MERKUR = Smaragd⁠[2384].





Das „Mischmetall“ (κρᾶμα), das KELSOS dem ARES
zuschreibt, ist nicht, wie das verschiedentlich geschah, als Elektron
zu deuten, vielmehr handelt es sich bei ihm wirklich um eine der
aus Gemengen aller sieben oder doch möglichst vieler Metalle
zusammengeschmolzenen Legierungen, wie sie besonders bei den Persern
dauernd in Gebrauch und Ansehen blieben (s. unten); der Bericht des
KELSOS knüpft aber an den Mithrasdienst an⁠[2385], schöpft
also aus persischen Überlieferungen, und sein ARES ist
vermutlich nur der Stellvertreter des persischen Kriegsgottes (?)
SCHAHRÉWAR, der im jüngeren Avesta „Herr der 7 Metalle“
heißt⁠[2386], der nämlichen, die nach einer spätpersischen Legende
aus den Gliedern des sterbenden Urmenschen GAYOMARD
entstehen⁠[2387] und bei der iranisch beeinflußten Sekte der Mandäer (im
Tigrisdelta) die 7 Schichten oder (flachen) „Ambosse“ des Erdkörpers
bilden⁠[2388].


Das Eisen wurde nach KELSOS dem HERMES zugeeignet,
weil beide ausdauernd, beharrend und jeder Mühsal gewachsen sind, das
Elektron aber nach dem Buche „Causa causarum“, weil es sich, ganz wie
der (androgyne) HERMES den anderen Sternen, so den anderen
Metallen anpaßt, sich mit ihnen verbindet und dabei seine und ihre
Natur verändert⁠[2389]. ABU MAʿSCHAR (9. Jahrhundert) will
wissen, daß erst die Perser dem HERMES das Zinn beigaben, das
Elektron (διάργυρον) aber dem ZEUS⁠[2390]; indessen sind derlei
Angaben wenig zuverlässig, wie denn z. B. der syrische Lexikograph
BAR BAHLUL (um 950), der meist sehr gute Quellen benützte,
bestimmt behauptet, die Verbindung des ZEUS mit dem Zinn
stamme schon aus der Zeit des „alten babylonischen Heidentumes“⁠[2391]!
In Wirklichkeit dürfte aber die Übertragung des Zinns von
HERMES auf ZEUS mit der Zuteilung des Quecksilbers an
HERMES zusammenhängen, betreff derer hier vorerst nur erwähnt
sei, daß sie in weit neuerer Zeit erfolgte⁠[2392], — nämlich etwa im 4.
Jahrhundert, nach Entdeckung der Destillation des Quecksilbers.


In der Regel ist indessen Eisen das Metall des ARES, und die
Anspielungen hierauf sind zahlreich und alt; schon DIDYMOS,
der zu Beginn unserer Zeitrechnung die Ilias kommentierte, nennt
ARES den Stern des Eisens⁠[2393]. Nach neupythagoräischen
Anschauungen⁠[2394] steht das dunkle, krieg- und verderbenkündende Eisen
auch dem Reiche der Unterwelt nahe, während Gold, Silber und Erz der
Höhe, Mitte und Tiefe des Weltalls beizuordnen sind, das Kupfer aber
Beziehungen zum „göttlichen Pneuma“ haben soll (weshalb es manche auch
dem HERMES zuteilen). Bei ARTEMIDOROS⁠[2395] bedeutet
ein Traum vom MARS, daß dem Träumenden eine chirurgische
Operation mittels eiserner Instrumente bevorstehe.


Das Blei gilt als Metall des Planeten KRONOS
(SATURN), und weil dieser nach dem Gotte KRONOS
genannt ist, schreibt man auch ihm eine bleiche, kalte, greisenhafte,
langsame, mißgünstige, geizige, schädliche und namentlich auch feuchte
Natur zu, denn wie schon den Orphikern und daher dem PLATON
(im Dialoge „Kratylos“), so ist vor allem den Stoïkern KRONOS
der „Herr der ῥεύματα“, d. h. des Nassen und Feuchten⁠[2396]. Wie aber
KRONOS-CHRONOS schon als ταρταροῦχος = Herr der Unterwelt
und des Totenreiches, sowie als κακοδαίμων (Kakodaemon)⁠[2397] Unglück
und Verderben bringt, so tut dies auch sein Planet, und eben deshalb
auch das „saturnische Metall“, das Blei⁠[2398]. Daher fertigt man
aus diesem die sog. „Fluchtafeln“ an, die man, beschrieben mit dem
Namen des zu Schädigenden, mit dem Übel, das man ihm zufügen will,
sowie mit den Namen und Zeichen der Planetengötter oder Dämonen, die
den Fluch vollstrecken sollen, in der Erde vergräbt, — worauf dann
die Folge nicht ausbleiben kann⁠[2399], da das dunkle Blei die bösen
Geister ebenso heranzieht, wie z. B. das leuchtende Silber oder die
glänzende Bronze sie vertreiben⁠[2400]; auf Grund ähnlicher Anschauungen
wird auch Saturn mit Nemesis in Verbindung gebracht, während dem
JUPITER Níke (Sieg) zukommt, dem MARS Tólma (Mut),
der Sonne Daímon, der VENUS EROS, dem MERKUR Anánke
(Notwendigkeit) und dem Monde Týche (Zufall)⁠[2401]. Endlich dient
das Blei auch mit zur Bestrafung der sündigen Seelen im Tartaros,
wobei sich die Vorstellung von seiner so besonders „kalten“ Natur in
höchst bezeichnender Weise geltend macht; während nämlich sonst dem
SATURN als Emblem z. B. eine bleierne Vase zugeschrieben
wird, aus der sich ein Strom kalten Wassers ergießt⁠[2402], — so
noch zu Anfang des 5. Jahrhunderts in MARCIANUS CAPELLAS
Schrift „Hochzeit des MERKUR mit der Philologie“⁠[2403], die
DIELS treffend einen „philologischen Karneval“ nennt —,
meldet PLUTARCH (2. Jahrhundert)⁠[2404], daß sich im Hades
drei Seen von geschmolzenem Gold, Eisen und Blei befänden, der
letztere von solcher eisiger Kälte, daß er die hineingetauchten
Frevler gleich Hagelkörnern erstarren macht!


In altem, wenn auch nicht (nach JEREMIAS)⁠[2405] bis in die
babylonische Frühzeit zurückreichendem Zusammenhange mit den Metallen
der Planeten scheint deren Verbindung mit den Weltaltern zu
stehen. Die Lehre von 7 aufeinander folgenden, von SATURN
anfangend durch je einen der Planeten beherrschten und durch deren
Metalle charakterisierten Zeitaltern⁠[2406] dürfte einer Verquickung
chaldäischer und iranischer Ideen entsprungen sein. Nach einer
persischen, noch in einem der apokryphen „HENOCH“-Bücher (s.
unten) erhaltenen Überlieferung werden die aus sechs verschiedenen
Metallen bestehenden „Berge der Erde“ zuletzt vor der Macht und
Herrlichkeit des „Auserwählten“ dahinschmelzen, d. h. die sechs
ersten Weltreiche dem siebenten eines Messias Platz machen⁠[2407],
und bei dem durch einen feurigen Kometen herbeigeführten Weltenende
sollen die „Metalle der Erde“ in der Glut zerfließen und durch ihre
Ströme die Sünder verzehren, „den Frommen aber nicht anders, denn
laue Milch erscheinen“⁠[2408]. Derlei Gedanken sind seit den letzten
Jahrhunderten des Altertums weit verbreitet: die Mandäer zählen 7
planetarische Weltperioden; die „Sibyllinischen Schriften“ sprechen
von den nach den Metallen benannten Weltreichen, die von 7 Sonnen in
den entsprechenden Farben erleuchtet werden; 7 „Regenten“ kennt die
„Apokalypse JOHANNIS“; in einer spätpersischen Apokryphe des
5. oder 6. Jahrhunderts dient als Symbol der Weltentwicklung ein Baum
mit 7 Zweigen aus Gold, Silber, Kupfer, Erz (nach Anderen Eisen), Blei
(nach Anderen Stahl), Zinn und Mischmetall⁠[2409]; endlich erwähnt auch
der VIRGIL-Kommentar des SERVIUS (5. Jahrhundert)
sechs nach ihren Metallen bezeichnete Zeitalter, die er die Cumäische
Sibylle verkünden läßt⁠[2410]. Ist „Sibylle“ wirklich vom babylonischen
Worte Sibiltu (Subultu) abzuleiten, das ursprünglich „Ähre“ geheißen
haben soll und späterhin auch das Sternbild der „Jungfrau“ bedeutete,
welche hochwichtige babylonische Göttin mit einer Ähre in der Hand
abgebildet wurde⁠[2411], so hätte dieser Name eine deutliche Spur der
orientalischen Herkunft des ganzen Anschauungskreises bewahrt.


Da der Mikrokosmos keinen anderen Gesetzen als der Makrokosmos
unterliegen kann, ergaben sich in Parallele mit den 7 Zeitaltern die
von den Planeten beherrschten 7 menschlichen Lebensstufen⁠[2412].
Reichen auch die Hauptlehren über den Einfluß der Planeten auf „alles
Menschliche“, auf Alter und Lebensjahre, auf Leib und Seele, ja auf
alle einzelnen Körperteile und Glieder, bis auf PETOSIRIS und
NECHEPSO zurück⁠[2413], so sind doch einzelne Ausgestaltungen
erst späthellenistisch, so z. B. die auf Triebe und Vermögen, die auf
Empfindungen und Geschmäcke⁠[2414], vor allem aber die auf die sog.
Stufenjahre bezüglichen⁠[2415]; das Wichtigste unter diesen war das 63.
Lebensjahr, das für ganz besonders bedeutsam und bedenklich galt, da
die schon an sich sehr „ominösen“ Zahlen 7 und 9 offenbar ein in noch
weit höherem Grade verdächtiges Produkt liefern mußten.







d) Apokryphen und
Pseudepigraphen.





Von der in den vorstehenden Abschnitten erörterten Geistesrichtung
erfüllt erweisen sich auch zahlreiche der Apokryphen und
Pseudepigraphen des alten und neuen Testamentes, sowie einige ihnen
dem Herkommen nach nicht beigezählte, jedoch inhaltlich nahestehende
Schriften; nur auf einige der wichtigsten soll an dieser Stelle
hingewiesen werden.


Das „Buch HENOCH“, das zum Teil in griechischer und
altslavischer Sprache, am vollständigsten und ausführlichsten
jedoch in äthiopischer vorliegt⁠[2416] und zuerst wohl während der
Zeit zwischen 167–64 v. Chr. verfaßt, in das Äthiopische aber
erst im 5. Jahrhundert n. Chr. übersetzt wurde, beschäftigt sich
mit dem „Propheten“ HENOCH, einem der (nach ursprünglich
nicht-israelitischer Tradition) vorsündflutlichen Patriarchen,
der als Erfinder von Sternkunde und Geheimwissenschaft, Schrift
und Rechenkunst gilt, ferner als Kenner und Beherrscher aller
Verborgenheiten der irdischen und himmlischen Welt, sowie als Weiser
und Verkünder aus grauer Urzeit⁠[2417]. In diesen Eigenschaften
feiern ihn auch das aus dem 2. Jahrhundert v. Chr. stammende
„Buch der Jubiläen“⁠[2418], sowie das zuerst gegen 50 v. Chr.
niedergeschriebene, dann aber um 90 n. Chr. stark umgearbeitete sog.
„4. Buch ESRA“⁠[2419]. Der Titel „Schreiber des Wissens des
Höchsten“, den er in letzterem führt, erinnert an den in den Visionen
EZECHIELS vorkommenden „Schreiberengel in der Mitte der sechs
übrigen“, der kein anderer ist, als der babylonische NABU, der
als Gott des Wissens und der Schreibkunst „das Schreibrohr hält“ und
tatsächlich in der Aufzählung der Götter „SAMAS, SIN,
NERGAL, NABU, MARDUK, ISTAR,
NINIB“ die Mittelstellung einnimmt⁠[2420]. Da indessen das Buch
EZECHIEL zwar aus dem 6. vorchristlichen Jahrhundert herrührt,
jedoch zahlreiche, zum Teil bis in späte Zeiten herabreichende
Abänderungen und Einschiebungen aufweist, so können Vergleiche
überhaupt nur unter allem Vorbehalt gezogen werden, besonders aber
solche, die auch die äthiopische Übersetzung des HENOCH
betreffen sollen, da diese erst gegen 500 angefertigt und nur in
Handschriften des ausgehenden 15. Jahrhunderts erhalten ist.


Eingehende Kenntnis der chaldäischen und persischen Anschauungen über
Sternkunde verrät jedenfalls der ganze „astronomische Abschnitt“ des
äthiopischen HENOCH⁠[2421], die Erwähnung der 7 Planeten und
ihrer „Führer“⁠[2422], die Vergleichung der 7 Planeten mit großen
brennenden Bergen (in babylonischem Sinne = bösen Geistern)⁠[2423] sowie
die Vision von den „im Himmel verborgenen“ Bergen aus sechs Metallen,
„die schmelzen und vor dem Gerechten gleich Wachs sein werden“. Als
Namen der Metalle führt eine Stelle an: Eisen, Kupfer, Silber, Gold,
weiches Metall, Blei⁠[2424], eine zweite: Eisen, Kupfer, Silber, Gold,
Zinn, Blei⁠[2425], und eine dritte: Gold, Silber, Zinn, Eisen, weiches
Metall⁠[2426]; die letztere zeigt, daß unter dem „weichen Metall“
nicht Zinn verstanden sein kann, da sie beide nebeneinander aufzählt,
doch gibt auch die Übersetzung „Tropfmetall“⁠[2427] keinen genügenden
Aufschluß, um so mehr, als die Deutung auf das schon an sich flüssige
Quecksilber keine Wahrscheinlichkeit bietet. Angesichts der über
allen Einzelheiten schwebenden chronologischen Unsicherheit kann man
die ganze Stelle nicht, wie das wohl geschehen ist, als die älteste
auffassen, die Weltalter und Planeten-Metalle in Zusammenhang bringt.


Nach der zwischen 100 und 50 v. Chr. verfaßten „Weisheit
SALOMONIS“⁠[2428] besaß König SALOMON Einsicht in
„das System der Welt und die Kraft der Elemente“, von denen Feuer und
Wasser, Luft und Wind, neben Himmel und Sternen Vielen als Götter
gelten⁠[2429]. Das System der Welt aber schuf Gott aus dem gestaltlosen
(Ur-)Stoffe, alles ordnend nach Maß, Zahl und Gewicht⁠[2430], denn
durch die verschiedenartige Vereinigung der Elemente (στοιχεῖα,
Stoicheía) brachte er das Mannigfaltigste ganz ebenso hervor, wie die
Musen aus den wenigen Klängen des Saitenspieles die Gesamtheit der
wechselvollsten Melodien zusammenfügen⁠[2431]. — Im nämlichen Sinne
berichten auch die christlichen Abschnitte der „Sibyllinen“ (um 150
n. Chr.), daß bei der Schöpfung alle Elemente, dem Befehle Gottes
folgend, ebenso sich sammelten und vereinigten, wie sie am Ende der
Tage sich wieder verlieren und die Welt öde zurücklassen werden⁠[2432];
im „Hirten des HERMAS“ heißt es desgleichen, die Welt sei
zusammengefügt aus den vier Elementen und stehe auf ihnen fest, wie
eine Bank auf ihren vier Beinen⁠[2433].


In den sog. „Oden SALOMONS“, die aus jüdisch-mystischen
Kreisen etwa zwischen 50 und 67 n. Chr. hervorgingen und um 100 n. Chr.
eine Umarbeitung in christlichem Sinne (aber noch ohne gnostische
Einflüsse) erfuhren⁠[2434], wird die Welt geschildert als bestehend
aus oberen und unteren Orten, Höhen und Niederungen, in deren Mitte
sich die Dinge befinden⁠[2435]; im tiefsten Grunde liegt das finstere
Chaos, in dieses sinken die schwerlastenden Materien (Hýlai) wie
Blei hinab⁠[2436], sammeln sich dort an, werden zwecks Erneuerung
aufgelöst und durch das „Wasser des Herrn“ wiederbelebt und schweben
dann geläutert zum Licht, d. h. nach oben, so daß auch τὰ κάτω (die
unteren Dinge) τὰ ἄνω (zu oberen) werden und schließlich „alles oben
ist“, d. h. bei Gott oder im Herrn⁠[2437]. So wird also die ganze Welt
zur Vernichtung geführt, um sie aufzulösen, zu erneuern und das Tote
aufzuwecken durch das „lebendige, unsterbliche Wasser des Herrn“⁠[2438];
auch die Seelen steigen hierbei aus der Finsternis der Hölle und dem
Rachen des Todes empor zu Licht und Leben, aus dem Rauche des Abgrundes
„durch den Tau des Herrn“ zur Wolke des Friedens⁠[2439].


Das schon weiter oben erwähnte Werk des KELSOS, „Das wahre
Wort“ (um 150), bezeichnet als den ehrwürdigsten und machtvollsten
Teil des Himmels Sonne, Mond, Wandel- und Fixsterne, deren göttliche
Natur sie zu himmlischen Boten, zu sichtlichen Herolden der oberen
Dinge geeignet erweist⁠[2440]; die 7 Planeten schweben in den 7 Himmeln,
geleitet und beherrscht von guten und bösen Engeln, welche letzteren
die Gestalten von Löwe, Stier, Drache, Adler, Bär, Hund und Esel
besitzen⁠[2441]. — In ähnlicher Weise sprechen von den 7 Himmeln die
Erzählungen „Testamente der 12 Patriarchen“ und „Leben ADAMS
und EVA“ (1. bis 2. Jahrhundert)⁠[2442], das „Martyrium
JESAIAS“ (2. Jahrhundert)⁠[2443] und die „Apokalypse des
BARUCH“ (griechisch und syrisch, 2. Jahrhundert)⁠[2444], in
der auch von den Himmeln und ihren Toren aus Eisen, Erz usf. die Rede
ist⁠[2445].


Die Grundschriften, jedenfalls aber die jetzt vorliegenden
Redaktionen der angeblich von CLEMENS ROMANUS herrührenden
(Pseudo-)Clementinen und Homilien sind nicht schon gegen 150
verfaßt, wie noch LANGEN⁠[2446]
und SOLTAU⁠[2447]
voraussetzten, sondern nach KRÜGER⁠[2448],
HARNACK⁠[2449],
HEINTZE⁠[2450],
JÜLICHER⁠[2451]
und BOUSSET⁠[2452] erst um 250–260, ja was die Homilien
betrifft, nach HARNACK vielleicht sogar noch erheblich
später. Den vielfach von iranischen Anschauungen beeinflußten Lehren
des CLEMENS ROMANUS⁠[2453] zufolge ist Gott der Schöpfer der
vier οὐσίαι (Usíai) heiß, kalt, trocken, feucht⁠[2454], er hat die
πρώτη ὕλη (Urmaterie) vierfältig und nach Gegensätzen gestaltet,
durch ihn wird Luft zu Wasser, Wasser zu Erde, Erde zu Feuer (beim
Aneinanderschlagen der Steine)⁠[2455], und durch ihn gehen aus den vier
Elementen vermöge der μῖξις (Míxis) die verschiedenen Arten der κράσεις
(Kráseis, Gemische) hervor⁠[2456], unendlich an der Zahl und doch alle
zusammenstimmend, da der gesamte Kosmos „nur als ein großes Tier
(Lebewesen) zu betrachten ist“. Ursprünglich glich eben, der Lehre
des ORPHEUS gemäß, das Chaos einem Ei, das alle Elemente in
noch einheitlicher ungeformter Mischung einschloß, aber fähig zur
Gestaltung der ganzen Welt, — geradeso, wie das Ei des Pfauen schon
die Anlage zu jeglicher Buntheit des fertigen Vogelgefieders in sich
enthält. Unter dem Einflusse des göttlichen Pneumas (πνεῦμα θεῖον)
entwickelte sich in jenem Chaos-Ei ein Mannweibliches (ἀρῥενόθηλυ),
PHANES genannt, und stieg in ihm nach oben, während die
restliche unverbrauchte Materie in die Tiefe sank und „PLUTON“
geheißen wird, weil dieser der König der Toten ist⁠[2457]. Sie kann
wiederbelebt werden durch das „Wasser des Lebens“, doch darf dieses
Mysterium nicht entweiht werden, und das Buch, das darüber berichtet,
ist auf das strengste geheim zu halten und nur dem eigenen Sohne zu
überliefern⁠[2458].


Zu den merkwürdigsten der höchst abenteuerlichen Begebenheiten,
deren Zeuge CLEMENS ROMANUS in Syrien gemeinsam mit dem von
ihm aufgesuchten hl. PETRUS gewesen sein will, zählt das
Zusammentreffen mit SIMON MAGUS, über dessen dem Christentume
feindseliges Auftreten schon die „Apostelgeschichte“ berichtet, der
aber erst in etwas späterer Zeit (namentlich bei den Gnostikern) zu
einer geradezu führenden Stellung als „Erz-Ketzer und -Zauberer“ und
„Vorbild aller Verworfenen und Abtrünnigen“ gelangte⁠[2459]. Mit Hilfe
der Magie, die es ihm u. a. ermöglichte, die „Buhlerin“ HELENA
in ein weibliches Abbild zu bannen und mit sich zu führen⁠[2460], sich
in eine Schlange, eine Ziege, ein Wesen mit zwei Gesichtern und in Gold
zu verwandeln (μεταβάλλειν)⁠[2461], unendlichen Reichtum zu gewähren
usf., vermochte er auch ein künstliches Menschlein (= homunculus)
darzustellen⁠[2462]: zu diesem Zwecke ließ er eine Vorrichtung, einem
Schröpfkopfe gleichend, menschliches Pneuma anziehen⁠[2463], führte
das Pneuma in Wasser und das Wasser in Blut über, ließ dieses erst
gerinnen und dann zu festem Fleische werden⁠[2464], und erhielt so
einen Menschen, den er auf dem umgekehrten Wege auch wieder in Luft
aufzulösen vermochte.




e) Hermes und die Hermetik.





Der Name HERMES leitet sich nach ED. MEYER
ursprünglich von ἕρμα (Hérma) ab, dem an Weg und Weide errichteten
Stein-Kegel oder -Haufen, der dem Beschützer der Herden und Straßen
gilt, später zur Steintafel, und zuletzt, durch Andeutung von Kopf
und Geschlechtsteilen, zur Halbstatue, zur Herme wird. Als Hirt ist
HERMES ein Heilkundiger, ein verschlagener und auf Gewinn
bedachter Betrüger, ein hurtiger Läufer, gewandt auch im Finsteren
und daraufhin ein Herr des Schlafes und der Träume, der auch mit
der dunklen Unterwelt in Verbindung steht⁠[2465]. HERMES
ist aber ferner, und vielleicht im Zusammenhange mit dem Amte des
Herdenschutzes, ein Wind-, Luft- und Wetter-Gott⁠[2466], und aus diesen
seinen Eigenschaften erklären sich unschwer die des Boten und Dieners
der Götter, des Diebes und Entführers, des Pfeifers und Sängers, des
Leiters der Seelen (auch durch Schlaf und Traum)⁠[2467], des Herrn
über Glück und Zufall, sowie über Befruchtung und Zeugung⁠[2468], des
Behüters der Wege und Wanderer, des Förderers der Kaufleute und Händler
usf. Die meisten dieser Wirksamkeiten kennt schon HOMER, was
für ihr hohes Alter spricht⁠[2469], während erst eine schon jüngere
Zeit den göttlichen Herold in geziemender Weise zum Meister der Rede,
Klugheit und Erfindungsgabe stempelt, zum HERMES LOGIOS
(λόγιος). Sein eigentümlicher Stab, das Kerýkeion (κηρύκειον), war nach
den einen ursprünglich ein Fetisch⁠[2470], worauf noch der Gebrauch als
Wünschelrute hindeuten könnte⁠[2471], nach anderen hingegen wandelte
sich der Hirten- und Herolds-Stab, die „virga aurea“, mit der noch
HORAZ⁠[2472] den Gott die Seelen leiten läßt, nur allmählich
zum schlangenumwundenen Abzeichen⁠[2473].


Im Verlaufe der synkretistischen Periode wurde HERMES zum
Krystallisationspunkte vielfältiger, u. a. auch durch orientalische
und ägyptische Ideen beeinflußter Götter-Vorstellungen⁠[2474]: schon
den jüngeren Stoïkern gilt er als Träger des λόγος σπερματικός (Lógos
spermatikós), den Neupythagoräern und Orphikern ist er προφήτης
λόγου (Prophet des Logos), Verkünder der Lehre oder des „Wortes“, —
vielleicht infolge Umwandlung der in Arkadien mythischen Genealogie
ZEUS-HERMES-PAN zu ZEUS-HERMES-LOGOS, „weil der
Gedanken der Vater des Wortes ist“⁠[2475] —, den Neuplatonikern der
„Vernunftgeist“ Logos, der als Vereinigung des λόγος (Logos) und
νοῦς (Nûs) von Anbeginn her Materie und Sinnenwelt bildete und sich
untertan machte⁠[2476], und weiterhin wird er in pantheistischem
Sinne zum Weltherrscher und Allgeist (κοσμοκράτωρ, παντοκράτωρ), zum
Gebieter aller Pneumata, daher auch der Seelen und Geister, ferner
zum Nekromanten = Totenbeschwörer, Zauberer, Magier, sowie zum Herrn
aller diesen Geheimwissenschaften Ergebenen⁠[2477]. Die Fülle dieser
Wirksamkeiten macht es erklärlich, daß einige der Synkretistiker
verschiedene HERMES annahmen und den Gott schließlich in nicht
weniger als 5 Personen gleichen Namens und schwankender Genealogie
zerlegten⁠[2478], während Andere wiederum die Einheitlichkeit dadurch
zu wahren suchten, daß sie HERMES mit orientalischen oder
ägyptischen Göttern verwandten Charakters identifizierten.


Die wichtigste und älteste dieser Gleichsetzungen, deren Anfänge schon
in die frühhellenistische Periode zurückreichen⁠[2479], ist die mit
dem (PLATON bereits wohlbekannten) ägyptischen THOT
oder TEHUTI, welcher Namen eine Dualform ist, anspielend auf
den „Doppel-Ibis“, in dessen Gestalt man THOT in den Flecken
des Mondes zu erkennen glaubte⁠[2480]. Den Ägyptern gilt THOT
als Gott der Sternkunde, Zähler und Berechner alles himmlischen und
irdischen, Herr über Maß, Gewicht und Ordnung, Verkörperer von Geist
und Intellekt, Erfinder der Musik, Rede und Schrift, Schreiber der
Götter, Verfasser sämtlicher ägyptischen Schriftwerke und daher
Gott der Bibliotheken, Kenner alles wißbaren, insbesondere auch
der Geheimwissenschaften, Meister der magischen und mystischen
Besprechungen, Beschwörungen und Formeln nebst ihrer medizinischen
Anwendung, Beherrscher der Seelen und Geister und Wiedererwecker
der Verstorbenen⁠[2481]. In späterer hellenistischer Zeit und unter
Anlehnung an die echt ägyptische Vorstellung einer Schöpfung mittels
Emanation durch das bloße Wort, der gemäß der „Urgott“ die jüngeren
Götter „spricht“⁠[2482], entstand dann die Lehre, daß der Urgott die
Welt durch siebenmaliges Lachen hervorbrachte, und daß beim dritten
Lachen der νοῦς (Nûs) zum Vorschein kam, „genannt HERMES“,
identisch mit THOT, RÊ dem Sonnengott,
MITHRAS dem Sonnengott, AGATHODAIMON, IAO
usf.⁠[2483], der Herr des Logos und der Welt⁠[2484], der Beherrscher und
Verteiler der Pneumata, der Führer der Seelen und Lenker der Geister,
der das All erfüllende Weltgeist, das Bewegungs-Prinzip des gesamten
Kosmos (mundi velocior servus)⁠[2485], der „Dreimal-Größte“, HERMES
TRISMEGISTOS⁠[2486].


Die vielerörterte Benennung „TRISMEGISTOS“⁠[2487] geht in
letzter Linie auf einen alten und stehenden Beinamen des Gottes
THOT zurück, der ursprünglich einfach „der Große“ lautete,
in jüngerer Zeit aber auch „der Große, der Große“, ägyptisch
āa-āa (so noch in dem erst zur Kaiserzeit vollendeten Tempel zu
Denderah), was gemäß der üblichen Phraseologie so viel besagt, als
„der Wachsende“⁠[2488]; in wörtlicher Anlehnung werden daher auch
für HERMES die Bezeichnungen „ὁ μέγας“ sowie „μέγας καὶ
μέγας“ überliefert, so z. B. in einer Inschrift zu Rosette und
noch bei Zosimos⁠[2489]. Der Name τρὶς μέγας oder τρὶς μέγιστος,
Trismegistos, findet sich entgegen früheren Annahmen⁠[2490] auch auf
ägyptischen Denkmälern und rührt daher, daß man die ägyptischen
Worte „der Große, der Große“ noch durch ein sog. determinierendes
Zeichen „Wr“ verstärkte, das gleichfalls „groß“ bedeutet, so daß
„Trismegistos“ mit „der dreimal Große oder Größte“ zu übersetzen
und rein superlativ zu verstehen ist⁠[2491]. Sehr allgemein wird
angegeben, „Hermes ille Trismegistus, ... magister omnium physicorum“
(= Herr der ganzen Natur) sei zuerst im 15. Kapitel der Streitschrift
des Kirchenvaters TERTULLIANUS (verfaßt um 210) gegen die
gnostischen Valentinianer nachweisbar; indessen beendigt schon
MARTIAL⁠[2492] sein Spottgedicht auf einen „allvollendeten“
Gladiator namens HERMES mit den satirischen Worten⁠[2493]:
„Hermes, omnia solus et ter maximus“, „Hermes, der Du allein Alles
(zugleich das Eine und das All) bist und der dreimal Größte“, und
sollten diese Verse allgemein verstanden werden, so mußte das
Attribut „Trismegistos“ den gebildeten Kreisen Roms schon gegen Ende
des 1. nachchristlichen Jahrhunderts durchaus geläufig sein⁠[2494],
denen Alexandrias also noch weit früher. Tatsächlich heißt denn
auch HERMES TRISMEGISTOS schon in einem um 260 abgefaßten
Ehrendekret für einen hohen Beamten, das im Papyrus von Hermopolis (in
Ägypten) erhalten ist, „der Gott unserer Väter“, was auf eine
Verehrung seit Generationen zurückweist⁠[2495]; analoge gleichzeitige
Schriftstücke, sowie die Zauberpapyri, die meist aus dem 2. Jahrhundert
herrühren und uns in Niederschriften aus dem 3. oder 4. vorliegen,
sprechen von HERMES TRISMEGISTOS oder TRISMEGISTOS
als etwas wohlbekanntem, ohne weitere Erklärung⁠[2496]. Beinamen
ähnlicher Art kommen übrigens in der synkretistischen Litteratur
nicht selten vor: bei CLEMENS ROMANUS ist τρισεπάπειρος
(ter protendens) „ein die göttliche Natur dreimal ins Endlose
Verbreitender“⁠[2497], in der „Pistis Sophia“ (um 250) sind τριπνεύματοι
„die dreimal von Pneuma Erfüllten“⁠[2498], und ebenda, sowie in anderen
Schriften τριδύναμοι oder τριδυνάμεις die Bewohner des obersten Himmels
als die „dreimal Gewaltigen“⁠[2499]; in übertriebener Weise nennt
diese der Verfasser der „Pistis“ auch παντοδυνάμεις, sozusagen „x-mal
Gewaltige“⁠[2500], ähnlich wie ZOSIMOS, für den PLATON
schon der τρίσμεγας (trísmegas) ist, folgerichtig den HERMES
als μυριόμεγας (myriómegas, tausendmal-groß) bezeichnen zu müssen
glaubt⁠[2501]. ZOSIMOS behauptet, den Beinamen Trismegistos
habe HERMES empfangen, weil er dem Weltall die Zustände der
Kälte, der Wärme und des Flüssigseins, „diese unteilbare Triade“,
als Einheit zugrunde legte⁠[2502]; nach LACTANTIUS (gest.
330), für den HERMES TRISMEGISTOS der würdige Nachkomme
des URANOS, SATURN und MERKUR, älter als
PYTHAGORAS und die sieben Weisen und der Meister aller
Tugenden und Künste ist, erhielt er ihn wegen seiner Vielseitigkeit;
nach STEPHANOS von ALEXANDRIA (7. Jahrhundert)
„wegen seiner dreifachen Ausübung der Kunst“⁠[2503]; nach ISIDORUS
HISPALENSIS (7. Jahrhundert) wegen seiner Kenntnisse in
den zahlreichsten Wissenschaften⁠[2504]. Nachdem PHILOSOPHUS
ANONYMUS (7. Jahrhundert?), weil er bei dem „großen Werke“ drei
Arten Grundsubstanzen (οὐσίαι, usíai) wirken ließ⁠[2505]; endlich nach
dem byzantinischen Lexikographen SUIDAS (um 1000), weil
bereits er in der Trinität eine Gottheit sah⁠[2506], nämlich die
zur Dreifaltigkeit des Pneumas verbundenen drei höchsten Gewalten. Da
PLINIUS⁠[2507] angibt, die Magie umfasse drei Teile, nämlich
Religion, Medizin und Astronomie, und halte diese mit dreifachem
Bande als Dreiheit der Magie zusammen, so hat man auch vermutet,
HERMES, als größter Meister in allen drei Teilen, habe mit
Recht den Beinamen des „dreifach Größten“ in Anspruch nehmen dürfen, —
und zu dieser Auslegung würde sowohl das stimmen, was er am Schlusse
der ihm zugeschriebenen „Tabula Smaragdina“ selbst sagt, als
auch das, was STEPHANOS über seine dreifache Ausübung der
Kunst bemerkt. Da indes, wie angeführt, τρὶς μέγας oder τρὶς μέγιστος
unbedingt superlativ zu verstehen ist, so werden derlei Auffassungen
hinfällig und ebenso auch verwandte, z. B. die des „Dreigestaltigen,
der im Himmel, auf Erden und im Hades der nämliche bleibt“, und des
„die drei Würden des Königs, Propheten und Philosophen (oder Arztes) in
sich Verbindenden“⁠[2508].


Die ursprüngliche Identifikation des HERMES mit THOT
war bereits vergessen zur Zeit der Abfassung der sog. „Hermetischen
Schriften“, in denen HERMES für den Vater des THOT
gilt, zuweilen aber auch (als ein „zweiter Hermes“?) für den des
AGATHODAIMON⁠[2509], mit dem zusammen er dann wieder, schon
vom 1. Jahrhundert n. Chr. ab, als Lehrer des PYTHAGORAS und
PLATON auftritt⁠[2510]. Da das ältere Ägypten jeden „weisen
Priester“ als Inkarnation des THOT ansah und nach seinem
Hinscheiden als „THOT“ verehrte, die ganze stets anonym
verbleibende Priester-Litteratur aber als alleiniges Erzeugnis, des
THOT betrachtete⁠[2511], so kann es nicht wundernehmen, daß
dem HERMES TRISMEGISTOS „als alleinigen Erben und Besitzer
der gesamten uralten Weisheit Ägyptens“⁠[2512] nach IAMBLICHOS
20000 Werke zugeschrieben wurden⁠[2513], ja auf einen angeblichen
Bericht MANETHOS (um 280 v. Chr.) hin sogar 36525, — wobei zu
bemerken ist, daß diese Zahl (25 × 1461) 25 jener Sothis- (Hundsstern-)
Perioden umfaßt, nach deren Ablauf jedesmal eine völlige Erneuerung der
Welt erfolgen soll⁠[2514]. In welchem Verhältnisse diese Werke zu einem
bei CLEMENS ALEXANDRINUS (gest. 216) erwähnten angeblichen
„Auszuge in 42 Büchern“ stehen, (26 engeren philosophischen, 4
astrologischen, 6 medizinischen, 6 sonstigen Inhaltes?), ist nicht
bekannt, jedenfalls knüpft aber an sie die „Fabrikation“⁠[2515] der
eigentlichen hermetischen Schriften an, von denen mehr als zwanzig bis
auf unsere Tage gelangten.


Nach ZELLER waren „Hermetische Schriften“, meist älteren,
aus verschiedenen pythagoräischen und platonischen Quellen stammenden
Werken nachgebildet, bereits um 100 n. Chr. vorhanden⁠[2516], ihre
jetzt noch vorliegende Gestalt empfingen sie jedoch erst gegen 300
in Ägypten⁠[2517], und zwar zur Zeit unglücklicher, ja verzweifelter
Zustände des Landes⁠[2518]; daß Einkleidung und Erklärung auf
Verteidigung der ägyptischen Religion abzielen und die „für Minoritäten
charakteristische strenge Geheimhaltung“ gefordert wird, spricht
nach ZELLER für ägyptische Priester als Verfasser⁠[2519].
Auch REITZENSTEIN nimmt an, daß solche im 1. Jahrhundert
in vorwiegend theologischem, noch von griechisch-wissenschaftlichen
Elementen getragenem Sinne tätig waren, im 2. Jahrhundert aber
den orphischen, magischen und mystischen Einflüssen die Oberhand
ließen⁠[2520], während christliche fehlen, und neuplatonische nicht
für die Entstehung, wohl aber für das Fortleben bis in das 6.
Jahrhundert hinein von Bedeutung waren⁠[2521].
OTTO⁠[2522],
ZIELINSKI⁠[2523],
KROLL⁠[2524] und E.
KROLL⁠[2525] vertreten hingegen die Ansicht, daß ägyptische
Priester als Verfasser nicht bewiesen sind, wie denn überhaupt der
„weise ägyptische Priester“ ein bloßer litterarischer Typus und zu
keiner Zeit bezeugt ist, am wenigsten aber zur hellenistischen, während
derer das Priestertum auch nicht eine wissenschaftliche Leistung
von Bedeutung hervorgebracht hat⁠[2526]. Die hermetische Litteratur ist
zwar, zum Teil seit PHILO, zum Teil seit NUMENIOS
(um 150 n. Chr.), in Ägypten entstanden, zeigt aber wenige für dieses
Land charakteristische Züge. Ägyptisch ist noch am ehesten ihre
Form, z. B. wenn HERMES den ASKLEPIOS (der
= THOT oder TAT „einer blutlosen Verdoppelung des
Thot“ und = IMUTHES oder IMHOTEP sein soll) über
die vorgeblichen Offenbarungen des AGATHODAIMON belehrt,
also die Geheimwissenschaft in mündlicher Überlieferung „vom Vater
zum Sohne“ weitergibt⁠[2527]; da aber griechische profane Kreise eine
große theologisch-philosophische Litteratur hervorbrachten, die den
Zweck verfolgte, ägyptische und griechische Religion auf dem Boden
der Philosophie einander zu nähern, so könnte auch jene Form
von Nicht-Ägyptern nachgeahmt sein⁠[2528], um so mehr, als weder die
Schilderung der Götter, noch die Art des Vortrages dem eigentlichen
ägyptischen Herkommen ausreichend und mehr als ganz äußerlich
entspricht⁠[2529]. Der Inhalt der Schriften hingegen, ihr
eigentlicher Ideenkreis, ist (von einzelnem abgesehen) weder ägyptisch,
noch ägyptisch beeinflußt, schließt sich vielmehr seinem ganzen Wesen
nach der großen Gedankenwelt des Hellenismus an, der auch das aus der
Fremde Entlehnte unter Anknüpfung an altgriechisches Gut in geeigneter
Weise eingegliedert wird⁠[2530]. Soweit dieses Fremde dem Orient
entstammt, ist sein wichtigster Vermittler POSEIDONIOS; die
bei ihm zusammenfließenden Elemente peripatetischer, platonischer,
stoïscher, orphisch-pythagoräischer und syrischer Herkunft bleiben
allerdings nur selten rein bewahrt (wie z. B. der berühmte Gedanke
einer dauernden Verbindung des Menschen mit der Gottheit durch
Betrachtung der Schönheit der Welt und des gestirnten Himmels),
erleiden vielmehr zumeist Verzerrungen in magischem, mystischem und
allegorischem Sinne⁠[2531]: zu solchen gehören u. a. die Ausführungen
über die Rolle der Zahlen, „die noch über den (platonischen) Ideen
stehen“, über die Urmonas, „die alles weitere samenhaft in sich
enthält“, über die „Eins, als die Oberste“, über gewisse an das
Hexen-Einmaleins erinnernde Zahlenrätsel u. dgl. mehr⁠[2532]. Ein
weiterer Vermittler, besonders für jüdische Vorstellungen, ist
PHILO, ferner machen sich zahlreiche Anklänge an die von den
Neupythagoräern wiederbelebte Orphik bemerklich, und einige auch an
die Neuplatoniker, aber nicht mehr an PLOTINOS⁠[2533], was für
einen Abschluß der betreffenden Schriften um 200 spricht⁠[2534]; die
Forderung der „Geheimhaltung“ wäre dann nicht, nach ZELLER,
äußeren Umständen zuzuschreiben, sondern erwiese sich als der
orphischen (und auch ägyptischen) Mystik entlehnt⁠[2535]. Spuren
frühgnostischer Gedanken sind nur spärlich nachweisbar, solche
christlich-gnostischer und rein christlicher ursprünglich gar nicht,
doch mögen später einige leise Umformungen stattgefunden haben,
vielleicht gelegentlich der vielfachen Benützungen der hermetischen
Schriften durch christliche Autoren⁠[2536]; die rein ethischen
Betrachtungen, die gewisse, angeblich bloß in arabischer Übersetzung
erhaltene Abhandlungen gänzlich erfüllen, z. B. die „An die menschliche
Seele“⁠[2537], erklären sich daraus, daß deren Verfasser in Wirklichkeit
erst im 11. bis 13. Jahrhundert schrieben und die hermetische Art nur
mit mehr oder weniger Geschick nachahmten⁠[2538].


Was die eigentliche, wesentlich theologische Lehre der
Hermetiker betrifft, so geht sie verschiedentlich zunächst
von peripatetischen Vorstellungen aus, z. B. vom νοῦς (Nûs) =
HERMES dem Hirtengotte⁠[2539], formt diese in platonischem
Sinne um, so daß sie z. B. das „Böse“ (das, einem Stoffe gleich,
von selbst entsteht, wie der Grünspan am Kupfer und der Schmutz
am Körper)⁠[2540] als durch die Hyle und samt dieser als durch
das Planetensystem bedingt ansieht⁠[2541], und sucht endlich
den platonischen Dualismus mit dem stoïschen Pantheismus zu
vereinigen⁠[2542]: HERMES ist als Demiurgos der die Welt
schaffende und als Nûs der sie durchdringende Allgeist⁠[2543], er wird
identifiziert mit dem Logos, der sich ihm ursprünglich nur offenbarte,
und tritt schließlich an dessen Stelle als Mittler zwischen Gott und
Welt, als der Erlöser, der die Menschheit befreit vom Zwange der
Heimarméne, der Herrschaft der Planeten (στοιχεῖα, Stoicheía), die mit
Ausnahme der Sonne sämtlich verderbliche und bösartige Dämonen sind.
Die erlösten Auserwählten sind τέλειοι, (Vollendete), sie trinken
ἀμβρόσιον ὕδως (ambrosisches Wasser = Unsterblichkeitstrank der
Ägypter und Orphiker), und ihre Seelen sind würdig der παλιγγενεσία
(Palingenesía, Wiedergeburt der Orphiker) und der Himmelsreise⁠[2544].


Nach REITZENSTEIN wurden diese Lehren in ihren verschiedenen
Entwicklungs-Zuständen unter entsprechenden Kulthandlungen innerhalb
eigener Gemeinden gepflegt, zu deren Mitgliedern u. a. auch
ZOSIMOS gehörte, und die sich etwa vom 1. vor- bis zum 3.
nachchristlichen Jahrhundert erhielten⁠[2545]; nach CUMONT
und KROLL ist hingegen ein Kult nicht bewiesen und in den
„Schriften“ nicht vorausgesetzt, die Hermetik muß vielmehr als eine
rein litterarische Bewegung angesehen werden, die die griechische
Philosophie in ähnlicher (sehr wechselnder) Weise ebenso mit
ägyptischen und orientalischen Traditionen zu vereinigen suchte, wie
jene, die in den „Chaldäischen Orakeln“ des 2. oder 3. Jahrhunderts
ihren Ausdruck fand, mit chaldäischen⁠[2546]. Erst die gnostisch
beeinflußten Gemeinden der Ssabier (s. unten) kennen einen Kult
des HERMES, berufen sich auf Offenbarungen durch ihn und
AGATHODAIMON und schätzen sich im Besitze der „heiligen
Bücher“ beider; von ihnen gingen die einschlägigen Anschauungen auf
die Araber über⁠[2547], und durch Übersetzungen arabischer Werke ins
Lateinische gelangten sie frühzeitig auch zur Kenntnis des Westens:
schon bei ALBERTUS MAGNUS (12. Jahrhundert) ist HERMES
TRISMEGISTOS einer der großen „Weisen der Vorzeit“⁠[2548], und
in diesem Sinne übergibt er in dem 1488 durch GIOVANNI
ausgeführten Fußboden-Mosaik im Hauptschiffe des Domes zu Siena dem
Heiden- und Christentume ein Buch mit der Inschrift „Suscipe, o,
litteras et leges Aegyptii“ (Empfange hier Weisheit und Gesetzgebung
des Ägypters)⁠[2549].


Bruchstücke der ältesten hermetischen Lehren enthält die sog.
„Straßburger Kosmogonie“⁠[2550], der gemäß HERMES den Himmel
als Halbkugel formt; an ihm bildet er die 7 Zonen (Sphären) mit den die
Schicksale bestimmenden Planetengeistern, den 7 ἄρχοντες (Archontes,
Gebietern) oder κοσμοκράτορες (Kosmokrátores, Weltherrschern)⁠[2551],
die auch mit den 7 Gewändern der Isis im Kult der phrygischen Naassener
(vom 1. Jahrhundert vor bis zum 2. nach Chr.) verglichen werden⁠[2552].
Einer schon etwas späteren Zeit scheint der „Poimandres“ anzugehören,
der aus 18 sehr verschiedenen und nicht streng zusammengehörigen
Abhandlungen besteht. Der Name POIMANDRES, der sich schon
bei ZOSIMOS findet und wohl auf neuplatonische Quellen
zurückgeht, bedeutet wörtlich einen „Hirten“ und spielt demnach auf
das wichtige Bild an, dessen sich schon ägyptisch-demotische Schriften
und ausführlicher PHILO bedienen⁠[2553]. Die Eigenschaft, in
der POIMANDRES auftritt, ist indessen die einer höchsten
Gottheit⁠[2554], eines zweiten demiurgischen Gottes⁠[2555], eines Sohnes
Gottes, der entstanden ist aus dem Nûs und dem ewigen Licht, als
Inbegriff aller δυνάμεις (Kräfte) Gottes, als Logos. Indessen ist unter
diesem Logos nicht der rein geistige des HERAKLIT und der Stoa
zu verstehen, sondern der des PHILO, d. h. die vernünftig
wirkende Kraft, die Einheit aller einzelnen Vernunftkräfte oder das
vollbringende Schöpferwort Gottes, verkörpert durch den Demiurgen,
den Mittler zwischen Gott und Menschheit, den Sohn Gottes⁠[2556]; mit
der Materie zeugt dieser 7 zweigeschlechtliche Menschen, die erst in
der nächsten Weltperiode in je zwei Hälften getrennt werden, und ein
Zusatz besagt, daß dies geschah, weil er bei der Herabfahrt durch die 7
Sphären die Naturen der 7 Planeten in sich aufgenommen hatte⁠[2557].


Zumeist jüngere, in einigem aber auch ältere Gedanken als der
„Poimandres“ dürfte die, aus verschiedenen, bisher nicht genügend
trennbaren Quellen entflossene Abhandlung „Κόρη κόσμου“ bieten⁠[2558],
deren Titel nicht mit „Pupille der Welt“, sondern mit „Jungfrau der
Welt“ zu übersetzen ist⁠[2559]; u. a. treten in ihr die vier Elemente,
die auch mit den Planeten als στοιχεῖα zusammenfließen, in Person auf,
um allerlei Anklagen zu erheben⁠[2560], und HERMES bildet „mit
den Händen“ wie die „Körper“ aus Erde und Wasser, so auch die „Seelen“
aus göttlichem Pneuma und dem πῦρ νοερόν (hier etwa = dem himmlischen
Funken), und diese stellen daher ein bloßes κρᾶμα (Kráma) dar, eine
Mischung, die durch den Tod wieder διάλυσις (Diálysis, Trennung)
erleidet⁠[2561].


Weitere Bestandteile der „Hermetischen Schriften“ bilden der bei
APULEIUS (gegen 200) erhaltene „ASKLEPIOS“, dessen
Schlußgebet sich auch im „Papyrus MIMAUT“ des ausgehenden
3. Jahrhunderts findet, ferner der „κλείς“ (Schlüssel), voll dunklen
astrologischen Inhaltes, und in seinem Titel, der nicht selten auch den
Zauberbüchern vorgesetzt wird, wohl auf den mystischen „Schlüssel des
HERMES“ anspielend, sowie endlich das Buch „Die 7 Pflanzen
der 7 Planeten“⁠[2562]. Letzteres erklärt die betreffenden Pflanzen
für „hervorgebracht durch das eigentümliche Pneuma der 7 Planeten“
und nennt als die der Sonne Heliotrop, als die des Mondes Aglaophotis
(= Paeonia, Pfingstrose?), als die des KRONOS Aeïzoos (=
Sempervivum, Hauswurz), als die des ZEUS Eupatorium (=
Odermennig?), als die des ARES Peucedanum (= Hirschwurz?), als
die der APHRODITE Panacea (= Adiantum, Frauenhaar), als die
des HERMES Phlomos (= Verbascum, Königskerze)⁠[2563].


Auf die schon weiter oben besprochenen chemischen Pseudepigraphen
des HERMES braucht an dieser Stelle nicht nochmals
eingegangen zu werden. Nach ZIELINSKI⁠[2564] verehrte man
in Böotien HERMES als KADMILOS, KADMOS
oder KASMOS und deutete diesen Namen auf den Kosmos um, den
der KADMOS-Gattin HARMONIA aber auf die Harmonie
der Sphären, die die Schicksale bestimmen; ihr goldenes Halsband,
ein Geschenk des HERMES, wurde, gleich dem goldenen Vließ
und dem goldenen Lamm des ATREUS (die ebenfalls Gaben des
HERMES waren) als „Fluchgold“ betrachtet, und an diesen Zug
soll die sog. „niedere Hermetik“ angeknüpft und ihre weitere Ausbildung
hauptsächlich in Ägypten erfahren haben. DIETERICH erklärt
indessen eine solche Trennung der Hermetik in höhere und niedere
für unberechtigt und unmöglich, auch hält er es für aussichtslos,
nur der letzteren den durch REITZENSTEINS Untersuchungen
festgestellten „ägyptischen Bestandteil der synkretistischen Mischung“
zugestehen oder diesen gar völlig ausscheiden zu wollen⁠[2565]; der
nämlichen Ansicht ist auch KROLL.


Was endlich die sog. „Kyraniden des HERMES“ anbelangt, die
nach ZIELINSKI über Kyrene (zusammenhängend mit κύρη =
κόρη?) nach Ägypten gelangt wären, so ist diese sehr späte und völlig
formlose Schrift, deren Original angeblich im Orient auf eisernen
Säulen in syrischer Sprache eingegraben gefunden wurde, ein „Denkmal
des krassesten Aberglaubens“, insbesondere was den botanischen,
mineralogischen und pharmakologischen Inhalt betrifft⁠[2566]. Sie bildet
eine Hauptquelle der bis an die Schwelle der Neuzeit fortwirkenden
„astrologischen Medizin“ und „medizinischen Mantik“, mit ihrer
Zuordnung der körperlichen Teile und Krankheiten an die Planeten⁠[2567]
und mit ihrer „magischen Pharmakopöe“, als deren Musterbeispiel die
„Iatromathematika“ dienen können, die HERMES TRISMEGISTOS
dem „Könige KYRANOS von Persien“ offenbarte⁠[2568]. Sie
wimmeln von den abenteuerlichsten Rezepten, die in den späteren
hermetischen Texten auch kurzweg στῆλαι (Säulen)⁠[2569] heißen, —
woraus sich wohl das „Eingegrabensein auf Säulen“ erklärt —, und
halten den göttlichen Ursprung selbst für Heilmittel profansten
Zweckes aufrecht: so überliefert denn auch z. B. ALEXANDER
von TRALLES⁠[2570] (um 550) „Ἑερμοῦ κλίμαξ“ (Klimax des
HERMES) als Bezeichnung eines ganz besonders wirksamen
Abführmittels!





Der Name des mit HERMES so enge verbundenen
AGATHODAIMON ist, als ἀγαθὸς δαίμων (= der gute Gott),
ursprünglich der einer arkadischen und böotischen Gottheit ländlichen
Natursegens, die in den uralten Tempeln zu Megalopolis und Epidauros
verehrt wurde; erst später wandelte sich, wie ἀγαθὸς ἄγγελος zu
AGATHANGELOS, so ἀγαθὸς δαίμων zu AGATHODAIMON⁠[2571].
Dieser galt als Schutzgeist für Gemeinwesen und Einzelne, als ein
glückbringender und das Heim behütender Hausgeist, der nach dem Ende
der Mahlzeit eine Spende ungemischten Weines erhielt; doch besaß er als
Hervorbringer der Feld- und Baumfrüchte auch chthonische Bedeutung.
In Hinsicht auf sie wurde er als Schlange dargestellt, denn diese ist
die Verkörperung der Götter der Erdtiefe, der in ihr hausenden Heroen,
aber auch der einfachen Toten und daher namentlich der Ahnen⁠[2572].
AGATHODAIMON nannten die alten Griechen insbesondere die
(als „heilige Schlange“ angesehene und als „Hausschlange“ verehrte)
Natter, während in der Neuzeit die Bezeichnung auf die Eidechse
übergegangen ist, „die an und in der Erde lebt und daher mantische
Natur besitzt“⁠[2573]. In der synkretistischen Zeit verband sich die
griechische Anschauung mit der orientalischen, der gemäß die Schlange,
die sich stets in der Nähe der Allmutter Erde bewegt, eine Trägerin
der Weisheit, ein Symbol des Wissens und ein prophetisches Tier
ist⁠[2574], sowie mit der ägyptischen, nach der Verstorbene, vor allem
aber Götter, tiergestaltig in Schlangen weiterleben⁠[2575]; so wurde
AGATHODAIMON mit dem chthonischen Gotte ANUBIS (=
chthonischer HERMES, HERMANUBIS) identifiziert⁠[2576],
vor allem aber mit dem zuweilen Schlangengestalt annehmenden Gotte
THOT der Stadt Chnumum (Hermopolis magna)⁠[2577]. Dieser, auch
CHNUM, CHNUBIS, CHNUPHIS, KNUPHIS,
KAMEPHIS und KAMEPH genannte Gott⁠[2578] herrschte
anfänglich in Syene als „Herr der schwarzen Töpfererde“ zugleich mit
ISIS, der „Herrin der schwarzen Fruchterde“, mit der er
„sich vereint hat“ (chnum, äg. = vereinigen, gesellen), und die ihm
daher später als Besitzerin dieses Gebietes nachfolgt⁠[2579]. Schon
weiter oben wurde der Rolle gedacht, die er in der hellenistischen
Periode spielte, die CHNUM = THOT = PTAH
= ZEUS = AION = AGATHODAIMON setzte und
diese synkretistische Gestalt als Demiurgen, Allerweltskünstler, Herr
des Pneumas, Lebenshauches und Geistes, als Schutzgott Ägyptens,
Stadtgott Alexandrias usw. verehrte. Hier sei daher nur erwähnt, daß
AGATHODAIMON auch = Nûs und Logos, sowie als Verfasser von
als λόγια (Lógia) eingeschätzten Lehren galt⁠[2580], daß man ihn als
PAN in stoïschem Sinne, d. h. als Allgott, betrachtete⁠[2581]
und auch als den syrischen Glücksgott GAD = „männliche ἀγαθὴ
τύχη“ = bonus eventus = guten Genius feierte, worauf anspielend
schon NERO sich als „AGATHODAIMON des Erdkreises“
bezeichnete⁠[2582]. Auch die Astrologen stellen AGATHODAIMON =
JUPITER = bonus eventus in Gegensatz zu KAKODAIMON =
SATURN = malus eventus⁠[2583] und benennen ersteren zuweilen
als „venerandus felix“, den zu verehrenden Glücksbringer⁠[2584].


Dargestellt wurde AGATHODAIMON meist in Gestalt des
CHNUM, als Schlange, die sich in den Schwanz beißt oder
sich in einen Ring zusammengeschlungen hat, als Schlange mit
Sperberkopf, oder als auf dem Schweif aufrecht stehende Schlange
mit breitem Menschen- oder Löwen-Antlitz und teilweise langem,
gesträubtem Haar⁠[2585]; in solcher Form gebildete oder mit dergleichen
Zeichnungen versehene Amulette, die namentlich die gnostische Sekte
der Ophiten (Schlangen-Anbeter) mit Vorliebe gebrauchte und schon
im 1. Jahrhundert n. Chr. nach Kleinasien brachte, sind in großer
Zahl auf unsere Zeit gekommen. Wie der ausgezeichneten Satire des
LUKIAN (um 180) über den berüchtigten Schwindelpriester
ALEXANDROS von ABONOTEICHOS zu entnehmen ist⁠[2586],
bediente sich schon dieser abgefeimte Betrüger einer derartigen
kunstvoll vorgerichteten Schlangenfigur, die beim Ziehen an einer
verborgenen Schnur den „reichlich Zahlenden“ die ihnen erwünschten
Orakelsprüche „auf autophonem Wege“ erteilte⁠[2587].




f) Die Gnostik.





Die letzten vorchristlichen Jahrhunderte brachten infolge der
sinkenden politischen und wirtschaftlichen Verhältnisse Mißgeschicke
und Bedrängnisse aller Art über die Bevölkerung des Ostens, die ihr
Unglück, im Sinne des astrologischen Fatalismus, von dem sie durchaus
erfüllt war, dem Einflusse der Planeten zuschrieb, der Heimarméne;
ein Verlangen nach Befreiung von dieser furchtbaren und erdrückenden
Gewaltherrschaft, eine Sehnsucht nach Erlösung, erfüllte daher schon
damals mehr und mehr alle Gemüter⁠[2588]. Diese Gefühle verstärkten
sich noch, als im Verlaufe der Kaiserzeit, namentlich seit dem 2.
Jahrhundert, die Grundlagen des überlieferten Glaubens endgültig
zusammenbrachen, die alten Religionen keinen Halt mehr gewährten, und
Aberglauben jeglicher Form aus den unteren unwissenden Schichten auch
in die oberen gebildeten emporstieg. Die neuerwachten religiösen und
metaphysischen Bedürfnisse suchten nunmehr Befriedigung in der Mystik
„uralter“ Geheimkulte und philosophischer Spekulationen, die die Reste
eigener Denktätigkeit zunächst befriedigten, bald aber zu gänzlichem
Schwinden brachten⁠[2589].
Getreu dem bei MAKROBIOS⁠[2590]
(5. Jahrhundert) überlieferten Grundsatze „Vetustas adoranda est“
= „Ehrfurcht vor der Vergangenheit!“ flüchtete die Phantasie aus
der trüben Gegenwart in die glanzvoll ausgemalte „alte Zeit“, zu
PYTHAGORAS, „der in alle verborgenen Kulte und Mysterien
eingeweiht war“⁠[2591], zur angeblich unverändert überlieferten und
daher „höheren“ Weisheit ägyptischer, chaldäischer oder gar indischer
Priester, „dieser getreuen Bewahrer heiliger Geheimnisse“⁠[2592],
zum Ritual unverstandener alter oder fremder Kultbräuche, dem man
verborgenen symbolischen Sinn unterlegte, und vor allem zu der durch
die Neupythagoräer wiederbelebten Orphik. ORPHEUS galt
auch hier wieder als ältester und wichtigster Verkünder erhabener
Offenbarungen, deren Inhalt sich in höherem Fluge weit über alles
sonstige menschliche Wissen hinaus erhebt⁠[2593], und als Verfasser
jener „tiefsinnigen und göttlichen“ Prophezeiungen, Sprüche und Hymnen,
mit deren Sammlung und Erhaltung sich eigene Zirkel und Kultgemeinden
auf das angelegentlichste beschäftigten⁠[2594]. Soweit ihre Reste ein
Urteil gestatten, erweisen sie sich als Ergebnis der Vereinigung und
Umbildung der im hellenistischen Ägypten aus sehr verschiedenen Quellen
zusammengeflossenen orphischen Lehren, verraten anfangs (um 100–150)
noch keinerlei christliche Einwirkung, zeigen später neuplatonische
(nicht aber plotinische) Spuren, gelangen gegen 300 zur abschließenden
Gestaltung, erfahren aber auch in den folgenden Jahrhunderten noch
mancherlei Abänderungen und Einschiebungen⁠[2595].


Der Einfluß der geschilderten Verhältnisse förderte notwendigerweise
die Verbreitung aller Arten Magie, Mantik und Orakelwesen, die Kulte
enthusiastischer und mysterienhafter Richtung, sowie die Geheimdienste
mit ihren Formeln, Riten und Weihen⁠[2596]; unter Verschmelzung
älterer griechischer, orphischer, orientalischer, spätägyptischer
und neuplatonischer Elemente eigneten sich die theurgischen
Praktiken (die sich zu einem großen Teile in den gleichzeitigen
Zauberpapyri erhalten haben) Charakter, Terminologie und Ritual der
Mysterien-Dienste an, strebten aber gleichzeitig nach „Verfeinerung und
theoretischer Begründung“ durch Anlehnen an Anschauungen, die unter
dem Titel „philosophischer“ die sog. gebildeten Kreise des Zeitalters
erfüllten⁠[2597]. Eine wichtige Rolle spielten hierbei namentlich
die Zeremonien des Schwures bei der Einweihung, des Eides der
Geheimhaltung, sowie der „Reinigung“, denn nur die „Weihen“ reinigen
die Seelen und stellen sie in ihrem ursprünglichen Glanze wieder
her, und nur die so Geweihten vermögen jenes Gut höherer Wahrheit zu
erfassen, das ihnen Befreiung und Erlösung in Aussicht stellt⁠[2598].
Als selbstverständlich ergibt sich die Pflicht, ein solches vor der
großen Menge zu bergen und es mittels einer dunklen Symbolik, die das
eigentlich Wichtige verdeckt, vor „Profanation“ zu bewahren⁠[2599].
„Alle Theologen der Hellenen und Barbaren (so sagt hierüber CLEMENS
ALEXANDRINUS, gest. 216) haben das Wesen der Dinge verhüllt
und die Wahrheit nur in Rätseln und Gleichnissen, Allegorien und
Metaphern überliefert; Geheimnisse vertraut man nur der Rede an, nicht
der Schrift, die schon fast Entweihung ist; jedenfalls ist aber der
profane Leser in die Irre zu führen, so daß er gar nicht merkt, was die
Hauptsache ist und was unwichtiges Beiwerk⁠[2600].“


Die unter dem Namen der „gnostischen“ bekannte Form der
ganzen Bewegung ist keineswegs, wie vielfach angenommen wird, eine
spezifisch christliche und dem Altertum fremde, vielmehr war sie
in ihren Anfängen vermutlich schon im 1. Jahrhundert v. Chr., wenn
nicht früher, in Syrien vorhanden und gelangte von dort aus auch nach
Ägypten⁠[2601]; bereits die paulinischen Briefe kennen sie als eine Art
heidnisch-mystischer Religiosität, der gemäß ein unmittelbarer Verkehr
mit der Gottheit das Wissen um ihre sonst verborgenen Geheimnisse
gewährt⁠[2602]. Auch ein vielgestaltiger jüdischer Gnostizismus, dessen
Geheimlehren selbst wieder hauptsächlich von orientalischen, weniger
von griechischen Überlieferungen und Spekulationen abhängig waren,
übte um die nämliche Zeit mannigfaltige, wenngleich im einzelnen
bisher schwer faßbare Einflüsse aus⁠[2603]. Spätere griechisch-jüdische
Kultgemeinden Ägyptens besaßen noch einschlägige, der jüdischen
Tradition entstammende „heilige Bücher“, zu denen u. a. die „ἱεραὶ
βίβλοι“ gehörten, deren der Leidener Papyrus gedenkt, ferner das sog.
„8. Buch Mosis“ (in der vorliegenden Gestalt um 150 verfaßt) u. dgl.
mehr⁠[2604]; Beschwörungen bei „JESU, dem Gotte der Juden“,
sind ebenfalls Wahrzeichen aus der Periode derartiger synkretistischer
Durchdringungen⁠[2605].


Der Geburtsort der eigentlichen Gnostik ist indessen das
spätptolemäische Alexandria, „wo sich ihr Gebäude erhob über dem Boden
uralten ägyptischen Glaubens, aus dem Schutte zahlreicher anderer
Religionen“⁠[2606], und Stätte ihrer Entstehung waren die hellenistisch
umgestalteten, von Zauber erfüllten Mysterienkulte orphischer und
enthusiastischer Richtung⁠[2607]; Griechischer Einfluß blieb stets
überwiegend⁠[2608], und griechischer Geist suchte in Kultgemeinden,
deren religiöser Dienst dem orphischen, dionysischen, ägyptischen,
jüdischen, phrygischen, persischen und chaldäischen nachgebildet war
und sich heiliger Bücher, Lieder und Hymnen bediente, die uns zum
Teil zwischen den „Rezepten“ der Zauberpapyri als „Gebete“ erhalten
geblieben sind⁠[2609], die Bausteine so mannigfaltiger Herkunft nach
einheitlichem Plane zusammenzufügen⁠[2610]. So betrachtet, erweist
sich die Gnosis als Erscheinungsform der großen synkretistischen
Bewegung, zu der den Anstoß gab die zunehmende nähere Berührung des
Orients und Okzidents, der fortschreitende Austausch der nationalen
Religionen, deren Beeinflussung durch die griechische Philosophie, und
schließlich die Aufnahme gewisser, jedoch schon völlig phantastisch
veränderter Gedanken des nachapostolischen Christentums⁠[2611]. Die
nämliche weitgehende Durchdringung hellenistischen, chaldäischen und
ägyptischen Wesens, von dem die Kultbilder zu Denderah und Edfu und
auf babylonischem Gebiete TEUKROS Zeugnis ablegen⁠[2612],
zeigt sich in den Glaubensvorstellungen der Gnostiker und tritt
ganz besonders auch in der Bedeutung zutage, die gerade orphische,
chaldäische und ägyptische Geheimlehren für sie besitzen⁠[2613].
Die gnostische Litteratur ist daher erfüllt von Berufungen auf
derartige Mysterien und Weihen, deren Kult-Mythen und -Gebräuche sie
unter entsprechender Allegorisierung als bildliche Darstellungen
aller der Wahrheiten ausgibt, die sie zu erweisen bemüht ist⁠[2614];
ihre Autoritäten sind hierbei bald griechische Philosophen (in
neupythagoräischer oder -platonischer Auffassung), Dichter (auch
HOMER) und Weise, bald die „eigenen Berichte“ von Gottheiten
wie THOT, HERMES, ISIS, ASKLEPIOS,
AGATHODAIMON und Anderen über die Schöpfung und Entwicklung
der Welt, bald die Erzählungen jener durch solche Offenbarungen
kosmologischen, astrologischen und dämonologischen Inhaltes begnadeten
„Propheten“, denen die Götter, wenn sie sie durch Beschwörung und
Bedrohung erst einmal herniedergezogen und zum Sprechen gebracht
haben, „nichts zu verbergen vermögen“⁠[2615]. Merkwürdig und bedeutsam
erweist sich hierbei die Verquickung des iranischen Dualismus der
guten und bösen Götter mit dem spätgriechischen Gegensatze zwischen
der guten Welt des geistig-göttlichen Pneumas und der schlechten
des körperlich-gemeinen Stoffes (der Hýle), da nichts geeigneter
war, die Sehnsucht nach Befreiung und Erlösung zu fördern, als die
Lehre von der unendlichen Überlegenheit der geistig-idealen über die
sinnlich-materielle Welt⁠[2616]. Der großen Menge allerdings blieb diese
Seite der Gnosis unfaßlich; für sie war Gnostik gleichbedeutend mit
Magie, — etwa jener der Zauberpapyri⁠[2617] —, d. h. sie verhieß ihren
Anhängern alle Güter der Welt, hauptsächlich Reichtum, Gesundheit und
Unsterblichkeit, und gewährte ihren Verkündigern geheime Weisheit =
νοῦς (Nûs), höhere Vernunft = λόγος (Logos), sowie wahre Erkenntnis =
γνῶσις (Gnosis)⁠[2618].


Aber auch in den Kreisen dieser Verkündiger, also der eigentlichen
Träger der Bewegung, wandte sich die gesuchte „Erkenntnis“ weit
minder rein geistigen Zielen zu, als durchaus praktischen, nämlich
der Ausforschung des Heilsweges, sowie der geheimnisvollen Mittel,
die den Zwang der Heimarméne zu brechen vermöchten⁠[2619]. Die Gnosis,
γνῶσις σωτηρίας, γνῶσις θεοῦ (Erkenntnis des Heilsweges, Erkenntnis
Gottes) wird daher nicht durch Denkarbeit und wissenschaftliches
Bemühen erworben, sondern durch ekstatisches Schauen der höchsten Dinge
und visionären Verkehr mit der Gottheit, sie ist nicht ein Ergebnis
der Vernunft, sondern entspringt dem inneren Fühlen, der andächtigen
Stimmung, der gläubigen Schwärmerei, kurz einem Seelenzustande, dessen
Vollendung τέλος, Télos) zu erreichen nur dem durch „Gnade von oben“
Auserlesenen vergönnt bleibt⁠[2620]. Alle diese Züge sind orientalischer
Herkunft, finden sich aber nicht nur bei neupythagoräischen Orphikern
und Neuplatonikern, sondern schon bei POSEIDONIOS, verknüpft
mit solchen, die teils auf die alten griechischen Geheimkulte
zurückgehen, teils der griechischen Philosophie und besonders dem
platonischen Enthusiasmus entstammen⁠[2621]; zu diesen gehört u. a.
die für die Verbindung mit der Astrologie höchst wichtige Idee, daß
die Erlangung der Gnosis gefördert wird durch Betrachtung und Kenntnis
des gestirnten Himmels, da „die Ordnung am Himmel“ das Dasein der
ordnenden Gottheit verbürgt, und die geordnete Bewegung der Sterne nach
ARISTOTELES das Prinzip alles Werdens und Vergehens ist⁠[2622].
Allerorten schöpfen eben die Gedanken, die in hellenistischer Zeit
anscheinend plötzliche und unbegreifliche ausgedehnte Eroberungen
machen, die hierzu erforderliche Kraft aus der griechischen Welt, in
der sie sich jahrhundertelang allmählich und organisch entwickelt
hatten⁠[2623].


Würdig der Gnosis macht aber außer dieser Beschäftigung mit den
himmlischen Dingen auch solche mit den Lehren und Schriften bereits
„Begnadeter“, also mit den „uralten und mystischen Offenbarungen der
Propheten“, die zum Himmel entrückt wurden und zur Erde wiederkehrten
als Verkündiger des Geschauten, des himmlischen Lichtes und Lebens,
der göttlichen Kraft und Gnade⁠[2624]. Ihre Worte geben die Sicherheit,
daß die Gottheit auf die Anrufung des Gläubigen hört und bereit ist,
„sich mit ihm zu vereinen“, und daß nach dem Tode seine Seele
auferstehen, durch die Ogdoas (= Achtheit der 7 Planeten- und der
Fixsternsphären) zum Himmel auffahren und sich dem θεὸς ὕψιστος, dem
Höchst-Thronenden, zugesellen wird⁠[2625]. Aber ein gleiches kann
auch dem noch Lebenden beschieden sein, sofern er in den
schwärmerischen Zustand der Ekstase gerät, während derer (nach einer
durch POSEIDONIOS vermittelten Ansicht der Chaldäer, der
sich auch Mithrasverehrer und Neuplatoniker anschlossen) die Seele
den Körper verläßt, um zum Himmel emporzusteigen und „ein Teil der
Gottheit“ zu werden⁠[2626]. Derartige Ekstase bewirken bei dem ihrer
Gewürdigten nicht nur innere Stimmungen und Regungen, sondern auch
äußere Mittel, u. a. der Genuß von ἀμβρόσιον ὕδωρ (ambrosischem Wasser
= Unsterblichkeits-Trank), sowie gewisse rituale Veranstaltungen⁠[2627].
Zu dem für die Gläubigen Bedeutsamsten, was die Gnosis lehrt, gehört
die „richtige“ Ausführung solcher religiöser und theurgischer
Operationen, der geheimen heiligen Handlungen oder Sakramente, an die
sich u. a. auch die Bekanntgabe gewisser heiliger Symbole, Formeln,
Zeichen, Namen und Zauberworte schließt, deren die Seele hauptsächlich
bedarf, um den Widerstand zu überwinden, den die Bosheit der 7
Planeten-Dämonen ihrer Himmelsreise entgegensetzt⁠[2628]. Wirksame
Hilfe gewährt dem Gnostiker hierbei, aber auch bei allen sonstigen
Anlässen, eine möglichst nahe Verbindung mit seinem „Engel“, und da
die Seelen als „pneumatische Bräute“ dieser Engel gelten, die sie mit
sich in den himmlischen oberen Weltenraum (πλήρωμα, Pléroma) heben, so
erklärt sich hieraus das bei manchen Sekten, z. B. den Valentinianern,
übliche „Sakrament des Ehegemaches“ (νύμφωμα, θάλαμος), die Zeremonie
des „πνευματικὸς γάμος“, der „geistigen Hochzeit“, die an den Neophyten
und Neophytinnen in der „himmlischen Brautkammer“ als „Sinnbild
der innigsten Vereinigung“, und oft wohl nicht nur ganz symbolisch,
vollzogen wurde⁠[2629]. Der so Geweihte ist τέλειος (Téleios), d. h.
ein „Vollendeter“, er ist „umgeschaffen“ durch μεταβολή (Metabolé),
erfüllt von deren „totenerweckender Kraft“ (δύναμις τῆς μεταβολῆς) und
würdig des Pléromas; auch weiß er das heilige Licht zu trennen von der
verworfenen Finsternis (tenebrae, chaos, abyssos) und die „unnatürlich“
zur Welt zusammengemengten Bestandteile zu entmischen, wobei er
verfährt wie ein Künstler κράσεως καὶ μίξεως (der Krasis und Mixis),
der die Teile des Eisens mittels des Magneten von denen anderer Metalle
sondert, oder Schmelzen und Legierungen wieder in ihre einzelnen
Bestandteile zerlegt⁠[2630].


Infolge der ungeheuren Wichtigkeit, die dem „dicere et facere
mysterium“, d. h. dem Reden und Tun beim Geheimdienste, zugemessen
wurde, steigerte sich in gleichem Maße auch die des ausführenden
Priesters, und so kann es nicht wundernehmen, daß Ägypten allmählich
zur „Hochschule“ der Betrüger, Schwindler und betrogenen Betrüger
heranreifte: für die große Menge war der Priester der „Zauberer κατ’
ἐξοχήν“, der ihren Aberglauben in ausreichender Weise zu befriedigen,
vor allem jedoch seinen gehörigen persönlichen Einfluß auf die Götter
zu bewähren hatte⁠[2631]. Aber auch die Gebildeteren sahen in ihm
den Auserwählten, der es verstand, die Gottheiten auf die richtige
Weise und mit den richtigen Worten anzurufen, unter Gebrauch der
„rechten“ Beschwörungen, Zeichen, Sprüche, Intonationen, Formeln,
Buchstaben, Zahlen und vor allem Namen. Die Namen sind wesentliche
Bestandteile ihrer Träger, deren Macht jener erlangt, der sie
weiß⁠[2632], aber nur die „wahren“ Namen oder Beinamen sind „treffend
und verpflichtend“⁠[2633]. Daher betonen schon ORIGENES
und die „Chaldäischen Orakel“ im 2. Jahrhundert⁠[2634], sowie das
dem IAMBLICHOS (gest. 330) oder seiner Schule angehörende
Mysterien-Buch, — das die Dämonen-Lehre und die Kraft der Zaubermittel
„mit wahrhaft scholastischer Gründlichkeit“ abhandelt⁠[2635] —, man
habe Namen und magische Worte in der ägyptischen oder chaldäischen
Ursprache zu kennen und allein in dieser zu benützen,
„da solche fremde Ausdrücke durch jede Übersetzung die Emphase
und Kürze des Originals verlieren, das den Göttern auch das
gewohntere und angenehmere ist“⁠[2636]. Von dieser Kürze merkt man
allerdings nichts, wenn z. B. die „Pistis Sophia“ berichtet, „die
5 großen Archonten, die die ganze Welt als solche kennt, hießen
ZEUS, APHRODITE, KRONOS, HERMES
und ARES, ihre eigentlichen und unvergänglichen (ἄφθαρτοι)
Namen lauteten aber CHRUBAL, CHOSI, ORIMUTH,
TARPETANUPH und MUNICHUNAPHOR“⁠[2637]. Vermutlich
ist anzunehmen, daß die Wirkung dieser, der Gemeinde geläufigen, aber
unverständlichen Worte eine ähnliche war, wie noch heutzutage die des
Amen, Sela, Hosianna und Halleluja⁠[2638], oder die des Gottesdienstes
in ausgestorbenen Sprachen, z. B. Lateinisch oder Sanskrit; auch trug
man überhaupt große Scheu, an dem, was einmal für althergebracht galt,
irgendwelche Veränderungen vorzunehmen, da schon der geringste Fehler
in Wort oder Tat nicht nur die ganze Wirkung des Rituals zu nichte
machen, sondern auch statt der gerufenen guten Geister böse (oft sogar
noch in verkappter Gestalt) herbeiführen und so schreckliche Gefahren
verursachen konnte⁠[2639]. Die typische (auch in den Zauberpapyri
erhaltene) Anordnung des priesterlichen Geheimdienstes umfaßt daher
neben der πρᾶξις (Praxis) = Zauberhandlung und dem λόγος (Logos) =
Zauberspruch stets als dritten Punkt noch die φυλακτήρια (Phylaktéria)
= Schutzmittel gegen die Geister⁠[2640], und es ist sehr wahrscheinlich,
daß zu diesen auch das Locken, Beschwichtigen und Scheuchen durch
tierische Laute, sowie das Schnalzen, Brüllen, Zischen, Pfeifen und
Zwitschern seitens der Mysten zählten⁠[2641].


Ein großer Teil der Gedanken, die in der Gnosis zu völliger Ausbildung
gelangten, wurzelt, wie zuerst ANZ überzeugend nachwies⁠[2642], in der
spätbabylonischen Verfallszeit, namentlich in der Periode, während
derer sich chaldäische und persische Anschauungen zu durchdringen
begannen⁠[2643]. Demgemäß ist die Welt eine Mischung aus Licht
und Finsternis, aus edlem göttlichem Geiste und gemeiner „böser“
Materie, das Machwerk eines untergeordneten, wenn nicht schlechten,
so doch schwachen Demiurgen, und wenn nicht geschaffen, so doch
mitbeherrscht von den Planeten-Geistern⁠[2644]. Anfänglich scheint
(wie noch im „Hirten des HERMAS“) jedem Planeten je ein
guter und ein böser Geist, „eine Tugend und eine Sünde“, zugeteilt
gewesen zu sein⁠[2645], allmählich jedoch erhielten die nach persischer
Auffassung zu Dämonen herabgesetzten „niederen Genien“ die Oberhand,
die Sterngeister wurden aus guten erst zu „halbbösen“, dann zu
bösen Gestalten⁠[2646] und schließlich zu „Göttern des Verderbens“,
deren Schuld die mangelhafte Weltordnung ist⁠[2647]. An ihrer Spitze
steht JALDABAOTH, ursprünglich die babylonische Gottheit
des bösen und vom Vermögen „hinterlistiger Täuschung“ (ἐνέδριον
ψεῦδος) erfüllten Planeten SATURN⁠[2648], der daher auch
dem KRONOS, CHRONOS, JAO usf., besonders
häufig aber dem Judengotte JEHOVAH gleichgesetzt wird⁠[2649].
Die Planetengötter sind Archonten = Herrscher⁠[2650], sie knechten
die Welt, berauben die Menschen der Freiheit und befehden sie auf
das bitterste⁠[2651];
    wie sie, — schon nach PHILO⁠[2652]
und PORPHYRIOS (232–304?)⁠[2653] —, die Bewegungen und
Geschwindigkeiten der Planeten störend beeinflussen und diese (nach
persischer Auffassung) zur Rückläufigkeit zwingen, indem sie die guten,
dem ORMUZD dienenden Lenker überfallen und einkerkern⁠[2654],
so verhalten sie sich auch gegen die Sterblichen. Ihre Schlechtigkeit
und Bosheit verkörpert sich im ἀντίμιμον πνεῦμα⁠[2655], dem „Geist
des Zuwiderhandelns“, dem „Geist, der stets verneint“, dem Ἀντίθεος
(Widersacher), dessen Macht furchtbar ist und selbst durch die
Sakramente des „heiligen Wassers“ oder „heiligen Öles“ nur schwierig
mit Erfolg bekämpft werden kann; er bringt alles Gute und Edle zu
Fall, zieht das Gemeine und Verderbliche an sich und zwingt die
Menschen zur Sünde oder verbindet sich doch, gemeinem (ὑλικόν, zur Hýle
gehörigen) Kupfer gleichend, in ihrer Seele so mit der dem geläuterten
Silber ähnelnden Kraft des himmlischen Lichtes, wie dies das Kupfer
mit dem Silber in der Metallmischung der Scheidemünzen tut⁠[2656].
Die Hýle, besonders als gestalts- und qualitätslose ὕλη ἄποιος, als
neuplatonische „böse“ Materie, gilt den Gnostikern überhaupt als Symbol
der Schlechtigkeit⁠[2657], des niedrigen weiblichen Prinzips (ἡ θήλεια,
Théleia) im Gegensatze zum höheren männlichen ὁ ἄρσην, Arsen)⁠[2658],
sowie der das Weltganze umfassenden „Finsternis“ und ihres Sinnbildes,
der Schlange oder des Drachens, den Schweif im Munde, oder zum Knoten
verschlungen⁠[2659].


Wie die Sonne, die schon die Chaldäer eine schlangenförmige Bahn
verfolgen und durch ihren Lauf auch den der Gestirne lenken
lassen⁠[2660], so sind auch die Planeten, die vom Demiurgos, dem
„Herrn der zwei oberen Elemente“ (Luft und Feuer) geschaffenen
Wandelsterne⁠[2661], Träger und Erscheinungsformen göttlicher Gewalten,
— daher noch die Namen ὁ τοῦ Κρόνου (der des KRONOS) u. dgl.
—, und beherrschen so entweder unmittelbar, oder durch Geister, die
ihre und der Heimarméne „Diener“ sind, die Welt, die irdischen Dinge,
die Menschen und ihre Seelen⁠[2662]. Die Annahme von 7 Sphären und die
Herabsetzung der Planetengötter zu bösartigen Dämonen führte hiernach
zur Lehre von jener Siebenzahl der an die Planeten gebundenen Übel, die
seither in den „7 Todsünden“ fortlebte⁠[2663], sowie zur Vorstellung,
daß die Dämonen, als Feinde und Hasser der Menschen, sie durch ihre
„zugehörigen“ Übel zu verderben, oder doch zu schädigen trachten.


Nun thronen, spätpersischer Voraussetzung folgend, im obersten über den
7 Sphären gewölbten Himmel ein höchster, in synkretistischer Redeweise
als „unbekannter Vater“ bezeichneter Gott, der θεὸς ὕψιστος, sowie eine
analoge Göttin, für welche beide auch, in nicht ganz folgerichtiger
Weise, die „Besseren der Sieben“, nämlich Sonne und Mond, als Symbole
gelten⁠[2664]. Die Göttin, offenbar Nachfolgerin der chaldäischen
Himmelskönigin ISTAR⁠[2665], wird bald SOPHIA genannt,
bald BARBELO, d. i. ein verstümmeltes παρθένος (Parthénos,
Jungfrau), bald μήτηρ (Mutter), oder ἡ ἄνο μήτηρ (Mutter in der Höhe),
und nähert sich dem Typus der uralten vorderasiatischen „Magna Mater“,
d. h. sie ist bald Jungfrau (πνεῦμα παρθενικόν), bald Mutter, bald
ausschweifende Liebesgöttin und Buhlerin im Sinne der „HELENA“
des SIMON MAGUS⁠[2666]. So wie der Mond (im Griechischen
weiblich σελήνη Selene = Helene) ist auch sie Herrin der Gestirne und
der 7 Planeten, umgeben von männlichen und weiblichen Sterngottheiten
niedrigeren Ranges, von Engeln, Lichtjungfrauen, Schicksalsfrauen und
Geistern jener 7 Sphären, die den 7 übereinander liegenden Gewändern
der ISTAR gleichen⁠[2667], — kurz von ursprünglich durchaus
guten Genien, die erst allmählich, unter persischem Einflusse,
zunächst zweifelhaften Charakter annehmen, schließlich aber das
Wesen verworfener und hinterlistiger Dämonen. Der obere Himmel, die
Wohnstätte des höchsten Gottes und der SOPHIA, ist aber auch
die eigentliche Heimat der Seelen, die von ihm herab in die Welt der
Materie nur gelangen können, indem sie die trennenden Gewölbe der
7 Sphären durchwandern; hierbei lauern ihnen die Archonten auf und
geben ihnen beim Abstiege ein jeder seine „niedrigen Eigenschaften“
mit auf den Weg, so daß sie von diesen sündigen Anlagen wie von 7
Kleidern oder Hüllen umgeben und so schon von vornherein dem Unglücke
geweiht, auf Erden anlangen⁠[2668]. Noch schlimmer aber ergeht es den
Seelen, wenn sie nach der Trennung von den Leibern den Rückweg in das
himmlische Heim einzuschlagen versuchen⁠[2669]: die heimtückischen
Archonten, als „Türhüter der Sphären“, stellen sich ihnen in den Weg,
wehren ihnen den Einlaß, hindern sie durch Drohung und durch Gewalt die
Pforten der 7 Himmel zu durchschreiten und stoßen sie erbarmungslos
in die Finsternis des Abgrundes zurück⁠[2670]. Hier bewährt sich nun
an den sonst Verlorenen die Macht der Gnosis: denn sie verriet
ihren Anhängern die wahren Namen der Archonten, sie gab ihnen
Kunde von den richtigen Losungsworten und sie erschloß ihnen
die rechte Art der Aussprache; an solchem überirdischen Wissen
bricht sich der Trotz der „Hüter“, sie sehen sich gezwungen, ihren
Widerstand aufzugeben und den Seelen die Himmel zu erschließen. Was
sonst nur der erlösende Mittler zwischen Gott und Welt vermag,
der kraft seiner zauberischen Macht durch die Reiche der Dämonen
herabfährt, sie niederkämpft und wieder gen Himmel aufsteigt⁠[2671],
das leistet die Gnosis für ihre Gläubigen und erfüllt hierdurch
ihre wesentlichste, wenn auch nicht alleinige Verheißung⁠[2672]. Ein
gnostisches Evangelium (verfaßt um 150 n. Chr.) schildert ausführlich
die Wanderung der Seele durch die 7 Sphären in den obersten
Himmel⁠[2673], und eine späte, in der „Legenda aurea“ des JACOBUS A
VORAGINE (Bischofs von Genua, 1230–1298) erhaltene Tradition
preist die oft kaum einen Augenblick währende Himmelfahrt der Gläubigen
als ganz besonderes Wunder, weil im Gewöhnlichen zur Durchwanderung
jeder Sphäre und jedes Himmels 5 Jahrhunderte, zur Erreichung der
Himmelswölbung also 7500 Jahre erforderlich sein sollen, — „ob das
aber wirklich so zutrifft, das weiß Gott allein“, fügt der Verfasser
vorsichtigerweise hinzu⁠[2674].


Da die στοιχεῖα (Stoicheía) als Gestirne und Elemente
Bestandteile der Welt, als Buchstaben aber auch solche
der Worte sind, ergeben sich geheimnisvolle Beziehungen zwischen
den Namen oder Bezeichnungen der Dinge, den Buchstaben, aus denen
diese Namen bestehen, und den Zahlenwerten, die diesen Buchstaben
entsprechen⁠[2675]; da derlei Betrachtungen in den älteren magischen und
koptischen Texten vom griechischen Alphabet ausgehen, „dessen
Zeichen kraftvoller sind“, so gelangten sie nach Ägypten wohl über
griechische Gebiete⁠[2676], denen selbst sie wieder aus dem Oriente
zukamen, der alten Heimstätte der Buchstaben-Mystik⁠[2677]. Indem deren
Lehren sich mit jenen von den 7 Planeten vereinigten⁠[2678], entstand
die bereits den Neupythagoräern, dem PHILO⁠[2679] und dem
PLUTARCH (48–125)⁠[2680] völlig geläufige Vorstellung, daß
die Töne, die schon PLATON die sternlenkenden „Sirenen“
hervorbringen läßt, keine anderen seien, als die 7 griechischen Vokale
α, ε, η, ι, υ, ο, ω, die sich als „Mysterien der 7 φωναί (Klänge)“
zum Heptachord der Sphärenharmonie vereinen und in Beziehung stehen
zu den 7 Saiten, Farben, Tagen, Himmeln, Sphären und Stufen der
Erlösung⁠[2681]. Umgekehrt rief man daher die Planetengötter durch
Intonieren und Psalmodieren der 7 Vokale in allen möglichen Variationen
an, — s. das spanische insalmar = impsalmare = zaubern⁠[2682] —,
legte den aus 7 Buchstaben gebildeten, „die Sphären und ihre 7 Vokale“
umfassenden Götternamen besondere Macht bei⁠[2683] und verfertigte
auch spielerische Bilder solcher Zusammenstellungen, z. B. in Gestalt
eines Eies, Herzens, Täubchens, Quadrates, oder des als Amulett
u. dgl. ganz besonders wirksamen „Flügels des HERMES“ (Ἑερμοῦ
πτέρυξ)⁠[2684]:






  
    
      ω

       

       

       

       

       

       

       

       

       

       

       

      ω

    

    
       

      ο

       

       

       

       

       

       

       

       

       

      ο

       

    

    
      ω

       

      υ

       

       

       

       

       

       

       

      υ

       

      ω

    

    
       

      ο

       

      ι

       

       

       

       

       

      ι

       

      ο

       

    

    
      ω

       

      υ

       

      η

       

       

       

      η

       

      υ

       

      ω

    

    
       

      ο

       

      ι

       

      ε

       

      ε

       

      ι

       

      ο

       

    

    
      ω

       

      υ

       

      η

       

      α

       

      η

       

      υ

       

      ω

    

    
       

      ο

       

      ι

       

      ε

       

      ε

       

      ι

       

      ο

       

    

    
      ω

       

      υ

       

      η

       

       

       

      η

       

      υ

       

      ω

    

    
       

      ο

       

      ι

       

       

       

       

       

      ι

       

      ο

       

    

    
      ω

       

      υ

       

       

       

       

       

       

       

      υ

       

      ω

    

    
       

      ο

       

       

       

       

       

       

       

       

       

      ο

       

    

    
      ω

       

       

       

       

       

       

       

       

       

       

       

      ω

    

  




Weil aber im Griechischen die Zahlen mit Hilfe der Buchstaben
ausgedrückt und geschrieben werden:



  
    	
      geschweifte Klammer, links
    
    	
      1 

    
    	
      2 

    
    	
      3 

    
    	
      4 

    
    	
      5 

    
    	
      6

    
    	
       

    
    	
      7 

    
    	
      8 

    
    	
      9 

    
  

  
    	
      α 

    
    	
      β 

    
    	
      γ 

    
    	
      δ 

    
    	
      ε 

    
    	
      ϛ

    
    	
      (Stigma) 

    
    	
      ζ 

    
    	
      η 

    
    	
      θ 

    
  

  
    	
      geschweifte Klammer, links
    
    	
      10 

    
    	
      20 

    
    	
      30 

    
    	
      40 

    
    	
      50 

    
    	
      60 

    
    	
      70 

    
    	
      80 

    
    	
      90 

    
    	
       

    
  

  
    	
      ι 

    
    	
      κ 

    
    	
      λ 

    
    	
      μ 

    
    	
      ν 

    
    	
      ξ 

    
    	
      ο 

    
    	
      π 

    
    	
      ϙ

    
    	
      (Koppa)

    
  

  
    	
      geschweifte Klammer, links
    
    	
      100 

    
    	
      200 

    
    	
      300 

    
    	
      400 

    
    	
      500 

    
    	
      600 

    
    	
      700 

    
    	
      800 

    
    	
      900 

    
    	
       

    
  

  
    	
      ρ 

    
    	
      σ 

    
    	
      τ 

    
    	
      υ 

    
    	
      φ 

    
    	
      χ 

    
    	
      ψ 

    
    	
      ω 

    
    	
      ϡ

    
    	
      (Sampi),

    
  




ergaben sich Betrachtungen über die „Ziffernsummen der Worte“ fast von
selbst⁠[2685], und solche, die gewisse wichtige Zahlenwerte darstellten,
mußten erhöhte Bedeutung gewinnen⁠[2686].


Unter diesen nimmt die erste Stelle der Name ABRAXAS ein,
der 7 Buchstaben zählt und die Zahlensumme 3α + β + ρ + ξ + σ =
3 + 2 + 100 + 60 + 200 = 365 ergibt; dies ist der Geheimname des
obersten, die Macht der 7 Planeten in sich vereinenden Beherrschers
der 7 Sphären und der 365 das Pleroma erfüllenden Engel, Teilgötter,
göttlichen Kräfte oder göttlichen Erscheinungsformen, die nach
gnostischer Lehre durch Emanation aus ihnen hervorgingen⁠[2687]. Schon
dem Kirchenvater IRENAEUS, der um 202 als Bischof von Lyon
starb, ist dieser Name und seine Bedeutung = 365 wohlbekannt⁠[2688],
und an ABRAXAS scheint sich auch das berühmte Zauberwort
„Abracadabra“ zu knüpfen, das aus der bereits im 1. Jahrhundert
sehr entwickelten medizinischen Magie stammt und zuerst bei
SAMMONICUS (gest. 211) nachgewiesen ist⁠[2689], seinen hohen
Ruf aber in den Kreisen der Abergläubischen bis auf den heutigen Tag
unverändert bewahrt hat⁠[2690]. Der „Urgott“ ABRAXAS gilt
u. a. als wesensgleich mit dem Logos, mit HERMES und mit
THOT, besitzt die „pneumatischen Kräfte des THOT“,
vor allem die der Wiederbelebung Abgeschiedener (σῶμα νεκροῦ), und
ist „Beherrscher des heiligen Pneumas“, aus dem die vier Stoffe der
Weltordnung hervorgehen, d. s. die zu je zweien entgegengesetzten
Elemente, von denen Wasser und Erde mehr körperlicher, Luft und Feuer
aber mehr körperloser Natur sind⁠[2691]; er wird ferner identifiziert
mit ANUBIS, SERAPIS, MITHRAS, JAO,
ZEBAOTH, PAN usf., und findet sich, mit diesen Namen
bezeichnet und den Sinnbildern von Schlange, Löwe, Sphinx, Affe, Käfer,
Hahn u. dgl. zugesellt, auf den gnostischen Gemmen und Amuletten,
deren eine sehr große Zahl auf unsere Zeit gekommen ist⁠[2692]. Aus
der Beziehung zum Sonnengott MITHRAS und zum Hahn als
„Sonnenvogel“ erklärt es sich auch, daß man in ABRAXAS den
hahnenköpfigen Leger des Welteneies erblickte⁠[2693]. Schon
weiter oben wurde einiger hierher gehöriger Legenden gedacht, der
babylonischen vom Urei, aus dem EA = OANNES, der
Bringer des Lebenswassers, hervorging⁠[2694], der vorderasiatischen
vom Ei der syrischen APHRODITE, das aus dem Himmel in den
Euphrat fiel⁠[2695], der ägyptischen vom Ei = Chaos⁠[2696] und der (aus
diesen entsprungenen?) orphischen vom Ei des PHANES, das
infolge des Umschwunges des Chaos = Chronos = Aither entstand⁠[2697].
Sie alle flossen zusammen in der gnostischen Anschauung vom Weltenei
„in den Wassern“ oder „im Schoße des Alls“, aus dem sich Himmel und
Erde, ja der ganze Kosmos gestaltet⁠[2698], und das man daher, — der
Gewohnheit der Zeit folgend, und nicht etwa auf eigene Kenntnis des
HERAKLIT oder XENOPHANES hin —, auch als ἓν καὶ
πᾶν (Hen kai pan) und (nach der falschen Etymologie πᾶν = Πάν) als
Symbol des Gottes PAN ansah⁠[2699]. Besonders beliebt war der
Vergleich des von ABRAXAS gelegten Welteneies mit dem Ei des
Pfauen, das ebenfalls nur „Eines“ ist, trotz dessen aber die Anlage zu
„allen 365 Farben“ und damit „zu den mannigfaltigsten, vielgestaltigen
und buntesten Bildungen“ schon in sich enthält⁠[2700].


Wie das Weltall, so besitzt auch das Ei ein Oben, eine Mitte und
ein Unten und ferner mehrere den Sphären entsprechende Hüllen und
Schichten, deren innerste von dem in Schlangenform eindringenden
„Geist“ (oft auch von einem bösen) befruchtet wird⁠[2701]. In
allem diesem zeigen beide die auffälligste Analogie mit dem
Mutterschoße, der geradezu ein Abbild des Kosmos, seiner
Ordnung und seiner Entstehung darstellt⁠[2702] und als „Gefilde der
Entstehung“ zu bezeichnen ist, in dem die pythagoräische heilige
Vierzahl herrscht, nämlich die der vier Elemente⁠[2703]. Das Weltall
ist in der Tiefe erfüllt vom Dunkel „schrecklichen Wassers“, in der
Höhe von Licht, in der Mitte aber von Pneuma; Licht und Pneuma trachten,
das Dunkel nach oben zu drängen, es emporzuheben „wie auf Fittigen des
Adlers“, damit das Schlechte zum Guten hinstrebe, gleich der indischen
Naphtha zum Feuer⁠[2704]. Ganz ebenso enthält die Matrix in der Tiefe
dunkles Wasser, in der Höhe das lichte Feuer des Lebens (den lebenden
Embryo), dazwischen aber Pneuma, das die einen als Spiegelbild
des Lichtes im Wasser auffassen (entsprechend dem der Außenwelt im
dunklen Wasser des Auges)⁠[2705], die anderen als den leisen Wind, der
dem befruchtenden Schlängelchen gleich säuselt und dabei im Wasser
„Wellen“ erregt, die Anstoß zu Bewegung und Entwicklung geben⁠[2706].
So ordnen sich die Elemente und es entsteht, falls keine „Fehlgeburt“
störend eingreift⁠[2707], im „Wasser“ und aus dem Wasser der Matrix das
Kind⁠[2708]; seine „Begierde“ zu entstehen nimmt aber ihren Ausgang vom
Feuer, das im Blute des Mannes und Weibes zu Samen und Milch wird, —
durch μεταβολή (Metabolé) der ποιότης (Poiótes, Qualität), nicht
der οὐσία (Usía, Substanz) —, und sich so anfangs zur Materie und
weiterhin zur Nahrung des neuen Wesens umgestaltet⁠[2709].





Auf die spätere, eigentlich christliche Gnosis, braucht an dieser
Stelle nicht mehr eingegangen zu werden; die „phantastische Mischung“
aus paulinischen Ideen, platonisierender Religions-Philosophie,
Mysterien-Praxis und orientalischer Kultweisheit ist in ihr fast
unentwirrbar⁠[2710], und das Bestreben, πίστις (Pístis, Glauben) in
γνῶσις (Gnósis, Erkenntnis) zu verwandeln, führt zu bedenklichen
Versuchen „spekulierender Phantasten“, die Dogmen des Christentums
vorgefaßten Meinungen gemäß umzudeuten und seine Lehre zum Rahmen
neuplatonischer, chaldäischer und anderer orientalischer Lehren zu
modeln⁠[2711]. Durch das Zugeständnis, daß der auch von der Gnosis
verkündete Erlöser kein anderer sei als CHRISTUS, sowie
durch die Bemühungen, die gnostische Offenbarung durch apokryphe
und pseudepigraphe Akten, Dokumente und Evangelien zu legitimieren,
konnte das erhoffte Ergebnis nicht erzielt werden, da die Machwerke
der Theosophen und Mystagogen allzusehr gegenüber den Schriften
abfielen, in denen sich die christliche Idee mit der Weltmacht
griechisch-philosophischer Gedanken edelster Art vereinigte⁠[2712].
So verblieb denn auf diesem Gebiete nach DEUSSEN nur eine
einzige dauernde Nachwirkung, die der unwiderleglichen Behauptung
der Gnostiker, daß es in einer Welt, die das Werk eines allgültigen,
allweisen und allmächtigen Gottes wäre, einer Erlösung nicht
bedürfte⁠[2713].




g) Der Mithrasdienst.





Wie die durch WINCKLER zu Boghazkiöi in Kleinasien
aufgefundenen hethitischen Inschriften aus der ersten Hälfte des 2.
vorchristlichen Jahrtausendes ersehen lassen, gehörte MITHRA,
neben VARUNA und INDRA, schon in dieser Zeit der
ältesten datierbaren Zeugnisse iranischer Sprache und Religion zu den
wichtigsten Göttern uralter, noch vorzoroastrischer Herkunft⁠[2714].
Ursprünglich galt MITHRAS anscheinend als Herr der
himmlischen Tageshelle und so, als ein bloßer Lichtgott, an sich
keineswegs für ebenbürtig dem Weltherrscher AHURAMAZDA
(ORMUZD = ZEUS) und dem Gotte der unendlichen Zeit
ZERVAN (= CHRONOS = KRONOS = AION),
vielmehr beruhte seine hervorragende Bedeutung darauf, daß der
Lichtgott auch Luftgott war und als solcher der „Mittler“ zwischen
Himmel und Unterwelt, ORMUZD und AHRIMAN⁠[2715]. Im
System ZOROASTERS ist er ein guter Genius, ein „Erlöser“,
da er u. a. die Gerechten gegen die Dämonen schützt und sie in das
Paradies geleitet⁠[2716]. Die Periode der chaldäisch-persischen
Verquickung identifiziert ihn mit SAMAS, dem Sonnengotte
und Beherrscher der 7 Planeten, und erhebt ihn hierdurch zwar nicht
zur obersten Gottheit, aber zu einer der hauptsächlichsten und den
obersten verbündeten⁠[2717]; seine Verehrung, bis dahin immer noch eine
heterodoxe Abzweigung der iranischen Religion, nimmt aber erst beim
Übergange in den Okzident den Charakter eines Mysterien-Kultes an⁠[2718].


In die eigentliche griechische Welt hatte MITHRAS niemals
Eingang gefunden; erst die späthellenistische betrachtete ihn zunächst
als Vater des HELIOS und dann, „da Vater und Sohn Eines sind“,
als MITHRAS-HELIOS oder als HELIOS (Sonne) selbst,
als den allmächtigen unüberwindlichen Sonnengott (Ἥλιος ἀνίκητος;
Sol invictus)⁠[2719], identisch mit APOLLON, aber auch mit
HERMES, JAHWEH, JAO und anderen Gottheiten
der synkretistischen Zeit⁠[2720]. Seinen Dienst verband sie teils mit
den älteren griechischen Lehren von den Sternen als gottbeseelten
Wesen, teils mit den jüngeren neupythagoräischen vom heiligen Lichte
als Sinnbilde der unsichtbaren Gottheit⁠[2721] und knüpfte ihn an
wiedererweckte uralte Riten, wie Abhaltung in Höhlen, Benützung
tierischer Masken und Laute, gefährliche Prüfungen und geheime
Weihen, u. dgl. mehr⁠[2722]. Diesen ausgesprochenen Charakter eines
fremdländischen Geheimkultes behielt der Mithrasdienst unentwegt mit
nachdrücklicher Schärfe bei; da sich ihm aber infolgedessen das ganze
Gebiet des gebildeten Hellenismus verschloß, blieben seine Anhänger
allezeit eine „kulturlose Sekte“, die sich nur aus den untersten
Volksschichten ergänzte⁠[2723]. Einen außerordentlichen Aufschwung
nahm er in Ägypten und im Orient zur Zeit der großen römischen
Annexionen in Kleinasien, also gegen Ende des 1. Jahrhunderts n. Chr.,
und zwar hauptsächlich unter den römischen Soldaten und niedrigen
Beamten⁠[2724], die ihn seither mit erstaunlicher Geschwindigkeit durch
fast das ganze römische Weltreich ausbreiteten. Das meiste hierzu
trug die Huld der Kaiser im 3. Jahrhundert bei, die wie SEPTIMUS
SEVERUS (193–211), HELIOGABALUS (218–222), SEVERUS
ALEXANDER (222–235) und schließlich AURELIANUS (270–275)
den „Sol invictus“ in die römische Staatsreligion aufnahmen⁠[2725]
und die völlige Umwandlung des von AUGUSTUS nach römischem
Begriffe geschaffenen „Principates“ in die absolute Monarchie „von
Gottes Gnaden“ nach orientalischem Geiste vollzogen⁠[2726]: für sie
war die Sonne der Regent der das Schicksal bestimmenden Sterne, daher
das königliche Gestirn, das die Auserwählten zu Herrschern erhebt,
sie an seiner eigenen Gottheit teilhaben und als deren Emanation ihre
Stellvertretung auf Erden übernehmen läßt, endlich ihnen auch das Recht
verleiht, sich die „Strahlenkrone“ auf das Haupt zu setzen, wie sie im
Orient bereits der ptolemäische und seleukidische König getragen hatte,
und in Rom zuerst NERO⁠[2727].


Die älteste Form des Mithrasdienstes, über die wir bisher Kunde
besitzen, scheint aus einer „Mithras-Liturgie“ ersichtlich zu sein,
die DIETERICH als Bestandteil des „Pariser Zauberpapyrus“
(ed. WESSELY) nachwies⁠[2728]. Niedergeschrieben ist dieser
gegen 300, die vorgetragenen Lehren dürften aber bereits seit 200
zur Anfertigung von Zauberbüchern herangezogen, mindestens seit 150
im Kulte benützt, also ungefähr um 100 abgefaßt worden sein⁠[2729];
dementsprechend verraten sie keinen Einfluß des PLOTINOS
oder PORPHYRIOS, zeigen den Charakter der frühen Gnostik,
die eine engere Verbindung mit dem Christentum noch nicht eingegangen
war, und räumen letzterem keine bedeutsame Stellung ein, wenngleich
sie CHRISTUS zweimal, als „Gott der Juden“ und zusammen mit
ABRAHAM, ISRAEL und JAKOB erwähnen, — wie
dieses auch andere Zauberpapyri des nämlichen Zeitalters tun, die von
„JESUS AMMON“, „JESUS OSIRIS AMMON“ und anscheinend
auch von „JESUS ANUBIS“ sprechen⁠[2730].


Das Heil, das der Dienst des MITHRAS den „Söhnen“ oder
„Kindern“ des Gottes (d. h. seinen Anhängern)⁠[2731] verheißt, ist im
wesentlichen, wie bei den Gnostikern, die Auferstehung, der Aufstieg
der Seele nach dem Tode, aber auch die Himmelfahrt und Vereinigung
mit der höchsten Gottheit noch während des Lebens, im Zustande der
Ekstase⁠[2732], durch die man „wie es alltäglich geschieht, den Grenzen
dieser Welt entrückt und ein Teil des Gottes im Himmel wird“⁠[2733].
Der Geheimdienst symbolisiert die Schicksale der Gläubigen, indem er
einen Gott sterben und in das Totenreich niederfahren läßt, worauf er
beklagt, gesucht und gefunden wird, kraft höherer Macht aufersteht und
wieder gen Himmel fährt⁠[2734]; aus den Ähnlichkeiten dieser Formen mit
denen anderer analoger Kulte erklären sich gewisse gemeinsame Züge,
wie z. B. die Entlehnung des Ausrufes εὑρήκαμεν („er ist gefunden“)
aus den OSIRIS-Mysterien in ihrer späten Gestalt⁠[2735].
Auch die an dem einzelnen Mysten vorgenommenen Zerimonien betreffen
Tod und Begräbnis, äußere und innere Reinigung, Wiedergeburt und
Auferstehung⁠[2736] und machen seine Seele würdig, später den Weg
in den obersten Himmel zu finden, oder schon jetzt den Anblick des
MITHRAS zu ertragen, der dem in völliger Ekstase Befindlichen
als „König“ in scharlachrotem Mantel erscheint⁠[2737].





Während der Pariser Zauberpapyrus die ekstatische Himmelfahrt in einer
Weise beschreibt, die der älteren persischen Auffassung, die nur drei
Himmel kennt, noch nähersteht⁠[2738], lassen jüngere Berichte, die uns
hauptsächlich in des KELSOS Schrift „Das wahre Wort“ (verfaßt
um 150) erhalten sind⁠[2739], sie in 7 Stufen vor sich gehen und
verknüpfen sie auf das engste mit der Lehre von den 7 Planeten. „Daß es
einen Weg der Seelen zur Erde und von der Erde hinweg gibt, — so sagt
KELSOS⁠[2740] —, bezeugen PLATON und die Mysterien
des MITHRAS bei den Persern.... Ihr Sinnbild ist wie folgt
beschaffen: eine Leiter (κλῖμαξ, Klímax) mit 7 hohen Toren, darüber
aber ein achtes; die Tore sind aus Blei, Zinn, Erz, Eisen, Mischmetall,
Silber und Gold, zugeschrieben dem KRONOS (weil das Blei die
Langsamkeit dieses Sternes anzeigt), der APHRODITE (weil man
mit ihr die Helle und Weiße des Zinns vergleicht), dem ZEUS
(weil das Erz stark ist und der Palast des ZEUS χαλκοβατής
heißt, d. i. mit erzener Schwelle versehen)⁠[2741], dem HERMES
(weil sich das Eisen, gleich ihm, betriebsam, arbeitsselig und alle
Mühen ertragend zeigt), dem ARES (weil das Mischmetall
wechselnd und mannigfaltig ist wie er), der SELENE und dem
HELIOS (weil Silber und Gold ihre Färbungen nachahmen).“
Dieser κλῖμαξ ἑπτάπυλος (7toriger Klimax), dessen Toren ursprünglich
wohl nur die Farben der 7 Planeten und ihrer Sphären und erst
späterhin die diesen Farben entsprechenden Metalle zugeschrieben
wurden⁠[2742], ist offenbar eine Nachbildung des babylonischen
Stufenturmes⁠[2743], der schon der Vision des Patriarchen JAKOB
von der Himmelsleiter zugrunde liegt⁠[2744], und gilt als Sinnbild der
stufenweisen Erhebung der Seele zum „Höchstthronenden“⁠[2745], dem
großen MITHRAS, dem Allgotte, dessen Name in der Schreibweise
Μείθρας auch den Zahlenwert 40 + 5 + 10 + 9 + 100 + 1 + 200 = 365
besitzt⁠[2746]. An den 7 Toren stoßen die aufsteigenden Seelen der
„Guten“ auf die „göttlich-dämonischen“ Gestalten der 7 „Hüter“⁠[2747],
geben sich ihnen durch den rechten Vortrag der erlernten Formeln
und Worte als „Geweihte“ zu erkennen, legen die beim Abstiege in
Empfang genommenen schlechten Hüllen wieder ab, durchschreiten die
Tore (wie das auch die zuerst um 180 verfaßten „Oracula chaldaica“
schildern)⁠[2748] und schweben schließlich als „sublimierte Monaden“ zum
Empyreum empor⁠[2749]. Dieser Wichtigkeit der Sphären gemäß erscheinen
den Gläubigen schon während des Geheimdienstes, neben den 7 himmlischen
Schicksals-Göttern und -Jungfrauen und den 7 Bewahrern der Weltachse,
— diese sind wohl nach persischer Anschauung die Sterne des großen
und kleinen Bären —, die „7 unsterblichen Gottheiten der Welt“, d. s.
die 7 Planetengötter, für die in den Mithräen 7 Nischen und 7 Tore
bereitstanden⁠[2750]. Ihnen entsprechen die 7 Grade der Eingeweihten,
die in späterer Zeit zufolge der allgemeinen Verbreitung der
Mithrasverehrung im römischen Heere zugleich als eine Art militärischer
Rangordnung der „MITHRAS-Armee“ gedacht waren⁠[2751],
ursprünglich aber besondere, zum Teil dem Tierreiche entnommene
Geheimnamen führten, aus denen sich auch das Brüllen, Heulen,
Pfeifen und Schnalzen der Mysten erklärt⁠[2752]. Für die Anrufung
der Planetengötter, die am erfolgreichsten an den ihnen zugehörigen
Wochentagen geschah⁠[2753], bestand ein ausführliches und verwickeltes
Ritual, das auch hier wieder den Priestern eine hervorragende Bedeutung
als „Mittler“ zwischen Mensch und Gottheit sicherte⁠[2754]. Die Rolle
des MITHRAS selbst war dabei zwar nicht ganz einheitlich,
indem er bald als Weltherrscher und Allgott gefeiert wurde, bald nur
als dessen „erste Emanation“, als Logos, himmlisches Pneuma, Inbegriff
der (bei den Persern seit altersher göttlich verehrten) Elemente und
Demiurgos, der in höherem Auftrage die Welt schuf und gestaltete,
sie regiert und über sie wacht⁠[2755], — aber derlei Widersprüche
beschwichtigte die Überlegung, daß im Grunde doch „Alles nur Eines“ und
der Oberherr mit seiner Emanation identisch sei.


Als Gottheiten, die teils nur als Begleiter des MITHRAS
aufgefaßt, teils aber auch (mehr oder minder weitgehend) ihm
gleichgesetzt wurden, sind zu erwähnen⁠[2756]: SCHAHREWAR, der
persische Kriegsgott(?) und „Beherrscher aller Metalle⁠[2757], — aus
welcher Eigenschaft sich vermutlich die Zuteilung des „Mischmetalles“
an ARES erklärt —, und der Gott der unendlichen Zeit,
ZERVAN = CHRONOS = KRONOS = SATURN.
Er ist ein löwenköpfiges Ungeheuer in Menschengestalt, von Schlangen
umwunden und mit den Abzeichen der Planeten geschmückt, gilt als
Vater sämtlicher Götter, die er erzeugt und deren Kräfte er in sich
vereint enthält, und ist Herr und Führer der vier Elemente, aus denen
die ganze Welt besteht, und daher auch Schaffer und Zerstörer alles
Vorhandenen. Als KRONOS-MITHRAS wird er auch abgebildet mit
dem schon der Antike wohlbekannten Attribute des Himmelsschlüssels,
mittels dessen er den Geweihten die Tore der 7 Himmelsstufen
erschließt, und dessen Besitz ihm auch gewisse Pseudepigraphen
zuschreiben, als deren Verfasser OSTANES und der „Prophet
und Himmelswanderer“ KRATES [= CHRAT, Beinamen
des ägyptischen HORUS] genannt werden; κλείς = Schlüssel,
im Sinne von „Wunderschlüssel“, ist daher, wie schon weiter oben
erwähnt, auch ein beliebter Titel magischer und astrologischer
Zauberbücher, ja die koptischen Gnostiker verstehen nicht selten
unter κλείς CHRISTUS, der übrigens schon im Evangelium des
LUKAS⁠[2758] κλείς γνώσεως = „Schlüssel der Erkenntnis“ genannt
wird⁠[2759].







h) Die Ssâbier und Mandäer.





Unter dem Namen der Ssâbier⁠[2760] bergen sich die Harrânier,
d. s. die Bewohner der Stadt Harrân (= Karrhae), die sich im
nördlichen Mesopotamien unweit Edessa erhob, nach alter (irrtümlicher)
Überlieferung etwa an der Stelle des babylonischen und als Heimat
ABRAHAMS auch biblischen Ur⁠[2761]. Harrân bildete seit
frühester Zeit einen wichtigen Mittelpunkt ost-westlichen Verkehrs
und Handels, — schon der Prophet EZECHIEL (6. Jahrhundert
v. Chr.) zählt es unter den „Krämern von Tyrus“ auf⁠[2762] —, war dem
Monde geweiht und seiner Gestalt gemäß (halbmondförmig) erbaut⁠[2763]
und in babylonischer, assyrischer, syrischer, römischer, christlicher
und arabischer Zeit hochberühmt als Sitz uralter Heiligtümer und
vor allem als Kultstätte des Mondes, der daselbst als SIN,
SELENE, und androgyner DEUS LUNUS verehrt wurde⁠[2764].


Als Ssâbier bezeichneten sich die Harrânier nicht schon zur Zeit
der arabischen Eroberung (639)⁠[2765], vielmehr legten sie sich
diesen Namen erst um 830 unter dem Khalifen ALMAʿMUN bei,
der ihnen als „ungläubigen Heiden“ völlige Ausrottung ankündigte.
Den von solcher Gefahr Bedrohten erteilte ein schlauer muslimischer
Rechtsgelehrter gegen schwere Bezahlung den Rat, sie sollten sich
als jene Ssâbier ausgeben, über die niemand mehr irgend Genaueres
wisse, denen jedoch der Koran an drei Stellen Duldung zugesagt habe;
dies geschah seinerzeit jedenfalls, weil man ihre Sekte, die der
mesopotamischen Elkesaïten (die zwar verwandt, aber nicht identisch
sind mit den Mendaïten, Mandäern oder „Johannes-Christen“, deren
dürftige Reste sich bis auf den heutigen Tag erhielten), trotz
des starken Einschlages heidnischer Elemente für eine christliche
ansah⁠[2766]. Der Name Ssâbier ist syrischen Ursprunges und bedeutet
die sich (zu kultischen Zwecken) „Waschenden“, vielleicht auch
„Taufenden“⁠[2767]. Tatsächlich sind auch die Ssâbier Reste echt
syrischer Heiden und in vieler Hinsicht Bewahrer der alten heidnischen
Religion und des alten, durch chaldäische und persische Einflüsse
abgeänderten Sterndienstes, wie er etwa bei der spätbabylonischen
Landbevölkerung üblich gewesen sein mag⁠[2768]. Verhältnismäßig
früh wurden sie mit hellenistischer Litteratur und Philosophie
vertraut, nahmen sodann hermetische, gnostische und neuplatonische
Lehren auf⁠[2769], und während ihr Schrifttum und ihre Übersetzungen
auch weiterhin syrisch blieben, fühlten sie sich einerseits als
Zugehörige des ererbten Glaubens mit seinen noch die babylonischen
Namen tragenden Göttern, Tempeln und Kultgebräuchen, andererseits
als Träger hellenistischer, namentlich hermetischer und gnostischer
Überlieferungen, sowie als Pfleger des hermetischen und gnostischen
Gemeinde-Wesens⁠[2770]. In dieser Mischform, die für die Überlieferung
zahlreicher alter Traditionen von größter Bedeutung ist, da
sie unter dem leichten monotheistischen Firnis neuplatonischer und
hermetischer Ideen das rein Heidnische zumeist fast unverändert
bewahrte⁠[2771], war das Ssâbiertum spätestens schon im 3. Jahrhundert
vorhanden⁠[2772] und machte Harrân zu einem Hauptorte der Fälschung
philosophischer, religiöser und mystisch-magischer Schriften, als deren
Verfasser u. a. galten: die Propheten und Weisen PYTHAGORAS,
PLATON, ARISTOTELES, HERMES „der Fürst
der Leute von Harrân“ und sein großer Schüler (oder Lehrer)
AGATHODAIMON, HERMES TRISMEGISTOS, „der König,
Philosoph, Prophet und Patron der untergeschobenen Bücher“⁠[2773], der
große Zauberer OSTANES⁠[2774], usf. Die Eroberung durch die
Araber, die in Harrân die erste Bekanntschaft mit dieser ganzen Art der
Litteratur gemacht haben dürften, änderte nichts an den bestehenden
Verhältnissen, um so mehr als die Ssâbier sich als sehr anpassungsfähig
erwiesen und eine ganze Anzahl arabisch schreibender Gelehrter
hervorbrachten, u. a. den berühmten THABIT BEN QORRAH
(826–901), sowie den Astronomen ALBATTANI. Gegen Ende des
10. Jahrhunderts berichten über die Ssâbier und ihren Glauben recht
zutreffend ALNADIM im „Fihrist“⁠[2775], der Geograph IBN
HAUQAL, sowie der hochgelehrte ALBIRUNI. Nach IBN
HAUQAL ist Harrân die Stadt der Ssâbier, bewohnt von 14 Hütern
ihrer Tempel, dessen größter erbaut ist von ABRAHAM⁠[2776],
der schon nach dem „Buche der Jubiläen“ (2. Jahrhundert v. Chr.)
daselbst „die Zeichen der Sonne, des Mondes und der Planeten
beobachtete“⁠[2777]. ALBIRUNI meldet, daß die Ssâbier in
Harrân, die verschieden von den wahren Ssâbiern im Irâk sind,
gleich den alten persischen Königen vor ZOROASTER Sonne,
Mond, Planeten und Elemente verehren, deren Idolen und Kultbildern
in den Tempeln gewisse Feste feiern, über die er nicht ausreichend
unterrichtet sei, und zahlreiche Propheten und Philosophen besäßen,
u. a. AGATHODAIMON und HERMES, der auch dem
HENOCH, IDRIS und BUDDHA gleichgesetzt
werde⁠[2778]. Der „große Tempel“ zu Harrân, d. i. der Mond-Tempel,
„in dem SELENE begraben liegt“⁠[2779], war gegen 1050
noch wohlerhalten; entweder in dieser Zeit, gelegentlich eines
Krieges mit den Ägyptern, oder im 13. Jahrhundert anläßlich des
Mongolen-Einbruches, wurde er gänzlich zerstört und zugleich mit ihm
verschwinden auch die Ssâbier spurlos aus der Geschichte⁠[2780].





Im Mittelpunkte der ssâbischen Lehren, über die allein der Araber
ALMUSABBIHI ein Buch von 6000 Seiten geschrieben haben
soll⁠[2781], steht der Sterndienst⁠[2782], der aber erst einem älteren
und nichtsemitischen Kultus eingegliedert worden zu sein scheint.
Betreff des letzteren haben sich nur spärliche und späte Andeutungen
erhalten, z. B. bei dem ganz unzuverlässigen IBN ALWAHSCHIJAH
(um 900) und bei MAIMONIDES (1135–1204)⁠[2783], denen zufolge
der „Prophet“ TAMMUZ, der zuerst zur Verehrung der 7 Planeten
und 12 Tierkreiszeichen aufforderte, deshalb auf Befehl des Königs
von Babylon getötet worden sei⁠[2784]. In der frühesten überlieferten
Form der Lehren geben sich diese als wesentlich dem Neuplatonismus
entsprungen zu erkennen, wenn auch einem vielfach umgestalteten und
erweiterten, so daß Theorien über Pantheismus, Weltseele, Väter und
Mütter, tätige und leidende oder männliche und weibliche Prinzipien,
Zusammenhalten aller Naturerscheinungen durch geistige Kräfte und
Wesen, sympathetische Verbindungen und Einflüsse u. dgl. stark
vorwiegen, ferner den Formeln, Zerimonien, Zauberkünsten, theurgischen
oder magischen Praktiken, die Einwirkung oder Zwang auf die geistigen
Wesen ermöglichen, besondere Bedeutung zugemessen wird⁠[2785]. Die
Erhabenheit der Gottheit über die Materie und alles auch nur teilweise
Materielle, sowie die Schwäche des Menschen erfordert Vermittler rein
geistiger Natur, die in ähnlicher Weise Emanationen der Gottheit
sind, wie die Lichtstrahlen solche der Leuchte⁠[2786]; zu ihnen zählen
u. a., ganz im Sinne PHILOS, der den λόγος (Lógos) und die
δυνάμεις (Dynámeis) schon „Werkzeuge und Diener Gottes“ nannte⁠[2787],
die „oberste Ursache“ (= πρῶτον αἴτιον des IAMBLICHOS), die
„oberste Vernunft“ (= πρῶτος νοῦς des IAMBLICHOS)⁠[2788],
die Notwendigkeit, die Weltordnung, die Seele und verschiedene
andere⁠[2789]. Die wichtigsten unter diesen geistigen Wesen und
Vermittlern sind aber die Leiter der 7 Planeten, die als „7 Glieder
Gottes“ die Welt gestalten, lenken und beeinflussen⁠[2790], als
„Väter“ die Elemente hervorbringen, die dann wieder die „Mütter“
aller Einzeldinge sind⁠[2791], und für Aller Augen in den 7 Planeten
hervortreten. Den Planeten-Geistern, die teils männlich und weiblich
(oder wie SIN, der Mond, androgyn), teils gut und böse, teils
glück- und unglückbringend⁠[2792] sind, sowie den „intellektuellen
Substanzen“, weihten die Harrânier ihre Tempel, deren älteste
und prächtigste ABRAHAM erbaute⁠[2793]; sie bergen als
Repräsentanten der unsichtbaren Geister und der nicht stets sichtbaren
Planeten deren Idole und Götzen, die daher entsprechend den jenen
zugehörigen Formen, Gestalten, Farben, Stoffen und Zahlen anzufertigen
sind, da allein unter dieser Voraussetzung die „Kräfte ihrer Sterne“
sich auch wirklich über sie ergießen⁠[2794].





Wollen nun Menschen von den Gottheiten etwas erbitten, so muß dies
durch die Priester geschehen, denn diese allein besitzen die zu einer
wirksamen Anrufung erforderlichen Kenntnisse der astrologischen und
magischen Eigenschaften der Gestirne, sowie die der chaldäischen,
persischen, altgriechischen, romaeischen (= neugriechischen),
arabischen und indischen Namen oder Worte, die man stets
sämtlich auszusprechen hat, damit die jeweilig „angenehmsten“
keinesfalls übergangen werden⁠[2795]. Die Priester wenden sich an
die Götzen und durch sie an die Sterngeister, unter deren
Einfluß das Erwünschte steht⁠[2796], allenfalls aber auch an solche,
die jenen gut befreundet sind, — man kann z. B. APHRODITE
um das angehen, was man von ARES verlangt, und sie bei ihm,
dessen Gunst wegen seiner großen Macht und Schädlichkeit ohnehin
ganz besonders zu suchen ist, Fürbitte einlegen lassen⁠[2797]. Am
aussichtsvollsten ist es, wenn man den Planeten anrufen kann,
unter dem man geboren ist; aber auch hierbei bleibt es für den
Bittsteller wie für den Priester Vorbedingung, daß sie der Gottheit
innerlich und äußerlich gereinigt nahen, mit lauterer Seele, ohne
niedrige und selbstsüchtige Gedanken, ferner zur richtigen und
angenehmen Zeit, z. B. jedem Sterne womöglich an seinem Tage, zu seiner
Stunde (der ersten des Tages)⁠[2798], während seiner Kulmination, bei
guter Stellung und Nachbarschaft⁠[2799], und endlich unter den richtigen
Zerimonien, Gebeten, Anrufungen, Beschwörungen und Gebärden, sowie
unter den richtigen, zugehörigen und „angenehmen“ Opfern, bei denen
nicht nur die Art und Farbe der Kleider, Räucherwerke, Tiere, Pflanzen,
Metalle usf. in Frage kommt, sondern auch die passende Zahl⁠[2800].
Je nachdem man 7 Sphären annimmt oder 9 (z. B. einschließlich derer
der Erde und Luft)⁠[2801], hat man daher den Planeten Opfer von 7
oder 9 Lämmern, Schafen, Böcken u. dgl. darzubringen⁠[2802] und sich
dabei zu überzeugen, daß die Altäre der Idole die erforderliche Zahl
Stufen besitzen, drei für den Mond, vier für MERKUR, fünf für
VENUS, sechs für die Sonne, sieben für MARS, acht
für JUPITER und neun für SATURN⁠[2803]. Betreff der
drei wichtigen oberen Planeten, SATURN, JUPITER,
MARS, gelten nach dem „Ghâjat“ die Vorschriften: Kleidung
schwarz, weiß, und gelb-rot; Ring aus Eisen, Bergkrystall(?), Kupfer;
Räucherpfanne aus Eisen, —, Kupfer; Opfertier schwarzer Bock, weißes
Schaf, —⁠[2804]. Indessen gehen die Meinungen nach manchen Richtungen
auseinander, so z. B. schreiben einige dem MARS nicht das
Kupfer zu, sondern das Eisen, nebst den Leuten, die es bearbeiten und
gebrauchen, dem JUPITER aber das Edelmetall und die Leute,
die es aus den Gesteinen abscheiden⁠[2805]. Die Berichte wiederum, die
ALDIMESCHQI (1256–1327) in seiner „Kosmologie“ anführt⁠[2806],
und die sichtlich aus sehr guten alten Quellen geschöpft sind, geben
für die 7 Planeten⁠[2807] Saturn, Jupiter, Mars, Sonne, Venus, Merkur
und Mond an: Farben der Tempel schwarz, grün, rot, gelb, blau, bunt,
weiß; Farben der Kleider schwarz, grün, blutrot, gelb, weiß(?)⁠[2808],
bunt, weiß; Metalle der Idole Blei, Zinn, Eisen, Gold, Kupfer,
Mischmetall nebst einem Porzellangefäß voll Quecksilber, Silber;
Tag der Verehrung Samstag, Donnerstag, Dienstag, Sonntag, Freitag,
Mittwoch, Montag⁠[2809]. Das Quecksilber und ebenso das Gefäß aus
Porzellan, einem Material, das im westlichen Asien erst während des
8. Jahrhunderts näher bekannt wurde, sind indessen hier offenbar
Einschiebsel einer erst späteren Zeit. In der Liste, die, ssâbischen
Ansichten folgend, IBN ALWAHSCHIJAH (um 900) betreff
der Planeten, ihrer üblichen und auch auf den „Planeten-Siegeln“
enthaltenen Zeichen und ihrer Metalle überliefert, fehlt das
Quecksilber⁠[2810], und ALDIMESCHQI selbst sagt gelegentlich,
daß Andere als siebentes Metall das „Châr Ssînî“ betrachten, d. i., wie
schon der Name anzeigt, eine aus China stammende Legierung, vielleicht
eine Art sehr heller Bronze⁠[2811]. Möglicherweise ersetzte sie zunächst
das anfänglich dem Jupiter zugeteilte Elektron (Gold-Silber-Legierung),
denn die Behauptung des syrischen Lexikographen BAR BAHLUL (um
950)⁠[2812], die Verbindung zwischen Jupiter und Zinn stamme schon aus
sehr alter, wenn auch nicht ältester Zeit babylonischen Heidentumes,
ist nachweislich ganz unrichtig. Die zwischen Metallen, Edelsteinen
usf. und Planeten erklären aber die Ssâbier daraus, daß die Sterne
durch ihre Stellungen, Bewegungen und Kräfte, vor allem aber durch ihre
Farben und Lichtstrahlen, alles Bestehende in entsprechender Weise
beeinflussen, daher denn die Sonne, das leuchtende gelbe Gestirn,
das Gold hervorbringt, SATURN, „dieser in Weisheit und
Geheimwissenschaft erfahrene indische (= schwarze) Alte“ das Blei,
usw.⁠[2813].


Über die Stifter der ssâbischen Religion besitzen wir
Berichte einer großen Anzahl hervorragender arabischer Gelehrter,
Historiker und Geographen, u. a. solche des ALKINDI (starb
nach 870), IBN AHORDADHBEH (gest. 912), ALMASʿUDI
(gest. 958), ALKINDI ALTUDSCHIBI (gest. um 970), der
Verfasser der „Schriften der treuen Brüder“ (10. Jahrhundert),
des SCHAHRISTANI (gest. 1153), ALQIFTI (gest.
1248), IBN SAʿID (gest. 1274), ABUʿLFARADSCH
(gest. 1286), ALDIMESCHKI (gest. 1327), MAKRIZI
(gest. 1441), die auch bei diesen letzteren Autoren häufig auf
sehr frühe und zuverlässige Quellen zurückgehen. Vielfach herrscht
die Überzeugung vor, die ssâbische Religion sei die älteste aller,
und bei den Chaldäern, Persern, Arabern, Indern, Chinesen, Türken,
Griechen, Römern und sämtlichen „fremden und heidnischen“ Völkern
entweder die ursprüngliche oder die seitens der Chaldäer bei ihnen
eingeführte⁠[2814], — doch fehlt es gegenüber derartigen Einbildungen
auch nicht an Zweifeln, wie denn z. B. ALDIMESCHQI ohne
weiteres zugesteht⁠[2815], „daß viele Angaben und Erzählungen der
Ssâbier auf lügnerischen Erfindungen dieses heidnischen Volkes
beruhen“.





Als Begründer der ssâbischen Religion werden neben ORPHEUS,
SOLON, HOMER, dem Astronomen ARATOS⁠[2816],
den Verfassern einiger hermetischer Schriften⁠[2817] und
ABRAHAM⁠[2818] hauptsächlich angeführt HERMES =
HENOCH, sowie AGATHODAIMON = SETH, die
sich auch mit ORPHEUS I. und II. identifiziert finden⁠[2819].
Vermittelt wurden diese Gleichsetzungen wohl durch die Syrer, bei
denen Synkretismus und neuplatonische Mystik, namentlich seit der
Einwanderung der von den „rechtgläubigen“ byzantinischen Kaisern
ausgetriebenen Nestorianer⁠[2820] überraschend schnell Boden
faßten⁠[2821]; doch ist es nicht ganz ausgeschlossen, daß sie ganz
oder teilweise auch erst aus der Zeit nach der arabischen Eroberung
herrühren, die nicht nur späthellenistische Pseudepigraphen aller Art
mit kritikloser Gläubigkeit aufnahm, sondern sie alsbald auch mit Eifer
und Geschick nachzuahmen verstand⁠[2822].


Von HERMES heißt es, daß er gleichzeitig Prophet, Philosoph
(oder Astronom) und König war⁠[2823], und zwar nach den einen König
von Persien⁠[2824], nach den anderen aber von Oberägypten, wo er
als HERMES I. alle überhaupt bekannten Werke verfaßte,
die von Magie, Astronomie, Astrologie, Medizin, Zauberei u. dgl.
handeln⁠[2825]; auch seine Sprößlinge, die ebenfalls HERMES
hießen, waren Könige, und zu ihnen zählt u. a. ALEXANDER DER
GROSSE, dessen rechter Name „HERMES, Sohn
des PHILIPPOS“ lautete⁠[2826]. HERMES wurde
gleichgesetzt mit ʿUTARID (babylon. = MERKUR),
mit dem hochberühmten arabischen Propheten IDRIS, d. i.
ursprünglich dem Apostel ANDREAS⁠[2827], und samt diesem
dem Urpatriarchen HENOCH⁠[2828]. Vermöge seiner geheimen
Kräfte, — denn er war „dreifach an Weisheit“ —, stieg er empor
bis zur Sphäre des SATURN (= zur äußersten), verweilte
in ihr 30 Jahre (= Umlaufszeit des SATURN), nahm von da
aus Einblick in alle Zustände des Weltalls und kehrte dann zur
Erde zurück, wohlbewandert in der Kenntnis des Planeten-Umlaufes
und aller Himmels-Erscheinungen⁠[2829]. Auf solches Wissen gestützt
erschloß er aus der Stellung der Gestirne das Nahen der Sündflut und
errichtete deshalb zur Sicherung seiner Schätze und Manuskripte die
Pyramiden, deren jede, „wie alle ägyptischen Tempel“, 7 den 7 Planeten
geweihte Kammern enthält, auf deren Wänden magische, astronomische,
astrologische, medizinische, chemische und andere Inschriften
stehen⁠[2830]; der Khalif HARUN ALRASCHID ließ, als er nach
Ägypten kam, eine von ihnen „mit Feuer und Essig“ öffnen, aber ohne
Ergebnis und vor allem ohne die Schätze zu finden⁠[2831].


Der „ägyptische“ AGATHODAIMON, der kein anderer ist als
SETH, der Sohn ADAMS⁠[2832], soll nach einigen
ein „griechisch-ägyptischer Prophet“, tausend Jahre älter als
HERMES und dessen Lehrer gewesen sein⁠[2833], nach anderen aber
sein Jünger und Schüler⁠[2834]; um diese Widersprüche zu vereinigen,
nahm man auch an, daß es mehrere HERMES gegeben
habe⁠[2835], u. a. einen ägyptischen, „der die ägyptische Religion
begründete“⁠[2836], und einen babylonischen, „einen der 7 Diener des
Tempels, nämlich jenes des ʿUTARID“ (= MERKUR)⁠[2837].
Dieser letztere ging aber nach manchen ebenfalls nach Ägypten, lehrte
die Priester zu Memphis die Astrologie und Geheimwissenschaft, über
die er zahllose religiöse, philosophische und alchemistische Werke
verfaßt hatte, und zeichnete gemeinsam mit AGATHODAIMON
seine Lehren auch auf den Tempel-Stelen auf, aus deren Inschriften
später (was schon IAMBLICHOS als wohlbekannt berichtet)
PYTHAGORAS und PLATON ihre Weisheit schöpften⁠[2838].
Nicht sicher ist, welcher der verschiedenen HERMES der Lehrer
des AGATHODAIMON war; viele nehmen an, es sei HERMES
TRISMEGISTOS gewesen⁠[2839], der sein ganzes Leben philosophischem
Nachdenken und wissenschaftlichen Versuchen widmete, — u. a. erfand
er dabei die Glasur der Tongefäße mittels Salmiak⁠[2840] —, und nach
seinem Tode als Lichtsäule gen Himmel fuhr⁠[2841]. Nach allgemeiner
Annahme sind er und AGATHODAIMON in den beiden großen
Pyramiden begraben⁠[2842], während die drittgrößte den SSABI BEN
HERMES bergen soll, — eine offenbar erst nachträglich als „Heros
epónymos“ (Namengeber) der Ssâbier erdachte Persönlichkeit⁠[2843].





Nur ganz kurz sei an dieser Stelle der oben erwähnten Mandäer
gedacht, aramäischer Stämme, die im mesopotamischen Delta (im
Irak) wohnten⁠[2844] und anscheinend mancherlei Gemeinsames mit den
Manichäern besaßen, über die erst in neuester Zeit die Funde zu
Turfan im chinesischen Turkestan helleres, doch bei weitem noch nicht
ausreichendes Licht verbreiteten.


Die Religion der Mandäer ist eine Mischbildung, die, soweit ihre erst
im 3. bis 6. Jahrhundert abgefaßten „heiligen Schriften“ ein Urteil
gestatten, aus ursprünglich rein heidnischen und verhältnismäßig
einfachen Grundlagen unter dem Einflusse babylonischer, chaldäischer,
persischer und gnostischer Anschauungen entstand⁠[2845]. Die Welt
ist ihr eine Mischung von Gutem und Bösem, Licht und Finsternis,
hervorgebracht durch eine androgyne Urgottheit, und zwar nicht
miterzeugt, aber mitbeherrscht von den halbbösen und bösen 7
Planeten-Dämonen⁠[2846]. Bei der Weltschöpfung entstand ein Festland
mit 7 Ringmauern, durch die das feindselige böse Wesen Ur von der
Oberwelt so abgeschlossen ist, daß auf seinem Leibe die Erde ruht, in
Gestalt 7 flacher Schichten aus (7) Metallen, „Ambosse“ genannt⁠[2847].
Ferner bildeten sich aus der Urmasse, der „Mutter der Welt“⁠[2848],
unter Einwirkung des „Wassers des Lebens“⁠[2849] die 7 Planeten, die
als „7 Leuchten der Welt“ auf Wagen fahren und SAMOS (Sonne),
LIBAT (DILBAT, VENUS), SIN (Mond),
KIWAN (SATURN), BEL (JUPITER),
NIRAGH (MARS) und ENBU (NEBU,
MERKUR) heißen, aber auch vielerlei andere, zum Teil
babylonische Namen führen⁠[2850]. Die 7 Planeten regieren die 7
Weltperioden oder Weltreiche⁠[2851], sie lenken durch ihre Bewegungen
alle Vorgänge auf Erden⁠[2852] und bestimmen namentlich, getreu
den Aufzeichnungen des „weisen Schreibers NEBU im Buche
der Schicksale“, die Erlebnisse der Menschen⁠[2853]. Den zur Erde
hinabsteigenden Seelen erteilen sie ihre Laster und stürzen sie dadurch
in endloses Unglück; aus diesem befreit die Würdigen (= Gläubigen) die
gute erlösende Gottheit und führt sie nach dem Ende des Lebens zu ihrem
Sitze in den obersten Himmel zurück⁠[2854].


Nach REITZENSTEIN ist es bemerkenswert, daß, wie manche
mandäische Namen (z. B. ABATUR für HERMES)⁠[2855],
so auch vielerlei Lehren und Anschauungen der Mandäer sichtlich
iranischen Ursprung oder doch iranische Gestaltung aufweisen⁠[2856];
zu diesen zählen die vom Aufstieg der Seele⁠[2857], vom großen Drachen
(der babylonischen Tiamat)⁠[2858], sowie vom Feuer und Wasser,
den beiden enge mit der dualistischen Theorie zusammenhängenden
Grundstoffen⁠[2859]. Ursprünglich ist das Feuer der gute und
männliche, das Wasser der schlechte und weibliche; bei den Mandäern
wird diese Einteilung aber in ihr Gegenteil verkehrt und bleibt
so auch bei einigen christlich-gnostischen Sekten bis in das 2.
Jahrhundert hinein bestehen⁠[2860], während andere, unter Einmischung
der griechischen Lehre von den vier Elementen, Feuer und Luft als
ψυχικὰ στοιχεῖα (seelische Elemente) ansehen, Wasser und Erde aber
als σοματικὰ στοιχεῖα (körperliche Elemente)⁠[2861]. Die nämlichen
iranischen Einflüsse machen sich zugleich mit jenen der griechischen
Philosophie⁠[2862] auch schon frühzeitig in der hermetischen Litteratur
bemerkbar⁠[2863], und ebenso zusammen mit jenen der phrygischen
Götterlehre in den gnostischen Offenbarungs-Schriften⁠[2864]: es
entstammen ihnen u. a. der zweigeschlechtliche Urmensch, die Göttin
PSYCHE, die in die Materie herabsinkt und wieder in den
Himmel heimkehrt⁠[2865], sowie verschiedene kosmogonische Züge,
die vermutlich auf dem Wege über die in großem Ansehen stehende
Tradition, insbesondere die volkstümlich-hellenistische, Eingang
fanden⁠[2866]. Den iranischen Mythen, deren religiöse Nachwirkung
überhaupt außerordentlich hoch einzuschätzen ist⁠[2867], entnahm
vieles höchst Bedeutsame auch MANI (216–276), der Begründer
des Manichäismus, der die christliche und die persische Religion
miteinander zu verschmelzen suchte⁠[2868]; auch er schöpfte indessen
nicht unmittelbar aus orientalischen Quellen, sondern aus älteren
griechischen, in frühhellenistischer Zeit entstandenen Vorlagen, von
denen sich Überreste in den Zauberpapyri erhalten haben⁠[2869]. Aus
allen den genannten Litteraturkreisen hinwiederum gingen iranische
Lehren zu den Ssâbiern über⁠[2870], ferner zu den früharabischen „Treuen
Brüdern“ (s. unten)⁠[2871], sowie auch zu den eigentlichen arabischen
Hermetikern, die indes bisher nur sehr unzureichend erforscht
sind⁠[2872].







Dritter
Abschnitt.

Chemie und Alchemie.





1. Die Technik in Ägypten.


Schon die ersten neuzeitlichen Autoren, die sich nach Wiederauffindung
der alchemistischen Schriften näher mit deren Inhalte beschäftigten,
erkannten in zutreffender Weise als Grund der Erscheinung, daß gerade
Ägypten zur Stätte alchemistischer Entwicklung geworden sei, die
Tatsache, daß sich in diesem Lande seit altersher die Gewinnung und
Verarbeitung der Edelmetalle, sowie die Herstellung von Glasflüssen,
gefärbten Stoffen, Heilmitteln, Räucherwerken usf. eifriger und
erfolgreicher Pflege erfreuten.


Betreff der letztgenannten Gegenstände reichen begreiflicherweise weder
Funde noch schriftliche oder bildliche Überlieferungen bis in die
früheste Epoche zurück. Was hingegen Glas anbelangt, so wissen
wir, daß schon zur Zeit der HORUS-Verehrer (um 3500 v. Chr.)
Perlen aus Kalk-Natron-Glas, und zu jener der Thiniten-Dynastie
(3315–2895) hellblaue Glasstücke als Schmuck dienten⁠[2873], daß man um
Beginn des 3. Jahrtausends allerlei farbige Glasflüsse, bunt glasierte
Ziegel und polychrome Kacheln anfertigte⁠[2874], und daß schon vor
2000 jene prächtige blaue Glasur der Tonwaren bekannt war⁠[2875],
deren Bereitung nach Ansicht einiger Forscher zur Erzeugung der
eigentlichen Glasgeräte führte, die man ursprünglich nur dunkel (meist
grün) und undurchsichtig, im 15. Jahrhundert aber auch schon weiß und
durchsichtig herzustellen verstand⁠[2876]. Eine Vase aus der Zeit der 4.
Dynastie (etwa um 2800) fand BERTHELOT noch aus einer bloßen
Fritte von Quarzsand, Kochsalz und Bleiglätte bestehend⁠[2877]; um 2000
war aber bereits richtiges Glas vorhanden. Einen unter der Regierung
AMENEMHETS (um 1830) angefertigten und seinen Namen zeigenden
Glaswürfel, aus einem Bündel verschiedenfarbiger Glasstäbe bestehend,
bewahrt das Berliner ägyptologische Museum, und ebenda sind auch schöne
und große Glasperlen zu sehen, die die Gemahlin THUTMOSIS III.
(um 1475) schmückten. Dem nämlichen Herrscher sandte auch der König
von Assur „echten“ Blaustein oder Chesbet (Lasurstein)⁠[2878], der
neben Grünstein oder Mafek (Malachit), — die diesen hervorbringende
Sinaihalbinsel heißt ebenfalls Mafek⁠[2879], — der älteste in Ägypten
übliche Schmuckstein war⁠[2880]. Aber schon um 2500 ist in einer
Inschrift⁠[2881],
um 2000 im Papyrus WESTCAR⁠[2882], und in
derselben Zeit und um 1700 in ägyptischen Märchen⁠[2883] von solchem
„echten“ Blaustein die Rede, offenbar im Gegensatze zum „unechten“:
dieser ist, neben dem aus ägyptischem und cyprischem Bergblau oder
Kupferlasur bestehenden⁠[2884], der „in Ziegel gegossene“, κύανος χυτός
(gegossener Blaustein), von dem noch THEOPHRAST berichtet,
„die Kunst seiner Herstellung sei zur Zeit gewisser ägyptischer Könige
erfunden worden“⁠[2885]. Teile solchen blauen Glasflusses sind neben
anderen farbigen Glasstücken aus Gräbern der mykenischen Periode und
ferner als Einlagen eines Alabasterfrieses aus den Trümmern von Tiryns
(um oder vor 1500) zutage gekommen⁠[2886]; auch der blaue Wandschmuck
(κύανος), mit dem HOMER den Palast des ALKINOOS
ausstattet⁠[2887], war sicherlich nichts anderes als derartiger
„unechter“ Blaustein.


Die Kunst, eigentliche Glaswaren zu gießen, sowie die, Glas zu
blasen, die man bis vor kurzem, infolge unrichtiger Deutung einiger
Wandzeichnungen, bis in das zweite Jahrtausend zurückverlegte,
haben jedoch keinen Anspruch auf ein so hohes Alter; sie stammen
zwar ebenfalls aus Ägypten, kamen jedoch erst gegen Beginn unserer
Zeitrechnung in Gebrauch⁠[2888]. Auch buntes durchscheinendes Glas
herzustellen, verstand man wohl kaum vor dem 7. Jahrhundert⁠[2889].


Hinsichtlich der Edelmetalle ist zu erwähnen, daß das älteste
Ägypten und auch seine unmittelbaren Nachbarstriche arm an reinem
Silber waren, das daher bis gegen Beginn des neuen Reiches (um 1500)
äußerst kostbar und meist höher geschätzt als Gold blieb⁠[2890],
während dieses, und zwar sowohl durch bergmännische, wie durch
Wascharbeit gewonnenes „Berggold“ und „Wassergold“, schon sehr
frühzeitig in verhältnismäßig großer Menge zur Verfügung stand und
den Gegenstand eines ausschließlich königlichen Monopoles bildete.
Muttergestein des nordostafrikanischen Goldes sind die Quarzgänge der
krystallinischen Schiefer, die im eigentlichen (oberen) Ägypten, etwa
von Koptos (Kuft) bis Assuan, zwischen Nil und Rotem Meer auftreten,
in weit umfangreicherem Maße aber etwas südlicher, in der schon
zum Goldlande Nubien (nub = Gold) gehörigen Landschaft Kusch, und
zwar hauptsächlich im Wadi ʿOllâki, einem Tale, das sich gegen das
Rote Meer zu erstreckt, außerdem aber auch in anderen Gegenden der
äthiopischen (= nubischen und abessinischen) Ländereien⁠[2891]. Das
Gold dieser Lagerstätten, die zum Teil vor kurzem wieder aufgedeckt
wurden⁠[2892], findet sich unter dem Namen Wasser- oder Flußgold,
Berggold, Gold von Kusch, Gold von Edfu, Ombo, Kuft (d. s. Orte, an
denen die Wüstenstraßen den Nil erreichen), nubisches Gold usf., schon
in Inschriften des 3. Jahrtausends als etwas längst Wohlbekanntes
erwähnt⁠[2893]. Das „Flußgold“, dessen glänzende schwere Flitter und
Körner wie in den verschiedensten Ländern der Erde so auch in Ägypten
naturgemäß die Aufmerksamkeit der Bewohner zuerst auf sich zogen,
gewann man aus dem Sande (ἄμμος: ψάμμος χρυσίτης = goldführender
Sand) durch Waschen, Schlämmen und Auffangen der feinsten Teilchen
in Fellen oder Tüchern⁠[2894], und das älteste hieroglyphische
Zeichen für Gold stellt ein derartiges, zwecks Abpressen des Wassers
zusammengewundenes Seihetuch dar. Über die bergmännischen Verfahren
besitzen wir erst aus dem 2. Jahrhundert v. Chr. einen Bericht des
AGATHARCHIDES, und auch diesen nur in den bei DIODOR
(um 40 v. Chr.)⁠[2895] und bei PHOTIOS (10. Jahrhundert
n. Chr.) erhaltenen Auszügen mit ihren in lebhaften Farben gehaltenen
Schilderungen der entsetzlichen Leiden und Qualen der (meist auf
Lebenszeit) zur Bergwerksarbeit Befohlenen und Verurteilten. Schon in
der ältesten Zeit, zu der man sich, den gemachten Funden nach, noch
allein steinerner oder kupferner Werkzeuge bediente, ließen indessen
die „königlichen Beamten und Fronvögte der Goldbergwerke in der Wüste“,
von denen die Inschriften sprechen⁠[2896], die Arbeiten in wesentlich
derselben Weise betreiben wie ihre späten, im Dienste der Ptolemäer
stehenden Nachfolger⁠[2897]: man legte Stollen in der Richtung der
Quarzgänge an, machte das Gestein durch Feuer mürbe, brachte die
groben Stücke heraus ans Tageslicht und zerstampfte sie in steinernen,
dem Felsmassiv abgewonnenen Gruben („Mörsern“) mit steinernen oder
metallenen Stößeln bis zur Erbsengröße; diese kleineren Brocken zerrieb
man in Handmühlen, rührte das feine Mehl mit Wasser an und sonderte
aus dem so gewonnenen Schlick das Gold durch sorgfältiges Schlämmen
ab. Schließlich schmolz man es zusammen, — wozu man die Öfen schon
zur Zeit des alten Reiches (2895–2540) mit Rohren anblies, zu der des
neuen (1580–1100) aber mit Blasbälgen, auch mit doppeltwirkenden⁠[2898]
—, goß es in Ziegel, Platten, Stangen oder Ringe und wog es in
dieser Form (während für Waschgold das Füllen in Beutel von gewissem
Inhalte gebräuchlich blieb)⁠[2899]. Das auf solchem Wege hergestellte
Metall erreichte selten einen Gehalt von mehr als etwa 92% Gold⁠[2900],
war zuweilen von etwas Platin begleitet⁠[2901] und enthielt stets
erhebliche Mengen Silber, von dem schon einige Prozente genügen, um
jenen weißlichen Schimmer des „Elektrons“ hervorzubringen, der so
zahlreichen Funden aus älterer Zeit eigen ist⁠[2902]. Die Inschriften
erwähnen vom 3. bis in das 1. Jahrtausend herab gewöhnliches, feines
und gutes Gold, Gold „von zweimal“ und „von dreimal“ (wiederholt
umgearbeitetes?), Gold von der Wage, Silber-Gold, Weißgold, sowie
Ismu oder Asemu (= Elektron)⁠[2903]. Die seitens mancher Forscher
angenommene Identität von Weißgold und Elektron bleibt fraglich, da
manche Inschriften beide nebeneinander nennen⁠[2904], so wie auch der
„Papyrus HARRIS“ (13. Jahrhundert) von „⅔-Gold, feinem
Gold und Weißgold“ spricht⁠[2905], und ein Brief aus dem Ende des 12.
Jahrhunderts von „Gold, feinem Gold und Silbergold“⁠[2906]. Endlich ist,
außer von „⅔-Gold“, auch von „Kupfer mit der Farbe von ⅓-Gold“ die
Rede⁠[2907]. Die erwähnte wiederholte Umarbeitung geschah vermutlich
durch Umschmelzen des Goldes, für sich oder mit irgendwelchen Zusätzen;
eine durchgreifende Reinigung durch eine Art Kuppelation, die Gold
von 99,7–99,8% lieferte, wird aber erst nach Beginn der persischen
Eroberung (6. Jahrhundert) nachweisbar und dürfte aus Lydien stammen,
wo sie zur Zeit der in diesem Lande zuerst ausgeübten Münzprägung,
im 7. Jahrhundert, erfunden worden zu sein scheint⁠[2908]. Nach
AGATHARCHIDES brachten die Schmelzer (ἑψηταί) zu diesem Zwecke
gewisse abgewogene Mengen Gold, Kochsalz, Blei, Zinn (κασσίτερος,
Kassíteros) und Gersten-Kleie oder -Spreu in Tontiegel, legten die
Deckel auf, verstrichen sie sorgfältig mit Lehm und setzten die Gefäße
hierauf fünf Tage lang dem Feuer der (nicht näher beschriebenen)
Schmelzöfen aus, worauf dann das Gold fast mit seinem ursprünglichen
Gewichte, aber nun völlig rein, zurückblieb [offenbar indem das Silber
in Chlorsilber übergeführt und samt der Schlacke von den porösen
Tiegelwänden aufgesaugt wurde]⁠[2909].


Diese Gewinnung des Goldes in den Wäschen und Bergwerken, die in
wechselnder Ausdehnung und mit wechselndem Erfolge die ptolemäische,
römische, byzantinische und arabische Herrschaft überdauerte⁠[2910]
und angeblich erst nach der türkischen Eroberung Ägyptens völlig zum
Stillstande kam, verschaffte dem Lande den Ruf außerordentlichen
und im Laufe der Zeiten durch das Gerücht immer übertriebener
geschilderten Reichtums. Die Ufer des Nils sollten bedeckt sein vom
ψάμμος χρυσίτης, dem goldführenden Sande, dessen edles Erz man nur vom
gemeinen Sande der unedlen, bei OLYMPIODOROS (6. Jahrhundert)
selbst ψάμμοι geheißenen Metalle zu trennen brauchte, und noch der
byzantinische Gelehrte und Schriftsteller PSELLOS (1018–1078)
kündet das Lob dieses hochberühmten „Chrysites der Ufer“, der „arena
litoralis“ (des Ufersandes)⁠[2911]. Nach dem Araber ALHABIB
(8. Jahrhundert?) gewannen die alten Ägypter unendliche Schätze
aus „Sand“⁠[2912], JAʿQUBI (9. Jahrhundert) preist den
unermeßlichen Goldertrag Oberägyptens⁠[2913], und ein Brief des 9.
Jahrhunderts aus dem „Papyrus RAINER“ meldet den Abgang einer
Goldsendung aus Nubien, „wo das Gold im Sande wächst wie in Arabien
die gelben Rüben“⁠[2914]. Bei QALQASCHANDI (gest. 1418), der
eine „Geschichte der Geographie und Verwaltung von Ägypten“ seit dem
10. Jahrhundert schrieb, heißt es auf Grund älterer Quellen⁠[2915]: „Ein
Berg bei Fustât (= Kairo) führt den Namen Al-Muqattam, nach einigen
deshalb, weil auf ihm ein Priester MUQATTAM wohnte, der sich
mit Alchemie beschäftigte, ... aber der Autor der „Duftenden Gärten“
sagt: wenn man seine Erde sorgfältig behandelt, so wird reines Gold aus
ihr gewonnen.“


HELIODOROS erwähnt in seinen um 250 n. Chr. verfaßten
romanhaften „Äthiopischen Geschichten“, daß in Abessynien die
Ameisen Gold graben und zutage bringen⁠[2916]; sein Zeitgenosse
AELIAN⁠[2917] sowie OLYMPIODOROS stimmt ihm
hierin bei, und auch gewisse der vielleicht gleich alten Quellen
des apokryphen „Steinbuches des ARISTOTELES“ gedenken der
goldfördernden Ameisen und bezeichnen den weisen König SALOMON
als ihren Herrn⁠[2918]. Vorstellungen dieser Art entstammen
Sagenkreisen, die sich schon im alten Griechenland weiter Verbreitung
erfreuten. Bereits um 550 v. Chr. vollendete ARISTEAS sein
von orphischen Vorstellungen beeinflußtes Gedicht „Arimaspeia“⁠[2919],
dem zufolge die Völkerschaften der einäugigen Arimaspen das Gold
unter schrecklichen Gefahren den es behütenden wilden Greifen
rauben⁠[2920], die er in den äußersten Norden, AISCHYLOS
aber in den äußersten Osten versetzt; neben diesen Greifen kennt
„goldgrabende Ameisen Indiens, ... kleiner als Hunde, aber größer
als Füchse“ schon HERODOT⁠[2921]. KTESIAS scheint
dann die eingeschnürten, sehnig-mageren Leiber der geflügelten
Greifen mit denen der Ameisen zusammengeworfen zu haben⁠[2922], und
schließlich gestalteten jüngere Berichte diese Überlieferungen noch
weiter aus⁠[2923]. Was ihren tatsächlichen Untergrund betrifft, so
hält HUMBOLDT die Arimaspen für Bewohner der Abhänge des
goldreichen Altai, die „Ameisen“ erklärt er aber, auf Beobachtungen
des Reisenden VIGNE hin, für die Murmeltiere Tibets, die
dort auch heute noch den goldhaltigen Sand der Gebirge aufzuwühlen
pflegen⁠[2924]; dieser Deutung der Herkunft des Ameisengoldes aus
Tibet, — dessen Landschaft Dardistan schon zur Zeit des Königs
DARIUS jenes Gold lieferte, das (laut HERODOTS
Erwähnung) die nordwestlichen Inder dem Herrscher als Tribut
darbrachten —, stimmten auch viele andere Gelehrte zu⁠[2925], doch
ist zu erwähnen, daß einheimische indische Quellen die Sage ebenfalls
anführen und hierbei wirklich von Ameisen (pripîlika) sprechen⁠[2926].
Da solche aber bei den Indern häufig als Dämonen angesehen und verehrt
wurden⁠[2927], während man wieder im mittleren und nördlichen Asien
den das Gold (und andere Metalle) Fördernden und Bearbeitenden nicht
selten dämonische Eigenschaften zuschrieb, so ist die eigentümliche
Vorstellung vielleicht durch Verbindung dieser beiden Anschauungen
zustande gekommen⁠[2928].


Die Verarbeitung der Edelmetalle zu Kunstgegenständen und Schmuck,
das Abwägen, das Schmelzen in Tiegeln, die Herstellung von Hals- und
Armbändern usf. waren in Ägypten schon im 4. Jahrtausend wohlbekannt
und hatten, wie Abbildungen und einzelne Funde zeigen, bereits damals
eine erstaunliche Stufe technischer und künstlerischer Vollkommenheit
erreicht⁠[2929]. In Vollguß verfertigte man jedoch in dieser und auch
noch in der nächstfolgenden Zeit nur kleinere Gegenstände, — so z. B.
sind noch an der berühmten Statue des Königs PEPI I. (um 2500)
Brust, Arme, Beine usf. aus einzelnen Platten hergestellt, die man
nachträglich durch Nieten verband⁠[2930] —, und erst gegen 2000 begann
man ihn auch auf größere Stücke auszudehnen⁠[2931]. Getriebene, gepreßte
und eingelegte Arbeiten waren noch selten, während man sich auf Hohlguß
und auf Vergoldung mit Platten und Plättchen um 2000 schon gut, auf
Goldschlägerei und Vergoldung mit feinstem Blattgolde aber bereits um
2500 vortrefflich verstand⁠[2932].


Wie weit Kunstfertigkeiten solcher Art zurückreichen, zeigt die
Überlieferung, daß der Gott PTAH selbst die ersten Statuen
der Götter angefertigt und sie mit Gold, Blaustein und Grünstein
geschmückt habe⁠[2933]; er ist daher, wie schon weiter oben angeführt,
der „Herr der Goldschmelze und Goldschmiede“, der „Gießer des goldenen
Sonnenkäfers, des Käfers aus reinstem Golde“, der „Herr der Künste und
der Künstler“, sein Haupttempel in Memphis ist die „Goldschmiede“,
der Oberpriester „der Oberste der Künstler“, ein anderer Priester
der „Meister der Kunst“ usf.⁠[2934]. Offenbar standen also schon seit
alten Zeiten mindestens gewisse Kunstgewerbe in enger Verbindung mit
den Tempeln und dienten in deren Werkstätten der Anfertigung und
Ausschmückung der Götterbilder und gottesdienstlichen Geräte⁠[2935].
Die Oberpriester in Memphis nennen sich „wissend um die Geheimnisse
der Goldschmiede“⁠[2936], und andere Priester rühmen, „daß sie Kenntnis
besitzen vom Geheimen in den Goldhäusern“⁠[2937]; dies bezieht sich
nicht, wie man früher zuweilen annahm, auf Alchemie⁠[2938], sondern
auf die Götterbilder⁠[2939] und auf die schmalen in den Mauern
ausgesparten Geheimgänge, durch die man die Statuen und Geräte aus den
Schatzkammern in die Tempel und wieder zurück brachte⁠[2940], ferner
auf die in den „Goldhäusern“ aufgestapelten Tempelschätze an Gold,
„ganz vollwertigem“ und „gestempeltem“ Gold, Silber, Kupfer und anderen
Metallen⁠[2941], die die Könige den Göttern in oft sehr bedeutenden
Mengen als Weihgeschenke darzubringen pflegten⁠[2942]. Die königlichen
Schatzkammern hießen „weißes Haus“ oder „weißes und rotes Haus“,
— welche Beinamen u. a. einerseits auf Silber und Gold hindeuten,
andererseits auf die Nationalfarben der alten süd- und nordägyptischen
Reiche⁠[2943] —, und aus ihnen brachten die „Vorsteher“, die eines der
wichtigsten Hofämter bekleideten, die Metalle in das „weiße Haus der
Tempel“, das ebenfalls besondere Abteilungen für Gold, Kupfer, feine
Stoffe usf. besaß⁠[2944]. Im Tempel zu Denderah findet sich ein Raum
ausdrücklich als „Goldschmiede“ bezeichnet, Inschriften aus späterer
Zeit berichten, daß daselbst zwölf „Künstler“ vier Monate des Jahres
damit beschäftigt waren, den Schmuck für die Götter aus Gold, Silber,
Elektron und Kupfer herzustellen, und eine ähnliche Tätigkeit wird
von den „Goldschmieden des Gottes AMMON“ vermeldet⁠[2945].
Die Sage behauptet, daß schon bei der ersten Eroberung Ägyptens in
ferner Urzeit Schmiede dem Gotte HORUS zum Siege verhalfen,
weshalb er sie zum Danke als erste Priester einsetzte⁠[2946], und im
Zusammenhange hiermit soll die Befähigung und Neigung dieser heiligen
Männer gestanden haben, aus Metallen und sonstigen wertvollen Stoffen
kostbare Arbeiten selbst anzufertigen oder durch andere anfertigen
zu lassen. An den Vergleich mit solchen ist zu denken, wenn es z. B.
um 2500 vom Gotte RÊ heißt, „als er alt wurde, waren seine
Glieder Gold, seine Knochen Silber (oder Elektron), seine Haare echter
Blaustein“⁠[2947], wenn ferner eine Inschrift berichtet: „Gold ist der
Leib der Götter und RÊ hat gesagt, als er anfing zu sprechen:
meine Haut ist reines Elektron“⁠[2948], oder endlich wenn der „Papyrus
WESTCAR“ (um 2000) von einem königlichen Kinde erzählt, „das
geboren wird mit Gliedern aus Gold und mit dem Kopftuche aus echtem
Blaustein“, d. h. mit den Einlagen aus Gold und mit den Schmuckstücken
des Hauptes, wie sie den Statuen der Götter oder ihrer irdischen
Stellvertreter, der Könige, zukamen⁠[2949].


Während des mittleren und neuen Reiches nahmen derartige
„Priestergewerbe“ an Bedeutung und Wichtigkeit zu und umfaßten
u. a. Weber, Färber, Schmelzer, Gold-, Silber- und Kupferschmiede,
welche letzteren den niedrigsten Rang einnahmen, und später auch
Eisenschmiede⁠[2950]. Ihre größte Ausdehnung erreichten sie jedoch
erst in ptolemäischer und hellenistischer Zeit, zu der zahlreiche
heilige Stätten, besonders die größten, wie z. B. das Serapeion⁠[2951],
eine unter priesterlicher Leitung stehende, mannigfach verzweigte
Tempel-Industrie besaßen und mit Hilfe von Meistern, Vorarbeitern,
Handwerkern und Händlern die verschiedensten Gewerbe und
industriellen Anlagen zur Deckung des eigenen und des Kunden-Bedarfes
betrieben⁠[2952], wenngleich es keineswegs in allen Fällen
feststeht, daß die Geschäftsführung auf Rechnung der Tempelkasse
erfolgte⁠[2953]. Unter den Weihegaben dieser Epoche wird zwar Silber
und Gold, besonders auch „Erdgold“, immer noch genannt⁠[2954], zumeist
aber scheinen sie bereits aus vergoldetem oder versilbertem Kupfer,
oder auch nur aus Kupfer (Bronze?) bestanden zu haben⁠[2955]; soweit
Überlieferungen und Fundstücke schließen lassen, mußten sich auch die
Götter in stets zunehmendem Maße statt mit „echten“ Schmucksachen,
Prunkkleidern und Kultgeräten mit den nachgebildeten begnügen, die die
„heiligen“ Werkstätten der Gotteshäuser unter geschickter Wahrnehmung
des alten Anscheines herzustellen verstanden.


Was die eigentliche Tempel-Industrie anbelangt, die jedoch, wie
angeführt, mit der profanen in mancherlei, derzeit noch nicht
genügend aufzuklärendem Zusammenhange stand, so ist es bezeichnend,
daß der „Archiereús“ und „Prophétes“, die ursprünglich die Würde
eines ersten und zweiten Beamten der Tempel und der Priesterschaft
bekleideten⁠[2956], späterhin aber nur mehr Träger dieser leeren Titel
waren⁠[2957], schließlich zu einer Art von Arbeiter-Vorständen, ja
Vorarbeitern von Beamten-Charakter herabsanken, — gleich dem ἀρχιατρός
(Archiatrós, Archiater, Oberarzt) oder ἀρχιτέκτων (Architékton,
Architekt, Oberbauleiter) des ptolemäischen Zeitalters⁠[2958] —, und
als solche eine rein technische Tätigkeit ausübten. Techniker, τεχνῖται
(Technítai), waren den Griechen in älterer Zeit die einer Kunst
(τέχνη, Téchne) oder kunstvollen Gebahrung Beflissenen, und in solchem
Sinne heißen noch bei XENOPHON (um 400)⁠[2959] die persischen
Magier „οἱ περῖ τοὺς θεοὺς τεχνῖται“, d. h. „in der Kunst des
Gottesdienstes Bewanderte“⁠[2960]. Bei PLATON, im Dialoge vom
„Staatsmanne“, ist der τεχνῖτης (Technítes) schon, ebenso wie später
bei DIODOR⁠[2961], ein technischer Sachverständiger; in den
Fragmenten von THEOPHRASTS Buch „Über die Steine“ steht der
ägyptische künstliche Lasurstein (τεχνητόν = der technische, der von
Technikern bereitete) dem natürlichen echten gegenüber⁠[2962], überhaupt
das durch Kunst hergestellte Erzeugnis (τεχνικόν; κατ’ ἐργασίαν) dem
der Natur (αὐτόφυες; αὐτόματον)⁠[2963]. Gelegentlich der Abscheidung des
Quecksilbers aus „natürlichem“ Zinnober, durch Verreiben mit Essig in
einem Kupfermörser mit einem kupfernen Stämpfel, findet sich ebenda der
(aristotelische)⁠[2964] Satz angezogen: „ἡ τέχνη μιμεῖται τὴν φύσιν“,
„die Kunst ahmt die Natur nach“, und die Erwartung ausgesprochen, „daß
sie vielleicht noch zur Entdeckung von mehr dergleichen Dingen führen
möchte“⁠[2965].


Unter den Ptolemäern wird der τεχνῖτης (Technítes) oder τεχνείτης,
als Handwerker, scharf vom ἐργάτης, dem ungelernten Tagelöhner,
unterschieden⁠[2966], und schon um 250 v. Chr. bestehen Techniten-
oder Handwerker-Gilden (z. B. die περὶ τὸν Διόνυσον, die
DIONYSOS-Gilde)⁠[2967]; sie erhalten sich bis in die römische,
ja byzantinische Periode hinein und gehen allmählich in Zünfte über,
daher dann die Zunftgenossen συντεχνῖται (Syntechniten) heißen, und
die Zunftvorstände πρῶτοι τεχνίτων (Erste der Techniten)⁠[2968].
In hellenistischer Zeit gibt es kaum ein Feld, auf dem sich nicht
Techniten als Arbeiter oder Vorarbeiter bewähren: sie sind z. B.
Zimmerer, verfertigen und reparieren als μηχανάριοι und μηχανικοί
(Mechaniker) die Schöpfwerke und die meist hölzernen und oft
überdachten Wasser-Hebemaschinen nebst deren Ersatzteilen und den
zugehörigen Werkzeugen, bauen die Wasserräder (μηχάνη = Maschine,
μηχανικὰ ὄργανα = mechanische Organe) und setzen sie auch wieder
in Stand, während die bloße Überwachung der ὀργανίστης (Organist)
besorgt⁠[2969]; sie sind Kunsttischler (σκευοπόιοι)⁠[2970], Orgelbauer
und Orgelspieler⁠[2971], Steinmetzen und Leiter von Steinbrüchen (wie
die spätrömischen „philosophi“)⁠[2972]; sie bereiten das Salz zu,
das nach PHILO „den Körper erhält und daher den zweiten
Rang nächst der Seele hat“⁠[2973], und betreiben als „Taricheuten“
die ταριχεία (Taricheía), d. i. das Einsalzen, Einpökeln, aber auch
Einbalsamieren (das zum Teil wirklich nur mit Salz erfolgte)⁠[2974];
sie brauen Bier⁠[2975], pressen Öle von verschiedener Art und
Beschaffenheit, vom gewöhnlichsten bis zum feinsten „flos olei“
(Blüte des Öles) genannten⁠[2976], und mischen Salben, Heilmittel und
Arome zurecht⁠[2977]; sie bewähren sich als Weber, namentlich als
βυσσουργοί = Weber des Byssus, d. i. ursprünglich des Leinens, das
seit jeher, weil es von keinem sterblichen Tiere stammte, den Ägyptern
für besonders „rein“ galt⁠[2978], die Kleidung der Priester bildete
und daher auch in oft ausgedehnten „Tempel-Webereien“ verarbeitet
wurde⁠[2979]. Abgesehen von diesen und anderen Gewerben, die zum Teil
schon in ptolemäischer und dann wieder in späterer römischer Zeit
königliche oder Staats-Monopole bildeten⁠[2980], beschäftigten sie sich
endlich eingehend mit Färberei, Metallarbeit und allem, was mit dieser
zusammenhängt.


Was die Färberei (βαφή, Baphé) anbelangt, so bestätigen
zahlreiche Belege und Funde den sehr hohen Stand, den sie vor und um
Beginn unserer Zeitrechnung schon erreicht hatte, und über den u. a.
PLINIUS⁠[2981] ausführlich berichtet. Besonders ausgebildet
war die Färberei mit dem echten (unter den römischen Kaisern
gleichfalls monopolisierten) Purpur (πορφύρα, Porphýra)⁠[2982], die
jedoch, entgegen früheren Annahmen, weder als ägyptische noch als
phönizische Erfindung anzusehen ist, vielmehr in Kreta bereits um
1600 v. Chr., also in vorphönizischer Epoche, wohlbekannt war⁠[2983].
Vermutlich begann schon in früher, wenn vorerst auch nicht genau
angebbarer Zeit der Ersatz des so kostbaren, echten, tierischen Purpurs
durch billigere pflanzliche Farbstoffe und wurde allmählich bis zu
jener Stufe der Vollendung ausgebildet, die uns in den Berichten
so vieler Schriftsteller der späteren Antike entgegentritt. Unter
den Arten des „Pseudo-Purpurs“ (ψευδοπορφύρα), die u. a. der vom
Kaiser DIOKLETIAN im Jahre 301 erlassene Maximaltarif dem
echten (ἀληθινής) ausdrücklich gegenüberstellt⁠[2984], waren die
wichtigsten der Krapp (πορφύρα ῥιζίας = Purpur der Wurzeln)⁠[2985],
der Scharlach aus den besonders in Galatien (Kleinasien) gedeihenden
Eichen-Schildläusen oder Kokken (κοκκηρᾶς; Galaticus ruber)⁠[2986],
die Anchusa (Ochsenzunge, Anchusa tinctoria)⁠[2987], der Phykos oder
Fucus (Orseille- und Lackmus-Flechte)⁠[2988], der Safflor (κνῆκος,
Knékos)⁠[2989], die in Ägypten schon um 1300 v. Chr. gut bekannte echte
Hennah (Alkanna, aus Lawsonia inermis; da sie u. a. über Cypern kam,
auch κύπρος geheißen)⁠[2990], und der Sandyx, dessen Name bald eine
prächtig rotfärbende Pflanze bezeichnete, bald aber auch verschiedenes
anderes „Rote“, z. B. Mennige, Zinnober, Eisenoxyd u. dgl.⁠[2991]. Durch
Vermittlung der bereits im 16. Jahrhundert v. Chr. weit ausgedehnten
Verbindungen mit Vorderasien, deren Umfang u. a. die damalige Aufnahme
des babylonischen sexagesimalen Rechnungssystems beweist⁠[2992],
gelangten aber zweifellos schon seit altersher auch andere als diese
roten Farben nach Ägypten; fraglich ist, seit wann zu ihnen der
indische Indigo gehörte, da dieser bisher im Westen mit Sicherheit
nicht vor 700 v. Chr., und zwar in phrygischen Gräbern, nachgewiesen
ist⁠[2993], Pflanzen aber, die Indigo ergeben (wenn auch in kleinerer
Menge und von geringerer Güte) auch in Ägypten heimisch sind, ja als
Namen des Indigos ursprünglich „n-tinkon“, also ein ägyptischer,
angegeben wird, der anscheinend erst in klassischer Zeit, infolge
einer irrtümlichen Deutung, mit Indien in Verbindung gebracht worden
sei⁠[2994].


Die allgemeine Bezeichnung der Farbstoffe war φάρμακον (Phármakon =
medicamen, medicamentum, Medizin), worunter man aber auch Färbemittel
anderer Bestimmung verstand, z. B. Anstrichfarben, Schminken und
Malerfarben⁠[2995], die auf der Palette (deren früher angezweifelter
Gebrauch durch bildliche Darstellung gesichert ist)⁠[2996] teils für
sich, teils mit erweichtem oder geschmolzenem Wachs angerieben und
zurechtgemischt wurden⁠[2997]. Die Überlieferung, daß man ursprünglich
nur ganz wenige Farben gekannt habe, trifft für Ägypten schon
hinsichtlich des alten Reiches nicht zu, aber auch für Griechenland,
woselbst als die vier klassischen Farben weiß (Erde von Melos), schwarz
(Atrament, meist = Rußkohle), gelb (Oker aus Attika) und rot (Rötel
aus Sinope) aufgeführt werden, hat sie RHOUSOPOULOS durch
seine Untersuchungen⁠[2998] von Fundstücken widerlegt: diesen gemäß
benützte man schon vor 2500 (also noch zur Steinzeit) allerlei rote
und braune Eisen- und Mangan-Oxyde, um 2000 (vormykenisch) weißes
Calcium-Phosphat und Calcium-Magnesium-Silikat (das man auch zu Perlen
formte), sowie blaues Kupfer-Silikat, um 1600 (mykenisch) die nämlichen
Silikate in verschiedenen Tönen, um 600 (vorpersisch) außerdem noch
Gips, schwarzes Mangan-Oxyd, Zinnober, Bergblau, Kupferlasur und grünes
Kupferoxydhydrat, und in der Folgezeit auch Bleiweiß. In späterer und
besonders in hellenistischer Zeit, lernte man eine außerordentlich
große Zahl mineralischer und pflanzlicher Farbstoffe verschiedenster
Beschaffenheit und Verwendungsmöglichkeit kennen, u. a. die reinsten
und sorgfältig aufbereiteten Arten Zinnober, armenisches (Kupfer-)
Blau, Kupfer-Grün, Drachenblut, Indigo, Purpurissum u. dgl., die,
wie PLINIUS erzählt, wegen ihrer Kostspieligkeit seitens
der Auftraggeber beigestellt werden mußten⁠[2999] und ἄνθη (Anthe,
Blüten, Blumen der Farben; colores floridi) hießen⁠[3000]; doch
bezeichnete ἄνθος (Anthos, flos) nicht nur die Blüte (= das Beste)
des Purpurs, Safflors u. dgl., sowie den Schimmer und Glanz der
gefärbten Stoffe⁠[3001], sondern auch das Feinste des Mehles⁠[3002],
des Öles und Wachses⁠[3003], der (natürlichen) Soda⁠[3004], der (als
Farbe dienenden) Rußkohle⁠[3005] usf., ja sogar die als Blüten des
Mineralreiches angesehenen Krystalle und Edelsteine, wie denn z. B.
bei PLINIUS und bei POLLUX (2. Jahrhundert n. Chr.)
der Diamant als ἄνθος κρυσοῦ, auri nodus (= Blüte, Knospe des Goldes)
gilt⁠[3006].


„Gefärbt“ wurden jedoch nicht nur Fasern und Stoffe aller Art, sondern
auch Glas- und Tonwaren, sowie Email.


Die Bearbeitung des Glases, ὕαλος (Hýalos, was bei
HERODOT⁠[3007] noch Bergkrystall bedeutet), vitrum (das Wort
ist zufällig erst bei CICERO nachweisbar), hatte unter den
Ptolemäern ganz außerordentliche Fortschritte gemacht, und Glaswaren,
die ARISTOPHANES noch als orientalische Seltenheit anführt,
bildeten längst den Gegenstand eines Welthandels; große Öfen, die
κάμινοι ὑαλουργικαί (Kamine der Hyalurgen) lieferten sie, ganz
besonders zu Alexandria, in höchster Vollkommenheit, gegossen,
geblasen, gepreßt und (wie schon die Sage vom „unzerbrechlichen“
Glase zeigt)⁠[3008] von den mannigfaltigsten Eigenschaften⁠[3009]. Die
Darstellung gefärbter Gläser war in Ägypten, wie bereits weiter oben
erwähnt, außerordentlich alt, und auch die „falschen Smaragde“ (ψευδής)
des THEOPHRAST⁠[3010], sowie die „in irdischem Feuer gefärbten
Chrysolithe“ des AGATHARCHIDES⁠[3011] (2. Jahrhundert v. Chr.)
dürften nichts anderes als bunte ägyptische Glasflüsse gewesen sein.
Ihren Höhepunkt erreichte aber die Herstellung falscher Edelsteine
und Halbedelsteine gegen und seit Anfang unserer Zeitrechnung⁠[3012];
nach PLINIUS betrieben eigene Werkstätten (officinae) diese
„lohnendste aller Betrügereien“ und lieferten, nach den zum Teil
„gewissen Vorschriften ägyptischer Könige entnommenen Anweisungen“
des DEMOKRITOS, XENOPHANES, ZOROASTER
und anderer „Magier“, — auf die näher einzugehen PLINIUS
ausdrücklich ablehnt —, Steine aller nur denkbaren Farben, die bald
durch Beizen in Essig, bald durch Kochen in Honig, bald auch noch
durch „Brennen“ hervorgebracht wurden⁠[3013]. Besonderer Beliebtheit
scheint sich u. a. der kallaïnische Farbenton, das ist der des Kallaïs,
erfreut zu haben; Kallaïs oder Kallaïna ist bei PLINIUS und
seinen Nachschreibern ein grüner, dem Smaragd ähnlicher, angeblich
dem indischen Kaukasus entstammender Edelstein, vielleicht die
grünliche, oft sogar lebhaft grüne Abart des Türkises⁠[3014], die auch
ALEXANDER von TRALLES (6. Jahrhundert n. Chr.)
καλλάινος (Kalláïnos) benennt⁠[3015]. Einen grünen Stein καλλάινος,
aus dem man Gefäße und Vasen macht (ganz wie aus „Smaragd“ = grünem
Glas, — so noch bei OLYMPIODOROS), erwähnen der „Papyrus
KENYON“ des 3. Jahrhunderts n. Chr.⁠[3016], die „Pistis
Sophia⁠[3017] und manche andere Quellen dieses Zeitalters⁠[3018]; den
Namen κέραμος καλλάινος führen ferner ägyptische, schön grün glasierte
Tonwaren, denen man im 2. und 3. Jahrhundert häufig begegnet⁠[3019],
und auch die καλάινα ἀγγεῖα, βυσσία καλλάινα καὶ ὑέλινα der
Zauberpapyri⁠[3020] sind Gefäße und Büchschen aus grünem (wohl
undurchsichtigem) Glase, deren sich die Magier bei ihren Vorführungen
zu bedienen pflegten. Schließlich wurde Kallaïs zu einer bloßen
Farbenbezeichnung⁠[3021], so daß, wenn z. B. PSEUDO-MOSES (2.
Jahrhundert) des χαλκοῦ καλαινοῦ gedenkt, dies vermutlich nur mit
Grünspan bedecktes oder grün angelaufenes Kupfer bedeutet und nicht
Kupfer aus Kallaïs, das einige am Sinai suchen, andere in Persien, noch
andere in Spanien⁠[3022]. — Irrtümlich ist die Angabe, das Kallaïs-Grün
sei das nämliche wie das sog. Prasinum; dieses wird vielmehr neben dem
Venetum genannten Blau, nicht vor der Mitte des 1. Jahrhunderts n. Chr.
erwähnt, während die als „Grünen und Blauen“ bekannten Zirkus-Parteien
sich mit jenen Namen erst auf den sog. Kontorniaten bezeichnet finden,
d. s. eine Art größerer Bronze-Medaillen, deren Herstellung frühestens
unter CONSTANTIN DEM GROSSEN beginnt⁠[3023].


Die Kunst, Tonwaren (u. a. Ziegel) zu „färben“, d. h. sie
mit bunten Glasuren zu versehen, reicht mit ihren Anfängen fast
bis in die des ägyptischen Staates zurück, zur Vollendung gedieh
sie aber, wohl unter Einfluß orientalischer Vorbilder, erst in
hellenistischer Zeit, wobei es jedoch unsicher und bestritten bleibt,
ob sie sich auch in bewußter Weise bereits bleihaltiger Glasuren zu
bedienen wußte. Fragwürdig ist ferner die Natur des bunten Stucks,
den PLINIUS⁠[3024] im Sinne zu haben scheint, wenn er vom
„Färben der Steine“ (lapides tingere) und vom „Malen der Steine und
Mauern“ (lapidem, parietem pingere) spricht⁠[3025]; wo er indessen
erwähnt⁠[3026], daß man in Ägypten das Silber färbt (tingit) und malt
(pingit), z. B. um den ANUBIS abzubilden, meint er Silber, das
mit teils durchsichtigem, teils opakem Email überfangen ist, in
dessen Herstellung und Anwendung die Ägypter zu seiner Zeit tatsächlich
höchste Meisterschaft erreicht hatten⁠[3027].


Was schließlich die Metall-Arbeiten der Techniten anbelangt, so
zeigt sich auf diesem ganzen Gebiete schon frühzeitig eine erstaunlich
weitgehende Spezialisierung⁠[3028]. Gold- und Silber-Schmiede
waren schon vor der macedonischen Eroberung äußerst zahlreich und
bewohnten z. B. in Memphis ganze Straßen, aus denen vielerlei
Fundstücke, Gußformen aus Gips und Stein, Gipsmodelle usf. zutage
getreten sind⁠[3029]; in ptolemäischer Zeit gewann das Gewerbe noch
an Ausdehnung, und in hellenistischer, namentlich in römischer, fand
man Leute, die die „Goldgießerei“ (χρυσοχοικὴ ἐργασία) ausübten,
sogar in kleineren Dörfern⁠[3030], woselbst sie eine Gewerbesteuer
bezahlten⁠[3031], und im 2. Jahrhundert eine Art (oft durch Verpachtung
bezeugtes) Monopol besaßen⁠[3032]. Die Verarbeitung von Gold und
Silber durch die Tempelindustrie dauerte, wie unter altägyptischer
und ptolemäischer, so auch unter römischer Herrschaft fort⁠[3033],
beeinträchtigte aber in keiner Weise die eigentlich berufliche; noch
der Maximaltarif DIOKLETIANS von 301 gedenkt neben den εἰς
κύπρον (in Kupfer oder Bronze) arbeitenden Techniten, — die u. a.
kunstgewerbliche Gegenstände, z. B. schöne bronzene Weinkännchen,
herstellten⁠[3034] —, auch derer, „die in kunstvoller Weise Goldsachen
aller Art anfertigen“⁠[3035]. Ihr eigentliches Material war Feingold,
χρυσίον ὄβρυζον, d. h. durch entsprechendes Umschmelzen (ἕψειν;
coquere, conflare) bis zur völligen Reinheit geläutertes; „obrussa“
bezeichnete ursprünglich das Läuterungsverfahren selbst, ging dann als
ὄβρυζα (Obryza) ins Griechische über und wurde, als dieser Tatbestand
schon vergessen war, und Gebrauch sowie Verständnis der griechischen
Sprache in Rom seit dem 2. Jahrhundert rasch und gegen Ende des 3.
schon so gut wie völlig aufgehört hatten⁠[3036], schließlich als ein
griechisches Fremdwort ins Lateinische zurückgenommen⁠[3037]. Die
Herstellung von Schmuck, Kunstgegenständen u. dgl. (hauptsächlich aus
Gold, in erheblich geringerem Maße aus Silber) erfolgte durch Gießen,
Hämmern, Pressen, Treiben, Prägen usw., durch Einlegen, Niellieren
und Emaillieren, ferner unter Mitbenützung dünner Platten, Bleche
und Drähte⁠[3038], und schuf wahre Wunderwerke an Kunstfertigkeit und
Geschmack. Echte Vergoldung bewirkte man im Feuer, u. a. auch mittels
des zu Beginn der Kaiserzeit längst wohlbekannten Quecksilber-Amalgams,
oder durch Blattgold und Goldschaum, zu deren Befestigung Eiweiß
oder auch andere Bindemittel dienten⁠[3039]; weißliche, gelbliche
und rötliche Farbentöne wußte man durch das von PLUTARCH
erwähnte „Färben des Goldes“ (βαφὴ χρυσοῦ) hervorzubringen, d. h.
durch entsprechende Zusätze während der Ver- oder Bearbeitung⁠[3040];
bei unechten Waren endlich täuschte man den Goldglanz entweder durch
geeignete Legierungen unedler Metalle vor, oder durch firnisartige, aus
feinstgepulvertem Zinnober, Rötel und Oker bereitete Anstriche⁠[3041],
oder endlich durch die schon bei ARISTOTELES als allbekannt
erwähnten Gallenfarben (χολοβάφινα)⁠[3042]: so z. B. bestanden die
Theaterkronen (coronaria) der Schauspieler aus einer Art dünnen
Rauschgoldes (laminae; angefertigt aus „aes“), das mit Ochsengalle
überfangen war⁠[3043]. Es liegt auf der Hand, daß das Vertrautsein
mit derlei Kunstgriffen schon frühzeitig die Kundigen in Versuchung
führen, sowie ihre Neigung zu jenen Unredlichkeiten fördern mußte,
über die schon PLINIUS klagt⁠[3044], und deretwegen nach
ARTEMIDOROS Träume von Goldgießern auf Hinterlist und Tücke
hindeuten, „wegen der mit den getriebenen Arbeiten und den kunstvollen
Halsketten verbundenen Betrügereien“⁠[3045]; solche wurden übrigens noch
ganz besonders durch die althergebrachte Gewohnheit begünstigt, daß
Gold- und Silber-Schmiede in der Regel nur auf Bestellung arbeiteten,
wobei ihnen der Auftraggeber die erforderlichen Materialien zu liefern
hatte⁠[3046].




2. Die Entstehung der Alchemie.





Aus den im vorigen Abschnitte dargelegten Tatsachen, nämlich der
Entwicklung einer nach vielen Richtungen hin weit vorgeschrittenen
Technik, der Kenntnis systematisch ausgebildeter Verfahren zum Ersatze
kostbarer Metalle, Edelsteine und Farbstoffe durch minderwertige
Nachahmungen, sowie der Ausübung der mit echtem und falschem Material
arbeitenden „Künste“ in den Tempel-Werkstätten, folgerten bereits die
Schriftsteller des 16. und 17. Jahrhunderts, — so unbestimmt sie
auch nur über alle Einzelheiten unterrichtet sein konnten —, daß der
Ursprung der Alchemie im Bereiche der ägyptischen Gotteshäuser zu
suchen sei; diese Ansicht hat sich zwar als verschiedener Abänderungen
bedürftig, im wesentlichen aber als richtig erwiesen.


Ohne auf die Äußerungen der älteren Autoren einzugehen, unter
denen auf das rühmlichste SALMASIUS (SAUMAISE)
hervorragt, der die Manuskripte der Pariser Bibliothek von 1610 bis
1615 eingehend durchforschte⁠[3047], sei hier nur an die Darlegungen
von WIEGLEB, MOEHSEN, SPRENGEL,
SCHMIEDER, CHEVREUL, HOEFER, KOPP,
FIGUIER, HOFFMANN, BERTHELOT und
RIESS erinnert, die, mit dem Jahre 1777 einsetzend und bis
zur Gegenwart herabreichend, übereinstimmend zum Schlusse führen,
daß ab Ausgangspunkt der Alchemie die Metallurgie und des näheren
die chemische Technik der Edelmetalle und ihrer Surrogate anzusehen
sei. Bereits WIEGLEB erklärt durchaus zutreffend⁠[3048],
die Gewinnung des Goldes sei bei den alten Ägyptern, als alleiniges
Vorrecht der Könige, nach gewissen geheim zu haltenden Verfahren
erfolgt, habe aber stets nur als eine κατασκευή (Kataskeué,
Aufbereitung) gegolten, niemals als eine γένεσις (Génesis,
Neuentstehung) oder μεταβολή (Metabolé, Umwandlung), und ebensowenig
sei dies anfänglich betreff der durch „Färben“ von Kupfer herstellbaren
Legierungen der Fall gewesen⁠[3049].
Auch CHEVREUL⁠[3050],
HOEFER⁠[3051]
und KOPP⁠[3052] sind der Ansicht, daß
alle späteren Entwicklungen in letzter Linie auf die in Ägypten
seit uralter Zeit⁠[3053] ausgeübten mannigfachen metallurgischen,
präparativen und pharmazeutischen Verfahren zurückgehen, also auf
die chemisch-technische Praxis der Künste, Gewerbe, Kunstgewerbe und
Handwerke; ebenso läßt sie BERTHELOT in richtiger, wenngleich
nicht (wie er in Anspruch nimmt) origineller Weise, „den ägyptischen
Industrien entfließen, deren Gegenstand die Herstellung von Metallen
und Legierungen, Glaswaren, künstlichen Edelsteinen und gefärbten
Stoffen war“⁠[3054], und desgleichen erblickt RIESS ihre
Quelle in den seit altersher gebräuchlichen und durch die Erfahrungen
vieler Generationen vervollkommneten Methoden der Metall-Gewinnung und
-Verarbeitung, der Erzeugung von Glasflüssen, Edelsteinen und Perlen,
sowie der Färberei mit Purpur und anderen Farbstoffen⁠[3055].


Vermutlich waren derlei Verfahren ursprünglich Hoheitsrechte und
Geheimkünste bevorzugter Stände, und zwar die einen, mehr die
Großbetriebe (wie die der Gold-Bergwerke und -Wäschen) betreffenden,
etwa solche des Hofes und der in der Hofsprache als „Freunde des
Königs“ bezeichneten hohen Beamten, die anderen, mehr der Feinkunst
zugehörigen, solche der Priesterschaft; diese ihre Eigenart erklärt
ohne weiteres die Vorschrift, sie nur den Eingeweihten mitzuteilen
und nichts über sie niederzuschreiben⁠[3056]. Während aber die Könige
kraft ihrer Herrschergewalt ein Monopol wie das der Goldgewinnung
festzuhalten und sich und ihren Nachfolgern erblich zu bewahren
vermochten, gelang es den Priestern offenbar nicht, den gesamten
Bereich geheimer Kenntnisse einem weiteren Kreise dauernd zu
verbergen, vielmehr trat im Laufe der Entwicklung, wie in zahlreichen
gleichartigen Fällen so auch hier, allmählich eine profane „Kunst“ an
die Seite der sakralen, ohne diese jedoch auf ihrem Sondergebiete zu
beeinträchtigen oder sogleich in jede Einzelheit ihrer Überlieferungen
einzudringen. Auf das tatsächliche und schon sehr frühe Vorhandensein
dieser Profankunst und auf ihre stetig und erfolgreich fortschreitende
Entfaltung wurde an vielen Stellen des vorhergehenden Abschnittes
hingewiesen; neben ihr blieb aber, wie gleichfalls angeführt, die
Tempelkunst nicht nur ebenfalls lebendig und fuhr fort, Götterbilder,
heilige Geräte, Festgewänder u. dgl. anzufertigen und auszuschmücken,
sondern auch sie erweiterte nach und nach den Umkreis ihres Gebietes,
neue Verfahren aufnehmend und sie auf neue Zweige kunstvoller Tätigkeit
ausdehnend.


Es liegt nun kein Grund vor, zu bezweifeln, daß die Erfahrungen,
die uns z. B. im Leidener und Stockholmer Papyrus in Gestalt eines
umfangreichen und nach vielen Richtungen weitentwickelten Systems
völlig offener Nachahmung und Fälschung von Edelmetallen, Edelsteinen
und Farbstoffen entgegentreten, zuerst da gesammelt wurden, wo
Veranlassungen gegeben und Mittel vorhanden waren, größere Arbeiten
in kostbaren Materialien auszuführen, also in den Werkstätten der
Tempel, und daß ferner die „Geheimnisse der Goldhäuser“ nicht nur
das erste ursprüngliche Wissen um die Herstellung der Götterbilder
aus Gold, Silber, „echten“ Steinen u. dgl. umfaßten, sondern auch
das allmählich erworbene um den Ersatz dieser echten Rohstoffe durch
passend nachgeahmte. Dafür, daß dies bereits in sehr früher Zeit der
Fall war, spricht nicht nur das hohe Alter zahlreicher Angaben, die
Echtes und Unechtes nachdrücklich auseinander halten, sondern auch
schon Umfang und Mannigfaltigkeit der Vorschriften jener Papyri und
der weit hinter ihnen zurückliegenden Grundtexte, die sie (wie schon
oben erwähnt) zum großen Teile und mit einer Art orthodoxer Genauigkeit
wiederzugeben scheinen; die Gesamtheit derartiger Rezepte kann nur als
Ergebnis langsam fortschreitender, ungezählte Jahrhunderte umspannender
Entwicklung aufgefaßt werden.


Auch darüber kann kein Zweifel walten, daß die einschlägigen Vorgänge
oft unrichtig beobachtet und noch öfter unrichtig ausgelegt wurden.
Gewann man z. B. aus Materialien, deren Gehalt an Edelmetallen nicht
unmittelbar erkennbar war, Gold oder Silber, so konnte die Kunst der
Abscheidung gar leicht als eine solche der Hervorbringung gelten⁠[3057].
Trat an einem Metall auf Zusatz eines anderen oder irgend eines
Präparates eine erhebliche Veränderung der Farbe und der Eigenschaften
zutage, so war ein neues Metall entstanden⁠[3058]. Lieferte das rote
Kupfer mit arsen- oder quecksilberhaltigen Zusätzen eine silberfarbige
Masse und mit zinn- oder zinkhaltigen eine goldfarbige, so hatte man
Silber und Gold „gemacht“, und erwies es sich nicht für alle
Zwecke als brauchbar, so war doch das gemeine Metall mindestens
so weit veredelt, daß man hoffen durfte, durch Wiederholung
oder Abänderung völlig zum Ziel zu gelangen: denn jede
derartige Überführung galt, ebenso wie die von Kupfer in Bronze durch
verhältnismäßig sehr wenig Zinn, für eine bloße „Färbung“ (βαφή, Baphé)
des Grundstoffes, und war diese noch nicht ganz die richtige,
so blieb sie doch vielleicht weiter vervollkommnungsfähig,
soferne man andere Mittel oder andere Mengenverhältnisse zur Anwendung
brachte⁠[3059]. Erhielt man endlich schon frühzeitig aus Gold und Silber
das Asem (Elektron), — aus dem man später überdies das reine Gold
wieder abzuscheiden lernte —, und auch aus unedlen Metallen dem Asem
gleichende Legierungen, so lag die Vermutung nahe, daß Gold und Silber
selbst ebenfalls aus verschiedenen Bestandteilen zurechtgemischt und
durch geeignete Anreicherung der Schmelzen in beliebig zu vermehrender
Menge gewonnen werden könnten⁠[3060]. Als weitere und besonders wichtige
Tatsachen auf dem nämlichen Gebiete heben HOEFER⁠[3061] und
KOPP⁠[3062] mit Recht die anscheinend sehr alten Wahrnehmungen
hervor, daß durch Einwirkung von Schwefel auf manche arsenhaltige
Substanzen das gelbe Auripigment und rote Realgar entsteht, aus
Schwefel und Quecksilber aber der anfänglich schwarze, durch Erhitzen
jedoch rot werdende und deshalb in der Folgezeit „Hermaphrodit“
benannte Zinnober⁠[3063], — Stoffe, die genug Metallartiges an sich zu
haben schienen, um noch im 17. Jahrhundert als „Metallica“ abgehandelt
zu werden⁠[3064]. Alle diese Beobachtungen mußten die Anschauungen
bestärken, daß es sich bei der angestrebten Herstellung gold- und
silberglänzender Legierungen und schließlich auch der Edelmetalle
selbst um nichts anderes handle als um eine „Färbung“, gleich der von
Leinen oder Wolle, und um die Ermittlung des richtigen Färbemittels,
der rechten „Tinktur“⁠[3065]; daraus, — so sagt KOPP —,
daß diese freilich mißverständliche Idee der reinen Praxis und einem
empirisch wohlbegründeten Wissen entsprungen war, erklärt sich die
Zähigkeit, mit der die Gleichsetzung von Metall-Herstellung oder
-Umwandlung und Färbekunst (βαφικὴ τέχνη) seit ihrem ersten Auftauchen
so viele Jahrhunderte lang unentwegt festgehalten wurde⁠[3066].
„Färbungen“ waren und blieben auch, wie schon SALMASIUS und
neuerdings wieder BERTHELOT hervorhob, die drei seit jeher
benützten Hauptverfahren der Metall-Arbeiter und -Fälscher, nämlich das
Überziehen der Oberflächen mit dünnen Schichten echten oder unechten
Goldes und Silbers, der Ersatz dieser metallischen Schichten durch
metallglänzende Anstriche oder Firnisse, und endlich die Herstellung
der gesamten Gegenstände aus gold- und silberfarbigen Legierungen.
Hatte man auf irgendeinem dieser Wege die gesuchte Färbung zustande
gebracht, so war auch das gesetzte Ziel erreicht, man erfreute sich in
aller Aufrichtigkeit der gelungenen Nachahmung oder Fälschung, erteilte
den Kunstprodukten kurzweg die Namen der echten, — „du erhältst
Purpur“, „du findest Smaragd“, heißt es im Stockholmer Papyrus —, und
stellte mit Befriedigung fest, wie sie selbst die τεχνῖται (Techniten)
derart täuschten, daß sie nichts von der Unterschiebung bemerkten. Wie
schon weiter oben hervorgehoben wurde, läßt diese im Texte des Leidener
und Stockholmer Papyrus öfter wiederkehrende Versicherung ohne weiteres
ersehen, daß die geschilderten Kunstgriffe nicht von den Techniten
selbst herrührten, sondern von Persönlichkeiten höheren Ranges, die
sich im Besitze umfangreicherer, zum Teil auch sorgfältig geheim
gehaltener Kenntnisse befanden.


Nun geht, ganz abgesehen von anderen, später zu besprechenden Gründen,
schon aus der allgemeinen und stehenden Bezeichnung der Alchemie
als „ἱερὰ, θεία, δογματικὴ τέχνη = heilige, göttliche, dogmatische
Kunst“ zweifellos hervor, daß sie nicht von der profanen
Technik ihren Ausgang nahm, sondern von der sakralen, also
von der der Tempelwerkstätten; alles spricht daher dafür, daß jene
„höheren Persönlichkeiten“ dem Stande der Priester angehörten, die,
wie FIGUIER schon vor über einem halben Jahrhunderte richtig
urteilte⁠[3067], „zwar nicht die höhere verborgene Weisheit besaßen,
die ihnen die Folgezeit zuschrieb, dagegen vielerlei empirische und
praktische Kenntnisse“. Tatsächlich gelten auch der gesamten antiken
Tradition, der hierin die Ermittlungen der Ägyptologie zur Stütze
gereichen, die ägyptischen Priester als älteste Vertreter der Kunst,
Edelmetalle, Edelsteine und Purpur nachzuahmen und zu fälschen, einer
Kunst, deren Ursprung sich in den „Geheimnissen“ der zur Herstellung
der Götterbilder, sowie der gottesdienstlichen Geräte und Gewänder
bestimmten „Goldhäuser“ verliert; auch die vielerlei, zum Teil
freilich sagenhaften Berichte über die Aufbewahrung und Auffindung von
„Rezeptbüchern“ in Tempeln bestätigen, daß sich in diesen auch die
Werkstätten zur Ausübung der betreffenden Vorschriften befanden und
machen es ferner erklärlich, daß die Legende das erste Auftreten des
späterhin als „Vater der Alchemie“ gerühmten sog. DEMOKRITOS
(PSEUDO-DEMOKRITOS) in den Tempel zu Memphis verlegt (s.
weiter unten).


So lange die ägyptische Landesreligion und mit ihr die Priesterschaft
auch nur einigermaßen ihre herkömmliche Stellung behauptete, — und
dies blieb ihr, trotzdem die Zeichen längst begonnener Auflösung
immer deutlicher hervortraten, bis in die ptolemäische Zeit hinein
möglich —, scheinen die geschilderten Verhältnisse keine wesentliche
Veränderung erfahren zu haben. Eine solche trat erst ein, als im
weiteren Verlaufe der hellenistischen Bewegung der Verfall des ererbten
Glaubens mit zunehmender Schnelligkeit fortschritt, im 1. Jahrhundert
v. Chr. schon mit überraschender, im 1. und 2. Jahrhundert n. Chr. mit
erschreckender, und als das Eindringen der oft falsch verstandenen
Lehren spätgriechischer Philosophie, hermetischer und gnostischer
Vorstellungen, sowie orientalischer Kulte zur völligen Zersetzung der
alten Religion und ihrer Organisation führte. Der in den vorhergehenden
Abschnitten geschilderten Zeitströmung, die sich auf allen Gebieten
des öffentlichen und privaten Lebens durch Überhandnahme der Magie und
Mantik, Zauberei und Mystik, Astrologie und Dämonologie geltend machte,
konnten sich auch die Priester nicht mit dauerndem Erfolge widersetzen,
und wenn es ihnen glückte, ihr Dasein noch verhältnismäßig lange mit
einem gewissen äußeren Ansehen zu umgeben und in auskömmlicher Weise
wirtschaftlich gesichert zu fristen⁠[3068], so ist dies nur dem Umstande
zuzuschreiben, daß sie, teils in richtiger Einsicht, teils unter der
Macht des Zwanges, dem Drängen der großen Menge nachgaben und ihr
boten, was sie verlangte: freilich wurde der Priester so aus einem
Hüter des Glaubens zum Pfleger des Aberglaubens, er hatte in erster
Linie das, was man ihm zuschrieb und bezahlte, nämlich die Fähigkeit
persönlichen Einwirkens auf das Walten der guten und bösen Gottheiten,
auch ausreichend nachzuweisen, und da ihm hierzu jedes Mittel das
rechte sein mußte, sank er vom geschäftsmäßigen Beschwörer und
Geisterbanner zum arglistigen Zauberer und Gaukler und von diesem zum
bewußt täuschenden Schwindler und Betrüger herab. Wie die Geschichte
für so viele ähnliche Fälle bestätigt, gibt es auf diesem Wege keine
Umkehr: jeder Niedergang des Standes fördert den weiteren seiner
Zugehörigen, und jede Entwürdigung des Einzelnen beschleunigt die
völlige Verderbnis der Gesamtheit.


Was nun auf sämtlichen Gebieten priesterlicher Tätigkeit statthatte,
das vollzog sich auch auf dem der Tempelgewerbe, und wenn man bis
dahin bei aller Geheimtuerei doch in ganz aufrichtiger Weise auf
Nachahmung und Fälschung ausgegangen war, so gab man nunmehr
vor, vermöge magischer Mittel und unter Mithilfe der Geister nicht etwa
gleichwertigen Ersatz für Gold, Silber und andere Kostbarkeiten
herstellen zu können, sondern diese selbst. Wie es aber, —
schon weiter oben wurde darauf hingewiesen —, der synkretistischen
Richtung überhaupt eigen war, sich nicht mit der einfachen
Verschmelzung überlieferter mystischer, theurgischer und anderer
Praktiken zu begnügen, sondern gleichzeitig auch „deren Verfeinerung
und theoretische Begründung anzustreben, und zwar durch Anlehnung an
Anschauungen, die unter dem Titel ‚philosophischer‘ die sogenannten
gebildeten Kreise des Zeitalters erfüllten“, so durfte es auch im
vorliegenden Falle nicht bei der bloßen Behauptung sein Bewenden
finden, vielmehr sollte diese durch eine zureichende Theorie gestützt
werden. Eine derartige Forderung zu stellen, lag selbstverständlich
ganz außerhalb des Gesichtskreises gewöhnlicher Techniten, wohl aber
konnten sie Priester erheben, die, unter hellenistischen Einflüssen
großgezogen, über den Weg zu ihrer Erfüllung von vornherein im klaren
waren: Beweise für die Möglichkeit und Lösbarkeit der Aufgabe hatte
die griechische Philosophie zu erbringen, und zwar in erster Linie auf
Grund jener von PLATON und ARISTOTELES aufgestellten
Lehren vom Wesen und von den Umwandlungen der Materie, von der
Entstehung der Bronze aus Kupfer und Zinn usf., die dem Zeitalter
(obwohl zumeist nur in vielfach abgeändertem und entstellendem
Gewande) durchaus vertraut waren und noch über die Schriften seiner
spätesten Autoren einen wenngleich schwachen, so doch unverkennbaren
Abglanz der ursprünglichen Gedanken, Betrachtungen und Ausdrucksweisen
verbreiten⁠[3069]. In zweiter Linie wurden aber auch brauchbare, passend
ausgewählte Anschauungen der nacharistotelischen Schulen zur Stütze
herangezogen.


Nicht in der Körperschaft praktisch tätiger Techniten nahmen
also die alchemistischen Ideen ihren Ursprung, etwa indem (nach
SCHMIEDER)⁠[3070] die Arbeiter zunächst sich selbst und dann
andere täuschten, oder (nach BERTHELOT) anfänglich wirklich
glaubten Gold und Silber erzeugen zu können und hieran erst später
durch höher Gebildete irre gemacht und zu deren Zwecken ausgenützt
wurden⁠[3071], — findet doch BERTHELOT schließlich selbst
einen solchen Vorgang auffällig und überraschend⁠[3072] —, vielmehr
ist die Quelle jener Gedanken in der Gilde der spätägyptischen,
richtiger ägyptisch-hellenistischen Priester zu suchen. Bei ihnen
allein vereinigten sich die verschiedenen, sämtlich gleich wichtigen
und unentbehrlichen Elemente: Vertrautheit mit den Arbeitsmethoden,
Gelegenheit zu ihrer Ausübung, Kenntnis des griechischen, ägyptischen
und orientalischen Mysterienwesens sowie der hellenistischen
Philosophie, und endlich reichlicher Anlaß zur Verwertung der
einschlägigen Vorführungen im eigenen wie im Standes-Interesse.
Schauplatz derartiger, wie aller anderen mit Zauberei,
Dämonen-Beschwörung usf. verbundenen Wundertaten dürften die Tempel
geblieben sein, so lange sie bestanden und die Priester über sie zu
verfügen hatten; als sie ihnen aber seit dem 3. Jahrhundert allmählich,
und gegen Ende des 4. gänzlich entrissen, zum Teil aufgelassen,
zum Teil in Kirchen umgewandelt, zum Teil auch gewaltsam zerstört
wurden, da flüchteten die ausgetriebenen, von ihren christlichen
Nachfolgern wie von den Staatsbehörden mit gleich großem Hasse
verfolgten Kenner überlieferter Weisheit in „fest zusammenhaltende
esoterische Zirkel“⁠[3073], in denen sie unter dem dichten Schleier
des Geheimnisses ihre Künste weiterpflegten und noch weit über zwei
Jahrhunderte hinaus bis zur Zeit der arabischen Eroberung lebendig
erhielten. Zweifellos sind diese Zirkel die nämlichen, in denen z. B.
dem Berichte des RUFINUS (345–410) gemäß gewisse Priester,
die zur Zeit der Schließung der alexandrinischen Tempel durch Kaiser
THEODOSIUS (um 390) nach Kanopos geflohen waren, „dort
alsbald, unter dem Vorwande des Studiums ihrer heiligen Schriften,
wiederum Aberglauben, Zauberei und Magie lehrten“⁠[3074]; es sind
ferner die nämlichen, deren Teilhaber, wie HORAPOLLONS um
400 vollendetes Werk „Hieroglyphika“ beweist⁠[3075], noch anderthalb
Jahrhunderte nach Anbringung der spätesten hieroglyphischen Inschriften
an den Tempelwänden (um 250 n. Chr.) Listen mit einer Anzahl richtiger
hieroglyphischer Zeichen in Händen hatten, „allmählich aussterbende
Kreise letzter Diener der alten Landesgötter, abergläubischer Zauberer
und Quacksalber, die, an entlegenen Orten ein verborgenes Dasein
fristend, die Reste ihrer religiösen Kenntnisse in diese Bilder
hineingeheimnisten“⁠[3076].


Aus den geschilderten Verhältnissen, die so manchen Einzelheiten
nach vorerst nicht streng zu beweisen, sondern nur zu erschließen
sind, folgerte SPRENGEL schon 1820, soweit er sie damals
zu überblicken vermochte, „die Alchemie sei als ein Zweig der
Theurgie zu betrachten, aus ihr hervorgegangen unter gnostischen
und neupythagoräischen Einflüssen verschiedener Art“⁠[3077]. Der
Zusammenhang, den er hiermit scharfen Blickes erkannte, steht den
Alchemisten selbst in der Tat fest und wird von ihnen jederzeit in
streng dogmatischer Form ausgesprochen: sie nennen sich Priester
und Mysten ihrer Kunst, diese Kunst ist eine geheime, heilige,
göttliche und wird identifiziert mit der Weisheit der alten
ägyptischen Priester, als deren legitime Nachfolger und Erben sich
die hellenistischen Hierophanten ausgeben. Nach ZOSIMOS,
der spätestens um 300 n. Chr. schrieb, hatten die Ägypter vor den
Griechen zwei Arten der τέχνη (Techne) voraus, die Kunst der φυσικῶν
ψάμμων, d. i. die Aufbereitung der natürlichen Sande, die die Könige
durch ihre „Techniten“ als Regal ausführen ließen⁠[3078], und die
Kunst der καιρικῶν ψάμμων, d. i. die Behandlung der „in Binden
gewickelten“ = zugerichteten Mineralien (der Präparate), erfolgend
durch gewisse Handgriffe (χειροκμήματα), die ein Geheimnis der in
den Tempelwerkstätten tätigen Priester bildeten⁠[3079]. Gleich den
Mysten und Theurgen mußte sich auch der Alchemist an Leib und Seele
reinigen und heiligen, er sollte nicht niedrigen persönlichen Zielen
nachstreben, sondern nur höheren allgemeinen, er durfte seine Arbeit
nicht zwecks Gewinnung von Gold unternehmen, sondern allein zwecks
Lösung des großen Problemes der Verwandlung⁠[3080]. Gleich den Mysten
und Astrologen hatte er ferner einen „Eid der Geheimhaltung“ abzulegen,
dessen Fassung sich, gemäß der Überlieferung im sogenannten „Briefe
der ISIS an HOROS“, in vielen Punkten auffällig
an echt altägyptische Vorlagen anlehnt: der Schwur erfolgt bei
HERMES (= THOT) und ANUBIS, den Göttern
der Leichenbestattung, beim Geheule des dreiköpfigen Höllenhundes und
der typhonischen Schlange APEP (APOPHIS), „die da
bedroht die Totenbahre des SERAPIS“ (der an die Stelle des
OSIRIS getreten ist), sowie bei den drei großen Nöten, dem
Feuer, dem Gift oder dem Strang, der Geißel oder dem Schwert, und
er schließt mit dem Gelöbnis, die geoffenbarten Geheimnisse einzig
und allein dem eigenen Sohne zu überliefern, — in welchem Sinne
die „Kunst“ auch τεκνοπαράδοτος genannt wird, d. h. „an den Sohn
weiter zu gebende“⁠[3081]. Endlich ist, dem ganzen Vorstellungskreise
entsprechend, auch die alchemistische Terminologie eine durchaus
doppelsinnige: wie die Chemiker Priester, so sind ihre Arbeitsräume
und ihre Apparate Tempel⁠[3082], und die Parallelisierung ihrer
Operationen mit gottesdienstlichen Handlungen geht so weit, daß den
Beschreibungen, wie REITZENSTEIN erkannte, nicht selten hohe
religionsgeschichtliche Bedeutung innewohnt; die Anspielungen betreffen
meist Kulte ägyptischer Gottheiten, vor allem des OSIRIS,
nicht selten aber auch solche orientalischer, besonders des
MITHRAS, woraus sich die Bezeichnungen „mithrisches Geheimnis“
für die Kunst und „mithrische oder persische Knochen“ für gewisse
Präparate erklären⁠[3083].




3. Erste Erwähnungen der
Chemie und ihres Namens.





Sobald die gegen Ende des 10. Jahrhunderts wieder aufgefundenen
Schriften der griechischen Alchemisten zunächst das Interesse der
Philologen und weiterhin das der Naturkundigen erregt hatten, begann
man über Alter und Herkunft der in ihnen vorgetragenen Lehren
Vermutungen aufzustellen; da es aber an zureichenden Unterlagen
für solche angesichts der dürftigen geschichtlichen Einsichten des
Zeitalters noch völlig fehlte, so kann es nicht wundernehmen, daß die
absonderlichsten Voraussetzungen auftauchten, einmal ausgesprochen auch
Boden faßten und nicht selten bis gegen Anfang des 19. Jahrhunderts, ja
noch über diesen hinaus, festgehalten wurden.


Auf die Hypothesen, die den Ursprung der Alchemie in Phönizien,
Babylonien, Persien, Indien oder China suchten, braucht an dieser
Stelle um so weniger eingegangen zu werden, als die richtige
Erkenntnis, daß Ägypten ihr Mutterland sei, niemals ganz zu verdunkeln
war, — wozu jedenfalls die arabische Überlieferung das meiste beitrug.
Wie aber schon im 10. Jahrhundert ALNEDIM im „Fihrist“
meldet, „die Pyramiden seien chemische Laboratorien gewesen und die
hieroglyphischen Inschriften alchemistische Texte“⁠[3084], so erzählt
noch im 15. QALQASCHANDI (gest. 1418), „während der Regierung
NIMRODS im Lande Babel zu Irak habe in Ägypten der [völlig
mythische] koptische König KALKAN die Alchemie, die bis dahin
nur in geheimen Zeichen aufgeschrieben war, zuerst allgemein bekannt
gemacht“⁠[3085]. Derlei ein halbes Jahrtausend überdauernde Traditionen
erklären es genügend, daß man auf sie hin das Aufkommen dieser Kunst
in eine weitaus zu frühe Zeit verlegte und infolgedessen auch nicht
daran zweifelte, daß ihre Spuren schon in den ältesten bekannten
Schriftwerken nachzuweisen seien, u. a. in den biblischen Büchern sowie
in den Epen HOMERS.


In Wirklichkeit verrät aber, von HOMER ganz zu geschweigen,
kein klassischer Schriftsteller griechischer oder lateinischer Zunge
die geringste Kenntnis der Alchemie, und alle Behauptungen dieser
Art, alte wie neue, beruhen ausschließlich auf vorgefaßten Meinungen,
irrtümlichen Deutungen oder willkürlichen Unterschiebungen, und
dies gilt insbesondere auch, unbeschadet aller entgegengesetzten
Versicherungen, betreff des PLATON, ARISTOTELES und
THEOPHRASTOS⁠[3086]. Wenn z. B. PLATON im Dialoge
„Euthydemos“ sagt: „Und wüßten wir selbst alle Felsen in Gold zu
verwandeln, so hätte dies doch keinen Wert“, so wird kein Einsichtiger
diese Worte in alchemistischem Sinne auslegen wollen⁠[3087], und
wenn er, und ihm nachsprechend mancher Spätere, der γῆ παρθενική,
γῆ παρθενία, παρθένος γῆ Erwähnung tut, so versteht er hierunter
nicht die sog. „Jungfernerde“ der Alchemisten, sondern einfach noch
unberührte, jungfräuliche Erde⁠[3088], die z. B. PLINIUS mit
einem Fachausdrucke als „unverritztes Gestein“ bezeichnet⁠[3089],
FIRMICUS aber als die „terra virginis“, die Gott zur
Schöpfung ADAMS benützt haben soll⁠[3090]. Aus den Werken
des ARISTOTELES, soweit sie echt sind, lassen sich selbst
Andeutungen derartig verschwommener Art nicht zutage fördern. Was
endlich THEOPHRASTOS betrifft, so entwickelt er in den
Bruchstücken des Buches „Über die Steine“⁠[3091] die zu seiner Zeit
herrschende Lehre, die Metalle bestünden (wie ihre Schmelzbarkeit
beweise) im wesentlichen aus Wasser, die Erden und Gesteine aber aus
einer reinen und einheitlichen Materie (ὕλη, Hýle), und beschreibt als
ein sehr bemerkenswertes Gestein u. a. den Zinnober, der κιννάβαρι
(Kinnábari) oder auch ἄνθραξ (Anthrax) heißt: die „natürliche“ Art
findet sich in Spanien und in Kolchis, wo die Einwohner sie von
unzugänglichen Felsklüften (κρημνῶν]) mit Pfeilen herabschießen
müssen⁠[3092]; die „künstliche“ erhält, wer mit den vielerlei nötigen
Handgriffen genügend Bescheid weiß, durch Schlämmen eines gewissen
Sandes (ἄμμος), der an Farbe und Glanz dem κόκκος (Kókkos, Kermes,
Scharlach) gleicht, weshalb ihn auch KALLIAS, ein Athener
des 5. Jahrhunderts, anfangs für goldhaltig hielt und Gold aus ihm
ausschmelzen wollte⁠[3093]. Wie man sieht, kommt auch hier kein
alchemistisches Verfahren in Frage, sondern nichts weiter, als einer
jener so naheliegenden Versuche, die, unzählige Male unter den
verschiedensten Verhältnissen fruchtlos angestellt, Veranlassung zur
Entstehung des Sprichwortes gaben: „Es ist nicht alles Gold, was
glänzt.“


Nicht anders verhält es sich mit dem vielberufenen „Experiment des
Kaisers CALIGULA“ (37–41 n. Chr.): wie PLINIUS
berichtet⁠[3094], befahl dieser geldgierige Herrscher, eine große
Menge der sehr kostbaren Malerfarbe „Auripigment“ auszuschmelzen
(excoquere), wobei er zwar Gold von ganz vortrefflicher Beschaffenheit
darstellte (fecit), aber, „obwohl vierzehn Pfunde zur Umsetzung kamen
(permutarentur)“, in so geringer Menge, daß der Schaden äußerst
empfindlich war. Von einem „ersten Versuche der Transmutation“, von
dem BERTHELOT spricht⁠[3095], kann also gar nicht die Rede
sein; offenbar waren es die goldige Farbe und der goldähnliche Glanz
des gelben Schwefelarsens, die die Hoffnung (spes), daß es auch
wirklich Gold enthalte, beim Kaiser oder seinen Ratgebern erregt
hatte, und bei letzteren mag ihr die Erfahrung zur Stütze gereicht
haben, daß das Mineral tatsächlich zuweilen schwach goldhaltig
befunden wird⁠[3096]. CALIGULA dachte indessen das Gold
einfach ausschmelzen (wörtlich: auskochen) zu lassen, und den Worten
„fecit“ und „permutarentur“ darf nicht willkürlich der Sinn unterlegt
werden, er hätte es aus dem Auripigment „machen“, oder dieses in Gold
„transmutieren“ wollen⁠[3097]. Könnte an dieser Auffassung noch ein
Zweifel bestehen, so würde er durch die Überlegung beseitigt, daß
das umfangreiche, von magischen, astrologischen u. dgl. Anspielungen
wimmelnde Werk des PLINIUS auch an keiner anderen Stelle
irgendwie der Alchemie Erwähnung tut, und daß das Nämliche von der
weltberühmten und meist aus den nämlichen Quellen schöpfenden,
ebenfalls gegen 75 n. Chr. vollendeten „Arzneikunde“ seines
Zeitgenossen DIOSKURIDES gilt; wenn dieser erwähnt⁠[3098], daß
man das Quecksilber „ἐν μετάλλοις“ finde, so heißt dies nicht, wie
einige Forscher, u. a. anfangs auch BERTHELOT⁠[3099], annahmen,
„in den Metallen“, sondern „in den Bergwerken“, und jede alchemistische
Bedeutung ist hierbei ausgeschlossen⁠[3100].


Noch unter der Regierung des AUGUSTUS scheint
MANILIUS seine schon wiederholt erwähnten „Astronomica“
gedichtet zu haben, in deren 4. Buche der Vers 248 heißt: „materiamque
manu certa duplicaris et arte“, worin ältere Philologen, z. B.
SCALIGER, eine alchemistische Andeutung erblicken und deshalb
den Hexameter für untergeschoben erklären wollten, während er nach
BERTHELOT zwar alchemistische Kenntnis bezeugt, trotzdem aber
als echt angesehen werden muß⁠[3101]. An der Echtheit zweifeln auch
neuere Herausgeber nicht⁠[3102], das „duplicare“ ist aber, wie schon
KOPP hervorhob⁠[3103] und RIESS
bestätigt⁠[3104], nicht
als ein Fachausdruck der Alchemie (etwa = Diplosis, Verdoppelung)
aufzufassen, sondern als einer der Goldschmiedekunst (= biegen, falten,
treiben), so daß man nicht zu übersetzen hat „mit sicherer Hand wirst
du die Materie vermöge der Kunst verdoppeln“, sondern mit „sicherer
Hand wirst du das Material kunstgemäß treiben“. Dies bestätigt auch der
ganze Zusammenhang der Stelle, denn sie besagt, daß das Sternbild des
Steinbockes (capricornus) Feuer-Arbeiter aller Art hervorbringe und
ihnen die Gabe der Metallbehandlung verleihe, z. B. den Goldschmieden,
Goldschlägern, Gold-, Silber-, Erz- und Eisen-Schmelzern⁠[3105], ganz
so, wie auch das Sternbild des Wassermannes (aquarius) Goldschmiede,
Gold- und Silber-Gräber, Gold- und Silber-Händler und dergleichen Leute
entstehen lasse⁠[3106].


In der zwischen 100 und 150 n. Chr. zu Alexandria verfaßten Astrologie,
dem „Tetrabiblos“ des PTOLEMAIOS, werden zwar gewisse
Sternbilder mit Bergwerken, Häuserbauten und Handelsgeschäften in
Verbindung gebracht, ferner auch die Planeten Venus und Mars mit
Färbern, Kräuter- und Salben-Verkäufern, Pharmazeuten, Ärzten, Gold-,
Silber-, Zinn- und Blei-Gießern oder -Bearbeitern, aber alchemistische
Hinweise fehlen gänzlich. Manche Forscher haben dies in Anbetracht der
Zeit- und Orts-Verhältnisse auffällig gefunden, doch kann man im Ziehen
von Schlüssen „ex silentio“ (aus dem Stillschweigen) niemals vorsichtig
genug sein, um so mehr als die Lebensumstände des PTOLEMAIOS
so gut wie völlig unbekannt sind, und es durchaus fraglich bleibt, ob
der gelehrte Astronom überhaupt jemals Anlaß hatte und nahm, sich um
das mehr oder weniger verborgene Treiben gewisser dunkler Ehrenmänner
und ihres abergläubischen Anhanges des Näheren zu bekümmern. Nicht zu
vergessen ist auch, daß der eigentliche Aufschwung der in örtlichen
Verbänden heimischen Alchemie, und damit ihr Bekanntwerden in weiteren
Kreisen innig mit dem Aufkommen theoretischer Begründungen der in den
Tempelwerkstätten üblichen Arbeitsweisen zusammenhängt, daß aber die
maßgebenden Einflüsse der spätgriechischen Philosophie, der Hermetik
und Gnostik, des orientalischen Zauberwesens usf. erst um die Mitte des
2. Jahrhunderts ihrem Höhepunkte zuzustreben begannen; es ist daher
begreiflich, daß der Gegenstand damals zumeist noch ganz außerhalb des
Gesichtskreises sowohl der Autoren, als auch des Leserkreises lag,
für den sie schrieben, und deshalb nicht nur bei den Sammlern von
Anekdoten und Wundergeschichten wie AULUS GELLIUS (113–165),
AELIAN (um 200) und Anderen unerwähnt bleibt, sondern z. B.
auch bei ARTEMIDOROS (135–200?), dem Verfasser des großen
„Traumbuches“, — die im übrigen sämtlich magischer, planetarischer
und anderer abergläubischer Einflüsse an zahllosen Stellen Erwähnung
tun. Dieser im wesentlichen örtliche Charakter der Alchemie macht auch
die Tatsache erklärlich, — die ihm ihrerseits wieder zur Bestätigung
gereicht —, daß die vom Kaiser JUSTINIAN veranlaßten sehr
umfangreichen Sammlungen römischer Gesetze und Verordnungen kein Wort
über Alchemie enthalten, obwohl Anlässe, ihrer zu gedenken, nicht
fehlen würden; in dieser Hinsicht sei nur an das Cornelische Gesetz
über Münzfälschung (Lex Cornelia de falsis) erinnert, das schon im
Jahre 81 v. Chr. verbietet, gemeine Metalle zu „färben“ (tingere),
durch Legierungen solcher Metalle edle vorzutäuschen (fingere), und
unedle unter Anwendung gewisser Zusätze zu gießen (flare), kurz,
durch Färbungen und Mischungen den Anschein des Silbers oder Goldes
hervorzubringen⁠[3107].


Die Autoren des 3. und des beginnenden 4. Jahrhunderts, — immer von
den eigentlichen Fachschriftstellern abgesehen —, schweigen ebenfalls
noch über Alchemie, und dies gilt namentlich auch von FIRMICUS
MATERNUS, dem man bis vor kurzem sogar die erste Nennung ihres
Namens zuschrieb (s. unten). Weder sein großes astrologisches Werk
„Mathesis“ (von 336 oder 337), noch die kleinere Schrift über die
„Irrlehre der heidnischen Religionen“ (von 342 oder 346)⁠[3108] bieten
irgend Hierhergehöriges, und der Ausdruck „duplicatio“, dessen sich
die „Mathesis“ bedient, bedeutet auch in ihr keineswegs „Diplosis“,
sondern, wie ein Blick in den Text zeigt, eine einfache „Verdoppelung“,
und zwar eine solche von Zahlen und Tagen⁠[3109]. Ganz unzutreffend
ist auch die Behauptung, FIRMICUS habe bei der Erörterung
der babylonischen und „ägyptischen“ Lehren über die Bedeutung von
Stellungen, Bahnen, Nachbarschaften und Konjunkturen der Planeten, —
dem Vorbilde des mittelalterlichen Nativitäts-Stellens⁠[3110] —, deren
alchemistische Beziehungen und Einflüsse genau geschildert. Nach seiner
ausführlichen und sehr merkwürdigen Darstellung der „Lehren der Alten“
verhalten sich die Planeten vielmehr (je nach den äußeren Umständen)
wie folgt: JUPITER bringt u. a. Gold- und Silber-Schmiede
sowie Goldsticker hervor⁠[3111]; MARS Rothaarige, Leute die
mit Feuer und Eisen zu tun haben⁠[3112], Leute die Wunden durch Feuer
und Eisen erteilen und empfangen⁠[3113] und die sich mit Farbstoffen,
Edelsteinen und Perlen befassen⁠[3114]; VENUS Goldschmiede,
Vergolder, Silber- und Gold-Arbeiter⁠[3115], Färber, Erfinder von
Farbstoffen und Wohlgerüchen⁠[3116]; MERKUR Verschacherer von
Edelsteinen, Perlen und Aromen, Färber, Entdecker von Erzlagern⁠[3117],
Goldschmiede, Goldgräber und Meister gewisser verborgener Künste
(= Meister der Künste, verborgene Schätze aufzufinden)⁠[3118];
SATURN, der ernste und tiefsinnige Alte, der sein Domizil
im männlichen Wassermann oder weiblichen Steinbock hat⁠[3119],
Geizige, Gold- und Silber-Hütende, Erbschaften Empfangende⁠[3120],
Kenner geheimer und verbotener Künste (d. h. des Aufsuchens in der
Erde und namentlich in den Gräbern versteckter Kostbarkeiten)⁠[3121],
Magier, Philosophen, Astrologen, Wahrsager usf., sowie in derlei
Künsten bewanderte Priester⁠[3122]; der MOND Erzschmelzer,
Färber⁠[3123], Fälscher insbesondere Münzfälscher⁠[3124], Probierer und
Färber von Edelsteinen, „die diesen mit allerlei Farbstoffen andere
Färbungen erteilen (adpingunt; wörtlich: anmalen)“⁠[3125], endlich
Kenner jener Künste (artes), die Farbstoffe, Arome, Edelsteine und
Perlen betreffen⁠[3126]. Nirgends ist also die Rede vom künstlichen
„Machen“ des Silbers und Goldes, vom Zusammenhange zwischen Planeten
und Metallen usf., vielmehr nur vom Nachahmen und Fälschen der
Edelmetalle und sonstigen Kostbarkeiten, sowie von den Schlichen
und Betrügereien der Künstler, Vermittler und Händler; offenbar ist
FIRMICUS, der von Beruf Rechtsgelehrter und nur ein Liebhaber
der Astrologie gewesen sein soll, in den von ihm benützten Vorlagen der
„Alten“ keinen anderen Angaben begegnet.


Erst von der zweiten Hälfte des vierten Jahrhunderts an finden sich
Zeugnisse, die für das Bekanntsein mit der Metall-Verwandlung sprechen;
die Schriften des Rhetors EUPHRADES (um 360) gehören zwar,
entgegen SCHMIEDERS sehr bestimmter Versicherung⁠[3127],
nicht zu diesen⁠[3128], hingegen bestreitet sein Zeitgenosse
THEMISTIOS die Möglichkeit solcher Vorgänge⁠[3129], während
der hl. EPHRAIM, der berühmte syrische Bibel-Kommentator des
4. Jahrhunderts, in einer Hymne sagt, „daß die Schätze der Menschheit
in gleicher Weise durch Tugendhafte wie durch Goldmacher vermehrt
werden“⁠[3130]. Gegen 500 ist endlich der in Syrien und Palästina tätige
christliche Rhetor und Philosoph AINEIAS von GAZA
anzuführen, der sich eifrig bemühte, die Lehren des Christentums, der
älteren griechischen Philosophie und des Neuplatonismus miteinander
zu verschmelzen⁠[3131]; in seinem Dialoge „Theophrastos“, der die
Wiederbelebung der Toten und die Unsterblichkeit der Seele behandelt,
setzt er die Auferstehung der Abgeschiedenen mit verklärtem Leibe in
Parallele mit der Veredlung gemeiner Metalle zu Gold und betrachtet
es als bekannt, daß man kraft eines besonderen Wissens Erz in Gold
verwandeln könne, und daß die mit der „Kunst der Metalle“ Vertrauten
aus Silber oder Zinn „unter Vernichten der Form und Färben“
vortreffliches Gold zu machen verstehen, ähnlich wie man aus Sand und
Natron das ganz andersartige Glas darzustellen vermöge⁠[3132].





Bei keinem der im vorstehenden erwähnten Schriftsteller findet sich
eine besondere Bezeichnung für die „Kunst der Metalle“;
zwar haben bis vor kurzem sämtliche Geschichtsschreiber der Chemie
angenommen, daß der Name dieser Wissenschaft zuerst, jedoch
schon als ein bekannter und daher keiner Erklärung mehr bedürftiger,
bei FIRMICUS vorkomme, in dessen „Mathesis“⁠[3133] es heiße:
„Ist das Haus (in dem der Mond steht) das des MERKUR, so
verleiht er (der Mond) Astronomie, ist es das der VENUS,
Gesang und Fröhlichkeit, ist es das des MARS, Gebrauch
der Waffen und Werkzeuge, ist es das des JUPITER,
Priesterweisheit und Rechtskunde, ist es das des SATURN,
die Wissenschaft der Alchemie (scientiam alchimiae)“, — die letzten
Herausgeber dieses Autors, KROLL, SKUTSCH und
ZIEGLER erbrachten jedoch den Nachweis, daß hier eine
Fälschung vorliege⁠[3134], auf die übrigens, soweit die Vatikanischen
Handschriften in Frage kommen, schon 1665 der gelehrte, in Rom
tätige Polyhistor ATHANASIUS KIRCHER hinwies⁠[3135].
Der Schuldtragende ist der Magister der freien Künste JOH.
ANGELUS, der in seinem 1488 zu Augsburg erschienenen „Opus
Astrolabii“ zuerst einige Bücher der „Mathesis“ abdruckte, bei dieser
Gelegenheit eine größere Lücke im 3. Buche, die sämtliche Handschriften
mit Ausnahme einer einzigen aufweisen, völlig willkürlich ausfüllte,
und hierbei auch die (jedenfalls von guter Sachkenntnis zeugende)
Stelle über die seitens der Planeten verliehenen Begabungen einfügte.
Jene einzige Handschrift, die sie ebenfalls bietet, und
zwar mit dem Wortlaute „scientiam alkamie“ (= alkamiae), ist die der
Staatsbibliothek zu Neapel (um 1500), die neben zahlreichen anderen
Einschiebungen auch die dem „Opus Astrolabii“ entnommene aufweist;
wegen ihrer Schönheit und anscheinenden Vollständigkeit hielt man
sie auch für besonders zuverlässig, daher legten sie sowohl der
gewissenhafte (unbekannte) Herausgeber der venetianischen „Editio
princeps“ von 1497, als auch der ganz unzuverlässige Veranstalter
der Aldinischen Ausgabe (Venedig 1499) ihren Drucken zugrunde, und
so ging die Fälschung für Jahrhunderte in die Litteratur über. Daß
die genannten Erstdrucke nicht „scientiam chemiae“ oder „chimiae“
haben, sondern „alchimiae“, letzteres Wort also in der bei einem
Schriftsteller des 4. Jahrhunderts undenkbaren, mittelalterlichen, mit
dem arabischen Artikel al vereinigten Form bieten, fiel allerdings
schon KIRCHERS Zeitgenossen, dem berühmten und vielseitigen
niederländischen Gelehrten VOSS (VOSSIUS) auf, und
er bemerkte daher in seinem „Etymologicon linguae latinae“⁠[3136]:
„alchimiae druckt auch ALDUS, aber die Handschriften haben
chimiae“, — ohne jedoch genauer anzugeben, welche Handschriften
diese Lesart zeigen sollen. — Die angebliche Wissenschaft Alchimia
oder Alkimia des FIRMICUS unternahmen einige ältere Philologen
auch mit den Eigennamen ALKIMOS oder ALCHIMOS in
Verbindung zu bringen, um ihr einen Erfinder unter deren im Altertum
zahlreichen Trägern zu suchen, deren bekanntester wohl der homerische
ALKIMOS ist, der zusammen mit AUTOMEDON die Rosse
des ACHILLEUS anschirrt⁠[3137]; durch Aufdeckung der Fälschung
werden natürlich auch diese gelehrten Vermutungen hinfällig!


Gleich verschiedenen früheren Forschern ist auch RIESS
geneigt⁠[3138], als ältestes Zeugnis für das Vorkommen des Wortes
„Chemie“ jenes in einem Berichte über die Niederwerfung des
alexandrinischen Aufstandes durch Kaiser DIOKLETIAN im Jahre
296 anzuerkennen. Der byzantinische Lexikograph SUIDAS
erzählt hierüber in seinem Sammelwerke: „Chemie (χημεία, Chemeía) ist
die κατασκευή (Kataskeué, Verfertigung, Darstellung) des Silbers und
Goldes. DIOKLETIAN ließ diese Bücher aufsuchen und verbrennen;
weil sich die Ägypter empört hatten, verfuhr er gegen sie hart und
grausam; so ließ er auch die von ihren Vorfahren (τοῖς παλαιοῖς;
wörtlich: den Alten) über die Chemie (περὶ τῆς χημείας) des Goldes und
Silbers verfaßten Bücher aufsuchen und verbrennen, damit die Ägypter
aus dieser Kunst (έκ τῆς τέχνης) keine Reichtümer mehr schöpfen und
sich nicht mehr auf diese hin gegen die Römer empören könnten⁠[3139].“


Bereits GIBBON, der 1776 sein großes Werk „Decline and
Fall of the Roman Empire“ vollendete, hob hervor⁠[3140], und neuere
Historiker, bis zu gewissem Grade auch KOPP⁠[3141], stimmen
ihm hierin zu, daß SUIDAS erst im 10. Jahrhundert schrieb und
eine Bestätigung durch Quellen aus diokletianischer Zeit fehlt, sowie
daß die Begründung der vom Kaiser befohlenen Maßregel wenig glaubhaft
erscheine, weshalb wohl die ganze Erzählung in das Reich der Fabel zu
verweisen sei. WIEGLEB⁠[3142],
SCHMIEDER⁠[3143] und
auch wieder BERTHELOT⁠[3144] nehmen an, es habe sich um Bücher
metallurgischen Inhalts, etwa über die ägyptischen Geheimverfahren zur
Gewinnung und Aufbereitung des Goldes und Silbers gehandelt (welches
letztere aber in Ägypten niemals bergmännisch gewonnen wurde!),
und KOPP hält es ebenfalls nicht für ausgeschlossen, daß
κατασκευή als bergmännischer oder metallurgischer Ausdruck anzusehen
sei⁠[3145], — soferne man der so späten Darstellung des SUIDAS
überhaupt Vertrauen schenken wolle. In dieser Hinsicht ist jedoch
zu bemerken, — und KOPP erörtert dies ausführlich⁠[3146]
—, daß auch JOHANNES von ANTIOCHIA, um 700, in
seiner „Chronik“, die zum Teil auf jener des PANODOROS (um
400) fußen soll und von der uns CONSTANTIN PORPHYROGENNETES
(10. Jahrhundert) einen Auszug erhalten hat, der Verbrennung der
ägyptischen Bücher περὶ χημείας ἀργύρου καὶ χρυσοῦ (über die Chemie
des Silbers und Goldes) Erwähnung tut; dieser Autor verwirft ferner
die Deutung des goldenen Vließes auf ein Fell, in dessen Zotten
die Kolcher nach STRABON das feine Flußgold auffingen,
hält es vielmehr (wie nachher auch SUIDAS und Andere) für
eine Tierhaut, ein Pergament, mit der Anweisung „Gold zu machen
mittels der Chemie“ (διὰ χημείας), für ein verderbliches, mit Fluch
behaftetes Geschenk des HERMES, gleich dem goldenen Lamme
des ATREUS und THYESTES und dem goldenen Halsbande
der HERMIONE⁠[3147]. Endlich gedenken des diokletianischen
Befehles aber auch die Akten des hl. PROKOP, die zwar in
der heute vorliegenden Gestalt dem 10. Jahrhundert entstammen, aller
Wahrscheinlichkeit nach aber bereits gegen 400 abgefaßt sind⁠[3148].
Mangeln also auch ganz bestimmte Beweise, so sprechen doch äußere
Gründe nicht gegen die geschichtliche Wahrheit des Ereignisses,
innere aber entschieden für sie. Daß dabei an Bücher über
geheime bergmännische oder metallurgische Verfahren zu denken sei,
ist allerdings nicht anzunehmen, denn über solche durfte überhaupt
nicht geschrieben werden, und es fehlt jeder Anhalt dafür, daß gegen
dieses Verbot jemals gesündigt worden sei und daß es Schriften solchen
Inhaltes überhaupt gegeben habe. Dagegen bestand um 300 tatsächlich
bereits eine von den „Alten“ überkommene, ausgedehnte alchemistische
Litteratur, — verfaßte doch um diese Zeit ZOSIMOS sein
umfangreiches Werk, wie er ausdrücklich angibt, unter Benützung aller
seiner zahlreichen Vorgänger —, und daß deren Gegenstand, also eben
die „Chemie“, damals noch keinen Namen gehabt hätte, ist nicht nur an
sich äußerst unwahrscheinlich, sondern wird dadurch widerlegt, daß
die obengenannten Autoren und auch ZOSIMOS selbst (dieser
allerdings an einer bestrittenen Stelle, s. weiter unten) χημεία als
bereits wohlbekannten Fachausdruck gebrauchen. Gerade die Schriften
des ZOSIMOS bestätigen indessen, falls dies überhaupt noch
eines Beweises bedürfte, in welchem innigen Zusammenhange die Chemie
mit Mystik und Aberglauben, Magie und Astrologie stand⁠[3149], und
schon KOPP⁠[3150]
    sowie BURCKHARDT⁠[3151] vermuteten
daher, daß DIOKLETIAN, der grausame Verfolger und Ausrotter
aller ketzerischen Irrlehren, der z. B. in der ganzen Provinz Afrika
die Verbreiter des Manichäismus aufgreifen und samt ihren Schriften
verbrennen ließ⁠[3152], auch die chemischen Bücher den magischen
und abergläubischen zugezählt und sie daraufhin gleichfalls der
Vernichtung preisgegeben habe.


Indessen ist in dieser Hinsicht noch ein Umstand in Betracht zu ziehen,
dessen Bedeutung bisher anscheinend niemand genügend gewürdigt hat,
nämlich die Beziehung DIOKLETIANS zum römischen Münzwesen.
Nachdem dieses während der Bürgerkriege, gegen Ende der Republik, nicht
selten im argen gelegen hatte (s. z. B. die oben erwähnte „Lex Cornelia
de falsis“ von 81 v. Chr.), ließ die beginnende Kaiserzeit ihm große
Sorgfalt angedeihen, und ihre sämtlichen Goldstücke zeichnen sich daher
durch genaues Gewicht und hohe gleichmäßige Reinheit aus⁠[3153]; aber
schon NERO (54–68) begann u. a. den silbernen Denaren einen
Zusatz von Kupfer zu geben⁠[3154], und die Versuchung, diesen zu erhöhen
und bei anderen Münzen in ähnlicher Weise zu verfahren, machte sich
allmählich desto verführerischer geltend, je weiter die politische
und finanzielle Kraft des Reiches und die Zuverlässigkeit seiner
Verwaltung sank, und in je stärkerem Maße, als Folge einer zuletzt fast
wahnwitzigen Verschwendung, das Abströmen des Gold- und Silber-Geldes
nach dem Osten fortdauerte, hauptsächlich nach den arabischen
und indischen Stapelplätzen der orientalischen Luxuswaren⁠[3155].
Bereits zur Zeit TRAJANS (98–117) und MARC AURELS
(161–180) enthielten die Silbermünzen bedenkliche Mengen an Kupfer,
die Bronzemünzen an Zinn, Zink (10–15%, in Gestalt von Messing?) und
Blei, die Messingmünzen an Zinn und Blei⁠[3156], und dieser Zustand
verschlechterte sich im Laufe des 2. Jahrhunderts immer weiter, wenn
auch nicht in regelmäßiger Weise⁠[3157]. Im 3. Jahrhundert endlich
führte der Verfall der politischen und wirtschaftlichen Verhältnisse
zunächst zu einer schweren Bedrängnis der Staatsfinanzen, und
schließlich „zum völligen Zusammenbruche“, „zu einer Art Bankerott“,
äußerlich hervortretend in einer raschen, bis dahin unerhörten
Verschlechterung der Legierungen und im fast gänzlichen Verschwinden
des guten Silbergeldes⁠[3158]. Der ehemalige Silberdenar von etwa 99%
Silbergehalt und 50 Pfg. Geldwert enthielt schon unter SEVERUS
(222–235) nur mehr etwa 50% und unter AURELIAN (270–275) gar
nur mehr 4% Silber, so daß die Kaufkraft dieses sog. „Weißkupfers“,
das schon nach ganz kurzem Umlaufe seinen flüchtigen Silberglanz
verlor und nicht mehr vom Kupfer zu unterscheiden war, unter
SEVERUS auf 30, und unter AURELIAN auf 1¼ Pfg.
herabsank, also auf die des Kupfers⁠[3159]. Aber auch das Kupfergeld
war infolge Bleizusatzes meist entwertet, und die ohnehin schon immer
seltener werdenden Goldstücke wiesen derartige Mindergehalte (bis
zu 50%) und so erhebliche und unregelmäßige Untergewichte auf, daß
selbst die öffentlichen Kassen sie nicht mehr in Zahlung nahmen,
vielmehr wie in ältester Zeit das Silber und Gold zugewogen
verlangten⁠[3160]. Eine wichtige Rolle bei diesen Vorgängen, den
Kennzeichen „wachsender allgemeiner Verarmung und Verrohung“⁠[3161],
spielten zweifellos die Betrügereien und Unterschleife der
„monetarii“, des Münzstätten-Personals, das z. B. in Rom den Versuch
AURELIANS zu einer mindestens teilweisen Reform durch
Erregung eines gefährlichen Aufstandes beantwortete, dessen blutige
Unterdrückung (274?) dem Kaiser nur mit großer Mühe gelang⁠[3162]. Erst
DIOKLETIAN (284–305) erkannte in vollem Umfange die ungeheure
politische und wirtschaftliche Gefahr der Münzverschlechterung, und
zweifellos sollte sein Maximaltarif, der sichtlich allein den Vorteil
des Verbrauchers im Auge hat, in erster Linie das weitere Sinken des
Wertes der Silber-Scheidemünze verhindern und dadurch dem Soldaten
und Beamten wieder die Gewißheit sichern, für seinen Gehalt das zum
Leben Nötige an Ware und Handwerkerarbeit beschaffen und eine Familie
erhalten zu können⁠[3163]. Zwecks schleunigster Herbeiführung geordneter
Zustände zog der Herrscher die schlechten Goldstücke aus dem Verkehr,
ließ Silber und Gold nach bestimmten und festen Gewichtseinheiten
ausprägen, schritt in schärfster Weise gegen die von AURELIAN
fruchtlos bekämpfte Falschmünzerei ein und untersagte schließlich jede
Ausmünzung von Weißkupfer-Denaren⁠[3164]. Diese Maßregeln, die der
Kaiser als höchst dringliche und unaufschiebbare mit allem Nachdruck
betrieb, verursachten in Alexandria, dessen Wohlstand ohnehin durch
die endlosen Kriege im Osten und durch andauernde Handelsstörungen
auf das schwerste gelitten hatte⁠[3165], außerordentliche Erregung,
die nicht wenig zum Ausbruchs des gefährlichen Aufruhres von 296
beitrug⁠[3166]. Seit jeher nahm nämlich der weitaus größte Teil des nach
dem Orient abfließenden guten Silber- und Gold-Geldes seinen Weg über
Alexandria⁠[3167], das eine solche Gelegenheit nicht ungenützt ließ,
ferner war die Stadt Sitz eines der größten Münzämter des römisches
Reiches, das von Anfang an kein Gold und in späterer Zeit auch kein
Kupfer mehr ausprägte, wohl aber große Massen silberner Scheidemünze,
namentlich 4-Drachmen-Stücke (στατήρ = Statér; Schekel), deren
Silbergehalt allmählich von 25 bis auf 4, ja bis auf 1,8% gesunken
war⁠[3168]. Das Verbot, diese weiter in Umlauf zu setzen, und das
Einschreiten gegen die im ganzen römischen Reiche, vor allem aber in
Ägypten weitverbreitete private Falschmünzerei⁠[3169] bedeutete also
für die Alexandriner einen gefährlichen Angriff auf Erwerbsquellen,
die sie unter ihre lohnendsten zählten, und dieser Umstand erklärt
zu einem guten Teile die Leidenschaft, mit der sich ein seit langem
unzufriedener und verhetzter Pöbel dem großen Aufstande von 296
hingab; er macht aber auch die furchtbare Härte begreiflich, mit
der der Kaiser, gestört in der Ausführung eines seiner wichtigsten
Pläne, gerade in diesem Falle verfuhr, und wenn er die noch von
AURELIAN geduldete ägyptische Münzstätte sofort völlig
aufhob⁠[3170] und gleich den ketzerischen Büchern der Manichäer auch
die chemischen der Alexandriner aufsuchen und verbrennen ließ, so läßt
sich ohne weiteres vermuten, was er von der chemischen „Kunst“ und den
durch sie zu gewinnenden „Reichtümern“ hielt: in den von den „Alten“
verfaßten Büchern erblickte er Anleitungen zur Falschmünzerei, und daß
diese tatsächlich, wie stets und allerorten so auch in Alexandria, mit
alchemistischen Bestrebungen enge verbunden war, beweist der „Papyrus
KENYON“ des 3. Jahrhunderts⁠[3171], der dem DEMOKRITOS
ein bewährtes Rezept zur Münzfälschung zuschreibt). Auch die oben
angeführte Stelle des RUFINUS (245–310)⁠[3172] über die
heimliche Tätigkeit der nach Kanopos geflüchteten alexandrinischen
Zauberpriester erweckt ähnlichen Verdacht, um so mehr, als schon
unter CONSTANTIN DEM GROSSEN wiederum Weißkupfer-Geld (auch
untergewichtiges) in Umlauf kam, das seine Söhne für wertlos erklären,
einziehen und durch besseres ersetzen mußten⁠[3173]; und doch war
schon seit dem 3. Jahrhundert die Verbrennung, die als schwerste
Todesstrafe „ohne Unterschied des Standes“ Hochverrat, Gotteslästerung,
Blutschande, widernatürliche Unzucht und Zauberei traf, auch auf
Münzfälschung ausgedehnt worden⁠[3174]!


Allem Dargelegten zufolge liegt also kein Grund vor, zu bezweifeln,
daß die von SUIDAS übermittelte, vielumstrittene Erzählung
ihrem Kerne nach richtig ist, und daß DIOKLETIAN in der
χημεία (Chemie) das sah, als was sie demgemäß auch SUIDAS
noch definiert, eine seiner Meinung nach den verwerflichsten Zwecken
dienende Kunst der „Verfertigung von Silber und Gold“. Aber diese
Definition ist keine erschöpfende; sie zeigt zwar, in welchem Lichte
dem von einer ganz bestimmten Anschauungsweise Erfüllten die Chemie
erschien, was diese aber war, und wie ihr Name, der in
den Worten „Bücher über die Chemie des Goldes und Silbers“ als ein
schon ganz geläufiger vorausgesetzt wird, zu erklären sei, darüber
besagt sie nichts. Die tunliche Aufhellung dieser Frage erfordert daher
weitere Untersuchungen.




4. Herkunft des Namens Chemie.





Als eines der wichtigsten Zeugnisse für die frühe Verbreitung der
Chemie und ihres Namens ist die Tatsache zu betrachten, daß man
spätestens im 3. Jahrhundert bereits das Bedürfnis empfand, einen
„Heros epónymos“ (namengebenden Urheber) für sie zu suchen, und daß
sich ein solcher schon bei ZOSIMOS, also um 300 n. Chr., unter
dem sichtlich wohlbekannten Namen CHEMES, CHIMES,
CHYMES angeführt und seither als hochgefeierter
Schriftsteller, „Prophet“ und „erster Chemiker“ gepriesen findet;
wie in allen dergleichen Fällen wird auch im vorliegenden der wahre
Sachverhalt umgekehrt, d. h. der künstlich ausgedachte Namen des
Erfinders als das Ursprüngliche hingestellt, die in Wirklichkeit allein
vorhandene Kunst oder Wissenschaft aber als die abgeleitete.


ZOSIMOS spricht in dem seiner „Schwester“ THEOSEBEIA
gewidmeten Buche „Imuth“ über eine (weiter unten noch näher zu
erörternde) hellenistische Sage, deren Gegenstand die Überlieferung
gewisser Geheimkünste durch gefallene Engel ist⁠[3175], und berichtet,
daß sie erfolgte „durch das Buch χημεῦ (Chemeú), — richtig χημοῦ
(Chemú), also durch das Buch des CHEMES—, „woher die
Kunst χημεία (Chemeía) heißt“⁠[3176]. So lange diese Stelle nur aus
einem Werke des Byzantiners GEORGIOS SYNKELLOS bekannt
war, der im 9. Jahrhundert lebte, konnte die Möglichkeit einer
späteren Einschiebung nicht für ausgeschlossen gelten⁠[3177].
Sie findet sich aber auch schon in dem von BERTHELOT
veröffentlichten „syrischen Traktat“ ⁠[3178], der ursprünglich wohl
im 5. oder 6. Jahrhundert niedergeschrieben ist⁠[3179], und lautet
dort nach DIELS in berichtigter Übersetzung, — denn die
bei BERTHELOT gegebene ist mangelhaft —, „sie lasen die
Schriften des KHUMU, und daher wird die Khumia genannt“;
hiernach sei anzunehmen, daß diese beiden Worte in der griechischen
Vorlage χυμοῦ (CHYMU) und χυμεῖα (Chymeia) lauteten⁠[3180]. In
den Handschriften des ZOSIMOS kommt auch, wie erwähnt, die
Form CHYMES neben CHEMES und CHIMES vor,
dagegen, soweit bekannt, nur Chemeia; nach OLYMPIODOROS war es
Χήμης (CHEMES), der (angeblich) dem PARMENIDES den
Spruch ἕν καὶ πᾶν (Hen kai pan) entlehnte und ihn durch die sich in
den Schwanz beißende ägyptische Schlange darstellte. Der byzantinische
Chronist KEDRENOS endlich, ein unzuverlässiger und
unkritischer Kompilator des 11. Jahrhunderts, entnahm einer unbekannten
Quelle etliche Worte über „die Künste des Χείμης“ (CHEIMES)
und die „Betrügereien eines ἀνήρ τις χιμευτής (chimeutés)“, las
also nach DIELS den Titel des „Urbuches“ vermutlich Χήμα
(Chéma)⁠[3181].


ZOSIMOS, und wohl schon der angebliche HERMES, auf
dessen „Physika“ er sich beruft, bezeichnet als Urheber der Chemia
als der Kunst, unedle Metalle in edle zu verwandeln, die Priester
Ägyptens und versetzt, wie auch ein Zitat bei STEPHANOS
von ALEXANDRIA bestätigt, die erste Entstehung in die
Urzeit dieses Landes, dessen nordägyptischen Namen „Chemi“ er mit
NOAHS Sohn CHAM in Verbindung bringt, weil dieser
der Vater des MESTREM (= Mizraïm = Ägypten = Chêmî) ist;
daraufhin identifiziert er CHAM mit CHEMES und
erklärt die Chemie als die Kunst dieses CHEMES, des ersten
Chemikers⁠[3182]. — Legenden-Bildungen solcher Art reichen weit zurück:
Schon CLEMENS ROMANUS (spätestens im 3. Jahrhundert) sagt,
daß von CHAM, dem Sohne NOAHS, MESTREM
oder MESRAÏM (Dual, = die beiden Ägypten) abstamme, von
dem die Babylonier, Perser und Ägypter herkommen, sowie der Magier
NEBROD (NIMROD), den er für die nämliche Person hält
wie ZOROASTER⁠[3183]. Nach JOHANNES CASSIANOS, der im
4. Jahrhundert schrieb, hatte CHAM, „der die Magie vererbte“,
sie zur Zeit der Sündflut ohne Wissen NOAHS aufbewahrt und
gerettet, indem er sie auf Platten aus verschiedenen Metallen eingraben
ließ, und tatsächlich war noch um 200 n. Chr. in Ägypten ein Buch
mystischen Inhaltes unter dem Titel „Prophezeiungen des CHAM“
im Umlaufe⁠[3184]. Endlich wird auch erzählt, NOAH habe die
von ADAM überkommenen Bücher der Magie, sowie die magischen
Schriften des HENOCH, in einem Winkel seiner Arche verborgen,
CHAM habe sie aber entdeckt, gestohlen und später seinem
Sohne MISR geschenkt, der sie dann nach Misraïm = Ägypten
brachte⁠[3185].


Derlei Phantasien gegenüber konnte schon KOPP mit Recht alle
Ableitungen der Chemie von CHEMES und CHAM als
„Träumereien“ bezeichnen⁠[3186], und HOFFMANN hinzufügen:
„Nicht von CHIMES rührt die Benennung der Chemie her, vielmehr
ist diese seine Mutter und CHAM sein Vater“⁠[3187]. Auch ist
zu beachten, daß, entgegen früheren Ansichten, CHEMES oder
CHIMES kein ägyptischer oder hellenisierter ägyptischer
Eigenname war, denn die Hieroglyphe des Gottes von Koptos, „der Stadt
der Bergleute“, dem RAMSES III. (um 1200 v. Chr.) auf einer
Stele der Goldbergwerke von Kuban in Nubien als „Herrn des Gebirges
und Schutzgott der Bergleute“ huldigt, ist nicht CHEM zu
lesen⁠[3188], sondern MIN⁠[3189].


„Chemie“ ist aber, wie bereits der große Sprachforscher und Etymologe
POTT in seiner einschlägigen Abhandlung hervorhob, auch kein
griechisches Sprachgut, vielmehr „ein aus dem Griechischen schlechthin
unerklärbares Fremdwort“⁠[3190], und HOFFMANN stimmt ihm hierin
bei⁠[3191]. Der im späteren Griechischen so häufige Wechsel von η, ει,
υ und ι, der Übergang von η, ει und υ in ι (sog. Itacismus), sowie
die wachsende Vorliebe für diese „itacistische Gleichmacherei“⁠[3192]
erzeugten oder begünstigten nach KOPP⁠[3193] und
POTT⁠[3194] das Vorkommen der Formen χημία, χημεία, χειμεία,
χυμεία, χημαία, χημᾶ, χείμη, χίμη; doch glaubt POTT, „mit
größter Zuversicht“ χημεία (Chemeía) als die Ursprüngliche hinstellen
zu dürfen, und auch HOFFMANN versichert, daß die weitaus
meisten der zahlreichen von ihm durchforschten griechischen, syrischen
und früharabischen Codices vorwiegend, und manche griechische
nie anders schrieben als χημεία oder χιμεία (Chimeía), während
sich die Lesart χυμεία (Chymeía) erst in späterer Zeit geltend
machte⁠[3195].


Versuche, im Gegensatze zu POTTS Urteil „Chemie“ dennoch aus
dem Griechischen abzuleiten, waren schon in früherer Zeit unternommen
worden, wobei man zumeist auf die mit Schmelzung, Fluß, Guß u. dgl.
in Verbindung stehenden Worte χέω, χύω, χῦμα, χεῦμα zurückgriff,
doch hatten sowohl KOPP⁠[3196]
wie POTT⁠[3197] und
GILDEMEISTER⁠[3198] sie abgewiesen, und letzterer bemerkt
ausdrücklich: „Nicht zu denken ist an Gießen oder Schmelzen, was
jetzt auch ganz aufgegeben ist.“ Neuerdings erstand indes dieser
Erklärungsweise in STEPHANIDES wiederum ein Fürsprecher:
seiner Meinung nach hat man auszugehen von „Chymes“ und „Chymeia“,
„welcher Name der heiligen Kunst von χύμα (Chýma) = Metallguß
herkommt“. Laut AGATHARCHIDES’ Bericht (um 150 v. Chr.)
verbleibt nämlich beim Behandeln des echten Goldsandes ψάμμος mit
gewissen Zuschlägen schließlich „χρυσίου τὸ χύμα“ = „der Guß (Chýma)
des Goldes“, dessen Gewinnung nach STEPHANIDES ein altes
Geheimnis der ägyptischen Priester war; diese hätten schon beim
Einbruche der Perser (525 v. Chr.) die Eroberer hierüber getäuscht,
indem sie aus Blei, aber auch aus Kupfer, Eisen und anderen gemeinen
Metallen oder οὐσίαι (die nicht durch die λίθοι, die unreinen Metalle
und Erze ersetzbar sind), im Zustande von χυτά (Chytá = Schmelzen),
vermöge eines vermittelnden Zusatzes, des „Steines der Weisen“, ein
goldähnliches χύμα (Chýma) gewannen, so daß jene glaubten, die
gemeinen Metalle seien wirklich in Gold verwandelt worden. Demgemäß
sei Chyma das Stammwort von Chymeia, und diese ursprünglich die Kunst,
Gold und goldähnliche Legierungen herzustellen, wobei das Blei als
„Urmaterie“ erschien und wegen seiner Schwärze auch mit dem schwarzen
Boden Ägyptens und dem Nilschlamme verglichen wurde als der Quelle,
aus der alles Vorhandene entsteht; weiterhin sei aber der Name von
dieser altägyptischen Methode auch auf die neue, persische, durch
OSTANES vermittelte, übertragen worden, die darin bestand,
die gemeinen Metalle auf einer metallenen Platte, der κηροτακίς
(Kerotakís), mit einem φάρμακον (Phármakon, Mittel) zu erhitzen, durch
das die Goldfarbe hervorgebracht wird⁠[3199].


Obwohl sich, vorwiegend wohl vom philologischen Standpunkte aus, kein
Geringerer als DIELS ebenfalls dieser Ansicht anschloß und
von χύμα (Chýma), — dessen vereinzeltes Vorkommen er noch in einer
der „Hippokratischen Schriften“ (3. Jahrhundert), in der „Septuaginta“
und an einigen anderen Stellen nachwies —, zunächst χυμεύειν und
davon dann χυμεία, χύμευσις, χυμευτής, χυμευτικός, sowie Χύμης
(CHYMES) ableiten will⁠[3200], muß man jedoch feststellen,
daß sie der inneren Berechtigung durchaus ermangelt. Nirgendwo findet
sich bezeugt, oder auch nur erwähnt, daß die Goldgewinnung in der
Wüste von Priestern betrieben worden oder deren Geheimnis gewesen
sei, und demgemäß den Namen einer „heiligen, göttlichen Kunst“ (ἱερὰ,
θεία τέχνη) getragen habe; nirgends, daß die ägyptischen Priester
schon die persischen Eroberer, die ihnen überdies an metallurgischen
Kenntnissen weit überlegen waren, hinters Licht zu führen versuchten;
nirgends, daß sie in so früher Zeit Transmutationen angestellt, das
Blei als Urmetall betrachtet und einen „Stein der Weisen“ gekannt
hätten; nirgends endlich, daß die Perser Alchemie getrieben, und daß
die Benützung der Kerotakis eine persische, erst durch OSTANES
(den berüchtigten pseudepigraphischen Schriftsteller, Zauberpriester,
Propheten usf.) nach Ägypten gebrachte Methode gewesen sei⁠[3201]. Es
ist ferner das Wort Chymeia „bei den Griechen nie anders als von der
Metall-Verwandlung gebraucht worden“⁠[3202], und zwar mit dem
bestimmten Nebensinne einer betrügerischen, der ihm auch bei
den Syrern, Arabern und allen Späteren unentwegt anhängen bleibt. Wenn
also, wie DIELS erwähnt, einige Punkte der hellenistischen
Erzählung von der Überlieferung der Geheimkünste durch gefallene Engel,
und selbst die Definition des SUIDAS, mit der Ableitung der
Chemie von χύμα nicht unvereinbar sind, wenn ferner in einer der
Fassungen des sog. „Steinbuches des ARISTOTELES“ Kimija
auch für die „Künste der Metallgießer“ gebraucht wird⁠[3203], usf.,
so ist dies nicht beweisend, weil auch bei diesen Anlässen schon
stillschweigend vorausgesetzt oder offen erwähnt wird, daß es sich um
nachahmende und betrügerische Fälschung handle: niemals wird aber der
„Chemiker“ als Erzgießer angesehen und bezeichnet, oder dieser, etwa
der χαλκοχύτης (Gießer des Kupfers, des Erzes)⁠[3204], als „Chemiker“.
Endlich hebt auch HOFFMANN noch hervor, daß bei einer
Ableitung des Wortes „Chemie“ von der sehr seltenen Bezeichnung χύμα
oder χεῦμα für in Barren gegossenes Metall, wonach also χυμεία etwa
die „Beschäftigung mit metallischen Rohprodukten zwecks Goldbereitung“
wäre, eher der Namen χυματεία (Chymateía) zu erwarten bliebe,
analog der μεταλλεία (Metalleía = Beschäftigung mit Metallen) des
SUIDAS⁠[3205].


Außer der Herkunft des Ausdruckes Chemie von χέω oder χύμα
wurde seitens älterer Gelehrter auch der von χυμός (Chymós =
Flüssigkeit, Saft) in Betracht gezogen, im Sinne einer zur
Verwandlung der Metalle dienlichen Lösung; KOPP⁠[3206],
POTT⁠[3207]
und DIELS⁠[3208] lehnten sie ab,
während GILDEMEISTER⁠[3209] die Ansicht vertrat, χυμεία als
„transmutierende Substanz“ sei zwar bei den Griechen nicht, oder doch
nicht sicher nachweisbar, die Araber aber hätten sie von ihnen als
solche übernommen: bei ihnen sei die „Kîmijâ“ ursprünglich ein χυμός
(Chymós), ein flüssiges Präparat, im Gegensatze zum ξήριον
(Xérion), dem festen Streupulver, das, — wie FLEISCHER
schon 1836 zeigte⁠[3210] —, in Verbindung mit dem arabischen Artikel
al, als „Aliksîr“ dem „Elixîr“ den Namen gab; erst später bezeichne
dann Iksîr vorwiegend die transmutierende Substanz in beliebiger Form,
Kîmijâ aber nicht mehr das Präparat oder auch seine Verfertigung
(ποίησις), sondern die Wissenschaft als solche. RIESS
stimmt diesen Darlegungen zu⁠[3211] und vermutet, daß die Beinamen
der chemischen Kunst, θεία und ἱερά (die göttliche, die heilige),
Übersetzungen ägyptischer Worte seien (wofür jedoch nicht der geringste
Anhaltspunkt vorliegt). HOFFMANN indessen erklärt die Annahme
GILDEMEISTERS für sachlich und sprachlich ganz unmöglich:
χημεία oder χιμεία, — so ist die richtige, alte, dem Namen Χήμης
entsprechende Schreibweise, während χυμεία erst später vorkommt⁠[3212]
—, tritt bei sämtlichen griechischen Autoren und deren frühesten
syrischen Übersetzern niemals als der Name eines Präparates
auf, sondern allein als der einer Kunst und Wissenschaft, und überdies
haben in den chemischen Schriften χυμοί (Chymoí = Säfte) die übliche
Bedeutung der Säfte (humores) des menschlichen Körpers⁠[3213], — wie
denn auch z. B. bei ALCHWARIZMI (um 980) „Kimus“ = Chymus
ist⁠[3214] und im „Steinbuche des ARISTOTELES“ „Kîmûsât“ =
Mischungen der Säfte, Temperamente⁠[3215]. Erst die Araber und jene
späteren Syrer, die zum Teil schon wieder aus arabischen Quellen
schöpften, gebrauchen Kîmijâ auch in dem von GILDEMEISTER
erwähnten Sinne⁠[3216], aus dem dann in mittelalterlichen Schriften
„Kimia“ und „Alkimia“ nicht nur als Bezeichnung von chemischen
Präparaten, sondern selbst von Apparaten und Gefäßen hervorgeht⁠[3217].
Diese sämtlichen Bedeutungen sind sekundär, und schon deshalb erscheint
es ausgeschlossen, daß ihnen der Name für das Primäre entlehnt worden
sei, nämlich für die Kunst der Umwandlung unedler und die Darstellung
edler Metalle.


Bereits POTT wies 1876 darauf hin, daß das lange î des
arabischen Kîmijâ auf itacistische Aussprache von χημεία oder χυμεία
deute, so daß das Wort wohl nicht unmittelbar als griechisches, sondern
als „auf fremdem Boden gewachsenes“ in das Arabische übergegangen sei;
seine Vermutung wurde durch spätere Forschungen bestätigt, und es
ist unumgänglich, deren Ergebnisse teilweise schon an dieser Stelle
vorauszunehmen.


Die Araber lernten nach REITZENSTEIN die hermetische und
alchemistische Litteratur zweifellos zuerst gelegentlich der Eroberung
von Harrân kennen, und ihre ersten eigenen Nachbildungen entstanden
vermutlich in harranischen, also wesentlich syrischen Kreisen⁠[3218].
Die Syrer selbst trieben, der üblichen Annahme nach, mindestens seit
dem 6. Jahrhundert Chemie, wahrscheinlich aber, wie u. a. das oben
angeführte Zitat aus den Hymnen des hl. EPHRAIM ersehen läßt,
bereits seit dem 4., und besaßen eine ganze Reihe unmittelbar aus dem
Griechischen angefertigte Übersetzungen alchemistischer Schriften,
von denen nach HOFFMANN noch zahlreiche (u. a. in London
und Cambridge) erhalten sind, — leider, bis auf die wenigen von
BERTHELOT benützten, in undurchforschtem Zustande⁠[3219]. Aus
ihnen, aber auch schon aus inzwischen entstandenen arabischen Werken,
schöpfte u. a. BAR BAHLUL, der um 950 ein wichtiges syrisches
Wörterbuch verfaßte⁠[3220]. Die Kimia bezeichnet er in diesem als
die Wissenschaft von den sieben Metallen und der Verwandlung ihrer
Natur, von den Arbeiten, die die unedlen und edlen Metalle sowie
„Glas“ (= künstliche Edelsteine?) betreffen, von der Herstellung
des „philosophischen Steines“ (Steines der Weisen), sowie von der
künstlichen Darstellung des Goldes und Silbers; einige glauben, „Kimia“
komme von „Kima“, einer Bezeichnung der acht Sterne der Plejaden, und
bedeute daher eine „Arbeit mit acht Mischungen“, andere aber nennen sie
„Kameleía“ oder „Khemaléa“, d. i. χαμαιλέων, Chamäleon. Hierüber heißt
es: „Die ‚Körper‘ (= οὐσίαι, gemeine Metalle) in ihrer Zusammensetzung
(ἐν συνθέσει) nennt man Chamäleon“⁠[3221], und dieser Satz, den
HOFFMANN nicht ganz richtig aufgefaßt hat, spielt darauf an,
daß vermöge der Kunst die (erst schwarze) metallische Schmelze ihre
Farbe zu wechseln, also zu Silber und Gold zu werden vermag, ohne doch
ihr eigentliches Wesen zu verändern, ganz so, wie das Chamäleon je nach
den Umständen alle Farben annehmen kann, dabei aber doch stets eines
und dasselbe bleibt⁠[3222]. Vermutlich liegt übrigens der Benennung
nicht nur der Vergleich mit dieser Eidechsenart zugrunde, sondern
auch eine Anspielung auf DEMOKRITOS, dem man eine „Chamäleon“
betitelte Abhandlung zuschreibt, die aber zoologischen Inhaltes war und
nicht alchemistischen.


Unter den älteren arabischen Autoren, die übrigens vielfach nur
arabisch schreibende Syrer oder Perser waren, erwähnt ABU
JUSSUF (gest. 789) die Chemie schon als etwas Wohlbekanntes, indem
er als sprichwörtliche Redensarten anführt: „Wer die Kîmijâ sucht,
ist nicht sicher vor Verarmung“, und „Nicht zu erlangen ist Jugend
durch Schminke, Gesundheit durch Arznei, Vermögen durch Kîmijâ“⁠[3223].
Die Schriften der „Treuen Brüder“, die zwar erst im 10. Jahrhundert
abgefaßt sind, sich aber auf das engste weit älteren, den griechischen
Originalen noch ganz nahestehenden anschließen, berichten, daß viele
Salze in der Kîmijâ und von den Chemikern gebraucht werden⁠[3224]; bei
ALDSCHAHIZ (gest. 869) und in einer alten, im Wörterbuche
des JAQUT (1178–1229) angeführten Quelle heißt der Chemiker
Alkimavi oder Alkimijâ’î⁠[3225]; der hervorragende Philosoph und
Enzyklopädist ALKINDI (gest. nach 870) richtete an den
Khalifen ALMUʿTADID (813–842) einen Brief über die „Kîmijâ
altabîch“ = „Nachahmung (oder Fälschung) der Speisen“, schildernd
die Kunst der Vortäuschung von Eiern, Leber, Hirn, Fleisch u. dgl.,
ohne solche in Wirklichkeit mit zu verwenden⁠[3226]; nach IBN
ALFAQIH (gest. 902) verlieh Allah den Bewohnern Rûms (des
oströmischen Reiches) u. a. das Wissen von der Ausübung der Chemie,
dortige „Philosophen“, die ein persischer König gelegentlich schlecht
behandelte, verbrannten aber, nachdem, sie noch das für ihr eigenes
ferneres Leben nötige Gold gemacht hatten, ihre sämtlichen Bücher, so
daß diese Kunst seither verloren ging⁠[3227]. Der berühmte Reisende
und Schriftsteller ALMASʿUDI (gest. 956) sagt: „Alkîmijâ
ist das Werk der Darstellung von Gold, Silber, Edelsteinen, Perlen
und Elixir“⁠[3228]; in den Erzählungen „1001 Nacht“, deren arabische
Quellen zum Teil bis ins 8. Jahrhundert zurückgehen, ist „Chemie und
natürliche Magie die Kunst, Silber und Gold darzustellen“⁠[3229]; nach
ALTHAʿALIBI (961–1038) erfand diese Kunst KARUN
[d. i. der KORAH der Bibel]⁠[3230], und noch bei
ALAKFANI (auch ALANSARI oder ALSACHAWI,
gest. 1348) findet sich die alte Definition angeführt „al Kîmijâ ist
die Kunst, aus unedlen Metallen Gold und Silber zu machen“⁠[3231].
Über die Herkunft des Namens „Chemie“ blieben aber ebenso wie
die Syrer auch die Araber im unklaren: schon ALCHWARIZMI (um
980) glaubt, Alkîmijâ sei ein arabisches Wort, komme von jakmî, dem
Imperfektum des Zeitwortes kamâ, bedeute „er verheimlichte, verhüllte,
verschwieg“, und weise auf eine Geheimwissenschaft hin⁠[3232],
ALAKFANI gar überliefert eine Etymologie, die Kîmijâ in
Zusammenhang mit dem hebräischen „Kîm-Jah“ bringen will, angeblich =
„wohltätiger als Gott“!⁠[3233]


Aus allem Vorstehenden darf mit Sicherheit geschlossen werden, daß
„Chemie“ keinesfalls, wie man wegen der späten Erwähnungen bei
SYNKELLOS (9. Jahrhundert) oder SUIDAS (um 1000)
noch bis in die neueste Zeit hinein für möglich hielt, erst ein von
den Byzantinern gebrauchtes, ursprünglich vielleicht orientalisches
Wort ist; χημεία war vielmehr zweifellos schon bei den hellenistischen
Alchemisten gebräuchlich, ging, POTTS Vermutung gemäß, aus
ihren Schriften in die der Syrer und zuerst wohl aus diesen in die
der Araber über und bedeutete die „Goldmacherei“, und zwar eine
betrügerische. In letzterer Hinsicht läßt sich als Parallele noch
anführen, daß bei den Persern, die ihre alchemistischen Kenntnisse
gleichfalls den Syrern verdankten, schon im 10. Jahrhundert
FIRDUSI (= der Paradiesische), der Dichter des gewaltigen
„Königsbuches“ (Schah-Nameh), an einer Stelle dieses Werkes sagt: „Sein
Herz war voll Kîmijâ“, und damit meint „voll Falschheit“⁠[3234].


Stand aber der Ausdruck χημεία schon bei den hellenistischen
Alchemisten in Gebrauch und ist er nach POTT (und auch
HOFFMANN) „ein aus dem Griechischen schlechthin unerklärliches
Fremdwort“, so drängt sich auf die unabweisbare Frage nach seiner
Herkunft schon von vornherein als die wahrscheinliche Antwort
die auf: er stammt aus dem Ägyptischen. Lehnt man diese
Ableitung aus philologischen Gründen, oder unter dem Hinweise, „daß ein
Urwort Chemie in den Schriften der griechischen Chemiker fehlt“, als
eine „vergebliche“ unbedingt ab⁠[3235], so versperrt man den einzigen
gangbaren Weg, der überhaupt die Möglichkeit einer Lösung in Aussicht
stellt und verzichtet auf Verwertung der zwar wenigen, aber sehr
wichtigen, weil unmittelbare Anknüpfung gestattenden Zeugnisse.


Unter diesen ist das beachtenswerteste das des PLUTARCH, der
im 33. Kapitel seiner Abhandlung über „Isis und Osiris“ sagt: „Die
weisen Priester Ägyptens nennen das meist schwarzerdige Ägypten χημία
(Chemía), so wie das Schwarze [die Pupille] im Auge⁠[3236].“
Tatsächlich lautet der hieroglyphische Name Ägyptens „Kême“ =
das Schwarzerdige, das Schwarzland⁠[3237], und das nämliche Wort
charakterisiert auch den ägyptischen Einwohner = Mann des Schwarzlandes
(rem n kême)⁠[3238], den „schwarzen Stein“ (ôner kem = dunklen
Granit)⁠[3239], das „schwarze Kupfer“ (homt kem = Schwarzkupfer)⁠[3240],
den „schwarzen Weihrauch“, der beim Gottesdienste nicht gebraucht
werden darf, weil er „aus der Pupille des [bösen Gottes] SETH“
stammen soll⁠[3241] usf.; nichts zu tun hat es aber mit CHAM,
dem angeblichen Stammvater der afrikanischen Völker und daher auch
der Ägypter⁠[3242]. Im Koptischen heißt Ägypten ebenfalls Kême oder
Kêmi, und im unterägyptischen, den Griechen wohlbekannten Dialekte
χημι (Chemi), kennzeichnend das „Schwarzland des Fruchtbodens“ im
Gegensatze zu „Dosret“, dem „Rotlande der Wüste“⁠[3243]. Eine alte
Inschrift nennt Ägypten „das Auge des OSIRIS, dessen Pupille
ist der große [den fruchtbaren schwarzen Schlamm herbeiführende] Strom,
dessen Augenrund sind die Berghänge des Ostens und Westens, und dessen
Inhalt [= Inneres] sind die Heiligtümer Ober- und Unter-Ägyptens“ [die
ἄνω – καὶ κάτω – χώρα]⁠[3244], und noch um 400 n. Chr. überliefert
HORAPOLLON richtig in seinen „Hieroglyphika“: „Ägypten liegt
inmitten des Erdkreises (οἰκουμένη), wie die Pupille (κόρη, Kóre) im
Auge⁠[3245].“


POTT war der Ansicht, daß von χημία = Ägypten, etwa unter
Mitwirkung wirklicher oder scheinbarer Analogien, ein Zeitwort χημεύειν
oder χιμεύειν (= sich nach ägyptischer Art beschäftigen) abgeleitet
worden sei, und von χιμεύειν, — ähnlich wie von μαγεύειν (= sich
magisch beschäftigen) μαγευία und μαγεία (Magie) —, χημευία und
χημεία, χιμεία, χυμεία, Chemie); wie φυσικός, μαγικός, μεταλλικός den
der Physik, Magie, Metallbearbeitung Beflissenen, so würde hiernach
χημικός (oder χυμικός) den sich mit Chemie Abgebenden bedeuten, und
vielleicht auch χημεία die χημεία τέχνη, die „ägyptische Kunst“⁠[3246].


Obwohl sich zugunsten dieser Hypothese anführen ließe, daß Abstrakta
auf -εία und -ία nicht selten ursprünglich weibliche Adjektiv-Formen
waren⁠[3247], und daß „ägyptische Kunst“ oder „Kunst Ägyptens“ im
Sinne von „Chemie“ tatsächlich vorkommt (s. unten), so ist letzteres
doch nur in einigen wenigen, auf einen ganz bestimmten Sonderzweck
abzielenden Sätzen der Fall, während ein Zeitwort χιμεύω, sowie
χημεία als Eigenschaftswort überhaupt nicht nachgewiesen werden kann.
Läßt sich daher diese Seite der POTTschen Vermutung nicht
aufrechterhalten, so erfordert doch die andere, die übrigens auch schon
von KOPP betont wurde⁠[3248], desto größere Beachtung: Chemie
ist der Name eines „Verfahrens zur Bearbeitung eines Gegenstandes“
(KOPP), einer „Beschäftigung“ (POTT).


So kommt denn auch HOFFMANN⁠[3249] im Verlaufe seiner
Untersuchung, die REITZENSTEIN mit Recht eine glänzende
nennt, zum Schlusse, χημεία (Chemeía, Chemie) bedeute, ebenso wie
μαγεία (Mageía, Zauberei), μεταλλεία (Metalleía, Metallurgie),
ταριχεία (Taricheía, Pökelei) u. dgl., eine Tätigkeit,
eine Beschäftigung, und zwar entweder „die eines N. N.“,
oder „die mit einem X. X.“; das erstere, etwa „Beschäftigung der
Ägypter“, ist ausgeschlossen, schon weil der Name ursprünglich von
ägyptisch Sprechenden selbst herrühren muß und gerade deshalb von den
hellenistischen Schriftstellern nur selten gebraucht, vielmehr wörtlich
mit μέλαν (= chêmî = das Schwarze) übersetzt wurde⁠[3250]; es verbleibt
also das zweite, die „Beschäftigung mit dem Schwarzen“ (chêmî), und
dieses kann kein anderes sein als das „schwarze Präparat“, das
das Alpha und Omega der Verwandlungskunst bildete und zugleich deren
innige Verquickung mit dem Mythus von OSIRIS, dem „Schwarzen“,
erklärt.


Aus den Schriften der griechischen Alchemisten geht hervor, daß
sie als das Wesentliche der Metallverwandlung die „Färbung“ (βαφή,
Baphé) ansahen, durch die in letzter Linie die erwünschte „Weißung“
und „Gilbung“ bewirkt wird; vorausgehen muß ihr aber, als
grundlegende und unumgängliche Operation, die μέλανσις (Mélansis)
oder μελάνωσις (Melánosis) = „Schwärzung“, auch „große Beizung“,
„große Einsalzung“ (Tarichie, μεγάλη ταριχεία), „große Wäsche“,
„große Fäulnis“ (Sépsis, σῆψις), „große Fäule der ISIS“ usf.
benannt⁠[3251], deren Zweck es ist, mittels einer „schwarzen Brühe“
aus allerlei Salzen, Essig, Säften „heiliger“ Pflanzen und sonstigen
Beimischungen, die unedlen Metalle zunächst in den Zustand der
Urmaterie oder „Materia prima“ zurückzuführen, die zwar in sämtliche
mögliche Substanzen wandelbar, selbst aber formlos, eigenschaftslos,
von chaotischem Dunkel, in Schatten und Finsternis liegend ist⁠[3252].
Als Ergebnis der richtig ausgeführten Tarichie erhält man ein schwarzes
Produkt, „schwarz wie die Tinte der Schreiber“ (d. i. wie Ruß, der
zu Tinte aufgeschlämmt wird), unzählige Namen führend, bestehend aus
dem gemeinsamen Urstoff aller Metalle, also auch der edlen, in die
es nunmehr durch weitere Behandlung umgewandelt werden kann⁠[3253].
Dies ist die Tinte des HERMES-THOT, des „Schreibers des
Himmels“ und „Herrn der vollkommenen Schwärze“, nach dem Ägypten auch
Hermochémios = Schwarzland des HERMES heißt⁠[3254], die Tinte,
mit der KAMEPHIS (= CHNUBIS, CHNUM), der
Urvater der Götter, die ISIS beehrte⁠[3255], die Schwärze,
von der die hermetische Schrift „κόρη (Kóre) κόσμου“, sowie (nach
OLYMPIODOROS) auch ZOSIMOS sagen: „sie ist die
Pupille (κόρη, Kóre) des Auges“, d. h. χημία (Chemía), das Schwarze,
„sie ist die himmlische Iris“, d. h. sie birgt wie der Regenbogen
die bunten Farben aller Metalle in sich, die man nur mehr aus ihr zu
entwickeln braucht⁠[3256]; endlich ist sie auch das „Chamäleon“, das
als Tier [Chamaeleon vulgaris] seine ursprünglich schwarze Farbe in
alle möglichen bunten übergehen läßt⁠[3257], und als Pflanze [Chamaeleon
niger = Carthamus corymbosus, Schirmsafflor?] seine eigentlich
schwarzen Blätter, je nach dem Standorte, in gelbe, blaue, grüne usf.,
verwandeln soll⁠[3258].


Weil unter den Metallen das „schwarze“, nämlich das gemeine
Schwarzblei, dieser „Schwärze“ am nächsten steht, ging nach
ZOSIMOS die ursprüngliche Meinung der „Ägypter“ (=
hellenistischen Chemiker) dahin, es sei der Grundstoff aller
οὐσίαι („Körper“ = Metalle); später ließ man aber statt des Bleies
auch „unser Blei“ (meist = metallisches Antimon), Schwarzkupfer,
Kupferblei oder irgendeine andere dunkle Legierung als „Urmaterie“
gelten, und schließlich wurde als solche das Quecksilber (äg. thrim)
angesehen. Dies geschah vermutlich seit der etwa im 4. Jahrhundert
erfolgten Entdeckung der Destillation des Quecksilbers, dessen
„Pneuma“ man dem HERMES LOGIOS oder Psychopompos, dem sich
durch das Weltall erstreckenden Naturgeiste, zuordnete, während
gleichzeitig das bisherige Metall des HERMES, das Zinn, auf
den ZEUS übertragen, und dessen Metall, das Elektron (die
Gold-Silber-Legierung), aus der Reihe der Planeten-Metalle für immer
gestrichen wurde⁠[3259]. Wie der Geist des HERMES dem Kosmos im
allgemeinen, so lag nun der seines Metalles, der Quecksilber-Geist, den
Metallen im besonderen zugrunde, als ihre gemeinsame Seele, aber auch
als der ihre Verwandlung bewirkende Stoff, wobei, wie HOFFMANN
sehr treffend sagt, „weniger an das Haben gedacht wurde, als an das
Soll“⁠[3260]. In diesem Sinne riefen schon PIBÊCHIOS und mit
ihm andere Chemiker des 4. Jahrhunderts aus: „Alles ist Quecksilber!“,
„Alle Körper enthalten Quecksilber!“, und betrachteten dieses, seinem
silberweißen Metallglanze zum Trotze, — vielleicht gestützt auf die
Theorie von den verborgenen, entgegengesetzten Eigenschaften, — als
die mit der Urmaterie identische Schwärze; daher galt fortan, bis in
das späte Mittelalter hinein, das Dogma „Mercurius philosophorum est
nigredo perfecta“, „Das Quecksilber der Philosophen (= Chemiker) ist
die vollkommene Schwärze“ (die Schwärze in ihrer Vollkommenheit)⁠[3261].


Wie OLYMPIODOROS nach einer „Orakel des APOLLON“
genannten Schrift übermittelt, hieß das der ταριχεια (Einsalzung,
Einpökelung) in der „schwarzen Brühe“ unterworfene schwarze Blei
oder Kupfer-Blei auch „Grab des OSIRIS“: man verglich
nämlich die in Leinen (πέταλον) eingelegten und mit leinenen Binden
(καιρίαις, κειρίαις) umwundenen, eingebeizten schwarzen Rohmetalle mit
der gleichfalls in Leinen gehüllten, mit Leinenbinden umwickelten,
einbalsamierten Leiche des „schwarzen“ OSIRIS, von der
allein noch das Haupt des Toten (caput mortuum) zu sehen ist⁠[3262],
— daher denn der Ausdruck „Präparation des Kopfes“ schon den
alten Alchemisten völlig geläufig war⁠[3263]. Demgemäß nennt auch
ZOSIMOS die chemisch behandelten Mineralien „καιρικὰς ψάμμους“
= „eingebündelte Sande“, und Leute, die mit Erfolg chemisch tätig
sind, „καιρικὰς εὐτυχοῦντας“ = „die mit dem Eingebündelten Glück
haben“; es sind eben die vorgerichteten Präparate Mumien, die Chemiker
Priester, die den toten Leib einbalsamieren, HERMES-THOT und
ANUBIS aber, die Götter der Toten-Konservierung, zugleich
auch Meister der chemischen Wissenschaft⁠[3264]. Dieser gelten wie
die natürlichen Metalle so auch die künstlichen chemischen Präparate
für Verkörperungen und Erscheinungsweisen der Götter, daher die
„vollkommene Schwärze“ für eine solche des „schwarzen OSIRIS“,
und diese Art der Anschauung ist es, die DEMOKRITOS und andere
alchemistische Schriftsteller im Sinne haben, wenn sie von μυστικὴ
χημεία (mystische Chemie, Mysterien der Chemie) sprechen⁠[3265]. Weil
aber nach neuplatonischer Theorie auch die Priester Verkörperungen
ihrer Götter darstellen, so erscheinen unter Umständen auch sie als
Personifikationen der Metalle und der metallverwandelnden Mittel und
tragen zuweilen auch entsprechend ausgedachte Namen: KOMARIOS
(in den Schriften der KLEOPATRA) leitet sich von dem
vieldeutigen Mineral und Präparat Komaris ab, NEILOS vom
Nil, „der Flut der schwarzen Brühe“, AMNAEL (im Briefe
der ISIS an HOROS) ist der Geist des „weißenden“
Quecksilbers, und betreff des „Propheten“ (= Priesters) CHEMES
überliefert STEPHANOS von ALEXANDRIA den die
Arbeit der Transmutation begleitenden Ausruf: „Kämpfe Kupfer, kämpfe
Quecksilber!“, aber auch „Kämpfe Kupfer, hilf Chemoi!“ (richtig: χήμι
oder χημῆ), wobei also CHEMES unmittelbar mit dem Quecksilber
identifiziert wird⁠[3266].


Aus der hellenistischen Gleichsetzung des OSIRIS
mit PAN erklärt sich der bei STEPHANOS von
ALEXANDRIA auf die Transmutation bezogene Spruch: „Gefunden
ist der große Pan, der seit Begründung Ägyptens gesucht wird“,
denn in Wirklichkeit ist dies der Freudenruf der Priester und des
Volkes am Festtage der Auffindung des OSIRIS⁠[3267]. Aus der
Gleichsetzung des OSIRIS mit der „vollkommenen Schwärze“
ergibt sich ferner die Deutung der schon weiter oben angeführten
OSIRIS-Statue, über die u. a. ATHENODOROS,
RUFINUS, sowie eine Inschrift des Tempels zu Tentyra
berichten: nach ersteren enthält sie sämtliche Metalle und Edelsteine,
zusammengeknetet zu einer tief dunkelblauen oder schwärzlichen
Masse, nach letzterer verfertigt man die Statue des „unterirdischen
OSIRIS“ aus einer Mischung von 24 Mineralien, nebst allerlei
Pflanzensäften; dies ist der nach PLUTARCH⁠[3268] vom Feuer des
TYPHON getötete „schwarze OSIRIS“, alle buntfarbigen
Gesteine und Erze in sich bergend, das mineralische „ἕν καὶ πᾶν“
(Alles in Einem). Von OSIRIS aus wurde diese Vorstellung auf
SERAPIS übertragen und von diesem wieder durch die Ssabier auf
HERMES, dessen Statue daher bei ihnen (wie schon oben erwähnt
wurde) aus sämtlichen Metallen nebst einem mit Quecksilber gefüllten
Porzellangefäße bestehen soll⁠[3269].


Das zur „Wiederbelebung der Schwärze“, d. h. zu ihrer Umwandlung in
Gold oder Silber dienende ὕδωρ θεῖον (Hýdor theíon) ist ursprünglich
jenes ὕδωρ θεῖον καὶ ἄθικτον, jenes „heilige, gesegnete, unberührbare“
mystische „Wasser des Lebens“, das OSIRIS den Seelen der
Abgeschiedenen als Trank der Läuterung und Erhaltung darreicht,
mit dem ISIS die Leiche des OSIRIS oder auch
des HOROS wiederbelebt, das Weihwasser, das, dem „Briefe
der ISIS an HOROS“ gemäß, der Hohepriester
AMNAEL auf dem Haupte trägt, und das gegen Ende der
ISIS-Mysterien der diensttuende „Prophet“ vor der Gemeinde
emporhebt, — womit wieder die schon bei DEMOKRITOS
auftretende allegorische Bezeichnung der Sublimation und Destillation
als „Erhebung des Wassers“, „Erhebung der Wolke“, zusammenhängt.
Späterhin wird, anknüpfend an den Doppelsinn von θεῖον (göttlich,
aber auch schweflig), das ὕδωρ θεῖον zum „schwefligen Wasser“ oder
„Wasser des Schwefels“, sei es weil zu seiner Darstellung Schwefel
diente, sei es weil die gelbe Farbe der Lösung, der Schmelze, oder
des Schwefels selbst, eine Beziehung zu der des Goldes ergab, so wie
die weiße des Quecksilbers zu jener des Silbers⁠[3270]. Zuletzt stellt
das vieldeutige ὕδωρ θεῖον einen Sammelnamen für alle verwandelnden
Präparate dar, umfaßt (sozusagen als seine gemeinsamen Derivate)
die zu Gold wie zu Silber transmutierenden, und wird deshalb mit
dargestellt durch das Symbol des „weißenden, wandelbaren, beweglichen,
giftigen Quecksilber-Geistes“: dieses ist die Schlange, die ihren
eigenen Schweif verschlingt, die Schlange AGATHODAIMONS,
des Schutzpatrons ganz Ägyptens, weshalb sie als Hauptschmuck die
beiden Kronen Ober- und Unter-Ägyptens trägt, die weiße und rote, die
gleichzeitig auf Silber und Gold anspielen. Sie ist aber ferner auch
das hieroglyphische Zeichen für das Weltganze, das „Alles in Einem“
umfaßt, sodann wieder der schreckliche „Drachen UROBOROS“
(οὐροβόρος δράκων) und der verderbliche Dämon OPHIUCHOS
(δαίμων Ὀφιοῦχος des ZOSIMOS), und endlich, wegen der
Ähnlichkeit ihrer Form mit jener der eigentümlich gestalteten
Kopf-Bildung und -Bedeckung des Gottes CHNUM, auch noch
der Gott CHNUBIS, KNUPH, KNEPH; der
nämlichen Ähnlichkeit wegen heißt der Deckel eines Sublimations- oder
Destillations-Gefäßes ἄμπυξ κνούφιον, „knuphischer Deckel“, „Deckel des
KNUPH“, „Tempel des KNUPH“⁠[3271].


Indem man schließlich die „schwarze Brühe“ mit dem dunkeln
Menstrualblute des Mutterschosses verglich⁠[3272], das als das
eine (mütterliche) Substrat des Fötus galt, — das zweite
(väterliche) war das belebende Pneuma des Samens —, ließ man aus ihr
beim großen Werke, „das durchaus den Charakter einer Schwangerschaft
trägt“, den neugezeugten Körper auch als Menschlein, Homunculus,
ἀνθρωπάριον, hervorgehen, das sich zum Kupfer-, Silber-, Asem- und
Gold-Menschen auswächst, — wobei möglicherweise der Mythus von
HOROS, als dem Sonnen- (= Gold-) Kinde, mit herangezogen
wurde⁠[3273].


Nach den Schriften des HERMES erfolgt die „große Taricheia“
am besten zu einer ganz bestimmten Jahreszeit, und zwar sind
die angegebenen Monate gerade die, während derer die Dürre des
TYPHON den niedrigsten Stand des Nils bedingt, der getötete
OSIRIS in der Unterwelt ruht, sein goldenes Rind mit einem
schwarzen Mantel bekleidet⁠[3274], und die „Milch der schwarzen
Kuh“ geopfert wird, die, falls kein sog. Deckname vorliegt, auch
einen Bestandteil der „schwarzen Brühe“ bildete⁠[3275]; davon, daß
gerade diese Zeit auch der als „Etesien“ bekannten kühlen Nordwinde
ermangelt, soll nach HOFFMANN das schwarze Präparat die
Beinamen „etesische Schwärze“, „etesische Wolke“, „etesischer Stein“
empfangen haben. Diese Erklärung ist indessen wenig wahrscheinlich,
schon weil während des weitaus größten Teiles des Jahres die Etesien
überhaupt ruhen; diese vom schwarzen Meere herkommenden nördlichen
Winde, eine Art „sommerlicher Nordostpassate des Ägaeis“⁠[3276],
treffen nur ein einziges Mal jährlich, gegen Anfang des Sommers und
der Nilschwelle, in Ägypten ein, verbreiten dort angenehme Kühle und
dem Gedeihen der Pflanzenwelt förderliche Feuchtigkeit und halten mit
hoher, wenn auch nicht unbedingter Beständigkeit 40 Tage an⁠[3277].
Die Zahl 40 ist aber eine der ältesten „großen“ Zahlen, die schon
bei den Babyloniern einem der Hauptgötter, dem EA, heilig
war⁠[3278] und auch während der hellenistischen Zeit nie an ihrer
Wichtigkeit einbüßte⁠[3279], die in erster Linie daher rührt, daß der
Fötus im Mutterleibe nach 40 Tagen menschliche Gestalt erhalten⁠[3280]
und binnen 7 Abschnitten zu 40 Tagen = 280 Tagen = 10 (Mond-) Monaten
seine Entwicklung vollenden soll⁠[3281], weshalb denn 40 Tage für die
allgemeine Frist der Reife und Vollendung gelten, umgekehrt aber auch
für die der Auflösung und Verwesung⁠[3282]. Wenn also der „etesische
Stein“, — der übrigens bei PLINIUS ein wirklicher, dem
schwarzen Basalt verwandter, zu Mörsern für Salben und Arzneien
vortrefflich geeigneter Stein ist⁠[3283] —, als gleichbedeutend mit der
vollkommenen Schwärze angesehen wurde, so geschah das wohl deshalb,
weil Eintritt der Etesien, Beginn der Nilschwelle, Neuentfaltung der
Vegetation und Auferstehung des toten OSIRIS auf das Engste
zusammenhingen, und weil das befruchtende Pneuma der Etesien auch
die Entwicklung des Fötus beim „großen Werke“ fördern sollte, dessen
Dauer in der Regel ebenfalls auf 40 Tage angegeben wird. Mitgespielt
mag aber dabei noch die u. a. von THEOPHRAST erwähnte Sage
haben, daß in Baktrien zur Zeit der Etesien, wenn die Winde den
Wüstensand auseinander wehen, Edelsteine und Perlen bloßgelegt werden,
die man von Berittenen einsammeln lasse⁠[3284]; Perlen betrachtet
THEOPHRAST bekanntlich als eine Art der Edelsteine, und ihre
Namen μαργαρίτης (Margarítes), μαργαρίς (Margarís), μάργαρον (Márgaron)
leiten die einen vom babylonischen Margalitu = „Kind des Meeres“
ab⁠[3285], die anderen aber vom altindischen Mangara (manǵara, manǵari)
= „Blütenköpfchen“⁠[3286].


Allem Dargelegten zufolge rechtfertigt die HOFFMANNsche
Erklärung in jeder Hinsicht die Bezeichnung einer „glänzenden“, die ihr
REITZENSTEIN gab; vereinzelt erhobene Einwendungen, wie die
von RIESS⁠[3287] (die
    Schwärzung, μελάνωσις, sei bloß eine
der erforderlichen Operationen; die Fabeleien des ZOSIMOS
bei SYNKELLOS wären christlich beeinflußt usf.), sowie die
schon durch RHOUSOPOULOS⁠[3288] zurückgewiesenen einiger
anderer Forscher, sind nicht als ausschlaggebend anzuerkennen, und die
Deutung, „Chemeia“ sei die Beschäftigung mit dem „Chêmî“, dem schwarzen
Präparat, übertrifft jedenfalls alle bisher bekannt gewordenen an
Wahrscheinlichkeit, an Anschaulichkeit, sowie an Fülle der durch sie
erschlossenen Beziehungen⁠[3289].





Mit diesem Namen ihrer Kunst brachten nach HOFFMANN
die Chemiker erst nachträglich den anklingenden des Landes,
niederägyptisch Chêmi, zusammen, um hiernach Chemie auch als eine
uralte und eigentlich „ägyptische“ Kunst hinstellen zu können.
In diesem Sinne redet z. B. DEMOKRITOS im „Schreiben an
LEUKIPPOS“ von „dieser ägyptischen Kunst“ und der „Brief der
ISIS an HOROS“ von der „heiligen Kunst Ägyptens“; ein
chemisches Lehrbuch des THEOPHILOS (2. Jahrhundert?) heißt
nach OLYMPIODOROS „Gold-Bergwerke der Landesbeschreibung“,
sagt aber nicht offen, wie man Gold macht, sondern umschreibt
dies durch die Angabe wo man es im „Lande“ (Chêmî = Ägypten)
findet: „die ‚alten‘ Ägypter betrieben unzählige ‚Goldgruben‘,
stellten sie als Heiligtümer dar, bestimmten ihre Lage nach den vier
Himmelsgegenden, zuteilend dem Osten und Westen die weißen und gelben
Wesen (οὐσία, Usía), denn an der östlichen und westlichen Pforte der
Tempel findet man den weißen und gelben Sand (ψάμμος); gräbt man
drei Ellen tief, so stößt man zuerst auf das Schwarze, bei weiterem
Graben aber zeigen sich hellere Schichten und Bänder, schließlich
weiße und zuletzt gelbe (= goldene), und dies ist das Geheimnis der
libyschen Goldgruben“⁠[3290]. Die nämliche Allegorie der Schwärzung,
Weißung und Gilbung, die hier ganz offenbar zutage tritt, äußert sich
auch in der Angabe, Gold finde sich beim (ISIS-) Tempel in
Terenuthis, von dem ISIS an HOROS schreibt, daß man
dort „geheimnisvoll ausübe die heilige Kunst Ägyptens“, wobei Αἰγύπτου
für Chêmi steht, also die Kunst „τῆς Αἰγύπτου“ für die „τῆς χημίας“,
d. i. die der Chemie. Demgemäß betrachtet auch das sog. „Chemische
Wörterbuch“, das sich den ältesten Sammlungen der alchemistischen
Schriften beigefügt findet, Terenuthis als ein Präparat
und nennt es auch Chrysokolla (eigentlich: Goldlot) oder ὠίτης
λίθος, wörtlich den Stein (das Feste) der Eier, d. i. der als gelbe
Kugel erhärtete Eidotter, aus dem PTAH, der Vater des
IMUTHES (IMHOTEP) entsprang, der aber nach Gestalt
und Farbe auch ein Symbol der Sonne sowie des Goldes und deshalb wieder
ein wichtiger Bestandteil zahlreicher alchemistischer Rezepte ist⁠[3291].


In dem nämlichen angedeuteten Sinne bewegen sich endlich die
Versuche, den Namen der „ägyptischen Kunst“ mit CHAM, dem
Vater des MESTREM, in Zusammenhang zu bringen, und zwar
durch Identifizierung CHAMS mit dem „ersten Chemiker“
CHEMES⁠[3292].
Diese Versuche, über die ZOSIMOS
berichtet, und mit denen auch die oben angeführte, an CHAM
anklingende Bezeichnung „Chamäleon“ für Chemie mit in Verbindung stehen
mag, sind beachtenswert und auffällig: die Chemie war anfänglich
die heilige und göttliche Kunst (ἱερὰ, θεία τέχνη), das große Werk
(μέγα ἔργον), das große Mysterium (μυστήριον), die Kunst des Färbens
(βαφικὴ τέχνη) und des Goldmachens (χρυσοποιία), die Kunst der Weisen
oder „Philosophen“ d. h. der Sachverständigen und Techniker (τέχνη
τῶν φιλοσόφων, τῆς φιλοσοφίας), deren „Stein der Weisen“ (λίθος τῶν
φιλοσόφων, τῆς φιλοσοφίας) als „κιννάβαρι τῶν φιλοσόφων“ (Zinnober
der Philosophen = Gold) schon den alten Quellen des ZOSIMOS
wohlbekannt ist. Woher rührt nun das Bestreben, sie nachträglich mit
dem biblischen CHAM in Verbindung zu setzen, sowie mit dem
angeblichen CHEMES oder CHIMES, dessen Eigenname
in Ägypten sonst weder in einheimischer noch in hellenisierter Form
bekannt und gebräuchlich ist?


Zur Beantwortung dieser Frage ist in Betracht zu ziehen, daß
ZOSIMOS einen erheblichen Teil seiner Weisheit nicht
nur aus ägyptischen und persischen, sondern vor allem aus
jüdisch-hellenistischen Pseudepigraphen schöpfte, und daß in
Ägypten, wie schon wiederholt angeführt, neben den Griechen gerade
die Juden pseudepigraphische Schriften aller Richtungen in rein
geschäftsmäßiger Weise „fabrizierten“. Aller Wahrscheinlichkeit
nach ist daher die Ableitung der Chemie von CHAM, dessen
Gleichsetzung mit CHEMES, sowie die ganze Erfindung der
Gestalt dieses CHEMES (CHIMES, CHIMAS;
KIMAS der Araber) als Chemikers, Propheten, Schriftstellers
usf., spezifisch jüdisch-hellenistischer Herkunft: weil
die ägyptischen Priester ihre Geheimwissenschaft durch Mitteilung
zwischen Gottheit und Priester, Lehrer und Schüler, Vater und Sohn
überliefern ließen, so wird dies betreff der Chemie genau nachgeahmt
und ihre Kenntnis von ADAM her u. a. über SETH,
HENOCH, NOAH, CHAM (= CHEMES),
ABRAHAM, JOSEF, MOSES, AARON,
SALOMON, ESRA usf. bis auf die Alchemistin
MARIA, die sich ausdrücklich als Jüdin bezeichnet, und weiter
bis auf die Gegenwart herabgeleitet⁠[3293].


Diese Annahme setzt offenbar sehr tiefgehende jüdische Einflüsse
voraus, solche sind aber auch tatsächlich nachweisbar und lassen
erkennen, daß die Juden Ägyptens und besonders Alexandrias, wie auf
zahlreichen verwandten Gebieten, z. B. dem der Magie⁠[3294] und der
Dämonologie⁠[3295], so auch auf dem der Chemie und ihrer Litteratur
mit regem Eifer tätig waren. So z. B. berichten ZOSIMOS und
OLYMPIODOROS, daß die Ägypter außer ihren Landsleuten allein
den Juden gestattet hätten, die Chemie zu erlernen, zu lehren und zu
beschreiben, so daß sie nur diesen noch bekannt war und nur durch
sie Anderen bekannt gemacht werden konnte⁠[3296]; es bedarf keines
Wortes darüber, daß eine derartige Behauptung gänzlich aus der Luft
gegriffen und nur hinterher ausgesonnen ist, um, unter Berufung auf das
Ansehen der „Alten“, die Bedenken eines im übrigen ungebildeten und
urteilslosen Leserkreises mit gehörigem Erfolge zu beschwichtigen. Nach
ZOSIMOS findet man die „rechten Lehren“ über das große Werk,
sowie alles Nähere über die zu ihm erforderlichen neun Bestandteile
in den „jüdischen Schriften“ und den „Büchern der Juden“⁠[3297].
Nach OLYMPIODOROS schuf schon Gott als rote Erde (später =
Schwefel, Feuer, Seele) den ADAM, als weiße Erde (später =
Quecksilber, Urmaterie, Geist) aber die EVA, — aus deren
Vereinigung Zinnober = Gold hervorgeht⁠[3298] —, und offenbarte
einigen Würdigen, wie ADAM, MOSES und AARON
das große Werk⁠[3299]; im Gegensatze hierzu läßt HERMES
es zuerst von Dämonen verkündigt und dann durch ADAM,
HENOCH, ABRAHAM, JOSEF und MOSES
weiter übermittelt werden, also durch Autoritäten, die man, wie in
so manchen ähnlichen Fällen, als Gebilde reiner Willkür anzusehen
hat⁠[3300]. Da schon gegen Ende der Ptolemäerzeit HERMES oder
HERMES-THOT auch mit dem angeblichen Perser OSTANES
identifiziert wurde, so bildeten diejenigen Juden, „die sich mit
OSTANES persisch gebärdeten“, die Beziehungen zwischen dem
großen Werke und den Mysterien des „ägyptischen“ OSIRIS nicht
nur auf Grund ihrer eigenen religiösen Traditionen nach, sondern
auch gemäß jenen der MITHRAS-Verehrung⁠[3301], — woraus
sich mancherlei absonderliche Vermengungen der Kultformen erklären:
MARIA z. B. gibt sich als strenge Jüdin und sagt: „Berühre
nicht den philosophischen Stein mit deinen Händen, denn du gehörst
nicht zu unserem Volke, du bist nicht vom Stamme des Abraham“, will
aber zugleich auch unmittelbare Schülerin des persischen Oberpriesters
OSTANES sein, der zeitweilig auch wieder den Charakter
des jüdischen Hohenpriesters annimmt, wie ihn auch AMNAEL
trägt, obwohl er im „Briefe der ISIS an HOROS“ als
Oberpriester eines ägyptischen Isis-Tempels bezeichnet wird. Starke
Spuren jüdischen Geistes und jüdisch-monotheistischer Anschauung
machen sich bei PSEUDO-MOSES geltend⁠[3302], desgleichen
bei ZOSIMOS, wo er vom großen Werke und seiner Ausübung in
den Tempeln des HEPHAISTOS-PTAH redet⁠[3303], ebenso in der
Abhandlung „Synagoge (= Versammlung) der Philosophen“⁠[3304], und ferner
in den Berichten über SALOMON, der das Elektron erfand⁠[3305]
und nach ZOSIMOS in daraus geformten Flaschen die sieben
bösen Planeten-Dämonen bannte und einsiegelte, der treffliche Rezepte
zur Anfertigung des Silbers binnen 40 Tagen und zum Machen des Goldes
ausarbeitete⁠[3306], zudem noch die Ameisen für sich Gold graben ließ,
Zauberbücher „gleich denen der Essäer“ verfaßte oder doch besaß und
seine Kenntnisse der Geheimwissenschaften in mystischen Schriften
voll unergründlichen Tiefsinnes niederlegte. Jüdische Einflüsse
treten (wie leicht begreiflich) auch hervor: in der sog. „Weisheit
SALOMONIS“; in den vorgeblichen „Oden SALOMONS“;
in Teilen der „Sibyllinischen Orakel“; in den spärlichen Resten
der „heiligen Bücher“ (ἱεραὶ βίβλοι) jüdisch-gnostischer und
hellenisierter jüdisch-ägyptischer Kultgemeinden, des sog. „8. Buches
MOSIS“ u. dgl.⁠[3307]; ferner in Schriften verwandten,
namentlich auch hermetischen Charakters, die sich gelegentlich
auf ABRAHAM, ISAAK und JAKOB, oder auf
MOSES, MIRJAM, HENOCH, BARUCH,
SALOMON und ESRA berufen⁠[3308], vom Herrn der
Cherubim und der Heiligtümer Jerusalems sprechen⁠[3309] und Eisen oder
Stahl als „βαλλαθά (Ballathá) der Juden“ erwähnen⁠[3310]. Endlich bleibt
auch anzuführen, daß nach ZOSIMOS Alchemie außer in Ägypten
noch in Cypern und Thrazien erfolgreich betrieben wird, also gerade
in jenen Ländern, die gleichfalls eine besonders zahlreiche jüdische
Bevölkerung besaßen⁠[3311]. Auf derlei Umstände hin, die ihm allerdings
nur recht unvollkommen bekannt waren, gelangte schon vor etwa 150
Jahren der gelehrte DE PAUW zu dem für die damalige Zeit
sehr überraschenden (und nur teilweise richtigen) Schlusse, Schöpfer
der Alchemie seien die Juden gewesen, die sie einerseits ägyptischen
und persischen Priestern zugeschrieben hätten, andererseits jüdischen
Weibern⁠[3312].


Unter diesen Weibern sind jedoch nicht etwa die Chemikerinnen
MARIA und KLEOPATRA zu verstehen, vielmehr
spielen jene für die Anschauungen über die Herkunft der Chemie sehr
bezeichnenden Worte auf eine merkwürdige und schon weiter oben mehrfach
gestreifte Sage an: die der Übermittlung der Chemie an die Menschen
durch Dämonen⁠[3313]. Die jüdisch-hellenistischen Kreise, die schon
bald nach Beginn der ptolemäischen Zeit alttestamentliche, ägyptische,
orientalische und griechische Traditionen synkretistisch zu vereinigen
trachteten, führten nämlich den Ursprung der für sie mit Priestertum
und Magie zusammenhängenden „heidnischen Wissenschaften“, zu denen sie
neben Astronomie und Astrologie u. a. auch Metallkunde und Kosmetik
zählten, auf jenen Umgang der Göttersöhne mit den Menschentöchtern
zurück, den die Bibel noch vor Eintritt der Sündflut stattfinden
läßt⁠[3314], — unter Bewahrung eines dürftigen Restes jener alten
Mythen, die im übrigen bei ihrer Redaktion durch den sog. Jahvisten
(etwa im 9. Jahrhundert v. Chr.) fast gänzlich ausgetilgt wurden⁠[3315].
Den „Göttersöhnen“ oder Dämonen (δαίμονες) kommt selbst göttliche oder
engelhafte Natur zu, und sie dürfen nicht etwa als von Göttern Gezeugte
gedacht werden, wie es die ungenaue LUTHERsche Übersetzung
„Kinder Gottes“ nahelegt⁠[3316]; Dämonen aber heißen sie, weil sie
gefallene Engel sind, „gestürzte Sterngeister“, ἀντίθεοι (=
Widersacher der Gottheit)⁠[3317]. Die Erzählungen von dem Falle der
Engel durch ihre Verbindung mit den Menschentöchtern und von den
Sünden und Übeln, die die verführten Engel in die Welt brachten,
sind Stücke babylonischen Aberglaubens, zum Teil ausgestaltet unter
dem Einflusse iranischer und griechischer Kultlehren und schließlich
in oberflächlicher Weise jüdisch-monotheistisch übertüncht⁠[3318].
Die Engel erscheinen entweder auf der Erde, erliegen, vom „Bösen“
in Versuchung geführt, den Verlockungen der buhlerischen Weiber und
werden hierdurch ihrer himmlischen Heimat verlustig⁠[3319], oder, —
so berichten z. B. die im 2. Jahrhundert n. Chr. verfaßten apokryphen
„Taten des Apostels THOMAS“ —, der „große Drache“, die
„große Schlange“, der Böse, der Teufel (= AHRIMAN) reizt sie
zur Empörung, bewirkt hierdurch ihren Sturz, „wirft sie aus der Höhe
auf die Erde herab“, fesselt sie an sich durch die Begierde nach den
Weibern und beraubt sie so ihrer Göttlichkeit⁠[3320]. Daß nach einer
mißglückten Empörung verstoßene und gefallene Heroen, Himmelsgeister
oder Engel die Menschen geheime Künste oder Wissenschaften lehren,
ist ein weitverbreiteter, bei Griechen, Ägyptern und Orientalen in
verschiedenster Gestaltung nachweisbarer Gedanke⁠[3321], der in der
jüdisch-hellenistischen Litteratur schon im sog. „Buche der Jubiläen“
aus dem 2. Jahrhundert v. Chr.⁠[3322], sowie in den etwa gleichalterigen
ursprünglichen Fassungen des „Buches HENOCH“ auftritt⁠[3323];
größere Verbreitung und Volkstümlichkeit erlangte er aber erst in
späterer Zeit durch die alexandrinischen Juden⁠[3324], nach deren
Behauptung bereits ADAM derlei Kenntnisse besaß, sie durch
seinen Sohn SETH (nach dem sich die gnostischen Sethianer
benannten) auf HENOCH und weiterhin über NOAH
und CHAM auf MESTREM, oder über ABRAHAM
auf JOSEF vererbte, und die durch MESTREM oder
JOSEF mit nach Ägypten gebracht und dort insgeheim
weitergepflegt wurden.


JUSTINUS, der gegen 150 n. Chr. seine „Apologie“, und der
Apologet ATHENAGORAS, der um 175 die Abhandlung „Supplicium“
verfaßte, erwähnen den Herabstieg der Engel und ihre Vereinigung mit
den Erdentöchtern als etwas Wohlbekanntes, jedoch ohne nähere Angaben
zu machen⁠[3325], und auch CLEMENS ALEXANDRINUS (gest. 216)
sagt nur, die Engel hätten die Hingabe der Weiber durch Mitteilung
gewisser Geheimnisse belohnt, die er aber nicht nennt⁠[3326]. Bei
IRENAEUS (um 180) heißt es im „Erweis der apostolischen
Verkündigung“, die in armenischer Sprache erhalten ist⁠[3327]: „Als Gabe
brachten die Engel den Weibern die Anleitung zum Bösen mit; sie lehrten
sie die Kraft der Wurzeln und Kräuter, das Färben und Schminken, die
Erfindung wertvoller [Kleider-] Stoffe, die Mittel zur Beförderung der
Anmut, zur Erweckung von Haß und Liebe, zur Sicherung der Lebensdauer,
zu Geisterbünden, Gaukelei (= Magie) und Götzendienst.“ Etwas später
bezeichnet TERTULLIANUS (160–240?) in der Schrift „De cultu
feminarum“ als die von den Engeln gelehrten Geheimnisse⁠[3328]: die
Behandlung der Metalle (opera metallorum), die Kräfte der Pflanzen
(ingenia herbarum), die Macht der Beschwörungen (vires incantantionum),
die Ausdeutung der Gestirne (stellarum interpretationem = Astrologie),
die Anfertigung von Armbändern aus Gold und von Halsketten aus
Edelsteinen, das Färben der Wolle (tincturae vellerum) mit Farbstoffen
aus Tang (medicamenta ex fuco), die Bereitung des schwarzen Pulvers zum
Anschminken verbreiterter Augenbrauen (calliblepharum tincturae), sowie
die Bearbeitung (opera) des Goldes und der Edelsteine. Nach dem „Buche
HENOCH“⁠[3329] (in den späteren, anscheinend aber auch schon in
den ursprünglichen vorchristlichen Fassungen?) unterrichteten der Engel
AZAZAEL, und seine Genossen die Weiber über magisch wirksame
Substanzen (φαρμακεῖαι) und Formeln, heilkräftige Pflanzen (ῥιζοτομίαι
= Schneiden der Wurzeln), Metalle und deren Verarbeitung zu Waffen und
Schmuck, Verschönerung durch Augenschminke und andere Schminken, über
Edelsteine, Farbstoffe [die auch als Heilmittel und Amulette dienen],
Herbeiführen und Lösen von Zaubern, Schauen und Deuten der Sterne sowie
der [astrologischen] Zeichen für Sonne, Mond und Erde, Schreiben mit
Tinte auf Papier; dies sind aber die Geheimnisse, die bald als die
„der himmlischen Urzeit“ oder „der himmlischen Weisheit“ bezeichnet
werden⁠[3330], bald wieder als jene „Werke des Teufels“, zu denen, wie
nach späteren Anschauungen so schon damals, alles auf Physik, Chemie
und Technik gehörige gezählt wurde, einschließlich des Schreibens und
besonders des Bücherschreibens⁠[3331]. Auch bei CLEMENS ROMANUS
(2. oder 3. Jahrhundert)⁠[3332] lassen sich die Engel von den Weibern
betören, bis sie deren Lüste wegen Erschöpfung ihrer Kräfte nicht mehr
befriedigen können, machen ihnen dann, um sie dennoch bei guter Laune
zu erhalten, λίθον τίμιον (köstliches Gestein = Edelsteine), Perlen,
Purpur, herrliches Gold (χρυσὸς ἔνδοξος) und alle Arten prächtiger
Dinge (πᾶσαν πολυτίμιον ὕλην), zeigen ihnen in den „Eingeweiden der
Erde“ Edelsteine von magischen Eigenschaften und ἐκ μετάλλων ἄνθη
(die Blüten der Metalle = das Beste, Reinste), darunter Gold, Silber,
Kupfer und Eisen, lehren sie die zugehörigen Künste (τέχνας), Magie,
Astrologie, die Kräfte der Pflanzen, das Buntfärben der Kleider,
die Herstellung alles sonst zur Ergötzung und Zierde der Weiber
Dienlichen, und ferner, was den Menschen zu erfinden unmöglich gewesen
wäre, das Schmelzen (Gießen) des Goldes, des Silbers und der verwandten
Metalle (χρυσοῦ καὶ ἀργύρου καὶ τῶν ὁμοίων χύσιν); seither kennen die
Menschen die Namen der Engel, verstehen das Austreiben der Dämonen und
[daher auch] das Heilen der Krankheiten durch φάρμακα (Phármaka), die
Beschwörung der giftigen Schlangen, die Benützung der Sympathien und
Antipathien u. dgl. mehr. ZOSIMOS endlich (gegen 300) erzählt
im Buche „Imuth“, angeblich den „Physika“ des HERMES (aber
auch dem alten Testamente) folgend, daß gewisse Engel des Himmels
verlustig gingen, weil sie die irdischen Weiber Böses und der Seele
Verderbliches lehrten, nämlich „alle Werke der Natur“, und daß diese
Dämonen über sämtliche, Künste solcher Art das „Buch Chemu“ (Khumu)
verfaßten⁠[3333], von dem der Name der Chemeía (Khumia) herkommt, ein
Buch, das in 24 Abschnitten, „deren Titel die Priester erklären“, neben
vielen anderen Künsten, die man χειρόκμητα (Handgriffe) nennt, auch
die Umwandlung unedler Metalle in edle und ineinander beschreibt, und
zwar ausführlich „in Tausenden von Worten“, deren Klarheit erst die
Kommentatoren verdorben haben⁠[3334].


Wie diese Übersicht erkennen läßt, ist in keiner der älteren
Quellen von Alchemie die Rede, die bösen Lehren der Engel betreffen
vielmehr neben Magie, Astrologie, Geisterbeschwörung, Heil- und
Zaubermitteln fast ausschließlich Dinge, die der Befriedigung
weiblicher Eitelkeit und Prunkliebe dienen, weshalb denn auch
TERTULLIANUS verlangt, die Weiber sollten sich fortan
verschleiern, um nicht neue Engel zu Fall zu bringen⁠[3335], und der
hl. CYPRIAN vermutet, daß ihre Putzsucht schon selbst eine
Erfindung gewisser Dämonen sei. Hauptsächlich handelt es sich um
die im Orient uralten und wichtigen Schminken und Kosmetika⁠[3336],
um Farbstoffe und bunte Kleider, Edelsteine und Perlen, goldene und
silberne Geschmeide u. dgl.; erst TERTULLIANUS (um oder
nach 200) spricht von der Behandlung der Metalle und der Bearbeitung
des Goldes und der Edelsteine, sichtlich zwecks Herstellung von
Schmucksachen, — im „Buche HENOCH“ ist dies auch ausdrücklich
gesagt —, erst CLEMENS ROMANUS auch von anderen Metallen,
deren „Blüten“ das Innere der Erde birgt, sowie von den zugehörigen
metallurgischen Verfahren, u. a. vom Schmelzen und Gießen des Goldes,
des Silbers und der „übrigen“. Nirgends liegt hier der geringste Anhalt
zu alchemistischen Deutungen vor, insbesondere auch nicht, wie oft
behauptet wurde, bei HENOCH, aus dem doch JUSTINUS
und ATHENAGORAS⁠[3337],
    TERTULLIANUS⁠[3338] und noch
der hl. AUGUSTINUS (354–430) ihre einschlägigen Berichte
schöpften, ohne dabei irgendeine derartige Anspielung einfließen
zu lassen⁠[3339]. Den aufgezählten „Künsten“, die sich übrigens bei
den genannten Vorgängern in bemerkenswerter Zusammengehörigkeit
darstellen⁠[3340], reiht erst ZOSIMOS, der letzte, späteste und
selbst völlig von alchemistischen Anschauungen durchdrungene Autor,
auch die der Metall-Verwandlung und des Machens von Gold und Silber an,
vielleicht indem er den λίθος τίμιος, dessen CLEMENS ROMANUS
gedenkt, als „kostbaren Stein“ im Sinne von „Stein der Weisen“
hinzustellen und einer derartigen Auffassung Vorschub zu leisten
suchte. Anscheinend liegt seiner ganzen Erzählung eine alexandrinische
Lokalsage jüdisch-hellenistischer Herkunft zugrunde⁠[3341], so daß auch
an dieser Stelle die Wichtigkeit gerade derartiger Einflüsse abermals
und in unverkennbarer Weise hervorträte.




5. Herkunft alchemistischer
Begriffe, Vorstellungen, Dogmen und Namen.





Für die Entwicklung der alchemistischen Theorien auf Grund der
griechischen Philosophie waren, wie PRANTL schon 1856 in
seinem mehrerwähnten Aufsatze „Keime der Alchemie bei den Alten“
darlegte⁠[3342], drei Quellen von größter Bedeutung; sie fließen aus
den Schriften des PLATON, des ARISTOTELES sowie
der stoïschen Philosophen und werden unter Aufnahme von allerlei
Ägyptischem und Orientalischem durch die Alexandriner zu einem
großen Ganzen vereinigt; nur von einem großen Ganzen kann
man sprechen, nicht von einem einheitlichen, um so mehr, als
neupythagoräische und neuplatonische Anschauungen in stets wachsendem
Umfange die Oberhand gewinnen, verändernd und umgestaltend wirken.
Maßgebend bleiben daher: was PLATON angeht die mystischen
und schwärmerischen Lehren, was ARISTOTELES betrifft die
spekulativen und deduktiven, und was die späteren Philosophen anbelangt
jene eklektischen und synkretistischen, denen sich der alexandrinische
Geist auf allen Gebieten mit ausnehmendem Behagen anpaßte, und die
seinem Charakter ganz besonders angemessen erschienen⁠[3343].


In dem der griechischen Philosophie gewidmeten Abschnitte der
vorliegenden Schrift sind die für die Vorgeschichte der Alchemie
bedeutsamen Forscher genannt und ihre Systeme insoweit erörtert worden,
daß es genügen dürfte, kurz auf sie zurück zu weisen, wenn nunmehr der
Versuch gemacht werden soll, die Entwicklung einiger der wichtigsten
einschlägigen Begriffe zusammenfassend in möglichster Kürze zu
schildern⁠[3344].


Der φύσις (Phýsis) genannte Urstoff der jonischen Philosophen
geht in die vier Elemente und weiterhin in die Einzelstoffe durch
μεταβολή (Metabolé = Umänderung) über, deren qualitative Abart
die ἀλλοἰωσις (Alloíosis = Artverwandlung) ist; die vier Elemente
verwandeln sich wechselseitig entweder unmittelbar ineinander, wie
bei den Eleaten und MELISSOS, oder auf dem Umwege über
den form- und gestaltlosen Urstoff, wie bei PLATON. Bei
ARISTOTELES entstehen aus der Ursubstanz (πρώτη ὕλη = erste
Substanz) die vier Elemente und aus diesen die Einzeldinge, jedoch
so, daß sie stets alle vier Elemente enthalten, wenn auch
in den verschiedensten Verhältnissen; dabei sind zwar die Elemente
wechselseitigen Überganges fähig, nicht aber die Einzeldinge, es
kann also z. B. Essig wieder zu Wein nur so werden, wie ein Toter
wieder zu einem Lebendigen, d. h. er muß zunächst in die gemeinsame
πρώτη ὕλη oder Ursubstanz zurückverwandelt und aus dieser dann neu
individualisiert werden. Die ὕλη (Hýle) ist bei PHILOLAOS und
ANAXAGORAS = Holz, Bauholz, Materia⁠[3345], bei PLATON
im nämlichen Sinne das allgemeine Baumaterial, Mutter und Schoß aller
Wesen, bei ARISTOTELES als πρώτη ὕλη die bald rein potentiell,
bald auch körperlich aufgefaßte Urmaterie, bei THEOPHRASTOS
aber ein bestimmter Stoff. PLATON nennt einen solchen σῶμα
(Sóma, Körper), bezeichnet aber mit diesem Worte gelegentlich auch die
vier Elemente, während ihm οὐσία (Usía) die beharrende wahre Substanz
der Dinge ist, ihr dauerndes Wesen; ARISTOTELES gebraucht
σῶμα in gleicher Weise und sieht in der οὐσία (jedoch nicht stets
folgerichtig) das Wesentliche und Seiende der Dinge. Die Stoïker nehmen
οὐσία (die Urmaterie), sowie ὑποκείμενον (= das zugrunde liegende, den
Grundstoff) für gleichbedeutend mit Hyle an und setzen der πρώτη ὕλη
zuweilen noch eine πρωτίστη (allererste) zur Seite; die Einzeldinge
bestehen für sie aus Usia + (körperlicher!) Qualität und verändern
sich, indem die erstere Metabolé, oder die letztere Alloíosis erleidet.
Bei den Neupythagoräern ist πρώτη ὕλη = οὐσία, bei SIMPLIKIOS
ist sie = Urstoff im Gegensatze zu σῶμα, dem Einzelkörper, und bei
PLOTINOS = Urmaterie im Zustande der Eigenschaftslosigkeit
(στέρησις), die dunkle, chaotische, im Schatten und Finstern liegende,
die Ursache allen Übels (πρῶτον κακόν).


Durch Alloíosis kann bei HERAKLIT das Feuer zu allem Sonstigen
werden, bei den jonischen Philosophen und bei ZENON von
ELEA jedes der Elemente zu einem der drei übrigen; bei
ANAXAGORAS veranlaßt sie die Wandelbarkeit durch Vermehrung
oder Verminderung der Samen, bei PLATON bewirkt sie alle
Übergänge, und bei ARISTOTELES, der auch hierin nicht ganz
folgerichtig verfährt, ist die Materie fähig der Umänderung, der
Metabolé, insbesondere aber der qualitativen, also der Alloíosis, der
Artverwandlung. Die Stoïker lassen beide Begriffe vielfach ineinander
übergehen; bei den Neupythagoräern geschehen die Veränderungen der
Elemente vorzugsweise durch μεταβάλλειν (durch Metabolé), bei den
Neuplatonikern durch ἀλλοιοῦσθαι (durch Alloíosis).


Eine Reihenfolge, durch die Bestimmung ἄνω-κάτω (nach oben,
nach unten), gibt zuerst HERAKLIT an; des nämlichen
Ausdruckes bedienen sich PHILOLAOS, XENOPHANES und
PARMENIDES; bei PLATON geschehen die Umwandlungen
ἄνω-κάτω in endlosem Kreislaufe, bei ARISTOTELES derart,
daß die Menge der einzelnen Elemente im ganzen stets die nämliche
bleibt; die Stoïker versuchen zum Sprachgebrauche HERAKLITS
zurückzukehren.





Die Gegensätze aktiv-passiv finden sich schon bei
EMPEDOKLES angedeutet, indem Wärme und Trockenheit der
Luft und dem Feuer anhaften sollen, Kälte und Feuchtigkeit aber dem
Wasser und der Erde. ARISTOTELES bezeichnet Wärme und Kälte
als aktiv, Trockenheit und Feuchte als passiv; den Peripatetikern,
den Stoïkern, dem Verfasser der „Schrift von der Welt“ und den
Neupythagoräern sind Feuer und Luft aktiv, Wasser und Erde passiv, und
dem PHILO fallen die aktiven Elemente mit den feinen zusammen,
die passiven mit den groben. Bestimmte Eigenschaften der Einzelstoffe
können übrigens durch abweichende, ja ganz entgegengesetzte, äußerlich
verdeckt werden, sie sind dann „verborgen“, lassen sich aber unter
Umständen durch „Herauskehren“ zur Geltung bringen, und dieser bereits
bei ANAXAGORAS auftauchende Gedanke wird, insbesondere durch
die Peripatetiker und Stoïker, zu der umfassenden Lehre von der
„Antiperístasis“ ausgebildet.


Vielfach schließt sich dem Gegensatze aktiv-passiv auch der
männlich-weiblich (ἄρῥην καὶ θήλυ) an, der wieder in inniger
Beziehung zum ἀρῥηνόθηλυ, dem Mannweiblichen (Zwitterwesen) steht, wie
es bereits im PHANES der Orphiker (entlehnt dem persischen
ZERVAN?) zutage tritt; vom Männlichen und Weiblichen redet
schon HERAKLIT, die Vereinigung der Gegensätze (ἐναντία)
gleicht nach PARMENIDES der geschlechtlichen Vermischung des
Mannes und Weibes (μιγῆναι), PLATON spricht von einer wahren
Vereinigung und Vermählung der Qualitäten, bei ARISTOTELES ist
das Verhältnis der Form zur Materie das des Männlichen zum Weiblichen,
bei den Neupythagoräern und bei PLOTINOS wird die weibliche
Materie (οὐσία, ὕλη) vom männlichen Logos, oder den von Logos erfüllten
Samen, den λόγοι σπερματικοί (Lógoi spermatikoí), befruchtet.


Frühzeitig gesellt sich den vier materiellen Elementen der
Äther. Die Orphiker verstehen unter αἰθήρ anscheinend
zumeist den Himmel (im Sinne des persischen atar = Feuer des
Himmels), PHEREKYDES benennt ihn Zeus und läßt ihn einen
der fünf Weltenräume erfüllen, auch PHILOLAOS gedenkt
seiner, dem EMPEDOKLES gilt er zumeist als Luft und dem
ANAXAGORAS als Feuer. Bei PLATON ist der Äther
eine Luft von besonderer Reinheit und völliger Eigenart, daher
unfähig in eines der vier Elemente überzugehen, desgleichen nennt ihn
ARISTOTELES eine göttliche und himmlische Substanz, die den
gemeinen und irdischen Stoffen gänzlich fernesteht und sich daher
auch in keinen von ihnen zu verwandeln vermag; vergröbert zu einem
eigentlichen fünften Element (πέμπτον σῶμα, πέμπτη οὐσία) findet sich
der Äther erst bei den Neupythagoräern, in der „Schrift von der Welt“,
bei PHILO, bei den Neuplatonikern, bei SIMPLIKIOS und
anderen, die ihn auch häufig, hierin der Stoa folgend, dem Pneuma und
dem Logos gleichsetzen.


Das Pneuma betrachten ANAXIMANDER und
ANAXIMENES als Luft, Lufthauch, Wind und Atem,
PHEREKYDES als Luft, PHILOLAOS als die
unbegrenzte und das Weltall umgebende Luftmasse, PLATON
(ja vielleicht schon XENOPHANES) als belebende Atemluft
und seelisches Prinzip, HIPPOKRATES sowie DIOKLES
von KARYSTOS als Vermittler des Lebens und der
natürlichen Körperwärme, ARISTOTELES und ihm folgend auch
THEOPHRASTOS und STRABON als den Träger der
Seelensubstanz, der dem Äther nahesteht und daher an edler Natur
den vier Elementen überlegen ist. Den Stoïkern und nach ihnen den
Neupythagoräern, dem Verfasser der „Schrift von der Welt“ und dem
PHILO ist Pneuma ein leichter materieller Hauch, dessen
treibende Kraft und Spannkraft (τόνος, Tónos) das Wesen der Qualitäten
bedingt, eine Vereinigung der oberen Elemente Feuer und Luft, eine
göttliche und himmlische Substanz, identisch mit der Weltseele, der
Seele, der Lebenskraft, dem Äther, dem Logos, dessen Lógoi spermatikói
zugleich Pneumata sind, als solche die wirkenden Kräfte aller Samen
vorstellen und daher auch, wie bereits ERASISTRATOS (um
258 v. Chr.) lehrte, durch Befruchtung der Hyle des weiblichen
Menstrualblutes die Entstehung des Fötus veranlassen.


Den Logos erklärt HERAKLIT für die Weltvernunft, aber
erst die Stoa, die ihn als materiellen pneumatischen Hauch ansieht,
beginnt ihm auch eine gewisse Schöpferkraft zuzuschreiben, läßt ihn
durch seinen τόνος (Tonus) die Qualitäten erzeugen und setzt ihn,
je nachdem die geistige oder materielle Betrachtungsweise vorwiegt,
bald mit dem HERMES PSYCHOPOMPOS, bald mit dem HERMES
CHTHONIOS in Zusammenhang. Während nach den Orphikern der noch
einheitliche PHANES die Samen aller Dinge in sich enthält,
ANAXAGORAS von den Samen der unzähligen Urstoffe spricht und
ARISTOTELES schon eine pneumatische Kraft (πνευματικὴ δύναμις)
des Samens anerkennt, lassen die Stoïker den Logos, der den Inbegriff
aller einzelnen Lógoi spermatikói darstellt, als Sperma in die Materie
eingehen, sie mit Qualitäten erfüllen und ihr durch seinen Hauch (die
aristotelische „aura seminalis“) Leben und Seele verleihen. Bei den
Neupythagoräern erzeugen die Lógoi spermatikói durch Befruchtung der
Usia die Einzeldinge, so daß sich der Logos selbst als Mittler zwischen
dem reinen göttlichen Pneuma und der unreinen gemeinen Materie erweist;
PHILO allegorisiert ihn als HERMES und betrachtet ihn
in systematischer Weise als vernünftig wirkende, einheitliche, mit dem
Äther und Pneuma identische Kraft; die Neuplatoniker endlich, sowie
PLOTINOS, erklären den Logos für die oberste Einheit der Lógoi
spermatikói, für den Demiurgen, Mittler, Seelenbeherrscher, Allgeist,
HERMES. Als höchstes einheitliches Weltprinzip besitzt er
einerseits enge Beziehungen zum Wesen des orphischen (ursprünglich
iranischen) Welteneies, des Urquells alles Vorhandenen, andererseits
zur unwandelbaren Ordnung der Gestirne, die in gleicher Weise dem
ANAXIMANDER und PHILOLAOS, dem PLATON
und ARISTOTELES, den Stoïkern und Neupythagoräern, dem
PLOTINOS und SIMPLIKIOS „göttliche Wesen“ und
„sichtbare Götter“ sind, und stellt schließlich auch das „Alles in
Einem, Eines in Allem“ dar, das ἓν καὶ πᾶν des HERAKLIT,
XENOPHANES und MELISSOS, das die Neuplatoniker
und PLOTINOS mit den nämlichen Worten als Sinnbild der
„eigentlichen obersten Weltordnung“ bezeichnen.


Daß zwischen der inneren Beschaffenheit der Dinge und ihrer
äußeren Färbung (χρῶσις, Chrósis) nahe Zusammenhänge walten,
lehrte bereits PHILOLAOS; bei der Entstehung des harten Erzes
(der Bronze) aus weichem Kupfer und Zinn, die EMPEDOKLES mit
der des „harten“ (= unfruchtbaren) Maultiersamens aus dem „weichen“
Pferde- und Eselsamen in Parallele setzt, verschwindet daher nach
ARISTOTELES das Zinn spurlos und wird unter Auflösung seiner
Form zu einer Qualität des Kupfers, dem es (neben der Härte usf.)
vor allem „Farbe“ verleiht, nämlich die des Goldes, — und diese
aristotelische Darlegung erlangt hohe geschichtliche Wichtigkeit, da
die Stoïker, sowie ihre Nachfolger, und auch noch PLOTINOS sie
als Schulbeispiel benützen. Ganz so, wie nach ARISTOTELES beim
Reifen der Früchte und auch beim Backen des Brotes aus dem Teig (μάζα,
Máza) die Veränderung der Qualitäten unter entsprechendem Farbenwechsel
erfolgt, kann dies auch bei dem von ihm gelehrten allmählichen Wachsen
und Reifen der Metalle angenommen werden; behauptet er doch, daß
„feuerfarbige“ (Legierung) und Gold, Zinn und Silber, sowie andere nach
Farbe und daher auch nach sonstigen Eigenschaften ähnliche Metalle
leicht gegenseitig ineinander überzugehen vermögen.


Sichtlich schließen sich diese Anschauungen des ARISTOTELES
jenen des PLATON an, betreff derer nur erinnert sei: an die
Theorie von der Urmaterie als dem gemeinsamen Substrate der vier
Elemente, an die Möglichkeit allgemeiner gegenseitiger Wandelbarkeit,
an den ewigen Kreislauf der Elemente, der Verwandtes zusammen zu führen
und nach Art einer eigentlichen „Vereinigung“ oder „Vermählung“ zu
neuen Stoffen zu gestalten sucht, an die Verwandlung und Umbildung der
Stoffe durch „Trennen und Vereinigen“, an das allmähliche Hervorgehen
von Gold und Silber aus unedlen Metallen (und umgekehrt) in der Natur,
an die obherrschende Stellung und symbolische Bedeutung des Goldes usf.


Diese Lehren des PLATON und die analogen des
ARISTOTELES über das Zusammentreten und die Verwandlung der
vier Elemente und ebenso die auf die vier „Säfte“ (Blut, Schleim,
gelbe Galle, schwarze Galle) bezüglichen der Hippokratiker führen,
wie schon PRANTL hervorhob, zum Schlusse, daß Grundlage
jeder qualitativen Veränderung, chemischer wie medizinischer Art, ein
Zufügen oder Wegnehmen sei. Nach ARISTOTELES
gehen die Elemente aus der Urmaterie hervor, empfangen ihr spezifisches
Wesen durch die in zwei Gegensatz-Paaren auftretenden vier Qualitäten,
und bilden selbst wieder das Substrat der Einzeldinge, die sich aus
ihnen unter dem Einflusse der höheren begrifflichen Form gestalten.
Hiernach zeigt sich die qualitative Wandlung in letzter Linie abhängig
von einem Zufügen oder Wegnehmen von Qualitäten, und da ihre
erste Ursache (wie die aller Vorgänge, auch derer des Lebens
und der seelischen) im weltbeherrschenden Kreislaufe des Himmels und
der Gestirne liegt und vom göttlichen Äther ausgeht, ist auch sie
keine materielle; je nach dem Überwiegen der aktiven oder passiven
Kräfte (heiß und trocken; kalt und feucht) in den Elementen, sowie der
aktiven oder passiven Elemente (Luft und Feuer; Erde und Wasser) in den
Einzeldingen, gestaltet oder verändert sich also deren Beschaffenheit.


Wie an fast allen von ARISTOTELES aus- oder vorgebildeten
Lehren (z. B. jener von der Antiperístasis) nahmen auch an den
vorstehenden schon die Peripatetiker gewisse Abänderungen vor,
indem sie in stets wachsendem Umfange an die Stelle der dynamischen
Erklärungen solche durch das Pneuma (spiritus) treten ließen, die
namentlich unter dem Einflusse der als „Pneumatiker“ bekannten
Ärzte und ihrer Schule in immer allgemeinere Aufnahme kamen. Weit
tiefer greifende Umgestaltungen gingen jedoch von der Stoa aus: da
ihr die Qualitäten körperlicher Natur waren, die Körper aber
vollständiger Durchdringung und demnach die Qualitäten einfacher
Summierung fähig erschienen, so konnte das Zubringen der zur Erzielung
einer Umwandlung erforderlichen neuen Qualität durch Beifügung
eines neuen Stoffes bewirkt werden, der mit dem alten
völlig verschmilzt. Nun trägt aber nach stoïscher Anschauung alles
Bestehende gleichzeitig materiellen und logischen Charakter: der
stofflichen Seite, d. i. der Materie oder Hyle,
gleichwertig erweist sich die logische, d. i. der Logos,
der in allem Sein als vernünftiger Gedanke waltet, sich in der „Form“
der Dinge äußert (die zugleich ihr Zweck und Begriff ist), ihrem Wesen
als „immanente Zweckmäßigkeit“ zugrunde liegt und identifiziert wird
mit dem warmen, lebenzeugenden und -erhaltenden, alles durchdringenden
und mit Spannung (τόνος, Tónos) erfüllenden Pneuma, sowie mit dem
zum fünften Elemente herabgesetzten und gröblich materialisierten
Äther. Feuer und Luft, die als leichte und feine Elemente von hoher
Spannkraft das warme und aktive Prinzip (das Pneuma) darstellen,
durchdringen hierbei Wasser und Erde, die als schwere und dichte
Elemente von geringem Tonus dem kalten und passiven Prinzip (der Hyle)
entsprechen, und erfüllen, gliedern und formen so alle Einzeldinge.
Zwischen dem passiven und qualitätslosen Stoffe und dem mit der
„treibenden Kraft“ des Zweckbegriffes gestaltenden Logos ist jedoch
eine Vermittlung nötig; zugeteilt wurde sie in Anknüpfung an die Rolle,
die der Samen (Sperma) bei ARISTOTELES spielt, den
„Lógoi spermatikói“: diese gelten als die allgemeinsten, jeglichem
Seienden zugrunde liegenden, vernunftgemäßen Keime der Entfaltung,
als bildendes, individualisierendes, der Materie die (platonischen)
Ideen einpflanzendes Prinzip, als eigentliches Wesen der Naturkräfte,
das alle Dinge im Innersten zusammenhält, als ihre Quintessenz,
ihr Lebensgeist, ihre Seele. In dem bei den Stoïkern üblichen
Schulbeispiele für das Hervorgehen eines bestimmten neuen Stoffes,
eines Individuums selbständiger Art, vermöge der Einwirkung des Logos
auf die Materie, nämlich der Umwandlung des Kupfers in Bronze durch
das Zinn nach ARISTOTELES, ist es also das Zinn, dessen Lógoi
spermatikói jene neue Qualität hinzubringen, durch deren Aufnahme das
Kupfer in Bronze übergeht: Kupfer (d. i. Urmaterie + n Qualitäten) +
1 neue Qualität = Urmaterie + (n + 1) Qualitäten = Bronze. Diese im
Grunde aristotelische Anschauung birgt u. a. die Quelle der bis tief
in die Neuzeit hinein festgehaltenen Theorie⁠[3346], daß jede besondere
Eigenschaft eines Körpers auch einen besonderen Bestandteil als ihren
Träger voraussetze.


Die Neupythagoräer nahmen ebenfalls die beiden Prinzipien
der passiven Hyle und des aktiven Logos an und ließen die Logoi,
als Qualitäten der Dinge, zusammenfallen mit den Formen des
ARISTOTELES, den Ideen des PLATON und den Zahlen des
PYTHAGORAS; bei PHILO ist der Logos zugleich auch
Äther und πνεῦμα θεῖον (göttliches Pneuma), und der gestaltenden Kraft
der Logoi fällt die Weltenbildung zu, wobei sie zunächst die Materie in
grobe und feine, weiterhin aber erstere in Wasser und Erde, letztere
in Luft und Feuer zu teilen haben, welche Paare aber auch wieder als
Repräsentanten des eigentlichen kalten und passiven Stoffes, sowie des
heißen und aktiven Pneumas gelten. Für die Neuplatoniker endlich
bestanden die Körper aus der Hyle als Materia prima und dem Logos als
Inbegriff der Qualitäten, die als Lógoi spermatikói individualisierend
wirken und als „zeugende Formen“ oder „Samen“ von „mystisch-dämonischer
Kraft“ allem Vorhandenen das Sein verleihen; der intellektuelle Logos,
d. i. Vernunft und Sprache, die einst die Götter den Menschen durch
ihren geflügelten Boten HERMES (MERKUR) vom Himmel
herabsandten, weiterhin aber auch der allgemeine, sämtliche Dinge des
Weltgebäudes hervorbringende und durchdringende, wird im Anschlusse an
die Stoïker mit HERMES (MERKUR) identifiziert.


Da man bei der Darstellung der Arzneien das Zumischen eines weiteren
Bestandteiles als επιβάλλειν (projizieren) zu bezeichnen
pflegte, so ist es sehr wahrscheinlich, daß dieser Ausdruck auch auf
das Einwerfen oder Einstreuen der chemischen Zusätze Anwendung fand,
z. B. des Zinnes zum Kupfer, und daß daher tatsächlich dem Worte für
Streupulver, d. i. ξήριον (Xérion), der spätere arabische Name aliksîr,
d. i. Elixir, entsprang; erst weiterhin wurde dieser vorzugsweise auf
ein ganz bestimmtes Streupulver angewandt, und zwar auf jenes, dem die
Eigenschaft zukommen sollte, unedle Metalle in edle zu verwandeln,
also auf das Pulver jenes Präparates, dem man den mystischen Namen
„philosophischer Stein“, „Stein der Philosophen“ oder „Stein der
Weisen“ erteilte. Ist nämlich, wie schon PLATON lehrte, alles
wandelbar, kann in stetigem Kreislaufe der Elemente und im endlosen
Strömen „von unten nach oben und von oben nach unten“ Jegliches in
ein Anderes übergehen, läßt die Natur das Gold aus Silber,
Kupfer oder Eisen und diese wieder als Produkte eines stufenweisen
Abbaues aus jenen „verwandten“, aber edleren Metallen entstehen,
— warum sollte dann nicht auch der Mensch vermögen, Kupfer
oder Silber in Gold überzuführen, sei es auf allmählichem Wege unter
Nachahmung des langsamen Wachsens und Reifens, sei es auf raschem und
praktisch allein in Betracht kommenden unter anfänglicher Rückführung
in den Zustand der gemeinsamen Urmaterie (der Materia prima) und
darauf folgender Umgestaltung? Auch hier zeigt sich wieder die hohe
Bedeutung und entscheidende Rolle der „Schwärzung“, denn die
form- und gestaltlose, chaotische, in Schatten und Finsternis liegende
Urmaterie ist die unentbehrliche Durchgangsstufe und notwendige
Vorbedingung der weiteren Verwandlung. Diese erfolgt durch βαφή
(Färbung, Tinktion), wobei der innere Vorgang durch den Wechsel der
Farben auch äußerlich sichtbar wird; demgemäß sind Tinktion und Tinktur
von ganz außerordentlicher Wichtigkeit, da umgekehrt aus dem Eintritt
der gewünschten äußeren Färbung auch wieder auf den der inneren
Umwandlung zurückgeschlossen werden kann. Die neuen Qualitäten,
die zwecks Stattfindens der Transmutation einzuführen sind, haften
an dem zuzusetzenden Präparat, dem philosophischen Stein, der
wie ein Samen und daher schon in äußerst geringer Menge wirkt und
in seiner Vollendung, den „uralten“ Mysterien der Orphiker gemäß,
gleich deren „ovum philosophicum“ (philosophisches Ei, Weltenei)
die Keime aller Dinge in sich enthält; man gewinnt ihn aber in
solcher Vollkommenheit durch Vermählung des weiblichen reinsten noch
unberührten Stoffes (Materia prima, himmlische Hyle, Jungfernerde,
Jungfernmilch, ...) mit dem aktivsten Prinzip des männlichen Logos,
weshalb er auch selbst als Keim, Embryo, Homunculus, Hermaphrodit
betrachtet wird. Die Gleichstellung seiner Lógoi spermatikói mit den
Qualitäten, Samen und Seelen führt dann dazu, von den „Seelen“ und
den „Samen“ des Goldes, Silbers, Schwefels, Quecksilbers zu sprechen,
unter denen die Quintessenzen oder „Geister“ dieser Dinge zu verstehen
sind⁠[3347], das „philosophische“ Gold und Silber, „unser“ Gold und
Silber, im Gegensatze zu den gewöhnlichen, natürlich vorkommenden.
Die Identifikation des Logos mit dem Äther, dem Pneuma, dem Luftgeist
(spiritus), der Lebenskraft usf. gab weiterhin dazu Anlaß, den
philosophischen Stein aus Äther, Luft, Sternschnuppen-Substanz
u. dgl. bereiten zu wollen, aber auch, in Ansehung der Parallelität
des Makro- und Mikrokosmos, aus den Produkten der Lebenskraft in der
„kleinen Welt“, besonders aus den „heißen“ Exkreten⁠[3348]; des ferneren
erklärt sie, und zwar auf Grund der nämlichen Anschauung, sowie der
Symbolisierung des Goldes als reinsten, edelsten und himmlischen
Elementes, daß dem philosophischen Stein auch psychische und religiöse
Wirkung zugeschrieben wurde, sowie die Eigenschaft eines Allheilmittels
gegenüber Krankheit, Alter und Tod, die ja nach PLATON
sämtlich allein auf unrichtiger Verteilung oder Umsetzung der Elemente
beruhen.


Die seit den Zeiten der jüngeren Stoïker unentwegt zunehmende
Hinneigung der philosophischen Schulen zum morgenländischen
Aberglauben in seinen verschiedenen Formen, namentlich zur
Astrologie und Dämonologie, zu ekstatischen und eschatologischen
Träumereien von Wiederbelebung und Auferstehung usf. macht auch den
wachsenden Einfluß derartiger Anschauungen auf die entstehende und in
Entwicklung befindliche Alchemie begreiflich, um so mehr, als sich
z. B. die aristotelische Lehre über die Abhängigkeit aller materiellen
Veränderungen vom Kreislaufe der Gestirne, oder die stoïsche über
die Beziehungen des Logos zur „Ordnung am Sternenhimmel“ leicht in
entsprechender Weise umdeuten ließen. Dieses Eindringen ägyptischen
und orientalischen Gutes und sein Verschmelzen mit dem Inhalte
der griechisch-philosophischen Überlieferung blieb den klareren
Köpfen keineswegs verborgen und wird im allgemeinen von zahlreichen
Schriftstellern zutreffend anerkannt und erörtert; zur richtigen
Einsicht im einzelnen gelangten sie jedoch allerdings nicht, schon
weil für die Griechen, wie bereits weiter oben erwähnt, babylonische,
chaldäische, assyrische und persische Traditionen bereits in früher
Zeit ununterscheidbar zusammenflossen, in späterer aber meist gleich
von vornherein als identisch angesehen und behandelt wurden.


Den Griechen galten zwar die Sterne seit altersher als göttliche Wesen,
aber erst verhältnismäßig spät empfingen sie aus dem Orient (nicht aus
Ägypten) die Lehren von den babylonischen Sterngöttern und persischen
Sterndämonen, von den männlichen, weiblichen und mannweiblichen
Planeten-Gottheiten, — VENUS und MERKUR, die man
ursprünglich als Morgen- und als Abend-Sterne beobachtete —, von
der Beziehung zwischen den Planeten und den Göttern, deren Namen sie
tragen, von der Emanation, durch die sie nach chaldäischer Anschauung
ihre Naturen, Kräfte und Farben auf Tiere, Pflanzen, Mineralien,
Metalle usf. übermitteln, und von dem Einflusse, den sie auf alle
irdischen Vorgänge bis ins Kleinste hinein ausüben. Nur allmählich
erfolgte ihre Annahme, und völliges Gemeingut der entsprechenden Kreise
waren sie erst seit der Zeit der jüngeren Stoïker und Neupythagoräer.
In Ägypten, — woselbst diese vorzugsweise wirkten, wo seit Beginn
der synkretistischen Periode „persische“ Magier eine immer lebhaftere
Tätigkeit entfalteten, wo hellenisierte Juden und Ägypter unter
Benützung der gesamten anonymen Priesterlitteratur eine Flut apokrypher
und pseudepigraphischer Schriften ans Licht förderten und sie dem
bald mit HENOCH, bald mit THOT identifizierten
HERMES unterschoben —, vollzog sich dann die Verquickung
jener orientalischen Lehren mit geeigneten ägyptischen, freilich oft
schon selbst arg entstellten; zu diesen zählte u. a. die vom Ei aus dem
Urwasser NUN, das die Keime des Weiblichen und Männlichen in
sich birgt, von der Sonne als dem Ei des Skarabäus, von der Bestattung
der mit Binden umwickelten Leiche des OSIRIS, seiner durch
das Wasser des Lebens bewirkten Wiederbelebung und Auferstehung usf.
Als bezeichnendes Ergebnis der vollzogenen Verquickung anzusehen ist
u. a. die Legende von der Statue des OSIRIS aus den sieben
Metallen und vier edlen Gesteinen Ägyptens, in der auch wieder die
Identifizierung dieses Gottes mit PAN zutage tritt, den schon
die jüngere Stoa dem CHNUM gleichgesetzt hatte.


Die nahe Verbindung, in der die Alchemie von Anfang an mit der
Magie, Dämonologie und Astrologie steht⁠[3349], gibt Aufschluß über
verschiedene auffällige Zusammenhänge. Da z. B. die Stellungen der
Gestirne die richtigen Zeiten für Ehe, Konzeption und Entwicklung
des Fötus anzeigen, sind sie auch äußerst wichtig zur Erkenntnis des
„rechten“ Augenblickes für die „Vermählung“ der Bestandteile beim
„großen Werke“; daher hat der Alchemist den Verlauf der Sternbewegungen
und die Konstellationen der Sterne genauestens zu beobachten⁠[3350]
und eifrig jene Betrachtung des gestirnten Himmels zu pflegen, die
nach den Stoïkern, Gnostikern, Neuplatonikern und Ssabiern in so
hohem Grade die Erlangung der rechten Erkenntnis (γνῶσις, Gnosis)
fördert, zugleich aber auch die ihrer drei Hauptgaben: Reichtum,
Gesundheit und Unsterblichkeit. „Heilige und göttliche Vorschriften“
sind es, wie ZOSIMOS bezeugt⁠[3351], die die Beziehungen der
sieben Planeten zum großen Werke, zum philosophischen Steine sowie
zu den sieben Metallen regeln, und nur dem Sternkundigen erschließen
sie sich völlig, da doch „wie jedermann weiß“ die Astrologen es
waren, die das Kupfer der APHRODITE zuschrieben und das aus
Kupfer, Zinn, Silber oder anderen Metallen bestehende Elektron dem
ZEUS⁠[3352]; demgemäß müssen, wie es am ausführlichsten die
Ssabier überliefern, die Planetengötter in Gestalt von Idolen aus
den ihnen eigentümlichen Metallen und durch Opfergaben der ihnen
zugehörigen Tiere und Pflanzen verehrt werden, denn wie die Sonne
das Gold hervorbringt, so erfreut sie sich auch wieder vorzugsweise
am Golde usf. Als Diener der Planeten und ihrer Gottheiten
unterliegt daher, gleich dem Astrologen nach FIRMICUS,
auch der Alchemist dem Gebote kultischer Reinheit, äußerer wie
innerer; er muß sich der Einweihung unterziehen, den Eid der Mysten
schwören, unbedingte Verschwiegenheit geloben und darf über die ihm
offenbarten Geheimlehren und ihre „Verfeinerung und theoretische
Begründung durch Anlehnung an die Philosophie“ entweder überhaupt
nicht schreiben, oder (laut der von CLEMENS ALEXANDRINUS
mitgeteilten Anweisung) bloß so, daß er das Wesentliche in Form
von Rätseln, Gleichnissen, Allegorien und Metaphern im Dunkeln läßt
und den Leser völlig in die Irre führt. Nur der kultisch Reine kann
zum „Vollendeten“ (τέλειος, Téleios) werden, und wie dieser selbst
„umgeschaffen“ ist durch Metabolé, durchdrungen von der Fähigkeit
geistiger „Krasis und Mixis“, erfüllt von „totenerweckender Kraft“
(δύναμις τῆς μεταβολῆς der Gnostiker), so vermag er auch wieder zu
wirken: er wird „umschaffen“, sich als Künstler der Krasis und Mixis
an Metallen und Legierungen bewähren und die in den Abýssos (Abgrund),
in die Unterwelt, in die große Finsternis eingegangenen „Toten“
wiederbeleben, oder, wie es in den sog. „ODEN SALOMONS“
heißt, die gleich Blei in das Chaos hinabgesunkenen Hylai auflösen,
erneuern und erwecken, durch das heilige Wasser, den „Tau des Herrn“,
sie dem Dasein zurückgeben und aus der Schwärze der Hölle geläutert
emporführen, „bis alles oben (ἄνω) ist“. Als kultisch Reiner wird er es
so vermögen, der widerwärtigen und schlechten Materie Herr zu werden,
die körperlich-gemeine Hyle mit Hilfe der geistig-göttlichen Pneumata,
denen er gebietet, zu erheben und zu veredlen, sowie den sich in den
Schwanz beißenden Drachen zu besiegen, der das Symbol der Finsternis
ist; seine Anrufungen und Beschwörungen werden die guten, wohlwollenden
und dem großen Werke günstigen Geister heranziehen und fesseln, —
z. B. den goldglänzenden „König HELIOS“ (= Sonnengottheit
des PTOLEMAIOS) oder den bald (wie bei ZOSIMOS)
silberstrahlenden, bald im scharlachroten Herrschermantel erscheinenden
„König MITHRAS“ —, die bösen, neidischen und störenden
aber bannen und fernhalten, z. B. den Drachen UROBOROS, den
Schlangendämon OPHIUCHOS⁠[3353], den hinderlichen und hämischen
KARKINOS (κάρκινος, καρκινάς, καβούρι) = Krebs⁠[3354], sowie
den stets verneinenden Verderber ANTIMIMOS (αντίμιμον πνεῦμα
der „Pistis Sophia“). Solche Gebete fördern daher das Gelingen
des großen Werkes — nicht anders als etwa, nach dem Berichte des
THEOPHRASTOS, die der Köhler das Entstehen vielen und guten
Pechs⁠[3355] —, und zugleich bilden sie den Maßstab für die Dauer der
vorzunehmenden Operationen, ganz ebenso wie bis tief in die Neuzeit
hinein z. B. die Länge des Vaterunsers oder Ave-Marias⁠[3356].


Die Wichtigkeit der Pneumata für Veredlung und Läuterung der gemeinen
Metalle erklärt die entscheidende Rolle des HERMES,
der als „Herr der Pneumata“ und „Gebieter der Lógoi spermatikói“
notwendigerweise auch Meister der „hermetischen“ Kunst sein muß, und
desgleichen die des mit ihm identifizierten THOT, PAN
und MITHRAS, deren jeder als Allgott und Inbegriff sämtlicher
Elemente und Einzeldinge angesehen wird. Das Weltenei, sei es das
in Gestalt eines Felsens gebildete der Iranier, das im Wasser der
NUN schwimmende der Ägypter, oder das im Schoße des Alls
geborgene der Gnostiker, trägt Himmel und Erde in sich, es ist ἓν καὶ
πᾶν (Eines in Allem; Alles in Einem) und vermag daher alles
hervorzubringen, wie das einheitliche und einfarbige Pfauenei der
Gnostiker und des CLEMENS ROMANUS das tausendfältig bunte
Gefieder des fertigen Vogels. Das nämliche gilt betreff des großen
Werkes: wie das Ei und wie der Mutterschoß dem Weltganzen vergleichbar
ein „Gefilde der Entstehung“ sind, wie sich in der Matrix die Vierzahl
der im schwarzen Menstrualblute enthaltenen Elemente unter dem
Einflusse des aus dem Samen stammenden Pneumas zum Embryo ordnet,
wie dank der „rechten“ Wärme die Reifung erfolgt, und schließlich,
falls keine „Fehlgeburt“ störend eingreift, das neu entstandene
Wesen als Menschlein das Licht erblickt, genau ebenso wird die zur
„schwarzen Brühe“ gelöste Tetrasomie der Rohmetalle durch das an den
philosophischen Stein gebundene Pneuma umgelagert, das Gebilde durch
„mäßiges“ Feuer zurechtgeformt und zuletzt, soferne kein Mißgriff das
Ergebnis vernichtet, das neu Gezeugte als Silber oder Gold zutage
gefördert, — zwar ein Kunstprodukt, aber doch das völlige Analogon des
ἀνθρωπάριον (homunculus)⁠[3357].


Die nach PRANTL einer Verquickung aristotelischer und
stoïscher Meinungen entsprungene Lehre, „daß man die Körper erst
‚körperlos‘ machen und sie dann durch das Pneuma in neuer Form erstehen
lassen müsse“, ist daher eines der ältesten, schon der MARIA
wohlbekannten alchemistischen Dogmen⁠[3358]. Zu diesen zählen
ferner: die bereits dem ARISTOTELES geläufigen Prinzipien,
„daß Gleiches Gleiches erzeugt, z. B. der Mensch neue Menschen, der
Weizen neuen Weizen“, daß der Samen „nach Art einer Hefe wirkt“, und
daß „ein kleiner Zusatz Hefe eine große Menge Brotteig (μάζα, Máza)
in Gärung versetzt“, — aus denen gefolgert wird, daß auch Gold neues
Gold hervorbringt, daß die Entstehung des letzteren durch Beigabe von
etwas fertigem Golde als „Samen“ gefördert wird, und daß schon eine
Spur des philosophischen Steines genügt, um die Umwandlung bedeutender
Massen der „Maza“ genannten Rohmetall-Mischung einzuleiten⁠[3359]; die
Annahme, daß eine Substanz, die die unrichtig verteilten Elemente in
die „richtige“ Ordnung bringt und das Unreine vom Reinen trennt, auch
Gesundheit und langes Leben, ja Unsterblichkeit verleihe, gleich der
„Athanasía“ der ISIS⁠[3360] oder der bei PLINIUS
erwähnten „Panacéa“⁠[3361] —, wie denn der philosophische Stein schon
bei SYNESIOS selbst die „große Krankheit der Armut“ heilt und
nach einer bis in das späte Mittelalter hinein gewahrten Überlieferung
„die sechs Aussätzigen“ gesund macht⁠[3362]; der Satz: „Die Natur
freut sich der Natur, besiegt die Natur, beherrscht die Natur“, den
FIRMICUS einem medizinischen Werke des NECHEPSO,
und der unbekannte Verfasser der Scholien zu LUCANUS der
Schrift eines „antiquus poeta“ (nach USENER eines ποιητής
= Alchemisten) entstammen läßt, der aber sicherlich der stoïschen
Theorie von der Sympathie und Antipathie der Naturdinge zugehört
und vermutlich durch PSEUDO-DEMOKRITOS vermittelt ist; die
wesentlich stoïsche und neuplatonische Gleichsetzung des Vorganges
beim großen Werke mit der Entwicklung des Embryos im Mutterschosse
oder im Ei, dem „Ei der Philosophen“; die der hermetischen Anschauung
von der All-Einheit entsprungene Bezeichnung der goldergebenden
Verwandlungsmasse als „ἓν καὶ πᾶν“, wobei das Sinnbild, die sich in
den Schwanz beißende Schlange, babylonischer Herkunft ist⁠[3363],
der von ZOSIMOS angeführte Zusatz „Gefunden ist der große
PAN!“ aber auf einen ägyptischen Geheimritus anspielt, usf.


Aus der Verbindung der Alchemie mit den übrigen priesterlichen
Geheimwissenschaften, zu denen, wenigstens bis zu gewissem Grade,
Heilkunde und Heilmittellehre mit zählten, dürfte sich auch der bei
den Alchemisten ganz allgemeine Gebrauch sog. Geheim- oder
Decknamen erklären, die innerhalb der Medizin im letzten Grunde
auf den Wunsch der Ärzte zurückgehen, ihren Mitbewerbern, aber auch
den Kranken selbst, Natur und Zusammensetzung der von ihnen nicht nur
verordneten, sondern meist auch zubereiteten und verkauften Arzneien
zu verheimlichen. Derlei „hieratische“ Namen (ὀνόματα ἱερατικά)⁠[3364]
enthält anscheinend schon der medizinische „Papyrus EBERS“,
der gegen 1500 v. Chr. auf Grund mannigfacher, noch weit älterer
Quellenschriften verfaßt ist; daß sie seither stets in Anwendung
standen und blieben, beweist u. a. ein zuletzt im 2. Jahrhundert
v. Chr. niedergeschriebener, 1885 von LEEMANS herausgegebener
Papyrus, der eine ganze Sammlung solcher überlieferter Ausdrücke
aufführt und erklärt, z. B. „Herz des Geiers“ = Absinthium, „Träne
der ISIS“ = Verbena, „Auge des TYPHON“ = Scilla,
„Blut des PTAH (HEPHAISTOS)“ = Artemisia⁠[3365],
denen sich noch „HERZ des HERMES“ = Moly (Allium
nigrum?), „Blut der ATHENE“ = roter Günsel, „Blut des
HERAKLES“ = Crocus⁠[3366], sowie manche ähnliche, bei
PLINIUS, DIOSKURIDES und anderen Autoren vorkommende
anreihen ließen⁠[3367]. In den alchemistischen Schriften, besonders in
den jüngeren, tauchen ihrer, wie schon weiter oben angeführt wurde,
sehr mannnigfaltige auf, darunter viele nur schwierig oder gar nicht zu
deutende; erinnert sei z. B. an „Milch der schwarzen Kuh“ = schwarzen
(rohen) Zinnober; „Lorbeerblätter“ = roten (sublimierten) Zinnober;
„Blut der Tauben“ und „Blut der Krähen“ = Mennige oder roten Zinnober;
„gelben Schwefel“ und „Sonnenwasser“ = Goldlösung in Quecksilber; „Blut
des SATURN“ = Mennige⁠[3368]; „Knochen des TYPHON“ =
Eisen⁠[3369]; „Blut und Knochen des Drachens“, „Knochen der Perser“,
„Knochen des Kupfers“ = verbrannte Metalle; „vier Füße des Drachens“
= Tetrasomie (Kupfer, Eisen, Blei, Zinn); „drei Ohren der Schlange“ =
drei αἰθάλαι (Raucharten: des Schwefels, Arsens, Quecksilbers) usf.


Ähnlich wie viele Namen erfuhren im Zeitalter des Überganges der
Chemie in die Alchemie auch zahlreiche, ursprünglich rein technische
Bezeichnungen, Vorschriften und Anweisungen
gewisse Veränderungen und Umdeutungen in mystischem und abergläubischem
Sinne, die als außerordentlich charakteristisch für den ganzen Vorgang
dieser Umlagerung anzusehen sind. So wurde z. B. das „große Werk“ aus
einer magischen Zeremonie zur alchemistischen Zauberhandlung; die
Spaltung des als eiförmiger Felsen gedachten iranischen Welteneies
in Himmel und Erde zum „mithrischen Mysterium des Steines, der kein
Stein ist“; der mit dem rechten Geschick (τεχνικῶς) arbeitende Technit
zum Meister der „hieratischen Geheimkunst“; das ursprünglich zwecks
Aufbesserung der Mischungen zugefügte echte Silber und Gold zum
„Samen“, der neues Silber und Gold hervorbringen, oder zur „Hefe“,
die den Teig (Maza) in eine Art Silber- oder Gold-Gärung versetzen
soll⁠[3370]; die einstige bloße „Veränderung“⁠[3371] zur eigentlichen
„Verwandlung“ (z. B. der unedlen Metalle in edle); die Herstellung
einer Gold vortäuschenden, „Blende“ (ἀμαυρά, ἀμαύρωσις) genannten
Legierung zu der eines zauberischen, auch unsichtbar machenden
Präparates⁠[3372]; die Leinenstücke, in die eingebunden man z. B.
die zu färbenden „Steinchen“ in die vorgeschriebenen Flüssigkeiten
bringt⁠[3373], gehen in die Leinenbinden über, in die man den „Toten“,
den „OSIRIS“, den „Leichnam des OSIRIS“ (d. i. das
unedle Metall) gleich einer Mumie so einwickelt, daß nur das Haupt
des Toten (das „caput mortuum“) sichtbar bleibt, und in die gehüllt
man ihn der „Wiederbelebung“ (als Edelmetall) entgegenführt⁠[3374];
aus dem einfachen „Einwerfen“ (ἐπιβάλλειν) der Zutaten wird das
magische „Projizieren“; aus dem einzuwerfenden Mittel (φάρμακον =
medicina) oder „Streupulver“ (ξήριον, Xérion) der mystische Erreger
der Transmutation, das „Xerion“ (aliksir der Araber = Elixir); aus dem
„schwefligen Wasser“ (θεῖον ὕδωρ) das gleichnamige göttliche⁠[3375];
aus dem Gold lösenden Mineral Chrysokolla das ebenso benannte Gold
hervorbringende Wundermittel⁠[3376]; aus dem ἀρῥένικον oder ἀρσενικόν,
d. i. „Arsen“⁠[3377], das gleichlautende „männliche“ (scil. Prinzip);
aus dem silber- oder goldglänzenden Stein „Androdámas“, den die
Magier Zorn und Wut der Menschen besänftigen ließen⁠[3378], der
giftige (aus stark arsenhaltigem Pyrit bestehende) „Androklástes“ =
„Menschenvernichter“⁠[3379], „der bei den Ägyptern zugleich das so
höchst gefährliche 63. Lebensjahr bezeichnet“⁠[3380], usf. In ganz
analoger Weise betrachtet man die der Metallverwandlung dienenden
Gefäße, Sublimations- und Destillations-Apparate als „Tempel der
Metall-Götter“⁠[3381]; die „Toten“ (= die vier unedlen Metalle) sinken
„wie Blei“ in ihre Tiefe, den „Hades“, den „Abýssos“, den „Abgrund
des Chaos“; sie werden dort wiederbelebt durch das „göttliche Wasser“
= „Wasser des Lebens“; sie gelangen, von seinem Pneuma erfüllt und
neubeseelt, zur „Auferstehung“; es vollendet sich die „Erhebung
der Wolke“, κάτω-ἄνω, zum Oberteile des Kolbens, zur „Höhe des
Firmamentes“, zum „Deckel des KNUPH“; die Elemente ordnen
sich im „Gefilde der Entstehung“ zu einem neuen Wesen, und dem
„Priester“, der die „Toten“ gewickelt, der Tarichéia unterworfen und
der „hermetischen“ Kunst gemäß zur „rechten“ Zeit mit den „heiligen
Wässern“ behandelt hat, wird endlich die Genugtuung, sie dem „Grabe“
in der „verklärten“ und verjüngten Gestalt „Neugeborener“, als
„Vollendete“ (τέλειοι), entsteigen zu sehen und so mit Hilfe der „Gnade
von oben“ das große Werk der Verwandlung glücklich vollendet zu haben,
— natürlich allein des wissenschaftlichen Interesses wegen und ferne
jeder eigennützigen Absicht.




6. Bemerkungen über einige
Alchemisten und ihre Schriften.





a) Pseudo-Demokritos.


Schon weiter oben wurde darauf hingewiesen, daß das Hervorgehen der
Gestalt des PSEUDO-DEMOKRITOS als Magiers, Astrologen,
Wunderarztes, Alchemisten usf. aus jener des ebenso scharfsinnigen
wie naturkundigen Philosophen DEMOKRITOS (gest. um 360
v. Chr.) zu den merkwürdigsten Erscheinungen der gesamten Geschichte
der Wissenschaften zählt. Den ersten Ausgangspunkt dieser auffälligen
Entwicklung scheint das Wanderleben des echten DEMOKRITOS
gebildet zu haben. Langjährige Reisen, deren Umkreis die Folgezeit
immer weiter ausdehnte, führten ihn angeblich bis zu den entferntesten
Völkern Asiens und Afrikas, den Indern und Äthiopen, ließen ihn die
vielseitigsten Erfahrungen schöpfen und derartige Kenntnisse in
den reinen Wissenschaften (Zoologie, Botanik, Mineralogie, ...),
aber auch in den angewandten (Sternkunde, Meteorologie, Technik,
...) gewinnen, daß er zwar den einen als „typischer Vertreter der
Vielwisserei“ erschien, dafür aber den anderen als Mann von fast
übernatürlichen Fähigkeiten⁠[3382]. Diese sollte er dann entweder im
Umgange mit ägyptischen und chaldäischen, persischen und arabischen
Zauberern und Magiern erworben haben⁠[3383], oder dank absonderlicher
Funde, wie denn z. B. PLINIUS erzählt, er habe aus dem Grabe
des DARDANOS, „des Stammvaters der Trojaner, des Begründers
der samothrakischen Mysterien und der Magie“, dessen verborgene
Geheimschriften zutage gefördert⁠[3384].


Von den (etwa 80) Werken, als deren Verfasser DEMOKRITOS
gilt⁠[3385], und deren Titel meist fragwürdigen Alters sind⁠[3386],
besitzen wir nur noch spärliche Bruchstücke, deren ausgezeichnete
Zusammenstellung durch DIELS ersehen läßt, daß
DEMOKRITOS in der Tat der klare, bestimmte und einflußreiche
Denker war, als den ihn schon ARISTOTELES preist, und der
er auch gewesen sein muß, sollte sein bloßer Name hinreichen,
um untergeschobenen Nachahmungen entsprechende Beachtung zu sichern.
Wann man solche vielfach wohl an Echtes anknüpfende Pseudepigraphen
abzufassen begann, steht nicht sicher fest, doch dürfte es zuerst bald
nach 300 v. Chr. der Fall gewesen sein, denn schon um 250 (oder etwas
später) tritt der wichtigste und bereits völlig systematische Fälscher
auf, BOLOS von MENDE (oder Mendes) in Ägypten⁠[3387].
Unter dem Namen des DEMOKRITOS gab er verschiedene Werke
magischen, astrologischen, medizinischen und landwirtschaftlichen
Inhaltes heraus, erfüllt von zauberischen, mystischen und mantischen
Ideen aller Art, vom Glauben an gute und böse Geister, die sich durch
Zeichen, Weissagungen und Träume kundgeben, usf.⁠[3388], ferner eine
Art Enzyklopädie, in der er die Ergebnisse griechischer Wissenschaft
und ägyptischer Technik mit den angeblich uralten Überlieferungen
persischer Magier (ZOROASTER, OSTANES, ...) zu
vereinigen suchte, und deren Titel „χειρόκμητα καὶ φυσικὰ δυναμερά“
(etwa = „Wirkungen künstlicher und natürlicher Kräfte“) gelautet zu
haben scheint⁠[3389]. Aus ihr gingen vermutlich zunächst die vier
βίβλοι βαφικαί (= Färbebücher) hervor, handelnd über das „Färben“ (=
Machen, Nachahmen, Fälschen) des Goldes und Silbers, der Edelsteine
(Perlen) und des Purpurs (περὶ χρυσοῦ, ἀργύρου, λίθων, πορφύρας),
weiterhin aber die unter dem Namen „Physica et Mystica“ (etwa =
„Natürliches und Übernatürliches“) bekannten Schriften, von denen allen
wir nur geringe, vielfach abgeänderte, durch späte Umarbeitungen⁠[3390]
entstellte Reste und Auszüge besitzen; soweit diese, — noch dazu
in der sehr mangelhaften Redaktion BERTHELOTS —, einen
Rückschluß gestatten, umfaßte der ursprüngliche Inhalt eine große
Anzahl sehr verschiedener Rezepte, teils wirklich ausführbarer, teils
ganz unmöglicher, und zwar waren letztere zumeist an mystische,
magische, religiöse, philosophische und theologische Vorschriften
oder Formeln gebunden und gemäß der (von den „Astrologúmena“
des PETOSIRIS-NECHEPSO her bekannten) Gewohnheit der
alexandrinischen Synkretistiker aus griechischen, ägyptischen und
orientalischen Bestandteilen zusammengefügt⁠[3391].


Weitere Pseudepigraphen des BOLOS von MENDE
waren die Bücher „Über Sympathien und Antipathien“, anscheinend
die ersten und daher wirkungsvollsten ihrer Art⁠[3392], deren
Überbleibsel wir jedoch nur aus Umarbeitungen ganz später, wohl
erst byzantinischer Zeit kennen⁠[3393], ferner die Abhandlungen über
die astrologischen Vorzeichen (περὶ σημείων), über die Wunderdinge
(περὶ θαυμασίων), über den Landbau (περὶ γεωργίας), sowie über die
zauberischen und abergläubischen Eigenschaften der Pflanzen, in denen
neben PSEUDO-DEMOKRITOS auch PSEUDO-ORPHEUS und
PSEUDO-PYTHAGORAS als maßgebende Autoritäten auftreten⁠[3394].
Endlich reihen sich diesen auch noch Schriften medizinischen Inhaltes
an, denn schon dem CELSUS, dessen „De medicina libri
octo“ um 30 n. Chr. vollendet sind, gilt DEMOKRITOS als
einer der ältesten und hervorragendsten Ärzte, ja als Lehrer des
HIPPOKRATES⁠[3395], und in gleichem Sinne zitiert ihn noch
CAELIUS-AURELIANUS (5. Jahrhundert) in „De morbis acutis
et chronicis“⁠[3396]). Ferner entstanden vermutlich im 4. und 5.
Jahrhundert zu Alexandria jene griechischen Sammelwerke, auf die
die „Ephemeriden des DEMOKRITOS“, die „Prognostika des
DEMOKRITOS“, die „Tafeln des DEMOKRITOS“ (zur
Vorausbestimmung des Krankheits-Verlaufes) u. dgl. zurückgehen, die
dann etwa von 700 an in Unteritalien ins Lateinische übersetzt wurden,
und an die sich, bis in das 9. Jahrhundert herab, die den Namen des
DEMOKRITOS führenden Zusammenstellungen anreihen, in denen
sich wissenschaftlich richtige und rationelle Vorschriften nicht
selten mit magisch-medizinischen und abergläubisch-sympathetischen
absonderlichster Natur in völlig kritikloser Weise untermischt
zeigen⁠[3397]. Ihre angebliche Auffindung in Grüften, vergrabenen
Gefäßen usf. ist ein charakteristischer Zug aus der hellenistischen
Offenbarungs-Litteratur, die (wie weiter oben schon öfter erwähnt)
wichtige oder für wichtig erachtete Mitteilungen und Entdeckungen an
Könige, Heroen und Weise der Vorzeit oder an Götter, Dämonen, Geister
usf. anzuknüpfen liebt⁠[3398].


Schon durch den alexandrinischen Dichter und Schriftsteller
KALLIMACHOS (310–240) wurde BOLOS als Betrüger
entlarvt⁠[3399], aber ohne dauernden Erfolg, denn während z. B.
COLUMELLA⁠[3400] (gest. gegen 66 n. Chr.) und später auch
AULUS GELLIUS⁠[3401] (gest. um 180 n. Chr.) ihn als Fälscher
kennen und bezeichnen, äußert PLINIUS (gest. 79 n. Chr.),
der den sog. DEMOKRITOS unzählige Male zitiert, nie den
geringsten Verdacht⁠[3402] und trug daher angesichts seines ungeheuren
und nachhaltigen Einflusses nicht wenig dazu bei, das Ansehen des
vermeintlichen „großen Philosophen“ in dauernden Ehren zu erhalten;
er selbst schöpfte übrigens seine einschlägigen Kenntnisse, wie
in zahlreichen anderen Fällen so auch hier, nur aus zweiter Hand,
nämlich aus den Schriften seines Zeitgenossen, des ägyptischen Arztes
XENOKRATES von APHRODISIAS, die die Hauptquelle
der von Aberglauben aller Art erfüllten Abschnitte 28–30 der
„Naturgeschichte“ darstellen⁠[3403]. Ein etwas älterer Vermittler
ähnlicher Art ist der zur Zeit des Kaisers AUGUSTUS lebende
ANAXILAOS, dessen PLINIUS, sowie die Vorlagen des
„Stockholmer Papyrus“ Erwähnung tun. Nach DIELS⁠[3404] hat
man als wahrscheinlich anzunehmen, daß vielerlei Angaben des Leidener
und Stockholmer Papyrus den Kompilationen des ANAXILAOS
und seinesgleichen entlehnt sind, und daß uns durch sie Teile der
sog. „Cheirókmeta“ in ihrer mehr oder weniger ursprünglichen Gestalt
erhalten geblieben sind, d. h. in derjenigen, die (im Anschlusse an die
alten Rezepte der Tempelwerkstätten usf.) noch ganz offen auf Täuschung
durch geschickte Nachahmung von edlen Metallen und Steinen hinauslief.
In Übereinstimmung hiermit steht, wie schon weiter oben (den Annahmen
BERTHELOTS und RIESS’ gegenüber) hervorgehoben
wurde, der klare Inhalt und die unverhohlene Sprache dieser Papyri:
die künstliche Gewinnung von Gold, Silber, Edelsteinen und Farbstoffen
heißt einfach σκευή (Skeué, Herstellung), Weißen und Gilben erfolgen
durch Firnissen, Überfangen, Legieren, Putzen und Polieren, Di- und
Triplosis durch geeignete Beimischungen, die μᾶζα ἀνέκλειπτος ist eine
durch Zusatz unedler Metalle immer weiter verschlechterte Masse, das
ὀθόνιον ein Stück Leinwand zum Einwickeln, das ὕδωρ θεῖον eine aus
Schwefel bereitete Lösung oder Schmelze, ἀλλοιοθῆναι bedeutet eine
äußerliche Veränderung (z. B. durch Umfärben), ἐπιβάλλειν ein Zugeben
oder Einwerfen, usf.


Erst in der Periode neu einsetzender und alsbald mächtig
fortschreitender Entfaltung des Zauberwesens und der Magie, also wohl
frühestens im letzten Drittel des 1. nachchristlichen Jahrhunderts,
beginnt, anknüpfend an die „Cheirókmeta“, an die bei SENECA
(aus POSEIDONIOS) überlieferten Rezepte zum Erweichen
des Elfenbeins, Verwandeln der Glasflüsse in Smaragd u. dgl., die
eigentlich alchemistische Umgestaltung der Schriften des
DEMOKRITOS⁠[3405]. So zahlreich und mannigfach nämlich die
Zitate der älteren Autoren sind (vor allem die des PLINIUS),
niemals findet sich unter ihnen ein von Alchemie handelndes,
oder auch nur von ferne auf sie anspielendes, auch da nicht, wo die
Gelegenheit sich von selbst böte: so z. B. erwähnen die Quellen
der Abteilung V des Leidener Papyrus DEMOKRITOS (neben
OSTANES) als Seher, Magier und Verfasser eines Rezeptes zur
ἴωσις (Iosis, Rötung) des Goldes⁠[3406], und die des etwa gleichzeitigen
„Papyrus KENYON“ überliefern eine Vorschrift „zum Fälschen
von Münzen nach DEMOKRITOS“⁠[3407], setzen diesen also etwa
in Parallele mit PABAPNIDOS, „dem Gauner und Betrüger“,
dem offenbar zu gleichem Zwecke (der syrische) ZOSIMOS die
Erfindung des Messings und der Bronze zuschreibt, — mit keinem Worte
aber ist von DEMOKRITOS als Alchemisten oder Goldmacher die
Rede. Den späteren Bestrebungen, ihn als solchen zu kennzeichnen,
scheint ein bisher nicht genügend beachteter Umstand großen Vorschub
geleistet zu haben; unter den dem echten DEMOKRITOS
zugeschriebenen Werken, deren Titel überliefert sind, befinden
sich nämlich auch solche περὶ λίθου, περὶ τῆς ποιήσεως und περὶ
χαμαιλέοντος⁠[3408], die ursprünglich zweifellos den schlechtweg als
„Stein“ (λίθος, Líthos) bezeichneten Magnetstein, die Dichtkunst
(Poíesis) und das Tier Chamäleon betrafen, in einer bereits von
alchemistischen Ideen erfüllten Zeit aber mit Leichtigkeit so
hingestellt werden konnten, als wäre der „Stein“, von dem sie gehandelt
hätten, der „Stein der Weisen“ gewesen, die „Poiesis“ das „Machen“ von
Gold und Silber, und das „Chamäleon“ die „Chemie“, für die (wie schon
weiter oben angeführt) dieser anspielende und anklingende Name wohl
schon ziemlich frühzeitig in Aufnahme kam.


Einer ähnlichen Umformung wie die Darstellung der vermeintlichen
Hauptgedanken des DEMOKRITOS unterlag auch die Schilderung
seiner vorgeblichen Lebensschicksale. Die älteste Überlieferung
meldete, er sei, als er nach Ägypten kam, von den Priestern des
Tempels zu Memphis in ihre Geheimnisse eingeweiht worden und habe das
von ihnen Erlernte in jenen vier Büchern (τόμοι = Rollen) von den
„Färbekünsten“ niedergelegt, als deren Verfasser ihn SYNESIOS
(um 400) und GEORGIOS SYNKELLOS (um 800) rühmen⁠[3409];
in der Folgezeit wurde sie zunächst dahin abgeändert⁠[3410], daß die
Einweihung nicht mehr durch die Priesterschaft als solche erfolgte,
sondern allein durch den berühmten persischen Magier (aber ägyptischen
Oberpriester!) OSTANES als den ausschließlichen Kenner und
Lehrer der Geheimwissenschaften; zuletzt endlich erfuhr sie eine
gänzliche Umgestaltung in dem Sinne, daß es nunmehr DEMOKRITOS
war, der die Geheimlehren aus dem Orient nach Ägypten brachte und
die Priester mit ihnen bekannt machte, — ganz so, wie nach der bei
den Ssabiern erhaltenen Tradition HERMES I. aus Babylon
nach Ägypten auswandert und die Priester zu Memphis in Astrologie
und Geheimwissenschaften unterrichtet. Demgemäß zerfallen auch die
erst in später Zeit⁠[3411] redigierten und unter dem Titel „Physica
et Mystica“ zusammengefaßten Reste des pseudo-demokritischen
Hauptwerkes in drei größere, so gut wie unzusammenhängende Gruppen:
Die erste enthält Bruchstücke von kaum veränderten, rein technischen
Rezepten über die Purpurfärbung (βαφή), die in jeder Hinsicht den
im Leidener und Stockholmer Papyrus erhaltenen gleichen. Die zweite
berichtet über gewisse Beschwörungen, die zur wunderbaren Auffindung
verborgener magischer Bücher und Sprüche in der hohlen Säule eines
Tempels führen, — wobei aber der Schauplatz nirgends wirklich in
Persien oder Babylonien liegt⁠[3412], sondern der Verfasser „nur so
tut“; sie verraten bereits, ähnlich wie die Anrufungen der Geister
bei ZOSIMOS und der Gebrauch der (auch auf gnostischen
Amuletten vorkommenden) dämonischen Formeln des Krebses, Sternes usf.
bei KLEOPATRA, entschieden neuplatonische Einflüsse⁠[3413].
Die dritte endlich lehrt das „Machen“ des Goldes und Silbers und
zeigt den alten, ursprünglich rein technischen Text, durch mystische
und alchemistische Zutaten und Einschiebsel in völlig willkürlicher
Weise so verändert und erweitert, wie er schon um 400 dem Kommentator
SYNESIOS vorgelegen haben mag⁠[3414]. Erst in dieser letzten
Gestalt nämlich, die u. a. in wirrer Weise bald auf angebliche
Übersetzungen aus uralten persischen Originalen zurückgreift, bald die
Erfindung der Alchemie den ägyptischen Königen zuschreibt, bald wieder
die Verfahren der ägyptischen Priester zugunsten derer der persischen
Magier ablehnt⁠[3415], schienen die „Vier Bücher“ der Auslegung
und Erklärung bedürftig und galten für dunkel und rätselhaft: ihr
vordem allgemeinverständlicher Sinn war eben auf Grund magischer und
alchemistischer Ideen entstellt worden, und zwar oft bis zur völligen
Unkenntlichkeit.


Der Vermutung DIELS’, daß mancherlei Angaben des
ursprünglichen DEMOKRITOS-Buches, vermittelt durch
ANAXILAOS und ähnliche Schriftsteller, in den Leidener und
Stockholmer Papyrus übergegangen seien, steht es nicht entgegen,
daß der erstere sicherlich, der letztere möglicherweise, zusammen
mit magischen Rollen, Zauberbesprechungen u. dgl. an das Tageslicht
gelangte; denn, wie schon weiter oben erwähnt, handelt es sich bei
den chemischen Abteilungen der Gräberfunde offenbar um orthodoxe und
annähernd getreue Abschriften weitaus älterer Vorlagen, während
die abergläubischen und mystischen Texte jener Zeit angehören, zu der
die Besitzer der Schriften bestattet wurden, also etwa dem Ausgange des
3. Jahrhunderts. Weshalb man damals auf derlei möglichst zuverlässige
Wiedergaben noch Wert legte, ist nicht ohne weiteres ersichtlich, daß
es aber geschah, mag wie in so manchen ähnlichen Fällen gleichfalls
auf Aberglauben beruht haben: waren doch aller Wahrscheinlichkeit
nach Generationen der nämlichen hellenisierten Priester die Verfasser
der „ehrwürdigen“ alten Originale, die Eigentümer der Kopien, sowie
die Urheber der verballhornten Neuausgaben. Nach der Schließung der
alexandrinischen Tempel, also etwa seit 400 n. Chr., wahrten dann sie
und ihre Nachkommen noch jahrhundertelang in „fest zusammenhaltenden
esoterischen Zirkeln“⁠[3416] und „magischen Konventikeln“ die Mysterien
der Alchemie und hatten allen Grund, sie sorgfältigst geheim zu halten:
einerseits nämlich blieben für die Vertreter der „großen Kunst“, —
insoweit sie nicht selbst betrogene Betrüger waren —, Nachahmungen,
Täuschungen und Übervorteilungen jederzeit das letzte Ziel, und
andererseits hatten sie, die dem Staate als Fälscher (namentlich
als Münzfälscher), der Kirche als mit Dämonen im Bunde stehende
Geisterbeschwörer, und beiden als Anhänger verbotenen heidnischen
Aberglaubens verdächtig waren, scharfe Verfolgung bald seitens der
einen, bald seitens der anderen dieser Mächte zu gewärtigen, nicht
selten auch seitens beider zusammen⁠[3417].


b) Ostanes.


Über die vornehme Herkunft und Stellung des als Begleiter des
XERXES genannten geschichtlichen OSTANES walten keine
Zweifel⁠[3418], er besaß vermutlich seine Hausmacht in Kappadozien⁠[3419]
und bekleidete das Amt eines Satrapen⁠[3420]; schon frühzeitig war
der Name OSTANES auch im westlichen Asien gebräuchlich,
u. a. führte ihn 407 v. Chr. der Vorsteher des Rates der Gemeinde zu
Jerusalem, und zwar neben seinem eigentlichen jüdischen⁠[3421], —
vielleicht um sich als eine Art Klienten irgend eines angesehenen
Persers zu bezeichnen. Die Frage, auf welchem Wege, und ob unter
Anschluß an den historischen Träger des Namens, OSTANES
dazu kam, zur „geradezu typischen Figur des Aberglaubens“⁠[3422], zum
Vorbilde der Zauberer, Geisterbanner, Wunderärzte, Alchemisten usf.,
sowie zu einem Hauptträger der griechischen Fälschungs-Litteratur
zu werden⁠[3423], läßt sich vorerst nicht sicher beantworten; als
wahrscheinlich darf es aber gelten, daß hierbei, wie bei so manchen
„persisch-hellenistischen“ Traditionen, jüdische Einflüsse die
maßgebenden waren⁠[3424], und daß die angebliche Einweihung der
persischen Magier durch die ägyptischen Priester, — denn diese bildete
auch hier die erste Stufe der Legende —, in keinem anderen Lichte zu
sehen ist, wie die der „neben den Ägyptern allein zugelassenen Juden“,
oder jene des DEMOKRITOS, also in dem eines nachträglichen
Versuches, die eigene Kunst im Abglanze höherer Autorität und
Legitimität erstrahlen zu lassen.


Die Verbindung zwischen OSTANES und DEMOKRITOS
scheint bereits im 1. vorchristlichen Jahrhundert hergestellt
worden zu sein⁠[3425] und war daher z. B. dem PLINIUS
schon ganz geläufig⁠[3426]; im 2. und 3. Jahrhundert n. Chr.
nennt APULEIUS (um 180) den OSTANES neben
ORPHEUS, PYTHAGORAS und EPIMENIDES, sowie
neben MOSES, J(OH)ANNES, ZOROASTER,
APPOLOBEX, DARDANOS, DAMIGERON
und anderen⁠[3427]. Ferner erwähnen ihn: der Neupythagoräer
NIKOMACHOS neben ZOROASTER und den
„Babyloniern“⁠[3428]; MINUCIUS FELIX (um 200) im „Octavius“,
woselbst er ihn „den Ersten der Magier in Wort und Werk“ nennt⁠[3429];
TERTULLIANUS (gest. 220) neben DARDANOS und
DAMIGERON⁠[3430]; HIPPOLYTOS (gest. 235)
neben ZOROASTER, PETOSIRIS und HERMES
TRISMEGISTOS⁠[3431]; endlich der Pariser Zauberpapyrus (sowie
auch sonstige Papyri) neben APPOLOBEX, DARDANOS und
DAMIGERON⁠[3432]. Dieser letztere, für den OSTANES
„der Meister aller Magier“ ist (magorum omnium magister), soll eine
unübertreffliche Abhandlung über die „Kräfte der Steine“ verfaßt haben,
die um 400 PSEUDO-ORPHEUS auf Befehl des HERMES
„zur Abwehr des Leides von den Sterblichen“ in Verse brachte, aus
der im 5. Jahrhundert der „arabische König“ EVAX einen
lateinischen (!) Auszug anfertigte, und die noch PSELLOS
im 11., MARBOD im 12. und MATTHÄUS SILVATICUS im
13. Jahrhundert ihren Werken mit zugrunde legten⁠[3433]. Aber auch
OSTANES selbst war, ähnlich wie PSEUDO-ORPHEUS,
äußerst bewandert in den wunderbaren und geheimen Eigenschaften
der Steine, der Tiere und namentlich der Pflanzen⁠[3434], bewährte
sich daher gleich diesem als Wunderarzt, verfertigte heilbringende
Amulette mit den Zeichen der Tierkreisbilder und Planeten⁠[3435]
und fand wohl hauptsächlich bei solcher medizinischen Tätigkeit
den ihm zugeschriebenen, nach FIRMICUS aber schon bei
PETOSIRIS-NECHEPSO vorkommenden Satz bewährt: „Die Natur freut
sich über die Natur, die Natur siegt über die Natur, die Natur herrscht
über die Natur“⁠[3436].


Späteren Zeiten galt OSTANES auch als Besitzer einer „in
den sieben Sphären aufgefundenen Zaubertafel mit der Summe aller
Weisheit“, deren Inhalt er in dem philosophischen und astrologischen,
hauptsächlich aber dämonologischen „Buche des OSTANES“
niederlegte⁠[3437], — zu dem, nach dem sog. „Steinbuche des
ARISTOTELES“, dieser Weise einen Kommentar schrieb —, ferner
als Verfasser und Herausgeber alchemistischer Werke, und endlich
auch als Erfinder gewisser technischer Verfahren; in den „Technischen
Abhandlungen und Vorschriften“⁠[3438] wird z. B. das Färben des Glases
mit „Galle“⁠[3439] in ähnlicher Weise auf ihn zurückgeführt, wie etwa
bei den Ssabiern das Glasieren der Tongefäße mit Salmiak auf HERMES
TRISMEGISTOS.


c) Schreiben der Isis an Horos.


Das sog. Schreiben der ISIS an HOROS zeugt nach
RIESS⁠[3440]
und REITZENSTEIN⁠[3441], sowohl dem
Grundgedanken wie der Einkleidung nach, von einem besonders engen
Ineinandergreifen alchemistischer und theologischer Litteratur, alter
ägyptischer Mythen und umgestaltender jüdischer Einflüsse.


Ursprünglich ging, wie aus einer dem HEKATAIOS entlehnten
Stelle des DIODOR⁠[3442] folgt, ISIS nach dem Tempel
von Hormanuthi⁠[3443], um dort das φάρμακον τῆς ἀθανασίας zu holen,
das Wasser der Unsterblichkeit, das Lebenswasser, dessen sie zur
Auferweckung des toten OSIRIS bedurfte, des Herrn Ägyptens
und der Fruchterde, des „Schwarzen“, der schwarz ist wie der Boden
seines Landes und wie die Pupille des Auges (χημία, Chemía)⁠[3444]. In
der synkretistischen Zeit erfolgte die Umdeutung des schwarzen Toten
auf das unedle Metall, der Wiederbelebung auf die Transmutation, des
aufzugießenden Wassers auf das „göttliche Wasser“ (ὕδωρ θεῖον) usf.,
und ISIS galt vermutlich zunächst als die Zaubergöttin, die
zuerst diese Kunst der Alchemie lehrte und den Einzuweihenden den
großen, altertümlich-ägyptischen Eid der Geheimhaltung abnahm⁠[3445];
nach REITZENSTEIN⁠[3446] ist vielleicht statt Hormanuthi
„Hormahudhi“ zu lesen, was den „Herrn von Edfu“ bedeutet, den man als
Sohn des CHNUM (CHNUBIS) mit diesem identifizierte,
so daß eine Anspielung auf den Tempel von Edfu vorläge, der tatsächlich
eine der frühesten Pflegestätten der Chemie war. Erst der jüngsten
(im „Schreiben der ISIS“ vertretenen) Auffassung gemäß
begibt sich ISIS nach Hormanuthi, um selbst die „ἱερά
τέχνη τῆς Αἰγύπτου“ zu erlernen, die „heilige Kunst Ägyptens“, —
wobei „Ägypten“ für „Chemie“ steht, also die „Kunst Ägyptens“ für
„Kunst der Chemie“ —, die dort μυστικῶς κατασκευάζεται, „mystisch (=
insgeheim) ausgeübt wird“⁠[3447]. Unter dem „Engel“ des ersten unteren
Firmamentes, der ihr zu Anfang entgegentritt, jedoch keine Vollmacht
hat sie zu belehren, ist nach ZIELINSKI⁠[3448] die Mondgottheit
zu verstehen, unter dem Engel des zweiten oberen Firmamentes aber,
der ihr zum Lohn für ihre Hingebung das große Geheimnis verrät,
HERMES, in dessen Sphäre allerdings die „hermetische
Kunst“ ihren „natürlichen Ort“ hat; da nun die Gleichsetzung des
HERMES mit THOT, CHNUM (CHNUBIS,
KMEPH, KAMEPHIS) und AGATHODAIMON⁠[3449],
der bei den jüdischen Verfassern apokrypher und pseudepigraphischer
Schriften oft AGATHOEL heißt, durch diese nämlichen Autoren
auch auf die aus der jüdischen Kabbala bekannten Engel AMANIEL
und EMINIEL ausgedehnt wurde⁠[3450], so erscheint es
begreiflich, daß im „Schreiben der ISIS“ der „Engel der
oberen Sphäre“ den Namen AMNAEL führt, und einerseits als
„oberster Priester“ des Tempels, d. h. als jüdischer Hoherpriester
erscheint, andererseits aber als Verkörperung des HERMES,
AGATHODAIMON und CHNUM⁠[3451], und schließlich, —
weil die chemischen Apparate zur Metallverwandlung allegorisch als
„Tempel der Metall-Götter“ bezeichnet werden —, auch noch als der ἴος
χρυσός, der „goldene (= golderzeugende) Geist“, der durch „Vereinigung“
mit der ISIS, die dabei das unedle Metall symbolisiert, dieses
in Gold überführt⁠[3452].


Auch in einem Zauberpapyrus verleiht AGATHODAIMON oder
KMEPH der ISIS als Gegengeschenk für ihre
höchste Gunst das τέλειον μέλαν, das „vollendete (vollkommene)
Schwarze“, d. h. er lehrt sie die Kunst, die heimisch ist in der
Sphäre des HERMES, „in der er herrscht“. Desgleichen sagt
ISIS in der weiter oben wiederholt erwähnten hermetischen
Schrift „Κόρη κόσμου“ gelegentlich einer Erzählung ihrer gemeinsam
mit OSIRIS betriebenen Entzifferung uralter Schriften des
HERMES: „Diese Offenbarung gab mir KAMEPHIS zugleich
mit der über das τέλειον μέλαν“ (= das vollendete Schwarze = die
Chemie)⁠[3453]. — Wie ersichtlich bilden alle diese Umstände wichtige
Stützen der Auffassung HOFFMANNS, daß χημεία (Chemeía)
nichts anderes bedeute, als die „Beschäftigung mit dem Schwarzen“;
sie lassen ferner vermuten, daß der Titel „κόρη κόσμου“ nicht, wie
frühere Forscher wollten, ausschließlich mit „Pupille der Welt“,
aber auch nicht, nach ZIELINSKI, allein mit „Jungfrau der
Welt“ zu übersetzen sei, daß vielmehr von vornherein ein Doppelsinn
beabsichtigt war, der es ermöglicht, die Überschrift nach Belieben
bald in der einen, bald in der anderen Weise auszulegen. Gerade in der
von ZIELINSKI zugunsten seiner Meinung angeführten Stelle
aus ZOSIMOS, daß die Κόρη den „Geist“ in sich aufnehmen
und so die übrigen Metalle gebären solle, tritt dieser Doppelsinn
deutlich zutage, indem ebensowohl die „Pupille“ (χημία, das Schwarze),
wie die „Jungfrau“ als „Muttersubstanz“ der aus ihr hervorgehenden
Derivate angesehen werden kann, — wobei an die Parallelisierung des
großen Werkes mit der Schwangerschaft zu erinnern ist, an die des
Mutterschoßes mit dem „Gefilde der Entstehung“, sowie an die des
Hervorgehens des Fötus (aus der τετρακτύς genannten Vierheit der
Elemente) mit jenem des Goldes (aus der als Tetrasomie bekannten
Vierkörperschaft der unedlen Metalle)⁠[3454]. Als „Geister“, die
„aufzunehmen“ sind, galten ursprünglich wohl die altbekannten
„weißenden“ und „gilbenden“; in der Folgezeit jedoch stand an
erster Stelle der Allgeist des HERMES (MERKUR),
das Quecksilber, und tatsächlich ist in der uns vorliegenden, spät
redigierten Form des „Schreibens der ISIS“ die „Fesselung des
Quecksilbers“ das erste Geheimnis, in das HOROS seitens seiner
Mutter eingeweiht wird⁠[3455].


d) Zosimos.


Als Entstehungszeit der Schriften des ZOSIMOS läßt sich mit
ziemlicher Sicherheit die um 300 angeben, denn SYNESIOS
(vor 390) benützt sie, ohne jedoch den Namen des Verfassers zu
nennen, und dieser selbst zitiert den PORPHYRIOS (232–301?)
und spielt an einer Stelle auf MANICHAIOS (gest. 277) an
(nicht auf ZOROASTER!)⁠[3456]. Er war Mitglied der
POIMANDRES-Gemeinde⁠[3457], ebenso wie THEOSEBEIA,
die er nur in bildlichem Sinne „Schwester“ nennt; sein ihr
gewidmetes Hauptwerk bestand aus 28 Büchern, angeblich zu je vieren
den sieben Sphären zugeteilt und geordnet κατὰ στοιχεῖον (nach
dem Alphabet), wobei sich den 24 griechischen noch 4 koptische
Buchstaben anreihten, und jedes Buch wie einem Buchstaben so auch
einer Gottheit entsprach, z. B. das öfters erwähnte 9. dem i (Jota)
und dem IMUTHES⁠[3458]. Dieser IMUTHES, ägyptisch
IMHOTEP, war ursprünglich (wie schon oben erwähnt) ein
Baukünstler und Pyramiden-Erbauer zur Zeit des Königs ZOSER
um 3000 v. Chr.⁠[3459], wurde später auch als Urheber sonstiger
Künste und vor allem der Heilkunst angesehen, weiterhin als „Sohn
des PTAH“ (HEPHAISTOS) vergöttlicht und dem
„ASKLEPIOS, Sohn des HEPHAISTOS“ gleichgesetzt,
sowie mit dem Symbol dieses chthonischen Geistes, der Schlange, in
Form des Schlangenstabes ausgestattet, der zuerst auf einer Münze der
Stadt Magnesia aus dem 3. Jahrhundert v. Chr. nachgewiesen ist⁠[3460].
Schließlich galt er auch als großer Meister aller Geheimkünste,
Wunderarzt, Zauberer, Astrolog und Alchemist⁠[3461], und als solchen
kennt ihn auch ZOSIMOS, dessen syrische Übersetzung das
fragliche Buch ausdrücklich „Buch IMUTHES, über alles was mit
der Hand gearbeitet wird“ zubenennt⁠[3462]. Dieser an die „Cheirókmeta“
des DEMOKRITOS mahnende Titel bestätigt die Richtigkeit
der Vermutung, daß ZOSIMOS ursprünglich für sein Werk das
des DEMOKRITOS als Vorlage benützte, es aber durch Auszüge
aus sonstigen Schriften, Zusätze theoretischer und praktischer Art,
polemische Bemerkungen (gegen PAPHNUTIA, NEILOS
und andere) usf. erweiterte, sowie den 24 älteren Büchern („τὰ κατ’
ἐνέργειαν“ = „Über die Kräfte“ genannt) noch vier neue, eigenartig
mystische hinzufügte, deren Inhalt in inniger Beziehung zur Litteratur
der Zauberpapyri, der Gnostiker, Neupythagoräer, Hermetiker,
MITHRAS-Diener und Schlangen-Verehrer (Ophiten) steht⁠[3463].


Der merkwürdigste Abschnitt in den Schriften des ZOSIMOS,
die große dämonisch-ekstatische Vision, in der die Zerstückelung
des Leibes, das Abschaben des Fleisches und das Lostrennen des
Kopfes an die sog. „sekundäre Bestattung“ der ägyptischen Urzeit
mahnt⁠[3464], ist sichtlich die alchemistische Umgestaltung einer
theologischen Vorlage, zeigt Magie und Theologie in engster Berührung
und stellt den vollkommenen Alchemisten auch als wahren Propheten
und vollendeten Inhaber der Gnosis hin⁠[3465]. Offenbar liegt ihr,
ganz so wie einer ähnlichen Stelle bei KOMARIOS, die
übliche ägyptisch-hellenistische Hades-Vision zugrunde⁠[3466], der
Überarbeiter hat aber die Vorgänge umgedeutet und in die Bilder der
Mysteriensprache chemische Reaktionen hineingeheimnisst, immer von der
Auffassung ausgehend, daß die Chemie ein Bestandteil der Magie und
die Magie ein solcher der Priesterwissenschaften sei⁠[3467]: daher ist
der „Führer“ ein μέγας ἱερεύς (Großpriester), ein ἱερεὺς τῶν ἀδύτων
(Priester im Allerheiligsten), ein φύλαξ πνευμάτων (Hüter der Pneumata)
und selbst ein Pneuma⁠[3468]; Wiedergeburt und Auferstehung betrifft
die toten Leiber der Metalle und erfolgt „durch den Mutterschoß des
Feuers“⁠[3469]; der Leib (σῶμα) der Metalle empfängt ψυχή (Seele =
niedriges vegetabilisches Leben) und πνεῦμα (Pneuma = höheres geistiges
Leben), oder auch πνεῦμα θεῖον (göttliches Pneuma) allein, — denn zum
pneumatisch Vollendeten macht erst das gänzliche Aufgehen im Pneuma
unter Verlust der immer noch gemeineren Psyche⁠[3470]; die leiblichen
Reste der Metalle bleiben im Abýssos (Abgrund) zurück, während sich die
reinen, der Verwandlung in alle Gestalten fähigen Geister (Pneumata)
von ihnen lösen, emporschweben und so, neugeboren dem Mutterschosse
entsteigend, als ἀνθρωπάρια (homunculi, Menschlein) erscheinen, —
wobei es nicht als ein Widerspruch mehr empfunden wird, daß
der μολυβδάνθρωπος, das Blei-Menschlein, auch wieder die Gestalt
eines uralten Mannes zeigt⁠[3471], vielleicht um anzudeuten, daß das
Blei als Urahne und Stammvater aller Metalle anzusehen sei.
Einen außerordentlich merkwürdigen symbolischen Zug bringt noch der
Schluß der Vision: dem Ekstatischen erscheint nämlich das „heilige
Pneuma“ auch in Gestalt des „Sohnes Gottes“, der in die Materie sinkt,
wieder aus ihr aufsteigt und sich in alle Gestalten verwandelt, um
die Seelen zu retten und emporzuheben, hierin durchaus erinnernd an
den Gottmenschen ANTHROPOS der Hermetiker, den Urmenschen
der Manichäer, den THOT und ADAM der Gnostiker und
Synkretistiker usf.⁠[3472].


Der Altar mit den ursprünglich 15 Stufen (κλίμακες), den
ZOSIMOS vor sich sieht, geht, als Symbol der Himmelsleiter,
wie auf orientalische so auch auf altägyptische Vorstellungen
zurück, jung ist aber seine (unter Verminderung der Stufenzahl auf
7 vollzogene) Verbindung mit den sieben Sphären, die selbst wieder
an die der jüngeren ägyptischen Zeit wohlbekannten „sieben Hallen“
angegliedert wurden, deren u. a. schon das „Totenbuch“ gedenkt⁠[3473].
Im „Tempel der 7 Sphären oder 7 Tore“ (d. i. der sieben Himmel), der
mit sieben Inschriften in sieben Sprachen geschmückt ist, befindet
sich nach dem späten (syrischen) ZOSIMOS ein Zauberspiegel
aus Elektron, „Auge Gottes“ genannt und von πνεῦμα θεῖον (göttlichem
Pneuma) so sehr erfüllt, daß die Seele, in ihn schauend, selbst Pneuma
empfängt und höchste Reinheit erlangt⁠[3474]; dieser Tempel ist wohl der
nämliche, in dem OSTANES die berühmte Zaubertafel, „enthaltend
die Summe aller Weisheit“, aufgefunden haben soll (s. oben).


Dem großen Mystiker und Pneumatiker ZOSIMOS hat die
Folgezeit auch noch ein äußerst prosaisches Werk zugeschrieben,
nämlich eine Anweisung zum Bierbrauen, dessen spärliche Überreste
1814 GRUNER herausgab⁠[3475]; in einem von WESSELY
verglichenen Manuskripte aus dem 14. Jahrhundert ist indessen
ZOSIMOS gar nicht als Verfasser genannt.


e) Pibêchios.


Zwischen der Schrift des PIBÊCHIOS und einem Buche des
OSTANES, das nur in arabischer Übersetzung und Überarbeitung
erhalten ist (s. unten), besteht nach REITZENSTEIN⁠[3476]
fraglos enger Zusammenhang; auch entspricht bei beiden Autoren
der „Tempel der sieben Tore“, der sieben Hallen enthält, in die
man nacheinander gelangt, durchaus der hellenistisch-ägyptischen
Vorstellung vom Himmel, aber auch von der Unterwelt (die nach
altägyptischer Anschauung nur einen Raum umfaßt, in
den sieben Tore führen). Von PIBÊCHIOS und OSTANES
leiten aber weitere Fäden auch zu einem Werke hinüber, das wir nur
mehr in arabischer Umformung (etwa des 9. Jahrhunderts?) kennen, dem
sog. „Buche des KRATES“ (s. unten); dieser KRATES,
der „der göttliche“ benannt wird und so auch im Leidener Papyrus V
heißt, ist kein anderer als „der göttliche CHRAT“, d. i.
HOROS, das göttliche Kind der ISIS (chrat äg. =
Kind, s. HARPOKRATES, die Zauberer PACHRATES,
PANKRATES usf.). HOROS-CHRAT ist auch ein
Offenbarungsgott und Verfasser heiliger Bücher, und das „Buch des
KRATES“ schöpft aus einer solchen, griechisch abgefaßten
Offenbarungsschrift; sie ist älter als das 2. Jahrhundert v. Chr. und
handelt u. a. von der Vision der sieben Himmel⁠[3477], vom Kampfe mit
dem großen Drachen, sowie von der Erlangung des geheimen Wissens, das
man in höchster Vollendung nur im Totenreiche erwirbt. Diese Vorlage
des „Buches des KRATES“ hinwiederum berührt sich in vieler
Hinsicht mit einer Erzählung aus der ebenfalls um das 2. Jahrhundert
v. Chr. redigierten Sammlung ägyptischer Zaubernovellen: ihr Gegenstand
ist anscheinend nur die Aufsuchung des von Gott THOT selbst
geschriebenen Zauberbuches, das auf einer entlegenen Insel in sechs,
ursprünglich wohl sieben Kisten aus sieben verschiedenen Stoffen
aufbewahrt wird; in der Tat spiegelt sie aber einen uralten Mythus
wieder, nämlich den von der Erlangung höchster Weisheit in den sieben
Hallen des Himmels. Demgemäß erwirbt man noch in später Zeit die
Gnosis, das kraftspendende Wissen, durch Lesen der Inschrift auf einer
Stele aus wundervoll glänzendem Metalle in der innersten der sieben
Himmelshallen; an diese Vorstellung wieder erinnert der aus Elektron
verfertigte Zauberspiegel ALEXANDERS DES GROSSEN, von dem
(der syrische) ZOSIMOS berichtet, „der Spiegel, der da steht
über dem Tempel der sieben Tore, die den sieben Himmeln entsprechen“,
sowie auch eine in abgeänderter Form bei den Mandäern erhaltene
Spiegelsage. Der letztere Umstand deutet auf einen ursprünglich
babylonischen Mythus, unter dessen Einfluß die ältere ägyptische
HOROS-Überlieferung schon in früh- oder vorhellenistischer
Zeit umgebildet wurde; diese Tatsache erscheint für Anfang und Art des
orientalischen Synkretismus von hoher Wichtigkeit.⁠[3478]


f) Kunstausdrücke und Anschauungen der griechischen
Alchemisten.


Hinsichtlich aller Betrachtungen über die griechischen alchemistischen
Schriften ist vorweg daran zu erinnern, daß diese uns, wie schon vor
fast hundert Jahren SPRENGEL betonte⁠[3479] und wie neuerdings
RIESS⁠[3480],
KROLL⁠[3481]
und DIELS⁠[3482]
hervorhoben, fast durchwegs nur in später und vielfach überarbeiteter
Form vorliegen, so daß nach DIELS nur einige Wenige noch
Inhalt und Form aufweisen dürften, die den ursprünglichen, wohl gegen
Ende des 1. und im Laufe des 2. Jahrhunderts n. Chr. vollendeten
Werken zukamen. Nicht nur die unter magischen und mystischen
Einflüssen entstandenen Pseudepigraphen und Apokryphen, sondern auch
Abhandlungen wie die des ZOSIMOS und seiner Nachfolger
unterlagen zweifellos wiederholten und oft zu bestimmten Zwecken (z. B.
Verchristlichung) vorgenommenen Umgestaltungen und Verdunkelungen,
die desto eingreifender ausfielen, je ferner die jüngeren Verfasser
als bloße Theoretiker und Kommentatoren der chemischen Praxis standen
und je weniger Sachkenntnis sie daher besaßen. Erst gegen Ende des
7. Jahrhunderts, also nachdem die Alchemie bereits zu den Syrern,
ja selbst zu den Arabern gedrungen war, dürfte in Konstantinopel
jene Sammlung chemischer Schriften entstanden sein, von der wiederum
auch die besten noch vorhandenen Manuskripte, wie die in Venedig und
Paris, nur mehr unvollständige und erheblich verstümmelte Überreste
vorstellen; aber auch diese harren zur Zeit noch einer neuen,
wirklich zuverlässigen und wissenschaftlich einwandsfreien Ausgabe,
denn darüber, daß die von BERTHELOT und seinen Mitarbeitern
besorgte den billigerweise zu stellenden Anforderungen durchaus nicht
entspricht, sind heutzutage wohl alle Sachkenner der nämlichen Meinung.





Sämtliche alchemistischen Autoren⁠[3483] stimmen darin überein, daß
die Alchemie in engster Verbindung mit Mystik, Magie, Geisterbannen
und Mantik stehe, und daß, wie für letztere schon nach den Stoïkern
und Neupythagoräern, so auch für sie die wichtigste Vorbedingung
des Erfolges kultische Reinheit „des Herzens wie des Körpers“ sei
(zu bewähren u. a. durch Keuschheit und entsprechende Ernährung),
ferner sittliches Wohlverhalten, Tugend, Frömmigkeit, selbstlose
Gesinnung, Freisein von Neid, Eigennutz und Habsucht, endlich
Anstreben des großen wissenschaftlichen Zieles der Metallverwandlung
und nicht bloßer Gewinnung von Gold, die ja ohnehin nur zu
allgemeinem Reichtum und dadurch zur völligen Verderbnis der gesamten
Menschheit führen könnte⁠[3484]. Einzig der von solchen Gesinnungen
Erfüllte ist „würdig“, und nur dem Würdigen wird „Gnade von oben“
zuteil, befähigt ihn zu tiefstem seelischem Versenken, zu Wahrträumen
und Visionen, eröffnet ihm das Verständnis für die „großen Geheimnisse
der ägyptischen Priester“, die diese aus Eifersucht und Aberglauben
entweder ganz verbergen, oder nur mündlich oder in rätselhafter „die
Dämonen täuschender“ Form mitteilen, und macht ihm die „heilige Kunst“
leicht wie die Arbeit eines Kindes, so leicht wie Kinderspiel oder
Weiberwerk⁠[3485].


Erste und unumgängliche Voraussetzung für das Gelingen des „großen
Werkes“ ist die Zurückführung der unedlen Metalle in die form-
und eigenschaftslose, dunkle, chaotische, das Substrat jeder
weiteren Verwandlung bildende Urmaterie: sie ist das „Fundament“,
unsere Schwärze, unser Kupfer, unser schwarzes Kupfer, unser Blei,
unser schwarzes Blei, die Schwärze (μελανία, Melanía) des Stimmi
(Schwefelantimons), unsere Magnesia (hier = Braunstein)⁠[3486],
die schwarze Brühe, der schwarze Saft, die schwarze Schmelze des
Stimmi⁠[3487], die schwarze Asche, Schlacke und Kohle, die Schwärze der
Krähen und Raben, die schwarze Färbeflotte⁠[3488], die Farbe, Schwärze
und Rußkohle der Schreiber, die vollendete Schwärze (πάνυ μέλαν, die
Blüte der Schwärze (μελάνθιον)⁠[3489], das [noch] schwarze Gold (χρυσὸς
μέλας)⁠[3490], der „Inhalt der Theorie und Praxis“, der „Inbegriff der
10000 Geheimnisse und Bücher“, das „seit Aeonen Gesuchte“⁠[3491]; sie
ist unsere Erde, die schwarze und negergleiche, unsere äthiopische
Erde, die Erde unseres Landes Äthiopien, die da aus den Gräbern
der Unterwelt Pflanzen, Blüten und göttliche Früchte emporschießen
läßt⁠[3492], die da hervorbringt den „Stein der Weisen“, den „Stein
der Philosophen“, den „etesischen Stein“, der alle sieben Farben der
sieben Planeten in sich birgt⁠[3493]. Um zu der „Rechten“ unter diesen
zu gelangen, bedient man sich, wie beim Färben der Kleiderstoffe, der
Zusätze und Beizen⁠[3494]: in Leinenbinden eingewickelt unterwirft man
die Rohstoffe der großen „Tarichéia“ (Einbalsamierung, Einsalzung,
Einpökelung)⁠[3495],
    der „großen Sepsis der ISIS“⁠[3496],
wobei sie unter dem Einflusse der Salze, der Schwefel, der heiligen
Wässer usf., Metabolé (Umänderung) und Alloíosis (Artverwandlung)
erfahren⁠[3497], kenntlich und ersichtlich durch den entsprechenden
Wechsel der Farben⁠[3498]; diesem unterliegt die Urmaterie, unbeschadet
der Erhaltung ihrer ursprünglichen und einheitlichen Natur, nicht
anders als das Chamäleon⁠[3499], und „Chamäleon“ nennt man deshalb
auch „unser Blei“⁠[3500], wenn es in Gold verwandelt wird, „besser und
schöner als das natürliche“⁠[3501]. Das Wissen um die Alloíosis war
ehemals den „ägyptischen Priestern“ vorbehalten⁠[3502], es war das ihnen
von HERMES offenbarte und hieß daher „hermetische Kunst“, ganz
ebenso wie der von ihm erfundene luftdichte Verschluß „hermetischer
Verschluß“⁠[3503]. Im Hinblicke auf dieses Wissen sagte der große
OSTANES: „man erflehe von den Göttern Einsicht in die ‚Pupille
des Auges‘ (= Chemi, das Schwarze)“, und „man verberge das Geheimnis
der Kunst der Pupille des Auges“; auch verglich man „das Schwarze und
das Weiße“ (für die es verschiedene Deutungen gab) mit der Pupille
(Κόρη, Kóre) des Auges und mit der „IRIS des Himmels“, die
alle Farben in sich enthält⁠[3504].


Insoferne das große Werk die Vereinigung der aufeinander wirkenden
Substanzen zu einer neuen erfordert, verrät es völlige Analogie
mit einer Neuschöpfung im Kosmos⁠[3505] oder einer Neuentwicklung
im Pflanzen- und Tierreiche. Wie nach ARISTOTELES Feuer
wiederum Feuer hervorbringt, der Ölbaum den Ölbaum, der Weizen den
Weizen, der Mensch den Menschen, so erzeugen auch Gold, Silber und
Elektron wieder Gold, Silber und Elektron, wenn man ihre „Samen“, z. B.
kleine Mengen der feinsten Pulver, in der richtigen Weise aussät,
mit den rechten Wässern begießt und sorgfältig pflegt⁠[3506]; der
Untergrund des „Kupfers“ schwillt auf und „gärt“, es sprießen Pflanzen
(βοτάναι, Botánai), die so wie Kräuter und Bäume wachsen, es zeigen
sich ἐξανθήματα (Exantheme, Effloreszenzen)⁠[3507], es entfalten sich
Blüten⁠[3508] und schließlich reifen „Früchte“⁠[3509], deren „Wangen
sich röten“⁠[3510]. Aber auch einer Schwangerschaft gleicht das große
Werk⁠[3511]; die Vermählung (συγγένεια) der Naturen, deren schon
PLATON gedenkt, bildet seine Grundlage⁠[3512], und nur durch
Vereinigung des Männlichen (ἄρσην, Arsen) und Weiblichen kann man es
vollbringen⁠[3513] und so das „Ziel der Kunst“ erreichen⁠[3514]. Wenn
sich die männlichen, aktiven, aufwärts (ἄνω) strebenden Elemente, Feuer
und Luft, mit den weiblichen, passiven, abwärts (κάτω) strebenden,
Wasser und Erde, vereinigen⁠[3515], wenn z. B. der (geschmolzene
schwarze) Schwefel mit dem (weißen) Quecksilber den Zinnober zeugt
(τίκτει), so entsteht das neue Wesen (ἀνθρωπάριον, Menschlein) in
der Phiole nicht anders, wie der Embryo in der Matrix⁠[3516]: aus dem
schwarzen Menstrualblute und dem weißen Sperma, dem „Schwarzen und
Weißen“, dem „Schwefel und Quecksilber“, dem „Kupfer und Quecksilber“,
der „APHRODITE“ und dem „HERMES“, geht der Fötus
hervor, das Neugeborene, das Menschlein, das ζῶον (Lebende), der Keim,
das Ei, das Gebilde mit den 10000 und mehr Namen⁠[3517], es reift
„bei richtiger Pflege und Ernährung unter passender Wärme und durch
die geeigneten Wässer“ zur „Vollendung“ heran⁠[3518], erreicht diese
innerhalb einer Zeit, die nach den einen 9 Stunden beträgt⁠[3519],
nach anderen 7, 14, 21, 40, 41 oder 110 Tage⁠[3520], nach noch anderen
4, 6, 9 oder 12 Monate⁠[3521], und tritt dann zur Welt, soferne kein
vorzeitiges Absterben (νέκρωσις = Nékrosis), keine verfrühte Entbindung
und keine Fehlgeburt erfolgt ist⁠[3522]. Derlei Mißgeschicke können
namentlich die Einflüsse und Ausströmungen der Planeten bewirken, z. B.
die des Mondes (σεληνιακὴ ῥεῦσις)⁠[3523], aber auch Neid und Mißgunst
der Dämonen⁠[3524], sowie Fehler bei der Ausübung der „Kunst“; daher ist
es von der größten Wichtigkeit, jene Einflüsse der Planeten (besonders
des HERMES) und der Tierkreiszeichen zu kennen⁠[3525], die
günstige Jahreszeit des „philosophischen Monates“, der „belebenden
Nilschwelle“, der „Etesien“ abzuwarten⁠[3526], die geeigneten
Augenblicke zu benützen⁠[3527] und endlich die Regeln der Sympathie und
Antipathie, die Formeln, Handlungen, Gebete, Beschwörungen usf. auf das
genaueste zu beherrschen⁠[3528], denn mittels der Kräfte des Rituals
und des magischen Wissens „zwingt man zum Dienste die Natur, die mehr
vermag als die Menschen“⁠[3529].


Weil unser Kupfer, unser Blei, unsere Magnesia durch die Wärme
„ausgebrütet“ wird, nennt man sie auch „Ei der Philosophen“,
„philosophisches Ei“, „vogelentsprossene Masse“ (ὕλη
ὀρνιθογονία)⁠[3530]. Wie aber das Ei zwar ein einheitliches Ganzes
darstellt, trotzdem jedoch Schale, Haut, Weißes und Gelbes in sich
enthält „als Viereinigkeit, die doch nur Eines ist“ (τὰ δὲ τέσσαρα
ἕν)⁠[3531], so umfaßt auch das philosophische Ei, unbeschadet seiner
Einheit, die Tetrasomie des Kupfers, Bleies, Zinns und Eisens⁠[3532]
und stellt in seiner Fähigkeit „zu allem zu werden und sich zu allem
zu entwickeln“ das ἕν τὸ πᾶν (Alles in Einem, Eines in Allem) dar, den
seit Aeonen gesuchten und endlich gefundenen „großen PAN“,
dessen Symbol, sie sich in den Schwanz beißende Schlange, daher auch
ihm zukommt⁠[3533]. Das philosophische Ei ist schon Gold und
Silber, es birgt das Gold und Silber schon in sich, freilich nur der
δύναμις (Möglichkeit) nach und noch „in seinem Inneren verborgen“
(ἔνδον κέκρυπται)⁠[3534], aber ebendeshalb ist weiter nichts mehr
nötig, als „die Natur herauszukehren“ (φέρειν ἔξω τὴν φύσιν), damit man
das Erstrebte auch in Wirklichkeit (ἐνεργείᾳ) besitze⁠[3535].


Wie schon die Zusammenfassung von Kupfer, Blei, Zinn und Eisen
unter dem Namen der „Tetrasomie“ (Vierkörperschaft) erweist, sind
diese gemeinen Metalle bloße „Körper“ (σώματα, στοιχεῖα), und zwar
tote Körper (νεκροί), im Grabe liegend, ja selber dem „Grabe des
OSIRIS“ vergleichbar⁠[3536], und es gilt, sie zu erwecken,
zur Auferstehung (ἀνάστασις) zu bringen und wiederzubeleben
(ἐμψυχοῦνται)⁠[3537]. Das Mittel hierzu ist das Pneuma, das göttliche
Pneuma (πνεῦμα θεῖον), das sich des Körpers (des „Fleisches“, der
„Hyle“) bemächtigt, sich mit ihm verbindet und auf ihm „fixiert“,
— ohne aber hierbei, als bloßer Geist, eine Gewichtsveränderung zu
bewirken⁠[3538] —, ihn beherrscht, befreit, reinigt, durch Metabolé
und Alloíosis „auf höhere Stufe hebt“ und „veredelt“, kurz zu einem
„pneumatischen“ macht (σῶμα πνευματικόν)⁠[3539]. Diese Erfüllung
des Toten mit neuer Seele (ψυχή, Psyche) und neuem Geist (πνεῦμα,
Pneuma) ist „das große Wunder“, „die große Vollendung“, „das große
Mysterium“⁠[3540] und vollzieht sich nach den einen schon in 9 Stunden,
nach den anderen erst binnen Jahresfrist, innerhalb der „feurigen
Sphäre“, unter dem Einflusse der αἰθάλη (des Rauches, Dampfes), des
πνεῦμα βαπτικόν (färbenden Pneumas), das das Innere der Naturen
verwandelt und diesen Vorgang zugleich auch äußerlich durch die
„Umfärbung“ zutage treten läßt⁠[3541]. So wird das schwarze Blei, das
„Grab des OSIRIS“, oder auch das gemeine schwarze Kupfer, in
„pneumatisches Kupfer“, in „vollendetes Kupfer“ übergeführt (χαλκὸς
πνευματικός, χαλκὸς τέλειος = Gold)⁠[3542], das „einen neuen Leib
angenommen hat“ (μετασωματούμενος) unter dem Zwange (ἐξ ἀνάγκης) des
„Gebieters der Pneumata“ und „Herrn des Tempels“ (φύλαξ πνευμάτων;
οἰκοδεσπότης)⁠[3543]; als Gebieter und Herr wird hierbei, allegorisch
umschreibend, der Chemiker bezeichnet, der Tempel aber ist der
chemische Apparat, das „heilige Gebäude (δῶμα ἱερατικόν des Ofens“,
die Phiale (φιάλη), d. i. die Kuppel, jedoch auch das Glasgefäß⁠[3544]
das Knúphion (knouphion), d. i. der dem Kopfputze des KNUPH
(CHNUBIS) ähnliche Aufsatz des Destillationskolbens (βίκος,
βῆκος, βύκος, βίκιον, Ambix, Dibikos, Tribikos)⁠[3545] usf.


Beim Arbeiten mit solchen Gefäßen, namentlich aber bei der Sublimation
und Destillation, vollzieht sich die Trennung der Substanzen, ἄνω und
κάτω, gemäß dem Spruche „Nach oben das Himmlische, nach unten das
Irdische⁠[3546]: das Schwere, Passive, Weibliche, zu Wasser und Erde
Gehörige bleibt von vornherein in der Tiefe der Unterwelt⁠[3547], oder
sinkt wieder herab in den finsteren Abgrund, den Abyssos, den dunklen
Hades⁠[3548], das Leichte, Aktive, Männliche, zu Luft und Feuer Gehörige
steigt hingegen als zarte Wolke empor (ἄρσις νεφέλης), schwebt nach
oben (ἀναβιβάζων) und erhebt sich als ätherisches Pneuma (πνεῦμα
αἰθερώδες) zur höheren Sphäre⁠[3549]. Von ausgesprochen pneumatischer
Natur sind vorzüglich die verschiedenen Schwefel, das gelbe und rote
Arsen [Auripigment und Realgar], das weiße Arsen [Arsenigsäure], die
beiden Quecksilber [Quecksilber und metallisches Arsen], sowie die aus
allen diesen bereiteten θεῖα ὕδατα (göttlichen Wässer)⁠[3550]; daher
nehmen sie alle ihren Weg ἄνω [d. h. sie sublimieren und destillieren]
und sind erfüllt von körperbelebender Kraft und Färbevermögen⁠[3551].
Eine eigentümliche Rolle unter ihnen spielt jedoch das Quecksilber:
bald ist es ein leichter Dunst, ein flüchtiger Hauch (πνεῦμα φεῦγον)
männlicher Art, bald ein schwerer Körper (σῶμα), ein silbernes Wasser
(ἀργύριον ὕδωρ) weiblichen Charakters⁠[3552], das sich als weißes
jungfräuliches Mineral (παρθένος γῆ) mit dem roten σπέρμα ἄρῥηνος
vereinigt [dem „männlichen Sperma“, oder auch dem „Sperma des Arsens“,
d. h. dem aus dem roten Realgar gewonnenen Schwefel] und hiernach den
Zinnober (= Gold) gebiert (τίκτει)⁠[3553]; demgemäß wird es mit Recht
als ein Zwitter angesehen, als ein σῶμα ἀσώματον (unkörperlicher
Körper), als etwas was „ein Metall und kein Metall“ ist⁠[3554].
Manche nennen auch alles das, was beim Sublimieren oder Destillieren
irgendwelcher Materien nach oben steigt, „ihr Quecksilber“⁠[3555] und
erblicken daraufhin im Quecksilber eine Grundsubstanz sämtlicher
Stoffe, hauptsächlich aber der Metalle⁠[3556]; nach der „Lehre der
alten Ägypter“ ist hingegen die allgemeine Ursubstanz (Materia prima)
das Blei, das sich leicht in weißes Bleiweiß, schwarzes Schwefelblei,
gelbe Bleiglätte, rote Mennige und noch vieles andere verwandeln läßt
(μετατρέπεται)⁠[3557], ein Zubehör des OSIRIS, des Herrn
ὑγρᾶς οὐσίας (des Flüssigen, Schmelzbaren) darstellt, daher auch als
„etesisches Metall“ durch die „Nilschwelle“ neubelebt wird usf.⁠[3558].
Unter der Nilschwelle und ihrer belebenden Flut sind die heiligen
Wässer (göttlichen Wässer, θεῖα ὕδατα) zu verstehen, die „alles an
allem vermögen“ (πᾶν ἐν πᾶσι), die „Wässer des Mazachens“ (ὕδατα
μαζυγίου)⁠[3559], die auf die „Maza unserer Magnesia“ einwirken wie die
Hefe (ζύμη) auf die Masse des Brotteiges⁠[3560], sie zum Aufschwellen
und Zunehmen bringen und sie in eine Art Silber- und Gold-Gärung
versetzen (χρυσοζυμία), namentlich wenn man als Samen (χρυσόσπερμα)
noch einige Silber- oder Gold-Flitter beifügt⁠[3561], die man z. B.
zweckmäßigerweise am Ende des Rührstockes befestigt⁠[3562].


Träger dieses Samens kann aber auch ein besonderes Präparat sein,
„der Stein der kein Stein ist“⁠[3563], der „philosophische Stein“, der
„Stein der Weisen“, der „Stein der Philosophen“ (λίθος τῆς φιλοσοφίας,
τῶν φιλοσόφων)⁠[3564]; als Ergebnis der „heiligen und göttlichen
Kunst der Philosophen“⁠[3565] heißt er nach diesen ebenso, wie der
„Kalk der Philosophen“ [= Bleioxyd], der „Kitt der Philosophen“,
der „Dreifuß der Philosophen“ usf.⁠[3566], wenngleich unter λίθος
schlechthin nicht selten das metallische [das Kupfer weißende] Arsen
verstanden wird⁠[3567]. Auch mit dem Namen des trockenen Streupulvers
der Ärzte, ξήριον (Xérion), wird dieser Stein bezeichnet⁠[3568], und
wie das medizinische Xerion krankes und bleiches Blut in gesundes und
rotes verwandelt, so „rötet“ auch das philosophische „die Wangen der
Kranken“⁠[3569] und ergibt κινναβάρι τῶν φιλοσόφων (philosophischen
Zinnober = Gold), das „Ende des Werkes“ und „Pléroma der Kunst“⁠[3570];
da aber Gold selbst „allein frei ist von aller Krankheit“⁠[3571], so
verleiht auch das Gold-erzeugende Xerion zugleich Gesundheit und langes
Leben, ist die Panacee für alle heilbaren und unheilbaren Krankheiten,
— auch für die große und unheilbare Krankheit der Armut⁠[3572] —, und
bewährt sich so als der seit Äonen gesuchte und endlich gefundene große
PAN⁠[3573].


Daß schon Spuren des Xerions beim Einstreuen (ἐπιβάλλειν, projizieren)
eine so mächtige, jener der Hefe vergleichbare Wirkung entfalten,
erklärt sich aus der ungeheuren Kraft seiner pneumatischen Natur⁠[3574],
durch die der „hieratische schwarze Stein“ (ἱερατικὴ λίθος μέλαινα)
alle zauberischen Kräuter (βοτάναι) und Mineralien, ja selbst den
Ätzkalk (gebrannten Kalk) völlig in Schatten stellt⁠[3575]. Allerdings
muß aber das Xerion, um wahrhaft „unser Gold“ zu sein, d. h. wirklich
MITHRAS (= Sonne, Gold) zu ergeben und das „große mithrische
Mysterium“ mit durchschlagendem Erfolge ins Werk zu setzen, auch die
„richtige Kraft“ (δύναμις, Dýnamis) und die „rechte,
Wandlung schaffende Qualität“ in sich führen, die einige für eine rein
geistige halten, andere aber zugleich für eine körperliche⁠[3576]; wie
auf der Kerotakis (Palette) des Malers auch ein nur geringer Zusatz
richtiger Farbe der ganzen Mischung den gewünschten Ton verleiht,
so bewirkt dies auf jener des Chemikers schon eine kleine Beigabe
solchen echten Xerions⁠[3577], das sich dadurch als ein Wunder der Kunst
bewährt, „das da führt unendliche geoffenbarte und geheime Namen,
das zugleich überall ist und nirgends, unauffindbar und allbekannt,
billig und unerschwinglich, verborgenes Geheimnis und greifbares
Präparat“⁠[3578].


Das Xerion richtig herzustellen und anzuwenden, so daß es aus der
Phiale das ανθρωπάριον (Menschlein) im „weißen“ glänzenden und im
„roten“ königlichen Gewande aufsteigen macht, lernt man in den heiligen
Kultstätten Ägyptens, doch auch Cyperns und Thraziens, sowie in den
Bibliotheken der Ptolemäer und der heiligen Tempel, besonders des
Serapeions; in diesen verkündigen die Bücher „zu Zehntausenden“ die
große Weisheit, — verständlich freilich nur dem Eingeweihten, für
alle übrigen aber dunkel, doppelsinnig, allegorisch und mystisch
(μυστικῶς)⁠[3579].







7. Alchemistische Zeichen
und Symbole.





Die Frage nach Herkunft und Alter der von den mittelalterlichen
Alchemisten und ihren Nachfolgern vielbenützten Zeichen für die sieben
Metalle, nämlich Sonnensymbol: Kreis mit Mittelpunkt für Gold, Mondsichel, nach rechts offen für Silber,
astrologisches Symbol für Saturn für Blei, astrologisches Symbol für Jupiter für Zinn, astrologisches Symbol für Mars
für Eisen, astrologisches Symbol für Venus für Kupfer, astrologisches Symbol für Merkur für Quecksilber, ist eine außerordentlich
schwierige und auch heute noch bei weitem nicht ausreichend geklärte.


Als sicher darf es gelten, daß derlei Symbole ursprünglich nicht die
Metalle bezeichneten, sondern die Planeten, und daß das höchste Alter
unter ihnen den Figuren leerer Kreis und Mondsichel, nach rechts offen zukommt, mittels derer zahlreiche
Völker der ganzen Erde die Gestalt von Sonne und Mond in einfacher
Weise nachahmend abbilden.


Bei den Ägyptern wurden, wie im alten Reiche (vor 2300) so noch in
ptolemäischer Zeit, Sonne und Mond durch die Zeichen Sonnensymbol: Kreis mit Mittelpunkt und Mondsichel, nach rechts offen
oder (seltener) Sonnensymbol: Kreis mit Mittelpunkt und Mondsichel, nach oben zeigend dargestellt⁠[3580], später auch durch
Sonnensymbol: Kreis mit Mittelpunkt und Mondsichel, nach rechts offen⁠[3581] oder Sonnensymbol und Mondsichel, nach links offen⁠[3582], wobei die Sonne,
namentlich in der schon frühzeitig sehr beliebten Form der geflügelten
Scheibe, sich auch als „grünes Auge“, „grünfarbige Sonne“, „Käfer aus
reinstem Golde“ (d. h. grünlich glänzend wie dessen Flügeldecken)
zubenannt findet⁠[3583], und nicht selten das Symbol der Sonne für 1
steht, das des Mondes für 2 und die Abbildung beider nebeneinander für
3⁠[3584]. Das Bild Sonnensymbol: Kreis mit Mittelpunkt versinnlicht die Sonne nach uralter ägyptischer
Anschauung im Zustande der Mutterschaft, den Keim der von ihr neu zu
gebärenden Sonne des nächsten Tages schon in sich tragend⁠[3585].


In Babylonien ist ein ganz ähnliches Zeichen Sonnensymbol: Kreis mit Mittelpunkt ebenfalls sehr alt,
bedeutet aber, z. B. schon in den frühen sumerischen Urkunden, die Erde
mit dem sie umströmenden Ozean⁠[3586] und demgemäß in späterer Zeit
den Kosmos und das Weltganze⁠[3587]. Die Sonne, eines der drei großen
Gestirne Sonnensymbol: Kreis Mondsymbol achtstrahliger Stern (Sonne, Mond, Venus), stellten die Babylonier
mit Vorliebe auch als strahlenden Stern Kreis mit vier Speichen Kreis mit acht Speichen dar, bald
mit 4, bald mit 8 Strahlen oder Büscheln⁠[3588], und die Iranier, die
ursprünglich weder Tempel noch Bilder kannten, ahmten ihnen dies
anfangs nach⁠[3589], entlehnten aber dann von den Chetitern die bei
diesen (wie überhaupt in Vorderasien) schon seit dem 14. Jahrhundert
aufgenommene ägyptische geflügelte Sonnenscheibe⁠[3590] und wandelten
sie schließlich in das Zeichen Sonnensymbol um, darstellend das Haupt des
Sonnenkönigs MITHRAS, geschmückt mit der τιάρα (Tiára) oder
κίταρις (Kítaris)⁠[3591], einer Art kegelförmiger Mütze, die allein der
König mit gesteifter Spitze tragen durfte, während alle anderen sie
oben eindrücken mußten.⁠[3592]


Im synkretistischen Zeitalter erfolgte, wohl zusammen mit der
Einführung anderer zugehöriger orientalischer Bräuche und Gewohnheiten,
auch die des Zeichens Sonnensymbol in Ägypten; die Siglen Sonnensymbol: Kreis mit Mittelpunkt, Mondsichel, nach rechts offen und ✴
werden in einigen Papyri oft (wenn auch nicht regelmäßig) angewandt
und gehen aus ihnen in die beliebten „carmina figurata“ über,
Gedichte, deren untereinander gesetzte Zeilen verschiedener Länge im
ganzen eine bestimmte Gestalt nachbilden⁠[3593]; an einer Stelle des
„Leidener Papyrus“ ist ebenfalls Sonnensymbol: Kreis mit Mittelpunkt = Sonne, meistens aber bedeutet Sonnensymbol: Kreis mit Mittelpunkt
Himmel oder Weltganzes, während (neben Mondsichel, nach links offen oder Mondsichel, nach rechts offen für Mond)⁠[3594] in
der Regel Sonnensymbol für Sonne auftritt⁠[3595], u. a. auch im „Papyrus
MIMAUT“ des 3. Jahrhunderts⁠[3596]. Wie für den Mond, so
steht Mondsichel, nach rechts offen auch für seine Herrin, die ISIS, z. B. im „Briefe
der ISIS an den HOROS“, und in einer Abteilung des
„Leidener Papyrus“ heißt „Augenbraue des Mondsichel, nach rechts offen“ soviel wie „Augenbraue der
ISIS“, welcher Name eine heilsame Pflanze bezeichnete⁠[3597].
In ganz gleicher Weise gingen offenbar die Zeichen Sonnensymbol: Kreis mit Mittelpunkt und Mondsichel, nach rechts offen auch auf
jene Metalle über, die aus naheliegenden Gründen seit jeher mit Sonne
und Mond verglichen und ihnen als ἡλιακή und σηληναία ὕλη (Sonnen-
und Mond-Substanz), verdichtete Sonnen- und Mond-Strahlen usf.
zugeordnet wurden⁠[3598], auf das Gold und Silber. Ist der „Leidener
Papyrus“ wirklich schon im 3. Jahrhundert abgefaßt, so bietet er nach
BERTHELOT⁠[3599] in seinem chemischen Abschnitte (X.) das
älteste Beispiel dieser Art, da daselbst in einer die Darstellung
von Asem betreffenden Vorschrift die Zeichen Sonnensymbol und Mondsichel, nach rechts offen für Gold
und Silber gesetzt sind; es bleibt natürlich dahingestellt, ob sich
ihrer schon die älteren Vorlagen dieses Papyrus bedienten, oder ob sie
erst der letzte Abschreiber, einer zu seiner Zeit bereits bestehenden
Gewohnheit gemäß, gelegentlich einfügte. Zugunsten letzterer
Vermutung spricht es u. a., daß das Zeichen Sonnensymbol, entgegen
BERTHELOTS Annahme, kein altes ägyptisches ist, sondern ein
neueres persisches, also erst im Verlaufe der synkretistischen Periode
nach Ägypten gelangtes⁠[3600].





In einem von PARTHEY herausgegebenen Berliner Papyrus, der dem
Beginne des 4. Jahrhunderts anzugehören scheint und fast ausschließlich
Astrologie, Traumdeuterei und Zauberei behandelt, — μέγα ἔργον, das
große Werk, heißt in ihm nicht das Goldmachen, sondern die Magie —,
stehen ebenfalls für Sonne und Mond die Zeichen Sonnensymbol: Kreis mit Mittelpunkt und Mondsichel, nach rechts offen⁠[3601]. Man
darf diese jedoch keineswegs, wie das ehemals geschah, ohne weiteres
überall, wo man sie vorfindet, in derartigem Sinne auslegen; so z. B.
enthalten früher unverstandene Inschriften, abgefaßt in den alten
Alphabeten der Inseln Kreta und Thera (im 9. oder 8. Jahrhundert
v. Chr.), durchaus nichts Alchemistisches, vielmehr gebrauchen sie Sonnensymbol: Kreis mit Mittelpunkt
für den Buchstaben w⁠[3602]; in hellenistischer Zeit wiederum wird Sonnensymbol: Kreis mit Mittelpunkt oft
gleichbedeutend mit Θ oder stilisiertes Theta, dem großen griechischen Theta,
und ist dann Θεός (Theós, Gottheit) zu lesen⁠[3603], doch schreibt man
statt des großen Θ aus Bequemlichkeit auch wieder das kleine θ, und
ohne Kenntnis dieser Umstände würde niemand enträtseln können, auf
welchem Wege der Buchstabe θ dazu kam, bald Gottheit, bald Kosmos, bald
Sonne, bald Gold zu bezeichnen⁠[3604]. Ähnliche Umbildungen erfuhr auch
das Zeichen Sonnensymbol, das in den Gestalten abgewandeltes Sonnensymbol und (aus
diesen vereinfacht) vereinfachtes Sonnensymbol vorkommt, statt durch
ein solches großes Delta, Δ, auch durch ein kleines, δ, wiedergegeben
wird und daraufhin dann auch zur Abkürzung verschiedener, zum Teil ganz
fernliegender, aber zufällig mit δ beginnender Worte dient⁠[3605].


Was die Zeichen für die übrigen Metalle und die sonstigen chemischen
Substanzen anbelangt, so erklärte sie KOPP⁠[3606] für
Erzeugnisse einer späten Zeit, vielleicht erst der jener Kompilatoren,
die im 8. oder 9. Jahrhundert zu Byzanz die alchemistischen
Schriften zu Sammlungen vereinigten, deren uns in Gestalt des „Codex
Marcianus“ wenigstens eine zum größten Teile erhalten blieb;
LETRONNE, dessen Ansicht sich auch HUMBOLDT
anschloß⁠[3607], hat ihre Entstehung sogar in das 10. Jahrhundert
herabgesetzt und angenommen, erst die damaligen Abschreiber gnostischer
und alchemistischer Manuskripte hätten sie den ursprünglichen Texten
bei- oder eingefügt. Im Gegensatze hierzu schrieben ihnen aber andere
Forscher ein hohes Alter zu und beriefen sich auf ihren Gebrauch bei
FIRMICUS, STEPHANOS und im Codex Marcianus. Bei
FIRMICUS kommen nun zwar Sonnensymbol und Mondsichel, nach rechts offen⁠[3608],
sowie Sonnensymbol: Kreis mit Mittelpunkt, astrologisches Symbol für Saturn, astrologisches Symbol für Venus,
astrologisches Symbol für Merkur⁠[3609] vor, und zwar auch in älteren Handschriften, doch rechtfertigen
diese, wie schon weiter oben erörtert, weitgehende Bedenken und
lassen namentlich keinerlei Schlüsse auf die Gestalt ihrer einstigen
Vorlagen zu. Das Nämliche gilt betreff der (nach USENER
zweifelhaften) chemischen Schriften des STEPHANOS, der dem
ZEUS schon das Zinn beiordnet und dem HERMES das
Quecksilber, als dessen Symbol anfänglich Mondsichel, nach links offen (also ein Gegenstück zum
Mondsichel, nach rechts offen des Silbers) und erst späterhin astrologisches Symbol für Merkur aufzutreten scheint⁠[3610]; zudem
weisen die nach USENER fraglos echten „Astronomica“ des
STEPHANOS Planetenzeichen, und zwar die allgemein üblichen,
erst im Codex von Urbino auf, der dem 15. Jahrhundert entstammt⁠[3611].
Die Listen endlich, die der Marcianus für die Planeten, ihre Metalle
und ihre sonstigen Derivate (τὰ ἐξ αὐτῶν) wiedergibt⁠[3612], gehören
nach Inhalt und Form ganz verschiedenen Zeitaltern an, vermengen
ältere (übrigens nicht einheitliche) Angaben und Zeichen mit zum Teil
jüngeren, zum Teil ganz späten Zusätzen, verraten Einflüsse arabischer
Herkunft (u. a. medizinische, z. B. durch Nennung des Zuckers, σάκαρ,
σάκχαρ), berufen sich auf den berühmten arabischen Astronomen ABU
MAʿSCHAR (gest. 886) usf.⁠[3613], schließen also eine Benützung zu
chronologischen Folgerungen gänzlich aus.


Im „Leidener Papyrus“ (X) fehlen Zeichen für andere Metalle als Gold
und Silber ebenfalls⁠[3614], vielleicht weil die weitaus älteren
Vorlagen, die er zum größten Teile getreulich wiedergibt, auch keine
solchen enthielten; die Frage, ob sie nicht dennoch um 300 schon
bekannt waren, ist jedoch trotzdem keineswegs von der Hand zu weisen,
sobald man sich erinnert, daß die Symbole ursprünglich nicht den
Metallen zugehörten, sondern den Planeten und ihren Göttern. Entgegen
früheren Ansichten steht es nämlich fest, daß sie für diese in Ägypten
schon zum Beginn unserer Zeitrechnung gebräuchlich waren, denn ein
gegen 1900 aufgefundener demotischer Papyrus enthält horoskopische
Tafeln für die 28 Regierungsjahre des Kaisers AUGUSTUS
mit den Zeichen Symbol für Kronos für Kronos, Symbol für Zeus für Zeus,
Symbol für Ares für Ares, Symbol für Aphrodite für Aphrodite,
Symbol für Hermes für Hermes, „die nur
demotische Abänderungen der seit viel älterer Zeit benützten zu sein
scheinen“⁠[3615]. Vermutlich gingen sie also aus der Astronomie und
Astrologie, als diese durch die späteren Hermetiker und Gnostiker,
Neu-Pythagoräer und -Platoniker usf. in immer nähere Verbindung mit
den übrigen Formen der Magik und Mystik gebracht wurden, in deren
Litteratur über, wie sich denn z. B. in der „Pistis Sophia“ (um 250
n. Chr.) für den „großen Vater, unnahbaren Gott, siebenten Schatz (=
Schatz des siebenten Himmels), ...“ ebenfalls das Symbol Symbol für Zeus
Symbol für Zeus vorfindet, also das des ZEUS⁠[3616]. Die schon seit
dem 16. Jahrhundert viel erörterte Frage über das Alter derartiger
Zeichen, — die einschlägigen Ansichten des SALMASIUS (1619),
KIRCHER (1653), HUËT (1679), DUCANGE
(1688), BOERHAAVE (1732), GOGUET (1756) und
Anderer hat mit gewohnter Gelehrsamkeit und Vollständigkeit schon
1792 BECKMANN zusammengestellt⁠[3617] —, ist daher aller
Wahrscheinlichkeit nach dahin zu beantworten, daß solche zu Beginn der
Kaiserzeit schon vorhanden waren, von der Alchemie aber spätestens
während der Periode ihres großen Aufschwunges im 2. und 3. Jahrhundert
aufgenommen wurden.


Was ihre Entstehung anbelangt, so verdient die von SALMASIUS
(1629) herrührende Anschauung auch heute noch den Vorzug vor allen
seither geäußerten. Nach eingehender Prüfung der Handschriften
der Pariser und auch anderer Bibliotheken gelangte er nämlich zur
Überzeugung, daß der Ursprung der üblichen Formen astrologisches Symbol für Saturn (KRONOS),
astrologisches Symbol für Jupiter (ZEUS), Symbol: männlich (ARES),
Symbol: weiblich (APHRODITE), astrologisches Symbol für Merkur
(HERMES), — die nicht wie Sonnensymbol: Kreis mit Mittelpunkt und Mondsichel, nach rechts geöffnet oder wie Löwe, Widder,
Stier des Tierkreises einfache Abbildungen sind —, in bloßen, dem
Gebrauche der Zeit durchaus entsprechenden Abkürzungen der Planeten-
oder Götter-Namen zu suchen sei, die dann später allerdings, zum Teil
nach vorgefaßten Ideen, mehr oder minder willkürlich Abänderungen
erlitten⁠[3618]: wie die verschiedenen Codices zeigen, wurde für
KRONOS aus Κρ (auch alternatives Symbol für Kronos, alternatives Symbol für Kronos, alternatives Symbol für Kronos), Zeichen für Kronos,
Zeichen für Kronos, Zeichen für Kronos, Zeichen für Kronos, Zeichen für Kronos; für ZEUS aus Zeichen für Zeus,
Zeichen für Zeus, Zeichen für Zeus, Zeichen für Zeus; für ARES, aus dessen altem
Beinamen Θούριος (THURIOS), Zeichen für Ares, Zeichen für Ares, Zeichen für Ares,
Zeichen für Ares, Zeichen für Ares, Zeichen für Ares, Zeichen für Ares; für APHRODITE, aus
deren Beinamen Φωσφόρος (PHOSPHOROS), Φ, Zeichen für Aphrodite,
Zeichen für Aphrodite, Zeichen für Aphrodite oder Zeichen für Aphrodite; für HERMES, aus dessen
Beinamen Στίλβων (STILBON), Zeichen für Hermes oder Zeichen für Hermes (altes Zeichen für Sigma
und altes Zeichen für Stigma sind alte Formen für σ oder ϛ), Zeichen für Hermes, Zeichen für Hermes,
Zeichen für Hermes, Zeichen für Hermes. Wesentlich gestützt, ja geradezu bewiesen wird
diese Behauptung des SALMASIUS durch eine Bemerkung in den
(arabischen) „Schriften der treuen Brüder“⁠[3619], die zwar erst
im 10. Jahrhundert abgefaßt sind, jedoch auf weit ältere und den
griechischen Originalen sehr nahestehende zurückgehen; es heißt
daselbst ausdrücklich, daß man die Planeten u. a. in ähnlicher Weise
mit ihren Anfangsbuchstaben bezeichne, wie die 28 sog. Mondstationen
(d. s. die täglichen Orte des Mondes im 28tägigen Mondmonate) mit den
28 Buchstaben des (arabischen) Alphabetes⁠[3620]. Auch die Symbole,
denen man in den syrischen Manuskripten begegnet, sowohl in den von
BERTHELOT veröffentlichten I. und II., die nach ihm im 7.–9.,
nach DIELS schon im 6. Jahrhundert verfaßt sind, als auch in
anderen, z. B. in jenen des Buches „Causa causarum“⁠[3621], stammen
sichtlich von den obigen griechischen ab, haben aber in der Zeit bis
zum 11. Jahrhundert (aus dem die jetzt vorliegenden Niederschriften
herrühren) mancherlei erst noch näher zu erforschende Veränderungen
erfahren. In I. und II.⁠[3622] sowie in der „Causa causarum“ finden sich
folgende vor, deren einige auch ägyptisch-demotische oder syrische
Worte andeuten mögen:



  
    	
       
    
    	
      Sonne =

      Gold

    
    	
      Mond =

      Silber

    
    	
      Kronos =

      Blei

    
    	
      Zeus =

      Zinn,

      Elektron

    
    	
      Ares =

      Eisen

    
    	
      Aphro-

      dite =

      Kupfer

    
    	
      Hermes =

      Zinn⁠[3623],

      Quecksilber

    
  

  
    	
      Syr. Man. I:

    
    	
      Symbol für Gold

    
    	
      Symbol für Silber

    
    	
      Symbol für Blei

    
    	
      fehlt

    
    	
      ○ Symbol für Elektron⁠[3624]

    
    	
      Symbol für Eisen

    
    	
      Symbol für Kupfer

    
    	
      Symbol für Zinn

    
    	
      Symbol für Quecksilber

    
  

  
    	
      Syr. Man. II:

    
    	
      Symbol für Gold

    
    	
      Symbol für Silber

    
    	
      Symbol für Blei

    
    	
      Symbol für Zinn

    
    	
      fehlt

    
    	
      Symbol für Eisen

    
    	
      Symbol für Kupfer

    
    	
      Symbol für Zinn⁠[3625]

    
    	
      fehlt

    
  

  
    	
      Symbol für Zinn

    
    	
      Symbol für Quecksilber

    
  

  
    	
      Causa

      causarum

    
    	
      Symbol für Gold

    
    	
      Symbol für Gold

    
    	
      Symbol für Silber

    
    	
      Symbol für Silber

    
    	
      Symbol für Blei

    
    	
      Symbol für Blei

    
    	
      Symbol für Zinn

    
    	
      Symbol für Zinn

    
    	
      Symbol für Eisen

    
    	
      Symbol für Eisen

    
    	
      Symbol für Kupfer

    
    	
      Symbol für Kupfer

    
    	
      Symbol für Zinn

    
    	
      Queck-

      silber

      und

      Elektron

    
  

  
    	
      Symbol für Zinn

    
  







Auch aus ihnen ist wiederum ersichtlich, daß die Metalle den Planeten
nicht von Anfang an sämtlich in unabänderlicher Weise zugeteilt
waren, und namentlich, daß ursprünglich dem Zeus das Elektron
(Gold-Silber-Legierung) angehörte und dem Hermes das Zinn, während
später Zeus das Zinn erhielt, Hermes aber das Quecksilber. Als Zeit,
um welche dieser Wechsel stattfand, — auf die besondere Wichtigkeit
ihrer Ermittlung wies bereits HOFFMANN hin⁠[3626] —, ist
wohl nicht erst etwa das 6. Jahrhundert anzusehen⁠[3627], sondern
schon das 4., während dessen allem Anscheine nach die Destillation
des Quecksilbers entdeckt wurde, auf die hin man diesen bis dahin der
kalten und trägen Hýle zugeordneten Stoff, als einen der Verwandlung
in heißes, Spannung besitzendes Pneuma fähigen, nunmehr dem Kreise des
Pneumas einreihte und als flüchtigen und alles durchdringenden „Geist“
mit dem Träger des Pneumas, dem HERMES oder MERKUR,
identifizierte⁠[3628]. Demgemäß wird im syrischen Manuskript I.
das Quecksilber schon mit dem der Astronomie entlehnten Ausdrucke
ἀναβιβάζων (das Aufsteigende) bezeichnet⁠[3629]. Die in diesen syrischen
Handschriften wiedergegebenen Zeichen, die nicht vollständig und
zuweilen auch undeutlich sind⁠[3630], stimmen im ganzen, wenn auch
nicht in allen Einzelnheiten, mit jenen überein, die der (etwa im 10.
Jahrhundert niedergeschriebene) Codex Marcianus seinen älteren Quellen
entlehnte⁠[3631], was gleichfalls für ihren griechischen Ursprung
spricht; die „üblichen“ Symbole, d. h. diese nämlichen, benützte
auch gegen Ende des 9. Jahrhunderts der (in seinen eigenen Werken
meist gänzlich unzuverlässige) arabisch schreibende Syrer IBN
WAHSCHIJAH⁠[3632].


Zeichen und Abkürzungen ähnlicher Art waren mindestens seit dem
2. Jahrhunderte auch in anderen Wissenschaften gebräuchlich, so
z. B. setzten die Astrologen Κν oder Κ~ für κέντρον
(Zentrum), Χ für χρόνος (Chronos, Zeit), kleines Kappa über kleinem Omega für ὡρόσκοπος
(Horoskop), rechtwinkliges Zeichen mit zwei Punkten für Διάμετρος (Diameter), nach oben offenes Dreieck mit zwei Kreisen am Ende und nach unten offenes Dreieck mit zwei Kreisen am Ende
für ἀνα- und κατα-βιβάζων (aufsteigend und niedersinkend), Kreis mit vier Speichen
für σφαῖρα (Sphäre) usf.⁠[3633]. Die Ärzte bedienten sich der Bilder
liegendes, klauenähnliches Symbol, Mondsichel, nach rechts offen und ähnlicher und deuteten durch ein ihren Rezepten
vorgesetztes Zeus-Symbol an „mit Hilfe des ZEUS“, woraus in
römischer Zeit „J. J.“ (Juvante Jove, mit Hilfe JUPITERS)
entstand und in christlicher „J. J.“ (Juvante Jesu) oder „J. D.“
(Juvante Deo)⁠[3634]. Bei den Mathematikern findet sich u. a.⁠[3635]: ½
= ἥμισυ = c, ᴒ, ρ, S, rechter Winkel, links unten⁠[3636]; ⅓
= τρίτον = rechter Winkel, links oben, mit griechischer Endung on oben und rechter Winkel, links oben, mit zwei Strichen oben; ¼ = τέταρτον = Δ; μοῖραι (Teile,
u. a. Einheiten der Kreisperipherie) = Ṁ, woraus wohl das Zeichen
° für Kreisgrad entstand; οὐδεμία μοῖρα, οὐδέν (kein Teil, nichts)
= 0⁠[3637]; auch einige bei DIOPHANTES (4. Jahrhundert?)
gebrauchte Zeichen (z. B. für die Subtraktion) gehören vermutlich
hierher⁠[3638]. Die Metrologen endlich, sowie die ihnen folgenden Ärzte,
schrieben z. B. Lítra = λίτρα = λν, kleines Lambda, linker Schenkel durchgestrichen, kleines Lambda, Bogen unter rechtem Schenkel, ⭡, ⇂; Unze =
οὐγκία = rechter Winkel links oben, mit Kreis; Xéstes = ξέστης = ξε, kleines Xi, unten schräg durchgestrichen; Oxýbaphos =
ὀξύβαφος = ξο, kleines Xi, oben schräg durchgestrichen; u. dgl. mehr⁠[3639]. Ohne die zuweilen
nur auf Zufällen beruhende Kenntnis der Übergangsglieder würde man die
Herkunft solcher Abkürzungen oft ebensowenig erraten können, wie etwa
die unseres Zeichens % für Prozente, wüßte man nicht, daß es aus dem
italienischen „per cento“, abgekürzt cto, hervorgegangen sei⁠[3640].


Über Alter, Entstehung und Deutung der zahlreichen Symbole für
allerlei Abkömmlinge der Metalle (τὰ ἐξ αὐτῶν) und sonstige chemische
Verbindungen, die sich in einzelnen, anscheinend jüngeren Listen des
Marcianus und den syrischen Manuskripten vorfinden⁠[3641], ist bisher
nichts Näheres bekannt. Manche von ihnen sind bloße Abbildungen, z. B.
die sternförmige Figur achtstrahliger Stern für krystallisierte Alaune oder Vitriole,
die u. a. auch schon in den Schriften der KLEOPATRA sowie im
„Papyrus KENYON“ (3. Jahrhundert) vorkommt, andere mögen auf
Abkürzung griechischer, syrischer oder ägyptischer Worte zurückgehen,
noch andere irgendwelche besondere, vorerst in der Regel nicht zu
enträtselnde Beziehungen wiedergeben. Die scheinbar sehr auffällige
Tatsache z. B., daß der Schwefel mit dem Zeichen des Bleies, also
des KRONOS, geschrieben wurde, dürfte zweifellos aus der
leichten Schmelzbarkeit dieser Stoffe zu erklären sein, auf die hin
sie beide dem KRONOS, als „Herrn alles Flüssigen“, zugeordnet
wurden; daß man den Schwefel-Verbindungen des Arsens und Antimons
das Symbol des Schwefels erteilte, ist aber sichtlich nicht, wie
BERTHELOT annahm⁠[3642], auf die Erkenntnis ihrer Sulfid-Natur
und die Berücksichtigung dieser Erkenntnis zurückzuführen, sondern
einfach auf die Beobachtung, daß sie sich in zahlreichen Fällen, z. B.
beim Erhitzen und Verbrennen für sich oder mit anderen Stoffen, ganz
ähnlich wie Schwefel verhalten, also Schwefel, oder wenigstens
Arten des Schwefels, auch sind.







Vierter
Abschnitt.

Die Alchemie im Orient.





1. Erste arabische
Übersetzungen und Schriften.


Einleitung.


Fast unmittelbar nach dem Tode MUHAMMEDS (570–632) begannen
die Araber ihre Siegeszüge, nahmen auf die gewaltige Schlacht bei
Kadesia hin, in der 636 das persische Reich zusammenbrach, alsbald
dessen fruchtbarste Gegenden (Mesopotamien, Chuzistan) in Besitz,
erstürmten Damaskus und Jerusalem und eroberten bereits 640 die
oströmische Provinz Syrien; sie begegneten in diesen Ländern einer
so hochentwickelten, von ihrer eigenen so verschiedenen und sie in
jeder Hinsicht so himmelweit überragenden Kultur, daß die Art, in der
sie diese vom ersten Augenblicke an richtig zu würdigen verstanden
und sofort zu ihrem eigenen Besten nutzbar zu machen begannen, den
denkwürdigsten und erstaunlichsten Tatsachen der Weltgeschichte
zugezählt werden darf.


In Mesopotamien, namentlich aber in Syrien, hatte die griechische
Litteratur schon frühzeitig festen Boden gefaßt, und griechische
Werke philosophischen und medizinischen Inhaltes wurden vielleicht
bereits seit dem 4. Jahrhundert, in weiterem Umfange aber seit den
Austreibungen der Nestorianer aus dem byzantinischen Reiche (431 und
489), unmittelbar in das Syrische übersetzt. Ganz besonders tat sich
hierbei der Mönch SERGIUS von RESAIN oder Rîschʿaïnâ
hervor (gest. 536), der in Alexandria studiert haben soll und
zahlreiche theologische, philosophische, medizinische, physikalische
und mystische Schriften ins Syrische übertrug⁠[3643]; die Behauptung,
er habe auch astrologische und alchemistische Abhandlungen übersetzt,
ist unerwiesen und gründet sich wohl nur auf das Vorhandensein von
mancherlei Pseudepigraphen, die sein berühmter Name noch in späterer
Zeit zu decken hatte, — denn eine lebhafte Übersetzungs-Tätigkeit ins
Syrische hielt bis in das 8., ja bis in das 10. Jahrhundert hinein an
und wurde erst von da ab durch die aus dem Griechischen und Syrischen
in das Arabische abgelöst⁠[3644].





Daß es hingegen mindestens schon seit dem 5. oder 6. Jahrhundert
von anderen Autoren angefertigte syrische Übertragungen
astrologischer, hermetischer und alchemistischer Bücher gegeben
habe, ist durchaus wahrscheinlich, und schon weiter oben wurde auf
diesen Punkt verschiedentlich hingewiesen. Durch syrische Vermittlung
erhielten daher wohl auch die Araber die erste Kunde von einer
Litteratur, die ihnen bis dahin in jeder Hinsicht völlig fremd gewesen
war, — entgegen einer weitverbreiteten Annahme auch in astrologischer;
hatten doch, wie ALBIRUNI (um 1000) erzählt⁠[3645], die Araber
daheim vom Himmel und den Himmels-Erscheinungen nicht mehr Kenntnisse
als die Bauern allerorten, d. h. sie beobachteten Aufgänge, Stellungen,
Aussehen, Lichtfarben usf. der Gestirne⁠[3646], und verehrten zwar, wie
alle Westsemiten, Mond und Sterne⁠[3647], schrieben jedoch den Planeten
keinerlei besondere oder bestimmende Wirkungen zu.


Eine eigene, d. h. selbständige arabische Litteratur
hermetischen und alchemistischen Inhaltes scheint, soweit die noch sehr
dürftigen Kenntnisse in dieser Beziehung ein Urteil gestatten, als
Fortsetzung der hellenistischen und syrischen zuerst in harranischen
(ssabischen) Kreisen entstanden zu sein⁠[3648], und zwar erst zur
Zeit der Herrschaft der Abbassiden. Dagegen besaß man schon um das
Ende der Omajjaden-Dynastie (661–750) arabische Übersetzungen
astronomischer und astrologischer Werke, u. a. der dem HERMES
und ZOROASTER zugeschriebenen aus dem Syrischen, sowie
der des „babylonischen“ TINKALOS (d. i. des griechischen
TEUKROS) aus dem Mittelpersischen (Pehlewi)⁠[3649];
Übertragungen alchemistischer Schriften aus dem Griechischen tauchen
sogar, soferne man den vorliegenden Berichten Glauben schenken darf,
bereits etwa 50 Jahre nach der Inbesitznahme Alexandrias (641) auf.


Es ist bekannt, daß die Araber, wie zahlreiche ihrer anderen
anfänglichen Eroberungen, so auch die Ägyptens (von 641 an) auf das
Schonendste vollzogen, unter derart weitgehender Berücksichtigung
der bestehenden Verhältnisse, — immer abgesehen von der politischen
Obmacht —, daß die große Masse einer seit jeher gänzlich passiven
und das Aussaugungs-System jeder Regierung widerstandslos
hinnehmenden Einwohnerschaft kaum zum Bewußtsein gekommen sein mag,
abermals den Herrn gewechselt zu haben. Daher fiel es den Arabern
leicht, alsbald nähere Beziehungen mit den Einheimischen anzuknüpfen,
vor allem auch mit den hellenistisch gebildeten Elementen der
städtischen Bevölkerung, und da sie, wie bereits erwähnt, ebenso fähig
waren, die Vorteile überlegener Kultur zu erkennen, wie bestrebt und
begabt, sie sich zu eigen zu machen, bahnten sich schon nach kurzem die
Anfänge jener Übermittler-Rolle an, die ihnen so ungeheure Wichtigkeit
für die ganze geistige Entwicklung Europas verleihen sollte.


Begreiflicherweise und auch der nationalen Veranlagung gemäß
erstreckten sich die erwähnten Aneignungen zunächst auf das praktisch
Wichtige und Wertvolle, also auf alles Das, was mit Kriegstüchtigkeit
und Gesundheitspflege, mit Ertragsfähigkeit und Bereicherung des
Landes, mit Handel und Verkehr, oder mit Produktion und Technik
zusammenhing. Nicht vom wissenschaftlichen Standpunkte aus,
der ihnen noch gänzlich ferne lag, sondern der (wenn auch nur
vermeintlichen) praktischen Bedeutung wegen wurden daher die
Araber schon sehr frühzeitig auch auf das Treiben der Gold- und
Silber-Macher aufmerksam, und daß dies geschehen konnte und geschah,
beweist zugleich, daß alchemistische Bestrebungen bis in das 7.
Jahrhundert hinein lebendig geblieben waren und sich auch damals noch,
besonders wohl in Alexandria, fortdauernder und eifriger Pflege seitens
gewisser Kreise erfreuten; daß die Araber griechische Kunstworte und
Termini nur von griechisch sprechenden Lehrmeistern und Laboranten
übernommen haben können, ist eine naheliegende und u. a. schon von
SCHMIEDER mit Klarheit ausgesprochene Schlußfolgerung⁠[3650].


Eingehendes Interesse für Alchemie soll zuerst der omajjadische
Prinz KHALID IBN JAZID IBN MUʿAWIJAH (635–704) bekundet
haben⁠[3651], der bei seinen fruchtlosen Bemühungen, das Khalifat zu
erlangen, schwere Enttäuschungen erlitt und seither in Alexandria
zum Zeitvertreib und aus Liebhaberei medizinische, astrologische und
alchemistische Studien betrieb; nach den in ALNADIMS „Fihrist“
(abgeschlossen 987) und bei ALDSCHAHIZ (9. Jahrhundert)
erhaltenen Nachrichten⁠[3652] war er es, auf dessen Befehl die
ältesten Übersetzungen arabischer Werke aus dem Griechischen und
Koptischen [?] angefertigt wurden⁠[3653], und auch er selbst, der im
Rufe größter Gelehrsamkeit stand⁠[3654], schrieb alchemistische Werke,
u. a. ein Lehrgedicht „Paradies der Weisheit“ in 2315 Versen oder
Strophen⁠[3655]. Von diesen blieb durch ALMASʿUDI (gest.
956) eine einzige erhalten, „die die Goldbereitung in dunkler Form
schildert“⁠[3656] und in freier Übersetzung lautet:




  
    „Nimm Talk, dazu ammonisch Salz, und was Du findest auf der Straße,

    Dann etwas, was dem Baurak gleicht⁠[3657], und mische es im rechten Maße.

    Was höchste Macht der Welt verleiht, das wird dem Mann gewährt,

    Der alles dies genau vollbringt, und fromm den Allah ehrt.“

  






In Prosa und wohl genauer gibt sie E. WIEDEMANN wie folgt
wieder⁠[3658]: „Nimm Talk (Glimmer, Gips), Uschschak (= Ammoniak-Harz?),
ferner was man an den Wegen findet, sowie eine Substanz, die dem
Baurak gleicht, und wäge es ab ohne einen Fehler zu machen; dann, wenn
Du Gott, Deinen Herrn, liebst, wirst Du zum Gebieter der Schöpfung
gemacht werden.“


Als Lehrer des KHALID IBN JAZID nennt der „Fihrist“
den MORIENES (MORIENUS, MARINOS,
MARIANOS), einen alexandrinischen Gelehrten, Arzt und
Schriftsteller aus der Zeit der arabischen Eroberung, der selbst
wieder seine Weisheit von dem etwas älteren berühmten Alchemisten
ADFAR (später auch IBN ADFAR, IBN ADSCHAR
geheißen?) überkommen haben soll⁠[3659]. Unter dem Titel „Buch des
MORIENUS“ ist eine alchemistische Abhandlung auf uns
gelangt, jedoch nur in lateinischer Übersetzung, an deren Echtheit
Zweifel erhoben wurden. Ihr Verfertiger, der sie laut Vorrede und
Schlußbemerkung am 21. Februar 1182 glücklich vollendete, nennt sich
ROBERTUS CASTRENSIS, und JOURDAIN hält ihn für den
anderweitig bekannten ROBERT DE RETINES⁠[3660]. Daß dieser, wie
LECLERC will⁠[3661], schon 1143 in Pampelona als Archidiakonus
gestorben sei, trifft zwar nach WÜSTENFELD nicht zu,
trotzdem könne er aber nicht identisch mit dem fraglichen Übersetzer
sein, der sich in der erwähnten Vorrede noch 1182 als Jüngling
bezeichne⁠[3662]; was er sich daselbst in seinem sehr schlechten
Latein zuspricht (dessen Mängel er ausdrücklich entschuldigt), ist
indessen nur „ingenium juvene“ (= juvenile), d. i. „jugendlicher
Eifer“, so daß diese Stelle kein unbedingtes Hindernis böte, —
da aber der Name öfter vorkommt⁠[3663], und überdies „Castrensis“
ein gebräuchlicher Hoftitel ist, der u. a. schon bei AMMIANUS
MARCELLINUS (um 380) auftaucht⁠[3664] und auch noch dem berühmten
arabischen Arzte ALRAZI (9. Jahrhundert) beigelegt wird⁠[3665],
bleibt die Unsicherheit bestehen. In der Vorrede seines Buches sagt
MORIENUS, er sei Römer von Geburt, habe seit dem vierten Jahre
nach dem Tode des Kaisers HERKULES (d. i. HERAKLIUS,
603–641) als Eremit nächst Jerusalem gelebt und widme das Werk dem
„Könige KHALID von Ägypten, Sohne GEZIDS, Sohne
MADOYAS“⁠[3666]. Was seinen Inhalt anbelangt, so wird es an
Leere, Unklarheit und albernem Gefasel von keinem späteren übertroffen,
enthält aber nichts, was mit den Lehren der letzten griechischen
Alchemisten unvereinbar wäre, und führt auch, soweit die oft gänzlich
entstellten (wenn nicht willkürlich erfundenen?) Namen der Autoritäten
überhaupt eine Deutung zulassen⁠[3667], keine anderen als griechische
an; zahlreich begegnen mit dem arabischen Artikel al verschmolzene
Ausdrücke, wie Alnatron, Almizadir (= Salmiak), Albaurach (= Borax),
Alzebric (= Schwefel)⁠[3668], Almagra (= Amalgam, Legierung, u. a.
auch Messing)⁠[3669], ferner Azoc (u. a. = Quecksilber)⁠[3670], Zarnak
(= Arsen)⁠[3671], Arkan (= Pfeiler, Grundlage)⁠[3672], Elixir (als das
verwandelnde Mittel auch „Alchymia“ genannt)⁠[3673] usf., und wiederholt
wird auch auf die ursprünglichen arabischen Worte verwiesen, z. B.
„Borreca, quod arabice tincar“⁠[3674], „Borax, d. i. das arabische
Tinkar“. Allem Angeführten nach ist es nicht ausgeschlossen, daß das
„Buch des MORIENUS“ im wesentlichen auf eine alte arabische,
den griechischen Vorlagen noch ganz nahestehende Schrift zurückgeht,
von der es aber in der vorliegenden Gestalt nur als eine schon vom
christlichen Standpunkt aus umgearbeitete Übersetzung anzusehen
wäre; da aber ein arabisches Original nicht bekannt ist, und die
so zahlreichen zuweilen mit überraschendem Geschicke angefertigten
Fälschungen aller Art zur größten Vorsicht mahnen, kann vorerst nur von
Möglichkeit die Rede sein, keinesfalls von Gewißheit⁠[3675].




a) Buch des Krates.





Seit HOFFMANN 1884 darauf hinwies⁠[3676], daß ohne
Durchforschung der früh-syrischen und -arabischen Übersetzungen aus
dem Griechischen, wie sie u. a. in den Bibliotheken von London und
Cambridge in großer Zahl vorhanden sind, die ältere Geschichte der
Chemie unmöglich aufgeklärt werden könne, ist in dieser Hinsicht nur
verhältnismäßig Spärliches geschehen; einige wenige auf Veranlassung
BERTHELOTS herausgegebene und übersetzte Bruchstücke, die den
von HOFFMANN erkannten besonderen Wert jener Quellenschriften
durchaus bestätigen, ermöglichen vorerst allein den (freilich noch
äußerst beschränkten) Einblick in die Schöpfungen einer Litteratur, die
vorher in völlig undurchdringlichem Dunkel lag.


Als einer ihrer ältesten Bestandteile, mindestens aber als eines
ihrer frühesten Dokumente, ist das „Buch des KRATES“
anzusehen⁠[3677], offenbar, wie schon der Titel verrät, die Übersetzung
eines griechischen Werkes, das uns im Original nicht mehr erhalten
ist, sich jedoch bei PSEUDO-DEMOKRITOS (in den syrischen
Manuskripten) zitiert findet⁠[3678]; die einen nennen den oben erwähnten
ommajadischen Prinzen KHALID IBN JAZID als Herausgeber, die
anderen berichten, er sei nur Besteller der Übersetzung gewesen, die
zu jenen zählte, durch die er zuerst es unternahm, die griechische
Alchemie im arabischen Schrifttume einzubürgern. Diesen Überlieferungen
entspricht das „Buch des KRATES“ in jeder Hinsicht, denn
es schließt sich inhaltlich durchaus an die Werke der griechischen
Alchemisten an, enthält neben wenigen, dem Orient entstammenden
Namen (wie Markasit)⁠[3679], viele unveränderte griechische, z. B.
Androdamas, Elektron, Magnesia, Molybdochalkos⁠[3680], und gibt auch
noch alchemistische Zeichen, sowie Zeichnungen von Figuren und
Apparaten wieder, die bei den späteren Arabern fehlen, — angeblich aus
Gründen der Orthodoxie. Auf alte Überlieferung aus ägyptischen und
gnostischen Quellen deutet die Behauptung, das Buch sei nur infolge
Verrates seitens einer von ihrem Verführer verlassenen Priestermagd
des alexandrinischen [damals schon seit Jahrhunderten zerstörten!]
SERAPIS-Tempels bekannt geworden⁠[3681], ferner die Erwähnung
der Schlange UROBUROS⁠[3682], die Schilderung abenteuerlicher
Visionen der sieben Planeten mit ihren sieben Himmeln⁠[3683], die
Berufung auf HERMES TRISMEGISTOS⁠[3684], die Ausstattung
der APHRODITE mit einer Vase, der ein Strom Quecksilber
entfließt⁠[3685], u. dgl. mehr.


Als Grundlage sämtlicher Metalle wird das „schwarze Blei“ bezeichnet,
das auf sie alle seine eigene Fähigkeit überträgt, in der Wärme zu
schmelzen, beim Erkalten aber wieder fest und starr zu werden⁠[3686];
sein Übergang in eines der anderen Metalle und die hiermit verbundene
Farbenveränderung werden durch entsprechende Zutaten hervorgerufen,
ganz ebenso wie solche das Entstehen der gelben Bleiglätte, der roten
Mennige und des leuchtenden Bleiweißes ermöglichen⁠[3687]. Dem Blei
gleichwertig ist das Kupfer, das sich auch ganz analog verhält; daher
pflegt man beim großen Werke von ihm auszugehen und ihm die richtige
Färbung zu verleihen⁠[3688], wozu man zweckmäßigerweise etwas fertiges
Gold mit einsät⁠[3689]. Bei der Wahl der Zutaten ist zu bedenken, daß
Verbindungen zwei Bestandteile erfordern, die passend auszusuchen
sind, d. h. so, daß sie sich gegenseitig anziehen und nötig haben,
sich bei der Begegnung aneinander freuen, sich vereinigen und paaren
wie Mann und Weib, und wie durch Vereinigung von Samen und Katamenien
in der Matrix ein Kind zeugen, — denn das ist Inhalt und Vollziehung
des großen Werkes, dem Grundsatze gemäß „Die Natur freut sich an der
Natur“⁠[3690]. Die Vorgänge beim Entstehen einer solchen Verbindung, bei
der sich das Passende vereinigt, das Nicht-Passende aber abgeschieden
wird, gleichen jenen, die sich im menschlichen Körper abspielen, der
die schädlichen und unbrauchbaren Stoffe, die z. B. das Fieber in ihm
erzeugt, eben durch dessen Hitze auch wieder ausstößt, — ähnlich wie
das verbrennende Holz die Asche absondert —, und so seine Lebenskraft
bewahrt⁠[3691]; auch gleichen sie jenen beim Brennen des an sich kalten
und trockenen Kalksteines, der, einmal im Feuer „zurechtgekocht“, ein
inneres Leben empfängt und fortan den Geist des Feuers zeigt⁠[3692].
Die richtige Verbindung erhält man freilich nur dann, wenn man
die Bestandteile so mischt, wie die Maler ihre schwarzen,
weißen, gelben und roten Farben, oder wie die Ärzte ihre heißen,
kalten, trockenen und feuchten Arzneimittel, nämlich entsprechend
den bestimmten Gewichten, nach denen sich die wägbaren Stoffe
verbinden, und die man deshalb genau kennen muß; in diesen rechten
Gewichten liegt das Geheimnis, sie sind es, die den Kenner zum
„Herrn des Werkes“ machen, und deshalb haben die alten Meister sie
entweder gänzlich verschwiegen, oder nur flüchtig angedeutet⁠[3693].
Das eigentlich Wirksame bei der Verbindung sind jedoch keineswegs
die körperlichen Stoffe selbst, da diese sich weder zu durchdringen
noch ineinander auszubreiten vermögen, vielmehr ihre luft- und
feuerartigen Geister, und daraus, daß diese das Wesentliche
vorstellen, erklärt es sich auch, daß die „Färbung“ nicht mit
Erhöhung des Gewichtes verbunden ist⁠[3694]; ferner erhellt eben daher
die Möglichkeit, den „Schwefel“ benannten Teilen der „verbrannten,
getöteten“ Körper ihre, auch „Quecksilber“ geheißenen Geister, neu
zuzuführen⁠[3695] und so ihre „Wiederbelebung“ zu bewirken⁠[3696].




b) Buch des Alhabib.





Auch das „Buch des ALHABIB“⁠[3697] ist entweder durch
Übersetzung oder durch leichte Umarbeitung hellenistischer
Vorbilder zustande gekommen: noch gibt es ausschließlich deren
Gedankengänge wieder, fußt auf deren Dogmen und beruft sich auf deren
Autoritäten, von PYTHAGORAS⁠[3698],
PLATON⁠[3699]
und ARISTOTELES⁠[3700] an bis auf HERMES und
CHIMES⁠[3701], MARIA und ZOSIMOS, der auch
ROSINOS, ROSINUS, RIMES, RUSEM
usf. benannt wird⁠[3702]. Immerhin finden sich arabische Termini schon
häufiger vor als im „Buch des KRATES“, neben Markasit⁠[3703]
z. B. auch Kermes [= Würmchen, d. i. der später „Carmoisin“ geheißene
rote Farbstoff aus den Schildläusen gewisser Eichenarten], Aludel [= al
ʿutal], Borax⁠[3704] usf.


Das große Werk, so berichtet ALHABIB, ist eine Erfindung der
Ägypter, die schon in uralten Zeiten unendliche Mengen Goldes aus
„Sand“ gewannen⁠[3705]. Man führt es aus, indem man „das Schwarze“ einer
Umwandlung unterwirft, wobei man ein wenig Gold aussät, um mehr Gold zu
ernten, und das Produkt der Umwandlung in vollendetem Zustande und im
richtigen Augenblicke fixiert⁠[3706]; wie man aber hierbei im einzelnen
verfahren soll, darüber hat kein einziger Philosoph die Wahrheit
in klarer Form gesagt, vielmehr verheimlichten alle großen Meister
gerade das Wichtigste, die Gewichts- und Zeitangaben⁠[3707], nicht etwa
aus Mißgunst, sondern weil sie fürchteten, den Neid der Dämonen zu
erwecken, und sich scheuten, durch Ermöglichung unbegrenzten Reichtumes
eine allgemeine Verderbnis der Menschheit zu verschulden⁠[3708].


Sicher ist, daß es darauf ankommt, das heiße und trockene Männliche
(ἀρῥενικόν, Arsen) mit dem kalten und feuchten Weiblichen zu vermählen,
und zwar nach den Gewichten und Mengen, die den Eigenschaften und
Temperaturen der Bestandteile entsprechen⁠[3709]. Das Männliche ist
aktiv, beharrend, Kraft, Wärme und die mit letzterer verbundene
Bewegung spendend, das Weibliche hingegen passiv, veränderlich und
das Gespendete empfangend⁠[3710]; so gleichen sie dem Schwefel und dem
Quecksilber, aber zu viel Schwefel würde verbrennend, und zu viel
Quecksilber abkühlend wirken⁠[3711], daher gilt es, die richtigen
Verhältnisse einzuhalten. Wo solche herrschen, da freut sich das
Blut der Katamenien, das Sperma aufzunehmen, denn da dieses sich
aus den feinsten Bestandteilen des Blutes bildet und ursprünglich
selbst Blut war, so ziehen sich die beiden verwandten Substanzen beim
Zusammentreffen an, und vermischen sich⁠[3712]; es entsteht ein Gebilde,
das zehntausend Namen trägt, ein Keim, ein Ei, ein Neugeborenes, ein
Fötus⁠[3713]; und wie der wahre Fötus nach 40 Tagen Form besitzt, nach
weiteren 80 Tagen Beweglichkeit erlangt und nach weiteren 150 Tagen
[im ganzen also nach 270 Tagen = 9 Monaten] zur Welt kommt⁠[3714], so
verlangt auch der des großen Werkes, das der Zeugung ganz analog ist
und wie diese Wärme und Zeit erfordert⁠[3715], zu seiner Entwicklung 40,
80 und 150 Tage (= 270) nach den einen, dagegen 100, 180 und 365 Tage
nach den anderen⁠[3716].


Bei Anwendung von zu viel „Schwefel“ werden, wie erwähnt, die
Substanzen „verbrannt“ und hinterlassen eine Asche, die auch
„unverbrennlicher Schwefel“ heißt, während ihre Geister zum weitaus
größten Teile entweichen und nur zu einem kleinen Betrage mit der Asche
vereinigt zurückbleiben⁠[3717]; gelingt es, letztere mit „Quecksilber“
zu verbinden, so kann man ihr die Geister wieder zuführen⁠[3718], und in
diesem Sinne bezeichnet vielleicht HERMES auch das Quecksilber
aus dem Zinnober als „Schwefel“⁠[3719].


Will man das Entweichen der Geister verhindern, so benützt man die
Gefäße mit „hermetischem Verschluß“, die schon ZOSIMOS
erwähnt⁠[3720]. Die Dünste und Dämpfe schlagen sich an den kälteren
Stellen nieder und werden dort fest [durch Sublimation], oder flüssig
[durch Kondensation]; ganz analoge Vorgänge vollziehen sich nach den
griechischen Autoren auch im Kopfe der Menschen⁠[3721] [der, z. B. nach
ARISTOTELES durch die Kälte des Gehirnes die bei der Verdauung
entstehenden Dünste teilweise verflüssigt, worauf die brauchbaren
und gesunden Bestandteile dem Blute zuströmen, die unbrauchbaren und
ungesunden aber als Schleim abfließen, der in Rachen und Nase Flüsse
und Katarrhe erzeugt].




c) Buch des Ostanes.





Unter dem Namen dieses „Meisters“ ist eine angeblich uralte Schrift
überliefert⁠[3722], die zwar auf echten hellenistischen Grundlagen
beruht, jedoch viele spätere Einschiebsel enthält⁠[3723], denn der
Verfasser, der u. a. den ARISTOTELES selbst gesprochen und
ausgefragt haben will⁠[3724], redet z. B. an einer Stelle von „Ägypten
und Andalusien“⁠[3725], was frühestens auf die Zeit um die zweite Hälfte
oder gegen das Ende des 8. Jahrhunderts hinweist.


Vom Stein der Weisen, für den sich 84 verschiedene Namen angeführt
finden, wird berichtet, daß seine Kräfte und Tugenden über jede
Lobpreisung erhaben sind, jedoch, ebenso wie die Vorschriften zu
seiner Herstellung, strengstens geheim gehalten werden müssen⁠[3726].
In einer phantastischen Vision erzählt der Verfasser seinen „Traum
von den sieben Pforten“ und teilt deren Inschriften mit, die sich
leider nur noch bei dreien als lesbar erwiesen⁠[3727]: nach der ersten,
ägyptischen, besteht das Geheimnis des großen Werkes in der Paarung
der Elemente; nach der zweiten, persischen, lassen sich die Ägypter
aus Persien Gehilfen kommen und von den dortigen Magiern gewisse
Präparate zusenden, die es in Ägypten nicht gibt⁠[3728]; nach der
dritten, indischen, ist der Harn der weißen Elefanten ein Heilmittel
von unübertrefflicher Wirksamkeit.




d) Buch des Markos.





Das Buch von den Gesprächen des MARKOS oder
MARKUSCH⁠[3729], der auch als „König von Ägypten“
bezeichnet wird und nach BERTHELOT der in späteren Zeiten
„MARCUS GRAECUS“ benannte Autor sein soll (?), ist eine
völlig wirre, vielfach von jüngeren Interpolationen durchsetzte
Zusammenstellung unverstandener oder halbverstandener Lehren und
Aussprüche, angeblich herrührend von HERMES, (Pseudo-)
DEMOKRITOS, MARIA „der Prinzessin von Saba“, dem
Syrier MARIANOS⁠[3730], GALENOS, DSCHABIR (s.
unten), und anderen Meistern der Philosophie.




e) Dschâbir Ibn Hajjân.





Zu den wichtigsten der alten arabischen Schriftsteller über Alchemie
wird DSCHABIR gezählt, den die Tradition in die Zeit um das
Ende des 8. oder den Anfang des 9. Jahrhunderts versetzt und als
Schüler des DSCHAʿFAR ALSADIQ (699–765?) bezeichnet, eines
sehr berühmten, angeblich mit dem in verschiedenen Texten genannten
ADFAR von ALEXANDRIA identischen Alchemisten,
dessen Schriften verloren gegangen sind⁠[3731]. Indessen ist diese
Tradition schon in früher Zeit eine merkwürdig schwankende, denn
bereits ALNADIMS hochwichtiges, 987 abgeschlossenes Sammelwerk
„Fihrist“ erklärt, es gelte für fragwürdig, ob dieser DSCHABIR
überhaupt gelebt habe, ob der Name DSCHABIR einer
bestimmten Persönlichkeit zukomme, und ob man berechtigt sei, letzterer
die Abfassung einer so ungeheuren Anzahl von Werken zuzuschreiben,
— deren schon damals einige Hunderte vorlagen, neben denen einige
weitere Hunderte nur dem Titel nach bekannt waren⁠[3732]. Alles über
das Leben und die Lebensumstände des DSCHABIR Berichtete
ist daher als durchaus unsicher anzusehen, auch hat es zweifellos
mehrere Gelehrte dieses Namens gegeben, deren Schriften vielleicht
erst in späterer Zeit zunächst mit denen des Ältesten unter ihnen
sowie mit denen seiner Schule vereinigt, weiterhin aber sämtlich als
die seinigen betrachtet, oder doch ausgegeben wurden. Daß man diesen
Werken keinesfalls jene zuzählen dürfe, die im Okzident seit
etwa 1300 für solche des Arabers DSCHABIR oder GEBER
galten, daß dieser vermeintliche GEBER unmöglich mit dem
eingangs genannten DSCHABIR identisch sein könne, daß die
angeblichen Schriften des GEBER, die ausschließlich in
barbarisch-lateinischen „Übersetzungen“ vorliegen, in Wahrheit keine
Übersetzungen aus dem Arabischen, vielmehr im Abendlande entstandene
Kompilationen seien, und daß die in ihnen niedergelegten Erfahrungen
nicht dem wissenschaftlichen Standpunkte um 800, sondern dem um 1300
entsprächen, — alle diese Erkenntnisse reiften endgültig erst im
letzten Viertel des 19. Jahrhunderts und reinigten die Geschichte
der Chemie von einem Wuste folgenschwerer Irrtümer und unlösbarer
Widersprüche. Auf Einzelheiten kann an dieser Stelle noch nicht
eingegangen werden, doch sei hervorgehoben, daß sich BERTHELOT
in völligem Unrechte befindet, wenn er, seiner Gewohnheit gemäß, die
Herbeiführung dieses Umschwunges für sich ganz allein in Anspruch zu
nehmen sucht; ein wirkliches Verdienst erwarb er sich jedoch dadurch,
daß er die Herausgabe und Übersetzung einer Anzahl wichtiger arabischer
Werke des „echten“ DSCHABIR veranlaßte⁠[3733], die bis dahin
allein den Orientalisten von Fach zugänglich, allen anderen Forschern
aber nur aus deren Berichten bekannt waren. Auch diese Schriften⁠[3734],
die dem chemischen Inhalte nach noch engen Anschluß an die ihrer
hellenistischen Vorbilder zeigen, sonst jedoch durch Verwalten
mystischer Auslegungen, metaphysischer Betrachtungen und dialektischer
Spitzfindigkeiten starke byzantinische Einflüsse verraten⁠[3735], liegen
uns übrigens zweifellos nur in vielfach überarbeiteter Gestalt vor, die
zahlreiche spätere Zusätze sowie Bemerkungen und Glossen der Schüler
mit einschließt⁠[3736].


a) „Buch des Königs.“ Dieses Buch, „das fünfte aus der Reihe
der fünfhundert“⁠[3737], rühmt sich „alles ganz klar und ohne jede
Allegorie“ darzulegen⁠[3738], und zwar in Gestalt jener raschen und
leichten Verfahren, die Könige und Fürsten lieben, weil sie zur
Ausführung langsamer und schwieriger weder die Geduld noch die
Kenntnisse besitzen; desto dringender ist aber auch die Pflicht, diese
Verfahren völlig geheim zu halten⁠[3739], denn wer Gold so wohlfeil und
gemein machte wie Glas, der stürzte die ganze Welt in entsetzliches
Verderben⁠[3740]. Statt viele (bis 70) Jahre Ausführungszeit, wie
die alten Methoden, erfordern diese neuen nur 14 Tage, nur 9 Tage,
ja nur den einen Augenblick, der zum Vermischen der Präparate mit
dem reinsten und kräftigsten, die Färbung bewirkenden „Ferment“
unumgänglich ist⁠[3741]; auch lehren sie die Darstellung dieses
„Fermentes der Fermente“, des „Elixires der Elixire“, das „Imâm“ (=
Führer) heißt⁠[3742], und das die Alten entweder gar nicht kannten, oder
nur durch gewisse Geheimnamen andeuteten, zu denen z. B. „Pupille des
Auges“ zählt⁠[3743]. — Näheres über Gewinnung und Anwendung des „Imâms“
erfährt man natürlicherweise aus dem „Buche der Könige“ schließlich
ebensowenig wie aus irgend einem anderen.


b) „Buch der Milde.“ Auch dieses Buch⁠[3744] ist „besonders klar
und deutlich gehalten“: der Leser wird versichert, daß das Wesen des
großen Werkes einfach auf der Fixierung des Quecksilbers beruhe, die
Herstellung des hierzu erforderlichen Elixires „Imâm“ aber auf der
geeigneten Kombination der vier Elemente; ein Teil Imâm färbt
dann mit Leichtigkeit eine Million Teile gemeiner Metalle zu
Silber und Gold⁠[3745].


c) „Buch der Gleichgewichte.“ Das Buch⁠[3746] lehrt, daß das
große Werk die richtige Mischung der vier Elemente voraussetze, denn
jeder Körper enthält zwar Erde, Wasser, Feuer und Luft und
demgemäß Trockenheit, Feuchtigkeit, Geist und Seele⁠[3747], aber die
Mengen sind bei den verschiedenen Steinen, Pflanzen und Tieren
ebenfalls ganz verschiedene; welche aber zu wählen sind,
erkennt der Weise teils aus den Sternen gemäß den astrologischen
Regeln des PTOLEMAIOS [der tatsächlich auch ein grundlegendes
astrologisches Werk „Tetrabiblos“ schrieb], teils aus den innigst mit
dem Wesen verbundenen Namen der Stoffe, — wie z. B. dem kurzen Namen
des Essigs (arab. hall) seine besonders kalte Natur entspricht⁠[3748]
—, teils aus vielen anderen Anzeichen [betreff derer eine Unzahl
abergläubischer Vorstellungen beigebracht wird]⁠[3749]. Wie alle anderen
Körper, so besteht auch der Stein der Weisen aus den vier Elementen,
und diese können jeglicher geeigneten Substanz entnommen werden,
sei sie eine tierische, pflanzliche oder mineralische⁠[3750]; zu den
brauchbarsten letzteren Ursprungs gehört nach PYTHAGORAS und
SOKRATES der Markasit, sowie der wegen seiner Heilsamkeit
gegen Epilepsie geschätzte „Barud“⁠[3751]. Ist die Vereinigung der vier
Elemente in den rechten Verhältnissen gelungen, so muß der fertige
„Stein“ purpur- und kermesfarbig sein, zugleich perlenartig glänzend,
von blendendem Schein, weich wie Wachs, aber völlig beständig im
Feuer⁠[3752].


d) „Buch des Mitleides.“ Zweck des Buches⁠[3753] ist die
eingehende und zutreffende Belehrung der Silber- und Gold-Macher, von
denen nicht selten die einen Betrüger sind, die anderen aber Betrogene;
jene soll es vom falschen Wege abhalten, diesen aber den richtigen
weisen⁠[3754].


Vor allem hat man sich klar zu machen, daß das „Ei der Philosophen“
[hier = Silber und Gold] durch Eindringen des „Geistes“ in den
„Körper“ entsteht; der „Geist“ ist das aus seinem ursprünglich kalten
und flüssigen Zustande in den heißen und flüchtigen übergegangene
Quecksilber, er ist das „Leben“⁠[3755], das jedoch nicht in alle
beliebigen toten Körper eingeht, z. B. nicht in Glas, Eierschalen,
Talk, Salz, Markasit, Kohol [Schwefelantimon], Tutia⁠[3756], sondern
nur in geeignete, die richtig vorbereitet, gereinigt und angepaßt
sind, z. B. in Blei, Kupfer, Eisen und die sonst als zum großen Werke
brauchbar bekannten⁠[3757]; schon vorhandenes Gold erleichtert ihm seine
umwandelnde Wirkung, daher soll man von vornherein etwas Gold einsäen,
das dann neues Gold hervorbringt, gleich dem Vater, der ein Kind
zeugt⁠[3758].





Wie unter günstigen Umständen die kleinste Zutat Hefe eine ungeheure
Menge Teig in Gärung setzt⁠[3759], so kann bei richtigem Verfahren auch
ganz wenig Geist, sofern ihm überhaupt die rechte Kraft innewohnt,
sich der größten Masse der Körper bemächtigen, mögen diese auch von
den Elementen, die alle vier stets in jeder Substanz vorhanden sein
müssen, die verschiedensten Anteile enthalten⁠[3760]. Die Art und Kraft
des vorhandenen Geistes, ja auch dieses Vorhandensein selbst, läßt
sich allerdings meist nicht durch Nachdenken erschließen, sondern nur
durch die Erfahrung feststellen: so z. B. zieht der Magnet das Eisen
an, und zwar selbst durch einen Schwefelkuchen hindurch, vermöge eines
Geistes, dessen Kraft sich aber zuweilen allmählich ändert, denn in
einem Falle wurde z. B. im Laufe einer längeren Aufbewahrungszeit ein
Rückgang der anfänglichen Tragfähigkeit um 20% beobachtet⁠[3761]. Ebenso
kann nur die Erfahrung lehren, welche Mengen Geist sich dauernd mit den
Körpern verbinden, in die sie eindringen und die sie umwandeln; die
kleinste Menge Geist enthalten Silber, Gold, Edelsteine und Perlen,
die sich deshalb als sehr fest und beständig erweisen; die größte
Menge aber Schwefel, Arsen und Quecksilber, die daher flüchtig und
veränderlich sind⁠[3762]. In Markasit, gelbem und rotem Arsen u. dgl.
zeigen sich die Geister ursprünglich an andere Stoffe gebunden, doch
entweichen sie beim Erhitzen und bei sonstigen Anlässen in Gestalt
rauchartiger, brennbarer, lebendiger Dämpfe; andere mehr erdige
Stoffe, z. B. Kalkstein, verhalten sich nicht so, vermutlich weil es
ihnen an Geist fehlt⁠[3763]. Betreff aller dieser Punkte ist aber die
Beurteilung oft großen Irrtümern ausgesetzt, die sich ebenso auch auf
die Beschaffenheit von Erden und Erzen erstrecken, sowie auf die Natur
der in letzteren, und zwar stets in schon völlig fertigem Zustande
verborgenen Metalle: das Aussehen der Oberfläche und des Äußeren
täuscht eben über das Innere⁠[3764]. Diese Umstände erklären zahlreiche
der falschen Anschauungen, die hinsichtlich der Brauchbarkeit der
Substanzen zum großen Werke herrschen; zahlreiche andere aber rühren
daher, daß man Umschreibungen [= Geheim- oder Deck-Namen] wörtlich
nahm: weil z. B. Quecksilber auch „Tier“ heißt, — denn es hat wie ein
Tier eine spezifische Seele⁠[3765] —, oder weil Gold, Silber, Blei,
Kupfer, Eisen auch Blut, Harn, Speichel, Galle, Hirn usf. benannt
werden, glaubten manche, diese tierischen Stoffe seien wirklich
zum großen Werke dienlich. Weil sie aber den Metallen nicht mehr
genügend nahestehen, sind sie dies unmittelbar nicht⁠[3766];
mittelbar jedoch können sich alle tierischen und pflanzlichen
Stoffe verwendsam erweisen, da eine völlige Analogie des Mikro- und
Makro-Kosmos besteht, ja nach PLATON das große Werk sogar
als „die dritte Welt“ zu bezeichnen ist, die jene beiden durchgehends
verbindet⁠[3767].


Können aber auch die Bestandteile aller drei Reiche zum großen Werke
taugen, so vermag doch nur der Weise, der sie, ihre Eigenschaften,
sowie deren Beeinflussungen durch die sieben Planeten genau kennt,
die Auswahl so zu treffen, daß sich die Qualitäten in richtigem
Maße teils ergänzen und steigern, teils aufheben und neutralisieren,
und daß durch die Vereinigung das Elixir zustande kommt, das
fertig ein ebenso einheitlicher Körper ist wie der gleichfalls
aus unzähligen Materialien zusammengesetzte Theriak⁠[3768]. Nicht anders
als die dem Kranken eingegebene Medizin durch die mächtige Kraft
ihrer Natur jene des Siechen beeinflußt, verändert auch das
Elixir die Natur der gemeinen Metalle, denen man es durch Projizieren
oder Aufstreuen einverleibt, — woher es nach einigen eben den Namen
„Elixir“ führt⁠[3769] [= aliksir = τὸ ξήριον = das Streupulver]. Weil es
selbst entstanden ist durch Vereinigung der vier Elemente, des Körpers
und des Geistes, — daher nie ohne Mitwirkung von Quecksilber⁠[3770] —,
des Männlichen und des Weiblichen, also durch Zeugung und Entwicklung,
Schwangerschaft und Geburt, macht es in gleicher Weise auch die
„Körper“ wieder lebendig; es läßt die Toten auferstehen⁠[3771], es
überwindet die grobe Beschaffenheit ihrer Leiber, es assimiliert sie,
färbt sie weiß oder rot, je nachdem es selbst weiß oder rot ist, und
verwandelt sie in Silber und Gold, die von beständiger Farbe sind und
besser und reiner als die natürlichen⁠[3772].


e) „Buch der Konzentration.“ Dieses Buch⁠[3773], das auf
PYTHAGORAS zurückgehen soll, entwickelt im wesentlichen,
auf völlig unklare und wirre Weise, die Theorie der „verborgenen
Eigenschaften“⁠[3774]; was z. B. äußerlich Blei ist, das ist innerlich
bereits Zinn, Silber oder Gold, und man hat nichts weiter zu tun, als
diese „herauszukehren“, indem man, z. B. durch Beifügung entsprechender
Mengen der fehlenden Qualitäten, eine Umwandlung bewirkt⁠[3775]. — Die
Angabe, daß man durch Destillation des Kupfervitriols eine sehr saure
und scharfe Flüssigkeit erhalte, offenbar unreine Schwefelsäure, ist
ein ganz später, mit dem sonstigen Inhalte gar nicht zusammenhängender
Zusatz⁠[3776].


f) „Buch des Quecksilbers.“ Trotz der Ankündigung besonderer
Klarheit und Deutlichkeit übertrifft das „Buch des Quecksilbers“⁠[3777]
an Unverständlichkeit und mystischer Dunkelheit noch alle früheren.
Als Hauptmittel bei der Darstellung des „Steines“ bezeichnet es
das Quecksilber, das orientalische oder „Tier“⁠[3778] und das
okzidentalische oder „Myrthe“ und „göttliches Wasser“, so geheißen,
weil es die Naturen umwandelt und die Toten wiederbelebt⁠[3779]; ist die
Bereitung des Steines richtig gelungen, so gerinnt das fertige Elixir
wie die zurechtgekochte Öl- und Alkali-Mischung der Seifensieder, und
es entsteht eine weiße glänzende Masse, die „Milch der unbefleckten
Jungfrau“⁠[3780].


g) „Buch der Siebzig.“ Unter diesem Titel erwähnt die Liste
des „Fihrist“ ein Werk des DSCHABIR⁠[3781], das bisher
im arabischen Original nicht aufgefunden ist, von dem jedoch das
Manuskript 7156 der Pariser Nationalbibliothek eine in äußerst
barbarischem Latein verfaßte, „Liber de septuaginta“ betitelte
Übersetzung zu enthalten scheint (?)⁠[3782]. Diese Übersetzung⁠[3783],
— sie wäre die einzige lateinische eines Werkes des „echten“
DSCHABIR —, ist übrigens sehr unvollständig und mangelhaft,
trotz großer Weitschweifigkeit unklar und verworren, dabei voll von
Lücken und Einschiebseln⁠[3784], darunter sehr späten aus christlicher
Quelle, z. B. den die Exkommunikation und das Schlagen des Kreuzes
erwähnenden⁠[3785]; sie enthält zahlreiche arabische, zum Teil
unerklärte oder unverstandene Benennungen und Decknamen, und beruft
sich vorzugsweise auf griechische Autoren, u. a. auf die großen
Alchemisten PLATON⁠[3786]
    und ARISTOTELES⁠[3787].


Alle „Körper“ oder „Metalle“, deren es sieben gibt, nämlich Gold,
Silber, Kupfer, Eisen, Zinn, Blei und Glas (vitrum)⁠[3788], — denn
Quecksilber ist ein „Geist“ —, enthalten stets die vier Elemente,
davon zwei in offenem und zwei in verborgenem Zustande, welche
letzteren es „heraus zu kehren“ gilt⁠[3789]. Dies vollzieht die
Natur allmählich und langsam⁠[3790]; rascher, schon binnen 40 Tagen,
vollbringen es die „Medizinen“, indem sie die fehlerhaften „Säfte“
austreiben, verbessern, oder durch die geeigneten ergänzen⁠[3791]; noch
rascher, bereits innerhalb einer Stunde, wirkt das „Elixir“⁠[3792],
von dem 1 Teil 100, ja 1000 Teile der gemeinen Metalle umwandelt, am
leichtesten Blei zunächst in Silber und dieses dann in Gold⁠[3793].
Welche Kraft den „rechten Medizinen“ innewohnt, ersieht man aus der
Entstehung der herrlich gefärbten Produkte Bleiglätte, Mennige und
Bleiweiß aus dem Blei, doch kommt es stets darauf an, das dem Zweck
Entsprechendste, also z. B. Auripigment, Al-Markasit, Talk, Alaun,
Salmiak, Kalk, Alkali, Aschen, Bauracia [Boraxe, meist = Alkalien],
Salze, Myrthenzweige und Galläpfel [also Gerbstoffe] usf., auch an
rechter Stelle zu gebrauchen⁠[3794]. Die größten Kräfte besitzen,
einzeln oder zusammen angewandt, die „vier Geister“, d. s. Schwefel,
Arsen, Quecksilber und Salmiak⁠[3795], vor allem aber das Quecksilber,
das eine „radix in omni re“ ist, ein Wurzel- oder Grund-Bestandteil
aller Substanzen⁠[3796]; sämtliche Geister sind auch in pflanzlichen und
tierischen Stoffen vorhanden⁠[3797] [deren Bezeichnungen aber oft nur
als Decknamen aufzufassen sind]. Was den „Stein der Weisen“ betrifft,
so gewinnt man ihn aus den nämlichen vier Elementen, die, nur in
anderen Mengenverhältnissen, auch alle übrigen Stoffe bilden⁠[3798];
daher kann man sie allen diesen entnehmen, den mineralischen,
pflanzlichen, tierischen und menschlichen, doch müssen sie sich
im Zustande höchster Reinheit befinden⁠[3799] und dürfen nur „zur
günstigen Stunde“ vereinigt werden⁠[3800], und zwar in den richtigen
Gewichtsverhältnissen, die das eigentlich wichtige und daher, des
Wohles der ganzen Menschheit halber, mit äußerster Strenge zu wahrende
Geheimnis darstellen⁠[3801]. Wie die geringen anfänglichen Zusätze von
Silber und Gold, so wirkt auch das Elixir wesentlich als Ferment,
weshalb einige bei seiner Bereitung auch „Sperma“ benützen⁠[3802] [=
Samen; Deckname?].


Aus der Reihe der Chemikalien, deren DSCHABIR sich
bedient, sind anzuführen: Almizadir [alnûschadîr = sal armoniacum
= Salmiak]⁠[3803], Duenec [zuģâģ = vitriolum]⁠[3804], Baurac [meist
Alkali]⁠[3805], Seisarat [zarnîch = auripigmentum citrinum, gelbes
Schwefelarsen]⁠[3806], Tutia femina und „marina“ [= weibliche und
männliche Tutia]⁠[3807], und Alcofol oder Alchofol [= Spießglanz,
Schwefelantimon]⁠[3808], aus dem man „plumbum merdaceum ex alcofol“
gewinnt⁠[3809] [d. i. „Abfall-Blei“ = metallisches Antimon].


Von chemischen Verfahren beschreibt DSCHABIR flüchtig:
die Darstellung und Reinigung verschiedener Metalle⁠[3810]; die
Gewinnung pflanzlicher Öle, die als „allgemeines pflanzliches
Element“ gelten⁠[3811], und ihre Aufbewahrung in der „olla stagnata“
(in verzinnten Gefäßen)⁠[3812]; die Sublimation des Sublimates aus
Quecksilber⁠[3813], sowie die Sublimation und Krystallisation des
Salmiaks⁠[3814]; das Reinigen und „Waschen“ mit Sapo (Seife) und Baurac
(Alkali)⁠[3815]; die Destillation, „gleichend jener des Rosenöles“, und
zuweilen auch „mehrmals wiederholt“⁠[3816]. Viele Reaktionen nimmt man
in der Alutel vor⁠[3817], die auch als „Alutel pergamenum“, Alutel aus
Pergamon, bezeichnet wird⁠[3818], und zu deren Erhitzung der als Athanor
(tannûr) bekannte Ofen dient⁠[3819].


Neben der Kenntnis der „richtigen Verfahren“ ist auch die der richtigen
„Sprüche und Formeln“ von großer Wichtigkeit, daher es vom Ausübenden
heißt „et recitavit multa ...“⁠[3820], „er sprach (oder murmelte)
Vielerlei“.




2. Die „Schriften der Treuen
Brüder“.





Zu den für die Geschichte der Chemie wichtigsten Werken, die uns aus
früharabischer Zeit erhalten blieben, gehört die große Enzyklopädie,
die unter dem Namen „Schriften der lauteren Brüder“, richtiger der
„treuen Brüder“ oder „treuen Genossen“ (Ikhwân alsafâ) bekannt ist;
ihr Titel entstammt der Vorrede zur „Erzählung der Ringeltaube“ in der
Märchensammlung „Kalîlah wa Dimnah“⁠[3821], deren Grundstock etwa im 6.
Jahrhundert n. Chr. aus Indien nach Persien und von dort aus zu den
Syrern und Arabern gelangte.


Die „treuen Brüder“ (Brüder der Reinheit, der Lauterkeit)⁠[3822]
waren Mitglieder eines in Basra (Bassorah) gegen 950 begründeten
Geheimbundes, einer gelehrten Zwecken dienenden, aber von politischen
Nebenabsichten nicht ganz freien Vereinigung, die für die Versöhnung
der Wissenschaften mit dem „wahren“ Glauben kämpfte, sich mit den
Forderungen der Orthodoxie vermöge gewagter äußerer und innerer
Umdeutungen und Allegorisierungen abzufinden suchte, in ihren eigenen
Lehren aber einem weitgehenden Eklektizismus naturphilosophischer und
abergläubischer Ideen huldigte⁠[3823]. Unter den „Eingeweihten“ gab es
vier Grade, und die Kenntnisse jener der obersten Klasse legte man
in einer „Enzyklopädie des gesamten Wissens“ nieder⁠[3824], bestehend
in 51 Abhandlungen, die seitens verschiedener „Weiser“ (von denen
sich fünf mit Namen angeführt finden) zu gleicher Zeit im einzelnen
ausgearbeitet, und sodann zu einem Ganzen zusammengefaßt wurden⁠[3825].
Ihren Inhalt bilden „die Wissenschaften und Erfahrungen, deren Besitz
den Menschen über das Tier erhebt“⁠[3826], eingeteilt, geordnet und
dargestellt nach ihren Stoffen⁠[3827], jedoch nicht in erschöpfender
Art, sondern nur in übersichtlich andeutender, unter mancherlei
Hinweisen auf die benützten Quellen⁠[3828]. Diese sind, obwohl die
Verfasser vieles ihren nächsten arabischen Vorgängern entlehnten
(namentlich dem hochgelehrten ALFARABI⁠[3829], gest. 950; s.
unten) und auch der syrischen, hebräischen, persischen, indischen,
lateinischen und griechischen Sprache und Schrift mehr oder weniger
kundig scheinen (?)⁠[3830], dennoch so gut wie ausschließlich
griechische, und zwar ganz vorwiegend solche der letzten Periode;
die Enzyklopädie ist daher von ganz besonderem Werte für die Kenntnis
dieser spätgriechischen Lehren und Vorstellungen, deren manche
uns anderweitig gar nicht, oder doch bei weitem nicht in gleicher
Vollständigkeit und Klarheit überliefert sind, und aus diesem Grunde
erscheint es auch gerechtfertigt, sie schon an dieser Stelle, außerhalb
der eigentlichen chronologischen Ordnung, zu besprechen.


Daß die „Treuen Brüder“ unmittelbar aus griechischen Originalen
schöpften, ist wenig wahrscheinlich, sie hielten sich vielleicht
wohl so gut wie allein an die syrischen Übersetzungen, die die 431
und 489 ausgewiesenen und nach Persien und anderen orientalischen
Ländern geflüchteten Nestorianer angefertigt hatten⁠[3831], und die
betreff der Medizin ausgesprochen galenischen Charakter trugen⁠[3832],
betreff der Philosophie und Naturwissenschaft aber aristotelischen,
neupythagoräischen und neuplatonischen⁠[3833]; besondere
Berücksichtigung fand hierbei die entsprechend umgebildete Lehre des
PLOTINOS, daß die Welt eine in Stufen (angeblich in neun)
erfolgte Emanation ihres Schöpfers (hier des Allah) sei⁠[3834], sowie
die des PSEUDO-PYTHAGORAS, daß die Natur alles in der Welt
Vorhandenen durch jene der Zahlen bedingt sei, vor allem der Zahlen 1
bis 9, über deren maßgebende Bedeutung sich sämtliche Völker der ganzen
Welt im klaren befänden⁠[3835].


Ursache der Entstehung, Erhaltung, Einheitlichkeit und Harmonie der
Welt ist die Weltseele, die selbst eine Einzig-Eine ist,
einheitliche geistige Beschaffenheit besitzt, aber zahlreiche Kräfte
in sich schließt, vermöge derer sie alles hervorbringt, alles bewirkt
und alles mit Eigenschaften erfüllt von den unermeßlichen Sphären
an bis zu den kleinsten Einzeldingen herab⁠[3836]. Es geschieht dies
durch Emanationen, d. s. Ausstrahlungen und Ergüsse, die der Reihe
nach zuerst die Sphären ins Leben treten lassen (von der äußersten bis
zur innersten), sodann die Urmaterie, die Qualitäten, die Elemente
und zuletzt die Einzeldinge, die am jüngsten Tage alle in umgekehrter
Folge wieder vergehen werden⁠[3837]; die äußerste Sphäre und die
Urmaterie sind, als der Weltseele zunächst benachbart, ihr auch noch
am engsten verwandt, daher gleichfalls von einfacher Natur und nur
geistig erfaßbar⁠[3838]. Der äußersten oder Umgebungs-Sphäre reihen
sich an: die der Fixsterne, des KRONOS, des ZEUS,
des ARES, der (inmitten der Planeten thronenden) Sonne, der
APHRODITE, des HERMES, des Mondes, und schließlich
die Feuer nebst Luft, sowie die Wasser nebst Erde umfassende, so daß
man also im ganzen ihrer 11 zählt⁠[3839]; die Weltseele versetzt sie in
Kreisbewegung und läßt sie hierbei durch die Reibung jene wundersamen
Töne hervorbringen, deren Harmonie zuerst PYTHAGORAS vermöge
der Reinheit seiner Seele vernahm, verkündete und mit Hilfe der von ihm
erfundenen Lyra auch auf Erden wiederklingen ließ⁠[3840]. Bis zur Sphäre
des KRONOS (des äußersten Planeten) empor stieg der Prophet
IDRIS, auch „HERMES, der Dreifache in der Weisheit“
genannt, verweilte dort 30 Jahre [die Umlaufszeit des Saturn], nahm
Einblick in alle Vorgänge der oberen Welt und kehrte dann zur Erde
zurück, um die Völker auf die bis dahin vernachlässigte Sternkunde
und die Kenntnis der Himmelserscheinungen hinzuweisen⁠[3841]; denn den
Menschen erscheint auch das Wunderbarste nicht merkwürdig, wenn sie es
täglich vor Augen sehen⁠[3842].


Die Urmaterie ist, gleich der Weltseele und den von einigen
Gelehrten „Atome“ genannten, kleinsten, nicht mehr teilbaren
Körperchen⁠[3843], etwas für die Sinne nicht Erfaßbares, Ungeordnetes,
Ungeformtes, jedoch alle Formen anzunehmen Fähiges⁠[3844], und zwar
ergibt sie durch die „Formung“ zunächst die vier Qualitäten heiß, kalt,
trocken und feucht⁠[3845], weiterhin aber aus je zweien von diesen
die vier Elemente, von denen Feuer und Luft aktiven Charakter tragen,
Wasser und Erde aber passiven⁠[3846].


Der Qualitäten sind vier, wie der Pole, Himmelsgegenden,
Jahreszeiten und Winde⁠[3847], der Temperamente und Säfte des
Körpers⁠[3848], der Hauptsaiten der Musikinstrumente⁠[3849], sowie der
Hauptfarben, die z. B. auch am Regenbogen in der Reihenfolge rot, gelb,
blau und grün deutlich hervortreten⁠[3850]. Durch Vereinigung je zweier
Qualitäten entstehen die vier Elemente oder Arkân⁠[3851],
die „Allmütter“ und „Mütter alles Seins“⁠[3852], die sämtlich ineinander
übergehen können⁠[3853], und deren „Reinheit“ sich in aufsteigender
Linie von der Erde über Wasser und Luft zum Feuer bewegt⁠[3854].
Gänzlich verschieden, und nicht etwa bloß dem Grade nach abweichend,
steht ihnen das „fünfte Wesen“, die „fünfte Natur“, gegenüber,
d. i. die des Himmels und alles Himmlischen, deren Vollendung und
Unveränderlichkeit sich im ewigen und stetigen Kreislaufe der Gestirne
offenbart⁠[3855]; dieses fünfte Wesen ist identisch mit dem Äther
(athîr), der einem Feuer ohne Licht und Wärme gleicht und sich von
der Sphäre des Mondes an bis zur äußersten Grenze des Weltalls
ausbreitet⁠[3856]. Als Formen der Elemente erwies EUKLID [!]
den Würfel für die Erde, das Ikosaeder für das Wasser, das Oktaeder
für die Luft und das Tetraeder für das Feuer, während der fünfte
regelmäßige Körper, das Dodekaeder, dem Allhimmel oder Weltganzen
zugehört⁠[3857]; wie sich diese fünf körperlichen Gebilde aus den
Flächen aufbauen, kann nur ein der Mathematik Kundiger einsehen, denn
allein die Mathematik erschließt das Verständnis der Dinge, sowie das
der so wichtigen Zahlenkünste, Zahlen- und Zauber-Quadrate usf.⁠[3858].


Was die einzelnen Elemente anbelangt, so soll von der
Erde noch weiter unten die Rede sein. Das Feuer ist
dem Äther wenn nicht wesensgleich so doch wesensverwandt⁠[3859],
und die Bewegung, die den übrigen Elementen nur zeitweise zukommt,
gehört bei ihm zu seiner Natur, so daß es unaufhörlich zittert und
unaufhaltsam nach oben steigt⁠[3860]; vermöge der ungeheuren Kraft,
die ihm innewohnt, ist es „der große Richter über alle Dinge“ und der
mächtige Bewirker der wichtigsten menschlichen Arbeiten, z. B. der
das Eisen, Kupfer, Messing und Glas, den Kalk und Ton, das Pech usf.
betreffenden⁠[3861].


Die Luft fördert als Lebensgeist die Atmung und die Wärme des
Herzens⁠[3862]; an manchen Orten, z. B. in Gruben und Bergwerken, wirkt
sie verlöschend auf das Feuer und erstickend auf die Menschen, so
daß diese dort nur verweilen können, wenn man ihnen durch Rohre und
gewisse Vorrichtungen frische und atembare Luft zuführt⁠[3863]. Wie der
Glasbläser durch seinen Hauch die Rundungen der Flaschen, und wie
der Stein durch seinen Fall die Wellen des Wassers hervorbringt, so
entstehen durch Schlagen von Glocken, durch Schellen und Kesselpauken
usf. auch in der Luft Bewegungen, die sich fortpflanzen und als Töne
verschiedener Art vernommen werden, je nachdem das erklingende Material
aus Gold, Silber, Messing, Eisen, Legierungen von Zinn mit Kupfer
oder Eisen (nicht aber aus Blei!) bestand⁠[3864]; mit Hilfe der Luft
wirken die Töne unmittelbar auf die Seele ein, daher vermochten die
griechischen Weisen „mit ihrem Instrumente, dem Organon [der Orgel]“
selbst Feinde in die Flucht zu jagen⁠[3865].


Daß das Wasser in Gestalt von Dünsten emporschwebt und in der
von Tropfen wieder herabfällt, lehrt die Beobachtung der Vorgänge
in der Natur, in den Badehäusern, sowie bei der Ausübung gewisser
Künste⁠[3866]. Die aus dem Erdboden aufsteigenden Dünste erzeugen den
Tau⁠[3867], die wasserführenden Wolken der höheren Regionen Regen und
Schnee, die die Quellen und Flüsse speisen, wofür das bekannteste
Beispiel das Steigen des Nils ist, das infolge der Sommerregen
eintritt, die in den äquatorialen Gebieten niedergehen⁠[3868]. Fließt
das Wasser zunächst durch die Erde, so nimmt es aus den Schichten
auf, was es in ihnen vorfindet, daher sind die zutage tretenden
Wässer bald süß, bald aber herb, salzig, oder sauer, je nachdem sie
Salze, Vitriole, Alaune, Schwefel, Naphtha, Quecksilber (?) und
noch manche andere Stoffe enthalten⁠[3869]; Wässer, die durch derlei
Fremdstoffe verunreinigt sind, werden durch sie befähigt, Mineralien
und Metalle zu bilden⁠[3870]. Sehr bemerkenswert erscheint es, daß
auch das reinste Wasser „die Dinge für das Auge krumm macht“ [d. h.
Brechungs-Erscheinungen bewirkt]⁠[3871]. — Was die erwähnten Künste
anbelangt, so sind das die jener Sachverständigen, die das Gewerbe der
Destillation betreiben und auf den Märkten aus ihrem „Kürbis“ genannten
Gefäße die zarte Feuchtigkeit der Rosen und Veilchen, aber auch die
scharfe des Essigs, als Dunst aufsteigen und dann als klare Flüssigkeit
wieder herabtröpfeln lassen⁠[3872].


Aus den beschriebenen vier Elementen entstehen die Mineralien,
Pflanzen, Tiere, Menschen und Engel⁠[3873], und zwar vollziehen sich
die Übergänge allmählich und völlig kontinuierlich, indem aus den
Mineralien zunächst Pilze u. dgl. hervorgehen, sodann höhere Pflanzen
und so nach und nach alles Übrige⁠[3874]; es gibt daher drei Reiche,
nämlich die der Mineralien, Pflanzen und Tiere⁠[3875], zu welchen
letzteren als „erhabenstes Tier“ auch der Mensch gehört⁠[3876], denn
nur insoferne können manche auch von vier Reichen sprechen, als sie
den Menschen dem Geiste nach der Klasse der Engel zuzählen⁠[3877].
Im Tierreiche bedingt die richtige Mischung der vier Elemente oder
Temperamente das rechte Verhältnis der vier Säfte und durch dieses
die Gesundheit, während unrichtige Mischungen oder Umwandlungen,
soferne ihnen nicht durch Eingabe entsprechend temperierter Arzneien
entgegengewirkt werden kann, zu Krankheit, Auflösung und Tod
führen⁠[3878].


Bewirkt werden alle die erwähnten Übergänge und Umwandlungen durch
die Planeten, „und wer deren Einfluß leugnet, mit dem ist
überhaupt nicht zu streiten“⁠[3879], denn daß von der Sonne Kräfte und
Wirkungen ausgehen, fühlt doch Jeder unmittelbar⁠[3880], daß der Mond
die Tiefen des Meeres erwärmt und hierdurch die Flut veranlaßt, ist
eine alltägliche Erfahrung⁠[3881], und daher liegt der Schluß nahe,
daß sich in gleicher Weise auch die übrigen Wandelsterne ihrer Natur
gemäß geltend machen⁠[3882]. Sie deuten keineswegs nur an,
was geschieht oder geschehen wird⁠[3883], sondern bringen es
hervor⁠[3884], aber freilich stets nur gemäß dem Willen der
Gottheit⁠[3885], und erweisen sich dadurch als „Gehilfen der Natur“ und
als das vermittelnde Band zwischen Makro- und Mikro-Kosmos⁠[3886]. An
den höchsten, in der Erdferne gelegenen Punkten ihrer Bahn nehmen sie
die Emanation der Weltseele in Form von Licht und Kraft der Fixsterne
auf, übertragen sie, in die Erdnähe zurückgekehrt, auf die vier
Elemente und ordnen diese so zu Mineralien, Pflanzen und Tieren; das
Ergebnis hierbei ist im einzelnen abhängig u. a. von ihrer Größe, dem
Abstande ihrer Sphären von der Erde, ihrem Bahnwege durch die zwölf
Tierkreis-Zeichen (deren je drei einem Elemente zugehören), ihren
Stellungen und Konjunktionen, ihrer Farbe, ihrem Lichte und endlich
von der Richtung und Schiefe der einfallenden Lichtstrahlen⁠[3887].
Da nun die Planeten die wahre Ursache aller Bewegungen der Elemente
auf Erden sind, so müssen die so hervorgebrachten Dinge auch ihrem
Wesen entsprechen, ganz so wie das Erzeugte dem Erzeugenden gleicht,
die Kopie dem Original, das Spiegelbild dem Abgespiegelten⁠[3888]. Je
nach der Beschaffenheit und Anteilnahme der Planeten werden also in
allen drei Reichen Produkte entstehen, die angemessene harmonische
Mischungen, und die zugehörigen inneren sowie äußeren Eigenschaften
(z. B. Farben) aufweisen⁠[3889].


Daß es gerade sieben Planeten gibt, erklärt sich aus der
besonderen Vollkommenheit der Siebenzahl, da 7 = 3 + 4 = 2 + 5
= (3 + 3) + 1, ... also „die erste wirklich vollständige Zahl
ist“⁠[3890]; von diesen sieben sind zwei strahlend (Sonne und
Mond), zwei glückbringend (ZEUS und APHRODITE),
zwei unglückbringend (ARES und KRONOS), und
einer gemischter Art (HERMES)⁠[3891], ferner sind drei
männlich (Sonne, ZEUS, KRONOS), drei weiblich
(Mond, APHRODITE, ARES), und einer ein Zwitter
(HERMES)⁠[3892]. Ihre persischen Namen lauten KAIWAN
(KRONOS), BIRDSCHIS (ZEUS), BAHRAM
(ARES), NAHID (APHRODITE), TIR
(HERMES)⁠[3893], und man bezeichnet sie u. a. auch mit den
Anfangsbuchstaben, die ihnen in ähnlicher Weise zugehören wie die 28
Buchstaben des arabischen Alphabetes den 28 Mondstationen⁠[3894]. Ihre
Haupteigenschaften sind nach allgemeiner Ansicht die folgenden⁠[3895]:
1. Die Sonne ist Führer, Herr und König, macht Könige⁠[3896]
und beherrscht im Körper das Herz; 2. der Mond ist „Mutter der
Sterne“ und Vezir, macht Weibische, regiert Entstehen und Vergehen und
beherrscht die Lunge, die abwechselnd Luft ein- und ausatmet⁠[3897]; 3.
Zeus ist Richter und Weiser, macht Gerechte und Einflußreiche,
regiert Ausgleiche und Verbindungen und beherrscht die Leber, die das
Blut absondert; 4. Ares ist Feldherr, macht Tapfere, regiert
Bewegung und Streben und beherrscht die Galle, die die Gelbgalle
absondert (als einen Bestandteil des Chylus)⁠[3898]; 5. Aphrodite
ist „Schwester der Sterne“ und Dienerin, regiert Schönheit und
Ordnungsliebe, Lebendigkeit und Begehrlichkeit und beherrscht den
Magen, der die Speisesäfte absondert; 6. Hermes ist „Kleiner
Bruder der Sterne“ und Schreiber, macht Einsichtige und Kluge, regiert
Fähigkeiten und Wissensdrang und beherrscht das Gehirn, das die
Denkkräfte absondert; 7. Kronos ist der Alte und Schatzmeister,
macht Träge und Beständige, regiert Festigkeit und Stillstand,
bewirkt daher das dauernde Haften der Formen an der Materie⁠[3899]
und beherrscht die Milz, die die Schwarzgalle absondert⁠[3900].
ARES, APHRODITE und HERMES machen noch
insbesondere Handwerker und Künstler; die alten „Ssâbier“ genannten
Mandäer und Harrânier, die die Gestirne ganz ebenso anbeteten wie die
Juden und Christen gewisse Götzen und die Parsen das Feuer⁠[3901],
führten daher ihre Kinder an den Festtagen jener drei Planeten in deren
Tempel und empfahlen sie der Huld der Gottheiten, die den Planeten und
den betreffenden Gewerben vorstehen⁠[3902]. Wegen der Parallelität des
Makro- und Mikrokosmos⁠[3903] entsprechen die sieben Planeten nicht nur
den genannten sieben Hauptteilen des Körpers⁠[3904], sondern bedingen
auch Entstehung und Wachstum des Embryos während der neun Monate
der Schwangerschaft, und zwar in der Reihenfolge KRONOS,
ZEUS, ARES, Sonne, APHRODITE,
HERMES, Mond, KRONOS, ZEUS⁠[3905], weshalb,
da auf den achten Monat wieder der schädliche KRONOS trifft,
die Achtmonat-Kinder nicht lebensfähig sind⁠[3906]; ferner stehen noch
die eigentlichen fünf Wandelsterne in naher Beziehung zu den fünf
Hauptdenkkräften⁠[3907].


Was die Farben der Planeten betrifft, so entspricht der
Sonne die goldene, dem Mond die silberne, dem KRONOS die
schwarze, dem ZEUS die grüne, dem ARES die rote, der
APHRODITE die blaue und dem HERMES die bunte⁠[3908],
und demgemäß regeln sie, je nach den näheren Verhältnissen, auch die
Farben der ihnen zugehörigen Tiere, Pflanzen und Mineralien: so z. B.
erzeugt die Sonne u. a. Zarnich (Auripigment), Markasit (Schwefelkies
u. dgl.) und einige Edelsteine, alle von gelber Farbe; der Mond u. a.
Silber, Zinn, Salz, Salmiak, Nitron, Kalk, Glas (Krystall, Alaun,
...), Sublimat, alle von weißer Farbe; der ARES Zinnober und
rote Edelsteine; der ZEUS Malachit; die APHRODITE
Lasurstein, Türkis, Glas (Kupfervitriol) und blaue Edelsteine
usf.⁠[3909].


Von den Mineralien gibt es 700 Arten⁠[3910], deren 7 Klassen den
7 Himmelssphären entsprechen⁠[3911]; sie sind sämtlich Verbindungen
der vier Elemente und gehen aus ihnen hervor unter den Einflüssen der
einzelnen oder zusammenwirkenden Planeten, der Länder und Klimate, der
Meere usw.⁠[3912]. Als besonders schöpferisch bewähren sich hierbei
HERMES und KRONOS, indem sie feine Ausdünstungen
aller Art gerinnen machen und wie am Himmel zu durchsichtigen
Kometen so in der Erde zu durchsichtigen Mineralien gestalten⁠[3913]:
HERMES erzeugt, wie dies allen Mineralogen, Alchemisten
und Glasmachern geläufig ist, schon allein durch seinen wechselnden
Gang unzählige Gesteine⁠[3914], während KRONOS durch seine
Langsamkeit die schwersten und wenigst veränderlichen Stoffe
heranreift, zuvörderst Blei, aber auch Eisen, Arsen und Antimon⁠[3915].
Maßgebend für das, was in jedem Einzelfalle entsteht, sind die
„Verhältnisse“ der sich verbindenden Elemente, denn welche Rolle
Verhältnisse spielen, zeigt die allbekannte ungleicharmige Wage⁠[3916],
sowie das [spezifische] Gewicht, da ein Körper in einer Flüssigkeit,
z. B. Wasser, schwebt, wenn er gerade sein Gewicht an Wasser verdrängt,
anderenfalls aber untersinkt oder schwimmt⁠[3917].


Alle Mineralien enthalten Erde als Körper, Wasser als Geist und Luft
als Seele, gar gemacht, veredelt und gereift durch Feuer, den großen
Schiedsrichter⁠[3918], doch entstehen sie niemals unmittelbar
aus diesen Elementen. Die Erde, deren Höhen und Tiefen allmählichen
weitgehenden Veränderungen zu Gebirgen, Wüsten, Meeren und Flüssen
unterliegen⁠[3919], enthält nämlich vielerlei Klüfte und Höhlen,
in denen die beiden Hauptarten der Dünste, die wässerigen und die
rauchartigen⁠[3920], sich langsam, in wechselnden Mengen und bei
verschiedenen Wärmegraden verdichten und verdicken, welchen Vorgängen
als primäre Produkte Schwefel und Quecksilber
entspringen⁠[3921]. Der „feurige Schwefel“ bildet sich in feuchten
und öligen Schichten, enthält viele flüssige und ölige Teile, ist
daher leicht schmelzbar und entzündlich, wird vom Feuer verzehrt und
verbrennt selbst alles andere⁠[3922]; das „zitternde Quecksilber“ geht
hingegen aus feuchten und wässerigen Schichten hervor, enthält viele
flüssige und wässerige Teile, ist daher flüssig und leicht beweglich
und „zeigt in der Hitze keine Geduld“, sondern entflieht ihr⁠[3923].
Schwefel und Quecksilber durchdringen sich aber wie Erde und Wasser
in Lehm, Ton oder Ziegeln, indem das Quecksilber den Schwefel weich
und formbar macht, und auf diese Weise bilden sich unzählige Formen
und Gestalten, von denen der Zinnober [Schwefel-Quecksilber] zwar die
bekannteste ist, aber doch nur Eine⁠[3924].


So entstehen also im Schoße der Erde sämtliche Mineralien, auch die
Metalle und Edelsteine⁠[3925], ausnahmslos sekundär
    aus Schwefel
und Quecksilber⁠[3926], unter Einschließung von mehr oder weniger Erde
und Staub⁠[3927]; je nach den Mengenverhältnissen und der Reinheit,
der Kochung und dem Garsein, der Örtlichkeit und Temperatur und noch
manchen anderen Umständen bildet sich hierbei entweder das edle,
lautere, völlig reine Gold, oder nur Silber, Kupfer, Zinn, schwarzes
oder weißes Blei, Antimon usf.⁠[3928]. Es reifen aber in einem Jahre
und weniger: die Arten der Salze, Alaune, Vitriole und Schwefel; in
einem Jahre und mehr: die Korallen und Perlen; in einer Reihe von
Jahren: die Metalle; in Jahrhunderten: die Edelsteine, vom Krystall
bis zum Diamanten⁠[3929]. Mit Recht betrachtet man daher als „Anfänge
der Mineralien“ jene, die ursprünglich schon binnen kürzester Frist
in den hell- und dunkelfarbigen, salz- und natronhaltigen, feuchten
Erdschichten zusammenbacken und gerinnen⁠[3930]; es sind dies z. B.
Salz, Gips und Kalk⁠[3931], Alaune und Vitriole⁠[3932], die grünen,
gelben und blauen „Gläser“ und Chalkitis-Arten, die man ebenfalls
als Alaune und Vitriole anzusehen hat⁠[3933], der Nûschâdir oder
Naûschâdir [= Salmiak], das Kilja der Aschen [= Kali], das Nitron
[d. i. unreine natürliche Soda, und nicht Salpeter⁠[3934]],
die Salze des Harnes⁠[3935] und noch andere ähnliche, die alle für
die Kîmijâ (Chemie) erforderlich sind⁠[3936] und nebst Magnesia
[Mangan, Braunstein] auch als Flußmittel bei der Herstellung des
gewöhnlichen und des durchsichtigen hellen Glases dienen⁠[3937].
Was die restlichen Mineralien betrifft, so pflegt man sie in sechs
Klassen zu teilen⁠[3938]: 1. Schmelzbar sind: Gold, Silber, Kupfer,
Eisen, Blei (schwarzes und weißes) und Glas. 2. Unschmelzbar sind
infolge ihres besonderen Gehaltes an Schwefel und Quecksilber:
Ton, Krystall („Glas“), Smaragd, Topas, Hyazinth, Carneol, der für
das Licht so besonders durchlässige Billaur [meist Bergkrystall]
und ähnliche Edelsteine⁠[3939]. 3. Verdichtete Niederschläge, weder
brennbar noch schmelzbar, aber zerreiblich, sind u. a.: Gips,
Talk, Magnesia, Lasur, Malachit, Markasit und Pyrit [Schwefelkies
u. dgl.], Arsen [Arsen-Sulfide], Stibi [Antimonsulfid]⁠[3940], welches
letztere vielfache Anwendung findet und z. B. als Augensalbe zum
[abergläubischen, gegen den „bösen Blick“ schützenden] „Zeichnen“ der
Neugeborenen dient⁠[3941]. 4. Verdichtete Niederschläge, aber brennbar
und schmelzbar, oder selbst flüssig, und infolge ihres Gehaltes an
Luft und Öl (oft auch an Schwefel und Arsen) leicht entzündlich sind
u. a.: Pech, Erdpech, Asphalt, Erdöl⁠[3942] und weiße
    Naphtha⁠[3943]. 5.
Dem Wasser nahestehend, daher nicht brennbar und das Feuer fliehend,
ist das Quecksilber. 6. Den Pflanzen und Tieren nahestehend und daher
wachsend sind Korallen und Perlen.


Unter den Angehörigen der ersten Klasse, also der Metalle,
ist das vornehmste das Gold (dhahab, ibrîz), dessen gelbe
Farbe es, ebenso wie Markasit, Hyazinth oder Krokos als Erzeugnis
der Sonne erweist⁠[3944]; es entsteht in trockenen Steinwüsten und
in festen Gesteinen, enthält ausschließlich reinsten Schwefel und
klarstes Quecksilber im richtigsten Verhältnisse und ist gelb, schwer,
gewichtig, dehnsam zu Blättern, spinnbar zu Fäden, lötbar mittels
des giftigen kupferhaltigen Malachits, besonders nebst Tinkâr [=
Tinkal, Borax], löslich in Quecksilber, das es im Feuer unverändert
zurückläßt⁠[3945], und legierbar mit Silber und Kupfer; von letzterem
kann es wieder getrennt werden, indem man es mit gewissen glänzenden
und eine Art Schwefel enthaltenden Markasiten heftig erhitzt, wobei
das Gold allein unangegriffen zurückbleibt, während alles übrige
verbrennt⁠[3946]. — Das Silber (fiddah) gibt sich durch seine
weiße Farbe, ebenso wie Salz, Krystall oder Baumwolle als Erzeugnis
des Mondes zu erkennen⁠[3947], entsteht in staubhaltigen Gebirgen und
Gesteinen und hat infolge zu frühzeitigen Abkühlens keine völlige Reife
[zu Gold] erlangt; es ist weiß und zart, „verbrennt“ in anhaltend
starkem Feuer, „verwest“ allmählich beim Liegen im Erdreich, wird von
Schwefel geschwärzt, von Quecksilber erweicht und gelöst, und legiert
sich mit Kupfer und Blei; von diesen läßt es sich mittels Nitrons
und gewisser Reinigungs-, Schmelz- und Flußmittel unschwer wieder
befreien⁠[3948]; wer es gelb und trocken machen [in Gold verwandeln]
könnte, der hätte, was er braucht⁠[3949]. — Kupfer (nuhâs)
entsteht in ähnlicher Weise wie Silber⁠[3950], enthält aber noch mehr
Schwefel von geringerer Reinheit und ist daher grob, rot, schwärzt
sich rasch im Feuer und verbrennt darin völlig; schon Kupfer selbst
macht die Speisen giftig, noch giftiger aber erweisen sich der Grünspan
(zindschâr), der aus ihm durch Säure entsteht, sowie das kupferhaltige
Mineral Malachit (dahnadsch) und die Legierung Taliqûn [s. unten];
Quecksilber erweicht und löst es, Blei und Zinn ergeben die Legierungen
Mafrig (= mufragh, Gußmetall?) und Isfid (= Weißmetall), und gewisse
geeignete Mittel, z. B. das sog. „syrische Glas“ [eine zinkhaltige
Substanz], erzeugen daraus beim Verschmelzen das weichere, gelbe oder
goldfarbige Messing (schabh), an dem so recht die hohe Bedeutung der
Form zutage tritt, denn aus einem Stücke von 5 Dirhem Wert fertigt
der Kundige Instrumente an, z. B. Astrolabe, für die der Käufer 100
Dirhem zu bezahlen hat⁠[3951]. Wer das Kupfer weiß und zart machen
[in Silber verwandeln] könnte, der hätte, was er braucht⁠[3952]. —
Zinn (qalʿijj) ist zwar weiß wie Silber, jedoch weich, stinkend
und beim Biegen kreischend, da es zu viel Quecksilber und zu zähen
Schwefel enthält und deshalb nicht ganz gar werden konnte; es ist
ebenfalls leicht verbrennbar, jedoch nicht giftig, sondern im Gegenteil
medizinisch nützlich, besonders für die Augen; durch bestimmte Mittel,
wie Salz, Arsen, Markasit und Myrthenzweige, kann man es heilen und
dadurch in Silber verwandeln⁠[3953]. — Eisen (hadîd) bildet sich
ganz ähnlich wie Silber und Kupfer, ist jedoch noch unreiner, weshalb
auch die Schmiede keine langen Drähte aus ihm anfertigen können⁠[3954];
von seinen zahlreichen Arten sind einige weich, andere aber, in
Wasser getaucht [zu Stahl abgelöscht] hart⁠[3955]; eine besondere und
merkwürdige Begierde herrscht zwischen Eisen und Magnet⁠[3956]. —
Das Blei (usrub) ist das ursprünglichste der in der Erde zur
Gerinnung gelangten Metalle⁠[3957] und wegen des in ihm vorhandenen
Überschusses an ganz schlechtem Schwefel auch das gemeinste; Weichheit,
Schwärze und Gestank hindern es jedoch nicht daran, sehr nützlich zu
sein, im Feuer gelbe Bleiglätte und rote Mennige, sowie mit Säure
leuchtendes Bleiweiß zu ergeben⁠[3958] und sogar den härtesten aller
Steine, den Diamanten, zu „zerbrechen“⁠[3959].


Alchemie, d. i. die Herstellung edler Metalle aus unedlen, die
von manchen als Betrug bezeichnet wird, ist fraglos möglich, wie das
schon die Entstehung aller Metalle durch allmähliches Reifen
und Garwerden einer und derselben Urmaterie bezeugt⁠[3960],
und tatsächlich gibt es, wie Astrologen, Zauberer, Zeichendeuter und
Talismanschreiber, so auch Alchemisten in großer Zahl⁠[3961]; sie sind
wohlbekannt mit den Einflüssen des HERMES⁠[3962], kennen
die Bedeutung der Salze und anderer Stoffe für die Kîmijâ⁠[3963],
verfertigen ein gewisses Sublimat, das „aliksîr“ heißt⁠[3964], und
verwandeln so das Kupfer oder Zinn in Silber, das Silber in Gold
usf.⁠[3965]. Eine Natur nämlich freut sich der anderen, gesellt sich ihr
und überwindet sie, je nach der Stärke von Liebe oder Haß: so haftet,
um nur einige, jedermann geläufige Beispiele anzuführen, das Eisen
am Magneten, der Diamant am Golde, Stroh oder Haar aber an gewissen
Steinen, so wird Blei des Diamanten und Schmirgel der Edelsteine
Herr, so erweicht Quecksilber das Gold, Silber, Kupfer und Eisen, so
verbrennt Schwefel unedle und edle Metalle, so besiegt Salmiak den
„Schmutz“ der Metalle und Edelsteine u. dgl. mehr⁠[3966].


Während einige, wie angegeben, Perlen und Asphalt für Mineralien der
4. und 6. Klasse erklären, halten andere sie für eine Art geronnenen
Taues und reihen ihnen als Analoga u. a. folgende Stoffe oder deren
Bestandteile an: Lack, Opium und Manna⁠[3967], Kampher⁠[3968], Ambra,
Aloe und Moschus⁠[3969], Koriander⁠[3970], den in Indien zum Kauen
benützten Betel⁠[3971], das Harz Sandarak, aus dem die Gaukler ihre
Feuerkugeln anfertigen⁠[3972], den Bernstein und den „aus den Gruben
geförderten“ heilsamen Bezoarstein⁠[3973] [der aber tatsächlich kein
Stein ist, sondern ein der Bezoarziege entstammendes Konkrement].
Dieser Bezoar [persisch = Gift abwaschend, d. i. Gegengift] ist nicht
nur ein höchst vielseitiges medizinisches Mittel, sondern gewährt auch
Schutz vor Giften: bei einigen verhindert er, daß sie Koagulation
hervorrufen, wie sie der so „heiße“ Saft der Pflanze Melongena oder das
Lab in der Milch und der männliche Samen im weiblichen Menstrualblut
bewirkt (wodurch der Embryo entsteht); bei anderen wieder beugt er
dem Übergang in das Blut vor, ganz so wie z. B. gewisse Säuren die
Aufnahme mancher Farbstoffe durch das Wasser verhindern, oder die schon
aufgenommenen wieder ausfällen⁠[3974]. Derlei Säuren sind jene aus den
unreifen Früchten der Citrone, Orange, Limone und Tamarinde, aus den
reifen der Eiche und Cypresse, aus den Galläpfeln und Myrobolanen
[d. s. Gerbsäuren⁠[3975]), sowie der Essig; es ist merkwürdig, daß
die köstlichsten Dinge der Welt, die Seide, die Perlen und der
Honig, alle drei unter Milhilfe kleiner und unscheinbarer Tiere
entstehen⁠[3976], daß ferner aus dem zarten Honig⁠[3977], dem süßen
Safte der zweigeschlechtlichen Palme⁠[3978] und dem honigähnlichen
Zucker, die für sich oder nebst Mandeln und Öl die lieblichsten Speisen
ergeben⁠[3979], zunächst scharfe und berauschende Getränke hervorgehen,
— „Feinde Gottes und der Vernunft“ geheißen, aber trotzdem auf allen
Märkten feilgeboten⁠[3980] —, weiterhin aber verschiedene Arten des
kalten und sauren Essigs, und schließlich sogar die im Essig lebenden
Würmer⁠[3981]; doch entstehen freilich Pflanzen und Tiere, auch höhere,
unter gar mancherlei Verhältnissen nicht wie sonst aus Samen, sondern
unmittelbar durch Zersetzung, Verwesung und Fäulnis⁠[3982].





In Ansehung der großen, um das Jahr 1000 schon bis nach Spanien
reichenden Verbreitung der „Schriften der Treuen Brüder“ und ihres
Einflusses auf die geistige Entwicklung im Osten und Westen⁠[3983], dem
selbst die Verbrennung durch die Orthodoxen zu Bagdad keinen Abbruch
zu tun vermochte⁠[3984], hat man ihre Bedeutung für die Übermittlung
zahlreicher spätgriechischer Lehren sehr hoch einzuschätzen. Zu diesen
zählen neben den eigentlich alchemistischen von der Herstellung des
Goldes und Silbers, der „Heilung“ der unedlen Metalle usf., auch
gewisse, durch mehr oder minder weitgehende Abänderung aristotelischer
Anschauungen entwickelte, u. a.: die im Erdinneren, bald durch Erhitzen
und Schmelzen, bald durch Niederschlagen und Verdichten von teils
trockenen und rauchartigen, teils feuchten und dampfartigen Dünsten,
erfolgende Entstehung der Mineralien und Metalle, die in ihren
eigentümlichen „Mischungen“ stets alle vier Elemente enthalten,
wenngleich in den verschiedensten Mengenverhältnissen, und demgemäß
auch die verschiedensten, entsprechend charakteristischen Eigenschaften
zeigen⁠[3985]; das Garwerden und Reifen der Metalle und Erze, ihr
Wachsen und Nachwachsen (welches letztere ARISTOTELES in
Abrede stellte)⁠[3986]; das Bestehen der Mineralien und insbesondere
der Metalle, aus Schwefel und Quecksilber. Letztere,
bis tief in die Neuzeit hinein fortwirkende, so höchst eigentümliche
und absonderliche Theorie, die man seit jeher als „rein arabischen
Ursprunges“ ansprach, ohne aber jemals ihre Quelle nachweisen zu
können⁠[3987], tritt in den „Schriften der Treuen Brüder“ schon in
völlig bestimmter, durchaus dogmatischer Gestalt auf; sie wird
ohne jeden Anspruch auf Neuheit als etwas so Selbstverständliches
und zweifellos Feststehendes vorgetragen, daß sie offenbar etwas
Altüberliefertes und des nämlichen Ursprunges wie alles übrige
sein muß, nämlich griechisch-alexandrinischen. Die Frage, auf was
hinwiederum sich ihre Autorität bei den späthellenistischen Chemikern,
den Stammvätern der syrischen und arabischen Tradition, gründete, —
behauptete doch bereits PIBÊCHIOS (4. Jahrhundert), „alle
Gegenstände enthalten Quecksilber“ —, läßt sich unschwer beantworten,
soferne man des schon von ARISTOTELES hervorgehobenen
Gegensatzes der aktiven und passiven Qualitäten und Elemente gedenkt,
sowie der von den jüngeren und jüngsten philosophischen Schulen
gelehrten, bei der Weltbildung erfolgenden Scheidung der Materie; diese
zerfällt nämlich zunächst in grobe und feine Teile, und weiterhin in
die Paare (Wasser + Erde) und (Feuer + Luft), die aber schließlich
auch wieder als Repräsentanten des eigentlichen kalten und passiven
Stoffes sowie des heißen und aktiven Pneumas gelten, demnach als solche
der Hýle und des mit dem πνεῦμα θεῖον (göttlichen Pneuma) identischen
Logos. Beruht nun, der Behauptung jener Schulen gemäß, die Entstehung
der Einzeldinge auf Durchdringung von Hýle und Logos, und gelten diese
als gleichwertig mit den groben und feinen Teilen der Materie, also mit
den Paaren (Wasser + Erde) und (Feuer + Luft), so werden durch deren
Vereinigung die Elemente, die nach ARISTOTELES stets alle
vier in jedem Körper vorhanden sein müssen, wieder zusammengeführt.
Die Kombination (Wasser + Erde) ist aber, schon den Lehren des
ARISTOTELES gemäß, im Quecksilber verwirklicht, als dessen
Hauptbestandteile die in jedem unedlen Metalle vorhandene Erde, sowie
das viele, seinen flüssigen Zustand bedingende Wasser anzusehen sind;
für die zweite Kombination (Luft + Feuer), die dem πνεῦμα θεῖον
(pneuma theíon) entspricht, ergibt sich aus dem Doppelsinne des Wortes
theíon (= göttlich, aber auch gleich Schwefel) als passendster Träger
der schon von altersher für „heilig“ angesehene Schwefel, dessen
Eigenschaften, nämlich „heiße“ und „feurige“ Natur, sowie Flüchtigkeit,
einer solchen Vorstellung durchaus angemessen erschienen. Demgemäß
vereinigen sich, wie auch die „Treuen Brüder“ berichten, die Elemente
zunächst zum Schwefel und Quecksilber, und erst diese bilden dann,
unter Verbindung nach den verschiedensten Mengen-, Reinheits- und
Reife-Verhältnissen, wie alle anderen Stoffe so auch die Metalle; die
Voraussetzung einer derartigen Entstehungsweise führte auch zu dem
für die Folgezeit bedeutsamen, mit den Ansichten PLATONS
übereinstimmenden Schlusse, daß sich Verbrennung und Rosten [also
die raschen und langsamen Vorgänge der Verbrennung und Oxydation]
unter Ausscheidung eines Bestandteiles und daher unter
Gewichtsverlust vollziehen⁠[3988].





Die Entstehung der so merkwürdigen und vom rein chemischen Standpunkte
aus ganz unbegreiflichen, ja völlig widersinnigen Theorie vom Schwefel
und Quecksilber als den Grundlagen sämtlicher Stoffe und wesentlichen
Bestandteile der Metalle, — einer Theorie, die trotz ihrer Absurdität
fast anderthalb Jahrtausende lang in unvermindertem Ansehen blieb und
vielen noch im 18. Jahrhundert durch die analytischen Untersuchungen
hervorragender Gelehrter keineswegs endgültig widerlegt erschien
—, wird daher nur verständlich, wenn man sich gegenwärtig hält,
daß sie, allem Dargelegten zufolge, überhaupt nicht an der Hand
chemischer Voraussetzungen abgeleitet wurde und werden konnte,
sondern nur auf Grund philosophischer, und zwar allein der oben
erwähnten, ausschließlich für ganz bestimmte spätgriechische Schulen
charakteristischen.


Dieser Umstand ist von besonderer Wichtigkeit für die Lösung gewisser,
im übrigen nur schwierig aufzuklärender geschichtlicher Fragen, die die
Ausbreitung der Alchemie betreffen; denn sobald, auch in anscheinend
ganz entlegenen Kulturkreisen, die dogmatische Lehre vom Schwefel
und Quecksilber als Ursubstanzen auftaucht, wird man mit größter
Wahrscheinlichkeit schließen dürfen, daß sie nicht zufälligerweise in
aller ihrer Eigenart zum zweiten Male entwickelt, sondern in bereits
fertig ausgebildeter Gestalt von außen her übermittelt worden sei.




3. Das „Steinbuch des
Aristoteles“.





Das noch von BERTHELOT, vermutlich auf das Urteil älterer
Orientalisten hin, als wichtige Quelle früharabischer Alchemie
angesehene sog. „Steinbuch des ARISTOTELES“ kann zwar als
solche, den neuesten eingehenden Untersuchungen RUSKAS⁠[3989]
zufolge, nicht mehr in Betracht kommen, enthält aber immerhin sehr
vieles für die Geschichte der Chemie und Alchemie höchst Merkwürdige
und Beachtenswerte. Das Buch ist nach RUSKA syrisch-persischer
Herkunft und ursprünglich noch vor dem Jahre 850 in arabischer Sprache
von einem mit der griechischen und persischen Litteratur wohlvertrauten
Syrer niedergeschrieben, vielleicht von dem 873 verstorbenen,
berühmten Universalgelehrten HONEIN (HUNAIN)
IBN ISHAQ⁠[3990]; diese erste arabische Fassung, die mehrfach
in die hebräische und aus dieser wieder in die lateinische Sprache
übersetzt wurde und nur die Edelsteine nebst einigen anderen seltenen
und auffälligen Steinen behandelt zu haben scheint, ist als ältestes
Dokument arabischer Mineralogie anzusehen⁠[3991]. Leider blieb sie
aber in unveränderter Gestalt weder im Original noch in Übersetzung
erhalten, vielmehr sind die uns vorliegenden Texte Ergebnisse
vielfacher und oft wiederholter Erweiterungen und Interpolationen, die
von sachkundigen, teils orientalischen, teils spanischen muslimischen
Gelehrten herrühren: diese fügten zunächst die Metalle nebst deren
Zubehör ein⁠[3992], sodann eine stets wachsende Zahl medizinisch,
chemisch und magisch wirksamer oder wirksam geglaubter Steine⁠[3993],
und überarbeiteten schließlich die ganze Schrift in alchemistischem
Sinne, ohne aber diese Absicht offen einzugestehen oder deutlich
hervortreten zu lassen⁠[3994].


Als ein „Steinbuch des ARISTOTELES“ will das Werk offenbar
für die Übersetzung eines griechischen Originales gelten, und indem es
dem ARISTOTELES u. a. auch die Kenntnis aller nur möglichen
in Kleinasien, Syrien, Persien usf. vorkommenden Mineralien und ihrer
tatsächlichen oder vermeintlichen Eigenschaften zuschreibt, knüpft es
an eine Überlieferung der „Alexander-Sage“ an⁠[3995]: diese, die zuerst
schon im zweiten vorchristlichen Jahrhundert nachweisbar wird, läßt
nämlich ALEXANDER den Großen auf seinen sämtlichen Feldzügen
von ARISTOTELES begleitet sein, der mit übermenschlicher
Weisheit stets auf den ersten Blick alles Niegesehene erkennt,
alles Unerhörte enträtselt, List und Trug durchschaut und jede
drohende Gefahr abwendet, wodurch er sich in gleichem Maße als
Lehrer wie als Schutzgeist seines königlichen Schülers bewährt.
ALEXANDER selbst lebt in der Sage nicht nur als größter
Eroberer, Feldherr und Herrscher fort, sondern wird allmählich auch
zum Gelehrten, Philosophen⁠[3996], Arzt, Magiker und Chemiker ersten
Ranges; die nötigen Kenntnisse übermittelte ihm der allbewanderte
ARISTOTELES, der sie selbst wieder teils dem weisen, aller
Künste und Zauber kundigen König SALOMON verdankte, teils
dem Verfasser der tausend Bücher, dem HERMES⁠[3997]. Von
SALOMON stammte z. B. sein Wissen um jenen „roten Schwefel“
(= Gold), den die Ameisen für diesen König aus den Felsen des
„Tales der Ameisen“ graben mußten⁠[3998], — jedenfalls als späte,
von hellenistischer Phantasie gezeugte Nachkommen der märchenhaften
goldgrabenden Ameisen des HERODOT; von HERMES
hingegen erlernte er die Kunde der Steine⁠[3999], sowie die Astrologie,
auch übersetzte er das astrologische Werk des HERMES
ins Griechische und verfaßte zu dem des OSTAMAHIS (=
OSTANES?) einen Kommentar, den, auf seine Empfehlung hin, auch
ALEXANDER der Große zu studieren pflegte⁠[4000].


Kaum bedarf es des Hinweises, daß die echten Schriften des
ARISTOTELES keine Spur von astrologischen Anschauungen
enthalten, und daß ARISTOTELES zwar zoologische und
(verloren gegangene) botanische Bücher herausgab, aber keine
eigentlich mineralogischen⁠[4001]. Von seinem Schüler und Nachfolger
THEOPHRASTOS rührt zwar eine (nur fragmentarisch erhaltene)
Abhandlung „Über die Steine“ her, und diese mag, als der Schule des
ARISTOTELES entstammend, in späterer Zeit von manchen auch
als von ihm selbst verfaßt angesehen worden sein; doch auch in ihr
ist nirgends von den zauberhaften, magischen und medizinischen
Wirkungen der Mineralien die Rede, wie sie sich z. B. schon bei
DIOSKURIDES geltend machen, bei PLINIUS bereits
vorherrschen und die Schriften der hellenistischen Spätzeit, z. B.
die dem ORPHEUS zugeschriebenen „Lithika“, die „Kyraniden“
u. dgl., völlig erfüllen⁠[4002]. Im wesentlichen beschränken sich die
Kenntnisse des THEOPHRASTOS⁠[4003] auf die Silber, Kupfer,
Eisen und Blei führenden Erze; auf Malachit und Lasur, Oker und Rötel,
gelbes und rotes Arsen; auf Bleiweiß, Grünspan und Zinnober, sowohl
den natürlich vorkommenden aus Spanien und Kolchis, als auch den
„künstlichen“, d. h. künstlich aufbereiteten, den KALLIAS
aus dem „Sand“ der ephesischen Silbergruben durch wiederholtes Pochen
und Waschen als rotes, prächtig glänzendes Pulver darstellte; ferner
auf „Magnetis“, ein silberglänzendes, vom Drechsler zu bearbeitendes
Gestein (wohl eine Art Glimmer oder Talk), sowie auf den für ein
Mineral angesehenen Bernstein, der Elektron oder Lynkurion genannt
wird. [Die schon im Altertums weitverbreitete Anschauung, „Lynkurion“
sei der zum Stein verhärtete Harn (οὖρον, Uron) des Luchses (λύγξ,
Lynx), erklärt sich aus einer Mißdeutung des Namens der Lingurier oder
Ligurer, in deren Gebiet eine der uralten nord- und zentraleuropäischen
Handelsstraßen, auf der u. a. auch der Bernstein befördert wurde, die
Küste des Mittelmeeres erreichte.]


Von den über siebzig im „Steinbuche des ARISTOTELES“
besprochenen Mineralien sind besonders die nachstehenden, als auch für
die alchemistische Litteratur wichtig, hervorzuheben: Schwefel,
der als gelber, roter und weißer auftritt⁠[4004]. — Arsen,
Zarnik, Zirnich [d. i. Schwefelarsen], findet sich als gelbes und
rotes, gibt beim „Verkalken“ eine weiße, tödlich giftige Masse [d. i.
Arsenigsäure], färbt das Kupfer weiß, eignet sich als Zugabe für
Feuerwerkssätze (opera ignea) und liefert mit Kalk, Nura, vereint ein
treffliches Enthaarungsmittel⁠[4005]. — Magnesia ist [im Sinne
von Braunstein] unentbehrlich für die Glasmacher⁠[4006], färbt auch
den Billaur oder Bellor, aus dem man Gefäße und Brenngläser macht
[d. i. eigentlich Bergkrystall, hier wohl ein Krystallglas]⁠[4007];
Magnesia benennen viele aber auch den schwefelhaltigen Androdámas
[= Pyrit]⁠[4008], sowie den glänzenden, Gold und Silber führenden
Markasit [= Pyrit, Kupferkies usf.], von dem es sehr zahlreiche Arten
gibt⁠[4009]. — Ithmid, auch Itmad, Ezmit, Azmat, ist Stimmi
[d. i. Schwefelantimon, zuweilen auch Schwefelblei, also Antimon-
oder Bleiglanz]⁠[4010]. — Tutia [d. i. wesentlich Zinkoxyd]
kommt in vielen, bald weißen, bald gelben oder grünen Sorten an
den Seeküsten von Hind und Sind [d. i. des nordwestlichen Indiens
und des südöstlichen Persiens] vor und ist auch ein vorzügliches
Augenheilmittel⁠[4011].


Aus Kalkand (χάλκανθος, Chálkanthos) und Kalkatar oder Kalkadir
(χαλκῖτις, Chalkítis) entsteht der Zâdsch, Vitriol, eine
glasartige Masse von mancherlei Farben (vitrum multorum colorum)⁠[4012];
zu seinem Geschlechte zählen manche auch den für die Färberei
so wichtigen Schabb, Alaun, dessen beste Sorte aus Jemen
kommt⁠[4013]. Für alle diese und viele andere Substanzen gibt es
„Spezialisten“, das sind Gelehrte, die nur eine einzige bestimmte
Gattung und deren Anwendungen behandeln, über diese aber, die nun
einmal ihre „Spezialität“ ist, niemals hinausgehen⁠[4014]. — Vom
gewöhnlichen Salz kennt man ebenfalls höchst verschiedene Arten,
darunter die sehr schöne feste, schneeweiße (lapis albus sicut nix);
merkwürdigerweise sind viele Fundorte des Salzes auch solche der
leicht entzündlichen Naphtha (minerae ignis graeci = Fundstätten des
griechischen Feuers)⁠[4015]. — Dem Salze gleichen die Kali
genannten Aschen bestimmter „baumhoch wachsender“ Kräuter, die beim
Verbrennen durch das Feuer versteinert und verhärtet werden⁠[4016],
ferner das zum Waschen und Reinigen dienliche Nitron
oder Natron, eine Abart des Borax⁠[4017], sodann der eigentliche
Borax, der aus gewissen Salzseen stammt und sich sehr geeignet
zu Zwecken des Lötens und Schmelzens erweist⁠[4018], endlich auch
in mancher Hinsicht der Kalk, Nura⁠[4019]. Ein Salz ist auch
der Nausadir [Nûschâdir, Salmiak; nach LAGARDE
armenisch?]⁠[4020], „nasciador qui fit in balneis“, „liscianada quae
fit in balneis“⁠[4021], d. h. „der Salmiak der in den Bädern entsteht“
[nämlich durch Sublimation, aus dem zum Heizen gebräuchlichen
getrockneten Miste, besonders dem der Kamele]; er ist von heißer und
trockener Natur, zieht viele Stoffe an sich und fixiert daher die
Farben und zeigt Weiße, Farbe und Glanz des Diamanten⁠[4022].


Dieser kostbarste aller Edelsteine findet sich allein in einer völlig
unzugänglichen Felsenschlucht Indiens; ihn aus dieser herauszuholen
glückte erst ALEXANDER dem Großen, indem er, — wie schon
392 der gegen die Ketzer schreibende EPIPHANIOS erzählt,
und wie es 1190 der persische Dichter NIZAMI in seinem
„Alexander-Liede“ bestätigt —, mächtige Stücke rohen Fleisches
hinabwerfen und sie samt den anhaftenden Edelsteinen durch große
Vögel wieder emportragen ließ. Der Diamant wird durch Feuer nicht
angegriffen, löscht es vielmehr aus⁠[4023] [vermöge seiner „besonders
kalten Natur“]; zum Gold hat er Neigung und zieht es an wie ein
Magnet⁠[4024], hingegen ist ihm das Blei feindlich, „zerbricht und
pulvert ihn“⁠[4025]. [Dieser noch im Mittelalter sehr allgemein
verbreitete Aberglaube rührt vermutlich daher, daß man Edelsteine aller
Art durch An- oder Einschmelzen in Bleiplatten zu befestigen pflegte,
um sie gehörig schleifen und polieren zu können.]


Unter den Metallen, — deren Schilderung, wie oben erwähnt,
vermutlich erst in späterer Zeit (und wohl gemäß den Angaben
in der Enzyklopädie der „Treuen Brüder“) in das „Steinbuch“
eingefügt wurde⁠[4026] —, ist allein das Gold völlig rein
und unveränderlich⁠[4027], während schon das weiße und glänzende
Silber durch Blei oder Quecksilber „verdorben“ und durch
Schwefel geschwärzt wird⁠[4028]. Vom Kupfer,
    Nuhâs⁠[4029], kennt
man viele Arten und verfertigt aus ihm Messing, Sifr⁠[4030], aber auch
sonst noch unter Benützung von Borax, Vitriol und anderen Zutaten
allerlei dem Golde Gleichendes⁠[4031]; kupferne und messingne Gefäße
machen Speisen und Getränke giftig, es ist nämlich in ihnen ein
tödliches Gift „verborgen“, das man mittels Essig „herauszuziehen“
vermag, d. i. der Grünspan, Zindschar⁠[4032], eine Art Malachit, der
aus dem Kupfer entsteht⁠[4033]. Zinn, Rasas⁠[4034],
    das oft
mit Blei verwechselt oder für Blei angesehen wird⁠[4035], enthält
oft etwas Gold oder Silber und ist selbst eine Art unreines Silber,
das man nur von Weichheit, Gestank und „Geschrei“ befreien müßte,
um es in wahres Silber überzuführen⁠[4036]. Mannigfaltiger Art ist
das Eisen, dessen merkwürdigstes Erz, das Magneteisen, im
indischen Meere den berühmten Magnetberg bildet⁠[4037]; man kennt
übrigens mehr als zwanzig verschiedene Magnete, die sämtliche Metalle
und auch noch vieles andere anziehen⁠[4038]. Im Feuer gibt das Eisen
roten Eisenrost⁠[4039] und durch die Kraft gewisser Zusätze wird es
zu Stahl, Fûlâd⁠[4040]. Das Blei,
    Usrub oder Rasâs⁠[4041], wird
aus Ithmid [= Bleiglanz; oft aber auch = Antimonglanz] gewonnen⁠[4042]
und ist bei völliger Reinheit frei von Trockenheit, kalt und weich,
„zerbricht“ aber trotzdem den Diamanten⁠[4043]; in ihm verborgen ist
das glänzende, zu Salben nützliche Bleiweiß, Isfîdâdsch (= weißes
Wasser), das Essig schon in der Kälte „herauszieht“⁠[4044], ferner noch
die nur durch Feuer herausziehbare Bleiglätte, Martak⁠[4045], die bei
weiterem Erhitzen rot wird und Mennige, Usrundsch, liefert, aus der
man mit Öl ein Bleipflaster anfertigt⁠[4046].
Quecksilber⁠[4047]
ist ein „beschädigtes“ Silber und so schwer, daß alle schwersten
Mineralien auf ihm schwimmen, mit Ausnahme des Goldes; ALEXANDER
DER GROSSE kam aber [was auch der Dichter NIZAMI erwähnt]
auf seinen Zügen an ein Meer, dessen Wasser ebenso schwer war wie
Quecksilber. Selbst sehr giftig gibt Quecksilber einen noch weit
furchtbarer giftigen Dampf; in „verkalktem“ Zustande macht es das
Kupfer weiß⁠[4048], beim Erhitzen mit Schwefel in verschlossenen Töpfen
färbt es sich hingegen rot und wird dabei zu Zinnober, Zundschufr
oder Schandschart, aus dem man es jedoch durch „Brennen“ in gläsernen
Gefäßen wieder „ausziehen“ kann⁠[4049]. Nicht selten wird Zinnober
verwechselt mit Mennige und samt dieser wieder mit Bleiglätte, sowie
mit Rötel⁠[4050].


Was die, gelegentlich später Umarbeitungen, in das „Steinbuch“
eingeschobenen alchemistischen Betrachtungen anbelangt⁠[4051],
so besagen sie, daß die Philosophen in dieser Hinsicht allerlei
Andeutungen zu machen, sie aber vor der großen Menge sorgfältig
zu verbergen pflegen⁠[4052]; der (neben anderen Steinen genannte)
„philosophische Stein“ verleiht, wie das die Goldmacher wissen
(sciunt qui faciunt aurum), die Kunst des großen Werkes (scientiam
magisterii)⁠[4053] und findet sich im gemeinen Kot (in luto), und zwar
in zwei Abarten, die weiß und rot sind und die weiße und rote Farbe
(d. h. Silber und Gold) hervorbringen⁠[4054]. Aus Silber (14 Teilen)
erhält man rotes Gold entweder durch Einwirkung von „Satansstein“ (1
Teil), der unter Wasser gelb wie Auripigment aussieht, an sich aber
rot ist und beim Verkalken zu einem Zinnober wird⁠[4055], oder durch
Behandlung mit „Farsalus“, d. i. Aphroselinon⁠[4056] [= Talk, Glimmer;
hier wohl Deckname für ein alchemistisches Präparat]. Der Farsalus
ist überhaupt von wunderbarer Kraft: er fixiert das Quecksilber,
was außerdem auch die Steine „Karsijâd“, „Hâdi“ und „Wollmagnet“
vermögen⁠[4057], er verwandelt Blei und Eisen in Silber und Gold⁠[4058]
und erzeugt aus Kupfer Silber sowie aus Silber Gold⁠[4059]. Kupfer
wird „weiß“ [d. h. zu Silber] durch Quecksilber, durch den Stein
„Baumwollmagnet“⁠[4060] und vor allem durch Zirnich [= Arsen], den
„weißen Vogel“ [avis alba = Arsenigsäure], in dem das „große Geheimnis“
steckt, und der auch „Weiß der Ifrangis“ (Franken) heißt⁠[4061]; Kupfer
und auch Silber wird „rot“ [d. h. zu Gold] durch den „indischen“ Stein
„Hâmi“, sowie durch Schwefel, der es rötet und rot färbt, weshalb
er wichtige Anwendung beim Machen des Goldes findet⁠[4062]; auch
Borax, Vitriol und andere Zutaten ergeben aus Kupfer oder Messing
„Goldähnliches“, das viel billiger einsteht wie echtes Gold, jedoch
nicht feuerbeständig ist⁠[4063]. — Zu alchemistischen Zwecken dürfte
auch die persische Legierung „Haftdschausch“, d. h. „aus sieben
[nämlich Metallen] gekocht“, bestimmt gewesen sein⁠[4064]; Mischungen,
auch im Sinne von Temperamenten, werden mit „Kîmûsât“ (abgeleitet vom
griechischen χυμοί, Chymoi = Säfte) bezeichnet⁠[4065], die Künste der
Metallgießer aber auch mit „Kîmijâ“, Chemie⁠[4066], zu deren Aufgaben
u. a. das „Auflösen“ (Zersetzen) der Substanzen mittels „Kürbis
und Alembik“ [d. h. durch Sublimation oder trockene Destillation]
gehört⁠[4067].


Wie bereits eingangs bemerkt wurde, ist das „Steinbuch“
syrisch-persischer Herkunft und liefert mit einen wichtigen Beleg zu
der Tatsache, daß die Araber ihre eingehenderen mineralogischen und
namentlich metallurgischen Kenntnisse zuerst den Persern entlehnten,
bei denen sie zur Zeit der arabischen Eroberung (die um 640 stattfand)
also längst vorhanden waren. Demgemäß sind nicht nur die Namen der
Edelsteine u. dgl., sondern auch die der metallischen und mancher
anderen Produkte zu einem großen Teile persischen Ursprunges. Im
ganzen richtig erkannte dies bereits vor fast einem Jahrhundert
HAMMER-PURGSTALL, wenngleich im einzelnen viele seiner
Vermutungen durch die Fortschritte der Wissenschaft überholt, jene
aber als ganz unrichtig erwiesen sind, die den Übergang persischen
Sprachgutes auch in das Griechische betrafen. Von den Angaben, daß
u. a. zurückgehe: Amethyst auf Dschemest, Jaspis auf Jascheb, Hyazinth
auf Jakut, Smaragd (arab. Zabargad) auf Smerrud, Lasur (arab. Lazward)
auf Ladschiwerd, Margarita auf Merwarid, Bezoar auf Pâwzahr (armenisch
Fadzuhr) usf.⁠[4068], ebenso wohl auch Türkis auf Turkesa⁠[4069], sind
daher die ersteren sämtlich zu streichen⁠[4070]. Wirklich dem Persischen
entlehnte arabische Worte sind hingegen z. B.: Fûlâd (Stahl), Zindschar
(Grünspan), Usrub und Rasâs (Blei, Zinn), Isfîdâdsch (weißes Wasser =
Bleiweiß), Martak (Bleiglätte; das mittelpersische Wort hat sich im
Arabischen erhalten), Usrundsch (Mennige), Sifr (Messing), Zundschufr
(Zinnober) usw.⁠[4071].




4. Syrische Schriften.





Die vielfachen und in hellenistischer Zeit ganz besonders engen
Beziehungen zwischen Ägypten und Syrien machen es sehr wahrscheinlich,
daß in letzterem Lande auch die alchemistischen Lehren bereits
frühzeitig eine Stätte fanden, ja den nach Westen vordringenden Arabern
zuerst schon dort bekannt wurden⁠[4072]. Mit Recht betonte daher, wie
dies bereits oben bei Besprechung des PSEUDO-DEMOKRITOS
Erwähnung fand, der berühmte Orientalist G. HOFFMANN schon
1884 die Wichtigkeit der einschlägigen früh-syrischen und -arabischen
Handschriften (namentlich der in London und Cambridge vorhandenen) und
deren Unentbehrlichkeit zur Aufklärung der anfänglichen Geschichte
der Chemie und Alchemie. Ebenso wurde weiter oben auch erwähnt, daß
BERTHELOT, dem gegebenen Fingerzeige folgend, DUVAL
und HOUDAS zur Herausgabe und Übersetzung zweier der
bedeutsamsten dieser Manuskripte veranlaßte; sie erwiesen sich
teils als vermutlich dem 7.–9. und 9.–10. Jahrhunderte angehörige
Kompilationen⁠[4073], teils als dem 9.–10. und 10.–11. Jahrhunderte
entstammende Übersetzungen aus dem Griechischen, die vieles sehr
Alte, aber auch so vieles von weit späteren Autoren Zugefügte und
Eingeschobene enthalten, daß ihr eigentlicher Sinn oft arg verdunkelt,
oft auch bis zur gänzlichen Unerkennbarkeit entstellt erscheint. Da
die Niederschriften der jetzt vorliegenden Fassung frühestens dem 11.
Jahrhundert angehören sollen, Zeitgrenzen für die Interpolationen aber
kaum genau festzulegen sind, lassen sich bestimmte Schlüsse auf die
ursprüngliche, von arabischen Einflüssen noch unberührte Gestalt dieser
Werke vorerst nur mit großer Zurückhaltung ziehen, und zumeist bleiben
die Ergebnisse zu erhoffender weiterer Erforschung der zugehörigen
alten Litteratur abzuwarten; zur Vorsicht betreff dieser mahnt aber
das Vorhandensein vieler Pseudepigraphen, zu denen u. a. auch die von
BERTHELOT⁠[4074] aus dem „Fihrist“ angeführten, angeblich im 6.
Jahrhundert verfaßten Übersetzungen des SERGIUS VON RESAINA
zählen, — wie dies HOFFMANN schon 1884 hervorhob⁠[4075].




a) Ältere Schriften.





Der in syrischer Sprache abgefaßte ältere Hauptteil der
Manuskripte⁠[4076] verbreitet sich zunächst über die Eigenschaften, die
für jeden des großen Werkes Beflissenen unumgänglich sind, nämlich
Reinheit, Selbstlosigkeit, Freisein von Geiz oder Geldgier usf., in dem
aus den Schriften des PSEUDO-DEMOKRITOS und ZOSIMOS
genügend bekannten Sinne⁠[4077]; sodann führt er die sieben Metalle
an nebst ihren (weiter oben schon im Zusammenhange besprochenen)
planetarischen Zeichen und Namen, als welche zumeist, aber nicht
stets gleichbleibend, die bei den späteren griechischen Autoren
gebräuchlichen in Betracht kommen⁠[4078]. Daß auch die vier Elemente
den Planeten zugeordnet werden, scheint indessen auf kein griechisches
Vorbild zurückzugehen⁠[4079].


Von den Metallen findet sich, neben Alchemistischem in üblicher
Darstellung, auch allerlei Technologisches berichtet. Gold prüft
man auf Feinheit und Gehalt durch eine Art Zementation mit Alaun,
Vitriol und Kochsalz⁠[4080], und lötet es mittels „Tanger“ (Tinkâr =
Lot, Lötmittel), d. i. Tinkal oder Borax⁠[4081]. Silber oder Asem,
das man u. a. aus Kupfer durch Einwirkung von Arsen gewinnt, am
besten unter Zusatz etwas schon fertigen Silbers, legiert sich mit
Gold zu Silbergold oder Elektron, das [irrtümlicherweise] auch
dem „Kahrubâ“ gleichgesetzt wird [persisch = Strohräuber, d. i.
Bernstein, griech. Elektron]⁠[4082]. Eisen erleidet durch Glühen und
Abkühlen große Veränderungen und liefert durch Ablöschen dünner
Blättchen in Weißwein ein medizinisch sehr wirksames Elixir⁠[4083].
Kupfer, andauernd mit Essig oder saurem Traubensaft behandelt⁠[4084],
geht in Grünspan oder Irin über (d. i. das Jarim oder Jarin der
mittelalterlichen Alchemisten)⁠[4085]. Aus Blei entsteht beim Erhitzen
mit Schwefel das schwarze Schwefelblei, dessen sich die Augenärzte
bedienen, beim „Verbrennen“ die gelbe Bleiglätte, und bei längerem
Liegen „auf Ruten, über sehr scharfem und nicht gefälschtem Essig, in
der Wärme des Düngers“ das leuchtende Bleiweiß⁠[4086]; beim „Rösten“
gibt letzteres Mennige oder Minium, auch Sandarach geheißen⁠[4087],
weil es die rote Farbe des Harzes Sandarach besitzt [arab. sandarus
d. i. Harz oder Gummi]⁠[4088]. Dieser Name bezeichnet aber auch das
rote Schwefelarsen, aus dem sich, ebenso wie aus dem gelben „Safran“
(= Auripigment), beim Erhitzen ein „Alaun“ verflüchtigt [d. i.
Arsenigsäure]; nach wiederholter Sublimation ist dieser, „die Blume
des Arsens“, eine feste und glänzend weiße Masse, im Gegensatze zum
gemeinen „männlichen“ Arsen, das rot oder gelb erscheint⁠[4089]. Durch
Verreiben von Quecksilber mit Schwefel und Sublimieren des Gemisches
bildet sich der Zinnober⁠[4090]; der als Rötel oder Sîrîkôn bezeichnete
Farbstoff ist kein Zinnober, vielmehr bereiten ihn einige durch
Rösten von Chalkitis [wobei, je nach dem Vorwalten des Kupfers oder
Eisens im Vitriol, unter Umständen ein rotes Kupfer- oder Eisen-Oxyd
hinterbleiben kann], andere durch Rösten von Chalkitis nebst Bleiweiß
[letzteres hinterläßt Mennige], und noch andere durch Vermischen
von Mennige mit Eisenrot [Eisenoxyden]⁠[4091]. Zu vielerlei Zwecken
gebraucht man die Kadmia, die auch Kalimía (καλιμία) heißt [welches
Wort wohl zur Bezeichnung zinkhaltiger Mineralien als „Calamine“ Anlaß
gab]⁠[4092]; aus dem Rauche der Öfen, in denen man sie verarbeitet,
schlägt sich Tutia oder Pompholyx nieder⁠[4093] [d. i. das weiße, an
den Ofengewölben haftende Zinkoxyd]. Der glänzende Pyrit oder Markasit
[d. i. Schwefelkies] liefert [beim Rösten] Schwefel, dessen reinste
Form die „Schwefel-Blumen“ sind⁠[4094], ferner [beim Verwittern]
Chalkitis oder Vitriol, dessen syrische Benennung „Glas“ bedeutet⁠[4095]
[vgl. die wohl wörtliche Übersetzung „vitriolum“]; diesem ähnlich ist
der Alaun, von dem es viele Sorten gibt, u. a. den vortrefflichen
„römischen“, und als dessen Bezeichnung ✶ üblich ist, d. i. ein
Stern⁠[4096]. „Stern der Erde“, γῆς ἀστήρ, ist aber auch bald der
Selenit [= krystallisierter Gips] bald der Talk, dem noch unzählige
andere Namen zukommen⁠[4097].


Eichen, Pappeln, Feigenbäume und zahlreiche sonstige Pflanzen
hinterlassen beim Verbrennen eine scharfe, salzige Asche; behandelt man
ihre wässerige Lösung mit Ätzkalk, so erhält man die noch schärfere
„Lauge“⁠[4098], die sehr dienlich zur Gewinnung von Seife ist⁠[4099].
Unentbehrlich erweist sich jene Asche aber auch zur Darstellung des
Glases; diese erfolgt, indem man 1 Teil feinstes, durch ein Haarsieb
gesichtetes Pulver von Kieselsteinen mit 3 Teilen Asche gründlich
vermischt, das Gemenge in einem Tiegel auf starkem Feuer schmilzt
und mit einer zweizackigen Eisengabel so lange verrührt, bis es die
richtige Dicke „zum Herausziehen“ erlangt hat. Durch Zusätze kann man
ihm jede gewünschte Farbe erteilen, z. B. die weiße durch Bleiweiß,
die grüne durch „gebranntes Kupfer“, die blaue (?) durch spanisches
Antimon [Schwefelantimon], die schwarze durch eine goldglänzende Kadmia
[hier wohl das Sulfid eines Schwermetalles] usf.⁠[4100]. Ein Gemenge
aus feinstem Glaspulver und Nitron ist das vortreffliche, ἱερόκολλα
(Hierókolla) genannte Lötmittel⁠[4101]; die Gewinnung eines anderen
Bindemittels [wohl einer Art Leim oder Gelatine] erfolgt durch Auflösen
der Knochen junger Kälber oder Kamele in Essig, dem man noch Kampher
zuzusetzen pflegt⁠[4102].





Die zur Herstellung der Präparate empfohlenen Vorschriften werden
als „Schlüssel“ (κλεῖσις = Verschließung) oder als „Macht“ (κράτος)
bezeichnet⁠[4103]. Die Apparate, die zum Teil durch [sehr unzulängliche]
Abbildungen veranschaulicht sind⁠[4104], gleichen zumeist genau den von
den griechischen Alchemisten, z. B. von SYNESIOS, benützten,
so u. a. der als ὄργανον (Organon) angeführte Sublimations-Ofen⁠[4105]
und die beiden auf einander gestellten „Töpfe“ zum Sublimieren
der Arsenigsäure „aus dem unteren in den oberen“⁠[4106]; auch die
Gleichsetzung der „Erde der Philosophen“ mit der Tiegelerde aus Assuan
am oberen Nil⁠[4107] bezeugt die ägyptische Herkunft der beschriebenen
Vorrichtungen.




b) Jüngere Schriften.





Die mit syrischen Buchstaben geschriebene, aber in arabischer
Fassung oder Übersetzung eingeschobene, jüngere Abteilung der
Manuskripte⁠[4108] bespricht ebenfalls die sieben Metalle und ihre
unzähligen Benennungen, deren sie für Gold 23 anführt, für Silber
17, für Kupfer 15, für Blei 20 (darunter mehrere auch für Schwefel
gültige), für Eisen 18, für Zinn 17, für Quecksilber 51⁠[4109]. Die
unedlen Metalle in edle zu verwandeln vermag die Kunst des großen
Werkes, das zugleich auch die Darstellung der Edelsteine und Perlen
lehrt, sowie deren Verschönerung durch besondere Verfahren, z. B.
die der Perlen, indem man sie an Tauben verfüttert und durch deren
Verdauungskanal gehen läßt⁠[4110]. Materialien, die den Zwecken des
großen Werkes dienen, sind Kadmia, Bleiglätte, Mennige, Bleiweiß,
Alkali, Glas⁠[4111], orientalisches und okzidentalisches Quecksilber
(oft zu gleichen Teilen gemischt)⁠[4112], zuweilen auch Grünspan
von Emesa, ägyptischer und persischer Vitriol, Malachit und
Lasurstein⁠[4113], sowie noch andere zum gründlichen Färben oder
oberflächlichen Firnissen geeignete Stoffe⁠[4114]. Die Umwandlung dauert
42 Tage⁠[4115], und ihr Endprodukt, eine goldrote Masse, vermag die
Kranken zu heilen⁠[4116] und wirkt auf die Rohmetalle als Elixir; zur
Gewinnung des Elixirs sind aber auch viele pflanzliche und tierische
Stoffe tauglich⁠[4117], deren Veränderungen oft gar wunderbare Wirkungen
entfalten, wie denn durch die Fäulnis von Haaren Schlangen, von Rindern
Bienen, von Eiern Drachen entstehen⁠[4118].


Alle Metalle schmelzen bei genügender Hitze und gehen dabei in den
Zustand des Quecksilbers über, das als ihr eigentliches Prinzip
anzusehen ist⁠[4119]. Als erster und wesentlicher Bestandteil der
Metalle, sowie als Grundstoff auch aller übrigen Substanzen, ist das
Quecksilber ein „Körper“ von fester und beständiger Natur; da es
jedoch dem Feuer nicht widersteht und sich in der Wärme verflüchtigt,
ist es aber auch ein „Geist“; demnach kommt ihm das Wesen eines,
diesen beiden Reichen angehörigen Zwitters zu, und demgemäß
erklären sich viele seiner zahllosen Namen, wie „das Kalte“, „die
Wolke“, „der flüssige Geist“, „der Schweiß der Körper“, „der flüchtige
Diener“ [„servus fugitivus“ der mittelalterlichen Alchemisten], „der
Erwecker der Toten“, „das Wasser des KIWAN“ (aramäisch =
SATURN, auf dessen Metall, das Blei, hinweisend) usf.⁠[4120].


Der flüchtigen Geister zählt man sieben, neben dem Quecksilber nämlich
noch den gelben und roten Schwefel, den weißen Schwefel, das gelbe und
rote Arsen, sowie den Salmiak⁠[4121]. — Der gelbe Schwefel, arabisch
Kibrit⁠[4122], ist der gewöhnliche, der die Kraft hat alles zu färben,
alles in Umwandlung zu versetzen und sich mit allem zu verbinden,
weshalb einige seiner 26 Namen lauten: „der göttliche Stein“ (vgl.
θεῖον), „der Färber“, „das Wachs“ [das alle Farben annimmt], „die
Hefe“, „der Bräutigam“ usf.⁠[4123]; der rote Schwefel ist auch identisch
mit Sandarach [rotem Schwefelarsen], der weiße mit Arsenigsäure;
das gelbe und rote Arsen [dies sind Auripigment und Realgar] heißen
u. a., — im ganzen werden 21 Namen aufgeführt —, „die beiden Vögel“,
„die beiden Brüder“, „die beiden Khalifen“, „das Gelbe und Rote der
Philosophen“⁠[4124]. Den Salmiak, — dessen Kenntnis die Araber schon
von den spätalexandrinischen Chemikern übernahmen, von dessen Vorkommen
in den vulkanischen Gegenden Vorderasiens und Chinas aber auch die
alten arabischen Geographen, sowie die von CARRA DE VAUX⁠[4125]
herausgegebenen arabischen „Wundergeschichten“ berichten —, zeichnet
seine große Flüchtigkeit aus, die eine völlige Reinigung durch
wiederholte Sublimation ermöglicht⁠[4126]; auf diese deuten auch viele
seiner 13 Namen, z. B. „Vogel von Chorasan“, „Oberster oder Khalif von
Armenien“, „Kampher“, „Adler“⁠[4127], sowie [offenbar bei Färbung durch
Eisenoxyd] „roter Adler“⁠[4128]. Was als „Fixation“ des Salmiaks durch
Ätzkalk beschrieben wird⁠[4129], entspricht sichtlich der Darstellung
von Chlorcalcium.


Die sieben Geister sind hauptsächlich in sieben Steinen enthalten,
nämlich im Markasit, Antimon [Schwefelantimon], Magnesia [oft = Pyrit],
Hämatit [hier = Zinnober], Magnetstein [ein Metallsulfid?], Vitriol
(arab. Zâdsch)⁠[4130] und „Salz“; von jedem dieser Steine kennt man
sieben Arten in sieben Farben, so daß es z. B. auch sieben Magnete
gibt, deren jeder ein anderes der sieben Metalle anzieht, ferner
sieben Vitriole, sieben Alaune, sieben Boraxe [arab. Tinkar, meist
= Alkalien] und sieben Salze, deren Gewinnung und Reinigung, oft
bis zur Weiße und Härte des persischen Tabarzad-Zuckers⁠[4131], die
„Philosophen“ entdeckten und lehrten⁠[4132]. Steine, die keine
Geister in sich führen, gibt es ebenfalls sieben, nämlich Talk, Kohol
(Blei- oder Antimon-Glanz), Perlmutter, Krystall, Malachit, Lasurstein
und Achat. [Alle diese Angaben gehen in letzter Linie auf die weiter
oben unter dem Namen „Steinbuch des ARISTOTELES“ angeführte
pseudepigraphische Schrift oder auf deren Quellen zurück, strotzen aber
von Irrtümern und Verwechslungen.]





Aus dem weißen Schwefel [= Arsenigsäure], dem Sandarach [= Realgar]
und dem italischen Kohol [= Antimonsulfid] läßt sich ebenfalls ein
„Quecksilber“ erhalten⁠[4133], unter dem offenbar metallisches Arsen
und Antimon zu verstehen ist, welches letztere auch als „Antimon“ aus
Stibi oder Stimmi (= Kohol) erwähnt zu werden scheint⁠[4134], sowie
in einer Vorschrift, die (in der Übersetzung) lautet: „nimm gleiche
Teile Kohol und Antimon“⁠[4135]. Aus Kupfer und „gebranntem Antimon“ [=
metallischem Antimon oder Antimon-Oyxden?] wird u. a. die goldfarbige
Legierung Schabh dargestellt, vermutlich eine Antimon-Bronze⁠[4136];
ähnlich wie die mit einer dicken Lösung arabischen Gummis angeriebenen
Goldflitter⁠[4137] fand wohl auch sie Verwendung zur Herstellung von
„Goldschrift“.


Behandelt man das eigentliche Quecksilber mit Kochsalz und Vitriol,
so erhält man zwei verschiedene Substanzen⁠[4138] [die gegenwärtig als
Quecksilber-Chlorür und -Chlorid, Calomel und Sublimat, bezeichnet
werden]; die eine, die sich leicht verflüchtigt, kann man in schönen
weißen Krystallen gewinnen, indem man sie wiederholt sublimiert⁠[4139],
doch muß man hierbei, weil Dampf und Sublimat furchtbar giftig sind,
Mund, Nasenlöcher und Augen durch Beschmieren mit Honig schützen⁠[4140];
ihre Lösung in Wasser gleicht der Milch und ist von solcher Kraft,
daß sie viele Metalle und Erze auflöst, weshalb sie auch „scharfes
Wasser“ oder „dreifach-scharfes Wasser“ heißt⁠[4141]. — Wie auch
diese Stelle bezeugt, braucht das „scharfe Wasser“ (aqua acuta, aqua
fortis der mittelalterlichen Alchemisten) keineswegs, wie man früher
irrtümlicherweise oft annahm, eine mineralische Säure zu sein, und
tatsächlich kennen auch die syrischen Manuskripte als Säuren nur
Essig⁠[4142], Citronensaft⁠[4143] u. dgl.


Aus einer Mischung von feingepulverten Kieselsteinen (13 Teilen) und
Aschen-Alkali (10 Teilen) bereitet man das Glas; die „Philosophen“
haben Glasöfen von wunderbarer Einrichtung ausgedacht, kleine,
große, mehrstöckige, mit besonderen Kammern zum Einsetzen, Erhitzen
und Abkühlen versehene, mit Zirkulation des Feuers eingerichtete,
usf. Aus der in den Tiegeln zu einem „Gummi“ geschmolzenen Masse
formt man Gefäße, Becher, Phiolen und noch vieles andere; was
während der Arbeit zerspringt, wird mit einem heißen Glasfaden
vereinigt und dann nochmals erhitzt. Man versteht auch alle nur
denkbaren Färbungen hervorzubringen, z. B. weiße durch weibliche
Magnesia [d. i. Braunstein, der entfärbend wirkt], schwarze durch
Eisenschlacke, blaue (?) durch gebranntes Antimon, rote durch dieses
nebst Eisenschlacke, gelbe durch Bleiglätte, sapphirblaue durch
gebranntes Blei und Zinn, — wobei nur die reinsten Metalle von völlig
„schönem Blick“ [s. „Silberblick“] zu verwenden sind —, ferner auch
citronengelbe, grüne und pistazienartige⁠[4144]. Auch ein schönes Email
bereitet man unter Benützung bleihaltiger Materialien⁠[4145] [dies ist
eine der frühesten ausdrücklichen Erwähnungen von Bleiglasuren].


Zu den Einfügungen aus sehr später Zeit gehört die Erwähnung des
„Barud“ im Sinne von Salpeter⁠[4146]; dieses „Salz von China“, das
in Syrien noch wenig bekannt ist⁠[4147], wird als weiß, hart und
nach gekochten Eiern [also wohl nach Schwefelwasserstoff] riechend
bezeichnet, was insoferne zutreffen kann, als es mit dem [an
Kellerwänden, Düngestätten usf. auswitternden] „Salz der Mauern“
identifiziert zu werden scheint⁠[4148]. Aus Mischungen von Barud,
Schwefel und Kohle in verschiedenen Verhältnissen verfertigt man
Brandsätze für Feuerpfeile, Petarden und Feuerwerkskörper, wobei
man zuweilen auch noch Kampher hinzufügt⁠[4149]. — Es ist sehr
bemerkenswert, daß der Gebrauch dieses „Pulvers“ zum Schießen,
sowie die Verwendung von Schießwaffen, nicht erwähnt
wird, und daß eine der angeführten Mischungen [die ganz an jene in
dem angeblich um 1275–1295 niedergeschriebenen sog. „Feuerwerksbuche“
des HASSAN ALRAMMAH erinnern] den Namen „Fränkische Körner“,
„Körner der Franken“ führt⁠[4150], was auf Herkunft aus dem Okzident
hinweist. Ebendahin deuten auch die alchemistischen „Verfahren der
Franken“, bei denen Quecksilber, Zinn, sowie europäisches und römisches
„Harz“ benützt werden⁠[4151], ferner eine Stelle, die vielleicht einige
Kenntnis der Mineralsäuren verrät (?)⁠[4152] und in diesem Falle erst um
oder nach 1300 niedergeschrieben sein könnte.


Von Apparaten finden sich genannt: Rohre, Aludeln (Athal, Udal,
Udel)⁠[4153] und Schalen, u. a. solche aus Porzellan⁠[4154] [was
wohl ein Übersetzungsfehler ist und schwerlich das im Oriente zwar
schon seit etwa dem 9. Jahrhundert bekannte, aber unerschwinglich
teure chinesische Porzellan bedeuten dürfte]; Tiegel aus Erde von
Assuan⁠[4155]; zwei aufeinander gesetzte Tiegel, deren einer einen
durchlöcherten Boden hat (z. B. zum Sublimieren von Arsenigsäure,
Salmiak u. dgl.), „But ber But“ genannt [persisch = „Tiegel
auf Tiegel“, d. i. der „Botus barbatus“ der mittelalterlichen
Alchemisten]⁠[4156]; Gefäße zur Destillation von Wässern und
wohlriechenden Essenzen⁠[4157]; Wasserbäder⁠[4158], in der Übersetzung
einige Male mit „bain-Marie“ wiedergegeben⁠[4159]; Haar- und
Seiden-Siebe⁠[4160].




c) Buch der Erkenntnis der
Wahrheit.





Nach diesem, auch als „Causa causarum“ (Ursache der Ursachen)
bekannten, in syrischer Sprache im 11. oder 12. Jahrhundert abgefaßten,
aber auf weit ältere Quellen zurückgehenden Buche bestand die Welt
ursprünglich aus einer form- und gestaltlosen Urmaterie „Hýle“⁠[4161],
aus der nach Gottes Willen zunächst vermöge der vier Qualitäten die
vier Elemente hervorgingen, die ganz bestimmte Eigenschaften besitzen
und unveränderlich an Menge und Gewicht sind⁠[4162], weiterhin aber alle
übrigen Dinge⁠[4163], auch die Gestirne, die kein besonderes fünftes
Element enthalten⁠[4164].





Die ersten, allerorten gegenwärtigen Substanzen, die sich aus den
Elementen bilden, sind Schwefel und Quecksilber⁠[4165]. Aus dem Innern
der Erde steigen nämlich Dünste und Dämpfe gegen ihre Oberfläche
empor, auf der die Berge nicht anders sitzen wie die Schädel auf den
Rümpfen oder die Deckel auf den Töpfen, und in ihnen schlagen sich
die Dünste nieder und tropfen ab⁠[4166], wobei sich Erde und Feuer zu
weiblichem Schwefel vereinigen, Wasser und Luft aber zum [männlichen]
Quecksilber⁠[4167]; der Schwefel wird fest, das Quecksilber (Ziwag)
ist und bleibt jedoch ein Wasser, eine Art Tau, der zuweilen auch
als solcher aus den wässerigen Dünsten des Himmels herabfällt⁠[4168].
Unter den Einflüssen der planetarischen Strahlungen⁠[4169] und
der „auskochenden“ Kraft der Sonne verbinden sich Schwefel und
Quecksilber⁠[4170] und ergeben, je nach ihrer Reinheit und den
Mengenverhältnissen, je nach Ort, Klima, Luftmischung, Wärme, Zeitdauer
und je nach Gottes Zulassung alle übrigen Substanzen, nämlich
Gold, Silber, Kupfer, Zinn, Eisen und Blei, ferner Edelsteine, Perlen,
Purpur und andere Farbstoffe⁠[4171], sodann die verschiedenen Arten
Schwefel, Arsen, Markasit, Magnesia, Lasur, Mennige, Tutia, Salz,
Nitron, Alaun, Vitriol und endlich sämtliche übrigen Gesteine und
Erden⁠[4172].


Die Erze finden sich hauptsächlich in den Bergwerken⁠[4173], und
aus ihnen gewinnt man die Metalle durch kunstvolle Trennungen,
denn Gold z. B. läßt sich von Kupfer ebenso scheiden wie süßes
Wasser vom Salze des Meeres⁠[4174]; ihre Eigenschaften sind oft sehr
merkwürdige, u. a. erhält das Eisen erst durch Blitzschlag seine beste
Beschaffenheit⁠[4175], auch wird es vom Magneten angezogen, soferne
nicht die Gegenwart übelriechender Stoffe, wie Zwiebel oder Knoblauch,
dessen Kraft behindert⁠[4176].


Außer den Metallen bearbeitet man mittels Feuers auch das Glas, und
die Glasmacher vollbringen mit Hilfe ihrer sinnreich gebauten Öfen,
die in mehreren Abteilungen ein rasches Erhitzen und ein langsames,
stufenweises Abkühlen gestatten, die erstaunlichsten Künste⁠[4177].


Im Feuer, das sonst alles tötet, lebt der Vogel Amianton, dessen
Gefieder den Asbest liefert⁠[4178]; die das Leben erhaltende Luft
hinwiederum ist an manchen Orten tödlich, z. B. in tiefen Schachten und
in Zisternen⁠[4179].







5. Spätere Araber.





Verzeichnis einiger wichtiger arabischer oder arabisch schreibender
Schriftsteller (meist in nachstehendem Abschnitt angeführt).



  
    	
      ABU
      JUSSUF

    
    	
      gest.

    
    	
       795

    
  

  
    	
      ABU
      MAʿSCHAR

    
    	
       
    
    	
       805–885

    
  

  
    	
      THABIT
      IBN QURRA

    
    	
       
    
    	
       826–901

    
  

  
    	
      BANU
      MUSA

    
    	
       
    
    	
       826–901

    
  

  
    	
      IBN
      AHORDADHBEH

    
    	
       
    
    	
       836–850

    
  

  
    	
      ALRAZI
      (= RAZI)

    
    	
       
    
    	
       850–923 ?

    
  

  
    	
      ALDSCHAHIZ

    
    	
      gest.

    
    	
       869

    
  

  
    	
      ALKINDI

    
    	
      gest. nach

    
    	
       870

    
  

  
    	
      HUNAIN
      IBN ISHAQ

    
    	
      gest.

    
    	
       873

    
  

  
    	
      ALJAʿQUBI

    
    	
      um

    
    	
       891

    
  

  
    	
      ALDSCHAUHARI

    
    	
      gest.

    
    	
       899

    
  

  
    	
      IBN
      WAHSCHIJAH

    
    	
      um

    
    	
       899

    
  

  
    	
      IBN
      ALFAQIH

    
    	
      gest.

    
    	
       902

    
  

  
    	
      IBN HAUQAL

    
    	
       
    
    	
       902–968

    
  

  
    	
      ALHAMADANI

    
    	
      gest.

    
    	
       945

    
  

  
    	
      ALFARABI

    
    	
      gest.

    
    	
       950

    
  

  
    	
      ALISTAKHRI

    
    	
      um

    
    	
       950

    
  

  
    	
      ALMASʿUDI

    
    	
      gest.

    
    	
       956

    
  

  
    	
      HAMZA

    
    	
      um

    
    	
       961

    
  

  
    	
      IBN
      ALHAITHAM

    
    	
       
    
    	
       965–1019

    
  

  
    	
      ALKINDI
      ALTUDSCHIBI

    
    	
      um

    
    	
       970

    
  

  
    	
      ALBIRUNI

    
    	
       
    
    	
       973–1048

    
  

  
    	
      IBN
      SINA
      (= AVICENNA)

    
    	
       
    
    	
       980–1037

    
  

  
    	
      ALKHWARIZMI⁠[4180]

    
    	
      um

    
    	
       980

    
  

  
    	
      ALMUQADDASI

    
    	
      um

    
    	
       985

    
  

  
    	
      ALNADIM⁠[4181]

    
    	
      gest.

    
    	
       995 ?

    
  

  
    	
      ALGHAZZALI

    
    	
       
    
    	
      1059–1111

    
  

  
    	
      ALBAIHAQI

    
    	
       
    
    	
      1105–1169

    
  

  
    	
      ʿOMAR
      ALKHAJJAM

    
    	
      gest.

    
    	
      1121

    
  

  
    	
      ALTUGHRAI
      (= ARTEFIUS?)

    
    	
      gest.

    
    	
      1128

    
  

  
    	
      ALKHAZINI

    
    	
      um

    
    	
      1130

    
  

  
    	
      IBN
      BADSCHA
      (= AVEMPACE)

    
    	
      gest.

    
    	
      1138

    
  

  
    	
      ALIDRISI

    
    	
      um

    
    	
      1150

    
  

  
    	
      IBN
      ALʿAUWAM

    
    	
      um

    
    	
      1150

    
  

  
    	
      SCHAHRASTANI

    
    	
      gest.

    
    	
      1153

    
  

  
    	
      ʿABD
      ALLATIF

    
    	
       
    
    	
      1160–1231

    
  

  
    	
      IBN
      ALQIFTI⁠[4182]

    
    	
       
    
    	
      1172–1227

    
  

  
    	
      ABUʿLFADL

    
    	
      um

    
    	
      1175

    
  

  
    	
      JAQUT

    
    	
       
    
    	
      1178–1229

    
  

  
    	
      IBN
      TUFAIL

    
    	
      gest.

    
    	
      1185

    
  

  
    	
      IBN
      DSCHUBAIR

    
    	
      um

    
    	
      1185

    
  

  
    	
      IBN
      RUSCHD
      (= AVERROES)

    
    	
      gest.

    
    	
      1192

    
  

  
    	
      IBN
      ALBAITAR

    
    	
       
    
    	
      1197–1248

    
  

  
    	
      IBN
      ABI
      USAIBIʿA

    
    	
       
    
    	
      1203–1270

    
  

  
    	
      IBN
      KHALLIKAN

    
    	
       
    
    	
      1211–1282

    
  

  
    	
      IBN
      SAʿID

    
    	
       
    
    	
      1212–1274

    
  

  
    	
      ALDSCHAUBARI

    
    	
      um

    
    	
      1220

    
  

  
    	
      IBN
      ALATHIR

    
    	
      gest.

    
    	
      1233

    
  

  
    	
      ALQIFTI

    
    	
      gest.

    
    	
      1248

    
  

  
    	
      ALNABARAWI

    
    	
      um

    
    	
      1250

    
  

  
    	
      ALTIFASCHI

    
    	
      gest.

    
    	
      1253

    
  

  
    	
      ALDIMESCHQI

    
    	
       
    
    	
      1256–1327 ?

    
  

  
    	
      ABULFEDA oder:
      ABUʾLFIDA

    
    	
       
    
    	
      1273–1331

    
  

  
    	
      ALQAZWINI

    
    	
      gest.

    
    	
      1283

    
  

  
    	
      ALNUWAIRI

    
    	
       
    
    	
      1288–1335 ?

    
  

  
    	
      IBN
      BASSAM

    
    	
      um

    
    	
      1300 ?

    
  

  
    	
      RASCHID
      EDDIN

    
    	
      gest.

    
    	
      1318

    
  

  
    	
      IBN
      KHALDUN

    
    	
       
    
    	
      1322–1406

    
  

  
    	
      IBN
      BATUTA

    
    	
       
    
    	
      1325–1377

    
  

  
    	
      IBN
      FADL

    
    	
      gest.

    
    	
      1348

    
  

  
    	
      ALAKFANI⁠[4183]

    
    	
      gest.

    
    	
      1348

    
  

  
    	
      IBN
      ALWARDI

    
    	
      gest.

    
    	
      1349

    
  

  
    	
      ALIBSCHIHI

    
    	
      gest.

    
    	
      1446

    
  

  
    	
      ABUʾLFADIL ?

    
    	
      um

    
    	
      1575

    
  

  
    	
      DAʾUD
      ALANTAQI

    
    	
      gest.

    
    	
      1596

    
  

  
    	
      ALMAQQARI

    
    	
      gest.

    
    	
      1646

    
  

  
    	
      HADDSCHI
      KHALIFA

    
    	
      gest.

    
    	
      1658.

    
  







Wie aus den vorangehenden Abschnitten ersichtlich ist, erlangte die
arabische Litteratur über Alchemie bereits im Verlaufe des 8. und 9.
Jahrhunderts einen überraschend großen Umfang. Der nähere Einblick
in ihren Werdegang bleibt freilich derzeit noch verschlossen: „zu
einer wirklichen Geschichte der Naturwissenschaft und der Medizin
im islamischen Kulturkreise fehlt uns noch fast alles“, ist ein
leider durchaus zutreffender Ausspruch RUSKAS in seiner
ausgezeichneten Ausgabe und Übersetzung des sog. „Steinbuches des
ARISTOTELES“⁠[4184].


Unter diesen Umständen ist es von hoher Bedeutung, daß wir wenigstens
ein Verzeichnis jener Autoren und ihrer Schriften besitzen, die man im
9. und 10. Jahrhundert als die maßgebenden ansah. Erhalten ist es uns
in dem schon wiederholt erwähnten, hervorragend wichtigen Sammelwerke
„Fihrist“, d. i. „Kitâb al Fihrist“ (= Buch des Verzeichnisses),
dessen Verfasser der gelehrte IBN ABI JAʿQUB ALNADIM war.
Älteren Autoren nach starb er 850 oder um 850, sein Werk erfuhr aber
nachträglich Ergänzungen und Einschübe (wie schon aus der Tatsache
hervorgeht, daß es noch den als Arzt weltberühmten ALRAZI
anführt, als dessen Lebenszeit bald 850–923 oder 932, bald 860–940
angegeben wird) und gelangte, nach einer ihm selbst zu entnehmenden
Bemerkung, erst im Jahre 987 zum endgültigen Abschlusse⁠[4185];
neuerdings gibt aber BROCKELMANN, der die Schreibung
MOHAMMED IBN ISHAQ AN NADIM vorzieht, als Todesjahr erst
996 an, d. i. acht Jahre nach der 988 erfolgten Vollendung des
„Fihrist“⁠[4186].


In seinem Kapitel über Alchemie berichtet der „Fihrist“⁠[4187],
daß zwar einige die Erfindung dieser Kunst den Griechen, Persern,
Indern oder Chinesen zuschreiben, daß sie aber in Wirklichkeit von
den Ägyptern gemacht wurde, deren Pyramiden nichts anderes als
große chemische Laboratorien waren, und bei denen allein auch eine
ausgedehnte chemische Litteratur besteht⁠[4188]. Begründet wurde
diese nach Versicherung aller Alchemisten, d. h. der Silber- und
Gold-Macher, durch HERMES, einen Babylonier, der ursprünglich
zu Babylon Hüter eines der sieben Tempel der sieben Planeten war (wohl
des dem HERMES oder MERKUR geweihten), nach der
Völker-Zerstreuung sich aber zu Misr (Ägypten) in Memphis ansiedelte,
dort als König und Philosoph regierte, die Metalle transmutierte und
Talismane anfertigte; die Kenntnis dieser Geheimwissenschaften
ist jedoch einige Jahrtausende älter als die erste Niederschrift
durch HERMES, denn nach ALRAZI offenbarte Gott das
große Werk schon dem MOSES, dem AARON und einigen
anderen Würdigen⁠[4189]. — An diese wirren, sichtlich einer späten
Zeit angehörigen Sagenbildungen schließt der „Fihrist“ ein Verzeichnis
von 51 der berühmtesten „Philosophen“ an⁠[4190], beginnend (ähnlich
wie das des ALHABIB) mit HERMES und CHYMES
(KIMAS), MARIA und KLEOPATRA usf., und
herabreichend bis zum Zeitalter des ALRAZI; zugleich nennt
er die Titel ihrer wichtigsten Werke, soweit dies nämlich möglich
ist, denn die „tausend Bücher“, die OSTANES ALRUMI (der
Romäer = Grieche), oder die unübersehbare Reihe der Schriften, die
ZOSIMOS der Alexandriner herausgab, lassen sich einzeln
überhaupt nicht aufzählen.


Mit Inhalt und Entwicklung der chemischen Erfahrungen und Theorien
befaßt sich der „Fihrist“ seiner ganzen Anlage und Bestimmung gemäß
nicht des näheren, und die Schlüsse, die er in dieser Hinsicht zu
ziehen gestattet, bleiben demgemäß spärlich und unvollständig.
Eingehenderes Wissen von den chemischen und alchemischen Kenntnissen
der Autoren des 9. und 10. Jahrhunderts (oft nur arabisch schreibender
Perser und Syrer), sowie ihrer späteren, eigentlich arabischen
Nachfolger, bleibt daher nur vom gründlichen Studium der auf uns
gekommenen Originalschriften zu erwarten. Ganz hervorragende Förderung
hat dieses seit 1902 durch E. WIEDEMANNS „Beiträge zur
Geschichte der Naturwissenschaften“ erfahren⁠[4191], deren zahlreiche
(bisher etwa 60) Abteilungen indes fast sämtliche Zweige der Forschung
in Betracht ziehen, und zwar ohne die Absicht lückenloser Aufzählung
oder bestimmter zeitlicher Anordnung. Im nachstehenden ist daher
versucht worden, aus der ungeheuren Fülle des so erschlossenen, zumeist
ganz neuen Materials, aber auch aus dem bereits bekannten älteren,
das die Chemie, Alchemie und chemische Technologie im weiteren Sinne
Betreffende auszusondern und unter Mitbenützung mancher anderer,
von arabischen Ärzten, Philosophen, Enzyklopädisten, Reisenden usf.
verfaßter Schriften eine chronologische Übersicht der wichtigsten
Forscher und ihrer Lehren zu geben. Daß hierbei Vollständigkeit nicht
angestrebt, noch weniger erreicht werden konnte, bedarf wohl kaum
besonderer Erwähnung.


1. ALEXANDER (gest. 798). Mißerfolg und Vergeblichkeit
der alchemistischen Bemühungen waren zu seiner Zeit schon längst
sprichwörtlich geworden, wie dies bereits weiter oben Andeutung
fand⁠[4192].


2. ALDSCHAHIZ (gest. 869). Nach Mitteilung dieses gelehrten
Polyhistors übernahmen und erlernten die Araber von den Griechen
oder Romäern [Bewohnern des oströmischen Reiches, Rums] u. a. die
Gewinnung und Verwendung von Glas, Lasurstein [blauem Glas?], Mosaik,
Email (mînâ), Mennigen (sarandsch), Zinnober (zandschafr), Salmiak
(nûschâdir) und griechischem Feuer⁠[4193]. Nun kann der Chemiker,
alkimâwî, zwar wirklich reinen Salmiak herstellen, schönstes Glas,
haltbarstes Email, Messing von bestimmter Färbung, das er mit Salmiak
und Polirstein goldglänzend macht, aber weder Silber noch Gold, und
wenn deren künstliche Erzeugung auch theoretisch nicht undenkbar sein
mag, so ist sie doch praktisch unmöglich. Es gibt kein Elixir und keine
Alchemie, niemals wird das Quecksilber zu Silber, obwohl es flüssigem
Silber gleicht, niemals das prächtigste damascenische Messing (schabh)
zu Gold, mag es auch wie lauteres (ibrîz) Gold glänzen⁠[4194]; jedes
derartige Vorgeben beruht auf Unwahrheiten und Schwindel⁠[4195].


3. ALKINDI (gest. 873). Der hervorragende Philosoph
ALKINDI erklärte in mehreren Schriften, u. a. in einer „Die
Betrügereien der Alchemisten“ betitelten, die Kunst des Goldmachens
für eine lügnerische, durchaus von Täuschungen und bösartigen Kniffen
aller Art erfüllte⁠[4196]. — Über die möglichen Umwandlungen der
Metalle, z. B. des Eisens (hadîd), spricht er in seinem Berichte
„Über die Eigenschaften der Schwerter“⁠[4197]: Das aus den Erzen
gewonnene Eisen ist entweder das weibliche, nicht härtbare Nermahâni
[persisch nerm-âhen = weiches Eisen], oder das männliche, härtbare
Sâburqâni [aus Schaburan?]; mittels gewisser besonderer Zusätze soll
es Magneteisen ergeben⁠[4198]; mittels zahlreicher anderer, freilich
aber erst nach unzähligen Reinigungen und Härtungen, den Stahl
(fûlâd), der silberweiß, zuweilen jedoch blau oder grün angelaufen
ist⁠[4199], auch schönen Damast (fîrind) annimmt, so daß er „geädert
wie Malachit“ aussieht⁠[4200] und sich u. a. zu Nadeln und zu Glocken
verarbeiten läßt⁠[4201]. Der beste heißt alhindî, alhinduwânî (= der
indische)⁠[4202], kommt aus oder über Qalah (auf Malakka?), Ceylon,
Jemen, Basrah und Damaskus, vor allem aber auch aus China⁠[4203].


4. ABU MAʿSCHAR, verderbt ALBUMASAR (gest. 885),
der berühmte Astronom, ein Schüler ALKINDIS⁠[4204], soll die
Alchemie ebenso absprechend beurteilt haben wie dieser; „berühmt dem
Namen, unbekannt dem Stoffe nach“, — wie so oft später⁠[4205] —, soll
das Elixir schon bei ihm heißen.


5. IBN ALFAQIH (gest. 902). Die verschiedenen Länder und ihre
Völker stattete Allah mit verschiedenen Gaben aus: Ägypten bringt Gold,
Kupfer, Eisen, Magnetstein, Asbest, Smaragd und Amethyst hervor⁠[4206];
Arabien Gold, Silber, Sufr [hier ein zinkhaltiges Erz?], Weihrauch,
Traganth, Wars [= Hennah, echte Alkanna] und Indigo⁠[4207]; in China
verfertigt man die schönsten metallenen und tönernen Waren [Porzellan];
in Sidschistan die feinsten Geräte aus Bronze (schabh) und Messing
(sifr); in Fars (Persien) die besten eisernen und stählernen Kessel,
Schlösser, Schwerter, Panzer, ja Spiegel, „denn seinen Bewohnern machte
Allah das Eisen gefügig und dienstbar, so daß sie daraus bereiten, was
sie wollen“⁠[4208]; und so verlieh er auch den Leuten von Rum [Romäern,
Griechen] das Wissen von der Ausübung der Chemie, vom Machen des
Goldes⁠[4209], von der Anfertigung des philosophischen Eies, das dem
Kosmos gleicht, und in dem der Dotter die Erde vorstellt⁠[4210].


6. ALRAZI, als dessen Lebenszeit, wie schon erwähnt, einige
850–923 oder 932, andere 860–940 angeben, und dessen voller Namen
ABU BEKR MUHAMMAD ALRAZI sich zuweilen zu BUBEKR
oder BUBACAR verkürzt findet, — die von BERTHELOT
„vermutete“ Identität von BUBACAR und ALRAZI⁠[4211]
war längst bekannt⁠[4212] —, gilt mit Recht für eine der größten
Leuchten der arabischen Heilkunde; auf seinen medizinischen Ruhm, und
auf die Bedeutsamkeit seiner (im Urtexte immer noch wenig erforschten)
einschlägigen Werke kann jedoch hier nur hingewiesen werden. Der
Angabe, er habe ursprünglich Alchemie betrieben und diese deshalb
aufgegeben, weil ihn der Beherrscher aller Gläubigen wegen Mißerfolges
der anbefohlenen Transmutationen mit einer Tracht Prügel bedachte,
kommt vermutlich anekdotischer Charakter zu; etwas Wahres liegt
ihr aber wohl zugrunde, denn der Schriftsteller ALBAIHAQI
(1105–1169) erzählt in seinen „Biographien“⁠[4213]: „ALRAZI
war ursprünglich ein Handwerker, befaßte sich aber später eifrig mit
Alchemie und wurde dabei durch die Dämpfe der zur Herstellung des
Elixirs dienenden Präparate augenleidend, weshalb er zu einem Arzte
ging, um sich heilen zu lassen. Dieser sagte zu ihm: ‚Ich heile Dich
nicht eher, als bis ich von Dir fünfhundert Dinare erhalten habe.‘
ALRAZI gab sie ihm und sagte: ‚Dies ist die wahre
Alkimijâ und die rechte Kunst Gold zu machen, und nicht das, was
ich bisher getrieben habe‘; darauf verließ er die Kunst des Elixirs und
widmete sich der Medizin.“


Jedenfalls stimmen die Berichte über ALRAZI dahin überein, daß
er ein sehr eifriger Anhänger der Alchemie war, ihre Möglichkeit durch
das Vorhandensein einer gemeinsamen Urmaterie und durch den Einfluß
der Planeten auf die zugehörigen irdischen Stoffe, ihre Wirklichkeit
aber durch die Erfolge der großen Meister, des PYTHAGORAS,
PLATON, DEMOKRITOS und ARISTOTELES, für
gesichert ansah⁠[4214] und auch die Meinung vertrat, KARUN
(d. i. der KORAH der Bibel) habe die „Kunst“ von seiner Frau
erlernt, die eine Schwester MOSIS war und gemeine Metalle
in Gold verwandelte⁠[4215]. Von ALRAZIS alchemistischen
Schriften⁠[4216] scheint bisher keine vollständig im arabischen
Original bekannt zu sein, und wir wissen daher nicht, wie er das
Elixir verfertigte, mit dem er zu Bagdad Gold machte. Er unterschied
„die nicht flüchtigen Körper und die flüchtigen Geister“, zu welchen
letzteren Schwefel, Quecksilber, Zarnîch [Schwefelarsen; Arsenigsäure]
und Nûschâdir (Salmiak) zählen, die u. a. im Marqaschîtâ (Markasit)
und Schâdanah, in der Magnîsijâ (Magnesia) und Tûtijâ (Tutia), in
Vitriolen und Salzen usf. enthalten sind⁠[4217]. Man gewinnt sie aus
diesen durch Calcination, Sublimation und Destillation (Ikhrâdsch =
Herausgehen-Machen; Istiqtâr = Tröpfeln-Machen), und die wichtigsten
Apparate und Materialien, die man hierzu benützt, sind: Tannûr (Ofen),
Qara (Gurke = Destillier-Gefäß), der mit Schnabel versehene Anbiq
(Ambix = Destillier-Helm), Alatal (Aludel, Rohr), Qabîlah (Rezipient),
But-eber-But [Tiegel über Tiegel: zum Ausschmelzen und zur sog.
absteigenden Destillation]⁠[4218], Wasserbad, Qandîl [Lampe, Kerze; lat.
candela], Ton der Philosophen oder der Weisheit (tîn alhikma; bestehend
aus Ton, Mist, Haaren, Stroh der Alkalipflanze Uschnan), usf.⁠[4219].


Für untergeschoben gelten die allein in lateinischer „Übersetzung“
vorliegenden Werke, u. a. „Buch der Siebzig“, „Lumen luminum“ (Licht
der Lichter), „De aluminibus et salibus“ (Über Alaune und Salze),
„Liber secretorum“ (Buch der Geheimnisse)⁠[4220]; indessen vertritt
BERTHELOT ohne Anführung besonderer Gründe die Ansicht,
das „Liber secretorum“ der Pariser Bibliothek gehe wirklich auf
ALRAZI zurück⁠[4221]. Dieses Buch, in dem viele arabische
Ausdrücke und Namen vorkommen, bespricht u. a. die vier Geister, die
sieben Metalle [einschließlich „Katesim“, das BERTHELOT
fälschlich für „Asem“ erklärt; s. unten], die verschiedenen männlichen
und weiblichen Magnesien, Tutien und Markasite, sowie die Vitriole,
Alaune, Boraxe, Alkalien und Salze⁠[4222]. BERTHELOTS
Deutung des „indischen Salzes“ (sal indum) als Salpeter ist
sichtlich irrtümlich und unmöglich, vielmehr ist das „indische
Salz“ der arabischen Autoren Steinsalz; auch der chinesische Pilger
HIUEN-THSANG, der um 629 n. Chr. Indien bereiste, um den
Buddhismus an der Quelle kennen zu lernen, berichtet, daß weißes,
schwarzes und zinnoberrotes Steinsalz im Nordwesten des Landes (Provinz
Sindh) in großen Mengen vorkomme, von den Einwohnern massenhaft
gewonnen und als Heilmittel in alle Gegenden der Welt verschickt
werde⁠[4223]. — Völlig haltlos ist die Annahme, ALRAZI spreche
im „Liber secretorum“ von mineralischen Säuren, z. B. von Schwefelsäure
und von deren die Metalle angreifender Wirkung⁠[4224], denn „aqua acida
et venenosa“ nennt der lateinische Text auch gewöhnliche alkalische
oder ammoniakalische Flüssigkeiten, denen er als „scharfen Wässern“ die
angebliche Eigenschaft zuschreibt, sämtliche Metalle aufzulösen.





Blei (usrub) und Zinn (qalʿijj) bezeichnet ALRAZI als „die
beiden rasâs, das schwarze und das weiße“, und dem Blei schreibt er,
der allgemeinen Ansicht folgend, die Fähigkeit zu, „den Diamanten
zu zerbrechen“⁠[4225] [ein Vorurteil, das, wie bereits erwähnt,
auf den noch heute üblichen Kunstgriff zurückgeht, Diamanten und
andere Edelsteine an (oder in) Blei oder Blei-Zinn-Legierungen
festzuschmelzen, um sie sicherer bearbeiten, schleifen oder spalten zu
können].


7. ALFARABI (gest. 950). Dieser hochgelehrte und einflußreiche
Denker⁠[4226] bekämpfte zwar die „widersinnige Atomistik“ und
„abergläubische Astrologie“⁠[4227], glaubte hingegen, gestützt auf
die ursprüngliche Einheit der Urmaterie, an die Möglichkeit des
Goldmachens und schrieb eine „Abhandlung über Alchemie“, die noch
IBN BADSCHA (gest. 1138) ausführlich kommentierte⁠[4228].
Die „Notwendigkeit der Kunst der Künste, die da ist das Elixir“,
ergibt sich aus den Lehren der Philosophen; daher ist auch die Kunst
selbst nur für Philosophen faßbar und erreichbar, nicht aber für
gewöhnliche Leser von Schriften, die unverständlich sind und auch
unklar und rätselhaft sein müssen, weil sie das Heil der ganzen
Menschheit gefährdeten, machten sie ihr die Erlangung allgemeinen und
unbegrenzten Reichtumes möglich. Aber auch für Eingeweihte bleiben noch
viele Schwierigkeiten bestehen, nämlich die Behebung, ja schon die
rechte Erkennung der von ARISTOTELES hervorgehobenen „kleinen
Akzidentien“, d. h. der geringen Unterschiede, die u. a. noch zwischen
Silber und Gold, Zinn und Silber, Quecksilber und Silber bestehen; denn
„Zinn z. B. ist eine Art des Silbers, bis auf Weichheit, Knirschen und
Geruch“, und ebenso „Quecksilber eine Art des Silbers, die jedoch in
den Gruben eine gewisse Beschädigung erlitten hat“⁠[4229]. Wirkungen
wunderbarer Art seitens der Planeten kommen hierbei nicht mit in Frage,
denn die von Bewegern geistiger Beschaffenheit gelenkten Wandelsterne
beeinflussen alles Irdische nur den natürlichen Ursachen gemäß⁠[4230];
aus der gemeinsamen Ursubstanz bringen vielmehr die vier Qualitäten,
diese Schöpferinnen der Formen und tatsächlichen Existenzen,
zunächst die vier Elemente hervor, und durch Vermischung von diesen
nach verschiedenen Verhältnissen kann man dann weiterhin zu allen
überhaupt denkbaren Stoffen gelangen, oder diese unter Herstellung des
„richtigen“ Verhältnisses ineinander überführen⁠[4231].


8. ALMASʿUDI (gest. 956). Der berühmte Reisende und
Schriftsteller erwähnt, daß die Kîmijâ, d. i. das Werk der Darstellung
von Gold, Silber, Edelsteinen und Perlen, Iksîr (Elixir), die Kunst
des Festmachens (iqâma = Fixierens) von Quecksilber zu Silber,
u. dgl. mehr, eine äußerst verwickelte Wissenschaft ist, „voll feiner
Listen, Kniffe und Betrügereien“⁠[4232]. Sie bedient sich zahlreicher
Hilfsmittel, und manche von diesen sind für die Gesundheit verderblich,
indem sie beim Erhitzen schädliche Dämpfe und Gerüche verbreiten,
wie z. B. die Vitriole⁠[4233]; deren Beschaffenheit und Färbung, sowie
auch ihr Vorkommen in den Gruben, ist übrigens vom Lichte des Mondes,
von Luftzügen, Windrichtungen, Blitzschlägen u. dgl. Zufälligkeiten
abhängig, wie dies auch beim Schwefel und bei den Edelsteinen der Fall
ist⁠[4234]. — Nûschâdir (Salmiak) kommt nach ALMASʿUDI aus
den Bergen, die Chorasan von China trennen⁠[4235], und Zinn (das Blei
alqalijj) aus Qalah, dem Mittelpunkte des Handels mit Zinn, Elfenbein,
Ebenholz, Sandelholz, Bresilholz, Aloe, Kampher und Gewürzen⁠[4236].
[Qalah halten die einen für einen Ort auf der Halbinsel oder „Insel“
Malakka, andere für Sumatra oder Java⁠[4237], noch andere für Galla =
Point de Galle auf Ceylon⁠[4238]; doch erwähnt ALMASʿUDI an
anderer Stelle ausdrücklich die Zinngruben auf der ostindischen Insel
Qalah⁠[4239]].


9. IBN HAUQAL (902–968?). Nach diesem Reisenden und Geographen
ist Persien reich an Eisen, Quecksilber, Messing (sifr), das bei Sardan
gewonnen und in großer Menge ausgeführt wird, ferner an Naft (Naphtha,
Erdöl), dessen „heilige Feuer“ schwarzen Ruß und aus diesem „schwarze
Tinte“ zum Schreiben und Färben liefern, und endlich an Nûschâdir
(Salmiak), dessen Dämpfe aus einer bei Damindân gelegenen Höhle dringen
und in dem oberhalb dieser bei Boltan erbauten Hause aufgefangen
werden⁠[4240]; Gold und Silber ist, außer in Ferghâna⁠[4241], nicht oder
nur spärlich vorhanden, dagegen Zinn (anûk)⁠[4242]. In Tûs gewinnt man
Kupfer, sowie einen rotbraunen Eisenstein, dem ägyptischen Hämatit
gleichend, der eine Art bald männlichen, bald weiblichen Eisens,
„Chum-âhen“ genannt, ergibt⁠[4243]; in Armenien, am Wan-See, findet sich
gelbes und rotes Zarnich [Auripigment, Realgar], das „Salz des Burag“
für die Bäcker und der „Burag der Goldschmiede“ [Borax], der von dort
aus mit ungeheurem Gewinne nach allen Teilen der Welt geht⁠[4244].


In der Stadt Samarkand ist ein ganzes Straßenviertel nur von
Messingarbeitern bewohnt; das Wasser wird dahin durch bleierne, aber
auch durch eiserne Rohre verteilt, und die Kanäle sind mit Bleiplatten
umrandet oder abgedeckt⁠[4245].


10. ALISTAKHRI (um 970?), der Zeit- und Fachgenosse IBN
HAUQALS, bestätigt das persische Vorkommen des Zinns⁠[4246]
und des Nûschâdirs, „den die Ägypter aus dem Rauche ihrer Bäder
haben“⁠[4247] [aus dem Rauche des zum Heizen gebräuchlichen getrockneten
Kamelmistes], und rühmt die Menge des Goldes, Silbers, Quecksilbers und
Eisens in Transoxanien.


11. ALMUQADDASI, dessen wichtigste Reisen in die Zeit zwischen
965 und 985 fallen sollen, preist gleichfalls die Fülle an Gold,
Silber, Quecksilber, „Rattengift“ (schakk = Arsen), Naphtha und Erdpech
bei Ferghâna in Transoxanien; er erwähnt, daß der dortige Salmiak
nicht von gleicher Güte ist wie der Siciliens, dessen Lager jetzt aber
schon erschöpft seien, und lobt die Edelmetalle und Vitriole Kuhistâns,
sowie den Kuhl [= Kohol, d. i. feinstes Pulver, hauptsächlich aus
Antimon- oder Bleiglanz, u. a. zum Schwärzen der Augenbrauen dienend],
dessen beste Sorte aus Ispahan kommt; Arabien führt nach ihm neben
Eisen [Stahl?] auch Zinn aus⁠[4248].


12. ALKINDI ALTUDSCHIBI (um 970) erzählt in seiner
„Beschreibung Ägyptens“: HERMES, der als Prophet, König und
Weiser dreimal Begnadigte, der TRISMEGISTOS, goß daselbst das
rasâs (Blei) als glänzendes Gold aus; seine Schüler waren die Ssabier
AGATIMUN (= AGATHODAIMON) und FITAGURUS (=
PYTHAGORAS)⁠[4249]; auch MARIA und KLEOPATRA
machten Talismane, Elixire und alchemistische Präparate, z. B. das
philosophische Ei, das dem Globus, d. h. dem Weltganzen, analog
ist⁠[4250].


13. ALKHWARIZMI (verfaßte um 980 die „Mafâtîh al ʿUlûm“ =
„Schlüssel der Wissenschaften“). Kîmijâ, d. i. die geheim zu haltende
und zu verhüllende Kunst, ist möglich, und zwar dank dem „Steine“,
der die Grundlage des Elixirs bildet⁠[4251]. Dieses aliksîr ist das
„Heilmittel“, das die geschmolzenen Metalle weiß und gelb macht und
aus ihnen Silber und Gold ergibt, oder doch etwas äußerst Ähnliches.
Man bereitet es aus dem „Stein“; diesen selbst aber gewinnt man
aus pflanzlichen, tierischen und menschlichen Produkten, z. B. aus
Knochen, Haaren, Eiern, Blut, Galle, Harn, Kot, hauptsächlich aber
aus mineralischen, z. B. aus Blei (rasâs al usrub), Zinn (rasâs al
qalaî), Quecksilber, Schwefel, gelbem, rotem und grünlichem Zarnich
[Schwefelarsen; Arsenigsäure] und Nûschâdir [Salmiak]; denn Schwefel
und Arsen sind Seele und Prinzip des Weißen und Roten, Quecksilber
aber der gemeinsame Geist beider⁠[4252]. Die hierzu erforderlichen
Geräte, deren sich schon der große ZOSIMOS und der
HERMES-ähnliche DEMOKRITOS bedienten⁠[4253], sind die
bereits von ALRAZI geschilderten; u. a. Alqara [= Kürbis,
Gurke, Kolben], Alanbîq „in Gestalt eines Schröpfkopfes, der zweite
Apparat jener, die Rosenwasser herstellen“ [= Ambix], Alattâl „das mit
Ton gedichtete“ [= Aludel, Rohr]⁠[4254], Dîk ber Dîk, auch Bût eber Bût
[persisch = Tiegel über Tiegel], worin nach dem „Herabsteigen-Machen“
oben Schlacke oder „Rost“ (chabath) verbleibt⁠[4255], während sich unten
das „Bereitete“ ansammelt, z. B. Dîk-Rûy = Bleikupfer-Legierung usf.


Die Kîmijâ macht sich sowohl „Körper“ wie „Geister“ nutzbar. Die
„Körper“ sind die 7 Metalle Gold, Silber, Kupfer, Eisen, Blei (usrub),
Zinn (qalî) und Châr Sinî⁠[4256]. Letzteres [in den lateinischen
Übersetzungen aus dem Arabischen oft „Katesim“ genannt und von
BERTHELOT fälschlich für Asem (Elektron), von anderen Autoren
für Zink erklärt] ist „ein ausländisches Metall unbekannter Natur“,
heißt auch Alhadîd alsînî (= chinesisches Eisen; chinesischer Stahl)
und stellt eine weißglänzende bis gelbliche oder goldfarbige Legierung
dar, aus der man schöne Spiegel, Waffen und Glocken anfertigt⁠[4257].
In der Geheimsprache der Kîmijâ verbindet und bezeichnet man Gold
mit Sonne, Silber mit Mond, Kupfer mit APHRODITE, Eisen mit
ARES, Blei mit KRONOS, Zinn mit ZEUS und
Châr Sinî mit HERMES, doch herrscht, vom Gold und Silber
abgesehen, über diese Zuteilungen Meinungsverschiedenheit⁠[4258].
„Geister“ sind Schwefel, Arsen, Quecksilber und Salmiak⁠[4259], und als
wichtigste Stoffe, die solche ergeben, hat man zu nennen: Mârkaschîtâ
[Markasit; Schwefelkies u. dgl.], dessen zahlreiche Arten rot wie
Kupfer, weiß wie Silber, gelb wie Gold sind und auch als Schmuck
dienen⁠[4260]; Magnîsijâ [Magnesia], die bald bunt, bald rot, bald
schwarz, bald eisenähnlich ist, und als Magnâtis „den Stein bildet, der
das Eisen anzieht“⁠[4261]; Tûtijâ [Tutia, persisch Dûd = Rauch, d. i.
der beim Erhitzen zinkhaltiger Mineralien entweichende Zinkoxyd-Rauch],
weiße aus Indien, gelbe aus Chuzistan, grüne aus Kerman⁠[4262];
Talq [Glimmer und glimmerartig glänzende andere Mineralien]⁠[4263];
Kuhl, „eine Substanz des Usrub“ [Kohol = feines Pulver aus Blei-
oder Antimonglanz]⁠[4264]; Schakk [Arsen], „gelb aus den Gruben“ [=
Auripigment], weiß „aus dem Rauch des Silbers“ [= Hüttenrauch, d. i.
Arsenigsäure], ein Rattengift⁠[4265]. Diesen Stoffen reihen sich noch
einige ähnliche, aber künstlich dargestellte an: Zundschufr [Zinnober]
aus Schwefel und Quecksilber; Zandschâr [Grünspan] aus Kupfer und
Essig; Isfîdâdsch [pers. „weißes Wasser“ = Bleiweiß] aus Blei und
Essig; Murdâsang [Bleiglätte], durch Erhitzen von Blei, bis es gelb
ist; Usrundsch [Mennige], durch Erhitzen von Blei, bis es rot ist;
Zafrân [Eisenrost; Grünspan], aus Eisen und Kupfer; Tûtijâ [Rauch], ein
Rauch aus Erzen, Kupfer-Mineralien oder Kuhl⁠[4266].


14. IBN SINA, AVICENNA (980–1037), der berühmteste
der arabischen Ärzte, der Verfasser hervorragender medizinischer
und philosophischer Schriften, war ein ausgesprochener Gegner der
Astrologie und Alchemie⁠[4267] und erklärte ausdrücklich, Gold und
Silber entstünden unter dem Einflusse von Sonne und Mond aus den
Dünsten der Erde mit allen jenen besonderen Eigenschaften, die ihnen
der Wille Allahs verliehen habe, und die daher kein Mensch künstlich
nachzuahmen vermöge⁠[4268]; trotzdem wurde er jedoch in späterer Zeit
als Autor alchemistischer Abhandlungen ausgegeben, denen der Abglanz
seines Namens zu völlig unverdientem Ansehen verhalf. Auf Inhalt und
Bedeutung, Vorzüge und Schwächen seiner echten, sehr umfangreichen,
philosophischen und medizinischen Kompilationen einzugehen, ist an
dieser Stelle nicht möglich; hervorgehoben sei jedoch, daß sie alle,
insbesondere aber der große „Canon der Medizin“, — ein Riesenwerk, das
im Rufe absoluter Vollständigkeit und Unfehlbarkeit stand, die gesamte
Wissenschaft Europas bis tief in das 17. Jahrhundert beherrschte und
für den muslimischen Orient noch gegenwärtig maßgebend ist —, sich
ganz besonders durch strenge Systematik der Form, sorgfältige Anordnung
und genaue Bestimmtheit des Inhaltes auszeichnen und die Größe und
Dauer ihres Erfolges nicht zum wenigsten gerade solchen
Eigenschaften verdankten. Keine Spur von diesen verrät aber die unter
dem irreführenden Namen „De anima“ oder „Tractatus de anima“ gehende
alchemistische Hauptschrift des AVICENNA: ohne rechten Plan,
ohne geregelte Durchführung, immer wieder aufs neue mit dem längst
Abgetanen beginnend, das aber doch nie zum endgültigen Schlusse
gebracht wird, und vom Hundertsten ins Tausendste springend zieht sich
in endloser ermüdender Breite ein Dialog zwischen AVICENNA
und seinem „Sohne“ hin, in dem jedoch AVICENNA fast allein
das Wort führt, während hin und wieder, — man weiß nicht wieso und
warum —, auch ALBUMASAR (d. i. der berühmte Astronom und
Astrolog ABU MAʿSCHAR) dazwischenspricht. Auch der Inhalt,
der sich kaum mit Gegenständen der Erfahrung befaßt, hauptsächlich
vielmehr mit allgemeinen Ideen aristotelischen Charakters in der
mißverstandenen und entstellten Gestalt ganz später Tradition, ist
zum größten Teile unklar, verworren und unverständlich, oft sogar
völlig unsinnig, so z. B. in folgendem, die Fixierung des Quecksilbers
betreffenden Satze, den man, aus dem Zusammenhange gerissen, für eine
Parodie halten könnte: „Nimm Quecksilber, soviel nötig ist, bringe es
in das Gefäß, von dem Du weißt, lasse es kochen, so wie Dir bekannt
ist, füge die Substanz zu, von der Du gehört hast, und zwar in der
Menge, von der die Rede war: dies ist das Geheimnis von der Fixation
des Quecksilbers.“ — Ein Werk derartiger Beschaffenheit kann ein mit
den echten Schriften des AVICENNA Vertrauter unmöglich als von
diesem Autor herrührend anerkennen. So kam denn schon KOPP zum
Schlusse⁠[4269], das Buch „De anima“, das erst seitens der Autoritäten
des 13. Jahrhunderts rühmend erwähnt werde und daraufhin sich bei deren
Nachbetern ganz übertriebener Wertschätzung erfreue, sei in nicht
sehr viel früherer Zeit auch abgefaßt und alsbald, um ihm erhöhte
Wirksamkeit zu sichern, kühnlich dem AVICENNA untergeschoben
worden. Nach Ansicht des Orientalisten WEIL, die KOPP
einholte, machen die vielen, allerdings zumeist stark entstellten
arabischen Namen und Bezeichnungen eine teilweise Übersetzung aus dem
Arabischen, oder doch die Benutzung ursprünglich arabischer Quellen,
sehr wahrscheinlich.


BERTHELOT⁠[4270], der auch hier die Ergebnisse KOPPS
völlig unberücksichtigt läßt, gibt zwar ebenfalls zu, daß die Schrift
„De anima“ viele Interpolationen enthalte, und daß man ihre, gegen
1300 schon wohlbekannte lateinische Übersetzung, die gemäß der
vorkommenden Namen und spanischen Worte im Laufe des 13. Jahrhunderts
in Spanien angefertigt zu sein scheint⁠[4271], dem AVICENNA
nur zugeschrieben habe⁠[4272]; dagegen erklärt er, wenn auch nicht in
ganz unzweideutiger Weise, das angebliche arabische Original doch
für ein echtes Werk des AVICENNA⁠[4273], wobei er sich u. a.
darauf stützt, daß an verschiedenen Stellen der Übersetzung arabische
liturgische Formeln und Gebräuche Erwähnung finden⁠[4274], und auch
gewisse Anklänge an den MORIENES (MARIANOS) und
DSCHABIR (nicht aber an den sog. GEBER)
auftauchen⁠[4275]. Für überzeugend wird man indes diese Ausführungen
um so weniger halten können, als Anklänge an die Kompilationen des
DSCHABIR bestenfalls auf gemeinsame Quellen hindeuten, während
MORIENES oder MARIANOS, wie schon weiter oben
hervorgehoben wurde, selbst eine Persönlichkeit mindestens fragwürdiger
Natur bleibt⁠[4276].


Gegenstände, über die sich PSEUDO-AVICENNA noch am
verständlichsten ausdrückt⁠[4277], sind die vier Geister und ihre
Eigenschaften, die Zusammensetzung der Metalle aus mehr oder weniger
Schwefel und Quecksilber, — das Vorhandensein des letzteren soll
die Schmelzbarkeit bedingen, das des ersteren die beim Erhitzen zu
beobachtende Entstehung von „azenzar“ (d. i. eigentlich Zinnober,
jedoch auch jedes andere rote Oxyd oder Sulfid) —, und die Gewinnung
des „besten“ Goldes mittels des Elixirs: zwar gibt es hierbei viele
Fälscher und Betrüger, doch kennt man auch die Wege, ihre Nachahmungen
vom Echten zu unterscheiden⁠[4278].


Für den Geist des späteren Mittelalters ist es sehr bezeichnend, daß
gerade diese so dürftige, inhaltsleere, betreff wirklicher Erfahrungen
und Tatsachen überaus armselige Zusammenstellung pseudepigraphischer
Natur für einen Ausbund wissenschaftlicher Weisheit und Zuverlässigkeit
galt, so daß man auf sie hin, und nicht seiner echten
Werke halber, den AVICENNA als „Hochgelehrtesten aller
arabischen Naturforscher“ und als „dux et princeps philosophorum“
verehrte⁠[4279]; der spanische Arzt MONARDES, der im 16.
Jahrhundert zu Sevilla wirkte, und dessen Werke CLUSIUS
(DE L’ÉCLUSE) ins Lateinische übersetzte, scheint sogar,
vermutlich irgendeiner älteren Tradition folgend, die Bezeichnung „dux“
wörtlich genommen zu haben, denn er macht AVICENNA zum „König
von Cordova“⁠[4280]!


15. ALBIRUNI (973–1048), einer der größten Gelehrten und
vielseitigsten Forscher und wohl der bedeutendste experimentierende
Physiker, den die arabische Litteratur zu verzeichnen hat⁠[4281], war
ein Gegner der Alchemie und Astrologie, über deren Verbreitung und
Pflege bei vielen Völkern er eingehende Mitteilungen machte. Die
sieben Metalle, zu denen das Quecksilber nicht zählt, haben das
passive, feuchte, weibliche Quecksilber zur Mutter, und den aktiven,
trockenen, männlichen Schwefel zum Vater⁠[4282]; nach der Anschauung
der Perser, besonders aber der Ssabier⁠[4283], stehen sie, weil auf
ihnen alle Handarbeit und daher das Wohl der Welt und der Menschheit
beruht, unter dem Schutze des mächtigen Engels SCHAHREWAR,
dessen Name Liebe und Sperma bedeutet⁠[4284]. Innige Zusammenhänge
verbinden sie mit den 7 Planeten, den Planetengöttern (deren Namen
in den Sprachen der Griechen, Araber, Perser, Syrer, Hebräer, Inder
und Chowarezmier aufgeführt werden)⁠[4285], sowie mit deren Statuen
und Idolen⁠[4286]: so z. B. bringt der Planet ARES Unglück,
desgleichen KRONOS, den Gott am siebenten Tage schuf, und dem
zu Ehren ABRAHAM seinen Sohn opfern wollte⁠[4287], während
„HERMES der Schreiber“ und APHRODITE „Sterne der
Sonne“ sind, und ZEUS sich von günstiger Natur erweist⁠[4288].
Das an Schätzen aller Art reiche Persien liegt nach HERMES
in der Mitte der Erde, während die sechs anderen wichtigsten Staaten
es im Kreise umgeben, wie das eben nur bei sechs Kreisen möglich ist,
die einen siebenten umschließen⁠[4289]; die Inder, die neun Teile der
Erde annehmen, zeichnen indessen eine andere Figur auf, in der aber ihr
Land gleichfalls als das der Mitte erscheint⁠[4290]. In Indien ist die
Alchemie unbekannt, oder wird doch nicht beachtet⁠[4291], vielleicht
weil das Land Überfluß an Kostbarkeiten aller Art hat; zu erwähnen
ist, daß man Zinn (rasâs alqalijj) aus Ceylon holt, aus Qalah (auf
Malakka?) und auch, wie ALSCHIRAZI anzudeuten scheint, aus
Hinterindien⁠[4292].





  Position von Persien nach   Hermes, als Zentrum der Welt




  Position von Indien, als   Zentrum der Welt






16. ALTUGHRAʾI (gest. 1128), Dichter und Alchemist,
nach GILDEMEISTER im Abendlande schon frühzeitig als
ARTEPHIUS bekannt geworden⁠[4293], erzählt, daß man Gold am
oberen Nil, aber auch am Oxus, in haarigen Ziegenfellen auffange, es
so in Körnern bis zur Größe von Fischschuppen erhalte und nachher noch
mittels Quecksilbers weiter „sammle“ [ausziehe; anreichere]⁠[4294]. Die
Alchemisten stellen mittels gewisser Apparate aus Glas und Ton⁠[4295]
die Edelmetalle auf künstlichem und verborgenem Wege her; sie haben
unzählige Geheimnamen, unter diesen 13 für Nûschâdir, 14 für Blei,
„das Metall des Kuhl“ [hier = Bleiglanz], 15 für Kupfer, 16 für Silber
(z. B. „weißer HERMES“, aussätziges Gold), 18 für Eisen, 20
für Gold und 51 für das so ungeheuer wichtige Quecksilber⁠[4296], das
zwar flüchtig und ein Geist ist, zugleich aber auch „ein Anfang der
Körper“ [eine Grundlage der Metalle]⁠[4297].


17. ALKHAZINI (um 1130) war ein Gegner der Alchemie, was bei
einem so trefflichen Experimentator nicht wundernehmen kann; er machte
sehr genaue Bestimmungen einer großen Anzahl spezifischer Gewichte,
ermittelte die Zusammensetzung gegebener Mischmetalle aus ihren
Dichten und gab auf Grund solcher Feststellungen den Kupferschmieden
und Gelbgießern (saffâr) Vorschriften zur Darstellung von Legierungen
bestimmten Aussehens und gewünschter Eigenschaften⁠[4298].





18. IBN ALʿAUWAM, der gegen 1150 in Sevilla das ausführliche
„Buch der Landwirtschaft“ verfaßte, erwähnt in diesem gelegentlich
das rote Arsen [Realgar], das man zum Vergiften von Vögeln und in der
Tierheilkunde gebraucht⁠[4299], das gebrannte schwarze [metallische?]
Arsen⁠[4300], den feinpulverigen Kohol [Schwefelantimon]⁠[4301], die
indische Tutia⁠[4302], den persischen Pulâd oder Fulâd [Stahl]⁠[4303],
das Zinn (qalah) und die schön verzinnten (moqasdar) nordafrikanischen
Kessel⁠[4304], sowie den aus Reis zu erhaltenden Essig, der von äußerst
kalter Natur, dabei aber so scharf ist, daß er selbst Gefäße und Steine
auflöst⁠[4305].


19. ABUʿLFADL (schrieb gegen 1175). Als genauer Kenner der
Farbstoffe und Drogen, „deren es 3000 gibt“, ihrer Verfälschungen und
deren Aufdeckung durch genaue Prüfung (u. a. durch Ermittlung der
Menge des eigentlich wirksamen Bestandteiles, z. B. bei Indigo)⁠[4306],
war er ein abgesagter Feind der Alchemisten, die das Volk mit
nachgeahmten Metallen, Edelsteinen und Perlen betrügen und gemeine
Metalle mittels gewisser Heilmittel zu weißen und zu röten verstehen,
z. B. zu Gold durch ‚Dawâ‘ (= Medizin)⁠[4307]. Häufig bedienen sie
sich des Quecksilbers (zîbaq), dessen beste Sorte aus Toledo kommt,
das „leicht flüchtig ist wie ein flüchtiger Sklave“ und daher erst
im Laufe der Arbeit [wieder] sichtbar wird⁠[4308]. Von den übrigen
Metallen kennt man meist vielerlei Arten: das Eisen (hadid) kann
männliches sein (aldhakar), weibliches weiches (narm âhan), Stahl
(fulâd), oder damasciertes; das Kupfer ist an sich rot, wird aber zu
prächtig gelbem Messing durch Zusatz von Tûtijâ, deren es namentlich in
Spanien vielerlei gelbliche, rötliche und bunte Sorten gibt, ferner zu
weißglänzendem, hartem, aber leicht brüchigem Isbâd-rûy oder Sefîd-rûy
durch Zugabe eines Fünftels Zinn⁠[4309]; Zinn (qalî, qasdîr) ist das
weiße Blei⁠[4310] im Gegensatze zum schwarzen. Letzteres zerbricht
trotz seiner Weichheit den Diamanten, der sich, auf einer Bleiplatte
befestigt, durch vorsichtiges Klopfen zwischen den Schneiden zweier
Hämmerchen zerteilen läßt⁠[4311], und liefert das leuchtende Bleiweiß,
das aus ihm durch Essig herausgezogen wird. Wie man aber wieder diesen
gewinnt, das vermag man nur durch die Praxis zu erlernen und auf keine
Weise aus den Büchern⁠[4312].


20. ALNABARAWI, der gegen 1200 lebte, bisher aber mir aus
den Auszügen des IBN BASSAM (13. oder 14. Jahrhundert)
bekannt ist, besaß gleichfalls ausgebreitete Kenntnisse über die
„3000 Drogen“ und ihre Verfälschungen⁠[4313], berichtet u. a. näher
über die verschiedenen Arten des Itmid oder Kuhl, des Nûschâdirs
und des Kamphers⁠[4314], und beschreibt die Sublimation (tasʿîd) und
Destillation (taqtîr), z. B. die Herstellung des aus der Gurke
(alqarʾ) durch Destillieren (saʿad) gewinnbaren Kampher-Wassers und
des destillierten Pechs (qatrân musʿad)⁠[4315]. Er erwähnt auch das
betrügerische Aufhellen dunkler Zuckersyrupe und Melassen durch Klären
mit Bleiessig (gewonnen durch Lösen von Bleiweiß in Essig) und weist
dessen Gegenwart dadurch nach, daß er die verdächtige Probe über eine
Abortgrube stellt, wobei Schwärzung eintritt [indem der entweichende
Schwefelwasserstoff schwarzes Schwefelblei bildet]⁠[4316].


21. ALDSCHAZARI und RIDWAN, die gegen 1200 über den
Bau kunstvoller Uhrwerke berichten, erwähnen unter den Materialien
rotes Kupfer, Messing, — beide auch verzinnt (murassas), oft „mit
einer dicken Schicht Zinn“ (anûk)⁠[4317] —, Bronze (sifr, sufr)⁠[4318],
Isfidrûy oder Isfâdrûy [= „Weißkupfer“, d. i. eine Art sehr heller
Bronce]⁠[4319], sowie Quecksilber⁠[4320].


22. ʿABD ALLATIF (1160–1231), der Verfasser der
ausgezeichneten Beschreibung Ägyptens und seiner Naturschätze, war
ursprünglich ein Freund der „großen Kunst“, erkannte sie aber bei
näherer Beschäftigung mit ihr und ihren Vertretern als „falsch,
nichtig, schwindelhaft, lügnerisch und trügerisch“⁠[4321].


23. ALDSCHAUBARI (schrieb gegen 1220 die „Enthüllung der
Geheimnisse“)⁠[4322]. Die „Genossen der Kîmijâ“, die Alchemisten,
sind Lügner, Gauner und Schwindler, die selbst ihre Fürsten schon
in frechster Weise hintergingen und täuschten; wer ihnen immer noch
glaubt, wird allein durch seine Erfahrungen belehrt werden, denn ihre
Kniffe zur Fälschung der edlen Metalle und Steine sind zahllos und die
Methoden ihrer Betrügereien belaufen sich auf dreihundert oder mehr.
So z. B. haben sie allein 47 Verfahren, um aus zerriebenem Perlmutter,
Glimmer, Quecksilber u. dgl. falsche Perlen zu bereiten, die sie in
Fische einlegen oder von Vögeln fressen lassen, um ihnen den rechten
Glanz zu erteilen⁠[4323], und allein 48 Verfahren, um aus Eierschalen
und Indigo oder Waid falschen Lasurstein zu gewinnen⁠[4324]. Sie
geben sich den Anschein, Silber und Gold aus einer gemeinen „Asche“
darzustellen, die aber vorher aus diesen Metallen durch Behandlung
mit allerlei schwefel- und arsenhaltigen Stoffen erhalten wurde und
sie beim starken Erhitzen, besonders mit gewissen Zutaten, wieder
zurückliefert⁠[4325]. „Reines Silber“ machen sie durch „Weißen“ von
20 Teilen Kupfer mit 1 Teil Auripigment (rasâcht), Realgar, Zarnich
[Arsenigsäure?], Quecksilber oder Sarkokolla; „reines Gold“ (ibrîz)
durch „Gilben“ oder „Rotfärben“ von Kupfer mit Auripigment, Zinnober,
Grünspan, grüner Tûtijâ u. dgl. unter dreimaligem Umschmelzen [zu
einer Art Bronze?]⁠[4326]; „echte Edelsteine“ endlich durch Herstellen
gewisser gefärbter Gläser und Schmelzen, angeblich gemäß den Rezepten
in PLATONS „Buch der Zauberkünste“⁠[4327]. Was die von
ihnen benützten Hilfsstoffe betrifft, so findet man Kuhl in Ispahan
und die „Tûtijâ der Weisen“, die auch al qalamî [Galmei] heißt, in
vielen Ländern⁠[4328]; Grünspan (zindschâr) und Bleiweiß (isfîdâdsch)
bereitet man durch Eingraben von rotem Kupfer oder schwarzem Blei
nebst natürlichem Nûschâdir und scharfem Essig (den man auch ohne
Destillation erhalten kann)⁠[4329] in den feuchten Erdboden⁠[4330];
Zinnober (zindschafar) durch „Töten“ von Quecksilber mit Schwefel,
Arsen [Arsensulfiden] und Essig, wobei man das geschlossene und gut
mit Ton gedichtete Gefäß im Ofen bei richtigem Feuer lange genug zu
erhitzen hat⁠[4331]; Bleiglätte (martak) durch Rösten von Blei und chubz
alfiddî [wörtlich Silber-Brod; Substanz unbekannter Natur] auf nicht
näher angegebene Weise.


ALDSCHAUBARI macht auch höchst merkwürdige Angaben über die
ungeheuerlichen Fälschungen der Gewürze, Wohlgerüche, Nahrungs- und
Gebrauchs-Mittel von den seltensten Drogen an bis zur Seifenlauge (râs
al sâbûn) herab⁠[4332], er bespricht zahlreiche Heilstoffe (z. B. die
7 Gallen von 7 Tieren) und Gifte (z. B. Bang, d. i. Bilsenkraut, für
dessen schärfste Sorte, die blaue kretische, der Essig ein unfehlbares
Gegenmittel bleibt)⁠[4333], und preist gewisse pflanzliche Öle, Fette
und Harze als unersetzlich für das Härten der Schwerter aus indischem
und damascener Stahl⁠[4334].


24. JAQUT (1178–1229) berichtet in seinem, auf Grund der
zuverlässigsten alten Quellen verfaßten „Geographischen Wörterbuche“,
daß Zinn von bester, einzig in der Welt dastehender Güte aus Qalah (auf
Malakka) gebracht wird, aber auch, wie dies schon ALISTAKHRI
und ALBIRUNI wußten, aus Ceylon und Fars (Persien) und
außerdem noch aus Spanien⁠[4335]. Kupfer ergibt mit Zinn, aber auch mit
anderen Metallen und Erzen, schöne Legierungen, aus denen man in Indien
herrliche Arbeiten herstellt; solche kommen u. a. aus Kulam (Malabar),
woselbst man auch Porzellan erhalten kann, das aber weder so fein, noch
so weiß, noch so durchscheinend ist wie das echte chinesische⁠[4336]. —
Quecksilber findet sich in Chorasân, besseres (reineres und schwereres)
in Persien, das beste aber in Spanien, und zwar nach dem Berichte
ALIDRISIS [des berühmten Geographen; um 1150] im Gebirge
Burianus oder Murianus [= Sierra Morena], sowie in Abâl nächst Cordova
[Almaden; almaʿden = das Bergwerk]⁠[4337].


Der Reichtum Spaniens an Zinnober und Quecksilber ermöglichte es
schon dessen Khalifen ABD ARRAHMAN II. (912–961), seinen
Lustgarten (nächst Cordova?) durch einen mit Quecksilber gefüllten
Teich auszuschmücken⁠[4338], und der Palasthof seines Zeitgenossen, des
Khalifen MUKTADIR in Bagdad, dürfte (917) einen ebensolchen
enthalten haben, der freilich „als gefüllt mit flüssigem Zinn (rasas
qalî), heller leuchtend als poliertes Silber“ beschrieben und
durch einen „mit geschmolzenem Golde gefüllten“ noch übertrumpft
wird⁠[4339]; aber bereits 868 legte AHMED IBN TULUN in Kairo,
und ebenda 892 der Statthalter CHUMARAWAIH „ein Bassin an,
von 50 Ellen im Gevierte, gefüllt mit Quecksilber, — im Vollmond
ein unvergleichlicher Anblick —, dazu bestimmt, sich auf seiner
Oberfläche auf Luftkissen zu schaukeln und so in recht sanften Schlaf
einzuwiegen“⁠[4340].


Eine besonders bemerkenswerte Anwendung fand das Quecksilber zum
Füllen kunstvoller Uhren (s. oben bei ALDSCHAZARI und
RIDWAN) [die in Spanien noch zur Zeit König ALFONS
X. (1252–1284), des bekannten Förderers der Astronomie, gebräuchlich
waren⁠[4341]].


25. IBN ALBAITAR aus Malaga (gest. 1248), der Verfasser
eines sehr ausführlichen Wörterbuches der Heil- und Genußmittel,
erwähnt zwar vielerlei Mineralien, Salze, Metalle usf., aber seinem
pharmazeutischen Hauptzwecke gemäß fast stets nur vorübergehend. Er
spricht z. B. vom Gold⁠[4342], Taliqûn, „einer Art Kupfer“⁠[4343],
Rasas, dem schwarzen Blei, das den sonst nur durch Feuer zerstörbaren
Diamant „zerbricht“⁠[4344], Kazdir, dem weißen Blei, aus dem man Gefäße
anfertigt⁠[4345], der Bleiglätte, die in Essig gelöst süß wird⁠[4346],
dem Sublimat aus Quecksilber⁠[4347], usf.; ferner beschreibt er die
Vorgänge der Sublimation, der Destillation, des Ausschmelzens usf.,
durch die vielerlei wichtige Substanzen gewonnen werden, während die
wertlosen Schlacken (chabath) zurückbleiben⁠[4348].


26. IBN MANSUR (13. Jahrhundert) schrieb in persischer
Sprache ein Steinbuch, das in Gestalt der türkischen Bearbeitung durch
ALDSCHAFFARI auf uns gekommen ist⁠[4349]. Als die 7 einfachen
Metalle führt es auf: Gold, Silber, Kupfer, Zinn, Eisen, Blei, Châr
Sinî [das, wie oben erwähnt, in Wirklichkeit ein Mischmetall ist]. Von
Legierungen erwähnt es: Messing (schabah, türk. birindsch) aus Kupfer
und dem Rauche der Tutijâh; Bronze (sufr, türk. tudsch) aus Kupfer und
Qalaî (Zinn); Tal, „ein gelbes Erz“ [eine Art Messing?] aus Kupfer und
Blei [weißem, d. i. Zinn?]; Taliqûn, eine messing- oder bronzeähnliche
Legierung aus Kupfer, Tutijâh und noch mehreren anderen Metallen⁠[4350];
Derâ-rûy, eine Legierung aus Kupfer, Messing, Bronze und Tal; Sachtah,
eine Legierung aus Silber, Kupfer und Quecksilber; Heft-Dschosch
[Sieben-Geschmolzenes], eine Legierung aller sieben Metalle.


27. ALQAZWINI (gest. 1283). Der von WÜSTENFELD
herausgegebene arabische Text seiner umfassenden „Kosmographie“, von
dem ETHÉ einen großen Teil ins Deutsche übersetzte⁠[4351],
hat sich neuerdings leider als eine späte, erst dem 18. Jahrhundert
entstammende Überarbeitung erwiesen⁠[4352] und ist daher nur mit
Vorsicht zu benützen.


Aus der Urmaterie entstanden nach ALQAZWINI die vier
Elemente (arkân), die auch Mütter heißen und gegenseitigen Überganges
ineinander fähig sind⁠[4353]; sie erfüllen, wie alles, so auch die
im Innern der Erde vorhandenen Dünste und Flüssigkeiten, aus denen
sich zunächst, unter Vereinigung von Wasser und Erde, das Quecksilber
abscheidet, zugleich aber unter Verkochung der Luft und der übrigen
Elemente durch Feuer zu einem Öle, der Schwefel⁠[4354]. Aus diesen
beiden bilden sich weiterhin, je nach den Einflüssen und Farben der
Planeten, — namentlich des „Schatzmeisters“ KRONOS und des
Mondes —, alle übrigen Metalle und Mineralien und entfalten sich
besonders schön und rein mit zunehmendem Monde, wie dies sämtlichen
Bergleuten längst durch eingehende Erfahrungen bekannt ist⁠[4355].
Auf solche Weise entspringen also, je nach den Verhältnissen und
Umständen, die 7 Metalle, d. s. Gold (dhahab), Silber (fidda),
Kupfer (nuhâs), Zinn (usrub), Eisen (hadîd), Blei (rasâs) und Châr
Sînî, das man mittels einer mineralischen rötlichbraunen Substanz
gewinnt, die in China gefunden und auch Tutia oder Tutanega genannt
werden soll⁠[4356]. Durch langsames Abtropfen und sehr allmähliches
Gerinnen in den Klüften der Gebirge verdichten sich ferner die Salze,
Vitriole und Alaune (z. B. der schön weiße aus Jemen)⁠[4357], Natron
und Salmiak⁠[4358], die öligen Schwefel und Arsene⁠[4359], Naphtha,
Asphalt und Pech⁠[4360], Markasit und andere Erze⁠[4361] und zuletzt
noch die Edelsteine⁠[4362], u. a. der Diamant, der vielen auch für eine
Versteinerung des himmlischen Feuers gilt, trotz seiner ungeheuren
Härte aber durch Blei „zerbrochen“ wird⁠[4363]. Berühmte Fundorte
sind: für Edelsteine und Diamanten Ceylon⁠[4364]; für Schwefel, auch
gelben und roten [Auripigment, Realgar], Vitriole, Blei und Antimon
[Blei- und Antimonglanz] die Berge des Demawend sowie der in Spanien
gelegene Gebl-al-kohl (Berg des Bleiglanzes), woselbst das Wachsen mit
zunehmendem Monde besonders deutlich zu beobachten ist⁠[4365]; für Zinn
und Quecksilber „wie sonst nirgends“ Spanien⁠[4366]; für Gold, Silber,
Messing, Eisen, Türkis, Naphtha und Steinkohle Transoxanien⁠[4367]; für
Gold, Silber, Kupfer und Eisen die Inseln des persischen Meeres⁠[4368];
für Magnetstein, dessen Kraft durch Knoblauch gebrochen, durch Essig
aber wieder hergestellt wird, der Magnetberg im indischen Meere⁠[4369].
Auf den Inseln dieses Ozeans ist Eisen sehr selten und kostbar, die
Bewohner der Nikobaren tragen es sogar als Schmuck, die Sumatras und
anderer Inseln tauschen es gegen Ambra ein⁠[4370]; außer dem weichen
weiblichen Eisen (narm âhen) hat man auch das harte männliche [=
Stahl]⁠[4371], aus dem man die Schwerter macht, die wie Zinn glänzen,
aber nicht aus Zinn bestehen⁠[4372].


Beim Erhitzen der Vitriole entweichen dicke Dämpfe, die äußerst
übelriechend und gesundheitsschädlich sind, wegen ihrer Schärfe zum
Ausräuchern dienen und bei Berührung mit Wasser oder wässerigen
Flüssigkeiten große Hitze erzeugen⁠[4373].


Eine Anzahl weiterer zugehöriger Angaben ALQAZWINIS ist einem
von RUSKA übersetzten, den Mineralien gewidmeten Abschnitte
seiner „Kosmographie“ zu entnehmen⁠[4374]: unter dem Einflusse von
Kälte, Wärme, Trockenheit und Feuchte entstehen zunächst Quecksilber
und Schwefel, weiterhin aber aus diesen die Mineralien, deren es
700 gibt⁠[4375]. Das Quecksilber ist eine etwas beschädigte Art des
Silbers, entwickelt beim Erhitzen einen furchtbar giftigen Dampf⁠[4376],
ergibt beim Kochen in einem geschlossenen Kolben jenen roten Zinnober
(zundschufr), der sich auch in den Gruben bei der Einwirkung von
Schwefel auf Quecksilber ausscheidet⁠[4377], und ist [als Salbe] sehr
geeignet zur Vernichtung von Läusen und anderem Ungeziefer⁠[4378].
Auch der Schwefel bildet leicht Dämpfe, verflüchtigt sich in Gestalt
solcher bei der Entstehung der Metalle und verdichtet sich dabei z. B.
zu Malachit, wenn er aus werdendem Kupfer, zu Smaragd aber, wenn
er aus werdendem Golde entweicht⁠[4379]. — Gold ist beständig und
unveränderlich, aus Kupfer dagegen (und auch aus Messing) wird durch
Essig Grünspan herausgezogen⁠[4380], auch erhält man aus [geschmolzenem]
Kupfer durch Einwerfen eines gewissen Zusatzes, der es zu festem Steine
macht, die giftige Legierung Tâlîqûn, und ebenso durch Verschmelzen
mit den sechs anderen Metallen die Legierung Haftdschausch (=
7-Geschmolzenes)⁠[4381]. Wie den Grünspan aus dem Kupfer, so zieht Essig
das Bleiweiß (isfîdâdsch = weißes Wasser) aus dem Blei heraus, das man
u. a. aus dem bleihaltigen Itmid [Bleiglanz?] darstellt⁠[4382]; die
Dämpfe des Bleies sind giftig und das nämliche gilt vom Bleiweiß und
von der beim Rösten aus ihm entstehenden Mennige⁠[4383]. Das Blei ist
der Feind des Diamanten, der sich in einer unzugänglichen Talschlucht
Indiens findet, wegen seiner ungeheuren Härte zum Bohren der Gesteine
dient, durch Bocksblut aber zersprengt wird⁠[4384].


Produkte der Verdichtung sind ferner die Salze, Boraxe (tinkâr), Alaune
(schabb), Vitriole usf.⁠[4385]. Die Alaune gebrauchen die Färber zum
Beizen und Fixieren der Farbstoffe, die Chemiker aber zum Reinigen und
Färben der Metalle⁠[4386]. Die Vitriole werden bald durch Eisen gelb und
rot, bald durch Kupfer grün gefärbt; die Kalkand und Kalkadis genannten
sind äußerst scharf und hitzig, dienen zum Räuchern und ergeben
beim Erhitzen unter Entwicklung eines furchtbaren Dunstes Kalkatâr
[Colcotar]⁠[4387]. — Den Salzen ähnlich, aber sublimierbar, ist der
Nauschâdar [Salmiak], der sich in vielen Gruben findet, sowie im feinen
hitzigen Dunst der Bäder⁠[4388].





Weitere Ergebnisse mehr oder minder weit fortgeschrittener Verdichtung
sind u. a. noch: Die Naphtha (naft), deren schwarze Sorte durch
Destillation mit Helm und Alambik weiß wird⁠[4389]; die Tûtijâ, die
nach einigen ein beim Reinigen des Kupfers [?] entweichender Rauch
ist, nach anderen nur in Silbergruben vorkommt, nach noch anderen aber
aus gewissen farbigen Mineralien Indiens [Vitriolen?] besteht⁠[4390];
die Magnesia [hier = Braunstein], die durch ihren Bleigehalt [!]
Kiesel und Alkali zu Glas zusammenschmilzt⁠[4391]; der Magnet, der
den berühmten Magnetberg bildet und seine Kraft durch Gegenwart von
Zwiebeln oder Knoblauch verliert, durch Essig oder Bocksblut aber
wiedergewinnt⁠[4392]; die nur sehr allmählich reifenden Edelsteine, wie
der Diamant, der Smaragd, der Jâkand [Jâqût = ὑάκινθος, Hyazinth]⁠[4393]
und viele andere. Nicht zu diesen gehörig ist der Kahrubâ [=
Strohräuber, d. i. Bernstein], der vielmehr das verhärtete Harz des
römischen Nußbaumes vorstellt⁠[4394].


Viele Mineralien sind, wie schon ARISTOTELES [d. h. das
„Steinbuch des ARISTOTELES“] lehrte, wichtig für die Kunst der
Metallverwandlung, niedergelegt in den Büchern des HERMES,
aus denen u. a. auch ALEXANDER DER GROSSE  seine medizinischen
und chemischen Kenntnisse schöpfte⁠[4395]. Das Arsen, sowohl das gelbe
und rote, wie das beim Calcinieren entstehende weiße, die sämtlich
furchtbare Gifte sind, Fliegen und Läuse töten, und zuweilen auch als
Depilatorien Verwendung finden, weißt das Kupfer⁠[4396] und ebenso
wirkt der calcinierte arsenhaltige Ifrangis [Stein der Franken] beim
Projizieren auf 50 Teile Kupfer⁠[4397]. Auch der schwefelhaltige
Markasit dient in der chemischen Kunst zur Überführung von Kupfer
und Blei in Silber, oder doch in ein silberähnliches Metall⁠[4398];
aus Blei, Kupfer, Eisen und Zinn ergeben ferner gutes Silber die
Steine Talk, Baumwollmagnet, Kidâmi und Karsijâd⁠[4399], welche
letzteren, ebenso wie der Furslus, der Wollmagnet und der Bleimagnet,
auch Quecksilber zu glänzendem, festem, ausgezeichnetem Silber
härten⁠[4400]. Der Wetzstein erzeugt aus Silber ein dem Gold sehr
ähnliches Metall⁠[4401], der Satansstein färbt 14 Teile Silber zu rotem
Gold⁠[4402], der Stein Hâdî sowie die Korallenasche fixieren Quecksilber
zu Gold⁠[4403], der Chrysolith [= golderzeugender Stein] und der rote,
indische Stein Hâmî gilben auch Kupfer zu Gold, das durch Talk noch
ganz besonders schön glänzend wird⁠[4404].


28. ALDIMESCHQI (1256 bis 1327 oder 1331), Verfasser der
berühmten, sehr ausführlichen „Kosmologie“⁠[4405], aus der schon weiter
oben das die Ssabier Betreffende angeführt wurde. Allgemeiner Ansicht
nach, die schon zur Zeit des IBN WAHSCHIJAH (um 900) die
herrschende war, erweisen sich die sieben Metalle, d. s. Gold, Silber,
Kupfer, Eisen, Zinn, Blei und Châr Sinî (nach anderen aber Quecksilber,
nach noch anderen Zink)⁠[4406], sämtlich als nahe verwandt, da sie
alle aus verschiedenen Mengen Schwefel und Quecksilber von mehr oder
minder hoher Reinheit zusammengesetzt sind und sich untereinander
wie Blüten, Knospen und Früchte verhalten⁠[4407]; nach Farbe, Natur
und Eigenschaften gleichen sie den sieben leuchtenden Planeten, denen
sie zugeordnet und durch deren Strahlen sie entstanden sind, und mit
Recht sagt daher der Mystiker IBN ALʿARABI (gest. 1240): „Gold
und Silber sind die großen Namen, abhängig von den Planeten und ihren
Häusern“⁠[4408].


Der Schwefel ist der „Vater der Metalle“, der „Samen der
Metalle“⁠[4409], er verdichtet sich aus den öligen Teilen der irdischen
Wässer und Ausdünstungen, findet sich daher in manchen Quellen und in
der Nähe der Vulkane⁠[4410] und ist gelb, auch rötlich oder weißlich,
leicht entzündlich und sehr brennbar⁠[4411]; ihm äußerst ähnlich,
aber schwieriger entflammbar, sind das gelbe und rote Arsen und das
männliche oder weibliche Sandarach, das, mit Kalk vereinigt, den
Indern als wirksamstes Enthaarungsmittel dient⁠[4412], sowie auch das
Arsen, „Dik ber Dik“ [aus einem Tiegel in den andern sublimiert;
Arsenigsäure], das Rattengift, das in Spanien auch als „Erde“ [Mineral]
vorkommen soll⁠[4413]. — Das Quecksilber, die „Mutter der Metalle“,
bildet sich durch allmähliche Verdichtung des himmlischen Wassers,
namentlich des auf Schwefel fallenden; es ist zwar äußerlich weiß,
innerlich aber rot, ergibt Legierungen mit den Metallen, besonders auch
mit dem Gold, dessen „Magnet“ es ist, weißt das Kupfer und löst sich
in der Hitze zu Dampf auf, der tödlich ist wie Kohlendunst⁠[4414]. —
Erst weiterhin vereinigen sich, wie angegeben, Schwefel und Quecksilber
miteinander; sie reifen dann, je nach den Umständen und der Länge der
Zeit, zu einem oder dem anderen der 7 Metalle heran.


Die Alchemisten, die alle diese Lehren aufstellen, versichern nun,
die Natur nachahmen, das Reifen beschleunigen und so künstlich Gold
und Silber machen zu können; aber alles, was sie behaupten, ist
unmöglich und unwahr, und sie selbst sind Täuscher, Betrüger, Fälscher,
Münzfälscher, bestenfalls „Färber“, niemals aber „Macher“⁠[4415]. Ihre
Theorien „alle Metalle verwandeln sich beim Erhitzen in Quecksilber;
die Blüte Quecksilber trägt die Frucht Gold; die übrigen Metalle
sind Zwischenstufen und enthalten mehr Schwefel, ...“ sind verkehrt
und unsinnig, denn jedes Metall ist und bleibt ein besonderes Wesen,
allein abhängig von der Natur des zugehörigen Planeten, seines
Erzeugers⁠[4416]. Ihre Vergleiche „Vitriol, Galläpfel und Wasser, obwohl
nicht schwarz, geben zusammen schwarze Tinte; Kieselsand, Alkali und
Magnesia [Braunstein], obwohl nicht durchsichtig, geben zusammen
durchsichtiges Glas; so geben unsere Präparate zusammen Silber oder
Gold,...“ führen irre und beweisen gar nichts⁠[4417]. Alles, was sie
vermögen, kommt darauf hinaus, dem Blei durch verschiedene Zusätze
eine silberähnliche Farbe zu erteilen, den Zinnober, den sie „roten
Schwefel“ und „Salz der Sonne“ nennen, für Gold zu erklären und
auszugeben, u. dgl. ähnliches⁠[4418].





In Wahrheit wird das Gold aus den Mineralien, deren es 700 oder
mehr gibt, durch die Hitze der Sonne, seines Planeten, ausgekocht,
weshalb es auch fast nur in heißen Ländern verkommt; Quecksilber
haftet ihm an, die Ausdünstung des Bleies macht es zerbrechlich und
durch Salmiak wird es glänzend⁠[4419]. — Silber findet sich in
der Nähe des persischen Golfes und nördlich vom asowischen Meere, wo
es noch mit den unvollkommensten Mitteln ausgeschmolzen wird⁠[4420].
— Kupfer, von dessen griechischem Namen Kypros sich auch
jener der Insel Cypern herschreibt⁠[4421], schätzen manche Negervölker
höher als Gold, wie das auf einigen indischen Inseln auch mit dem
Eisen, in den Ländern der Nilquellen (Gânah) mit dem Zinn, und in
Abessynien mit dem Messing der Fall ist⁠[4422]. Das „weiße Kupfer“,
Isfid-rûy, auch Isfad-rûy, Isbâdârîh, Sefidrûy, von manchen auch
Châr sinî genannt, aus dem man prächtig klingende Glocken, Spiegel
u. dgl. anfertigt, ist eine Art sehr heller, weißglänzender, harter,
leicht und trefflich polierbarer Bronze, zeigt aber zuweilen auch
gelbliche bis goldige Färbung, oder ein Gemenge hellerer und dunklerer
Teile; es kommt aus China, wo es Pe-tong = „weißes Kupfer“ heißt,
und besteht nach chinesischen Werken aus einer Legierung von Kupfer,
viel Zinn (ein Fünftel und mehr) und etwas Arsen, das den aus ihm
angefertigten Waffen tödliche Eigenschaften erteilen soll⁠[4423]. —
Zinn, qasdîr, qalî, anûk, maqad, weißes rasâs (Blei) genannt,
halten viele für ein aussätziges oder pockennarbiges Silber, so wie
sie das Blei für ein unfertiges und ungares Gold erklären⁠[4424]. —
Eisen wird aus vielerlei Erzen gewonnen, vor allem aus Hämatit
[Roteisenstein], dem Chumâhan oder Kamâhen, von dem es mächtige
Lager zwischen Nil und rotem Meer gibt⁠[4425]; das beste, namentlich
für Schwerter geeignetste, kommt aus Indien und China⁠[4426]. Aus
ungeheuren Eisenplatten verfertigte ALEXANDER DER GROSSE  die
Mauer um die wilden Völker zu Magog im äußersten Norden der Erde,
ferner erbaute der persische König SAPOR [241–272] einen
Aquädukt, ruhend auf riesigen, eisernen, mit „Bleizement“ vergossenen
Säulen⁠[4427]. Zu den größten Merkwürdigkeiten gehört es, daß ein Stein,
der Magnetstein, das Eisen anzieht und oft das Doppelte seines eigenen
Gewichtes festhält⁠[4428]; noch gesteigert wird seine Kraft durch
Berührung mit Bocksblut, das auch sonst sehr wunderbare Eigenschaften
zeigt, denn nach dem Bestreichen damit werden die Diamanten im Feuer
schmelzbar, und kupferne (bronzene?) Waffen verursachen tödliche
Wunden⁠[4429] — Ithmid, das schwarze Antimon [bald Spießglanz,
bald metallisches Antimon], soll aus dem Kupfer in Gegenwart zu vielen
Schwefels entstehen und „verbrennt“ die meisten anderen Metalle, selbst
das Eisen⁠[4430]. Das beste findet sich in Ispahan, am Ebro, sowie in
Andalusien, wo es mit zunehmendem Monde wächst; eine Quelle bei Cadix
liefert einmal im Jahre während einer Woche geschmolzenes Blei und
schwarzes Quecksilber, das zu schwarzem Antimon erstarrt⁠[4431]. —
Zink, das einige, wie angegeben, zu den 7 Metallen zählen⁠[4432],
kommt einzig aus China, und niemand vermag zu sagen, wie es dort
hergestellt wird; es ist ein weißes Metall, gleicht dem Zinn, hat aber
einen dumpfen Klang und zeigt sich veränderlich, indem es allmählich
seine Farbe und Härte verliert⁠[4433] [sich oxydiert, zerfällt, ...];
seine persische Bezeichnung ist Isfidrûy, d. i. weißes Kupfer, auch
Sapîd-rûy, Isbidâri, Sbiadâr [wovon sich der alte Name „Spiauter“ für
Zink ableitet]⁠[4434].


Zu den wichtigsten Mineralien zählen: Pyrit und Markasit [Schwefelkies
u. dgl.], deren 7 Arten die 7 Metalle enthalten sollen, die man
aus ihnen gewinnen kann, indem man den gleichzeitig vorhandenen
vielen Schwefel abscheidet⁠[4435]; die Magnesien, vor allem die der
Glasmacher [= Braunstein]⁠[4436]; der Asbest⁠[4437]; der Salmiak, dessen
natürliche Sorten aus China, Persien und Ferghâna kommen, während man
ihn in Ägypten künstlich zu bereiten versteht⁠[4438]; die Naphtha,
die weithin ausgeführt und u. a. von den koptischen Christen [in
Ägypten] nebst Pulver und sonstigen geeigneten Substanzen zur Feier
des Weihnachtsabendes angezündet und verbrannt wird⁠[4439]. Manche
Arten Naphtha sind von Natur aus wasserhell und so flüchtig, daß man
sie nicht in offenen Gefäßen aufbewahren kann, andere werden aus einer
Art Erdpech erst in trüber und dunkler, dann aber durch nochmalige
Umarbeitung in klarer und weißer Beschaffenheit gewonnen, und zwar
„indem man sie wie Rosenwasser destilliert“⁠[4440]. Letztere Kunst
wird hauptsächlich in Damaskus betrieben, und man bedient sich dabei
besonderer, oft in mehrstöckig aufgebaute Öfen, besser aber in Wasser-
oder Dampf-Bäder eingesetzter Gefäße aus Blei, Eisen oder Glas⁠[4441];
das richtig Überdestillierte [Übergeschwitzte; Schweiß = araq]⁠[4442]
ist von bester Beschaffenheit, dauernd haltbar und schön klar, so wie
man auch wieder vom Bergkrystall sagt, daß er „durchsichtig ist wie
reines destilliertes Wasser“⁠[4443].


29. ALAKFANI (auch ANSARI und ALSACHAWI
genannt; gest. 1348). Alkîmijâ ist die Kunst, den Metallen, die
sämtlich nahe verwandt und nur in kleinen Akzidentien verschieden sind,
gewisse noch erforderliche, sie ein wenig verändernde Eigenschaften zu
erteilen und so zur Erzeugung von Silber und Gold zu gelangen⁠[4444];
dies geschieht mit Hilfe des „geehrten Steines“ Aliksîr, der ganz wie
die Krankheiten und Schäden der Menschen auch die der Metalle heilt,
z. B. Aussätzigkeit, Epilepsie, Apoplexie, Verbrennungen, ..., und
sie hierdurch in Silber oder Gold überführt, — ohne dabei selbst
die geringste Veränderung zu erleiden. Alle Mitteilungen der Alten
über seine Herstellung, für die auch die Einflüsse der Planeten (vor
allem des HERMES) von Belang sind⁠[4445], lauten undeutlich,
dunkel und rätselhaft und mußten dies auch, da [technische]
Schwierigkeit und [moralische] Gefahr der Sache die größte Vorsicht
bedingen. Notwendige Materialien sind Schwefel und Quecksilber, als
Grundlagen der Metalle, sublimierter Zarnich [Arsenigsäure], der das
Kupfer ebenso weißt wie die Tûtijâ [Galmei u. dgl.], ferner gewisse
Salze und Aschen, pflanzliche und tierische Substanzen, sowie endlich
unedle Metalle, deren Menge nach bestimmten Gewichtsverhältnissen der
Wage zu bemessen ist⁠[4446]. Deshalb heißt die Kîmijâ auch „Wissenschaft
der Wage“, weil allein mittels dieser die zur Gewinnung des Elixirs
und der Edelmetalle erforderlichen Mischungen nach vorgeschriebenem
Gewicht oder Volum so kombiniert werden können, daß ihr Gewicht und
Volum dem des „Gesuchten“ gleich ist; wie viel aber auf die richtigen
Verhältnisse ankommt, zeigt die Erfahrung, daß verschiedene Stoffe in
einer Flüssigkeit bald schwimmen, bald untersinken, bald eben nur die
Oberfläche berühren⁠[4447].


Das Elixir fixiert auch das Quecksilber und verwandelt Krystall,
dessen schönste Sorte der arabische Bergkrystall ist⁠[4448], in
Edelsteine⁠[4449]; die wertvollsten von diesen sind der fleischfarbige
oder rötliche Korund (jaqût)⁠[4450], die Perle (dschauhar)⁠[4451] und der
Diamant, der auch aus Jemen, Cypern und Macedonien kommt (?), Stahl-
oder Silberglanz zeigt und ganz außerordentlich giftig ist⁠[4452].


30. IBN KHALDUN (geb. 1332 in Tunis, gest. 1406 in Kairo;
der bekannte Historiker)⁠[4453]. Die Alchemisten geben vor, ein aus
mineralischen, pflanzlichen oder tierischen Stoffen dargestelltes,
bald festes, bald flüssiges Präparat „Aliksîr“ zu besitzen, von dem
schon ein Körnchen oder ein Tropfen genügen soll, um 1000 Teile
der passend vorbehandelten „Körper“ des Kupfers oder Silbers mit
„Geist“ zu erfüllen und sie hierdurch, kraft einer erfolgenden
Fäulung, „Vermählung“ oder „Verbindung“, in reines Silber oder
Gold zu verwandeln⁠[4454]. In Wirklichkeit gibt es aber eine
Alchemie ebensowenig wie eine Astrologie oder Magie, und es ist
gerade so vergeblich, sich mit ihren rätselhaften, unsinnigen und
unverständlichen Schriften und Vorschriften zu beschäftigen, wie
Astrologie oder Magie zu studieren⁠[4455]: weder sind die Metalle
tatsächlich „nahe verwandt“ und „leicht ineinander verwandelbar“, noch
läßt sich ihr angeblich 1000 Jahre währendes „Reifen“ in der Natur
beweisen, nachahmen oder beschleunigen, auch gibt es keinen „Stein
der Weisen oder Alkîmijâ“, und er erzeugt daher auch nicht „einer
Hefe gleich aus wenigem Golde vieles“⁠[4456]. Niemals hat die Alchemie
einen Erfolg gezeitigt, niemals hat sie einen Armen reich gemacht,
— „ABUʿLHASAN blieb stets arm und schmutzig“, sagt bereits
der „Fihrist“⁠[4457] —, und wie schon der arme ALFARABI
sie verteidigte, während der reiche AVICENNA sie verwarf,
so betreiben sie auch jetzt noch die Bedürftigen und nicht etwa
die Wohlhabenden⁠[4458]. Die Alchemisten waren und sind Lügner und
Betrüger: sie wissen Kupfer mit Quecksilber oder Sublimat wie Silber zu
weißen, schlechten Metallgemischen Goldglanz zu verleihen, kupfernen
Schmuck auf allerlei Weise mit dünnen Schichten Gold oder Silber zu
überziehen und ihn für echten auszugeben, und alle diese oder ähnliche
Unterschleife führen sie so geschickt aus, daß nur der ganz Erfahrene
ihren Schlichen entgehen kann. Endlich betreiben sie auch noch
Falschmünzerei, in der sich namentlich die Studierenden des Rechtes
und der Theologie im Maghreb (Nordwest-Afrika) hervortun, weshalb man
dort nicht wenige der Ertappten mit abgehauenen Händen umhergehen
sieht⁠[4459].


31. ABUʿLFADIL, im letzten Drittel des 16. Jahrhunderts,
zur Zeit des nordindischen Königs AKBAR, der ein Anhänger
der Alchemie war und selbst Gold erhalten zu haben glaubte⁠[4460],
macht einige Mitteilungen über Metall-Legierungen und zählt unter
diesen auf⁠[4461]: a) Sefîdrûy, aus Kupfer und Zinn, eine sehr helle
Bronze⁠[4462]; b) Kaulpatr (?), aus Sefîdrûy mit mehr Kupfer; c)
Rûy, aus Kupfer und Blei [weißem = Zinn?]; d) Birindsch, aus Kupfer
und Tûtijâ [Galmei, ...], d. i. Messing von verschiedener Färbung;
e) Sîm-i-Suchtah, aus Silber, Bronze und Blei; f) Hescht-Dhât =
„(aus) acht Sachen“, also ein Mischmetall aus acht Bestandteilen; g)
Haft-Dschôsch = aus Sieben oder Sieben-Geschmolzenes, bestehend aus den
7 Metallen Tilâ (Gold), Nukra (Silber), Mis (Kupfer), Ahan (Eisen),
Surb (Blei), Qalî (Zinn) und Rûh-i-Tûtijâ, wörtlich „Geist des Galmeis,
Galmeigeist“, d. i. metallischem Zink. Mit Haft-Dschosch identisch soll
auch Tâliqûn sein, das indessen andere für ein aus China kommendes und
mit einem Giftstoff [Arsen?] versetztes „siebenmal gekochtes Kupfer“
halten, und noch andere für eine besondere Legierung aus Kupfer oder
Eisen.


32. (Anhang): Die Erzählungen „1001 Nacht“. Diese
Erzählungen⁠[4463] gehören zu den merkwürdigsten und eigenartigsten
Dokumenten der gesamten muslimischen Kulturgeschichte und erfordern
daher an dieser Stelle Berücksichtigung, obwohl man sie keineswegs
als ein einheitliches Werk ansehen kann, und nicht sowohl von ihren
Verfassern als von ihren Sammlern zu sprechen hat⁠[4464]. Die Rahmenform
des Ganzen, aber auch mancherlei des Stoffes, ist zweifellos indischen
Ursprunges⁠[4465]; in Persien waren die Märchen wohl mindestens
schon seit dem 8. Jahrhundert im Umlaufe, und dort lernten sie auch
die Araber kennen, bei denen sie aber noch im 10. Jahrhundert der
„Fihrist“ als „persische“ bezeichnet, und ALMASʿUDI unter
persischem Titel als die „1000 Erzählungen“ oder „1000 Nächte“
erwähnt, die jedoch damals schon mit neuen, nachträglich eingeführten
Geschichten durchsetzt waren⁠[4466]. Ein alter Grundstock reicht also
vermutlich bis in die abbasidische Frühzeit zurück, und Bagdad lieferte
auch die Hauptmenge der späteren Zutaten⁠[4467]; ihre maßgebende Gestalt
erhielten jedoch die Erzählungen „1001 Nacht“, — dieser Name
kommt nicht vor dem 12. oder 13. Jahrhundert auf⁠[4468] —, erst im
Kairo der Mamluken-Dynastie, also während des 13. Jahrhunderts⁠[4469],
und das älteste erhaltene Manuskript der so neu geschaffenen Gestalt
ist etwa um 1350 niedergeschrieben⁠[4470]. Weitere Umarbeitungen brachte
die Folgezeit, und zwar bis in das 18. Jahrhundert hinein⁠[4471].


Da aus dem Werke selbst nur ganz vereinzelte feste Daten zu ersehen
sind⁠[4472], so kann naturgemäß von chronologischer Sicherheit zumeist
keine Rede sein, immerhin ist aber, abgesehen von gewissen, schon
ihrem Inhalte nach leicht kenntlichen, späten Einschiebungen, der
weitaus größte Teil der Angaben sehr wertvoll und für die während der
Blütezeit des arabischen Reiches herrschenden Verhältnisse höchst
charakteristisch.


Von Magie, Astrologie und Alchemie ist in „1001 Nacht“ so oft und unter
so mannigfaltigen Umständen die Rede, daß sich hieraus ohne weiteres
die ungeheure Rolle ersehen läßt, die diese Geheimwissenschaften
in sämtlichen Kreisen der muslimischen Welt spielten. Sie werden
als allerorten heimisch vorausgesetzt, da die Menschen, durch die
gefallenen Engel HARUT und MARUT einmal in ihren
Besitz gelangt⁠[4473], sie überallhin verbreiteten; doch soll Afrika,
insbesondere Nordwest-Afrika, die gefährlichsten Magier und
mächtigsten Zauberer besitzen, „berüchtigt ob ihrer unheilvollen
Kenntnisse“⁠[4474].


Die Astrologie mit ihren Theorien von den 7 in den Sphären
kreisenden Planeten, deren Auf- und Absteigen, Konstellationen und
Aspekten, Häusern und Ordnungen usf., ist von höchster Wichtigkeit
für alle öffentlichen und privaten Angelegenheiten⁠[4475], u. a.
auch für die Erziehung der Kinder⁠[4476] und für die Ausbildung der
Ärzte⁠[4477]; nur ganz ausnahmsweise wird über sie gespottet, z. B. wenn
eine Konjunktion von ARES und HERMES den günstigen
Augenblick zum Haarschneiden gewährleisten soll⁠[4478], in der Regel
aber begegnen ihre Lehren und alle an diese geknüpften Folgerungen
der ernstlichsten Erörterung, wir hören daher von silbernen und
goldenen astrologischen Instrumenten mit 7 Scheiben und zugehörigen
geomantischen Tafeln⁠[4479], von den 7 Farben der 7 Planeten⁠[4480],
von Seide in 7 Farben, den einzelnen Tagen entsprechend⁠[4481], von 7
Schlössern, aus Krystall, Marmor, chinesischem Stahl, Edelsteinen,
Porzellan, Silber, Gold⁠[4482], u. dgl. mehr.


Die Alchemie geht aus von den vier Elementen und vier Säften,
denn aus Wärme, Kälte, Feuchte und Trockenheit schuf Allah zunächst
Feuer, Luft, Wasser und Erde, die heiß und trocken, heiß und feucht,
kalt und feucht, kalt und trocken sind⁠[4483], und aus denen alle
übrigen Dinge bestehen. Die Kunst, Silber und Gold zu machen, ist die
Chemie oder „natürliche Magie“⁠[4484]; sie steht in enger Verbindung
mit der Astrologie⁠[4485] und ist niedergelegt in den Büchern, die da
handeln von den Eigenschaften der Mineralien, Steine und Kräuter, von
Zaubereien und Talismanen, Giften und Gegengiften, vom Schneiden und
Fassen der Edelsteine, usf.⁠[4486]. Wer sie beherrscht, kann nach dem
rechten Rezepte für 10000 Dinare Gold herstellen, ja selbst auf einmal
1000 Drachmen [7½ Pfunde] Silber oder 10 Pfunde Kupfer ohne weiteres
in feines Gold verwandeln, wozu er nicht mehr als eine halbe oder ganze
Drachme des „gelben Kohols“ [= goldgelben Streupulvers] gebrauchen
wird, das auch Scheidepulver oder Elixir heißt⁠[4487]. Man erzählt
hierüber, daß auf einer Zauberinsel goldgelbe, nachts leuchtende Blüten
wachsen, die bei Sonnenaufgang abfallen, vom Winde unter die Felsen
geweht werden und dort zu Elixir eintrocknen, das die Menschen sammeln
und zur Kunst des Goldmachens gebrauchen⁠[4488]; diese ist jedoch
des Betruges und Schwindels wegen verboten, und die sie betreiben,
werden mit dem Tode bestraft⁠[4489]. Manche erklären übrigens, es
gebe in Wahrheit nur ein einziges wirkliches Elixir, nämlich
jenes flüssige Gold der Weisen, das man in Bechern abmessen
könne, den Wein⁠[4490]. Hingegen versichern andere⁠[4491], die
eigentlichen alchemistischen Regeln, diese „Wunder der Kunst“, fänden
sich samt den Annalen der alten ägyptischen Priester auf Syenittafeln
verzeichnet, die nebst Götzenbildern und Figuren, Inschriften, Geräten,
Waffen, Schätzen, Vasen voll Edelsteinen, Gefäßen aus Krystall und
aus „biegsamem“ [unzerbrechlichem] Glase, Heiltränken usf., im
Innern der Pyramiden verborgen seien; der Khalif ALMAMUN
versuchte deshalb (um 810) die größte Pyramide zu öffnen, jedoch ohne
Erfolg⁠[4492].


Aus Kupfer bestehen rote, prächtig polierte Palasttüren,
Türbeschläge und Türringe⁠[4493], große Schalen und Kochgeschirre⁠[4494],
Lampen⁠[4495], Waffen⁠[4496],
    Zaubergeräte⁠[4497] und Statuen⁠[4498]; aus
Messing, „gelbem Kupfer“, „goldgleichem Kupfer“, „andalusischem
gelbem Kupfer im Werte des Goldes“⁠[4499], Statuen und Löwen⁠[4500],
Türen und Türringe⁠[4501], Beschläge von Türen und Fußböden⁠[4502],
Gitterfenster und Bänke⁠[4503], Kessel, Schüsseln und Gefäße⁠[4504],
Ketten, Ringe, Klappern und Schellen⁠[4505], Stifte, um in Sand, und
Federn, um mit Tinte (auch mit azurblauer) zu schreiben⁠[4506], die
gurken- und kürbisförmigen Flaschen, in die König SALOMON die
bösen Geister verschloß und einsiegelte⁠[4507], sowie die gewaltige
sagenhafte „Messing-Stadt“⁠[4508]; aus Bronze Dächer von
Pagoden⁠[4509], Gefäße und Krüge⁠[4510], Zauberruten (die man auch aus
je einem Vierteil Kupfer, Bronze, Eisen und Stahl zusammensetzt)⁠[4511]
und der aus bronzeartigem Mischmetall gegossene Zauberspiegel König
SALOMONS, der dem Hineinblickenden alles zeigt, was sich in
den 7 Klimaten der Welt begibt⁠[4512].


Blei, dessen Scheiben so groß wie Brotlaibe sind⁠[4513],
dient zum Vergießen der Fundamente mächtiger Gebäude, z. B. der
Pyramiden⁠[4514], zur Anfertigung der todbringenden Pfeile, Fluchtafeln
und Wundersiegel, z. B. jener des Königs SALOMON⁠[4515],
und besitzt die Kraft, Diamanten zu teilen und zu zerbrechen⁠[4516].
— Weißes Blei oder Zinn findet sich nach den Berichten des
Seefahrers SINDBAD [spätestens gegen 800] in den „Blei“-Minen
der ostindischen Insel Qalah⁠[4517], gleicht dem Silber, weshalb man
auch das Pferdegeschirr verzinnt⁠[4518], Zinn und Messing dem Silber und
Gold unterschiebt⁠[4519] und anscheinend übergoldetes Zinn oder Kupfer
für echtes Gold ausgibt⁠[4520].


Eisen wird geschmiedet und gegossen, so daß riesige Stadtmauern
geschmolzenen Eisenmassen gleichen⁠[4521]; ein wunderbarer Stein, der
Magnet, der im indischen Meere einen ganzen Berg bildet, zieht es an
und hält es fest⁠[4522]. Das härteste Eisen, das mit dem Feuerstein
Funken gibt⁠[4523], ist der Stahl, von dem Indien und China die
besten Sorten liefern, namentlich auch den glänzend blanken und den
„gewässerten“ [damascierten]⁠[4524]; man macht aus ihm Stäbe und Keulen
von 1 bis 2½ Zentnern Schwere⁠[4525], Türen und Schlösser⁠[4526],
Dolche und Schwerter⁠[4527], Steigbügel⁠[4528] usf.


Quecksilber (zîbak) ist äußerst beweglich, und der hurtige
Läufer ʿALI ZIBAK trägt daher seinen Namen⁠[4529]; es ist ein
gutes Augen-Heilmittel, wirkt [als Sublimat] konservierend⁠[4530] und
dient [als Zinnober] zur Herstellung von Malerfarbe und Farbe für rote
Schrift⁠[4531].


Antimon oder Kohol [ein feines Pulver aus Antimon- oder
Bleiglanz] wird an sehr zahlreichen Stellen zum Umrändern der Augen
und als Augenschminke empfohlen, um so mehr als es auch die Sehkraft
stärkt und vor dem „bösen Blicke“ schützt⁠[4532], weshalb Vornehme es in
einem Silber-Büchschen (nebst dem zum Auftragen dienenden Silberstifte)
stets an einer Kette um den Hals zu tragen pflegen⁠[4533]; auch bildlich
ist die Rede vom „Kohol des Blickes“; gelber und roter Kohol findet
sich ebenfalls erwähnt⁠[4534].


Gelbes Arsen [Auripigment] nebst Kalk dient als zuverlässig
wirkendes Enthaarungsmittel⁠[4535].





Ein Rückblick auf die in den letzten Abschnitten besprochene
Litteratur läßt erkennen, daß weder Syrer noch Araber die eigentliche
Alchemie auch nur um einen einzigen neuen oder originellen Gedanken
bereicherten. Sämtliche angeführten Autoren (denen zweifellos noch
viele andere anzureihen wären), mögen sie nun Freunde oder Gegner
der Alchemie sein, — und an diesen hat es schon von Anfang an nicht
gefehlt —, zehren ausschließlich von der Hinterlassenschaft ihrer
hellenistischen Vorfahren; sie halten fest, was diese überlieferten,
verbreitern und vergröbern die verstandenen Ideen, entstellen und
verzerren die unverstandenen, erheben sich aber nirgendwo im geringsten
über die hergebrachten Dogmen, die ihnen vielmehr, als geheiligt durch
die „großen Autoritäten“ der Vergangenheit, unverbrüchlich feststehen.
Entgegen früheren Anschauungen ist daher, wie in nicht wenigen anderen
Punkten so auch hier, die Rolle der Araber so gut wie ausschließlich
eine empfangende und vermittelnde, — durch welche Einsicht jedoch der
Anerkennung ihrer ganz außerordentlichen Wichtigkeit keinerlei Abbruch
geschehen soll.




Anhang.





Des Zusammenhanges wegen seien an dieser Stelle noch die Schicksale der
Alchemie in einigen dem islamischen Kulturkreise zugehörigen Ländern
berührt, jedoch nur in aller Kürze, da nirgendwo neue Gesichtspunkte
auftauchen oder Ansätze zu weiterer Entwicklung hervortreten.


In Persien besaßen und besitzen die eigentlichen Parsen
keinerlei Bücher, die der Magie und Zauberei oder deren Nebenzweigen
gewidmet wären, da ihre Religion diese durchaus verbietet, und schon
ZOROASTER als erbitterter Feind alles derartigen Wesens
bezeichnet wird⁠[4536]; zudem ist die Ausübung der Chemie noch besonders
untersagt, weil sie eine Verunreinigung des geheiligten Feuers
bedingt⁠[4537]. Wenn also ZOSIMOS,
SYNESIOS und
andere griechische Autoren, und diesen folgend wieder die Verfasser
der syrischen Manuskripte, den ZOROASTER teils allein,
teils zusammen mit OSTANES, SOPHAR, OSRON
usf. als alchemistische Autoritäten zitieren und außerdem allerlei
„persische“ Schriften, Vorschriften und Präparate anführen, und wenn
ALNADIM im Fihrist berichtet, daß einige den Ursprung der
Alchemie nach Persien verlegen, so walten hierbei entweder bewußte,
gewissen Zwecken dienliche Unterschiebungen ob; oder es werden (aus
ähnlichen Gründen) alchemistische Verfahren zusammengeworfen mit
metallurgischen, deren die Perser seit altersher manche ganz treffliche
besaßen; oder endlich es handelt sich um die so häufige, aber
irrtümliche Bezeichnung der Babylonier (Chaldäer) als „Perser“. Diese
erklärt sich, wie bereits weiter oben erwähnt, aus den politischen
Verhältnissen, bezüglich derer nochmals daran erinnert sei, daß die
Perser im babylonischen Reiche, wie nach der ersten Eroberung durch
CYRUS so auch späterhin, stets nur eine ganz dünne Oberschicht
bildeten, und zwar die Herrschermacht in Händen hatten, auf Sitten und
Gebräuche, Glauben und Aberglauben der großen Masse der Bevölkerung
aber keinen maßgebenden Einfluß ausübten und umgekehrt einen solchen
auch nur in beschränktem Umfange und sehr allmählich erfuhren. Anfänge
alchemistischer Bestrebungen traten daher in Persien wohl erst durch
syrische und nestorianische Vermittlung zutage, während alchemistische
Schriften nicht vor der Zeit tiefgreifender Umwälzung durch die
arabische Eroberung abgefaßt wurden, dann aber, soweit bekannt,
ausschließlich seitens arabisch schreibender Perser oder Syrer, also
nicht in persischer Sprache, sondern in arabischer.


Dafür aber, daß einige Jahrhunderte genügten, um auch den persischen
Geist gänzlich mit alchemistischen und astrologischen Anschauungen zu
durchdringen, zeugt das gegen 1000 vollendete persische Nationalepos,
das „Königsbuch“ (Schâh-Nâmeh), dessen Verfasser, FIRDUSI (=
der Paradiesische), übrigens für seine Person dem Aberglauben freien
Geistes gegenübersteht. Schon weiter oben wurde angeführt, daß er die
Chemie und ihr Elixir erwähnt und daß ihm ein Herz „voll Kîmijâ“ ein
Herz „voll Falschheit“ ist; er kennt auch die vier Elemente und sagt
von ihnen⁠[4538]:




  
    „Durch Mischung von Feuer, von Wasser, von Erd’

    Und von Luft, wird das Antlitz der Welt verklärt.“

  








  
    „Wer die vier Grundstoffe verband,

    Nahm mit Mannheit die Welt in die Hand.“

  






Von den Astrologen und ihren Auslegungen der Planeten-Tafeln und
-Kreise, sowie des mit den Bildern der sieben Planeten geschmückten
„Weltenbechers“, der Gegenwart und Zukunft anzeigt⁠[4539], hat er jedoch
keine günstige Meinung⁠[4540]; es heißt über sie:







  
    „Vor jedem Schâh ein Sterndeuter stand,

    Voll Gedanken, Sterntafeln zur Hand;

    Nach dem Geheimnis spähten sie,

    Wem die Sphär’ ihre Gunst verlieh?

    Die Sterne schauten zu den Scharen,

    Und die Sterndeuter ratlos waren⁠[4541],“

  






und über ihren Auftraggeber, den Schâh:




  
    „Nicht wußt’ er: es ist kein Verlaß auf die Kreise,

    Der Sterne sind viel, doch Gott nur ist weise⁠[4542].“

  






Bei den Dichtern der Folgezeit sind chemische, alchemistische
und astrologische Anspielungen etwas Alltägliches und geradezu
Unentbehrliches, daher offenbar auch dem Leserkreise durchaus
Geläufiges; so sagt schon ʿOMAR ALKHAJJAM (um 1100, der
berühmte Mathematiker)⁠[4543]:




  
    „Die Traube kann mit ihrem Saft

    Der Weisen Zweifel widerlegen:

    Sie ist’s, die reines Gold, — Heil ihr und Segen! —,

    Aus dieses Lebens schlechtem Kupfer schafft.“

  








  
    „Der Traube Saft wird Deine Unruh’ bändigen,

    Und den Streit der Weisen beendigen:

    Trink einen Krug dieser Alchemie⁠[4544],

    Tausend Gebrechen heilet sie,“

  






und bei SAʿDI (1184–1286) finden sich in einem „Alchemie“
überschriebenen Gedichte des „Bostan“ (Fruchtgartens) folgende Verse:




  
    „Du hast ja wohl gehört, daß vormals Staub und Sand

    Zu Gold und Silber ward in eines Frommen Hand⁠[4545].“

  








  
    „Willst Du erreichen, hab’ zum Suchen Kraft

    Wie der Adept, der rastlos hoffend schafft

    Und Haufen Goldes wandelt um in Erde,

    Daß ihm, aus Erde, Golds ein Körnlein werde⁠[4546].“

  






Ferner:




  
    „Schwarzes Metall, mit Gold überfangen,

    Zum Tiegel der Schmelze gebracht,

    Wird anders daraus hervorgelangen,

    Als die Leute gedacht⁠[4547].“

  








  
    „Bist Du ein heller Edelstein, so sei

    Doch härter nicht als Diamanten:

    So hart sie sind, sie fügen sich dem Blei,

    Das weich ist und doch abschleift ihre Kanten⁠[4548].“

  







Bei dem tiefsinnigen Mystiker DSCHELALEDDIN RUMI (1204–1273)
ist „Kîmijâ“ das Elixir, das, wie unedle Metalle in edle, so
Unwissenheit, Unglauben und Empörung des Menschenherzens in Weisheit,
Glauben und Gehorsam umsetzt und dem Frommen durch Gottes Gnade zu Teil
wird:




  
    „An Gottes Zauberkraft reicht die der Menschen nie,

    Noch ihre Alchemie an seine Alchemie⁠[4549].“

  








  
    „Gottergebnen wird aus Staub lautres Gold gewährt,

    Sündern aber sich zu Staub lautres Gold verkehrt.

    Falsches Gold auch gibt oft Gott; soll echt sich’s weisen

    In der Flamme Glut, so bleibt nur schwarzes Eisen⁠[4550].“

  






Ein ungenannter Dichter der nämlichen Zeit schreibt:




  
    „Gott goß in Dich Vernunft als Leitung zu den Sternen,

    Wie in das Feuer Licht und in den Moschus Duft;

    Willst Du die Wissenschaft, den Glauben kennen lernen,

    So hör’ die Stimme, die aus sieben Minen ruft:

    Der Kopf sei heller Stahl, das Herz sei Gold gediegen,

    Sitz’ fest wie schweres Blei, die Brust sei glänzend Erz,

    Zur Lende soll sich Zinn, zum Fuß Quecksilber schmiegen,

    Und silbern sei die Hand des Manns von Kopf und Herz⁠[4551].“

  






Die Hofpoeten preisen den Schâh⁠[4552], „der als Himmelsschreiber den
Merkur bestellt hat“, der Blei in Gold zu verwandeln und den Stein der
Weisen zu bereiten weiß, während IBN JAMIN (gest. 1344) diesen
nicht durch das Tun des Fürsten verwirklicht sieht, sondern durch das
des Ackerbauers⁠[4553]:




  
    „Das, was Du sätest, blüht Dir auch empor:

    Der Stein der Weisen ist kein Werk der Kunst,

    Zur Erde wirf’ Dich, birgt ihn doch ihr Flor.“

  








  
    „Alchemie, das Werk der Nacht, leitet ins Verderben,

    Weil es mehr verlieren macht, als es macht erwerben.

    Willst Du wahre Alchemie, deren ganzen Segen

    Reicht kein irdisches Genie würdig zu erwägen:

    Bauer sei und schlichten Sinns pflüge Deine Erde,

    Daß, was Fülle des Gewinns, offenbar Dir werde.

    Welchem Grund, wie ihr, entspringt Überfluß, der wundert?

    Wo, wie in der Erde, bringt Eines siebenhundert?“

  






HAFIS (gest. 1389) verkündigt:




  
    „Sieh’, der Chemiker der Liebe wird des Körpers Staub behandeln,

    Wird ihn, wär’ er noch so bleiern, doch in reines Gold verwandeln⁠[4554].“

  











  
    „Freue Dich des Weines! Dieser Alchemist

    Macht, daß gleich dem König reich der Bettler ist⁠[4555].“

  








  
    „Dem Dürft’gen gilt oft schon allein

    Die Bitte für des Weisen Stein⁠[4556].“

  








  
    „Dein Glück wird jeder, der Dich kennt, gar höchlich preisen:

    Du hast in Dir das Element des Steins der Weisen⁠[4557],“

  






auch verspricht er den Berufenen die Schätze der Sphären:




  
    „Dient Saturn Dir doch, der Neger,

    Und der Himmel ist Dein Sklave,“

  






wobei Saturn „Neger“ heißt, weil er auch ein schwarzer böser Dämon
ZUHAL ist und als solcher der Schutzherr aller Räuber,
Betrüger, Schatzgräber und ähnlicher zweifelhafter Gestalten⁠[4558].
Unter diesem Namen erwähnt ihn auch DSCHAMI (1414–1492)
gelegentlich der Himmelfahrt MUHAMMEDS durch die sieben
Sphären in „JUSUF und SULEIKHA“⁠[4559], wo er auch
sagt⁠[4560]:




  
    „Was frommt’s, daß Der ein Alchemiste heißt,

    Kann er vergolden nicht den eignen Geist?“

  








  
    „Mache, daß Dein Blick einmal mich Armen auch berühre,

    Deines Blickes Elixir mich zum Reichtum führe.“

  






Daß DSCHAMI der 7, in den Farben der 7 Planeten prangenden,
für je einen Tag der Woche bestimmten Paläste gedenkt⁠[4561], ist schon
weiter oben angeführt worden; oft spricht er auch von den 4 Elementen,
deren Beinamen geradezu unzählige sind, z. B. die 4 Arten, Badeöfen,
Drachen, Fußdecken, Geier, Genossen, Gewölbe, Kinder, Lastträger,
Lehrer, Mütter, Nägel, Perlen, Pfeiler, Polster, Saiten, Säulen,
Schnüre, Steuermänner, Wurzeln⁠[4562].


Im eigentlichen Arabien blieb, wie die Angaben
SNOUCK-HURGRONJES aus dem Ende des vorigen Jahrhunderts
zeigen⁠[4563], die Alchemie während des ganzen Mittelalters
bis in die neueste Zeit hinein lebendig, und zwar in ziemlich
unveränderter Gestalt⁠[4564]; das nämliche gilt für Ägypten,
wo VANSLEB noch 1700 in Siut an 360 Derwische antraf,
bemüht, durch Magie die Metalle zu transmutieren, besonders mittels
Quecksilbers, das sie als „Substanz“ bei sich zu führen pflegten,
und überzeugt, daß in den Pyramiden ungeheure Schätze verborgen
seien⁠[4565]. Auch in den Küstenländern Nord- und Nordwest-Afrikas
(Maghrebs), unter denen Marokko seine Blüte zur Zeit der
Almohaden (etwa 1150–1200) erlangte, und in die schon die Erzählungen
„1001 Nacht“ die gefährlichsten Zauberer und mächtigsten Magier
versetzen, erfreute sich die Alchemie fast seit Beginn der arabischen
Eroberung unausgesetzter und eifriger Pflege. Der aus Tunis gebürtige
IBN KHALDUN (1332–1406) eiferte zwar, wie weiter oben
berichtet wurde, nach Kräften gegen die Schwindeleien und Betrügereien
der Alchemisten, die er namentlich auch der Münzfälschung beschuldigte,
aber seine Stimme verhallte ungehört, und noch anderthalb Jahrhunderte
später erzählt der sog. LEO AFRICANUS (gest. 1526) in seiner
„Beschreibung Afrikas“⁠[4566]: „In der Stadt Fez gibt es eine Unmenge
Alchemisten, die sich ganz ungeheuer um diese eitelste aller Künste
bemühen; es sind das völlig verdummte Menschen, die sich mit Schwefel
und anderen stinkenden Sachen zu tun machen; des Abends pflegen sie
regelmäßig in einer Moschee auf einer Anhöhe zusammen zu kommen und
über ihre unsinnigen Lehren zu disputieren.... Es gibt ihrer zwei
Arten, die einen suchen nämlich nach dem Elixir, das Kupfer und
Metalle tingieren soll, die anderen aber betreiben die ‚Vermehrung‘
(multiplicatio) der Metalle vermöge geeigneter Vermischungen.
Gewöhnlich läuft alles auf Falschmünzerei hinaus, daher sieht man
in Fez die meisten dieser Leute mit [zur Strafe] abgehauener Hand
herumlaufen.“


Über das Treiben der Alchemisten in Fez und Tanger zu Beginn des 17.
Jahrhunderts berichtet der englische Kapitän PARRY⁠[4567], und
ausgestorben ist die Alchemie in Nord- und Nordwest-Afrika auch während
der seither vergangenen drei Jahrhunderte nicht; „noch heute, — so
sagt DOUTTÉ mit Recht⁠[4568] —, beherrscht der Zauberglaube
der ausgehenden Antike die gesamte islamische Welt“.




6. Die Alchemie in Indien und
Tibet.





Noch weniger weit als die Erforschung der
naturwissenschaftlichen arabischen Litteratur ist die der indischen
fortgeschritten, auch bestehen auf diesem Gebiete ganz eigenartige
Schwierigkeiten allgemeiner und besonderer Natur, die bisher nur zum
kleinsten Teile behoben werden konnten. Die erste ist der dem indischen
Geiste eingeborene völlige Mangel an chronologischem Sinne, der u. a.
auch in dem fast gänzlichen Fehlen einheimischer Geschichtschreiber
oder Annalisten zutage tritt. Die zweite die eigentümliche Art der
Abfassung indischer Werke, die, um einen der Botanik entlehnten
Ausdruck zu gebrauchen, durch Intussuszeption wachsen, d. h. neue
Materialien ohne weiteres und immer wieder mit in ihren alten
Bestand aufnehmen oder einlagern, wodurch dann unübersichtliche und
unentwirrbare Gebilde entstehen, wahre Ineinander-Schachtelungen der
mannigfaltigsten, oft um ein halbes Jahrtausend und mehr an Alter
verschiedenen Einzelheiten. Die dritte endlich die Neigung, das
Alter der vorhandenen Schriften und ihres gesamten Inhaltes in eine
möglichst entlegene Vergangenheit hinaufzurücken, — ein Bestreben,
das bei den einheimischen Autoren begreiflich und verzeihlich sein
mag⁠[4569], dem aber, selbst noch neuestens, auch europäische Gelehrte
(z. B. G. OPPERT) stattgaben, namentlich auf dem ihnen häufig
nicht genügend vertrauten naturwissenschaftlichen Gebiete. Infolge
dieser Umstände bleibt es bei vielen Quellenschriften dahingestellt,
ob sie überhaupt zur angenommenen Zeit verfaßt wurden, ob sie, wenn
dies zutrifft, seither frei von weitgehenden Einschiebungen blieben,
und ob, wenn auch dies der Fall ist, die vorausgesetzte Bedeutung der
Fachworte als richtige und mit der ursprünglichen noch übereinstimmende
angesehen werden darf. Diese Fragen vermag die Wissenschaft derzeit
in vielen Fällen gar nicht, in anderen nur mit großer Zurückhaltung
zu beantworten, und demgemäß ist auch der Wert der im nachstehenden
gegebenen Darlegungen nach mehr als einer Richtung hin nur mit aller
Vorsicht einzuschätzen.


Die früher weitverbreitete Ansicht, die nach dem Süden einwandernden
Inder hätten schon zur Zeit der Entstehung ihrer heiligen Gesänge,
der Veden (etwa zwischen 1600 und 1000 v. Chr.), die Planeten verehrt
und ihre Siebenzahl mit der der Metalle in Verbindung gebracht, hat
sich längst als vollkommen irrtümlich erwiesen. In den älteren
Teilen der Veden werden zwar Sonne und Mond oft zusammen genannt, auch
gemeinsam mit den Sternen als himmlische Feuer bezeichnet, besondere
Erwähnungen der Planeten und einer Gesamtheit von 5 Wandelsternen oder
7 Planeten fehlen jedoch⁠[4570]; von Siebenheiten, z. B. der großen
Götter, der Jungfrauen, der Töne, der Ströme, der Schritte usf. ist
zwar zuweilen die Rede⁠[4571], doch haftet diesem Begriffe, der einem
festen Rahmen gleich benützt und ausgefüllt wird, sichtlich etwas
Fremdes an, so daß er wohl von außen übernommen wurde und vermutlich,
ebenso wie gewisse Spuren im vedischen Kalender, auf babylonische
Einflüsse hinweist⁠[4572]. Was die Metalle anbelangt, so gilt allein
das Gold, — wie aus naheliegenden Gründen bei so vielen Völkern der
ganzen Erde —, als Symbol der Sonne, ferner auch als wesensgleich
mit dem Gotte des Feuers AGNI und als entstanden aus dessen
Samen, der sich, in die Wässer ergossen, zu dem Golde umwandelte, das
die Flüsse mit sich führen⁠[4573]. Erst in jüngeren Abteilungen
der Veden, besonders im Atharva-Veda, lassen sich manche Stellen,
wenngleich keineswegs mit Sicherheit, als Hinweise auf 5 oder 7
Planeten auffassen⁠[4574], und zu den unzähligen (zum Teil auf sehr alte
Grundlagen zurückgehenden) abergläubischen Bemerkungen, die daselbst
vorgetragen werden, zählen auch die, daß Gold ein kräftiges Amulett
sei und das Leben verlängere, Blei aber vor der Macht der Zauberei
schütze⁠[4575].





Im Laufe der Periode zwischen etwa 1000 und 500 v. Chr., jener der
„Upanischaden“ (= „Verehrungen“, d. s. im wesentlichen Erläuterungen
und Erklärungen der vedischen Texte)⁠[4576], werden anfänglich die 5
Planeten selbst des näheren bekannt, während betreff ihrer Bewegungen
noch große Unsicherheit herrscht; weiterhin machen sich, soweit die
noch höchst unzureichenden Untersuchungen ersehen lassen, astrologische
Vorstellungen über ihre Einflüsse geltend und zwar ganz in Form der
auch in Griechenland bekannten spätbabylonischen (chaldäischen)⁠[4577];
schließlich finden sich die Unregelmäßigkeiten der Bahnen gewissen
„Formen der Zeit“ genannten, geistigen Wesen zugeschrieben, die
die Planeten an Seilen aus Luft hinter sich herziehen⁠[4578]. Als
Zahl der Planeten geben diese spätesten Texte 9 an, indem sie den 7
bekannten (u. a. ÇUKRA = VENUS, ’CANI =
SATURN) noch RAHU und KETU beifügen, „Kopf
und Schwanz des Drachen“, d. s. die (wohl wegen ihrer Rolle bei den
Verfinsterungen) materiell gedachten sog. auf- und absteigenden Knoten
der Mondbahn⁠[4579]. Von Metallen werden u. a. das rote (rohita) Kupfer
und das schwarze (trishna) Eisen genannt, auch zusammen mit dem weißen
(çukla) Ton in Gleichnissen aufgeführt⁠[4580]; aber nur vom Golde heißt
es, daß sich im Innern der Sonne ein goldener Mann befinde⁠[4581],
und daß Gold den Keim des Welteneies bilde, dem sich späterhin auch
zwei Schalen aus Gold und Silber zugeschrieben finden⁠[4582]. Sonne
und Mond bestehen im übrigen aus Feuer, Wasser und Erde⁠[4583], also
aus dreien der fünf Elemente, die man gegen Ende dieser Periode
schon ganz allgemein annimmt, und zwar in der Reihenfolge Äther,
Wind (Luft), Feuer, Wasser, Erde⁠[4584]. Ein Zusammenhang zwischen
der indischen, sehr ausführlichen Elementenlehre⁠[4585] und der
griechischen erscheint, entgegen ehemaligen Voraussetzungen, weder
nachweisbar noch wahrscheinlich, um so mehr als die griechische
Theorie vermutlich bedeutend weiter zurückreicht und auch eine andere
Reihenfolge der Elemente einhält, nämlich Äther, Feuer, Luft, Wasser,
Erde⁠[4586]; die Frage, ob vielleicht beide Lehren von dritter Seite aus
beeinflußt wurden, etwa von persischer⁠[4587], läßt sich derzeit nicht
entscheiden. Als ursprüngliches und grundlegendes Element wird der in
den Upanischaden oft erwähnte Äther (âkâça) angesehen⁠[4588], zugleich
aber auch in vieler Hinsicht mit dem endlosen Raume identifiziert, der
„allgegenwärtig“ und „von der feinsten Substanz des Äthers erfüllt
ist“⁠[4589]: „Aus dem Âkâça (Äther, Raum) entspringt der Wind, aus ihm
das Feuer, aus ihm das Wasser, aus ihm die Erde“⁠[4590]. Dies ist die
„fünffache Wesensschar“⁠[4591], die Schar der fünf „grobstofflichen
Elemente“ (Mahabhûta), so genannt, weil ihnen oft auch fünf
„feinstoffliche“ (Tanmâtra) als Grundsubstanzen von Schall, Gefühl,
Farbe, Geruch und Geschmack gegenübergestellt werden⁠[4592] [also eine
Art Imponderabilien]; solche genaue Unterscheidungen sind keineswegs
gleichgültig, denn nicht minder wie die Gestalt ist auch der Name
jeglichen Dinges ein eigentliches und bedeutsames Stück seines Wesens,
dessen Realität sich schon in der erfolgreichen Verwendung zu Zwecken
der Zauberei sichtlich und ganz offenbar zu erkennen gibt⁠[4593].


Die Theorien der jüngsten, nachvedischen Periode (etwa von 500
v. Chr. bis 1500 n. Chr.)⁠[4594] verbreiten sich ausführlich über die
gegenseitigen Umwandlungen der Elemente, vom Äther bis zur Erde bei
Bildung und Entstehung, von der Erde bis zum Äther bei Vernichtung und
Auflösung der Welt⁠[4595], sowie über das Hervorgehen der Einzeldinge
und Lebewesen aus den Elementen⁠[4596]. Aber auch andere, von den
vedischen unabhängige Schulen, die in ihren Anfängen zum Teil bis
in die vorhergehende Periode zurückreichen mögen und sich später
gleichzeitig und nebeneinander weiterentwickeln, halten an der Lehre
von den Elementen fest⁠[4597]. Die „rationelle“ Sâmkhya-Philosophie
(Sâmkhya = Zahl), als deren angeblicher Begründer der völlig mythische
KAPILA gilt⁠[4598], und die nach OLDENBERG, entgegen
DEUSSEN⁠[4599],
schon vorbuddhistischen Ursprunges ist⁠[4600],
setzt seit jeher die 5 Elemente Äther (âkâça), Feuer, Luft, Wasser und
Erde voraus⁠[4601]. Den zahlreichen Kommentaren gemäß, deren letzte
erst dem 16. Jahrhundert angehören⁠[4602], nimmt sie eine Urmaterie
an, die zwar einheitlich und unteilbar ist, zugleich aber „so wie der
einheitliche Wald aus Bäumen“ aus drei Komponenten besteht und sich so
lange nicht verändert, als alle drei in ursprünglichem Gleichgewichte
verharren; sobald dieses aber „durch magnetartige, Erschütterung
bewirkende Triebe“ gestört wird, bilden sich in erster Linie die fünf
„groben“ Elemente und sodann, indem diese sich nach verschiedenen
Mengen und Arten mischen, die sämtlichen Einzelstoffe der Welt⁠[4603],
ungefähr ebenso, wie aus dem gelben Farbstoffe der „gelben Wurzel“
[Kurkuma] durch Einwirkung von Kalk ein neuer roter hervorgeht⁠[4604].
— Bei den Buddhisten und schon bei BUDDHA selbst, der um
480 v. Chr. starb, ist von den 4 Elementen die Rede⁠[4605], zuweilen
auch von 5, wobei der Äther, oder von 6, wobei das Bewußtsein mit
eingeschlossen ist⁠[4606], niemals aber, wie man wohl behauptet hat,
von 7, die angeblich in Zusammenhang mit den 7 Planeten und Metallen
stehen sollten; die Siebenzahl als solche ist jedoch BUDDHA
nicht unbekannt, wie z. B. die Gleichnisrede von den 7 Arten der
Frauen bezeugt⁠[4607]. — Auch in den Systemen der Jainas⁠[4608], des
GOTAMA⁠[4609] und vieler anderer⁠[4610],
spielen die Elemente
eine wichtige Rolle, und zur einfachen Theorie der Elemente gesellt
sich die der Atome und Atom-Aggregate, die der Sâmkhya-Philosophie
noch fehlt⁠[4611], den jüngeren Buddhisten und Jainas bereits
geläufig ist⁠[4612], ihre ausführliche Entwicklung aber erst im
„Vaiçeshikam-System“ fand, dessen Urheber der im übrigen gänzlich
unbekannte KANADA sein soll⁠[4613]. Der eingehenden Darstellung
zufolge, die ANAMBHATTA zwar erst im 17. Jahrhundert, jedoch
auf Grund der besten und ältesten Quellen gab⁠[4614], treten nach
KANADA zwar nicht der alldurchdringende Äther, der durchaus
einheitlich, unendlich, ewig und sinnlich unwahrnehmbar ist, wohl
aber Luft, Feuer, Wasser, Erde (einzeln oder zueinander gesellt),
in Form veränderlicher und vergänglicher Aggregate auf, — so z. B.
ist das Gold nach einigen reines, nach anderen mit Erde vermischtes,
festgewordenes Feuer⁠[4615] —, in letzter Linie bestehen sie aber
aus ewigen und unvergänglichen Atomen (paramânu). Abweichend von
jenen der griechischen Philosophie sind diese sämtlich kugelförmig,
gleich groß, nämlich sechsmal kleiner als das kleinste wahrnehmbare
Sonnenstäubchen, mit bestimmten Qualitäten behaftet, sowie mit der
Fähigkeit ausgestattet, sich zu je zweien aneinander zu lagern und
hierdurch kleine Aggregate zu bilden, die sich dann weiter zu größeren
und ganz großen vereinigen können⁠[4616]. Diese Lehre von den doppelten,
dreifachen, vierfachen Atomen usf. ist schon bei KANADA eine
keineswegs leicht verständliche⁠[4617], wird aber in späterer Zeit und
durch die jüngeren Schulen auf äußerst verwickelte Voraussetzungen hin
noch weiter ausgebaut; sie schwankt dann oft in gänzlich unklarer Weise
zwischen eigentlich atomistischen und mehr korpuskularen Anschauungen
hin und her⁠[4618].


Wie zahlreichen Völkern der alten und neuen Welt, so schwebte auch den
Indern als höchstes Gut ein langes Leben in Gesundheit und Wohlstand
vor, und demgemäß fehlte es auch bei ihnen niemals an Leuten, die
da versicherten, den rechten Weg zu diesem schönen Ziele weisen zu
können und, — sei es vermöge Frömmigkeit oder Zauberei —, in Besitz
der zu seiner Erreichung erforderlichen Mittel gelangt zu sein.
Daß als solche eigentlich alchemistische und auch nach bekannten
alchemistischen Methoden dargestellte Elixire in Frage kämen, und daß
diese schon in den frühesten medizinischen Werken Indiens abgehandelt
würden, hat sich indessen als eine vollkommen unhaltbare Behauptung
erwiesen, deren Aufstellung nur infolge des Dunkels erklärlich scheint,
das noch bis vor kurzem über den Anfängen der indischen Medizin und den
Abfassungszeiten ihrer „klassischen“ Schriften lag, gegenwärtig aber,
wenn nicht gänzlich behoben, so doch in ausreichender Weise aufgehellt
ist⁠[4619].


Als ältestes Dokument indischer Medizin, das uns in
zweifellos unverändertem Zustande vorliegt, hat man das sog.
BOWER-Manuskript anzusehen, das eine Sammlung um etwa
350–375 n. Chr. auf Birkenbast geschriebener Texte enthält und in
Chinesisch-Turkestan im Inneren eines buddhistischen Denkmals (sog.
Stupa) aufgefunden wurde⁠[4620]; es erwähnt u. a. als Heilmittel
natürliche Soda und Pflanzenasche, Kupfer- und Eisen-Vitriol, Blei-
und Antimonglanz, Realgar, Kupferrost, ferner Gold, Silber, Kupfer,
Eisen⁠[4621] und an einer Stelle auch das in den alten Schriften
sehr selten vorkommende Quecksilber⁠[4622], kennt dagegen kein
Calcinieren der Metalle⁠[4623], versteht auch unter „Râsa“ (= Saft)
nicht ein Elixir, sondern den Chylus des menschlichen Körpers⁠[4624],
und führt zwar einen wunderwirkenden Trank an, der „tausendjährige
Lebensdauer“ verleiht⁠[4625], bringt ihn aber mit keinerlei
alchemistischer Vorstellung in Verbindung. — Was die „große Dreiheit“
der Ärzte, SUSRUTA, CARAKA (CHARAKA)
und VAGHBATA betrifft, so dürfte SUSRUTA der
älteste (schon vorchristliche?), und sein Werk eine Hauptvorlage
für CARAKA und VAGHBATA gewesen sein⁠[4626]; die
Form aber, in der wir es gegenwärtig besitzen, ist das Ergebnis sehr
zahlreicher, noch während des 7. bis 11. Jahrhunderts oft erneuerter,
tiefgreifender Umarbeitungen und läßt bestimmte Schlüsse auf seine
Urgestalt nur in recht beschränktem Maße zu⁠[4627]. CARAKA
scheint seine (nicht ganz vollendete) Schrift auf Grund älterer
Quellen im 2. Jahrhundert n. Chr. abgefaßt zu haben, doch kennen
wir sie nur in gänzlich abgeänderter, erst aus dem 8. Jahrhundert
herrührender Gestalt⁠[4628]; VAGHBATAS Kompendium endlich
mag zuerst frühestens im 6. oder 7. Jahrhundert abgeschlossen worden
sein⁠[4629]. Die Heilmittel aller drei Autoren sind in ihrer großen
Mehrzahl vegetabilischer Herkunft⁠[4630], doch bereitet SUSRUTA
u. a. auch reine natürliche Soda und Pflanzenasche durch wiederholte
Auslaugung, macht die Lösung mit gebranntem Kalk ätzend und kocht sie
in eisernen Kesseln ein⁠[4631]; ferner verwendet er „getötete“ und
geröstete Metalle⁠[4632], führt aber als solche nur an einer Stelle
Zinn, Blei, Kupfer, Silber, Gold, Eisen (loha)⁠[4633] und in sehr
unbestimmter Weise auch Quecksilber an⁠[4634]. CARAKA erwähnt
neben Gold auch Silber, Kupfer, Blei, Zinn und Eisen, nebst ihren
„Unreinigkeiten“ (Kalken?); ferner Kupfer- und Eisen-Rost, mit Schwefel
geröstetes Silber, Kupfer und Eisen; sodann natürlichen Kupfer- und
Eisen-Vitriol, Pyrit, Antimonglanz, Schwefel, Auripigment und Realgar,
Salz; endlich natürliche Soda, Pflanzenasche (auch durch Ausziehen
mit Wasser gereinigte), Kalk, Lasur und allerlei Edelsteine⁠[4635].
Bei VAGHBATA wird außerdem Quecksilber genannt, z. B.
als Bestandteil einer auch noch Blei, Schwefelblei und Kampher
enthaltenden Augensalbe⁠[4636]. Weder bei diesen der „großen Dreiheit“
Zugehörigen, noch bei VAGHBATAS angeblichem Zeitgenossen
VARAMIHIRA, — der u. a. von Glockenmetall, Bronze, Eisen
als Tonikum, sowie Quecksilber als Aphrodisiakum spricht⁠[4637] —,
noch bei sonstigen Ärzten des 6. (?) Jahrhunderts, die auf „festes“
(fixiertes?) Quecksilber anspielen sollen⁠[4638], werden jedoch die
wunderbaren Wirkungen der Edel-Metalle und -Steine, des Quecksilbers
usf., mit alchemistischen Vorstellungen in Verbindung gebracht. Da
nun z. B. selbst bei SUSRUTA „rasa“ noch = „Saft“ ist, und
nicht = Quecksilber⁠[4639], so bleibt es unberechtigt und irreführend,
den Namen der Wissenschaft von den Säften, „Rasâyana“, mit „Alchemie“
zu übersetzen und daraufhin wieder die bei SUSRUTA,
CARAKA und anderen vorkommenden Wundertränke, die Gesundheit,
Heilung, langes Leben usw. bewirken sollen, ohne weiteres als
Elixire, Panaceen und Essenzen im bekannten alchemistischen Sinne
zu bezeichnen. Ein Lehrer dieser Rasâyana war u. a. schon in
vorchristlicher Zeit, nach den einen im 2., nach den anderen im 4.
Jahrhundert, PATAÑJALI⁠[4640], dessen Werk zwar noch erhalten
ist, aber nur in einer aus unbestimmbar später Periode stammenden
Überarbeitung⁠[4641]; von ihr spricht auch ALBIRUNI, der, nach
mehrjährigem Aufenthalte in Nordindien gelegentlich der Eroberungszüge
des Sultans MAHMUD von GHAZNA, im Jahre 1031 sein
so außerordentlich wichtiges Werk über Indien verfaßte. Wie er in
diesem berichtet⁠[4642], beschäftigten sich [wenigstens in den von ihm
besuchten Gegenden] die Inder noch zu seiner Zeit nicht, oder doch so
wenig mit Alchemie, daß er Näheres hierüber und namentlich betreff der
etwa benützten mineralischen Substanzen nicht in Erfahrung bringen
konnte; dagegen besitzen sie eine sehr alte, ganz besondere, ihnen
eigentümliche Wissenschaft „Rasâyana“⁠[4643], die bestimmte Methoden
zur Darstellung merkwürdiger, aus allerlei Drogen und pflanzlichen
Substanzen zusammengesetzter Arzneien und Tränke lehrt, die dem sie
Genießenden Gesundheit, Jugend und langes Leben gewährleisten⁠[4644].





ALBIRUNI zufolge lebte im 9. Jahrhundert der gelehrte
NAGARJUNA, der die Darstellung des [anfangs] schwarzen
Schwefel-Quecksilbers entdeckt haben soll⁠[4645], die indessen andere
auch dem VRINDA (um 950) oder dem CHAKRAPANI
(um 1050) zuschreiben⁠[4646]. RÂY versetzt jedoch den
NAGARJUNA in die Mitte des 2. Jahrhunderts und preist ihn
als großen Philosophen und als „wichtigste Gestalt der indischen
Alchemie“, sowie als Erfinder der Sublimation und Destillation⁠[4647];
sein hoher Ruhm mache es begreiflich, daß seine Biographie schon
bald nach 400 ins Chinesische übersetzt wurde, daß der chinesische
Pilger HIUEN-THSANG (629–645 in Indien) ihn als „Sonne
der Welt“ rühmt⁠[4648], und daß auch einheimische Schriften des 7.
(?) Jahrhunderts ihn als einen Zauberer, Magier, Astrologen und
Alchemisten kennen und von ihm zu erzählen wissen, daß er die große
Kunst „von einem alten Heiligen auf einer Insel des indischen Ozeans
erlernte“⁠[4649]. Den Bruchstücken seines Werkes „Rasaratnâkara“ ist zu
entnehmen, daß der „Meister der Kunst“ seine alchemistischen Kenntnisse
in Traumvisionen⁠[4650] empfing und zum Teil in Dialogform niederlegte,
daß er u. a. durch Destillation des Zinnobers (darada) dessen Wesen
oder Essenz, das Quecksilber, darzustellen, es mittels Salz und Salmiak
zu fixieren und mit den „acht Metallen“ zu amalgamieren lehrte⁠[4651],
daß er durch 1 Teil seines „Projektions-Pulvers“ 10 Millionen Teile
gemeiner Metalle in Gold verwandelte⁠[4652], Gold ferner noch durch
Rösten von Silber mit Schwefel oder Zinnober, sowie von Kupfer
mit Galmei (rasaka) gewann⁠[4653], und aus diesem letzteren auch
metallisches Zink abzuscheiden wußte⁠[4654]. Alle diese fast ausnahmslos
wohlbekannten und keinerlei indisches Gepräge tragenden Züge und
Kenntnisse sprechen entschieden gegen die Entstehung des Werkes im 2.
oder überhaupt in einem frühmittelalterlichen Jahrhunderte⁠[4655], und
der offenbare Irrtum RÂYS rührt nach SÊAL daher,
daß er ohne zureichende Gründe den obigen NAGARJUNA mit dem
gleichnamigen (buddhistischen) Begründer der Mâdhyamika-Philosophie
identifiziert⁠[4656], dem Bearbeiter des SUSRUTA und
Herausgeber von Schriften über Metallgewinnung und Alchemie, der aber
einer um sieben oder mehr Jahrhunderte späteren Periode angehört,
wie dies schon seine Vertrautheit mit dem Quecksilber und den
Quecksilber-Präparaten beweist⁠[4657].


Obwohl nämlich das Quecksilber den Indern schon frühzeitig bekannt
war, so wird es doch, wie bereits erwähnt, in den wirklich alten
Schriften nur sehr selten genannt, und wenn man von solchen
zweifelhafter Echtheit absieht, so finden sich genauere Angaben über
das Metall selbst, und vollends über seine Derivate, erst in jenen,
die dem Zeitalter der arabischen Eroberungszüge angehören, also dem
Ende des ersten Jahrtausends. Der Lexikograph AMARASINHA
z. B. (um 1000) kennt das Quecksilber (pârada, chapala, suta) schon
unter dem Namen rasa = Saft, Flüssigkeit, aber auch Schweiß⁠[4658];
GOVINDA (etwa im 11. Jahrhundert)⁠[4659] weiß es durch
Destillation von beigemengtem Blei oder Zinn zu befreien und
durch Schwefelarsen oder andere Sulfide in einen Stoff „rot wie
Lack der Cochenille“ [also Zinnober] überzuführen⁠[4660]; auch im
Wörterbuche „Vaijayanti“ (11. Jahrhundert?) ist von verschiedenen
Quecksilber-Amalgamen die Rede⁠[4661]. In den Werken aus der etwa
um 1100 einsetzenden „Zeit der Tantras“ (= Traktate, Abhandlungen)
beginnt das Quecksilber eine maßgebende Rolle zu spielen: in der
sehr wichtigen „Rasârnara“ (= Quecksilber-See) z. B. heißt es pârada
oder rasa (= Schweiß, weshalb es den Körper, aus dem es kommt, auch
wieder schützt)⁠[4662]; es wird durch siebenmalige Destillation von
dem zwecks Verfälschung zugesetzten Blei und Zinn befreit⁠[4663], mit
Alaun, Salz und grünem Vitriol „getötet“ und in Sublimat oder Calomel
übergeführt⁠[4664], und durch zahlreiche (18 und mehr) besondere
Verfahren der Alchemie (Vasasiddha) fixiert und in verschiedene
Präparate verwandelt, z. B. in Zinnober⁠[4665]. Mit Schwefel werden
jedoch, so wie Quecksilber, auch die übrigen Metalle geröstet, d. s.
Gold, Silber, Kupfer, Eisen, Zinn, Blei⁠[4666], sowie jene „aktive
Grundmaterie“ oder „Essenz“, die aus dem nämlichen Rasaka [Galmei],
das mit Kupfer Gold [goldgelbes Messing] gibt⁠[4667], beim Erhitzen
mit pflanzlichen [Kohle liefernden] Zutaten, mit Pflanzenasche, oder
mit Borax [Alkali] hervorgeht und wie Zinn aussieht [metallisches
Zink]⁠[4668]. Aber allein das Quecksilber verleiht Gesundheit und
Unsterblichkeit; es besteht aus allen fünf Elementen, stellt
eine Verkörperung des Gottes SIVA dar, und ist 1188 dem
Lexikographen MAHESVARA bereits unter dem Namen „Haravija“ (=
Samen des HARA = SIVA) bekannt⁠[4669].


RÂY ist der Ansicht, schon um 400 n. Chr. habe die
Verschmelzung des alten SIVA-Kultes mit der nördlichen
Form des Buddhismus begonnen⁠[4670] und Anlaß zur Entwicklung der
buddhistischen „Tantras“ gegeben, die sich unter Miteinfluß entstellter
Lehren anderer Systeme (besonders des Yoga-Systems) vielfach mit
Zauberei, Magie, Wunderwirkungen, Unsterblichkeitstränken und
Alchemie beschäftigen⁠[4671]. Daß sie bereits im 5. und 6. Jahrhundert
vorhanden waren⁠[4672], sollen tibetanische Übersetzungen aus dem 6.–8.
Jahrhundert bezeugen, die vom Quecksilber sprechen, „das den Körper
stärkt, alle Krankheiten austreibt, ... und die gemeinen Metalle in
Gold überführt“⁠[4673] und die auch erwähnen, daß die betreffenden
Tantras eigenhändige Werke des SIVA seien, dessen Samen,
pârada = Quecksilber, sechsmal „getötet“ und mit Schwefel geröstet
usf., ein Präparat liefere, das Kupfer in Gold verwandelt⁠[4674].
Aus den Anschauungen dieser Tantras, so meint RÂY, seien
dann im Laufe des 12. Jahrhunderts die des obengenannten „Rasârnara“
hervorgegangen⁠[4675] und im Laufe des 13. jene, die weiteren wichtigen
Schriften zugrunde liegen, z. B. dem „Rasaratna“ (um 1300)⁠[4676],
sowie dem sog. „Quecksilber-System“⁠[4677]. In der Darstellung des
MADHARA (um 1350) über die sechzehn großen philosophischen
Systeme der Inder nimmt „Raseçvara“, das Quecksilber-System, die neunte
Stelle ein⁠[4678]; gestützt auf die irrtümliche Etymologie pârada =
pâra-da = „das jenseitige Ufer verheißend“, verspricht es „Rettung aus
dem Strom der Seelenwanderung an das andere Ufer“, „Erlösung schon bei
Lebzeiten“, „Gewinnung und Erhaltung eines göttlichen Leibes“ u. dgl.
mehr, und empfiehlt zu diesem Zwecke das Einnehmen eines von den
mächtigsten Zauberern empfohlenen Wundertrankes, der aus Quecksilber
besteht, oder aus Quecksilber und „Talk“ (entstanden aus dem Gotte
HARA = SIVA und der Göttin GAURI, seiner
Gemahlin). Das Quecksilber ist flüssig, kann aber sowohl luftförmig
werden, als auch (durch „Töten“ und „Ersterben“) fest [fixiert], wobei
es dann in verschiedenen Farben schillert und, obwohl selbst „tot“,
dennoch belebend und die Krankheiten austreibend wirkt. Voraussetzung
hierfür ist aber die genaueste und sorgfältigste Zubereitung durch
achtzehnerlei „Werke“, nämlich Schwitzen [Destillieren?], Zerreiben,
Starrmachen, Fixieren, Absetzenlassen, Einzwängen [?], Pressen, Glühen,
Dämpfen, Abmessen, Pulvern, Bedecken, Schmelzen (inneres und äußeres),
Ätzen, Fließenlassen (in Farben), Vermengen, Durchmischen, Einnehmen;
nur bei peinlicher Einhaltung aller dieser Vorschriften bewährt sich
das Quecksilber „als das Wesen, das Blut und Leib durchdringt“ und von
dem es heißt:




  
    „Es ist der Säfte Fürst, denn es verleiht

    Dem Leib Nichtaltern und Unsterblichkeit.“⁠[4679]

  









Den Höhepunkt seiner Bedeutung als Mittel zur Lebensverlängerung und
zugleich zur Metallverwandlung erlangt das Quecksilber indes erst
während der um 1300 einsetzenden Oberherrschaft der Iatrochemie, deren
Wurzeln aber vermutlich bis in das 12. Jahrhundert zurückreichen⁠[4680].
Aus seinen Vorgängern schöpfend, z. B. aus NANDI, „dem
Erfinder der Sublimation“, berichtet SOMADEVA (12. oder 13.
Jahrhundert?) über Quecksilber und Quecksilber-Präparate, sowie über
Darstellung von Gold durch Legieren verschiedener Metalle, darunter
Zink, nach bestimmten Gewichtsverhältnissen⁠[4681]. YASODHAVA
(13. Jahrhundert?)⁠[4682], „der alle Versuche selbst ausgeführt hat“,
entdeckte angeblich „das Metall des Galmeis“ [Zink], „das sich glänzend
wie geschmolzenes Blei aus dem Tiegel ergießt“, die Darstellung des
Wundermittels Calomel, „dieses Kamphers aus Quecksilber“, und die
Bereitung eines Projektionspulvers aus Zinn, Pyrit, Salmiak, Realgar
und etwas Blei oder Silber, das 100 Teile gemeine Metalle in Gold
verwandelt⁠[4683]. RASAKALPA (13. Jahrhundert), „der alles
selbst erprobt, und nichts aus anderen entlehnt hat“⁠[4684], nennt als
„große Mittel“ Quecksilber, auch das mit Salmiak und anderen Salzen
„getötete“, das SIVA, „der König der Quecksilber-Lehre“,
selbst erfand, ferner Schwefel, Arsen und Zinnober, den natürlichen
oder den künstlich aus Quecksilber und Schwefel gewonnenen. Sie
alle dienen auch dazu, die gemeinen Metalle in Gold und Silber zu
verwandeln, oder diese doch zu „vermehren“, denn „Reichtum gewinnt,
wer Gold oder Silber, die vermehrt sind, z. B. durch 100 Teile Kupfer,
Blei oder Quecksilber-Amalgam, als [vollwertiges] Geld ausgibt“⁠[4685];
zu jenen gemeinen Metallen zählen Kupfer, Eisen, Zinn, Blei, aber
auch das Zink, das sechs verschiedene Namen führt, u. a. „Bruder des
Silbers“⁠[4686], d. i. das Metall jenes vielverbreiteten Galmeis⁠[4687],
der mit Kupfer pittala (Messing) liefert⁠[4688]. Verschiedene andere
medizinische Schriften dieses Zeitalters⁠[4689] nennen neben den
6 einfachen Metallen⁠[4690], neben dem „einer besseren Art Blei
gleichenden“ Metall aus Antimonglanz [Antimon]⁠[4691], dem zinnähnlichen
Metall Jasada aus Galmei [Zink]⁠[4692], den Legierungen Pittala (aus
Kupfer und Zink; Messing), Kâmsya oder Kâmsyaha (aus 8 Teilen Kupfer
und 2 Teilen Zinn; Glockenmetall), Vartaloha (= geschichtetes Metall,
aus 5 Bestandteilen) usf.⁠[4693], noch folgende „große Mittel“: die
Edelsteine, die, je nach Glanz, Farbenspiel und Größe der Krystalle,
als männliche, weibliche und Zwitter unterschieden werden⁠[4694],
und deren vornehmster, der Diamant, mit Bocksblut bestrichen zu
Asche verbrennbar ist⁠[4695]; den Schwefel, das gelbe und rote Arsen
[Auripigment, Realgar]; den Antimon- und Bleiglanz, dessen Name „Surma“
einer Sprache der Urbevölkerung entstammen soll⁠[4696]; vor allem aber
das Quecksilber, „dessen Kräfte den Arzt, der sie recht versteht, zum
Gotte machen“⁠[4697]. Quecksilber
    ist der „Samen des SIVA“,
der beim Abtropfen auf die Länder Darada (Dardistan in Kaschmir)
und Parada (nicht näher bekannt) deren Boden mit Zinnober (Hingula)
erfüllte⁠[4698], als dessen „Wesen“ es bei der Destillation wieder
hervorgeht⁠[4699]. Es ist flüssig, läßt sich aber destillieren und
mittels Salmiak und anderer Salze auch fixieren⁠[4700], verleiht langes
Leben, macht frei von Krankheit und Sünde und ist Wesen und Träger
der von SIVA selbst gelehrten Alchemie, der Kunst, Gold und
Silber herzustellen⁠[4701]. Zu den Präparaten, mit denen die Metalle
zwecks ihrer Umwandlung behandelt werden, zählen die Säuren, und zwar
ausschließlich die vegetabilischen⁠[4702], die gold- und silberfarbigen
Pyrite, der Blei- und Antimonglanz, die natürlichen Kupfer- und
Eisen-Vitriole, der Schwefel, das Auripigment und Realgar, der beim
Brennen mit Dung bereiteter Ziegel entstehende Salmiak (Navasara;
vom persischen Nûschâdir)⁠[4703] und die verschiedenen Salze und
Alaune⁠[4704].


Reichhaltige, sichtlich auf einer Fülle altüberlieferter Beobachtungen
beruhende Verzeichnisse aller dieser Mineralien enthalten das
um 1300 entstandene „Rasaratna“⁠[4705], vor allem aber das Buch
„Raganighantu“ des Arztes NARAHARI aus Kaschmir⁠[4706], das
nach GARBE um 1250 verfaßt ist, während RÂY es (ohne
genauere Angabe) für ein Werk „aus ziemlich später Zeit“ erklärt⁠[4707],
als welche freilich auch 1250 schon gelten kann. Unter den Metallen
zählt NARAHARI die folgenden auf: Gold, 42 Namen führend,
gelblich, gelbrot oder rot, fünferlei Legierungen mit Silber und
ein Amalgam mit Quecksilber bildend⁠[4708]; Silber, das mondähnliche
Metall oder Metall des Mondes, mit 17 Namen⁠[4709]; Kupfer, rot, das
Metall der Sonne, giftig (mit 12 Namen)⁠[4710], aus dem da entsteht
das helltönende weiße und das goldähnliche, kurkumafarbige, gelbe
und rote Messing (mit zusammen 26 Namen), das Fäden, Blätter, sowie
heilsame Asche und Schlacke liefert (mit zusammen 20 Namen)⁠[4711];
Zinn, in Bengalen, wohin es aus Birma kommt, Vanga, im Sanskrit Jaçada
geheißen, zu Fäden und Blättern verarbeitbar, mit 10 Namen⁠[4712]; Blei,
bläulich, giftig, mit 16 Namen⁠[4713]; Eisen, mit 9 Namen, ergebend den
Stahl „Kinaga“ = Chinesischen (mit 15 Namen), den damascierten Stahl
(mit 8 Namen), und das Magneteisen (mit 7 Namen)⁠[4714]; Antimon, mit 7
Namen, das Metall des für die Augen wohltätigen „Surma“ [des Antimon-
und Bleiglanzes]⁠[4715]; Quecksilber, pârada oder rasa, das Metall der
Metalle, mit 33 Namen, darunter Çivabîga (= Samen SIVAS),
Amrita (= Ambrosia), Khekara (= Sublimiertes), Himmlisches, Edelstes
usf.⁠[4716]. Quecksilber ist für sich, sei es flüssig oder getötet,
gemeinsam mit anderen Substanzen, z. B. mit Magneteisen, vor allem
aber zusammen mit Schwefel als „schwarzes Präparat“, ein Mittel
von wahrhaft wundertätiger Fähigkeit, eine Vereinigung sämtlicher
großer Kräfte, daher Jugend, Gesundheit, langes Leben und alles Heil
verleihend⁠[4717]; sein Erz ist der herrliche, aber sehr giftige
Zinnober, der 15 Namen trägt⁠[4718]. — Von sonstigen Mineralien
nennt NARAHARI u. a.: Schwefel, den weißen, gelben, roten
und schwarzen, mit 15 Namen⁠[4719]; Realgar und Auripigment, die
goldfarbigen, heilsamen, mit 27 Namen⁠[4720]; Schwefelkies, den gold-
und silberfarbigen⁠[4721]; Talk, den gold- und silberfarbigen, auch
weißen oder schwarzen, von welchem letzteren es heißt: „Quecksilber und
schwarzer Talk entstehen in HARA (SIVA) und seiner
Gattin GAURI, wenn die Liebe sie vereinigt“⁠[4722]; Mennige
und gelben oder roten Oker, mit je 14 Namen⁠[4723]; Eisenvitriol, den
grünen und gelben, sowie Kupfervitriol (Tuttha), den blauen (nila),
Erbrechen erregenden, mit zusammen 23 Namen⁠[4724]; Alaun, den die
Farben festigenden, und Alaunschiefer (?), mit 8 und 14 Namen⁠[4725].
Ihnen schließen sich noch an: Bergkrystall, Sonnen- und Mond-Stein
[Adular-Arten]⁠[4726], Lasur und Türkis (blauer und grünlicher)⁠[4727],
sowie die Edelsteine, „die dem, der sie trägt, die Planeten günstig
machen“⁠[4728]. Es gehören nämlich zu: Rubin (15 Namen) der Sonne⁠[4729];
Perle (25 Namen) und der ähnliche Tabaschir aus Bambusrohr [die aus
Kieselsäure bestehende Ausscheidung der Halmknoten] dem Monde⁠[4730];
Smaragd (11 Namen) dem MERKUR⁠[4731]; Diamant (14 Namen;
die fehlerhaften heißen weibliche) der VENUS⁠[4732];
Koralle (8 Namen) dem MARS⁠[4733]; Topas (8 Namen) dem
JUPITER⁠[4734];
    Sapphir (8 Namen) dem SATURN⁠[4735];
Hyazinth (6 Namen) und Katzenauge (6 und 10 Namen) dem RAHU
und KETU, d. i. dem auf- und absteigenden Knoten der
Mondbahn⁠[4736].


Weitere, besonders die Metalle betreffende Angaben hat G.
OPPERT aus einer Anzahl indischer Werke beigebracht⁠[4737]; da
er indes ihr Alter, das er meist unerörtert läßt, in verschiedenen
Fällen sichtlich weitaus überschätzt, zudem ihren gesamten Inhalt
stets als aus der nämlichen Zeit herrührend behandelt und endlich
chemisch-technische Sachkunde merklich vermissen läßt, so sind sie nur
mit aller Vorsicht zu benützen. Einige jener Schriften sprechen von
„7 in den Bergen entstehenden Metallen“, Gold, Silber, Kupfer, Zinn
(oder Zink?), Quecksilber, Blei und Eisen, nebst den Gemischen Bronze
(aus Kupfer und Zinn) und Messing (yasoda aus Kupfer und kupya, d. i.
Galmei; oder pârada aus Kupfer und Quecksilber); andere von „8 Metallen
göttlichen Ursprunges“, Gold, Silber, Kupfer, Eisen, Zinn, Quecksilber,
Blei, wobei aber die letzteren zum Teil auch durch Messing, Bronze,
Stahl, Magneteisen oder Zink vertreten werden, und die Namen von Blei,
Zinn und Zink oft zusammenfallen (wie im Tamulischen bei „nâga“); noch
andere von 9 Metallen, Gold, Silber, Messing, Blei, Kupfer, Zinn (oder
Zink), Eisen (oder Stahl), Bronze und Magneteisen. Für ihre Namen
gibt schon das Wörterbuch „Vaijayanti“, das aus dem 11. Jahrhundert
herrühren soll, mannigfaltige Synonyma an: so z. B. ist Kupfer Tâmram
und Tâmba (woher Tombak); Zinn Vanga, Vangam, Nâgam, Kastirâm; Blei
Sîm [persisch: Silber], Trapu; Messing „das weiße, rote oder goldgelbe
Metall“, aus dem, in Legierung mit Gold, Silber, Eisen, Zinn und
Quecksilber (!) die Reliquienkästchen BUDDHAS und ähnliche
kunstvolle Arbeiten bestehen; Bronze „das künstliche Metall“ oder
„Glockenmetall“, das Glockenton besitzende; Pañcaloham, „Fünfmetall“,
eine Legierung von Gold, Silber, Kupfer, Blei und Zinn (oder Zink),
u. dgl. mehr.





Auf Grund seiner eigenen Untersuchungen und verschiedener der im
vorstehenden wiedergegebenen, freilich noch sehr unvollständigen
Mitteilungen gelangt RÂY zum Schlusse, eine wahre Alchemie
sei auf indischem Boden durchaus selbständig und ohne jede fremde
Vermittlung erwachsen⁠[4738], und diese Ansicht hält er fest, wenngleich
er an einer Stelle aufrichtigerweise selbst zugesteht, daß in
der so schwierigen Frage das letzte Wort noch zu sprechen und die
endgültige Aufklärung abzuwarten bleibe⁠[4739].


Völlige Eigenart zeigt nach RÂY die indische Alchemie
darin, daß sie keinen Zusammenhang zwischen den Planeten und den 7
Metallen annimmt, — obwohl Kupfer und Silber nicht selten Sonnen-
und Mond-Metall benannt werden —, und auch überhaupt nur 6 Metalle
kennt⁠[4740]; erst SANGADHARA, der um 1363 schrieb, soll
von 7, oder einschließlich Bronze und Messing von 9 Metallen reden,
die den 7 oder 9 Planeten entsprechen⁠[4741], und sein Kommentator
ADHAMALLA verbindet dann Kupfer und Sonne, Silber und
Mond, Bronze und MARS, Eisen und SATURN, Gold und
JUPITER, Zinn und VENUS, Blei und MERKUR,
Kâmsya (Glockenmetall) und RAHU, Vartaloha (Messing) und
KETU, während Quecksilber als „SIVA“ oder „Samen
des SIVA“ abseits stehen bleibt⁠[4742]. Indessen ist daran zu
erinnern, daß schon NAGARJUNA 8 Metalle aufzählt, die daher,
nach RÂYS Datierung dieses Autors, bereits im 2. Jahrhundert
bekannt gewesen sein müssen⁠[4743], und daß NARAHARI um 1250
Listen der Zugehörigkeit der Edelsteine zu den Planeten anführt, die
er, wie alle seine sonstigen Angaben, aus weitaus älteren Quellen
schöpfte.


Während sich, RÂY zufolge, die Alchemie im nördlichen
Indien bis etwa in das 6. oder 7. Jahrhundert hinein der eifrigsten
Pflege erfreute, die die tibetanischen Übersetzungen des 6. bis
8. Jahrhunderts in ihren Berichten über Quecksilber-Panaceen
und Metall-Verwandlungen widerspiegeln⁠[4744], soll sie seit der
Zurückdrängung des Buddhismus, die er erst in das 8. Jahrhundert
versetzt, vernachlässigt und schließlich ganz vergessen worden
sein; erst um 1350 sei sie aus Tibet, und zwar in ihrer alten,
fast unverändert erhalten gebliebenen Gestalt, wieder nach Indien
zurückgewandert, und daher hätten dort, zugleich mit dem damals neu
(?) auftauchenden Opium, auch Quecksilber und Quecksilber-Präparate
abermals weitgehenden Einfluß zu erlangen begonnen⁠[4745]. — Diese
Behauptungen lassen sich nicht leicht mit den an anderer Stelle
überlieferten vereinbaren, denen gemäß Alchemie und Tantra-Mystik
[diese doch erst gegen 1100 beginnend!] vorzugsweise in dem jedem
fremden Einfluß entrückten Zentral-Indien zur Entwicklung gekommen
und von da aus wie nach Südindien so auch über Magadha nach Tibet
gelangt wären⁠[4746]. Auch ermangeln sie insoferne des Beweises, als
die belangreiche Rolle, die eine mit dem Buddhismus enge verknüpfte
Alchemie vor dessen Zurückdrängung in Nordindien gespielt
haben soll, durch die Tatsachen nicht bestätigt wird. Ganz besondere
Wichtigkeit besitzen in dieser Hinsicht die Berichte der chinesischen
Pilger FA-HIEN (399–414)⁠[4747], HIUEN-THSANG
(verfaßt 629)⁠[4748] und I-TSING (671–695)⁠[4749],
die sich, um den Buddhismus an seiner Quelle kennen zu lernen, viele Jahre, ja
jahrzehntelang in Nordindien aufhielten und über Glauben, Anschauungen
und Sitten der Einwohner sehr ausführliche Beschreibungen hinterließen.
Keiner von ihnen bringt auch nur mit einem Worte den Buddhismus mit
der Alchemie in Verbindung, oder tut überhaupt der Metallverwandlung
Erwähnung; FA-HIEN spricht keineswegs, älteren Angaben gemäß,
von den 7 Metallen und der Verehrung der 7 Planeten, sondern zählt die
7 kostbaren oder heiligen Substanzen (Saptaratna) auf, die man zur
Ausstattung der Tempel und zur Anfertigung der BUDDHA-Statuen
gebraucht, nämlich Gold, Silber, Lasurstein, Bergkrystall, Rubin,
Diamant (oder Smaragd) und Achat⁠[4750]; HIUEN-THSANG
gedenkt bei ähnlichem Anlasse nur des roten und gelben Kupfers
(Messings)⁠[4751] und außerdem vorübergehend des Zinns und des gelben
Arsens (Auripigments)⁠[4752]. Am ehesten wäre nähere Nachricht
gelegentlich der ziemlich ausführlichen Beschreibung zu erwarten, die
I-TSING von der indischen Medizin gibt⁠[4753], und zwar zum
Teil auf Grund „der acht Bücher des durch ganz Indien verbreiteten
Ayur-Veda“⁠[4754], zum Teil buddhistischen Theorien folgend. Was die im
8. Buche des Ayur-Veda behandelte „Verlängerung des Lebens“ betrifft,
so bestanden die vorgeschriebenen Tränke zur Zeit des I-TSING
fast ausschließlich aus Pflanzensäften⁠[4755] und nicht, wie erst
spätere Autoren überliefern, aus metallischen Präparaten⁠[4756]; die
eigentlich wirksamen Mittel zur Verlängerung des Lebens soll es nach
ihm freilich nur in China geben, wo man über 400 Arten heilsamer
Pflanzen und auch Steine besitze⁠[4757], aber die von der indischen
Medizin als „râsayâna“ bezeichneten streben immerhin ähnliche Ziele
an⁠[4758]. Nach buddhistischer Lehre, die bereits BUDDHA selbst
verkündet haben soll⁠[4759], hängen Gesundheit, Wachstum usf. von den
vier „großen Elementen“ (Mâhabhûta) Feuer, Wasser, Luft und Erde ab,
sowie von einem gewissen Gleichgewicht, in dem sie innerhalb der Säfte
des Körpers stehen sollen, und dementsprechend hat man die zur Behebung
von Störungen oder zur Erreichung bestimmter Zwecke erforderlichen
Arzneien zu bemessen⁠[4760]. Unter diesen erwähnt I-TSING
den Tah-Shih = roten Stein, d. i. den Zinnober, und warnt vor ihm,
da das „Verschlucken“ gefährlich sei und schon so manchem das Leben
gekostet habe⁠[4761]. Im übrigen ist bei I-TSING, wie schon
die sichtlich griechischen Einflüsse betreff der Elementen- und
Humoral-Theorie erwarten lassen, von Zinnober, Quecksilber, oder
anderen metallischen Präparaten nicht weiter die Rede⁠[4762], auch
findet sich zwar der Schwefel besprochen⁠[4763], aber nicht mit
Quecksilber in Verbindung gebracht, und Anspielungen auf Goldmachen
und Alchemie fehlen völlig, — denn der bei vielen Völkern bekannte
Vergleich der Weltentwicklung aus dem Chaos mit der Entstehung des
Vogels im Ei⁠[4764] ist nicht als solche anzusehen.


Wie aus der oben angeführten Stelle des ALBIRUNI hervorgeht,
war in den von ihm bereisten Gegenden des nördlichen Indiens auch noch
etwa 500 Jahre nach der Zeit dieser chinesischen Buddha-Pilger
von Alchemie nichts, oder so gut wie nichts bekannt, was RÂY
allerdings daraus erklären will, daß die große Kunst inzwischen in
Indien ausgestorben sei, und ihr Leben nur mehr in Tibet weiter zu
fristen vermochte. Daß es dort bereits im 6. bis 8. Jahrhundert
Übersetzungen eigentlich alchemistischer indischer Schriften gegeben
habe, ist aber bisher ebenso unbewiesen, wie das Vorhandensein der
jedenfalls doch noch älteren indischen Originale selbst;
auch die medizinischen Schriften Tibets lassen einschlägige Spuren
nicht erkennen, halten vielmehr nach LAUFER den aus Indien
überlieferten Stand, der so ziemlich dem von I-TSING
geschilderten entspricht, noch lange mit großer Beharrlichkeit
fest⁠[4765]. Betreff der Zeit vor und gegen 1350, zu der nach
RÂY die Alchemie wieder nach Indien zurückgebracht worden sein
soll, fehlt es leider noch an ausreichenden Forschungen und besonders
an Übersetzungen aus dem Tibetanischen, indessen hat GRÜNWEDEL
neuerdings wenigstens eines der ausführlichsten und
kulturgeschichtlich wichtigsten Werke dieser Periode, die „Geschichte
der 84 Zauberer“, ins Deutsche übertragen, und diesem lassen sich
eine ganze Anzahl beachtenswerter Anhaltspunkte entnehmen. Den öfters
erwähnten Trank des langen oder ewigen Lebens⁠[4766], der auch „Amrita“
zubenannt wird [d. i. die gleichfalls Unsterblichkeit gewährende
Ambrosia der Götter], bereitet u. a. ein Zauberer „mitten im dichten
Walde“, woselbst er die erforderlichen Zutaten sammelt, unter denen
hier also offenbar vegetabilische verstanden sind⁠[4767]. An späterer
Stelle⁠[4768] sucht jedoch der „begüterte Brahmane VYALI“ die
Amrita aus Quecksilber und aus dem Pulver vieler, nach der Vorschrift
eines Rezeptbuches zusammengekaufter Drogen darzustellen, was ihm
trotz dreizehnjähriger Arbeit, die sein Vermögen aufzehrt und ihn zum
Bettler macht, nicht glückt, da ihm ein Bestandteil fehlt, die
„rote Myrobalane“; erst nach langer Zeit wird diese zufälligerweise
durch einen Tropfen Blut ersetzt, der dem Finger einer badenden Hetäre
entquillt, und nun gelingt der Trank so vortrefflich, daß er nicht nur
der Hetäre und dem Brahmanen Unsterblichkeit verleiht, sondern sogar
dessen Pferde, das ihn gekostet hat. Da es aber von dem Brahmanen
schließlich heißt, „er sei besessen gewesen vom Sündenleben, das am
Gold hängt“, so handelt es sich in dieser Erzählung anscheinend um ein
wahres, sowohl Gesundheit und langes Leben spendendes, als auch die
Metalle verwandelndes Elixir; ein solches muß auch ein anderer Zauberer
besitzen, der sich entschließt, die Umwandlung eines Berges, der
bereits erst zu Eisen und dann zu Kupfer geworden ist, lieber nicht bis
zum Endzustande des Goldes fortzusetzen, weil er hiervon schreckliche
Folgen für das Wohl der Allgemeinheit befürchtet⁠[4769]. Wieder in einer
anderen Erzählung ist sogar ausdrücklich vom „Steine der Weisen“ die
Rede⁠[4770], und in noch anderen wird der Gewinnung der Goldtinktur
und der Amrita mit Hilfe von Urin und Kot gedacht⁠[4771], sowie der
Tatsache, daß die nämlichen Mittel bald Gifte und bald Bestandteile der
Medizinen sein können, so daß nur der Kundige Entscheidung zu treffen
weiß⁠[4772].


Nun ist aber die „Geschichte der 84 Zauberer“ kein tibetanisches
Originalwerk, sondern die Übersetzung einer indischen Schrift,
deren Verfasser und Alter zwar bisher nicht ermittelt ist⁠[4773],
die jedoch sichtlich nur eine Zusammenfassung mannigfaltiger, viel
älterer Überlieferungen darstellt und die Tantra-Zeit als auf voller
Höhe stehend und auf eine lange Entwicklung zurückblickend, durchaus
voraussetzt⁠[4774], also dem 12. oder 13. Jahrhundert angehören dürfte.
In dieser Periode war demnach, entgegen RÂY, in Indien, auch
in Nordindien, die Alchemie keineswegs gänzlich vergessen; was von ihr
berichtet wird, trägt aber nicht indische Züge, sondern ausgeprägt
griechische.


Soweit daher zur Zeit ein Urteil über die Entwicklung der Alchemie
in Indien überhaupt möglich und zulässig ist, dürfte folgender
Sachverhalt der wahrscheinlichste sein: Eine „Râsâyana“ genannte
„Lehre von den Säften“ (râsa), zuweilen die Säfte des menschlichen
Körpers betreffend, hauptsächlich aber die der Pflanzen (einschließlich
der Lösungen vegetabilischer Mittel und Drogen), ist in Indien
nicht minder alt wie in vielen anderen Ländern, befaßt sich aber
ursprünglich nur mit der Erlangung von Gesundheit und langem Leben
und hat nichts mit Metallverwandlung und Alchemie zu tun; neben
verschiedenen, natürlich vorkommenden mineralischen Substanzen sind
auch Zinnober und Quecksilber in Indien frühzeitig bekannt und werden
(zunächst ohne Ahnung ihrer nahen Verwandtschaft) gleich den übrigen
äußerlich, vielleicht auch innerlich, als Heilmittel angewandt⁠[4775];
wann, woraufhin, und wie dies zuerst geschah, bleibt vorerst
ungewiß. Das BOWER-Manuskript (4. Jahrhundert) erwähnt an
einer Stelle zwar den Wundertrank, der tausendjährige Lebensdauer
verheißt, und an einer anderen das Quecksilber, weiß aber von keiner
Verbindung beider; unter den chinesischen Buddha-Pilgern führt nur
I-TSING den Zinnober an und warnt vor seinem Gebrauche⁠[4776];
die Ärzte der „großen Dreiheit“ sprechen von Quecksilber nicht
oder nur vorübergehend, „râsa“ gilt ihnen = Saft, und das nämliche
ist noch einige Jahrhunderte später bei den Gewährsmännern des
ALBIRUNI der Fall, die nur von pflanzlichen Substanzen und
Drogen als Bestandteilen des Unsterblichkeits-Trankes berichten. Da
auch die sonstigen, von RÂY ohne ausreichende Unterlagen in
das 6.–8. Jahrhundert versetzten Texte⁠[4777] sowie ihre angeblich wenig
jüngeren tibetanischen Übersetzungen nicht in Betracht kommen können,
so fehlt bisher jeder genügende Beweis für die Behauptung, die Inder
hätten sich bereits zu so früher Zeit mit Alchemie beschäftigt und
unter Anwendung von Quecksilber oder Quecksilber-Präparaten eigentliche
Metall-verwandelnde und Leben-verlängernde Elixire bereitet⁠[4778].


Die Annahme, die ersten Nachrichten über Alchemie seien schon gegen
Ende des 2. oder zu Anfang des 3. Jahrhunderts aus Ägypten nach
Indien gedrungen, erscheint zwar angesichts der damaligen regen
Handelsbeziehungen beider Länder nicht an sich unmöglich, aber
allen näheren Umständen nach wenig glaubhaft und jedenfalls durch
keinerlei Tatsache belegbar. Wahrscheinlicher klingt die Vermutung,
anfängliche Verkündiger seien die Nestorianer gewesen, die, im 5.
Jahrhundert als Ketzer aus dem oströmischen Reiche ausgetrieben, u. a.
in Persien festen Fuß gefaßt hatten und insbesondere die maßgebende
Rolle an der medizinischen Schule zu Gondisapûr im Tigris-Delta
spielten; diese Schule, eines der wichtigsten Bindeglieder für die
Übermittlung antiker Bildung und Wissenschaft an den Orient, stand
aber um jene Zeit seit langem in enger Verbindung mit Indien, wo
überdies die Nestorianer bereits so verbreitet waren, daß z. B. der
Reisende KOSMAS INDIKOPLEUSTES um 530 selbst in Malabar ganze
Gemeinden antraf⁠[4779]. Immerhin liegen aber bestimmte Zeugnisse auch
in dieser Richtung nicht vor⁠[4780], und es spricht daher vieles für
die Voraussetzung, daß maßgebend für die Verbreitung der Alchemie,
wie in zahlreichen anderen Ländern so auch hier, erst die Araber
waren⁠[4781], die mit Indien schon seit dem 7.–8. Jahrhundert in sehr
lebhaftem Verkehr zu Wasser und seit dem 8.–9. auch zu Land standen,
während ihre großen planmäßigen Eroberungszüge erst gegen Ende des 10.
begannen⁠[4782].


Auf derartigen, etwa seit dem 8. Jahrhundert einsetzenden Vermittlungen
beruht nach JOLLY das Aufkommen des „Tötens“ der Metalle
und des Röstens mit Schwefel (schon in jüngeren Fassungen der dem
SUSRUTA und CARAKA zugeschriebenen Werke), der
„Wiederbelebung“, des „Fixierens“ von Quecksilber, und schließlich
des Machens und „Vermehrens“ von Gold und Silber⁠[4783]. Wohl erst von
dieser Zeit an begann das den Indern schon längst bekannte Quecksilber
die Rolle anzunehmen, die es in der griechischen Alchemie spielt
und die bei AMARASINHA (um 1000) in der Gleichsetzung von
Quecksilber und „rasa“ schon deutlich hervortritt. Nicht von „alten
Heiligen auf Inseln des indischen Ozeans“, sondern von arabischen
Meistern dürften auch im 9. und 10. Jahrhundert NAGARJUNA,
VRINDA und ihre Zeitgenossen die Künste gelernt haben,
als deren Erfinder nachher bald der eine, bald der andere von
ihnen hingestellt wurde, nämlich die Sublimation und Destillation,
insbesondere des Quecksilbers, die Abscheidung dieses Metalls aus
Zinnober, die Darstellung des schwarzen und roten Schwefelquecksilbers
aus seinen beiden Bestandteilen, das Töten und Fixieren von
Quecksilber, die Gewinnung von Sublimat und Calomel⁠[4784], u. dgl.
mehr. Der nämlichen Abkunft ist auch die Bereitung des Elixirs,
des „Pulvers der Projektion“, das bei NAGARJUNA schon 10
Millionen Teile unedler Metalle in Gold verwandelt und zugleich
Gesundheit, langes Leben, oder gar Unsterblichkeit verleiht, ferner
die Bezeichnung des Quecksilbers als Zubehör, ja als Verkörperung
eines Gottes und als dessen Samen, und endlich die Betrachtung von
Quecksilber und Schwefel⁠[4785] als ausschlaggebende Elemente und
Bestandteile der Metalle⁠[4786]. Erreichte auch die Ausbildung dieser
Theorien und die Anwendung solcher Kenntnisse ihren Höhepunkt erst
im „Quecksilber-Systeme“⁠[4787], in der Iatrochemie, sowie in der
alchemistischen Praxis des 13. bis 14. Jahrhunderts, — wobei dann
Gott SIVA (dem HERMES gleich) als Vater und Lehrer
der großen Kunst, die Zeitgenossen (YASODHARA und andere)
aber als Erfinder der Sublimation und Destillation, des Sublimats und
Calomels, des Projektionspulvers usf. gelten —, so waren sie doch auch
vorher schon, zwar nicht allgemein⁠[4788], aber immerhin weit verbreitet
und keineswegs nur in einzelnen, engumgrenzten Bezirken Indiens. Dies
bestätigen, neben verschiedenen der weiter oben gegebenen Anführungen,
namentlich der auf die „Geschichten der 84 Zauberer“ bezüglichen, auch
noch die Berichte des MARCO POLO, die sich auf Zustände in
der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts beziehen. Wie POLO
erzählt, erreichen z. B. gewisse, der Sekte der Jainas⁠[4789] angehörige
Priester zu Lar im mittleren Südindien das hohe Alter von 150 bis 200
Jahren, indem sie zweimal monatlich einen aus Schwefel und Quecksilber
bereiteten Trank genießen⁠[4790]; auch ARGON, ein König aus der
damals in Persien regierenden mongolischen Dynastie, befragte indische
Asketen, worin ihre Kunst der Lebensverlängerung bestehe, und als sie
auf ihren Trank aus Schwefel und Quecksilber verwiesen, nahm er diesen
ebenfalls acht Monate lang, starb aber dann trotzdem⁠[4791], — oder
eher infolge des Trankes, den man vielleicht wirklich mit aus Schwefel
und Quecksilber zusammenbraute, statt aus den unter diesen symbolischen
Namen zu verstehenden Bestandteilen. Für die Dauerhaftigkeit und
Festigkeit, mit der sich solcherlei abergläubische Vorstellungen
unausrottbar erhalten, zeugt PIGAFETTA, der Begleiter des
MAGELHAËS auf der ersten Reise um die Erde (1519–1522), der zu
melden weiß, daß die Mohammedaner auf gewissen Inseln des ostindischen
Meeres einen derartigen Trank genießen, der nicht nur die Krankheiten
heilen, sondern auch die Gesundheit dauernd erhalten soll, weshalb
Quecksilber und Zinnober daselbst sehr gesucht seien und hoch im Preise
stünden⁠[4792].


Zugunsten des arabischen Ursprunges der indischen Alchemie sprechen
endlich noch die Tatsachen, daß das Kupfer bei den indischen
Alchemisten einen anderen Namen führt als in der Sanskrit-Litteratur,
was für das späte Aufkommen der betreffenden Lehren sehr bezeichnend
ist⁠[4793], ferner daß die Vorschriften für das Leben und Verhalten
der Alchemisten völlig mit den arabischen (ursprünglich griechischen)
übereinstimmen⁠[4794], und endlich daß nicht nur die chemischen
Operationen nebst ihren Namen und Bezeichnungen, sondern auch die
zur Ausführung vorgeschriebenen Geräte und Apparate durchaus den
wohlbekannten arabischen (griechischen) gleichen⁠[4795]. Daß die Inder
sie trotzdem für sich selbst in Anspruch zu nehmen und einheimischen
Erfindern zuzuschreiben trachten, kann nicht überraschen, aber auch
nicht überzeugen, um so mehr als das nämliche Bestreben auch bei
anderen Gelegenheiten hervortritt, z. B. beim Versuche, der Kunst,
metallisches Zink darzustellen (die, soweit sich übersehen läßt, aus
China nach Indien gelangte)⁠[4796], indischen Ursprung zu sichern, wobei
dann als Erfinder (wie oben angeführt) die verschiedensten Gelehrten
ausgegeben, und mit großer Willkür bald in das 11. oder 12., bald in
das 13. oder 14. Jahrhundert versetzt werden⁠[4797].







7. Chemie und Alchemie in China.





Nicht anders wie Ägypten oder Babylonien, Persien oder Indien, so hatte
sich zeitweise, namentlich im 18. Jahrhundert, auch China einseitiger
Überschätzung und maßloser Bewunderung seitens gewisser europäischer
Gelehrter zu erfreuen, die daselbst die Heimat jeglicher Kultur und
Wissenschaft, sowie die Entstehungsstätte aller geheimen Weisheit
aufgefunden zu haben vermeinten; so sollten die Chinesen auch seit
jeher Großes in der Naturwissenschaft geleistet und u. a. schon vor
Jahrtausenden eingehende Kenntnis der Chemie und Alchemie besessen
und diese letztere in nahe Verbindung mit der Astronomie und der
Planeten-Verehrung gebracht haben, — wie dies alles durch unzählige
Zeugnisse einer uralten Litteratur unwiderleglich bewiesen werde.
Sämtliche Voraussetzungen solcher Art haben indessen einer näheren
Prüfung nicht standzuhalten vermocht.


Zunächst ist daran festzuhalten, daß die chronologisch beglaubigte
Geschichte Chinas erst mit dem Jahre 841 v. Chr. beginnt⁠[4798], und
daß auch in den ältesten kanonischen Schriften, die CONFUCIUS
(KUNG-FU-TZE = KUNG der Meister, 551–478) abgefaßt
haben soll⁠[4799], alle über diese Grenze hinausgehenden Angaben auf
Mythe und Phantasie beruhen. Von den echten alten Schriften fand ferner
ein sehr großer Teil im Jahre 213 v. Chr. seinen Untergang, als der
Kaiser SCHI-HOANG-TI zwecks wirksamer Bekämpfung der Neuerer
alle ihm erreichbaren Bücher verbrennen ließ, mit Ausnahme derer über
Ackerbau, Baumzucht, Wahrsagerei, Medizin und Pharmazie⁠[4800]. Zur
Zeit der Han-Dynastie (205 v. Chr. bis 220 n. Chr.), die bald darauf
das Zerstörte nach Möglichkeit wieder herzustellen suchte und für die
Herbeischaffung alles der Vernichtung Entgangenen hohe Belohnungen
gewährte, entwickelte sich dann die Fälschung zu einem ebenso
ausgebreiteten wie einträglichen Gewerbe⁠[4801], und obwohl man sie
durch vorbeugende Maßregeln einzuschränken suchte⁠[4802], wurde doch die
Zahl teils bewußt untergeschobener, teils aus wahren und angeblichen
Bruchstücken wieder zusammengesetzter, teils durch nachträgliche
Ergänzungen und Zusätze nach Belieben erweiterter Werke alsbald fast
unübersehbar⁠[4803]. Weil aber der von den Han-Kaisern hochgehaltene
Grundsatz der „Rückkehr zur ruhmreichen Vergangenheit“ auch für die
ganze fernere Gestaltung der Litteratur maßgebend blieb, entfaltete
sich seither die für den chinesischen Geist so bezeichnende und ihm
offenbar ganz besonders zusagende Tätigkeit der Sammler, Herausgeber,
Erklärer und Kommentatoren⁠[4804]: in endloser, seit über anderthalb
Jahrtausenden niemals abreißender Reihe fügten sie ein Glied der Kette
an das andere und schufen ihre immer dickleibiger und vielbändiger
werdenden Zusammenstellungen und Enzyklopädien, stets erfüllt von Fleiß
und vom Bestreben, alles so vollständig wie tunlich zu bringen und es
als so alt wie möglich hinzustellen, dagegen meist gänzlich unbeirrt
von Wahrheitsliebe, Gewissenhaftigkeit und Kritik. Boten schon ältere
kanonische Texte, z. B. die sog. „Landesbeschreibung“, eine Fülle
unerhörter und märchenhafter Wunderdinge⁠[4805], so glaubten spätere
Autoren ihrer Erfindungsgabe erst recht freien Lauf lassen zu dürfen;
man nahm ferner keinen Anstand, selbst wirklich bessere historische
Werke, u. a. das des CHU-HI (1130–1200), immer wieder, und
zwar bis in das 18. Jahrhundert hinein, „neu herauszugeben“, hierbei
im Stillen bis zur Gegenwart herab- und bis in die mythische Urzeit
zurückzuführen⁠[4806] und durch willkürliche Zutaten und Ergänzungen
zu bereichern, deren späten Ursprung oft nur ganz zufälligerweise
irgend ein vereinzelter Zug verrät⁠[4807]. Infolgedessen kann es nicht
überraschen, daß gewisse „Fanatiker der Skepsis“⁠[4808] schließlich die
Echtheit fast aller chinesischen Litteraturwerke in Zweifel
zogen, sogar die des von CONFUCIUS redigierten kanonischen
„Schi-king“ und „Schu-king“⁠[4809], deren Inhalt in der Regel als
beruhend auf wesentlich echten Überlieferungen des 12. bis 7.
Jahrhunderts v. Chr. anerkannt wird⁠[4810], sowie die des „Tao-teh-king“
(= Buch vom Tao) des großen Religionsstifters LAO-TZE („des
Meisters LAO“, 604–425 v. Chr.?)⁠[4811], — wobei ihnen in
nicht wenigen Fällen allein entgegen gehalten werden kann, daß es ganz
unwahrscheinlich wäre, Fälschern so viel geistige Eigenart und Tiefe,
aber auch Gewandtheit und Geschicklichkeit zuzutrauen⁠[4812].


Was die chinesische Astronomie anbelangt, so hält es KUGLER
für wahrscheinlich, daß der altchinesische Kalender von babylonischem
Einflusse zeugt⁠[4813], und BEZOLD für gewiß, daß den
einigermaßen sicher datierbaren Werken, wie z. B. dem um 100 v. Chr.
abgefaßten „Schi-ki“, chaldäische Anschauungen zugrunde liegen⁠[4814],
während wieder SAUSSURE das hohe Alter und den einheimischen
Ursprung einer rein wissenschaftlichen, in innigem Verbande mit
Religion und Staatswesen stehenden Astronomie nachgewiesen zu
haben glaubt⁠[4815]. In Ansehung der Tatsache, daß der chinesische
Geist seit jeher und auf sämtlichen Gebieten immer nur allein die
praktisch brauchbaren Erfolge als wertvolle anstrebte und als
würdige anerkannte, müßte die frühzeitige Ausbildung einer wirklich
theoretischen Astronomie wundernehmen; vermutlich kommen daher nicht
sowohl astronomische als astrologische Beobachtungen in Frage,
zusammenhängend mit dem weitverbreiteten und auch in China sehr alten
Volksglauben, „daß die Ereignisse auf Erden irgendwie beeinflußt würden
von denen am Himmel“, und das Geschick des Gesamtstaates und seiner
Einzelprovinzen „sich widerspiegle im gestirnten Firmament, dieser
himmlischen Projektion des irdischen Reiches“⁠[4816]. Zwecks richtiger
Deutung der Himmelsbilder unterhielt der Staat eigene Beamte⁠[4817],
die sich u. a. im 2. und im 7. Jahrhundert v. Chr. als „Astrologen“
und „Großastrologen“ erwähnt finden⁠[4818], sowie für 671 v. Chr. auch
im „Yih-king“⁠[4819], dem kanonischen, wie man glaubt in ziemlich
ursprünglicher Gestalt vorliegenden „Buche der Wandlungen“⁠[4820].
In diesem, hauptsächlich von Wahrsagerei handelnden Werke sind die
Astrologen etwa gleichwertig den Wahrsagern, Losziehern, Geisterbannern
und Traumdeutern, von welchen letzteren auch das Buch „Schi-king“
spricht, wo es die Träume mit den Stellungen der Gestirne am Himmel in
Verbindung bringt⁠[4821], während andere Arten des Aberglaubens
in ihm, wie auch im „Schu-king“, keine Erwähnung finden⁠[4822].
Daß die großen Ritualwerke „Li-ki“ und „Chou-li“ der Chou-Dynastie
(1122–255 v. Chr.) sie sämtlich kennen und als „uralte“
bezeichnen⁠[4823], wäre daher schon an sich auffällig, doch wissen wir
zudem, daß z. B. das Buch „Li-ki“ erst in den Jahrhunderten zwischen
200 v. und 200 n. Chr. zusammengestellt wurde, und daher keinerlei
Rückschlüsse auf eine entfernte Vergangenheit gestattet⁠[4824]. Daß
erst in solchen jungen und zweifelhaften Texten die Planeten besonders
erwähnt, zusammen mit Sonne und Mond als „7 Lenker“ und „7 Regenten“
bezeichnet und ebenso wie die zwölf Tierkreisbilder mit gewissen Opfern
bedacht werden⁠[4825], spricht für das späte Aufkommen auch dieser,
sichtlich aus der Fremde stammenden Vorstellungen⁠[4826]; von einer
Verbindung der 7 Wandelsterne mit den 7 Metallen ist übrigens zunächst
auch hierbei gar nicht die Rede, vielmehr werden nur die 5 Planeten
mit den sog. 5 „Elementen“ der Chinesen in Beziehung gebracht, nämlich
Saturn mit Erde, Mars mit Feuer, Merkur mit Wasser, Jupiter mit Holz
und Venus mit Metall⁠[4827].


Die Lehre von diesen 5 Elementen wird allerdings als eine schon in
der Zeit der Einwanderung der „hundert Familien“ (= des Volkes)
in China⁠[4828], mindestens aber in jener der mythischen Kaiser
KI (um 2200 v. Chr.) oder gar HOANG-HI (um 2700
v. Chr.) wohlbekannte vorausgesetzt⁠[4829], gehört jedoch in der Tat
erst einer weit späteren Periode an, die indessen vorerst noch nicht
genau abgegrenzt werden kann. Von wirklich hohem, vermutlich weit
über das der kanonischen Schriften hinausreichende Alter ist nur die
Theorie von dem „allgegenwärtigen Dualismus“ der beiden einander
entgegengesetzten kosmischen Urkräfte Yang und Yin, durch deren
Zusammenwirken und Kreislauf schon das Buch „Yih-king“ alle überhaupt
vorhandenen Einzeldinge körperlicher und geistiger Natur aus dem
chaotischen Anfangszustande der Welt hervorgehen und sich sodann weiter
entwickeln läßt⁠[4830]. Unter diesen Kräften gilt seit jeher Yang als
die lichte, männliche, zeugende, herrschende, aktive, den geraden
Linien und ungeraden (vornehmeren) Zahlen entsprechende, Yin aber als
die dunkle, weibliche, empfangende, dienende, passive, den gebrochenen
Linien und geraden (gemeineren) Zahlen zugehörende⁠[4831]; weiterhin
wurde dann Yang mit der roten Farbe, der Sonne, den guten Geistern,
und in der Pharmakologie mit dem Heißen, Trockenen, Heilsamen, in
Verbindung gebracht, Yin aber mit der schwarzen Farbe, dem Monde, den
bösen Geistern, und in der Pharmakologie mit dem Kalten, Feuchten,
Schädlichen⁠[4832]. Nach der Lehre des LAO-TZE sind Yang und
Yin mit in seinem „Tao“ (= „Weg“ und auch „Vernunft“) enthalten, weil
dieses Prinzip, als höchstes und umfassendstes, — in mancher Hinsicht
dem griechischen Logos vergleichbares⁠[4833] —, wie die ganze übrige
Welt so auch „jene beiden Wagenlenker der schaffenden Kräfte“ in sich
schließen muß⁠[4834]. Hierbei bleibt jedoch ihr völliger Gegensatz
unverändert bestehen, und ihn nach monistischer Weise in eine höhere
Einheit aufzulösen versuchte erst CHOU-TZE (CHOU
der Meister), dessen Lebenszeit in die Jahre 1017–1073 fällt⁠[4835]:
bei ihm erzeugt das ewige und einzige Urprinzip „Tai-kih“ durch seine
Bewegung den Yang, und durch seine Ruhe am Ziele der Bewegung den
Yin, und diese erst gesellen sich und bringen dadurch die 5 Elemente
Wasser, Feuer, Erde, Holz, Metall hervor, „jedes von seiner eigenen
Beschaffenheit, jedes von seiner eigenen Natur“, so daß man im Tai-kih
bereits Yang und Yin als enthalten anzusehen hat, und in diesen
beiden wiederum die 5 Elemente⁠[4836]. In den folgenden Jahrhunderten
und namentlich unter dem Einflusse der rasch zu andauernder und kaum
glaublicher Bedeutung gelangenden sog. Wissenschaft „Feng-Schui“,
einer Art vom gröbsten (namentlich auch astrologischen) Aberglauben
erfüllten Geomantie⁠[4837], erfolgte dann zum Teil eine Erweiterung, zum
Teil eine Neuschöpfung und systematische Ausgestaltung der Lehre von
den Beziehungen der 5 Elemente zu allem nur Möglichen und Unmöglichen,
u. a. zu den 5 Planeten⁠[4838], zu den 5 Farben (grün, gelb, rot, weiß,
blau)⁠[4839], zu den Tieren, Pflanzen, Mineralien und Metallen, sowie
zu deren Gottheiten⁠[4840], zu den verschiedenen Teilen der Länder, der
Erdoberfläche, des Erdinneren usf.⁠[4841].


Was die Frage nach dem Auftauchen einer eigentlichen Alchemie
betrifft, so hat man sich im Bereiche der chinesischen Kultur nicht
minder als in dem der indischen davor zu hüten, daß man zwischen
einheimischen Gedanken oder Vorstellungen und irgendwie ähnlichen,
aus der griechischen Alchemie her bekannten, statt einer gewissen
Analogie kurzweg Identität voraussetze und dieser durch unmittelbare
Anwendung der überlieferten hellenistischen Schlagworte auch schon
eine ausreichende Stütze gesichert zu haben glaube. Der Wunsch z. B.,
ein langes Leben in Gesundheit und Wohlstand hinzubringen, ist ein so
tief in der menschlichen Natur begründeter, daß es nicht überraschen
darf, ihn bei den verschiedensten Völkern der alten und neuen Welt
auftauchen und sich allerorten der Meinung verbinden zu sehen, das
erstrebte Ziel sei entweder durch Frömmigkeit und Gebete oder durch
Zauberkraft und magische Kunst in mehr oder weniger vollkommener Weise
erreichbar. So zweifelten die alten Mexikaner nicht an der Wirksamkeit
ihres Unsterblichkeits-Trankes⁠[4842]; bei innerafrikanischen
Negerstämmen begegnete SCHWEINFURTH dem Glauben, man vermöge
mittels gewisser Pflanzensäfte Gold zu erzeugen oder die ewige
Jugend zu gewinnen⁠[4843]; sowohl südamerikanische wie südasiatische
Völker hielten sich für überzeugt, daß bestimmte Pflanzen, besonders
die vermeintlich der Sonne oder dem Monde zugehörigen, nicht nur
verborgene Schätze finden ließen, sondern auch selbst Gold oder Silber
hervorbrächten, während wieder bestimmte andere (z. B. solche, die
Erschöpfte stärken, Kranke heilen, weiße Haare schwarz färben) auch
Jugend, Gesundheit, Zeugungsfähigkeit, langes Leben, ja Unsterblichkeit
verliehen⁠[4844]. Es kann daher nicht wundernehmen, auch bei den alten
Chinesen schon frühzeitig auf verwandte Anschauungen zu stoßen,
die sich hauptsächlich an ihre „großen drei Glücksgüter“ (San-fuh)
knüpften, d. s. langes Leben, Kindersegen und Reichtum⁠[4845].


Bereits im 4. vorchristlichen Jahrhundert ist eine an den Mythus von
der Atlantis anklingende Sage lebendig, von fabelhaften, inmitten des
fernen östlichen Ozeans liegenden, für die jetzigen Menschen nicht
mehr erreichbaren Inseln, deren Einwohner Paläste und Tore aus Gold
und Silber, sowie den Trank des langen Lebens und der Unsterblichkeit
besäßen, bereitet aus der Pflanze Ling-chi-tsao⁠[4846]; noch im 3.
Jahrhundert v. Chr. rüstete deshalb der Kaiser SCHI-HOANG-TI
eine Flotte zur Aufsuchung dieser Inseln aus, die jedoch, obwohl sie
unter der Leitung eines besonders hervorragenden „Zauberers“ stand,
ihre Aufgabe nicht zu lösen vermochte⁠[4847]. In China selbst soll den
Unsterblichkeits-Trank zuerst CHUNG-LI-KÜAN „erlangt“ haben,
von dem man nur weiß, daß er noch zur Zeit der Chou-Dynastie (also
spätestens 255 v. Chr.) lebte, zu den „acht großen Siën“ gehörte,
d. h. zu den Genien und Obermeistern aller magischen und geheimen
Wissenschaften, und diesen auch die Kenntnis der neuen Errungenschaft
übermittelte „in der Verborgenheit der tiefsten Wildnis seiner
heimatlichen Berge“⁠[4848]. Hiernach wird man annehmen dürfen, daß
CHUNG-LI-KÜANS Trank hauptsächlich aus Pflanzensäften bestand,
und daß er selbst zu jenen Einsiedlern gehörte, deren Erscheinung
den während der letzten vorchristlichen Jahrhunderte dem Aberglauben
ganz besonders ergebenen Chinesen etwas völlig Neues und höchst
Erstaunliches war, und denen man daher übernatürliche Kräfte aller Art
zutraute, z. B. Fliegen durch die Luft, willkürliches Trennen der Seele
vom Körper, Verlängern des Lebens, Überwinden des Todes, usf.⁠[4849].
Es ist sehr wahrscheinlich, daß das Auftauchen dieses dem eigentlichen
chinesischen Geiste ganz fern liegenden Einsiedlertumes und alles sich
daran Knüpfenden mit dem Eindringen des Buddhismus zusammenhängt⁠[4850],
dessen Verbreitung in China, entgegen früheren Annahmen, schon im 3.
Jahrhundert v. Chr. begann und im 2. bereits eine ziemlich ausgedehnte
war⁠[4851].


Die sehr weitgehenden gegenseitigen Beeinflussungen und Anpassungen
der älteren chinesischen Religionen und des Buddhismus erstreckten
sich insbesondere auch auf die Lehre des LAO-TZE, dessen
philosophische Betrachtungen über das Tao der großen Menge ohnehin
seit jeher vielerlei Schwierigkeiten geboten hatten. Schon im Laufe
des 2. vorchristlichen Jahrhunderts zerfiel daher die Tao-Lehre in
zwei Richtungen, deren eine die Grundlagen des reinen und lauteren
Aufwärtsstrebens festhielt, während in der anderen das Tao vom Prinzipe
höchsten Gutes und vollkommenster Einsicht zu dem des Wundertuns
und Zauberns herabsank, das den Gläubigen vor allem Erfüllung ihrer
irdischen Wünsche in Aussicht stellte, u. a. derer nach langem Leben
und Reichtum⁠[4852]. Die letztere Richtung daraufhin von vornherein als
„alchemistische“ zu bezeichnen⁠[4853], liegt indessen keine Berechtigung
vor, denn auch in seiner Entstellung bleibt das Tao zunächst nichts
weiter als ein geistiges Symbol ungeheurer geheimer Macht: „dem, der
es erlangt hat, ist nichts unmöglich“, daher vermag er sogar den Tod
zu überwinden und sich durch seine Kunst Gold zu verschaffen⁠[4854].
Natürlicherweise wurden diese Fähigkeiten in besonders hohem Grade
schon dem LAO-TZE selbst zugeschrieben: Einer der großen
„Siën“ unterrichtete ihn in allen zauberkräftigen und geheimen
Wissenschaften, und er selbst vervollkommnete sich in diesen dermaßen,
daß er unendliche Schätze an Gold zu gewinnen verstand, — weshalb
ihn die chinesischen Alchemisten noch heutzutage als Schutzpatron
verehren —, und sein Leben bis 1040 n. Chr. zu verlängern wußte, in
welchem Jahre er auf einem mit blauen Ochsen bespannten Wagen nach dem
Abendlande zu entschwand, um in Indien als ein Buddha wiedergeboren zu
werden⁠[4855].


Diese Überlieferungen gehören indessen, wie schon die genannte
Jahreszahl zur Genüge zeigt, einem weitaus späteren Zeitalter an, in
dessen Verlaufe die Chinesen andauernde und tiefgehende, nach ihren
Einzelheiten noch durchaus ungenügend erforschte Beeinflussungen
von Westen her erfahren hatten: in Chinesisch-Turkestan vollzog
sich u. a. die Berührung mit manichäischen und nestorianischen
Lehren, deren Träger zum Teil auch ostiranische Sogdier waren⁠[4856],
635 erreichten die Nestorianer von Indien aus auf dem Seewege
China⁠[4857], und 714 erschienen die ersten arabischen Schiffe in
dem 700 den fremden Völkern geöffneten Hafen von Kanton, worauf
sich der Handelsverkehr alsbald mit überraschender Schnelligkeit zu
fast unglaublicher Höhe emporschwang⁠[4858]. Nach der Überzeugung,
die sich einer der größten Kenner Chinas und der chinesischen
Litteratur, V. RICHTHOFEN, im Laufe jahrzehntelanger
Forschungen bildete⁠[4859], gelangten die Chinesen erst seit dieser
Periode, also etwa seit dem 8. Jahrhunderte, zur Kenntnis einer
wirklichen Alchemie, nämlich der von den Arabern übermittelten
hellenistischen, gliederten deren Gesamtbilde ein, was sie selbst an
irgend passenden, oder unter einiger Umänderung verwertbaren Zügen
besaßen, und suchten sodann, gemäß der unbeschränkten Eitelkeit, die
eine Haupteigenschaft ihres Nationalcharakters bildet, das Ganze als
ihre eigene, selbstverständlich uralte Erfindung hinzustellen. Wie
auf anderen Gebieten, so nahm man auch auf diesem keinen Anstand, die
fehlenden Beweise nachträglich zu beschaffen, und dem Sachkenner muß
sich, nach RICHTHOFEN, je gründlicher er sich mit dem Problem
beschäftigt, desto überzeugender die Ansicht aufdrängen, daß jenseits
des 8. Jahrhunderts, sobald Alchemie in Frage kommt, sowohl einzelne
litterarische Zeugnisse wie ganze Werke durchwegs entweder späterer
betrügerischer Einschiebungen oder gänzlicher Fälschung verdächtig sind.


Zu den erwähnten verwertbaren Zügen einheimischer Herkunft gehören
in erster Linie die mit der Erlangung von Gold und langem Leben
zusammenhängenden. Das schon weiter oben angeführte hohe Alter der
Unsterblichkeits-Tränke wird auch seitens der chinesischen Medizin
bestätigt, deren früheste wirklich zuverlässige Werke, die allerdings,
entgegen der üblichen Tradition, nicht aus dem 2. oder gar 3.
vorchristlichen Jahrtausende herrühren, sondern erst aus dem 3.
Jahrhundert n. Chr.⁠[4860], bereits von jugend- und lebenserhaltenden
Pflanzensäften und Drogen berichten, wie sie die Weisen der fernen
Vergangenheit herzustellen verstanden⁠[4861]. Die Ergebnisse dieser
inländischen Gelehrten scheinen sich aber nicht ausreichend bewährt zu
haben, denn schon gegen 100 v. Chr. soll der Chinese YO-FU-KU
nach Japan gekommen sein, um dort nach Unsterblichkeitsmitteln
zu suchen⁠[4862], und eine andere Überlieferung besagt, daß zu gleichem
Zwecke laut I-TSING (671–695 n. Chr.) einer seiner Landsleute
nach Indien gesandt wurde⁠[4863], — obwohl I-TSING seiner
persönlichen Meinung dahin Ausdruck gibt, die wahrhaft wirksamen
Mittel zur Verlängerung des Lebens besitze man nur in China selbst,
wo man über mehr als 400 Arten heilsamer Pflanzen und auch Steine
verfüge⁠[4864]. Daß die vegetabilischen Substanzen seit jeher die
an Zahl weitaus überwiegenden waren und dies auch blieben, beweist
u. a. das große, 1548–1578 verfaßte, 1597 in 52 Bänden gedruckte
Sammelwerk „Pen-tsao“ des LI-SCHI-TSCHIN, das auf Grund
von 800 der wichtigsten alten Schriften (freilich aber auch vieler
neuerer und ganz später) nicht weniger als 1892 Medizinen und 11896
Rezepte wiedergibt⁠[4865] und als zu deren Herstellung erforderlich
347 Bestandteile aufführt, unter denen sich nur 43 mineralische
befinden⁠[4866]. Auch alte abergläubische Vorstellungen (die sich
zum Teil bis zur Gegenwart erhielten) kennen nur ein „Kraut der
Unsterblichkeit“⁠[4867]; die spätere Tao-Lehre läßt den Hasen, den
die Chinesen im Monde zu erblicken glauben, in einem Mörser die
Kräuter zur Gewinnung des Unsterblichkeits-Trankes kleinstoßen⁠[4868];
auch CHANG-TAO-LING, der um 70 n. Chr. erster „Meister des
Himmels“, d. h. erstes eigentliches Oberhaupt der Tao-Hierarchie wurde,
soll seinen Trank des ewigen Lebens in einer verborgenen Höhle des
Gebirges zubereitet haben⁠[4869], also wohl aus Pflanzenstoffen. Wenn
die Sage hinzufügt, die kostspieligen Versuche hätten seine ganze
Barschaft verschlungen, so bezieht sich dieses vermutlich auf die seit
jeher für ganz besonders wirksam erachteten Zusätze an Perlen und
edlen Steinen oder Metallen, betreff derer ein Buch von 1108 schon
ausführliche Auszüge aus Werken der Vorzeit gibt⁠[4870]; zu den aus
diesen stammenden Mythen gehört u. a. die seitens PFIZMAIERS
angeführte vom „Edelsteinfett“, das aus gewissen unzugänglichen
Bergen quillt, binnen 10000 Jahren allmählich zerrinnt und dabei
schließlich zur Pflanze der Unsterblichkeit wird, die dem glücklichen
Besitzer wenn nicht ewiges, so doch wenigstens tausendjähriges Leben
gewährleistet⁠[4871].


Für die Behauptung, die Bewohner des „Reiches der Mitte“
hätten sich bereits in so weit zurückliegender Ferne eingehender
Kenntnisse mineralogischer und chemischer Natur erfreut, fehlen bisher
glaubhafte Beweise. Gegen sie spricht es aber, daß die Chinesen,
nach so genauen Kennern ihrer älteren und neueren, gelehrten und
volkstümlichen pharmakologischen Litteratur wie HANBURY⁠[4872]
und HÜBOTTER⁠[4873], zu keiner Zeit über die empirische
Handhabung gewisser für die Praxis (namentlich die metallurgische
und keramische) brauchbarer Verfahren hinauskamen; sie besaßen
weder eigenartige chemische Methoden noch Apparate einheimischer
Herkunft, sie verwandten als mineralische „Heilstoffe“ teils völlig
unwirksame Substanzen, teils ganz unreine und rohe, und sie gelangten
niemals zu einem zureichenden Begriffe von der Notwendigkeit und Art
richtiger Dosierung⁠[4874]. Aus der Reihe der in älteren Schriften
sowie im „Pen-tsao“ erwähnten und unter Angabe der einheimischen
Fundorte⁠[4875] aufgezählten Mineralien seien hier angeführt: die
Edel- und Schmucksteine, an deren Spitze der unermeßlich kostbare Yü
(Jadeït, Nephrit) steht, hervorgehend durch allmähliche Reifung und
Gerinnung der edelsten Teile einer im Erdboden enthaltenen Materie
Ki⁠[4876]; die Edelmetalle und Metalle, d. s. Gold, Silber, Kupfer,
Eisen, Blei (das aber zugleich auch Zinn und Zink mit umfaßt) sowie
ihre Erze, u. a. das an der Grenze gegen Anam bei Kwang-si in großen
Mengen vorkommende Zinkerz [basisches Zinkcarbonat]⁠[4877]; die Yu und
Pi geheißenen Verdichtungen aus den gemeineren Teilen der Materie Ki,
d. s. weibliches gelbes Auripigment und männliches rotes Realgar, aus
denen man auch ganze Becher verfertigte, die die Heilkraft der Arzneien
außerordentlich erhöhen sollten⁠[4878]; Naoscha [= Nûschâdir, Salmiak],
eine Art Salz oder Alaun vulkanischen Ursprunges, das man noch
gegenwärtig im Innern Chinas für besonders wirksam ansieht, daher teuer
bezahlt und oft mit anderen Salzen verfälscht⁠[4879]; Schwefel, eines
der mächtigsten Gegengifte, Zauber- und Schutzmittel, der durch seine
Dämpfe die bösen Geister austreibt, sowie die von diesen verursachten
Krankheiten heilt, und alle, die am Tage des Drachen-Bootfestes ein
wenig in Wein eingerührt trinken, ein Jahr lang vor dem Übelwollen
sämtlicher Arten Dämonen schützt⁠[4880]; das Quecksilber, von dem es
im fernen Westen ein unterirdisches Meer geben soll⁠[4881], ein Stoff,
dem man trotz seiner eigenen Giftigkeit die Fähigkeit zuschreibt, die
Wirkungen anderer (namentlich metallischer) Gifte aufzuheben, und
der auch sonst für kräftig, heilsam und kalt (daher auch weiblicher
Natur) gilt⁠[4882]; der Zinnober, den man wegen seiner roten Farbe,
die glückbringend und deshalb den bösen Geistern unerträglich ist,
für einen hervorragenden Talisman hielt, für ein die Krankheiten
heilendes, die Fieberhitze vertreibendes, die Wunden schließendes,
zauberhaftes Mittel, und außerdem für einen nahen Verwandten des
gleichfalls roten Goldes⁠[4883]. Daß die enge Beziehung, die zwischen
Zinnober und Quecksilber waltet, keineswegs schon in „uralten“ Zeiten
bekannt war, beweist eine Bemerkung im Buche des KO-HUNG,
das man für ein unzweifelhaft echtes Erzeugnis des 4. Jahrhunderts
n. Chr. ansehen zu dürfen glaubt⁠[4884]: es heißt daselbst, daß beim
„Verbrennen“ von Zinnober Quecksilber entstehe, was den meisten, die
hiervon vernehmen, völlig unbegreiflich und auch unglaublich erscheine,
da doch weder ein Stein wirklich verbrennen, noch dabei, während
er selbst rot gefärbt sei, weißes Quecksilber ergeben könne⁠[4885];
dennoch, versichert KO-HUNG, ist dies so, und das gewonnene
Quecksilber verleiht ewiges Leben und erhebt die Menschen zum Range
von „Siën“ (großen Geistern, Genien), wie das jene richtig beurteilen
werden, die die „Lehre“ eingesehen haben [offenbar die Tao-Lehre
in ihrer späteren Gestalt]. Nach gewissen „Meistern“ des 4. und 5.
Jahrhunderts, die ihre Studien in den Gebirgen des Südens betrieben,
angeblich weil sie daselbst mehr Zinnober vorfinden, soll dieser, indem
er beim Erhitzen Quecksilber ergibt, selbst „Leben bekommen“, und
daher auch wieder geeignet sein, andere mit Leben und Unsterblichkeit
zu erfüllen⁠[4886]; solche und ähnliche allegorische Auslegungen sind
indessen vermutlich erst späteren Ursprunges, während es sich anfangs
nur um rein abergläubische Vorstellungen, sowie um Zauberkünste zur
Überführung ohnehin schon goldfarbiger Mineralien, z. B. Zinnober,
Realgar, oder Auripigment, in wirkliches Gold gehandelt haben mag. Wird
doch schon vom Kaiser WU-TI (140–87 v. Chr.) berichtet, er
habe den Tau des Himmels in einer Schale gesammelt, die eine vor seinem
Palaste errichtete Statue in Händen hielt, und aus ihm durch Einrühren
feingepulverten Yüs (Jadeïts, Nephrits) einen Unsterblichkeits-Trank
bereitet⁠[4887]; auch ein Prinz seines Hauses beschrieb sowohl die
Entstehung des Goldes in der Erde durch allmähliche (1500 Jahre
dauernde) Umwandlung feinster, dem Himmel entstammender Teilchen, als
auch die Darstellung des Unsterblichkeits-Trankes, und soll, nachdem
er ihn gekostet, alsbald gen Himmel emporgefahren sein, wohin ihm sein
Hund nachfolgte, der einige vergossene Tropfen aufgeleckt hatte⁠[4888].
Dem nämlichen Kaiser WU-TI riet ein Zauberer, er möge kraft
bestimmter Opfer gewisse mächtige Geister bannen, sie Zinnober in
Gold verwandeln lassen und aus derlei Goldgeschirr essen und trinken:
dadurch werde er nicht nur das Gold erlangen, sondern auch langes
Leben, den Anblick der „Genien der fernen Inseln“ und durch diese
schließlich Unsterblichkeit⁠[4889]. Die großen Gaben, Reichtum und
langes Leben, gehen hier aus dem „Kin-tan“ (= Gold-Rot) genannten
Zinnober hervor, und zwar ausschließlich durch Zauberei; falls also
die Quellen wirklich berichten, „unter der Regierung des Kaisers
WU-TI habe man zuerst den ‚Stein der Weisen‘ besessen“⁠[4890],
so müssen mindestens diese Worte auf Einschiebung aus späterer Zeit
beruhen, in der die eigentliche Alchemie schon bekannt geworden und
zu jener Vereinigung mit der entstellten Tao-Lehre gelangt war, die
Anlaß zur Entstehung einer ausgebreiteten, an Umfang reichen, an Inhalt
armen, okkultistischen Litteratur gab⁠[4891].


In dieser treten dann, wie leicht begreiflich, die Analogien hervor,
die u. a. GRUBE auffielen und ihn zu dem Ausspruche
veranlaßten, die chinesische und die mittelalterliche Alchemie zeigten
eine Reihe merkwürdig verwandter Züge⁠[4892], während andere Forscher
sogar aus ihnen folgern wollten, die Araber hätten die Idee vom „Stein
der Weisen“ und überhaupt die ganze Alchemie aus China geholt⁠[4893].
Tatsächlich begannen dort erst seit etwa dem 8. Jahrhundert einige aus
dem Westen übermittelte chemische Kenntnisse, sowie die alchemistischen
Ideen, Boden zu fassen. Der „Einsiedler in der Abgeschiedenheit des
Gebirges“ muß nun kultische Reinheit beobachten, den Lebenswandel eines
Geweihten führen, die rechte Jahreszeit und die richtige Stellung der
Gestirne wahrnehmen⁠[4894], die Beziehungen zwischen den fünf Planeten
und dem Gold, Silber, Kupfer, Eisen und Blei (oder Zinn und Zink)
berücksichtigen⁠[4895], mit dem Blei als „Mutter“ und dem Quecksilber
als „Seele“ der Metalle Bescheid wissen⁠[4896], das allmähliche
Heranreifen des aus den Erddünsten zuerst niedergeschlagenen Bleies zu
den edleren Metallen und schließlich zu Gold nachahmen⁠[4897], und mit
Fleiß und Geduld die äußerst schwierige und mühevolle Transmutation
betreiben, die eine mystische Ähnlichkeit mit der 9 Monate währenden
Entwicklung des Fötus zeigt, 9 Umwandlungen erfordert und 9 Monate
in Anspruch nimmt, — ist doch 9 auch eine „heilige Zahl“ der
Tao-Lehre⁠[4898]. Zahl und Beschaffenheit der zur Darstellung des
Elixirs erforderlichen Ausgangsstoffe werden verschieden angegeben,
in der Regel sind es Schwefel, Quecksilber, Zinnober, gelbes und
rotes Arsen, alkalische Salze, Alaun, Kalkstein, Seifenstein, Kaolin,
Talk (= Perlmutter?) und ein Mineral namens Kung-tsing⁠[4899]; das
aus ihnen hervorgehende Präparat, Tan (= Rotes), Tan-sha (roter
Sand), Kin-tan (Goldrot), später auch Gold-Elixir, Metallsaft,
Metallösung, Trank der Siën usf. geheißen, verwandelt 200 Teile Blei
oder Quecksilber in Gold; es heilt alle Krankheiten, indem es die
Dämonen austreibt, den Körper reinigt und ihm seine und des lauteren
Goldes Beständigkeit und Unvergänglichkeit mitteilt; es macht alles
Zerbrochene und Verdorbene wieder ganz und heil und verleiht langes
Leben und Unsterblichkeit⁠[4900]. Schwefel und Quecksilber beginnen seit
der angegebenen Zeit auch in China die maßgebende Rolle zu spielen,
desgleichen kommen Quecksilber-Verbindungen wie Sublimat und Calomel
in Gebrauch, — zu deren Darstellung man aber fast bis zur Gegenwart
(gleichwie in Indien und in Japan) nur die unvollkommensten, den alten
arabischen nachgebildeten Apparate besaß und beibehielt⁠[4901], — und
die „heilbringenden“ Elixire werden gemeingefährlich, sei es, daß sie
allzu lange in Berührung mit giftigen Substanzen blieben, sei es, daß
man Zusätze von wirklichem Quecksilber, Schwefel u. dgl. an Stelle
der mit diesen allegorischen Namen gemeinten Beigaben treten ließ;
so z. B. starben allein in den Jahren 801 bis 860 nicht weniger als
vier Kaiser der Tang-Dynastie infolge fortgesetzten oder übermäßigen
Genusses der für sie „aus Schwefel und Quecksilber“ hergestellten
und auch noch mit Perlen und Edelsteinen „verstärkten“ Lebens- und
Unsterblichkeits-Tränke⁠[4902]. Mag die Erlangung solcher ehemals das
Hauptbestreben der Zauberer, und ihr gegenüber die des Goldes „weniger
ein Ziel als ein Mittel“ gewesen sein⁠[4903], — seit der Berührung mit
den Arabern änderte sich dieses jedenfalls gänzlich⁠[4904], und während
der Jahrhunderte des Mittelalters erscheinen Alchemie und Alchemisten
Chinas und Europas durchaus im nämlichen Lichte. Schon in dem
Sammelwerke „Wundergeschichten aus alter und neuer Zeit“, dessen jetzt
vorliegende Form etwa dem 15. Jahrhundert angehören soll, das aber auf
weit älteren Quellen fußt, schildert z. B. eine Novelle „mit wahrhaft
drastischem Humor den Gimpelfang durch die Alchemisten“, die seit
jeher sämtlich nichts anderes waren als Schwindler, Lügner, Betrüger
und geschickte Ausnützer von Leichtgläubigkeit und Dummheit der großen
Menge⁠[4905]: da kennt der schlaue Gauner die „Geheimnisse der 9
Umwandlungen“, er bereitet aus Schwefel nebst Quecksilber (= Zinnober)
ein Streupulver, von dem schon eine Fingerspitze voll das richtig
geläuterte Zinn oder Quecksilber sogleich in reines Silber oder Gold
verwandelt, er unterstützt diese Transmutation, indem er etwas Silber
oder Gold als „Muttermetall“ hinzusetzt, „je mehr, desto besser“, und
prellt so auf bekannte Weise und mit bekanntem Erfolge seine Opfer.
— Auch die von PFIZMAIER benützten, leider jedoch nicht
kritisch gesichteten, ihrem Alter nach aber meist weitaus überschätzten
Schriften erzählen von „den Leuten vom Weißen und Gelben“, von den
„Bereitern der Arzneien“ [= medicinae, phármaka], die Blei und Zinn
mittels solcher Arzneien oder „Blüten“ in Silber und Gold verwandeln,
— was ihnen aber freilich nicht immer, oder doch nicht so gelingt, daß
die Erzeugnisse das Schmelzfeuer aushalten⁠[4906] —, die ferner aus
„geläutertem“ oder nebst gewissen „Arzneien“ in einer Röhre verbranntem
Quecksilber bald einen das Leben über 100 Jahre hinaus fristenden
Trank, bald edle Metalle bereiten⁠[4907] und endlich aus diesen „weiße
und gelbe Eßgeräte“ herstellen, durch deren tägliche Benützung der
Besitzer Unsterblichkeit erlangt⁠[4908].


Von eigentlichen chemischen Kenntnissen in wissenschaftlichem Sinne,
wie sie das europäische Mittelalter allmählich ausbildete, kann aber im
chinesischen gar nicht die Rede sein, auch fehlten solche noch zur Zeit
der ersten Erschließung Chinas im 16. Jahrhundert daselbst vollkommen.
Nach KLAPROTH, dessen Vermutungen von 1807 GUARESCHI
neuerdings wiedererwähnte⁠[4909], kannten allerdings die Chinesen schon
im 8. Jahrhundert den Sauerstoff als „Yin der Luft“, als durch Feuer
austreibbare Substanz verschiedener Steine, z. B. des Salpeters, sowie
als Bestandteil des Wassers, „das sie demnach als zusammengesetzt
ansahen“; sie wußten auch, daß der Yin aus Luft, aus Wasser, oder aus
Alaun [?], das Kupfer in Grünspan [?] verwandle; ferner, daß der Yin
sich nur mit dem Golde nicht verbinde, weshalb dieses auch nie anders
als gediegen vorkomme, während er die anderen Metalle angreife und
dabei deren Oxyde ergebe, z. B. das seit uralter Zeit zum Färben des
Porzellans benützte, aber streng geheim gehaltene Antimonoxyd⁠[4910],
usf. usf. Alle diese Voraussetzungen sind indessen hinfällig, oder
beruhen nur auf Auslegungen in vorgefaßtem Sinne: Yin und Yang, die
beide, wie schon weiter oben erwähnt, als kosmische Urstoffe gelten,
sind freilich überall und in allem vorhanden⁠[4911], daher auch in
Luft und Wasser; sie bilden auch die 5 Elemente, und ihr richtiges
Verhältnis verleiht dem menschlichen Körper, dessen Säfte sie samt
Blut und Atemluft erfüllen, Gesundheit⁠[4912] und der Erdoberfläche
sowie dem Erdinnern Fruchtbarkeit, gute Beschaffenheit usf.⁠[4913]; aber
nicht der geringste Anhaltspunkt liegt dafür vor, daß man sie
jemals als „Bestandteile“ in chemischem Sinne betrachtete, den Yin,
der doch das minderwertige und passive Prinzip ist, mit dem Sauerstoff
identifizierte, oder diesen seiner elementaren Natur und seiner
Verbindungsfähigkeit nach richtig erkannte. Die angeführten, ohnehin
sehr verworrenen chemischen Einzelheiten stammen sichtlich erst aus
später Zeit; auf eine solche weist auch die Bemerkung hin, daß in die
Zusammensetzung der Metalle, mit Ausnahme des reinen und vollkommenen
Goldes, also vom Silber abwärts, steigende Mengen Schwefel mit eingehen
sollen⁠[4914], und ebenso die Angabe betreff des Porzellans, da dessen
Herstellung, früheren Annahmen entgegen, in China keineswegs uralt ist,
vielmehr erst gegen Ende des 6. Jahrhunderts n. Chr. einen gewissen,
aber immerhin noch bescheidenen Grad der Vollkommenheit erreichte⁠[4915].


Die weiter oben geschilderten Vorstellungen, wie sie im 7. und 8.
Jahrhundert in China herrschten, gelangten im Laufe des 8. Jahrhunderts
auch nach Japan; das Doppelprinzip des Yin und Yang, sowie die
Theorie von den 5 Elementen, deren Zahl aber unter buddhistischem
Einflusse alsbald wieder auf 4 (Feuer, Wasser, Erde, Luft) beschränkt
wurde, blieben, namentlich in der für Japan fast allein in Betracht
kommenden medizinischen Richtung, bis in das 16. und 17. Jahrhundert
hinein völlig alleinherrschend⁠[4916]. Beweise dafür, daß während
des Mittelalters, außer einigen unvollkommenen, trotzdem aber stets
unverändert beibehaltenen Verfahren und Apparaten, auch eigentlich
chemische Kenntnisse in Japan vorhanden gewesen, oder aus China
dahin gelangt seien, haben sich bisher nicht erbringen lassen, und
so bestätigt auch dieser Umstand wieder die Überzeugung, daß die
Chinesen solche selbst nicht besaßen; die völlige Haltlosigkeit
aller entgegengesetzten Behauptungen, sowie deren Ursprung aus
den zu gewissen Zwecken absichtlich entstellten Berichten der
jesuitischen Missionäre deckte übrigens schon 1773 DE PAUW
auf⁠[4917], indem er nachwies, daß noch zur genannten Zeit den
Chinesen weder mineralische Säuren bekannt waren, noch eigentliche
Destillationsapparate, noch irgendwelche neuere Vorrichtungen,
Verfahren oder Präparate, noch endlich auch nur die Begriffe Chemie und
Chemiker.







Fünfter
Abschnitt.

Die Alchemie im Okzident.





1. Die Alchemie des europäischen Mittelalters
bis 1300.


Die Wege, auf denen nach den Stürmen der Völkerwanderung die chemischen
und chemisch-technologischen Kenntnisse des späten Altertums aufs
neue zum Gemeingute des Abendlandes wurden, sind im einzelnen noch
bei weitem nicht genügend erforscht und aufgeklärt. Betreffs ihrer
Gesamtrichtung meint zwar BERTHELOT, als erster die ganz
neue und höchst wichtige Tatsache entdeckt zu haben, daß neben
und vor der arabischen, hauptsächlich von Spanien her wirksamen
Tradition, auch eine unmittelbare, auf byzantinische Überlieferung
zurückweisende bestanden habe, — doch schreibt er sich hierbei,
wie auch in anderen Fällen, Verdienste zu, die ihm in Wirklichkeit
keineswegs gebühren. Daß nämlich mit dem Ende des Altertums, also
mit dem Falle des weströmischen Reiches im Jahre 476, plötzlich die
gänzliche und endgültige Vernichtung alles Bestehenden eingetreten
sei, und eine spätere Zeit auf sämtlichen Gebieten wieder völlig von
neuem zu beginnen und die leer gewischten Tafeln allein aus eigenen
Kräften allmählich neu zu beschreiben gehabt hätte, war allerdings
ehemals eine weitverbreitete Vorstellung; sie ist jedoch längst der
besseren Einsicht gewichen, daß wie zwischen Mittelalter und Neuzeit
so auch zwischen Altertum und Mittelalter Verbindungen und Übergänge
nirgendwo gefehlt haben, und daß insbesondere das geistige Band auf
keinem Gebiete jemals vollkommen gerissen ist. Auf wenigen Feldern
hat sich diese Überzeugung so frühzeitig aufgedrängt und gefestigt
als auf dem des Kunstgewerbes und der Kunsttechnik, und es ist daher
sehr auffällig, daß BERTHELOT, der sich ihr im übrigen nicht
verschließt⁠[4918], gerade auf diesem seine Entdeckung gemacht zu
haben glaubt; um die Selbsttäuschung begreiflich zu finden, müßte
man annehmen, daß ihm nicht nur die älteren und neueren Forschungen
hervorragender französischer Philologen und Kunsthistoriker unbekannt
blieben, sondern auch die Spezialwerke von EASTLAKE⁠[4919]
und MERRIFIELD⁠[4920],
die Abhandlungen und Kommentare der
Herausgeber in der großen als „Wiener Quellenschriften“ bezeichneten
Sammlung⁠[4921], usf. Da aber einige seiner zuweilen nicht ganz an
der Oberfläche liegenden Anführungen ersehen lassen, daß ihm diese
Veröffentlichungen durchaus nicht entgangen waren, so muß es genügen,
die Tatsache festzustellen, daß bereits die genannten Autoren,
sobald sie auf den fraglichen Zusammenhang zu sprechen kommen, ihn
als einen im allgemeinen ganz offenkundigen voraussetzen;
sie betrachten ihn als einen angesichts der politischen und
kulturgeschichtlichen Beziehungen zwischen dem oströmischen Reiche und
Italien gar keinem Zweifel unterliegenden und beziehen sich hierbei
u. a. auf die nämlichen frühesten Werke des Mittelalters, von denen
auch BERTHELOTS Darlegungen ihren Ausgang nehmen, d. s.
hauptsächlich die „Compositiones ad tingenda musiva“ und die „Mappae
clavicula de efficiendo auro“. Hingegen befanden sie sich, da ihnen der
Wortlaut der chemischen Texte griechischer und byzantinischer Herkunft
gar nicht oder nur sehr unvollkommen, der Inhalt demnach fast nur aus
den spärlichen Berichten zweiter oder dritter Hand bekannt war, nicht
in der Lage, auch im einzelnen Ähnlichkeiten und Analogien zu
erkennen und nachzuweisen, und in dieser Hinsicht bleibt die Leistung
BERTHELOTS, deren wahre Vorzüge nicht verkleinert werden
sollen, selbstverständlich die weitaus überlegene.


Was die erwähnte Übermittlung chemischer und vor allem
chemisch-technologischer Traditionen durch die Araber betrifft, —
die schon seit Beginn des 8. Jahrhunderts ihre Herrschaft und ihren
Einfluß über Sizilien, Süditalien, Spanien und Südfrankreich zu
erstrecken begonnen hatten —, so steht sie zwar als Ganzes
fest, und an ihrer Tatsächlichkeit und hohen Bedeutung ist nicht zu
zweifeln; ihre Einzelheiten hingegen liegen noch so gut wie
gänzlich im Dunkeln, und nur in Ausnahmefällen lassen sich die Fragen
beantworten, welche Vorbilder zunächst Nachahmung fanden, oder wo, wann
und durch wen dies zuerst geschah? Überlegt man, daß die einschlägigen
Verfahren nach Tunlichkeit geheim gehalten wurden, weshalb selbst die
spätere Litteratur nur selten einige dürftige Winke über sie gibt,
daß ferner deren ausschließliche eigene Verwertung größte Wichtigkeit
für Handel und Verkehr der Eroberer besaß, daß aber die Arabisierung
der besetzten Länder nur eine oberflächliche war und blieb (selbst
in weiten Teilen Spaniens), so ist wohl allein an eine unverhütbare
allmähliche Aneignung seitens Mitbeschäftigter und Lernbeflissener
zu denken, nicht aber an eine gewollte Lehrtätigkeit der Araber.
Ebenso sind auch gewisse, wie in älterer so noch in neuerer Zeit mit
lebhaften Farben ausgemalte Schilderungen abzuweisen, denen gemäß,
etwa vom 11. Jahrhundert an, junge Leute mitteleuropäischer Herkunft
die arabischen Universitäten Spaniens aufgesucht hätten, um dort neben
anderen Geheimwissenschaften auch Alchemie zu studieren und sie in
den Laboratorien der großen Meister praktisch zu betreiben⁠[4922].
In Wirklichkeit⁠[4923] waren nämlich diese „Universitäten“ teils
eine Art Seminare und als solche unmittelbar den Moscheen
angegliedert⁠[4924], teils eine Art Stifte oder Kollegien und als
solche in eigenen, „Medreseh“ genannten Schulgebäuden untergebracht.
Unterrichtsgegenstände bildeten in ersteren ausschließlich Theologie
und ihre Nebenzweige, namentlich Jurisprudenz, in letzteren aber
auch Philosophie, Philologie, sowie zuweilen Medizin, Astronomie und
Mathematik⁠[4925], und zwar wurden, wie noch heutzutage etwa in den
entsprechenden Anstalten zu Konstantinopel oder Kairo, die Paragraphen
des von einer „anerkannten Autorität“ verfaßten Lehrbuches durch den
Vortragenden abgelesen und erklärt, die Lehrstoffe aber durch die
Zuhörer nachgeschrieben und memoriert; nur die „Vorlesung“ kam also
in Betracht, nicht eine selbständige und praktische Forscherarbeit
der Lehrer, geschweige denn der Schüler, am allerwenigsten aber eine
auf dem Gebiete der Naturwissenschaften, die als solche noch gar kein
Sonderdasein führten, in den Lehrplänen keine Stätte besaßen und
in den Augen der Strenggläubigen immer noch mit Magie und Zauberei
zusammenhingen, also für „verdächtig“ galten. Endlich waren aber auch
diese Schulen, angesichts der gerade in Spanien großen Intoleranz der
Geistlichkeit und ihrer regen Eifersucht gegen alles Fremde⁠[4926], für
Ungläubige völlig unzugänglich, so daß schon allein dieser Umstand
der angeführten Hypothese jeden Boden entzieht. Infolgedessen wurde
sie dahin abgeändert, daß nicht die arabischen Hochschulen Ziel der
Alchemie-Studierenden gewesen seien, sondern die aus ihnen schon seit
der Rückeroberung Toledos (1085) hervorgegangenen spanischen. Aber auch
diese sog. Universitäten pflegten, gleich sämtlichen mittelalterlichen,
ausschließlich die Geisteswissenschaften (in weiterem Sinne),
— in erster Linie natürlich die Theologie —, während die
Naturwissenschaften für sie überhaupt nicht vorhanden waren und auch
späterhin nicht die geringste Beachtung erfuhren; wer niemals Anlaß
hatte, sich mit den Erzeugnissen ihres rein scholastischen Betriebes
zu befassen, schöpft die richtigste Vorstellung von ihrer starr
konservativen und orthodoxen Gesinnung in früheren Jahrhunderten aus
einer Antwort, die noch 1771 die vornehmste Universität, Salamanca, auf
Vorschläge König KARLS III. zu einer zeitgemäßen Umgestaltung
der Lehrweise erteilte: „NEWTON lehrt nichts, was einen guten
Logiker oder Metaphysiker bilden könnte, und GASSENDI oder
DESCARTES stimmen nicht mit der Wahrheit der Offenbarung
überein, wie das ARISTOTELES tut⁠[4927].“ Von einem Studium
der Chemie an den spanischen Universitäten und von alchemistischen
Arbeiten in deren Laboratorien, kann also ernstlich gar nicht
gesprochen werden. Wie sich indessen die großen Übersetzer arabischer
Werke aller Art in das Lateinische, z. B. GERHARD VON CREMONA
(1114–1187)⁠[4928] und andere, gelegentlich ihres Aufenthaltes in Toledo
und sonstigen spanischen Städten nicht etwa der Mithilfe akademischer
Kreise bedienten, sondern jener gelehrter sach- und sprachkundiger
Juden, so dürften sich auch die auf Kenntnis der Geheimwissenschaften
und der Alchemie Ausgehenden unmittelbar an Personen gewendet haben,
die im Rufe standen, selbst mit diesen Dingen Bescheid zu wissen. Das
werden aber, wie jederzeit und allerorten, vorwiegend Schwindler,
Betrüger und allenfalls betrogene Betrüger gewesen sein, die teils
einzeln im verborgenen wirkten, teils jenen mystischen, magischen
und nekromantischen Geheimzirkeln angehörten, die z. B. nach DEL
RIO und GESNER noch um 1600 in Toledo, Granada, Cordova,
Sevilla und Salamanca ihr Wesen trieben⁠[4929], und es kann daher nicht
wundernehmen, daß das im Dunkeln Ausgeübte auch im Dunkeln verblieb,
und schriftliche Aufzeichnungen darüber nicht vorliegen. — Im ganzen
scheint man jedoch überhaupt die Rolle des eigentlichen Spaniens als
Ausgangspunkt der Verbreitung und Vervollkommnung chemischer und
alchemistischer Kenntnisse und Verfahren bisher überschätzt zu haben,
und die maßgebenden arabischen Anregungen fielen vermutlich in der
Provence, in Italien und in Sizilien auf fruchtbareren Boden. Die
einschlägige arabische Litteratur dieser Länder ist leider noch sehr
ungenügend erforscht, doch steht es z. B. fest, daß schon IBN
BADSCHRUN, ein sizilischer Autor (des 11. Jahrhunderts?), ein Buch
„Sirr Alkîmijâ“ (= Geheimnis der Chemie) verfaßte, und sizilischen
Ursprunges scheint auch eine ausführliche Anweisung zu sein, behandelnd
die Herstellung von Tinten in verschiedenen Farben, von Goldtinte
mittelst Auripigment, von Silbertinte mittelst Zinnamalgam, sowie die
Vergoldung von Papier und Pergament⁠[4930].


In Sizilien wurden um 1150 alchemistische Schriften auch ohne
den Umweg über das Arabische unmittelbar aus dem Griechischen
übersetzt⁠[4931]. Daß dies möglich war, kann nicht überraschen, wenn
man bedenkt, daß große Teile Italiens, namentlich Süditaliens, seit
ihrer Wiedereroberung durch die oströmischen Kaiser jahrhundertelang in
engster Verbindung mit dem byzantinischen Reiche standen, so daß die
griechische Sprache bis tief in das Mittelalter hinein eine allgemein
verstandene, ja in vieler Hinsicht eine herrschende blieb: daher zeigen
zahlreiche süditalische Münzen des 8. bis 11. Jahrhunderts griechische
Aufschriften⁠[4932], und noch Kaiser FRIEDRICH II. erließ im
13. Jahrhundert seine Gesetze zugleich in lateinischer und griechischer
Fassung⁠[4933]. Diese Umstände sind namentlich sehr beachtenswert
betreffs der Überlieferung der chemisch-technologischen Kenntnisse und
der auf ihnen beruhenden kunstgewerblichen Verfahren. Schon während der
Kaiserzeit war die römische Kunst „nur eine von Nicht-Römern geleitete
Fortbildung hellenistischer Motive“, wie dies schon allein die
Tatsache zeigt, daß für die im Kunstgewerbe beschäftigten kaiserlichen
Freigelassenen und Sklaven in sämtlichen bekannten Inschriften, mit
einer einzigen Ausnahme, nur griechische und orientalische Namen
erscheinen⁠[4934]; nach dem Sturze des weströmischen Reiches gingen
dann die Traditionen der Kunst, die am getreuesten und längsten die
Werkstätten der ägyptischen Edelschmiede bewahrt hatten, zunächst ganz
an die Byzantiner und später an die Araber über und wurden durch sie
erhalten und weiter verbreitet⁠[4935].


Sowohl EASTLAKE als MERRIFIELD heben in ihren oben
genannten Werken nachdrücklich und an vielen Stellen die Bedeutung
der byzantinischen Übermittlung hervor, die teils auf mündlichem,
teils auf schriftlichem Wege, bald an geistliche, bald an profane
Künstler, und in vielen Fällen auch außerhalb Italiens weit früher
erfolgte, als man sehr allgemein anzunehmen pflegt⁠[4936]: sind doch
z. B. „griechische“ Glasmaler, die nicht nur die Malereien auszuführen,
sondern auch die erforderlichen Farben zu bereiten verstanden, schon
687 in Frankreich nachweisbar⁠[4937] und um die nämliche Zeit nach
BEDA VENERABILIS auch in England⁠[4938]. Sehr bezeichnend
für die „innige Kontinuität“ der hellenistischen, byzantinischen und
italienischen Vorschriften erweisen sich nach WESSELY auch
die frühmittelalterlichen Rezepte für „Chrysographie“ (Goldschrift),
denn unter 17 von ihm angeführten gehen 8 auf die bewährten alten
Verwendungen echten Goldes zurück (Grundieren; Auftragen von Goldstaub,
Goldblättchen, Goldamalgam, nebst Gummi u. dgl.; Polieren mit dem
Tierzahn) und 9 auf die ebenso bekannten der Ersatzmittel (Auripigment,
Zinnober, Safran, Galle, ...)⁠[4939]. Charakteristische, den
hellenistischen und byzantinischen Quellen entlehnte Züge sind ferner
u. a. die folgenden: die Herstellung von „Auripetrum“⁠[4940] durch
Vergolden von Zinnfolie mittelst eines Firnisses aus Sandarach (oder
anderen Harzen) und Leinöl oder Nußöl (dieses nach AËTIOS,
6. Jahrhundert), sowie mittelst Gallenfarben⁠[4941]; das Feinreiben
von Gold und anderen Materialien auf ägyptischem Porphyrstein, so
daß „porphyrisiert“ überhaupt so viel wie „feingerieben“ bedeutet,
— eine Benennung, die sich im französischen „porphyriser“ dauernd
erhalten hat; die Verwendung von Zusätzen, z. B. Bleiweiß, zur
„Multiplicatio“ (Vervielfachung) des Azurs, dessen violette Sorte
den Namen „Manghanese“ führt⁠[4942], sowie des Zinnobers, der sich
auch in Italien findet und dort Hämatit heißt [d. i. in Wirklichkeit
Roteisenstein]⁠[4943]; das „Ausbrüten“ von Quecksilber in einem „Ei“ zu
Gold von der richtigen „Goldfarbe“⁠[4944]; die Anfertigung künstlicher
Perlen und ihre Reinigung durch Verfüttern an Tauben oder Hühner⁠[4945];
die Benützung von Ätzkalk zu Mischungen, die sich in Berührung mit
Wasser entzünden⁠[4946]; das Aufsagen von Gebeten (Paternoster,
Miserere, Ave Maria) zwecks Zeitmessung⁠[4947], usf. Wie völlig
bewußt sich die frühmittelalterlichen Autoren dieser Zusammenhänge
waren, beweist u. a. auch die „Schedula diversarum artium“ des sog.
THEOPHILUS PRESBYTER, die im 11. oder 12. Jahrhundert auf
Grund weit älterer Überlieferungen abgefaßt ist und sich nicht nur
wiederholt auf „griechische“ Rezepte zur Darstellung von Gold (aus
Zinn und Safran), Farben, Präparaten und Gläsern beruft, sondern auch
ausdrücklich versichert, „alles zu enthalten, was nur die Griechen an
verschiedenen Gattungen von Farben und Mischungen besitzen“⁠[4948]. Nach
Deutschland, besonders auch nach Norddeutschland, scheinen „griechische
Meister“ nicht selten bereits im 10. Jahrhundert, unter der Regierung
Kaiser OTTOS II., gekommen zu sein, dessen Gemahlin
THEOPHANO bekanntlich eine byzantinische Prinzessin war; in
Verbindung hiermit steht vielleicht die Erwähnung eines byzantinischen
Alchemisten bei einem Kommentator der „Kirchengeschichte“ des ADAM
VON BREMEN aus der Zeit OTTOS III. (983 bis 1002),
während dessen Minderjährigkeit seine Mutter THEOPHANO die
Würde der Reichsverweserin bekleidete⁠[4949].




a) „Compositiones ad tingenda
musiva ...“.





MURATORI, der im Laufe des 18. Jahrhunderts eine große
Reihe wichtiger, die politische und Kultur-Geschichte Italiens
betreffender Abhandlungen und Sammelwerke herausgab, entdeckte diese,
dem 8. Jahrhundert angehörige Schrift „Über das Färben der Mosaïke
...“ in der Bibliothek zu Lucca und veröffentlichte sie zum ersten
Male in seinen „Antiquitates Italicae medii aevi“⁠[4950], jedoch
nach GUARESCHI⁠[4951] anscheinend nicht ganz vollständig.
Sie besteht aus einer Sammlung von Rezepten zu praktischen, meist
kunsttechnischen Zwecken, die verschiedenen Quellen entlehnt
und ziemlich regellos aneinander gereiht sind, und ist in einem
barbarischen Latein abgefaßt, das deutlich die mindestens teilweise
Übersetzung aus dem Griechischen und den byzantinischen Ursprung
erkennen läßt; letzteren bezeugt sie auch durch die Bewahrung
gewisser griechischer und ägyptischer Überlieferungen, die sich in
späteren gleichartigen Werken z. B jenen des sog. HERAKLIUS
und THEOPHILUS (aus dem 10. bis 12. Jahrhundert?), nicht
mehr erhalten haben. KOPP, HOEFER und anderen
Historikern der Chemie, blieb ihr Vorhandensein unbekannt⁠[4952], obwohl
LESSING in der Schrift „Vom Alter der Ölmalerei“ (1774)⁠[4953],
BECKMANN in den „Beiträgen zur Geschichte der Erfindungen“
(1792)⁠[4954], BERTHOLLET in den „Elements de l’art de
la teinture“ (1804)⁠[4955], und in neuerer Zeit EASTLAKE
(1847)⁠[4956], MERRIFIELD (1849)⁠[4957]
und BUCHER
(1875)⁠[4958] ihrer gedachten. Der wesentliche Inhalt, soweit
chemische Fragen in Betracht kommen, ist nach BERTHELOT der
folgende⁠[4959]:


Die Metalle, wie Gold, Silber, Kupfer, Orichalcum (= Messing),
Blei usf., werden aus verschiedenen Erzen gewonnen, Blei z. B. aus
männlichen und weiblichen, und miteinander durch Löten vereinigt⁠[4960].
Aus Gold macht man zarte Fäden, aus Gold und Silber feinen „Staub“, und
aus Gold, Silber und Zinn auch äußerst dünne Blätter⁠[4961], die man mit
Leinöl oder ähnlichen Mitteln auf unedle Metalle, Glas, Stein, Holz
und Gewebe aufklebt, um diese zu vergolden oder zu versilbern⁠[4962].
Blattgold ersetzt man nach Bedarf durch Zinnfolie, die man mit einem
[bereits im Leidener Papyrus erwähnten] Firnis aus Safran, Chelidonium
und Auripigment überzieht⁠[4963], doch versteht man Metalle, besonders
Kupfer, überhaupt so zu „färben“, daß sie wie Gold aussehen⁠[4964]. Das
Blattgold löst man ferner in Quecksilber und gebraucht das Amalgam zur
Herstellung von Goldschrift, doch können auch hier Safran und andere
gelbe Farbstoffe [wie im Leidener Papyrus] zur Aushilfe dienen⁠[4965].


Als „Compositio brandisii“ wird die Bereitung einer Legierung aus 2
Teilen Kupfer (aeramen), 1 Teil Blei und 1 Teil Zinn, oder aus 2 Teilen
Kupfer, 1 Teil Blei, ½ Teil Zinn und ½ Teil „Vitrum“ [wörtlich
Glas, hier wohl ein krystallinisches Flußmittel] beschrieben⁠[4966]; sie
ist also eine bleihaltige und daher minderwertige Bronze, und
letzterer Name soll nach BERTHELOT von dem dieser Legierung
abgeleitet sein (siehe weiter unten).


Von Mineralien und Präparaten finden sich genannt: Schwefel und
Auripigment⁠[4967]; Hämatit (Roteisenstein), Oker und Rötel⁠[4968];
das Kupfererz Chalkitis, gebranntes Kupfer, Kupferblau (?) und
Jarin [Grünspan] aus Kupfer und Essig⁠[4969]; Bleiglätte, Bleiweiß
aus Blei und Essig, sowie Siricum [Mennige, zuweilen aber auch
Rötel]⁠[4970]; Kathmia, auch kupferhaltige⁠[4971]; natürliches und
künstliches Quecksilber, sowie Zinnober, bereitet aus Quecksilber
und Schwefel⁠[4972]; Lasurstein (?), Koralle und Gagat⁠[4973]; Salz,
Alaun und Vitriol [ein unreines, eisenhaltiges Kupfersulfat aus
zersetztem Pyrit], durch Einkochen der wässerigen Lösung dargestellt
und nach BERTHELOT hier zuerst unter dem Namen „vitriolum“
erwähnt⁠[4974], [der aber sicherlich sehr viel älter ist, da z. B. schon
PLINIUS die Ähnlichkeit der krystallisierten Substanz mit
blauem Glase hervorhebt]; Nitron und Aphronitron (Schaumnitron)⁠[4975].


Durch Erhitzen von Nitron und Glassand in den Glasöfen schmilzt man das
Glas zurecht und verleiht ihm zugleich durch gewisse Zusätze beliebige
Farben: Zinn macht es weiß, Bleiglätte gelb, Zinnober, gebranntes
Kupfer und Kathmia hell- bis dunkelrot, usf., und aus solchem buntem
sowie aus vergoldetem und versilbertem Glase verfertigt man die
Glasmosaïken, die auch eine schöne Politur annehmen⁠[4976]; prächtig
gelbe, purpurne und andere Färbungen lassen sich aber auch mittelst
geeigneter Firnisse bewirken, z. B. mittelst des „antimio di damia“ (?)
genannten⁠[4977].


Zum „Färben“ [Bemalen; Anstreichen] von Pergament, Holz, Knochen,
Horn, Mauerwerk usf. bedient man sich zahlreicher Farbstoffe⁠[4978],
teils der oben genannten mineralischen, die sich auch zu Beimischungen
eignen, teils tierischer, z. B. des Purpurs⁠[4979], teils pflanzlicher.
Zu diesen zählen u. a. die der Rinden und Früchte von Nußbäumen, Ulmen
und Eichen [Galläpfel], der Blüten von Veilchen, Mohn, Lein, blauen
Lilien usf., der Wurzeln des Krapps, ferner Vermeil, Ficarin, Lazurin,
Lulazin oder Lulax, u. dgl. mehr⁠[4980]. Als Lösemittel gebraucht man
Regenwasser, Seewasser, Essig oder gefaulten Harn, als Bindemittel
aber, je nach der Natur des Untergrundes, Öl, Leinöl, Harze, Mastix,
Gummi, Fett, Wachs, Bitumen, Fischleim, die „amor aquae“ (?) genannte
schaumige Masse usf.⁠[4981].


Stoffen und Geweben erteilt man ebenfalls alle möglichen Farben, z. B.
purpur, zinnoberrot, dunkelgelb, hellgelb (melium), grün, blaugrün
(venetum)⁠[4982] und „pandium“, zu dem Bleiweiß, Zinnober, Grünspan und
gewisse blaue, grüne und purpurne Farbstoffe verwendet werden⁠[4983].




b) „Mappae clavicula“.





Als „Mappae clavicula de efficiendo auro ...“, „Schlüssel zur
Anweisung Gold zu machen“ (zunächst zu Zwecken der Malerei
und des Kunstgewerbes) führt nach BECKER⁠[4984] das
Bibliotheks-Verzeichnis des Klosters Reichenau aus dem Jahre 821–822
eine (jetzt verlorene) Schrift an, in der BERTHELOT die
älteste, noch sämtliche Rezepte der „Compositiones ad tingenda musiva
...“ mitenthaltende Vorlage der bis auf uns gekommenen „Mappae
clavicula“ vermutet⁠[4985]. Von dieser ist ein kürzerer Auszug in
einer nach GIRY spätestens dem 10. Jahrhundert entstammenden
(noch ungedruckten) Handschrift in Schlettstadt vorhanden, sowie
ein ausführlicherer, dem 12. Jahrhundert angehöriger, das sog.
„WAYsche Manuskript“, in England⁠[4986]; für den Verfasser
des letzteren erklärt BERTHELOT (oder sein nicht klar
ersichtlicher Gewährsmann) den ADELHARD von BATH,
einen hochgebildeten englischen Mönch, der um 1130 von weiten Reisen
zurückkehrte, die ihn bis in den Orient führten, und unter dessen
Werken sich eine „Mappae clavicula“ erwähnt findet⁠[4987]. Hiernach
würde es sich erklären, daß der WAYsche Text einige Worte
altenglischen und arabischen Ursprunges zu enthalten scheint⁠[4988],
und daß allein in ihm an die Stelle der zum Teile weggefallenen
Rezepte der „Compositiones“ verschiedene Zusätze späterer Herkunft
getreten sind, die teils arabischen Einfluß verraten (wie die über
Zucker, Stärke, Seife, ... handelnden), teils auf die sog. „Schedula“
des THEOPHILUS (12. Jahrhundert?) oder deren Quellen
zurückweisen⁠[4989]. — Die ursprüngliche „Mappae clavicula“ ist als
eine nach BERTHELOT in Italien, nach DIELS⁠[4990] eher
im karolingischen Frankreich um 800 verfaßte Sammlung von Rezepten
anzusprechen, die entweder griechischen und byzantinischen Schriften
entnommen wurden, oder (was wahrscheinlicher ist) älteren lateinischen
Auszügen aus solchen; Spuren, die diese Entstehungsart verraten, sind
eine Anzahl griechischer Lehnworte⁠[4991], gewisse Übereinstimmungen mit
Vorschriften des Leidener Papyrus und des PSEUDO-MOSES⁠[4992],
Reste heidnischen Götterglaubens⁠[4993], Empfehlungen von „Gebeten“
um gutes Gelingen der Operationen⁠[4994] usf. — Die hauptsächlichen
Angaben, die chemische Kenntnisse und Verfahren betreffen, sind die
nachstehenden⁠[4995]:


Silber und Gold bereitet man durch Herstellung entsprechend gefärbter
Legierungen aus edlen und unedlen Metallen, auch unter Benützung von
Auripigment, Sandarach und anderen Zutaten⁠[4996]; gefördert werden
diese verschiedenen Methoden der „Diplosis“ oder „Duplicatio auri“ (=
Verdopplung des Goldes) durch Beifügen kleiner Mengen fertigen Silbers
oder Goldes⁠[4997] und durch Bittgebete während des Schmelzens⁠[4998];
dieses setzt man fort „donec hilare fiat“, „bis die Masse hellen Blick
zeigt“ (s. unser „Silberblick“), — „καὶ γένηται ἱλαρός“ heißt es im
Leidener Papyrus⁠[4999]. Zum Versilbern und Vergolden bedient man sich
auch des „Magnesia“ genannten Quecksilber-Amalgams, das aber nicht
identisch mit der Magnesia der Glasmacher ist⁠[5000], oder gewisser
silber- und goldfarbiger Firnisse⁠[5001]; mittelst solcher Firnisse,
die Auripigment, Galle verschiedener Tiere, Drachenblutharz u. dgl.
Bestandteile enthalten, — die Vorschriften kommen teils schon im
Leidener Papyrus und bei PSEUDO-MOSES vor, teils scheinen sie
erst aus dem HERAKLIUS und THEOPHILUS interpoliert zu
sein —, bringt man auch Gold- und Silberschrift auf Pergament, Stein
oder Metall da an, wo die Verwendung echter goldener oder silberner zu
teuer wäre⁠[5002].


Die Rezepte zur Herstellung und Bereitung von Metallen (und auch von
Gläsern, s. unten) sind im Schlettstädter Manuskript nur dem Titel nach
erhalten⁠[5003], dagegen findet sich nach GIRY allein
in diesem, und nicht in der WAYschen Handschrift, eine
Angabe über die „Compositio brindisii“ aus 2 Teilen Kupfer und 1 Teil
Blei, sowie (unter den Zusätzen, die auf einigen der letzten Blätter
eingetragen stehen) über die „Compositio brondisono“ aus 2 Teilen
Kupfer, 1 Teil Blei und 1 Teil Zinn⁠[5004]; BERTHELOT zieht
auch diese Stellen als Stütze seiner Vermutung über den Ursprung des
Namens „Bronze“ heran (s. unten).


Nur im WAYschen Manuskripte vorhanden sind die das Niello
(nigellum) betreffenden, allerlei arabische Worte aufweisenden
Vorschriften⁠[5005], eine ganze Anzahl den „Compositiones ad
tingenda musiva“ entlehnte⁠[5006], sowie einige auf Glas bezügliche:
diese berichten vom Callaïnum oder Calaino, das wohl als ein
grünes Krystallglas anzusehen ist⁠[5007], — da auch der „Papyrus
KENYON“ (im 3. Jahrhundert) von Smaragd und Kallaïs als
„grünen Steinen“ spricht⁠[5008] —, sowie von dem schon bei den antiken
Autoren oft erwähnten „unzerbrechlichen Glase“⁠[5009], dessen Bereitung
auch „ein rätselhaftes und mystisches, Drachenblut enthaltendes Rezept“
dienen soll, das sich weiterhin bis auf den sog. RAYMUND LULL
und andere spätere Alchemisten forterbte. BERTHELOT vermutet,
es habe sich hierbei im Grunde doch um eine wirkliche, schon zu Beginn
der römischen Kaiserzeit gemachte Erfindung gehandelt, ebenso wie bei
dem gleichfalls angeführten Verfahren „ad cristallum comprimendum in
figuram“ (Krystallglas in Formen zu pressen).


Auf griechische und byzantinische Quellen zurück geht die Schilderung
der Feuerpfeile und Brandsätze aus Harzen, Erdölen u. dgl.
(nicht aber aus Salpeter)⁠[5010], sowie die Beschreibung der
hydrostatischen Wage, die sich auch bei HERAKLIUS, sowie im
Pariser Sammel-Manuskripte 12292 (aus dem 10. Jahrhundert) findet⁠[5011].


Allein im WAYschen Manuskripte ist endlich anhangsweise eine
anagrammatische Vorschrift zur Darstellung von Weingeist erhalten: sie
befiehlt, 1 Teil alten und sehr starken Wein nebst ⅓ Teil Salz in den
hierzu gebräuchlichen Gefäßen zum Sieden zu bringen, wodurch man ein
„Wasser“ erhält, das sich zur Flamme entzündet, ohne seine Unterlage
zu verbrennen [also einen noch stark wasserhaltigen Weingeist]; in
dem Anagramm sind die Buchstaben jedes Wortes durch die ihnen im
Alphabete nachfolgenden ersetzt, xkok, qbsuf, tbmkt bedeuten also vini,
parte, salis, usf. Wie in den Schriften anderer späterer Autoren des
13. Jahrhunderts (s. unten), so soll nach BERTHELOT auch in
der hier besprochenen das angeführte Rezept einer arabischen Quelle
entnommen sein⁠[5012]; diese Behauptung ist indessen ganz irrtümlich,
der Alkohol ist vielmehr eine Erfindung des Abendlandes, die vermutlich
erst im 11. Jahrhundert gemacht wurde, und wahrscheinlich in
Italien⁠[5013].




c) Heraklius.





Das Werk „Von den Farben und Künsten der Römer“⁠[5014], überliefert
als das des HERAKLIUS, — in welchem Namen aber einige
nur eine Anspielung auf den „herakleïschen Stein“ = Probierstein
sehen wollen —, gliedert sich in drei Abschnitte, deren erster
und zweiter, in Hexametern abgefaßte, vermutlich von einem zu Rom
lebenden (geistlichen?) Autor des 10. Jahrhunderts herrühren, während
der dritte, in Prosa geschriebene, erst zu Anfang des 12. oder 13.
Jahrhunderts in Frankreich entstanden und nachträglich hinzugefügt
sein dürfte⁠[5015]. Auf Grund der verschiedenen Handschriften,
die schon LESSING 1774 in der Abhandlung vom „Alter der
Ölmalerei“ erwähnte, jedoch erst GIRY 1877 kritisch verglich,
stellte zuerst MERRIFIELD einen korrekten Text her⁠[5016],
und 1873 ließ ILG eine neue verdienstliche Ausgabe mit
(unzuverlässiger) Übersetzung und eingehenden Erklärungen folgen⁠[5017].


Die beiden älteren Abschnitte besprechen hauptsächlich die Vergoldung
mit echtem Flitter- und Blatt-Gold oder mit den Ersatzmitteln, wie
Auripigment und Gallenfarben, ferner die Herstellung goldener und
farbiger Miniaturen und Verzierungen auf Glas- und Tonwaren, das
Anbringen weißen, schwarzen, grünen und bunten Emails auf Tongefäßen,
die Bereitung des Grünspans und einiger anderer Präparate, das
Erweichen von Glas und Krystall (u. a. mit dem für besonders heiß
angesehenen Bocksblute, das auch zum Härten des Stahles empfohlen
wird), sowie die Gewinnung künstlicher Edelsteine durch Färben des
Glases. — Die dritte, weit reichhaltigere Abteilung erörtert u. a.:
die Feststellung des Goldgehaltes von Gold- und Silber-Legierungen
unter Benützung der hydrostatischen Wage (sehr unklar!); das Löten von
Gold, Silber und Messing mittelst eines Lotes aus Messing und Zinn
nebst Borax; das Vergolden von Silber, Kupfer, Erz, Messing und Eisen
mittelst des Amalgams aus Gold und Quecksilber, welches letztere sich
in den Zinnober-Bergwerken vorfindet; das Vergolden der Zinnblätter
(Auripetrum); die Anfertigung von Goldschriften aus Gold oder aus
Oker, Karmin u. dgl.; das Verzieren des Silbers mit Niello (Nigellum),
einer schwarzen Masse aus Kupfer, Blei, Quecksilber und Schwefel;
das Schmelzen des Glases aus weißem Sand und Asche, z. B. der aus
Farnkraut⁠[5018], ferner die Herstellung sog. biegsamer Gläser⁠[5019],
Glasspiegel mit Metall-Folien⁠[5020], farbiger Gläser (hell- und
dunkelroter, rosiger, grüner, gelber, ...), bunter Edelsteine, sowie
mittelst Kupfer, Messing oder Eisenrost gefärbter Bleigläser; das
Schneiden von Edelsteinen mittelst der Bleiplatte, das Schleifen und
das Polieren (auch mit Nußöl); das Versehen der Tonwaren mit farbigen
Glasuren, auch schon mit Bleiglasuren. An Materialien werden u. a.
genannt: Salz, Alaun, Chalkanthum, Lasur, Auripigment, Sandarach,
Bleiweiß, Mennige, Zinnober, Chrysokolla (hier eine Art Malachit),
Grünspan, Indigo [seines Metallglanzes halber für ein Metall angesehen]
und verschiedene Erden; Waid, Krapp (sandix, garancia), indisches
Drachenblut [rotes Harz], indisches Braxillium oder Brasilium
[Rotholz]; Vermeil [vermiculum, vom arabischen Kermes = Würmchen, d. i.
die Eichenschildlaus Coccus ilicis; daher auch Carmoisin, Karmin];
Purpur aus dem Safte der Schnecke, Purpur aus dem Blute des Fisches
Ostrea; Vernix (= Firnis), Leinöl, Nußöl, Glassa (= Bernstein).


Daß ein erheblicher Teil dieser Verfahren und Präparate bereits
arabischen Einfluß verrät, bedarf wohl kaum der Hervorhebung.




d) Theophilus.





Die „Schedula diversarum artium“ (Verzeichnis verschiedener Künste)
genannte Schrift, die u. a. 1530 CORNELIUS AGRIPPA⁠[5021] und
1688 MORHOF⁠[5022] erwähnten, über die 1774 LESSING in
der Abhandlung „Vom Alter der Ölmalerei“ ausführlich berichtete, deren
in neuerer Zeit BUCHER⁠[5023]
sowie GUARESCHI⁠[5024]
gedachten, und die ILG in berichtigtem Wortlaute
herausgab⁠[5025], stammt in der vorliegenden Form vermutlich aus
der Zeit um 1100. Ihr Verfasser, dessen Namen und Heimat sicher zu
ermitteln noch nicht gelungen ist, schöpfte aus einer großen Anzahl zum
Teil weit älterer Vorgänger und beabsichtigte, alles zu beschreiben,
was Italien (besonders Tuscien = Toscana), Frankreich, Deutschland
und Arabien auf dem Gebiete der Künste und Kunstgewerbe zu leisten
vermögen, und so auch „alles, was nur Griechenland an verschiedenen
Gattungen von Farben und deren Mischungen besitzt“⁠[5026]. Die
Benützung ursprünglich griechischer, richtiger byzantinischer Quellen
erhellt u. a. aus der Nennung von griechischem Pergament⁠[5027],
griechischen Blättern (folia graeca) aus Niello⁠[5028], griechischem
Glas (Mosaïk)⁠[5029], griechischem Salz oder Nitron⁠[5030], Affronitron
(Aphronitron)⁠[5031], Ematis (= Hämatit)⁠[5032], Marmor porphyriticus
(= Porphyrstein)⁠[5033], Olivenöl-Pressen⁠[5034] usf.; auf spanische
Herkunft deuten spanisches Gold, spanisches Messing, spanisches Grün
(Viride hispanicum = Grünspan)⁠[5035], auf deutsche der Leim vom Fische
Huso (= Hausen)⁠[5036] und vielleicht auch die Glassa (Bernstein)⁠[5037],
auf orientalische der Barabas (= Borax)⁠[5038] und möglicherweise auch
die Namen Posch oder Pox sowie Menesch für zwei Farbstoffe⁠[5039].


Im Vordergrunde stehen die kunstgewerblichen Arbeiten aus Metallen,
deren Gewinnung nur andeutend, deren Verarbeitung aber ausführlich
beschrieben wird⁠[5040].


Von den Arten des Goldes ist die schönste das arabische, deren
prächtiges Rot die Neueren (moderni) durch Verschmelzen von ⅘
Blaßgold mit ⅕ Kupfer nachzuahmen suchen, — doch hält die auf solche
betrügerische Weise hergestellte Mischung dem Feuer nicht stand⁠[5041];
zu manchen kunstgewerblichen Zwecken sind indessen Gemische von ⅔
Gold mit ⅓ Rotkupfer sehr geeignet⁠[5042]. Gold wird, teils für
sich, teils mit Quecksilber [d. h. nach der Abscheidung aus dem
Amalgam], zu „Staub“ gemahlen⁠[5043], zu Blättchen gehämmert und in
dünne Fäden ausgezogen⁠[5044] und läßt sich mittelst gebrannten Kupfers
[Kupferoxydes], Zinns und eingedickter Lauge aus Buchenasche (laxiva;
französisch lessive) auch gut löten⁠[5045]. Um es von Silber zu trennen
schmilzt man das Gemisch so oft mit Schwefel, bis sich kein schwarzes
Schwefelsilber mehr bildet, — aus welchem letzteren man das Silber
durch Schmelzen mit Kohle, Buchenholzasche und Blei zurückgewinnen
kann⁠[5046]. Zur Trennung von Kupfer wickelt man das Schabsel in
Bleiblech, schmilzt erst mit Holzasche und gebrannten Knochen [Kohle,
Phosphaten], sodann mit Blei und setzt dies so lange fort, bis
alles Kupfer ausgeschieden ist⁠[5047]. Zu Vergoldungen aller Art,
namentlich auch von Schriften und Büchern⁠[5048], verwendet man feine
Goldblättchen (auripetula), die sich aber je nach Bedarf auch durch
Oker oder Auripigment, gefirnißte Zinnblättchen, Ochsengalle, Safran
und den safrangelben Farbstoff gewisser Rinden ersetzen lassen⁠[5049].
Bestreicht man dünne Blättchen reinsten Rotkupfers beiderseits mit
einer Mischung aus scharfem Essig, getrocknetem Blut eines Rothaarigen
und Asche des Basilisk genannten Tieres (das die Heiden aus den Eiern
alter Hähne großzuziehen verstehen), glüht sie im Feuer und löscht sie
in der nämlichen Mischung, so nehmen sie völlig Farbe und Gewicht des
Goldes an und taugen so gut wie dieses zu jeglicher Verwendung⁠[5050].
— Silber reinigt man durch wiederholtes Schmelzen mit Blei und
Abschöpfen des aufsteigenden Schaumes; sollte es hierbei kochen und
spratzen, so war es mit Zinn oder Messing versetzt, und man überstreut
es dann mit feingepulvertem Glase, setzt neues Blei zu und fährt mit
dem Schmelzen fort, bis sich kein Schaum mehr abscheidet⁠[5051]. Aus
Silber gewinnt man ebenfalls „Staub“ und feine Fäden⁠[5052], sowie
durch Verschmelzen mit Kupfer, Blei und Schwefel das schwarze Nigellum
[Niello]⁠[5053]. — Kupfer stellt man durch Brennen gewisser in
der Erde wachsender Steine mit Kohle dar, und das Reinste ist schön
rot⁠[5054]. Beim Verbrennen gibt es „flos aeris“ [Kupferoxyd]⁠[5055];
beim Eingraben dünner Platten nebst Essig, Harn oder auch Salz
in Mist das schön grüne Viride salsum und hispanicum [Grünspan
u. dgl.]⁠[5056]; beim Verschmelzen mit Calamina [Galmei] und Kohle das
prächtige Aurichalcum⁠[5057] [Messing; irrtümlich auch mit aes = Bronze
bezeichnet]⁠[5058]; beim Verschmelzen mit Zinn endlich „das Metall, aus
dem man die Glocken gießt“⁠[5059] [aes, d. i. Bronze, welcher Name sich
aber nicht genannt findet]. Auch aus Kupfer und Messing verfertigt
man Staub und Fäden, sowie dünne Blättchen (laminae), die sich leicht
schön vergolden und versilbern lassen⁠[5060] (z. B. mit flüssigem
Zinn). — Zinn dient, entweder für sich, oder mit Blei und
zuweilen auch mit etwas Quecksilber versetzt, zum Gießen von Kännchen
und ähnlichen Geräten, zum Ziehen feiner Drähte, zur Herstellung
von Lötmetall⁠[5061], sowie zur Bereitung dünner Blättchen zwecks
Vergoldung und Versilberung⁠[5062]. — Eisen geht aus den in der
Erde wachsenden Eisensteinen durch Erhitzen, Schmelzen und Bearbeiten
hervor und läßt sich mit Kupfer (oder Kupfer und Zinn) nebst gebranntem
Weinstein und Salz löten⁠[5063] und auch dauerhaft verzinnen⁠[5064];
durch Glühen und Härten, am besten im Harn eines mit [angeblich sehr
hitzigem] Farnkraut gefütterten Bockes oder eines rothaarigen kleinen
Knaben, wird es zu Stahl, der „Calibs“ heißt, „von dem Berge, wo er
zumeist gebraucht wird“⁠[5065]. — Blei ist weich, leichtflüssig
und schwarz, ergibt aber die schön weiße Cerosa [Bleiweiß], die beim
Erhitzen in gelbe Bleiglätte übergeht und beim Brennen in rotes
Minium⁠[5066]. — Quecksilber und namentlich sein erstickender
Rauch (foetor) sind furchtbare Gifte; erhitzt man es mit Schwefel in
einem gut verschlossenen, mit Ton lutiertem Gefäße (ampulla), bis man
ein starkes Geräusch hört, so entsteht Zinnober (cenobrium)⁠[5067].


Von Farbstoffen werden genannt: Sinopis [Rötel], gebrannter
Oker, Zinnober⁠[5068], Minium⁠[5069],
Karmin [Carmoisin, Kermes]⁠[5070],
Rubrica [Krapp]⁠[5071]; Bleiglätte⁠[5072],
Auripigment⁠[5073], Croceum
[Safran], safrangelbe Rinde⁠[5074]; Indicum [Indigo], Lasur⁠[5075];
Grünspan und grünliches Prasinum⁠[5076], sowie die Säfte von Sambucus
[Holunder], Schwertlilie, Lauch und Kohl⁠[5077]; Ruß und der auch als
Tinte (incaustum) dienliche Saft der Spina [Schwarzdorn]⁠[5078];
Gips, Bleiweiß und die aus Weiß und Schwarz gemischte Veneda⁠[5079];
die Mischfarben (?) Posch und Menesch, die bläulichen, rötlichen,
grünlichen und anderen Ton besitzen können⁠[5080]; die Säfte der
Folium-Arten [Croton tinctorium], die sich als rot, purpurn
und sapphirblau beschrieben finden⁠[5081]. — Aus der Reihe der
Binde- und Verdickungs-Mittel sind anzuführen:
Tannenharz, die Harze Drachenblut und Glassa [Bernstein]⁠[5082];
Nuß-, Mohn-, Lein- und Oliven-Öl⁠[5083]; Eikläre und Eidotter⁠[5084];
Käsestoff (gluten casei)⁠[5085]; Kleister aus Weizenmehl⁠[5086];
Wachs und Pech⁠[5087]; arabisches, Kirsch- und Pflaumen-Gummi⁠[5088];
Leim aus Knochen, Leder und Pergament, sowie Fischleim aus der
Blase (vesica) des Huso [Hausen]⁠[5089]; Vernitio [Firnis]⁠[5090].
— Chemikalien, die gelegentlich sonst noch genannt werden,
sind Schwefel⁠[5091], Atrament [auch = Colcothar, Cothus?]⁠[5092],
Alaun⁠[5093], Nitron und Aphronitron⁠[5094],
Pflanzenasche⁠[5095], roher
und gebrannter Weinstein⁠[5096] und Barabas [Borax]⁠[5097].


Aus einer Mischung von 2 Teilen bester Buchenholzasche und 1 Teil
reinster Kiesel, die man in gut gebrannte Töpfe aus weißem Ton füllt,
stellt man das Glas dar, und zwar durch andauerndes Schmelzen
in großen eingewölbten Werköfen, zu denen auch Kühlöfen und Öfen zum
Ausbreiten des mit der Pfeife erblasenen Tafelglases gehören⁠[5098];
man kann es klar und durchsichtig belassen, oder auch weiß, gelb,
rotgelb, purpurn, sapphirblau, grün usf., in hellen und dunklen Tönen
färben, und so zur Zusammensetzung der kostbaren bunten oder mit
Glasgemälden gezierten Fenster verwenden⁠[5099]. Nicht durchsichtig,
sondern fest und dicht wie Marmor sind die bunten, schon bei den
Heiden zur Herstellung von „opus musivum“ [Mosaïk] gebrauchten, aber
auch für die des Elektrons [hier = Email] dienlichen Glaswürfel⁠[5100],
die sich mit Gold- oder Silber-Blättchen auch schön zu „vitrum
graecum“ [griechischem Glase] vergolden oder versilbern lassen⁠[5101].
Durch Blasen und Schwingen des Glases formt man ferner Gefäße,
Flaschen, Schalen, Ringe und vieles andere, in den verschiedensten
Gestalten⁠[5102], weiß, bunt, vergoldet, mittelst vorsichtigen
Einbrennens feinst gemahlenen Glases jeglicher Farbe bunt verziert,
mit weißen und bunten Fäden oder Stäbchen umwunden⁠[5103], usf. Aus
bunten Glasflüssen bestehen ferner die gläsernen Edelsteine, die man
(ebenso wie die natürlichen und wie das „Krystall“ genannte, durch
vieljährigen scharfen Frost zu einer Art Eis verhärtete Wasser) erst
mit Feinsand oder mit Ismaris [Schmirgel], sodann auf der Bleiplatte
mit bestem Ziegelstaube und Speichel (saliva), zuletzt aber mittelst
feinster Hirschhaut poliert⁠[5104], jedoch auch durch Einlegen in
frisches [überaus heißes] Bocksblut erweicht, und dann durch Sägen
(unter Benützung äußerst zarten und scharfen Sandes) nach Belieben
zerschneidet⁠[5105].





In ähnlicher Weise wie Glaswaren verziert man auch Tonwaren,
bemalt sie mit bunten Glaspulvern oder anderen passenden Farben, belegt
sie mit Gold- oder Silber-Blättern usf. und setzt sie dann vorsichtig
zum Brennen in die Öfen⁠[5106].




e) Marcus Graecus.





Unter den chemischen Schriften des frühen Mittelalters, die man
auf griechischen Ursprung zurückzuführen pflegt, gebührt dem sog.
„Feuerbuche“ des MARCUS GRAECUS eine hervorragende Stelle,
schon weil es u. a. eine der ersten Vorschriften zur Darstellung des
Schwarzpulvers enthält, die sogar unbestritten als überhaupt erste
gelten müßte, wenn (wie man lange, ja vielfach bis in die neueste Zeit
hinein glaubte) das „Feuerbuch“, so wie es uns heute vorliegt, als ein
Erzeugnis des 8. oder 9. Jahrhunderts anzusehen wäre.


Mit gewohntem Scharfsinne verfocht indessen bereits 1805
BECKMANN die Meinung, daß dieses Werk in der Form, in der
wir es gegenwärtig besitzen, nicht vor etwa 1250 niedergeschrieben
sein könne⁠[5107]; nach KOPP⁠[5108]
weicht überdies die ältere
Fassung, d. i. jene der 1438 vollendeten Münchener Handschrift, in
vielen Punkten sehr erheblich von der jüngeren ab, die z. B. das
Pariser Manuskript Nr. 7156 bietet. Im 16. und 17. Jahrhundert kennen
den MARCUS GRAECUS u. a. PORTA, BIRINGUCCI,
CARDANUS und SCALIGER, letzterer wohl auf Grund
seiner Studien in der Pariser Bibliothek. Den in Nr. 7156, sowie
in noch einem anderen Pariser Manuskript enthaltenen Text gab aber
erst 1804 LA PORTE DU THEIL heraus, jedoch nur in ganz
wenigen Exemplaren, die nicht in den Handel gelangten, so daß ihn
HOEFER 1842 in seiner „Geschichte der Chemie“ zum ersten Male
vollständig zu veröffentlichen glaubte⁠[5109]; BECKMANN, und
später auch KOPP⁠[5110], war indessen die Publikation LA
PORTE DU THEILS bekannt.


BERTHELOT nennt bei Besprechung dieser Verhältnisse⁠[5111]
die Namen BECKMANNS und KOPPS nicht und übergeht
es auch mit Stillschweigen, daß letzterer die Verschiedenheiten der
jüngeren Pariser und der älteren⁠[5112] Münchener Handschrift bereits
erwähnt und betont⁠[5113]. Auf Grund der von ihm selbst vorgenommenen
Prüfung und Vergleichung beider Manuskripte bezeichnet er den
HOEFERschen Abdruck als fehlerhaft und flüchtig⁠[5114] und
beschuldigt HOEFER auch, die (vermutlich bei DUTENS
vorgefundene) falsche Behauptung wiederholt zu haben, daß MARCUS
GRAECUS schon seitens des arabischen Arztes MESUE
zitiert werde⁠[5115]; hierzu ist jedoch zu bemerken, daß die Schriften
mindestens des älteren der beiden unter diesem Namen berühmten Ärzte
(aus dem 9. und 11. Jahrhundert) von sehr zweifelhafter Echtheit sind,
daß HOEFER es dahingestellt sein läßt, ob ein dort angeblich
genannter MARCUS gerade MARCUS GRAECUS sei, und daß
KOPP diese Bemerkungen HOEFERS in seinen „Beiträgen“
auch ausführlich wiedergibt⁠[5116].


BERTHELOT selbst neigt zur Annahme, das „Feuerbuch“ sei
ursprünglich in griechischer Sprache abgefaßt, sodann in die
arabische und schließlich in die lateinische übersetzt worden, wobei
es zahlreiche Ergänzungen und Einschiebungen erfahren haben mag,
die letzten im Laufe des 13. Jahrhunderts⁠[5117]; sein eigentlicher
Verfasser könnte vielleicht der nämliche Chemiker gewesen sein, der
als MARKOS, MARKUSCH, „König MARCHUS“
und „MARKUSCH, König von Ägypten“ in einigen späten
und unklaren orientalischen und lateinischen Überlieferungen
auftaucht⁠[5118], dessen „Gespräche“ die syrischen Manuskripte,
und dessen „Künste“ die von CARRA DE VAUX übersetzten
arabischen „Wundergeschichten“ rühmen⁠[5119]. Das Vorhandensein eines
Manuskriptes mit dem griechischen Titel „περὶ τῶν πυρῶν“ in
einer englischen Bibliothek erwähnte schon 1733 JEBB, der
erste und sehr willkürliche Herausgeber von R. BACONS „Opus
majus“, doch zitiert er aus ihm nur lateinische Sätze, deren genaue
Übereinstimmung mit den in anderen lateinischen Vorlagen enthaltenen
den Schluß rechtfertigt, daß auch der Text, den er benützte, ein
lateinischer war⁠[5120]. Weiteres über jenes Manuskript scheint
auch nicht wieder verlautet zu sein, wir besitzen ferner weder eine
Handschrift aus früherer griechischer, noch aus späterer byzantinischer
Zeit, während wiederum von einer selbständigen litterarischen
Produktion der jüngeren Byzantiner auf naturwissenschaftlichem Gebiete
allen neueren Forschungen zufolge überhaupt nicht die Rede sein
kann⁠[5121]; endlich wurde bisher auch keine arabische Übersetzung
aufgefunden, und die gegenwärtig bekannten lateinischen Texte stammen
erst aus der Zeit gegen 1300, der auch die meisten anderen im Pariser
Codex Nr. 7156 enthaltenen angehören⁠[5122]. Die Hinweise auf arabische
Quellen, deren Benützung KOPP sowie BERTHELOT
annehmen⁠[5123], müssen übrigens Zweifeln begegnen, denn Worte wie
Alkitran (= Pech), Zambac (ein flüchtiges Öl), Kampher u. dgl.⁠[5124],
oder Anschauungen wie die von ARISTOTELES als magischem
Künstler und Erfinder⁠[5125], können sehr wohl auch auf spanische,
provençalische oder italienische Vermittlung zurückgehen; ganz
irrtümlich ist endlich BERTHELOTS Identifikation⁠[5126] des
HASSAN AL RAMMAH, angeblichen Verfassers eines arabischen
Feuerwerksbuches um 1300, mit IBN AMRAM, einem gelehrten
arabischen Botaniker und Arzte (?) gegen 900.


Immerhin ist es nicht unmöglich, daß das „Feuerbuch“ tatsächlich
zuerst von einem Griechen MARKOS und in griechischer Sprache
geschrieben wurde; in diesem Falle dürfte es jedoch anfänglich
allein von Brandsätzen, allenfalls auch vom sog. „griechischen
Feuer“ des KALLINIKOS (7. Jahrhundert) u. dgl. gehandelt
haben, worauf schon der Titel „Liber ignium ad comburendos hostes“
hinweist, der vom „Verbrennen der Feinde“ spricht, und nicht etwa
vom „Erschießen“. Die Anwendung von Zündmassen und Brandsätzen aus
leicht entflammbaren Bestandteilen war schon der Kriegskunde des
frühen Altertums durchaus geläufig⁠[5127], später aber kannte man
insbesondere auch solche, die Ätzkalk, Schwefel, Erdöle usf. enthielten
und sich beim Benetzen (infolge der Wärmeentwicklung beim Ablöschen)
entzündeten; zu diesen zählen u. a. auch die von LIVIUS (aus
dem Jahre 186 v. Chr.) erwähnten „Fackeln der Bacchantinnen“, die sich
beim Eintauchen in Wasser entflammten⁠[5128], die Brandsätze, deren ein
Einschiebsel des 7. (?) Jahrhunderts in den „Kesten“ des SEXTUS
JULIUS AFRICANUS gedenkt⁠[5129], sowie ähnliche Zündmassen, deren
Rezepte sich bis auf das Sammelbuch des JEHAN LE BEGUE von
1431 fortgeerbt zu haben scheinen⁠[5130]. Angeblich konnten ihre durch
Wasser nicht zu erstickenden Flammen allein durch den mit so besonders
kalter Natur begabten Essig gelöscht werden⁠[5131].


Das „griechische Feuer“, das der byzantinische Architekt
KALLINIKOS (aus Heliopolis in Syrien) im Jahre 678 in
Konstantinopel einführte, bestand aus Mischungen von leichtflüchtigen
Erdölen (oder aus Lösungen von Harz, Asphalt, Teer u. dgl. in solchen
Ölen) mit feingepulvertem gebranntem Kalk, und entzündete sich beim
Aufspritzen auf Wasser infolge der heftigen Reaktionswärme des sich
ablöschenden Ätzkalkes. BERTHELOTS Behauptung, „die Basis des
griechischen Feuers, das die Araber den Byzantinern entlehnt und gegen
1300 nach dem Westen gebracht hätten, sei Salpeter gewesen“, und das
„sal coctum“ (gekochtes Salz) in den einschlägigen, bei MARCUS
GRAECUS wiedergegebenen Rezepten bedeute Salpeter⁠[5132], ist
völlig irrtümlich und unhaltbar⁠[5133]. Abgesehen davon, daß Salpeter,
nach allem was man bisher weiß, im Abendlande vor dem 13. Jahrhundert
nicht bekannt war, und daß dem Schwarzpulver analoge Mischungen,
selbst wenn man sie schon 678 zu bereiten verstanden hätte, auf Wasser
gespritzt oder gegossen nicht in Brand geraten wären, ist auch das „sal
coctum“ nichts weiter als ein feinkörniges, aus Sole gekochtes Salz,
im Gegensatze zu dem im nämlichen Abschnitte erwähnten grobkörnigen
gewöhnlichen „sal commune grossum“⁠[5134]; im Münchener Manuskript
fehlt überdies die Vorschrift seines Zusatzes⁠[5135], der wohl
allein deshalb erfolgte, weil man die intensiv gelbe Kochsalzflamme
auch für ganz besonders heiß hielt⁠[5136].


Erst in späterer Zeit wurden in den Text des MARCUS GRAECUS
jene Rezepte eingeschoben, die die Bereitung des Schwarzpulvers
aus Kohle, Schwefel und Salpeter, sowie dessen Benützung zur
Herstellung von Raketen (ignis volans = fliegendes Feuer) und anderen
Feuerwerkskörpern zum Gegenstande haben⁠[5137], und die zudem der
(ältere) Münchener Codex größtenteils noch gar nicht enthält⁠[5138];
wie neu der Salpeter zur Zeit ihrer Abfassung noch war, geht aus der
Tatsache hervor, daß der Autor glaubt, zunächst erklären zu müssen, was
Salpeter eigentlich ist: „Sal petrosum est minera terrae ..., reperitur
in scrophulis contra lapides“, „Salpeter ist ein Mineral aus dem
Erdboden, ... wird aber auch als Ausschwitzung an den Mauern gefunden“.


Als jüngere, aber allerdings nicht genau zu datierende Interpolationen
sind auch die Vorschriften des Münchener Codex über Destillation
anzusehen⁠[5139]. Vom Terpentin (terebentinum) wird gesagt⁠[5140],
daß man es bei gelindem Kohlenfeuer in Gestalt einer wasserhellen
und wasserklaren Flüssigkeit so wie Rosenwasser destillieren
könne, wobei jedoch große Vorsicht geboten sei, wegen des „etor
et incendium“; BERTHELOT übersetzt dies mit „odeur et
risque d’incendie“⁠[5141], gemeint ist aber „Dunst und
Feuersgefahr“, und im Sinne eines „subtilen Dunstes“ findet sich
das Wort auch anderweitig schon frühzeitig gebraucht, z. B. in der
(gelegentlich von BERTHELOT selbst zitierten) um 1200
verfaßten lateinischen Übersetzung eines alchemistischen Traktates des
PSEUDO-PLATON, woselbst es heißt: „Ether est substantia lucis,
vacua accidentibus“, „Äther ist die Substanz des Lichtes und frei von
jeder Beimischung“⁠[5142]. Durch Destillation wird ferner das [von den
arabischen Ärzten seit jeher als besonders heilkräftig gerühmte] „Oleum
laterinum“ (Ziegelöl) bereitet, das man durch Zersetzung von Lein-,
Nuß- oder Hanföl an glühenden Ziegelbrocken und durch Übertreiben der
entstehenden aromatischen Produkte gewinnt⁠[5143]. Nur im Anhange des
Codex beigeschrieben findet sich endlich ein Rezept zur Darstellung
des Weingeistes, das nahe verwandt, aber nicht identisch mit dem des
Pariser Manuskriptes Nr. 7156 ist⁠[5144].


Dieses letztere schreibt vor⁠[5145]: man löse „in una quarta“ [in einer
Quart, nicht in einem viertel Pfund, wie BERTHELOT meint]
alten dichten Rotweines 2 Skrupel feinstgepulverten Schwefels, 1 oder
2 Skrupel (?, BERTHELOT meint Pfunde) aus gutem Weißwein
gewonnenen Weinsteines, und 2 Skrupel gewöhnlichen groben Salzes;
man fülle das Ganze in eine „cucurbitam bene plumbeatam“, bringe
den Helm (alembicum) an und destilliere das „brennbare Wasser“ ab
(destillabis aquam ardentem), das man in einem geschlossenen Glasgefäße
aufzubewahren hat; ebenso wie „aqua ardens“ destilliert man auch
Terpentin [für das zuweilen die nämliche Bezeichnung gebraucht wird].
— Der Zusatz des flüchtigen und leicht entzündlichen Schwefels hat
vermutlich den Zweck, die „Brennbarkeit“ des Destillates zu fördern,
während die Beigaben von Weinstein und Salz den Siedepunkt des Phlegmas
erhöhen, also die Abscheidung reichlicher und wasserarmer Alkoholdämpfe
beim Erhitzen erleichtern. Die „cucurbita bene plumbeata“, in der
dieses erfolgt, ist übrigens kaum, nach BERTHELOT, ein Gefäß
aus Blei (alembic de plomb), das zum Abdestillieren von Alkohol so
ungeeignet wie möglich wäre, sondern eher „ein gut plombiertes“ (=
gedichtetes), oder, wie es an anderer Stelle heißt⁠[5146], „juncturis
bene lutatis“, „eines mit gut lutierten (d. h. mit Ton, lutum,
verschmierten) Dichtungen“; ebenso hat man unter der „cucurbita bene
vitreata“ nicht, mit BERTHELOT⁠[5147], ein „gut mit Firnis,
vernix, gestrichenes Gefäß“ zu verstehen, sondern ein „gut glasiertes“
(vitrum = Glas, Glasur). Das „sal comatum“, das BERTHELOT
unerklärt ließ⁠[5148], ist offenbar das feine, fadenartige „Haarsalz“
(griechisch „Trichitis“; lat. coma = Haar); „classa“ (une matière
résineuse?) aber⁠[5149] bedeutet „glaessa“ oder „glaessum“, welches
germanische Wort für Bernstein schon zur römischen Kaiserzeit
wohlbekannt war; „semen psillii“ endlich⁠[5150] ist nicht Samen der
Petersilie, sondern Psyllium, Flohsamen.


Auf Italien als das Land, in dem der lateinische Text (oder
die lateinische Übersetzung?) des sog. MARCUS GRAECUS
niedergeschrieben wurde, deutet nach BERTHELOT die Erwähnung
des „aes italicum“ hin, sowie die der „terra de Michna, dico
Messinae“, also des „italischen Erzes“ und der „Erde von Michna,
d. i. Messina“⁠[5151]. Diesen vereinzelten Anführungen mangelt es
allerdings an zureichender Beweiskraft, doch spricht eine andere
Tatsache zugunsten der Vermutung: das Pariser Manuskript Nr. 7156 und
das analoge, gleichfalls zwischen 1275 und 1300 niedergeschriebene
Nr. 6514, enthält nämlich neben dem Text des MARCUS GRAECUS
noch eine ganze Anzahl von verschiedenen Autoren herrührender
Abhandlungen, die des sog. ARNALDUS von VILLANOVA
und RAYMUND LULL noch mit keinem Worte gedenken⁠[5152] und
zumeist auf griechische Tradition zurückgehen, daneben aber auch
einige arabische Fachausdrücke aufweisen. Zu diesen zählen nach
BERTHELOT „Antimonium“⁠[5153] und „Tutia, deren verschiedene
Sorten das Kupfer gelb machen“⁠[5154], — während das hier und bei
MARCUS GRAECUS⁠[5155] zuerst nachweisbare „Lato“ (ad latonem
deaurandum) kein arabisches Wort ist, vielmehr entsprechend
DUCANGES Vermutung von „Elektron“ stammt, was auch die Worte
des VINCENTIUS BELLOVACENSIS (um 1250) über das Messing
bestätigen: „hoc aurum ... vocatur electrum“, „diese goldige Masse
nennt man Elektrum“⁠[5156]. In jenen Abhandlungen nun ist häufig von
den zahlreichen Alchemisten des 12. und 13. Jahrhunderts in Nord- und
Süditalien die Rede, und zwar nach Namen, Wohnort und Stand, wodurch,
soweit letzterer (wie sehr oft) der geistliche ist, der Nachweis
aus den Annalen der Minoriten, Predigermönche usf. ermöglicht wird,
durch den die erwähnten Angaben Bestätigung finden. Diese geistlichen
Alchemisten besitzen Bücher chemischen Inhaltes, sie arbeiten praktisch
über Metalle und andere nützlich verwertbare Präparate⁠[5157], geraten
aber leicht in den Verdacht der Zauberei, Ketzerei und Häresie⁠[5158],
und bedienen sich deshalb, um ihre Forschungen und Resultate zu
verbergen, nicht selten der Kryptogramme⁠[5159]; einige von diesen sind
bisher unentzifferbar geblieben, bei anderen ist die Enträtselung
gelungen, z. B. bei dem für „alchimia“, dem für Schwarzpulver
(überliefert bei R. BACON) und dem für Weingeist (s. oben).




f) Zeitalter der lateinischen Übersetzer und
Pseudepigraphen.





α) Übersetzer.


Während die bisher besprochenen frühmittelalterlichen Werke vorwiegend
Chemisches oder Chemisch-Technologisches enthalten und nur ziemlich
selten, an vereinzelten Stellen, Anspielungen auf alchemistische Lehren
Raum geben, bilden diese letzteren den eigentlichen Gegenstand jenes
Teiles der abendländischen Litteratur, der auf arabische Vermittlung
zurückgeht. Die Frage, wie sich die Verbreitung alchemistischer Lehren
durch die Araber, üblicher Annahme gemäß hauptsächlich von Spanien
her, vermutlich aber auch von Sizilien, Italien und der Provence aus,
im einzelnen vollzog, kann (wie schon weiter oben bemerkt) auch heute
noch, trotz der andauernden Erschließung arabischer, spanischer,
katalonischer, provençalischer und italienischer Quellen, nach keiner
Richtung hin genügend beantwortet werden. Über Personen und Werke
der Anfangszeit, die einige schon mit dem 9. oder 10. Jahrhundert
einsetzen lassen, liegt immer noch dichtes Dunkel, viele Schriften aus
der ersten, gegen Ende des 12. Jahrhunderts beginnenden Periode
der lateinischen Übersetzungen erregen schon mannigfaltige Bedenken,
bei den meisten der zweiten, die bis in das letzte Viertel des
13. Jahrhunderts hineinreicht, bleibt es aber, wie KOPP⁠[5160]
treffend ausspricht, nur zweifelhaft, ob die Frechheit im Unterschieben
oder die Leichtgläubigkeit im Hinnehmen größer gewesen sei, so daß
mindestens als unsicher anzusehen ist, was sich nicht ohne weiteres als
unwahr und gefälscht zu erkennen gibt.


Auch nach BERTHELOT⁠[5161] ist die Hauptzeit für die Abfassung
der lateinischen Übersetzungen das 12. und 13. Jahrhundert, und als
ihre Grenzwerke kann man einerseits das Buch des MORIENUS
betrachten, das nach ausdrücklicher Angabe des lateinischen Textes
im Jahre 1182 vollendet ist, andererseits das sog. „Rosarium
philosophicum“, das anscheinend bald nach 1250 niedergeschrieben
wurde⁠[5162]. Die ältesten dieser Bücher sind nach
BERTHELOT aus arabischen Originalen übersetzt, — vorsichtiger
wird man, da diese bisher unbekannt blieben, sagen müssen, daß sie sich
für Übersetzungen aus solchen geben —, und erweisen sich als formlose
und ungeordnete Kompilationen, die ganz vorwiegend den Theorien und
Traditionen der alexandrinischen Chemiker folgen, freilich unter
zuweilen erheblicher, oft völliger Entstellung des ursprünglichen
Kernes⁠[5163]. Die späteren dagegen⁠[5164]
    haben hauptsächlich
praktische Zwecke im Auge, atmen in ihrer guten Disposition,
wohlgeordneten Darstellung und systematischen Vortragsweise den Geist
der Scholastik und verraten sich schon hierdurch als apokryph, — ganz
abgesehen davon, daß die angeblichen arabischen Vorlagen durchwegs
fehlen, daß die lateinischen Handschriften erst gegen 1300 oder später
auftauchen, und daß VINCENTIUS BELLOVACENSIS (der um 1250
schrieb), ALBERT DER GROSSE (der 1280 starb) und andere
wichtige Autoren des 13. Jahrhunderts sie noch nicht kennen.


Eine ausführliche Erörterung der genannten Übersetzungen ist an dieser
Stelle nicht beabsichtigt, um so mehr als sie selbständiger Gedanken
völlig ermangeln und sich ausschließlich auf die mehr oder minder
getreue Wiedergabe der in ihren Vorbildern enthaltenen beschränken;
größere Breite und Ausführlichkeit geht dabei keineswegs mit besserem
Verständnisse parallel.


Zu den wichtigsten Vertretern der ersten älteren Gruppe gehören
das bereits weiter oben besprochene Buch des (als vorgeblicher Lehrer
des omajjadischen Prinzen KHALID IBN JAZID bezeichneten)
MORIENES oder MARIANOS, dem der Überlieferung nach
ein arabischer Text des 8. Jahrhunderts zugrunde liegen soll⁠[5165],
ferner die seitens der Späteren oft zitierten Schriften des
ROSINOS, ROSINUS oder RUBINUS, d. s. Auszüge
aus den Werken des ZOSIMOS, die noch vielerlei griechische
Worte und Fachausdrücke enthalten⁠[5166], und endlich die sog. „Turba
philosophorum“ (Versammlung der Philosophen). Diese Abhandlung, deren
Name „Turba“ bereits in religiösen Schriften der ersten Jahrhunderte
vorkommt⁠[5167], während ihre Form schon bei OLYMPIODOROS, ja
eigentlich schon bei CICERO ihr Vorbild hat⁠[5168], schildert
die Beratungen einer Anzahl Alchemisten, die in wirrem und völlig
phantastischem Durcheinander, ohne eine Spur sachlichen Verständnisses
und ohne die geringste wirkliche Kenntnis der alten Autoren deren
vermeintliche Vorschriften und Theorien vortragen und besprechen. Nach
BERTHELOT⁠[5169] muß die benützte arabische Vorlage einer
sehr frühen Zeit entstammen, denn sie führt noch keine arabischen
Autoritäten an, sondern nur griechische (teils mit richtigen, teils
mit entstellten, teils mit erdichteten Namen), und zeigt sehr nahe
Beziehungen zu den Schriften der alexandrinischen Chemiker, besonders
denen des PSEUDO-DEMOKRITOS⁠[5170]; aus diesen werden ganze
Stellen wiedergegeben, und zwar einige in zutreffender und sachgemäßer
Gestalt, andere in durch Mißverständnisse getrübter, und noch andere
(infolge falscher Auslegung und mystischer Einschiebungen) in völlig
sinnloser⁠[5171]. — Trotz ihrer wahrhaft trostlosen Inhaltsarmut
und Formlosigkeit erfreute sich übrigens gerade die „Turba“ eines
besonders großen Erfolges, sowie einer ganz ausnehmenden Beliebtheit
und Verbreitung; schon zu Beginn des 12. Jahrhunderts genießt sie
autoritatives Ansehen und ruft zahlreiche, meistens noch
minderwertigere Nachahmungen ins Leben.


Als bezeichnendes Produkt einer etwas späteren Übergangszeit ist
das „Buch der Priester“ anzuführen („Liber sacerdotum“; nicht identisch
mit einem gleichnamigen, dem ALRAZI zugeschriebenen), das
BERTHELOT aus dem Pariser Manuskript Nr. 6514 abgedruckt
hat⁠[5172], leider in völlig unkritischer Art und ohne irgendwelche
Korrektur, so daß selbst die unsinnigsten Schreibfehler, wie z. B.
sol (Sonne) statt sal (Salz) u. dgl., unverbessert stehen geblieben
sind⁠[5173]. Das Werk ist vermutlich im 10. oder 11. Jahrhundert
abgefaßt, im 12. oder 13. aber durch einen nicht näher bekannten
JOHANNES aus dem Arabischen in das Lateinische übersetzt und
dabei umgearbeitet⁠[5174]. Die Bemerkungen dieses Autors betreffs seiner
Erfahrungen in Ferrara⁠[5175], sowie seine Versicherung⁠[5176], gewisse
Vorschriften seien wiedergegeben „juxta assertionem Romanorum“, „gemäß
Angabe der Römer“, — die BERTHELOT irrtümlich für alte Römer
hält —, bieten abermals beachtenswerte Hinweise auf Italien. Der
vorliegende lateinische Text vereinigt, wie schon sein Titel erkennen
läßt, hellenistische und arabische Traditionen⁠[5177], enthält viele
aus dem Arabischen, aber auch verschiedene aus dem Griechischen und
einige aus dem Spanischen entlehnte Worte⁠[5178] und weist auch eine Art
arabisch-lateinischen Lexikons der Namen vielgebrauchter Chemikalien
auf⁠[5179]. Eine Auswahl wichtiger Termini, die jedoch keinen Anspruch
auf Vollständigkeit erhebt, bietet nachstehende Liste:



  	Alkali⁠[5180].


  	Alkitran (Pech)⁠[5181].


  	Alkool (ein feines Pulver, meist von Schwefelantimon)⁠[5182].


  	Almizadir (Alnûschâdir, Salmiak)⁠[5183].


  	Alumen scaiolae (Feder- und „kastilischer“ Alaun)⁠[5184].


  	Attincar (Borax)⁠[5185].


  	Azenzar, auch Azur (Zinnober)⁠[5186].


  	Brunire (= deaurare, vergolden)⁠[5187].


  	Calcitarin (Kupfervitriol u. dgl.)⁠[5188].


  	Cinis clavellata (gestampfte Asche, Pflanzenasche)⁠[5189].


  	Duenec (Vitriol)⁠[5190].


  	Ismet, Ismit (Schwefelantimon)⁠[5191].


  	Laton (Messing, franz. laiton)⁠[5192].


  	Magnesia (der Glasmacher, und andere)⁠[5193].


  	Marcacide, al-Marcacida (Markasit); auch „lapis canis“⁠[5194].


  	Oleum laterinum (Ziegelöl)⁠[5195].


  	Sapo, sapo gallicus (Seife, französische Seife)⁠[5196].


  	Tartarus = faex vini (Weinstein)⁠[5197].


  	Tutia (unreines Zinkoxyd u. dgl.)⁠[5198].


  	Vermilio (ein Rötel?; franz. vermeil)⁠[5199].




Ausführlich gedacht wird des Gold- und Silber-Machens, der Verwandlung
und Färbung der Metalle, der Diplosis, sowie der zugehörigen
Präparate⁠[5200], u. a. des Quecksilbers und des Schwefels, die beim
Erhitzen schließlich Zinnober, anfangs aber nur eine schwarze Masse
liefern⁠[5201]. Der „Stein zum Goldmachen“ heißt bald „Alkimia“,
bald „Kimium“, wird auch als Schmelze oder Lösung angewandt („aqua
alkimiae“) und ergibt „aurum optimum“, „bestes Gold“⁠[5202]; ob die
Worte „dimitte in alkemia“⁠[5203] nur als ungenaue Ausdrucksweise
anzusehen sind, oder ob Alkemia hier auch einen chemischen
Apparat bedeuten soll, bleibe dahingestellt.


β) Fälscher: PSEUDO-GEBER, -AVICENNA,
-RAZI, usf.


Unter den Pseudepigraphen der letzten Periode, also des
ausgehenden 13. Jahrhunderts, nehmen die wichtigste Stelle die
Schriften des sog. GEBER ein, die man, wie schon weiter oben
angeführt, bis in die neueste Zeit für Übersetzungen solcher des
DSCHABIR, und demgemäß als aus dem 8. oder 9. Jahrhundert
stammend ansah, — wodurch die Geschichte der Chemie in zahlreiche
schwere und unlösbare Widersprüche verwickelt wurde. Diese fielen
allerdings schon manchen Historikern des 17. und 18. Jahrhunderts
auf, wie denn z. B. bereits 1718 STAHL in seinem Buch „Vom
Sulphure“ berichtet, daß u. a. auch die Lebensbeschreibung und die
Werke GEBERS für der Hauptsache nach erdichtet und durchaus
fragwürdig gelten⁠[5204]; der Orientalist REISKE (1716–1774)
nennt GEBER den fabelhaften Autor angeblicher alchemistischer
Werke⁠[5205]; BECKMANN bezeichnet diese 1800 als Fälschungen
etwa des 12. Jahrhunderts⁠[5206], SPRENGEL 1820 als teils
entstellt, teils unecht⁠[5207], DAVY 1820 als Kompilationen von
Alchemisten des 15. oder 16. Jahrhunderts⁠[5208]; WÜSTENFELD
unterscheidet 1840 zwischen den Werken des DSCHABIR und den
nur „unter seinem Namen in [lateinischer] Übersetzung gedruckten
Büchern“ des GEBER⁠[5209]; 1856 sagt in seiner „Geschichte
der Botanik“⁠[5210] E. MEYER, der selbst des Arabischen
mächtig und mit den neueren morgenländischen Forschungen vertraut
war, „daß sich Geschichte und Sage betreff des GEBER
vermischen, ... und dieser vielleicht gar nie gelebt und geschrieben
hat“; 1869 vertritt LATZ die Meinung, „daß den lateinischen
Abhandlungen GEBERS nie und nimmer ein arabisches Original
zugrunde lag, daß es sich vielmehr um abendländische Schriften und
einen fingierten Autor handelt“⁠[5211]; 1871 endlich erklärt ihn
der Orientalist STEINSCHNEIDER für „eine fast mythische
Person“⁠[5212] und bemerkt, daß die ihm zugeschriebenen Kenntnisse
in den Werken des wahren DSCHABIR nicht zu finden seien.
Diese letzteren Hinweise waren es jedenfalls, die KOPP
veranlaßten⁠[5213], die von ihm in der „Geschichte der Chemie“ (1843),
und ebenso von HOEFER in der „Histoire de la Chimie“ (1842 und
1866) festgehaltene Meinung von der Echtheit der GEBERschen
Schriften, in den „Beiträgen zur Geschichte der Chemie“ einer
Revision zu unterziehen⁠[5214]: Die Mängel der älteren Angaben über
GEBER, sowie die Verwechslung mit Gleichnamigen, haben
bisher die Geschichtsforscher irregeführt⁠[5215]; nach dem um 850 [in
Wirklichkeit 987] vollendeten arabischen Sammelwerke „Fihrist“ war
aber schon zu jener Zeit nichts Sicheres über GEBERS Person,
die Tatsachen seines Lebens und die Echtheit der zahlreichen ihm
zugeschriebenen Werke bekannt⁠[5216], und die im „Fihrist“ aufgezählten
Büchertitel sind nicht die der angeblichen GEBERschen
Schriften⁠[5217]; auch die Verfasser der großen arabischen „Lexica
der Biographien“, IBN KHALLIKAN im 13. und HADSCHI
KHALIFA im 16. Jahrhundert, führen jene Werke nicht an und nennen
auch nichts, was als deren arabisches Original gelten könnte⁠[5218]; wie
der Orientalist WEIL feststellte, spricht auch kein Umstand
dafür, daß die vorliegenden lateinischen Texte des GEBER
aus dem Arabischen übersetzt seien⁠[5219], und kein wirklicher Araber
des nämlichen oder eines späteren Zeitalters besitzt die in ihnen
niedergelegten, geschweige denn erweiterte Kenntnisse⁠[5220]. Erwäge
man endlich, daß die GEBERschen Abhandlungen durchaus die
gute scholastische Form und Darstellungsart aufweisen, daß erst die
Schriftsteller um und nach 1300 sie zitieren, und daß Handschriften aus
früherer Zeit nicht, solche aus der genannten und aus späterer aber
in ziemlicher Anzahl vorliegen⁠[5221], so komme man zum Schlusse, daß
zwischen dem Inhalte der arabischen Schriften des DSCHABIR
und der lateinischen des GEBER irgendwelche Zusammenhänge
nicht nachgewiesen und auch gar nicht glaublich seien⁠[5222]. Nur „mit
einem nach dem Vorhergehenden leicht zu bemessenden Vorbehalte“ meint
KOPP, in seiner gewohnten großen Zurückhaltung und Vorsicht,
die fraglichen Werke noch insolange „als solche GEBERS
bezeichnen, und darauf, daß sie aus dem Arabischen übersetzt seien,
Bezug nehmen zu dürfen“, als für ihre „Unechtheit und Entstellung“
nicht auch der positive Beweis geliefert sei⁠[5223]. — Insoweit
nun, allem Dargelegten zufolge, ein solcher wirklich noch von nöten
war, hat ihn BERTHELOT durch die sehr verdienstliche
Herausgabe der (schon weiter oben besprochenen) Schriften des echten
DSCHABIR erbracht und dadurch den letzten Ring in die
Beweiskette des fast allzu gewissenhaften KOPP eingefügt;
dafür aber, daß er seiner Vorgänger, und vor allem KOPPS,
auch bei diesem Anlasse mit keinem Worte Erwähnung tut, alles
Verdienst vielmehr mit größtem Nachdruck und bei jedem Anlasse immer
aufs neue ganz allein sich selber zuschreibt, gibt es keine
Erklärung.


Auf den Inhalt der sog. GEBERschen Schriften hier des
näheren einzugehen, ist nicht erforderlich, um so mehr als alle
größeren chemischen Geschichtswerke in dieser Hinsicht Ausführliches
bieten. Es sei jedoch daran erinnert, daß GEBER u. a.
zahlreiche verbesserte Verfahren und Apparate zum Verdunsten, Kochen,
Filtrieren, Schmelzen, Sublimieren, Destillieren und Krystallisieren
mit außerordentlicher Klarheit und Genauigkeit schildert; daß er
verschiedene Vitriole und Alaune, das mineralische und vegetabilische
Alkali, den Salmiak und Salpeter usf. annähernd rein zu erhalten
versteht; daß er durch Erhitzen von Schwefel mit Alkalien sog.
Schwefelleber, und durch Fällen einer Lösung von Schwefel in Ätzlauge
mittelst Essigsäure Schwefelmilch zu bereiten, ferner Quecksilberoxyd,
Sublimat, Zinnober, Silbernitrat, Bleiacetat und andere Acetate, rein
und zum Teil krystallisiert zu gewinnen weiß; daß er die Darstellung
unreiner Schwefelsäure durch trockene Destillation des Alauns und die
der Salpetersäure durch Erhitzen eines Gemenges von Salpeter, Vitriol
und Alaun beschreibt, und endlich auch die Entstehung des Königswassers
beim Lösen von Salmiak in Salpetersäure, sowie die Löslichkeit des
Schwefels und des Goldes im Königswasser kennt⁠[5224]. Die Fragen,
woher der Verfasser der sog. GEBERschen Schriften sein Wissen
geschöpft hat, und wo, wann zuerst, und durch wen, die Verfahren und
Methoden entdeckt und ausgebildet wurden, die uns bei ihm, gegen Ende
des 13. Jahrhunderts, in völliger Vollendung, demnach als Ergebnisse
einer längeren Entwicklungszeit entgegentreten, lassen sich vorerst
nicht beantworten, und gehören zu den dunkelsten, weiterer Aufklärung
bedürftigsten, in der ganzen Geschichte der Chemie⁠[5225]. Die Araber
spielen auf diesem Gebiete keinesfalls die ihnen früher zugeschriebene,
allgemein bahnbrechende Rolle, bleiben doch z. B. die so ungeheuer
wichtigen, gegen 1300 auftauchenden Mineralsäuren, bei ihnen und im
ganzen Bereiche der rein arabischen Chemie noch jahrhundertelang
unbekannt und unbenützt. Dagegen weisen auch hier viele Umstände auf
Italien hin: von dort scheint die nähere Kenntnis des Salpeters und die
Bekanntschaft mit dem Schwarzpulver auszugehen; von „römischem Harz“,
„Körnern der Franken“, „fränkischen Verfahren“ sprechen die jüngsten
Einschiebsel der syrischen Manuskripte; mit dem Worte σαλονίτρον
(Salonítron), das dem italienischen Salnítro nachgebildet ist, und
nicht (wie zu erwarten wäre) mit ἁλονίτρον (Halonítron),
bezeichnen die späten Byzantiner den Salpeter; „römischen Vitriol“
(richtiger Alaun) empfehlen ihre schon weiter oben erwähnten Rezepte
zur Darstellung der Schwefelsäure und der Salpetersäure, die „ὕδωρ
ἰσχυρόν“ (aqua fortis, ital. aqua forte) genannt wird (λέγεται),
wenn sie den Helm, τὸ καπούτζιν (ital. capuccio, Kaputze), des
Destillations-Apparates verläßt; ähnliche, dem Italienischen entlehnte
Bezeichnungen für Chemikalien und chemische Verfahren finden sich auch
sonst noch in größerer Zahl (s. oben).


Reich wie an wertvollen einzelnen Tatsachen erweisen sich die
GEBERschen Schriften auch an wichtigen allgemeinen
Betrachtungen; die besondere Originalität, die man für diese in
Anspruch zu nehmen pflegt, kommt ihnen jedoch in Wahrheit nicht zu,
und dies gilt vor allem, entgegen den Annahmen sämtlicher bisheriger
Historiker der Chemie, für die Theorie vom Bestehen der Körper, und
insbesondere der Metalle, aus Schwefel und Quecksilber. Dieser Gedanke,
der vom chemischen Standpunkte aus ganz unbegreiflich, ja
völlig widersinnig erscheint, ist in der Tat nicht chemischen
Anschauungen entsprossen, sondern gewissen Grundsätzen spätgriechischer
Philosophen: er beruht nämlich auf den Lehren, daß alle Körper
wechselnde Mischungen sämtlicher vier Elemente enthalten müssen,
daß unter diesen einerseits die „aktiven“, d. s. Feuer und Luft,
andererseits die „passiven“, d. s. Wasser und Erde, zwei in vielen
Hinsichten teils einander entgegengesetzte, teils einander ergänzende
Gruppen bilden, und daß als deren geeignetste und geradezu typische
Vertreter der brennbare und als Dunst verfliegende (also viel Feuer und
Luft enthaltende) Schwefel, sowie das flüssige und metallische (also
an Wasser und Erde reiche) Quecksilber anzusehen sind. Bereits in der
großen arabischen Enzyklopädie der sog. „LAUTEREN BRÜDER“
(richtiger: „TREUEN BRÜDER“), die im 10. Jahrhundert abgefaßt
ist, aber durchweg auf weit ältere Vorlagen zurückgeht, tritt diese
Lehre (wie schon weiter oben ausgeführt wurde) im steten Verbande
mit anderen rein griechischer Herkunft in völlig bestimmter, rein
dogmatischer Gestalt auf und wird ohne jeden Anspruch auf Neuheit als
etwas Selbstverständliches und zweifellos Feststehendes vorgetragen.
Die späteren Araber haben sie demnach, wie so unzähliges andere, den
Schriften älterer Vorfahren entnommen, allenfalls (ihren Gewohnheiten
entsprechend) erweitert und verbreitert, und in dieser Gestalt ihren
jüngeren Nachfolgern und Nachahmern zugebracht. Wenn also, wieder aus
deren Werken schöpfend, z. B. der sog. GEBER sagt,
der Schwefel (als dessen bloße Abart ihm auch das Arsen gilt) sei das
Prinzip der Verbrennbarkeit und Flüchtigkeit, das Quecksilber bestehe
aus Wasser und Erde, beide zusammen ergäben die Metalle, wobei ein
höherer Gehalt an Schwefel die minderwertige Beschaffenheit, ein
solcher an Quecksilber aber die größere Vollkommenheit bedinge, so
daß u. a. Blei auf Zufuhr weiteren Quecksilbers hin in Zinn übergehe,
usf.⁠[5226]: so kommen hier nicht, wie KOPP
    meinte⁠[5227],
„Verwebungen der aristotelischen Lehren von den vier Elementen mit
neuen Betrachtungen über Schwefel und Quecksilber in Frage“.
Ebenso ist auch BERTHELOT im Unrecht⁠[5228], der in der Lehre
vom Bestehen der Metalle aus mehr oder weniger großen Mengen Schwefel
und Quecksilber von mehr oder minder hoher Reinheit eine „doctrine
singulière“ erblickt, hervorgegangen vielleicht durch „modification
profonde“ der Ideen des SYNESIOS und STEPHANOS über
die Fixierung des Quecksilbers durch den Schwefel (bei der Bildung
des Zinnobers); da sich in den Schriften des DSCHABIR nichts
Zugehöriges findet, soll diese „modification“ erst im 11. Jahrhundert
stattgefunden haben, und zwar wohl durch AVICENNA, worauf
sie dann im 12. Jahrhundert aus den arabischen Originalen des
AVICENNA und des PSEUDO-ARISTOTELES auch in Europa
bekannt und dort alsbald allgemein angenommen wurde⁠[5229].


Wie indes schon weiter oben erwähnt, ist AVICENNAS „De anima“
benannte „Alchemie“ selbst eine ganz späte pseudepigraphische
Schrift, für die man ein arabisches Original weder kennt noch
vorauszusetzen hat, deren Verfasser aber vermutlich mit den älteren
arabischen Quellen vertraut war und vieles aus ihnen schöpfte⁠[5230].
Beweisen, wie den von BERTHELOT versuchten, kann sie daher als
zureichende Grundlage nicht dienen.


Das nämliche gilt betreffs der Abhandlung „De perfecto magisterio“
(„Vom vollkommenen Elixir“) des PSEUDO-ARISTOTELES und der mit
ihr vielfach genau übereinstimmenden Schrift „Lumen luminum“ („Licht
der Lichter“) des ALRAZI, richtiger (wie ebenfalls bereits
weiter oben dargelegt) PSEUDO-RAZI. Diese dürfte, da ihrer
VINCENTIUS BELLOVACENSIS noch nicht gedenkt, erst nach 1250
abgefaßt sein⁠[5231] und zeigt streng scholastische Eigenart, mindestens
in ihrer ursprünglichen, in den Pariser Manuskripten erhaltenen
Fassung, denn eine spätere (u. a. im „Theatrum Chemicum“ von 1616
abgedruckte) enthält zahlreiche Interpolationen aus dem arabischen (?)
„Buch des Emanuel“ und „Buch der zwölf Wässer“⁠[5232]; sie definiert
die Chemie als eine irdische Astrologie, erörtert daher in eingehender
Weise die Beziehungen der Metalle zu Planeten und Geistern, und
bespricht die Darstellung von Gold und Silber mit Hilfe des Elixirs,
das der „Stein der Philosophen“ und zugleich das „Wasser des ewigen
Lebens“ (aqua vitae) ist⁠[5233]. — Den gleichfalls pseudepigraphischen
Charakter der dem VINCENTIUS BELLOVACENSIS noch unbekannten
Abhandlung des PSEUDO-RAZI „De salibus et aluminibus“ („Über
Salze und Alaune“) erkannten schon 1832 SCHMIEDER⁠[5234]
und 1866 STEINSCHNEIDER⁠[5235], welcher letztere bemerkt,
daß der Verfasser sich selbst als in Spanien wohnhaft bezeichnet,
von einem Vitriol als „bei uns in Spanien vorkommend“ spricht⁠[5236]
und neben GEBER auch GILGIL zitiert, d. i.
IBN DSCHULDSCHUL, der um das Jahr 1000 in Spanien wirkte;
KOPP gibt diese Angaben ausführlich wieder⁠[5237], während
BERTHELOT auch hier seine Vorgänger vollständig übergeht⁠[5238].




g) Die „Autoritäten“ des 13. Jahrhunderts.





Den im vorstehenden genannten apokryphen und pseudepigraphischen
Schriften, sowie ihren gleichartigen Nachahmungen und Erweiterungen,
verdanken den Hauptteil ihrer einschlägigen Kenntnisse diejenigen
Autoren des 13. und beginnenden 14. Jahrhunderts, aus deren
Werken, echten oder abermals untergeschobenen, das ganze
weitere Mittelalter und die Neuzeit (bis fast zur Gegenwart) ihre
alchemistische Weisheit schöpften, das sind ALBERT DER GROSSE,
THOMAS VON AQUINO, VINCENTIUS BELLOVACENSIS,
ROGER BACON, ARNOLDUS VON VILLANOVA und RAYMUND
LULL⁠[5239]. Daß schon bei ihnen, geschweige denn bei ihren
Nachfolgern, die alten hellenistischen Traditionen der Alchemie
sowie die griechischen Eigennamen und Fachausdrücke teils ganz
der Vergessenheit anheimfallen, teils nur mehr undeutlich und
entstellt unter der immer dichteren Schicht „arabischen“ Firnisses
hindurchschimmern, vermag angesichts der geschilderten Art der
Überlieferung nicht wunder zu nehmen. Auf die hohe allgemeine Bedeutung
dieser Schriftsteller und auf die hervorragende Wichtigkeit ihrer
eigentlichen, der Theologie, Philosophie, Medizin usf. zugehörigen
Hauptwerke einzugehen, ist an dieser Stelle ganz ausgeschlossen, und es
mögen daher einige wenige, nur die Geschichte der Chemie und Alchemie
betreffende Andeutungen genügen.


ALBERT VON BOLLSTAEDT, geboren 1193 zu Lauingen an der Donau,
gestorben 1280 als emeritierter Bischof von Regensburg zu Köln,
wegen seiner umfassenden und allseitigen Gelehrsamkeit ALBERTUS
MAGNUS zubenannt⁠[5240], zählt zu den Häuptern der Scholastik und
schreibt, ihren Grundsätzen gemäß, nicht als selbständiger Forscher,
sondern als vielbelesener Gelehrter, dessen Richtschnur die von der
Kirche anerkannten „Autoritäten“ sind, und der als „zulässig“ nur
solche Ergebnisse anstrebt und (anscheinend absichtslos) auch stets
erreicht, die zu deren schon im voraus als unfehlbar feststehenden
„Meinungen“ stimmen, mögen letztere nun der Wahrheit entsprechen oder
nicht.


Was die chemischen Anschauungen des ALBERTUS MAGNUS
betrifft, so ist die schon im 14. Jahrhundert vielgelesene Schrift
„De mirabilibus mundi“ („Von den Wundern der Welt“), die u. a. vom
Salpeter (sal petrosum), dem Schwarzpulver und der Herstellung von
Feuerwerkskörpern (Raketen, Kanonenschlägen) berichtet, fraglos
unecht⁠[5241]; untergeschoben sind auch, wie man schon
im 17. Jahrhundert einsah, das Buch „Compositum de Compositis“⁠[5242],
sowie die „Alchemie“ (Liber de Alchemia)⁠[5243], die sich im Mittelalter
gleichfalls großen Ansehens erfreute und nach BERTHELOT zu
den ganz vereinzelten abendländischen Werken gehört, die noch in
spätbyzantinischer Zeit unter dem Namen des Ἀμπέρτος Θεοτονικός (=
ALBERTUS TEUTONIKOS, ALBERT DES DEUTSCHEN), in das
Griechische übersetzt wurden⁠[5244]. Echt sind dagegen die Bücher „De
mineralibus“, aus denen (und aus einigen anderen Schriften) schon
KOPP die wichtigsten einschlägigen Stellen ausgezogen und dazu
bemerkt hat, daß aus ihnen teils rein aristotelische, teils arabische
Lehren und Anschauungen sprechen⁠[5245]: Die Metalle sind, wie alle
Substanzen, aus sämtlichen vier Elementen zusammengesetzt, bestehen
aber zunächst (der „materia proxima“ nach) aus mehr oder weniger
großen Mengen mehr oder minder reinen Schwefels und Quecksilbers,
von denen der flüchtige und verbrennliche (daher als „fettig“
bezeichnete) Schwefel vorwiegend Luft und Feuer enthält, das flüssige
und metallische Quecksilber aber Wasser und Erde⁠[5246]. Die Verwandlung
der Metalle durch Tinkturen und Elixire, wie sie HERMES,
PYTHAGORAS, KALLISTHENES, PLATON und
ARISTOTELES lehrten, ist und scheint gemäß deren bisher
unwiderlegter Autorität möglich, — von eigenen Erfahrungen ist
nirgends die Rede —, und zwar erfolgt sie entweder auf dem Wege über
die „Materia prima“, oder analog der „Säuberung“ kranker Körper durch
„Medizinen“, die die Wirksamkeit der Natur unterstützen: indem die
„affinitas“ und „cognatio“ (Affinität, Verwandtschaft) das gleiche zum
gleichen ziehen, und ein Stoff stets in den nächstverwandten
übergeht, entsteht schließlich das Gold, — nicht anders, wie auf dem
besten und geeignetsten Boden aus jedem Getreidesamen Weizen
hervorsprießt⁠[5247]. Das weiße und gelbe Metall hingegen, die man aus
Kupfer durch Arsen und durch Calamina (Galmei), oder durch die „ex
fumo“ (aus Rauch) gewonnene Tuchia (Tutia) gewinnt, indem man sie mit
Hilfe eines Flußmittels zusammenschmilzt und legiert (ligatur per oleum
vitri supernatans), sind nicht Silber und Gold, obwohl das die
Fälscher und Betrüger in Paris und Köln behaupten, sondern eine Art Erz
(aes, aurichalcum)⁠[5248].


Salmiak und Salpeter kennt ALBERTUS MAGNUS noch nicht⁠[5249],
dagegen erwähnt er verschiedene „Stiptica“, d. s. Alaune und Vitriole,
z. B. weißen und roten, gelben (alkofol = feingepulvert) und grünen
(alkanthus = chalkanthum), „der von einigen auch ‚Vitreolum‘ genannt
wird“⁠[5250]; daß, wie man lange Zeit glaubte, diese (vermutlich schon
in der klassischen Zeit übliche) Bezeichnung hier zum ersten Male
nachweisbar sei, ist irrtümlich, denn sie taucht (wie weiter oben
angeführt) schon in den „Compositiones ad tingenda musiva“ auf⁠[5251]
und wird auch in den Kommentaren der salernitanischen Autoren als
eine schon wohlbekannte gebraucht, z. B. in dem (um 1150 verfaßten)
des PLATEARIUS zu dem weltberühmten „Antidotarium“ des
NIKOLAOS⁠[5252].


Mineralische Säuren sind dem ALBERTUS MAGNUS ebenfalls noch
unbekannt; Essig bildet sich nach ihm, den antiken Traditionen getreu,
aus dem Wein, indem dessen heiße und feurige Teilchen verfliegen,
während die kalten zurückbleiben, — wodurch die so äußerst kalte
Natur des Essigs ihre vollkommene Aufklärung erfährt⁠[5253]. — Wird
alter starker Wein „nach Art des Rosenwassers sublimiert“, so geht
anfangs eine Flüssigkeit über, die „obenauf schwimmt, von ölartiger,
fettartiger [d. h. verbrennlicher) Natur und leicht entzündlich ist“,
„liquor supernatans, humor oleaginosus, unctuositas inflammabilis“,
[d. i. der Alkohol]⁠[5254]; mit einem besonderen Namen
bezeichnet sie ALBERTUS MAGNUS noch nicht, auch macht er
keine näheren Angaben über die Destillation des Weines, während er an
anderen Stellen der „Alutel“ zum „Sublimieren“, des Destillierhelmes
(alembicus), sowie des Wasserbades (vas aquae bullientis) wiederholt
gedenkt, ferner auch vom Quecksilber berichtet, daß man es in
einem (nur unklar beschriebenen) Gefäße mit langem Halse und einer
langen Röhre zur Verdichtung der Dämpfe fast ohne Veränderung und
Gewichtsabnahme oft „sublimieren“ könne⁠[5255].


Wie die meisten dieser Beispiele zeigen, schöpft ALBERTUS
MAGNUS mit Vorliebe aus ARISTOTELES und
PSEUDO-AVICENNA und bietet nur wenig Eigenes; den Ausspruch
„die Flamme ist nichts als ein entzündeter Rauch“ nannte zwar
KOPP „einen für seine Zeit anerkennenswerten“⁠[5256], doch
übersah er hierbei, daß diese Definition schon bei ARISTOTELES
und bei GALENOS zu finden ist.


So wenig wie ALBERTUS MAGNUS ist auch VINCENTIUS
BELLOVACENSIS (VINCENZ VON BEAUVAIS, gest. 1256
oder 1264), der gelehrte Vorleser und Prinzenerzieher am Hofe
König LUDWIGS DES HEILIGEN, ein selbständiger Forscher;
das umfangreiche Wissen, das sein um 1250 vollendetes „Speculum
naturale“ (ein Teil seiner großen Enzyklopädie) verrät, gründet sich
vielmehr ausschließlich auf vielerlei, meist ohne jede Kritik und
ohne weitere Verarbeitung einfach aneinander gereihte Auszüge aus
den klassischen Autoren, aus ISIDORUS HISPALENSIS (gest.
636), aus PSEUDO-RAZI, PSEUDO-AVICENNA⁠[5257],
nach BERTHELOT⁠[5258] ferner aus AVERROES, aus
der lateinischen Übersetzung des verlorenen arabischen „Buches der
70“ (dessen Kern das gleichnamige Werk DSCHABIRS sein
soll)⁠[5259], nicht aber aus DSCHABIR selbst (dessen
Name jedoch zweimal genannt wird)⁠[5260], und auch nicht aus
GEBER⁠[5261]. Über die Entstehung der Metalle aus Schwefel
und Quecksilber, über die Metallverwandlung durch Tinkturen oder
Elixire, sowie über die Erfolge der Projektion spricht er sich genau
nach PSEUDO-AVICENNA und im nämlichen Sinne wie ALBERTUS
MAGNUS aus, auch äußert er gleich diesem einige schüchterne
Zweifel und bemerkt, daß die Alchemisten nicht selten auf trügerische
Weise verfahren⁠[5262]. Was er von den vier Geistern, vom Herauskehren
der verborgenen Eigenschaften u. dgl. berichtet, ist gleichfalls dem
PSEUDO-AVICENNA entlehnt⁠[5263], ebenso der größte Teil dessen,
was er über Metalle und Mineralien vorbringt; keine Erwähnung
tut er des Alkohols und der mineralischen Säuren, die (wie schon
wiederholt angedeutet) erst um und nach 1300, und zuerst im Okzident
auftreten⁠[5264].





Betreffs der übrigen weiter oben genannten „Autoritäten“ ist nur
weniges hinzuzufügen: THOMAS VON AQUINO (1225 oder 1227–1274),
die Leuchte der Scholastik, dessen Ruhm sehr mit Unrecht den seines
Lehrers ALBERTUS MAGNUS überstrahlt, zweifelte zwar nicht
an der Materia prima, ihren Wandlungen unter dem Einflusse der von
Geistern geführten Gestirne, und ihrer Wichtigkeit für die Probleme
der Herstellung des Goldes, des Lebenswassers und des Steines der
Weisen, sowie für jene der Transmutation und der Alchemie⁠[5265], hat
aber fraglos selbst niemals wirklich eine „Alchemie“ verfaßt⁠[5266] und
sagt ausdrücklich mit aller Zurückhaltung: „machten die Alchemisten
wahres Gold und Silber, der Substanz und nicht bloß dem äußeren Scheine
nach, dann freilich wäre es auch nicht unerlaubt, es für wahres
natürliches Gold und Silber zu verkaufen“⁠[5267]. Desgleichen sind die
dem ROGER BACON (1214–1292?) zugeeigneten alchemistischen
Werke „Breve Breviarium“, „Tractatus trium verborum“, „Speculum
Alchemiae“ u. dgl. bloße Pseudepigraphen. Schon KOPP hob
richtig hervor, daß sie keine Spur der strengen Anordnung in logischer
und der rühmlichen Bestimmtheit in sachlicher Richtung zeigen, durch
die alle echten Werke R. BACONS in so hohem Maße hervorragen,
namentlich auch da, wo er über die wahren Aufgaben der Chemie als
Wissenschaft spricht⁠[5268]: an Stelle der in Ansehung seiner Grundsätze
zu erwartenden klaren Darlegung von Ergebnissen induktiver Forschungen
und planvoller Versuche begegnet man in jenen Schriften vielmehr
einem oft fast unverständlichen Durcheinander von aristotelischen
Ideen, von wirren Theorien nach HERMES, OSTANES,
PSEUDO-ARISTOTELES, PSEUDO-AVICENNA und
GEBER, von mystischen Anpreisungen des „philosophischen Eies“
(als Präparat), des Gold, Gesundheit und Unsterblichkeit verleihenden
Elixirs, usf.⁠[5269].


In der 1914 erschienenen Festschrift zu R. BACONS 700jährigem
Geburtstage hebt der Herausgeber, LITTLE, auch nur hervor,
daß, gleich allen seinen Zeitgenossen, auch BACON (schon
unter dem Einflusse der geozentrischen Weltanschauung) an Astrologie
geglaubt habe⁠[5270] und ebenso an Alchemie, daß aber seine sog.
alchemistischen Werke ein wahres Chaos darstellen, in das zunächst
einige Ordnung gebracht werden müsse⁠[5271]. Diese Aufgabe zu lösen ist
aber MUIR, der ihr eine besondere Abhandlung widmete⁠[5272],
nicht gelungen, und als einziges Ergebnis bleibt daher vorerst das rein
negative bestehen, daß wohl keine der zahlreichen Schriften, wie sie
gedruckt und ungedruckt vorliegen⁠[5273], als von BACON selbst
verfaßt anzusehen sei. Wo dieser sonst, in seinen echten Werken, auf
Alchemie zu sprechen kommt, versteht er unter „Alchemia speculativa“
die Kunst „Metalle zu verwandeln vermöge gewisser Umänderungen der in
ihnen enthaltenen Elemente“, und was er hierüber, sowie über die Gold
und langes Leben verleihenden Medizinen vorbringt, knüpft größtenteils
an die einschlägigen Lehren des PSEUDO-ARISTOTELES an⁠[5274].


Was endlich die sehr zahlreichen und umfangreichen alchemistischen
Abhandlungen des ARNALDUS von VILLANOVA (1235 oder
1248 bis 1312 oder 1314?) und des RAYMUND LULL (1236–1315?)
anbelangt, so sind sie, wie schon KOPP anführte⁠[5275], in
bahnbrechender Weise aber erst HAURÉAU bewies, sämtlich durch
katalanische und provençalische „Schüler“, oder durch Verfasser, die
sich als solche ausgaben, untergeschoben, zumeist erst während des
14. Jahrhunderts⁠[5276]; demgemäß zitieren sie, neben ALBERTUS
MAGNUS⁠[5277], sehr oft den GEBER⁠[5278],
und verraten, bei sonst nicht wesentlich erweitertem empirischem Wissen, eine recht
genaue Kenntnis des Alkohols und der mineralischen Säuren⁠[5279]. Im
übrigen sprechen sie mit größter Bestimmtheit über die Transmutation,
den „Stein der Weisen“, der unendliche Reichtümer, Gesundheit und
langes Leben verleiht, und zeigen sich auch sonst gänzlich durchdrungen
von den abergläubischen Vorstellungen aller Art, die jenes Zeitalter
völlig erfüllten und zu einem der dunkelsten des Mittelalters
gestalteten; diese sind jedenfalls zu einem großen Teile aus den
„halb philosophischen, halb astrologischen“ Werken geschöpft, die
nach P. PARIS seit dem 12. Jahrhundert besonders zahlreich
in Spanien verfaßt und von ihren Autoren in rein willkürlicher Weise
irgendwelchen gelehrten Arabern, Syrern und Juden, oder beliebigen
anderen, genügend berühmten und als „Autoritäten“ angesehenen Männern
zugeschrieben wurden⁠[5280].




2. Die Alchemie nach 1300.





Die Ausbreitung der am Schlusse des vorigen Abschnittes erwähnten
astrologischen und alchemistischen Gedanken seit 1300 und damit die
ferneren Geschicke der Alchemie während des späteren Mittelalters und
der Neuzeit in eingehender Weise zu schildern, ist an dieser Stelle
nicht beabsichtigt, und zwar aus verschiedenen Gründen.


Zunächst kann von einer Weiterentwicklung, deren Verfolgung
chemisches oder wissenschaftliches Interesse böte, nicht mehr die
Rede sein, vielmehr ist für diese ganze Periode in noch höherem
Maße als für die ihr vorausgehende festzustellen, daß die Autoren
so gut wie ausschließlich nur die nämlichen, längst bekannten, der
hellenistischen Zeit entstammenden Ideen und Theorien immer wieder
aufs neue vorbringen, ausdeuten, umdeuten, erklären und kommentieren;
begreiflicherweise wird hierbei das Verständnis allmählich immer
unzureichender und die Sachkenntnis immer geringer, dagegen die
Verwässerung des Inhaltes immer ausgiebiger und die Dunkelheit des
Ausdruckes immer größer. Auf wenigen Gebieten bewähren sich wie auf
diesem die GOETHEschen Worte vom „Kochen breiter Bettelsuppen“
und vom „getretenen Quark, der breit wird, nicht stark“. Manche
Schriften machen sogar, wie schon KOPP treffend hervorhob,
geradezu parodistischen Eindruck und würden dazu auffordern, sie als
Träger eines ganz anderen, der scheinbar behandelten Sache völlig
fernliegenden Sinnes anzusehen, soferne ein solcher ihnen nur überhaupt
irgendwie zu entnehmen wäre.


Sodann erfreuen sich sowohl die Geschichte der eigentlichen
Alchemie und ihrer immer bedeutsamer hervortretenden führenden
Persönlichkeiten, der Schwärmer und Schwindler, als auch die ihres
kulturhistorischen Zusammenhanges mit den verschiedenen Formen des
Aberglaubens und Sektenwesens, mit dem Treiben der Rosenkreuzer und
Illuminaten usf., für dieses Zeitalter (namentlich für die zweite
Hälfte seines Verlaufes) bereits eingehender, nach mancher Richtung
sogar erschöpfender Darstellung⁠[5281]. Außer auf die schon oft
genannten Hauptschriften CHEVREULS⁠[5282], HOEFERS
und KOPPS, vor allem dessen „Alchemie in älterer und neuerer
Zeit“⁠[5283], ist der Belehrung Suchende hauptsächlich auf nachstehende
Werke zu verweisen, die teils den Wortlaut der frühmittelalterlichen,
echten und gefälschten Quellen wiedergeben, teils die Art und Weise
ersehen lassen, in der diese zunächst die Schriftsteller der Folgezeit
beeinflußten, und sodann bis in die neuere, ja neueste Zeit hinein nach
den mannigfaltigsten Seiten hin weiter fortwirkten:





PERNA, „Artis, quam Chemiam vocant, antiquissimi auctores“ =
„Älteste Autoren der Chemie genannten Kunst“ (Basel 1572).


ZETZNER, „Theatrum chemicum“ = „Chemischer Schauplatz“
(Straßburg 1613–1622; 2. Aufl. 1659): die umfangreichste Sammlung, 6
enggedruckte Bände, im ganzen etwa 5000 Seiten umfassend.


MANGET, „Bibliotheca chemica curiosa“ = „Bibliothek chemischer
Merkwürdigkeiten“ (Genf 1702).


LENGLET DU FRESNOY, „Histoire de la philosophie hermétique“
(Paris 1742).





DEL RIO, „Disquisitiones magicae“ = „Untersuchungen über
Magie“ (Venedig 1599 und 1652).


BORRICHIUS, „De ortu et progressu Chemiae“ = „Über Ursprung
und Entwicklung der Chemie“ (Kopenhagen 1668); „Hermetis, Aegyptiorum,
et Chemicorum sapientia“ = „Weisheit des Hermes, der Ägypter, und der
Chemiker“ (ebd. 1674); „Conspectus scriptorum chemicorum illustriorum“
= „Übersicht der Werke berühmter Chemiker“ (ebd. 1696).


CONRING, „De hermetica medicina“ = „Über die hermetische
Medizin“ (Helmstaedt 1648 und 1669).





WELLING, „Opus mago-cabbalisticum et theosophicum“ = „Über
Magie, Kabbala und Theosophie“ (Frankfurt 1760)⁠[5284].


WIEGLEB, „Historisch-kritische Untersuchung der Alchemie“
(Weimar 1777): ein kritisches Hauptwerk.


SCHMIEDER, „Geschichte der Alchemie“ (Halle 1832).


MIGNE, „Dictionnaire des sciences occultes“ (Paris 1848):
Enthält, außer „Alchemie“ (2, 308), noch zahlreiche einschlägige
Artikel des gelehrten, aber fanatisch-ultramontanen Verfassers.


GRAESSE, „Bibliotheca magica et pneumatica“ (Leipzig 1843).


FIGUIER, „L’alchimie et les alchimistes“ (Paris 1854).


SCHINDLER, „Der Aberglaube des Mittelalters“ (Breslau 1858).


MEYER, „Der Aberglaube des Mittelalters“ (Basel 1884), 41.


JACOB, „Curiosités des sciences occultes“ (Paris 1885);
besonders 1, 3–155.


POISSON, „Théories et symboles des Alchimistes“ (Paris 1891).


LEHMANN, „Aberglaube und Zauberei“ (Stuttgart 1898), 140, 190.


STEINSCHNEIDER, „Der Aberglaube“ (Hamburg 1900).


SELIGMANN, „Der böse Blick“ (Berlin 1910).


JENNINGS, „Die Rosenkreuzer“ (Berlin 1912), 197:
sehr reichhaltiges Material, leider in ganz unkritischer und
unübersichtlicher Fassung.


SILBERER, „Probleme der Mystik und ihrer Symbolik“ (Wien
und Leipzig 1914): mißt, unter vorwiegender Berücksichtigung der
FREUDschen „Psychoanalyse“, in absonderlich-einseitiger,
jedoch gerade hierdurch auch wieder lehrreicher Weise, erotischen
Problemen eine übertriebene Bedeutung bei.








Endlich stehen zwar, dank den angeführten und vielen anderen Schriften,
Richtung und Verlauf der Gesamtentwicklung im allgemeinen
genügend fest, was dagegen den besonderen Anteil der einzelnen
Zeiten und Länder (namentlich betreffs der ersten Anfänge) anbelangt,
so fehlt es immer noch, und meist gerade bezüglich der entscheidenden
Fragen, an ausreichenden Vorarbeiten; diese zum Ziele zu führen, oder
auch nur mit Aussicht auf einen wesentlichen Fortschritt in die Wege zu
leiten, übersteigt aber bei weitem die Kräfte eines einzelnen.


Die nachstehenden Zeilen erheben daher nicht den Anspruch, ein irgend
vollständiges Bild zu bieten, sie sollen vielmehr nur einiges hellere
Licht auf wenige Punkte geschichtlichen Interesses werfen, die bisher
entweder keine, oder doch keine entsprechende Beachtung fanden.
Vorausgeschickt sei die Bemerkung, daß die Kirche gegenüber Alchemie
und Astrologie keineswegs stets eine unbedingt ablehnende Haltung
einnahm. Der letzteren gegenüber fand sie häufig die Zusicherung für
ausreichend, daß die Sterne nicht bewirken, sondern nur anzeigen,
während sie sich bezüglich der ersteren (wenigstens zeitweilig) mit dem
Hinweise beschwichtigen ließ, daß schon die hl. Schrift „die das Feuer
vertragenden sechs Metalle, Gold, Silber, Kupfer, Eisen, Blei, Zinn,
ganz nach gehöriger Ordnung“ im 4. Buche MOSIS, sowie Silber,
Erz (Kupfer), Eisen, Blei, Zinn, „die man im Schmelzofen schmilzt“,
auch bei EZECHIEL aufzähle⁠[5285], im übrigen aber nichts
enthalte, was gegen die Möglichkeit einer Metallverwandlung
spräche; zugunsten einer solchen wurde übrigens, neben einigen
noch weniger deutlichen Stellen, der evangelische Satz angeführt:
„JESUS autem transiens per medium illorum ibat“ („Jesus
aber ging hinweg, ihre Mitte durchquerend“), „denn ungesehen und
geheimnisvoll wie JESUS durch die Mitte der Pharisäer schritt,
wird in der Mitte der Unwissenden auch das Gold hervorgebracht“⁠[5286].





In Spanien, dessen einheimische Litteratur sich erst nach
Zurückdrängung der Araber, etwa von 1150 an, kräftiger zu entwickeln
begann, scheint die Alchemie, vermutlich gerade infolge der engen
Berührungen mit arabischen Kreisen, ziemlich frühzeitig in ihrer
Nichtigkeit erkannt und als ausgesprochen heidnische und unchristliche
Wissenschaft angesehen worden zu sein, im Gegensatze zur Astrologie,
die unter den bekannten Einschränkungen meist als zulässige und
zuverlässige Kunst galt. Schon ALFONS X. von Castilien, wegen
seiner umfassenden Bildung und seiner Bemühung um Förderung geistiger
Bestrebungen aller Art „der Weise“ (richtiger: der Gelehrte) genannt,
der 1252 zur Regierung gelangte, glaubte zwar an die Astrologie und
schützte deren Ausübung in den 1265 von ihm erlassenen Gesetzen,
verbot jedoch in diesen an zwei Stellen ausdrücklich die Alchemie
als etwas Unmögliches und Unausführbares⁠[5287]; hiermit stimmt es
überein, daß eine 1272 verfaßte Abhandlung „Tesoro“ (= der Schatz),
die teils in Prosa, teils in achtzeiligen Stanzen (den ältesten der
spanischen Litteratur) den Stein der Weisen behandelt, — jedoch der
noch unentzifferten Geheimschrift halber vielfach unverständlich
ist —, nicht von ALFONS X. herrührt, wie man früher
glaubte, sondern von einem anderen, vorerst nicht sicher ermittelten
Autor⁠[5288]. Auch ein Neffe dieses Königs, der Prinz DON JUAN
MANUEL (1282–1347), von dessen gerühmten Schriften allein die
„Graf Lucanor“ betitelte erhalten blieb, eine Sammlung von Anekdoten,
Geschichten und Gleichnissen zumeist morgenländischer Herkunft⁠[5289],
macht sich im 8. Kapitel über die Alchemie lustig, über die Leute,
die vorgeben sie auszuüben (facer alqimia)⁠[5290], sowie über die
Fürsten, die an sie glauben und dabei abgefeimten Betrügern zum
Opfer werden; die sehr unterhaltende Erzählung, die er als Beispiel
vorbringt, entstammt ebenfalls einer orientalischen Quelle⁠[5291]. Der
Dichter VILLENA (1384–1434), der sich außer mit Geschichte,
Philosophie und Astrologie auch noch mit Alchemie befaßt haben soll,
galt dieserhalb für einen Zauberer⁠[5292], und mit einem solchen zu
verkehren und seine Werke zu besitzen oder auch nur im Munde zu führen,
war bedenklich, ja selbst gefahrbringend. Mit derlei Anschauungen
ist es vielleicht auch in Verbindung zu bringen, daß z. B. in der
umfassenden Sammlung „Altspanischer Sprichwörter“⁠[5293] keine auf
Alchemie bezüglichen vorkommen, und daß auch in der schönen Litteratur,
die sich seit dem 15. Jahrhundert so herrlich und überreich entfaltet,
einschlägige Anspielungen ganz auffällig selten zutage treten, während
astrologische aller Art sehr häufig sind.


So z. B. eröffnet GIL VINCENTE (1470–1532?) eines seiner
„Auto“ genannten geistlichen Festspiele mit dem Auftreten des
MERKUR als Planeten, der in eingehender Rede die Konstruktion
des ganzen Weltsystems vorträgt⁠[5294]; bei ENCINA
(1468–1534) hilft MERKUR sogar einen Toten auferwecken, was
bei der Geistlichkeit großen Anstoß erregte⁠[5295]; bei dem etwas
späteren CARAJAVAL äußern sich u. a. HERAKLIT und
DEMOKRITOS über die Himmel und ihre Sphären⁠[5296]; bei
YANGUAS endlich führt die Himmelfahrt der hl. MARIA
diese durch alle sieben Sphären, deren Götter sie willkommen heißen,
bis auf VENUS, die sich aus Scham verborgen hält⁠[5297].
Von LOPE DE VEGA (1560–1635) wird berichtet, daß er sich
in seiner Jugend den Geheimwissenschaften und „dem Labyrinth des
RAYMUND LULL“ ergab⁠[5298], doch der Alchemie gedenkt er nur
selten und dann in abweisendem Tone⁠[5299], ganz so wie sein Zeitgenosse
BERNARDO (1568–1627) in den „Epischen Fragmenten“⁠[5300].
Schon diesen Dichtern gilt alles, was in Beziehung zur Magie steht,
an deren Wirklichkeit keiner von ihnen im geringsten zweifelt, für
„arabisch“, rein heidnisch und durchaus verwerflich⁠[5301]; in ganz
dem nämlichen Sinne spricht auch POYO, dessen Stücke um
1600 erschienen, von Horoskopie, Zeichendeuterei und Zauberei⁠[5302];
AMESUNA (1578–1635?) läßt die Planeten-Dämonen ihre Sphären
und deren Zubehör an Gold, Silber, Edelsteinen usf. regieren und
„Nigromancia“ lehren⁠[5303]; ALARCON wieder (1580–1617)
erwähnt in dem berühmten Schauspiele „Die Höhle von Salamanca“ den
allgemeinen Glauben an die Magie, an ihre Kräfte (die richtig zu
gebrauchen man „studiert“) und an die ungeheure Macht der arabischen
Zauberer, besonders der afrikanischen⁠[5304]. Bei CALDERON
(1601–1681) versteht und lehrt im „Wundertätigen Magier“ (Magico
prodigioso) ein gefallener Engel, der die Gestalt eines Dämons
angenommen hat, Magie und Zauberei, die Künste der Magier des Orients
gelten auch hier als die hervorragendsten, und am Schlusse erscheint
der böse Geist auf seinem Zaubertiere, der Schlange, reitend⁠[5305].
Das Horoskopstellen spielt eine Hauptrolle in dem reizenden Lustspiele
„El Astrologo fingido“ (Der falsche Astrolog)⁠[5306], das alsbald von
italienischen und französischen Autoren nachgebildet wurde, u. a. auch
von CORNEILLE, und auf dessen Arbeit hin noch in zweiter
Verdünnung von englischen (DRYDEN)⁠[5307]. In den 18 Bänden
der „Fronleichnams-Festspiele“ (Autos) begegnet man sehr zahlreichen
allegorischen Figuren, — von denen übrigens bei gleichem Anlasse
schon GIL VINCENTE Gebrauch machte⁠[5308] —, u. a. den 4
Elementen⁠[5309], den 4 Weltaltern⁠[5310], den 7 Wochentagen, die eine
Himmelskugel mit den Tierkreisbildern und Planeten geleiten⁠[5311],
sowie dem MERKUR, der „alles Wissens Meister“, zugleich aber
als Cherub mit dem feurigen Schwerte auch Paradieses-Hüter ist⁠[5312];
ferner findet wiederholt die Astrologie Erwähnung, bald als etwas
Erlaubtes⁠[5313], bald als etwas Teuflisches und Verwerfliches⁠[5314];
nirgends ist jedoch von Alchemie die Rede, auch nicht in dem Auto „Der
verborgene Schatz“⁠[5315], das hierzu reichlichen Anlaß böte. — Erst
in der Zeit des Verfalles der Litteratur, die etwa mit 1675 einsetzt,
treten Alchemie, Magie und Zauberei wieder mehr in den Vordergrund, und
zwar auf dem Theater vornehmlich mit Rücksicht auf Effekthaschereien
und Dekorationskünste⁠[5316]; aufgeklärtere Geister standen indessen
auch damals dieser Vorliebe nur als Satyriker gegenüber, wie z. B. das
ausführliche Spottgedicht über die Alchemie in SOLORZANAS
Novelle „La garduna de Sevilla“ (um 1680) beweist⁠[5317].


In Frankreich waren Astrologie und Alchemie schon im 12.
Jahrhundert vielfach und im 13. sehr allgemein verbreitet, nicht nur
in den provençalischen Landesteilen, — deren Litteratur zahlreiche
einschlägige Anspielungen enthält und auch allerlei Übersetzungen,
sowie einige anscheinend von einheimischen Verfassern herrührende,
jedoch ganz unselbständige Werke hervorbrachte⁠[5318] —, sondern
auch im Norden, wie dies schon die oben angeführte Äußerung des
ALBERTUS MAGNUS (1193 bis 1280) über die Pariser Fälscher
bezeugt. LANGLOIS bringt hierfür in dem bereits erwähnten,
trefflichen Buche „La connaissance de la nature et du monde au
moyen-âge“ eine Anzahl Belege bei: BARTHOLOMAEUS ANGLICUS
(der für einen Zögling der Schule von Montpellier gilt) hält in
seinem gegen 1240 verfaßten Werke „De proprietatibus rerum“, einer
der wichtigsten, vielgelesensten und maßgebendsten Kompilationen
des gesamten Mittelalters, die Existenz der Alchemie für etwas
ganz Selbstverständliches und zweifelt nicht daran, daß z. B. die
Wärme aus Erde und gewissen Zutaten ganz ebenso das Silber und Gold
hervorzubringen vermöge, wie aus Kieselsand und Asche das Glas⁠[5319];
der Bearbeiter des Buches „SIDRACH“ (um 1250) schildert
die „Salbe der Philosophen“ als eine allgemeine Panacee, die „die
Aussätzigen heilt“, die Kranken gesund, die Männer unverwundbar,
die Frauen fruchtbar macht, und während der ersten acht Tage des
April⁠[5320] durch die Philosophen und Astrologen der in Großindien
gelegenen Stadt Stramon hergestellt wird, und zwar aus 372 [= 365 + 7]
Kräutern und dem Blute des weißen indischen Drachen⁠[5321]; nach dem
Verfasser der Erzählung „PLACIDUS und TIMEO“ (gegen
1300) stehen die Metalle in engster Verbindung mit den die Geschicke
lenkenden Planeten, und diese sind nach gewissen Helden benannt, z. B.
nach JUPITER und MERKUR, die die Griechen zu Göttern
erhoben und als Herren der Gestirne ansahen⁠[5322], usf.


Frühzeitig fanden alchemistische Ideen auch Eingang in die poetische
Litteratur, und dies läßt ersehen, wie sehr der allgemeine Zeitgeist
sich bereits mit ihnen befreundet hatte und wie vertraut sie, bis
zu gewissem Grade, auch jener großen Menge geworden waren, die den
Leser- und Hörerkreis volkstümlicher Dichtungen bildete⁠[5323]. Eines
der lehrreichsten zugehörigen Beispiele enthält der altfranzösische,
fast 24000 Verse umfassende „Roman de la rose“, der um 1237 von
GUILLAUME DE LORIS
begonnen und um 1277 von JEAN
CLOPINEL (genannt DE MEUNG) vollendet wurde und fast
fünf Jahrhunderte lang eines der volkstümlichsten, verbreitetesten
und einflußreichsten Bücher der französischen Litteratur blieb, —
dank dem novellistischen Interesse seiner Fabel, der beispiellos
kühnen Satire auf weltliche und geistliche Macht und dem Reize dunkler
naturgeschichtlicher Anspielungen. Zu den letzteren zählt auch eine
alchemistische Stelle, in der der Verfasser schildert, wie die Natur
immer und überall der Kunst überlegen bleibe, worauf er im Hinblicke
auf letztere fortfährt⁠[5324]:




  
    „Und brächt’ Alchemie ihr auch bei, die Metalle

    Mit farbigem Glanz zu tingieren alle,

    Sie könnte, und sollt’s um ihr Leben sich handeln,

    Doch Art nie wirklich in Art verwandeln, —

    Sie müßte denn erst einen Weg ersinnen,

    Die ‚materia prima‘ zurückzugewinnen:

    Daß sie ihr Lebtag dessen Spur

    Nicht findet, dafür sorgt Natur.

    Mag sie nun noch so mühsam streben,

    Den Stoffen die Urform zurückzugeben,

    Fruchtlos bleibt sie des Werks beflissen,

    Denn ihr Fehler ist: nicht zu wissen,

    Wie ihr das Elixir gelänge,

    Dem die richtige ‚Form‘ entspränge,

    Die, mit ‚Materie‘ im Verbande,

    Die einzelnen Stoffe bringt zustande, —

    Dies Elixir, das erscheinen muß,

    Bringt einer die Sache recht zum Schluß.

    Dennoch aber, und mit Vergunst,

    Ist Alchemie eine wahre Kunst;

    Wunderbare Dinge fände,

    Wer sie nur so recht verstände.

    Würd’ der sich an die Substanzen machen

    Mit Hilfe der seltsamen Siebensachen,

    Die zu sotanem Werke nötig:

    Der fänd’ sie zu jeglicher Wandlung erbötig.

    Er ändert ihre Komplexion

    Durch diese und jene Digestion,

    Und wenn die Verwandlung gelungen ganz,

    So hat er eine neue Substanz,

    Und die alte ging auf in Dunst.

    So wissen die Meister der Glasmacherkunst

    Aus den Pflanzen vom Strand am Meer⁠[5325]

    Asche und Glas zu stellen her

    Kraft einer Läuterung sanft und milde;

    Und doch ist die Pflanze kein Glasgebilde,

    Und auch das Glas kein Gewächs im Meer!

    Dann, — wenn der Blitz und der Donner schwer

    In den Boden schlägt: da wird sich Dir zeigen,

    Wie den Gesteinen Dämpfe entsteigen,

    Die sonst niemals aus Felsen brechen.

    Bist Du nun Kenner, dann magst Du sprechen

    Und die Ursache machen kund,

    Die solcher Wandlung liegt zu Grund,

    Völlig die Stoffe umgestaltet,

    Völlig neu an ihnen entfaltet

    (Sei es durch Zwang, sei’s durch Natur)

    Fremdes Wesen und fremde Figur.

  

  
    Wer gründlich erfaßt diese Wege alle,

    Verwandelt leicht auch die Metalle.

    Er weiß von Beimischung sie zu befreien

    Und ihnen die rechte Form zu verleihen,

    Er macht sie die Nachbarstufen durchschreiten,

    Die eine zur andren hinüberleiten,

    Bis so das Werk er fertig bringt,

    Wie der Natur es selbst gelingt:

    Denn, wie in weisen Büchern zu lesen,

    Laßt diese der Metalle Wesen

    Aus Schwefel und Quecksilber sich gestalten

    Durch mancherlei Kraft in der Erde Spalten.

    Wer nun die Geister

    Zu nützen wüßt’ als Meister,

    Wer ihre Kraft könnt’ zwingen

    Ins Innre der Stoffe zu dringen

    Und, ohne wieder zu verfliegen,

    Im reinen Stoffe festzuliegen,

    (Denn rein muß der Schwefel sein wie billig,

    Zu weißer und roter Tingierung willig), —

    Der wäre Fronherr der Metalle,

    Und wandelte nach Wunsch sie alle.

  

  
    Der, dem die Alchemie ist hold,

    Gewinnt gar leicht aus Quecksilber Gold,

    Und verleiht ihm den Glanz und der Schwere Kraft

    Durch Zutaten, die er sich billig verschafft.

    Aus Gold auch macht er sich Edelsteine

    Herrlich leuchtend in lautrem Scheine

    Und aus gemeiner Metalle Substanz

    Zeugt er Silber von hellem Glanz

    Durch kräftig bleichende Medizinen,

    Die die Form zu veredeln dienen.

    Doch nichts von all dergleichen Dingen

    Wird dem Sophisten⁠[5326] je gelingen:

    Der mühet sich, Zeit seines Lebens,

    Natur zu meistern ganz vergebens.“

  






Wie eindrucksvoll diese in geschickter und leicht faßlicher Weise
vorgebrachten Lehren für die Dauer blieben, bezeugt die Tatsache, daß
noch PALISSY (1510–1590?), der hervorragende Technologe und
Vorkämpfer der induktiven Methode, neben den Werken des GEBER
und des ARNOLD von VILLANOVA den „Roman de la
Rose“ als wichtigste der von den Vorfahren hinterlassenen Schriften
bezeichnet⁠[5327]. Er selbst verwirft übrigens wie die Astrologie⁠[5328]
so auch die Alchemie⁠[5329], deren Theorien und Methoden durchaus
unsinnig und betrügerisch sind⁠[5330]; freilich versichern so manche
der zahlreichen Alchemisten und Ärzte Frankreichs, an den künstlichen
Edelmetallen, sowie an ihrem die größten Wunderkuren verrichtenden
„trinkbaren Golde“ viel Geld zu verdienen; aber bis sein Wunsch in
Erfüllung gehe, deren Verfahren selbst ausüben zu lernen, ziehe er
vor, stillzuschweigen und jenen die Beweise für ihre Behauptungen zu
überlassen⁠[5331]. Diesen gemäß müßte übrigens das Gold, um in Lösung
gehen zu können, in Schwefel und das giftige Quecksilber zerfallen, aus
denen es, gleich sämtlichen anderen Metallen, nach den Lehren aller
„Philosophen“ bestehen und entstehen soll, — woran nur insofern etwas
Richtiges sein mag, als diese Stoffe vielleicht irgendwie bei der
Abscheidung der Metalle und Erze im Innern der Erde mitwirken, dann
aber gleich unbrauchbaren Schlacken wieder abgeschieden werden⁠[5332].


Für PALISSYS großen Zeitgenossen RABELAIS (1483–1555)
sind Astrologen und Alchemisten ein unerschöpflicher Gegenstand
beißenden Witzes, und in unnachahmlicher Weise trifft die Lauge seines
Hohnes bald ihre Voraussetzungen und Deutungen, bald die Erzeugnisse
ihrer „Künste“, — zu denen auch die von Hühnern blank verdauten
Perlen gehören⁠[5333] —, bald die „chaldäischen“ Wirkungen, ausgeübt
von den 7 planetarischen Metallen und Steinen, in Form von Ringen,
von Weinkrügen, von Statuen, die in einem verborgenen Zaubertempel
aufgestellt sind, usf.⁠[5334]. — Mit gleich scharfem Spotte äußert sich
PERIERS in den geistvollen Satiren seines „Cymbalum mundi“
(= „Weltglocke“; 1537) und der „Nouvelles récréations“ (1558)⁠[5335]:
die Alchemisten sind und bleiben Schwindler und Betrüger, groß im
Versprechen, klein im Halten, verheißen den Gläubigen die Geheimnisse
des Königs SALOMON und der Prophetin MARIA, speisen
sie aber mit Redensarten ab, stellen ihnen den Stein der Weisen in
Aussicht, liefern jedoch statt dessen Sand, lassen die Getäuschten
rechtzeitig im Stiche, suchen neue Anhänger, finden sie auch, und
werden hierin fortfahren, so lange sie solche finden.


Zu sehr weit zurückliegender Zeit faßte die Alchemie in Italien
Boden, woselbst (wie oben erwähnt) nachweislich auch zahlreiche
Geistliche des 12. und 13., und vermutlich bereits solche des
11. Jahrhunderts, sie auf das Eifrigste betrieben; damit, daß
„Italien diese Krankheit so sehr früh durchmachte“, steht es nach
BURCKHARDT⁠[5336] im Zusammenhange, daß es sie auch als erstes
aller Länder glücklich überstand, nämlich „dem Wesentlichen nach schon
im Verlaufe des 14. Jahrhunderts“, um dessen Mitte die große Kunst
in den Augen der Einsichtigen „bereits allen ihren Reiz eingebüßt
hatte“ und zum bloßen Werkzeuge der Übervorteilung und des Betruges
herabgesunken war. Demgemäß versetzt DANTE schon in der um
1300 vollendeten „Hölle“ den Alchemisten, der auf verbotenen Wegen
(vielleicht auch im Bunde mit bösen Geistern) als „Affe der Natur“ die
echten Metalle nachzuahmen suchte, in die tiefste, dem Höllenfeuer
zunächst liegende der zehn „Bolgen“⁠[5337]; desgleichen spricht
PETRARCA (1304–1374) in seiner 1366 verfaßten Abhandlung „De
remediis utriusque fortunae“ mit schärfstem Hohn und denkbar größter
Verachtung und Erbitterung über das Treiben der Alchemisten, und wählt
als Motto des betreffenden Dialoges das Distichon:




  
    „Alchemistischer Trug, der Vielen ein Gipfel der Kunst scheint,

    Haß nur erweckt er dem Mann, der die Betörten verlockt⁠[5338].“

  






Auch der Münzfälschung gelten die Goldmacher wenn nicht für überwiesen
so doch für verdächtig, und derlei Vorfälle scheinen Anlaß zu der
diesen öffentlichen Schaden ausdrücklich erwähnenden Bulle Papst
JOHANNES XXII. (1316–1334) gegeben zu haben, die jede Ausübung
der Alchemie grundsätzlich verbot⁠[5339]; eine Wirkung erzielte sie
natürlich nicht, es sei denn die, daß man den Papst selbst als geheimen
Alchemisten hinzustellen versuchte, der aber bei seinen Bemühungen vom
Glück nicht begünstigt gewesen sei⁠[5340].


Zur Zeit der Renaissance, während derer die italienischen (aber auch
andere) „Meister“ in den nordischen Ländern und an deren Fürstenhöfen
die lohnendsten Erfolge einheimsten und zu niegesehenem Einflusse
gelangten, spielte die Alchemie in Italien selbst nur mehr eine
ganz untergeordnete Rolle, so daß z. B. der „Große Rat“ zu Venedig
die fernere Ausübung dieser Betrügerei schon 1488 ein für allemal
untersagte⁠[5341], und am päpstlichen Hofe die wenigen, die ihr noch
anhingen, für „ingenia curiosa“, (= nicht recht gescheit) galten⁠[5342].
Als daher 1514 der „große“ AURELIO AUGURELLI (1441–1524) dem
Papste LEO X. seine poetische Darstellung und Verherrlichung
der Alchemie überreichte⁠[5343], in der er u. a. den kühnen, schon dem
RAYMUND LULL zugeschriebenen Satz erneuerte: „Das Meer würde
ich in Gold verwandeln, bestünde es aus Quecksilber“, ließ ihm jener
aufgeklärte Fürst als Gegengeschenk einen leeren Beutel verabfolgen und
tröstete den Betroffenen mit den Worten: „Wer selbst Gold zu machen
versteht, bedarf nur einer Börse, um es aufzubewahren.“


LIONARDO DA VINCI (1452–1519), der mit erstaunlichen
naturwissenschaftlichen Kenntnissen und Erkenntnissen allgemeinen
Charakters auch weitgehende besondere Erfahrungen über chemische
Operationen mannigfaltiger Art verband⁠[5344], war ein abgesagter
Feind „der lügnerischen und verderblichen Kunst der Alchemie und
ihrer fälschenden und betrügenden Anhänger“, bestritt, daß Schwefel
und Quecksilber Bestandteile der Metalle seien, und erklärte die
künstliche Darstellung des Goldes für ebenso unmöglich wie die
Quadratur des Kreises oder die Erfindung des Perpetuum mobile⁠[5345].
Ähnliche Ansichten äußert auch sein Zeitgenosse, der hervorragende
Technologe BIRINGUCCI (1480–1539?), — der feststellt⁠[5346],
daß noch kein Alchemist jemals die Wahrheit seiner Versicherungen auch
nur im geringsten Punkte nachgewiesen habe, daß er selbst an derlei
Möglichkeiten nicht glaube und nichts über sie wisse, und daß die
Metalle weder Schwefel noch Quecksilber enthielten⁠[5347] —, sowie der
etwas spätere GARZONI, der Verfasser des enzyklopädischen
Werkes „Piazza universale“ (1585); nach Wiedergabe der alchemistischen
Verheißungen ruft er dem Leser ein „Hüte Dich!“ zu⁠[5348] und empfiehlt
dem nach Silber und Gold Begehrenden, sich lieber in irgend ein Münzamt
zu begeben, woselbst er die beste „Alchemie“ vorfinden werde, nämlich
die wahre Kunst des Goldmachens⁠[5349].


In ENGLAND war die Alchemie im 13. und 14. Jahrhundert nicht
minder verbreitet als in Frankreich; während der andauernden Kämpfe
zwischen diesen beiden Ländern, die die englischen Finanzen wiederholt
in die mißlichste Lage brachten, scheint sie in nahe Beziehungen zur
Münzfälschung getreten zu sein, die von englischer Seite zeitweise
geradezu von Staats wegen gefördert wurde, angeblich auch, um
den feindlichen Wohlstand durch das in Umlauf gesetzte Truggold
zu schädigen. Jene äußerst anrüchige Verbindung, die zu mehrmals
wiederholten strengen Verboten führte, u. a. durch CARL
V. (1380) für Frankreich und HEINRICH VI. (1404) für
England⁠[5350], erklärt wohl die Tatsache, daß die Alchemie in England
verhältnismäßig frühzeitig in so völligen Verruf kam, wie ihn das 4.
Buch der „Confessio amantis“ des Dichters GOWER (vollendet
1390)⁠[5351] und in noch höherem Grade die „Canterbury-Tales“ seines
Zeitgenossen CHAUCER (verfaßt 1391?) ersehen lassen: die
ganze ausführliche „Erzählung des Canonicus“⁠[5352] ist eine einzige
schonungslose Satire auf das unverschämte Auftreten, die frechen
Vorspiegelungen und die gemeinen Betrügereien der Alchemisten,
dieser würdigen Klienten ihrer Schutzpatrone, des PLATON,
HERMES und ARNOLD von VILLANOVA. — Auf
die Dauer hielt diese Erkenntnis überlegener Geister freilich auch
hier nicht vor, und im 15. und 16. Jahrhundert zeigt sich die gerade
in England besonders konservative Denkweise der großen Menge wieder
völlig durchsetzt von alchemistischen und astrologischen Vorstellungen
und Gedanken. Daß solche jedermann verständlich waren und selbst dem
gewöhnlichen Theaterbesucher durchaus vertraut klangen, beweisen
die sehr mannigfaltigen Anspielungen auf dramatischem Gebiete: so
z. B. erhalten in „Maria Magdalena“, einem der seit 1450 besonders
zahlreichen und beliebten „Moralitäten- und Mysterien-Spiele“, die
ausziehenden 7 „Fürsten der Hölle“ (= 7 Todsünden) als Geschenke
der Planeten deren 7 Metalle, von der Sonne das Gold, vom Monde das
Silber, vom Mars das Eisen, vom Merkur das Quecksilber, von der
Venus das Kupfer, vom Jupiter das Zinn, vom Saturn das Blei⁠[5353];
die zwischen 1590 und 1612 auf der Bühne erschienenen Werke
SHAKESPEARES wimmeln von alchemistischen und astrologischen
Hinweisungen⁠[5354]; sehr häufig finden sich solche auch in den Stücken
seiner Zeitgenossen, u. a. des LILLY (1554–1602), z. B. in
der „Gallathea“⁠[5355], sowie in „The woman in the moon“, worin „Natur“
eine Hirtin PANDORA erschafft und mit allen möglichen Gaben
ziert, „geraubt den Göttern der 7 Planeten“, die dann zur Rache
„aufgehen“ und PANDORA auch aller ihrer bösen Eigenschaften
teilhaftig machen, bis sie zuletzt unter dem Einflusse der Luna
„lunatic“ (wahnsinnig) wird⁠[5356]; BEN JONSONS Lustspiel „Der
Alchemist“ (1610) setzt sogar eine völlig ins einzelne gehende Kenntnis
des alchemistischen Schwindels, mindestens aber ein sehr lebhaftes
Interesse für ihn voraus⁠[5357].


Auch in einem bald nach 1500 verfaßten erzählenden Gedichte des
HAWES, Hofpoëten König HEINRICH VII., besiegt ein
die „Seele“ verkörpernder Ritter das „Ungeheuer der 7 Metalle“, dessen
Glieder eine Zauberin unter dem Einflusse der gerade regierenden
Planeten schuf, — das Haupt aus Gold, den Nacken aus Silber, die
Brust aus Eisen, die Vorderfüße aus Messing [Mischmetall?], den Rücken
aus Kupfer, die Hinterfüße aus Zinn, den Schweif aus Blei⁠[5358]
—, und noch in den um ein Jahrhundert jüngeren Erzählungen des
BARCLAY, „Euphormio“ (1603) und „Argenis“ (1621), diesen
(in lateinischer Sprache geschriebenen) Moderomanen der Zeit, die
ihren Weg sofort durch alle Länder Europas nahmen, spielen Alchemie
und Astrologie eine ausführliche, sichtlich den Bedürfnissen des
Leserkreises angepaßte Rolle⁠[5359].


In wissenschaftlicher Hinsicht sei daran erinnert, daß BACON
von VERULAM (1551–1626) zwar die eigentliche Alchemie
verwirft, dagegen auf Grund seiner eigenen Theorien vom Wesen der
Materie die Umwandlung der unedlen Metalle in edle, sowie die
künstliche Darstellung des Goldes für sehr wohl möglich erklärt; er
gibt hierzu sogar eine ausführliche Anweisung, die darauf hinausläuft,
die einzelnen, seiner Ansicht nach selbständig bestehenden „Formen“
des Goldes, also die gelbe Farbe, den Glanz, die Dehnbarkeit und
Hämmerbarkeit, das hohe spezifische Gewicht usf., zu vereinigen, um
so eine Art Synthese des Goldes zu bewerkstelligen⁠[5360]. — Während
der folgenden Jahrhunderte traten in England noch eine ganze Reihe
einflußreicher Alchemisten auf, deren Schriften in ASHMOLES
„Theatrum chemicum Britannicum“⁠[5361] und zum Teil auch in den
„Collectanea chemica“ abgedruckt sind⁠[5362]. Kaum glaublich erscheint
es, daß noch 1702 DICKINSON großes Aufsehen mit der Behauptung
erregen konnte, der Mensch enthalte infolge astraler Einflüsse wahres
Quecksilber im Blute und wahre Metalle in Fleisch, Eingeweiden und
Exkrementen, so daß man aus seinem Körper Gold, die Universaltinktur,
sowie den Stein der Weisen auszuziehen vermöge⁠[5363]; aber sogar
noch 1779 kaufte das Parlament einer alten Jungfer namens JANE
STEPHENS ihr Verfahren zur Herstellung des Steines der Weisen für
5000 Pfund ab, „um es zum allgemeinen Nutzen öffentlich bekannt zu
machen“, — „jedoch (so sagt WIEGLEB sehr hübsch)⁠[5364], wie
gewöhnlich, bekannt gemachte Geheimnisse verlieren ihren Wert!“


Für Deutschland zählen die oben angeführten Berichte bei
ADAM von BREMEN (gest. 1076) über das Erscheinen
eines byzantinischen Alchemisten namens PAULUS am Hofe
des Erzbischofs ADALBERT von BREMEN⁠[5365], —
er behauptete, Kupfer in Gold verwandeln zu können —, sowie des
ALBERTUS MAGNUS über die Tätigkeit der Kölner Fälscher
jedenfalls zu den ältesten Erwähnungen der Alchemie. Irrtümlich ist
die Behauptung, daß ihrer auch der sprachgewaltige Kanzelredner Bruder
BERTHOLD von REGENSBURG (gest. 1272) gedenke, denn in
seinen Predigten erwähnt er zwar oft die 7 Planeten und ihre vielerlei
Kräfte⁠[5366], auch die vier Elemente⁠[5367], das Wachsen von Gold und
Silber in der Erde⁠[5368], die Legierungen von Zinn mit Gold und Kupfer,
deren erstere sich wieder zerlegen lasse, während die letztere „kein
Meister und nicht die ganze Welt voneinander bringen kann“⁠[5369],
nirgends berührt er aber auch nur mit einem Worte die Goldmacherei.


Außerordentlichen Aufschwung nahmen Alchemie und Astrologie seit
Beginn der Renaissance, die zwar den Hang zur Mystik und sog.
Geheimwissenschaft allerorten steigerte, nirgendwo aber in höherem
Maße als in Deutschland, dessen Zersplitterung und Kleinstaaterei
den „Adepten“ ein von der kaiserlichen bis zur bescheidensten
reichsunmittelbaren Hofhaltung herabreichendes, ebenso ausgebreitetes
wie lohnendes Feld der Tätigkeit eröffnete. Unter den Größen
des 15. Jahrhunderts sei an dieser Stelle nur „die Leuchte der
Weisheit“, der hochgelehrte Abt TRITHEMIUS von Sponheim
bei Kreuznach (1462–1516) erwähnt; er selbst scheint zwar nichts
von Goldmacherei gehalten zu haben, sein 1506 zu Passau schon
gedruckt erschienenes „Wunderbuch“ ist aber eine wahre Fundgrube
abergläubischer Vorstellungen, u. a. derer über die 7 Planeten,
ihre Geister und Zeichen⁠[5370]; über die zugehörigen Pflanzen,
Steine und Metalle, sowie deren innere Verwandtschaft mit den
Wandelsternen⁠[5371]; über die unreifen und reifen Metalle nebst ihren
Zwittern und Hermaphroditen (auch einen aus Eisen und metallischem
Antimon)⁠[5372]; über das ägyptisch-chaldäische „Elektron magicum“,
eine aus allen sieben Metallen zusammengeschmolzene Legierung, deren
unbeschreibliche Eigenschaften sie besonders geeignet zur Anfertigung
von Zaubervorrichtungen aller Art machen⁠[5373], usf.


Bei TRITHEMIUS erwarb, nach eigener Angabe, einen erheblichen
Teil ihrer alchemistischen Kenntnisse die größte Gestalt der deutschen
Renaissance, THEOPHRASTUS PARACELSUS (HOHENHEIM;
1483–1541), auf dessen überragende Bedeutung für die Geschichte
der Medizin, der Chemie und anderer Wissenschaften nebst ihren
Seitenzweigen, aber auch für die des Humanismus und der Mystik,
hier nur hingewiesen, nicht eingegangen werden kann. Der Umfang
seiner überlieferten einschlägigen Schriften, — sie füllen in der
Sonderausgabe von WAITE⁠[5374] etwa 800 Seiten in Großquart
—, die Schwierigkeit, sie angesichts des fast völligen Mangels
eigenhändiger Manuskripte in echte, entstellte und untergeschobene zu
sondern, die Unsicherheit betreffs ihrer zeitlichen Entstehung, nicht
zum mindesten auch die Dunkelheit und Zweideutigkeit des Ausdruckes,
machen es ungewöhnlich schwer, über die wahren Ansichten des
PARACELSUS Klarheit zu gewinnen. An vielen Stellen verwirft
er die eigentlichen Lehren der Alchemisten, „dieser Narren, die leeres
Stroh dreschen“; an vielen billigt er sie, wenn auch oft nur zum Teil
und in abgeänderter Weise, wie er denn Schwefel und Quecksilber als die
beiden Grundbestandteile aller Substanzen annimmt, ihnen aber „Salz“
als einen gleich wichtigen dritten hinzufügt; an anderen deutet er sie
symbolisch um, und an wieder anderen überträgt er sie aus dem Gebiete
der Chemie in das der Medizin und gelangt so zu seinen iatrochemischen
Elixiren, Essenzen, Quintessenzen („Tugenden der Dinge“), Tinkturen,
Arkanen⁠[5375], Panaceen, Allheilmitteln und Universalpräparaten⁠[5376].
Die durch PARACELSUS und die Paracelsisten entfesselte
Bewegung war mächtig und tiefgreifend; nicht nur im deutschen
Reiche, sondern in allen Kulturländern löste sie geistige Kämpfe von
weitgehender Bedeutung aus, und wie so oft in derlei Fällen trugen die
Mißverständnisse und Übertreibungen der Schüler nicht zum wenigsten
dazu bei, auch den schwachen Lehren des Meisters unverdiente Beachtung
zu verschaffen, hier also der Alchemie zu neuem und gesteigertem
Ansehen zu verhelfen.


In der Zeit vor und gegen 1500 war dieses auf einen gewissen Tiefpunkt
gesunken, so daß z. B. SEBASTIAN BRAND im „Narrenschiff“
(1494) die Alchemisten und Astrologen nicht nur als Narren hinstellt,
sondern als Gauner, Betrüger und gemeingefährliche Fälscher⁠[5377]; als
solche sahen sie auch die Behörden an, und es erklären sich hieraus die
wiederholten und strengen Verbote der Alchemie, wie sie u. a. 1492 die
Reichsstadt Nürnberg erließ, allerdings ohne dauernden Erfolg⁠[5378].
Noch für den in den Naturwissenschaften nicht unbewanderten
MELANCHTHON (1497–1560), der übrigens Schwefel und Quecksilber
als Universalelemente bestehen ließ, ist die Alchemie nichts weiter
als ein „sophistischer Schwindel“⁠[5379], während LUTHER
(1483–1546) zwar die Astrologie mit fast gleichlautenden Worten
verwirft⁠[5380], die Alchemie aber mit Rücksicht auf die Wiederbelebung
der getöteten Metalle milder beurteilt, „besonders um ihrer Allegorie
und heimlichen Deutung willen, die überaus schön ist, nämlich die
Auferstehung der Toten am jüngsten Tage“⁠[5381]. Irrtümlich ist die
Angabe, daß auch sein Zeitgenosse AGRICOLA (1494–1555) zu
Chemnitz ein Freund oder gar Förderer der Alchemie gewesen sei; die
Schriften, aus denen dies gefolgert wurde, gehören nämlich nicht ihm
an, sondern einem Namensvetter, während er selbst sich in seinen
ausgezeichneten und geradezu grundlegenden mineralogischen und
metallurgischen Werken durchaus zurückhaltend äußert und allenfalls nur
die Frage nach der bloßen Möglichkeit einer Metall-Verwandlung als eine
vorerst noch offene bestehen läßt.





Etwa von 1550 an schwillt allerorten, zumeist aber in Deutschland, die
alchemistische Litteratur zur Hochflut auf, so daß um 1650 die Zahl
der zugehörigen Werke von BORELLI auf annähernd 4000, und
um 1720 von ROTHSCHOLZ auf über 5000 beziffert wird⁠[5382],
— und alles dies, ohne daß auch nur ein einziger wirklich neuer
Gedanke befruchtend eingriffe! Der Alchemie huldigen nicht nur die
Mystiker, wie etwa KHUNRATH (1560 bis 1605), Verfasser des
„Amphitheaters der ewigen Weisheit“ und des „Dreieinigen natürlichen
Chaos der Chemiker“, oder JAKOB BÖHME (1575 bis 1624), der
sich in der „Signatur der Dinge“, der „Aurora“ usf., an der Macht
der Planeten und ihres Zubehörs, an den Kräften des „Marcurius“
und „Sallniter“, an den Wundern des Schwefels, Quecksilbers,
Salzes, u. dgl. mehr, gar nicht genug zu tun weiß, sondern auch die
bedeutendsten Naturforscher des Zeitalters, u. a. LIBAVIUS
(gest. 1616), VAN HELMONT (1577–1644), der den Stein der
Weisen selbst in der Hand gehabt und mit größtem Erfolge gebraucht
hat, DE LA BOE (1614–1672), KUNCKEL (1630–1702),
ja zum Teil sogar BOYLE (1626–1691) und BOERHAAVE
(1686–1738); und doch hatte dieser selbst nachgewiesen, daß die
Metalle weder Schwefel noch Quecksilber enthielten, daß die Fixation
des letzteren unmöglich sei, und daß sich Blei nicht in Quecksilber
überführen lasse⁠[5383]. Auch für diese Periode findet sich also
bewährt, was KOPP betreffs des Mittelalters ausspricht:
„Daran, daß die Alchemie ihr Problem lösen könne, glaubten fast alle,
daran, daß sie es bereits gelöst habe, und zwar mit großartigem
Erfolge, die meisten, selbst hervorragende geistige Größen⁠[5384].“


Sehr vereinzelt stehen unbedingte Verurteilungen da, wie die durch den
berühmten Jenaer Mediziner und Anatomen ROLFINK (1599–1673),
der die an Alchemie Glaubenden den Starblinden gleichstellt⁠[5385],
oder durch den, trotz aller Absonderlichkeiten, von staunenswertem
Wissen erfüllten ATHANASIUS KIRCHER S. J. (1665); dieser
will zwar nicht bestreiten, daß vordem, jedoch freilich nur mit
Hilfe des Teufels, künstliches Gold gemacht worden sei, im übrigen
sind aber für ihn einfach alle Astrologen Beutelschneider und alle
Goldmacher Münzfälscher⁠[5386]. Der gesunde Sinn solcher Männer verdient
aufrichtige Bewunderung, wenn man liest: wie sich 1629 der Vorsteher
der kurfürstlichen Sammlung in Dresden bemühte, die 7 Hauptmetalle den
Kräften der 7 Planeten gemäß aufzustellen und „auszuteilen“⁠[5387]; wie
1669 BECHER, in vielem unbedingt einer der offensten Köpfe
seiner Zeit, mit weitläufigen Darlegungen die Behauptung verteidigt,
König SALOMON habe, trotzdem er genötigt war Gold aus Ophir
holen zu lassen und seine Untertanen übermäßig zu besteuern, doch
den Stein der Weisen besessen⁠[5388]; wie 1682 der gelehrte Jenaer
Professor WEDEL, dessen altes bleiernes Tintenfaß zufällig
durch Quecksilber beschädigt worden war, die abenteuerlichsten
Hypothesen über die Ursache der plötzlichen Umwandlung des einen
Metalles in das andere erörterte⁠[5389]; wie der überaus belesene
Polyhistor MORHOF 1719 die Transmutation der Metalle für eine
zweifellose Tatsache erklärte⁠[5390]; wie Kaiser FRANZ I. 1746
gegen den vermeintlich im Besitze des Steines der Weisen befindlichen
Adepten SEHFELD „peinlich inquirieren“ ließ, und der sonst
so mißtrauische FRIEDRICH DER GROSSE 1751 zur Durchführung
alchemistischer Versuche seitens einer Frau VON PFUEL 10000
Taler bewilligte⁠[5391]; wie 1764 KOELREUTER zugunsten seiner
grundlegenden Beobachtungen über Pflanzenbastarde anführt, daß sie
trefflich mit den Theorien der Alchemisten hinsichtlich der Umwandlung
der Metalle übereinstimmen⁠[5392]; endlich, wie 1760 der keineswegs
ganz ungläubige, aber durchaus ehrliche JUSTI⁠[5393], vor
allem aber 1777 der ebenso sachverständige wie unbestechliche
WIEGLEB⁠[5394], zwar die völlige Nichtigkeit der Alchemie
mit den überzeugendsten Gründen für jedermann nachwiesen, der
für solche empfänglich ist, einen dauernden Erfolg aber nicht zu
verzeichnen hatten. Schon wenige Jahre später vermochte ein Schwindler
wie PRICE, Mitglied der Londoner „Royal Society“, — der
sich schließlich vergiftete, als diese Gesellschaft auf ernstliche
Untersuchung drang —, das Urteil auch der deutschen Gelehrten derartig
irrezuführen, daß 1782 selbst der aufgeklärte und scharfsinnige
LICHTENBERG schwarz auf weiß versicherte, ihm vorerst den
Glauben nicht versagen zu können⁠[5395]; ebenso wurden erst 1789
die Ankündigungen des redlichen Halleschen Theologieprofessors
SEMLER, denen gemäß in seinen vor den Fenstern stehenden
Gläsern Goldblätter etwa so wuchsen wie Hyacinthen, als Ausflüsse eines
Betruges aufgedeckt, dem der Leichtgläubige selbst zum Opfer gefallen
war⁠[5396]. Aber auch diese Enthüllungen, die großes und berechtigtes
Aufsehen erregten, fielen rasch der Vergessenheit anheim, und von
1796 an konnte KORTUM⁠[5397] mit Hilfe des damals in Gotha
erscheinenden „Reichsanzeigers“ weite ungelehrte und gelehrte Kreise
mit dem Glauben an das Bestehen einer vielverzweigten „Deutschen
Hermetischen Gesellschaft“ erfüllen und sie über ein Jahrzehnt lang in
einer Weise an der Nase herumführen, die dem witzigen Verfasser der
„Jobsiade“ insgeheim manche vergnügte Stunde bereitet haben mag.


Einen nochmaligen Aufschwung nahm die Alchemie im Zeitalter der
Romantik, das dem Mystizismus, dem Glauben an Wunderwirkungen,
Geister, Gespenster usf. ganz außerordentlich ergeben war, — es
braucht in dieser Hinsicht nur an den polaren „männlichen und
weiblichen Feuerstoff“ des Jenenser Mediziners VOIGT⁠[5398],
oder an den „tierischen Magnetismus“ erinnert zu werden, dessen
Entdecker, MESMER (1734–1815)⁠[5399], sich schon 1766 durch
die abenteuerliche Dissertation „Über den Einfluß der Planeten auf
den menschlichen Körper“ hervorgetan hatte. Begünstigend, wenn
nicht geradezu fördernd, erwies sich dabei die Haltung der sog.
Naturphilosophie. Läßt doch selbst der Begabteste ihrer Vertreter,
SCHELLING (1775–1854), in der „Philosophie der Kunst“
(1802)⁠[5400], in seiner „Zeitschrift für spekulative Physik“⁠[5401] und
der „Neuen Zeitschrift für spekulative Physik“⁠[5402], in den „Ideen zu
einer Philosophie der Natur“⁠[5403] usw., eine Fülle ebenso wortreicher
wie nichtssagender, völlig hohler Redensarten niedergehen, die auf
eine noch unfertige Jugend nur verwirrend wirken konnten: Da beweist
die Naturphilosophie, daß den verschiedenen Ordnungen der Metalle, dem
Silber oder Gold, gleiche Ordnungen am Himmel entsprechen; daß die
Gestirne auf die Bildungen der Erde Einflüsse von eigentlich magischer,
mit der gewöhnlichen natürlichen ganz unvergleichbarer Art ausüben; daß
hierbei die Gesetze der Zahl und des Abstandes der Planeten mitspielen,
die zugleich Einsicht in das innere System der Töne eröffnen, wobei
sich die Zentripetalkraft als Rhythmus, die Zentrifugalkraft aber als
Harmonie erkennen lassen; da ist die Rede von den geheimnisvollen
Zusammenhängen zwischen den vier edlen Metallen (hier Gold, Silber,
Quecksilber, Platin) und dem Reiche der Planeten; da wird die wahrhafte
innere Gleichheit und absolute Identität aller Materien und die Lehre
von den Metamorphosen dieser Urmaterie verkündigt usf. Es waren derlei
phantastische Träume, wie sie diese Werke, in noch erhöhtem Maße
aber das berüchtigte, seit 1810 in wiederholten Auflagen erschienene
OKENsche „Lehrbuch der Naturphilosophie“ erfüllten⁠[5404], aus
denen LIEBIG, der 1821 in Erlangen SCHELLINGS Hörer
gewesen war, „mit Schrecken und Entsetzen“ erwachte⁠[5405]; von ihnen
umnebelt sah noch 1824 der Bonner Chemieprofessor WURZER in
den von ihm geprüften Mineralwässern „organische Verbindungen von der
Physik und Chemie unerreichbaren Imponderabilien und geheimnisvollen
Potenzen“⁠[5406], erklärte sich noch 1832 der verdiente Historiker der
Alchemie, SCHMIEDER, als durchdrungen von der Erkenntnis,
daß das Goldmachen eine Tatsache sei, und daß es einzelne bevorzugte
Besitzer des Steines der Weisen allezeit gegeben habe und noch immer
gebe⁠[5407].


Der Glauben an die Möglichkeit der Alchemie ist übrigens bis auf
den heutigen Tag nicht völlig erloschen, ja die gegen Ende des 19.
Jahrhunderts, als ein unverkennbares Zeichen der Zeit, abermals
allerwärts und in überraschender Weise hervortretende Neigung zu
Okkultismus, Mystik, Astralkunde, Theosophie, Spiritismus usf.,
führte ihm neue Nahrung zu. So entstand in Paris 1894 eine „Société
hermétique de France“⁠[5408] und bald darauf eine „Société alchimique
de France“⁠[5409], in deren Laboratorien JOLLIVET-CASTELOT und
seinen Freunden die Darstellung des Goldes gelang oder doch beinahe
gelang⁠[5410]; seit 1890 erschien eine „Bibliothèque rosicrucienne“,
seit 1894 eine „Collection hermétique“ in zwei Serien, seit 1896 eine
Monatsschrift „Hyperchimie et Rosa alchemica“, seit 1904 eine „Revue
d’Astrologie“⁠[5411], und alle diese Unternehmungen scheinen bis in
die jüngste Zeit fortgesetzt worden zu sein. Aber auch in Deutschland
begann, etwa mit der Herausgabe des (sehr oberflächlichen) „Handbuches
der Astrologie“ von E. MAYER (1891)⁠[5412], die einer ganzen
Anzahl ähnlicher Schriften, und die gesamte geistesverwandte Litteratur
nahm alsbald derartig an Umfang zu, daß sich 1907 „die Notwendigkeit
ergab“, in Leipzig ein „Zentralblatt für Okkultismus“ und 1912 eine
„Astrologische Bibliothek“ zu begründen. Daß das „Wöchentliche
Verzeichnis des Börsenvereines der Deutschen Buchhändler“ eine
ständige Abteilung „Philosophie und Geheimwissenschaft“ führt, daß
ferner Anzeigen betreffs Astrologie, Nativitäts-Stellen, Wahrsagerei
u. dgl. alltäglich in vielen großen Zeitungen erscheinen, sich also
sichtlich gut bezahlt machen, beweist ebenfalls, daß es an einem
ausgebreiteten Leserkreise auch gegenwärtig keineswegs fehlt⁠[5413]. Was
aber insbesondere die Hoffnungen der Goldmacher anbelangt, so werden
sie zur Zeit wesentlich mit Hinweis auf das Radium und die radioaktiven
Stoffe wachgehalten⁠[5414], „von deren völlig wunderbaren und für die
Wissenschaft gänzlich unerklärlichen Eigenschaften sich alles
erwarten läßt“ und denen man, je ungenügender sie noch bekannt sind,
desto kühner die außerordentlichsten Wirkungen zuschreiben darf, ohne
eine unmittelbare Widerlegung durch den Versuch befürchten zu müssen.





Nicht des näheren eingegangen, sondern nur kurz hingewiesen werden kann
an dieser Stelle auf die Beziehungen der Alchemie zur Kunst, die
wesentlich durch jene zu den 7 Planeten bedingt sind.


Zu Alexandria, woselbst, wie weiter oben dargelegt, der Kult
der Planeten, gefördert von den Gnostikern, Mithrasverehrern,
Neuplatonikern usf. erst zu voller Entwicklung und vielseitigster
Bedeutung gelangte, dürften auch die Urbilder, aus ihnen aber
wieder die bleibenden Typen jener plastischen und zeichnerischen
Darstellungen entstanden sein, die u. a. als Vorlagen der in den
ältesten astrologischen Codices des Mittelalters auftauchenden und aus
diesen dann auch von den meisten jüngeren Handschriften übernommenen
Miniaturen anzusehen sind. Sichtlich zeigen sie sich durchaus
beeinflußt von der Antike, namentlich auch von der spätrömischen
und byzantinischen Verehrung der Planeten als Tagesgottheiten, die
bereits im Laufe der Kaiserzeit große Verbreitung und allgemeine
Volkstümlichkeit erlangt hatte⁠[5415].





Aber auch für den Osten wurden jene „hellenistischen Typen“ maßgebend,
allerdings in „orientalisierter Gestalt“; verraten doch die islamischen
Darstellungen der Planeten⁠[5416], deren älteste auf einer Messingkanne
des 12. Jahrhunderts und in der Damascener QAZWINI-Handschrift
von 1366 vorliegen, ein sichtlich schon längst⁠[5417] feststehendes
Gepräge deutlich synkretistischer Art, dessen orientalischer
Bestandteil in letzter Linie auf die chaldäischen Planetengötter
zurückgeht⁠[5418] und hauptsächlich wohl durch die Ssabier übermittelt
wurde, mit deren Angaben über die Gestalten der Planeten-Idole und
über die zugehörigen Symbole, Farben, Kleidungen usf. die islamischen
Nachbildungen durchaus übereinstimmen⁠[5419]. Erst seit dem 12.
Jahrhundert sollen diese aber weitere Verbreitung in den muslimischen
Kreisen und durch sie auch in jenen der westlichen Mittelmeer-Völker
gewonnen haben, und zwar kamen den letzteren nicht nur, wie man
früher annahm, bloße Beschreibungen (aus litterarischen Quellen) zu,
sondern auch die charakteristischen Abbildungen, die sich u. a. noch
in den farbigen Miniaturen alchemistischer Handschriften (z. B. des
GEBER, gegen 1300) unverkennbar erhalten haben⁠[5420]. Die
Frage, durch wen und wo diese Weitergaben im einzelnen erfolgten, läßt
sich vorerst nicht ausreichend beantworten; eine der Stellen,
denen hierbei eine wichtige Rolle zufiel, war aber zweifellos der am
Hofe des kastilischen Königs ALFONS X. tätige Gelehrtenkreis,
dem um 1240 die sog. „Picatrix“ entsprang, ein Buch, das u. a.
(natürlich nur indirekt) aus ssabischen Quellen, z. B. aus dem „Ghâjat“
schöpfte und in seinen Planeten-Beschreibungen bei JUPITER,
dem „großen Glücke“⁠[5421], sowie bei MARS ausdrücklich auch
deren Metalle erwähnt, bei MARS den Ring aus Kupfer und die
Räucherpfanne aus Eisen⁠[5422]. Die „Picatrix“ gehört anscheinend mit zu
den Vorlagen des von MICHAEL SCOTUS, dem Hofastrologen Kaiser
FRIEDRICHS II., gegen 1250 vollendeten großen astrologischen
Traktates, in dem die alten chaldäischen Astralgötter, wenn auch nicht
nochmals neu- so doch umgebildet, nunmehr auch in mittelalterlichem
Gewande und Äußeren erscheinen⁠[5423]. Den SCOTUS versetzt
DANTE (um 1300) in die Bolge der falschen Wahrsager und
Zauberer⁠[5424], da er selbst, ganz so wie ALBERTUS MAGNUS
(gest. 1280), der ausschließlich griechische, jüdische oder arabische
Autoren astrologischer Schriften nennt, vom christlichen Standpunkte
aus die gesamte Sterndeuterei völlig verwirft⁠[5425]. Im übrigen
schließt er sich, gleich THOMAS von AQUINO, der
schon von ORIGENES gebilligten Lehre an, daß die Planeten
von Schutzengeln geistigen Wesens (substantiae spirituales) gelenkt
und geleitet werden und spricht diese daher im „Paradies“, sowie in
der zweiten Canzone des „Gastmahles“ (Convito) mit den Worten an:
„Voi, che intendendo il terzo cielo movete“. GILDEMEISTER
übersetzt sie⁠[5426]: „O Ihr, Die Ihr den dritten Himmel lenkt,
erkennend,“ KANNEGIESSER⁠[5427]: „Die denkend Ihr bewegt der
Himmel Dritten“. Indem DANTE den 7 Planeten die 7 Sphären
sowie die 7 Reihen der Seligen, im „Gastmahl“⁠[5428] aber auch die
7 Wissenschaften des Tri- und Quadriviums zuordnet, bahnt er einen
ersten Schritt in der Richtung der künstlerischen Darstellungen
enzyklopädischer Art an, die allmählich, und besonders seit der Zeit
der Renaissance, das Übergewicht über die älteren, wesentlich vom
mittelalterlich-scholastischen, kirchengemäßen Geiste getragenen
erlangten⁠[5429].


Betreffs einer der frühesten Wiedergaben der 7 Planeten (anscheinend
auf Wandteppichen), von der gegen 1107 das sehr merkwürdige Gedicht des
Abtes BAUDRI über „Das Schlafgemach der Gräfin ADELE
von BLOIS“ berichtet, läßt sich leider Näheres nicht angeben,
da der von SCHLOSSER veröffentlichte Auszug gerade an dieser
Stelle große Lücken aufweist⁠[5430]; auch über die Miniaturen der im
Britischen Museum befindlichen, gegen 1320 vollendeten lateinischen
Übersetzung der „Astronomie“ des ALBUMASAR (= ABU
MASCHʿAR, gest. 886) ist Genaueres nicht bekannt⁠[5431], was
desto bedauerlicher erscheint, als dieser Autor wieder Vieles aus der
„Sphaera“ des TEUKROS von BABYLON schöpfte, die ihm
allerdings nur in persischer Übersetzung zugänglich war⁠[5432].


Von Werken der italienischen Frühkunst kommen in Betracht:
die Planeten-Fresken des LORENZETTI im Rathause zu
Siena, 1338–1341⁠[5433]; die dem TALENTI, einem Schüler
PISANOS, zugeschriebenen Reliefs am Campanile zu Florenz,
um 1350⁠[5434]; der Cyclus des BONAJUTI in der spanischen
Kapelle zu Florenz, gegen 1370⁠[5435]; die Gruppe an einer Säule des
Dogenpalastes zu Venedig, um 1350 oder 1400⁠[5436]; die Fresken des
GUARIENTO (?) in der Kirche der Eremitani zu Padua, um 1365
oder 1400⁠[5437]; die Fresken des MIRETTO (aus der Schule
GIOTTOS) im Justizpalast zu Padua, um 1420⁠[5438]; die Gemälde
des DUCCIO in der Malatesta-Kapelle zu Rimini, um 1455⁠[5439];
die des COSSA im Schlosse Schifanoja bei Ferrara, gegen
1470⁠[5440]; die des PERUGINO an der Decke des Audienzsaales
im Gebäude der Wechslerzunft (Cambio) zu Perugia, um 1499⁠[5441]; die
des RAFFAEL in der Kirche Sta. Maria del popolo zu Rom, um
1516⁠[5442]. Bei den älteren unter ihnen fehlen ins einzelne gehende
Einflüsse der bekannten Übermittlungen ganz, es sei denn, daß (wie
schon bei LORENZETTI) die Sonne, statt ihrer aber oft auch der
JUPITER, in Gestalt eines Königs mit der Krone erscheint, wie
einstens MITHRAS⁠[5443]. Erst in der Gruppe des Dogenpalastes
(1350, 1400) führt MERKUR die Bezeichnung „Stilbons“ (=
στίλβων, Stilbon, der Glänzende) und hält MARS ein Banner
mit der Inschrift „De ferro sum“ (Ich bin aus Eisen)⁠[5444], und bei
MIRETTO (1420) trägt letzterer Gott einen roten Mantel⁠[5445];
dieser Künstler bildet auch zum ersten Male MERKUR als
Astrologen ab⁠[5446], während ihn DUCCIO (1455) als HERMES
PSYCHOPOMPOS auffaßt und mit Schlangenstab und Mandoline
ausstattet, an deren Stelle bei COSSA (1470) eine Geige
tritt, beide als Ersatz der antiken Leyer⁠[5447]. PERUGINO
greift schon ganz offenbar auf die antiken Typen zurück, nach Art der
in den gleichzeitigen Holzschnitten zum „Astrolabium“ des JOH.
ANGELUS (Venedig 1494) und in den Stichen des BALDINI
zutage tretenden⁠[5448], und bei RAFFAEL vollends tragen die
Planeten die ausgesprochene Gestalt der alten Götter, werden aber
zugleich von Engeln geleitet⁠[5449]. Nur sehr langsam, dem allmählichen
Fortschritte entsprechend, der zur Entfaltung der Renaissance führt,
ändert sich also auch die Auffassung und Nachbildung der Planeten;
erst das volle, für die Höhezeit der Renaissance so bezeichnende
Wiederhervortreten der mystischen, abergläubischen und astrologischen
Elemente⁠[5450] bringt sie auch als Tagesgötter und Vertreter der
Siebenzahl-Theorie abermals zu Ehren⁠[5451], lehrt aufs neue ihren
Zusammenhang mit Metallen, Steinen, Pflanzen, körperlichen Teilen
und geistigen Eigenschaften, Lebensaltern, Farben, Gerüchen, Tönen,
Buchstaben usf.⁠[5452] und veranlaßt ihre schon oben erwähnten
enzyklopädischen Darstellungen in Verbindung mit den 7 Tugenden und
Lastern, Sakramenten und Todsünden, Wissenschaften und Künsten, mit
den Musen als Vorsteherinnen der Sphärenharmonie und Leiterinnen der
Himmel und Himmelskörper⁠[5453], mit den Propheten und Heiligen, oder
mit den Jahreszeiten und Tierkreisbildern. Ein Versuch, die fernere
künstlerische Entwicklung der einschlägigen Gestalten, der Symbole
und Attribute, der für die Planeten genau zu berücksichtigenden
Farbengebung usf., im einzelnen zu erörtern, ist aber an dieser Stelle
ausgeschlossen.


Die ziemlich zahlreichen alchemistischen Gemälde und Stiche aus
späteren Zeiten stellen teils die von auffälligen Apparaten und
seltsamem Urväter-Hausrat erfüllten Laboratorien dar, teils tragen
sie, gleich den bekannten TENIERSschen, den Charakter von
satirischen oder Genre-Bildern; Belehrung über die Geschichte der alten
Alchemie bieten sie daher nicht mehr.







Sechster
Abschnitt.

(Anhang.)

Zur älteren Geschichte der Metalle.





Einleitung.


Die vorausgehenden Abschnitte boten bereits vielfachen Anlaß
zur Erörterung einzelner wichtiger Punkte aus der älteren Geschichte
der Metalle; angesichts des innigen Verbandes, in dem diese mit der
Entwicklung der Alchemie steht, soll sie aber der vorliegende
nunmehr noch in zusammenhängendem Umrisse und in etwas erweiterter
Form darstellen. Das Hauptgewicht ist jedoch hierbei auf die
kulturgeschichtlichen und etymologischen Beziehungen gelegt, während
nicht etwa beabsichtigt wurde, aus der Geschichte wohlbekannte
Tatsachen zu wiederholen, oder nach berg- und hüttenmännischer,
chemischer und technologischer Seite hin auf den ungeheuren
Wissensschatz einzugehen, der sich in zahlreichen, ebenso ausführlichen
wie gründlichen Werken hervorragender Sonderforscher niedergelegt
findet.


Was den Ausdruck „Metall“ anbelangt, so sei bemerkt, daß die sämtlichen
älteren Etymologien dieses Wortes jeglichen Wertes entbehren,
die neueren aber ebenfalls noch nicht feststehen oder allgemein
anerkannt sind⁠[5454]. Schon vor fast anderthalb Jahrhunderten
brachte GEHLER, jedenfalls auf noch ältere Quellen
hin, „Metall“ in Verbindung mit dem homerischen Zeitworte μεταλλᾶν
(metallán) = aufsuchen, nachforschen⁠[5455]; tatsächlich entsprechen
diesem auch im Griechischen nach SCHRADER die Hauptworte
μεταλλή (metallé) = Nachforschung und μέταλλον (métallon) = „Ort der
Nachforschung“ in ganz gleicher Weise wie es innerhalb der lebenden
Sprachen z. B. im Russischen der Fall ist⁠[5456]. In erster Linie
bedeutete also Métallon nichts weiter als eine beliebige Grube, in
zweiter dann ein Bergwerk (im Armenischen noch jetzt Métalk), in
dritter ging der Name von dem Orte auf den Gegenstand
der Nachsuchung über, und erst in vierter und spätester auf jene
bestimmte Art des Gegenstandes, die man unter Metall im heutigen
Sinne zu verstehen pflegt⁠[5457]. Wie die Bezeichnungen vieler edler
Metalle und Steine, denen man seit jeher zauberisch schützende,
abwehrende, oder heilende Eigenschaften beilegte, z. B. χρυσός (Gold),
χαλκός (Kupfer), ferner vielleicht σάπφειρος (Sapphir), ἀμέθυστος
(Amethyst) und andere, so entstammte vermutlich auch μέταλλον einer
orientalischen Sprache⁠[5458], anscheinend der eines kleineren, keiner
der führenden Hauptfamilien zugehörigen Volkes. Im Sinne von Bergwerk
begegnen wir μέταλλον erst bei HERODOT (489–425)⁠[5459];
bei ARISTOPHANES (geb. 444) sind μέταλλα auch schon die
Pachtgelder für Bergwerke⁠[5460]; metallum im Sinne von Metall scheint,
wohl zufälligerweise, erst bei LUCRETIUS (98–55) bezeugt
zu sein⁠[5461]. STRABON
    (66 v. bis 24 n. Chr.)⁠[5462] und
auch DIODOR (zur Zeit CAESARS)⁠[5463] sprechen
von Alaun und Alaungruben als „Metalla“, und diese Bezeichnung der
Grube oder des Gegrabenen wendet VITRUV (zur Zeit des
AUGUSTUS) auch auf Melinum an (eine weiße oder gelbliche
Erdart)⁠[5464], PLINIUS (um 75 n. Chr.) u. a. auf Kreide
und Diamant⁠[5465], SOLINUS (um 250) in seinen dürftigen
Auszügen aus PLINIUS auf Salz (salinarum metalla)⁠[5466], sein
Zeitgenosse HELIODOR auf Smaragden⁠[5467], usf. In späterer
Zeit heißen Metallarii, μεταλλεῖς, erst die mit dem Graben von Gängen
und Stollen beim Bergbau und auch bei Belagerungen Beschäftigten⁠[5468],
und im 4. Jahrhundert sind „Metallarii“ die den Zünften der Bergwerks-
und Steinbruch-Arbeiter Angehörenden. Das Anlegen der Gruben und
die Verarbeitung der Metalle bildete damals, gleich dem Sammeln und
Verwerten des Purpurs, der Herstellung feiner Gewebe (besonders des
Leinens) und dem Betriebe vieler anderer Gewerbe, ein kaiserliches
Vorrecht oder Monopol⁠[5469]; um dessen Ertrag zu sichern, war der
Stand der Metallarii ein zwangsweise erblicher⁠[5470], unterlag
der Aufsicht besonderer Oberbeamten, — ein „Comes metallorum per
Illyricum“, „Berghauptmann oder Berggraf für Illyrien“, ist für 366
nachgewiesen⁠[5471] —, und hatte eine feste Abgabe, „Canon metallicus“,
zu leisten, die derart eingetrieben wurde, daß der Kaiser z. B.
den privilegierten Goldsuchern oder Goldwäschern (aurileguli) eine
bestimmte Menge ihres Goldes in natura abforderte, während ihm für den
Rest das Vorkaufsrecht zu einem Vorzugspreise zustand⁠[5472].




1. Gold.





Sowohl in der alten wie in der neuen Welt tritt das Gold in vielen
Fällen als zuerst bekanntes Metall auf⁠[5473], wozu nicht minder
sein Vorkommen wie seine Eigenschaften Anlaß bieten⁠[5474], denn auf
primärer und sekundärer Lagerstätte sowie als Flußgold findet es sich
gediegen und völlig oder annähernd rein, mußte also durch Schwere
und Glanz, Unzerstörbarkeit und Festigkeit, Geschmeidigkeit und
Dehnbarkeit schon frühzeitig die Aufmerksamkeit der Menschen auf sich
lenken. Seine leuchtende Farbe erklärt die sehr allgemeine Beziehung
zur Sonne, und diese wieder den weitverbreiteten Glauben an seine
höheren, himmlischen, zauberhaften Kräfte. So behaupten z. B. einige
malayische Stämme noch heutzutage, Gold, aber auch Silber und Zinn,
bildeten die Wohnstätten göttlicher Geister (die sie auch wachsen
und nachwachsen machen), dürften daher nur unter gewissen heiligen
Zeremonien und namentlich unter sorgfältiger Vermeidung aller diesen
Geistern unangenehmen Geräusche aufgesucht und ausgegraben werden,
seien aber selbst wieder besonders geeignet zur Unterstützung der
religiösen und Kult-Handlungen⁠[5475]. Die verhältnismäßige Weichheit
des reinen Goldes, die Leichtigkeit, mit der es sich bereits in
der Kälte hämmern, auch zu Blechen, ja selbst Drähten gestalten
läßt, sowie die Schwierigkeit, die unter gleichen Umständen das
Zusammenfügen kleiner Einzelstücke bietet, erschließt ohne weiteres
das Verständnis für die Formen der ältesten Fundstücke⁠[5476]: Schmuck
aus mit dem Steinhammer bearbeiteten Goldplättchen weisen schon die
Gräber der neolithischen (jüngeren steinzeitlichen) Periode auf⁠[5477],
später folgen mit Goldblech belegte oder beschlagene Holz-Geräte und
-Waffen, sodann durch „kaltes Hämmern“ gestaltete Platten, Ringe,
Treib- oder Hohl-Arbeiten, während geschmiedete, geschweißte und
gelötete Gegenstände erst Erzeugnisse weitaus späterer Zeitalter
darstellen⁠[5478]. Daß sich aber während solcher die älteren Verfahren
noch lange weiter erhalten können, und zwar auch in benachbarten
Gegenden, dafür bietet die neue Welt ein lehrreiches und zur Vorsicht
bei allen ins einzelne gehenden Schlüssen mahnendes Beispiel: denn
während die Einwohner der Antillen und der nördlichen Teile Südamerikas
nur mit dem kalten Hämmern und Treiben des Goldes vertraut waren⁠[5479],
hatten jene Mexikos und Perus die Bearbeitung von Gold und anderen
Metallen bereits zur höchsten technischen und künstlerischen Vollendung
entwickelt. Auf dem Markte der Stadt Mexiko sah schon CORTEZ
nicht nur Silber, Kupfer, Blei und Zinn, sondern auch Gold in Säckchen
und Körbchen, sowie in Gestalt von Barren verkaufen⁠[5480]; Gold und
Silber standen dort in naher Beziehung zu Sonne und Mond, die man
neben der Venus göttlich verehrte, wie denn astrologische Ideen
weitverbreitet waren⁠[5481] und auch der Glaube an vier Elemente und an
die Möglichkeit eines Unsterblichkeits-Trankes waltete⁠[5482]. In Peru
war man ebenfalls durchaus vertraut mit dem Schmelzen, Gießen, Löten,
Treiben und Plattieren des Goldes, mit der Herstellung äußerst dünner
Vergoldungen, mit der Gewinnung feinster Drähte und Bleche, — die
herrlichen großen Gold-Schmetterlinge sind nur 0,1 mm dick —, und mit
der Bereitung verschiedenfarbiger Goldlegierungen, u. a. solcher mit
Silber, Kupfer, Zinn, Antimon, oder mehrerer von diesen zusammen⁠[5483];
bekannt sind die Schilderungen des GARCILASSO DE LA VEGA,
nach denen der große Sonnentempel der Inkas mit goldenen Platten
ausgelegt und eingedeckt war, ein goldenes Standbild des Sonnengottes
und unzählige goldene Schmucksachen, Gefäße und Weihgeschenke enthielt,
während sich das Gelaß seiner Gemahlin, des Mondes, nach gleicher Weise
in Silber ausgestattet fand⁠[5484].


Über die Geschichte des Goldes in Ägypten ist schon in den
vorausgehenden Abschnitten, an Hand der frühesten Aufzeichnungen
bis zu den Erzählungen des AGATHARCHIDES herab, Näheres
berichtet worden, so daß nur an weniges zu erinnern bleibt. Bereits
in den Gräbern der älteren Steinzeit finden sich vereinzelte goldene
Schmucksachen⁠[5485]. Im 4. Jahrtausend stand die Verarbeitung des
Goldes schon in hoher Blüte⁠[5486], und zur Zeit der Thiniten, um 3300,
wurde eine „Steuer vom Gold“ = „Steuer vom Vermögen“ erhoben und
das Gold hauptsächlich aus Nubien bezogen⁠[5487]; sein ältester Name
lautet daher Nub⁠[5488], und sein ältestes hieroglyphisches Zeichen
ist der Sack zum Auswaschen, nach dem es als „Nub en nun“ (Gold des
Wassers, des Flusses) vom „Nub en set“ (Gold des Felsens, des Gebirges)
unterschieden wird⁠[5489]. Gegen 2000 erfolgte die Eroberung der
Goldgruben Nubiens und des Wüstenplateaus Wadi Allaki, mit der zugleich
der Frondienst der Negerstämme einsetzt⁠[5490], und nicht viel später
begann das Heranholen des Goldes zur See aus den Punt-Ländern, als die
man vermutlich die Küsten des südlichen Arabiens und östlichen Afrikas
anzusehen hat⁠[5491]; unter König THUTMOSIS III. (1501–1447)
kam bereits vieles Punt-Gold nach Ägypten⁠[5492], und die Berichte aus
seiner und aus der Folgezeit (z. B. die im Papyrus HARRIS aus
dem 13. Jahrhundert) schildern eingehend die besonderen Eigenschaften
und Farben der verschiedenen Goldarten⁠[5493]. Für das Wägen und
Messen des Goldes bestanden seit altersher bestimmte Vorschriften,
wie man denn überhaupt festen Gewichtsnormen in Ägypten schon um 2800
begegnet⁠[5494]. In jüngerer Zeit ist ein Hauptmaß das in 10 Kite
geteilte Deben (etwa 130 g); eines der im Papyrus EBERS
(um 1500) gebräuchlichen Medizinal-Gewichte, das ⅔ Kite beträgt,
ging später als Drachme von Aegina in den griechischen Kulturkreis
über⁠[5495], während wiederum 36 Kite das römische Pfund bildeten⁠[5496].
Das Abmessen feinen Goldstaubes erfolgte in kleinen, mit einem
passenden Handgriffe versehenen Bronzezylindern und war, wie einige
Fundstücke ersehen lassen, um 1500 ebenfalls schon längst üblich⁠[5497].


Die Sumerer, die nichtsemitischen Ur-(?)Einwohner Sinears,
des südlichen Zweistromlandes, deren von LENORMANT⁠[5498]
behauptete Verwandtschaft mit den turanischen Völkern, den Ugro-Finnen
und den Tschuden des nördlichen Asiens, durchaus fragwürdig ist⁠[5499],
kannten zweifellos schon in ältester Zeit das Gold, das Silber, das
Kupfer und die Edelsteine, sowie deren Verwertung⁠[5500]; sie besaßen
Schriftzeichen für die genannten Metalle, hielten deren Glanz für
etwas Heilbringendes und Überirdisches, verehrten metall-hütende
und -verarbeitende Götter, sahen in der die untere Hemisphäre
durchwandernden Sonne eine Gottheit der verborgenen metallischen
Schätze, die „aufzusteigen begehren“⁠[5501] und sollen den ersten
Anlaß zu jenen Lehren des nachfolgenden babylonischen Zeitalters
gegeben haben, denen gemäß den Göttern die verschiedenen Metalle als
Attribute zugewiesen wurden⁠[5502]. INLIL, der Gott der ersten
sumerischen Hauptstadt Nippur, galt für den „Herrn des Goldes“, eine
Würde, die nachher auf MARDUK, den Stadtgott von Babel,
überging⁠[5503]; der alte Gott EA von Eridu, später zum
Herrscher der Tiefe geworden und als Bringer erhabenster Weisheit aus
ihrer Urflut auftauchend, wird (auch unter dem Namen OANNES)
ebenfalls als Gott des Goldes bezeichnet, als Schutzherr der
Goldschmiede, sowie der Schmiede und Metallarbeiter überhaupt⁠[5504].
Noch später versah dieses Amt der Feuergott GIBIL, Meister
der „heiligen oder himmlischen Schmiede“, die aber, entgegen
ehemaligen Meinungen, im Sinne von Fegefeuer für Altbabylon nirgendwo
bezeugt ist⁠[5505]. Nach babylonischem Glauben entstammt das Gold dem
„finsteren Norden“⁠[5506], — woraus also das Unzutreffende der Ansicht
erhellt, es finde sich überall und allerorten mit den Lichtgottheiten
verbunden⁠[5507] —, und zwar dem Lande Aralli, dem goldreichen,
unter einem silbernen Himmel liegenden Wohnsitze gewisser Götter und
Geister⁠[5508]. — Um 2500, unter dem Könige SARGON I., soll
u. a. der Landstrich von Melucha in Arabien viel Goldstaub nach Sinear
geliefert haben⁠[5509]; gegen 2000, zur Zeit HAMMURABIS, wird
Gold, z. B. in Barren und „Zungen“, zwar öfters erwähnt⁠[5510] und man
kannte anscheinend schon den Voll- und Hohlguß, sowie die Herstellung
gehämmerter Platten⁠[5511], doch war es immerhin noch ziemlich selten,
und wenn der König SUMULAILU den Thron des MARDUK
mit Silber und Gold ausschmückte, so wird dies ausdrücklich
hervorgehoben⁠[5512]. Gegen 1600 muß indessen die Verbreitung schon
eine recht erhebliche gewesen sein, und ägyptische Inschriften
erwähnen goldene babylonische Gefäße, Kunstwerke und Statuen als
Siegesbeute⁠[5513]. Das um diese Zeit seitens der Ägypter übernommene,
babylonische sexagesimale Maß- und Gewichts-System⁠[5514], dem auch das
„Mine“ genannte Gold-Gewicht (die μνᾶ der Griechen) angehörte⁠[5515],
läßt sich bis auf etwa 2500 zurückverfolgen, und zwar bestanden die
Gewichte anfangs aus Steinen, z. B. Hämatit, später aus Blei und noch
später auch aus Bronze⁠[5516]; schon gegen 2300 bestimmte man ein festes
Wertverhältnis der Gewichtseinheiten Gold und Silber (später auch
Silber und Kupfer), dessen wiederholt abgeänderter Betrag schließlich
bei 11: 1 verblieb und als solcher in jüngeren Zeiten zur Norm der
lydischen, persischen, phönizischen und karthagischen Münzprägung
wurde⁠[5517]. — Der babylonische Name des Goldes, der vermutlich kein
einheimischer war, lautete „hurasu“, und sein ältestes, den Ost- und
West-Semiten gemeinsames Wortzeichen bedeutete „das Glänzende“⁠[5518].


Im Bereiche der ägäischen Kultur beginnt an einer der
ältesten und wichtigsten Fundstätten, dem Palaste zu Knossos auf
Kreta, Metall erst gegen 3000 aufzutauchen, Gold zunächst in Gestalt
verhältnismäßig spärlicher Schmucksachen aus Golddraht, die u. a.
das Spiralmotiv zeigen⁠[5519]; auf den Cycladen ist Gold um 2500 noch
recht selten⁠[5520], ebenso in Cypern, wo zunächst φθοΐδες, d. s.
Klümpchen und flache Kuchen, und erst weiterhin dünne Stangen und
Barren zutage treten⁠[5521]. — In Troja, richtiger in dem
mächtigen Schutthügel von Hissarlik, dessen tiefstliegende Ansiedlung
bis gegen 3000 oder 3300 zurückreichen dürfte, weisen die Schichten
um 2600 neben φθοΐδες, kleinen Stangen und Barren, bereits Schmuck
aus Golddraht und Goldperlen, sowie goldene Bleche und aus solchen
getriebene oder gepreßte Geräte auf⁠[5522]; die der Zeit zwischen 2500
und 2000 angehörigen, in denen SCHLIEMANN den sog. „Schatz
des PRIAMOS“ fand, zeigen außerdem auch reich gegliederten,
zum Teil auch schon gelöteten Goldschmuck, allerlei getriebene Gefäße
aus Gold, Silber und Kupfer, sowie größere Zungen und Barren⁠[5523],
letztere nach ägyptischem Gewichte ausgewogen⁠[5524]. — Die gegen 2000
entstehende mykenische Kultur⁠[5525] entwickelte sich durch
Berührung der vorgenannten Mittelmeer-Kulturen mit denen Ägyptens und
des Orients, wobei Hauptvermittler die Phönizier zur See waren, und die
Chetiter (über Kleinasien und Syrien) zu Lande⁠[5526]; wie die Funde zu
Mykene und an vielen anderen Stätten beweisen, war dieses Zeitalter
reich an Gold⁠[5527], besaß eine ausgebreitete Goldindustrie⁠[5528] und
wußte aus Gold verschiedener Färbung, in Verbindung mit Alabaster,
Elfenbein, Malachit, Lasurstein, bunten Glasflüssen (namentlich
künstlichem Blaustein) u. dgl. mehr, eine Fülle schöner, reich
ornamentierter Schmucksachen und Gebrauchsgegenstände herzustellen,
u. a. auch aus getriebenen oder gepreßten Blechen geformter und
gelöteter⁠[5529].


An das erste Bekanntwerden der Griechen mit dem Golde hat die
Sage noch eine Erinnerung bewahrt, indem sie es nach Überlieferungen,
die uns durch PLINIUS⁠[5530], HYGINUS (2. Jahrhundert
n. Chr.?)⁠[5531], und CASSIODORIUS
(gest. um 580 n. Chr.)⁠[5532]
erhalten blieben, bald durch THOAS, bald durch AEAKUS
oder SAKUS, einen Sohn des ZEUS, in Panchaia oder auf
einem daselbst gelegenen Berge Thasos auffinden ließ. Den Namen des
Goldes, χρυσός (Chrysós), übernahmen die Griechen wohl von Semiten,
und diese wiederum von einem Volke des goldreichen Kleinasiens⁠[5533],
jedoch nicht, wie man ehedem glaubte, von den Phrygern, da das
Gold bei diesen γλουρός (Glurós) hieß = gr. χλωρός (Chlorós, d. i.
Grüngelbes)⁠[5534]. Wahrscheinlich leitet sich Chrysós vom semitischen,
daher auch phönizischen Harût oder Charûz ab⁠[5535], denn Gold und
Silber wurden in Griechenland fraglos hauptsächlich durch die Phönizier
verbreitet, wenn auch der Zeitpunkt, zu dem dies geschah, noch strittig
ist: nach einigen Forschern befuhr nämlich jenes Handelsvolk erst
seit etwa 1100 die Küsten Nordafrikas, Siziliens, Sardiniens und
Spaniens, und nicht vor 800, also erst nach der mykenischen
Periode, die Griechenlands und der griechischen Inseln⁠[5536]; nach
anderen hingegen trug es schon zur Entstehung der mykenischen Kultur
mit bei und unterhielt gerade mit den ihm benachbarten Küsten
bereits damals einen lebhaften, und um 1600 schon einen vollständig
entwickelten Verkehr⁠[5537]. Jedenfalls wurden die Gold- und Erzgruben
auf den Inseln Thasos (auch Chryse geheißen!), Thera, Melos, Kimolos,
Seriphos, Siphnos und anderen, ferner die in Thrazien (besonders am
Pangaios) und Mazedonien usf., zuerst von Phöniziern angelegt und in
Gang gebracht⁠[5538]. Als sich die europäischen Griechen im 8. und 7.
Jahrhundert der Führung der lange Zeit unter lebendiger Nachwirkung
der mykenischen Kultur stehenden kleinasiatischen entwanden und
neue orientalische Einflüsse von Assyrien, Ägypten und Kyrene her
erfuhren⁠[5539], kannten sie daher längst das Gold sehr wohl; häufiger
wurde es dagegen bei ihnen erst seit etwa 500, wenngleich die Sagen
von den goldgrabenden Ameisen und goldbewachenden Greifen, vom goldenen
Vließ usf., auch für diese Periode die Dürftigkeit des näheren Wissens
noch weiter bezeugen. In der Regel erhielt der Goldschmied (χρυσοχόος)
vom Auftraggeber das Gold geliefert, das er mit dem herakleïschen
Steine (dem Steine aus Herakleia in Lydien) probierte⁠[5540], schmolz,
zu Platten und Blättern hämmerte und trieb, seltener auch (zu meist
nur kleineren Gegenständen) goß; die dünnen Blätter und Blättchen
(πέταλα, λεπίδες) blieben dauernd in vielfältigem Gebrauche⁠[5541] und
dienten namentlich auch zum Vergolden, wobei an die Stelle des echten
Goldes frühzeitig Oker, Rötel, Sinopis und ähnliche Ersatzstoffe
traten, die mit Hilfe eines Klebemittels aufgetragen wurden⁠[5542]. Die
Vergoldung im Feuer mittelst Quecksilber, sowie dessen Benutzung zum
Lösen und Ausziehen des Goldes, sind erst bei VITRUV⁠[5543]
und PLINIUS bezeugt, allerdings bereits als etwas längst
Bekanntes⁠[5544]. Dem Golde verschiedene weißliche, gelbliche und
rötliche Töne zu verleihen, dienten die βαφεῖς χρυσοῦ (Färbungen
des Goldes), die durch Legieren mit Silber, Elektron, Kupfer, oder
Gemengen von diesen erfolgten. Zum Löten benützte man Chrysokolla (=
Goldleim), unter dem wohl schwerlich, früheren Voraussetzungen gemäß,
Borax zu verstehen ist, — wenngleich solcher in einem sehr alten
Gold-Schmelztiegel zu Delos nachgewiesen sein soll⁠[5545], wie denn
borhaltige Mineralien in Vorderasien keineswegs fehlen —, vielmehr
ursprünglich wohl Malachit, der beim Erhitzen in Kohlensäure und
Kupfer zerfällt, welches letztere die Lötung bewirkt; in den sog.
Schriften des HIPPOKRATES bedeutet Chrysokolla nichts anderes
als Malachit⁠[5546], und als Malachit ist auch der „falsche (ψευδής)
Smaragd“ des THEOPHRASTOS aufzufassen, der sich in Gold- und
noch häufiger in Kupfer-Gruben vorfinden soll und ein vortreffliches
Goldlot abgibt⁠[5547].


Bei den Etruskern ist Gold, dessen Name „aurum“ = „das Gelbe“
ein rein italischer sein soll⁠[5548], erst in den Gräbern jüngeren
Ursprunges nachweisbar und auch in diesen sichtlich nur als Gegenstand
orientalischer Einfuhr, während Waren eigener Technik nicht vor etwa
700 auftauchen⁠[5549]. In Rom war Gold anfänglich sehr selten,
immerhin bilden aber Goldarbeiter (aurifices), wohl hauptsächlich
Vergolder und Goldschläger, die u. a. Platten (bractea) und Blätter
(lamina) hergestellt zu haben scheinen, schon eine der angeblich von
König NUMA bestätigten Zünfte, und bekannt ist die Erzählung,
daß der Abzug der Gallier im Jahre 390 v. Chr. durch Bezahlung von
1000 Pfunden Gold erkauft worden sei⁠[5550]. Späterhin pflegte man das
Gold durch Umschmelzen (coquere = kochen, entsprechend dem gr. ἕψειν;
conflare) zu läutern und regelmäßig auf seinen Gehalt zu untersuchen;
die Feuerprobe heißt bei CICERO obrussa oder obryza, das
Feingold daher obryzum oder obryzatum (sc. aurum), und dieses Wort,
das als οβρύζη oder βρύζη wieder ins Griechische überging, findet
sich im Sinne von purum (rein) noch auf den Goldmünzen des Kaisers
KONSTANTIN sowie auf den Goldbarren vor⁠[5551], die amtlich auf
ihren Feingehalt geprüft und dann abgestempelt wurden⁠[5552].


In Spanien war das ziemlich reichlich vorkommende Gold
bereits frühzeitig Gegenstand der Gewinnung und Verwertung, und
Schmucksachen wurden schon in der jenseits 1000 v. Chr. liegenden
Periode hergestellt⁠[5553]. In Gallien betrieben die Kelten
seit altersher Gold-Gräberei und -Wäscherei, über deren unvollkommene
Verfahren sich einige Berichte bei ATHENAEUS⁠[5554] (3.
Jahrhundert n. Chr.) und bei STRABON erhielten, welchem
letzteren einige keltische Stämme für πολύχρυσοι (goldreich)
gelten⁠[5555]. — In Mitteleuropa dürfte das Gold ursprünglich
zugleich mit dem Kupfer bekannt geworden sein⁠[5556], größere Mengen
gelangten aber erst seit der Berührung mit den Römern dahin;
die sehr alten einheimischen Bezeichnungen der Germanen,
Letten und Slaven, gulth, zelto und zoloto, bedeuten
das „Gelbe“⁠[5557]. Von den Germanen übernahmen das Wort für Gold
(kulda) auch die Finnen⁠[5558], die im 4. oder 5. Jahrhundert,
ausgestattet mit der Kultur der Eisenzeit, in ihre jetzigen Wohnsitze
einwanderten⁠[5559]; Edelmetalle und Schmiede spielen eine große Rolle
in den alten Sagen ihrer „Kalewala“, nach denen u. a. die eine Hälfte
eines Eies zur Erde wird, die andere aber zum Himmel, an dem Sonne und
Mond, aus Gold und Silber bestehend, erglänzen⁠[5560]. Sehr oft erwähnen
Gold und Silber auch die Erzählungen des „Kalewipoeg“⁠[5561], sowie die
„Mythischen und magischen Lieder der Esthen“ und die „Esthnischen
Mährchen“, denen gemäß die Unterirdischen Gold und Silber graben und
schmelzen, was der Kundige am Geräusche, das aus dem Erdboden dringt,
zu erkennen und zu erhorchen vermag⁠[5562].


Wie weit die Kenntnis des Goldes in China und Indien
zurückreicht, bleibt vorerst unbestimmbar; im Sanskrit heißt Gold
hiranya = das gelbe, glänzende (nämlich ayas, Metall)⁠[5563]. Indien
gilt, wo immer es in der Geschichte auftaucht, stets als ein äußerst
goldreiches Land: KTESIAS, der seit 415 v. Chr. als Arzt am
persischen Hofe verweilte, erzählt, daß seine Flüsse, gleich jenen
Lydiens und anderen den Griechen wohlbekannten Kleinasiens, Goldkörner
mit sich führen, daß seine Gebirge vieles Gold enthalten, dessen man
sich aber, der Greifen halber, nur unter höchster Lebensgefahr zu
bemächtigen vermag, und daß daselbst eine Wunderquelle flüssigen
Goldes (ὑγροῦ χρυσίου) sprudelt, von dem man jährlich hundert Tongefäße
voll ausschöpft, es an der Luft erstarren läßt und schließlich durch
Zerschlagen der Gefäße rein gewinnt⁠[5564]. Letztere Angabe erinnert an
die des HERODOT, der zufolge die Perser zur Zeit des
DARIUS (521–485) aus Indien Goldbarren als Tribut empfingen,
das Gold umschmolzen und die Kuchen, die die Form der Schmelztiegel
besaßen, als solche im Reichsschatze aufbewahrten⁠[5565]. Über Natur
und Herkunft des Goldes waren die alten Perser wohlunterrichtet, und
erst spätpersische Sagen lassen es neben den anderen Metallen aus den
Gliedern des sterbenden Urmenschen GAYOMARD hervorgehen,
der kosmologischen Charakter trägt, und mit dessen Tode, ähnlich
wie mit dem des Urstieres nach der MITHRAS-Lehre, die
Weltentwicklung beginnt⁠[5566]. Der altpersische Name des Goldes,
zaranya, ist offenbar der nämliche wie der altindische (hiranya)⁠[5567];
im Pehlewi heißt Gold zar, daher zarik = goldig⁠[5568]. Die Bezeichnung
der Ost-Finnen, zaranya, ist sichtlich dem Iranischen
entlehnt⁠[5569]; die bei den Völkern des Urals und Altais übliche
„altun“, ist eine turko-tatarische⁠[5570], die der Armenier,
„oski“, vermutlich eine kaukasische⁠[5571]. Nicht sicher bekannt ist die
der Tschuden im nordöstlichen Asien, deren uralte, aber schon
zur Zeit des PALLAS (1770) völlig zerwühlte Gräber zahlreiche
Beigaben an Gold und anderen Metallen aufweisen⁠[5572], sowie jene der
Bewohner von Kolchis am schwarzen Meere, die das feine Flittergold der
Flüsse seit altersher mit Hilfe haariger Häute aufgefangen und so Anlaß
zur Entstehung der Sage vom goldenen Vlies gegeben haben sollen⁠[5573].


Schon zu entlegenster Zeit wurde als „gesegnet durch Fülle des Goldes“
Arabien gepriesen, dessen kostbarste Ausfuhrware, „arabisches
Gold“, nicht minder in Ägypten wie im Zweistromlande rühmlich bekannt
und eifrig begehrt war⁠[5574]. Dieser nicht unbegründete Ruf des
Reichtumes an Gold überdauerte die Jahrtausende, und zu ihm gesellte
sich später jener der kunstfertigen Verarbeitung; arabische Goldgefäße
für Wein und Räucherwerk, sowie arabische Goldschmucksachen hatten
bereits bald nach Beginn unserer Zeitrechnung eine hohe Stufe der
Vollendung erreicht⁠[5575], und es kann daher nicht wundernehmen, daß
schon MUHAMMED (571–632) jedermann, der Schmuck im Gewichte
von über 20 Dinar (etwa 30 g) besaß, eine besondere Steuer von ½
Dinar auferlegte⁠[5576]. Während der nächstfolgenden Jahrhunderte wurde
diese erhöht und zu einer Steuer auf „alles Schmiedbare“ erweitert,
u. a. auf Gold, Silber, Kupfer, Bronze, Messing (beide zumeist
„sufr“ genannt)⁠[5577], über deren Gewinnung und Verwendung es eine
ausführliche Litteratur gab, die aber fast gänzlich verloren gegangen
ist⁠[5578]. Die Rechtsgelehrten stritten darüber, ob es dem Khalifen
zustehe, Abbaurechte, wie auf Gold, Silber, Kupfer oder Eisen, „die
nicht offen liegen“, auch auf Erdöl, Erdpech, Salz, Kohol
[Antimonsulfid] u. dgl. zu erteilen, „die offen liegen“⁠[5579],
und Fachleute wie ALSCHIRAZI (1003–1083) verfaßten
bereits eingehende Werke über die juristischen Verhältnisse des
Bergbaues⁠[5580]. Gold bezogen die Khalifen aus fast allen Gegenden
ihres Weltreiches, u. a. aus Allaki in Ägypten „15 Tagereisen von
Assuan“⁠[5581], ferner aus dem Maghreb (Westafrika)⁠[5582], aus
Transoxanien und Ferghana⁠[5583], aus Kerman⁠[5584] usf., nicht aber
aus dem eigentlichen Persien⁠[5585]. In der arabischen Dichtung und
Litteratur sind, wie schon in früheren Abschnitten hervorgehoben,
Anspielungen auf das Gold, seine Gewinnung und Verwertung häufig;
Fragen allerdings, wie die oft erörterten, „warum die Erde zwar
vielen Ton hervorbringe, aus dem Geschirr, aber nur wenig Sand, aus
dem Gold wird“, „warum Ton häufiger sei als Blei, dieses häufiger
als Eisen, dieses häufiger als Kupfer, dieses häufiger als Silber,
dieses häufiger als Gold“, oder „warum das Gold, das sonst nur im Sand
entstehe, gerade auch in der Pfauenfeder zutage trete, also schon im
Pfauenei mitenthalten sei“⁠[5586], können keinen Anspruch auf Neuheit
erheben, denn sie finden sich in völlig gleicher Weise schon in Werken
des hellenistischen Zeitalters behandelt, z. B. in dem um 90 n. Chr.
verfaßten sog. „4. Buche ESRA“⁠[5587], — und auch dort
schwerlich zum ersten Male.




2. Silber.





In Ägypten war das Silber, hâd oder hât = das Weiße genannt, um
3000 noch sehr selten und bis etwa 1500 wertvoller und geschätzter wie
Gold; dies erklärt sich aus dem Umstande, daß es im Nordosten Afrikas
nicht oder kaum vorkommt und daß seine Gewinnung und Reindarstellung
zumeist bereits einigermaßen fortgeschrittene berg- und hüttenmännische
Kenntnisse voraussetzt⁠[5588]. In späterer Zeit, bis in das 6.
Jahrhundert hinein, tritt es häufig in der Form von Hacksilber auf, das
dem Empfänger zugewogen wird, aber auch in der von Kuchen, Stangen,
Barren und Zungen, ganz so wie das Gold, mit dem es die Verwendung
teilt⁠[5589].


In Sinear, dem Zweistromlande, heißt Silber bei den Sumerern
ku-babber = das Weiße, Glänzende⁠[5590], und bei den Babyloniern mit
einem semitischen Gemeinworte kaspu⁠[5591]. Schon in der ältesten,
bis etwa 2900 zurückreichenden Schicht der Ruinen von Lagasch
(nächst der Mündung des einstigen Tigris-Hauptarmes), in Telloh,
finden sich silberne Schmuckstücke und Ringe⁠[5592], und aus der
nämlichen Zeit dürfte die dem Gotte ENLIL (= BEL)
von Nippur geweihte Silbervase des Priesterfürsten ENTEMENA
stammen⁠[5593]; um 2575 wird gelegentlich der Zerstörung einer
Stadt der Raub von Silber berichtet⁠[5594]; gegen 2000, zur Zeit
HAMMURABIS, ist das bis dahin noch seltene Metall schon
häufiger als Gold, es dient zur Ausschmückung der Tempel und
Götterthrone⁠[5595] und wird maßgebend für Bildung und Gestaltung der
Preise⁠[5596]; im 16. Jahrhundert werden silberne Geräte als Gegenstand
der babylonischen Ausfuhr nach Syrien genannt⁠[5597], aus dem 13.
rühren die Silbertafeln assyrischer Grabstätten her⁠[5598] und aus dem
10. und 9. die Hacksilber-Funde assyrischer Abkunft⁠[5599]. Wann die
Verbindung des Silbers mit dem Monde und dem Mondgotte SIN
beginnt, auf die hin wie der Mond so das Silber oft als „grün“
bezeichnet wird, ist unsicher; JEREMIAS verlegt sie schon in
die älteste Zeit⁠[5600]. Ungewiß bleibt auch, woher das Zweistromland
sein Silber bezog; ursprünglich lieferten es wohl das benachbarte
Baktrien und Karmanien⁠[5601], später die alten vorderasiatischen
Haupterzeugungsstätten, nämlich Armenien sowie das gegen das schwarze
Meer abfallende armenische und kaukasische Gebirge⁠[5602], und noch
später, etwa seit dem 16. Jahrhundert, brachten die Phönizier auf dem
Seewege bedeutende Mengen nach dem Osten⁠[5603], wodurch das weiße
Metall in Ägypten und Babylonien bekannter, aber auch billiger wurde
und dem Golde gegenüber den bisherigen Wert der Seltenheit verlor.


In der Ägäis ist man schon frühzeitig im Besitze von Silber,
auf den Inseln Cypern und Syros, wie das dort gefundene Diadem aus
Silberblech zeigt, wohl schon vor 3000⁠[5604], auf anderen, den Cycladen
zugehörigen, aber erst gegen 2500, und auch da nur vereinzelt⁠[5605].
— Zu Troja führt bereits die sog. 2. Schicht (3000–2000?)
Schmucksachen, Perlen, Geräte, Zungen und Barren aus Silber⁠[5606]. —
Das mykenische Zeitalter war reich an Silber und besaß eine
ausgebildete Silberindustrie, namentlich Kunstindustrie⁠[5607].


Die Griechen, und zwar die Athener, sollen, gemäß der
Überlieferung bei HYGINUS und CASSIODORIUS (s. oben),
das Silber durch den völlig mythischen ERICHTHONIOS kennen
gelernt haben, nachdem es nicht lange vorher von INDUS, einem
Könige der Skythen, zuerst aufgefunden worden war; diese späte Sage
ist selbstverständlich nicht ernst zu nehmen, daher erübrigen sich
Vermutungen wie die ZIPPES⁠[5608], denen zufolge die fraglichen
skythischen Stämme nordasiatische Tschuden gewesen, oder doch mit
diesen seit jeher an Silber reichen Völkerschaften in Verbindung
gestanden wären. Ganz unzutreffend sind auch die Angaben über das
ungeheuer hohe Alter der Bergwerke von Laurion in Attika, deren
Blütezeit vielmehr erst gegen Ende des 6. Jahrhunderts beginnt, und
über deren stets recht unvollkommene Betriebsweisen nur ganz dürftige
Nachrichten vorliegen⁠[5609]. In Wirklichkeit wurden die Griechen
jedenfalls auch mit dem Silber zuerst durch Vermittlung der Phönizier
vertraut, die dieses Metall schon im 16. Jahrhundert aus Sardinien und
Spanien holten und in späterer Zeit die Gruben auf Thasos und anderen
griechischen Inseln, sowie die Thraziens in Gang brachten⁠[5610].


In Etrurien und in Rom erreicht Silber erst lange
nach dem Golde einige Bedeutung, auch ist das Wort argentarius
(Silberarbeiter) weitaus jünger wie aurifex, während ein
analoges argentifex überhaupt nicht gebräuchlich war⁠[5611]. —
Die Gallier sollen seit jeher viel Silber besessen, und
seine Verarbeitung, namentlich auch die Versilberung, trefflich
verstanden haben⁠[5612]. — Die älteste und reichste Fundstätte
auf europäischem Boden war jedoch Spanien⁠[5613], woselbst
nach DIODOR⁠[5614] die Phönizier schon in grauer Vorzeit
unglaubliche Massen von den unwissenden Bewohnern eintauschten, und wo
seither bis in das sinkende Altertum, ja zum Teil bis zur Schwelle der
Neuzeit, ununterbrochen die Gruben Erze förderten, und die wegen ihrer
Höhe gerühmten Schornsteine der Silberhütten rauchten⁠[5615]. Im Süden
des Landes besaßen schon die Ansiedlungen zur Bronzezeit reichliches
Silber, vermutlich der Sierra Morena entstammend; etwa vom 16. bis
zum 6. Jahrhundert herab lassen sich in ihnen die Spuren östlicher
phönizischer, vormykenischer, mykenischer, griechischer und schließlich
karthagischer Kultureinflüsse verfolgen, allezeit standen aber den
mannigfachen Einfuhrwaren als Hauptwert der Ausfuhr die Metalle des
erzreichen Landes gegenüber und nicht zum wenigsten das Silber⁠[5616].


In Mitteleuropa tritt das Silber fast stets erst nach dem
Golde, Kupfer und Zinn auf, meist erst kurz vor dem Eisen, also gegen
1000 v. Chr.⁠[5617]. Viele seiner Namen sollen sich vom armenischen
argat oder arcat ableiten, unter Verschmelzung mit einem anklingenden
indogermanischen Worte argent (= weiß, glänzend), so u. a. das
indische (spätvedische) rajata, das iranische erezata, das keltische
argento, das italische argent, vielleicht auch das griechische ἄργυρος
(Argyros), während wieder aus dem pontischen ἀλύβη (Alybe)⁠[5618]
oder σαλύβη (Salybe) das germanische silubr, sowie das lettische und
slavische sidabras und sirebro hervorgegangen zu sein scheinen⁠[5619].


Über das Alter der Silbergewinnung an den Gebirgsstöcken des Altai,
bei den Tschuden, und in China fehlt es an zuverlässigen
Nachrichten; die von PFIZMAIER zusammengestellten Angaben
über das „weiße, gelbe, rote und schwarze Silber“ der Chinesen⁠[5620]
sind sichtlich erst sehr neuen Ursprungs. — Indien soll
nach KTESIAS⁠[5621] in seinem Innern viele und große
Silbergruben bergen, die jedoch weniger tief seien als jene Baktriens;
diese Behauptungen sind indessen unzuverlässig, wie so viele des
KTESIAS. — Persien besaß in einigen Provinzen
Silberbergwerke und empfing viel Silber aus dem an Edelmetallen
sehr reichen Lydien, — das schon vor 700 die ältesten gestempelten
Zahlbarren, und bald nach 700 die ersten Münzen besaß⁠[5622] —,
sowie zur Zeit des DARIUS als Tribut aus Kappadozien und
Karmanien⁠[5623]; gleich dem Gold wurde auch das Silber umgeschmolzen
und in Gestalt von Barren dem Reichsschatze einverleibt⁠[5624].


ARABIEN ist an Silber arm, und größere Mengen des weißen
Metalles kamen bei den Arabern erst nach Errichtung des Khalifates in
Umlauf; einiges wenige lieferte damals das eigentliche Persien⁠[5625],
mehr Kerman⁠[5626], noch mehr Transoxanien und Ferghana⁠[5627], die
Hauptmasse aber Chorâsân, das z. B. im 8. Jahrhundert einen jährlichen
Tribut von 1000 Barren zu bezahlen hatte⁠[5628].




3. Elektron.





Die in den früheren Abschnitten wiederholt erwähnte, in der Natur
vorkommende Gold-Silber-Legierung war in Ägypten bereits
zu Beginn des 3. Jahrtausends unter dem Namen Asem (Asemu, Ismu,
Usem) wohlbekannt und wurde damals aus Nubien und Äthiopien
eingeführt⁠[5629]. Zur Zeit des Königs SANKHARA, um 2300, wird
Asem erwähnt⁠[5630]; um 2000 ist in einem Märchen die Rede von einem
Schurz „mit Asem überzogen“⁠[5631], um 1700 von einem Zauberbuch „mit
Asem beschlagen“⁠[5632]; um 1500 läßt THUTMOSIS III. Asem,
in Beutel gefüllt und in Gestalt von Ringen, aus den Puntländern
(Südarabien und Somali-Gebiet?) herbeiholen⁠[5633]; um 1445 setzt dies
seine Schwester, die Königin HATSCHEPSUT, weiter fort und
befiehlt, zwei Obelisken mit Spitzen aus bestem Asem zu versehen⁠[5634];
im Papyrus HARRIS des 13. Jahrhunderts und in anderen
gleichzeitigen oder späteren Urkunden, Inschriften und Briefen wird
des Asems, des Einkommens an Asem, des „weißen arabischen“ Goldes im
Gegensatze zum „gelben äthiopischen“, auch des „Goldes, Feingoldes,
Weißgoldes, Asems,..“ neben anderen gedacht⁠[5635], usf. Die Verwendung
des Asems war die nämliche wie die des Goldes, dem es zu mancherlei
Zwecken vorgezogen wurde, teils seiner schönen Farbe und des prächtigen
weißlichen Glanzes, teils seiner größeren Härte wegen, die die
Bearbeitung erleichtert.


In Babylon scheint man das Weißgold ebenfalls schon
seit altersher gekannt zu haben, doch sind frühe Zeugnisse
zweifelhafter Natur und selten; ein jüngeres⁠[5636], aus der Zeit
NEBUKADNEZARS II. (605–561), berichtet über Unterschlagungen
„reinen und gemischten Goldes“, welches letztere vermutlich Asem
war; ob als solches auch das „leuchtende Hasmal“ anzusehen ist,
von dem die Schriften des alten Testamentes ein einziges Mal (bei
EZECHIEL) sprechen, steht dahin⁠[5637].


In der Ägäis tritt im 3. Jahrtausend Weißgold ebenso wie Gold
zunächst in Klümpchen (φθοΐδες) auf, später auch in Stangen, Kuchen
und Barren⁠[5638], desgleichen in Troja, in den Schichten um
2500⁠[5639]; die mykenische Periode verwendet es häufig zu
Schmucksachen und Gebrauchsgegenständen⁠[5640].


Die Griechen lernten das Weißgold zuerst in Kleinasien
kennen, woselbst es reichlich vorkommt, u. a. im Flusse Paktolos
bei Sardes (in Lydien), am Tmolos und Sipylos usf.⁠[5641]. Die
Identität des griechischen „Elektron“ mit dem ägyptischen Asem
wies zuerst LEPSIUS nach, zeigte den Unterschied zwischen
ὁ ἤλεκτρος = Elektron, τὸ ἤλεκτρον = Bernstein und ἡ ἤλεκτρος =
Bernstein-Verzierung⁠[5642], und hob hervor, wie schwierig es sei,
das Elektron mancher griechischen Schriftstellen mit Bestimmtheit
sei es auf das Metall, sei es auf Bernstein zu deuten⁠[5643]. Bei
HOMER und in den sog. homerischen Hymnen ist z. B. das
Elektron in den Palästen des MENELAOS⁠[5644] und der
EIRESIONE⁠[5645] offenbar Weißgold, dagegen das der
phönizischen Halsbänder und Schmucksachen⁠[5646] Bernstein; wenn
HELENA für den Tempel der ATHENE zu Lindos einen
Kelch aus Elektron nach dem Maße ihres Busens stiftete⁠[5647], so
kann es sich nur um Weißgold handeln, und von diesem sprechen auch
HESIOD im Gedichte vom „Schild des HERAKLES“⁠[5648],
HERODOT, wo er das lydische Weißgold (χρυσὸς λευκός) dem
gelben, durch Ausschmelzen gereinigten (ἄπεφθος) gegenüberstellt⁠[5649],
sowie SOPHOKLES, der in der „ANTIGONE“ der Bestechung
durch Schätze „sardischen Elektrons und indischen Goldes“ Erwähnung
tut⁠[5650].


Das Wort „Elektron“ hängt nach USENER zusammen mit Ἠλέκτωρ
(ELEKTOR) = dem Strahl, dem Namen eines besonderen Gottes der
Sonne, der sich noch im „HELIOS ELEKTOR“ der epischen Dichtung
erhalten hat, sowie in den Eigennamen ELEKTRYON (Vater der
ALKMENE), ELEKTRYONE oder ALAKTRYONA
(rhodische Göttin), ELEKTRA (vorgriechische Lichtgöttin;
Tochter des ATLAS; bei HOMER noch nicht Tochter
des AGAMEMNON), usf.; Elektros heißt ein an glitzerndem
Wasser reicher Fluß in Kreta, die „elektrische Pforte“ zu Theben ist
die „schimmernde“ (wenn nicht etwa die „südliche“, der Sonne, dem
HELIOS ELEKTOR zugewandte), und so dürfte auch „Elektros“
ursprünglich das Strahlende, dem Sonnenscheine des HELIOS
ELEKTOR Gleichende bedeuten⁠[5651]. Fraglich bleibt, ob der
nämlichen Gruppe von Ausdrücken auch ἀλέκτωρ (Aléktor), ἀλεκτορίς,
αλεκτρυών, zuzuzählen ist, der gelbglänzende, den Sonnenaufgang
verkündende Vogel der Iranier, der Hahn⁠[5652]; KELLER z. B.
will dessen Bezeichnung mit dem persischen al Keter (= der Gekrönte,
cristatus) in Verbindung bringen⁠[5653], WESSELY aber mit dem
ALEKTOR, der bei HOMER noch als Eigenname vorkommt,
später jedoch Kämpfer und Abwehrer bedeutet⁠[5654]. Hiernach glaubt
er auch „Elektros“, den Bernstein, nach dessen Farbe erst hinterher
das Metall benannt sei, von den Wurzelsilben ἀλεκ = „abwehren“ und
τρον = „Mittel zur Tätigkeit“ ableiten zu sollen, so daß „Elektros“
= Abwehrmittel, Amulett, aufzufassen wäre, und nichts mit ἠλέκτωρ zu
tun hätte, das „Mittel zum Glänzen“ ergäbe, statt „Glänzendes“⁠[5655].
SCHRADER hält hingegen eine solche Trennung, die nach allem
Obigen auch sonst vielerlei Schwierigkeiten begegnet, für ganz
unzulässig⁠[5656].


Daß das Elektron aus Gold und Silber besteht und ersteres von letzterem
durch „Wegkochen, Wegbrennen, Wegschmelzen“, d. h. auf metallurgischem
Wege, befreit werden kann, scheint man in Lydien wenn nicht überhaupt
herausgefunden, so doch frühzeitig erkannt und demgemäß die wegen
ihrer Farbe, Härte und Billigkeit schätzbare Legierung auch wieder
durch Zusammenschmelzen ihrer Bestandteile künstlich dargestellt
zu haben⁠[5657]. Die in Lydien zuerst aufgekommenen Münzen wurden
anfangs, etwa gegen 700, aus natürlichem Elektron verfertigt, das
zu solchem Zwecke freilich sehr wenig geeignet war, weil sein Wert
mit der wechselnden Zusammensetzung stark schwankte⁠[5658], — denn
der Silbergehalt beträgt oft nur 6–16%⁠[5659], wobei es einen goldig
hellen, oft aber 33–50% und noch mehr⁠[5660], wobei es einen weißlichen
bis silberweißen Schimmer zeigt; in ägyptischem Elektron sind nach
HULTSCH 27% Silber nachgewiesen⁠[5661], in mykenischem
nach RHOUSOPOULOS 12–24%⁠[5662], in vorderasiatischem nach
BLÜMNER 20–48%⁠[5663],
    nach K. B. HOFMANN⁠[5664]
sowie HULTSCH⁠[5665] 40–50, meist sogar 60%. Der Ersatz
jener Elektron-Münzen durch solche aus reinem Gold und Silber ist
unstreitig ein Verdienst der Lyder, und zwar wurden zunächst nur
größere Stücke, erst weiterhin aber auch Teil- und Scheide-Münzen in
Verkehr gesetzt, wobei das Wertverhältnis Silber: Elektron: Gold =
1 : 10 : 13⅓ betrug⁠[5666]. Die Griechen lernten das Münzwesen zuerst
in ihren kleinasiatischen, unter lydischer Oberhoheit stehenden
Städten kennen⁠[5667], und ihre ersten Geldstücke, z. B. die von Aegina
und von Athen (mit der Eule), bestanden in der ersten Hälfte des 7.
Jahrhunderts ebenfalls aus Elektron, etwas später aber auch schon aus
Silber⁠[5668]; jene von Aegina entsprechen der uralten Gewichtsnorm
des ägyptischen Königs CHUFU von etwa 2800, offenbar wegen
des Handelsverkehrs mit Unterägypten⁠[5669], und eines der ältesten,
aus Elektron bestehenden, zeigt noch den Namen des für seinen Wert
haftenden τραπεζίτης (wörtlich: Bankhalters) und trägt die Umschrift
„Φάνους ἐιμὶ σῆμα“, „Ich bin das Zeichen des PHANES“⁠[5670].


In Etrurien kommt Elektron erst verhältnismäßig spät vor,
in Nordafrika (Karthago) noch später, etwa von 500 an; dort, sowie
in Gallien, stand es lange Zeit hauptsächlich zu Münzzwecken in
Verwendung⁠[5671]. In Rom lebt das Elektron, das fast allerorten
vermöge der Fortschritte der Metallurgie schon frühzeitig durch das
reine Gold und Silber stark zurückgedrängt wurde, vorwiegend nur in der
Litteratur fort: VERGIL erwähnt es bei der Beschreibung des
von VULKAN für AENEAS verfertigten Schildes⁠[5672];
PLINIUS stellt allerlei Angaben zusammen⁠[5673]; SILIUS
ITALICUS (25–100 n. Chr.) sagt im Gedicht vom „Punischen Kriege“:




  
    „Spaniens Boden erglänzt vom Doppelmetall des Elektrons“⁠[5674];

  






die „Sibyllinen“ rühmen die Freigebigkeit Kaiser HADRIANS
(117–138), „der Gold und Elektron verschenkte“⁠[5675];
PAUSANIAS spricht von dem „aus Gold und Silber gemischten
Elektron“⁠[5676]; Kaiser JULIANUS APOSTATA erzählt in den um
362 verfaßten „Cäsaren“ gelegentlich einer Götter-Versammlung: „Der
Sitz des SATURN war schimmernd schwarzes Ebenholz, der des
ZEUS war heller als Silber, jedoch blässer als Gold, — ob
man aber den Stoff Elektron benennen soll, oder wie sonst, wußte mir
HERMES nicht ganz genau der Wissenschaft der Metallkunde
gemäß anzugeben.“ — In jüngerer, byzantinischer Zeit wurde auch das
glänzende Email als „Elektron“ bezeichnet⁠[5677], — so z. B. übersandte
Kaiser JUSTINIAN (518–527) dem Papste HORMISDAS
(514–523) „gabatum electrinam“, einen emaillierten Kelch⁠[5678] —, und
in noch späterer heißt selbst ein glänzender Firnis „Elektron“, so
z. B. bei STEPHANOS MAGNETES gegen 1100⁠[5679].


Während des Mittelalters, und noch in der Neuzeit, versteht man unter
Elektron nicht selten Gemische aus beliebigen Metallen, nicht bloß
aus edlen, wenngleich diese vorwiegend in Betracht kommen. PETRUS
MARTYR erzählt, man habe bei Auffindung Cubas daselbst eine
große Menge Elektron erbeutet, dessen Herkunft nicht zu erfahren
war⁠[5680]; es ist dies das nämliche Metall, das nach dem Berichte der
ersten Entdecker auch die Bewohner Haïtis und verschiedener kleiner
Antillen unter dem Namen „Guanin“ besaßen, und dessen Proben nach
HUMBOLDT 56% Gold, 19% Silber und 25% Kupfer, oder 63% Gold,
14% Silber und 19% Kupfer enthielten⁠[5681]. Noch der Predigermönch
LABAT teilt mit, daß gegen 1700 die Eingeborenen Westindiens
das Wort „Caracoli“ für ihren Halsschmuck gebrauchten, aber auch
für das zu seiner Verfertigung dienende, schöne und glänzende
Metall, das angeblich zusammengeschmolzen werde aus Gold, Silber und
Kupfer, „die sie alle drei sehr rein haben“, das aber vielleicht
auch ein Naturprodukt sei und jedenfalls von den Europäern nur sehr
unvollkommen nachgeahmt werden könne⁠[5682]. Den Anlaß zur Darstellung
solcher Gemische gab hier wie allerorten die zu große Weichheit des
reinen Goldes, die seine Bearbeitung in hohem Grade erschwert. — In
dem vor 1500 verfaßten „Wunderbuche“ des Abtes TRITHEMIUS
überliefert dieser „Electrum magicum“ als Namen einer aus allen
sieben Metallen bestehenden, daher äußerst zauberkräftigen
Legierung, „die sich die Araber und Ägypter von den Chaldäern
aneigneten“⁠[5683]; Ringe von geheimer Kraft, aus der nämlichen
Legierung bereitet „während einer Konstellation des Merkur und
Saturn“, rühmt PARACELSUS⁠[5684], dergleichen Ringe und Taler
der etwas spätere THURNEISSER⁠[5685], und einen unfehlbaren
„magischen Degen“ aus Elektron noch SCHWENTER
    1636⁠[5686].
— Der Merkwürdigkeit halber sei schließlich der Tatsache gedacht,
daß nordamerikanische Anhänger der Doppelwährung noch vor einigen
Jahrzehnten die Prägung von Dollars aus einer Elektron-Legierung
empfahlen⁠[5687].


Auf das, so oft mit dem metallischen „Elektros“ zusammen genannte,
oder mit ihm verwechselte „Elektron“, den Bernstein, des
näheren einzugehen, ist an dieser Stelle ausgeschlossen, und es muß
genügen, hier nur auf einige, für weiter unten zu erörternde Fragen
wichtige Hauptpunkte seiner Geschichte hinzudeuten, im übrigen aber
auf die einschlägige, zwar kurzgefaßte, aber sehr inhaltreiche Schrift
WESSELYS zu verweisen⁠[5688].


Im nördlichen Mitteleuropa ist Bernstein bereits während der älteren
Steinzeit nachweisbar, zuweilen sogar in recht beträchtlichen Mengen,
die hauptsächlich das große Bernsteingebiet West-Dänemarks, zum Teil
aber auch das Ostpreußens lieferte⁠[5689]; in der jüngeren Steinzeit,
und nach deren Ende, etwa von 2000 ab, wird er jedoch daselbst
selten, zugleich aber im südlichen Mittel- und in Süd-Europa, die ihn
vorher kaum kannten, unerwartet häufig; fraglos hängt dies mit dem
Eindringen von Gold, vor allem aber von Bronze, zusammen, für die
er das vornehmlichste, ja oft einzige Tauschmittel darstellte, so
daß ihn WESSELY mit vollem Recht „eine eminent europäische
Kulturerscheinung der prähistorischen Zeit“ nennt⁠[5690]. Ein Austausch
geschätzter Waren von Volk zu Volk vollzog sich offenbar allerorten
schon in weit früheren Perioden, als man zumeist anzunehmen
pflegt, wovon für das zentrale Europa das Vorhandensein von Muscheln
des Mittelmeeres in Funden aus der älteren Steinzeit Zeugnis ablegt,
für das zentrale Nordamerika aber jenes von Schnecken und Muscheln des
atlantischen Ozeans im Inhalte der sog. „Mounds“ am Mississippi⁠[5691].
Auf solche Weise gelangte auch der Bernstein spätestens gegen etwa
1600 an die Küsten des westlichen Mittelmeeres, von wo ihn die
Phönizier bald darauf nach dem Osten brachten⁠[5692], so daß das
vereinzelte Vorkommen von Bernsteinperlen in vorderasiatischen und
assyrischen Grabstätten aus der Zeit vor und seit 1500⁠[5693] und
das reichliche in den mykenischen Kuppelgräbern gegen 1100⁠[5694],
sowie in den jedenfalls noch erheblich jüngeren kaukasischen Gräbern
nächst Koban⁠[5695], nicht wundernehmen kann. Ein Hauptweg, den
der aus dem Norden kommende Bernstein einschlug, führte über die
Rheinlande und rheinaufwärts, oder über Gallien und rhoneabwärts
nach dem Po-Gebiete des östlichen sowie nach den Küstenstrichen des
westlichen Norditaliens⁠[5696]. An diese, ursprünglich vorwiegend
von Ligurern bewohnten Gegenden knüpfen sich bei den Griechen, —
jedoch noch nicht bei HOMER, der Bernsteinschmuck in den
Händen phönizischer Kaufleute erwähnt⁠[5697] —, die Sagen über die
Schwestern des PHAETON, die, an der Mündung des Eridanos
(Po) in Pappeln verwandelt, Bernstein-Tränen vergießen, sowie die über
das λυγκούριον (Lynkúrion), den zu Bernstein verhärtenden Harn (οὔρον,
Uron) des Luchses (λύγξ, Lynx), den dieses boshafte Tier den Menschen
nicht gönnt und deshalb in der Erde verscharrt. Letztere Fabel erklärt
sich aus einer mißverständlichen Volksetymologie, indem λιγούριον
δάκρυ, die „ligurische Träne“, oder das abgekürzte „Ligurion“, zu
„Lynkurion“ entstellt, und dieses als „Harn des Luchses“ gedeutet
wurde⁠[5698]. Derlei, schon dem THEOPHRASTOS (um 320 v. Chr.)
geläufige Märchen⁠[5699] erhielten sich bis in das späte Altertum
lebendig, — noch LUKIAN stellte sie in seiner Abhandlung „De
electro“ zusammen⁠[5700] —, und gingen dann in gleicher Weise in die
Litteratur des Mittelalters, ja die der Neuzeit über, so daß z. B.
RUELLIUS, der 1543 sein großes Pflanzenwerk herausgab, nicht
verabsäumt, sie anzuführen, wo er von den „drei Arten des Elektrons“
spricht, „dem natürlichen, dem künstlichen und dem Bernstein“⁠[5701].


Daß man sich über das Wesen des Bernsteins als verhärtetes
Baumharz seit altersher klar war, beweist u. a. die Behauptung des
KTESIAS (um 415 v. Chr.), daß das an Schätzen jeglicher
Art überreiche Indien auch die Bäume hervorbringe, auf denen der
Bernstein „wächst“⁠[5702], — eine Behauptung, die, weitergegeben
durch AELIAN⁠[5703] und den spätbyzantinischen MANUEL
PHILES⁠[5704] (13. Jahrhundert, zur Zeit des Kaisers MICHAEL
PALAEOLOGUS), ihren Weg in die gesamte abendländische Litteratur
nahm⁠[5705]. — Was die Herkunft des Bernsteins betrifft, so wußte man
ebenfalls schon frühzeitig, daß ihn nicht die Küsten Liguriens oder des
westlichen Mittelmeeres erzeugen, aus deren Häfen ihn die Phönizier
zuerst heranholten, sondern gewisse, in äußerster Ferne gelegene
Inseln; bei den späteren Griechen heißen sie Elektriden,
unter welchem Namen sie auch PLINIUS⁠[5706], und noch um 400
n. Chr. MARTIANUS CAPELLA kennen und als „Insulae Electrides,
in quibus electrum gignitur“ (die den Bernstein hervorbringen)
anführen⁠[5707], bei den Römern aber, z. B. bei PLINIUS,
„Insulae glaesariae prope Brittaniam“, „Glas hervorbringende Inseln,
gelegen unweit Britanniens“⁠[5708], d. s. die dem westdänischen Gebiete
vorgelagerten Inseln der Nordseeküste. Glaes, latinisiert glaesum oder
glaessum = Glas, Glast, Glanz, war offenbar der alte einheimische Name
des Bernsteins⁠[5709], den erst in späterer Zeit „dessen Surrogat- und
Konkurrenz-Artikel an sich riß“, das gewöhnliche Glas⁠[5710]; Glasperlen
sind in Mitteleuropa während der reinen Bronzezeit noch sehr selten,
und Funde wie in einem Pfahlbau von ungefähr 1500 zu Wollishofen
(Schweiz) stehen vereinzelt; gegen Ende dieser Periode, etwa seit
dem 12. und 11. Jahrhundert, erweisen sie sich aber, oft zusammen
mit Silber und Eisen, schon ziemlich verbreitet⁠[5711], — es sind
gegenwärtig etwa 25 nordeuropäische Funde orientalischer Glasperlen
bekannt⁠[5712] —, und die Bezeichnung des Bernsteins, Glas, ging dann
allmählich auf die neue Ware über. Das Bernsteingebiet Ostpreußens
betraten die Römer, wie PLINIUS⁠[5713] berichtet, erst zur
Zeit NEROS; der von ihm angeführte lateinische, richtiger
latinisierte Name „Sucinum“ oder „Succinum“ leitet sich von einem
in jener Gegend gebräuchlichen einheimischen ab, der sich noch im
lettischen „Sakai“ (eigentlich = Harz) erhalten hat⁠[5714], und steht
vielleicht auch mit dem nach PLINIUS bei den Ägyptern und
Skythen üblichen „Sacal“ und „Sacrium“ im Zusammenhang.


Zum Schlusse sei noch erwähnt, daß zur Lösung der für die Beurteilung
von Funden oft entscheidenden Frage nach der Herkunft des zugehörigen
Bernsteins die chemische Analyse wichtige Anhaltspunkte liefert: von
anderen charakteristischen Produkten abgesehen ergibt z. B. unter
sonst gleichen Umständen der Ostsee-Bernstein 65–80% Bernsteinsäure,
der zuweilen in Sizilien vorkommende nur 1–16%, der Nordsee-Bernstein
aber einen Betrag von mittlerer Höhe; diese, schon vor längerem
entdeckten, nachher aber wieder angezweifelten Tatsachen, haben in
neuerer Zeit durch die genauen vergleichenden Untersuchungen von
REUTHER⁠[5715] ihre endgültige Bestätigung erfahren.




4. Kupfer.





Da das Kupfer an verschiedenen Stellen beider Hemisphären in gediegenem
Zustande vorkommt, u. a. in kleineren abgerundeten Körnern im
Ural⁠[5716], in größeren Stücken und Klumpen in Sibirien, am Altai, im
nordöstlichen Asien, sowie in Mexiko⁠[5717], in sehr bedeutenden Massen
aber am Oberen See in Nordamerika, woselbst es abbauwürdig unmittelbar
zutage tritt⁠[5718], da es ferner glänzend, dehnbar, biegsam, auch
in der Kälte hämmerbar und leicht zu bearbeiten ist, so zählt es
zu den am längsten bekannten und schon frühzeitig weitverbreiteten
Metallen⁠[5719].


Die Indianer am Obersee z. B. sollen es „seit jeher“ verstanden haben,
aus dem gediegenen Kupfer, — das sie, neben den zum Tätowieren
dienlichen Eisenoxyden, dem Boden auch vermöge oberflächlicher
Schurfarbeiten abgewannen⁠[5720] —, durch kaltes Hämmern und Treiben
allerlei Schmucksachen und Werkzeuge anzufertigen⁠[5721]; solche gaben
sie auch im Tauschhandel an benachbarte Stämme weiter, bei denen
Kupferschmuck eine ähnliche Rolle spielte wie bei den Bewohnern des
südlichen Ostafrikas zur Zeit VASCO DE GAMAS⁠[5722], bei den
Hottentotten des Kaplandes im 18. Jahrhundert⁠[5723] und bei manchen
Völkern Neuguineas noch gegenwärtig⁠[5724]. Immerhin betrachteten
aber die Indianer das Kupfer ursprünglich doch als Errungenschaft
einer verhältnismäßig jüngeren Zeit, es durfte daher nicht bei
religiösen und Kult-Handlungen angewandt werden, z. B. nicht beim
sog. „Seelentanze“⁠[5725], während es hinwiederum später, als auch
andere Metalle bekannt wurden, selbst als „uralt“ galt und kultischen
Rang erhielt, so daß man z. B. bei der sakralen Zerimonie des „ersten
Haarabschneidens“ nur kupferne Messer für zulässig ansah⁠[5726].


Die falsch gestellte und daher in dieser Form unlösbare Frage, ob die
Menschen früher Kupfer oder Eisen in Benützung genommen hätten, ist
oftmals, nicht selten aber ohne ausreichende Sachkenntnis behandelt
worden⁠[5727]. An dieser Stelle sei vorerst nur bemerkt, daß Kupfer,
trotz seines hohen Schmelzpunktes von 1135°, aus oxydischen und
schwefelhaltigen Erzen leichter abscheidbar ist als Eisen,
daß stark schwefelhaltige Erze unter gewissen Umständen sogar von
selbst metallisches Kupfer auszusondern vermögen⁠[5728], daß sich die
metallurgische Gewinnung und die mechanische Verarbeitung des Kupfers
sicherer und müheloser vollzieht als die des Eisens⁠[5729], endlich
daß eine erforderliche weitere Reinigung durch „Garmachen“⁠[5730]
jedenfalls bei Rohkupfer weitaus einfacher verläuft als bei Roheisen.
Vielfach hat man früher aus diesen Tatsachen den Schluß gezogen, daß
sich überall und allerorten der Steinzeit zunächst eine Kupfer-,
sodann eine Bronze- und erst zuletzt eine Eisenzeit angereiht habe;
man glaubte, ihn einerseits durch die gemachten Funde bestätigt zu
sehen, andererseits durch die antiken Überlieferungen von einem
ehemaligen Kupfer- oder Bronze-, richtiger „Erz“-Zeitalter⁠[5731],
ferner durch die große Rolle des Erzes in Aberglauben und Kult⁠[5732],
durch den Übergang der Bezeichnung χαλκεύς (Chalkeús) vom Kupfer-
und Erz- auf den Eisen-Schmied, usf. Spätere Untersuchungen erwiesen
indessen, daß diese Folgerung viel zu weitgehend und in solcher
Allgemeinheit ebenso unzutreffend ist wie die zugunsten des Eisens
lautende entgegengesetzte. Eine in allen Ländern und bei allen Nationen
gleichartige, oder gar gleichzeitig einsetzende und fortschreitende
Entwicklung erscheint völlig ausgeschlossen, vielmehr hängt deren
Richtung und Verlauf von den verschiedensten Bedingungen ab, namentlich
von den örtlich gegebenen: bei gewissen Völkern, z. B. zahlreichen
afrikanischen, ist daher eine der Eisenzeit vorhergehende Kupferzeit
gar nicht nachweisbar; bei anderen, z. B. einigen westasiatischen, mag
das Kupfer, oft schon frühzeitig mit der Bronze vergesellschaftet,
zweifellos eine langandauernde Rolle gespielt haben; bei noch anderen,
z. B. manchen europäischen, bildet die Kupferzeit anscheinend nur eine
verhältnismäßig kurze Übergangsperiode zwischen Stein- und Eisenzeit,
unter ganz vorwiegender Anlehnung an erstere⁠[5733].


In Ägypten finden sich schon in den vorgeschichtlichen, tief in
das 5. Jahrtausend zurückgehenden Hockergräbern der älteren Steinzeit
vereinzelte Geräte aus Kupfer⁠[5734], das aller Wahrscheinlichkeit
nach dem Gebiete des Sinaï entstammte⁠[5735]; dort standen schon
damals im Wadi Maghâra (Höhlental) erst einige wenige, alsbald aber
zahlreichere kleine Öfen in Tätigkeit, für deren Betrieb der hohe
Schmelzpunkt des Kupfers eine künstliche Luftzufuhr durch einfache
Blasebälge zur unabweisbaren Voraussetzung macht⁠[5736]. Den Rohstoff
bildeten die dort reichlich vorhandenen, erdigen, leicht schmelz-
und reduzierbaren Kupfererze⁠[5737], die hauptsächlich aus basischen
Karbonaten, Phosphaten und Hydrosilikaten bestehen und eingesprengte
Lager von Mafek (Grünstein, Malachit), Chesbet (Blaustein, Türkis; dort
ein schwach kupferhaltiges Tonerde-Phosphat), Hämatit (Roteisenstein)
und Pyrolusit (Braunstein, Mangansuperoxyd) führen⁠[5738]; sie zeichnen
sich durch einen bedeutenden, oft einige Prozente erreichenden Gehalt
an Arsen aus, der das Kupfer, das in reinem Zustande weich und
strengflüssig ist, leichter schmelzend, härter und besonders geeignet
für Werkzeuge macht⁠[5739]. Immerhin ist das Gestein im ganzen ziemlich
arm an Kupfer, daher mußte dessen Gewinnung, bei der das gesamte Eisen
in die Schlacke ging⁠[5740], viele Arbeit und große Kosten verursachen,
die sich nur durch den außerordentlich hohen Wert des Metalles zur
Stein- und Holzzeit bezahlt machen konnten⁠[5741]. Die ältesten, im Wadi
Maghâra gefundenen Bruchstücke von Werkzeugen bestehen aus recht reinem
Kupfer, namentlich aus dem härteren arsenhaltigen⁠[5742], und sollen
hierdurch von jenen zu unterscheiden sein, die in späterer Zeit aus
dem Metall einiger im eigentlichen Ägypten (im Fayum?) gelegenen Gruben
dargestellt wurden⁠[5743].


Bis gegen Ende des 4. Jahrtausends gewann das Kupfer nur sehr
langsam Boden, so daß von einer merklichen Verdrängung der Steingeräte
frühestens zur Zeit der Thiniten die Rede sein kann, also etwa um
3000⁠[5744]. Seither scheinen die Fortschritte aber raschere gewesen
zu sein; im Totentempel des Königs SAHURE bei Abusir, der
gegen 2500 errichtet ist, wurde z. B. eine 400 m lange Wasserleitung
aufgedeckt, deren Röhren, bei 4 cm Durchmesser und 1 mm Wandstärke,
aus getriebenem Kupfer angefertigt sind⁠[5745]; eine Statue des der
6. Dynastie zugehörigen Königs PEPI I., gleichfalls um
2500, besteht aus getriebenen und vernieteten Kupferplatten⁠[5746]
und ein Szepter dieses Herrschers aus reinem Kupfer⁠[5747]. Das
nämliche gilt von einigen anderen aus der Zeit des alten Reiches
herrührenden Fundstücken⁠[5748], meist Waffen, Kunstgegenständen und
Werkzeugen⁠[5749], welche letzteren zum Teil bis 4% Arsen enthalten und
sich daher durch bedeutende Härte auszeichnen⁠[5750]. Nicht zulässig ist
jedoch der Schluß, daß umgekehrt alles aus reinem Kupfer Hergestellte
dieser ältesten Periode angehöre, denn für viele Zwecke, besondere
für kultische, dauerte die Benützung des Kupfers noch bis in späte
Zeiten hinein fort⁠[5751]. Um 2300 werden Lanzen mit Spitzen aus Kupfer,
neben Pfeilen mit solchen aus Feuerstein gemalt⁠[5752]; gegen 2000
erwähnen die Verfasser gewisser Gedichte „Türen aus Kupfer“, und die
der „Altägyptischen Sagen“ die Schätze des Sinaï an Kupfer⁠[5753], das
sich auch als unreines schwarzes (chomt kemi) und als reines rotes,
in Gestalt von faustgroßen Stücken, Platten, Barren und Ziegeln
(dobe) annähernd gleichen Gewichtes verschiedentlich abgebildet
findet⁠[5754]. Was unter dem mehrfach erwähnten Kupfer „von der Farbe
des Ein-Drittel-Goldes“, oder „des Goldes dritter Güte“ zu verstehen
ist, bleibt vorerst ungewiß⁠[5755]. Vieles Kupfer gelangte unter der
Regierung THUTMOSIS III. (1501–1447) nach Ägypten, und zwar
aus Cypern⁠[5756]; was aber die Berichte dieses ruhmredigen Herrschers
als „Abgaben des Königs von Asiy“ (Cypern) erwähnen und als „Barren,
dargebracht von den Keftiu“ (Kretern) im Bilde vorführen⁠[5757],
das erweisen die in Tell-el-Amarna entdeckten Briefe aus der Zeit
AMENOPHIS IV. (1375–1358) als die zu eigentümlich gestalteten,
viereckig geschweiften Barren und Platten geformte Handelsware aus
Kupfer und Bronze, die um 1500 von den erwähnten Inseln her nach
allen Weltgegenden verschifft wurde und insbesondere in Ägypten einen
Gegenstand steter Nachfrage bildete⁠[5758]. Trotz dieser verstärkten
Einfuhr blieb übrigens Kupfer sehr teuer; noch unter RHAMSES
II. (1348–1281) war es so kostbar, daß der König den Göttern u. a.
auch Geschenke an Kupfer darbrachte, daß es neben Gold und Silber
die Schatzkammern der Tempel füllte und gleich den Edelmetallen zur
Bezahlung in Arabien eingekaufter Luxuswaren diente⁠[5759].


Für die sehr alte Bekanntschaft der Sumerer mit dem Kupfer
spricht schon der Umstand, daß bei ihnen unter den Namen der Metalle
allein der des Kupfers, urudu, mit keinem zusammengesetzten
Ideogramm geschrieben wird⁠[5760]; von den Metallgöttern, die die
Sumerer nach LENORMANT verehrten, soll der Gott des Kupfers
der wichtigste und hervorragendste gewesen sein, und in Hymnen und
Inschriften begegnet man nicht selten Sätzen wie „Dein Ruhm strahle wie
Kupfer in hellem Glanze“, „Dein Übel zerrinne wie geschmolzenes Kupfer“
u. dgl. mehr⁠[5761]. In den ältesten Schichten der Ruinen von Telloh
fanden sich u. a. eine große Lanzenspitze des Königs LUGAL
von Kisch, der gegen 2900 den König von Telloh bekriegte⁠[5762],
eine Votiv-Tafel und -Statue⁠[5763], sowie verschiedene Hacken und
Geräte, sämtlich aus reinem Kupfer⁠[5764], und ebensolche Götterbilder
und Gefäße kamen aus den vermutlich gleichalterigen Gräbern in Ur
zutage⁠[5765]; da aber in beiden Fällen die kupfernen Gegenstände auch
schon von bronzenen begleitet werden, so ist eine reine Kupferzeit
für Sinear bisher nicht nachgewiesen⁠[5766]. Das Metall einer Statue
des Königs BUR-SIN von Ur (um 2600?) enthält 82% Kupfer und
18% Blei, und auch Kupfer mit 3% Eisen kommt vor⁠[5767], doch lassen
solche Zusätze keinen bestimmten Schluß auf eine spätere Herkunft zu,
denn eine Statue des Königs RIN-SIN z. B. (um 2200?) besteht
wieder aus ganz reinem Kupfer⁠[5768]. Zur Zeit GUDEAS, um
2300, lieferte Kimâs (am oberen Euphrat?) vieles Kupfer⁠[5769], und
unter HAMMURABI und SINGARID, der einen Höchstpreis
für dieses Metall festsetzte⁠[5770], war es billig und diente nur zur
Herstellung von Geräten, Instrumenten (auch medizinischen)⁠[5771],
sowie Werkzeugen, u. a. der sog. Doppelbeile, deren Bestimmung aber
auch in anderer Weise ausgelegt wird (s. unten). Noch später, im 16.
Jahrhundert, erscheinen Kupfer- und Bronze-Gegenstände unter den
Ausfuhrwaren Babyloniens nach Vorderasien, z. B. nach Syrien⁠[5772].


Die Ägäis weist im Palaste von Knossos auf Kreta Metalle nicht
in den ältesten, bis gegen 4000 zurückreichenden Schichten auf, wohl
aber in den der Zeit um 3000 angehörigen, und zwar hauptsächlich
Kupfer (u. a. Schmucksachen aus Kupferdraht, die das Spiralmotiv
zeigen), nach einigen aber auch schon etwas Bronze, so daß eine reine
Kupferperiode nicht gesichert erscheint⁠[5773]. Die Heimat jenes Kupfers
ist aber nicht das metallarme Kreta selbst, sondern offenbar Cypern,
das an der südwestlichen Küste zahlreiche und sehr ergiebige Fundorte
besitzt, während des gesamten Altertumes wegen seiner reichhaltigen
Minen und seiner vortrefflichen Erzeugnisse berühmt war und von der
Sage zur eigentlichen Heimstätte des Bergbaues und der Metallurgie
gestempelt wurde⁠[5774]: sollen doch, wie noch SERVIUS (5.
Jahrhundert n. Chr.) überliefert, die Korybanten zuerst in Cypern
die reichen Erze des Berges Koryum entdeckt und aus ihnen Kupfer
auszuschmelzen gelehrt haben⁠[5775]. Sehr frühzeitig, schon um 3000, war
in Cypern das Kupfer vorherrschend und diente an Stelle des Steines
zur Erzeugung von Waffen und Geräten, ohne daß jedoch auch hier eine
scharfe Trennung von Kupfer- und Bronzezeit möglich wäre⁠[5776]. Alsbald
werden auch gewisse charakteristische Formen nachweisbar, z. B. die
der Doppelaxt und der eigentümlich gestalteten, nach kyprischen Minen
(von 608 g) oder deren Vielfachen ausgewogenen Barren⁠[5777], die
bereits während der ersten Hälfte des 3. Jahrtausends zur Ausfuhr
gelangen; wer diese vermittelte, von wann an die Phönizier an ihr
teilhatten, ob diese wirklich gerade Cypern erst nach der
mykenischen Zeit eifriger besuchten⁠[5778] und ob sie es waren,
die sodann das cyprische Kupfer zuerst nach Ägypten brachten (s. oben),
ist ungewiß⁠[5779]. Bald nach etwa 1600, sei es infolge politischer
Verhältnisse und des Niederganges der mykenischen Kultur, oder der
Fortschritte der Nautik, scheint Kreta zur wichtigsten Schiffsstation
des ägäischen Meeres und zum Mittelpunkte des gesamten Kupfermarktes
aufgestiegen zu sein; dies erklärt die ganz außerordentliche
Verbreitung des Kupfers in Gestalt von Barren kretischen Gewichtes (der
Mine von 618 g und ihrer Vielfachen), sowie von Doppeläxten⁠[5780],
betreff derer vielleicht auch ein Zusammenhang mit der hohen sakralen
Bedeutung der λάβρυς (Lábrys, Doppelaxt) in Kreta anzunehmen ist⁠[5781].


In Troja tragen die untersten Schichten (um etwa 3300) noch
völlig steinzeitlichen Charakter, scheinen aber bereits vereinzelte
kupferne Erzeugnisse zu enthalten, z. B. sehr dünne Messer⁠[5782]; die
folgenden führen Geräte aus Kupfer, auch gegossene, schon ziemlich
häufig⁠[5783], gleichfalls aber bereits solche aus Bronze, so daß auch
hier von einer reinen Kupferzeit nicht wohl die Rede sein kann⁠[5784].
Grabstätten vom Charakter der sog. trojanischen Kultur aus der Zeit
um 2000 finden sich auch in einigen Gegenden des inneren Kleinasiens
und sind dort nicht minder reich an kupfernen Werkzeugen, Messern und
Nadeln⁠[5785].


Die mykenische Zeit um 2000 besaß eine ausgebildete
Kupferindustrie, verstand das Kupfer nicht nur kalt zu hämmern und zu
gießen, sondern auch zu schmieden, zu treiben, zu löten, zu dünnen
Blechen zu schlagen, zu feinen Fäden zu ziehen, usf., und bildete
einen ihr eigentümlichen Dekorationsstil aus⁠[5786]; Stücke, wie die
große zu Mykene gefundene Kanne, oder wie die Dolche, die aus einem
Kupferkerne mit einer Überfangschicht schwarzen Schwefelsilbers
und eingelegten Figuren aus Gold oder Elektron bestehen, sind als
hervorragende Leistungen des Kunstgewerbes anzusehen⁠[5787]. Der
χαλκεύς (Chalkeús), ursprünglich einfach ein Bearbeiter des Kupfers,
später auch Kupfer-Gießer, war nunmehr zum eigentlichen Kupferschmiede
geworden⁠[5788].


Die Griechen lernten vermutlich auch das Kupfer (Chalkós)
durch die Phönizier kennen, die es anfangs als Händler brachten,
hauptsächlich aus Cypern, später aber auch die ersten Bergwerke in
Gang setzten, u. a. die zu Chalkis auf Euböa⁠[5789]; wenn in der
Odyssee⁠[5790] MENTES nach dem kupferreichen (πολύχαλκος)
Temesos fährt, um dort Kupfer einzutauschen, so hat man hierunter nicht
Temesos in Unteritalien zu verstehen (obwohl es auch dort Kupfergruben
gab), sondern Temesos auf Cypern⁠[5791], wobei zu bemerken ist, daß
sich der Name beider Städte vom phönizischen (semitischen)
tamassos = Schmelzhütte ableitet⁠[5792]. Das Wort χαλκός weist übrigens
nach CURTIUS nicht allein oder vorzugsweise auf Kupfer hin,
sondern eher auf Metall überhaupt, und könnte mit dem semitischen
chalaqa = bearbeiten in Verbindung stehen⁠[5793]. Hierzu würde es
stimmen, daß (wie erwähnt) χαλκεύς anfangs nichts weiter ist als ein
„Bearbeiter“ des Kupfers, später aber, so schon bei HOMER,
auch der irgend eines anderen Metalles⁠[5794]; als möglich wird aber
auch ein Zusammenhang zwischen χαλκός, dem Kupfer, und χάλκη, der
Purpurschnecke, hingestellt, und zwar mit Beziehung auf die gemeinsame
Farbe, nach der beide die „Roten“ hießen⁠[5795]. Doch bezeichnet χαλκός
fast von Anbeginn an ebensowohl das rote Kupfer wie die goldfarbige
Bronze (Erz), so daß die meisten Litteraturstellen, selbst die berühmte
hesiodische, die vom „Zeitalter des Erzes“ berichtet, eine gewisse
Unklarheit darüber walten lassen, welches von beiden Metallen im
Einzelfalle gemeint sei.


In Italien stehen die Etrusker sehr frühzeitig im Besitze
reichlichen Kupfers, das sie zum Teil aus den ergiebigen, aber bald
erschöpften Gruben der Insel Elba erhielten, zum Teil auf dem Wege des
Seehandels⁠[5796]. Kupfer-Bergwerke waren außerdem in der lokrischen
Ansiedlung Temesos (Temesa) vorhanden, sowie an verschiedenen anderen
Stellen der Halbinsel⁠[5797]; spät (kaum vor 500 v. Chr.) und
verhältnismäßig spärlich findet sich Kupfer in den Grabstätten der
Po-Ebene⁠[5798], was aber vielleicht nur auf besonderen Zufällen beruht.
Im mittleren Italien ist Kupfer, als vorgewogenes Brocken-Kupfer, „aes
rude“ oder „raudus“, schon seit dem 9. Jahrhundert ein wichtiger,
später aber bis zum 3. Jahrhundert herab, ein fast allgemeiner
Wertmesser; allmählich treten hierbei an die Stelle der ungeformten
Brocken Kupfer-Stücke oder -Barren, die schließlich auch gemustert
und wie die römisch-campanischen mit eingepreßten schönen Bildern von
Schweinen oder Stieren verziert werden (daher pecunia = Geld, von
pecus = Vieh, das ursprünglich in natura zur Bezahlung diente). Diese
Umstände machen die einflußreiche Rolle erklärlich, die Worte spielten
wie pendere (zahlen; eigentlich abwägen) und die von aes abgeleiteten
aestimare (bewerten, schätzen; eigentlich mit Erz aufwägen), aerarium
(Erz-Schatz), u. dgl. mehr⁠[5799]. Wie χαλκός, so bedeutet übrigens
auch aes sowohl Kupfer wie Bronze, und es läßt sich nicht stets
ohne weiteres entscheiden, welches von diesen. — Die Inseln des
westlichen Mittelmeeres sollen in ältester Zeit, früheren Vermutungen
entgegen, nicht viel Kupfer erzeugt haben, ganz außerordentliche
Mengen besaß hingegen Spanien, vor allem in den Minen der
asturischen Gebirge bei Oviedo, deren Halden bis in das zweite
Jahrtausend zurückreichen⁠[5800], sowie in jenen der Sierra Morena; aus
Tartessos, das die einen für den Namen einer Stadt, die anderen für die
Bezeichnung der ganzen Südwestküste erklären, holten es die Phönizier
schon seit Beginn ihrer Fahrten nach dem Westen, und es war wohl die
älteste und damals wichtigste Ausfuhrware des Landes.


Über das Auftauchen des Kupfers in Mitteleuropa gehen die
Meinungen der Forscher noch stark auseinander. Schon in Grabresten,
die noch der reinen Steinzeit (um etwa 2500) angehören, finden
sich vereinzelt aus kupfernen Perlen oder Drähten hergestellte
Schmucksachen, die allem Anscheine nach dem Südosten Europas
entstammen⁠[5801]; bekannter wird das Kupfer aber erst gegen 2000
und gewinnt, durch Einwanderer oder Tauschhändler aus dem Südosten
herangebracht, weitere, jedoch nur langsame Verbreitung⁠[5802], teils
in Gestalt von Spangen, Ringen u. dgl., teils in der von Barren und
Beilen⁠[5803]. Diese, namentlich die Doppelbeile, die ihren ersten
Ursprung von sumerisch-babylonischem Boden her genommen haben
sollen⁠[5804], scheinen nach FORRER zuerst aus Cypern, seit
etwa 1300 aber aus Kreta gekommen zu sein und zeigen dementsprechend
anfangs die cyprischen, später die kretischen charakteristischen Formen
und Gewichte⁠[5805]. REGLING glaubt zwar, daß FORRER
seine Befunde nicht selten „phantastisch verwertet habe“⁠[5806],
gibt aber doch zu, daß die vermutlich cyprischen Doppelbeile der
sog. Depot- oder Massenfunde, deren etwa 20 aus ganz Mitteleuropa
bekannt sind, zum Teil eingeschlagene Fabriks- oder Gewichtsmarken
tragen und daher „in einigen Fällen justiert worden sind⁠[5807]; er
betrachtet übrigens diese „praktisch unbenützbaren Formen“ nicht als
Werkzeuge, sondern als „Metall in gebrauchsfähiger Gestalt“, im Sinne
von Wertgegenständen oder Geldvorräten, etwa wie die späteren eisernen
„Spieße“ der Spartaner, die ὄβελοι oder ὀβελίσκοι (Obelisken)⁠[5808].
Nach Nordeuropa verbreiten sich die nach kretischen Minen abgewogenen,
0,5–3 kg schweren Barren und Doppeläxte nur sehr langsam⁠[5809], so daß
dort die eigentliche Kupferzeit erst erheblich später einsetzt als in
Mitteleuropa, wo sich z. B. um 2000 in den Pfahlbauten des Mondsees
schöne Äxte aus reinem Kupfer bereits in größerer Zahl vorfinden⁠[5810];
erst im Verlaufe dieser Kupferzeit, die in Mitteleuropa etwa von 2000
bis 1800 währt, lernt man daselbst zunächst Kupfer, und zwar fertig
zugebrachtes, selbst zu gießen und nach dem Vorbilde der noch lange
in Benützung bleibenden Steingeräte zu formen⁠[5811], schließlich
aber vielleicht auch schon, aus seinen Erzen an Ort und Stelle zu
gewinnen. Ob indessen die Annahme zutrifft, daß für Kupfer-Bergbau
und -Verarbeitung in Ungarn, Deutschland, den Alpengegenden usf., —
keinesfalls aber in Skandinavien —, ein derart hohes Alter in Anspruch
zu nehmen sei⁠[5812], bleibt immerhin zweifelhaft; erstens dauert
nämlich die Einfuhr von Kupfer in Gestalt von Ringen kretischen und
phönizischen Gewichtes noch nach Beginn des 1. Jahrtausends (der sog.
frühen Hallstädter Zeit) fort⁠[5813], und zweitens reichen die ältesten
Kupferbergwerke der Alpen, z. B. die zu Mitterberg und Kitzbüchel,
keinesfalls so weit zurück, wie dies MUCH und andere Forscher
voraussetzten⁠[5814], sie gehören vielmehr nach den Untersuchungen von
HOERNES erst der Bronzezeit an⁠[5815].


Widersprechen nun obige Tatsachen einerseits der von einigen Gelehrten
verfochtenen Theorie, der gemäß das Kupfer in Mittel- und besonders
in Nordeuropa einen selbständigen Entstehungskreis besitze, so sind
sie andererseits auch schwer vereinbar mit den Anschauungen von
MONTELIUS, nach denen zwei Verbreitungswege des Kupfers nach
Mittel- und Nordeuropa in Frage kommen sollen, ein östlicher über die
Balkanländer und den Balkan, sowie ein westlicher über das Mittelmeer
und den Boden des heutigen Frankreichs⁠[5816]. Gallien war während des
gesamten Altertums, ja selbst zu römischer Zeit, niemals besonders
reich an Kupfer⁠[5817], wie ja auch von Britannien noch CAESAR
behauptet, man mache daselbst nur von eingeführtem Kupfer (aere
importato) Gebrauch⁠[5818]. Falls es nun richtig ist, daß gegen Ende
der Steinzeit gewisse rundköpfige Stämme aus den Hauptsitzen der sog.
Grenelle-Rasse im nördlichen Frankreich über den Rhein und quer durch
Deutschland weithin nach Osten und Norden drangen und daß diese damals
zuerst das Kupfer verbreiteten, in dessen Besitz sie sich bereits
befanden⁠[5819], so fehlt bisher jedenfalls der Nachweis, daß und auf
welche Art sie ihre Kenntnisse aus dem Orient empfingen; woher sonst
sie ihnen zukamen, bleibt aber allerdings ebenfalls im Dunkeln, und so
liegt hier eines der zahlreichen noch ungelösten Rätsel vor, wie z. B.
das betreffs der oben erwähnten Kupferbeile der Charente, die eine
gewisse Zeit lang bis 3% Arsen enthalten, während sie sich nach deren
Ablauf gänzlich arsenfrei erweisen⁠[5820].


Die Indogermanen kennen vor ihrer Trennung und der Zeit
der beginnenden Abwanderung aus ihrer immer noch vielumstrittenen
Urheimat, also um 2500 und gegen Ende der jüngeren Steinzeit, nur
ein Metall, das Kupfer, benützen aber auch dieses nur in sehr
beschränktem Umfange, und zwar in Form von Schmucksachen, Flachbeilen,
Dolchen, Pfriemen, vielleicht auch Sicheln; sie verstehen, es in
Steinformen zu gießen, nicht aber, es zu schmieden⁠[5821]. Nach dem
einen Namen des Kupfers, „ayas“ (lat. aes), der zu den ältesten
Bestandteilen des indogermanischen Wortschatzes gehört, benennen
sie später die ihnen neu bekannt werdenden Metalle, z. B. Gold, als
„das gelbe“, Silber als „das weiße“, Eisen (Stahl) als „das blaue“,
nämlich Metall⁠[5822]; ein zweiter Name ist raudhâ oder roudhos, der
das Kupfer als das „Rote“ bezeichnet, aber auch mit dem anklingenden
sumerischen urudu in Zusammenhang stehen soll, — so wie pereku, das
Beil, gr. πέλεκυς (Pélekys), sanskr. paraçu, mit sumer. balag, assyr.
pilakku —, ohne daß sich aber angeben ließe, wo oder gar wann diese
Beziehung vermittelt wurde⁠[5823]. — Daß die westlichen Finnen
auch vom Kupfer (rauta, ruda) erst durch indogermanische Nachbarn
Kunde erlangt hätten, trifft nicht zu; sie waren offenbar schon in
ihrer alten Heimat, als die das Ural-Gebiet angesehen wird, mit ihm
wohlvertraut⁠[5824] und erklären es in ihren Volkssagen als das älteste
Metall. In der „Kalewala“ wird daher der Gott ILMARINEN gleich
mit den kupfernen Geräten des Schmiedes geboren, Kupferschmiede spielen
eine große Rolle, und das Kupfer (nicht aber die ganz unbekannte
Bronze) findet unzählige Verwendungen⁠[5825]; das nämliche ist im
„Kalewipoeg“ der Fall, und in den „Esthnischen Märchen“ gelten u. a.
auch kupferne Geräte als „bei uns zu Lande verfertigt“⁠[5826].


Seit wann in China und Indien Kupfer bekannt ist, und
ob man daselbst eine eigentliche, jener der Bronze vorausgehende
Kupferzeit anzunehmen hat, entzieht sich nach Maßgabe der vorliegenden
Funde und Berichte noch jeder Beurteilung⁠[5827]; die zahlreichen von
PFIZMAIER zusammengestellten chinesischen Angaben sind teils
unklar, teils verraten sie sichtlich schon arabische Einflüsse, wie
die über das männliche und weibliche Kupfer, über den „Geist des
Kupfers“, über die fünf farbigen Arten des Kupfers, über die „Blüte
des Kupfers“ (= Grünspan), die gemeinsam mit Zinnober, Kupferlasur,
sowie männlichem und weiblichem Arsen, die „fünf Steine“ bildet,
usf.⁠[5828]. In Indien sprechen die Fundstücke für ein sehr hohes Alter
des Kupfers, dessen Gewinnung seit jeher in den äußerst unvollkommenen,
jedoch mit einer Art Blasebalg versehenen, kleinen Öfen erfolgt sein
mag, die daselbst noch gegenwärtig im Betriebe anzutreffen sind⁠[5829];
bemerkenswert ist es, daß noch zu Beginn unserer Zeitrechnung
STRABON versichert, die Indier kennten keine geschmiedeten
Kupfergefäße, sondern nur gegossene, die beim Hinfallen zerbrächen wie
irdene⁠[5830].


Persien besaß reiche Kupfergruben, die während des ganzen
Altertums und Mittelalters in dauerndem Betriebe standen, dessen noch
629 der chinesische Pilger HIUEN-THSANG gedenkt⁠[5831]. Die
bei den Ausgrabungen in Susa zutage gekommenen ältesten Werkzeuge und
Nägel bestehen aus reinem Kupfer⁠[5832], dessen erste Darstellung die
persische Sage in die fernste Urzeit zurückverlegt und dem völlig
mythischen Schah HOSCHENG zuschreibt; in FIRDUSIS
„Schahnameh“ heißt es von ihm⁠[5833]:




  
    „Erz und Gestein er schied mit Verstand.

    Zum Werkstoff glänzendes Erz er macht’,

    Das er zog aus dem Felsenschacht:

    Er kannt’ es und fing die Schmiedekunst an,

    Durch die er Beil, Säg’ und Axt gewann.“

  






Auch in den uralten Vorstellungen vom Weltende, die nach den „Gathas“
genannten Verspredigten im „Avesta“ von ZARATHUSTRA selbst,
also wohl aus dem 2. Jahrtausend, herrühren sollen, spielt das Kupfer
eine wichtige Rolle: neben dem roten Feuer erwähnen sie das rote,
lohende, geschmolzene Metall, dessen glühenden Strom die Auferstehenden
durchschreiten müssen, wobei ihn die Guten als ein laues Bad empfinden,
während er den Bösen die furchtbarsten Qualen bereitet⁠[5834]. In
der jüngeren Fassung des „Avesta“ tritt dann unter den auch schon
den Gathas bekannten sechs iranischen Erzengeln die Gestalt des
SCHAHREWAR auf, des „Oberherrn der Metalle“, des „Herrn der
7 Metalle“, der diese schmilzt, „das Eisen, das Blei und das gemeine
Metall“ (d. i. das Kupfer); im „Bundehesch“ ist er der „Herr der Waffen
und der Waffengewalt“, in den späteren Pehlewi-Texten aber der „Geber
des Reichtums“, nämlich der Metalle, die Geld und Gut darstellen, und
die er am jüngsten Tage durch ein herabfallendes Meteor (?) schmilzt,
wobei sie die Gerechten wie laue Milch umfangen⁠[5835].


Bei den Arabern scheint das Kupfer erst nach der Eroberung
Persiens weitere Verbreitung gefunden zu haben⁠[5836]; sehr frühzeitig
wird ein persischer Klient als Kupferschmied erwähnt⁠[5837], und
zur Zeit des Khalifats sind alsbald große Mengen Kupfer vorhanden,
Erzeugnisse Syriens, Kleinasiens, der südöstlichen Küstenländer des
schwarzen Meeres, Armeniens, Kermans (des alten Karmaniens)⁠[5838],
aber auch des Maghrebs (Westafrikas)⁠[5839] und nicht zum wenigsten
Transoxaniens und Ferghanas, die als ebenso reich an Kupfer gerühmt
werden wie an Türkis, Marienglas, Nûschâdir (Salmiak), Schwefel,
Naphtha und zahlreichen anderen Mineralien, Erzen und Metallen⁠[5840].


Was die Namen des Kupfers betrifft, so sind das sumerische urudu
und das indogermanische ayas bereits oben erwähnt worden; von letzterem
leiten sich das indische ayas ab, das altpersische ayah, das gotische
aiz, das lateinische aes, vielleicht auch das keltische umajo und das
irische umae⁠[5841]. Mit der roten Farbe des Kupfers hängt die zweite
indogermanische Bezeichnung zusammen, raudhâ oder roudhos, und mit
dieser wieder die für Rot und Kupfer im Indischen (rudhira und lôha),
im Altpersischen (ruad und rôdh, wovon neupersisch rôy), ferner das
griechische ἐρυθρός, das lateinische ruber, das gotische raudo, das
altslavische rudru und das südslavische ruda, das lettische raudunes,
das altpreußische rauda, vielleicht auch das finnische rauta oder ruda,
sowie das baskische urreïda⁠[5842].


Für das Wort „Kupfer“ sind einige weithergeholte Etymologien
vorgeschlagen worden, nach LUDWIG z. B. käme es vom
semitischen K’pôr = Deckel, Scheibe, bedeutete also eigentlich
Platten- oder Scheibenkupfer⁠[5843]; nach WILSER hätten die
Römer ihr cuprum der Sprache nordischer Völker entlehnt, etwa solcher
Britanniens oder Skandinaviens, woselbst die Kupfergewinnung eine
ganz außerordentlich alte sei⁠[5844], — welche letztere Behauptung
übrigens nach HOOPS durchaus nicht zutrifft⁠[5845]. Die größte
Wahrscheinlichkeit spricht vorerst immer noch für die nächstliegendste
und natürlichste Erklärung, der gemäß cuprum von Cypern abzuleiten
ist⁠[5846], seiner ältesten und wichtigsten Gewinnungsstätte, deren
hohe Bedeutung auch weiter fortdauerte, als die Insel 57 v. Chr.
in römischen Besitz übergegangen war: machte doch noch Kaiser
AUGUSTUS dem HERODES, der ihm 300 Talente als Gabe
dargebracht hatte, ein wahrhaft kaiserliches Gegengeschenk, indem er
ihn mit dem halben Ertrage der cyprischen Erzgruben belehnte⁠[5847].
Das Griechische besaß ursprünglich keinen mit Cypern zusammenhängenden
Namen für Kupfer, vielmehr hieß dieses einfach χαλκός (Chalkós), so wie
die Bronze, oder zuweilen zum genaueren Unterschiede von dieser χαλκός
ἐρυθρὸς = rotes Kupfer, so schon bei HOMER⁠[5848], aber auch
noch bei POSEIDONIOS (um 100 v. Chr.)⁠[5849].
Das Lateinische
kennt den nämlichen Ausdruck „aes rubrum“, neben diesem tritt aber auch
„aes cyprium“ auf, das sich z. B. bei VITRUV findet, ferner
„aes cypreum“ (oft bei PLINIUS), „aes cyprinum“ und „aes
cupreum“; „cuprum“ allein (ohne aes), sowie „cuprinus“ (= kupfern),
kommen dagegen erst bei sehr späten Schriftstellern vor, z. B. bei
SPARTIANUS (4. Jahrhundert), bei PALLADIUS, und
einigen anderen von ROSSIGNOL⁠[5850]
und BLÜMNER⁠[5851]
aufgezählten Autoren, denen noch der Arzt CAELIUS-AURELIANUS
(5. Jahrhundert) anzureihen wäre, der an einer Stelle „lepida cyprina“
(Kupfer-Schuppen) vorschreibt⁠[5852]. Die späte Nachweisbarkeit einer
Vokabel in der Litteratur erbringt freilich keine Entscheidung über
ihr Alter, es wird z. B. kaum jemand voraussetzen, daß das Wort vitrum
= Glas, für das bisher CICERO der früheste Gewährsmann sein
soll, erst zu seiner Zeit plötzlich aufgetaucht sei; so wird wohl
auch, neben vielen anderen als cyprische bekannten Erzeugnissen, das
cyprische Erz, aes cyprium, cypreum, oder cupreum, im Sinne von Kupfer,
dem Volksmunde längst vertraut gewesen, und in der Vulgärsprache
abgekürzt „cuprum“ genannt worden sein, worauf u. a. die Bezeichnung
der εἰς κύπρον (in Kýpron, in Kupfer) Arbeitenden im Maximaltarife
des DIOKLETIAN von 301 hinweist (s. oben S. 274). In ganz
ähnlicher Weise ging z. B. der (nicht von Cypern abzuleitende)
Name der Cypresse, der noch bei dem höfischen VERGIL
„cyparissus“ lautet⁠[5853], nach Beginn der Kaiserzeit, und anscheinend
gerade unter Anlehnung an „cuprum“ ganz allgemein in „cupressus“ über,
war jedoch schon weit früher in dieser Gestalt gebräuchlich, was
sich hier rein zufällig aus einem Verse des ENNIUS (239–169
v. Chr.) belegen läßt⁠[5854]. — Nichts zu tun hat „cuprum“ mit dem von
VARRO als sabinisch überlieferten „ciprum“ = gut⁠[5855] und mit
den etrurischen Städtenamen Cupra maritima und montana; diese selbst
führt man wieder auf eine Göttin CUPRA zurück, in der man bald
die griechische KYPRIS erblicken wollte, bald die römische
JUNO, weil nach PAUSANIAS⁠[5856], der aber hierin
schon völlig den synkretistischen Anschauungen folgt, HERA
auch APHRODITE genannt worden sei⁠[5857]. — Unter den
romanischen Sprachen besitzt nur die französische das von cuprum
abgeleitete cuivre; die übrigen nahmen das vulgär-lateinische „aeramen“
(etwa = Kupferzeug) auf und bildeten, wie z. B. das italienische „rame“
zeigt, ihre Ausdrücke aus diesem.




5. Bronze.





Die Geschichte der Bronze, der Legierung von Kupfer und Zinn, ist
auf das Innigste mit jener dieses letzteren Metalls verknüpft, auf
die jedoch aus verschiedenen Gründen erst weiter unten des näheren
eingegangen und daher an dieser Stelle nur hingewiesen werden kann.


Die Erfindung der Bronze, sei sie anläßlich zufälligen gemeinsamen
Verschmelzens von Kupfererzen und Zinnstein, oder von fertigem Kupfer
und Zinn gemacht worden⁠[5858], setzt jedenfalls gewisse metallurgische
Erfahrungen voraus, namentlich solche im Darstellen und Gießen des
Kupfers, und zwar eines ziemlich reinen⁠[5859], — wenngleich es
unmöglich ist, ihr, mit KAHLBAUM und HOFFMANN⁠[5860],
schon die klare Absicht unterzulegen, den hohen Schmelzpunkt des
Kupfers (1135°) durch den niedrigen des Zinns (228°) auf den mittleren
der Bronze (900°) herabzudrücken. Sie einem einzigen bestimmten Volke
zuzuschreiben, etwa den Ägyptern⁠[5861] oder den Phöniziern⁠[5862],
erweist sich als unzulässig, vielmehr scheint sie an mehreren, wenn
auch nur wenigen Punkten selbständig gemacht und dann von diesen aus
allmählich weiter verbreitet worden zu sein⁠[5863], wobei sich zwar
Vorderasien, Europa und Afrika als zusammengehörig ergeben, ein völlig
gemeinsamer Herd aber selbst für die alte Welt so gut wie
undenkbar erscheint⁠[5864]. Auch im vorliegenden Falle mahnt nämlich
die neue zur Vorsicht in allen weitgehenden Schlüssen, denn
„in beiden Hemisphären findet sich die Kunst dieser Legierung“, wie
bereits HUMBOLDT hervorhob⁠[5865]: so besaßen die Mexikaner,
bei denen CORTEZ Zinn in großen Mengen gewinnen und an Geldes
Statt benützen sah⁠[5866], auch bronzene Geräte und Werkzeuge, 94%
Kupfer und 6% Zinn enthaltend, und waren im Gusse größerer und großer
Gegenstände wohlerfahren⁠[5867]; die Peruaner, bei denen sich auch Wagen
und Gewichte vorfanden, die in Mexiko fehlten, verstanden ebenfalls,
Bronze mit 6% Zinngehalt herzustellen und zu gießen, und wandten sie
zu den mannigfaltigsten Zwecken an, obwohl ihnen das Eisen nicht mehr
unbekannt war⁠[5868]; endlich bedienten sich auch einige, jedoch nicht
alle Völkerschaften Chiles, vermutlich von Peru aus beeinflußt, neben
der kupfernen auch bronzener Schmucksachen, Werkzeuge, Geräte und
medizinischer Instrumente⁠[5869].





Für die oben erwähnte Vermutung SMITHS, die Bronze sei in
Ägypten erfunden worden, lassen sich zureichende Gründe nicht
vorbringen, dagegen kannte man sie daselbst in weit früherer Zeit,
als GSELL annahm⁠[5870], nämlich schon unter der Regierung
der Thiniten und der ersten Königsdynastien⁠[5871], also etwa seit
3000; um 2500 war sie bereits verbreiteter⁠[5872], und dem alten Reiche
scheint auch ein aus Kupfer gegossenes Gefäß anzugehören, das schon
ein mittels eines Bronze-Plättchens verlötetes Loch aufweist⁠[5873].
In einem Gedichte aus der Zeit um 2000 ist von „Riegeln aus Bronze an
Türen aus Kupfer“ die Rede⁠[5874], und spätestens um 1500 verstand man
den Hohlguß auch größerer Stücke und Statuen⁠[5875], der jedenfalls
eine lange andauernde Übung voraussetzt. Die Frage, ob die Bronze, als
deren Namen thisd, thesed, aber auch chesmen angegeben werden⁠[5876],
sowie die Bronze-Technik, den Ägyptern aus einem bestimmten Lande des
Orients zugekommen sei, aus welchem, und namentlich aus oder über
Cypern, muß vorerst unentschieden bleiben, ebenso wie die nach der
Herkunft des zu ihrer Darstellung erforderlichen Zinns. Tatsache ist,
daß dieses anfangs nur in sehr kleiner Menge vorhanden war⁠[5877]:
der Gehalt beträgt bei den ältesten Bronze-Funden (um 3000) nur
1–2%⁠[5878], bei den etwas jüngeren (um 2500) schon 6%⁠[5879], und steigt
dann rasch auf die normale Höhe von 10–12%, die im 2. Jahrtausend
bereits die gewöhnliche ist⁠[5880]. Die Fundstücke umgekehrt, auf
Grund ihres Zinngehaltes, einem bestimmten Zeitalter zuzuteilen, ist
aber im Einzelfalle ganz unzulässig, da man zinnarme Bronzen auch in
späterer Zeit weiter erzeugte, ferner aber auch Bronze-Gegenstände,
wahrscheinlich aus religiösen Gründen, zu gewissen Zwecken, z. B.
als Grabbeigaben, nicht anwandte, diese vielmehr (noch um 1500)
ausschließlich aus reinem Kupfer anfertigte⁠[5881]. In älteren,
gegossenen Bronze-Gegenständen findet sich nicht selten ein merklicher,
zwischen 6 und 12% schwankender Zusatz an Blei, offenbar weil dieses
die Verflüssigung und Handhabung der Legierung erleichtert⁠[5882],
während jüngere, geschmiedete, zuweilen 1–2% Eisen enthalten,
das vermutlich aus den benützten Kupfererzen herstammt und ihnen
eine bedeutende, aber zur Bearbeitung der Hartgesteine doch nicht
ausreichende Härte verleiht⁠[5883]. Mit was für Werkzeugen die Ägypter
Granit, Syenit, Diorit und Basalt meisterten, ist noch strittig; ein
Härten der Bronze nach Art des Stahles, durch Abschrecken in Wasser
oder Öl (διά τινος βαφῆς), von dem PROKLOS und einige Spätere
fabeln⁠[5884], darf für ausgeschlossen gelten, die Bereitung einer
Art Phosphor-Bronze mittels phosphorhaltiger Beigaben ist unbewiesen
und unwahrscheinlich⁠[5885], und ein Zusatz von 22–30% Zinn macht die
Bronze zwar stahlhart, aber auch äußerst spröde⁠[5886]. Da indessen
ägyptische Prägestempel des 6. Jahrhunderts v. Chr. von gerade dieser
Zusammensetzung vorliegen⁠[5887], die Sprödigkeit zum großen Teil
durch Ausglühen zu beheben ist⁠[5888], ferner sehr harte Instrumente,
z. B. medizinische, durch anhaltendes starkes Hämmern hergestellt
werden können⁠[5889], endlich aber auch bronzene Feilen aufgefunden
wurden⁠[5890], so scheint die Existenz einer Hartbronze doch noch
keineswegs ausgeschlossen; weitere Untersuchungen müssen Aufklärung
darüber bringen, ob bei ihrer Gewinnung mechanische Behandlungsweisen
die Hauptrolle gespielt haben, chemische Beimischungen (unter denen
auch noch das Arsen zu berücksichtigen wäre), oder beide.


Den Sumerern war die Bronze schon gegen 3000 gut bekannt, da
die ältesten Schichten zu Telloh (um 2900) zahlreiche bronzene Ringe,
Äxte und Götterbilder aufweisen⁠[5891], aus der nämlichen Zeit ein
prächtiger Stierkopf in Bronze herrührt⁠[5892], und aus der nur wenig
jüngeren des Königs URNINA (um 2800) zahlreiche Bronzefiguren
vorliegen⁠[5893], sowie Bronzestifte von Rollsiegeln⁠[5894]. Um 2700
tragen die Krieger auf der sog. Geier-Stele des EANNATUM,
Sohnes des ENTEMENA, mit Metallbuckeln beschlagene Schilde,
Lederhelme mit Metallrändern, sowie Lanzen mit zweischneidigen
Metallspitzen, und das Metall scheint Bronze zu sein⁠[5895]; eine ganze
Anzahl kleiner, sehr gut gearbeiteter Bronzefiguren sind nur etwa
30 Jahre nach dieser Stele angefertigt⁠[5896]. Unter der Regierung
GUDEAS, der zu den „Königen von Sumer und Akkad“ gehört⁠[5897],
etwa um 2300, stand die Verarbeitung von Gold, Kupfer, Zinn und Bronze
auf einer hohen Stufe, und letzteres Metall wird auch in Inschriften
und Zaubersprüchen erwähnt⁠[5898]; auffälligerweise erteilen die
Sumerer in dieser Periode den Göttergestalten nicht mehr den Typus
ihres eigenen Volkes, sondern jenen der Semiten⁠[5899], von denen sie
anscheinend auch die Verbindung der Götter mit den Gestirnen sowie
mit dem Lebenswasser übernahmen, — wie denn auch auf dem Siegel
GUDEAS ein sitzender Gott Vasen hält, aus denen das Wasser des
Lebens hervorsprudelt⁠[5900]. Im Zeitalter HAMMURABIS, um 2000,
war die Bronze längst allgemein bekannt⁠[5901], und im 16. Jahrhundert
bilden bronzene Rüstungen und Waffen einen Gegenstand der Ausfuhr nach
Syrien⁠[5902]. Wie bei den Bronzen Ägyptens, so ist im allgemeinen auch
bei denen Babyloniens und Assyriens der Gehalt an Zinn anfangs sehr
gering, oft nur 0,1–0,3%, steigt dann auf 3–5 und später auf 10–12,
zuweilen auch auf 16–20%, und wird nicht selten von einem solchen
an Blei (3–7%), Antimon (4%), Eisen (2–4%,), Arsen (0,6%) und etwas
Nickel begleitet, die, mit Ausnahme des Bleies und vielleicht des
Antimons, wohl sämtlich aus dem benützten Rohkupfer herrühren⁠[5903].
Bestimmte Anhaltspunkte über das Alter einzelner Gegenstände liefert
aber der Zinngehalt auch hier nicht, so z. B. fand BERTHELOT
in einigen Stücken aus dem 2. Jahrtausend 10–12% Zinn, in jüngeren
(Anfang des 1. Jahrtausends) 11%, in noch jüngeren (um 800) 8,5%,
aber auch 14–20%, neben 3,5–7% Blei und 2–3% Eisen oder Nickel⁠[5904].
— Was die Frage betrifft, ob das Land der Sumerer als die (oder
doch als eine) Ursprungsstätte der Bronze anzusehen sei, so ist zu
bemerken, daß allein dieses Volk neben dem Worte für Kupfer,
urudu, noch ein besonderes für Bronze besitzt, zabar, das „feurigrot,
glänzend“ bedeutet; in einem zweisprachigen Hymnus an GIBIL,
den Gott des Opfer-, Herd- und Welt-Feuers, den Lehrmeister der
Schmiede⁠[5905], heißt es: „Du bist es, der Gold und Silber läutert;
Du bist es, der Kupfer (urudu) und Zinn (anna) mischt“⁠[5906], und in
diesen Versen wird unleugbar dem Gotte die Erfindung der Legierung
zugeschrieben⁠[5907]. Sollte aber wirklich „anna“ ursprünglich nicht
Zinn, sondern Blei bedeutet haben⁠[5908], so läge die Vermutung nahe,
daß die Blei-Bronze, — es sei hier nur an die Statue des Königs
BUR-SIN von Ur (um 2600) mit 18% Blei erinnert⁠[5909] —, älter
ist als die Zinn-Bronze, und daß der anfängliche Zusatz ein solcher von
Blei war, das erst späterhin durch Zinn ersetzt wurde. — In jüngerer
babylonischer Zeit führt die Bronze auch andere Namen, so z. B. weihte
NEBUKADNEZAR II. (um 600) einer Göttin je zwei Hunde aus Gold,
Silber und Bronze, für welche Metalle die Bezeichnungen hurasu, kaspu,
und eru oder namru stehen, d. h. „glänzendes Kupfer“⁠[5910]. Ob der
ältere Name zabar in dem noch bei den späteren Arabern gebräuchlichen
zafar, zafr, safr, fortlebt⁠[5911], ist fraglich.


In der Ägäis soll nach KARO das Kreta der
frühminoïschen Periode (3. Jahrtausend) Bronze noch nicht, und das der
spätminoïschen (2. Jahrtausend) anfangs nur spärlich, reichlicher erst
seit etwa 1600, besonders aber seit 1500, besessen haben⁠[5912]; nach
MEYER ist aber Bronze schon zu Beginn des 3. Jahrtausends
bekannt⁠[5913] und nach FORRER bald nach dessen Ende in Knossos
nicht selten⁠[5914]. Das nämliche gilt nach den zuletzt genannten
Autoren von Cypern, woselbst jedoch die Bronze-Gegenstände noch lange
Zeit hindurch die Formen der kupfernen festhalten und sich neben
diesen nur sehr allmählich Bahn brechen⁠[5915]. Auch die Cykladen
sind, entgegen KAROS Ansicht⁠[5916],
    um 2500 schon reich an
Bronze-Geräten, -Gefäßen und -Waffen; nur die Spitzen der dortigen
Pfeile sind nicht aus Bronze gefertigt, sondern aus dem Obsidian der
vulkanischen Insel Melos⁠[5917].


Zu Troja findet sich Bronze, wenngleich vereinzelt, schon in
sehr tiefliegenden Schichten, und ist anfangs arm an Zinn⁠[5918];
um 2500 ist bereits viel Bronze und solche von 8–11% Zinngehalt
vorhanden⁠[5919], um 2000 treten Schmucksachen (auch gelötete) und
getriebene Gefäße auf⁠[5920] und um 1500, in der sog. homerischen
Schicht, mannigfaltige Geräte und Waffen⁠[5921].


Das mykenische Zeitalter (um 2000) war mit der Verarbeitung
der Bronze durchaus vertraut, namentlich auch mit der Herstellung
größerer Gegenstände in Hohlguß⁠[5922]; der Gehalt an Zinn ist sehr
wechselnd, kaum 1% bei einem Kessel aus Mykene⁠[5923], 5,5% bei einem
Schwert und 9,5% bei einem Szepter (?) ebendaher⁠[5924], dagegen
10–13% bei Fundstücken aus Tiryns⁠[5925]. Nach einigen Forschern
waltet hierbei der Zufall, nach anderen sollen die zinnreichen Geräte
durch die Phönizier eingeführt sein⁠[5926]; die Herstellung kleinerer
Gußsachen dürften diese schon sehr frühzeitig verstanden haben, und
jedenfalls reichte ihre Erfahrung aus, um ihnen im 11. Jahrhundert
den Guß der gewaltigen Bronzesäulen vor dem Tempel zu Gades (der sog.
Säulen des HERKULES) zu ermöglichen, und im 10. Jahrhundert
den der Prunkstücke im Tempel SALOMONS, wobei sie Tonformen
benützten⁠[5927]. Unter mykenischem Einflusse standen auch die Inseln
des östlichen Mittelmeeres sowie Sizilien⁠[5928]; betreffs ersterer
ist dem weiter oben Gesagten noch hinzuzufügen, daß in Cypern die
einheimischen Erzeugnisse auch während dieser Zeit noch die alten
Formen beibehielten und daher durchaus archaisch erscheinen⁠[5929],
während sich in Kreta starke babylonische Einflüsse geltend machten,
deren Spuren auch die Bronze-Barren von ¼, ½ und 1 Talent
babylonischen Gewichtes verraten⁠[5930].


Unter den Griechen lernten die Bronze zuerst jedenfalls jene
Kleinasiens kennen, woselbst man gegen Ende des 10. Jahrhunderts z. B.
in Ephesus schon Zahlbarren (ohne Prägung) in Gold, Silber, Elektron,
Bronze und Blei besaß⁠[5931] und wo auch der Hohlguß um diese Zeit
längst in Anwendung stand, so daß dessen „Erfinder“, THEODOROS
und RHOIKOS von Samos (6. Jahrhundert), von denen
PAUSANIAS und andere erzählen, in Wirklichkeit wohl nur die
Verbreiter waren⁠[5932]. Das nämliche gilt betreffs der Bronze selbst,
die nach den „Wunder-Geschichten“ des PSEUDO-ARISTOTELES
ein Lyder SKYTHES, nach THEOPHRASTOS ein Phryger
DELAS, und nach den „Fabulae“ des HYGINUS der
Phönizier KADMOS zu Theben
    zuerst bereitet haben soll⁠[5933].
Auch von der Erfindung durch die im Ida-Gebirge hausenden Daktylen
berichten ältere Sagen⁠[5934], doch ist es unzutreffend, daß dieser
bereits HOMER gedenke; bei ihm bedeutet χαλκός (Chalkós)
bald Kupfer, bald Bronze, die dem geschilderten Zeitalter wohlbekannt
ist und als φαεινός (glänzend), αἶθοψ (funkelnd), νῶροψ (blendend)
bezeichnet wird⁠[5935]. Wann die europäischen Griechen zuerst von
ihr Gebrauch machten, läßt sich nicht bestimmt angeben, doch fehlt sie
z. B. noch in den tiefsten, bis in das 2. Jahrtausend zurückreichenden
Schichten Olympias⁠[5936]; auf frühzeitiges erstes Auftauchen deuten
die Sagen vom ehernen Zeitalter, sowie die Anschauungen, daß Bronze
als das ältere Metall sich auch besser und edler erweise als Eisen,
für kultische und daher auch für medizinische Anwendungen den Vorzug
verdiene, den Göttern wohlgefällig sei, ihre Stimme in seinem Klange
wiedertönen lasse, die bösen Geister und Gespenster vertreibe, Zauber
und Zauber-Wirkungen breche, u. dgl. mehr⁠[5937]. Die Darstellung
der Bronze aus Kupfer und Zinn, sowie ihre Eigenschaften, waren
zwar spätestens im 5. Jahrhundert ganz allgemein bekannt, —
EMPEDOKLES (gest. 444) erwähnt ihrer, und AESCHYLOS
(gest. 456) sagt, „das Erz ist ein Spiegel des Körpers wie der Wein
einer der Seele“⁠[5938] —, aber über ihr Wesen als Legierung kam man
nicht ins klare; noch ARISTOTELES war, wie schon weiter oben
ausführlich erörtert, der Ansicht, daß das Kupfer durch Zinn etwa
ebenso zu Bronze „gefärbt“ werde, wie durch Galle zu „Gold“, und daß
das Zinn sich völlig auflöse und im Kupfer verschwinde, wobei es
dieses hart, rein, glänzend mache und „färbe“⁠[5939]. Die griechischen
Erzgießer und Künstler verstanden es, der Bronze durch allerlei
Beimischungen die verschiedensten Farbentöne zu erteilen (s. das aes
hepatizon, graecanicum usf. bei PLINIUS)⁠[5940], und dies trug
vielleicht dazu bei, die aristotelische Lehrmeinung zu bestätigen
und zu festigen, so daß sie als übliches Schulbeispiel dauernd in
jedermanns Munde blieb, wie denn z. B. noch PLUTARCH (48–125)
sie bei jeder Gelegenheit immer wieder vorbringt⁠[5941].


In Etrurien weisen schon die älteren Nekropolen, sowie die
wiederholt erwähnten Grabstätten zu Villanova und Felsina (Bologna)
viel Bronze auf⁠[5942], die ursprünglich gegossen, sehr frühzeitig
aber auch schon getrieben wurde, derart, daß die ältesten Tonwaren
des Landes sich als Nachahmungen solcher getriebener Bronzegefäße
zu erkennen geben⁠[5943]; diese besitzen einen eigenartigen Stil,
den die Phönizier mindestens seit dem 15. Jahrhundert nicht mehr
tiefer beeinflußten⁠[5944], und sind an ihm meist mit Sicherheit
kenntlich, z. B. im Norden, wohin sie bereits in alter Zeit ihren Weg
nahmen⁠[5945]. Die auch für den vorliegenden Fall bedeutsame Frage
nach orientalischen, insbesondere babylonischen Beziehungen der
Etrusker, für die unleugbare religiöse Anhaltspunkte vorliegen sollen
(Zauberwesen, Aberglauben, Leberschau)⁠[5946], ist, ebenso wie die nach
ihrer orientalischen Herkunft und nach der Stellung ihrer Sprache,
vorläufig noch strittig und nicht spruchreif. — Bei den Römern,
deren Glauben und Aberglauben so vielfach an den etruskischen anknüpft,
ist die kultische Bedeutung der Bronze bemerkenswert, so z. B. dürfen
sich die Flamines genannten Priester gelegentlich gewisser Opfer nur
tönerner Gefäße, wollener Kleider mit Erzspangen und bronzener Geräte
bedienen⁠[5947]. Noch um 300 v. Chr. stand die Bronze so hoch im Preise,
daß unter den Geschenken, die FABRICIUS den Samniten wieder
zurücksandte, außer fünf Sklaven und fünf Pfunden Silbers auch zehn
Pfunde Erz aufgezählt werden⁠[5948]. Im Laufe des 2. Jahrhunderte wurde
Campanien, und ganz besonders die Stadt Capua, zum Hauptsitze einer
ausgedehnten Bronze-Industrie, namentlich auch Kunst-Industrie, die
seither, zumeist aber vom Beginne der Kaiserzeit an, ganz Italien sowie
die Provinzen mit ihren Erzeugnissen versorgte, u. a. mit Spiegeln,
deren beste, die Brundisium (Brindisi) lieferte, etwa 30% Zinn,
zuweilen auch etwas Blei (5–6%) enthielten⁠[5949]; anderen Bronzewaren
wurde jedoch, besonders in späterer Zeit, viel mehr Blei beigemischt.


In Mitteleuropa ist, wie schon oben erwähnt, bereits während der
jüngeren Steinzeit ein Handel anzunehmen, der sich auf Feuersteine,
Steinwerkzeuge, Tongeräte und primitiven Schmuck, vor allem Bernstein,
erstreckte, gegen Ende der Periode aber auch Muscheln des Mittelmeeres,
Glasperlen, Kupfer in Barren und Doppeläxten, Gold, Zinn und Bronze
umfaßte⁠[5950]. Die sog. Bronzezeit setzt in Mitteleuropa um 2000
ein, erstreckt sich in mehreren Stufen bis zu dem nicht überall
gleichzeitig (etwa zwischen 1000 und 600) erfolgenden Eintritte der
Eisenzeit, dauert aber auch während deren älteren (sog. Hallstädter)
und jüngeren (sog. La Tène-)Abschnittes weiter fort, — die Grenze
beider bildet ungefähr das Jahr 400 —, und endigt vollständig erst
um 100 v. Chr.⁠[5951]; im nördlichen Europa beginnt sie erst gegen
1700 und währt bis etwa 50 v. Chr.⁠[5952]. Da gerade jene Gegenden
Mitteleuropas, in denen sich die Bronzezeit am reichsten entfaltete,
damals weder Kupfer noch Zinn erzeugten⁠[5953], das Zinnland Britannien
aber keine Bronze besaß⁠[5954], so fanden die Behauptungen einiger
Gelehrten, z. B. WILSERS⁠[5955], von einer selbständigen
Erfindung der Bronze in Mittel- oder Nordeuropa bisher keinen Anklang
in der Wissenschaft; die allgemeine Meinung geht vielmehr dahin, daß
der Gebrauch der Bronze aus dem Südosten des Weltteils, woselbst sie
zuerst bekannt war, sich allmählich nach Mittel- und von da aus nach
Nordeuropa ausgebreitet habe⁠[5956]. Träger dieser Verbreitung, die
um 2000 nachweisbar wird, aber erst einige Jahrhunderte später ihren
Höhepunkt erreicht, waren anfangs Tauschhändler, durch deren Tätigkeit
die besondere Wichtigkeit des Bernsteins, auf die schon weiter oben
aufmerksam gemacht wurde, sichtlich zutage tritt⁠[5957], später wohl
auch wandernde eigentliche Erz-Händler und -Arbeiter, aus deren Händen
die in den ältesten Pfahlbauten vorgefundenen bronzenen Geräte und
Schmucksachen herrühren dürften⁠[5958]. Diese wurden also zunächst in
fertiger Gestalt eingeführt, und zwar offenbar von wenigen gemeinsamen
Ausgangspunkten her⁠[5959], wobei als erste Hand, anscheinend bis gegen
1500, kretische, nachher aber phönizische Vermittler ins Spiel kamen,
so daß sich hieraus das Auftreten von Ringen, Barren und Geräten
anfänglich kretischen, später aber (bis in die ältere Hallstädter Zeit
hinein) phönizischen Gewichtes genügend erklärt⁠[5960]. Jedenfalls
„zehren die Funde aus der Bronzezeit überall vom Einflusse des
Ostens und der Ägäis“⁠[5961], und für ihren einheitlichen Ursprung
zeugen die fast allerorten gleichmäßigen Formen, Verzierungen und
Mischungsverhältnisse⁠[5962]. Die ältesten weisen einen geringen
Zinngehalt auf, doch steigt dieser alsbald auf den regelmäßigen von
10–12%⁠[5963], während Blei gänzlich zu fehlen pflegt⁠[5964]. Wann
das für die allgemeine Verbreitung ausschlaggebende Gießen an Ort
und Stelle begann, — zunächst wohl durch die fremden Händler und
Wanderarbeiter, nachher auch durch Einheimische —, läßt sich genauer
nicht feststellen, um so mehr als fürs erste nur kleine Gegenstände in
Frage kamen, die teils aus eingeführten Barren, teils aus Bruchstücken
oder Resten angefertigt wurden⁠[5965]; auf einen frühen Anfang solcher
Bemühungen deutet aber die Benützung von Gußformen aus einheimischen
Gesteinen, sowie die beharrliche Nachahmung der Gestalten von Stein-
und Kupfergeräten⁠[5966], die namentlich im Norden bis in späte Zeiten
hinein andauert, obwohl man zu diesen auch dort schon verhältnismäßig
vollendete Gegenstände anzufertigen verstand, wie Wagen, Wagenräder mit
Speichen, u. dgl.⁠[5967]. Im Laufe des 2. Jahrtausends schreitet die
Gußtechnik jedoch allenthalben erheblich fort⁠[5968]; ihr schließt sich
die Treibarbeit an, die fraglos südlichen Vorbildern nacheifert⁠[5969],
und zuletzt, wohl erst seit Beginn der Eisenzeit (etwa um 1000), folgt
das Schmieden, als jüngste der Künste⁠[5970].


Über den Bahnen, auf denen die Kenntnis der Bronze nach Mitteleuropa
gelangte, schwebt noch Dunkel. Zwischen der Ägäis und der
ostkarpathischen Ebene walten zwar sehr alte, bis gegen 2500
zurückreichende Zusammenhänge, sie brechen aber bald nach dieser
Zeit jäh ab⁠[5971] und ob sie sich wirklich später erneuerten und zu
einer Benützung des Weges Donau-aufwärts Anlaß gaben, bleibt ungewiß.
Unter den westlichen Pfaden gilt als der wichtigste der längs der
Rhone aufwärts bis in das Quellgebiet des Rheins und weiterhin der
Donau, und dann wieder diese Flußläufe abwärts führende, doch läßt die
genauere Erforschung dieses Hauptzuges noch ebensoviel zu wünschen
übrig wie die seiner Verzweigungen, besonders der auf französischem
Boden vorauszusetzenden; sehr auffällig sind die Bronzen der Charente,
die zeitweise ebenfalls bis 3% Arsen (aus dem Kupfer herrührend)
enthalten⁠[5972], sowie einige sog. Depotfunde, z. B. die von Bonneville
(um 1000?), die neben 7% Zinn bis 5% Blei und zuweilen auch Antimon
führen⁠[5973]. Was endlich die jüngeren etrurischen Einflüsse anbelangt,
so soll sie GENTHE⁠[5974] nach manchen Richtungen überschätzt
haben, ob aber in so hohem Grade wie PARTSCH und einige andere
Forscher behaupten⁠[5975], bleibt fraglich.


Ein durchaus selbständiges Entstehungs- und Verbreitungsgebiet der
Bronze ist, soweit sich dermalen übersehen läßt, das ostasiatische,
u. a. das indische, malayische und chinesische. In China
erfanden nach „uralten Überlieferungen“ heilige Männer den Nutzen
des Feuers und verfertigten mit seiner Hilfe Gefäße aus Kupfer und
Bronzen⁠[5976], deren Bestandteile, Kupfer und Zinn, schon unter der
Regierung des völlig mythischen Kaisers YÜ (angeblich um
2200 v. Chr.) von gewissen Völkern neben Gold und Silber als Tribut
geliefert wurden⁠[5977]; nach anderen, ebenso alten Erzählungen
sollen aber fremde Eroberer vor unvordenklichen Jahren die Kunst der
Bronze-Darstellung nach China gebracht haben⁠[5978]. Jedenfalls ist
eine erste Blütezeit der Bronzetechnik schon in die Periode 1800–1500
v. Chr. zu setzen und eine zweite in die der Tschou-Dynastie, d. i.
1000–900 v. Chr.⁠[5979]; aus letzterer sind datierte Stücke von ganz
außerordentlicher Vollendung erhalten⁠[5980], auch liegen Rezepte über
sechs verschiedene Mischungsverhältnisse vor, die den Zinnzusatz auf
20–100% des Kupfers bemessen, niemals aber auf den im Mittelmeergebiete
vorherrschenden von 10–12%⁠[5981]. Die ältesten Bronzen, z. B. die im
Lössboden gefundenen Gefäße⁠[5982], sollen ausschließlich aus Kupfer und
Zinn bestehen⁠[5983] und sich dadurch jenen der Altai-Gegenden und der
Tschudengräber anschließen, die gleichfalls 20 und mehr Prozent Zinn
zu enthalten pflegen⁠[5984]; spätere Legierungen, darunter bereits die
der Glocken, deren Gebrauch in China aber immerhin schon sehr alt ist,
weisen dagegen nicht selten auch bis 3% Arsen und Antimon auf⁠[5985].


In Indien besaß man Bronze schon in der älteren vedischen Zeit,
aus der zahlreiche Funde vorliegen sollen, die bemerkenswerterweise
sehr zinnarm sind⁠[5986]; da die Indogermanen vor ihrer Trennung
noch nichts von der Bronze wußten⁠[5987], so müßten die Einwanderer
sie entweder bei der indischen Urbevölkerung schon vorgefunden, oder
unterwegs kennen gelernt haben. — Den alten Iraniern scheint
die Bronze unbekannt geblieben zu sein; einige Erwähnungen im „Avesta“
sind fragwürdiger Natur, zudem läßt sich ihre Abfassungszeit nicht
ermitteln⁠[5988]. In späteren Epochen waren dagegen die Perser wie mit
metallurgischen Verfahren aller Art, so auch mit der Gewinnung und
Verwendung der Bronze wohlvertraut; noch 629 n. Chr. berichtet der
chinesische Pilger HIUEN-THSANG von den Platten, aus denen
die riesigen Statuen des BUDDHA zusammengesetzt werden, und
sagt, daß zu ihrer Herstellung der „Stein“ Teou-Schih von goldgelber
Farbe diene, der angeblich in Persien gefunden werde⁠[5989]. Zur Zeit
des Khalifats waren persische Bronzen, nach dem Haupthandelsplatze auch
Mossul-Bronzen genannt, ein wichtiger Gegenstand der Ausfuhr⁠[5990].


Was die Namen der Kupfer-Zinn-Legierung anbetrifft, so stehen
ganz abseits das irische créd-uma = „Zinn-Kupfer“ und das deutsche
Erz (althochdeutsch aruz, erezi; altnordisch arud, so auch in
Ortsnamen; mittelhochdeutsch erz), das HEHN von „aes arretium“
ableiten will, da Arezzo lange Zeit hindurch einen der wichtigsten
Erzeugungsorte der über die Alpen gehenden Waren bildete⁠[5991]. Alle
anderen neueren Sprachen bedienen sich aber der Bezeichnung „Bronze“,
die bei den alten Griechen und Römern unbekannt war, und über deren
Herkunft schon eine ganze Anzahl sehr verschiedener Vermutungen
ausgesprochen worden sind.





DUCANGE im 17. Jahrhundert und ihm folgend MURATORI
im 18. und DIEZ im 19., nahmen als Stammwort das
spätlateinische bruntus und brunus an, das bald soviel wie braun
besagen soll, bald so viel wie glatt oder glänzend⁠[5992]; diese
Vieldeutigkeit entspringt nach EASTLAKE dem Umstande, daß
das Wort ursprünglich die Farbe des armenischen Bolus bezeichnete,
den man im Kunstgewerbe als Untergrund für das Auflegen von Gold zu
benützen pflegte⁠[5993]. Hiernach scheint es erklärlich, daß z. B.
schon in älteren Schriften des Mittelalters, aus denen dann noch
mehr als ein halbes Jahrtausend schöpfte, „brunire“ = deaurare
(vergolden) und „or bruni“ = aurum politum (glänzendes, poliertes
Gold) ist⁠[5994], daß BOILEAUS erstes Pariser Statutenbuch,
das „Livre des métiers“ von 1254, unter brunti oder bruni nichts
weiter als poli versteht⁠[5995], und daß die mittelhochdeutschen
Dichter und Schriftsteller brunit auf Waffen, Schmucksachen, Gläser
usw. abwechselnd im Sinne von braun, von glatt, oder von glänzend
anwenden⁠[5996]. Aus „aes brunum“ oder „brunum aes“ soll dann nach
ROSSIGNOL⁠[5997], der als „verkürzte Sprechweise“ „brunses“
annimmt, sowie nach SCHRADER⁠[5998], das mittellateinische
bronzium hervorgegangen sein, sowie das italienische bronzo, bronza
(auch = glühende Kohle), das französische bronce und braise, das
deutsche Bronze, wohl auch das angelsächsische braes, das englische
brass, das albanesische brunto, das russische bronza usf.; desgleichen
aus dem mittellateinischen brunitius das italienische brunizzo,
bruniccio, bronzino⁠[5999]. Mit brunus bringt ROSSIGNOL auch
das von DUCANGE für 804 nachgewiesene „brunia“ in Verbindung,
d. i. der erzene Küraß⁠[6000]; hiermit befindet er sich aber jedenfalls
im Irrtum, denn dieses Wort, gotisch brunjo, altnordisch brynja,
angelsächsisch byrne, altfranzösisch broigne und brunie, provençalisch
bronha, althochdeutsch brunja und bronja, mittelhochdeutsch bruyna,
neuhochdeutsch Brünne, leitet sich vom keltischen und irischen
„bruisne“, d. i. Brust, ganz ebenso ab, wie altfranzösisch harnais,
französisch harnois, italienisch arnese, spanisch arnes, altnordisch
hardneskja, mittelhochdeutsch harnasch, neuhochdeutsch harnisch, vom
keltischen und irischen „iarn“ oder „haiarn“, d. i. Eisen⁠[6001].
— Obwohl sich nun der Zusammenhang vieler der angeführten Worte
mit bruntus und brunus nicht bezweifeln läßt, so erscheint es doch
auffällig, daß nach SCHRADER diese selbst wieder in letzter
Linie vom germanischen bruno = braun herkommen sollen⁠[6002]; denn da
die Spätlateiner die Bronze nicht von den Germanen kennen lernten,
sondern umgekehrt, und die braune Farbe auch nicht wohl als die für
Bronze charakteristische anzuerkennen ist, so behält hierdurch die
ganze Erklärungsweise etwas Gezwungenes.





Das nämliche gilt von einer anderen, durch POTT⁠[6003] und
später durch KARABACEK⁠[6004] aufgestellten, der gemäß die
Stammworte der Bronze das armenische plinj, das kaukasische pilindz
und spilendzi, das mittelpersische barnidz und beredsch, vor allem
aber das neupersische baradsch und birindsch sein sollen⁠[6005]; als
ihre eigentliche Bedeutung wird „leuchtend, glänzend“ angegeben, und
aus dieser dürfte es sich erklären, daß die Perser mit Birindsch
u. a. auch gewisse Pflanzen und Pflanzenteile bezeichnen, z. B. die
Reiskörner⁠[6006]. Die Frage aber, wann, wo, und unter welchen Umständen
gerade dieses persische Wort zur Benennung der Bronze auserkoren
und für sie maßgebend geworden wäre, läßt sich vorerst nicht in
überzeugender Weise beantworten.


In den von BERTHELOT unter dem Namen „Technische Abhandlungen“
zusammengestellten, meist spätgriechischen Vorschriften findet sich
auch eine zur Herstellung des für Gußsachen dienlichen βροντήσιον
(Brontésion) „aus einem Pfunde cyprischen Kupfers und zwei Unzen
Zinn“⁠[6007]. BERTHELOT glaubt, sie stamme aus der Zeit
gegen 1100 und war zunächst der Meinung, daß hier zum ersten Male
das wahre Ursprungswort der Bronze, βροντήσιον, auftauche; von
Gegenständen ἀπὸ βροτισίων (Brotisíon) spricht aber schon eine
Stelle bei ZOSIMOS⁠[6008], und wenn sie auch angeblich erst
ein byzantinisches Einschiebsel aus dem 8.–10. Jahrhundert sein
soll⁠[6009], so bezeugt sie doch ein bereits erheblich höheres Alter
des Ausdruckes. Daß dieser bereits vor 800 wohlbekannt war, ergibt
sich aus zwei von BERTHELOT zuerst nachgewiesenen Rezepten:
die im 8. Jahrhundert verfaßten „Compositiones ad tingenda ...“,
derer schon weiter oben eingehend gedacht wurde, beschreiben als
„compositio Brandisii“ und „alia compositio Brandisii“ Legierungen
aus 2 Teilen Kupfer, 1 Teil Zinn, 1 Teil Blei, oder aus 2 Teilen
Kupfer, ½ Teil Zinn, 1 Teil Blei und ½ Teil Glas (vitrum)⁠[6010];
die desgleichen oben erwähnte „Mappae clavicula“ enthält ebenfalls
die „Compositio Brindisii“, und zwar nach GIRY allein im
älteren Schlettstädter Texte, während der jüngere WAYsche
die betreffende Vorschrift, jedoch mit 1 Teil statt ½ Teil Zinn,
als „compositio brondisono“ nur unter den einzelnen Rezepten
aufweist, die die letzten Blätter der Handschrift ausfüllen⁠[6011].
BERTHELOT wirft nun die Frage auf, wonach eigentlich
die Kupfer-Zinn-Legierung βροντήσιον heiße? Die Benennung nach
der Farbe, also nach bruntus, scheint ihm wenig zutreffend; ihr
Befürworter, DUCANGE, führt eine „Compositio Brundi“
an (2 Teile Kupfer, 1 Teil Zinn, 1 Teil Blei), deren das nicht
näher ermittelte alte Werk eines Autors namens PALLADIUS
gedenke⁠[6012]; ferner kommt ein Mineral βροντήσινος (Brontésinos),
vermutlich eine Art Pyrit, auch im sog. „Lexikon“ vor⁠[6013], das
einen Bestandteil schon der ältesten alchemistischen Handschriften
bildet, aber allerdings einen erst nachträglich beigefügten und nicht
einheitlichen. Eine Beziehung zu dem anklingenden βροντή (Bronté) =
Donner ist auch nicht anzunehmen, ebensowenig eine solche zu einem
Erfindernamen. Die größte Wahrscheinlichkeit spricht daher für die zu
einem Ortsnamen, nämlich zu Brundisium (= Brindisi), dem wichtigsten
und hervorragendsten Fabrikationsorte römischer Bronzewaren⁠[6014]. Wie
es nach PLINIUS ein korinthisches, aeginetisches, delisches
Erz gab, so vermutlich auch ein brundusisches, „aes brundusinum“, das
die Bronze im Gegensatze zum „aes cyprium“, dem Kupfer, bezeichnet
haben mag, und das wohl schon PLINIUS im Sinne hatte, als er
von der Vortrefflichkeit der „brundisina specula“ sprach⁠[6015], d. i.
der brundusischen (also bronzenen) Spiegel; in diesem Zusammenhange
scheint es beachtenswert, daß auch der WAYsche Text der
„Mappae clavicula“ im Abschnitt 89, der von Versilberung handelt,
der „brundisini speculi, tusi et cribellati“ Erwähnung tut, der
„zerstoßenen und gesiebten [Masse] der brundisischen Spiegel“⁠[6016].


Nach FESTUS (4. Jahrhundert n. Chr.), der seine etymologischen
Darlegungen dem VERRIUS FLACCUS (einem Autor der beginnenden
Kaiserzeit) entnahm, den selbst wir aber wieder nur aus kärglichen
Auszügen des PAULUS DIACONUS (um 800) kennen, hieß Brundisium
ursprünglich Βρεντήσιον (Brentésion), abgekürzt auch Βρέντη (Brénte),
Brenda, Breonda, Brendum, Brentium, und zwar nach den Worten βρέντη,
βρέντον, βρέντιον, die bei den Gründern der Stadt, — es sollen Kreter
oder Messapier gewesen sein —, Hirsch und Hirschgeweih bedeuteten;
der Name des Handelshafens hätte also eine Anspielung auf seine
vielfach verzweigte Gestalt und Ausbreitung gebildet⁠[6017]. Dies
bestätigen auch im 5. Jahrhundert HESYCHIOS⁠[6018], im 7.
ISIDORUS⁠[6019] und zu Beginn des 9. WARNEFRIED, der
in seiner „Geschichte der Longobarden“ bemerkt, „nach der Gestalt des
Hirschkopfes hießen die griechischen Gründer den Ort Brondisium“⁠[6020].
Von diesem Namen, der sich bis in die Neuzeit hinein erhielt, — sagt
doch z. B. noch 1538 HOLLANDA in den „Gesprächen über die
Malerei“⁠[6021], daß die Via Appia „bis Brondusio“ führt —, wäre also
der des brundisischen oder brondisischen Erzes abzuleiten, dessen
verschiedene Formen Brunzo, Brunzi, Bronze, Bronza, Bronsa, Brense
gleichfalls bis in das 15., ja bis in das 17. Jahrhundert hinein
nachweisbar bleiben⁠[6022].





Die Hypothese BERTHELOTS haben indessen schon K. B.
HOFMANN⁠[6023] sowie SCHRADER
abgelehnt⁠[6024], und in
der Tat sprechen vielerlei Gründe gegen sie. Vor allem war Brundisium
gar nicht „der wichtigste und hervorragendste Fabrikationsort für
Bronzewaren“, als welcher vielmehr, wie oben erwähnt, Capua in
Betracht kommt; der Behauptung, die Bronze sei gerade nach den
Spiegeln Brundisiums benannt, die zwar schon PLINIUS rühmt,
die aber doch immerhin nur eine beschränkte Spezialität bildeten,
wohnt daher nicht viel Wahrscheinlichkeit inne. Wenig glaubhaft ist
es ferner, daß sich von der Stadt Brundisium auch das spätgriechische
oder frühbyzantinische βροντήσιον der „Technischen Abhandlungen“
und des Zusatzes bei ZOSIMOS herleite, welches Wort in den
folgenden Jahrhunderten noch weiter entstellt wird, wie denn z. B. nach
DUCANGE von einem Gebäude zu Konstantinopel (?) die Rede ist,
das πόρτας προύτζινες (prútzines) = bronzene Türen hatte⁠[6025]. Endlich
läßt sich auch das Mineral βροντήσινος nicht wohl mit Brundisium in
Verbindung bringen, und daß die brundisischen Spiegel der „Mappae
clavicula“ aus Bronze bestanden, ist gewiß sehr möglich, aber nicht
erweisbar. Was schließlich die Zusammensetzung der verschiedenen
„Compositiones“ anbelangt, so spricht der hohe Bleigehalt von 25% zwar
für spätrömischen Ursprung der Rezepte, er erscheint aber, sobald
die Herstellung der vortrefflichen brundisischen Spiegel in Betracht
kommt, als so ungeeignet wie möglich, da ein derartig starker Zusatz
an Blei die Härte und Politurfähigkeit der Legierung ganz erheblich
beeinträchtigt, dem angestrebten Hauptzwecke also völlig zuwiderliefe;
nach BIBRA⁠[6026] enthält daher gutes antikes Spiegelmetall
ebenso wie das heutige etwa 70% Kupfer und 30% Zinn, und entweder gar
kein Blei, oder nur geringe Mengen, allenfalls 5–6%.


Sämtliche Vorteile von BERTHELOTS Annahme lassen sich indessen
wahren, wenn man zwar mit ihm Bronze von βροντήσιος (Brontésios)
ableitet, dieses Wort aber nicht mit dem verführerischen Brundisium
in Verbindung bringt, sondern mit dem von ihm nur im Vorübergehen
erwähnten und ohne weiteres abgelehnten βροντή (Bronté) = Donner. In
der griechischen Mythologie ist Bronte der personifizierte Donner,
der Donner- und Blitzschlag, — schon OLYMPIAS empfing
ALEXANDER den Großen von dem unter Donnergerolle, βροντή, in
der Schlangengestalt des Blitzes niedergefahrenen Zeus⁠[6027] —, und
BRONTES heißt ein Gewitter- und Vulkan-Dämon, der später zum
Cyklopen und Schmiedegehilfen des HEPHAISTOS wird⁠[6028].
Aus den Donnerwolken herab (e tonitribus) fällt nach PLINIUS
und ISIDORUS der wunderbare Donnerstein Brontea oder
Brontia, der das vom Blitz gezündete Feuer zu löschen vermag⁠[6029],
dessen Zauberkräfte das gesamte Mittelalter rühmt, ja dem noch 1648
ALDROVANDI in seinem trefflichen, von wissenschaftlichem
Geiste erfüllten „Museum metallicum“ eine ausführliche, mit vielen
Abbildungen ausgestattete Abhandlung widmet⁠[6030]. ZEUS
BRONTOS, BRONTAIOS oder BRONTESIOS endlich ist
„ZEUS der Donnerer“, der JUPITER TONANS, tonitrator
oder tonitrualis der Römer⁠[6031]. An den Namen des Donnersteines
Brontia und des ZEUS BRONTESIOS läßt sich völlig ungezwungen
jener der Bronze anknüpfen, also des χαλκὸς βροντήσιος des donnernden,
einen mächtigen Donnerschall verbreitenden Erzes; dieser Voraussetzung
gereicht es zur Bestätigung, daß nach den spätantiken Autoren die
Donnermaschine der Theater βροντεῖον (Bronteíon) hieß und aus einem
λέβης χαλκοῦς, einem bronzenen Kessel, bestand, der mit großen Kieseln
gefüllt war⁠[6032]. Auch bezeichnet das Italienische mit „Bronzino“ noch
jetzt gewisse Steine, z. B. venetianische Marmorarten, deren Platten,
vermöge ihrer eigenartigen Struktur, beim Anschlagen einen starken,
lange nachhallenden Klang von sich geben⁠[6033]; in ähnlicher Weise
mag das der pyritähnliche Stein βροντήσινος getan haben, dessen Namen
BERTHELOT mit „fulgurante“ übersetzt⁠[6034], — soferne für
seine Benennung nicht schon seine bronzeartige Farbe maßgebend war.


Noch bleibt aber die Frage zu beantworten, an welche Form des Erzes der
Beiname des „donnernden“ mit besonderer Berechtigung zu knüpfen war,
und ob sich in der Zeit, zu der der Name Bronze gebräuchlicher wurde,
d. i. jedenfalls schon vor dem 8. Jahrhundert, ein bestimmter
Anlaß zu einer derartigen Anknüpfung geboten hatte? In dieser Hinsicht
sei die Vermutung ausgesprochen, daß als solcher die Ausbildung oder
Vervollkommnung des Glocken-Gusses zu betrachten ist.


Bronzene Glocken sollen in China schon um 1000 v. Chr. im Gebrauch
gestanden, ursprünglich, wie BECKMANN bereits 1799 anmerkte,
aus den hölzernen sog. Lärmbrettern und Lärmtrommeln hervorgegangen
und deshalb auch, gleich diesen, durch äußeres Anschlagen zum Tönen
gebracht worden sein⁠[6035]. Eine kleine bronzene Glocke mit Klöppel (9
cm hoch), etwa von 860 v. Chr., kam bei den Ausgrabungen nächst Ninive
zum Vorschein⁠[6036], und daß man ähnliche kleinere Glocken, sowie
Glöckchen, Schellen, Cymbeln u. dgl. mehr auch in Persien, Vorderasien,
Ägypten, Griechenland und Rom sehr wohl kannte, ist vielfach bezeugt,
und kann der Natur der Sache nach nicht wundernehmen⁠[6037]; völlig
fehlt es dagegen an Berichten über große Glocken im Sinne der unsrigen,
sowie an Überresten von solchen. Ebenso alt wie die Glocken, ja
vermutlich noch älter, waren in China die gleichfalls durch Umwandlung
der hölzernen Lärmbretter entstandenen Gongs, runde, meist zum
Aufhängen, oft aber (durch Anbringen eines schrägen Randes) auch
zum Aufstellen eingerichtete Bronzeplatten, denen man mittels eines
Schlägels laute, weithin hörbare Töne entlockte⁠[6038]; auch derlei
Vorrichtungen genossen im westlichen Asien weite Verbreitung und können
daselbst ebenso selbständig erfunden worden sein wie in China. Nach
der „Glockenkunde“ BOSSIS⁠[6039], des gelehrten Mitgliedes
der päpstlichen „Liturgischen Akademie“, steht es nun fest, daß sich
die ersten christlichen Gemeinden im Orient, ihnen nachfolgend aber
auch die des Okzidentes, zur Berufung ihrer Versammlungen, sowie
zu anderen liturgischen Zwecken anfänglich großer hölzerner Tafeln
bedienten, die entweder gegeneinander gestoßen oder mit schweren
hölzernen Hämmern bearbeitet wurden⁠[6040]. Im Orient blieb diese Sitte
sehr allgemein lebendig und wurde in späteren Jahrhunderten, als
nach Ausbreitung des Islams den Christen das Glockenläuten verboten
war, sogar wieder alleinherrschend; aber auch das katholische Ritual
bewahrte „als Erinnerung an die alte, noch glockenlose Zeit“ den
Gebrauch, daß während der Passionszeit, wenn die Glocken zu schweigen
haben, „statt ihrer das Crotalum, d. i. eine starke Holzplatte,
mittels schwerer Holzkugeln geschlagen wird“⁠[6041]. Vielfach trat
jedoch, sowohl im Osten wie im Westen, an Stelle der hölzernen
Tafel eine bronzene oder eiserne, die man in der Nachbarschaft der
Versammlungsstätten an hohen Bäumen, an passenden Gerüsten, oder an
eigenen freistehenden Türmchen befestigte und mit metallenen Hämmern
anschlug⁠[6042]; derlei Vorrichtungen zum Geben gewisser, bürgerlichen
und häuslichen Bedürfnissen dienlicher Signale, daher „Signa“ genannt,
besaß übrigens schon das spätere Altertum⁠[6043]. Im Okzident erhielten
sie sich bis gegen Ende des Mittelalters zu allerlei Zwecken, und zwar
namentlich zum „Schlagen“ der Stunden durch besondere Wächter und
durch die mit Zeitmessern und Uhren verbundenen „Schlagwerke“⁠[6044];
aber auch der Orient bediente sich ihrer, so z. B. spricht schon der
arabische Dichter IBN ALMUʿTAZZ (861–909) vom Schlage „der
den Morgen verkündet“ und „durch den die Christen ihren Ruf ergehen
lassen“⁠[6045], die Erzählungen „1001 Nacht“ berichten vom Schlagen
der Metallplatte auf dem Dache einer christlichen Kirche⁠[6046], und
die Schriften der „Treuen Brüder“ erörtern die Fortpflanzung solchen
Schalles durch die Luft. Wo und wann zuerst der Gedanke verwirklicht
wurde, mehrere metallene Bleche zu einem schallgebenden Gefäß (vas)
zusammen zu nieten, ist bisher nicht ermittelt, doch scheint dies
bereits in den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung geschehen
zu sein⁠[6047], da ein angeblich 613 angefertigtes, jedenfalls aber
außerordentlich altes Exemplar, bestehend aus drei mit Bronzenägeln
vernieteten Eisenplatten, in Köln erhalten geblieben ist⁠[6048].
Den weiteren Fortschritt, derartige „vasa“ in einem
Stück zu gießen, knüpft die Überlieferung an den Bischof
PAULINUS von NOLA in Campanien, um 400, und findet es
hiernach erklärlich, daß bald darauf eigentliche große Glocken unter
dem Namen „signum“ oder „campana“ und kleine unter der Bezeichnung
„nola“ bekannt zu werden beginnen⁠[6049]. Erwähnungen der Campana aus
dem Anfange des 6. Jahrhundert⁠[6050] sind nicht ausreichend sicher
bezeugt⁠[6051], 580 aber kennt der Geschichtsschreiber GREGOR
von TOURS die Glocke schon am Seile hängend⁠[6052], 613
läutet man bei der Belagerung von Sens durch den merowingischen König
CHLOTAR I. die Glocke der Kirche, „um das Volk zusammen zu
rufen“⁠[6053], und um etwa die nämliche Zeit wird des Signums oder der
Campana auch in Paris gedacht⁠[6054]. BEDA VENERABILIS (gest.
735) nennt den Schall der Glocken, „der die Gemeinde versammelt“, einen
wohlbekannten (notum campanae sonum)⁠[6055]. ALKUIN (gest.
804) sagt in „De divinis officiis“, „es sei nicht neu, die Glocken
zu weihen, zu ölen und zu benennen“⁠[6056]; KARL DER GROSSE
verbietet diese Taufe der Campanae, „deutsch Clocae genannt“⁠[6057],
und 874 stellt die Kirche das Läuten gegossener Glocken als rituale
Vorschrift auf⁠[6058], obwohl noch Papst LEO IV. (gest. 855)
„eine Glocke mit einem bronzenen Hammer“ gestiftet hatte (campana cum
malleo aereo)⁠[6059]. Bemerkenswert ist es, daß 864 der Doge ORSO
PATRITIACO dem Kaiser MICHAEL zwölf große Glocken für
die Sophien-Kirche als Geschenk zusandte, denn da die Byzantiner mit
dem Erzgusse sehr vertraut waren und den Venetianern viele seiner
Feinheiten erst beibrachten⁠[6060], so muß man annehmen, daß sie selbst
sich damals der Glocken nicht bedienten; dies scheinen sie auch später
nicht getan zu haben, denn noch gegen 1200 meldet ANTONIUS von
NOWGOROD in seinem „Pilgerbuche“: „... in der Sophien-Kirche
haben sie [die Griechen] keine Glocken, sondern kleine Handklopfer aus
Eisen (?), ... die man gemäß der Vorschrift eines Engels gebraucht;
... die Lateiner hingegen läuten mit Glocken“⁠[6061].


Was nun die angebliche Erfindung des campanischen Bischofs
PAULINUS von NOLA anbelangt, so handelt es sich
hierbei offenbar um eine Sage, wie schon die Tatsache zeigt, daß
bereits bei dem spätrömischen Dichter AVIENUS (um 350) das
Glöckchen am Hundehalsbande „nola“ heißt⁠[6062]; aber völlig dürfte
sie des geschichtlichen Hintergrundes nicht ermangeln. Wie schon
oben erwähnt, hatte nämlich die römische Bronze-Industrie ihren
Hauptsitz in Campanien, insbesondere aber in Capua. Diese Stadt, um
600 v. Chr. von den Etruskern ins Leben gerufen und über 150 Jahre
lang ein rein etrurisches Gemeinwesen, scheint u. a. auch die Kunst
des Bronzegusses von ihren Begründern übernommen und in den folgenden
Jahrhunderten sorgfältig und unter ausschließlicher Verwendung
der besten Rohstoffe gepflegt zu haben⁠[6063]; von maßgebender
Einwirkung war hierbei jener in Süditalien („Groß-Griechenland“)
stets mächtige griechische Einfluß, der Capua zu einem Mittelpunkte
der Kunstindustrie überhaupt und zur berüchtigten Stätte des Luxus
und Wohllebens machte, die noch CICERO ein zweites Rom
(Roma altera) benannte⁠[6064]. Capuanische Bronzewaren fanden bereits
seit dem 5. Jahrhundert v. Chr., in größerem Umfange aber seit der
Begründung Aquilejas zu Beginn des 2., ihren Weg nach dem Norden
(teils über den Brenner, teils durch Pannonien) und bleiben unter
den dortigen Funden, trotz allen Wechsels der Verhältnisse, bis in
das 3. nachchristliche Jahrhundert hinein nachweisbar, namentlich
in Gestalt charakteristischer Bronze-Eimer⁠[6065]. Aber auch im
Inlande waren sie hochberühmt⁠[6066]; der alte CATO (gest.
149 v. Chr.) rät, Bronzegefäße nur in Capua einzukaufen, zur Zeit
des AUGUSTUS bewirkten griechische Künstler daselbst einen
neuen Aufschwung der Industrie⁠[6067], HORAZ preist sein
campanisches Bronzegeschirr (campana supellex)⁠[6068], PLINIUS
lobt das campanische Erz als das beste, reinste, von Blei freie⁠[6069],
und wenn auch im späteren Verlaufe der Kaiserzeit ein Rückgang in
künstlerischer Hinsicht eintrat, so dauerte doch die Massenerzeugung
stets weiter fort, wie u. a. noch der HORAZ-Kommentator
PORPHYRIO im 3. Jahrhundert bezeugt⁠[6070]. Um diese Zeit
hatte aber das Christentum schon seit langem in Capua Boden gefaßt,
die Stadt besaß bereits eine größere christliche Gemeinde⁠[6071] und
eine „Basilika der Apostel“⁠[6072], und es ist daher durchaus glaublich,
daß sich die Umgestaltung der Lärmtafel oder des oben erwähnten
Schallgefäßes (vas) zur eigentlichen Glocke hier vollzog⁠[6073];
gehörten doch „glockenförmige“ Eimer und Mischgefäße zu den
althergebrachten Erzeugnissen der dortigen Künstler, denen auch die
zum Gusse der ersten Glocken erforderliche, keineswegs gering zu
veranschlagende Geschicklichkeit und Erfahrung zuzutrauen ist⁠[6074].
Ob nun, wie anzunehmen, die Glocken den Namen „Campana“ nach dem des
Landes Campanien und Capuas empfingen, — denn VARRO sagt
ausdrücklich, daß das richtige Wort für alles aus Capua stammende
campanus ist und nicht capuanus⁠[6075] —, oder etwa nach dem
campanischen Erze, dem aes campanum des PLINIUS, oder nach der
Art ihrer Aufhängung, d. i. jener der längst gebräuchlichen „statera
campana“, der campanischen Schnellwage⁠[6076] usf., muß vorerst dahin
gestellt bleiben; jedenfalls erhielten sie ihn aber erst gelegentlich
ihrer Weiterverbreitung, also schon außerhalb Campaniens oder Capuas.
In dieser Stadt selbst aber, in der, wie in ganz Süditalien, der
griechische Einfluß jederzeit ein herrschender und die griechische
Sprache eine allgemein gebräuchliche blieb⁠[6077], dürften die Künstler,
die zum ersten Male die Glocken „dumpf zusammen hallen“ ließen, dem
Glockengute die Bezeichnung χαλκὸς βροντήσιος oder κρᾶμα βροντήσιον,
„donnerschallendes Kupfer oder Erz“, erteilt haben, sei es, daß sie
sie selbst erdachten, oder schon samt den unvollkommeneren Vorbildern
vom Osten her übernahmen; aus diesem Brontesios oder Brontesion gingen
dann, als seine Bedeutung und Herkunft in Vergessenheit gerieten
oder nicht mehr verstanden wurden, die entstellten Namen Brandisium,
Brindisium, Brondisono usf. hervor, und aus diesen wieder, oder mit
ihnen zugleich, die im Volksmunde vermutlich längst gebräuchlichen
Abkürzungen Brontea oder Brontia⁠[6078], die unmittelbar zu „Bronzo,
Bronza, Bronze“ hinüberleiten. Diminutiva technischer Namen auf
-ίον sind nach SCHMIDT charakteristisch für die späte,
vulgär-griechische Arbeitersprache⁠[6079], und dieser Umstand spricht
daher gleichfalls für die Ableitung des Wortes βροντήσιον von βροντή,
dem Donner; aus ihr erklärt sich auch DUCANGES Angabe,
daß Bronzina, neben „vas bronzinum“ die älteste der einschlägigen,
frühmittelalterlichen Bezeichnungen, ein „tormentum bellicum“
bedeutet⁠[6080], also eine jener Kriegsmaschinen, die bei Angriffen und
Belagerungen nach zahlreichen Berichten „unter donnerartigem Getöse“
mächtige Steine und Felsblöcke schleuderten. Des weiteren macht der
dargelegte Zusammenhang verständlich, daß nicht nur „Bronzo“ bis in das
17. Jahrhundert hinein ohne weiteres als Synonym von „Glockenspeise“
gebraucht wird, — so noch von BECHER (1635 bis 1675)⁠[6081]
—, sondern auch umgekehrt „Glockenspeise“ jederlei Bronzeguß
bezeichnet; so z. B. sagt VITALIS DE FURNO (1247–1327), „unter
Erz verstehe man das, woraus die Glocken gegossen werden“ (aes vocamus,
unde fiunt campanae)⁠[6082], und VERANZIO spricht um 1595 von
der zum Bau einer Brücke erforderlichen Glockenspeise⁠[6083]. Doch sei
hervorgehoben, daß in Deutschland, wo im 9. Jahrhundert Kirchenglocken
schon allgemein gebräuchlich wurden und Glockengießer u. a. in
Aachen urkundlich nachgewiesen sind⁠[6084], der Name Bronze erst spät
auftaucht; er fehlt z. B. in den zahlreichen von SCHLOSSER
gesammelten Dokumenten frühmittelalterlicher Kunst⁠[6085], sowie
bei THEOPHILUS PRESBYTER, der um 1100, und angeblich in
Deutschland, in seiner „Schedula diversarum artium“ (Verzeichnis
verschiedener Künste oder Kunstgriffe) auch ausführliche Vorschriften
über Glockenguß bringt⁠[6086], die er jedoch zum Teil unzureichend
wiedergegeben oder auch selbst nicht richtig aufgefaßt hat⁠[6087]. Eine
genaue und zutreffende Beschreibung findet sich auffälligerweise erst
1540 in der „Pirotecnia“ des BIRINGUCCI⁠[6088], der aber wieder
vielfach aus deutschen Quellen geschöpft zu haben scheint.


Nach der Lehre der katholischen Kirche, wie sie im Abschnitte „De
benedictione Signi vel Campanae“ (Über das Weihen des Signum oder
der Campana) des „Pontificale romanum“ niedergelegt ist, besitzt die
Glocke, das „vasculum ad invitandos filios sanctae Ecclesiae“, das
„Gefäß, das die Kinder der heiligen Kirche zusammenruft“, die Kraft,
böse Geister und Gespenster aller Art zu verscheuchen, Unwetter und
Stürme hinweg zu treiben, Blitz- und Donnerschläge abzuwenden⁠[6089].
Diese Anschauungen sind ein Erbteil der Antike. Allgemein war in ihr
der Glaube, den die Glöckchen, Cymbeln, Erzbecken und Sistren der
Priester, Hierophanten, Schwärmer und Mysten bezeugen, daß der Klang
des angeschlagenen Erzes als der einer Götterstimme anzusehen sei,
daher reinige und sühne, Beschwörungen und Zauber breche, Dämonen
und böse Geister banne⁠[6090]. Auf ihn gründete sich die Überzeugung
der Kirche und des gesamten Mittelalters, daß der Teufel und seine
höllischen Heerscharen den Schall geweihter Glocken fliehen müssen,
daß man sie daher durch Glockenläuten vertreiben könne und samt ihnen,
durch „Wetterläuten“, auch die durch ihre Bosheit erregten Wirbelwinde
und Stürme, Nebelschwaden und Gewitter⁠[6091]. Ebendeshalb sollte es dem
Blitze völlig unmöglich sein, in eine Glocke zu schlagen, namentlich
in eine tönende⁠[6092]; „fulgura frango“ ist daher der Wahlspruch, der
so recht eigentlich der Glocke geziemt, der sie als echte Erbin jenes
das Blitzesfeuer löschenden Donnersteines Brontia kennzeichnet und der
abermals, von wiederum anderer Seite her, die Abstammung der Bronze vom
donnerschallenden Erze Brontésion bestätigt.







6. Messing.





Da es mit Gewißheit feststeht, daß metallisches Zink in Asien nicht vor
dem späteren Mittelalter, in Europa aber erst gegen 1600 bekannt wurde
(s. unten), so kann es keinem Zweifel unterliegen, daß die Messing
genannte Kupfer-Zink-Legierung ursprünglich allein durch gemeinsames
Verschmelzen von Kupfer oder Kupfererzen mit zinkhaltigen Mineralien,
namentlich Galmei (Zink-Carbonat, zuweilen auch -Silikat), gewonnen
wurde und daher keine gleichbleibende Zusammensetzung und Färbung
besaß, vielmehr, je nach der Höhe des Zinkgehaltes, einen rötlichen,
gelblichen, goldgelben bis weißen Farbenton zeigte⁠[6093].


In welchem Lande oder welchen Ländern und zu welcher Zeit das Messing
zuerst dargestellt wurde, steht bisher nicht fest; in Babylonien, in
der Ägäis, in Troja und während der älteren mykenischen Periode scheint
es nicht, während der jüngeren nicht sicher nachgewiesen zu sein⁠[6094];
aber auch betreffs Ägyptens bleibt es fraglich, ob Messing unter jenem
Kupfer zu verstehen sei, das unter der Regierung RAMSES III.
(1269–1244) „mit der Färbung des Goldes dritter Feinheitsgüte“ aus Etek
(im Sinaï?) kam, oder unter jener Kupfermischung „von der Farbe des
guten Wüstengoldes“, die nach Angabe des „Papyrus HARRIS“ (13.
Jahrhundert) erst gegossen und dann gehämmert wurde⁠[6095].


Frühzeitig sollen die Perser die Kunst der Messing-Gewinnung betrieben
haben, und aus Messing bestanden nach aller Wahrscheinlichkeit
die Trinkschalen des Königs DARIUS, von denen die
„Wundergeschichten“ des PSEUDO-ARISTOTELES berichten, daß sie
glänzend, leuchtend, unverrostbar wie Gold und von diesem nicht der
Farbe, sondern nur dem Geruch nach unterscheidbar gewesen sein⁠[6096];
daß nämlich, abweichend vom Golde, die unedlen Metalle tatsächlich
einen gewissen, besonders beim Reiben und Erwärmen hervortretenden
Geruch zeigen, bestätigten schon im 16. Jahrhundert LAS CASAS,
im 17. und 18. BECHER sowie A. VON HALLER und noch
neuerdings (1907) GRUHN⁠[6097]. Persien ist sehr reich an dem
zur Herstellung des Messings unentbehrlichen Galmei; dessen Benennung
„Tutia“, die schon im frühen Mittelalter auftaucht, ist nichts
anderes als das persische „Dûd“ = Rauch und bezog sich ursprünglich
auf die für die Galmeiöfen charakteristische Wolke zartesten weißen
Zinkoxydes, das zufolge augenblicklicher Verbrennung des zunächst in
feinsten Tröpfchen abgeschiedenen metallischen Zinks entsteht und in
dichten Massen an die Ofendecke emporsteigt⁠[6098]. Der chinesische
BUDDHA-Pilger HIUEN-THSANG erzählt 629 n. Chr. von
der Darstellung des Messings in Persien aus Kupfer und Galmei, dem
Steine Yu-Schih⁠[6099], der daselbst in vielen Gegenden vorkomme⁠[6100].
Aus Persien soll diese Kunst nach Indien gelangt sein, wo man angeblich
erst im 6. Jahrhundert an Stelle der älteren kupfernen oder bronzenen
BUDDHA-Statuen messingene zu setzen begann⁠[6101] und das
Messing seither schon ebenso zu Schmucksachen verarbeitete, wie dieses
SOMADEVA noch ein halbes Jahrtausend später erwähnt⁠[6102];
nach HIUEN-THSANG⁠[6103] gab es auch in Indien viel Galmei,
besonders im Sind, — doch läßt dieser Bericht Zweifeln Raum, da die
Übersetzung des betreffenden chinesischen Wortes mit „Galmei“ nicht
ganz sichersteht. Den Chinesen soll die Darstellung des Messings nach
einigen ebenfalls aus Persien zugekommen sein, und zwar nicht vor
dem 8. Jahrhundert⁠[6104], während andere sie als eine einheimische
Errungenschaft hohen Alters betrachten. Jedenfalls gelangte im
Mittelalter Tutia nicht nur aus Kerman und Ispahan in Persien, sondern
auch aus Indien und China nach den östlichen Mittelmeer-Ländern, und es
bestand namentlich zu Damaskus eine ausgedehnte und technisch höchst
vollendete Fabrikation von Messingwaren, was aber nicht hinderte, daß
solche gleichzeitig auch aus Europa in den Orient kamen, besonders nach
Ägypten⁠[6105].


In Griechenland erwähnen die dem HIPPOKRATES zugeschriebenen
Werke gewisse medizinische Instrumente aus „weißem Kupfer“⁠[6106],
im Gegensatze zum gewöhnlichen „roten“⁠[6107], und versichern, „das
weichste und leichteste Kupfer sei das geeigneteste zur ausgiebigen
Mischung“⁠[6108], als deren Ergebnis zweifellos Messing anzusehen
ist. Fraglich bleibt dagegen, ob man dieses auch als von Anfang
her identisch mit dem ὀρείχαλκος (Oreíchalkos, Orichálcum) zu
betrachten habe, einem u. a. bei HESIOD⁠[6109], in der sog.
homerischen Hymne an APHRODITE⁠[6110], sowie im „Kritias“
des PLATON erwähnten, diesem aber schon nicht mehr näher
bekannten, goldähnlichen Metalle von angeblich ganz außerordentlichem
Werte⁠[6111]. Die „Wundergeschichten“ des PSEUDO-ARISTOTELES
melden, daß man aus ihm zu Chalcedon auch ganze Statuen anfertigte,
und halten es offenbar für das nämliche wie das „Erz der Mossinöken“
(am Südostufer des Schwarzen Meeres), die eine „vom Erfinder geheim
gehaltene Legierung“ (κρᾶμα, κρᾶσις) nicht aus Kupfer und Zinn,
sondern aus Kupfer und einer in ihrem Lande vorkommenden „Erde“
darzustellen verstanden⁠[6112]; das Röstprodukt dieser Erde, die
sog. „phrygische Asche“ [unreines Zinkoxyd], wird zugleich als
vortreffliches Augenheilmittel gerühmt⁠[6113]. Vermutlich beruhten die
Berichte über das Vorkommen des Orichalcum in der Natur auf bloßen
Sagen, die dadurch entstanden, daß man die zuerst wohl in Kleinasien
auftauchende Legierung nicht als solche erkannte, sie vielmehr als ein
einheitliches Metall unbekannter Herkunft ansah⁠[6114]. Die Bezeichnung
Oreíchalkos leiten einige vom „Erz des OREIOS“ ab⁠[6115],
welcher Erfinder aber sichtlich nur ein Heros eponymos ist, andere,
gemäß der wörtlichen, aber ganz nichtssagenden Übersetzung der Worte
ὄρος (Oros) und χαλκός, von „Berg-Erz“, noch andere endlich von ὀρεύς
(Oreús), dem Berg- oder Maultier, das durch Vermischung von Pferd und
Esel ganz ebenso entstehe, wie das Orichalkum durch die von Kupfer und
Galmei⁠[6116].


Bei den Römern wurde der Name Oreíchalkos durch eine Volksetymologie
zu Aurichalcum (= goldiges Kupfer, Goldkupfer) umgestaltet und
bezeichnete eine Legierung aus Kupfer und Kadmia (Galmei), Kupfer und
„cadmischer Erde“⁠[6117], Kupfer und [zinkhaltigem] sog. „Ofenbruch“ der
Silberhütten⁠[6118]. Im Anfange des hellenistischen Zeitalters schwankte
die Bedeutung allerdings zwischen Messing, Bronze und Kupfer⁠[6119],
wovon die Aufzählungen der 6 (oder 7) Metalle bei POLLUX⁠[6120]
(2. Jahrhundert n. Chr.), ja noch bei ALBERTUS MAGNUS⁠[6121]
(um 1260) eine Spur bewahrt haben, indem sie an Stelle des Kupfers,
oder neben ihm, Orichalcum anführen; spätestens vom 2. Jahrhunderte
v. Chr. an war aber Aurichalcum ausschließlich = Messing⁠[6122] und
gilt daher bei PLAUTUS, CICERO, HORAZ und
anderen für billig und wertlos. Was VERGIL als „orichalcum
album“ erwähnt⁠[6123], ist vielleicht als χαλκὸς λευκός, aes candidum
(eine Kupfer-Silber-Legierung) anzusehen⁠[6124], vielleicht aber auch
nur als ein sehr helles Weißmessing, identisch mit dem vielgedeuteten
χαλκολίβανος (Chalkolíbanos) der „Apokalypse Johannis“⁠[6125].
PLINIUS erwähnt das Orichalcum nur ziemlich flüchtig⁠[6126],
FESTUS bespricht seinen Namen, nennt es eine Mischung
oder Legierung (κραματινά) und weiß, daß „cadmische Erde in Kupfer
geworfen wird, damit es entstehe“⁠[6127]. Ähnlich äußern sich
HESYCHIOS⁠[6128], für den Messing ein bronzeähnlicher Stoff
ist, sowie ISIDORUS⁠[6129], der seine goldgelbe Farbe auf
die Beimischung eines „medicamen“ zum Kupfer zurückführt; ὀριχαλκεύς
im Sinne von Messingschmied kommt um die nämliche Zeit (um 600) im
byzantinischen Ägypten vor, jedoch nur ganz vereinzelt⁠[6130].


Wie die als „Periplus“ bekannte, etwa um 40 n. Chr. verfaßte
Handelsbeschreibung der Gestade des Roten Meeres erwähnt, führten
die Küstengegenden Ostafrikas schon damals Orichalcum = Messing ein,
das als Schmuck sowie an Geldesstatt diente, zu welchem Zwecke man
es in passende Stücke zerschnitt⁠[6131]. Etwas später, zur Zeit des
PLINIUS⁠[6132], wurden die Galmeilager des niederrheinischen
Gebietes entdeckt, und alsbald entwickelte sich dort, hauptsächlich in
der Gegend von Juliacum (Jülich), eine ausgedehnte Messingindustrie,
deren Blütezeit um 150 anzusetzen ist und deren Erzeugnisse durch die
römischen Großkaufleute erst in alle Nordsee-, später aber auch in
die Ostsee-Länder verhandelt wurden⁠[6133]; als gegen 300 die Barbaren
einbrachen, ging sie zwar unter, aber das Vorhandensein der Galmeilager
daselbst, in der Aachener und Stolberger Gegend, sowie im Maastale
scheint niemals völlig in Vergessenheit geraten zu sein und veranlaßte
jedenfalls die Wiederaufnahme dieses Gewerbszweiges vom 11. Jahrhundert
an⁠[6134].


Was den Namen „Messing“ betrifft, so wollte man ihn u. a. von einem
slavischen *mosengju ableiten, dieses vom spätpersischen miss, miess,
moess (= Kupfer) und dieses wieder vom pontischen *moss oder mossu,
dem Erze der Mossynöken⁠[6135]. Viel näher liegt aber als Stammwort
das mittellateinische massa = Klumpen, Klotz (als „Massel“ noch jetzt
für die Roheisen-Luppen gebräuchlich), das als mass, mess, meze,
messe nachgewiesen ist⁠[6136], im mittelhochdeutschen mösch, möschnic,
missinc, messinc, messing lautet⁠[6137], auch in der „Sarepta“ des
MATHESIUS als „messinc, messnic, messen“ nachklingt⁠[6138], in
niederländischen Dokumenten von 1517 und 1579 als myssink und massener
Ware⁠[6139], und noch im Basler Zeughaus-Inventare von 1666 als Mössinc,
Möschnic, Mösschinen⁠[6140]. Im Niederländischen, Flämischen und
Holländischen wird aber Messing oft auch mit „Kupfer“ bezeichnet (s.
das französische cuivre blanc), indem es für eine bloße Art gefärbten
Kupfers galt⁠[6141]; auf Gleichsetzung mit Bronze wiederum deutet wohl
das angelsächsische braes und das englische brass⁠[6142].


Der in älteren Aachener Urkunden vorzufindende Namen „Latven“ kommt
vom französischen laiton (span. laton; ital. lottone, oder, unter
Hinweglassung des vermeintlichen Artikels, ottone), und dieses nach
DIETZ von plata, latta, latte (engl. latten), der Bezeichnung
für das allezeit so beliebte dünngeschlagene Weißmessing-Blech⁠[6143],
nach ROSSIGNOL von „aes luteum“ (= gelbes Erz)⁠[6144],
nach der zweifellos richtigen Erklärung DUCANGES aber von
„Elektron“⁠[6145]. Das französische „archal“, von dem neben laton
BOILEAU schon 1254 spricht⁠[6146], geht auf Orichalcum zurück;
noch 1575 heißt in Stolberg das Rohmessing Arko⁠[6147]. — Ganz abseits
stehen das neugriechische τούντζυ (Túntzy) und das rumänische Tuciu,
die offenbar mit Tutia zusammenhängen und nicht mit Tumbac oder
Tombacco, d. i. das malayische Wort tambâja = Kupfer⁠[6148]. Daß das
Westfinnische ein eigenes Wort für Messing besessen habe, ist ein
Irrtum; Messing war im alten Finnland ebensowenig bekannt wie Bronze
und taucht erst im „Kalewipoeg“ auf, der aber auch sonst vieles sehr
junge erwähnt, z. B. Branntwein und sogar Tabak⁠[6149].




7. Blei.





Da Bleierze in den verschiedensten Gegenden weit verbreitet sind
und sich, wie namentlich das wichtigste unter ihnen, der Bleiglanz
(d. i. Schwefelblei), glatt reduzieren lassen, da ferner der niedrige
Schmelzpunkt und die große Leichtflüssigkeit des Metalles einfache
Abscheidungs- und mannigfaltige Anwendungsweisen ermöglichen, so ist
das Blei in manchen Ländern schon seit früher Zeit wohlbekannt und
steht in dieser Hinsicht zuweilen dem Kupfer nur wenig nach.


Seit wann die Ägypter es zu benützen verstanden, läßt sich des
genaueren nicht angeben, im 2. Jahrtausend, besonders in dessen zweiter
Hälfte, kommen aber größere Barren und Ziegel aus Blei (teht, tacht)
schon sehr häufig vor und scheinen auch bereits aus Spanien eingeführt
worden zu sein⁠[6150]; in den sog. Tribut-(richtiger Handels-)Listen
THUTMOSIS III. (um 1500) ist wiederholt von bedeutenden
Mengen die Rede, da sich aber RAMSES III. (um 1200) rühmt,
den Göttern neben anderen kostbaren Metallen auch 9000 Pfunde Blei zum
Geschenke dargebracht zu haben⁠[6151], so muß sein Wert auch damals
noch ein recht erheblicher gewesen sein. Daß es späterhin massenhaft
vorhanden war, als billige und gemeine Ware vielerlei Verwendung fand,
seiner leichten Schmelzbarkeit halber dem OSIRIS, dem „Herrn
alles Flüssigen“, beigesellt wurde und schließlich als Grundlage
aller übrigen Metalle galt, hat bereits in früheren Abschnitten
Erwähnung gefunden; in ptolemäischer Zeit sprechen die Urkunden
öfters vom Bleiarbeiter (μολυβδουργός) und vom Bleilöter (κολλητής),
der Wasserleitungen anlegt und ausbessert und die beschädigten Rohre
(σωλῆνες) der Badeöfen wieder herstellt⁠[6152].


Auch bei den Sumerern ist die Kenntnis des Bleies uralt,
und einige sehen es als das schon dem Gotte EA von Eridu
zugehörige Metall an, während andere als solches allerdings das Kupfer
betrachten⁠[6153]. Seiner Verwendung im Laufe des 3. Jahrtausends,
sowie der Statue des Königs BUR-SIN von Ur (um 2600), die aus
Bleibronze mit 18% Blei (abâru) besteht⁠[6154], ist schon weiter oben
gedacht worden⁠[6155]; aus der Zeit um 2300 wird von einem prächtigen
Bassin aus Stein und Blei berichtet, das König GUDEA für
einen Tempel stiftete⁠[6156]. Die Assyrer nannten das Blei ebenfalls
abâru⁠[6157], besaßen große Mengen davon und verwandten es u. a. zu
nicht näher aufgeklärten kultischen Zwecken, so daß sich z. B. in
einigen Gräbern des 13. Jahrhunderts schwere Bleitafeln, darunter
solche bis zu 500 kg Gewicht, vorgefunden haben⁠[6158].


Auch in der Ägäis ist Blei bereits während des 3. Jahrtausends
nachgewiesen, desgleichen in Troja, woselbst aus einer tiefen
Schicht (von etwa 2500) die noch sehr rohe Bleifigur einer Göttin
zutage gefördert wurde⁠[6159]; ebenfalls wohlvertraut war das Blei der
mykenischen Kultur, und bleierne Drähte, Ringe usf. zählten nach
Beginn des 2. Jahrtausends nicht mehr zu den Seltenheiten⁠[6160].


Die Griechen lernten das Blei anfänglich in Kleinasien kennen,
worauf noch die Sage hinweist, daß König MIDAS von Phrygien
es zuerst aufgefunden habe⁠[6161]; reichlicher scheinen es später die
Phönizier eingeführt zu haben, und zwar nach HEKATAIOS, der
um 500 v. Chr. schrieb, aus Spanien, woselbst eine Stadt Molybdíne
jenseits Tartessos lag, eine Stadt Molybdana auf der Insel Plumbaria
bei Carthagena⁠[6162], und wo ein Volk namens Plumbarii die lusitanische
Provinz Madubriga bewohnte⁠[6163]. Zur Zeit des HEKATAIOS
war den Griechen auch die Verarbeitung des heimischen Bleiglanzes
(Molybdaína, Galéna) und anderer Blei und Silber führender Erze schon
seit längerem geläufig, und sie stellten nach verschiedenen, wenngleich
noch recht unvollkommenen Verfahren Blei dar; sie bereiteten ferner
sog. Werkblei (auch Lithargyrina genannt?), Bleiglätte (u. a. die gold-
und silberglänzende Chrysitis und Argyritis)⁠[6164], Mennige, Bleiweiß
[das auch als Schminke diente⁠[6165] und über das THEOPHRAST
schon ungefähr dasselbe mitteilt wie DIOSKURIDES], sowie
Schwefelblei, dessen Gewinnung durch Brennen von Blei mit viel Schwefel
bereits die sog. Schriften des HIPPOKRATES schildern⁠[6166].
Kleine Bleifiguren aus dem 6. Jahrhundert wurden zu Sparta gefunden,
etwas jüngere zu Athen⁠[6167], und die ersten der neu aufgekommenen
Münzen sind nicht selten ebenfalls bleihaltig⁠[6168]. Das Metall galt
für besonders „kalt“ und daher schon bei THEOPHRASTOS⁠[6169],
aber auch noch bei GALENOS⁠[6170], für besonders geeignet
zum dauernden Aufbewahren empfindlicher Salben und Wohlgerüche. Im
Zusammenhange mit seiner großen Kälte steht auch vielleicht, — neben
der Zuteilung an OSIRIS und andere chthonische Gottheiten —,
die Verwendung zur Herstellung der schon weiter oben erwähnten sog.
„Fluchtafeln“, deren gegenwärtig etwa 400 griechischen, etruskischen
und hellenistischen Ursprunges bekannt sind⁠[6171]. Der Gebrauch
derartiger Tafeln erhielt sich bis in die späte Kaiserzeit⁠[6172];
sie tragen, wie schon TACITUS angibt⁠[6173], als Inschriften
„carmina et devotiones“ (Fluch- und Bannsprüche), weisen aber zuweilen
auch merkwürdige Zeichnungen auf, z. B. die Gestalt des verderblichen
TYPHON-SETH und bei den gnostischen Sethianern auch jene des
CHRISTUS-SETH-TYPHON, mit dem von den sog. Spottkruzifixen her
bekannten Kopfe des Esels, als des dem SETH-TYPHON heiligen
Tieres (das ursprünglich das Okapi gewesen sein soll)⁠[6174].


Bei den Arabern stand das Blei seit der Eroberung Persiens in
ganz allgemeinem Gebrauch; bleierne Marken, die an einer Schnur um den
Hals getragen wurden, dienten u. a. als Quittung für die Bezahlung
der Kopfsteuer seitens der Ungläubigen⁠[6175]. Die größten Mengen
lieferten Transoxanien⁠[6176] sowie das eigentliche Persien⁠[6177]; Ray
und Demâwend erzeugten treffliche Bleiglätte⁠[6178], und aus Ispahan kam
das schönste Bleiweiß, dessen Güte auch die Pharmakopöe des ABU
MANSUR (um 975) rühmt⁠[6179]. Endlich waren die Araber wenn nicht
Erfinder so doch Verbreiter der mit Bleiglasur versehenen Tonwaren,
deren Anfertigung sie in allen von ihnen eroberten Ländern auf das
eifrigste betrieben, u. a. in Ägypten, Sizilien, Spanien, Südfrankreich
und den Inseln des westlichen Mittelmeeres, von deren einer, dem
heutigen Majorka, sich der Name Majolika herschreibt⁠[6180].


Im südlichen Mitteleuropa wurde das Blei schon während des
Verlaufes der Bronzezeit bekannt, im nördlichen erst gegen deren
Ende⁠[6181]. In einigen der Schweizer Pfahlbauten fanden sich
plattgedrückte, mit Ösen versehene Bleiklumpen und -kugeln, die
anscheinend als Gewichte dienten oder doch ursprünglich solche waren.
Die ältesten sind nach babylonischen, ägyptischen oder kretischen
Minen (von 618 g) ausgewogen, die jüngeren (um 1000 v. Chr.) nach
phönizischen (von 728 g), die jüngsten nach karthagischen (von
392 g)⁠[6182]; derartig geformte Bleigewichte waren in Phönizien
und Karthago seit altersher üblich⁠[6183] und fanden zugleich mit
anderen Maßen bereits sehr frühzeitig Aufnahme in den westlichen
Mittelmeer-Ländern, wie denn z. B. die Leuge, d. i. die alte,
namentlich in Gallien gebräuchliche Wegmeile von 2200 m Länge, 50000
phönizische Ellen von 44 cm Länge beträgt⁠[6184]. Bronzen der älteren
Eisenzeit (900 bis 800 v. Chr.) enthalten nicht selten 4–5% Blei⁠[6185],
doch sollen hierbei ausschließlich solche südlichen Ursprunges in
Betracht kommen, während die in Mittel- oder Nordeuropa selbst
bereiteten entweder kein oder nur sehr wenig Blei führen (z. B. neben
97% Kupfer und 2,4% Zinn bloß 0,4%), wirklich reich an Blei (bis zu 14,
ja 24%) aber nur jene aus den ersten Jahrhunderten der Kaiserzeit sind,
z. B. die auf der Saalburg gefundenen⁠[6186]. Der jüngeren Eisenzeit (um
500) entstammen Stäbchen, Drähte und Figuren aus ziemlich reinem Blei,
die aber stets nur vereinzelt und in verhältnismäßig geringen Mengen
vorkommen⁠[6187].


Stammwort für den Namen des Bleies ist vielleicht das
indogermanische *mliwom = blau, von dem sich das indische mulwa, das
gemein-germanische *bliwa, das keltische *blawa, das germanische blîu,
bly, blâa und Blei, sowie das griechische μόλιβος, μόλυβος, βόλιμος
und βόλιβος ableiten, während das lateinische plumbum ursprünglich nur
= Ziegel oder Barren ist⁠[6188]. Daß nicht die iberischen Städtenamen
Molybdíne und Molybdána vom griechischen μόλυβος und μολύβδαινα kommen
sollen, sondern umgekehrt, sowie daß Zusammenhänge mit dem baskischen
berûn oder mit einem anklingenden keltischen Worte bestehen, ist ganz
unwahrscheinlich⁠[6189]; aus dem keltischen (und irischen) luaide ist
hingegen das westgermanische *lauda, das mittelhochdeutsche lot, das
niederdeutsche lood, das angelsächsische leod und das englische lead
hervorgegangen⁠[6190]. Ganz abseits stehen das indische sîsa⁠[6191],
sowie das litu-slavische olovo und alwas; das Westfinnische besitzt nur
entlehnte Bezeichnungen⁠[6192].




8. Zinn.





Das Zinn kommt als Metall nur sehr selten und meist nur in feinen
Körnern und dünnen Blättchen vor, tritt aber hauptsächlich in Gestalt
des Kassiterits auf; dieser besteht aus Zinndioxyd (SnO₂) und bildet
zuweilen sehr schöne, durchsichtige oder auch gelbliche bis bräunliche
Krystalle von ganz auffälliger Schwere und von so lebhaftem Glanze,
daß er in manchen Gegenden noch jetzt zu den Edelsteinen gezählt und
gleich diesen gefaßt und als Schmuck getragen wird⁠[6193]. Die genannten
Eigenschaften sind es vielleicht, die zuerst die Aufmerksamkeit auf das
Mineral lenkten, worauf dann der Zufall gelehrt haben mag, daß es ohne
besondere Schwierigkeit zu einem schön silberweißen, luftbeständigen
und leichtflüssigen Metalle reduzierbar ist. Diese Entdeckung, die auch
der neuen Welt nicht fremd war⁠[6194], dürfte in der alten
an einigen der recht spärlichen Punkte, die sich durch Reichtum an
Zinnerz auszeichnen, selbständig gemacht worden sein; ihr Gegenstand,
das Zinn, galt anfangs wohl als eine Kostbarkeit wie Gold oder Silber,
und es ist nicht ausgeschlossen, daß Versuche, das Kupfer irgendwie mit
Zinn einzulegen oder zu verzieren, zur Entdeckung der Bronze führten,
deren Schönheit und Nützlichkeit wieder das Zinn zu einer vielbegehrten
und gesuchten Bedarfsware machen mußten.





Mit großer Wahrscheinlichkeit, wenn auch nicht mit Gewißheit,
läßt sich behaupten, daß den Bewohnern Sinears, des
Zweistromlandes, die sich mit der Bronze, wie oben angeführt,
schon gegen 3000 v. Chr. wohlvertraut zeigten, das Zinn bereits in
noch früherer Zeit bekannt geworden war und daß es ihnen in dieser
bereits ebenso wie im Laufe des 3. Jahrtausends⁠[6195] aus nördlich oder
nordöstlich gelegenen Gegenden zukam. Daß das Metall außer von diesen
auch noch von der kaukasischen Landschaft Iberien geliefert wurde,
deren Gruben jedoch sehr frühzeitig erschöpft worden seien⁠[6196], ist
eine haltlose Vermutung, und tatsächlich konnten bisher nirgendwo
im Kaukasus Lagerstätten von Zinnerz aufgefunden werden⁠[6197].
Nachgewiesen sind solche dagegen in den südöstlich des kaspischen und
Aral-Sees verlaufenden Gebirgszügen Chorasans und Transoxaniens, im
Paropamisus, ferner in der Drangiana, im östlichen Iran und im Tale des
Etymandros (jetzt Hilmend), woselbst sich bis tief in das Mittelalter
hinein, — so lange nämlich die (später dem sagenhaften RUSTEM
zugeschriebenen) Kanäle in Stand erhalten wurden —, ein reich
bewässertes und daher überaus fruchtbares Kulturland erstreckte⁠[6198];
ihr Vorhandensein ist bezeugt durch das Vorkommen von Zinnschmuck in
nordpersischen Gräbern aus der Zeit um 2000 bis gegen 1500⁠[6199],
durch die Erwähnungen bei STRABON⁠[6200], IBN HAUQAL
(902–968), ALISTAKHRI (um 970) und anderen arabischen
Schriftstellern, sowie durch Bestätigungen aus neuerer Zeit⁠[6201].


Wie der geringe Zinnzusatz der ältesten Bronzen ersehen läßt, war
das Metall anfänglich sehr kostbar und selten; von wann an es etwas
häufiger wurde, läßt sich nicht mit Sicherheit angeben, um so mehr
als auch nicht genügend feststeht, welcher Periode die Wandflächen
babylonischer Gebäude entstammen, die völlig durch sehr schöne Ziegel
mit einer durchscheinenden zinnhaltigen Glasur überkleidet sind⁠[6202].
Daß es auch in verhältnismäßig später Zeit hochgeschätzt und gesucht
blieb, zeigt z. B. die Tatsache, daß noch 842 König JEHU von
Israel an SALMANASSAR III. neben Gold und Silber in Barren
sowie goldenen Gefäßen auch Zinn als Tribut abzuliefern hatte⁠[6203].
Bei den Babyloniern (und nach ihnen bei den Syrern und Arabern) hieß
das Zinn ânak, welches Wort ursprünglich nur Blei bezeichnet haben
soll, als dessen Abart das Zinn fast allerorten galt; ânak findet
sich auch in den biblischen Schriften, jedoch nur einmal, und zwar
beim Propheten AMOS⁠[6204], während sonst der Ausdruck bedîl
benützt wird⁠[6205], dessen Bedeutung aber ebenfalls noch als unsicher
und schwankend anzusehen ist⁠[6206]. Bei den Akkadern war der Name des
Zinns anna oder naga, bei den Assyrern anaku, außerdem gebrauchten
aber diese Völker noch einen anderen, der bei den ersteren ik-kasduru,
bei den letzteren kâzazatira lautet⁠[6207] und u. a. auch das Material
einer der sieben schon weiter oben erwähnten Platten bezeichnet, die
in den Fundamenten des 706 v. Chr. errichteten Palastes von Khorsabad
aufgefunden wurden. Er ist weder sumerischen, noch akkadischen,
noch assyrischen, noch sonstigen semitischen Ursprunges, sondern
vermutlich „barbarischen“⁠[6208], d. h. er gehört der Sprache irgend
eines der Völker an, aus deren Gebiet das Zinn zuerst nach dem
Zweistromlande gebracht wurde; nach BAPST ging aus ihm auch
das spätbabylonische kastira hervor⁠[6209].


Daß die Ägypter gegen 3000 ebenfalls schon Bronzen besaßen,
und zwar zunächst sehr zinnarme, ist bereits weiter oben erörtert
worden; ungewiß bleibt aber, ob sie diese fertig einführten oder selbst
bereiteten, seit wann sie, wenn letzterer Fall zutrifft, dieser Kunst
mächtig waren und woher sie das erforderliche Zinn bezogen. Lager
von Zinnstein sind zwar im Süden, Südwesten und Südosten Afrikas, in
Nigeria sowie am Kongo vorhanden, und es ist nicht ausgeschlossen,
daß die Eingeborenen schon vor vielen Jahrtausenden verstanden,
was noch VASCO DE GAMA von ihnen berichtet, nämlich das
Ausschmelzen des Zinns und seine Verwendung zu Schmuck oder Zierrat
an Waffen⁠[6210]; der Gedanke einiger Forscher aber, Verbindungen
zwischen jenen Gegenden und dem Ägypten des alten Reiches (2895–2540)
anzunehmen, ist ein derart phantastischer, daß er einer ernstlichen
Erörterung nicht erst bedarf. Dafür, daß das nordwestliche Arabien
in der Ägypten benachbarten Landschaft Midian Zinn hervorgebracht
habe⁠[6211], fehlt, wie BECKMANN schon vor über hundert Jahren
betonte⁠[6212], jeglicher Beweis; desgleichen wird die Behauptung, das
Zinn Südarabiens sei seit altersher über das Rote Meer an den oberen
Nil und dann flußabwärts nach Ägypten gelangt, durch die Tatsache
widerlegt, daß Südarabien gar kein Zinn besitzt und daß dieses nach
ALDIMESCHQI (gest. 1327) gerade bei den Bewohnern der oberen
Nilgegenden bis ins späte Mittelalter hinein noch wenig bekannt und
daher hochgeschätzt war. Kaum glaubhaft klingt auch die Vermutung,
orientalische Seefahrer hätten Ägypten schon gegen 3000 mit Zinn aus
den westlichen Mittelmeerländern versehen⁠[6213], da deren Küsten zu
so entlegener Zeit, nach allem was man weiß, weder selbst solches
besaßen, noch überseeischem Verkehre erreichbar waren. Die größte
Wahrscheinlichkeit spricht also dafür, daß die Ägypter gleich der
Bronze auch das Zinn zuerst aus dem Osten erhielten, und zwar auf
den nämlichen Wegen, die dem uralten, sich durch ganz Vorderasien
erstreckenden Handel seit jeher als Bahnen dienten⁠[6214]. Wie in
Asien selbst, so blieb aber auch in Ägypten das Zinn spärlich,
kostbar und gesucht; diese Umstände waren es, die im Laufe des
2. Jahrtausends, als die Schiffahrt sich wesentlich vervollkommnet
hatte, kühne Seefahrer, wie die Phönizier, veranlaßten, anfänglich den
Spuren des Handels mit Zinn nachzugehen, dem sie vermutlich zuerst
im südwestlichen Spanien zufällig begegnet waren, späterhin aber
auch die Stätten seiner Herkunft ausfindig zu machen. Es liegt auf
der Hand, daß kein Kauffahrer daran denken konnte, von den Grenzen
der bewohnten Welt her mit unsagbaren Gefahren und Kosten eine Ware
heranzuholen, über deren Verwendbarkeit und Wert nicht schon längst
völlige Gewißheit bestand; entgegen der üblichen Tradition lernte man
also nicht vom Zinne Gebrauch zu machen, als die Phönizier solches
einführten, sondern diese schafften es herbei, weil sie wußten, daß
die heimische Nachfrage das Angebot weitaus übersteige und daher
ein ungewöhnlich hoher Handelsgewinn sicher sei⁠[6215]. Mit der
fortschreitenden Entwicklung der Westschiffahrt bei den Phöniziern,
neben denen vielleicht eine Zeitlang auch sardinische und etrurische
Seefahrer in Betracht kamen⁠[6216], nahm daher etwa von 1600 an die
Menge des verfügbaren Zinns im Osten und so auch in Ägypten merklich
zu, mit ihr aber auch jene der erzeugten Bronze⁠[6217]; selten und
kostspielig blieb es jedoch noch viele weitere Jahrhunderte lang,
so daß noch der gegen 1200 verfaßte „Papyrus HARRIS“ von
RAMSES III. „den Göttern gemachte Geschenke“ verzeichnet,
die 95 und später 2130 Pfunde Zinn „aus den Tributen“ betrugen⁠[6218].
Ein altägyptischer Name des Zinns fehlt nicht völlig (wie man bis
vor einiger Zeit annahm), er lautet aber nicht tran, — welches
Wort erst im „Leidener Papyrus“, also ganz spät, auftaucht⁠[6219]
—, sondern nach dem Ägyptologen W. M. MÜLLER „dhti techt“
= „Blei, weißes“, stimmt also völlig mit dem lateinischen, noch zu
Beginn der Kaiserzeit allein üblichen „plumbum album“ oder „plumbum
candidum“ überein⁠[6220]. Hinsichtlich der Zinneinfuhr nach Ägypten
in der Periode vom 12. bis etwa zum 4. Jahrhundert ist Näheres nicht
bekannt; andauernd groß und umfangreich gestaltete sie sich unter
den Ptolemäern und bildete die Grundlage einer höchst vollkommenen
Bronze-Industrie (namentlich Kunstindustrie), deren Blüte auch während
der römischen, ja bis zu gewissem Grade noch während der byzantinischen
Herrschaft fortdauerte und deren Bedeutung u. a. durch umfangreiche
Funde, durch zahlreiche Fachausdrücke, sowie durch die Erhebung einer
eigenen Gewerbesteuer, nach den verschiedensten Richtungen hin bezeugt
ist⁠[6221]. Aber auch aus Zinn selbst fertigten besondere Handwerker
mannigfache Geräte an⁠[6222], ferner diente Zinn als Zusatz bei der von
AGATHARCHIDES und DIODOR beschriebenen Reinigung
des Goldes durch Umschmelzen⁠[6223], und endlich bereitete man aus ihm
die so vielgebrauchte Zinnfolie, deren πέταλα und λεπίδες auch in der
Zauber-Litteratur ihre Rolle spielten⁠[6224] und nach ALEXANDER
VON APHRODISIAS (um 210 n. Chr.) u. a. schon zum Belegen von
Glasspiegeln dienten⁠[6225]. Als Herkunftsort des Zinns wird Britannien
genannt, wohin noch im 6. Jahrhundert n. Chr. alexandrinische Schiffe
mit Getreide fuhren, die sich den Preis ihres Frachtgutes zur einen
Hälfte in Geld bezahlen ließen, zur anderen in Zinn⁠[6226]; für
STEPHANOS von ALEXANDRIA (7. Jahrhundert) ist dieses
daher einfach „das britannische Metall“, „ἡ βρεττανικὴ μέταλλος“⁠[6227].


In der Ägäis läßt sich, wie oben angegeben, Bronze um 3000
nachweisen, in Troja nach Beginn des 3. Jahrtausends, woraus
aber nicht folgt, daß man daselbst auch schon das Zinn als solches
kannte; für das Cypern des mykenischen Zeitalters dürfte dies
aber zutreffen, da diese Insel damals bereits eine einheimische,
wenngleich noch sehr primitive Bronzefabrikation besaß⁠[6228]. Im
übrigen scheinen während der mykenischen Periode zinnarme und
zinnreiche Bronzen nebeneinander herzugehen, und die Vermutung ist
nicht unbegründet, daß letztere durch die Phönizier eingeführt, erstere
aber mittels orientalischen Zinns an Ort und Stelle angefertigt worden
seien⁠[6229]; in menschlichen Knochen von etwa 2000 aus Kreta und
Kleinasien vermochte KOBERT einen Gehalt an Zinn nachzuweisen,
dessen Quelle, wie er mit Recht bemerkt, nur die benützten Bronzegefäße
sein können⁠[6230].


Zuerst in Kleinasien lernten wohl auch die Griechen gleich den
meisten anderen Metallen das Zinn kennen, und zwar anfangs vermutlich
das orientalische⁠[6231], wofür der Name κασσίτερος (Kassíteros)
spricht, der mit den oben angeführten akkadischen, assyrischen und
spätbabylonischen Bezeichnungen ik-kasduru, kâzazatira und kastira
in sichtlichem Zusammenhange steht. Nach Kleinasien verlegt
die griechische Sage die erste Auffindung des Zinns durch König
MIDAS von Phrygien⁠[6232], und der Name κασσίτερος ist ein
orientalischer⁠[6233] und keinesfalls ein keltischer, den etwa die
Phönizier zugleich mit dem keltischen Zinn übermittelt hätten⁠[6234]:
das Zinn heißt nämlich irisch créd und im keltischen ystaen, sten,
staen (woher das spätlateinische stagnum und stannum rührt⁠[6235], und
der verführerische, von vielen Forschern betonte Anklang an keltische
Eigennamen, wie CASSIGNATOS, CASSIOVELAUNUS,
VIDUCASSIS usf. ist ein rein zufälliger, da „cassis“ in diesen
Worten „gelockt“ bedeutet⁠[6236].


Entgegen den von manchen Seiten erhobenen Bedenken kann es keinem
Zweifel unterliegen, daß das bei HOMER zuerst in der
griechischen Litteratur auftauchende κασσίτερος Zinn bedeutet, und
daß das archaische, in der „Ilias“ geschilderte Zeitalter, — auch
wenn die uns vorliegende letzte Redaktion des Gedichtes bis in das
8. oder 7. Jahrhundert herabreicht⁠[6237] —, tatsächlich das Zinn
bei der Ausstattung und Verzierung von Waffen und Geräten so
anwandte, wie dies HOMER angibt⁠[6238]; zuzugestehen ist
dabei, daß z. B. „zinnerne“ Beinschienen nicht die Widerstandskraft
besitzen könnten, die er ihnen zuschreibt, daß er also entweder die
Eigenschaften des Metalles nicht näher kannte⁠[6239], oder sich,
da er nicht als Technologe, sondern als Dichter schrieb, eines
nicht wörtlich zu nehmenden Ausdruckes bediente, so wie wir etwa
von einem mit Diamanten verzierten Diadem als einem „diamantenen“
sprechen, ohne damit sagen zu wollen, daß es in seiner Gänze aus
Diamant bestehe. In ähnlicher Weise wie HOMER erwähnt
auch HESIOD das Zinn in dem angeblich gegen 700 verfaßten
Gedichte vom „Schilde des HERAKLES“⁠[6240]; eine schon sehr
frühzeitige Benützung zinnerner Gerätschaften und Instrumente in der
Medizin beweisen die zahlreichen Anführungen in den sog. Schriften des
HIPPOKRATES⁠[6241].


Daß das Zinn aus den entlegensten Gegenden Europas komme, scheint
zuerst der Geschichtschreiber HEKATAIOS von MILET (um
500) als etwas zu seiner Zeit längst Wohlbekanntes ausgesprochen zu
haben, und nennt als Heimat des Metalles die kassiteridischen Inseln
oder Kassiteriden⁠[6242], an deren Namen und Lage sich eine ganze
Litteratur knüpft, die hier nur einigen Hauptpunkten nach besprochen
werden kann⁠[6243].


Nach dem Osten gelangte, wie schon mehrfach angedeutet, das
westeuropäische Zinn zuerst durch die Phönizier, deren West-Verkehr
im 16. Jahrhundert schon völlig entwickelt war, wenngleich er sich
lange Zeit nur auf Vermittlung des Handels beschränkte; eigene größere
Niederlassungen entstanden erst allmählich wie in Cypern und Kreta so auch
in Unteritalien und Nordafrika, ferner auf den Mittelmeer-Inseln und an
den Südküsten Spaniens⁠[6244]. Daselbst, in der südwestlichen Landschaft
Tartessos oder Tarschisch, war die Hauptniederlassung die um 1100
gegründete Stadt Gades (jetzt Cadix)⁠[6245], irrtümlich auch selbst als
Tartessos bezeichnet; sie erfreute sich der besonders vorteilhaften
Lage nächst der Mündung des großen Stromes Baëtis (Guadalquivir) und
in einer Gegend, nach der schon frühzeitig und auf verschiedenen Wegen
die wertvollsten Erzeugnisse der Länder von weither gebracht wurden,
u. a. Edelmetalle, Kupfer und Zinn. Auf dem Umstande, daß die Griechen
von daher, anfänglich durch die Phönizier⁠[6246], später durch
die Karthager⁠[6247] und schließlich (etwa von 700 an) auch schon durch
eigene Schiffer⁠[6248], das Zinn empfingen, beruht die ganz grundlose
Fabel, der Baëtis setze zugleich mit seinem Sande und neben Gold,
Silber und Kupfer auch gediegenes Zinn ab, — wie ihn denn noch der
Dichter SKYMNOS VON CHIOS als den Fluß rühmt,




  
    „Der stromgerolltes Zinn aus Keltika

    Und Gold zugleich und Erz in Menge führt⁠[6249]“;

  






sie geht vielleicht auch auf die Bemühung zurück, zwischen Kassiteros
und dem Namen des Berges Kassios auf der Insel Erytheia im Baetis-Delta
einen etymologischen Zusammenhang herzustellen⁠[6250].


Das Zinn, dem die Phönizier zu Tartessos, vermutlich in Form von
Schmuck u. dgl., zuerst begegneten, gelangte dahin zunächst wohl durch
Landhandel oder Küstenschiffahrt aus Lusitanien (Portugal), Callaecien
(Provinz Gallizia) und den der nordwestlichen iberischen Küste
vorgelagerten kleinen Inseln; sodann, als deren geringe Hervorbringung
der Nachfrage nicht mehr genügte, aus der westlichsten Bretagne und
den ihr benachbarten Inselchen; schließlich aber, als der steigende
Bedarf die Beschaffung immer bedeutenderer Mengen erforderte, aus
Britannien. (Spätestens vom letzteren Zeitpunkte ab schlug jedoch der
Zinnhandel auf gallischem Boden auch noch andere Wege ein, auf die
weiter unten zurückzukommen sein wird.) Der Herkunft des kostbaren
Metalles nachspürend dehnten demgemäß die Phönizier und später auch die
Karthager den Umfang ihrer Seefahrten immer weiter aus, sie erkundeten
die ozeanischen Küsten der iberischen Halbinsel, erforschten allmählich
jene Galliens und erreichten zuletzt auch die Britanniens, des
eigentlichen Vaterlandes und einzigen Massenerzeugers des Zinns⁠[6251].
Über dessen stets nur spärliche Gewinnung bei den Artabrern im
nördlichen Lusitanien sowie in Callaecien ist nichts Näheres
überliefert, weder bei POSEIDONIOS, der zuerst den Namen
Καλλεγία, Καλαικία (Callaecia, Gallaecia, Gallicia ...) erwähnt⁠[6252],
noch bei DIODOR⁠[6253],
    noch bei PLINIUS⁠[6254]; die
vorgelagerten Inseln, d. s. die 10 oder 11 kleinen Eilande an der
Küste von Pontevedra zwischen Cap Folceiro und Silleiro, mögen ehemals
ein wenig Zinn hervorgebracht haben (?), können aber, gemäß allen
vorliegenden Angaben, entgegen einigen Forschern, unmöglich als die
Kassiteriden angesehen werden⁠[6255]. Das nämliche gilt von den mit
diesen iberischen Inseln zuweilen verwechselten oestrymnischen vor
der Bretagne⁠[6256], die zwar erst AVIENUS im 4. Jahrhundert
nach Chr. anführt⁠[6257], jedoch auf Grund von Quellen, die dem
4. oder 5. Jahrhundert vor Chr. entstammen, zu welcher Zeit
karthagische Handelsschiffe sie noch besuchten⁠[6258]. Ungewiß ist
auch hier, ob ihre Bewohner selbst Zinn ausschmolzen, oder ob sie es
von jenem Teile der keltischen Ostrymnier (auch Osismier genannt)
empfingen, der das äußerste Ende der Bretagne, gegenüber den Inseln,
bewohnte⁠[6259]; dort, am Cap Pennestain oder Penstain, in dessen
Namen die Silbe „Stain“ das lateinische stannum = Zinn bedeuten
soll, in einigen benachbarten Gegenden des westlichen und in einigen
des mittleren Galliens, gab es tatsächlich uralte Zinngruben, deren
Ergiebigkeit allerdings nur sehr mäßig war⁠[6260], und den dortigen
keltischen Völkerschaften wird auch die Erfindung des Verzinnens von
Gefäßen zugeschrieben, die noch PLINIUS⁠[6261] als eine von den
Biturigern gemachte überliefert⁠[6262]. Die wirklichen Kassiteriden, der
Endpunkt der phönizischen und karthagischen Entdeckungsfahrten, waren
die der Südwestspitze Britanniens vorgelagerten heutigen Scilly-Inseln,
Hauptsitz des Zinn-Zwischenhandels der Eingeborenen mit dem Zinn (und
Blei) aus Cornwall, und daher auch (wie in so vielen ähnlichen Fällen)
irrtümlich selbst als „Heimat des Zinns“ angesehen⁠[6263]. Wann es
den Phöniziern gelang, sie zu erreichen, bleibt vorerst ungewiß; die
Tatsache aber überliefert noch PLINIUS⁠[6264] mit den Worten:
„Zinn brachte zuerst aus der kassiteridischen Insel (ex cassiteride
insula) MIDACRITUS“, unter welchem Namen unschwer jener des
phönizischen Schutzgottes und Heros MELKART zu erkennen ist.
Desgleichen weiß STRABON zu melden, daß die Phönizier das Zinn
ursprünglich im Tauschhandel gegen festes Salz erwarben⁠[6265], das
also sichtlich noch etwas Neues und Schätzbares für die Bewohner der
Kassiteriden war. Daß letzterer Name kein aus dem Keltischen stammender
und von den Phöniziern nur weiterverbreiteter ist, wurde bereits oben
angeführt; wie die Bernstein liefernden „elektridischen“ Inseln ihre
Bezeichnung dem Elektron (Bernstein) verdanken und nicht umgekehrt,
so wurden offenbar auch die Zinn liefernden „kassiteridischen“
nach dem Kassiteron (Zinn) benannt, — in beiden Fällen kannte man
eben die Erzeugnisse seit undenklicher Zeit, ehe es gelang, ihre
Ursprungsstätte ausfindig zu machen; ausdrücklich sagt überdies
PLINIUS⁠[6266], „diese Inseln seien Kassiteriden geheißen
worden wegen ihres Reichtums an Blei“ (nämlich an „weißem“).


Unter den anderen Wegen, auf denen das britannische Zinn die
Mittelmeer-Küsten erreichte, sind namentlich zwei zu erwähnen. Der
erste führte zur See längs der gallischen Küste bis zum Ausflusse der
Garonne, stromaufwärts bis in die Gegend von Tolosa (Toulouse) und von
dort den Abhängen der Pyrenäen entlang an den Sinus gallicus; es ist
der nämliche, dessen noch der Araber IBN SAʿID (1212–1274)
gedenkt, wo er erwähnt, daß man das britannische Zinn auf Saumtieren
aus Toulouse nach Narbonne bringe, um es dort nach Alexandria zu
verschiffen⁠[6267], und auch der nämliche, der zu dem Glauben Anlaß gab,
die Pyrenäen selbst brächten das Zinn hervor⁠[6268]. Der zweite benützte
die Niederungen und Wasserstraßen der Loire, der Seine oder des Rheins,
gelangte von deren Mittel- oder Oberläufen unter Überwindung der
geringen Höhenunterschiede an die Saône und Rhône und diesen folgend
an den gallischen Meerbusen, oder, einen Seitenweg über die Alpen
und das Gebiet der Tauriner einschlagend, an den ligurischen, sowie
an die Mündung des Po⁠[6269]. Der britannische Zinnhandel nach den
Küsten des nördlichen Galliens und Belgiens hatte seinen Mittelpunkt
auf der Insel Iktis oder Viktis (jetzt Wight)⁠[6270]; nach ihr wurde,
wie noch DIODOR⁠[6271] (hierin dem TIMAIOS, gest.
um 260, folgend) und PLINIUS⁠[6272] zu berichten wissen, das
Zinn 6 Tagereisen weit gebracht, um dort verkauft und dann zunächst
über die See und weiterhin binnen 30 Tagen quer durch Gallien nach dem
Sinus gallicus und der Mündung der Rhône, oder noch durch Ligurien
nach jener des Po zu gehen. Aus diesen Gegenden und vor allem aus
der um 600 durch die Phokäer gegründeten Colonie Massalia (Massilia,
Marseille)⁠[6273], die das Zinn aber auch von der pyrenäischen Seite
her empfing, holten griechische Schiffer schon frühzeitig, spätestens
im 5. Jahrhundert, das kostbare Metall⁠[6274]. Von Massilia aus trat um
360 auch PYTHEAS die berühmte Seefahrt nach den nordwestlichen
und nördlichen Küsten Europas an, die die einen als Forschungs-, die
anderen eher als Handelsreise betrachten, indem ihr Hauptzweck die
Erreichung der Insel Viktis und der Kassiteriden gewesen sei⁠[6275];
jedenfalls betrat und beschrieb er wohl als erster unter den Griechen
das blei- und zinnreiche Britannien und schilderte den Zinnbergbau in
der Nähe des Vorgebirges Belerion an der Westspitze von Cornwall⁠[6276].
Die richtigen Kenntnisse über die Lage der Kassiteriden, die sich
bei HEKATAIOS (um 500) in letzter Linie auf phönizische
oder karthagische Berichte, bei PYTHEAS aber auf eigene
Anschauung stützten, wurden jedoch alsbald wieder verdunkelt. Schon
HERODOT (gest. 429) sagt, wo er die Herkunft des Zinns aus den
äußersten Gegenden Europas streift, „kassiteridische Inseln kenne ich
nicht“⁠[6277]. Aus den Schriften des PYTHEAS wieder schöpften
u. a. der oberflächliche TIMAIOS (gest. um 260)⁠[6278] und
sodann POLYBIOS (198–117), der Belerion für die Inseln an der
nordwestlichen Küste Spaniens hält⁠[6279], sowie POSEIDONIOS
(135–51), der neben dem Zinn Lusitaniens auch das Britanniens und den
Seehandel von da aus nach Gallien kennt, der Kassiteriden aber nur
flüchtig gedenkt und nichts Näheres über ihre Lage mitteilt⁠[6280].
Nur hieraus ist es erklärlich, daß der Irrtum des gelehrten und
einflußreichen POLYBIOS nicht nur von DIODOR⁠[6281]
und von STRABON⁠[6282] festgehalten wurde, sondern sogar
noch von PTOLEMAIOS (um 150 n. Chr.)⁠[6283], obwohl
schon CAESARS Legat CRASSUS die Fahrt nach den
Kassiteriden, den Zinninseln, gemacht und hierdurch alle etwa noch
bestehenden Zweifel endgültig beseitigt hatte⁠[6284].


Im Laufe des 5. Jahrhunderts v. Chr. war das Zinn in Griechenland
bereits wohlbekannt und nicht übermäßig teuer, so z. B. kosteten im
Jahre 421 zu Athen das Kilo Blei und Zinn etwa 1 und 7 Mark⁠[6285],
welche Preise, um sie den heutigen Geldwerten vergleichbar zu
machen, allerdings um mindestens das 30- bis 40fache erhöht werden
müßten⁠[6286]. ARISTOTELES spricht einige Male von Zinn, und
die unter seinem Namen gehenden „Wundergeschichten“ wissen, daß dieses
Metall den keltischen Ländern entstamme und behaupten, daß auf jenen
elektridischen Inseln, die an der Mündung des Po liegen, eine Statue
aus Zinn und eine andere aus Bronze stehe⁠[6287]; sein Schüler und
Nachfolger THEOPHRASTOS erwähnt im Aufsatze „Über das Feuer“
verzinntes Kupfergeschirr als etwas nicht mehr Ungewöhnliches⁠[6288],
und während der Folgezeit waren zinnerne und verzinnte Gefäße schon
ganz allgemein gebräuchlich⁠[6289].


In Etrurien fanden sich ehemals unweit der Küste gegenüber
Elba und besonders bei Populonia einige verhältnismäßig reiche Lager
von Zinnerz, die Anlaß zur Verfertigung von Bronze an Ort und Stelle
und damit zur selbständigen Entwicklung der so wichtigen etruskischen
Bronzeindustrie gegeben haben mögen⁠[6290]; ob sie jemals genügten,
um eine Zinnausfuhr durch etrurische Seefahrer zu gestatten, steht
dahin, und jedenfalls waren sie ziemlich frühzeitig so gut wie
erschöpft, so daß das Land seither seinen Zinnbedarf auf einem der
oben erörterten Wege zu decken hatte⁠[6291]. Ganz irrtümlich ist die
Ansicht, Kassiteros leite sich vom etrurischen „cassis“ ab, denn dieses
nur zufälligerweise anklingende Wort bezeichnet den charakteristischen
etrurischen Eisenhelm, der überdies bei den Römern erst zur Zeit der
Republik in Gebrauch gekommen sein soll⁠[6292]; zudem heißt das Zinn im
Lateinischen ursprünglich nicht Kassiteros, sondern „plumbum album“
oder „plumbum candidum“, d. i. weißes oder feines Blei⁠[6293], so noch
bei PLINIUS, zu dessen Zeit die campanische Bronze vielfach
mittels spanischen „plumbum argentarium“ bereitet wurde⁠[6294], unter
welchem mehrdeutigem Ausdrucke an dieser Stelle vielleicht auch nichts
anderes als Zinn zu verstehen ist⁠[6295]. Erst im Laufe der Kaiserzeit
taucht das dem Keltischen entlehnte stannum, sowie das dem Griechischen
entnommene Kassiterum auf, und FESTUS führt z. B. beides
gleichzeitig an, neben Gold, Silber, Orichalkum, Eisen und Blei⁠[6296].
Äußerst mannigfach waren die Verwendungen des Zinns; hervorzuheben
ist unter ihnen die zur Herstellung der Glasspiegel, von denen eine
Anzahl mit Zinn-, aber auch mit Blei- oder Gold-Folie belegter und mit
Firnisüberzug versehener, in Ägypten, in der Rheinprovinz, im Taunus
und anderwärts aufgefunden wurde⁠[6297].


Daß Indien wie kein Kupfer so auch kein Zinn besitze, sagt
schon PLINIUS⁠[6298]. Die Angabe, KTESIAS erwähne es
als Erzeugnis dieses Landes, ist unzutreffend⁠[6299] und stützt sich
nur auf ein unrichtiges Zitat in den „Wunderberichten“ des späten
alexandrinischen Grammatikers APOLLONIOS DYSKOLOS (im 2.
Jahrhundert n. Chr.), demzufolge nach KTESIAS ein in Indien
vorkommendes Holz alle Metalle anziehen soll, auch das Zinn⁠[6300].
Bloße Fabel ist ferner, was EUHEMEROS (um 280 v. Chr.)
vom Zinnreichtume der „indischen“ Insel Panchaia erzählt⁠[6301], —
fehlte ja sonst mit dem kostbaren Metalle ein unvergleichlicher
Schatz auf dieser „glücklichen Insel“ (νῆσος εὐδαίμων)⁠[6302],
die übrigens keine andere ist, als die schon in ägyptischen
Märchen des 2. Jahrtausends vorkommende Pa-anch oder Pen-en-ka (=
Weihrauch-Insel), d. i. Sokotora⁠[6303]. Daß Vorderindien zu Beginn
unserer Zeitrechnung tatsächlich kein Zinn besaß⁠[6304], bestätigt
auch der um 40 n. Chr. verfaßte „Periplus“⁠[6305], das berühmte
kaufmännische Handbuch der Küstenschiffahrt im Roten und im nördlichen
Indischen Meere: nach dem indischen Haupthafen Barygaza (südlich
der Indus-Mündung) eingeführt wurden damals u. a. Stimmi
(Schwefelantimon), Arsenikum, Sandarach, Blei, Kupfer und Zinn⁠[6306],
welche letzteren man von da aus zum Teil nach anderen Punkten der
persischen und arabischen Küste weiter verfrachtete⁠[6307], und dieser
Import okzidentalischen Zinns dauerte bis in die späte Kaiserzeit
fort⁠[6308]. Wie schon hieraus hervorgeht, sind die Behauptungen
BAPSTS⁠[6309], die Phönizier hätten das Zinn aus Malakka und
Banka geholt und mit ihm zugleich den indischen Namen „Kastira“ nach
Europa gebracht, leere Phantasien; das indische kastira ist vielmehr
umgekehrt, wie schon MOVERS⁠[6310]
    und LENORMANT⁠[6311]
mutmaßten, aus Kassiteros entstanden, wofür ebenso die Benennung
„yavanestha“ = „abendländisches“ (Metall) zeugt⁠[6312] wie der
einheimische Name sisa und trapu (= dunkles), der ursprünglich das Blei
bezeichnete, als dessen Abart das Zinn auch hier zunächst angesehen
wurde⁠[6313].


Wann das Zinn der malaiischen Inseln und der hinterindischen Halbinsel
zuerst nach dem Westen gelangte, ist bisher nicht bestimmt ermittelt,
doch fanden es die Araber, deren Schiffahrt im 8. und 9. Jahrhundert
ihre erstaunliche Entwicklung nahm, in Vorderindien noch nicht
vor; die schon weiter oben erwähnten Erzählungen SINDBADS
(um 800), sowie die bei ABU SAʿID (9. Jahrhundert), bei
ALMASʿUDI (gest. 956), bei ALMUQADDASI (um 975),
bei JAQUT (1178–1229) und bei anderen Reisenden, Geographen
und Enzyklopädisten erhaltenen Berichte stimmen dahin überein, daß das
Zinn zuerst in Qalah geholt wurde, worunter aber nicht das jetzige
Point de Galles auf Ceylon zu verstehen ist⁠[6314], sondern Qalah auf
Malakka. Nach diesem Orte soll das Zinn den volkstümlichen Namen „Blei
al Qalai“, abgekürzt auch Alqalai oder Qalai empfangen haben⁠[6315], der
als Alcalai, Algalai, plumbum alcalai, plumbum akaleum, alsbald auch
in die wissenschaftliche und namentlich in die medizinische Litteratur
überging⁠[6316] und sich in den entstellten Formen Alkalir, Alkardir,
Alardir bis in das 18. Jahrh. hinein erhielt⁠[6317]. Doch wird auch
vermutet, daß umgekehrt der Ort nach dem Metall benannt wurde, das den
Arabern bereits unter der Bezeichnung Qalai oder Qalja bekannt gewesen
sei, wie denn z. B. Zinn im Georgischen gala, im Ossetischen kala, im
Armenischen galjak, im Türkischen kalai heiße usf.⁠[6318]. Während Zinn
aus dem malayischen Archipelagus und aus Birma, wie u. a. der in einem
früheren Abschnitte angeführte indische Mineraloge NARAHARI
berichtet, nach Bengalen erst im 12. oder 13. Jahrhundert gelangt zu
sein scheint, brachten es gemäß den Angaben des berühmten Geographen
ALIDRISI (um 1150) und des IBN ALWARDI (gest. 1232?)
die arabischen Kaufleute und Händler schon im 10. und 11. Jahrhundert
bis nach Aden⁠[6319], und zwar nicht nur aus den hinterindischen
Inseln, deren Zinnreichtum noch den Entdeckern des 16. Jahrhunderts
sehr überraschend erschien⁠[6320], sondern sogar aus China.


In China war das Zinn bereits seit undenklicher Zeit gut
bekannt, wie schon die beiden ersten, um 1800 und um 1000 v. Chr.
einsetzenden Blüteperioden der Bronzeindustrie beweisen⁠[6321], sowie
die spätestens dem 12. Jahrhundert v. Chr. angehörigen Vorschriften
über Verfertigung von sechs verschiedenen Kupfer-Zinn-Mischungen
zwecks Herstellung von allerlei Gefäßen, Idolen usf.⁠[6322]; es wird
schon zur Zeit des völlig mythischen Kaisers YÜ neben Gold,
Silber und Kupfer unter den empfangenen Tributen aufgezählt⁠[6323]
und war zweifellos ein uralter Gegenstand des inneren Handels, der
hauptsächlich aus dem Süden kam⁠[6324], wie denn z. B. noch um 250
v. Chr. „die wertvollen Schätze des Zinnes und Goldes geliefert werden
aus dem Gebirge Kiang-Nan“⁠[6325]. Über das Wesen des Zinns war man sich
jedoch auch in späterer Zeit noch im unklaren: einige sahen es als ein
edleres oder geläutertes Blei an, andere glaubten, es sei die Asche
besonderer, nur in gewissen fernen Gegenden wachsender Pflanzen⁠[6326].


In Mitteleuropa beginnt das Zinn gegen Ende der Kupferzeit
aufzutauchen, also etwa um 2000, und zwar zunächst als Blattzinn,
das zur Verzierung von Tongefäßen⁠[6327] und von Schmucksachen dient
und letztere nur auf der Schauseite bedeckt, weshalb VOGEL
vermutet, daß derlei Versuche, kupferne Gegenstände mit Blattzinn,
später auch durch Eintauchen in das geschmolzene Metall, zu
verzinnen, erst zur Entdeckung der Bronzedarstellung führten⁠[6328].
Ein wenig häufiger wurde das Zinn im Laufe der Bronzezeit. Unter
den immerhin sehr spärlichen Fundstücken aus den Pfahlbauten, z. B.
jenen des Neuenburger und Züricher Sees, sind u. a. zu verzeichnen:
Tongefäße und Schilde mit Ein- und Auflagen aus Zinn⁠[6329], zinnerne
Dolchspitzen, Spatel, Nadeln, Stäbchen, Stifte, Rädchen, Ringe,
Perlen, Spiralen, Spiralscheiben, sowie allerlei kleinere und
größere „Klumpen“⁠[6330]; diese, zu denen auch eine 1800 g schwere,
an einem Bronzering befestigte „Scheibe“ gehört⁠[6331], sind nach
FORRER nichts weiter als plattgedrückte Kugeln, die
ursprünglich, gleich den bleiernen, als Gewichte dienten⁠[6332].
Erwähnenswert sind ferner zinnerne Fäden, wie sie u. a. auch in Gräbern
der Nordseeinsel Amrum aufgefunden wurden und bei den Eskimos noch
um 1800 in Benützung standen ⁠[6333]. — Die Frage, auf welche Weise
das Zinn nach Mitteleuropa gelangte, läßt sich nicht eindeutig und
endgültig beantworten, doch spricht alle Wahrscheinlichkeit dafür,
daß es ursprünglich dahin nicht den unmittelbaren Weg aus Britannien
einschlug, sondern den Umweg über die Mittelmeerküsten, denen (als den
Stätten des Bedarfes) die uralten westlichen Handelsstraßen zur See und
zu Lande zustrebten⁠[6334]; in Übereinstimmung hiermit steht auch das
Vorkommen von zinnernen Fundstücken der oben beschriebenen Art in den
Pfahldörfern des einst ligurischen Po-Gebietes⁠[6335]. Der germanische
Name tin, zin, angelsächsisch tan, mittelhochdeutsch zein, d. i.
Stäbchen (noch in der Münztechnik erhalten), leitet sich nicht aus dem
Keltischen ab; auch hat, entgegen früheren Angaben, das keltische Wort
„mein“ nicht die Bedeutung Zinn, sondern bezeichnet jedes rohe Metall
und daher auch dessen Fundstätte (rom. mina, germ. Mine)⁠[6336].


Während des frühen Mittelalters wurde das Zinn zur Herstellung
wertvoller Gefäße und Geräte und zu Zwecken des Kunstgewerbes
verwendet, wie dies z. B. die einschlägigen Schriften des sog.
HERAKLIUS und THEOPHILUS PRESBYTER aus dem 9. bis
11. Jahrhundert zeigen⁠[6337], sowie das „Livre des métiers“ des
BOILEAU von 1252⁠[6338]; wohl auf die Autorität griechischer
und arabischer Vorschriften hin blieb es auch in der Medizin
gebräuchlich, so z. B. spricht um 1260 JOHANNES DE SANCTO
AMANDO in den „Areolae“ von „rasas, id est stagnum“⁠[6339]. Als
marktbeherrschender Erzeuger kam zunächst nur England in Betracht,
dessen Zinn aber als Rohmetall nach Nordfrankreich, der
Provence, Majorka, Genua und Venedig ausgeführt, dort durch Umschmelzen
gereinigt und nun als hochwertige Ware weiterverkauft wurde. In
Gallien gab es nach VENANTIUS FORTUNATUS bereits gegen 600
n. Chr. verzinnte Kupferdächer⁠[6340], und in England deckte man schon
frühzeitig ganze Kirchen „mit Zinn statt mit Blei“ völlig ebenso ein,
wie das noch im 15. Jahrhundert der Ritter ROZMITAL in seiner
Reisebeschreibung mit großer Verwunderung erwähnt⁠[6341]. Venedig und
Genua lieferten ihr Feinzinn bis in das 16. Jahrhundert hinein nach
Konstantinopel, Kleinasien, Cypern, Persien und Ägypten⁠[6342]; wie
PEGOLOTTI versichert, war um 1300 in der ganzen Levante das
venetianische Zinn als das beste bekannt⁠[6343] und aus ihm bestanden
auch die prächtigen Gefäße, die man nach LEO AFRICANUS in
Kairo bis zur Zeit der türkischen Eroberung (1517) mit feinstem
Geschmacke und in mannigfachster Auswahl anfertigte⁠[6344].





Das Zinn der pyrenäischen Halbinsel erwähnt zwar noch
ALQAZWINI (gest. 1283), doch spielte es nicht einmal im Lande
selbst eine Rolle. Ein ernstlicher Wettbewerber erstand dem englischen
Zinn erst im deutschen, das nach der „Chronik“ des MATTHAEUS
PARISIENSIS im Jahre 1241 aufgefunden worden sein soll⁠[6345], und
zwar sogleich in großer Menge und hoher Reinheit; diese Angabe dürfte
aber schwerlich zutreffend sein, da eine Zinngewinnung in Deutschland
schon vor der Zeit ALBERTS DES GROSSEN (1193–1280) an
verschiedenen Stellen im Gange war⁠[6346].


Sehr frühzeitig kannten das Zinn die westlichen Finnen, deren
Land es, wenn auch nur in geringer Menge, selbst hervorbringt; in den
Sagen der „Kalewala“ gilt es noch als selten und dient, wenngleich
einmal auch eine Stopfnadel aus Zinn erwähnt wird⁠[6347], in der Regel
nur als Schmuck, so daß „die Zinn-Geschmückte“ als stehender Beiname
edler Frauen und Mädchen erscheint⁠[6348]; im „Kanteletar“ dagegen ist
der Zinnschmuck schon „verächtlich, nur gut für Bettlerinnen“⁠[6349],
Das „Kalewipoeg“⁠[6350] und die „Mythischen und magischen Lieder der
Esthen“⁠[6351] kennen Zinn noch als Verzierung, in den „Esthnischen
Märchen“ aber bestehen aus ihm bereits die dem täglichen Gebrauch
dienenden Hausgeräte⁠[6352]. Der lettische Name des Zinns, alwas, leitet
sich von olovo ab, das im Altslavischen das Blei bedeutete⁠[6353].




9. Zink.





Die Tatsache, daß der gesamte Umkreis der Antike noch niemals einen aus
Zink bestehenden Gegenstand an das Tageslicht gelangen ließ, sowie daß
jede Gewinnung des Zinks die Anwendung gewisser, dem Altertum selbst in
ihrer unvollkommensten Gestalt fremd gebliebener Destillations-Methoden
voraussetzt, führt zur Folgerung, daß Griechen und Römer
keinerlei Kenntnis vom metallischen Zink besaßen. Zwar erwähnt
STRABON gelegentlich⁠[6354] ein zu Andeira in der Troas
auftretendes Gestein, das beim Brennen Eisen ergebe, beim Schmelzen
mit einer gewissen Erde „Pseudárgyros“ (nach FORBIGER⁠[6355]
„Scheinsilber“) abtropfen lasse, — das nämliche, das sich auch im
Gebirge Tmolos vorfinde —, mit Kupfer aber die Oreichalkos genannte
Legierung (κρᾶμα) liefere; dieses Pseudárgyros nun erklärten ältere
und auch neuere Ausleger für Tropfzink, entstanden aus einem der
nicht gerade seltenen eisenhaltigen Zinkerze⁠[6356]. Wie indessen
schon HOFMANN und BLÜMNER hervorhoben⁠[6357], ist
die fragliche Stelle völlig unklar, was nicht wundernehmen kann, da
STRABON kein Fachmann war und über vieles Technische (ebenso
wie etwa PLINIUS) nur auf Hörensagen hin und nach Maßgabe
seines Verständnisses berichtete; die Annahme, es sei bei ihm vom Zink
die Rede, ist daher durchaus abzuweisen⁠[6358]. Dahingestellt bleibt
dabei, was man unter dem Pseudárgyros zu verstehen habe, ob nach
GSELL⁠[6359]
metallisches Arsen, nach ZIPPE⁠[6360]
Arsenkupfer, nach SCHÄFER⁠[6361] eine sonstige Arsen-Legierung,
nach einem anderen Autor metallisches Nickel usf.; daß es aber
kein Zink gewesen sei, darf dem ganzen Sachverhalte gemäß und
nach den Auseinandersetzungen zwischen DIERGART⁠[6362] und
NEUMANN⁠[6363] für unzweifelhaft gelten.


Wenn nun auch nicht das Zink selbst, so waren aber den Alten doch
gewisse zinkhaltige Mineralien bekannt, und sie verwendeten diese,
oder einige aus ihnen gewonnene Produkte, zu technischen und
medizinischen Zwecken, ohne freilich (wie in so zahlreichen anderen
Fällen) die Ursache der eintretenden Wirkungen im geringsten zu
ahnen; als Beispiel sei nur auf des PSEUDO-ARISTOTELES
„Wundergeschichten“ verwiesen, die von der Darstellung des Messings
aus Kupfer mittels einer im Lande der Mossynöken vorkommenden
„Erdart“ erzählen, sowie von der bei Augenkrankheiten so heilsamen
„phrygischen Asche“⁠[6364], vermutlich der nämlichen Substanz, deren
zu gleichem Zwecke schon der medizinische „Papyrus EBERS“
gedenkt⁠[6365] (niedergeschrieben um 1500 v. Chr. auf Grund noch weit
älterer Vorlagen). Unter jenen Mineralien dürfte in erster Linie das
heute „Galmei“ genannte in Frage kommen, ein Zinkcarbonat, aus dem man
u. a. durch Erhitzen und Rösten mit gewissen (reduzierenden) Zusätzen
den Pómpholyx (weißes, staubfeines Zinkoxyd) und den Spodós (dunklen,
zinkhaltigen Rückstand, sog. Ofenbruch) abzuscheiden verstand⁠[6366];
was indessen PLINIUS⁠[6367],
    DIOSKURIDES⁠[6368],
GALENOS⁠[6369] und einige andere Schriftsteller über
diese Vorgänge mitteilen, ist zum großen Teile verworren und läßt
namentlich auch Vorkommen und Beschaffenheit der benützten Rohstoffe
mehr als billig im Dunklen. Wie es scheint, führen bereits die dem
HIPPOKRATES zugeschriebenen Werke, in denen der „Ofenbruch“
(zuweilen als cyprischer bezeichnet) schon eine vielseitige Rolle
spielt⁠[6370], Galmei mit unter der Bezeichnung „Chalkitis“ an; doch ist
dies ein bloßer Sammelname, der auch Alaun, eisen- oder kupferhaltigen
Alaunstein, Eisenoxyde, Schwefeleisen, Eisenvitriol, Kupfervitriol,
eisenhaltigen Kupfervitriol u. dgl. mehr umfassen kann⁠[6371], und
dessen große Vieldeutigkeit daher nur selten bestimmte Schlüsse zuläßt.
In jüngerer Zeit taucht der Name καδμία, καδμεία (Kadmeía) auf⁠[6372],
der als abgeleitet gilt „von jenem des Phöniziers KADMOS“,
der das Gestein und seine Verwendung entdeckt und diese zuerst aus
dem Orient nach Griechenland gebracht haben soll⁠[6373]. Die Deutung
des Namens KADMOS als eines phönizischen oder überhaupt
semitischen im Sinne des „Östlichen“, des „Orientalischen“, der gemäß
sich auch jener des Metall-grabenden und -bearbeitenden Kabiren
KADMOS auf Samothrake erkläre⁠[6374], wird jedoch neuerdings
völlig abgelehnt: KADMOS ist ursprünglich Heros eponymos
der Burg Kadmeia zu Theben und dort allein nachweisbar⁠[6375], auch
kennen die ältesten Berichte keine phönizischen Ansiedlungen im
ägäischen Meere; erst seit dem 7. Jahrhundert läßt die Sage wie den
DANAOS aus Ägypten so den KADMOS aus dem Orient
kommen, bringt ihn mit dem Karischen Bergnamen Kadmos (= Ostberg?) in
Verbindung⁠[6376], sieht in ihm später (bei HEKATAIOS; zum
Teil sogar erst in hellenistischer Periode) einen phönizischen König
oder Heros⁠[6377] und identifiziert ihn schließlich mit einer etwa
dem HERMES analogen semitischen Gottheit KADMILLOS
oder KAMILLOS⁠[6378]. Sollte nun in KADMILOS oder
KADMOS ein semitisches Wort für Gold verborgen sein⁠[6379], und
das Gestein Kadmia seinen Namen von KADMOS führen, so könnte
es nur das „zu Gold machende“, d. h. dem Kupfer Goldfarbe verleihende,
bedeuten; diese weithergeholte Annahme ist aber allein Obigen zufolge
durchaus unwahrscheinlich, es liegt vielmehr erheblich näher, an
den tatsächlich Zinkerz führenden Bergvorsprung Kadmos des Tmolos
zu denken⁠[6380], wonach also das Mineral einfach, wie in so manchen
anderen Fällen, nach einer frühzeitig gutbekannten Fundstätte benannt
worden wäre.


Aus dem griechischen Kadmeia entstand später bei den Arabern,
wie KARABACEK 1891 zeigte⁠[6381], vermöge fortschreitender
Entstellung der anfangs richtigen Transkription zunächst
Kalmeia, sodann Kalimija und Kalimina; hieraus wieder ging bei
der Rückübersetzung ins Lateinische das mittelalterliche „lapis
calaminaris“ hervor, schließlich aber auf verschiedenen Umwegen das
moderne Galmei mit seinen Nebenformen, unter denen eine nächst Aachen
noch jetzt gebräuchliche, Kalmis oder Kelmis, dort bereits gegen 1500
nachweisbar ist⁠[6382]. Ein ebenfalls durch die Araber verbreiteter
Ausdruck ist Tutia, entstammend (wie schon in früheren Abschnitten
erwähnt) dem persischen Dûd, d. i. Rauch, nämlich der in Gestalt
einer dichten weißen Wolke feinsten Zinkoxydes aufsteigende Rauch
der Galmeiöfen; noch MARCO POLO, dessen Reisen in die Jahre
1275 bis 1291 fallen, schildert Anlage und Betrieb solcher zu Cobinam
zwischen Yezd und Kerman in Persien errichteter Öfen⁠[6383]
und gedenkt ihrer beiden, unter den Bezeichnungen Pómpholyx und
Spodós bereits den Griechen bekannten Produkte; die Namen dieser
wichtigen Arzneimittel gingen schon frühzeitig aus der medizinischen
Litteratur der Araber in die gesamte europäische über, die sie
entweder in den latinisierten Gestalten Tutia und Spodium kennt, oder
in entsprechenden einheimischen, als welche z. B. ALDEBRANDINO
DI SIENAS altfranzösisches „Regime du corps“ von 1225 „Tuschie“
und „Podien“ gebraucht⁠[6384]. Irrtümlich ist die Angabe, die Perser
hätten in sehr alter Zeit auch schon die Darstellung metallischen Zinks
verstanden; soweit hierbei die Pharmakologie des ABU MANSUR
(um 975) in Betracht kommt, handelt es sich, wie LIPPMANN
vermutete und DIERGART des näheren bewies, um einen
Übersetzungsfehler⁠[6385]; bei MARCO POLO aber ist von der
Gewinnung eines Metalles aus Galmei überhaupt mit keinem Worte die Rede.


Auch die Schriften der fast durchaus aus persischen Quellen schöpfenden
alten arabischen Augenärzte ALI IBN ISA (gegen 1000),
AL-MAUSILI (um 1000), sowie die ihrer späteren Nachfolger
und Ausschreiber ALHALABI (um 1256) und SALAH ADDIN
(um 1296)⁠[6386], erwähnen nur „gewöhnliche“ und „leichte“
Tutia [= nihilum album] aus den persischen Orten Kirman⁠[6387] und
Haschar⁠[6388], ferner „gewöhnliche“, „beste“ und „grüne“ Tutia ohne
Herkunftsbezeichnung⁠[6389], sodann Zinkblume („gewöhnliche“, „grüne“,
„indische“)⁠[6390], Zinkasche (auch „grüne“)⁠[6391], sowie Galmei aus
Kirman und Ispahan⁠[6392], mit keinem Worte jedoch gedenken sie des
metallischen Zinks.


Nicht nach Persien, sondern nach Indien will G. OPPERT
die Erfindung der Zinkdarstellung verlegen, sie jedoch nicht erst den
eigentlichen Indern zuschreiben, sondern bereits den Ureinwohnern des
Landes⁠[6393] in deren Sprache (nicht im Sanskrit) bedeute Kalam,
oder eigentlich Kal-Ijam, den „Stein des Bleies oder Zinnes“, ganz
so wie Kar- und Vel-Ijam das „schwarze und weiße Blei“; desgleichen
heiße im Tamulischen Ven-Kalam das „Weißmetall“ (= Messing) und im
Malayischen Kalang das „Zinn“, usf. Kalang hätten die Araber in
der Form Kalai nach Indien zurückgebracht, und von Kalai und Kalam
leiteten sich einerseits die Ausdrücke Kalaïm und Calaëm ab, unter
denen die Portugiesen das ostindische Zink im 16. Jahrhundert in
Europa bekannt machten, andererseits aber auch die alten Worte
Kalimija, Klimia, Calaminaris und sogar Cadmia, bei welchem letzteren
die häufige Lautverschiebung l—d zugrunde liege, wie z. B. bei
lacrima — δάκρυ (Träne). Kaum bedarf es nach allem Vorausgehenden
des Beweises, daß diese Darlegungen OPPERTS sprachlich zum
Teil anfechtbar, sachlich durchaus unhaltbar und nur aus seiner
eigentümlichen, oft zur Hintansetzung jeglicher Kritik führenden
Sucht erklärlich sind, das älteste Indien als Ursprungsstätte aller
nur möglichen wichtigen Erfindungen hinzustellen. Unterlagen für die
Behauptung, die alten Inder hätten das Zink durch eine Art absteigender
Destillation mittels gewisser unvollkommener, nach RÂY
noch gegenwärtig benützter Apparate im kleinen dargestellt⁠[6394],
fehlen gänzlich, auch in medizinischer Richtung⁠[6395], und wenn es
zutrifft, daß die Messingbereitung erst im 6. Jahrhundert aus Persien
nach Indien gedrungen sei, so ist es auch unwahrscheinlich, daß die
Inder sich vorher überhaupt schon viel mit dem Galmei beschäftigten.
HIUEN-THSANG (629 n. Chr.) sagt zwar⁠[6396], das nordwestliche
Indien sei reich an Galmei, da aber die Übersetzung des betreffenden
chinesischen Wortes unsicher und strittig ist⁠[6397], Galmei überdies
noch zur Zeit MARCO POLOS in das westliche Vorderindien
eingeführt wurde⁠[6398], so kann jene Angabe vorerst nicht als
beweisend gelten. Wenig zuverlässig ist auch alles das, was die in
einem früheren Abschnitte besprochenen indischen Werke chemischen
oder mineralogischen Inhaltes über die Entdecker und die Entdeckung
des metallischen Zinkes vorbringen; denn über die Abfassungszeit fast
aller dieser Schriften besteht große Ungewißheit, und über das Alter
der zahlreichen Einschiebungen, die sie nach indischer Gewohnheit bis
in die neueste Zeit fortgesetzt erfuhren, liegen wissenschaftliche
Untersuchungen noch kaum vor. Die Wahrscheinlichkeit spricht dafür,
daß keines der Bücher, in denen metallisches Zink erwähnt sein soll,
älter ist als die Zeit der Tantras (beginnend etwa 1100 n. Chr.);
das Wort yaçada oder yasada für Zink findet sich nach dem indischen
Gelehrten RÂY sogar erst in einem Wörterbuche von 1374. Über
die damalige Darstellungsweise aus Galmei (rasaka) wird berichtet,
daß man das Mineral zerkleinerte, mit Hilfe organischer Zusätze [die
als Reduktionsmittel dienten] zu Kugeln formte, diese in bedeckten
Tiegeln erhitzte und das gebildete Zink vermöge einer Art absteigender
Destillation abfließen ließ und sammelte⁠[6399]; sie war also eine
äußerst unvollkommene und gewährte bestenfalls eine ganz geringe
Ausbeute. Es bleibt überdies zweifelhaft, ob sie wirklich in Indien
ausgearbeitet und später von dort, wie es heißt, nach China verpflanzt
wurde⁠[6400]; verschiedene Tatsachen sprechen vielmehr für den
umgekehrten Vorgang⁠[6401], unter ihnen als wichtigste die, daß fraglos
Zink im großen zuerst in China gewonnen wurde⁠[6402].


Die ausführliche chinesische Enzyklopädie des LI-SCHI-TSCHIN
von 1552, „Pen-tsao“ genannt, soll allerdings noch nichts über Zink
enthalten, vielleicht weil seine Bereitung geheimgehalten wurde, und
auch was die späteren Enzyklopädien von 1637 und 1713 mitteilen,
ist (vermutlich aus dem nämlichen Grunde) äußerst unvollständig und
unklar; da sich aber, wie aus den Berichten der europäischen Entdecker
hervorgeht, im 16. Jahrhundert bereits größere Mengen Zink im Handel
befanden, so kann seine Darstellung damals schon längst nichts Neues
mehr gewesen sein. Soweit die dürftigen Angaben älterer und die
flüchtigen Erzählungen späterer Schriftsteller zu ersehen gestatten,
erhitzte man ein Gemenge von Galmei und Kohle in gut verschlossenen
tönernen Gefäßen oder Tiegeln auf nicht zu hohe Temperatur, ließ
die Zinkdämpfe durch ein Abzugsrohr aufsteigen und verdichtete sie
in kaltem Wasser⁠[6403]. Das so im großen, aber freilich doch nur
in geringer Ausbeute erhaltene Metall galt als solches eigener Art
und kann daher weder mit dem weiter oben besprochenen Char Sînî
identifiziert werden⁠[6404], noch mit der Kupfer-Zink-Nickel-Legierung
Packfong⁠[6405], noch mit der Kupfer-Zink-Eisen-Legierung Tutanego
(Tutenage), dem sog. „chinesischen Kupfer“ der Malayen⁠[6406]. Bei
letzteren, also in Hinterindien und im Archipelagus, scheinen die
Portugiesen und später die Holländer zuerst die Bekanntschaft des
Zinkes gemacht, es aber mit dem dort gleichfalls vorgefundenen Zinn
verwechselt, oder für eine bloße Abart des Zinns, für „indisches Zinn“,
gehalten zu haben, — woraus sich auch die dem malayischen Namen des
Zinns, kalai, nachgebildete portugiesische Benennung Calaïm oder Calaëm
erklärt. Noch VAN LINSCHOTEN, der 1579, gelegentlich seiner
Fahrt an der Küste von Malakka, zu Para dem Zink begegnete, spricht
darüber in seiner Reisebeschreibung⁠[6407] mit Worten, die erkennen
lassen, daß es ihm sichtlich ganz neu war; zur Zeit des Reisenden
De LAVAL (1601) prägten die Könige der indischen Inseln Münzen
aus dem „allerorten hochgeschätzten Metall Kalin, das so weiß wie
Zinn, aber viel härter und schöner ist“, und die Portugiesen hatten
ihnen diesen Brauch damals schon nachgeahmt⁠[6408]; 1620 kaperten
die Holländer ein portugiesisches Schiff und verkauften das auf ihm
vorgefundene indische Zinn als „Speautre“⁠[6409]. Dieser Name, der auch
als Spiauter, Spelter, Piautre, Pewter auftritt⁠[6410], leitet sich
nach KARABACEK von einem persischen Beinamen des Zinnes ab,
der isbîdâr lautet und selbst wieder auf das persische sefîd rûy (=
das Weißglänzende) zurückgeht⁠[6411]. In Persien scheint metallisches
Zink unter der Bezeichnung jest oder dschest, die selbst wieder mit
dem indischen jasada zusammenhängen dürfte⁠[6412], erst in später
Zeit aufzutreten; es fand Anwendung zur Herstellung der zahlreichen,
bis dahin aus Kupfer und Galmei gewonnenen Legierungen, unter denen
hervorzuheben sind: Rotguß mit 80–97% Kupfer nebst 20–30% Zink; Gelbguß
mit 50–70% Kupfer nebst 50–30% Zink; Weißmessing mit 20–55% Kupfer und
80–45% Zink; schmiedbares Messing mit 60% Kupfer und 40% Zink; Beidri
(aus der Stadt dieses Namens?) mit 94% Zink nebst etwa 3% Kupfer, 3%
Blei und etwas Zinn; Koftgari; Haftdschausch aus je ⅐ Gold, Silber,
Kupfer, Eisen, Zinn, Blei und Zink, — eine Legierung, deren Perlen in
Persien noch jetzt als Amulett um den Hals getragen werden⁠[6413].


In Europa scheint man an den alten Erzeugungsstätten des
Messings schon frühzeitig eine richtige, jedoch nirgends weiter
verfolgte Ansicht über die Natur des Galmeis gewonnen zu haben; spricht
doch bereits ALBERT DER GROSSE an einer allerdings nicht
ganz einwandfreien⁠[6414] Stelle seiner mineralogischen Schrift vom
Goslarer „Gold-Markasit“ (marchasita aurea) im Sinne eines „zu Gold
machenden“ (das Kupfer zu Gold färbenden) und sagt, daß sein Metall
im Feuer verfliege und nur unnützen Rückstand hinterlasse⁠[6415].
Die Frage, wann und wo es dennoch glückte, des Metalles habhaft zu
werden, und ob das, wie PARACELSUS (1493–1541) in seiner 1538
erschienenen „Chronik des Landts Kärnthen“ behauptet, tatsächlich
in diesem Herzogtum zuerst gelang, läßt sich nicht mit Sicherheit
beantworten, zumal die Angaben des PARACELSUS, wie in so
vielen Fällen, genügender Bestimmtheit ermangeln. In der „Chronica“
ist er der (irrtümlichen) Ansicht, daß allein in Kärnten „das Ertz
Zincken, ... ein gar frembdes Metall“ vorkomme⁠[6416]; hiernach, sowie
auf einige gleich unklare Äußerungen hin⁠[6417], hat man angenommen,
PARACELSUS habe mit „Zincken“ nur das Galmeierz
benannt, — der zackigen Formen wegen, nach denen auch viele
Bergspitzen in den Ostalpen Zinken heißen —, das Metall Zink
sei ihm hingegen unbekannt geblieben⁠[6418]. In Wirklichkeit aber redet
er zwar öfters von den „künstlichen Bollen oder Zincken der falschen
Korallen“⁠[6419], von den „Zincken des Hirschhorns“⁠[6420], von den
„Spitzen und Ecken, Schroffen und Zincken der Mineralien“⁠[6421],
unterscheidet jedoch sehr wohl einerseits den „Galmey, der Messing
macht“⁠[6422], und andererseits den „Zincken, ... der ein Metall
ist unbekannt in der Gemein, ... flüssig [= gießbar] aber nicht
hämmerbar“⁠[6423], den „Zincken, ... der ein Metall ist, nicht bei den
Alten“⁠[6424], den „Zinck, der ein Metall ist und auch keins, ... ein
Bastart vom Kupfer“⁠[6425]. Ausdrücklich erklärt er ferner „im Zincken
wird gefunden primum ens stanni“⁠[6426] (= das Wesen des Zinnes, mit
dem er das Zink gleichstellt), und wenn dieser Ausspruch dadurch
Verdunkelung erleidet, daß gelegentlich auch Kupfer, Blei oder Eisen
aus „Zincken“ hervorgehen, so setzt ihn doch die Bezeichnung des
Quecksilbers als des „primum ens“ des Zinnobers wieder ins rechte
Licht: PARACELSUS gebraucht eben Zincken oder Zinck in der
Regel von Erzen und so auch vom Galmeierz, überträgt den Namen aber
auch auf das aus dem „einzigen“ kärnthner Erze gewinnbare Metall, und
ihm, als dem Schöpfer einer ebenso ausgedehnten wie willkürlichen
Nomenklatur auf zahlreichen Gebieten, ist ein solches Vorgehen ohne
weiteres zuzutrauen. Umgekehrt nimmt er „Metall“ keineswegs nur im
strengen heutigen Sinne, es ist ihm vielmehr (wie noch so manchen
späteren) häufig gleichbedeutend mit Gefördertem oder Mineral überhaupt.


AGRICOLA wendet in seinem Hauptwerke „De re metallica“, das
schon um 1530 vollendet gewesen sein soll, aber erst 1550 erschien,
das Wort Zink nicht an, scheint aber das Metall als „Conterfey“ zu
kennen⁠[6427], d. h. als eine „Nachbildung“ sei es des Zinns und
Silbers, sei es (gemeinsam mit Kupfer, demnach als Messing) des
Goldes; in den erst nach seinem Tode erschienenen Schriften „De
natura fossilium“⁠[6428] und „Bermannus“⁠[6429] erwähnt er zwar „das,
was die Kärnthner und Tiroler Zink nennen“ (quod Norici et Rheti
Zincum vocant) und „das, was sie in Rauris Zink heißen“ (quod Zincum
nominant), versteht aber hierunter, der ganzen Beschreibung nach, kein
Metall, sondern offenbar eine Art Kies⁠[6430]. LUTHERS Freund
MATHESIUS sagt 1555 in der 3. „Bergpredigt“⁠[6431], zu Freiberg
habe man „roten und weißen Zink“, womit er ebenfalls nur gewisse Erze
meinen kann, und auch in des ALBINUS „Meißnischer Bergchronika
von 1590 ist „Zincken“ nur „eine Bergarth, die in Freyberg schön roth
und weiß bricht“⁠[6432]. FABRICIUS wieder erklärt 1565 in „De
metallicis rebus“⁠[6433] das „Cincum“ für ein gut gießbares, aber nicht
hämmerbares Metall und mutmaßt dessen Identität mit Antimon, während
sich DORN 1583 im „Dictionarium Paracelsi“⁠[6434] ungefähr
ebenso wie sein Meister äußert, nur noch etwas unbestimmter. Nach des
LIBAVIUS „Alchymia“ und den „Commentationes metallicae“ von
1597 ist „Zinckum“ eine Art weißer oder roter Markasit von der Natur
des Kupfers⁠[6435], und die nämliche Definition geben auch noch 1615
seine „Arcana Alchymiae“⁠[6436]. Inzwischen hatte LIBAVIUS
zwar sowohl das Goslarer Zink kennen gelernt, — er klagt in einem
Briefe, daß er sich nicht noch mehr davon verschaffen könne —, als
auch das ostindische (ihm 1597 aus Holland zugekommene) Calaëm, das
er „indisches und malabarisches Blei“ oder „malabarisches Zinn“
nennt⁠[6437], aber er blieb im unklaren, ob das Messing Galmei oder Zink
enthalte, und ob Zink und Calaëm das nämliche seien oder nicht⁠[6438];
schließlich entscheidet er sich dafür, daß Calaëm nicht aus
„Conterfey“ bestehe, sondern aus Quecksilber, Arsen und Silber, in
welches letztere es daher auch überzugehen vermöge⁠[6439].





In deutlicher Weise erklärt 1617 LÖHNEYSS das Zink oder
Conterfeyt, das zum Nachmachen des Goldes dient, für ein Metall (das er
aber irrtümlich dem Wismut gleichsetzt) und schildert, wie es sich an
und vor den Wandungen der Goslarer Schmelzöfen ansammle und dort von
den Knechten, falls ihnen jemand ein Trinkgeld verspreche, abgeklopft
werde⁠[6440]. Der französische Arzt JEAN REY (1583–1646), der
zuerst die Gewichtszunahme der Metalle beim „Verkalken“ durch Aufnahme
eines Bestandteiles aus der Luft erklärte, spricht 1630 auch vom
Verbrennen des indischen Calaëm zu Zinkblumen⁠[6441]; GLAUBER
(1657)⁠[6442] und BECHER (1661)⁠[6443]
    halten Zink oder
Spiauter für ein Metall, „aber für ein unzeitiges, wie Quecksilber,
Antimon, Zinnober und Vitriol“; auch BOYLE (1626–1691)
gedenkt in seinen Schriften neben dem neuen ostindischen Metall
„Tutanag“⁠[6444] wiederholt des Metalls „zink“⁠[6445],
    „pewter“⁠[6446],
„zink or spelter“⁠[6447], unter welchem letzteren Namen es bei den
Händlern bekannt sei⁠[6448]. In deutschen Städten, z. B. in Nürnberg,
wurde nach JUNGIUS (1667) zu dieser Zeit einheimisches Zink
auch bereits in größeren Mengen verkauft und zu verschiedenen Zwecken
verwendet⁠[6449]; ob zu diesen auch die medizinischen zählten, ist
fraglich, denn was einige Apotheker-Taxen von 1687 und 1700 unter
dem Namen „Marchasita pallida“ aufführen⁠[6450], kann nicht das
Metall „Zinck“ sein. Über die Darstellung des letzteren findet
sich noch nichts in dem ausführlichen Kapitel des „Museum museorum“
VALENTINIS von 1714⁠[6451], 1721 war sie jedoch dem deutschen
Bergmeister HENCKEL⁠[6452] und spätestens 1730 auch englischen
Hüttenleuten bekannt, es gelang aber, sie einige Jahrzehnte lang
weiterhin versteckt zu halten. Noch in seiner „Kieshistorie“ von
1754 teilt HENCKEL zwar die Gewinnung aus Galmei und Kohle
mit⁠[6453], spricht öfters von „zinkischem Wesen“⁠[6454] und beschreibt
das Metall⁠[6455], gibt jedoch vor, „vom Halbmetall Zink oder Spiauter
... könne die Entstehung noch nicht so gar eigentlich gelehret
werden“⁠[6456] und ähnlich behauptet er auch 1755 in seiner „Terra
saturnizans“⁠[6457]: „Der Zink, ... ein Körper von der allerseltensten
Mischung und Eigenschaft, wird auf den Harzer Schmelzhütten in denen
Spuren der Öfen gefunden, ... und man kann eigentlich nicht sagen,
woraus er kommt und besteht.“ So blieb es denn dem großen Chemiker
MARGGRAF (1709–1782) vorbehalten, auf dem Wege selbständiger
Forschung das eigentliche Geheimnis der Darstellung ausfindig zu
machen, nämlich die Fernhaltung der Luft, die das reduzierte Zink
sogleich zu Zinkoxyd verbrennt, und da er weder zu den Dunkelmännern
zählte, noch anderen als rein wissenschaftlichen Zielen nachstrebte,
gab er seine Beobachtungen auch umgehend (zuerst 1743) öffentlich
bekannt⁠[6458]; praktische Verwendungen bahnte er jedoch auch in diesem
Falle nicht an.


Was den Namen „Zink“ anbelangt, so hat man ihn mit dem
neupersischen seng in Verbindung zu bringen gesucht⁠[6459]; obwohl
sich als Bestätigung anführen ließe, daß nach HAMMER auch
jener des Musikinstrumentes Zinke (einer helltönenden Trompete) vom
persischen „Tscheng“ herstammen soll⁠[6460], so dürfen doch beide
Ableitungen als unzutreffend gelten, die erstere besonders deshalb,
weil seng im Persischen nicht etwa gerade Zink bedeutet, sondern Stein,
Erz oder Mineral überhaupt, ferner auch, weil das Zink nachweislich
nicht aus oder über Persien nach Europa gelangte. Wenig wahrscheinlich
ist auch ein Zusammenhang von Zink mit dem althochdeutschen zinco
oder zincho, mittelhochdeutsch zinke, d. i. nach KLUGE „der
weiße Fleck im Auge“ (von tinka = weiß?)⁠[6461]. Am naheliegendsten und
natürlichsten ist es, an das von KLUGE gleichfalls angeführte
althochdeutsche zinko zu denken, altnordisch tindr, angelsächsisch
tind, mittelhochdeutsch zint oder zinke, d. i. Zacke oder Zinke, also
an das Wort, von dem PARACELSUS tatsächlich ausgeht, das
sich in gleichem Sinne auch bei späteren Schriftstellern vorfindet,
z. B. bei HAINHOFER, der von den „Zincken der Aloe und der
Korallen“ redet⁠[6462], und dessen sich in nämlicher Weise auch die
heutige Sprache noch zu bedienen pflegt. Daß sich in dem Briefwechsel
REYS und des ihm befreundeten Apothekers BRUN mit
dem hochgelehrten MERSENNE, dem 1632 das „Calaëm“ noch etwas
ganz Unbekanntes war⁠[6463], der „indische Regulus“ nicht nur „Speautre,
deutsch Spiauter“ benannt findet, sondern auch „Zinc“⁠[6464], und daß
dieses deutsche Wort ebenso dem BOYLE ganz geläufig ist,
erklärt sich jedenfalls aus der Bekanntschaft dieser Forscher mit den
einschlägigen (lateinisch abgefaßten) Schriften deutschen Ursprungs,
auf die sie sich nicht selten ausdrücklich beziehen, so BOYLE
auf GLAUBER, und REY auf LIBAVIUS⁠[6465].




10. Quecksilber.





Das Quecksilber, das in der Regel als Begleiter seines wichtigsten
Erzes, des Zinnobers (Schwefel-Quecksilbers) auftritt und in
verschiedenen Ländern der alten und neuen Welt vorkommt, wenn auch
nur selten in größerer Menge, dürfte durch seine auffälligen äußeren
Eigenschaften schon seit jeher die Aufmerksamkeit der Beobachter erregt
haben; weil aber die Möglichkeit regelmäßiger Verwendung fehlte, wie
sie z. B. der Zinnober zu allen Zeiten und in allen Weltteilen als
Farbstoff fand, — zunächst zwecks Bemalung des menschlichen Körpers
—, so blieb ihm auf lange hinaus nur der Reiz einer Merkwürdigkeit
anhaften.


Als ältester Fund von Quecksilber ist der durch SCHLIEMANN
während seiner ägyptischen Reisen zu Kurna gemachte anzusehen, woselbst
aus Gräbern, die dem 16. oder 15. Jahrhundert v. Chr. angehören,
ein kleines mit Quecksilber gefülltes Gefäß zutage gefördert wurde,
vermutlich ein Amulett, nach Art der Quecksilber enthaltenden Nüsse,
Kapseln und Federspulen, die im Orient noch gegenwärtig im Gebrauch
stehen⁠[6466]; wahrscheinlich stammte es aus Kleinasien, vielleicht
aber auch aus Spanien, dessen nächst dem späteren Sisapo (dem
heutigen Almaden) gelegenen Gruben bereits zu sehr früher Zeit
ausgebeutet wurden⁠[6467] und u. a. auch den schon in den biblischen
Schriften (z. B. im „Hohen Liede“) erwähnten „Stein von Tarschisch“
lieferten, d. i. den krystallisierten Zinnober, der wegen seines
goldroten Glanzes auch als Chrysolith (= Goldstein) bezeichnet
wurde⁠[6468]. — Unbewiesen ist, daß die Quecksilber-Gewinnung zu
Avala, im jetzigen Serbien, in eine gleich entlegene Vergangenheit
zurückreiche; die dort vorgefundenen Tonschalen und -töpfe, die
zum Sammeln des Quecksilbers gedient haben sollen, sind nicht
als „urgeschichtliche“ anzuerkennen, sondern bestenfalls als
vorrömische⁠[6469].


In Griechenland ist nicht, wie meist angegeben wird,
THEOPHRASTOS der erste, der das Quecksilber erwähnt,
sondern ARISTOTELES (gest. 322), nach dessen Bericht der
halbmythische Allerweltskünstler DAIDALOS ἄργυρον χυτόν, d. i.
„geschmolzenes Silber“ (= Quecksilber) in die Höhlung eines hölzernen
Abbildes der APHRODITE eingoß, um es dadurch beweglich
erscheinen zu lassen⁠[6470]. Nach NATORP hätte diese Erzählung
erst der attische Komöde PHILIPPOS aufgebracht, und zwar als
„rationelle Erklärung“ der Behauptung, dem DAIDALOS sei es
zuerst gelungen, Statuen mit der Gabe und dem Anscheine wahrer Bewegung
zu schaffen, weshalb sie gar nicht als eine ernstliche aufzufassen
wäre⁠[6471]; dies kann indessen dennoch sehr wohl der Fall sein, denn
schon eine Figur etwa nach Art der sog. „Stehaufmännchen“, oder dergl.,
dürfte der damaligen Zeit als etwas höchst Wunderbares erschienen sein.
Daß das Quecksilber spätestens zu Anfang des 5. Jahrhunderts bereits
wohlbekannt war, zeigt übrigens eine bisher unbeachtet gebliebene
Stelle der um diese Zeit verfaßten „Indika“ des KTESIAS⁠[6472];
er fabelt in ihr von einer zu Indien fließenden Quelle „flüssigen
Goldes“ (ὑγροῦ χρυσίου), das offenbar als indisches Wunderprodukt das
„flüssige Silber“ (ἄργυρον ὑγρόν) noch übertrumpfen soll und demgemäß
auch dessen entsprechend umgebildeten Namen trägt. — Über die nahe
Beziehung, in der Quecksilber zum Zinnober steht, sowie über die
Möglichkeit, es aus ihm zu gewinnen, war man sich um die Zeit des
THEOPHRASTOS (um 300) schon seit langem im klaren; doch sind
seine und seiner Nachfolger einschlägige Angaben sämtlich undeutlich
und verworren, da ihnen allen der springende Punkt verborgen blieb,
nämlich die Notwendigkeit eines Zusatzes von Metall oder einem anderen
Reagens (z. B. Kalk), das zum Schwefel des Zinnobers eine größere
Verwandtschaft besitzt als das Quecksilber; THEOPHRASTOS
selbst schreibt z. B. vor⁠[6473], den Zinnober, der sich reichlich
bei Ephesus in Kleinasien, in Kolchis und in Spanien vorfinde, unter
Beigabe von Essig in einem kupfernen Gefäße mit einem kupfernen
Stämpfel zu verreiben, wobei sich Quecksilber (ἄργυρος χυτός) abscheide
[insoweit etwas Schwefel in Form von Schwefelkupfer abgespalten
wird]⁠[6474].


Wo die Bildung der Amalgame und die Löslichkeit der Edelmetalle
in Quecksilber entdeckt wurde, ist nicht bekannt, doch dürfte
es in Kleinasien oder in Ägypten geschehen sein, woselbst, wie
schon weiter oben erwähnt, das Vergolden mit Quecksilber-Amalgam
sowie die Herstellung der Goldschrift zu den Geheimnissen der
Tempelwerkstätten gehörte. Um Beginn unserer Zeitrechnung beschreibt
VITRUV⁠[6475] die Gewinnung von Quecksilber aus den Dämpfen
des im natürlichen Zinnober eingeschlossenen [oder beim Erhitzen mit
einem Zusatze aus ihm frei werdenden] Metalles durch Kondensation
an den Deckengewölben der Öfen und erwähnt bei diesem Anlasse auch
das Ausziehen des Goldes mittels Quecksilbers aus der Asche alter,
unbrauchbar gewordener Goldstickereien. PLINIUS, dem besagter
Kunstgriff ebenfalls geläufig ist⁠[6476] und der auch der kalten, sowie
der Feuer-Vergoldung mit Quecksilber gedenkt⁠[6477], unterscheidet das
natürliche „argentum vivum“ (= lebendiges Silber) vom künstlichen
„hydrargyrum“ (= Silberwasser) und bespricht die Darstellung dieser
„ewig flüssigen“ Substanz (liquor aeternus) aus Zinnober nach der
Vorschrift des THEOPHRASTOS, sowie nach einem höchst
unvollkommenen Destillations-, richtiger Sublimations-Verfahren durch
Erhitzen in einer überdeckten eisernen Schale⁠[6478] [wobei, falls
nichts anderes beigefügt wurde, das Eisen den Schwefel zu binden
hätte]. Nach DIOSKURIDES⁠[6479] findet sich das Quecksilber
(ὑδράργυρος, Hydrárgyros) in den Gruben (ἐν μετάλλοις), ist sehr
giftig, besonders in Gestalt seines Dampfes, und wird aus dem Zinnober
mit Hilfe eines [sehr primitiven] Sublimations-Apparates gewonnen, der
aber immerhin schon aus zwei Teilen besteht, und an dessen oberem, dem
ἄμβιξ (Ambix = Deckel), sich das Quecksilber als ἀιθάλη (Aithále =
Dunst) ansetzen soll.


Über die wichtige Rolle des Quecksilbers bei den alexandrinischen
Alchemisten ist schon in früheren Abschnitten eingehend
berichtet worden, desgleichen über die hervorragende Bedeutung
der vermutlich im 4. Jahrhundert n. Chr. gemachten Entdeckung
der Quecksilber-Destillation⁠[6480], sowie über die auf gewisse
aristotelische Anschauungen hin entwickelte Theorie des Bestehens
aller Substanzen, vornehmlich aber aller Metalle, aus Schwefel und
Quecksilber⁠[6481]. Für die fortgesetzte Verwendung zu mancherlei,
denen des DAIDALOS ähnlichen Kunststücken zeugt die Erwähnung
solcher bei ARCHIMEDES von ALEXANDRIA⁠[6482] (dessen
Lebenszeit bald in das 1. oder 2. Jahrhundert vor, bald
nach Chr. verlegt wird) und vielleicht bei HIPPOLYTOS
in dem um 200–230 verfaßten Kapitel „Gegen die Magier“⁠[6483]; dort ist
namentlich auch von der Vergiftung durch Eingießen des Quecksilbers in
die Ohren die Rede [die man als in unmittelbarer Verbindung mit dem
Sitze der Seele stehend wähnte]⁠[6484]. Bei den griechischen Ärzten
scheint, eben seiner Giftigkeit halber, Quecksilber nicht oder kaum
in Gebrauch gestanden zu sein; GALENOS (131–200?) führt
es auffälligerweise nur als ein (offenbar aus Zinnober gewonnenes)
Präparat an, das sich als solches etwa dem Bleiweiß oder dem Grünspan
anschließt, schweigt völlig über sein natürliches Vorkommen, fügt
jedoch hinzu, daß ihm weder über die äußere noch die innere Anwendung
dieser giftigen Substanz irgendwelche eigene Erfahrung zu Gebote
stehe⁠[6485]. Auch spätere Ärzte, wie OREIBASIOS (326–403)
und CAELIUS-AURELIANUS (um 400), ALEXANDER von
TRALLES (um 550) und andere benützen das giftige Quecksilber
nicht, und erst bei PAULOS AIGINETA (um 640) findet sich eine
kurze unklare Bemerkung über „zu Asche gebranntes Quecksilber“ als
angebliches Heilmittel bei Koliken und Darmverschlingungen⁠[6486].


Stätten der äußeren und inneren Anwendung, die der Ausspruch des
GALENOS bezeugt, dürften Ägypten und der Orient
gewesen sein, woselbst man es frühzeitig verstand, das „bewegliche
und lebendige Quecksilber“ durch Verreiben mit Schwefel, Alkalien,
Fetten, Ölen, Speichel usf. in feine Verteilung zu bringen, unbeweglich
zu machen, also „abzutöten“, und die so dargestellten Mittel zur
Bekämpfung der beiden schlimmsten Landesplagen zu verwenden, der
Hautkrankheiten und des Ungeziefers. In Persien z. B., dessen Provinzen
und Nachbarländer reich an Quecksilber sind⁠[6487], waren, wie die
Art der Erwähnung in der ersten persischen Pharmakologie des ABU
MANSUR (um 975) zeigt⁠[6488], Quecksilbersalben zur Bekämpfung
von Ekzemen und Parasiten, namentlich Läusen, jedenfalls schon seit
Jahrhunderten wohlbekannt, und dem arabischen Schriftsteller IBN
QUTAÏBA (834–898) ist daher die Vertreibung der Läuse durch
Quecksilbersalbe schon etwas ganz Geläufiges⁠[6489]. ALRAZI
(10. Jahrhundert) erzählt⁠[6490], daß er einem Affen Quecksilber
eingegeben und es als solches unschädlich befunden habe, außer beim
Eingießen in die Ohren; dagegen seien „getötetes“ Quecksilber
(extinctum = ausgelöschtes), oder gar „sublimiertes“ (Sublimat),
desgleichen auch Zinnober, furchtbare Gifte, die sich aber eben deshalb
in Form von Salben vortrefflich zur Vernichtung der Läuse und zur
Heilung gewisser Hautkrankheiten eignen. AVICENNA (IBN
SINA; 11. Jahrhundert) sagt im „Canon der Medicin“, Quecksilber
in Substanz, natürliches wie aus Zinnober dargestelltes, — die sich,
entgegen der Ansicht des GALENOS, als identisch erweisen, und
mit Schwefel behandelt Zinnober zurückergeben, — sei bei einmaliger
Anwendung nur gefährlich, wenn man es ins Ohr eingieße, bei andauerndem
Gebrauche aber giftig, und führe entsetzliche Folgezustände herbei,
ganz besonders in Form seines Dampfes; getötet (extinctum), sublimiert,
oder in Zinnober verwandelt, sei es dagegen innerlich unter allen
Umständen ein schreckliches Gift, solle aber auch äußerlich nur mit
großer Vorsicht gehandhabt werden, so ausgezeichnet es sich auch bei
der Heilung von Hautkrankheiten (scabies), Skrofeln, Wunden, Fisteln,
Geschwüren und Krebs, sowie bei der Vernichtung von Läusen und anderem
Ungeziefer bewähre⁠[6491]. In gleicher Weise wie ALRAZI und
AVICENNA, und ohne wesentlich Neues hinzuzufügen, äußern
sich auch alle späteren arabischen Ärzte, z. B. der sog. jüngere
SERAPION (IBN SARAFIUN)⁠[6492].


Über die Quecksilber-Teiche, die die arabischen Herrscher des 9.
und 10. Jahrhunderts zur Verzierung ihrer Schloßgärten in Cordova,
Kairo und Bagdad anlegen ließen, ist schon weiter oben berichtet
worden. Ein Stoff, der in so großen Mengen zur Verfügung stand,
mußte auch im übrigen allgemein bekannt sein, und dies bestätigen
u. a. die Erwähnungen in der schönen Litteratur. Bei dem Dichter
MUTANABBI (915–965) heißt es⁠[6493]:




  
    „Unsere Augen rollen wir voll Angst und Verwirrung;

    So wie das Quecksilber rollt, rollt Lid auf dem Lid“;

  






bei UNSURI DEM PERSER (gest. 1038)⁠[6494]:




  
    „Sein Schwert, geschwungen gen den Feind,

    Quecksilber Dir im Feuer scheint“;

  






bei THAʿALIBI (961–1038)⁠[6495]:




  
    „Es glänzt der Stern des Jupiter

    Quecksilber, dem Bewegten, gleich“;

  






bei OMAR ALKHAJJAM (um 1100)⁠[6496]:




  
    „Füllt mir den Becher! Mein Herz steht in Flammen!

    Wie Quecksilber nur hält das Leben zusammen!“,

  






und ein Unbekannter, der die silberglänzenden Tropfen des Morgentaues
als Quecksilber vom Himmel herabfallen läßt⁠[6497], preist die Gnade des
Khalifen mit den Worten:







  
    „Er träufelt vom Gewölb des Regenbogens

    Quecksilber auf die Erde, die durchnäßte“⁠[6498].

  






Die Erzählungen „1001 Nacht“ gedenken des Quecksilbers als eines
Heilmittels, nennen einen eiligen Hin- und Herläufer ALI
ZAIBAK = Ali den quecksilbernen, und sprechen von Zinnober als
einer kostbaren Farbe der Bilder- und Schriftenmaler⁠[6499]. Vielfach
beschäftigten sich, wie ebenfalls schon erwähnt, die arabischen
Physiker und Chemiker mit dem Quecksilber: ALBIRUNI (gest.
1048) und ALKHAZINI, der Verfasser der „Wage der Weisheit“
(1121), bestimmten das spezifische Gewicht dieses „schwersten aller
Körper“ zu 13,557 bis 13,560, welche Werte genauer sind als die
GALILEIS (13,357 und 13,760)⁠[6500]; einen hohlen Wagebalken,
gefüllt mit etwas Quecksilber, das bei unauffälligem Neigen auf die
Seite der Last hinüberfloß, benützten nach ALDSCHAUBARI (gegen
1220) die Betrüger beim Verkaufe von Edelsteinen und Gewürzen⁠[6501];
Gold den feingepochten Gesteinen mittels Quecksilbers zu entziehen
verstanden im 12. Jahrhundert nach ALIDRISI bereits einige
einheimische Völkerschaften des westlichen Afrikas und nördlichen
Abessyniens⁠[6502], die dies jedenfalls von den Arabern erlernt
hatten, usf. Das meiste Quecksilber scheinen diese aus den bei dem
heutigen Almadén liegenden Gruben empfangen zu haben⁠[6503], und noch
im Zeitalter der Kreuzzüge war Quecksilber ein wichtiger Gegenstand
der Ausfuhr, den die Schiffe aus den spanischen Häfen nach Sizilien,
Ägypten und dem Orient beförderten⁠[6504].


In China kannte man, wie schon in einem früheren Abschnitt
erörtert, seit altersher sowohl Quecksilber wie Zinnober; letzterer,
dessen Farbe die kaiserliche und daher auch die des kaiserlichen
Siegels war, blieb dauernd sehr kostbar und nicht selten dem Silber
gleichwertig⁠[6505]; in den Gartenanlagen um die Kaisergräber wurden
Hügel aus Zinnober aufgeschüttet, zwischen denen sich Teiche, Bäche,
Flüsse, ja Meere aus Quecksilber befunden haben sollen, für deren
stete Bewegung eigene Antriebs-Vorrichtungen sorgten⁠[6506]. Zur Zeit
MARCO POLOS war das Quecksilber in China besteuert⁠[6507],
vielleicht als Luxusgegenstand.


Näheres über die Kenntnis von Quecksilber und Zinnober in Indien
ist ebenfalls bereits weiter oben beigebracht worden; die Einverleibung
beider Substanzen in den allgemein üblichen Arzneischatz erfolgte
daselbst, auch nach TSCHIRCH, erst unter dem Einflusse
arabischer Vermittlung⁠[6508].


Ausschlaggebend war diese auch für das mittelalterliche Europa.
Nach VITALIS DE FURNO⁠[6509] (1247–1327) hätte zuerst der in
Salerno tätige CONSTANTINUS AFRICANUS (gest. 1087)⁠[6510]
    nach
orientalischem Beispiele das Töten des Quecksilbers mittels Asche, Öl,
Butter, Fett oder Speichel gelehrt, sowie die Vernichtung der Läuse
durch derlei Quecksilbersalben oder auch, soweit Kleider in Betracht
kamen, durch Quecksilber-Dämpfe; von ihm übernahm dann die „Schule
von Salerno“ diese Kunstgriffe, die u. a. als bereits wohlbewährte
MATTHAEUS PLATEARIUS im „Circa instans“ darlegt, dem um 1150
verfaßten Hauptwerke der Salernitaner⁠[6511], durch die sie seither
allgemeine und weitgehende Verbreitung fanden. Eine solche wurde in
gleicher Weise, und vielleicht von mehr als einer Seite aus, auch dem
Gebrauche der Quecksilbersalben gegen Hautkrankheiten zuteil, so daß
sich im 13. Jahrhundert Quecksilber-Schmierkuren schon verschiedentlich
und als etwas sichtlich nicht mehr ganz Neues beschrieben finden,
so z. B. in der 1266 abgeschlossenen berühmten „Cyrurgia“ von
BORGOGNONI Vater und Sohn⁠[6512]; auf Einzelheiten aus der
Frühzeit derartiger, rein medizinischer Anwendungen kann jedoch an
dieser Stelle ebensowenig eingegangen werden wie auf Schilderungen der
späteren Neuerungen des PARACELSUS, durch dessen bahnbrechende
Tätigkeit auch das Quecksilber nebst seinen Verbindungen, wie überhaupt
die metallischen Heilmittel, zu völlig ungeahnter Bedeutung gelangten.


Darauf, daß die spätgriechische, von den Arabern aufgenommene und
erweiterte Theorie vom Schwefel und Quecksilber als Grundbestandteilen
der Metalle in der gesamten europäischen Wissenschaft zur
unbedingten und widerspruchslosen Herrschaft gelangte, ist bereits
weiter oben hingewiesen worden; daß man sie auf die Autorität des
ARISTOTELES und PLATON zurückführen zu können
glaubte⁠[6513], gereichte ihr zur ganz besonderen Stütze, und da
einige schüchterne Zweifel, die sich zur Zeit der Renaissance zu
erheben begannen, gegen den überragenden Einfluß der paracelsischen
Lehren nicht aufzukommen vermochten, behielt sie bis tief in das
17. Jahrhundert hinein die Oberhand und wurde selbst durch so
bestimmte Widerlegungen wie die seitens ALDROVANDIS⁠[6514]
oder BOYLES⁠[6515] keineswegs endgültig abgetan. Unentwegt
fest hielten an ihr allezeit die eigentlichen Alchemisten; nicht
anders als ein halbes Jahrtausend vorher versuchten sie auch noch
gegen 1800 Quecksilber und Schwefel im Ei zu Gold auszubrüten⁠[6516],
und zwar unter Mitwirkung des Geistes AZOTH, dessen Namen
PARACELSUS aus dem arabischen Worte für Quecksilber „Azoch“
bildete, dem nämlichen, von dem sich der spanische Ausdruck „azogue“
für dieses Metall herschreibt⁠[6517].


Welche zähe Lebenskraft auch dem Glauben an die mystischen Beziehungen
des Quecksilbers innewohnte, zeigt die Bemerkung eines sonst in vieler
Hinsicht so vorgeschrittenen Geistes wie COMENIUS, der in
seiner „Physicae Synopsis“ von 1625 über die angebliche Verwandlung
von Eisenschlacke in Quecksilber bei zweijährigem Liegen berichtet,
und sie durch Hinzuströmen des „Weltgeistes“ erklärt⁠[6518], des
HERMES oder MERCURIUS der Alten.


Die Annahme, daß es, wie PLINIUS behauptet, zwei verschiedene
Quecksilber gebe, natürliches und künstliches, wiederholen
gänzlich kritiklos noch die Gelehrten des 16. Jahrhunderts, z. B.
BRASAVOLA⁠[6519]; auch dieser Irrtum wurde, gleich unzähligen
ähnlichen, niemals geradezu als solcher einbekannt, sondern starb
langsam aus, wozu im vorliegenden Falle die allmählich zunehmende
bessere Bekanntschaft mit dem Quecksilber beitrug, gefördert
hauptsächlich durch seine Anwendung bei der Gewinnung der Edelmetalle.
Diese erfolgte jedoch nicht erst in der neuen Welt, wie häufig
behauptet wird, sondern war bereits der alten geläufig, u. a. auch
bei der Aufarbeitung des goldführenden Rheinsandes im Elsaß, wo sie
sich z. B. 1582 als etwas in Straßburg schon längst Bekanntes erwähnt
findet⁠[6520].




11. Eisen.





Wie bereits weiter oben bemerkt wurde, können weder die Ansichten
betreffs einer ursprünglichen Kupfer- und Bronzezeit⁠[6521] noch die
Vermutungen hinsichtlich eines überlegenen Alters des Eisens⁠[6522]
irgendwelchen Anspruch auf ausschließliche Wahrheit und Allgültigkeit
erheben; ebensowenig läßt sich ein bestimmtes Land als erster
Ausgangspunkt, oder ein bestimmtes Volk als erster Erfinder der
Eisen-Gewinnung bezeichnen, — auch völlig abgesehen von der neuen
Welt, in deren Kulturstaaten, Mexiko und Peru, zur Zeit der Entdeckung
zwar ganz vorwiegend Kupfer in Gebrauch stand, Eisen aber keineswegs
mehr durchaus unbekannt war⁠[6523]. Es ist vielmehr sicher, daß die
Darstellung des Eisens in selbständiger Weise zu sehr verschiedenen
Zeiten entdeckt wurde und auch an sehr verschiedenen Punkten, an
solchen nämlich, die passende und leicht reduzierbare Erze besaßen;
zu ihnen sind mit größerer oder geringerer Wahrscheinlichkeit u. a.
zu zählen: China, Indien, Persien, Armenien, die kaukasischen und
die Pontus-Länder⁠[6524], Phönizien, Palästina, Cypern⁠[6525], die
Gebiete der Jakuten, der Tungusen⁠[6526], das zentrale, nordwestliche
und südliche Afrika, Finnland⁠[6527], Illyrien, Keltiberien usf.
Zwar trifft es zu, daß das Meteoreisen bei vielen Völkern
frühzeitig bekannt war, seiner „himmlischen“ Herkunft wegen in großer
Verehrung stand und zuweilen auch, angesichts seiner hohen Reinheit,
ohne weiteres zu Bedarfszwecken benützt und verarbeitet wurde, wie
das z. B. nach dem Nordpolfahrer Ross noch 1818 bei den Eskimos
durch „kaltes Hämmern“ geschah⁠[6528]; die immer noch verbreitete
Ansicht aber, die Entwicklung einer Eisenzeit habe von ihm
aus ihren Ursprung genommen, ist völlig unhaltbar, und keine einzige
geschichtliche oder technische Überlieferung gereicht ihr zur Stütze.
In dieser Hinsicht genügt es, daran zu erinnern, daß das Erhitzen
und Schmelzen festen gediegenen Eisens bei 1500–1600° oder
darüber sehr erhebliche Anforderungen an den Kunstfertigen
und an seine Werkvorrichtungen stellt, daß sich hingegen aus vielen
Erzen das Eisen mittels Kohle ohne besondere Schwierigkeit
bei verhältnismäßig niedriger Temperatur (etwa 700°) in erweichtem
(nicht in geschmolzenem) Zustande gewinnen und sodann mehr oder
minder schlackenfrei ausschmieden läßt⁠[6529]; beide Vorgänge sind
freilich in ihrem Gelingen von vielerlei Umständen und Wechselfällen in
so weitgehender Weise abhängig, daß es nicht wundernehmen darf, wenn
die Untersuchung alter Fundstücke nach den modernen metallographischen
Verfahren zur Erkenntnis führt, es könne bei ihnen von irgend
regelmäßiger Zusammensetzung und von scharfen Grenzen zwischen Eisen
und Stahl nicht im entferntesten die Rede sein.


Die besondere Natur des Eisens und die durch sie bedingte Eigenart
seiner Behandlung brachte es mit sich, daß erst mit dem Anfange
der Eisenzeit jene eigentliche Entwicklung der Schmiedekunst
einsetzte⁠[6530], die in erster Linie den Eisenschmied zum
„Schmiede“ machte und seine Bedeutung und Stellung in bemerkenswerter
Weise beeinflußte. Der Schmied ist in seiner Tätigkeit an das
Vorhandensein bestimmter Rohstoffe gebunden, er haust im Waldgebirge,
wo ihm das Nötige an Erz, Holz oder Holzkohle zur Verfügung steht,
er kann den Ort, den andere noch mit nomadischer Unbeständigkeit
wechseln, nicht ohne weiteres verlassen, wird dadurch frühzeitig
seßhaft, hierdurch aber wieder für die Nachrückenden ein Fremdling,
dessen Kunst überdies einen unheimlichen, ja zauberischen Charakter
trägt. Aus diesen Umständen erklärt es sich, daß zahlreiche Völker
der verschiedensten Herkunft den Schmied als außerhalb des Stammes
und der Gemeinschaft stehend betrachten, auch ihm und den Seinigen
die Einheirat versagen; während sie ihn als unentbehrlich, sein
Erzeugnis als wichtiges Bedarfs- und Tauschmittel, sein Haus daher
als öffentlichen und neutralen Platz anerkennen⁠[6531], begegnen
sie zugleich seiner Person mit Scheu und Mißtrauen, wenn nicht mit
Abneigung und Haß, da sie ihn einerseits verachten, andererseits
fürchten, auf alle Fälle aber gebrauchen⁠[6532]. Nach einer von
LENORMANT eifrig verfochtenen Behauptung D’ECKSTEINS
(1854) wären turanische und finnische Völker, die ihre ursprünglichen
Sitze im Gebiete des Altai, des Paropamisos und des Kaukasus hatten,
die den Glanz der Metalle verehrten und ihn mit ihren Mythen und Lehren
von den „Göttern der Tiefe“ in Zusammenhang brachten, auch die ersten
eigentlichen Bergleute, Metallarbeiter und Schmiede gewesen⁠[6533].
Spätere Eroberer rotteten sie aus, oder verdrängten sie in ferne
Gegenden, und die Mitglieder der restlichen, weithin zersprengten
Stämme oder Familien, die letzten Träger der alten, sorgfältig
geheimgehaltenen Künste⁠[6534], galten nun als mächtige und gefährliche
Zauberer, zugleich aber als häßliche und mißgestaltete Stammfremde;
so wurden sie allmählich zu jenen „Karrikaturen der Stämme, die
zuerst Metalle verarbeiteten“, denen man bei allen möglichen Völkern
unter den Namen von Gnomen, Zwergen, Kobolden, Pygmäen, Daktylen,
Kabiren, Kureten, Telchinen, Korybanten, und unter den Gestalten des
PTAH, HEPHAISTOS, VULCAN, MIMIR
usf. begegnet⁠[6535]. Läßt sich nun auch diese Hypothese weder in ihrer
Gesamtheit, noch allen Einzelheiten nach aufrecht erhalten, so muß man
doch zugeben, daß ihr ein gewisser berechtigter Kern innewohnt und daß
sie insoferne die Erscheinung, zu deren Deutung sie aufgestellt wurde,
in manchen Fällen wirklich zureichend erklären mag, während in anderen
zu bedenken bleibt, daß viele Völker Verkrüppelte oder Lahme, die aber
sonst genügende Kräfte besitzen, zur Ausübung von Handwerksarbeiten,
und so u. a. auch von Schmiedekünsten, anzuhalten pflegen⁠[6536].


Sehr beachtenswert ist in den berührten Beziehungen das Verhalten
der afrikanischen Stämme, bei denen, wie bereits erwähnt, eine der
Eisenzeit vorausgehende Kupfer- und Bronzeperiode nicht nachzuweisen
ist⁠[6537]. Sowohl zahlreiche Negervölker, als auch die Hottentotten,
stellen Eisen teils in primitivster Weise durch Erhitzen von Erzen
mit Holzkohle in Erdgruben dar, teils nach bereits verbesserter durch
Schmelzen in (freilich immer noch sehr unvollkommenen) Öfen mit oder
ohne Tonmantel, sowie in tönernen Tiegeln; nach ersterer lassen sich
durch sog. „Rennarbeit“⁠[6538] viele Rasen- und Brauneisensteine, nach
letzterer aber auch Hämatit und Magnetit schon von 700° an mehr oder
weniger vollständig reduzieren, und zwar zu schwammartigen, fest
zusammenhängenden Massen, deren Klumpen mittels Steinen zu einer Art
Stabeisen ausgeschmiedet werden. Unentbehrlich ist hierbei in den
weitaus meisten Fällen die Anwendung eines (gewöhnlich aus Tierfellen
angefertigten) Gebläses, mittels dessen, je nach Erfordernis, 3 bis
6, aber auch bis 40 Stunden lang Luft eingeblasen werden kann⁠[6539];
das Ergebnis der Schmelzarbeit ist also eine halbfeste Eisenmasse,
nicht etwa flüssiges Gußeisen, und jenes der Schmiedearbeit im
wesentlichen weiches Eisen (Schmiedeeisen)⁠[6540], wenngleich es an
Übergängen zu härteren Sorten und auch zu Stahl mancherorts nicht
fehlt⁠[6541]. Auf diese Weise werden, oft äußerst geschickt, allerlei
Gegenstände und Waffen angefertigt, aber auch zum Schmuck dienende
Perlen⁠[6542], Spiralen und Spangen⁠[6543],
schwere Halsringe⁠[6544],
dicke und dünne Drähte⁠[6545] u. dgl. m. Die in derlei Arbeiten geübten
Bewohner eisenreicher Gegenden durchstreifen nicht selten, bloß
mit den notwendigsten Geräten versehen, als „Wanderschmiede“ die
Nachbarstaaten; ihre Künste sind dort gesucht und finden reichliche
Entlohnung, sie selbst gelten aber für gefährliche Zauberer, für
Angehörige einer verachteten und verfemten Kaste, für ehrlose und
unreine Stammfremde, deren Erzeugnisse daher ebenfalls unrein sind und
erst nach ritueller Reinigung in Gebrauch genommen werden dürfen⁠[6546].
Den Nomadisierenden ereilt also hier, inmitten bereits dauernd
Ansässiger, das nämliche Schicksal, wie in anderem Falle den schon an
festem Wohnsitze Haftenden seitens wandernder oder bis vor kurzem auf
Wanderung begriffener Völkerschaften.





Ägypten besaß, wie schon weiter oben erwähnt, in den bereits
um 4000 bearbeiteten Minen des Sinai-Gebietes treffliche, mangan-
und titanhaltige Eisenerze, die aber völlig unbenützt blieben⁠[6547];
auch das Niltal selbst, die östliche Wüste längs des Roten Meeres,
sowie Nubien, Äthiopien und der Sudan sind reich teils an gering-,
teils an hochwertigen Erzen (darunter Rot- und Magnet-Eisenstein);
es ist daher beachtenswert, daß im eigentlichen Ägypten bisher nur
eine einzige, nächst der Südgrenze gelegene Grube ziemlich leicht
reduzierbaren Roteisensteins und Eisenglanzes entdeckt ist, die schon
in sehr ferner Periode gründlich abgebaut worden zu sein scheint⁠[6548].
Zur Zeit der Thiniten (um 3000) fehlt Eisen noch⁠[6549], zu jener des
alten Reiches (2896–2540) ist aber schon von Eisen „des Südens und des
Nordens“ die Rede⁠[6550], auch entstammt ihm weiches Eisen in Gestalt
verschiedener Stücke, aber noch kein eisernes Werkzeug⁠[6551]. Als
älteste Spur eines solchen gilt das 1837 von HILL aus dem
Mauerwerk der um 2500 errichteten großen Pyramide des CHEOPS
bei Gizeh hervorgezogene Bruchstück, das aus weichem Eisen besteht
und neben gebundenem Kohlenstoff eine Spur Nickel enthält, die
aber keineswegs rechtfertigt, es mit FEIGHT für gekohltes
Meteoreisen zu erklären⁠[6552]; überdies liegen ähnliche Funde jetzt
auch aus anderen, nur wenig jüngeren Pyramiden vor, z. B. aus der des
Königs UNAS⁠[6553], während aus der gegen 2000 vollendeten
von Dahschur sogar ein ganzer Haufen zerbrochener Werkzeuge an
das Tageslicht gelangte⁠[6554], das um 1800 erbaute Grabmal eines
Unbekannten aber auch bereits eine eiserne Lanzenspitze lieferte,
die älteste bisher bekannt gewordene Eisenwaffe⁠[6555]. Da auf den
frühesten ägyptischen Abbildungen häufig Tribute von Eisen-Erzen (?)
und -Waffen zu sehen sind, die seitens nubischer, äthiopischer oder
sudanesischer Neger dargebracht werden⁠[6556], so vermuten einige
Forscher in diesen die Lehrmeister, durch die sich die Ägypter in
die Kunst der Eisen-Darstellung hätten einweihen lassen; andere sind
indessen der umgekehrten Meinung und glauben, daß die Negervölker ihre
primitive Technik den Ägyptern verdanken⁠[6557], wofür besonders die
Benützung des Blasebalges spreche, den die Ägypter selbst wieder, und
zwar vermutlich samt der Eisen-Darstellung, gewissen orientalischen
Völkerschaften entlehnt haben sollen⁠[6558]. Diese Hypothesen beruhen
indessen sämtlich auf sehr unzureichenden Grundlagen. Tatsache ist,
daß schon das alte Reich das Eisen mit dem Worte „men“ schreibt,
durch Zusatz des (schon vorher üblichen) Zeichens für Kupfer
determiniert⁠[6559] und dieses gewöhnliche (Schmiede-)Eisen bräunlich
oder schwärzlich malt⁠[6560]; nach LEPSIUS kommt men nur in
den frühesten Inschriften vor⁠[6561], während in späterer, jedoch
nicht genau angebbarer Zeit ein anderes Wort „tehset“ oder „techset“
auftaucht, das nach ihm nicht Bronze bedeutet⁠[6562], sondern das „echte
Eisen“, das „reine Eisen“⁠[6563], d. i. den Stahl, der blau gemalt wird,
jedenfalls wegen der bekannten Anlauffarben, die er bei etwa 300° zu
zeigen beginnt⁠[6564]. GSELL glaubt, daß seine Darstellung
durch Kohlung von Schmiedeeisen mit Tierdung geschah⁠[6565] und schon im
alten Reiche bekannt gewesen sein müsse, weil die nachweislich schon
damals ausgeübte Bearbeitung von Granit und anderen Hartgesteinen
allein mittels stählerner Werkzeuge möglich sei⁠[6566]. Diese
Ansicht, die auch schon LEPSIUS erwog⁠[6567], läßt aber
nach anderen Gelehrten noch Zweifeln Raum: zunächst ist, wie schon
oben erwähnt, die Benützung einer Hartbronze nicht ausgeschlossen,
die von Obsidian und Schmirgel⁠[6568] aber in technischer Hinsicht
nicht genügend erforscht; sodann kommen auf den Abbildungen aus dem
alten Reiche blau gemalte, also stählerne Gegenstände nicht vor,
vielmehr sind Waffen und Arbeitsgeräte aller Art, auch Sägen, Meißel,
Rasiermesser usf. nur hellbraun oder rot wiedergegeben⁠[6569]; endlich
sind auch keinerlei stählerne Fundstücke bekannt, und die Annahme,
diese seien durchgehends verrostet⁠[6570], steht im Widerspruche mit
der Erfahrung, daß uralte stählerne und eiserne Überreste, wenn auch
in beschädigtem Zustande, im Boden sehr vieler anderer Länder bewahrt
blieben, deren wechselndes und feuchtes Klima einer dauernden Erhaltung
sehr viel ungünstiger ist, als das im ganzen so beständige und trockene
der meisten Gegenden Ägyptens. Aus allen diesen Ursachen ist es
unwahrscheinlich, daß schon das alte Reich mit dem Stahle vertraut
gewesen sei; auf Gemälden aus jüngerer, aber nicht genau datierbarer
Zeit wird er, blau gemalt, von semitischen Völkern als Tribut
dargebracht⁠[6571], was auf eine Einfuhr aus Vorderasien schließen ließe
(s. unten).


In gewissen Pyramiden-Inschriften und Papyrus-Urkunden wird das Eisen
in Beziehung zu dem bösen Gotte SETH (TYPHON)
gebracht, z. B. wenn es heißt: „Ein Haken aus Eisen, aus dem Eisen
(bj’), das aus dem SETH gekommen ist“⁠[6572]; da der rote
Eisenrost auch den Decknamen „Blut des OSIRIS“ führt⁠[6573],
so erklärt sich vermutlich hieraus die von PLUTARCH auf
die Autorität MANETHONS hin überlieferte Bezeichnung des
Eisens als „Knochen des SETH“ und des Magneteisensteins
als „Knochen des HORUS“⁠[6574], sowie die alte Vorstellung,
daß das Eisen unrein sei und deshalb bei religiösen Zeremonien,
als Grabbeigabe usf., nicht verwendet werden dürfe⁠[6575]. Erst
etwa im Verlaufe der Hyksos-Zeit (1785–1580) soll die Anschauung
durchdringen, daß das Meteoreisen, „bj’-ni-pet“ (benipet, benipe;
koptisch benîpe), als „Eisen des Himmels“ aus dem eisern gedachten
Himmel herabfalle⁠[6576], und soferne diese Etymologie richtig ist, —
was nach LEPSIUS⁠[6577]
und SCHRADER⁠[6578] ungewiß
bleibt —, erschiene es begreiflich, daß seither das Eisen überhaupt
allmählich höher geachtet und schließlich auch als für kultische
Zwecke zulässig befunden wurde⁠[6579]. Der auf Grund von Vorlagen aus
dieser und noch älterer Zeit um 1500 niedergeschriebene medizinische
„Papyrus EBERS“ erwähnt Eisen nur zweimal, als „Eisen aus der
Stadt Qesi“ (in Oberägypten), und als „art-pet“ = himmelsgemachtes
Eisen, d. i. wohl Meteoreisen, dem viele Völker seit jeher seines
Ursprunges halber besondere Kräfte und namentlich auch Heilwirkungen
zuschrieben⁠[6580].


Zu Anfang des 15. Jahrhunderts eroberte THUTMOSIS III.
(1501–1447) das eisenreiche Palästina und Syrien; eiserne Waffen
und Geräte erscheinen auf seinen Siegesberichten als Tribute der
den Libanon bewohnenden Retenu, sowie als Beutestücke (neben Gold,
Silber, Chesbet, Mafek, ...), und das Eisen wird seit dieser Zeit
in Ägypten häufiger⁠[6581], ohne aber die Bronze schon weitgehend
zu verdrängen⁠[6582]. RAMSES II. (1348–1281) verlangt noch
1290 „reines Eisen“ (= Stahl) vom Chetiterkönig CHATTUSIL,
der ihm erwidert, er habe augenblicklich keines vorrätig, werde es
aber anfertigen lassen, und übersende ihm einstweilen eine eiserne
(stählerne) Schwertklinge⁠[6583]. Chetiter, die mit eisernen Waffen
abgebildet werden, lieferten Eisen und Stahl auch noch unter der
Regierung RAMSES III., um 1200, und erst seither kann man
in Ägypten von einer eigentlichen Eisenzeit sprechen⁠[6584], in der
angeblich auch schon Gußeisen bekannt war, jedoch nicht oder kaum in
Verwendung stand⁠[6585]. Sehr allmählich entwickelte sich dann eine
eigentliche Eisenindustrie, die aber ihren technischen Höhepunkt, unter
weitgehender Spezialisierung, erst in der ptolemäischen und römischen
Ära erreichte⁠[6586]; sie verfiel während der späteren Kaiserzeit und
der byzantinischen Herrschaft, so daß seit dem frühen Mittelalter
Ägypten wieder fortdauernder Einfuhr bedurfte, die noch im Zeitalter
der Kreuzzüge, trotz der päpstlichen und venetianischen Verbote
jeglicher Waffenlieferung an Ungläubige, in fast unverminderter Weise
fortdauerte⁠[6587].


Die Sumerer sollen nach SCHRADER⁠[6588] das Eisen
schon vor der Einwanderung der Semiten, also um 3000 oder
noch früher, gekannt und barza benannt haben⁠[6589]; dies erscheint
insoferne auffallend, als barzillu (barzel, barza) gerade das ur-
und gemeinsemitische Wort für Eisen ist⁠[6590], das als barzil
auch in den biblischen Schriften vorkommt und noch den Namen des
BERZELAIOS beim Historiker FLAVIUS JOSEPHUS (1.
Jahrh.) sowie der äthiopischen Heiligen BERZELIA zugrunde
liegt, die also nichts anderes bedeuten als der oder die Eiserne⁠[6591].
Im babylonischen Gilgamesch-Epos, und zwar in einer etwa aus dem Jahre
2000 herstammenden Fassung, findet sich bereits der „Tod durch das
Eisen“ erwähnt⁠[6592], — falls keine spätere Einschiebung vorliegt;
an eine solche zu glauben liegt aber insofern nahe, als unter
HAMMURABI, also so ziemlich im nämlichen Zeitalter, Eisen
noch für kaum bekannt gilt und nur 8mal niedriger als Silber, oder 24
mal niedriger als Gold im Preise stand⁠[6593]. Während der Regierung
der späteren und spätesten babylonischen und assyrischen Könige ist
Eisen noch fortdauernd kostspielig und begehrt, so z. B. mußte der
Philisterkönig MARI im Jahre 800 an HADADMIRARI
IV. neben 20 Talenten Gold, 2300 Talenten Silber und 3000 Talenten
Kupfer auch 5000 Talente Eisen abliefern⁠[6594], ebenso der König
HISKIA im Jahre 701 an SENACHERIB (SANHERIB)
neben 20 Talenten Gold und 800 Talenten Silber auch Geräte aus Kupfer,
Bronze, Zinn und Eisen⁠[6595]; es kann daher nicht überraschen, daß
z. B. bei den Ausgrabungen im Palaste zu Khorsabad, den SARGON
II. 705 errichtete, ein Schatz von nicht weniger als 1600 dz Eisen
(meist in Gestalt roher Luppen) zutage kam, der dort als Vorrat
aufgehäuft und bei späterer Gelegenheit gänzlich verschüttet worden
war⁠[6596]. Sowohl nach diesen, wie nach den vorerwähnten ägyptischen
Berichten zeichneten sich Palästina und Syrien durch großen Reichtum
an Eisen aus. Die Angaben der biblischen Schriften lauten hierüber
nicht übereinstimmend, was sich jedoch aus der Verschiedenheit ihrer
Quellen und aus den oft weit auseinander liegenden Zeiten der Abfassung
und Redaktion genügend erklärt. Wie LEPSIUS erinnert⁠[6597],
gehörten unter JOSUA eiserne Geräte noch zum Schatze des
Heiligtums, die Lanzenspitze des in Erz gerüsteten GOLIATH
bestand aus Eisen, und zum Baue des Tempels SALOMONIS (um
1000) wurden nicht weniger als 100000 Talente Eisen aufgewandt; unter
der Regierung SAMUELS war dagegen kein Schmied im Lande
vorhanden und man ließ die Geräte bei den Philistern schärfen⁠[6598].
Ferner finden sich im alten Testamente eiserne Waffen und Geräte zwar
öfters erwähnt, aber den erzenen gegenüber doch nur im Verhältnisse
4 : 83⁠[6599], und bei Kulthandlungen darf von Eisen in der Regel kein
Gebrauch gemacht werden⁠[6600]. Aus späterer Zeit sei nur der Nachricht
gedacht, daß NEBUKADNEZAR II. im Jahre 604 aus Damaskus an
tausend Schmiede und Zimmerleute ins Exil wegführte⁠[6601].


Die Perser verlegen die Erfindung des Eisens und Stahles in die
fernste Urzeit und schreiben sie schon dem völlig mythischen König
DSCHEMSCHID zu. FIRDUSIS „Königsbuch“ berichtet von
ihm:




  
    „In Fürstenglanz er Eisen schmolz;

    So Helm wie Panzer und Harnisch stolz,

    So Waffenrock wie Roßgeschirr

    Schuf er, und ward im Werk nicht irr“⁠[6602];

  






des weiteren erzählt FIRDUSI, daß gelegentlich der Einsetzung
des gleichfalls mythischen Schahs FERIDUN das Schurzfell
seines Parteigängers, des Schmiedes KAWE, zum Reichspanier
erhoben wurde⁠[6603] und daß es damals bereits einen „Bazar der
Schmiede“ gegeben habe⁠[6604]. Letzteres ist natürlich ein dem Dichter
zu verzeihender Anachronismus, ebenso wie der (in die nämliche
sagenhafte Periode verlegte) Gebrauch von Schwertern, Schilden,
Speeren und Beilen aus indischem oder chinesischem Stahle⁠[6605], von
damascierten Klingen⁠[6606] und von mittels Blut gehärteten [gekohlten
= verstählten] Waffen⁠[6607]. Es unterliegt aber keinem Zweifel, daß
die Perser tatsächlich schon zu sehr früher Zeit jene hohe
Vollendung in der Darstellung und Verarbeitung von Eisen und Stahl
erlangten, die ihnen seitens aller antiken und mittelalterlichen
Schriftstellen einstimmig nachgerühmt wird⁠[6608], wobei nur an die
persischen Ringel- und Kettenpanzer, an die sog. Sichelwagen, sowie an
die Panzer-Reiter und -Rosse erinnert sei. Hiernach ist die Erwähnung
des Stahles im (nachexilischen) „Buche DANIEL“, das starke
iranische Einflüsse verrät, sowie im „Avesta“ leicht erklärlich⁠[6609];
in diesem nimmt das Wort ayah, ursprünglich = Kupfer oder Bronze,
allmählich die Bedeutung des Eisens an, das im „tannur“ (= Ofen)
zurechtgeschmolzen wird⁠[6610]. Stahl heißt im Pehlevi pulafat, im
Neupersischen pulad, woher auch das russische bulatu rührt⁠[6611].
Ein anderes, später weitverbreitetes Wort ist „andun“, das nach
SCHRADER dem Ossetischen entstammen soll⁠[6612], während es
YULE vom persischen Hindwaniy und Hundwan = Indischer [Stahl]
ableitet; dieses findet sich als Hindiah auch bei AVICENNA
und ALIDRISI (im 11. und 12. Jahrhundert), sowie als Andaine,
Andoine, Ondanique usf. auch bei frühmittelalterlichen europäischen
Schriftstellern, z. B. bei MARCO POLO, der über die persischen
Stahlwaren, u. a. die herrlichen großen Stahlspiegel, sowie über die
Eisengewinnung in Kerman und Cobinam eingehend berichtet⁠[6613].





Andun ist eine auch sonst in vielen kaukasischen Sprachen gebräuchliche
Bezeichnung⁠[6614], und es steht außer Frage, daß das Bergland des
Kaukasus mit zu den Hauptausgangspunkten der Eisenerzeugung
zählt⁠[6615], wenn man es auch nicht zur „ersten“ Stätte der Erfindung
stempeln kann, wie dieses FORRER mit dem Hinweise tut,
daß Gräber aus dem 13. oder 11. Jahrhundert bei Koban (nächst
Tiflis) eiserne Beigaben enthalten, und zwar noch sehr spärliche
und rein ornamental ausgeführte⁠[6616]. Auf dem Gebiete Vorderasiens
und insbesondere Kleinasiens dürfte die Darstellung des
Eisens mindestens bis 1500 v. Chr. zurückreichen⁠[6617], und die
metallographischen Untersuchungen der ältesten Funde zeigen, daß
gewisse Kenntnisse vom Härten und wohl auch Anlassen des Stahles
ebenfalls als schon uralte anzusehen sind⁠[6618]. Besondere
Wichtigkeit erlangte die Eisengewinnung in den erz- und holzreichen
kleinasiatischen Landschaften am südöstlichen Ufer des schwarzen
Meeres, bei den Mossynöken und Tibarenern (den Moschern und Tubal des
alten Testamentes)⁠[6619], vor allem aber bei den Chalybern,
einem versprengten Reste der noch bei HERODOT erwähnten
Alarodier⁠[6620]; sie können zwar nicht als eigentliche „Erfinder der
Kunst des Ausschmelzens von Erzen im Feuer, sowie der Darstellung
von Eisen und Stahl“ gelten, wohl aber als deren eifrige und
außerordentlich alte Pfleger⁠[6621], von deren Namen (Χάλυβες, Χαλύβοι)
sich u. a. der griechische Name χάλυψ (Chályps) für Stahl ableitet,
den erst späte Scholiasten mit CHALYPS, einem angeblichen
Sohne des ARES, in Verbindung bringen wollten⁠[6622]. Als
chalybisches Erzeugnis lernten jedenfalls die Griechen, vermutlich
die kleinasiatischen, den Stahl zuerst kennen; das beim Propheten
JEREMIAS erwähnte „nordische Eisen“ scheint gleichfalls Stahl
der Chalyber gewesen zu sein⁠[6623]; endlich führte auch ein Trupp nach
dem Städtchen Doliche im nördlichen Syrien einwandernder Chalyber dort
die Verehrung des „BAAL VON DOLICHE, des Erfinders des Eisens“
ein⁠[6624], die noch zur Kaiserzeit durch syrische Söldner, Händler
und Sklaven, als die des „JUPITER DOLICHENUS“ weithin durch
das römische Reich verbreitet wurde, so daß z. B. Weihinschriften
bekannt sind, die den „Jupiter optimus maximus Dolichenus“ ausdrücklich
„natus ubi ferrum nascitur“ benennen („geboren, wo das Eisen
herstammt“)⁠[6625]. Dieser Baal (= Gott) der Chalyber ist indes,
wie ED. MEYER erwies, kein anderer, als der Feuer- und
Gewittergott TESCHUB der Chetiter⁠[6626], und es erhebt sich
hiernach die (derzeit nicht spruchreife) Frage, in welchem Verhältnisse
die Chalyber zu den Chetitern standen, und ob sie vielleicht die
Eisenerzeugung von ihnen entlehnten, oder umgekehrt? Daß sich die
Chetiter bereits zur Zeit RAMSES II. (um 1300) altbewährten
Rufes in der Stahlerzeugung erfreuten und sich mit eisernen Waffen
und Geräten abgebildet finden, ist schon weiter oben erwähnt worden;
sie besaßen auch Sagen über ein den Daktylen (= Däumlingen) analoges,
schmiedendes Volk der Zwerge, Diener der „großen Göttin“, deren Kult
bereits im 2. Jahrtausend bei ihnen nachweisbar ist⁠[6627].


In der Ägäis erscheint das Eisen während der zweiten Hälfte
des 2. Jahrtausends, ist gegen 1100 schon recht verbreitet⁠[6628]
und in Cypern vielleicht auch in Gestalt von Gußeisen nicht ganz
unbekannt⁠[6629]. Zu Troja wurden aus Schichten mittlerer Tiefe
eiserne Rasierklingen, sowie stählerne oder verstählte Dolche zutage
gefördert⁠[6630], und ähnliche Funde sind auch aus der phrygischen
Landschaft bekannt⁠[6631]. Im mykenischen Zeitalter fehlt
anfänglich, z. B. in Mykene und Tiryns, Eisen noch ganz und tritt
auch später nur in sehr spärlichen Mengen auf⁠[6632], denn einzelne
Exemplare von Waffen, die sorgfältig mit Streifen aus Gold, Kupfer
oder Bronze eingelegt sind, sprechen noch für seine Seltenheit und
Kostbarkeit⁠[6633]; erst gegen Ende der Periode erfolgt hierin jener
tiefgreifende Wandel, der das allgemeine Übergewicht des Eisens in den
nachfolgenden Jahrhunderten anbahnt⁠[6634].


Zu den Griechen verbreitete sich das Eisen seit etwa 1500 von
Kleinasien, Syrien und Phönizien her, jedoch nur äußerst langsam⁠[6635],
so daß eine eigentliche Eisenzeit erst mit dem Erlöschen der
mykenischen Kultur einsetzt und zu durchgreifender Bedeutung nicht
vor 1300, nach anderen Forschern sogar nicht vor 1000 gelangt⁠[6636].
Die Erinnerung an eine Epoche, zu der es, wie HESIOD sagt,
„noch kein dunkles Eisen gab“ (μέλας δ’ οὐκ ἔσκε σίδηρος)⁠[6637], und
man dieses Material noch nicht „zum Unheil der Menschheit entdeckt
hatte“⁠[6638], war im heroischen Zeitalter noch nicht erloschen; den
homerischen Gesängen sind jedoch, namentlich in den Teilen mittleren
und jüngeren Alters, Eisen und Stahl schon durchaus geläufig
(wenngleich sie ihnen noch eine gewisse Seltenheit und Kostbarkeit
zusprechen), und der χαλκεύς (Chalkeús), der ursprünglich nur
Kupfer und Edelmetall bearbeitete, ist bereits zum Eisenschmiede
geworden⁠[6639]. Einen σόλον ἀυτοχόωνον, d. i. einen erweicht gewesenen
Eisenklumpen, eine Rohluppe, setzt ACHILLEUS als Kampfpreis
aus⁠[6640]; Eisen dient als Tauschmittel⁠[6641],
    MENTES bringt
Eisen nach Temese und holt dagegen dort Kupfer⁠[6642]; der Schmied
härtet φαρμάσσων (d. h. ein Phármakon, ein Kunstmittel, anwendend) das
Beil in kaltem Wasser⁠[6643]; Waffen und Werkzeuge bestehen aus Eisen,
richtiger wohl aus Stahl, der als κύανος (Kýanos) = der Blaue, oder
als ἰόεις = der Veilchenfarbige bezeichnet wird⁠[6644]; das graue Eisen
(πολιός) und der funkelnde Stahl (αἴθοψ) sind πολύκμητος = mühevoll
zu gewinnen und zu bearbeiten⁠[6645]; endlich ist auch oft schon in
übertragenem Sinne von einem eisernen Herzen, Gemüte, Kampfe usf. die
Rede. Einen besonderen Namen für Stahl gebraucht HOMER nicht,
ein solcher, und zwar Adamas = der Unbezwingliche, findet sich erst
bei HESIOD, der von einer ἀδάμας κυνέη, einer stählernen
(ihrer Härte wegen unbezwinglichen) Sturmhaube spricht⁠[6646].
— Den Stahl der Chalyber lernten die Griechen anfänglich wohl
in Kleinasien kennen, näher aber erst seit der Kolonisation der
Pontos-Küsten, die ungefähr gegen 750 begann⁠[6647]; in der Litteratur
tauchen die „eisenbearbeitenden Chalyber“ (Χάλυβες σιδηροτέκτοντες)
und ihr Erzeugnis, der Stahl (χάλυψ, Chálybs), zuerst⁠[6648] bei
AISCHYLOS auf⁠[6649],
    später auch bei SOPHOKLES⁠[6650]
und EURIPIDES⁠[6651], bei XENOPHON, nach dem „fast
alle Chalyber von der Herstellung des Eisens (σιδηρία) leben“⁠[6652],
und auch bei anderen Schriftstellern.


Wann die Griechen selbst mit der Eisengewinnung begannen, läßt sich
nicht genau angeben, doch dürfte es kaum vor 1000 geschehen sein⁠[6653],
und zwar zunächst auf den erzreichen Inseln, wie Samothrake und
Euböa⁠[6654], sowie in den erzreichen Landschaften, z. B. Sparta und
Böotien⁠[6655], nicht aber in Kreta, Rhodus und anderen metallarmen
Gegenden⁠[6656]; in diese verlegte erst eine spätere Zeit den Schauplatz
von Sagen, deren ursprüngliche Heimat das nordöstliche Kleinasien
und Kolchis, Syrien und Cypern, vor allem aber Phrygien war⁠[6657],
und die gewisse übernatürliche Wesen betrafen, Zwerge oder Riesen,
bekannt als Daktylen, Kabiren, Kureten, Korybanten und Telchinen, die
in Wäldern und Höhlen das Schmiedehandwerk ausübten und als Meister
ihrer Kunst geschätzt, ebensosehr aber als arglistige und trugvolle
Bösewichte gefürchtet wurden⁠[6658]. Ein Gedicht über die Kureten und
das Eisenschmieden soll bereits HESIOD
verfaßt haben⁠[6659].
Von den Daktylen meldet der Dichter HELLANIKOS (gest. um
400)⁠[6660] in der „Phoronis“, sie hätten in Phrygien, im troischen
Ida-Gebirge, als ιδαῖοι γόητες (idäische Zauberer) und werktätige
kunstgeübte Dämonen die Bereitung des Eisens erfunden, und zwar im
Dienste und Auftrage der auch ADRASTEIA genannten „großen
Göttin“, der „großen Mutter“, der „Mutter der Berge“ (μήτηρ ορείη),
die als Herrin der Klüfte auch deren Erze durch ihre Gefolgleute,
die κόβαλοι (Kobolde)⁠[6661], fördern und bearbeiten läßt. Über
Zahl, Geschlecht und Name der Daktylen gehen die Berichte jüngerer
Quellen auseinander, was sich aus dem unter hellenistischen und
orphischen Einflüssen entstandenen synkretistischen Wirrwarr und
der Verbindung und Verwechselung mit Kureten und Kabiren, Telchinen
und Korybanten genügend erklärt; nach HELLANIKOS jedoch
hießen die drei phrygischen oder idäischen Daktylen KELMIS
(Amboß), AKMON (Hammerstein) und DAMNAMENEUS
(Bezwinger)⁠[6662]. Bis in späte Zeiten hinein gelten diese „Erfinder
und Bearbeiter des bläulichen Eisens (= Stahles) im phrygischen Ida“
als δημιουργοί (hier = Kunstkundige), φαρμακεῖς (hier = Wundertäter)
oder γόητες (Zauberer)⁠[6663], und demgemäß spielt DAMNAMENEUS
noch in den Zauberpapyri eine Rolle⁠[6664]; auch PLUTARCH
erwähnt, daß die (kauderwelschen) Worte „Damnameneus, askion,
kataskion, lix, tetrax, aïsion“ ein unfehlbares Schutz- und Heilmittel
darstellten, da sie „ephesische Charaktere“ seien, d. h. solche, die
sich auch an der Statue der ephesischen DIANA angeschrieben
fanden⁠[6665]. Die „große DIANA
von Ephesos“⁠[6666] ist aber
nur eine der Formen, unter denen die schon wiederholt erwähnte „große
Göttin“ seit dem zweiten Jahrtausend in ganz Vorderasien verehrt
wurde⁠[6667], und mit ihrem Kult gerieten die Daktylen offenbar auf
die nämliche naheliegende Weise in Verbindung, wie etwa mit jenem der
DEMETER als Herrin Samothrakes und seiner Mysterien⁠[6668].
Die Versetzung der Daktylen nach Kreta erklärt sich vermutlich durch
Identifikation des kretischen Berges Ida mit dem phrygischen; auf
welchem Wege aber aus den Daktylen, die in Phrygien ursprünglich (wie
schon ihr Name besagt) als Däumlinge angesehen und verehrt wurden, die
gewaltigen Riesen hervorgingen⁠[6669], die schließlich als cyklopische
Schmiedegesellen des HEPHAISTOS galten, bedarf noch der
näheren Erforschung.





Über die Technik der griechischen Eisendarstellung liegen nur
mangelhafte Nachrichten vor; ursprünglich scheint es sich um sog.
Rennarbeit gehandelt zu haben, bei der man die Erze in kleinen Gruben
mit Kohle zum μύδρος (Mýdros; Massa) niederschmolz, worauf dieser
dann noch glühend und weich zu Schmiedeeisen ausgehämmert wurde, ein
Vorgang, der nach HERODOT noch zur Zeit des KRÖSUS
(im 6. Jahrhundert) dem Zuschauer sehr neu und wunderbar erschien⁠[6670]
und keineswegs stets derartig glückte, daß das Eisen tadellos und
frei von Hohlstellen (διπλόη, Diplóe) ausfiel⁠[6671]. Derartiges
Schmiedeeisen dürften die sog. spartanischen Spieße (ὀβελοί, ὀβελίσκοι;
Obelisken) gewesen sein, die, ebenso wie eiserne Ringe und Barren, in
Sparta und anderen peloponnesischen Staaten als „Eisengeld“ dienten,
richtiger als Metall in gebrauchsfähiger und daher stets verwertbarer
Gestalt⁠[6672]. Erster Erfinder des Zusammenschweißens (κόλλησις,
Kóllesis) von Eisenstücken, — nicht, wie meist angenommen wird, des
Verlötens —, war HERODOT zufolge⁠[6673] GLAUKOS von
CHIOS (um 700), der aber wohl eher nur als Verbreiter des
Verfahrens anzusehen ist⁠[6674]. Eigentliches Gußeisen, also dünnflüssig
geschmolzenes, nicht nur in zäher Form ausgeschmolzenes Eisen,
scheint in Griechenland, wie überhaupt bei den Alten, nicht oder nur
im kleinen gelegentlich dargestellt worden zu sein, da man keine
Hochöfen besaß, die die zur Gewinnung bedeutender Massen erforderliche
Temperatur zu erreichen gestatteten⁠[6675]. Die einschlägigen
Litteraturstellen sind durchwegs so unsicherer und fragwürdiger
Natur⁠[6676], daß selbst jene Fachmänner, die sie zugunsten einer
Kenntnis des Gußeisens auszulegen geneigt sind, entweder zugestehen,
von Vorschriften einer eigentlichen Gießereitechnik könne nicht die
Rede sein⁠[6677], oder annehmen, diese wären aus nicht näher bekannten
Gründen wieder in Vergessenheit geraten und verloren gegangen⁠[6678],
— wobei insbesondere noch eine Bemerkung des Alexandriners
ARISTARCHOS (220–145) zu beachten ist, der gemäß „Eisen nicht
(so wie Erz) gegossen wird“⁠[6679]. Was aber die Fundstücke und deren
metallographische Untersuchung anbelangt, so dürfen die Deutungen
nur mit größter Vorsicht aufgenommen und keinesfalls verallgemeinert
werden, da man von den Erzeugnissen des Altertums in keiner Hinsicht
Gleichmäßigkeit und Einheitlichkeit zu erwarten, vielmehr stets zu
bedenken hat, daß es sich um Produkte rein empirischer Verfahren
handelt, deren Beschaffenheit je nach der Art der Rohstoffe und der
Geschicklichkeit des Künstlers innerhalb weiter Grenzen schwanken kann,
und die nicht selten sogar am nämlichen Stücke Übergänge zwischen den
verschiedenen Arten des Eisens aufweisen⁠[6680]. Die klare Erkenntnis,
daß Gußeißen (mit 2,25–5% Kohlenstoffgehalt) durch teilweise Entkohlung
in Stahl (mit über 0,4–0,5% Kohlenstoff) übergeht und umgekehrt, ist
eben eine sehr neue Errungenschaft; noch was die besten Autoren
des 16. bis 18. Jahrhunderts schreiben⁠[6681], läßt ersehen, wie
gänzlich sie im Dunkeln tappen, ja noch 1805 sagt der hervorragendste
Technologe seiner Zeit, BECKMANN, mit gewohnter Redlichkeit:
„Was eigentlich das Eisen zu Stahl macht, wissen wir noch nicht
einmal, ... ob eine Verdichtung, ob ein Verlust oder Zusatz, ob ein
solcher von Kohlenstoff oder etwas anderem“⁠[6682]. Ebenso meint
DÖBEREINER noch 1815, daß es eine Beimischung von Braunstein
sei, die das Eisen zum Stahle mache⁠[6683]. Hiernach erscheint es
leicht begreiflich, daß zwar die Kunstgriffe, Eisen durch Erhitzen und
Abkühlen, Härten und Anlassen, in Stahl überzuführen, schon frühzeitig
entdeckt und ausgeübt wurden, daß man aber die Vorgänge hierbei
nur unzureichend zu beherrschen und gar nicht ihrem Wesen nach zu
beurteilen verstand. Dem Löschen in Wasser oder Öl, welches letztere
schon dem HIPPOKRATES geläufig ist⁠[6684], haftet daher in
seinen Wirkungen etwas Zauberisches an⁠[6685], es ist ein Ummischen
und Umfärben (βαφή, Baphé), ein temperare und tingere⁠[6686], dessen
Erfolg in weitgehendem Maße von der geheimnisvollen Beschaffenheit des
benützten Wassers abhängt⁠[6687] und durch das Geheimmittel des für
äußerst „hitzig“ geltenden Bocksblutes in hohem Grade gefördert werden
kann⁠[6688].


Den Namen des Eisens, der schon bei HOMER σίδηρος (síderos),
dorisch und äolisch auch σίδαρος (sídaros) lautet⁠[6689], brachte
POTT mit sidus (= Gestirn) in Verbindung, ausgehend von
der Vorstellung über den himmlischen Ursprung des Meteoreisens
und die eiserne Beschaffenheit des Himmelsgewölbes⁠[6690]; nach
SCHRADER fehlt aber hierzu jegliche Berechtigung⁠[6691],
es ist vielmehr das kaukasische zido = Eisen zugrunde zu legen,
an das auch eine Reihe kaukasischer Ortsnamen anklingt⁠[6692];
PAULI endlich verweist auf ein ähnliches, in manchen
Eigen- und geographischen Namen Lykiens erhaltenes Wort, ferner auf
das verwandte etruskische sethala (Eisen), auf SETHLANS
(den etruskischen VULKAN = den Eisernen), sowie auf die
Benennung Haithalia, Saithalia (= Land des Eisens), die sowohl der dem
HEPHAISTOS heiligen Insel Αἰθάλεια (Aitháleia, d. i. Lemnos)
als auch dem eisenreichen Eilande Elba zukommt⁠[6693]. — „Magnetis“
(ἡ μαγνησίη λίθος, der magnesische Stein) ist nicht die Bezeichnung
unseres heutigen Magneten oder überhaupt eines bestimmten einheitlichen
Minerals, sondern, wie schon in früheren Abschnitten erwähnt, die sehr
verschiedener Gesteine, die im Gebiete der Städte namens Magnesia
vorkommen, z. B. bei Magnesia am Mäander, Magnesia am Sipylos, Magnesia
in Mazedonien. Der eigentliche Magneteisenstein war seit alters her
bekannt und seiner wunderbaren Eigenschaften halber auch als Heilmittel
gebraucht, kann also sehr wohl unter dem „magnetischen Stein“ der
hippokratischen Schriften zu verstehen sein⁠[6694]; der μαγνῆτις λίθος
des THEOPHRASTOS hingegen, das silberglänzende Gestein, das
man nach ihm u. a. auf der Drehbank bearbeitete⁠[6695], war vermutlich
Hämatit, denn die oft prächtig silberfarben schimmernden, feinkörnigen
Varietäten dieses Erzes wurden sowohl in Babylonien als in Ägypten
schon seit jeher hochgeschätzt und zur Herstellung von Siegelzylindern,
Schmucksteinen u. dgl. verwendet⁠[6696].


In Italien beginnt die eigentliche Eisenzeit um 1150
v. Chr.⁠[6697], doch war das Eisen, insbesondere das Elbas, schon einige
Jahrhunderte vorher bekannt⁠[6698], vielleicht bereits bald seit dem
Auftreten der Etrusker, das einige Gelehrte vor der Mitte, andere
gegen das Ende des 2. Jahrtausends stattfinden lassen⁠[6699]. In den
ältesten etrurischen Nekropolen von Felsina (Bologna) und Villanova
spielt das Eisen der Bronze gegenüber noch kaum eine Rolle⁠[6700], nach
dem Jahre 1000 nahm aber seine Erzeugung erheblich zu und wurde bald
so bedeutend, daß aithalisches Eisen zur See bis nach Griechenland
ausgeführt wurde⁠[6701]; in Oberitalien war jedoch Eisen um diese
Zeit noch sehr selten und in den Pfahldörfern der Po-Ebene, auch in
jenen, die an Kupfer und Bronze schon recht reich sind, fehlt es
gänzlich⁠[6702]. In Rom gab es, wie die neueren Ausgrabungen erwiesen,
schon vor der Zeit der angeblichen Stadtgründung Eisenschmiede, deren
Erzeugnisse völlig die Formen der uralten bronzenen besaßen⁠[6703].
Zu Beginn der Republik (um 500) unternahm es der etrurische König
PORSENNA, den besiegten Römern jede Verwendung des Eisens
außer zu Ackergeräten zu verbieten⁠[6704]; sie bedienten sich also
damals offenbar noch überwiegend des Erzes, das sich aber auch
späterhin lange Zeit mannigfacher Bevorzugung erfreute, die namentlich
in kultischen und abergläubischen Gebräuchen zutage tritt: so z. B.
durfte bei vielen religiösen Zerimonien, u. a. beim Dienste der
Arvalbrüder, kein Eisen benützt werden⁠[6705], ebensowenig beim Beginne
des Pflügens und Aussäens, bei den Feld- und Gartenarbeiten während
des Vollmondes⁠[6706], beim Einernten heilkräftiger Pflanzen⁠[6707], usf.
Grund derartiger Vorschriften war die Annahme, das Eisen vernichte
und zerstöre die Wirkung der Geister, denen es widerlich und verhaßt
sei⁠[6708]; in späterer Zeit entsprang ihr die Lehre, man könne Eisen,
als den Feind böser Geister, auch benützen, um diese fernzuhalten, zu
vertreiben, sowie ihren Zauber zu brechen, und es ist wahrscheinlich,
daß den eisernen Ringen der Römer, besonders den eisernen Brautringen,
der Charakter eines schützenden Amuletts zukam⁠[6709].


Die Etymologie des Wortes „ferrum“ ist noch strittig; „acies“
bezeichnete, wie das griechische στόμωμα (Stómoma), ursprünglich die
Schärfe, den verstählten schneidenden Teil des Eisens, erst weiterhin
aber den Stahl selbst, der auch als „nucleus ferri“ = Knospe oder Blüte
des Eisens angesehen wird, also als dessen Bestes und Edelstes⁠[6710].


In Ostasien ist China ein ganz selbständiges Gebiet der
Eisendarstellung, die nach einigen Überlieferungen bis gegen 3000
zurückreichen soll⁠[6711]; nach anderen hingegen besaßen die Chinesen
zur Zeit der Einwanderung der „hundert Familien“, d. i. des Volkes,
nur steinerne Waffen und Geräte, — weshalb auch „Beil“ noch jetzt
mit dem Zeichen des Steines geschrieben wird —, und nahmen das
Eisen erst viel später in Gebrauch, ganz allgemein sogar erst in den
letzten Jahrhunderten v. Chr.⁠[6712]. Auch die von PFIZMAIER
zusammengestellten Berichte melden, daß den Chinesen anfänglich das
Eisen fremd war⁠[6713], daß sie es sodann kennen lernten und als Tribut
einhoben⁠[6714], nachher aber auch selbst herstellten, und zwar mit
so großem Nutzen, daß „Eisenschmelzen“ für ein wichtiges und den
Weg zum Reichtum erschließendes Gewerbe galt, das zuletzt nur mit
Genehmigung der Obrigkeit und unter Überwachung durch eigene Beamte,
die „Behörden des Eisens“, betrieben werden durfte⁠[6715]. Genaue
Zeitangaben über diese Entwicklung fehlen, doch wird z. B. erzählt,
daß der Vater des CONFUTSE (CONFUCIUS), der zu
Beginn des 6. Jahrhunderte v. Chr. lebte, die Riesenkraft besaß,
allein eine schwere eiserne Gitter-Falltüre zu heben⁠[6716], und daß
um 500 v. Chr. chinesische Lehrmeister die Kunst der Eisengewinnung
nach Japan verpflanzten⁠[6717]. Schon frühzeitig sollen die Chinesen
den Eisenguß, die Überführung von Guß- in Schmiedeeisen und umgekehrt,
sowie die Darstellung des Stahles verstanden haben⁠[6718], doch mangelt
es auch hier an sicheren zeitlichen Bestimmungen. Die 5 m hohe
gußeiserne Riesenfigur des thronenden BUDDHA zu Tschinanfu
wurde angeblich im 6. Jahrhundert n. Chr. vollendet⁠[6719]; ferner
stellte man schon damals große eiserne Glocken her, — deren Schall,
wie der aller Eisengeräte, die bösen Geister vertreiben sollte⁠[6720]
—, obzwar keine so riesigen, wie die 1403 auf Befehl Kaiser
YUMLÖS gegossene von 625 dz Gewicht⁠[6721]; endlich verfertigte
man aus Gußeisen auch kleinere Gegenstände, u. a. die bekannten
gelochten Scheidemünzen, die an Schnüren aufgereiht werden⁠[6722]. Ob
dem Eisen und Stahl der Serer, die schon PLINIUS als die
besten von allen rühmt⁠[6723], chinesischer Ursprung zuzuschreiben
sei, steht dahin, da die vielerörterten Fragen, wer die Serer waren,
wo ihre Wohnsitze lagen, und ob man sie als Erzeuger oder nur
als Vermittler anzusehen habe, noch immer nicht endgültig gelöst
sind⁠[6724]. Der chinesische Buddha-Pilger I-TSING, der
671–695 n. Chr. Indien bereiste, rühmt den hohen Tauschwert des
Eisens auf den Inseln des chinesischen Meeres⁠[6725]; die malayischen
Bewohner des indischen Archipelagus schätzten es hoch, fürchteten
aber sein „Gift“ und zerstörten dieses vor der Benützung durch
Zaubersprüche⁠[6726]; die Araber bezogen schon in vorislamischer Zeit
chinesische Eisen-(Stahl-)Waffen und berichteten später über den
Eisenreichtum Chinas, über die dort befindlichen Magnetberge⁠[6727] und
über die Gewinnung großer Mengen trefflichen Eisens und Stahles, —
deren auch noch MARCO POLO an verschiedenen Stellen seiner
Landesbeschreibung gedenkt⁠[6728].


Den Indern war das Eisen bereits in der letzten Hälfte des 2.
Jahrtausends bekannt, eine eigentliche Eisenzeit setzt aber erst um
1000 v. Chr. ein⁠[6729], also gegen Ende der vedischen Periode⁠[6730]; es
steht hiermit keinesfalls im Widerspruch, daß die Veden, deren Wortlaut
mancherlei Veränderung erlitt und schriftlich erst in verhältnismäßig
sehr neuer Zeit festgelegt wurde, sowohl des „dunkelblauen ayas“ (des
Stahles) gedenken⁠[6731], als des Eisens, von dem es im „Rigveda“ heißt:




  
    „Der Schmied, mit dürrem Reiserwerk,

    Mit Flederwisch als Blasebalg,

    Mit Amboßstein und Feuersglut,

    Wünscht einen, der das Gold nicht spart“,

  






d. h. der ihm Aufträge erteilt⁠[6732]. Verschiedene Stellen in den
epischen Gedichten, z. B. im „Ramâyana“, sind wegen der zahlreichen
Einschiebungen, die diese immer und immer wieder erlitten, nicht so
beweisend für ein unabsehbares Alter der indischen Eisentechnik,
wie OPPERT dies annahm⁠[6733]; auch stammt die berühmte
schmiedeeiserne Kutub-Säule zu Delhi nicht, seiner Voraussetzung gemäß,
aus dem 9. vor-, sondern aus dem 4. nachchristlichen
Jahrhundert⁠[6734]. Da sie indessen bei 60 cm Durchmesser und 7,5 m
Höhe etwa 170 dz schwer und außerdem in höchst merkwürdiger, bisher
nicht näher aufgeklärter Weise zusammengeschweißt ist, so setzt auch
schon das angegebene Alter eine lange und stetige Entwicklungszeit der
Schmiedekunst voraus, und für diese zeugen noch einige andere kleinere,
aus einzelnen Stücken verschweißte, teils hohle, teils mit Schlacke
gefüllte Säulen und Träger im Tempel zu Dhar (Mittelindien) und in der
Pagode zu Orissa (Bengalen)⁠[6735]. Die Gewinnung des Eisens erfolgte
in Indien und auch in Ceylon, wo es schon im 1. Jahrhundert n. Chr.
häufig und vielgebraucht war⁠[6736], durch Rennarbeit, vermutlich
in ganz den nämlichen, oft auffällig kleinen Öfen, deren sich die
Schmiede und die in Indien noch sehr verbreiteten Wanderschmiede,
bis auf den heutigen Tag bedienen⁠[6737]; der erweichte Eisenklumpen
wurde dann ausgeschmiedet, worüber es bereits in den seit etwa 1000
v. Chr. abgefaßten „Upanischaden“ in einem Gleichnisse heißt: „(und
dies geschieht) ... gerade so, wie ein Eisenklumpen, vom Feuer
überwältigt und von den Werkleuten gehämmert, mannigfaltige Gestalten
annimmt“⁠[6738].


An das fertige Eisen knüpften sich zahlreiche abergläubische
Vorstellungen: Pflanzen, die in der Nähe von Eisen wuchsen, galten für
giftig; mit Wunder- oder Heilkräften begabte Pflanzen durften nicht mit
eisernen Geräten berührt oder geschnitten werden⁠[6739]; zwei eiserne
Schwerter, die auf dem Grunde eines Brunnens lagen, wehrten Sturm und
Hagel ab, wenn man sie hervorholte und in die Erde pflanzte⁠[6740], usf.


Indisches Eisen und indischer Stahl (στόμωμα) waren nach
PLINIUS bereits zu Anfang der Kaiserzeit hochgeschätzt⁠[6741]
und wurden u. a. auch nach Ostafrika ausgeführt⁠[6742], dessen Eisen man
vielleicht schon damals, jedenfalls aber in späteren Jahrhunderten,
nach Indien verschiffte, weil es besseren Stahl ergeben sollte
als das indische selbst⁠[6743]. Seit alters her gelangte ferner
indischer Stahl nach Arabien⁠[6744], Persien und Syrien, später aber
bezog man ihn dorthin oft nur in Blöcken, um ihn erst entsprechend
umzuarbeiten⁠[6745]; berühmt waren die Schwerterschmiede der von Kaiser
DIOKLETIAN in Damaskus angelegten Waffenfabriken, die ihre
Kunst, allen Stürmen der Zeiten trotzend, von Geschlecht zu Geschlecht
vererbten, bis 1399 TAMERLAN ihre letzten Nachkommen gewaltsam
aufhob und ins Exil nach Samarkand und Chorasan verschleppte⁠[6746].
— Der sog. „damascierte Stahl“ war aber ursprünglich kein
damascener Erzeugnis, sondern gelangte nur über diese Stadt in den
Handel, oder wurde dort zu den wegen ihrer Schönheit und Biegsamkeit
hochgeschätzten damascener Klingen und Schwertern umgeschmiedet, und
zwar aus einem Rohmaterial, dessen Heimat Indien und vor allem die
Gegend des Pendschabs war⁠[6747]. Seine Herstellung geschieht dort noch
heutzutage im kleinen, indem man das aus sehr reinen Erzen gewonnene
Schmiedeeisen in Stäbchen zerteilt, diese in gewisser Weise mit Holz
und Blättern bestimmter Pflanzen zusammenschichtet und erhitzt, das
entstehende Gemisch an Kohlenstoff ärmeren und reicheren Eisens
wiederholt umschmiedet und es schließlich anätzt, wobei die Säure
das kohlenstoffreichere Produkt schwächer angreift und hierdurch
die bekannte wellen- oder flammenförmige Zeichnung erzeugt; als
wesentlich ergibt sich hierfür, daß genügend lange, aber nicht zu stark
(keinesfalls bei oder oberhalb 700°) geglüht und die fertige Mischung
der Eisen-Kohlenstoff-Verbindungen (feinkörnigen Cementits und Perlits)
weder einer zu hohen Temperatur ausgesetzt noch während der Abkühlung
durchgearbeitet wird⁠[6748]. Unrichtig ist, daß dabei geringe, aus den
benützten Erzen herrührende Gehalte an seltenen Bestandteilen, z. B.
an Wolfram, von Einfluß sind, und fraglich, ob sich ein schon 1780 von
PERRET erwähntes eigentümliches Härten (durch Abkühlen mit
kalter, durch eine schmale Spalte austretender Preßluft) als nützlich
oder notwendig erweist⁠[6749]. Das Zusammenschweißen von fertigen
Stäben Stahl und Schmiedeeisen nebst etwas Holzkohle, Graphit oder
Roheisen, — oft nach ganz bestimmten Mustern —, ergibt zwar in den
Händen Geübter recht schöne Ware, führt aber stets nur zu mehr oder
minder gelungenen Nachahmungen der eigentlichen echten; Schärfe und
Gleichmäßigkeit der Zeichnung, sowie Glanz und Schiller ins silber-
oder goldfarbige hängen dabei völlig von Beschaffenheit, Reinheit
und Mischungsverhältnis der Rohstoffe ab, sowie von Erfahrung und
Geschicklichkeit des Ausführenden⁠[6750].


Die alten Araber schrieben nach IBN RUSTEH (um 900)
die Erfindung der eisernen Pflüge, Waffen und Geräte meist dem König
SALOMON zu, verlegten sie also in die mythische Vorzeit,
während THAʿALIBI (um 1000) zu erzählen weiß, der um etwa
500 Jahre ältere DHU IHZAN aus dem Stamme der Himjariten sei
zuerst auf den Gedanken gekommen, die Speeresspitzen aus Rinderhorn
durch solche aus Eisen zu ersetzen⁠[6751]. In Wirklichkeit bestand aber
schon in vorislamischer Zeit eine alte einheimische Eisenindustrie in
Ostarabien, Bahraïn, Oman und Jemen, wo Lanzen, Helme, Schwerter und
auch Panzer angefertigt wurden, die besten aus persischem, indischem
und angeblich auch chinesischem Eisen und Stahl, welche letzteren man
auf dem Seewege erhielt⁠[6752]. Die Behauptung, die ersten Schwerter
hätten aus Eisen des Himmels = Meteoreisen bestanden, ist eine bloße
Sage⁠[6753], gegen die nicht nur die Schwierigkeit spricht, dieses
Material zu schmelzen und zu bearbeiten, sondern auch die Tatsache, daß
die Schmiede bei den Arabern seit jeher und bis auf den heutigen Tag
mißachtet sind, für stammfremd gelten und außerhalb der Ehegemeinschaft
stehen⁠[6754]; es ist dies um so auffälliger, als die 57. Sure des
Korans lehrt, daß das Eisen eine den Menschen von ALLAH
verliehene Gabe sei, weshalb es die Araber, abweichend von vielen
anderen Völkern, auch niemals als solches hinter Kupfer oder Bronze
zurücksetzten⁠[6755]. Nach Beginn der Eroberungskriege und zur Zeit
des Khalifats entfaltete sich die Eisenindustrie in glänzender Weise,
worüber schon weiter oben Näheres berichtet wurde, und zwar besonders
in Syrien und Persien⁠[6756], in Kerman⁠[6757], in Transoxanien, das
jährlich 1300 Barren als Tribut bezahlte⁠[6758], aber auch im Maghreb
(Westafrika)⁠[6759]. Persisches Harteisen, fulâd (= Stahl), gehörte
zu den wichtigsten Ausfuhrwaren nach Indien und China⁠[6760], obwohl
die Araber bis zur Schwelle der Neuzeit hin auch wieder indischen
Stahl nach den ägyptischen, syrischen und kleinasiatischen Häfen
brachten⁠[6761], zugleich aber europäische Eisenwaren aller Art über
Ägypten nach Indien verkauften⁠[6762]. Arabischer Vermittlung verdankt
der indische Stahl auch seinen hohen Ruf bei den mittelalterlichen
Schriftstellern, die ihn nicht selten als den vorzüglichsten und
widerstandsfähigsten der Welt anpreisen; in dieses Lob stimmen selbst
die Dichter ein, wie z. B. WIRNT VON GRAVENBERCH (um 1210) an
einer Stelle seines „WIGALOIS“ sagt⁠[6763]:




  
    „Dort in der innren India

    Da hat von bester Art man Stahl,

    Der glänzt wie rotes Gold zumal

    Und ist so hart, daß er den Stein

    Zerschneidet wie ein Stäbchen fein.“

  






In Mitteleuropa beginnt die eigentliche Eisenzeit um 1000
v. Chr., wenn auch vereinzelte Gegenstände schon einige Jahrhunderte
vorher bekannt gewesen sein mögen⁠[6764], und umfaßt die ältere sog.
Hallstädter- und die jüngere sog. La Tène-Periode, deren Zeitgrenze
etwa das Jahr 400 v. Chr. bildet⁠[6765]. Nach FORRER scheint
man anfangs versucht zu haben, kleinere Gegenstände nach Art der
Bronze und in ähnlichen Formen durch Guß herzustellen⁠[6766], wobei
sich in der Regel bedeutende Schwierigkeiten und unzureichende
Erfolge ergeben mußten, die das neue Metall nur langsam und spärlich
Boden fassen ließen; daher weisen auch die späteren Pfahlbauten nur
wenige eiserne Schmucksachen auf, z. B. hin und wieder Bronzebeile
mit eingelegten Eisenklingen, u. dgl.⁠[6767]. Zur Hallstädter Zeit
hatte, falls überhaupt noch kleinere Gußsachen vorkamen⁠[6768], die
Schmiedekunst schon das völlige Übergewicht erlangt und hierdurch dem
Eisen ausgebreitete und steigende Anwendung gesichert; Schmuck ist
selten, Waffen, Werkzeuge und Geräte werden aber in verhältnismäßig
bedeutenden Mengen angefertigt und auch schon oberflächlich gehärtet
und verstählt⁠[6769]. Noch größere Ausdehnung und Mannigfaltigkeit
erreicht die Erzeugung zur La-Tène-Zeit⁠[6770], daß es aber damals
auch eine Gußtechnik gegeben habe, die aus unbekannten Gründen wieder
verloren gegangen und dann erst gegen Ende des Mittelalters aufs
neue entdeckt worden sei⁠[6771], ist ganz unwahrscheinlich und wird
durch die gemachten Funde nicht bestätigt. Die metallographische
Prüfung der Erzeugnisse beider Perioden erweist die Auswahl guter, oft
sogar vorzüglicher Erze und weitgehende Erfahrung hinsichtlich der
Ausgleichung von Fehlern der Materialien durch die Bearbeitung, lehrt
aber zugleich, daß diese doch noch eine äußerst unvollkommene und
unregelmäßige war, so daß z. B. von ausreichender Trennung zwischen
Schmiedeeisen und Stahl gar nicht die Rede sein kann, und Gegenstände
besserer Beschaffenheit auch dann als Einfuhrware (meist etruskische)
gelten dürfen, wenn nicht schon andere Kennzeichen sie mit Sicherheit
als solche erweisen⁠[6772].


Träger der Hallstädter Kultur scheinen Illyrier gewesen zu
sein⁠[6773], Träger der von La-Tène Kelten⁠[6774].
Letztere waren schon lange vor der römischen Zeit im Bergbau wohlerfahren
und verstanden bereits, Schwerter, Speere, Spieße u. dgl., ferner
Handwerkszeug und vielleicht auch eine Art zum Tauschhandel
dienlicher Eisenbarren in ganz der nämlichen Weise herzustellen, von
der später CAESAR berichtet⁠[6775]; auch wußten Kelten und
Keltiberer frühzeitig treffliche Stahlwaffen zu gewinnen⁠[6776], deren
außerordentliche Härte und Biegsamkeit bereits der Kriegsschriftsteller
PHILON (gegen 200 v. Chr.) als eine altbekannte rühmt⁠[6777],
und zwar sollen sie zu diesem Zwecke das Eisen zunächst in die Erde
eingegraben und so lange in ihr belassen haben, bis die weniger
widerstandsfähigen Anteile verrostet waren, und nur das Brauchbarste
als Kern (nucleus = acies) übrigblieb⁠[6778]. — Die Germanen,
denen ursprünglich, wie allen Indogermanen, allein das Kupfer
bekannt war, — noch HERODOT meldet als etwas Besonderes, daß
ein Skythenstamm seinen Kriegsgott unter der Gestalt eines eisernen
Schwertes (σιδήρεος ἀκινάκης) verehre⁠[6779] —, empfingen das Eisen,
sowohl Sache wie Namen, etwa seit dem 4. Jahrhundert v. Chr. von
den Kelten⁠[6780]; in das Licht der Geschichte eintretend besitzen
sie bereits Eisen und Stahl, wenngleich, wie noch TACITUS
hervorhebt, nur in bescheidener Menge⁠[6781], und bereiten es durch
Ausschmelzen der Erze in kleinen Erdlöchern mittels des Gebläses, sowie
durch Aushämmern der Rohluppen in jenen urwüchsigen Waldschmieden,
die sich in wenig veränderter Gestalt bis tief ins Mittelalter hinein
erhielten⁠[6782]. Auch bei ihnen gelangte erst in der Eisenzeit die
Kunst des Schmiedens zur eigentlichen Entwicklung, daher ist ihnen der
Schmied, für den die Indogermanen noch keine Bezeichnung haben, und
der im Gotischen smitha, im Altnordischen smîdr, im Althochdeutschen
smid heißt, anfänglich nur ganz im allgemeinen ein Künstler, ein
zu irgendwelchen Handgriffen Geschickter, der sich z. B. auf das
Holzschnitzen, oder auf das Zurechtmachen und Wiederherstellen von
allerlei Hausgeräten versteht usf.⁠[6783]. Erst weiterhin wird er zum
ausschließlichen Fachmanne, zum Eisen-Schmiede, dem angesichts seiner
besonderen Kunst ein gewisser Schein des Weisen, Wundertätigen und
Zauberers anhaftet; in dieser Eigenschaft vollbringt er übernatürliche
Taten, wie sie die Sage etwa von WIELAND DEM SCHMIED
berichtet⁠[6784], überlistet und vertreibt er böse Geister und Dämonen
(später auch den Teufel), heilt dadurch als „Kurschmied“ kranke Tiere
und Menschen und verfertigt eiserne Opfer- und Weihe-Gaben aller
Art, wie sie bei der katholischen Bevölkerung des deutschen Südens
noch gegenwärtig eine wichtige Rolle spielen⁠[6785]. Der deutsche
Name, Eisen, wird seitens einiger Forscher vom gemein-keltischen
und in vielen geographischen Bezeichnungen der Kelten nachklingenden
isarno abgeleitet, dessen erste Silbe is mit ayas, aes, aiz
(ursprünglich = Kupfer) zusammenhängen soll, und das zunächst in das
germanische îsarn, eisarn überging⁠[6786]; nach anderen aber hat isarno
nichts mit ayas oder aes zu tun, sondern kommt vom keltischen isarâ =
stark, kräftig, das sich in zahlreichen Flußnamen erhalten hat (u. a.
in Isarkos = Eisack), und bedeutet also das starke, kräftige Metall
(gegenüber dem Kupfer und der Bronze). Da aber die angedeuteten Namen,
auch Isarkos, ursprünglich illyrisch sein sollen, so gilt hiernach die
Voraussetzung für gerechtfertigt, die Kelten hätten hinwiederum das
Metall und seinen Namen den Illyriern entlehnt, womit es übereinstimme,
daß illyrische Veneter als Träger der älteren Eisenkultur der
Hallstädter Zeit anzusehen seien⁠[6787].


Im Norden Europas, z. B. in Schweden, wird Eisen um 800 v. Chr.
bekannt⁠[6788], die Eisenzeit aber beginnt nach MONTELIUS und
S. MÜLLER frühestens um das 5. Jahrhundert v. Chr.⁠[6789]; es
werden eiserne Schmucksachen, Waffen und Werkzeuge dargestellt⁠[6790],
im ganzen geht aber die nordische Entwicklung nur äußerst langsam
vor sich, so daß z. B. nach Norwegen bessere Stahlwaren noch im 9.
Jahrhundert n. Chr. aus Lüttich zur Einfuhr gelangen⁠[6791].


Während die östlichen Finnen das Eisen mit dem iranischen oder
kaukasischen Lehnworte andun benennen, heißt es bei den Westfinnen
rauta (ursprünglich = Kupfer)⁠[6792], wonach SCHRADER vermutet,
die Finnen hätten es erst durch ihre germanischen Nachbarn kennen
gelernt und wären anläßlich seiner Benützung allmählich zu tüchtigen
Schmieden geworden⁠[6793]. Nach HACKMANN besaßen indessen die
im 4. oder 5. Jahrhundert in ihre jetzigen Sitze einwandernden Finnen
bereits die Kultur des Eisenzeitalters⁠[6794], und die alten Sagen
der „Kalewala“ gedenken in der Tat unzählige Male des Eisens, des
Stahles und der Schmiede, und schildern auch in ausführlicher Weise
die Vorstellungen, die man sich von der Entstehung des Eisens aus dem
Sumpferze machte⁠[6795]. Im „Kalewipoeg“ ist sehr häufig von Eisen und
Stahl die Rede, u. a. von „Stahl, gehärtet mit 7 Wässern“⁠[6796]; in den
„Mythischen und magischen Liedern der Esthen“ schmelzen und schmieden
die „Unterirdischen“ das Eisen, „dessen Wunden giftig sind“⁠[6797], und
in den „Esthnischen Märchen“ sind eiserne Geräte „Gegenstände täglichen
Gebrauches, bei uns zu Lande verfertigt“⁠[6798].


Völlig irrtümlich ist die Angabe, man habe im Norden schon zu
sehr früher Zeit die Kunst verstanden, Weißblech darzustellen,
also das Eisen zu verzinnen; diese Erfindung wurde vielmehr aller
Wahrscheinlichkeit nach während des 14. Jahrhunderts im Erz- und
Fichtelgebirge gemacht, auf das Sorgfältigste geheimgehalten und erst
um 1665 an einen aus England entsandten Auskundschafter verraten⁠[6799].




12. Antimon.





Das wichtigste Erz des Antimons, das Schwefelantimon, Antimonsulfid
oder Grauspießglanzerz, auch Grauspießglanz oder Antimonglanz genannt,
bildet prächtige Drusen wohlausgestalteter, oft erstaunlich langer,
hellgrau bis silberweiß glänzender, leicht brüchiger und spröder
Nadeln, läßt sich schon bei gelinder Wärme aus- und umschmelzen und
ist außerordentlich leicht zu metallischem Antimon reduzierbar; es
kann daher nicht wundernehmen, daß letzteres schon zu sehr entlegener
Zeit an mehr als einem Orte bekannt war, wenn es auch oft nur für
Blei oder für eine Art Blei gehalten wurde. So z. B. erwies sich eine
in den Ruinen von Telloh (im Zweistromlande) aufgefundene Vase aus
dem Anfange des 3. Jahrtausends v. Chr. als aus reinem Antimonmetall
bestehend⁠[6800]; aus dem Gräberfelde von Koban bei Tiflis, das der
Zeit gegen 1000 angehört, kamen kleine Geräte und Schmucksachen aus
gediegenem Antimon zutage⁠[6801]; Gebrauchsgegenstände der ältesten
babylonischen Periode, zu der man noch kein oder nur wenig Zinn
besaß, enthalten nicht selten bis 3% Antimon, stellen also wahre
Antimon-Bronzen dar, die vielleicht der Zinnbronze vorausgingen⁠[6802];
in gewissen französischen Depotfunden aus der Bronzezeit sind neben
85% Kupfer und 8,25% Zinn etwa 6,75% Antimon und Blei vorhanden⁠[6803],
in Fundstücken aus den Pfahlbauten des Neuenburger Sees 10 und selbst
15%⁠[6804] usf. Auch in China stellte man bereits zu sehr früher,
wenngleich nicht näher angebbarer Zeit metallisches Antimon und
Antimon-Blei dar, also ein Hartblei, das dem in Japan noch jetzt zum
Gießen von Spiegeln üblichen glich und vielleicht mit dem weiter oben
erwähnten Char Sînî identisch war, oder doch unter diesem Sammelnamen
mit begriffen wurde⁠[6805]; endlich verstanden auch die alten Japaner,
und nach RIVERO die alten Peruaner, Antimonmetall abzuscheiden
und es mit Silber, Zinn und anderen Metallen zu legieren⁠[6806].


Eine weit bedeutendere Rolle als das metallische Antimon spielte
jedoch das Schwefelantimon oder Grauspießglanzerz, und zwar in Gestalt
seines feinsten, glänzend-schwarzen Pulvers, das sich vortrefflich zum
Schminken, sowie zum Bemalen oder Verlängern der Augenbrauen eignet.
Gebräuche dieser Art, vermutlich Überreste der bei allen Völkern des
Erdballs weitverbreiteten Sitte der Körperbemalung, lassen sich in
den entlegensten Kulturkreisen nachweisen, z. B. in Mexiko⁠[6807],
in Abessinien⁠[6808], in Indien, wo schon dem BRAHMA 100
Himmelsjungfrauen „Augensalbe“ darbringen⁠[6809], in Babylonien, dessen
älteste Grabstätten aus der Zeit um 3000 bereits Schminknäpfe und
-töpfe aus Alabaster enthalten⁠[6810], vor allem aber in Arabien und
Ägypten. Im Klima dieser Länder erweisen sich nämlich metallische
Präparate wie Braunstein (Mangansuperoxyd), Bleiglanz (Schwefelblei),
Antimonglanz usf. auch als höchst wirksame Vorbeugungs- und Schutzmittel
gegenüber den endemischen Augenkrankheiten verschiedener Art⁠[6811].


In Ägypten z. B. schminkte man bereits während der
vorgeschichtlichen Steinzeit Lider und Brauen schwarz, umgab die Augen
mit grünen Ringen fein gepulverten Malachits (eines Kupfercarbonates)
und setzte unter sie einen grünen Strich⁠[6812]; in den Gräbern dieser
Periode pflegt die Hand der Toten die zum Anreiben der Schminke
bestimmten Schiefertafeln zu halten, die oft schon reich geschmückt
sind⁠[6813]; die Schönheit der Ausstattung nimmt unter der Herrschaft
der ältesten Könige, der Horus-Verehrer (um 4240), noch zu⁠[6814], und
erst zur Zeit der Thiniten, um 3000, kommt die Benützung solcher Tafeln
allmählich ab, ist aber auch während des alten Reiches noch nicht
gänzlich verschwunden⁠[6815]. Die der Schminken selbst dauert hingegen
fort: nach den Ritualbüchern des alten Reiches legt der Priester den
Götterbildern schwarze und grüne Schminke auf und bedient sich dieser
auch zum Malen gewisser Zeichen beim Hersagen von Zaubersprüchen und
Beschwörungen⁠[6816]. Um 2500, sowie unter König SENKHERA um
2300, kommt die schwarze Augenschminke in Säckchen oder Beuteln aus
oder über Pitsew, d. i. Arabien, heißt Stem, Mestem oder Stimmi⁠[6817],
und besteht, soweit die erhaltenen Reste ersehen lassen, aus Bleiglanz
(Schwefelblei)⁠[6818]. Das nämliche gilt von dem „guten Stimmi“ aus
den auf uns gekommenen Toiletten-Kästchen des mittleren Reiches
(2160–1785)⁠[6819], sowie von dem damals im Tempeldienst allgemein
gebräuchlichen, als dessen Ursprungsort die Puntländer angegeben
werden⁠[6820], also Südarabien und Ostafrika; 1901 erhielt aber König
SESOSTRIS II. auch aus Syrien seitens eines Häuptlings ein
Geschenk an Schminke⁠[6821], über deren Beschaffenheit und Herkunft
jedoch nichts Näheres bekannt ist. Erst seit Anfang des neuen Reiches
beginnt man unter Stimmi, welcher Name sich weiter erhält⁠[6822], auch
den Grauspießglanz mitzuverstehen⁠[6823]. Unter THUTMOSIS III.
und der Königin HATSCHEPSUT, um 1500, kam die Augenschminke
Stimmi oder Stibi⁠[6824] in Beuteln und Krügen aus dem Punt⁠[6825]; im
„Papyrus EBERS“ des nämlichen Zeitalters ist von „echtem“
und von „männlichem“ Stimmi die Rede, — wonach es also offenbar auch
ein „unechtes“ (vielleicht Schwefelblei, vielleicht aber auch bloß
Kohle oder Ruß) und ein „weibliches“ (minderwertiges) gab⁠[6826]. Daß
RAMSES III. den Göttern u. a. 50 Pfunde Stimmi zum Geschenke
machte⁠[6827], beweist die fortdauernde Kostbarkeit dieser Ware auch im
13. Jahrhundert. Woher die Ägypter zuerst den Grauspießglanz empfingen,
steht nicht sicher fest; die Annahme, daß er über Arabien aus Indien
zu ihnen gelangte, besitzt wenig Wahrscheinlichkeit, denn die schwarze
Augenschminke der Inder, die bei diesen (wie bei allen Orientalen)
auch als sicheres Mittel gegen den „bösen Blick“ galt⁠[6828], bestand
aus Schwefelblei und hieß „Surma“, was auch der indische Name des
Bleiglanzes ist⁠[6829], während „Stimmi“ noch zu Beginn unserer
Zeitrechnung nach den großen Hafenplätzen der vorderindischen Westküste
eingeführt wurde, anscheinend aus Ostafrika⁠[6830]; vermutlich
waren also dessen Landschaften seine Heimat.


Die in Syrien und Palästina übliche Augenschminke wird
in den Büchern des alten Testamentes entweder „Puch“ benannt⁠[6831],
was sich in der „Septuaginta“, der zur ptolemäischen Zeit verfertigten
griechischen Bibel-Übersetzung, mit Stimmi wiedergegeben findet, oder
„Kahhâl“⁠[6832]; dieses Wort bezeichnet als „Kuchli“ auch die Schminke,
die König HISKIA 701 als Tribut an König SENACHARIB
(SANHERIB) abzuliefern hatte⁠[6833] und besagt in den
semitischen Sprachen, als „Kohol“, schließlich oft nichts weiter wie
ein sehr feines, im übrigen aber ganz beliebiges Pulver.


Aus Vorderasien oder Ägypten, wo das Stimmi außer als Zusatz
zu Augenheilmitteln und -kollyrien auch sonst als trocknende,
blutstillende, fäulniswidrige Substanz vielfach in der Medizin benützt
wurde, dürften die griechischen Ärzte seine Anwendung entlehnt
haben. Für die älteste Erwähnung pflegt man die an einer Stelle der
hippokratischen Schriften anzusehen, woselbst bei Erläuterung eines
Rezeptes vom τετράγωνον (Tetrágonon = Viereckigem) die Rede ist,
und zwar ohne jede nähere Angabe⁠[6834]; es bleibt indessen durchaus
zweifelhaft, was unter diesem Tetrágonon zu verstehen sei und ob
sich das Wort nicht etwa bloß auf die äußere (viereckige) Form der
verschriebenen Pastillen beziehe⁠[6835], denn dem Grauspießglanz
kommt keineswegs charakteristische „viereckige“ Gestalt zu, und von
metallischem Antimon, dessen Krystalle zuweilen viereckige Pyramiden
bilden sollen⁠[6836], kann im betreffenden Zusammenhange nicht wohl die
Rede sein. Daß man aber Stimmi tatsächlich bei der Herstellung gewisser
Pastillen benützte, zeigen die Auszüge aus späteren griechischen
(im Original nicht erhalten gebliebenen) Werken bei den Autoren der
beginnenden römischen Kaiserzeit: CELSUS (um 30 n. Chr.)
verordnet sehr oft Stimmi, rohes, gewaschenes und gebranntes, läßt
Pastillen und Zäpfchen aus ihm anfertigen und rühmt es als wohltätig
für die Augen, austrocknend und erweichend⁠[6837]; SCRIBONIUS
LARGUS (um 50 n. Chr.) macht häufig von Stibium oder Stibi
Gebrauch, u. a. von ausgeschmolzenem (coctum)⁠[6838]; PLINIUS
und DIOSKURIDES (um 75) kennen Stimmi auch unter den Namen
Stibi, Larbasis (unerklärtes Fremdwort), Alabastron (nach dem Material
der Gefäße?), Chalkedónion (chalkedonisches), Platyophthalmón
(Augen-Erweiterndes), Kalliblépharon (Augen-Verschönerndes),
Gynaikéion (den Weibern Zukommendes), unterscheiden männliches und
weibliches, rühmen seine medizinischen Eigenschaften und wissen,
daß es beim Erhitzen mit Kohle ein Metall ergibt, das sie für Blei
halten (plumbum fit; μολυβδοῦται)⁠[6839]; SORANUS (um 100,
zur Zeit TRAJANS) empfiehlt Stimmi zu gynäkologischen
Zwecken⁠[6840], GALENOS (131–200?) zu ophthalmologischen,
laryngologischen, sowie als allgemeines Prophylaktikum⁠[6841], und
in ähnlicher Weise äußern sich alle späteren Ärzte, bis herab zu
MARCELLUS EMPIRICUS⁠[6842] im 5., ALEXANDER von
TRALLES⁠[6843]
    im 6. und PAULOS AIGINETA⁠[6844] im 7.
Jahrhundert. Die Verwendung als Kosmetikum, die in der griechischen
Litteratur anscheinend bei dem Komöden ANTIPHANES im 4.
Jahrhundert v. Chr. zuerst auftaucht⁠[6845], dauert aber während
dieser ganzen Zeit ebenfalls weiter fort⁠[6846]. Mittels Stibi (στίβι)
und der von Stimmi und Stibi abgeleiteten Verba στιμμίζω (stimmízo)
oder στιβίζω (stibízo) übersetzt schon die „Septuaginta“ das Wort
Puch sowie die Ausdrücke für das Schminken mit Schönheitsmitteln
dieser Art, deren sich, wie oben erwähnt, die biblischen Schriften
bedienen⁠[6847]; im „Períplus des Roten Meeres“ (um 40 n. Chr.) ist von
στίμη (Stíme) und στῆμι (Stémi) die Rede⁠[6848]; KRITON, der
Leibarzt der Kaiserin PLOTINA, der Gemahlin TRAJANS,
verfaßte ein Toiletten-Handbuch „χρισμᾶτων σκευασία“, dessen allein
erhaltene Kapitelüberschriften ersehen lassen, daß es die Bereitung
zahlreicher Salben, Pomaden und Schminken behandelte, u. a. die der
στιμμίσματα (Stimmísmata) für die Augenbrauen⁠[6849]; über die nämlichen
Gegenstände berichten im 2. Jahrhundert auch POLLUX⁠[6850]
und GALENOS⁠[6851], deren ersterer vom στίμμις ομματογράφος
spricht (dem „Stimmi zum Augenmalen“), während letzterer die ὁσημέραι
στιμμιζόμεναι γυναῖκες erwähnt („die sich täglich schminkenden
Weiber“), wobei στιμμίζειν ganz ebenso „sich mit Stimmi malen“
bedeutet, wie nach HESYCHIOS ἀγχουσίζεσθαι „sich mit
Anchusa malen“ (= rotfärben)⁠[6852]. Auch als Name der Sklavin, die
ihrer Herrin das Kalliblépharon anschminkt, ist „STIMMI“
überliefert⁠[6853]. Den christlichen Autoren galten alle Künste
dieser Art für spezifisch heidnische, ja teuflische⁠[6854], weshalb
TERTULLIANUS⁠[6855]
    (gest. 220), ARNOBIUS⁠[6856] (gest.
330), HIERONYMUS⁠[6857]
    (gest. 420) und andere sie unbedingt
verwerfen und sich namentlich auf das Schärfste gegen die „orbes stibio
fuliginatos“ aussprechen, „die mit Stimmi angerußten Augenbrauen“⁠[6858].


Bei den alexandrinischen Alchemisten gehört, wie in früheren
Abschnitten dargelegt, das Stimmi zu den wichtigsten, und seitens
aller Autoren von PSEUDO-DEMOKRITOS bis HIEROTHEUS
am häufigsten genannten Präparaten. Schon nach dem „Leidener Papyrus“
soll ein Farbstoff fein gerieben werden wie Stimmi⁠[6859], und im
„Papyrus KENYON“ wird Stimmi von Koptos (in Oberägypten) als
Augenheilmittel empfohlen⁠[6860]. Stimmi (στίμμι, στίβι, στίμι⁠[6861],
στίμη⁠[6862], στήμη⁠[6863]), und zwar koptisches, italisches,
occidentalisches und chalkedonisches, sowie die „Schwärze aus Stimmi“
(μελανία στίμμεως)⁠[6864], erwähnen PSEUDO-DEMOKRITOS und seine
Nachfolger⁠[6865]; sie betrachten Stimmi, — offenbar wegen des weißen
Glanzes seiner Krystalle —, als dem Silber und samt diesem dem Monde
zugehörig⁠[6866], benützen es zum „Machen“ von Gold und Silber und
gewinnen aus der weiblichen Abart Blei, nämlich „unser Blei“ (μόλυβδος
ἡμῶν)⁠[6867], d. i. metallisches Antimon, dessen Sublimierbarkeit
sie kennen und es daher auch als ein Quecksilber (ὑδράργυρος)
ansehen⁠[6868]. Die syrischen Auszüge aus DEMOKRITOS und
ZOSIMOS gedenken ebenfalls des koptischen und italischen
(occidentalischen?) Stimmis⁠[6869], das zum Machen oder Färben von
Gold und Silber „fein wie Kohol“ zerrieben werden muß⁠[6870], das dem
Schwefelblei ähnlich sieht „wie es die Augenärzte durch Verbrennen von
Blei mit Schwefel darstellen“⁠[6871], das als „Staubwolke“ (= feiner
Staub) ein treffliches Augenheilmittel abgibt⁠[6872], und aus dem [bei
der Reduktion] etwas entsteht, was den beiden Quecksilbern [d. i. dem
Quecksilber und Arsen] aus Zinnober oder Sandarach gleicht⁠[6873],
[nämlich das metallische, gleichfalls sublimierbare Antimon]. An einer
Stelle sprechen sie auch von spanischem Stimmi, das sich angeblich gut
zum Blaufärben (?) des Glases eignen soll⁠[6874].


Die Araber, denen der Gebrauch des Kohol (eigentlich Kohl)
ohnehin schon wohlbekannt war, fanden ihn auch bei den Syrern vor,
ferner bei den Persern, die ein eigenes „Fest des Stibi“ besaßen, in
deren Ritual das Mittel aber auch an anderen Feiertagen seine bestimmte
Stelle einnahm⁠[6875], sowie besonders bei den Ssabiern, die an gewissen
Festtagen ihre Augen mit Stimmi malten⁠[6876]; sie begegneten ferner in
Persien der in der Pharmakologie des ABU MANSUR⁠[6877] von 975
bezeugten medizinischen, sowie in Syrien oder Ägypten der chemischen
Anwendung der Präparate und unternahmen es in ihrer üblichen Weise, die
in allen diesen Beziehungen herrschenden Anschauungen und Lehren zu
vereinigen und zu erweitern.


Der Tradition zufolge bestrich schon MUHAMMED seine Augenlider
mit Kohol, nicht anders als dies die Beduinen seit jeher gewohnt waren
und bis in die neuere und neueste Zeit hinein gewohnt blieben⁠[6878];
der Stift, dessen er sich hierbei bediente, war in einer Moschee zu
Kairo als kostbare Reliquie zu sehen⁠[6879]. Die Schriften der „Treuen
Brüder“ überliefern, Stimmi⁠[6880] entstehe durch völlige Verbrennung
seiner Bestandteile, des Schwefels und Quecksilbers⁠[6881], brauche
10759 Tage bis zu seiner gänzlichen „Reifung“⁠[6882] und vermöge dann,
dieser seiner Natur gemäß, selbst nicht mehr weiter zu schmelzen oder
zu verbrennen⁠[6883]. Nach ALRAZI (850–923 oder 932?) ist
Stibi oder Kohol kalt, trocken, adstringierend und nützlich bei vielen
Krankheiten, vor allem bei denen der Augen⁠[6884]; ähnlich äußert sich
in Spanien ABULKASIS (912–1013?) und läßt beim „Brennen“ der
Substanz Blei entstehen⁠[6885]. AVICENNA (980–1037) erklärt
im „Kanon der Medizin“ ausführlich das Wesen des Stimmi⁠[6886], das
er auch Itmid (Atmed oder Atemed) nennt und als „faex plumbi“ (Hefe
= Abfall des Bleies) ansieht⁠[6887], rühmt die treffliche bei Ispahan
in Persien vorkommende Sorte⁠[6888] und führt es (unverändert oder
gebrannt) als Bestandteil zahlreicher bewährter Rezepte an, besonders
solcher für die Augensalben und -kollyrien⁠[6889]. Die spätarabischen
und -persischen Ärzte sowie ihre Jünger wiederholen in bekannter Weise,
und ohne Stimmi und metallisches Antimon stets genügend auseinander
zu halten, die Aussprüche dieser klassischen Autoritäten: so z. B.
der sog. jüngere SERAPION (12. Jahrhundert?)⁠[6890], der auch
den Ausdruck Itmid gebraucht⁠[6891]; ferner die unter dem Namen „Al
Kahhâl“ (= die Schminker) bekannten Augen-Spezialisten des 11. und 12.
Jahrhunderts⁠[6892]; sodann der Armenier MECHITHAR, der im
„Trost bei Fiebern“ (1184) namentlich den Grauspießglanz von Ispahan
preist⁠[6893]; IBN BAITAR aus Malaga (gest. 1248), der eine
lange Reihe von Zitaten über Stimmi und Kohol zusammenstellt⁠[6894];
ein Ungenannter, nach dem Glanz und Sehkraft der Augen durch nichts
mehr gefördert werden als durch „Kohol mit Fliegen verrieben“⁠[6895];
endlich IBN ALʿAUWAM (um 1150), der auch in der Veterinärkunde
allerlei „fein wie Kohol geriebene“ Augenheilmittel verschreibt⁠[6896].


Die Quellen, aus denen das „Steinbuch des ARISTOTELES“
schöpft, verstehen unter dem bei den Krankheiten der Augen, aber
auch bei vielerlei anderen, so wohltätigen Itmid bald Antimon-, bald
Bleiglanz, und die Übersetzer bezeichnen es auch als Itmad, Atmid,
Azmet, Ezmit u. dgl.⁠[6897]. Bei den Syrern soll „Tu“, das in der Regel
Blei (Bleiglanz?) bedeutet, auch = Kohol, Stibi oder Stimmi sein⁠[6898];
es gehört zu den sieben Steinen, die einen „Geist“ (etwas Flüchtiges)
enthalten, tritt in sieben Arten von sieben Farben auf⁠[6899] und
liefert das „Blei des Kohols“ (Alkohls, Alkools, Alchools, Alcofols,
Alchofols)⁠[6900], d. i. metallisches Antimon, das u. a. mit Kupfer
die goldfarbige Legierung Schabah (eine Antimonbronze) bildet⁠[6901].
Für ALTUGHRAI (gest. 1128), den angeblich unter dem Namen
ARTEFIUS im Abendlande frühzeitig bekannten Alchemisten, ist
Antimon „ein Stück des Bleies und hat allermaßen dessen Natur“⁠[6902],
und im nämlichen Sinne sprechen auch die in der „Turba philosophorum“
zitierten älteren Meister vom Blei aus dem Stein Kuhul⁠[6903]. Nach
QALQASCHANDI war im Ägypten des 12. und 13. Jahrhunderts
Augenschwärze eine der wichtigsten Waren und wurde ebenso wie
Augenschminke und -salbe pfundweise verkauft⁠[6904]. ALQAZWINI
(gest. 1283) erzählt, daß das so nützliche Antimonium am reichlichsten
in Persien zu Ray (bei Teheran) und in Spanien vorkomme, woselbst
ein Berg es bei zunehmendem Monde regelmäßig in großen Mengen
ausschwitze⁠[6905]; die Vortrefflichkeit der verschiedenen (mindestens
viererlei) Sorten Ithmid aus Ispahan und Spanien bestätigt auch
ALDIMESCHQI (1256 bis 1327)⁠[6906], hält seine Entstehung
durch Verbrennen von Schwefel und überschüssigem Quecksilber bei
starker Hitze für erwiesen, gibt jedoch zu, daß es selbst noch weiter
vom Feuer verändert werde und u. a. das Eisen „verbrenne“⁠[6907]. Nach
ABULFEDA (1273–1331) übertrifft seit jeher keine Sorte Kohol
die von Ispahan⁠[6908], obwohl auch Spanien und Westafrika vortreffliche
hervorbringen⁠[6909]; tatsächlich wird schon in den ersten Zeiten
des Khalifats der Kohol von Ispahan, von Ray (bei Teheran) und vom
Demawend als vorzügliches Schmink-, Heil- und Abwehrmittel gegen den
„bösen Blick“ empfohlen⁠[6910] und, weil „offen zutage liegend“, als
ein Gemeingut erklärt, auf das dem Herrscher keinerlei besonderes
Schurfrecht oder Regal zustehe⁠[6911]. In den Erzählungen „1001 Nacht“
findet sich der Kohol unzählige Male erwähnt: man trägt ihn (nebst dem
Silberstift zum Auflegen) in einer kleinen Büchse an zierlicher Kette
um den Hals⁠[6912], er verschönert die Augen und Augenbrauen⁠[6913], er
stärkt die Sehkraft der Neugeborenen⁠[6914], die Frauen haben Augen
„von Natur gefaßt in Linien von Kohol“⁠[6915], sie sind siegreich
„durch den magischen Kohol ihres Blickes“⁠[6916], und man möchte ihnen
„den Kohol vom Augapfel stehlen“⁠[6917]. — Eine fast zahllose Menge
ähnlicher Bilder weist die schöne Litteratur der Araber und Perser auf,
in deren Liebesgedichten der Kohol einen nicht minder unentbehrlichen
Bestandteil darstellt, wie Moschus und Ambra, Rosen und Nachtigallen.
Schon in den alten Liedern der von ABU TAMMAM (805–846)
zusammengestellten „Hamâsa“ heißt es:




  
    „Zarte Adern schwellen ihrer Augen Stern,

    Deren Schöne mißt schwarze Schminke gern.“

  








  
    „Von Augensalbe redet sie mit Hohn,

    Sie braucht sie nicht und hörte nur davon“,

  






und von einer Negerin:




  
    „Es ist, als ob das Auge sie färbte mit der Haut⁠[6918].“

  






MUTENABBI (915–965) sagt:




  
    „Der Scharfsinn schmückte sie, statt des Kohols, mit Klarheit.“

  








  
    „Der eigenen Schwärze des Aug’s gleicht nicht der schwarze Kohol“⁠[6919],

  






FIRDUSI (940–1020):




  
    „Durch Augenschminke zu dämonischem Gefunkel

    Verschärft sie ihrer Blicke Dunkel“⁠[6920],

  






der spanische Araber ALCHARISI (um 1250):




  
    „Unsere Augen belegten sich wohl

    Mit der Trennung Alkohol“⁠[6921],

  






und HAFIS (gest. 1390?):




  
    „O Morgenwind, bring mir Kohol!“⁠[6922].

  









DSCHAMI (1414–1492) singt:




  
    „Sie färbt der Braue Neumond,

    Ziert mit Schminke ihre Augen.“

  








  
    „Der Staub von deinen Schuhen dient

    Als Schminke meinen Augen“⁠[6923],

  






ja noch BAKI (1525–1591) ahmt, wie gewöhnlich, ältere
Vorbilder in den Versen nach:




  
    „Kohol brauch ich nicht fürs Auge,

    Staub der Füße dünkt mir lieblich.“

  








  
    „Des Fußstaubs Kohol auf mein Auge fällt.“

  








  
    „Gebt Kohol mir aus der Sterne Schnuppen!“⁠[6924].

  






In der mittelalterlichen Litteratur taucht der Grauspießglanz
unter dem Namen „Antimonium“, dessen Ursprung noch weiter zu erörtern
sein wird, zuerst bei dem schon oben genannten, in Salerno tätigen
CONSTANTINUS AFRICANUS (gest. 1087) auf, der ihn im Buche
„De gradibus“ als Augenheilmittel, als trocknende, blutstillende,
fäulniswidrige Substanz rühmt⁠[6925]; MATTHAEUS PLATEARIUS im
„Circa instans“ (um 1150)⁠[6926], sein Sohn JOHANNES PLATEARIUS
(um 1180)⁠[6927], der MAGISTER SALERNUS (gest. bald nach
1167) in den „Tabulae“⁠[6928], NIKOLAOS im „Antidotarium“
(gegen 1200)⁠[6929] und andere Salernitaner schließen sich ihm an, und
ersterer hält diese Substanz, trotz ihrer Ähnlichkeit mit dem Zinn,
für kein eigentliches Metall. Vom Antimonium sprechen ferner: um 1200
der unbekannte Verfasser gewisser pharmakologischer Verse⁠[6930],
Magister BERNARDUS DER PROVENZALE im „Kommentar“ zu den
„Tabulae“ des MAGISTER SALERNUS⁠[6931], sowie OTHO
VON CREMONA in „De electione medicamentorum“⁠[6932]; um 1250
VINCENTIUS BELLOVACENSIS im „Speculum naturale“⁠[6933],
1256 ADEBRANDINO DI SIENA⁠[6934], um 1260 JOHANNES DE
SANCTO AMANDO, der es für abgestorbenes oder totes Blei (plumbum
mortuum) erklärt⁠[6935];
um 1266 THEODOR BORGOGNONI⁠[6936],
um 1270 GUILELMUS DE SALICETO⁠[6937], und noch etwas später
SIMON JANUENSIS (gest. 1303) und MATTHAEUS SYLVATICUS
(gest. 1342), bei denen sich neben Antimonium und Antimonum auch die
entstellten Bezeichnungen Aitruad⁠[6938], sowie Stibeos, Stibeus,
Stilbos und Stimeos vorfinden⁠[6939]. Die genannten Schriften,
sowie die unter dem Namen des VILLANOVA und LULL
gehenden⁠[6940], vermitteln dann die Kenntnis des Antimoniums den
Ärzten und Alchemisten der folgenden Jahrhunderte, während derer
aber auch die Darstellung des metallischen Antimons zunehmende
Ausdehnung gewinnt, und zwar besonders in Deutschland, das solches
um 1500 schon in größeren Mengen zur Ausfuhr brachte, u. a. nach
Italien. Dort erwähnen die Werke des BIRINGUCCI (1540)⁠[6941],
PICCOLPASSO (1548)⁠[6942] und PEDEMONTANUS-RUSCELLI
(1563)⁠[6943] den „Regulus Antimonii“, das deutsche Antimon, das
man am besten in Venedig erhält, zur Reinigung des Goldes benutzt,
auch u. a. der Glockenspeise zusetzt, weil es den Ton der Glocken
verschönern soll; jene des ALDROVANDI (1522 bis 1601)⁠[6944]
sowie seines Zeitgenossen CAESALPINUS⁠[6945] besprechen auch
die leichte Reduzierbarkeit des Stibiums zu einem Metall, das sie
bald als Blei, bald als Zinn ansehen. Schärfer als fast alle seine
Vorgänger unterscheidet zwischen „Antimonium crudum“, d. i. dem rohen
Grauspießglanz, und dem Antimonmetall der im Berg- und Hüttenwesen so
erfahrene PARACELSUS (1493–1541), der die „unerschöpflichen
Tugenden“ des Antimoniums preist⁠[6946], Antimon-Präparate (zugleich
mit denen aus verschiedenen anderen Metallen) kühnlich in die Therapie
einführte⁠[6947] und durch diese Neuerungen erbitterte Streitigkeiten
heftigster Art und langandauernde Kämpfe entfesselte: erneuerte doch
die konservative medizinische Fakultät der Pariser Universität noch
über 60 Jahre nach des PARACELSUS Tode durch Ausstoßung des
TURQUET DE MAYERNE (1573–1655) und anderer hervorragender
Ärzte, die antimon- und quecksilberhaltige Mittel verordnet
hatten, ihre oft wiederholten Versuche, deren Gebrauch unbedingt
zu verhindern⁠[6948], und verfaßte doch CARNEAU noch 1656
das Spottgedicht „La stimmimachie, ou le grand combat des médecins
modernes, touchant l’usage de l’antimoine“!⁠[6949]. DORN
spricht im „Dictionarium Paracelsi“ von dem aus Stibium oder Antimonium
gezogenen (tractum) „philosophischen Blei“⁠[6950], nennt im „Clavis
totius philosophiae“ das Antimonium oder Stibium auch Blei-Markasit
(Marcasita plumbea) und verwendet das metallische Antimon zum Reinigen
des Goldes⁠[6951]. Ähnlich äußern sich in technologischer Hinsicht
u. a. MATHESIUS, der in seiner „Bergpostilla“ von 1555 zu
lange und stark erhitztes Spießglas in Blei übergehen läßt⁠[6952],
ENCELIUS (1557)⁠[6953], sowie FABRICIUS
    (1565)⁠[6954],
ferner in medizinischer MATTHIOLUS (1501–1577)⁠[6955] und
AMATUS LUSITANUS (1554)⁠[6956], der auch bemerkt, das meist
Antimonium genannte Stibium heiße bei den Spaniern noch jetzt
so, wie ehemals bei den Arabern, nämlich Alkohol. Der Name
Alkohol war im Laufe des Mittelalters tatsächlich vollständig in
das Spanische übergegangen, und zwar auch in die Volkssprache, wie
dies z. B. die gegen 1500 angeblich von ROJAS verfaßte
Sittenkomödie „Celestina“ beweist, in deren 3. und 17. Akt (sie hat
deren 21!) die Heldin, eine gemeine Kupplerin, die Waren aufzählt,
die es ihr ermöglichen, sich hausierend in vornehme Familien
einzuschleichen, darunter „soliman“ (Sublimat) und „alcohol“, also
Schminke für die Wangen⁠[6957] und für die Augen⁠[6958]. Auch nach dem
„Wörterbuch der Spanischen Akademie“ bedeutet „alcoholado“ soviel wie
„mit Kohol gefärbt“, und die spanische Bibelübersetzung gibt die oben
angeführte Stelle des EZECHIEL „Du schminktest deine Augen
mit Stimmi“ durch die Worte wieder „alcoholaste tus ojos“⁠[6959]. Die
Bezeichnung Alkohol für ein Feinstes, zu zartestem Pulver Verriebenes,
übertrug dann PARACELSUS, völlig willkürlich, im Sinne einer
Quintessenz auf den Weingeist als den wesentlichen und edelsten
Bestandteil des Weines, und diese Benennung gelangte schließlich, wenn
auch nur sehr langsam, zur allgemeinen und dauernden Einbürgerung⁠[6960].


Besonderen Aufschwung erfuhr noch die Anwendung des Antimons durch
die Werke des sog. BASILIUS VALENTINUS, die aber nicht, wie
man lange Zeit glaubte, von diesem angeblichen Benediktiner-Mönche
schon um 1450 zu Erfurt verfaßt wurden, sondern ihm erst zu Beginn
des 17. Jahrhunderts durch den „Herausgeber“ THÖLDE
untergeschoben sind, — ein Sachverhalt, der schon 1615 dem
LIBAVIUS⁠[6961],
und später u. a. BECHER⁠[6962],
STAHL⁠[6963],
MORHOF⁠[6964],
LEIBNIZ⁠[6965]
und noch SPRENGEL⁠[6966] nicht unbekannt gewesen zu sein
scheint, nachher aber allmählich in völlige Vergessenheit geriet⁠[6967].
In jenen Werken, dem „Triumphwagen Antimonii“⁠[6968], in dem sich
das Ithmid oder Athmid zu „Asinat“ entstellt findet⁠[6969], und den
„Chymischen Schriften“⁠[6970], spielen übrigens das als Abart des Bleies
betrachtete Antimon und seine Abkömmlinge nicht nur in medizinischer
Hinsicht eine große Rolle, sondern auch in alchemistischer: galt doch
jener „wunderbarliche Stern“, den das Gefüge des krystallisierten
metallischen Antimons sehr oft deutlich zeigt, als „gestirnter König“,
als „Stern der Weisen“, als „philosophischer Signatstern“, der in
besonders nahen Beziehungen zu den übrigen Sternen und ihren Metallen
stehen sollte und daher den Goldmachern die berechtigtesten Aussichten
eröffnete, zugleich aber auch wieder den Ärzten eine zureichende
Erklärung für die Wunderwirkungen der Antimon-Präparate an die Hand
gab. In solchem Sinne sprechen vom „Sterne des Antimoniums“ (stella
antimonii; antimonium stellatum; regulus stellatus) bereits die von
LIBAVIUS in der „Alchymia“ von 1597 benützten Quellen⁠[6971],
— wenngleich er selbst das Antimon bald dem Blei gleichsetzt, bald
seine Einheitlichkeit bezweifelt und es aus Quecksilber, Arsen und
Schwefel bestehen läßt⁠[6972] —, desgleichen später SUCHTEN
(1613) in der ebenfalls von THÖLDE „herausgegebenen“ Schrift
„Antimonii Mysteria“⁠[6973], POPPE (1625) in der „Basilica
Antimonii“⁠[6974], BECHER in der „Physica subterranea“ von
1669⁠[6975], KUNCKEL in dem um 1690 verfaßten „Laboratorium
chymicum“⁠[6976], und noch viele Andere, ja in gewisser Hinsicht
selbst 1732 der so hervorragende, von alchemistischen Anwandlungen
aber keineswegs ganz freie BOERHAAVE⁠[6977]. Die bei diesen
und ähnlichen Schriftstellern, z. B. bei CHARTIER (um 1640)
ausgesprochene Behauptung⁠[6978], „das Antimon sei die großartigste
Medizin der Welt, nicht nur für die Menschen, sondern auch für die
Metalle“, wurde auch benützt, um die Wirkung des Antimonzusatzes als
Reinigungsmittel bei der Goldschmelze zu erklären: es befreit das Gold
von allen unedlen Resten, es zieht diese als „Magnet der Weisen“ an
sich und in sich, es verschlingt sie, es frißt sie auf, es ist daher
der „Lupus metallorum“, der Wolf der Metalle, der reißende Wolf, der
gierige Wolf, der feurige Drachen, der feurige Satan, der Sohn des
Satans, der höchste Richter, das Bad des Königs usf.⁠[6979].


In der Litteratur des Mittelalters und der beginnenden Neuzeit wird
übrigens unter Stimmi, Kohol oder Antimonium nicht selten sehr
Verschiedenes verstanden, „da es dessen gar mancherlei, den Alten
unbekannt gebliebene Arten gibt“⁠[6980], und bei der Beurteilung der
einzelnen Stellen ist daher häufig einige Vorsicht am Platze; bedeutet
doch noch im 18. Jahrhundert „Stimmi anglicum“ nichts anderes als
Graphit, der damals zuerst in Gestalt eines feinen schwarzen Pulvers
aus England nach Deutschland eingeführt wurde, wo er zunächst als
Anstrichfarbe diente⁠[6981].





Was den Namen Antimonium anbelangt, so bezeichnet schon
FABRICIUS im 16. Jahrhundert⁠[6982] und DUCANGE im
17.⁠[6983] seine Herkunft als eine unbekannte, und nur weil sie dies
war, konnte um die nämliche Zeit ein (offenbar französischer) Autor
es wagen, „Antimoine“ von „Anti-Moine“ abzuleiten, „weil BASILIUS
VALENTINUS, der diesen Stoff mit bestem Erfolge bei der Mast der
Schweine verwendet hatte, ihn zu gleichem Zwecke auch seinen Mitmönchen
verabfolgte, wobei sie aber sämtlich ums Leben kamen“⁠[6984]! Für einen
neu eingeführten, und zwar französischen Namen erklärt Antimonium 1640
CHARTIER⁠[6985] und ist der Meinung, er sei aus ἄνθος ἄμμωνος
(ánthos Ammonos) gebildet, d. i. „Blume des AMMON“, nämlich
des JUPITER AMMON, da man das dem Zinn so ähnliche Antimon
auch als ein dem JUPITER zugehöriges Metall betrachtete⁠[6986].
Neuzeitliche Gelehrte, wie LITTRÉ und HUET⁠[6987],
legen als Wurzelwort entweder Stimmi zugrunde, oder Ithmid (nebst
seinen zahlreichen Nebenformen Atmid, Athmid, Athmud, Othmud, Atemed,
Atmed, Itmad, Ithmad, Ismit, Azmet, Ezmêt), lassen also etwa Al Stimmi
oder Al Ithmid sich durch allerlei Zwischenstufen allmählich zu Antimon
abschleifen und berufen sich darauf, daß derartige Umwandlungen
arabischer oder arabisierter Worte, auch die anscheinend seltsamsten,
tatsächlich vorkommen. Dieser Ansicht schließen sich, obwohl die
vermuteten Zwischenstufen bisher nicht nachgewiesen sind, auch
DIERGART⁠[6988]
sowie RUSKA⁠[6989] an, welcher letztere
sowohl Antimon wie Wismut für verdorbene Formen von Ithmid hält⁠[6990].


In der mittelalterlichen Litteratur kommt, wie bereits DUCANGE
feststellte, „Antimonium“ zuerst bald nach 1050 bei CONSTANTINUS
AFRICANUS vor und geht aus dessen Schriften in die seiner oben
erwähnten Nachfolger über, zuweilen unter geringer Abänderung,
wie denn z. B. ADEBRANDINO DI SIENA (1256) „Antimomum“
schreibt⁠[6991], SIMON JANUENSIS sowie MATTHAEUS
SYLVATICUS (um 1300) aber „Antimonum“⁠[6992]. CONSTANTINUS
AFRICANUS erklärt nicht erst, was Antimonium sei, sondern
setzt das Wort als bereits bekannt voraus, entlehnte es also den
von ihm benützten Quellenschriften, die keineswegs, wie man früher
annahm, ausschließlich arabische waren, sondern zum großen Teil auch
spätgriechische und byzantinische, die ihm vieles von ägyptischer
und alexandrinischer Herkunft vermittelten⁠[6993]. Demgemäß darf man
annehmen, daß Antimonium griechischen
Ursprungs ist⁠[6994],
und zwar spricht alle Wahrscheinlichkeit dafür, daß es nichts anderes
vorstellt als die latinisierte Form von ἀνθεμώνιον (Anthemónion) = die
Blüte, das Ausgeblühte; das „Tertium comparationis“ bildet dabei die
charakteristische Gestalt des in strahligen, der Blüte der Kompositen
vergleichbaren Drusen krystallisierenden Grauspießglanzes⁠[6995].


Zur Bezeichnung von Pflanzen finden sich begreiflicherweise die
Ausdrücke ἄνθεμον (Anthemon) und ἄνθεμις (Anthemis) vielfältig
verwendet: bei HIPPOKRATES soll εὐάνθεμον (Euánthemon) u. a.
die Kamille bezeichnen⁠[6996], bei THEOPHRASTOS ἄνθεμον τὸ
φυλλῶδες die weiße Strahlblume⁠[6997]; bei DIOSKURIDES kommt
neben ἄνθεμις, der Kamille, auch  λευκάνθεμον und μελάνθεμον vor (=
die hell- und dunkelblütige Wucherblume?)⁠[6998]; GALENOS
benennt mit Euánthemon wohl ebenfalls die Kamille⁠[6999], während
unter βοάνθεμον (Boánthemon = Kuhblume), χαλκάνθεμον (Chalkánthemon =
erzfarbige Blume) und χρυσάνθεμον (Chrysánthemon = Goldblume) sowohl
er, als auch NIKANDER in seinem gegen 200 v. Chr. verfaßten
pharmakologischen Lehrgedichte⁠[7000] mehrere verschiedene Pflanzen
zu begreifen scheinen⁠[7001], u. a. auch die bei den Orphikern und
Gnostikern Chrysánthemon genannte Zauberpflanze, die z. B. in der
„Pistis Sophia“ JESUS in die Hände seiner Jünger legt⁠[7002].
Bei den späteren griechischen Botanikern heißt z. B. das Herbströschen
(Adonis autumnalis) ἀντεμώνη (Antemóne), ἀντεμωνιάμ (Antemoniám)
oder ἀρτεμόνη (Artemóne)⁠[7003], wobei zu beachten bleibt, daß die
Nachsilbe ιάμ sichtlich nur ein entstelltes ιόν, Antimoniám also =
Antimonión ist, und daß die Namen vieler Dutzender von Gewächsen⁠[7004]
mit Hilfe dieses nämlichen Diminutivs gebildet sind, das sich für
die spätgriechische Volkssprache und den sog. Vulgärdialekt als so
charakteristisch erweist⁠[7005]. Ebenso heißt das Cyclamen Anthimon
oder Antimon⁠[7006], eine Anthemis-Art (Anthemis pyrethrum?) αρτιμόνιον
(Artimónion)⁠[7007] und eine andere αρτεμόνιον (Artemónion), woher
sich wohl der gleichlautende Name eines Augenheilmittels bei
GALENOS erklärt⁠[7008].





Frühzeitig kommen auch übertragene Bedeutungen vor: die Arkaderin
Ἀνθεμόνη (ANTHEMONE) nennt die Sage als Geliebte des
AINEIAS⁠[7009]; Ἀνθεμόεσσα (ANTHEMOESSA) heißt
bei HESIOD und Ἀνθεμόδη (ANTHEMODE) bei
EURIPIDES die Blumige, Blühende⁠[7010]; dem ἄνθεμον (Anthemon)
gleichen die Verzierungen eines Schildes⁠[7011] sowie die Zweige der
Korallen bei PINDAR (522–442)⁠[7012]; κριάνθεμον (Kriánthemon)
ist der als „Widderhorn“ bekannte Edelstein⁠[7013]. Während der
hellenistischen Periode und insbesondere bei den alexandrinischen
Chemikern wird die Entwicklung der Krystalle durchaus jener der
Pflanzen gleichgesetzt⁠[7014], Mineralien, Metalle und Edelsteine
wachsen und wachsen nach, es gibt Krystall-Keime und -Samen, Krystalle
schießen auf oder an, sind aufgewachsen oder verwachsen, erscheinen
blättrig und stenglig, baumartig (dendritisch) und verzweigt, oder
blühen aus (effloreszieren)⁠[7015]; als Blüten des Mineralreiches⁠[7016],
im Sinne des Besten und Herrlichsten, erscheinen insbesondere die
Edelsteine, deren Kostbarster, der Diamant, daher als „Blüte oder
Blütenknospe des Goldes“ (χρυσοῦ ἄνθος; auri nodus) angesehen
wird⁠[7017].


Bezeichnungen wie „Blüte des Silbers oder Bleies“ (ἀργύρου ἄνθος)
für gewisse feine und glänzende Silber- oder Bleiglätten⁠[7018],
„Blüte des Kupfers“ (χαλκοῦ ἄνθος) für das lebhaftrote
Kupferoxydul⁠[7019], „Kupferblüte“ (χάλκανθος, χάλκανθις) für den
blauen Kupfervitriol⁠[7020], „Auf- oder Ausgeblühtes aus Chalkitis“
(ἐπ-, ἐξάνθισμα χαλκίτεως) für Misy⁠[7021], ferner „Blüte des Salzes,
des Öles, des Mehles“ usf., finden sich sehr allgemein von den
hippokratischen Schriften an bis zu jenen des DIOSKURIDES und
GALENOS; aus diesen und ihren griechischen Quellen wieder
entlehnten die römischen Autoren, wie schon CATO (um 200
v. Chr.)⁠[7022], SCRIBONIUS LARGUS
(um 50 n. Chr.)⁠[7023],
PLINIUS und viele andere ihr flos salis, olei⁠[7024], picis,
aeris, siliginis, lapidis assii (Blüte des Salzes, Öles, Pechs,
Kupfers, Mehls, assischen Steins) u. dgl. mehr. Auch die griechischen
Alchemisten sprechen von ἄνθος⁠[7025] (Blüte = Farbstoff aus Anchusa,
Safran usf.), ἄνθος ἁλός (Salzblüte)⁠[7026], ἅλας ἀνθιόν (ausgeblühtem
Salz)⁠[7027], ἄνθος χαλκοῦ (Blüte des Kupfers, Kupferoxydul)⁠[7028],
χάλκανθος oder καλάκανθος (Kupferblüte, Kupfervitriol)⁠[7029],
ἄνθος (Blüte = Effloreszenz) aus Pyrit und Chalkitarin⁠[7030]; sie
bezeichnen krystallisierte Stoffe, z. B. Alaun, mit dem (zugleich an
einen Stern erinnernden) Bilde der Strahlblume achtstrahliger Stern⁠[7031] und
nennen sie Ep- und Exantheme⁠[7032]; sie lassen das Kupfer bei der
Transmutation „Blüten tragen“ (= zu Gold werden, ἄνθη φέρειν)⁠[7033],
die schwefelhaltigen Substanzen bei der Taricheia aufschießen, wachsen
und blühen wie βοτάναι (Botánai = Kräuter)⁠[7034]; sie bereiten
durch wiederholte Sublimation die gelben „Blumen des Schwefels“ und
die schneeweißen „Blumen oder Blumenkelche (κάλυξ) des Arsens“ (=
Arsenigsäure)⁠[7035]; sie gewinnen als Endergebnis des großen Werkes die
Blüte (ἄνθος) des goldfarbigen Pyrits (χρυσίζων)⁠[7036], d. i. Goldstaub
oder Goldpulver, ἄνθος χρυσοῦ⁠[7037], χρυσάνθιον (Chrysánthion)⁠[7038],
χρυσάνθινον (Chrysánthinon)⁠[7039], χρυσάνθεμον (Chrysánthemon)⁠[7040],
oder χρυσάνθιμον (Chrysánthimon)⁠[7041].


Aus dem Dargelegten ergibt sich zur Genüge, daß das „Antimonium“ des
CONSTANTINUS AFRICANUS nichts weiter ist als ein latinisiertes
Anthemónion oder Anthimónion und unmittelbar aus dem Spätgriechischen
stammt; SIMON JANUENSIS und MATTHAEUS SYLVATICUS
erwähnen in der Tat, — was bisher unbemerkt geblieben zu sein scheint
—, eine griechische Form Antimonos⁠[7042], deren Quelle sie zwar
nicht angeben, die aber, da sie um 1300 schrieben, im 13. Jahrhundert
jedenfalls noch gebräuchlich war. In einem gegen 1400 verfaßten
byzantinischen Goldschmieds-Traktate glaubte BERTHELOT das
Wort ἀντεμόνιον (Antemónion) zuerst vorgefunden zu haben, sprach aber
sogleich die Vermutung aus, daß es wohl schon weit älterer Herkunft
sei⁠[7043]; diese ließe sich bis an die Schwelle der alexandrinischen
Zeit zurückverfolgen, falls sich ergäbe, daß das bisher fragwürdig
gebliebene „Antimio di damia“ der „Compositiones ad tingenda ...“ (8.
Jahrhundert), das BERTHELOT für einen Firnis (oder eine Farbe)
der Glasmaler hält⁠[7044], mit Antimon zusammenhängt und etwa „Antimon
aus Damiette“ (Ausfuhrhafen in Ägypten) bedeutet.


Für den durch die bekannte Erscheinung des spätgriechischen sog.
Itacismus hinreichend erklärten Übergang von e in i, also Anthemon
in Anthimon, sowie für jenen des th zu t, also Anthimon in Antimon,
sind schon oben Belegstellen angeführt worden⁠[7045]; die auf den
griechischen Ursprung zurückgehende Schreibweise Anthimonium, mit th,
blieb übrigens noch lange Zeit lebendig, sie findet sich u. a. in des
GERHARD VON CREMONA (1114–1187) lateinischer Übersetzung
des ALRAZI⁠[7046]
und SERAPION⁠[7047] (auf 3 Seiten
13mal), bei JOHANNES PLATEARIUS (um 1175)⁠[7048], bei
ARNOLDUS DE VILLANOVA⁠[7049], in der Pestschrift des Mailänder
Arztes CRATO von 1378⁠[7050], in der Eßlinger Apothekertaxe
von etwa 1550⁠[7051], in QUATTRAMIS alchemistischem Werke
„La vera dichiaratione“ von 1587⁠[7052], in KHUNRATHS
„Medulla destillatoria“ (1594)⁠[7053] und in des LIBAVIUS
„Alchemistische Practic“ (1603)⁠[7054].


Die Voraussetzung, daß dem Dargelegten zufolge auch etwa das arabische
Athmid (Itmid) durch Entstellung von Anthemon entstanden sei, ist nach
RUSKA nicht wahrscheinlich; Ithmid geht vielmehr auf Stimmi
zurück, und die zahlreichen Nebenformen, deren sich insbesondere die
lateinischen Übersetzer der arabischen Autoren bedienen, sind (wie
in so vielen ähnlichen Fällen) durchaus nur durch Verballhornungen
der richtigen Aussprache und durch Einschiebung beliebiger Vokale zu
erklären.







Nachträge.





1. Berthelot als Historiker.


Verschiedene Abschnitte des vorliegenden Werkes machten es
erforderlich, auf erhebliche Mängel der BERTHELOTschen
geschichtlichen Arbeiten und Auffassungen hinzuweisen, was vielleicht
manchem Leser insofern überraschend gewesen sein mag, als der
Historiker BERTHELOT, wiederholten und keineswegs erst der
allerjüngsten Zeit entstammenden Einwendungen zum Trotze, immer noch
den Ruf einzigartiger Sachkenntnis, seltenster Umsicht und unfehlbarer
Zuverlässigkeit genießt; indessen ist dieser hauptsächlich dadurch
zustande gekommen, daß der als Chemiker und Gelehrter, Freigeist
und Patriot, Politiker und Minister bereits hochberühmte Verfasser,
dessen rastlose Bemühungen und unermüdliche Tätigkeit auch auf
geschichtlichem Felde keineswegs unterschätzt werden sollen, ihn
im Laufe eines noch langen Lebens und mit allen Mitteln seiner
weitreichenden Einflüsse immer wieder aufs neue selbst für sich in
Anspruch nahm und durch ausgedehnte, von ihm abhängige Kreise in
gleichem Sinne verkünden ließ⁠[7055], bis er schließlich hierin nicht
weniger bei seinen Volksgenossen Glauben fand als im Auslande. Auch
dort wurden seine Schriften in zumeist maßloser und einseitiger Weise
verherrlicht und verhimmelt, wobei indessen den Kritikern zwei Umstände
zur Entschuldigung gereichen: einerseits standen ihre Meinungen mehr
als billig unter dem Eindrucke, den der Umfang des Geleisteten, die
vortreffliche Darstellung, der schöne Stil sowie die selbstbewußte
Sicherheit des Verfassers auf sie ausübten; andererseits ermangelten
sie, entweder völlig oder doch in ausreichendem Grade, gründlicher
eigener, aus erster Hand geschöpfter Kenntnis der betreffenden Quellen
und vollends der gesamten für die Beurteilung der behandelten Fragen
in Betracht kommenden Litteratur. Die unter solchen Verhältnissen
gefällten Urteile standen aber zunächst einmal als maßgebende fest,
und es bedurfte längerer Zeit, bevor sich die Stimmen einzelner
wirklicher Sachkenner erhoben, und noch längerer, bevor sie seitens der
Allgemeinheit einiges Gehör finden konnten.


BERTHELOT selbst befand sich — anfänglich wenigstens —
über die Schwierigkeiten einer „Editio princeps“ der griechischen
und gar der orientalischen Texte alchemistischen Inhaltes nicht im
unklaren⁠[7056], zumal er in dieser Hinsicht nicht die geringste
Erfahrung besaß und außerdem der griechischen Sprache nur in
bescheidenem Umfange mächtig war, vom Arabischen und Syrischen
aber kein Wort verstand; späterhin neigte er jedoch in zunehmendem
Maße zur Überschätzung des zuwege Gebrachten und ließ jede gesunde
Selbstkritik vermissen. Die Voraussetzung für das Zustandekommen
guter Ausgaben waren ihm zwar wohlbekannt und er gibt ihnen an einer
Stelle in dem klaren Satze Ausdruck, man solle sämtliche Handschriften
sorgfältig prüfen und den berichtigten Text vollständig, ohne
Auslassung oder Einschiebung, sowie ohne Zusätze des Herausgebers
zum Abdrucke bringen⁠[7057]. Diese goldenen Regeln befolgte er jedoch
nicht nur selbst in keiner Weise, sondern ließ auch seine (amtlich
ihm unterstellten) sprachkundigen Mitarbeiter (RUELLE,
DUVAL, HOUDAS) nicht frei gewähren, verfügte vielmehr
völlig willkürlich über die Ergebnisse ihrer Leistungen und gab von
deren Umfang und Tragweite ein so wenig zutreffendes Bild, daß sich
diese Gelehrten wissenschaftlich beeinträchtigt und auch in kränkender
Weise zurückgesetzt fühlen mußten⁠[7058]: ihre Namen waren zwar
genannt, an mehr als einer Stelle und auch mit Lob; aber die ganze,
eigentümlich schillernde Art der Darstellung blieb darauf angelegt,
die gesamte geistige Arbeit und überhaupt alles Verdienstliche allein
von BERTHELOT ausstrahlen zu lassen, und sie erreichte dieses
Ziel mit solchem Erfolge, daß selbst Fachmänner wie SUDHOFF
oder REITZENSTEIN längere Zeit an die alleinige und
persönliche Herausgeber- und Übersetzertätigkeit BERTHELOTS
glaubten⁠[7059]. Dieser große Mann besaß eben auch große Schwächen
und zu ihnen zählte vor allem eine übermäßige Eitelkeit⁠[7060]; sein
Leitmotiv auf allen Gebieten, die er bearbeitete, — und es wird
hierauf noch weiter unten zurückzukommen sein —, war daher der Satz,
den der einstige Schüler im zweiten Teile des „Faust“ mit den Worten
ausspricht: „Die Welt, sie war nicht, eh’ ich sie erschuf.“


Was die Codices der griechischen Alchemisten anbetrifft, so schenkte
BERTHELOT allein den in Paris und Venedig befindlichen
eingehende Berücksichtigung, während er von den übrigen bloß einen
Teil näher überprüfen ließ, und auch diesen nicht immer durch
Persönlichkeiten von bewährter Sachkunde. Aber auch die so ermittelten
Texte veröffentlichte er nicht in genauer und wortgetreuer Fassung,
vielmehr zog er es vor, ihnen auf Grund gewisser vorgefaßter
Anschauungen, also befangen in dem, was KOPP sehr bezeichnend
„Pseudopsie“ nennt⁠[7061], eine neue Einteilung in mehrere Gruppen
zu geben und sie dieserhalb zu zerstückeln (décomposer)⁠[7062], in
eine Anzahl von Absätzen aufzulösen, die oft nur wenige Zeilen
lang sind⁠[7063], und mit zugehörigen Auszügen aus verschiedenen
Handschriften sehr verschiedenen Alters zu durchflechten. Ein solches,
von REITZENSTEIN⁠[7064] mit Recht als „unbegreiflich“
bezeichnetes, von der Wissenschaft längst als durchaus unzulässig
verworfenes Verfahren der „Rekonstruktion alter Autoren“ durch
unkritisches Zusammenstellen von Resten ihrer Werke mit Fragmenten
späterer und spätester Ausschreiber, war, wie BERTHELOT
selbst einsah, „nicht ohne Willkür“ durchführbar⁠[7065], und daß er
ihm trotzdessen huldigte, bleibt sehr bedauerlich: der Leser kann
nirgends übersehen, ob die Texte vollständig wiedergegeben sind,
oder Lücken enthalten und welche; da die zeitliche Reihenfolge der
Autoren nicht ausreichend feststeht, und Jüngere oft absichtlich im
Stile der Vorgänger schreiben, ist die Zuteilung der Auszüge sachlich
und chronologisch unsicher; spätere Einschiebsel, ja ganze Stücke
der Kommentare geraten in die eigentlichen Texte; von einer
Handschrift wird oft plötzlich zu einer völlig anderen
übergesprungen, die unter Umständen aus rein christlich-byzantinischer,
ja aus spätmittelalterlicher Zeit herrührt⁠[7066]; nicht selten sind
auch minderwertige oder sogar schlechte Handschriften mitbenützt,
„so daß das Corpus ein wirklich geschichtliches Verständnis oft
geradezu ausschließt“⁠[7067], Richtiges, Falsches und ganz aus der Luft
Gegriffenes in unentwirrbarem Durcheinander bietet⁠[7068], und nach
dem Urteile eines Meisters wie DIELS nicht nur als „ganz
unzureichend“ anzusehen ist, sondern „als gar nicht zustande gebracht
und der völligen Neubearbeitung durch einen tüchtigen Philologen
bedürftig“⁠[7069]. Vom nämlichen Gefühle durchdrungen sprach auch
bereits SCHMIDT aus: „Noch fehlt gänzlich das wichtige Corpus
Chemicorum“⁠[7070].


Nicht viel besser als mit der Gestaltung des Textes steht es mit
jener der Übersetzungen. Diese ließ BERTHELOT durch seine
Mitarbeiter anfertigen, gab sie aber nicht so wieder, wie diese
sie niederschrieben, sondern „revidierte“ sie so lange, bis er einen
seinen vorgefaßten Gesichtspunkten entsprechenden „sens intelligible“
herausgebracht hatte⁠[7071], — uneingedenk der eindringlichen
Warnungen KOPPS⁠[7072]. Über ihm Unverständliches oder zur
vorgesehenen Einteilung nicht Passendes ging er dabei nicht selten
flüchtig hinweg, ferner ließ er ganze Textstellen, als „des pures
subtilités“ vollständig aus⁠[7073], obwohl ihm nicht unbekannt war,
daß auch Sätze nicht rein sachlichen Inhaltes, ja selbst einzelne
magische Anrufungen oder „barbarische Worte“ als Reste heidnischer oder
altchristlicher Kultformeln, sowie als Überbleibsel alter Anschauungen
und Gebräuche, von außerordentlichem wissenschaftlichem, religions-
oder kulturgeschichtlichem Werte sein können⁠[7074]. Die Übertragungen
aus dem Griechischen und in noch höherem Grade (nach dem Urteile
von Fachmännern) die aus dem Syrischen und Arabischen erweisen sich
daher in der vorliegenden Gestalt vielfach als unvollständig und
unzuverlässig, derart, daß sie nach RIESS „mit dem Original
oft fast nichts zu tun haben“⁠[7075]. Auch LAGERCRANTZ hebt
an vielen Stellen hervor, wie unrichtig und ungenügend begründet
BERTHELOTS Übersetzungen zuweilen sind⁠[7076], wie willkürlich
und gewaltsam er oft verfuhr⁠[7077], wie er manches als anscheinend
unwichtig wegläßt, manches als anscheinend wichtig zusammenfügt⁠[7078],
die überlieferte Anordnung durch Umstellung zerstört⁠[7079], voreilige
Angaben und Folgerungen zugrunde legt, usf.⁠[7080].


Die Erklärungen und Kommentare werden gleichfalls durch schwerwiegende
Fehler entstellt⁠[7081]. Als einer ihrer größten Mängel tritt
hervor, daß BERTHELOT die Werke des PLATON und
ARISTOTELES nicht genügend kannte und daher den Inhalt ihrer
Lehren und deren ausschlaggebende Einflüsse nur dem Ungefähr nach zu
beurteilen⁠[7082], nicht aber ihrer wahren Tragweite gemäß darzustellen
vermochte; überhaupt fehlte es ihm an ausreichender Kenntnis der
griechischen Philosophie und ihrer Geschichte, wofür als einziger, an
dieser Stelle aber ausreichender Beweis die Behauptung angeführt sei,
„es stehe fest, .... daß die Lehren der Stoïker in Alexandria so gut
wie unbekannt geblieben seien“⁠[7083]. Ein weiterer und tiefgreifender
Mangel ist es, daß BERTHELOT nicht selten in der Art seiner
Darstellung die objektive Gerechtigkeit gegenüber den Leistungen
seiner Vorgänger und den Verdiensten anderer Forscher völlig vermissen
läßt⁠[7084], daß er ihre Namen nicht oder nicht nach Gebühr oder erst
dann nennt, wenn sich ihre Ansichten als unrichtig herausgestellt
haben sollten, und daß er die Quellen, aus denen er schöpfte, bald
gar nicht, bald unzureichend, bald nur in ganz versteckter Weise
angibt⁠[7085]; und doch wäre BERTHELOT hierin zu besonderer
Genauigkeit verpflichtet gewesen, denn er war auf Grund seiner in der
Jugend gemeinsam mit RENAN betriebenen Studien⁠[7086] der
deutschen Sprache ausreichend mächtig und durch die Fähigkeit, deutsche
Bücher und Werke zu benützen, der großen Mehrzahl seiner gleichaltrigen
Landsleute an Kunde der fremden Litteraturen himmelweit überlegen.


Am auffälligsten und unerklärlichsten erweist sich, — wie schon in
den vorhergehenden Abschnitten wiederholt auszuführen war —, sein
Verhalten gegen KOPP, dessen geradezu vorbildliche Genauigkeit
und Gewissenhaftigkeit in der Verwertung einer riesigen Quellen- und
Litteraturkenntnis noch neuere Gelehrte, wie HOFFMANN⁠[7087]
und E. WIEDEMANN⁠[7088], immer wieder bewährt fanden und
rühmend hervorheben, und dessen Werke, insbesondere die „Beiträge
zur Geschichte der Chemie“, wahre Denkmale grundlegender Erkenntnis,
kritischer Sorgfalt, sowie historischer Einsicht, Umsicht und Vorsicht
sind, — trotz ihrer zuweilen unübersichtlichen Anordnung, ihrer
schwerfälligen und oft verworrenen Schreibweise und des Fehlens
ausreichender Register. Von gebührender Würdigung und Anerkennung
KOPPS und vom offenen Eingeständnisse, daß sich auf dessen
Leistungen die seiner sämtlichen Nachfolger durchaus aufbauen, findet
man bei BERTHELOT keine Spur. Über die „Geschichte der
Chemie“ sagt er nur, „man könne dieses gelehrte Werk zurate ziehen
(consulter)“⁠[7089], und gelegentlich der Aufzählung der Quellen⁠[7090]
bleiben KOPPS Schriften ganz unerwähnt, vor allem die
„Beiträge“, obwohl BERTHELOT für seine Zwecke gerade ihnen
das Meiste entnahm: besprechen sie doch allein die alchemistischen
Handschriften und Litteraturnachweise auf nicht weniger als 100
Seiten⁠[7091], stellen bereits fest, daß der jetzige Inhalt
des „Codex Marcianus“ sein altes Inhaltsverzeichnis nicht
mehr deckt⁠[7092], erörtern von Fall zu Fall die Übereinstimmungen
oder Abweichungen seiner Angaben und jener der verschiedenen übrigen
Codices⁠[7093], usf. Demgegenüber weiß BERTHELOT nur zu
berichten, daß die Beiträge eine ausführliche und interessante
Zusammenstellung über Manuskripte enthalten⁠[7094], daß KOPP
in ihnen derlei Notizen vereinigt und einander nähergebracht
habe (réuni et rapproché ces notices)⁠[7095], und daß sie mehrere
lehrreiche Abbildungen aufweisen⁠[7096]; über alles Sonstige bewahrt er
Stillschweigen, so daß der Uneingeweihte glauben müßte, er habe die
Beiträge gar nicht näher gekannt, bewiesen nicht seine Zitate in einem
ganz anderen Werke (dem über LAVOISIER) das Gegenteil⁠[7097],
und bezeugte nicht die weitgehende Ausnützung ihres gesamten Inhaltes,
daß er mit diesem bis in alle Einzelheiten genau vertraut war. Über ein
so unbegreifliches Verhalten läßt sich wohl kein anderes Urteil fällen
als das seitens des vortrefflichen Historikers der Chemie, E. V.
MEYER, ausgesprochene: „BERTHELOT hat KOPPS
grundlegende Forschungen rücksichtslos ignoriert“⁠[7098]. Dies war auch
der Eindruck, den KOPP selbst empfing und er versuchte deshalb
schon nach dem Erscheinen der „Origines“, seine Ansprüche in einer
kurzen und rein sachlichen Darlegung zu wahren, die er den „Annales de
chimie et de physique“ einsandte; BERTHELOT wußte jedoch nicht
nur diese zur Ablehnung der Aufnahme zu bestimmen, sondern verhinderte
durch seine Einflüsse auch den Abdruck in irgend einer anderen
maßgebenden französischen Zeitschrift, was KOPP „als der
Wissenschaft unwürdig“ tief verstimmte⁠[7099], ihn aber nicht hinderte,
in seiner „Alchemie“ der „Origines“ mit einigen anerkennenden Worten zu
gedenken⁠[7100].





Noch erheblich schlechter als KOPP fahren bei
BERTHELOT seine Landsleute HOEFER und
CHEVREUL. Anfänglich kann man zwar HOEFERS
gelehrte „Histoire de la Chimie“⁠[7101] ebenfalls noch mit Nutzen
einsehen, und sie enthält einige interessante Figuren⁠[7102]; der
Verfasser sprach in ihr von den griechischen Texten, und gab einige
Auszüge und Übersetzungen⁠[7103], — in Wirklichkeit nehmen die
griechischen Texte 12 Seiten ein⁠[7104], die Inhaltsangaben der Pariser
Manuskripte 43⁠[7105], und die Anweisungen zu ihrer Herausgabe, die
BERTHELOT nur zum Teil befolgte, 4⁠[7106]. Später heißt es,
HOEFER sei oberflächlich und unzuverlässig, seiner Meinung
z. B., der Satz des DIOSKURIDES „Quecksilber finde sich ἐν
μετάλλοις“ sei alchemistischen Inhaltes, habe sich BERTHELOT
anfangs angeschlossen⁠[7107] (ohne HOEFER zu nennen!), sie
aber bei weiterem Nachdenken als falsch erkannt⁠[7108] (wobei dann
HOEFERS Name hervortritt); HOEFER druckte den
MARCUS GRAECUS fehlerhaft, schlecht und als neu ab, weil er,
entgegen BERTHELOT, die Veröffentlichung des PORTE DU
THEIL [die aber nur ein Privatdruck war!] übersehen hatte⁠[7109],
— wobei jedoch unerwähnt bleibt, daß schon KOPP diese kannte
und die Verschiedenheiten der Manuskripte erörterte. Schließlich
hat HOEFER gar keine wirkliche Sachkenntnis, sondern
schreibt den alten Autoren des 16. und 17. Jahrhunderts nach⁠[7110]
und ist ein unerfahrener Phantast, der überhaupt von Chemie fast
nichts verstand⁠[7111]. Auch wenn man weiß, daß HOEFER
die alte, sehr reichhaltige und genaue „Geschichte der Chemie“
von GMELIN⁠[7112] höchst ausgiebig benützte⁠[7113]
und den Schriften CHEVREULS viele Einzelheiten entnahm⁠[7114],
erscheint ein solches Urteil durchaus befangen und äußerst ungerecht;
freilich aber war HOEFER, der Freund ALEXANDER VON
HUMBOLDTS und Übersetzer seiner Werke, ein durchaus selbständiger,
dem Cliquenwesen zeitlebens völlig fernstehender Mann, dem daher
im offiziellen Frankreich ungefähr die nämliche Behandlung zuteil
wurde wie vor ihm GERHARDT und nach ihm TANNÉRY.
— Über CHEVREUL, der in Frankreich für die Geschichte der
Chemie durch seine langjährigen und eingehenden Arbeiten zweifellos
das Bedeutendste vor BERTHELOT leistete⁠[7115], findet
dieser überhaupt nichts zu sagen, geht selbst in der biographischen
Darstellung, die das Buch „Science et libre pensée“⁠[7116] enthält, auf
diese Seite seiner Tätigkeit nicht ein und erklärt sie also hiermit für
der Erwähnung gar nicht wert.


Was übrigens die „alten Autoren des 16. und 17. Jahrhunderts“ sowie
ihre Nachfolger betrifft, so sind deren Kenntnisse und Leistungen,
wie BERTHELOT selbst am besten wußte, keineswegs gering
anzuschlagen. In dem Absatze der „Origines“ über die von Vorgängern
herrührenden Studien und Veröffentlichungen betreff der griechischen
Alchemisten⁠[7117], sowie an einigen anderen Stellen seiner Werke, sagt
er von ihnen allerdings nur, sie hätten die Titel der griechischen
Urschriften und auch diese selbst gekannt, sie gelesen und zuweilen
zitiert, sie besprochen, einige Notizen und Fragmente aus ihnen
veröffentlicht, usf.; aus diesen Worten kann sich aber niemand
einen annähernd zutreffenden Begriff vom wirklichen Sachverhalte
bilden, namentlich wenn Gelehrte in Frage kommen wie die beiden
SCALIGER (1484–1558 und 1540–1609), CASAUBONUS
(1559–1604) oder gar SALMASIUS (SAUMAISE,
1588–1653), dessen Darbietungen seines bewunderungswürdig vielseitigen
antiquarischen Wissens zwar durch die geradezu trostlose Form der
Darstellung sowie durch die Verquickung mit kleinlichen sachlichen
oder persönlichen Streitigkeiten ganz erheblich an Wert verlieren,
aber auch heute noch wahrhaft unversiegliche Quellen mannigfaltigster
Belehrung bilden. Solche hat auch BERTHELOT aus ihnen in
reichem Maße geschöpft und wenn er in bezug auf diese und andere
Werke kurzweg sagt, „er habe sie benützt“, „er habe aus ihnen Nutzen
gezogen“ (on a tiré parti)⁠[7118], so erscheint dies nicht ausreichend
und gestattet weder zu ersehen, was BERTHELOT
ihnen entnahm, noch auch, ob er dies in fehlerfreier Weise tat.
Verhüllungen und unbestimmte Andeutungen dieser Art liebt übrigens
BERTHELOT außerordentlich, so daß er zuweilen Schriften ohne
Nennung ihrer Verfasser anführt, zuweilen Autoren ohne Nennung ihrer
Werke, während er auch wieder, — nur für den Kenner ersichtlich —,
statt der in der Regel beigezogenen Ausgaben gewisser Schriftsteller
andere benützt, diese aber gar nicht, oder nur an einer einzigen
Stelle zufällig erwähnt⁠[7119], wie z. B. die SPRENGELsche
des DIOSKURIDES⁠[7120], oder die SILLIGsche
des PLINIUS⁠[7121]. Nachstehend sei, ohne Anspruch auf
Vollständigkeit, eine alphabetische Liste von Werken gegeben, die
BERTHELOT fraglos (zum Teil offenbar aus KOPPS
„Beiträgen“) gekannt und vielfach gebraucht, jedoch nicht, nicht in
entsprechender Weise, oder nur ganz nebenbei namhaft gemacht hat⁠[7122]:




AMEILHON: Aufsätze über alchemistische Zeichen und
Kunstausdrücke, über DEMOKRITOS und SYNESIOS,
in den „Notices et Extraits des manuscrits de la Bibliothèque
Nationale“, Bd. 5–7 (Paris 1799, 1801, 1804)⁠[7123].


BECKMANN, „Beiträge zur Geschichte der Erfindungen“ (Leipzig
1786 ff.)⁠[7124].


BORRICHIUS, „De ortu et progressu Chemiae“ (Kopenhagen
1668); „Hermetis et Aegyptiorum sapientia“ (Kopenhagen 1774).


CARDANUS, „De subtilitate“ (Lyon 1554); „De rerum varietate“
(Avignon 1558)⁠[7125].


CHWOLSOHN, „Ssabier und Ssabismus“ (Petersburg 1856)⁠[7126].


CONRING, „De hermetica medicina“ (Helmstädt 1648 und 1669).


DUCANGE, „Glossarium mediae et infimae Graecitatis“ (Lyon
1688).


ETIENNE (ESTIENNE) s. STEPHANUS.


FABRICIUS, „Bibliotheca graeca“ (Hamburg 1708 ff.); u. a.
mit Abdruck aus PIZZIMENTI (Padua 1573).





GMELIN, „Geschichte der Chemie“ (Göttingen 1797).


GRUNER, „der um 1800 einige Fragmente in schwer zugänglichen
[deutschen] Dissertationen und Programmen veröffentlichte“⁠[7127].


HAURÉAU, „Histoire littéraire de la France“, Bd. 28⁠[7128].


IDELER, „Physici et Medici graeci minores“ (Berlin 1842).


JACOBS und UKERT, „Beiträge zur älteren Litteratur“
(Leipzig 1835)⁠[7129].


JOURDAIN, „Geschichte der aristotelischen Schriften im
Mittelalter“⁠[7130], üb. STAHR (Halle 1831).


KOPP, „Beiträge zur Geschichte der Chemie“ (Braunschweig
1869 ff.).


LABBÉ, „Nova Bibliotheca“ (Paris 1653).


LECLERC, „Histoire de la médecine arabe“ (Paris 1876)⁠[7131].


LENGLET DU FRESNOY, „Histoire de la philosophie hermétique“
(La Haye 1742).


LOBECK, „Aglaophamos“ (Königsberg 1829)⁠[7132].


MERRIFIELD, „Original treatises on the arts of painting“
(London 1849)⁠[7133].


MONTFAUCON, „Palaeographia graeca“ (Paris 1708);
„Bibliotheca Bibliothecarum“ (Paris 1739).


MORHOF, „Polyhistor“ (Lübeck 1695 und 1714).


PALLADIUS, „De febribus“, ed. BERNARD (Leiden
1745)⁠[7134].


REINESIUS, „Variae lectiones“ (Altenburg 1640); s.
FABRICIUS Bd. 12 (Hamburg 1724).


ROSSIGNOL, „Les métaux dans l’antiquité“ (Paris 1863).


RULANDUS, „Lexicon alchemiae“ (Nürnberg 1571; Frankfurt
1612).


SALMASIUS, „Plinianae exercitationes“ (Paris 1629; Utrecht
1689)⁠[7135].


SCALIGER, J. C., „Exercitationes“ (Frankfurt 1607)⁠[7136].


SCHNEIDER, „Eclogae Physicae“ (Jena 1801)⁠[7137].


STEPHANUS, R. und H., „Thesaurus linguae latinae“ (Paris
1534), „Thesaurus linguae graecae“ (Paris 1572).


Wiener „Quellenschriften für Kunstgeschichte“ (Wien 1871 ff.)⁠[7138].


WÜSTENFELD, „Geschichte der arabischen Ärzte und
Naturforscher“ (Göttingen 1840)⁠[7139].




Daß in dieser Hinsicht ein eigentümliches Verhalten BERTHELOTS
vorliegt, kann man aus der Tatsache schließen, daß er z. B. selbst
seinen ältesten und getreuesten Freund RENAN, dem er
wohl alles verdankte, was er unmittelbar über die orientalische
Litteratur wußte, nur ausnahmsweise anführt⁠[7140]; ebenso bezeichnet
er zwar seinen Mitarbeiter RUELLE als Urheber einer für
die Textgestaltung des „Marcianus“ wichtigen Hypothese⁠[7141], nennt
ihn aber bei deren späteren Besprechungen nicht wieder⁠[7142], und
sagt schließlich „j’ai établi ...“⁠[7143]. Auffällig ist endlich, daß
BERTHELOT einige Male Quellen anführt, die er, entgegen dem,
was hiernach jeder Leser annehmen muß, anscheinend gar nie zu Gesichte
bekommen oder doch in keiner Weise berücksichtigt hat: zu diesen zählt
u. a. LÜRINGS „Commentaire médicinal“⁠[7144], in Wirklichkeit
eine Straßburger Dissertation von 1888, betitelt „Die über die
medizinischen Kenntnisse der alten Ägypter berichtenden Papyri“⁠[7145],
der Aufsatz GILDEMEISTERS⁠[7146] über den Namen der
Chemie⁠[7147], und „der Artikel über Chemie, den der gelehrte Professor
HOFFMANN in Kiel für HEUMANNS Lexikon schrieb“⁠[7148].


Angesichts dieser Tatsachen wird es erklärlich, daß BERTHELOT
unter Beiseitesetzung alles von Vorgängern und Zeitgenossen Geleisteten
allein seinen eigenen Arbeiten Geltung zuerkannte und ihnen in stetig
zunehmendem Maße und in immer begeisterteren Tönen eine Verherrlichung
angedeihen ließ, die jede billige Grenze auch für denjenigen weitaus
überschreitet, der ihre wahre Bedeutung gerne und freudig anerkennt.
Betreff der griechischen Alchemisten heißt es z. B.: Der Ursprung, die
theoretischen Grundlagen, die Philosophie der alten Chemie und Alchemie
lagen bisher im Dunkel⁠[7149], man befand sich in völliger Unwissenheit
über die von ihnen ausgegangenen Einflüsse⁠[7150], auch übte man an
ihnen keine modern-exakte historische Kritik, sondern zitierte wie
HOEFER die Autoren des 16. und 17. Jahrhunderts⁠[7151];
ich habe die verlorenen Lehren und die Geschichte der führenden
Ideen aufgefunden⁠[7152]; ich zeigte die Abkunft der Alchemie von den
Praktiken der ägyptischen Metallurgen und Goldarbeiter, die erst
nachahmten und fälschten, dann aber selbst an das „Machen“ glaubten,
und zwar infolge philosophischer, magischer und astrologischer
Vorstellungen, die auf babylonische Quellen zurückgehen⁠[7153]; ich
schlang auf diese Weise das historische Band, das Theorie und Praxis
der Alten mit jener der griechischen Alchemisten und ihrer Nachfolger
verknüpft⁠[7154]; ich entdeckte so neue und unerforschte Regionen,
bewirkte eine wahre Auferstehung, und rekonstruierte durch meine
Studien eine ganze Wissenschaft⁠[7155]; ich eröffnete neue Einsichten
hinsichtlich des Aufbaues, des Zusammenhanges und der Anordnung der
griechischen Texte und publizierte diese als „les preuves de ma
découverte“⁠[7156]; ich löste hierdurch das alte Rätsel (la vieille
énigme) der Alchemie⁠[7157].


Bezüglich der arabischen Alchemie sagt BERTHELOT: Die wahre
Alchemie der Araber war bis auf den heutigen Tag unbekannt⁠[7158];
ich entdeckte ihren Zusammenhang mit jener der Griechen und
wies dessen Spuren in den sog. arabischen Übersetzungen nach⁠[7159];
ich habe die herrschenden Ansichten über das chemische Wissen der
Araber nicht weniger als vollständig umgestürzt⁠[7160]; ich habe die
maßgebenden Kenntnisse geschaffen und die bisher unedierten Quellen
unter der schätzbaren Beihilfe DUVALS
herausgegeben⁠[7161];
ich habe diese ungeheuere und schwierige Arbeit verrichtet, die noch
niemals in wirklich kritischer Weise versucht worden ist⁠[7162]. An die
Echtheit der GEBERschen Schriften glaubte ich anfangs⁠[7163]
„wie fast alle Welt“, später aber stiegen mir Zweifel auf und führten
mich dahin, sie als lateinische Apokryphen und Pseudonyme des 13.
Jahrhunderts anzusehen⁠[7164]; ich zeigte, daß GEBERS „Summa“
(verfaßt gegen 1300), sowie das „Testamentum“ und die „Alchimia“
(verfaßt nach 1300?), weder Theorien noch Autoren zitieren⁠[7165],
sich vielmehr auf bestimmt und klar beschriebene praktische Versuche
aufbauen⁠[7166] und rein scholastische Art und Mache verraten⁠[7167];
ich legte klar, daß die arabischen Originale des GEBER nicht
bekannt sind und daß lateinische Übersetzungen dem ALBERTUS
MAGNUS und VINCENTIUS BELLOVACENSIS im 13. Jahrhundert
nicht bekannt waren, was ein ganz unerwartetes Ergebnis von
hervorragendster Bedeutung (question capitale) vorstellt⁠[7168] und die
gesamte bisherige Geschichte der Chemie als eine durch Unwissenheit
verfälschte dartut⁠[7169]; ich entdeckte, daß schon die Persönlichkeit
des GEBER fragwürdig ist, daß die Werke des DSCHABIR
nicht die dem GEBER zugeschriebenen Kenntnisse enthalten,
sondern sich meist in weitläufiger und sehr allgemeiner Weise über
die alten griechischen Theorien verbreiten⁠[7170], und daß bereits
DSCHABIR selbst „un peu légendaire“ ist⁠[7171].


Hinsichtlich der späteren Zeiten äußert sich BERTHELOT: Die
Jahrhunderte vor dem 14. waren bisher „à peu près ignorés“⁠[7172];
ich ermittelte den Zusammenhang ihrer Alchemie mit der
antiken, sowie die wichtige Rolle, die hierbei den Kunsthandwerken
zufällt⁠[7173]; ich erwies die mindestens seit dem 3. Jahrhundert
bestehende „filiation non interrompue“⁠[7174], wenn auch alle Gelehrten,
die die alchemistischen Handschriften kannten, schon seit 1600 eine
mit dem 5. Jahrhundert beginnende für zweifellos erachteten⁠[7175];
ich durchschaute die „filiation historique“ der antiken Theorien und
Praktiken in den Überlieferungen der Künste und Gewerbe, die bisher
kein Mensch beachtete oder ahnte (que personne n’avait soupçonnée) und
entdeckte diese durchaus grundlegende Tatsache (ce fait capital)⁠[7176].


Überblickt man die angeführten, von BERTHELOT erhobenen
Ansprüche, so muß man, da eine so gänzliche Unkenntnis der gesamten
einschlägigen Litteratur nicht anzunehmen ist, die Selbsttäuschung
geradezu erstaunlich, ja in vielerlei Hinsicht völlig unbegreiflich
finden. Einschlägige, bereits an früheren Stellen des vorliegenden
Werkes hervorgehobene Einzelheiten sollen hier nicht wiederholt
werden. Nochmals hingewiesen sei nur, betreff der beiden „capitalen“
Entdeckungen: einerseits auf die eingehenden Darlegungen über die
Erhaltung der antiken Traditionen in den BERTHELOT durchaus
geläufigen „Original treatises“ der MERRIFIELD (1849)⁠[7177],
in den (von dieser oft zitierten) EASTLAKEschen „Beiträgen zur
Geschichte der Ölmalerei“⁠[7178], und in den Wiener „Quellenschriften
für Kunstgeschichte“; andererseits aber auf die älteren Angaben über
die Frage der Echtheit von GEBERS Schriften⁠[7179], die
BERTHELOT sehr unzureichend mit den Worten abtut, er habe
anfangs „wie fast alle Welt“ an sie geglaubt. Die Zweifel an der
Person und den Werken des DSCHABIR äußert doch schon gegen
1000 der „Fihrist“⁠[7180]; daß arabische Originale GEBERS
nicht vorliegen und daß weder solche noch lateinische Übersetzungen
den Autoritäten des frühen Mittelalters bekannt waren, wußten bereits
die älteren Orientalisten und Historiker der Chemie; ausdrücklich sagt
auch E. WIEDEMANN schon 1878⁠[7181], daß die in den arabischen
Codices der Leidener Bibliothek enthaltenen Werke DSCHABIRS
sich ganz im mystischen Gedankengange der griechischen Alchemisten
bewegen und nicht den klaren wissenschaftlichen Geist der lateinischen
(GEBERschen) Schriften zeigen, die ebenso unecht sind wie die
sog. Alchemie („De anima“) des AVICENNA⁠[7182].


Den „Schöpfer“ aller dieser Erkenntnisse, und damit der Geschichte
der Chemie, kann sich daher BERTHELOT mit ebensowenig Recht
nennen wie etwa den Schöpfer der „chemischen Synthese“, als welchen
er sich mit etwas umschriebenen Worten in den „Origines“ bezeichnet,
und mit ganz unverblümten in späteren Werken⁠[7183], — obwohl die
ersten Synthesen organischer Stoffe, der Oxalsäure und des Harnstoffes,
schon 1824 und 1828 von WÖHLER ausgeführt worden waren⁠[7184],
der durch sie die uralte starre Scheidewand zwischen anorganischen
und organischen Substanzen umstürzte, der sog. „Lebenskraft“ den
eigentlichen Todesstoß versetzte, und so eine wissenschaftliche Tat
allerersten Ranges vollbrachte, eine wahrhaft „capitale“. In „Science
et Philosophie“⁠[7185] ist aber von WÖHLER im Abschnitte
„Über organische Synthese“ gar nicht die Rede⁠[7186], und in dem „Über
die allgemeinen Methoden der Synthese“ nur ganz nebenbei als vom
Urheber einer „sehr einfachen“ und „isoliert gebliebenen“⁠[7187]; in
„La synthèse chimique“⁠[7188] wird WÖHLER zunächst ebenfalls
ganz übergangen⁠[7189], und erst gelegentlich KOLBES
Synthese der Essigsäure von 1845 flüchtig erwähnt, — doch sollen
diese Entdeckungen der tieferen Bedeutung ermangeln⁠[7190], nämlich
jenen BERTHELOTS gegenüber. Aber schon wo diese zuerst im
Zusammenhange dargestellt werden, in der „Chimie organique fondée
sur la synthèse“⁠[7191], spricht sich BERTHELOT über seine
Vorgänger in so eigentümlicher, den Sachverhalt für jeden, der ihn
nicht schon genau kennt, so völlig verschleiernder Weise aus, daß
WÖHLER, der bekanntlich eine sehr spitzige Feder führte,
hierüber an LIEBIG schrieb: „Das BERTHELOTsche
Buch ist freilich an sich so jesuitisch abgefaßt, daß selbst für
oberflächliche Fachleute der Anschein entstehen kann, als hätte es
vor ihm noch gar keine wissenschaftliche organische Chemie gegeben,
als sei nichts von der künstlichen Bildung organischer Verbindungen
aus den Elementen bekannt gewesen⁠[7192].“ An eine Berichtigung war
natürlich auch in diesen Fällen nicht zu denken; denn es gehörte zu
den Absonderlichkeiten BERTHELOTS, selbst ganz offenbare
Irrtümer, in die ihn weniger gründliche Arbeiten und hartnäckig
festgehaltene rückständige Ansichten wiederholt verstrickten, nicht,
nicht in offener Weise, und auch nicht ohne weiteres zuzugestehen, sie
vielmehr durch Ausflüchte und Hypothesen aller Art so lange als möglich
zu bemänteln⁠[7193]. In diesem Sinne schreibt der berühmte Chemiker
WURTZ, der viele Jahre lang BERTHELOTS Kollege, und
oft in wissenschaftliche Streitigkeiten mit ihm verwickelt gewesen
war, an VAN’T HOFF, als dieser eine unrichtige Beschuldigung
BERTHELOTS zurückwies, von ihm aber keinen Widerruf erlangen
konnte: „Herrn BERTHELOT müssen Sie gänzlich einkreisen,
sonst wird er sich in der Richtung der Tangente drücken“ (à M.
BERTHELOT il faut être très-serré, sans cela il s’échappera
par la tangente)⁠[7194].





In den Studien des frühverstorbenen, scharfsinnigen Wiener
Kunsthistorikers KALLAB⁠[7195] über die Biographien des
VASARI (1512–1574), in denen er auch gewisse Auffassungen
THODES gegenüber jenen JUSTIS auf das Entschiedenste
verurteilt, finden sich Sätze, die vollkommen dem Ausdruck
geben, was auch als Zweck der vorstehenden Ausführungen zu betrachten
ist. Sie lauten: „Diese Darlegungen sind gewiß sehr hart und scharf;
aber sie nehmen augenscheinlich die Sache aufs Korn; ....
nirgends ist wohl Patriarchentum weniger am Platze und schädlicher
als in der Wissenschaft⁠[7196].“ „VASARI zitiert Autoren,
Urkunden und Gewährsmänner, aber so, daß durch die Zitate das, was er
aus ihnen entnommen hat, verborgen wird; ... nicht immer ist er dabei
völlig naiv und bona fide verfahren; jedenfalls läßt er sich von dem
Vorwurfe, aus Eitelkeit seine Hauptquellen absichtlich verschwiegen
zu haben, nicht reinwaschen⁠[7197].“ — Ebenso paßt zumeist wörtlich
auf BERTHELOTS Textausgaben und auf die Ergebnisse, die die
Art seiner Zusammenarbeit mit RUELLE, DUVAL und
HOUDAS zeitigen mußte, was RUSKA im „Steinbuche
des ARISTOTELES“⁠[7198] über die mineralogischen Schriften
CLEMENT-MULLETS sowie über die Zusammenarbeit DE
MÉLYS und COURELS sagt: „Das Durcheinander der zitierten
Handschriften ist für eine zeitliche Orientierung überaus hinderlich;
... die [des Herausgebers] Erwartung, daß den Beschreibungen stets
bestimmte Kenntnisse und Tatsachen zugrunde liegen, ist vielfach
zuversichtlicher, als wir es nach unseren Eindrücken von dem Charakter
dieser Litteratur gerechtfertigt finden können; ... ein unmethodischer
Eklektizismus bietet weder dem Philologen, noch dem Historiker, noch
dem Mineralogen, was er erwartet; ... Paragraphen sind übergangen, die
für den Philologen gleichgültig sind, auch wenn sie für den Technologen
nützlich sein mögen; ... statt einer objektiven, möglichst nach Quellen
und Zeiten disponierten, geschichtlichen Darstellung des wirklichen
Inhaltes ... haben wir leider nur eine subjektive und willkürliche
Auswahl aus dem Material der in Paris liegenden Handschriften⁠[7199].“
„Gelegentlich der ‚Collaboration d’un orientaliste et d’un médiéviste‘
haben [die Verfasser] ihre Vorgänger, besonders die deutschen,
nicht gekannt oder nicht verstanden, ... und wollen die fraglichen
Entdeckungen selbst gemacht haben; ... man weiß nicht, was man zu den
Resultaten dieser Collaboration sagen soll⁠[7200].“




2. Zusätze und Berichtigungen.





Zu Seite 2:


ἄλλως kündigt in den chemischen Papyri ein neues Rezept
ähnlichen Inhaltes (als ἄλλο oft auch nur ein neues Kapitel) an, in
den Zauberpapyri aber eine Variante in textkritischem Sinne. Dies
zeigte schon WESSELY in seiner Ausgabe der Londoner und
Pariser Zauberpapyri („Denkschriften der Wiener Akademie“ 1888; mit
reichen Indices), in den „Wiener Studien“ (1886), usf.; von den
dort aufgespeicherten neuen Materialien machte DIETERICH
ausgiebigen Gebrauch (REITZENSTEIN; WESSELY).


Zu Seite 5:


Magnesia (im heutigen Sinne) als Abführmittel kennt bereits
HIPPOKRATES im 5. Jahrhundert v. Chr. (HOPPE, A.
Nat. 8, 97). — Den Namen Magnesia führten bekanntlich mehrere Städte:
Magnesia am Mäander, am Sipylos, in Thessalien usf.


Zu Seite 9:


ἐπίβαλε = wirf ein, wirf hinein, ist schon bei
HIPPOKRATES (5. Jahrhundert v. Chr.) ein gebräuchlicher
Ausdruck, der oft angewandt wird, wenn vom Zusammenmischen der Arzneien
die Rede ist (z. B. üb. FUCHS 3, 506).


Zu Seite 14:


Marienglas, eine Abart des Gipses, ist selbstverständlich nicht
identisch mit Glimmer, wie aus Zeile 8 von oben herausgelesen werden
könnte.


Zu Seite 20 und 21:


Vitriole. Vgl. den eingehenden Aufsatz K. B. HOFMANNS
„Über die Kenntnis der klassischen Völker von den Vitriolen und der
Stypteria“ („Journal für praktische Chemie“ II, Bd. 86, 305).





Bemerkenswert ist es, daß im Spätlateinischen „Atramentum“ die
Bedeutung „Interpunktionszeichen“ annahm (MAIGNE D’ARNIS, 234).


Zu Seite 24:


Leidener und Stockholmer Papyrus. Frau HAMMER-JENSEN
versuchte den Nachweis, daß diese Papyri in keiner Beziehung zur
Alchemie stünden, und daß bei vielen ihrer Vorschriften hauptsächlich
gallische und indische Herkunft vorauszusetzen sei („Berichte der
Dänischen Akademie“, Kopenhagen 1916, 279). Nach DIELS liegt
der Hauptmangel ihrer Abhandlung darin, daß sie die beiden Papyri
für sich herausgriff, den allgemeinen Zusammenhang mit der gesamten
zugehörigen Litteratur aber nicht verfolgte, ja anscheinend gar nicht
einsah („Deutsche Litteratur-Zeitung“ 1917, 592). Eine ausführlichere
Widerlegung, die auf eine Reihe von Einzelheiten eingeht,
veröffentlichte LIPPMANN („Chemiker-Zeitung“ 1917, 589).


Vgl. auch HAMMER-JENSENS Artikel „Färbung“ (PW., Spl. 3, 461),
der die nämlichen Ansichten verficht wie ihre oben erwähnte Abhandlung
und in chemisch-technischer Hinsicht vieles zu wünschen übrig läßt.


Zu Seite 26:


Bücher aus Gräbern. Das Einlegen von Büchern in Gräber und
ihre Benützung als Toten-Beigaben war in Ägypten sehr häufig, daher
konnten sagenhafte Erzählungen mit Recht an diesen Gebrauch anknüpfen
(SCHUBART, „Das Buch bei Griechen und Römern“, Berlin 1907,
10; BOLL, „Offenb.“ 136 ff.).


Zu Seite 26:


Beiblatt des Stockholmer Papyrus. Vermutlich ist κοίνα (κοινοῦ?)
der Imperativ des seltenen κοινάω (κοινοῦσθαι) = „sich anvertrauen“,
z. B. θεῷ, dem Gotte. Hiernach umfaßt die Zauberhandlung zuerst ein
Gebet: „Sonne usf. nimm mich an, der ich vor dich trete“; sodann
heißt es „vertraue dich [dem Gotte] an“ (teile ihm dein Anliegen
mit); „hierauf salbe dich, und du wirst ihn mit eigenen Augen sehen
(καῖ ἀυτοπτήσεις)“, d. h. er wird erscheinen und dir Antwort geben
(REITZENSTEIN).


Zu Seite 32:


Lexikon der χρυσοποιία. Dieses sog. Lexikon ist eine Sammlung
kurzer, ursprünglich nicht alphabetisch geordneter Worterklärungen, wie
es deren auch z. B. zur Septuaginta und zu HOMER gab; da die
Veröffentlichung BERTHELOTS aber nicht seiner Anordnung und
Abfolge in den Handschriften folgt, so läßt sich vorerst nicht absehen,
zu welchem Corpus chemischer Schriften es gehört haben mag und ob es
auch die Deutung jener Ausdrücke anstrebt, die gerade in den Schriften
des PSEUDO-DEMOKRITOS vorkommen (REITZENSTEIN).


Zu Seite 35:


Kobalt. In altägyptischen Gläsern und Perlen wies zuerst
DAVY Kobalt nach (BERTHELOT, „Coll.“ 2, 9; „Intr.“
245); verschiedene Forscher fanden es in Glasuren und Tonwaren
(BLÜMNER 2, 97; 4, 413, 503), und letztere enthalten zuweilen
bis 5,3% davon (KLEIN, „Chemisches Zentralblatt“ 1913, 587).
— Über den Zusammenhang zwischen Kobathia und Kobalt s. „Coll.“
1, 245, sowie RULANDUS, „Lexicon Alchemiae“ (Frankfurt
1612, 158), über Kobalt in „deutschen Sagen“ MAIGNE D’ARNIS
(„Lexicon“ 527). Nach W. HOMMEL bezeichnete „Kobelt“ ehedem
Abfälle der verschiedensten Art („Chemiker-Zeitung“ 1912, 918).


Zu Seite 46:


HOMER. Die Gegensätze, in denen HOMERS
„altväterische“ Art und Denkweise mit jener der „neueren“ Zeiten
stand, waren schon im 5. Jahrhundert v. Chr. so lebhafte geworden, daß
bereits ANAXAGORAS (500–428?), nach anderen aber erst sein
Schüler METRODOROS mit der allegorischen Auslegung begann
und HOMER als „Physikos“ hinzustellen bemüht war, d. h. als
Erforscher und Darsteller des Weltganzen⁠[7201]. Daß PLATON,
Gründen allgemeiner Art folgend, die homerischen Gedichte als
Bildungsmittel der Jugend in seinem Idealstaate verwarf⁠[7202], trug
vielleicht bei, derlei Bestrebungen zu fördern, und jedenfalls
gewannen sie in der Folgezeit fortdauernd an Boden, namentlich bei den
ohnehin der allegorischen Deutung so geneigten Stoïkern; dies gilt
schon für die älteren Mitglieder der Schule⁠[7203], in weit höherem
Grade aber für die jüngeren. Zu Beginn der Kaiserzeit erklärte der
Stoïker HERAKLIT (der im übrigen nicht näher bekannt ist
und fälschlich mit seinem großen alten Namensbruder identifiziert
wurde)⁠[7204], anders als allegorisch aufgefaßt wäre HOMER
geradezu ein Frevler gewesen⁠[7205], daher habe man z. B. das Beilager
der APHRODITE und des ARES als Zusammentreffen dieser
beiden Gestirne aufzufassen, die Kämpfe der Götter als Konjunktionen
der Planeten, u. dgl. mehr⁠[7206], — wie denn auch schon im 1.
Jahrhundert v. Chr. ASKLEPIADES von MYRLEIA einen
ausführlichen Kommentar zu HOMER in rein astrologischem Sinne
verfaßte⁠[7207]. Des HERAKLIT Zeitgenosse, APION von
Alexandria, sowie KRATES von Mallos und deren Nachfolger
erblickten in HOMER die denkbar tiefste Quelle verborgener
Weisheit aller Art⁠[7208], und in seinen Epen eine Enzyklopädie,
enthaltend die Summe aller Künste und Wissenschaften⁠[7209]; neu war
damals, allem Anscheine nach, diese Auffassungsweise nicht mehr, denn
schon zur Zeit der späteren Ptolemäer soll sie mit Anlaß gegeben haben,
HOMER zu vergöttern und ihm Altäre und Tempel zu bauen⁠[7210],
seine Werke aber als „Losbücher“ und die aufgeschlagenen Verse als
„Omina“ anzusehen, ganz so wie dies später betreff des VERGIL,
und bis in die Neuzeit hinein bezüglich der Bibel geschah⁠[7211].
Ähnlichen Anschauungen und den bewährten Grundsätzen allegorischer
Auslegung huldigten auch PLOTINOS (204–270)⁠[7212] nebst
seiner Schule sowie PORPHYRIOS (272–304?), wofür als
Beispiele nur die Symbolik der Grotte auf Ithaka angeführt sei, ferner
die der CIRCE als Urbildes magischer Kunst, und die des
ACHILLEUS als Dämons, — unter welcher Gestalt er seit dem 3.
Jahrhundert steigende kultische Verehrung genoß⁠[7213].


Die Kirchenväter waren mit HOMER meist wohlvertraut;
IRENÄUS z. B. (um 180) führt als Belegstellen willkürlich
zusammengestoppelte homerische Verse an⁠[7214], und noch der hl.
BASILIUS (um 350) zitiert solche wiederholt zu den Wundern,
die die hl. THEKLA zu Seleukia vollbrachte, wo sie als
Nachfolgerin der ATHENE in deren Tempel hauste, vor dem man
den Gläubigen nach wie vor geweihte Seife verkaufte, damit sie dem
Heiligtume in ritueller Reinheit zu nahen vermöchten⁠[7215]. Wie also
im christlichen Seleukia, so war die Kenntnis HOMERS auch
sonst in Vorderasien sehr verbreitet, und teilweise Übersetzungen
besaßen selbst die Armenier und Syrer⁠[7216], welchen letzteren aber
HOMER auch als „Vater der Lügenreisen“ und deshalb als
Babylonier galt⁠[7217]. Für einen Ägypter hinwiederum, und zwar für
einen Thebaner und Sohn des Propheten HERMES, hält den
HOMER HELIODORUS (um 250)⁠[7218]; nach einem etwa
gleichalterigen magischen Papyrus ist er wie „der Gewährsmann aller
Dinge“ so auch der Verfasser eines Zauberbuches, und der 18. Absatz
der unter dem Namen des AFRIKANOS überlieferten „Kesten“
enthält eine magische Interpolation in eine sog. homerische Hymne, die
HOMER zum Erfinder der Zauberkunst zu stempeln sucht⁠[7219].
Verschiedene Überlieferungen der ersten nachchristlichen Jahrhunderte
lassen HOMER seine Weisheit bald aus den Archiven des
ISIS-Tempels schöpfen, bald sie von Geistern und Dämonen
empfangen, woraufhin dann seine Werke als teuflisch und deren Leser
als verdammt bezeichnet wurden⁠[7220]; homerische Verse und Fragmente
finden sich auch in Zauberbücher und -sprüche eingeschoben⁠[7221], und
da HOMER auch den ihn allegorisch auslegenden Gnostikern⁠[7222]
als Autorität, den Ssabiern aber sogar als Mitbegründer ihrer Religion
galt⁠[7223], können Äußerungen wie die der (syrischen) Schriften des
PSEUDO-DEMOKRITOS oder des „Papyrus Kenyon“ nicht überraschen.


Erwähnt sei noch, daß auch mittelalterliche medizinische
Abbildungen nach antiken Vorlagen den „OMERUS auctor“
nebst HERMES mit der Zauberwurzel Moly⁠[7224], oder
„OMERUS“ mit der heil- und zauberkräftigen Wurzel der Paeonia
(Pfingstrose) zeigen⁠[7225], sowie daß mittelalterliche alchemistische
Pseudepigraphen, z. B. die des PSEUDO-PLATON, HOMER
neben PYTHAGORAS, EUKLID, PTOLEMAIOS u. A.
als alchemistischen Autor anführen⁠[7226].





Zu Seite 47:


Männliches und Weibliches. Nach ägyptisch-hellenistischer
Lehre, die selbst aber wieder iranischen Ursprunges ist, entsteht die
Welt durch Vereinigung zweier Elemente, eines männlichen und eines
weiblichen (REITZENSTEIN).


Zu Seite 48:


Lutieren von Töpfen mit Lehm oder einem Gemenge von Lehm und
Haaren erwähnt schon HIPPOKRATES (üb. FUCHS 3, 528;
2, 481); er gedenkt auch des Lutierens von Rohren für Dämpfe (ebd. 3,
608).


Zu Seite 50:


Aludel. Nach DOZYS Wörterbuch (Supplement) ist al uthâl
im Arabischen lediglich als chemischer Fachausdruck bekannt, während
für uthâl = Rohr kein Beleg vorliegt, und Rohr im Arabischen jedenfalls
nicht uthâl heißt (JACOB). — Nicht ausgeschlossen scheint es,
daß, wie Alambik aus al und ἄμβιξ (Ambix), so Aluthâl aus al und αἰθάλη
(Aithále) zusammengesetzt ist; das Wort bezöge sich dann ursprünglich
nicht sowohl auf die (tönerne oder gläserne) Hülle, als auf deren
Inhalt, also auf den in ihr zu kondensierenden Dampf. Vermutlich
ist Vermittlung durch das Syrische anzunehmen (RUSKA). —
Tatsächlich bezeichnet BAR BAHLUL in seinem im 10. Jahrhundert
auf Grund weit älterer Quellen verfaßten „Syrischen Lexikon“ (ed.
DUVAL, Paris 1901) das Gerät Atâl als „zur Destillation
[Sublimation] dienend“, und schon in einem Papyrus, der aus dem 8.
oder 9. Jahrhundert herrühren dürfte, findet sich neben dem „Topf
auf dem Topf“ auch das Atâl genannte Gefäß erwähnt (SEIDEL,
„Der Islam“ 1, 238, 263). — Nach E. WIEDEMANNS Angaben
im „KAHLBAUM-Gedenkbuch“ vertritt al uthâl die Stelle des
griechischen σωλήν = Röhre, Rohr, und auch die sog. Aludeln, wie sie
z. B. in Idria noch bis in die neueste Zeit hinein zur Kondensation von
Quecksilberdämpfen dienten, sind Rohre oder rohrähnliche Gebilde.


Zu Seite 58:


Tabula smaragdina: die Tafel (στήλη) aus Edelstein ist
in der Offenbarungslitteratur häufig, ja fast für sie typisch
(REITZENSTEIN).


Zu Seite 60:


AGATHODAIMON. Vgl. die ausführlichen, zahlreiches
Neue bietenden und vieles Ältere berichtigenden Aufsätze von
GANSCHINIETZ (PW., Spl. 3, 38) und von ANDRES
(ebd. 3, 101). Nach ersterem sind getrennt zu behandeln: 1. Die
menschengestaltige griechische Gottheit, die eine weder ursprüngliche
noch eines eigentlichen Kultus gewürdigte war und vermutlich in
ähnlicher Weise Boden faßte wie die AGATHE TYCHE. 2. Die
Schlangengottheit, d. i. der griechische Schutz- und Hausgott in
Schlangenform. 3. Der Gott der hellenistischen Zeit, entstanden (wohl
in Alexandria) durch Verbindung des vorigen mit dem in gleicher
Form dargestellten und verehrten ägyptischen AGATHODAIMON,
sowie durch Identifikation mit dem schlangenförmig abgebildeten
CHNUM oder KNEPH und mit HERMES-TOTH;
in dieser Gestalt tritt er, nicht selten neben seinem Gegenbilde
KAKODAIMON, in der okkultistischen Litteratur auf, in der
Hermetik, Astrologie, Alchemie, Gnostik, in den Zauberbüchern usf.





Der Eigenname AGATHODAIMON bleibt bis in das 4. Jahrhundert
nachweisbar; sein bekanntester Träger ist wohl der alexandrinische
Geograph des 2. nachchristlichen Jahrhunderts, ein Nachfolger des
PTOLEMAIOS, der u. a. auch die fälschlich als „ptolemäische“
bekannte Weltkarte entwarf (FISCHER, ebd. 3, 59; M. G. M. 16,
178).


Im Orient lebte AGATHODAIMON zusammen mit HERMES bis
in die spätesten Zeiten fort, wie u. a. das philosophische Handbuch
des Persers SCHIRAZI (gest. 1640) zeigt (HORTEN,
„Der Islam“, Beiheft 2; Straßburg 1913). Den alten Quellen gemäß, aus
denen er schöpft, sind ihm AGATHODAIMON und HERMES
neben EMPEDOKLES, PYTHAGORAS, SOKRATES und
PLATON „die ältesten griechischen Philosophen“ (a. a. O. 14,
16, 146, 254) und neben PLATON und PYTHAGORAS die
ältesten Astrologen (ebd. 16, 147, 229); AGATHODAIMON stammte
wie THALES und ANAXIMENES aus Milet (ebd. 199),
er war ein guter Geist und Engel, der u. a. dem HERMES die
Offenbarung vermittelte (ebd. 201), und verfaßte vielerlei Bücher und
Schriften (ebd. 242, 254).


Zu Seite 63:


Schreiben der ISIS an HOROS. Die Form des
Briefes ist eine bei den Herausgebern magischer Schriften sehr beliebte
(WESSELY; vgl. dessen „Ephesia Grammata“, Wien 1886, 4).


Zu Seite 64:


Eid der ISIS: Eide dieser Art sind in den Ritualen
der Mysterien-Religionen nicht selten und gelten auch in der
Buch-Offenbarung noch als bindend für den Leser. Der vorliegende
[dessen Überlieferungen nicht unerheblich auseinander gehen, s. bei
KOPP, a. a. O.] gehörte ursprünglich wohl einem griechischen
Mysterienbrauche an, worauf das Schwören beim Acheron (nicht Charon!)
zurückweist, doch ist ihm durch Interpolationen eine mehr orientalische
Fassung zuerteilt (REITZENSTEIN).


Zu Seite 64:


Gleich- und Einswerdung. Formeln wie die zwischen HOROS
und dem durch AMNAEL vorgestellten CHNUM
gebrauchte sind in der Mystik des Zeitalters weitverbreitet
(REITZENSTEIN, „Poimandres“ 142; WEINREICH, A. Rel.
19, 166).


Zu Seite 68:


Moses (Pseudo-Moses). In der mystischen Litteratur werden
ihm zahlreiche Werke zugeschrieben, u. a. ein Schlüssel-, Mond-,
Erzengel-Buch u. dgl. (WESSELY, „Ephesia Grammata“, Wien 1886,
6).


Zu Seite 68, 195:


JAMNES und MAMBRES gelten in der mystischen
Überlieferung als die beiden Zauberer, die dem MOSES am Hofe
des Pharao entgegentreten (REITZENSTEIN).


Zu Seite 71:


Euagia. Einen angeblichen Ort dieses Namens gibt es in
Wirklichkeit nicht, JOHANNES wird vielmehr bezeichnet
als Oberpriester τῆς ἐν εὐαγἰᾳ θυσίας, bei dem in frommem Sinne
[dargebrachten] Opferfeste (REITZENSTEIN). — Möglicherweise
war aber die ganze Abhandlung auch betitelt als die des Oberpriesters
JOHANNES „τοῦ τῆς εὐαγίας [μνήμης]“ = „seligen Angedenkens“;
derartige Beinamen sind nämlich in der frühchristlichen Zeit
außerordentlich häufig, und wir besitzen auch ausreichende Belege
dafür, daß das Weglassen des Wortes μνήμης in dieser Verbindung zum
Sprachgebrauche geworden war (WESSELY; s. „Neue philologische
Rundschau“ 1889, Nr. 11, S. 174).


Zu Seite 71, 384, 415, 436:


Tutia. „Al Tûtijâ ist ein Rauch“ (arab. duchân, auch dukhân)
sagt ALQAZWINI im „Steinbuch“ („Das Steinbuch aus der
Kosmographie des ALQAZWINI“, üb. RUSKA, Heidelberg
1896, 11). — Nach VULLERS bezeichnet im Sanskrit Tuthia
ursprünglich ein Collyrium aus der Pflanze Amomum xanthorhiza, später
aber auch Präparate, die anscheinend aus Vitriolen gewonnen wurden; der
Zusammenhang von Tutia mit dem persischen Dûd = Rauch, Ruß (Lampenruß)
muß daher für mindestens fragwürdig gelten (JACOB). — Nach
vor Jahren erteilter Auskunft des verstorbenen Prof. Dr. R.
PISCHEL ist Tuthia im Sanskrit selbst ein Fremdwort.


Zu Seite 73:


Zu SAʿDI. Das angeführte Gedicht fährt fort:




  
    „Kein Märlein ist’s, daß Ihr es wißt:

    Genügsam seid, und Silber ist

    Mit Stein von gleichem Werte“,

  






und zeigt jedenfalls keine Beziehung zu einer bestimmten Persönlichkeit
(JACOB). — [Bei SCHLECHTA, a. a. O., lautet die
Überschrift: „Alchemie“.]


Zu Seite 74:


AFRIKANOS schöpfte vielfach aus den Schriften des
(Pseudo-) DEMOKRITOS, namentlich auch aus dem Buche über
„Sympathien und Antipathien“ (W. KROLL, PW. 10, 116).


Zu Seite 78:


Amalgam = μῖγμα, Magma, arab. „Almagma“? — In der arabischen
Arithmetik wird als Magmuʿ, Almagmuʿ, das Vereinigte, die Summe, die
Summation bezeichnet (RUSKA, „Zur älteren arabischen Algebra
und Rechenkunst“, Heidelberg 1917, 17).


Zu Seite 81:


Hen to pan (ἕν τὸ πᾶν) ist eine ursprünglich religiöse
Formel = „Eines und Alles“, „Eins ist das All“, und wird oft mit
den Worten fortgesetzt καῖ πᾶν ὁ θεός = „und Alles die Gottheit“;
für dieses mysteriöse All dient die Schlange Uroboros als Symbol
(REITZENSTEIN).


Zu Seite 86:


Kerátion. Seitdem Kaiser KONSTANTIN die reine
Goldwährung festgestellt hatte, ist Keration (κεράτιον) eine der
allergewöhnlichsten byzantinischen Münzen: ¹⁄₇₂ des Goldpfundes war das
νομισμάτιον (Nomismátion; Solidus), und dieses zerfiel in 24 aus Silber
gemünzte Teile namens κεράτιον (Kerátion). Goldwechsler und Agioteure
erklärten dann einzelne goldene Solidi für minderwertig und nahmen sie
nur mit einem Aufgelde von 1, 2, 3, ... Karaten an; hieraus erklärt
sich die Entstehung der Ausdrücke 18- oder 14karätiges Gold, die also
Gold bedeuten, das statt 24 Karate nur 18 oder 14 Karate Wert besitzt
(WESSELY).


Zu Seite 88:


Milch der schwarzen Kuh: sie ist im Zauberwesen ein häufig
angewandtes Mittel zur Vergottung und war ursprünglich wohl die „Milch
der Göttin“, die den Genießenden, also auch den Mysten, unsterblich
machen soll (REITZENSTEIN).


Zu Seite 101:


Artabe. Der Name dieses Maßes, „Artab“, ist nach SETHE
ursprünglich ein persischer, gewann aber allmählich weite Verbreitung
und findet sich im Assyrischen, Armenischen, Aramäischen, Griechischen
und Spätägyptischen. (Zitat in Verlust geraten.)


Zu Seite 109:


SALMANAS. SELMAN ist ein gut arabischer
Name, und SELMAN AL-FARISI (= SELMAN der Perser)
ein wohlbekannter Genosse des Propheten, der bei verschiedenen Sekten
der Derwische eine sehr wichtige Rolle spielt, und über den eine
umfangreiche Litteratur vorhanden ist; vgl. MÜLLER, „Der Islam
im Morgen- und Abendlande“ (Berlin 1885; 1, 135); JACOB,
„Türkische Bibliothek“ 9, 26 und 16, 26, 32 und oft; HUART,
„SELMAN DU FARS“ (in „Mélanges DERENBOURG“, Paris
1909, 297 und „École pratique des hautes études“, Paris 1913). —
Der griechische Name SALMONEUS ist als lautlich abweichend
anzusehen (JACOB).


Zu Seite 112:


Tartarum. Durdijj ist im Persischen ein Bodensatz, z. B.
in Milch, Öl oder Wein (WESSELY). — Durd bezeichnet im
Persischen die Hefe; eine Form Durdijjun erscheint sprachlich
fehlerhaft, und die Gleichsetzung mit Tartarum trägt willkürliches,
ja gewaltsames Gepräge, kann aber immerhin vorgekommen sein
(JACOB). — Durdî = Hefe findet sich erwähnt bei
HIRSCHBERG-LIPPERT, „Die arabischen Augenärzte“ (Leipzig 1906)
2, 245.


Zu Seite 116:


Kurkuma. Bei den Arabern ist dies die Gelbwurzel (Curcuma
longa) und ihr gelber Farbstoff, bei den Syrern aber häufig der Safran
(MEYERHOF, nach LÖW, „Der Islam“ 6, 263).


Zu Seite 123:


Logos: vgl. SCHMIDT, „Realistische Stoffe im
humanistischen Unterricht“ (Leipzig 1913, 58).


Zu Seite 125, 127, 186:


Orphiker und Pythagoräer. Die mystischen Lehren der Orphiker,
wie die Theorie vom Kreislauf, von der Parallelität des Mikro-
und Makrokosmos usf., weisen entschieden auf den Orient zurück,
desgleichen lassen verschiedene Züge bei den Pythagoräern erkennen,
daß sie auf die babylonische Astrologie aufmerksam geworden waren;
hieraus wieder erklären sich die entsprechenden Anspielungen in den
Werken PLATONS, bei dem z. B. am Schlusse des „Staates“
als Träger der Offenbarungs-Bilder auch geradezu der Pamphylier
ER, Sohn des ARMENIOS, genannt wird (BOLL,
„Aus der Offenbarung Johannis“, Leipzig 1914, 2; BOLL und
BEZOLD, „Sternglaube und Sterndeutung“, Leipzig 1918, 23
ff., 97). — Betreff der Vermutung, daß gewisse Überlieferungen der
Pythagoräer und Hippokratiker (etwa seit der Mitte des 5. Jahrhunderts)
auf die 7 Planeten und auf die Stellung der Sonne unter ihnen
anspielen, s. PFEIFFER, „Sternglauben“ (35, 38, 110, 128).





Zu Seite 126:


Äther ist bei PORPHYRIOS der Name des Feuers
(THOMAS VON AQUINO, üb. SCHNEIDER 3, 229).


Bei HOMER bedeutet αἴθων (aíthon) als „der Feuergelbe“
den Löwen; doch heißt so auch eines der vier Sonnenrosse des
HELIOS (KELLER, „Die antike Tierwelt“, Leipzig 1909
ff.; 1, 25, 247).


Zu Seite 129:


PARMENIDES. Verschiedene wichtige Anschauungen dieses
Philosophen sind durch Vermittlung der Orphiker und der Mysterienkulte
dem Orient entlehnt, u. a. die von der Herabkunft der Seele aus dem
Himmel, von ihrem Wiederaufstiege nach dem Tode, von der Umwandlung der
Seelen in Sterne, vom Zusammenwirken des Männlichen und Weiblichen,
usf.; wie weit sie babylonischen oder iranischen Ursprunges sind,
bleibt noch zu untersuchen (PFEIFFER, „Sternglauben“ Leipzig
1916, 128 ff., 124 ff.; BOLL, „Offenb.“ 32).


Zu Seite 136:


ἄνω und κάτω. Diesen Gegensatz kennt auch bereits
HIPPOKRATES (5. Jahrhundert v. Chr.) und spricht von ἄνω
und κάτω als von „einem Wege, ... der in stetem Wechsel
eingeschlagen wird“ (üb. FUCHS 1, 284, 291 und oft).


Zu Seite 156:


Askese. Über Wichtigkeit und Macht der Askese, namentlich der
kultischen Keuschheit, vgl. BOLL, „Offenb.“ 32.


Zu Seite 163:


Babylonische Astronomie. Nach BOLL waren die
Babylonier zwar gute Beobachter und Rechner, aber keine Systematiker
(M. G. M. 16, 173), und dies ist betreff der Entwicklung einer
wissenschaftlichen Astronomie sehr beachtenswert. — Während z. B. die
Erkenntnis der Identität von Morgen- und Abendstern bei beobachtenden
Astronomen bis gegen 2000 v. Chr. zurückzureichen scheint, galt
trotzdessen VENUS allgemein als Morgenstern für männlich
und als Abendstern für weiblich, demnach als zweigeschlechtlich.
Ihre Bezeichnung als „einen Bart tragend“ (Venus barbata) ist aber
auch den Beziehungen zu sonstigen, in ihre Nachbarschaft tretenden
Gestirnen zuzuschreiben; in ähnlicher Weise nimmt sie bei Annäherung
der anderen Planeten, z. B. des Mars, Merkur, Jupiter, eine gelbe,
rote, weiße (?) „Krone“ an, ganz so wie in gleichem Falle der Mond eine
goldene, silberne, bronzene, kupferne, eiserne, glänzende, weiße, rote,
usf. (BOLL und BEZOLD, „Sternglauben“ 7, 10 ff.;
BOLL, „Offenb.“ 48).


Zu Seite 166:


Stellvertretung der Gestirne, u. a. zwischen Sonne und
Saturn, aber auch zwischen Planeten und Fixsternen, erfolgte bei den
Babyloniern gemäß der Ähnlichkeit der Farben, für die hier
Abstufungen vom Roten zum Weißen festgelegt waren; die der nämlichen
Farbenklasse zugehörigen Gestirne wurden gleichgesetzt und konnten sich
vertreten (BOLL und BEZOLD, „Sternglauben“ 7, 17,
103).


Zu Seite 167:


Planetenzahl. Die Zahl der Planeten betrug bei den Babyloniern
ursprünglich 5 und erst später, von einem vorerst nicht genau
bestimmbaren Zeitpunkte an, 7; PETOSIRIS redet noch bald
von 5, bald von 7, VETTIUS VALENS (im 2. Jahrhundert
n. Chr.) dagegen nur von 7 (BOLL, „M. G. M.“ 16, 54). Nach
JOSEPHUS (1. Jahrhundert n. Chr.) entsprach der siebenarmige
Leuchter im Tempel zu Jerusalem den sieben Planeten (THOMAS VON
AQUINO, üb. SCHNEIDER, 6, 426).


Neun Planeten, durch Mitzählung von Kopf und Schwanz des „Drachens“
nach indischer Art kennt bei den Arabern schon im 10. Jahrhundert
ALKHWARIZMI (E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 47, 229).


Zu Seite 169:


Zikurrat. Nach KOLDEWEY ist an den bisher allein
genau geprüften Unterteilen der Zikurrat, u. a. derer von Assur,
Borsippa („welche Stadt zu Babylon etwa im Nachbarverhältnis von
Charlottenburg zu Berlin steht“) und Khorsabad, weder eine Spur von
stufenförmigem Aufbau nachweisbar, noch gar eine solche von Etagen in
verschiedenen Farben, noch endlich die angenommene Art des Zuganges.
Insbesondere betreff Borsippas „ist alles Einbildung und die Ruine
zeigt heutigen Tages nichts davon“. Was PLACE hinsichtlich
Khorsabads von „Verbrämung mit emaillierten Ziegeln“ sowie von
„äußerem, schneckenförmig herumführendem Rampenaufgang“ angibt,
stimmt entweder mit der Wirklichkeit gar nicht überein, oder ist doch
durchaus unsicher. Beim Zikurrat in Assur ist ein Teil des Belages
noch gut erhalten, aber auch er besitzt weder Aufgänge, noch Etagen,
noch Verbrämungen von gebrannten Steinen („Die Tempel von Babylon und
Borsippa“, Leipzig 1911; 58, 66; 65, 66; 63). — Auf dieses wichtige
Werk machte mich Herr Prof. Dr. PRINZ aufmerksam; wie es sich
hiernach mir den sehr bestimmten antiken Berichten (besonders bei
HERODOT) und mit den mittelalterlichen (bei den arabischen
Autoren) verhält, bleibt vorerst dahingestellt, und ebenso muß erst
neu ermittelt werden, was die im Laufe des 19. Jahrhunderts tätigen
Reisenden eigentlich ausgegraben und untersucht haben.


Vgl. noch KOLDEWEYS neuesten Aufsatz, der sich u. a. auf
eine von SCHEIL herausgegebene babylonische Tontafel von
229 v. Chr. stützt („Mitteilungen der Deutschen Orientalischen
Gesellschaft“, Maiheft 1918; Auszug mit Abbildung: „Leipz. Illustr.
Zeitung“ 1918, 166).


Zu Seite 175:


Carmen = Beschwörung kommt schon bei TIBULL sowie bei
JUVENAL vor (ed. FRIEDLAENDER, Leipzig 1895, 298).


Zu Seite 176, 200:


Elemente. Ein Rest der Elementen-Verehrung hat sich in den
österreichischen Alpenländern erhalten, z. B. in Tirol und Salzburg:
am Christabend findet das „Füttern der Elemente“ statt, indem man Mehl
und allerlei Speisen in Luft, Wasser und Feuer wirft sowie in die Erde
vergräbt (ANDREE, „Votive und Weihgaben ...“, 21).


Zu Seite 180:


Athanasia. Als ἀθανασίας φάρμακον, ἀντίδοτον τοῦ μὴ ἀποθανεῖν
= „Mittel der Unsterblichkeit, schützend vor dem Tode“ bezeichnet
noch der hl. IGNATIUS (um 100) das „Genießen des Fleisches
Christi“ bei der Eucharistie (GOGUEL, A. Rel. 15, 280). —
GALENOS erwähnt ἀθανασία als eine Arznei der alexandrinischen
Ärzte (BERENDES, „Das Apothekenwesen“, Stuttgart 1907; 34).


Zu Seite 183:


Astrologúmena. Das Buch, in dem die Anrede mit τέκνον (Kind) der
üblichen Weitergabe des Geheimnisses vom Vater an den Sohn entspricht,
ist vor 150 v. Chr. geschrieben, und „nur ein Autor spielt
hinter den beiden Masken des Oberpriesters NECHEPSO
und des Königs PETOSIRIS“, der vielleicht mit einem Herrscher
aus dem 7. Jahrhundert zu identifizieren ist. Einem hellenistischen
Zuge gemäß gelten Könige, oft zusammen mit Priestern, als bevorzugte
Empfänger göttlicher Offenbarungen (BOLL, „Offenb.“ 6, 138
ff.; BOLL und BEZOLD, „Sternglaube“ 29). Könige
werden „als von höherem und stärkerem Wesen“ angesehen, und haben daher
auch das Geisterreich und das Naturleben in ihrer Gewalt; hiermit
wieder hängt es zusammen, daß die Metallgötter (s. oben S. 81) und
die Planetengötter als „Könige“ erscheinen, so die Planetengötter
als „Scepterträger“ schon auf dem Zodiakus (Tierkreis) von Denderah
(PFEIFFER, „Sternglauben“ 100; BOLL, „Sphaera“, Tafel
2–5).


Zu Seite 184:


Wochentage (die 7) waren in Rom zu Beginn der Kaiserzeit
bereits wohlbekannt; TIBULL will am Sabbat, der wegen seines
Zusammenhanges mit SATURN für verdächtig und verrufen galt,
nicht verreisen („Elegien“ lib. 1, Nr. 3, Vers 18), HORAZ am
Sabbat nichts Geschäftliches unternehmen („Satiren“ lib. 1, Nr. 9,
Vers 69). Aber auch im EVANGEL. MATTHAEI (cap. 20) soll die
Flucht nicht am Sabbat stattfinden (BOLL, „Offenb.“ 134).
Durch römische Soldaten wurde der Gebrauch der Wochentage auch schon
frühzeitig nach Gallien und dem Rheinlande gebracht (NILSSON,
A. Rel. 19, 68, 118; BOLL und BEZOLD, „Sternglauben“
84).


Zu Seite 186:


Orientalische Einflüsse. Die sog. hippokratische Schrift über
die „Siebenzahl“, die bald nach 450 v. Chr. verfaßt sein dürfte,
zählt die 4 Elemente in der Reihenfolge Erde, Feuer, Wasser, Luft,
oder Feuer, Wasser, Luft, Erde auf. Als bedeutsame, wenngleich nicht
genau entsprechende Parallele ist anzuführen, daß nach der iranischen
Eschatologie die auferstehende Seele zurückfordert: von der Erde das
Gehirn, vom Wasser das Blut, vom Feuer die Lebenskraft (das Leben),
dagegen die Haare von der Pflanze (BOLL, „Offenb.“ 61).


Zu Seite 193:


Sophist, σοφιστής, bedeutet in den Zauberpapyri nicht selten
soviel wie Zauberer (REITZENSTEIN, „Myst.-Rel.“, Leipzig 1910,
68, 90).


Zu Seite 200:


MUHAMMEDS Himmelfahrt; s. über diese die eingehende
Abhandlung von SCHRICKE („Der Islam“ 6, 1).


Zu Seite 202:


Astrologie. Vom höheren geschichtlichen Standpunkte aus
bezeichnet sie GÜNTHER als eine Durchgangsepoche menschlichen
Wissens und Denkens, die überwunden werden muß, wenn Fortschritte
erzielt werden sollen (M. G. M. 16, 175). — Dem Umstande, daß die
Astrologie (was als höchst wichtiger Vorzug erschien!) zugleich als
Wissenschaft und als Religion, oder, wie CUMONT sagt, als
„wissenschaftliche Theologie“ galt, ist der ungeheure und andauernde
Einfluß zuzuschreiben, den sie auf Naturwissenschaft und Medizin
ausübte; ihre Geschichte läßt die der Völkerverbindungen mit einzig
dastehender Klarheit und Sicherheit hervortreten, und ihre Litteratur
ist in wahrhaftem Sinne Weltlitteratur (BOLL, „Offenb.“ 114;
BOLL und BEZOLD, „Sternglauben“ 65, 71 ff., 91).


Zu Seite 204:


Bewirken oder Anzeigen? Zu PFEIFFERS „Sternglauben“ zu
ergänzen sind die Seitenzahlen 2 ff., 47 ff., 61, 63, 65, 68 ff., 78 ff.


Zu Seite 210:


Planeten-Konstellationen. Diesen entsprechend ließen nach einer
Überlieferung bei THOMAS VON AQUINO die „Ägypter“ verschiedene
Pflanzensamen vermengen und geschlechtliche Vereinigungen verschiedener
Tierarten stattfinden (üb. SCHNEIDER 6, 447).


Zu Seite 212:


Farben der Sterne. Angaben über diese für sehr wichtig
angesehenen Farben finden sich schon im „Tetrabiblos“ des
PTOLEMAIOS, woselbst sie sichtlich babylonischen
Ursprungs sind, sowie bei seinen späteren Nachfolgern, z. B. bei
HEPHAISTION im 4. Jahrhundert (BOLL, M. G. M. 16,
173).


Zu Seite 226:


HERMES TRISMEGISTOS als angeblicher Geograph wird
erwähnt in dem um 1490 verfaßten „Deutschen Ptolemäus“ (Neudruck ed.
FISCHER, Straßburg 1910; Vorr., S. 31).


Zu Seite 231:


HERMES TRISMEGISTUS oder MERCURIUS
führt gegen Ende des 12. Jahrhunderts DANIEL von
MORLEY an (SUDHOFF, A. Nat. 8, 8, 14, 16); im 13.
erwähnt THOMAS von AQUINO den „Poimandres“ des
TRISMEGISTUS sowie den HERMES TRISMEGISTUS selbst
(üb. SCHNEIDER 2, 75, 77; 7, 584). Sein Andenken geriet also
auch hiernach sicherlich niemals völlig in Vergessenheit; vgl. auch die
öfteren Berufungen auf HERMES in des ALBERTUS MAGNUS
(echter) Schrift „De mineralibus“ (Cöln 1569), die selbst wieder
ausschließlich aus den Werken älterer Vorgänger schöpft.


Nach einer Bemerkung in der „Κόρη κόσμου“ verfaßte HERMES
TRISMEGISTOS seine Schriften schon vor Erschaffung der
Welt! (BOLL, „Offenb.“ 8).


Zu seinen technischen Erfindungen (vgl. S. 258 dieses Werkes) gehört
nach arabischen Autoren auch die der Seife, und zwar machte er sie
kraft einer besonderen Offenbarung (E. WIEDEMANN, „Beiträge“
54, 317).


Zu Seite 232:


Kore, Κόρη κόσμου. In frühptolemäischer Zeit erfolgte
eine Verschmelzung des ISIS-Dienstes mit den
DEMETER-Mysterien zu Eleusis, bei denen KORES Wege
hinab in die Unterwelt und wieder herauf zur Oberwelt (ἄνω καὶ κάτω,
áno kai káto) eine bedeutsame Rolle spielten (ROEDER, PW. 9,
2128; HILLER, PW. 1, 2322).


Nach REITZENSTEIN sind die Ansichten KROLLS und
ZIELINSKIS wie betreff der Herleitung einer „höheren
Hermetik“ aus Arkadien so auch bezüglich der in entscheidenden Punkten
irrig und unannehmbar⁠[7227]. Die Κόρη κόσμου die jedenfalls erst
dem 3. Jahrhundert n. Chr. und der Zeit nach dem Auftreten
MANIS (des Begründers des Manichäismus) angehört⁠[7228],
rührt von einem Verfasser her, der ein umfangreiches Material
nach vielen Richtungen hin trefflich beherrscht, es aber rein
synkretistisch und völlig kritiklos verarbeitet, um ein religiöses
Buch für Gebildete zu schreiben, aber nicht der religiösen,
sondern der litterarischen Wirkung halber, — was schon an
sich als ein für die ganze Epoche höchst charakteristisches Zeichen
anzusehen ist⁠[7229]. Dem Werke liegen, abgesehen von der vielfachen
Benützung des platonischen „Timaios“ (besonders in stilistischer
Hinsicht)⁠[7230], drei Hauptquellen zugrunde⁠[7231]: 1. eine ursprünglich
iranische Kosmogonie, 2. eine griechische philosophische Schrift,
deren Begriffsbildungen mit den religiösen Überlieferungen der
ersteren verschmolzen werden⁠[7232], 3. die hellenistisch-ägyptische
OSIRIS-Tradition, der die entscheidenden Erlösungslehren
entnommen sind.


Dem iranischen Schöpfungsmythus, der sich allmählich durch ganz
Vorderasien verbreitet zu haben scheint, jedoch unter Verdunkelung
oder völliger Abstreifung seines dualistischen Grundgedankens⁠[7233],
entstammen verschiedene wichtige Züge. Die geordnete Welt wird in
mehreren Stufen erschaffen, und zwar durch Auflösung des Chaos, der
„schwarzen Einheit der Materie“, wobei der Himmel mit seinen Sternen,
die trockene Erde, sowie die Wasserfläche zum Vorschein kommen⁠[7234].
Ein Urgott, eine Urgöttin, oder eine Urseele (PSYCHE), aus
der alle Einzelseelen entspringen, irrt vom Schöpfer ab, sinkt herab
in die Materie, wird aber am Ende der Dinge aufs neue mit dem höchsten
Gotte vereint und steigt wieder empor zum Himmel⁠[7235]. Die lebendigen
Menschen sind eine innige Verbindung von Hyle und Psyche⁠[7236]; aus
Feuer und Luft, den beiden Elementen des Lichtreiches, bestehen
die Seelen, die nach dem Sündenfalle, d. h. nach dem Abirren vom
Schöpfer, bestraft werden, nämlich durch Bindung an die aus Wasser und
Erde gebildete Hyle der Leiber, die gemeine Materie⁠[7237]. Über die
Schicksale der Menschen berät der höchste Gott mit HERMES,
der als sein νοῦς (Nûs) und seine ψυχή (Psyche) erscheint, sowie mit
den übrigen Göttern, besonders mit jenen der Planeten, die überlegen,
was jeder von ihnen für die Menschen tun könnte; schließlich wird
jenen, die einen reinen und gerechten Lebenswandel führen, Erlösung
und Rückkehr in den Himmel versprochen⁠[7238]. Schon nach dem ersten
Erscheinen der Urseele (Psyche) tritt aber auch der „Herrscher der
Finsternis“ in Gestalt eines furchtbaren Drachen hervor⁠[7239];
„Herrscher der Finsternis“ hießen jedoch auch die „Archonten“,
d. s. die Planetengeister, die „mit Sünde (= Materie) verbunden“ am
Himmel umherirren und die Schöpfung bedrohen⁠[7240]. Anscheinend
unter dem Einflusse dieser bösen Geister sündigen die Menschen und
häufen Frevel auf Frevel, bis sich die Elemente klagend vor dem
höchsten Gott einfinden und von ihm eine neue Emanation (ἀπόρροια)
erflehen; er sendet OSIRIS und ISIS, die abermals
Recht, Ordnung und Frömmigkeit auf Erden verbreiten, dann aber kraft
eines Zauberhymnus wieder gen Himmel auffahren. Nach anderen Quellen
vertreten jedoch ihre Stelle DIONYSOS, „der Sohn des Gottes“
(nämlich des ZEUS), oder MITHRAS, der „Mittler“
zwischen höchstem Gott und Menschheit⁠[7241].


Zu Seite 233:


AGATHODAIMON. Nach LANES „Manners and customs
of the modern Egyptians“ (London 1860) besaß noch um die Mitte des
vergangenen Jahrhunderts jedes Quartier der Stadt Kairo seinen
Schutzgeist oder AGATHODAIMON, der in Schlangengestalt verehrt
wurde (RESCHER, „Der Islam“ 9, 27).


Zu Seite 236:


Gnostik. Schon HERDER („Werke“ ed. SUPHAN,
Berlin 1893; 9, 276) spricht sich sehr bestimmt dahin aus, daß die
Gnostik in die vorchristliche Zeit zurückreicht, also in jene des
Hellenismus. Dieses meist für sehr jung gehaltenen Ausdruckes bedient
er sich öfters (vgl. 10, 184) und entlehnte ihn vermutlich seinen
Quellen; schrieb doch z. B. bereits HEINSIUS ein Werk „De
lingua hellenistica“ (Leiden 1643).


Zu Seite 240, 244 (s. auch Seite 203):


Buchstabenmystik, Anrufung der 7 Vokale α, ε, η, ι, υ, ο, ω,
u. dgl., hängen enge mit der Anschauung zusammen, daß der Name der
Götter ein Teil ihres Wesens sei; aus ihr erklärt sich die Macht, die
der Kenntnis des „wahren Namens“ zugeschrieben wird, aber auch die
Scheu, diesen auszusprechen, wie sie z. B. bei den Juden zutage tritt
(BOLL, „Offenb.“ 32). — Vgl. die „hundert schönen Namen“
Allahs.


Zu Seite 240, 255:


Kraft der Worte. Daß bestimmte Worte eine ganz besondere Kraft
ausüben und daher bei allerlei kirchlichen Zerimonien hauptsächlich
oder ausschließlich in der vorgeschriebenen bestimmten Sprache zu
gebrauchen sind, deutet noch THOMAS VON AQUINO unverkennbar an
(üb. SCHNEIDER 11, 12).


Zu Seite 245:


Zahlzeichen, griechische. Die Benützung der Buchstaben als
Zahlzeichen ist nach LARFELD im 8. Jahrhundert v. Chr.
aufgekommen, und zwar zu Milet (RUSKA, „Zur ältesten
arabischen Algebra ...“, 41).


Zu Seite 245:


Zahlenwerte von Namen. Daß es nach spätgriechischen und
„syrisch-chaldäischen“ Überlieferungen von großer Wichtigkeit ist,
den Zahlenwert zu erkennen, der den Namen Erkrankter entspricht,
meldet u. a. der „Codex Hertensis“ des 9. bis 12. Jahrhunderts
(SUDHOFF, A. Med. 10, 310).





Zu Seite 248:


MITHRAS. Die älteste litterarische Erwähnung
des MITHRAS findet sich in der „Thebaïs“ (Ges. 1, Vers
717), die STATIUS zwischen 81 und 92 n. Chr. verfaßte
(POPPELREUTER, „Der Islam“ 8, 295).


Zu Seite 265:


SALOMON. Über die ungeheure Zaubermacht, die der Orient
dem König SALOMON zuschrieb, vgl. RESCHER, „Der
Islam“ 9, 5 u. 49.


Zu Seite 298:


Chamäleon als Namen einer Muschel hat nichts mit dem ägyptischen
Chamäleon zu tun, sondern ist eine Entstellung des persischen und
arabischen Kalamûn, das selbst wieder vom griechischen ὑποκάλαμον
(Hypokálamon) herkommt, d. i. die Steckmuschel, aus deren Byssus
das „Meerwolle“ genannte, goldig schimmernde Gewebe gemacht wurde
(HELL, „Enzykl. des Islam“ 1, 100).


Chamäleon. Der syrische Lexikograph BAR BAHLUL sagt von
dem seltenen Worte Kemelaʾaʾ: „das ist Kimia, Alkîmijâ“ (arabisch!); er
kennt auch das Tier Kemelintos oder Kemeliun, bringt jedoch die Namen
selbst nicht in Verbindung. Der Versuch einer solchen kann nur
aus spätgriechischer Zeit herrühren, da aber für einen Griechen der
Zusammenhang zwischen χημεία und χαμαιλέον ernsthaft nicht wohl in
Frage zu kommen vermag, so handelt es sich wohl um eine Art Wortwitz
von der Gattung jener, der so zahlreiche bei ISIDORUS von
SEVILLA auftauchende „Etymologien“ angehören (RUSKA).


Vom Chamäleon als „Kemmeltier“ sprechen noch mittelhochdeutsche
Quellen, z. B. HUGO von TRIMBERG gegen 1280 im
„Renner“ (ed. EHRISMANN, Tübingen 1909; 3, 79); vorübergehend
erwähnt er in diesem Werke auch die Alchemisten, (ebd. 2, 299).


Zu Seite 311:


Harut und Marut. Diese Sage ist nach LITTMANN
babylonischen Ursprunges, die beiden Namen sind jedoch späterer,
(in dieser Überlieferung) iranischer Herkunft („HARUT und
MARUT“ in „Festschrift für F. C. ANDREAS“, Leipzig
1916, 70).


Zu Seite 315:


Alloiosis der Nahrungsmittel nennt GALENOS
(2. Jahrhundert n. Chr.) deren Umänderung im Laufe der
Verdauung (MEYER-STEINEG, „Studien zur Physiologie des
GALENOS“, A. Med. 6, 423).


Zu Seite 320:


Xerion. Das aus dem griechischen ξήριον entstandene Iksîr findet
sich im Persischen bereits bei FIRDUSI, um 1000 n. Chr.; als
al-iksîr (Elixir) geht es dann zu den Arabern über (JACOB).
— In der „Augenheilkunde“ des IBN MASAWAIH (777–857) ist
Iksîr oder Elixir noch = trockenes Streupulver (PRÜFER und
MEYERHOF, „Der Islam“ 6, 252), ebenso in den Schriften der
arabischen Augenärzte um 1000 (HIRSCHBERG-LIPPERT 1, 210).


Zu Seite 320:


Stein der Weisen. Nach uigurischer, wohl aus Kreisen der
Manichäer stammender Tradition (um 900) erhielten die sog. hl. 3
Könige vom Christuskinde als Gegengabe für ihre Geschenke ein von
der steinernen Krippe abgebrochenes Stückchen, das sie, weil es
von ungeheuerlicher Schwere war und ihnen unbrauchbar erschien, in
einen Brunnen warfen, aus dem hierauf ein feuerblitzender Glanz bis
zum Himmel aufstieg. Da nun aus gewissen, bei GREGOR von
TOURS (539–594), ALMAʿSUDI (gest. 956) und MARCO
POLO (gegen 1300) erhaltenen Berichten die Legende zu erschließen
ist, der die Weisen führende Stern sei, einem Meteore gleich, in einen
Brunnen bei Bethlehem herabgefallen, so glaubt HOMMEL, man
habe in diesem abgebrochenen Stückchen Stein den Ursprung des „Steins
der Weisen“ zu erblicken, der bestimmt gewesen sei „den glücklichen
Findern eine Gold- und Segensquelle zu werden“ („Münchener Neueste
Nachrichten“ Nr. 8 vom 5. Januar 1918; den Hinweis auf diesen Aufsatz
verdanke ich Herrn Geh.-Rat Prof. Dr. G. JACOB). — Inwieweit
in dieser Sage der Ursprung des „Steins der Weisen“ liegen
soll, ist jedoch zunächst nicht einzusehen, und die Frage, ob eine
Verbindung bestehe, bedarf wohl erst noch weiterer Untersuchung.


Zu Seite 328:


BOLOS von MENDE war auch eine ergiebige Quelle
für die Verfasser der sog. „Steinbücher“ sowie des zwischen 300–400
n. Chr. in Syrien entstandenen, „Physiologus“ genannten Tierbuches
(WELLMANN, M. G. M. 16, 374). Seinen Schriften entstammen
ferner jedenfalls die Anschauungen über (Pseudo-) DEMOKRITOS
als „Wettermacher“ (PFEIFFER, „Sternglauben“ 93 ff.).


Zu Seite 331:


PSEUDO-DEMOKRITOS’ Schrift über den Magnet (περὶ τῆς
λίθου) erwähnt HOPPE in seiner Abhandlung über Magnetismus und
Elektrizität im Altertume (A. Nat. 8, 95).


Zu Seite 347:


Zeichen für Sonne und Mond, vielleicht auch für Sterne
(Planeten?) sollen sich schon auf Tontrommeln aus der Steinzeit
vorfinden, die Gräbern nächst Halle und Merseburg entstammen
(HOOPS 3, 286).


Zu Seite 351:


Zeichen für Planeten und Metalle. In seiner Abhandlung
„Bruchstücke einer antiken Schrift über Wetterzeichen“ äußert sich
WESSELY zu dieser Frage wie folgt: Die bekannten Zeichen
für die 5 Planeten entstanden aus den Abkürzungen ihrer griechischen
Namen; kursives κρ mit dem Abkürzungsstrich in entstellter Form wurde
zum Zeichen für Κρόνος, die Majuskelform Ζ mit dem Abkürzungsstrich zu
dem für Ζεύς, und ebenso kursives αρ und ερ mit dem Abkürzungsstrich,
sowie Φ, das seine alte Gestalt am besten bewahrte, zu dem für Ἄρης,
Ἑρμής und Φωσφόρος. Die beiden ersten Zeichen, sowie das letzte,
erkannte richtig schon SALMASIUS („Sitzungsberichte der Wiener
Akademie“ 142, 1; S. 12, Anm. 2).


Zu Seite 353:


Null. Die Mayas, eine Gruppe mittelamerikanischer
Völkerschaften, hatten selbständig, und vielleicht schon früher als
die Inder, ein Zeichen für Null erdacht und mit seiner Hilfe den
Stellenwert der Zahlen ausgedrückt (CAJORI, M. G. M. 16, 166).
Über die ganze Frage s. die eingehende Abhandlung GÜNTHERS
(Ber. Münchener Akad. 1917, 111), in der er auch hervorhebt, daß die
Inder ein Dezimal-, die Mayas aber ein Vigesimal-System besaßen, wie
dies zuerst SELER zeigte.


Zu Seite 353:


Indische Ziffern. Das indische Ziffer- und Rechen-System wird
seit etwa 800 bei den Arabern wissenschaftlich gelehrt, ist aber
bereits 662 einem syrischen Schriftsteller bekannt (RUSKA,
„Der Islam“ 5, 272 und „Zur ältesten arabischen Algebra und
Rechenkunst“, Heidelberg 1917; 47, 45); bisher ist der Gebrauch der
Null bei einem Araber zuerst für 873 nachgewiesen, der bei einem Inder
für 732 (ebd. 36). — Unvereinbar mit diesen genau belegten Angaben
erscheinen vorerst jene des indischen Gelehrten KAYE: er
behauptet, daß das Positions-System in Indien noch im 9. Jahrhundert
verhältnismäßig neu und vielleicht überhaupt keine indische Erfindung
war, und daß alle Berichte, die eine ältere Zeit (u. a. die um 600)
betreffen, entweder unsicher oder sogar gefälscht sind (M. G. M. 17,
13).


Zu Seite 357:


Kopten. Über medizinische und Färberei-Rezepte der Kopten
s. LEIPOLDT in BROCKELMANNS „Geschichte der
christlichen Litteraturen des Orients“ (Leipzig 1907) 171, sowie
ERMAN-KREBS, „Aus den Papyri des Kgl. Museums“ (Berlin 1899)
255.


Zu Seite 364:


DSCHABIR. Die Wahl der Namen DSCHABIR und
GEBER zwecks Unterscheidung ihrer einschlägigen Werke rührt
nicht von BERTHELOT her, sondern von WÜSTENFELD (vgl.
S. 485 dieses Werkes), dessen „Geschichte der arabischen Ärzte und
Naturforscher“ (Göttingen 1840) BERTHELOT vielfach benützte.


Zu Seite 369:


Tutia wird von einigen arabischen Autoren als besonders
kostbares Erzeugnis Indiens (der indischen Grenzländer?) angepriesen
(E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 54, 320). — Dieser Wertschätzung
entspricht die Erwähnung von Tutia in höfischen Redensarten, die sich
bis in die Neuzeit hinein erhielten und noch bei den Türken in Gebrauch
standen: in einem Briefe aus dem 16. Jahrhundert an den letzten Pascha
von Ofen heißt es z. B.: „Tutija ist der Fußstaub Euer Exzellenz“,
wobei Tutija an Stelle des sonst auch vorkommenden „Kimija“ steht, des
lebenspendenden Pulvers aus dem Steine der Weisen (JACOB, „Der
Islam“ 8, 249).


Zu Seite 372:


Zauberquadrate. In den Schriften der „Treuen Brüder“ finden
sich Zauberquadrate bis zu 9 Zellen beschrieben (CARRA DE
VAUX, „Enzykl. des Islam“ 2, 258); der Name kommt jedoch erst
im 15. Jahrhundert bei AGRIPPA von NETTESHEIM
vor (GÜNTHER, M. G. M. 15, 209). — Über die Theorie der
Zauberquadrate s. FERROLS „Neues Rechnungsverfahren“ (Bonn
1913) 165.


Nach AHRENS gehen jedoch die Angaben des AGRIPPA (und
auch die des CARDANUS) auf arabische Quellen zurück; schon
DSCHABIRS „Buch der Wage“ soll der „magischen Quadrate“ (u. a.
solcher von 9 Zellen) gedenken und sie den Planeten zuteilen, ferner
erwähnen sie einige Schriftsteller des 9. und 10. Jahrhunderts, — bei
den „Treuen Brüdern“ scheint die Stelle aber interpoliert zu sein —,
und desgleichen auch noch der byzantinische Autor MOSCHOPULOS
(„Der Islam“ 7, 186, 205, 210; M. G. M. 16, 307; vgl. BOLTE,
M. G. M. 16, 307 und E. WIEDEMANN, „Der Islam“ 8, 94).


Zu Seite 374:


Planeten-Seelen. Noch KEPLER schrieb 1604 den
Planeten eigentliche Seelen zu, durch die er ihre Bewegungen erklärte
(GERLAND, „Geschichte der Physik“, München 1913, 403).


Wie lange der Glaube an die Planetenseelen und ihre besonderen
Beschaffenheiten Allgemeingut blieb, zeigt u. a. die Tatsache, daß
noch 1676 der berühmte Komponist und Orgelspieler BUXTEHUDE,
„Natur und Eigenschaften der Planeten in sieben (verschollenen) Suiten
[Charakterstücken] artig abbildete“ (SPITTA, „J. S.
BACH“, Leipzig 1916; 1, 259).


Zu Seite 374:


HERMES (MERCUR). Während die übrigen
Sterne im Arabischen jeder sein bestimmtes Geschlecht haben, ist
allein MERCUR zweigeschlechtlich, hat also hierin die alte
Überlieferung seines Zwitterwesens gewahrt (LITTMANN,
„Festschrift für A. C. ANDREAS“, Leipzig 1916, 86).


Zu Seite 374:


Planeten-Namen. ALKHWARIZMI gibt um 980 in den
„Mafâtîh“ als persische Namen an: Chwâr (Sonne), Mâh (Mond), Tîr
(Merkur), Nâhîd (Venus), Bahrâm (Mars), Hurmuz (Jupiter) und
Kaiwân (Saturn) (E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 47, 216). — Nach
RUSKA lauten die arabischen und persischen Namen: Sonne,
Schams, Aftâb; Mond, Qamar, Mâh; Jupiter, Muschtarî, Birdschis; Mars,
Mirrîch, Bahrâm; Merkur, ʿUtârid, Tîr; Venus, Zuhrâ, Nâhîd; Saturn,
Zuchal, Kaiwân.


Zu Seite 375, 425:


Planeten-Einflüsse. Nach NÖLDEKE erfand im 6.
Jahrhundert ein persischer Vezir als Gegenstück zu dem neuen Schach-
das Nard-Spiel, das das menschliche Leben in seiner Abhängigkeit von
den Planeten und Tierkreis-Sternbildern darstellte (RUSKA,
„Zur Geschichte der Schachbrettaufgabe“, Leipzig 1916, 280).


Über den besonderen Zusammenhang zwischen den Tierkreis-Sternbildern
und den Teilen des menschlichen Körpers s. SUDHOFF,
„Studien zur Geschichte der Medizin“, Leipzig 1914, 198 ff. — Als
unumstößlicher Wahrheiten gedenkt der überlieferten Einflüsse der
Planeten auf die Körperteile noch das so weitverbreitete, um 1243 im
Kreise Kaisers FRIEDRICH II. verfaßte „Buch SIDRACH“
(ed. JELLINGHAUS, Tübingen 1904, 164), in dem die Wandelsterne
mit ihrer Macht, sowie die Astrologie, überhaupt eine hervorragende
Rolle spielen (ebd. 65, 121, 159, 199).


Zu Seite 375:


Planeten und Farben der Metalle. Nach einer bei DANIEL
von MORLEY (gegen 1200) erhaltenen Überlieferung ist die
Farbe der Sonne feurig, jedoch ihres großen Glanzes wegen nicht genau
erkennbar, die des Mondes weiß wie Zinn, die des Merkur schwarz, die
der Venus weißlich, die des Mars goldig, die des Jupiter silbern, die
des Saturn bleiähnlich (SUDHOFF, A. Nat. 8, 30).





Zu Seite 379:


Sandarach. Das einer nordafrikanischen Cupressinee entstammende
Harz wird unter diesem Namen zuerst in einem Papyrus von etwa 900
erwähnt (SEIDEL, „Der Islam“ 1, 150); vgl. die Angaben bei
ALQAZWINI (E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 54, 291, 307).


Zu Seite 380, 409:


Essig. Die so besonders „kalte Natur“ des Essigs erklärte
EPIKUR (jedenfalls auf Grund älterer griechischer Quellen)
daraus, daß er aus dem Weine, der kalte und heiße Atome enthält, unter
Austreibung dieser letzteren entstehe; nach EMPEDOKLES sollte
sich hinwiederum der Wein auch durch eine bloße σῆψις (Sépsis) des
Wassers bilden (GILBERT 213, 342).


Zu Seite 385:


Ton der Philosophen. Einer Vorschrift zu seiner Herstellung aus
Ton, Kohlenpulver, Kalk, Salz, Haaren und anderen Bestandteilen gedenkt
SEIDEL („Der Islam“ 1, 263).


Zu Seite 388:


Syrische Schriften. Nach RUSKA dürften diese Schriften
auf griechisch-persische Vorlagen zurückgehen, wonach es sich auch
erklären würde, daß einzelne Namen von Präparaten an mittelpersisches
Sprachgut anklingen. Genaueres hierüber wird sich wohl kaum ermitteln
lassen, da die gesamte syro-persische Litteratur, die von Gondisapur
her so tiefgehenden Einfluß ausübte, restlos zugrunde gegangen zu sein
scheint. (Vgl. BROCKELMANN, „Geschichte der christlichen
Litteraturen des Orients“, Leipzig 1907, 44 ff., 50.)


Zu Seite 394:


Porzellan. Die Erfindung des Porzellans in China erfolgte etwa
um 600 n. Chr. (ZIMMERMANN, „Chinesisches Porzellan“, Leipzig
1913; 1, 22 ff.; „Orientalisches Archiv“ 1911, Bd. 2; SARRE,
„Der Islam“ 5, 183).


Zu Seite 395, 423:


Ziwaka (syr. = Quecksilber), im Persischen zîbak, von zîsten
= leben, also „das lebendige“ wie „argentum vivum“; zîbak ist auch
sprachlich verwandt mit vivum und quick, das den urindogermanischen
Anlaut kw zeigt (JACOB). — Im heutigen Persischen heißt
Quecksilber auch sîmâb = „Silberwasser“ (übersetzt aus dem griechischen
ὑδράργυρος?), und falls dieses Wort wirklich alter Herkunft ist,
könnten sich von ihm alle westorientalischen Bezeichnungen ableiten,
ohne daß sich aber bestimmt entscheiden ließe, wo in dem Herüber
und Hinüber die frühesten Umformungen liegen. Im neupersischen
Arzneibuche des ABU MANSUR MUWAFFAK (um 975) heißt es
zîbak, im Mittelpersischen žiwâk, im Syrischen zîwag (auch zijûg und
zijûkâ), im Arabischen meist zîbak, aber auch zîbâk, zâwûk, zuwâk usw.
(RUSKA).


Zu Seite 407:


ALBIRUNI gedenkt u. a. der Anwendung des Diamanten zum
Bohren von Gesteinen, sowie der giftigen Natur seines Staubes (E.
WIEDEMANN, „Der Islam“ 2, 352).


Zu Seite 409:


DIMISCHQI. Ein nicht näher bekannter Schriftsteller
dieses Namens verfaßte im 11. Jahrhundert ein „Handbuch der
Handelswissenschaften“, in dem er auch der Kniffe und Schwindeleien
der Alchemisten gedenkt, die Verfahren zur Verfälschung, aber auch
zur Prüfung der Edelmetalle schildert (z. B. die Feuerprobe nach
QALQASCHANDI), und dem Gläubigen ein „Hüte Dich!“ vor den
Alchemisten zuruft, „gegen die Allah Dich beschütze“! (RITTER,
„Der Islam“ 7, 50 ff., 166, 73; WEISS, ebd. 7, 252).


Zu Seite 412:


ALQAZWINI. Völlig übereinstimmend mit den Lehren des
ALQAZWINI (gest. 1283) über die Entstehung der Metalle aus
Schwefel und Quecksilber, und sichtlich aus den nämlichen syrischen,
arabischen und griechischen Quellen geschöpft, sind die Ansichten des
Syrers SEVERUS BAR SCHAKKU (gest. 1241) im „Buch der Dialoge“.
Ihre Richtigkeit, so versichert er, stehe auf Grund von Versuchen für
alle jene fest, die mit der Kunst „Chimalia“ der Philosophen vertraut
sind (RUSKA, „Studien zu SEVERUS BAR SCHAKKU“;
„Zeitschrift für Assyriologie“ 12, 157).


Zu Seite 413:


Magnetberge: vgl. das „Steinbuch“ des TIFASCHI (gest.
1253), üb. BISCIA (E. WIEDEMANN, „Gesch.-Blätter“ 3,
281).


Zu Seite 420:


1001 Nacht. Über die große Rolle der Astrologie, der Alchemie,
und des gesamten Aberglaubens in „1001 Nacht“ handelt eingehend der
wichtige Aufsatz RESCHERS („Der Islam“ 9, 1; Alchemie: 33, 76).


Zu Seite 420:


Tâliqûn führen die arabischen Augenärzte um 1000 als
„gelbes, dehnbares Kupfer“ an, neben einem anderen weißlichen
(HIRSCHBERG-LIPPERT, a. a. O. 2, 186); letzteres ist wohl
ein helles Messing. — Der Name rührt vielleicht vom Herstellungsorte
her, da ALDSCHAHIZ (gest. 869) „talikanische Filze“ erwähnt
(RITTER, „Der Islam“ 7, 21).


Zu Seite 424:


Arsen. Das Grundwort lautet im Altpersischen zaranya, im
Neupersischen zar, zarnich, zarniq (= Gold, goldig), im Armenischen
zarik, im Syrischen zarnîkâ (SCHRADER, „R. L.“ 46, 151 ff.;
„Ur.“ 2, 32). Bei HIPPOKRATES kommt ἀρρενικόν (Arrenikón =
Auripigment) mit σανδαρακή (Sandaraké = Realgar) zusammen vor (üb.
FUCHS 3, 293), letztere aber auch allein (ebd. 2, 416; 3, 480,
492, 494). THEOPHRASTOS bezeichnet beide als aschenartig, wie
von Feuer angebrannt, von trockener und rauchartiger Natur und sagt,
daß sie als Farbstoffe dienen, so wie μίλτος (Rötel) und ὦχρα (Oker),
die man in „Kaminen“ brennt, und zwar in mit Ton ringsum verschmierten
Gefäßen (περιπλάσαντες). Nach FESTUS gleicht Sandaraka, die
eine Art Farbstoff ist (coloris genus), dem σάνδυξ (Sándyx, d. i.
ein rötlichgelbes, der Mennige ähnliches Mineral), was nach ihm
eigentlich Krapp bedeuten soll (LINDEMANN, „Corpus grammat.
veterum“, Leipzig 1832, 136, 854, 693); über die kleinasiatischen
Sandyxgruben berichtet STRABON (lib. 12, cap. 40), vgl.
CELSUS, üb. FRIBOES (Braunschweig 1906, 669). Dem
PHILOSTRATOS (um 215 n. Chr.) ist Sandarake ein Erdreich,
aus dem in Indien eine heiße Quelle entspringt („APPOLONIUS VON
TYANA“, lib. 3, cap. 14), dem Lexikographen HESYCHIOS
(5. Jahrhundert) eine metallartige Masse, εἶδος μεταλλικόν („Lexikon“,
ed. SCHMIDT, Jena 1867; 1136). — Das Wort „Realgar“ scheint
erst in nacharabischer Zeit aufzutauchen; vermutlich leitet es sich
von Risigallo (Risigiallo = Rauschgelb) ab, das selbst wieder aus dem
vieldeutigen Chrysokolla entstellt sein dürfte.


Zu Seite 429:


DOUTTÉS angeführtes Werk heißt: „Magie et religion
de l’Afrique du Nord“ (Algir 1909). — Vgl. für Ostafrika:
BECKER, „Der Islam“ 2, 33 ff.


Zu Seite 465:


Alchemie. DANIEL von MORLEY, der vor 1187 in
Toledo weilte, wo sich eine Art Lehrstätte oder Hochschule befand,
und daselbst Schüler GERHARDS von CREMONA war,
verfaßte zwischen 1175 und 1200 ein Werk „Liber de naturis inferiorum
et superiorum“; er erwähnt darin, die Wissenschaft habe acht Teile,
handelnd über Recht (de iudiciis), Medizin, Landbau (agricultura),
Spiegel (de speculis; Brennspiegel?), Sternbilder (de ymaginibus,
über die schon König PTOLEMÄOS aus Philadelphia in Ägypten
eine „Astronomie“ schrieb), Vorzeichen (de praestigiis), Nigromantie
und Alchemie (Alckimia); letztere befaßt sich mit der Umwandlung
der Metalle in andere Arten, „quae est scientia de transformatione
metallorum in alias species“ (SUDHOFF, A. Nat. 8, 2, 40; 28;
34).


Zu Seite 490:


ALBERT DER GROSSE. Sein Geburtsjahr ist unsicher
und fällt zwischen 1193 und 1207 (HERTLING, „ALBERTUS
MAGNUS“, Münster 1914; 2, 20). Nach einer aus den Jahren 1240–1256
herrührenden Äußerung besuchte er erzreiche Gegenden, vermutlich die
des Harzes, da er sich 1240 in Hildesheim aufhielt, und unterrichtete
sich über die Transmutationen der Alchemisten, um so Natur und
Eigenschaften der Metalle zu ergründen (ebd. 5, 8). — Als „ALBERTO DELLA
MAGNA“ = ALBERT DER DEUTSCHE [entstellt aus
ALBERTUS MAGNUS?] findet er sich frühzeitig in Italien
genannt, z. B. in den um 1375 verfaßten Novellen des SACCHETTI
(ed. GIGLI, Florenz 1860; 2, 241).


Zu Seite 494:


ARNALDUS von VILLANOVA. Sein Name
findet sich später entstellt zu RINALDI TELANOBEBILA
(KOPP, „Beitr.“ 327; BERTHELOT, „Intr.“ 199).
SALADIN D’ASCULOASCULO (um 1450) spricht von RAINALD von
VILLANOVA (s. „MESUAE Opera“, Venedig 1570, 293).


Zu Seite 496:


Kabbala. Einige nähere Angaben über sie s. bei HESZ (A.
Nat. 7, 117). Vgl. DEUSSEN 2 (2), 421.


Zu Seite 504:


Alchemie in Italien. Bei den Schriftstellern des 14.
Jahrhunderts ist archimia = Fälschung und archimiato = gefälscht schon
allgemein gebräuchlich, vgl. z. B. die um 1375 verfaßten Novellen des
SACCHETTI (ed. GIGLI, Florenz 1860; 1, 60, 70, 367;
2, 296).


FOLENGO (1491–1544), der Verfasser des makaronischen Gedichtes
„Merlin Coccaius“ (1517), dessen anonyme französische Übersetzung
von 1606 als wichtiges Vorbild des RABELAIS anzusehen ist,
kann sich gleich letzterem nicht genug tun an Spöttereien über die
Falschheit der Alchemie und Astrologie, die unsinnigen Verbindungen
zwischen Metallen, Planeten und Sphären usf. (ed. P. L. JACOB,
Paris 1859; 107, 228 ff., u. oft); u. a. erwähnt er auch den „Schwefel
aus Quecksilber“ (ebd. 402) und die giftige Natur des gepulverten
Diamanten (ebd. 88).


Zu Seite 510:


JAKOB BÖHME preist insbesondere auch im „Seraphinischen
Blumengärtlein“ mit begeisterten Worten die Macht der Tinktur, die
Tugenden des „edlen hochteuren Steines der Weisen“, die Kräfte der
Signaturen, usf. (Neudruck, Berlin 1918, 81, 145, 239 ff.; 89, 129; 171
ff.).


Zu Seite 511:


Aufleben des Mystizismus. Schon HERDER, der diesem
sonst völlig fernstand, verfaßte „Gespräche des HERMES
und POEMANDER“, d. i. POIMANDRES („Werke“, ed.
SUPHAN, Berlin 1885; 23, 515, 532).


Zu Seite 514:


Planeten-Darstellung. Hierüber vgl. HAUBERS
„Planetenkinder und Sternbilder“ (Straßburg 1916); LITTMANN,
„Der Islam“ 8, 135.


„Maistre Piccatrix“, zusammen u. a. mit MICHAEL SCOTUS, findet
sich als Verfasser der „großen Zaubertafel des Piccatrix“ erwähnt in
FOLENGOS „Merlin Coccaius“ (1517), ed. P. L. JACOB
(Paris 1859) 321.


Zu Seite 527:


Bergwerke bei den Arabern. Näheres über die merkwürdigen und
schon im 8. Jahrhundert sehr verwickelten rechtlichen und steuerlichen
Verhältnisse, die bereits ALEXANDER (gest. 798) ausführlich
erörtert, s. bei SCHMIDT („Der Islam“ 1, 327 ff., 350 ff.).


Zu Seite 534:


Elektron. Noch THOMAS von AQUINO sagt
hierüber: „es bezeichnet nichts anderes als unseren Herrn JESUS
CHRISTUS, den Mittler zwischen Gott und Mensch; das Elektron
verbindet die Vorzüge des Goldes mit denen des Silbers, dieses gewinnt
höheren Glanz, jenes vermindert den seinigen; so ist auch in Gottes
Sohn die Natur der Gottheit verbunden mit der unserigen, diese gewinnt
höheren Glanz, jene mäßigt für unser Auge den ihrer Majestät“ (üb.
SCHNEIDER 9, 11).


Zu Seite 541:


Kupfer. Für die andauernde kultische Bedeutung des Kupfers
bezeichnend ist es, daß der assyrische König TIGLAT-PILESAR
I. (um 1100) als Zeichen der völligen Zerstörung einer Stadt einen
„Blitz aus Kupfer“ anfertigen und in einem Tempel aufstellen ließ
(PETERSEN, „Der Islam“; Beiheft 3, 105).


Zu Seite 552:


Bronze. HAMMURABI befiehlt u. a., Eidbrüchigen einen
Block aus Bronze in den Mund zu schlagen (PETERSEN, „Der
Islam“; Beiheft 3, 190).


Zu Seite 555:


Bronze in Italien. Über die vorgeschichtliche Periode in
Italien, besonders die Bronze- und die Anfänge der Eisen-Zeit, über
die Bedeutung der Etrusker, die Einflüsse der Phönizier usf., vgl.
den lehrreichen und vom Herkömmlichen in vielem abweichenden Artikel
PHILIPPS (PW., Spl. 3, 1278).


Zu Seite 559:


Bronze der Tschuden. Bei den Tschuden und den ural-altaïschen
Völkern entstand die Bronzekultur anscheinend unter chinesischem
Einflusse, reicht zum Teil bis 300 v. Chr. herab, und macht dann den
Anfängen der Eisenzeit Platz, die zunächst die meisten Formen der
ersteren beibehält (HOERNES, bei HOOPS 4, 193).


Zu Seite 564:


Bronze. Zur Ableitung von Bronte s. nach einem Hinweise von
Herrn Dr. H. SCHUNCK in Ludwigshafen das italienische
brontolare = brummen, surren; dessen Stammwort ist hinwiederum
jedenfalls das spätlateinische bruntulare (= susurrare, murmurare)
(MAIGNE D’ARNIS 361). — Brontolare findet sich u. a.
schon in den um 1375 verfaßten Novellen des SACCHETTI (ed.
GIGLI, Florenz 1860; 2, 163).


Nach THOMAS von AQUINO bedeuten die Glöckchen am
Gewande des Hohenpriesters den Donner (üb. SCHNEIDER 6, 440).


Zu Seite 570:


Messing bezeichnen die arabischen Augenärzte um 1000 als „gelbes
Erz“ oder „gelbes Kupfer“ (HIRSCHBERG-LIPPERT, a. a. O. 2,
131, 174; 2, 152).


Zu Seite 576:


Blei. Über Blei als Fugenfüllung beim Aufbau mächtiger Säulen,
über Bleirohre von großem Durchmesser, sowie über Bleimarken bei den
Arabern des 8. und 9. Jahrhunderts s. SCHWARZ („Der Islam“ 6,
273), HERZFELD (ebd. 5, 200), und BECKER (ebd. 2, 370
ff.).


Zu Seite 590:


Verbreitung des Zinns. Für diese ist es wichtig, daß fraglos
schon während der jüngeren Steinzeit in der gesamten Nord- und Ostsee
ein Seeschiffahrts-Verkehr auch auf weitere Entfernungen stattfand
(VOGEL, bei HOOPS 4, 156).


Zu Seite 594:


Galmei. Die „Augenheilkunde“ des IBN MASAWAIH
(777–857) erwähnt häufig Galmei oder Cadmia (PRÜFER und
MEYERHOF, „Der Islam“ 6, 249, 250, 252, 254, 256), auch solche
aus Kirman (ebd. 251) und aus Indien (ebd. 253), worunter aber (wie
so häufig) nicht Vorderindien, sondern nur das Gebiet der indischen
Grenzländer zu verstehen sein dürfte. — Des Galmeis gedenkt ferner
ein syrisches Lehrbuch der Augenheilkunde etwa aus dem 7. Jahrhundert
(MEYERHOF, ebd. 6, 263), das nach BROCKELMANN im
wesentlichen nur eine Übersetzung aus GALENOS ist (ebd. 7,
108).


Zu Seite 603:


Quecksilber. Über das von den Arabern aus Persien, Marokko,
Kolchis (?) usf. bezogene Quecksilber s. SEIDEL („Der Islam“
1, 262); vgl. RUSKA (ebd. 5, 272).


Zu Seite 603:


Salmiak. Betreff des natürlich vorkommenden und des künstlich
bereiteten Salmiaks s. SEIDEL („Der Islam“ 1, 263).


Zu Seite 607:


Eisen im Altai. Bis zum Sturze des asiatischen Reiches der
Avaren (um 550 n. Chr.) hatten für diese, als ihre Herren, die Türken
das Eisen im Altai herzustellen und zu bearbeiten; ihr Name „Türken“
bedeutet die „Eisenhelmigen“ (HESS, „Der Islam“ 9, 160).





Zu Seite 610:


Schmiede. In Innerafrika bilden die Schmiede auch jetzt noch in
manchen Gegenden eine besondere Kaste (BECKER, „Der Islam“ 3,
261).


Zu Seite 625:


Eisen. Über Gebrauch und Verarbeitung des Eisens bei den Arabern
schon vor MUHAMMED und während der Eroberungszeit berichtet
BECKER („Der Islam“ 4, 311).


Zu Seite 630:


Antimon. Mesdem, „die echte Augenschminke“, erwähnt als ein
Augenheilmittel schon ein zu Ägypten um 1250 v. Chr. abgefaßter Brief
(SPIEGELBERG, M. G. M. 17, 167).


Plättchensonden zum Schminken der Augenlider aus spätantiker Zeit sind
nach SUDHOFF zahlreich erhalten (ebd. 17, 136).


Zu Seite 635:


Antimon oder Ithmid, auch solches aus Ispahan, verordnet
öfters IBN MASAWAIH (777–857) in seiner oben erwähnten
„Augenheilkunde“ (PRÜFER und MEYERHOF, „Der Islam“
6, 247, 252, 253, 254). Das gleichfalls erwähnte syrische, aus dem
GALENOS übersetzte Lehrbuch des 7. Jahrhunderts gebraucht
Kuhl oder Kuhlâ nur für Ithmid, dagegen Kahal allgemein für Schminken
(MEYERHOF, ebd. 6, 262, 265). Später und auch noch in
neuerer Zeit kann Kuhl die verschiedensten Augenheilmittel bezeichnen
(RECKENDORF, ebd. 6, 101).


Abgeschlossen am 1. September 1918.







I.

Verzeichnis der griechischen Worte und Redensarten.







	  ἀβύσσος 59.


	  ἀγαθάγγελος 233.


	  ἀγαθὴ τύχη 234.


	  ἀγαθοδαίμον 219, 233.


	  ἀγγεῖον 273.


	  ἀγγεῖον περίφιμον 37.


	  ἄγγος 49, 25.


	  — διπλοῦν 40.


	  — οστράκινον 49.


	  ἄγχουσα 9, 19, 21, 103, 113.


	  ἀγχουσίζεσθαι 633.


	  ἀείζωος 14


	  ἄεηιοωυ 203.


	  ἀέρα 115.


	  ἀερώδης 213.


	  ἀετίτης 201.


	  ἀεροειδής 16, 17.


	  ἀήρ 130, 133.


	  αθανασία 180, 201, 335, 668.


	  Αἴγυπτος 64, 307, 335.


	  Αἰθάλεια 620.


	  αἰθάλη 10, 39, 47, 48, 59, 81, 82,
    84, 102, 326, 344, 602, 663.


	  αἰθάλη δάφνης 73.


	  αἰθήρ 126, 127, 130, 316.


	  αἰθίοψ γῆ 52.


	  αἶθοψ 555, 617.


	  αἶθων 667.


	  ἇιμα 9, 18.


	  ἇιμα τράγου 70, 94.


	  ἇιμα χοίρου 70.


	  αἰτήσιος 107.


	  Αἶων 125.


	  ἀκινάκης 627.


	  ἀλεκτορίς 532.


	  ἀλεκτρυών 532.


	  ἀλέκτωρ 532.


	  ἀληθινός 13, 270.


	  Ἀλίβας 143.


	  ἀλίζαρι 21.


	  ἁλικάκαβον 17.


	  ἀλκίμη 115.


	  ἄλλο (ἄλλως) 2, 659.


	  ἀλλοιοῦν 16, 158, 315, 330.


	  ἀλλοίωσις 37, 52, 79, 121, 122, 132,
    138, 140, 147, 314.


	  ἅλμη 12, 21.


	  ἁλονίτρον 488.


	  ἁλοσάχνη 12.


	  ἀλύβη 530.


	  ἀμαυρά 326.


	  ἀμαύρωσις 12, 326.


	  ἄμβιξ 10, 48, 49, 85, 115, 602,
    663.


	  ἀμβρόσιον ὕδωρ 230, 239.


	  ἀμέθυστος 518.


	  ἄμμος 235, 266, 283.


	  ἄμορφος 135, 147, 155.


	  Ἀμπέρτος Θεοτονικός 491.


	  ἄμπυξ 85, 305.


	  ἀναβαίνω 18, 92, 344, 352.


	  ἀναγαλλίς 14.


	  ἀνάγκη 82, 131, 151, 344.


	  ἀναγωγή 85.


	  ἀναζωπύρησις 97.


	  ἀναλυόμενα πάντα 36.


	  ἀνάστασις 86, 344.


	  ἀνατολικός 111.


	  ἀνέλθων 69.


	  ἀνεξάλειπτος 12, 23.


	  ἄνεσις 9, 21.


	  ἄνθεμις 641.


	  Ἀνθεμόδη 644.


	  Ἀνθεμόεσσα 644.


	  ἄνθεμον 641, 644.


	  Ἀνθεμόνη 644.


	  ἀνθεμόνιον 645.


	  ἄνθεμον τὸ φυλλῶδες 643.


	  ἀνθεμώνη 643.


	  ἀνθεμωνιάμ 643.


	  ἀνθεμώνιον 645.


	  ἄνθη μετάλλων 312.


	  — φέρειν 78, 645.


	  ἀνθιὸν ἅλας 644.


	  ἄνθος 22, 23, 53, 78, 271.


	  — ἁλός 644.


	  — Ἄμμωνος 642.


	  — ἀργύρου 644, 645.


	  — ἀσβέστης 115.


	  — βαλαυστείας 20.


	  — κνήκου 8, 24.


	  — χαλκοῦ 20, 21, 644, 645.


	  — χρυσοῦ 272, 645.


	  ἀνθοῦσα 325.


	  ἀνθράκινος 24.


	  ἄνθραξ 11, 12, 21, 24, 85, 283.


	  ἀνθρωπάριον 80, 81, 305, 324, 338, 342,
    346.


	  ἀντεμόνιον 116.


	  ἀντιδότος 668.


	  ἀντίθεος 242, 310.


	  ἀντίμιμος 242, 323.


	  ἄνω-κάτω 52, 57, 67, 82, 84, 99, 104,
    129, 136, 141, 147, 199, 222, 243, 301, 315, 323, 342, 344,
    667.


	  ἄνω μήτηρ 243.


	  ἀνωφερής 99.


	  ἀπέλλα 187.


	  Ἀπέλλων 187.


	  ἄπεφθος 532.


	  ἀποβαίνω 19.


	  ἀποθνήσκω 69, 668.


	  ἄποιος 135, 147, 242.


	  ἀπόκρυφον πρᾶγμα 22, 25.


	  ἀπόρροιαι 210.


	  ἀποσταζόμενον 85, 86.


	  ἀραίωσις 15, 19.


	  ἀργυράνθρωπος 81.


	  ἀργύριον ὕδωρ 83, 345.


	  ἀργυροζύμη 103.


	  ἀργυρογραφία 7.


	  ἀργυροποιία 31, 36, 41.


	  ἄργυρος 289, 313, 329, 530.


	  — ἡμῶν 62.


	  — πρῶτος 12.


	  — ὑγρός 601.


	  — χυτός 601, 602.


	  ἀργύρωμα 12.


	  ἀρέωσις 15.


	  Ἄρης 674.


	  ἀριθμός τέλειος 168.


	  ἄριστος 19.


	  ἀρμένιον 16.


	  ἁρμονία 123.


	  ἀρρενικόν 327, 361, 678.


	  ἄρρεν καὶ θῆλυ 123, 129, 316.


	  ἀρρενόθηλυ 200, 223.


	  ἄρρην 47, 80, 99, 345.


	  ἀρσενικόν 7, 23, 24, 52, 67, 83, 99,
    327.


	  ἀρσενικὸν ξάνθον 97.


	  ἀρσενόθηλυ 83.


	  ἄρσην 47, 242, 342.


	  ἀρτεμόνη 643.


	  Ἄρτζες 424.


	  ἀρτεμόνιον 643.


	  ἀρτίμονιον 643.


	  ἀρχαῖος 76.


	  ἀρχή 121, 133, 140, 146, 147.


	  ἀρχιατρός 269.


	  ἀρχιερεύς 64, 71.


	  ἀρχιτέκτων 269.


	  ἄρχοντες 231.


	  ἄσβεστος 9, 87.


	  — θειώδης 114.


	  — λευκή 87.


	  ἀσβέστου ὕδωρ 20.


	  ἀσημάνθρωπος 81.


	  ἀσήμη 116.


	  ἄσημον 4.


	  ἄσημον πρῶτον 5.


	  ἀσήμου γράφη 6.


	  ἄσπρος 112.


	  ἄσφαλτος 5.


	  ἀτμίς 18.


	  ἄτομος 133, 134.


	  αὐτοματάριον 115.


	  αὐτόματος 269.


	  αὐτοπτήσεις 660.


	  αὐτόρρυτος 100.


	  αὐτόφυες 269.


	  ἄφθαρτος 241.


	  ἄφθορος 13.


	  Ἀφροδίτη 185, 188.


	  ἀφροσέληνον 113.


	  ἄρσις νεφέλης 37, 344.


	  ἀρτζέντο 116.


	  ἄρσις ὕδατος 37, 85.



	  βάθος 49.


	  βαλαύστιον 20.


	  βαλλαθά 310.


	  βαμβάκη 116.


	  βάμμα 16, 18, 24, 82.


	  βαρβαρικός 22, 25.


	  βασιλεύς 486, 640.


	  βάστνις 92.


	  βαφή 9, 14, 16, 18, 19, 24, 31,
    35, 37, 79, 81, 270, 276,
    277, 302, 320, 332, 524, 551.


	  — μὴ ἀνιοῦσα 23.


	  βαφὴ ὀξεῖα 23.


	  βαφικαὶ βίβλοι 31, 329.


	  βαφική 24, 93, 278, 309.


	  βερδεράμη 117.


	  βερονίκη 116.


	  βῆκος 48, 85, 344.


	  βικίον 48, 114, 344.


	  βίκος 42, 48, 49, 85, 344.


	  βίος 103.


	  βιτριόλον ῥωμάνον 114, 116.


	  βοάνθεμον 643.


	  βολβίτος 51.


	  βόλβος 24.


	  βόλιβος 577.


	  βόλιμος 577.


	  βοράχη 116.


	  βοτάναι 33, 75, 77, 82, 99, 101, 342,
    346, 645.


	  βοτάριον 97.


	  βούφθαλμον 24.


	  βρετανική μέταλλος 581.


	  Βρέντη 562.


	  Βρεντήσιον 562.


	  βρέντ(ι)ον 562.


	  βροντεῖον 564.


	  βροντή 562, 563, 568.


	  βροντήσινος 561, 564.


	  βροντήσιον 112, 561, 563, 564, 568.


	  βροτίσιον 112.


	  βρύζη 525.


	  βύκος 48, 85, 344.


	  βύνη 21.


	  βυσσίνη 23.


	  βύσσιον 273.


	  βυσσίον ὑάλινον 115.


	  βυσσουργός 270.


	  βῶλος 12.



	  γάλα βοὸς μέλαινας 88.


	  γαλατικός 4.


	  γάλβινα 21.


	  γείγαρτον 20.


	  γένεσις 128, 138, 139, 141, 275.


	  γεωργία 329.


	  γῆ ἡμῶν αἶθιοψ 52.


	  γῆ παρθενία, παρθενική 283, 345.


	  γῆς ἀστήρ 390.


	  γλαυκός 24.


	  γλουρός 523.


	  γλυκαίνω 86.


	  γλυκόριζον 116.


	  γνῶσις 198, 238, 247, 322.


	  γοήτης 618.


	  γράμμα 115.


	  γραφή 3, 34, 94.


	  γυναικὸς ἔργον 77.


	  γύνη 633.



	  δαιμονοκλησία 67.


	  δαίμων 51, 129, 305, 310.


	  δάκρυ 549.


	  δάφνη 22, 73.


	  δεύτερος θεός 157, 159.


	  Δῆλος — ἄδηλος 185.


	  δημουργία 39, 94.


	  δημιουργός 618.


	  διάκρισις 132.


	  διάλλαξις 130.


	  διάλυσις 232.


	  διάργυρος 116, 218.


	  διὰ τεσσάρων 171.


	  διαυγής 213.


	  δίβικος 49.


	  Διόνυσος 269.


	  διπλόη 619.


	  δίπλωμα 107.


	  δίπλωσις 5, 12.


	  διδώματος 125.


	  διφθέρα 9.


	  δίχρωμος 84.


	  δογματικὴ τεχνή 77, 278.


	  δοκιμασεία 21.


	  δόκιμος 12, 19, 69, 94.


	  δόξα 98.


	  δοξάζειν 198.


	  δοχεῖον 98.


	  δρακοντῶδες 49, 85.


	  δράκων 305.


	  δραστήριον 148.


	  δρόσος ἐμή 101.


	  δυναμερά 328.


	  δύναμις 79, 80, 82, 139, 142, 150,
    157, 194, 197, 231, 240, 254,
    343, 346.


	  — μεταβολῆς 240, 323.


	  — πνευματική 150, 317.


	  δυτικός 111.


	  δύω φύσεις, μία οὐσία 84.


	  δῶμα ἱερατικόν 87, 344.



	  ἐγκήρωσις 49.


	  εἶδος 139, 678.


	  ἑιμαρμένη 151.


	  εὶς ἕν 12.


	  ἐκθείειν 83, 87.


	  ἐκπύρωσις 148.


	  ἔλαιον 69.


	  ἐλύδριον 16, 21.


	  ἔμπυρος 127.


	  ἔμψυχος 53, 86, 344.


	  ἕν 128, 129, 159.


	  ἐνάντιον 129, 316.


	  ἔνδον κέκρυπται 97, 343.


	  ἐνέδριον ψεῦδος 241.


	  ἐνέργεια 79, 139, 337, 344.


	  ἔνθεος 76.


	  ἕν ζῶόν τὸ πᾶν 210.


	  ἕν καὶ πᾶν 65, 129, 196, 246, 294, 304,
    317, 324, 325, 665.


	  εντελέχεια 139.


	  ἕν τὸ πᾶν 51, 78, 81, 100, 122, 129,
    343.


	  ἐξάνθημα 61, 342.


	  ἐξάνθισμα 644.


	  ἐξατμιζόμενος 84.


	  ἐξ ἑνὸς 121.


	  ἐξηδάτωσις 97.


	  ἔξω φέρειν 69, 97, 344.


	  ἐπανθίζειν 22.


	  ἐπάνθισμα 644.


	  ἐπιβάλλειν 9, 12, 36, 82, 101, 107,
    320, 326, 331, 346, 659.


	  ἐπιδέρμις 85.


	  ἐπιστήμη 38.


	  ἐπίτροπος 92.


	  ἑπτὰ μέταλλα 102.


	  ἐργάζομαι 274.


	  ἔργα λίθου 47, 79.


	  ἐργασία 88, 99, 269, 274.


	  ἐργάτης 269.


	  ἔργον 80, 84, 98.


	  — χαλκοῦ 99.


	  ἑρμηνεύς 157.


	  Ἑερμης 188, 674.


	  Ἑερμοῦ κλίμαξ 233.


	  — πόα 224.


	  — πτέρυξ 244.


	  ἐρυθρός 20, 548.


	  ἕσπερος 206.


	  Εὐαγία 71, 664.


	  εὐάνθεμον 643.


	  εὐκρασία 196.


	  εὑρήκαμεν 181, 249.


	  εὐτυχεῖν 303.


	  ἕψειν 274, 524.


	  ἕψησις 18.


	  ἑψηταί 264.


	  ἐωσφόρος 206.



	  ζύμη 80, 84, 345.


	  ζωμός 18.


	  — μέλας 100.


	  ζωογράφος 88.


	  ζωή 201.


	  ζῶον 80.



	  ἤλεκτρον 531.


	  ἤλεκτρος ἡ 531.


	  — ὁ 531.


	  Ἠλέκτωρ 532.


	  ἡλιακός 73, 348.


	  Ἥλιος 185, 214, 217.


	  — ἀνίκητος 248.


	  ἡλιοτρόπιον 16.


	  ἤμισυ 352.


	  Ἥρα — ἄνηρ 185.



	  θάλαμος 239.


	  θάπτειν 51.


	  θαυμάσιος 329.


	  θεῖα μυστήρια 52.


	  — σώματα 53.


	  — τέχνη 70, 77, 93, 278, 296, 297,
    308.


	  θεῖον 8, 100, 101, 142.


	  — ἄπυρον 6, 42.


	  — ἔργον 52, 77.


	  — πνεῦμα 78.


	  — ὕδωρ 8, 42, 52, 84, 113, 114, 304,
    305, 326, 330, 335, 345.


	  θεῖος 76, 160, 304, 391.


	  θειότατον ὕδωρ 39.


	  θεοὶ φανεροί, ὁρατοί 210.


	  θεός 122, 129, 239, 242, 349, 660.


	  θεραπεία 99, 101.


	  θέρμος 23.


	  θερμοσπόδιον 40, 114, 115.


	  θήλεια 242.


	  θῆλυ 80, 123.


	  θουθία 111, 117.


	  Θούριος 351.


	  θυία 71.


	  θυσία 664.



	  Ἰατρός Ἀπόλλων 187.


	  Ἰαώ 192.


	  ἰδέα 133.


	  ἱεραὶ βίβλοι 237, 310.


	  ἱερὰ τέχνη 63, 64, 77, 93, 108, 278,
    296, 297, 308, 335.


	  ἱερατεύω 98.


	  ἱερατικὸν δῶμα 87, 344.


	  ἱερατικός 70, 325.


	  ἱερεὺς ἀδύτων 338.


	  — μέγας 338.


	  ἱερόκολλα 390.


	  ἱερών 40.


	  ἱλαρός 43, 470.


	  ἰνδικοβάφος 103.


	  ἰνδικόν 16, 113.


	  ἰοείς 617.


	  ἰὸς χαλκοῦ 16.


	  ἴος χρυσός 326.


	  ἰόχαλκος 58.


	  ἴρις 87, 101.


	  ἰσάτις 21, 113.


	  ἰσόμετρος 85.


	  ἰσότης 130.


	  ἴσχε νεκρόν 51.


	  ἰταλικός 68, 634.



	  καβούρι 323.


	  καδμία 592.


	  Καδμῖλος 593.


	  κάθαρσις 15, 160.


	  καθμεία 5, 36, 61.


	  καθμία 69.


	  καθμίς 61.


	  καιρία 303.


	  καιρικός 281, 303.


	  κακοδαίμων 219.


	  καλάκανθος 644.


	  καλιμία 390.


	  Καλλαικία 583.


	  καλ(λ)αινός 69, 272, 273.


	  Καλλεγία 583.


	  κάλυξ 42, 645.


	  κάμινος 7, 50, 84, 102.


	  — ὑγρά 115.


	  — ὑελουργική 272.


	  Κάμμιλος 593.


	  κανθαρίδες 22.


	  καπνέλαιον 22.


	  καπούτζις 114, 115, 116, 488.


	  κάππαρις 21.


	  κάρβων 112.


	  καρκινάς 323.


	  καρκίνος 50, 323.


	  κάρυον 21, 22.


	  καρχηδόνιος 18.


	  κασσίτερος 88, 264, 351, 581, 586.


	  καταβαίνω 352.


	  καταβαφή 309.


	  κατασκευάζω 335.


	  κατασκευή 289.


	  κατὰ στοιχεῖον 337.


	  κατωφερής 99.


	  κεδρία 19.


	  κέδρίνον 24.


	  κειρία 303.


	  κεκαυμένος 600.


	  κελτικός 586.


	  κέντρον 352.


	  κένωμα μήκωνος 12.


	  κέραμος καλλάινος 273.


	  κεράσιος 24.


	  κεράτιον 86, 665.


	  Κηκίς 20.


	  Κηρός 49.


	  Κηροτακίς 18, 49, 296.


	  κηρύκειον 224.


	  κῖκι 17, 18.


	  κίνησις 133.


	  κιννάβαρι 88, 283.


	  κιννάβαρι φιλοσόφων 79, 81, 94, 308, 346.


	  κιρρός 213.


	  κίταρις 348.


	  κίτρια 24, 37.


	  κίτρινος 112.


	  κλείς 56, 232, 251.


	  — γνώσεως 251.


	  κλεῖσις 391.


	  κλῖμαξ 338.


	  — ἑπτάπυλος 250.


	  κνῆκος 21, 270.


	  κνίδιος κόκκος 16.


	  κνούφιον 85, 305, 344.


	  κοβαθία 35.


	  κόβαλος 35, 618.


	  κοίνα 26, 660.


	  κοινοῦσθαι 660.


	  κοκκηρᾶς 270.


	  κόκκος 16, 19, 22, 24, 283.


	  κολοφονία 103.


	  κόλλησις 619.


	  κολλητής 574.


	  κόμαρι 22, 53, 113.


	  κόμμι 83, 103.


	  κονία στακτή 22.


	  κόπρος 62, 111, 112.


	  κόπρος ἱππεῖα 37.


	  κόρη 87, 101, 233, 301, 302, 342.


	  κόρη κόσμου 232, 302, 326, 670, 671.


	  κορκυμά 111, 116.


	  κόσθος 23.


	  κοσμοκράτωρ 202, 225, 231.


	  κοσμοποιία 78.


	  κόσμος 226, 326.


	  κοτυληδών 24.


	  κουφόλιθος 5.


	  κρᾶμα 4, 143, 232, 571, 591.


	  — βροντήσιον 568.


	  κραματινά 572.


	  κρᾶσις 4, 40, 143, 148, 158, 196,
    223, 240, 571.


	  κρᾶσις δι’ ὅλων 147, 159.


	  κράτος 391.


	  κρημνοί 19, 283.


	  κρημνός 18.


	  κριάνθεμον 644.


	  κρίμνον 18.


	  κρονιακή 185.


	  Κρόνος 125, 185, 242, 674.


	  Κρόνος — ὄνος 185, 214.


	  κρότινον 351.


	  κρύσταλλος 14.


	  — ἰρίζουσα 15.


	  — λευκός 115.


	  κυάνεος 112.


	  κύανος 201, 262, 617.


	  — σκευαστός 102.


	  — χοτός 262.


	  κύκλος 141.


	  κυμβάνη 49.


	  κύπρος 270, 549.


	  κύρη 233.


	  κυριακή ἡμέρα 185.


	  κώμαρις 51.



	  λάβρυς 542.


	  λαμπηδών 113.


	  λαμπρός 213.


	  λαξούριον 113, 116.


	  λαχά 103.


	  λέβης 85, 97.


	  — χαλκοῦς 564.


	  λεμόνη 116.


	  λεοντική 9.


	  λεπίς 524, 581.


	  — ἡλιακή 73.


	  λέπρα 13.


	  λευκάνθεμον 643.


	  λευκότης σεβασμία 107.


	  λεύκωσις 6, 13, 15.


	  λιγούριον δάκρυ 536.


	  λιθάργυρος 5, 101.


	  λίθος 47, 82, 84, 295, 302, 329, 331,
    345, 674.


	  — αἰτήσιος 107.


	  — διοπτηρίτης 14, 18.


	  — ἱερατικός 70, 346.


	  — μέλας 70, 346.


	  — μεταλλικός 77.


	  — ὅς οὺ λίθος 178.


	  — σοφῶν 110.


	  — σπεκλάριος 14.


	  — σφίγγων 111.


	  — τίμιος 312, 314.


	  — φιλοσοφίας (φιλοσόφων) 53, 308, 345.


	  — χλωρός 16.


	  — χυτή 272.


	  λινέλαιον 69.


	  λίτρα 353.


	  λίωσις 15.


	  λόγια 234.


	  λόγιος 149, 224.


	  λόγοι σπερματικοί 150, 225, 316.


	  λόγος 115, 123, 196, 225, 226, 238,
    254.


	  — κοινός 148.


	  λουμπάρδις 116.


	  λυγκούριον 536.


	  λύγξ 384, 536.


	  λυγκούριος 201.


	  λύσις 21.


	  λυχνίτης 113.


	  λωπάς 97.



	  μαγεία 302.


	  μαγεύειν 301.


	  μαγευία 301.


	  μαγία 301.


	  μαγικός 301.


	  μαγνησία 5, 68.


	  — ὑελουργική 112, 113.


	  — λίθος 621.


	  μαγνήσις 5.


	  μαγνήτης 38.


	  μαγνήτις λίθος 621.


	  μᾶζα 6, 13, 15, 22, 44, 47, 70,
    74, 78, 143, 318, 324, 330,
    650.


	  — ἀνέκλειπτος 5, 330.


	  μάλαξις 15.


	  μανδίλιον 116.


	  μαργαρίτης 306.


	  μάργαρον 306.


	  μαργαρίς 306.


	  μαργαρίτου λεύκωσις 13.


	  μαρκαζήτα 116, 117.


	  μάρμαρον πορφύρεον 110.


	  — ῥωμάνον 116.


	  μάχομαν 83.


	  μβουράζω 116.


	  μέγα ἔργον 77, 98, 308, 349.


	  μέγας 226.


	  Μείθρας 250.


	  μείς 187.


	  μέλαινα βαφή 79, 81.


	  — σποδός 79.


	  μέλαν 16, 69, 79, 341.


	  — γραφικόν 94.


	  μελάνθεμον 643.


	  μελάνθιον 103, 341.


	  μελανία στίμμεως 38, 341, 634.


	  μέλαν ἰνδικόν 16, 19.


	  μέλαν πάνυ 94.


	  μέλανσις 301.


	  μέλαν τέλειον 336.


	  μελάντερον 39, 82.


	  μελαντηρία 9.


	  μελάνωσις 302, 307.


	  μέλας 213.


	  — ζωμός 62.


	  — χρυσός 68.


	  μελιέφθα 573.


	  μεταβάλλειν 153, 224, 315.


	  μεταβολή 37, 52, 78, 121, 140, 141,
    197, 240, 247, 275, 314.


	  μεταλλᾶν 517.


	  μεταλλεία 297, 301.


	  μεταλλεῖς 518.


	  μεταλλή 517.


	  μεταλλικός 301, 678.


	  μέταλλον 10, 274, 284, 517, 518, 602,
    652.


	  μέταξα 116.


	  μεταξωτός 115.


	  μετασωματούμενος 82, 344.


	  μετατρέπω 34, 345.


	  μήλινος 24.


	  μήν 187.


	  μὴ ὄν 135, 158.


	  μήτηρ 243.


	  — ὀρείη 618.


	  μηχανάριος 269.


	  μηχάνη 269.


	  μηχανικὰ ὄργανα 269.


	  μηχανικός 269.


	  μῖγμα 78, 130, 132, 665.


	  μιγῆναι 316.


	  μιγνύειν 78, 106, 129.


	  μιθριακὸν μυστήριον 178.


	  μίλτος 87, 678.


	  μῖξις 106, 130, 140, 148, 223, 240.


	  μνᾶ 522.


	  μνήμη 664, 665.


	  μοῖρα 353.


	  μόλιβος 577.


	  μολύβδαινα 577.


	  μολυβδάνθρωπος 338.


	  μόλυβδον τὸ ἡμῶν 35, 634.


	  μολυβδοῦται 633.


	  μολυβδουργός 574.


	  μόλυβος 577.


	  μόλυβδος δελματήσιος 116.


	  — ἔγχαλκος 116.


	  — ἡμέτερος 38, 47, 62, 100, 634.


	  — κοινός 100.


	  — μέλας 47, 100.


	  μολυβδοῦν χαλκίον 24.


	  μονοβασία 116.


	  μορφή 139.


	  μύδρας 619.


	  μυριόμεγας 227.


	  μυστήριον 308, 309.


	  μυστικὴ χημεία 303.


	  μυστικῶς 87, 98, 159, 335, 346.



	  ναράντζη 116.


	  νατήφ 116.


	  νεῖκος 131.


	  νεκρός 51, 52, 67, 85, 86, 103, 143,
    245, 344.


	  νέκρωσις 88, 106, 343.


	  νεφέλη 37, 68, 83, 344.


	  — πρὸ ὀφθαλμῶν 68, 634.


	  νῆσος εὐδαίμων 587.


	  νιτρέλαιον 39, 83, 87.


	  νίτρον 97.


	  — ἄπυρον 23.


	  νίτρωμα 13.


	  νόει με 62.


	  νόησις 133.


	  νόμισμα 2, 665.


	  νοῦς 132, 133, 196, 201, 225, 230,
    238, 671.


	  νόων 84.


	  νύμφωμα 239.


	  νῶροψ 555.



	  ξενικός 14, 17.


	  ξέστης 353.


	  ξήριον 39, 43, 60, 68, 79, 111, 297,
    320, 326, 346, 367, 673.


	  — ἰατρικόν 103.


	  — ὀξυπορφύρεον 110.


	  ξηρόν 111.



	  ὀβελίσκοι 545, 619.


	  ὄβελοι 545, 619.


	  ὄβρυζα 274, 399, 525.


	  ὀδοντίζειν 9, 14.


	  ὁδὸς ἄνω, κάτω 122.


	  ὀθόνιον 15, 23, 330.


	  οἰκοδεσπότης 82, 344.


	  οἰκουμένη 301.


	  ὀμματόγραφος 633.


	  ὄν 129.


	  ὄνομα ἱερατικόν 325.


	  ὄνος 185, 214.


	  ὄξος 69, 71, 76.


	  — βαφικόν 12.


	  — δριμύ 8.


	  — δριμύτατον 31, 71, 86, 114.


	  — θεῖον 115.


	  — ἡμέτερον 35.


	  — κίτρινον 37.


	  — λευκόν 71.


	  — φιλοσόφων 308, 309.


	  ὀξύβαφος 353.


	  ὀργανίστης 269.


	  ὄργανον 84, 157, 269.


	  ὀρεύς 572.


	  ὀριχαλκεύς 572.


	  ὄρος 572.


	  ὀρνιθίου γέννησις 106.


	  ὄρνις 106.


	  ὀσήμερος 633.


	  Ὄσιρις (= μόλυβδος = θεῖον) 100.


	  ὄστρεον 21.


	  οὐγκία 353.


	  οὐδέν 108, 353.


	  οὐδέτερος 80, 83.


	  οὐρανία σώματα 52.


	  οὐροβώρος 60, 305.


	  οὖρον 384, 536.


	  οὐσία 38, 40, 58, 84, 121, 132, 139,
    147, 154, 158, 198, 223, 227, 247, 295, 298, 307, 315, 316.


	  οὐσία θεοῦ 148.


	  — ὑγρά 100, 345.


	  — ὑγρὰ θερμή 127.


	  — ὑγρὰ ψυχρά 127.


	  ὀφιοῦχος 60, 305.


	  ὀψειανόν 6.



	  πάγνυμαι 8, 69.


	  παθητικός 196.


	  παιδέρως 23.


	  παιδίου παίγνιον 77.


	  παλαιός 76, 289.


	  παλιγγενεσία 124, 179, 230.


	  Πάν 196, 246.


	  πᾶν 57, 65, 78, 108, 129, 196.


	  πᾶν ὲν πᾶσι 84, 345.


	  πάνιον 115.


	  πᾶν ὁ θεός 665.


	  πανσπερμία 132.


	  παντοκράτωρ 225.


	  παντόρρευστος 86.


	  πάνυ μέλαν 341.


	  παράθεσις 148.


	  παρθένος 27, 243.


	  — γῆ 99, 283, 345.


	  πάσχον s. ποιοῦν.


	  πάτερ ἡμῶν 115.


	  παχύτης 93.


	  πεδερώτινον 9.


	  πέλεκυς 546.


	  πέμπτη οὐσία 316.


	  πέμπτον σῶμα 153, 154, 316.


	  πέντε σχήματα καὶ σώματα 135.


	  περιπλάσαντες 678.


	  περὶ πυρῶν 478.


	  περιφιμόω 18, 37.


	  πέταλα 8, 12, 303, 466, 581.


	  πῆξις 79.


	  πιννάρια 13.


	  πίσση 5, 18, 19.


	  πιστις 247.


	  πλασιασμός 12.


	  πλήρωμα 52, 239.


	  πνεῦμα 38, 39, 78, 79, 83, 94, 113,
    122, 142, 197, 198, 223, 338,
    344.


	  — αἰθερῶδες 88, 345.


	  — ἀντίμιμον 242, 323.


	  — βαπτικόν 39, 82, 101, 344.


	  — ἔνθερμον 149.


	  — θεῖον 223, 319, 338, 339, 344, 381.


	  — ζωτικόν 197.


	  — μελάντερον 82, 83.


	  — παρθενικόν 243.


	  πνευματικός 93, 142, 150, 182, 317.


	  — γάμος 239.


	  πνεῦμα φεῦγον 345.


	  — ψυχικόν 197.


	  ποίησις 4, 7, 11, 14, 16, 19, 68,
    74, 98, 297, 331.


	  ποιητής 77, 98, 324.


	  ποιητικός 148, 196.


	  ποίκιλος 213.


	  ποιότης 37, 39, 79, 93, 133, 136, 138,
    141, 147, 148, 150, 247.


	  ποιοῦν καὶ πάσχον 147, 153, 156, 160, 198.


	  πολιός 617.


	  πολύκμητος 617.


	  πολυτίμιος 312.


	  πολύχαλκος 543.


	  πολύχρυσος 525.


	  πόντος 40.


	  πόρτας προύτζινες 563.


	  πόρφυρα 26, 270, 329.


	  — ῥιζίας 270.


	  ποτίμον 24.


	  πρᾶγμα 97.


	  πρᾶξις 104, 241, 447.


	  πράσινος 24, 112.


	  πρόστυψις 15.


	  προφήτης 64.


	  — λόγου 225.


	  πρώτη ὕλη 134, 139, 140, 141, 143, 147,
    154, 160, 223, 314, 315.


	  πρωτίστη ὕλη 147, 315.


	  πρώτογονος ὑιός 157.


	  πρῶτοι τεχνίτων 269.


	  πρῶτον αίτιον 254.


	  — κακόν 159, 315.


	  πρῶτος 19, 23, 25.


	  — νοῦς 254.


	  πῦρ ἱερόν 156.


	  — ἄτεχνον 148.


	  — αὐτόματον 42.


	  πύρεθρον 21.


	  πυρίτης 14, 93.


	  — νοερόν 148, 197, 232.


	  πυρόεις 214, 217.


	  — τεχνικόν 148, 149.



	  ῥάμνος 23.


	  ῥασούχθη 107.


	  ῥαφάνινον ἔλαιον 69.


	  ῥεῦμα 219.


	  ῥητίνη 9, 17, 19.


	  — τερεβινθίνη 18.


	  ῥίζα 21, 23.


	  ῥιζοτομία 312.


	  ῥίζωμα 130.


	  ῥοδοβαφή 23.


	  ῥοδόσταγμα 110.


	  ῥοιά 21.


	  Ῥώμη — ῥύμη 185.



	  σάκχαρ (σάχαρ) 350.


	  σαλόνιτρον 107, 114, 116, 488.


	  σαλύβη 530.


	  Σάμος — ἄμμος 185.


	  σανδαράκη 5, 52, 678.


	  — λευκοθιζούση 5.


	  σάνδυξ 678.


	  σαπονίζειν 117.


	  σάππιρος 18.


	  σάπφειρος 518.


	  σαπώνιον 70, 86, 117.


	  σαπωναρικὴ τέχνη 86, 88.


	  σάρδιος 18.


	  σάρδων 201.


	  σαρκικός 198.


	  σεβέννιον 20.


	  σεληνία ὕλη 108.


	  σεληνιακὴ ῥεῦσις 70, 342.


	  σελήνη 214, 217, 243.


	  σεύτλιον 6.


	  σῆμα 124.


	  σῆμα Φάνους 533.


	  σημεῖον 18, 203, 329.


	  σηπίας ὄστεον 117.


	  σῆψις 302.


	  σίδαρος 620.


	  σιδήρεος 627.


	  σίδηρος 620.


	  — μέλας 616.


	  σιδηροτέκτων 617.


	  σινώπιον ὄρος 191.


	  σκάμμα 107.


	  σκευάζω 289.


	  σκευασία 633.


	  σκεύασμα 4.


	  σκευή 22, 230.


	  σκευοποίοι 269.


	  σκόρδον 15, 17.


	  σκωρίαι 85.


	  σμῆγμα 24.


	  σμῆξις 6, 13.


	  σόλος αυτοχόωνος 616, 619.


	  σουλιμά 117.


	  σοφίστης 669.


	  σπέρμα 125, 132, 149, 150, 159.


	  — ἄρρενος 99, 345.


	  — θεοῦ 226.


	  σπόδιον 93.


	  σποδοκράμβη 97.


	  σποδός 79, 93.


	  σταιήρ 292.


	  — Πτολεμαικός 2.


	  στέρησις 158, 302, 315.


	  στέφανος φιλοσόφων 76.


	  στήλη 119, 233, 663.


	  στήμη 634.


	  στῆμι 633.


	  στιβάς 631.


	  στιβεύς 631.


	  στίβι 631, 633, 634.


	  στιβίζω 633.


	  στίβος 631.


	  στίλβων 214, 217, 351, 516.


	  στίμη 633, 634.


	  — κοπτική 62.


	  στίμι 634.


	  στίμμι 35, 38, 201, 634.


	  στιμμίζω 633.


	  στίμμισμα 633.


	  στίμμις 633.


	  στιμμώδης 634.


	  στοιχεῖον 78, 99, 121, 138, 140, 147,
    176, 183, 202, 222, 230, 232, 244, 259, 337, 344, 422.


	  — σωματικόν 259.


	  — ψυχικόν 259.


	  στοίχος 138.


	  στόμα 17.


	  στόμωμα 622, 624.


	  στρογγύλη 14, 47, 83.


	  στρούθιον 20.


	  στυπτηρία 7, 12, 21, 26, 47, 73, 83,
    102.


	  — λευκή 102.


	  στῦψις 15, 20.


	  — καθολική 15.


	  συγγαμεῖν 36, 80.


	  συγγένεια 36, 39, 342.


	  σύγκρασις 107.


	  συγχαίρομεν 181.


	  σύγχυσις 148.


	  συκάμεινος 21.


	  σύμμιξις 132.


	  συναγωγή 483.


	  σύνδεσμος 79.


	  συνεργεία θεοῦ 96.


	  σύνθεσις 140, 151, 298.


	  συνθέτος 78, 83.


	  σὺν θεῷ 104.


	  σύνθημα 86, 106.


	  συνιστάμενος 26.


	  συνουσίωσις 107.


	  συντεχνίτης 269.


	  σφαῖρα 23.


	  σφαιρίον 16, 23.


	  σχῆμα 135.


	  σχίνου χυλός 13.


	  σχιστή 12, 17.


	  σωλήν 48, 85, 574, 663.


	  σῶμα 38, 39, 68, 79, 82, 83, 86,
    94, 124, 135, 140, 147, 160,
    196, 315, 338, 344, 345.


	  — ἀσώματον 83, 345.


	  — νεκροῦ 245.


	  — πνευματικόν 82, 344.



	  ταβάσιος (ταβάσις, ταβάσι) 14.


	  τὰ ἐξ αὐτῶν 350, 353.


	  τάλακ 113.


	  τάξις 3.


	  ταριχεία 40, 48, 269, 301, 302, 303,
    309.


	  — μεγάλη 86.


	  τάρταρος 111, 112.


	  ταρταροῦχος 219.


	  τάφος 51.


	  τέκνον 669.


	  τεκνοπαράδοτος 282.


	  τέλειος 192, 230, 240, 323, 327, 336,
    344.


	  τελεσμός 58.


	  τέλος 238.


	  τέσσαρα ἕν 47, 100, 343.


	  τέταρτον 353.


	  τετράγωνον 632.


	  τετρακτύς 336.


	  τεχνείτης 269, 274.


	  τέχνη 52, 63, 64, 70, 77, 83, 87,
    93, 100, 101, 108, 209, 269,
    278, 281, 289, 296, 297, 301, 309,
    312.


	  — Αἰγύπτου 64, 307, 335.


	  — μιμεῖται τῆν φύσιν 269.


	  τέχνης πλήρωμα 52.


	  τεχνητός 269.


	  τέχνη χυμείας 99.


	  τεχνικός 88, 269, 326.


	  τεχνίτης 5, 12, 19, 25, 36, 269,
    274.


	  τῆλις 21.


	  τήρησις 15.


	  τζαπάρικον 107, 117.


	  τιάρα 348.


	  τιθύμαλλος 14, 21.


	  τίκτειν 99, 342, 345.


	  τόμος 2, 15, 331.


	  τόνος 147, 149, 156, 317, 318.


	  τούντζυ 574.


	  τουτία 111, 117.


	  τραγακάνθη 22.


	  τρίπλωσις 5.


	  τράγειον ἇιμα 15.


	  τραπεζίτης 533.


	  τρίβικος 49.


	  τριδύναμος 227.


	  τριπνεύματος 227.


	  τρισεπάπειρος 227.


	  τρὶς μέγας, μέγιστος 226, 227, 228.


	  τρίτον 352.


	  τρὺξ οἶνου 112.


	  τυθία 71.


	  τύχη 131.



	  ὑάκινθος 22, 415.


	  ὕαλος 272.


	  ὑγρός 21, 345.


	  ὑδράργυρος 69, 83, 602, 634, 677.


	  ὕδωρ ἄθικτον 304.


	  — ἀέριον 101.


	  — ἀργύριον 345.


	  — ἐν ἀβύσσῳ 59.


	  — ἐρεγμοῦ 21.


	  — γλυκύ 86, 114.


	  — ἰσχυρόν 114, 488.


	  — μαζυγίου 78, 345.


	  — χαλκέως 23.


	  ὕελος 15.


	  ὑελουργική 43.


	  ὕλη 82, 128, 132, 134, 138, 139,
    144, 147, 155, 196, 198, 283,
    312, 316.


	  — ἄποιος 242.


	  — ἡλιακή 348.


	  — ὀρνιθογονία 106, 343.


	  — σεληναία 108, 348.


	  ὑλικός 242.


	  ὑοσκύαμος 21.


	  ὑπὲρ τὸν φυσικόν 14.


	  ὑπὸ δρόσον 18.


	  ὑποκάλαμον 673.


	  ὑποκείμενον 121, 139, 140, 147, 158, 315.


	  ὕψιστος 154, 239, 242.



	  φαέθων 214, 217.


	  φαεινός 555.


	  φαίνων 214, 217.


	  φαιός 24.


	  φακός 21.


	  Φάνης 533.


	  φαντασία 7.


	  φάρμακα βαφικά 21.


	  — στυπτικά 9.


	  φαρμακεῖα 312.


	  φαρμακεύς 618.


	  φάρμακον 8, 16, 17, 18, 23, 40, 49,
    51, 80, 82, 180, 191, 201,
    270, 296, 313, 331.


	  — ἀθανασίας 180, 201, 335, 668.


	  — ἰνδικόν 19.


	  φαρμάσσω 617.


	  φέκλη 22, 97.


	  φεύγων 52, 83.


	  φθοΐδες 522, 531.


	  φθορά 141.


	  φιάλη 49, 77, 97, 344.


	  φιλία 131.


	  φιλόσοφοι ἡμέτεροι 98.


	  — φυσικοί 98.


	  φιλόσοφος 123, 193.


	  φλουρία βενέτικα 117.


	  φοινικοῦν 23.


	  φουρνέλλιος 115, 117.


	  φοῦρνος 115, 117.


	  φυγαδοδαίμων 83.


	  φῦκος 19, 21, 24, 103.


	  φυλακτήριον 241.


	  φύλαξ πνευμάτων 82, 338, 344.


	  φύσεις πανμεγέθεις 37.


	  φυσικός 144, 281, 301, 329.


	  φύσις 69, 80, 84, 97, 121,
    130, 133, 314, 344.


	  — φύσει τέρπεται 33.


	  — χθονία 127.


	  φωνή 244.


	  φωσφόρος 206, 214, 217, 351, 674.


	  φῶς 201.



	  χαίρω 204.


	  χάλκανθις 644.


	  χάλκανθος 6, 70, 76, 384, 644.


	  — κεκαυμένος 9.


	  χαλκάνθρωπος 81.


	  χαλκεῖον 97.


	  χαλκετάριν 42, 90.


	  χαλκεύς 538, 543, 616.


	  χάλκη 543.


	  χαλκῖτις 7, 384.


	  χαλκοβατής 250.


	  χαλκολίβανος 572.


	  χαλκός 93, 518, 543, 544, 548, 555,
    572.


	  — βροντήσιος 564, 568.


	  — ἐρυθρός 548.


	  — καλαινός 69, 273.


	  — κεκαυμένος 17.


	  — λευκός , 572.


	  — πνευματικός 344.


	  — πυρίτης 93.


	  — προκεκαθαρμένος 5.


	  — τέλειος 40, 344.


	  χαλκοῦ κρᾶσις 143.


	  χαλκοχυτής 297.


	  χαλκύδριον 78.


	  Χάλυβες 615, 617.


	  Χαλύβοι 615.


	  χάλυψ 615, 617.


	  χαμαιλέων 298, 331, 673.


	  χάρτη 6, 9, 44.


	  χείμη 295.


	  Χείμης 294.


	  χειροκμήματα 281.


	  χειρόκμητα 30, 36, 56, 313, 328.


	  χεῦμα 295, 297.


	  χέω 295, 297.


	  χήμα 294, 295, 297.


	  χημαία 295.


	  χημεία 78, 289, 290, 293, 295, 296,
    297, 298, 300, 301, 302, 336,
    673.


	  χημεύειν 301.


	  Χήμης 294, 297.


	  χήμι 301, 304.


	  χημία 295, 300, 301, 307, 335, 336.


	  χημικός 301.


	  χιλιάς 51.


	  χιμαία 295, 297.


	  χιμεία 301.


	  χιμεύειν 301.


	  χιμευτής 294.


	  χίμη 295.


	  χλωρός 18, 19, 523.


	  χολοβάφινα 3, 143, 274.


	  χόλος κίτρινος 37.


	  χρίειν 17, 326.


	  χρῖσμα 633.


	  Χρόνος 125, 352.


	  χρυσάνθεμον 643, 645.


	  χρυσανθής 24.


	  χρυσάνθιμον 71, 645.


	  χρυσάνθινον 645.


	  χρυσάνθιον 645.


	  χρυσάνθρωπος 81.


	  χρυσίζον 9, 69.


	  χρυσίζω 645.


	  χρυσίον χύμα 295.


	  χρυσίτης 263, 265.


	  χρυσῖτις 24, 36.


	  χρυσοάνθινον 90.


	  χρυσοβαφή 39, 93.


	  χρυσογραφία 8.


	  χρυσοζύμη 103, 345.


	  χρυσόκολλα 6.


	  χρυσοκόμιον 88.


	  χρυσόλιθος 99.


	  χρυσοποιία 31, 32, 36, 41, 50, 308,
    660.


	  χρυσός 79, 289, 313, 329, 518, 523.


	  — ἔνδοξος 312.


	  — λευκός 532.


	  — μέλας 341.


	  — ὄβρυζος 274, 399.


	  — ὑγρός 526, 601.


	  χρυσόσπερμα 80, 345.


	  χρυσοφανής 7.


	  χρυσοχοικός 273.


	  χρυσόχοος 70, 524.


	  χρυσώσις 8.


	  χρῶμα κογχυλίων 9.


	  χρῶσις 128, 317.


	  χυλός 99.


	  χῦμα 295, 296, 297, 331.


	  χυματεία 297.


	  χυμεία 99, 294, 296, 297.


	  χυμεύειν 296.


	  χυμευία 301.


	  χυμευτής 296.


	  χυμευτική βίβλος 61.


	  χυμευτικός 296.


	  χυμευτικῶν δύναμεις 75.


	  Χύμης 296.


	  χυμία 107.


	  χυμικός 301.


	  χυμός 297, 387.


	  χύσις 313.


	  χυτός 295.


	  χύω 295.


	  χώρα 301.



	  ψάμμος 102, 109, 263, 265, 281, 295,
    303, 307.


	  ψευδής 272, 524.


	  ψευδοπόρφυρα 270.


	  ψημιθεῖον 6.


	  ψημίθιον 6.


	  ψιμύθιον 83.


	  ψυχή 82, 88, 101, 108, 133, 149,
    197, 198, 201, 338, 344, 671.


	  ψυχικός 198.


	  ψυχροβαφή 22.



	  ὠίτης λίθος 307.


	  ὠξεισμένος 24.


	  ὠρείχαλκον 5.


	  ὡρόσκοπος 352.


	  ὡς ἔθος 37.


	  ὠχρός 213.


	  ὦχρα 678.









II.

Verzeichnis der angeführten Schriftsteller und Werke.






	  ABD ALLATIF 410.


	  ABRAHAM 46, 193, 208.


	  ALEXANDER 299, 398, 680.


	  ABUʿLFADL 409, 417, 420.


	  ABUʿLFARADSCH 256, 258.


	  ABULFEDA 253, 403, 424, 520, 585,
    603, 624, 636.


	  ABULKASIS 635.


	  ABU MANSUR MUWAFFAK 377, 548, 576, 594, 603,
    635, 677.


	  ABU MAʿSCHAR 217, 218, 350, 399, 406,
    515.


	  ABU SAʿID 588.


	  ABU TAMMAM 637.


	  ACHILLEUS 208.


	  ADAM VON BREMEN 467, 507.


	  ADAM DE ST.-VICTOR 72.


	  ADELHARD VON BATH 470.


	  ADFAR VON ALEXANDRIA 358, 363.


	  ADHAMALLA 442.


	  ADLER 67.


	  AELIAN 46, 265, 285, 526, 536.


	  AESKULAP 208, 337.


	  AETIOS 466.


	  AFRICANUS 25, 74, 102, 479, 662,
    665.


	  ARIKIANUS 25.


	  AGATHARCHIDES 71, 263, 264, 272, 295,
    520, 540, 581.


	  AGATHODAIMON 60, 70, 81, 89, 100,
    101, 113, 231, 253, 341, 342, 343, 345, 404, 664.


	  AGATIMUN 404.


	  AGRICOLA 509, 598.


	  AGRIPPA VON NETTESHEIM 374, 473, 509, 675.


	  AHRENS 395, 675.


	  AICHEL 550.


	  AINEAS VON GAZA 287.


	  AISCHYLOS 265, 555, 617.


	  AKUSILAOS 126.


	  ALAKFANI 299, 300, 418.


	  ALANSARI 299, 396.


	  ALARCON 499.


	  ALBAIHAQI 400.


	  ALBATTANI 253.


	  ALBERT DER GROSSE siehe ALBERTUS MAGNUS.


	  ALBERTUS DER DEUTSCHE 491.


	  ALBERTUS MAGNUS 60, 231, 483, 490, 494,
    500, 507, 515, 572, 591, 597, 656, 670,
    679.


	  ALBERTUS TEUTONIKUS 491.


	  ALBERT VON AACHEN 567.


	  ALBIRUNI 176, 253, 356, 407, 408,
    411, 435, 436, 442, 444, 446, 447, 605, 634,
    677.


	  ALBUMASAR 217, 399, 406, 515.


	  ALCHARISI 637.


	  ALCHWARIZMI 172, 297, 299, 668, 676.


	  ADEBRANDINO DI SIENA 594, 638, 642.


	  ALDIMESCHQI 213, 214, 216, 253, 255–258,
    400, 403, 415, 420, 579, 603, 604, 605,
    636.


	  ALDROVANDI 564, 606, 639.


	  ALDSCHAFFARI 412.


	  ALDSCHAHIZ 299, 311, 357, 398, 672.


	  ALDSCHAUBARI 410, 498, 605.


	  ALDSCHAZARI 410, 412.


	  ALDUS 288.


	  ALEXANDER VON APHRODISIAS 581.


	  ALEXANDER VON TRALLES 233, 272, 333, 334, 603,
    633.


	  ALFARABI 370, 399, 402, 420, 493.


	  ALFONS X. 498.


	  ALHABIB 46, 47, 58–60, 265, 341,
    342, 361, 398.


	  ALHALABI 594.


	  ALIDRISI 264, 411, 588, 605, 614.


	  ALI IBN ISA 594.


	  ALISTAKHRI 403, 411, 578.


	  ALKATI 486.


	  ALKHAZINI 408, 605.


	  ALKHWARIZMI 353, 404, 408.


	  ALKINDI 256, 299, 399.


	  ALKINDI ALTUDSCHIBI 256, 258, 404.


	  ALKMAION 127.


	  ALKUIN 566.


	  ALMASʿUDI 256–258, 299, 311, 357, 402,
    421, 588, 674.


	  ALMAUSILI 594.


	  ALMUQADDASI 377, 403, 588.


	  ALMUSABBIHI 254.


	  ALNABARAWI 409.


	  ALNADIM 253, 292, 293, 309, 357,
    363, 397, 425.


	  ALQAZWINI 213, 311, 408, 412, 414,
    591, 636, 665, 677, 678.


	  ALQIFTI 256.


	  ALRAZI 67, 358, 397, 398, 400,
    404, 408, 409, 479, 484, 489, 603, 604, 635, 645,
    657.


	  ALSACHAWI 299, 396, 418.


	  ALSCHIRAZI 408, 424, 527.


	  ALTHAʿALIBI 299.


	  ALTUGHRAʿI 408, 636.


	  ALBINUS 598.


	  AMARASINHA 437, 438, 447.


	  AMARI 400.


	  AMATUS LUSITANUS 640.


	  AMEILHOU 653.


	  AMESUNA 499.


	  AMMAN 329, 549.


	  AMMIANUS MARCELLINUS 226, 358.


	  AMMONIOS SAKKAS 158.


	  AMOS 579.


	  ANAMBHATTA 433.


	  ANASTASY 1.


	  ANAXAGORAS 131, 138, 315, 316, 317,
    661.


	  ANAXILAOS 25, 330, 332.


	  ANAXIMANDER 122, 186, 316, 317.


	  ANAXIMENES 122, 133, 316, 664.


	  ANDREAS 339.


	  ANDREAS BELLUNENSIS 588, 604, 635.


	  ANDREE 182, 628, 668.


	  ANDRES 662.


	  ANGELUS 288, 516.


	  AN NADIM 397.


	  ANRICH 124, 125, 235–240, 248, 251,
    662.


	  ANSARI 418.


	  ANSBACHER 311.


	  ANTENORID 458.


	  ANTIPHANES 633.


	  ANTONIUS LIBERALIS 483.


	  ANTONIUS VON NOWGOROD 566.


	  ANUBION 208.


	  ANUBIS 208, 337.


	  ANZ 175, 240–244, 259.


	  APION 661.


	  APHRIKIANOS 25.


	  Apokalypse des BARUCH 194, 200, 223.


	  Apokalypse des HENOCH 194.


	  Apokalypse JOHANNIS 220, 572.


	  Apokalypsen 200.


	  Apokryphen 221.


	  APOLLODOROS 109.


	  APOLLONIOS DYSKOLOS 587.


	  APOLLONIUS VON TYANA 193, 383.


	  Apostelgeschichte 223, 618.


	  APPEL 221.


	  APULEIUS 68, 94, 226, 232, 334.


	  Arabische Wundergeschichten 213.


	  ARATOS 203, 257.


	  ARCHELAOS 108.


	  ARCHIMEDES 85, 352.


	  ARISTARCHOS VON SAMOS 168, 619.


	  ARISTEAS 265.


	  ARISTIDES 176.


	  ARISTOBULOS 155, 194.


	  ARISTOPHANES 126, 272, 518.


	  ARISTOTELES 3, 4, 6, 11, 30, 35–37,
    77, 90, 98, 105, 106, 119, 123, 132, 135, 139, 145,
    147, 150, 154, 158, 160, 161, 188, 189, 193, 196, 197, 201,
    214–216, 239, 253, 274, 280, 283, 302, 314–319, 324, 328, 329,
    342, 361, 362, 368, 381, 383, 395, 400, 402, 464, 472, 478, 483,
    491–493, 555, 586, 601, 606, 650.


	  ARNALDUS VON VILLANOVA 481, 490, 494, 503, 506,
    606, 639, 646, 679.


	  ARNOBIUS 633.


	  ARNIM 145-150.


	  ARTEFIUS 408, 663.


	  ARTEMIDOROS 207, 214, 218, 275, 285.


	  ASCENSIO JESAIAE 200.


	  ASHMOLE 507.


	  ASKLEPIADES VON MYRLEIA 203, 661.


	  ASKLEPIOS 193, 337.


	  ASMUS 64, 199, 237, 241.


	  ASTROLOGUMENA 66, 183, 187, 669.


	  ATHENAGORAS 311, 313.


	  ATHARVA-VEDA 430.


	  ATHENAEUS 49, 525.


	  ATHENODOROS VON TARSOS 191, 304.


	  AUGURELLI 505.


	  AUGUSTINUS, hl. 66, 72, 313, 493, 634.


	  AUGUSTUS 25.


	  AULUS GELLIUS 30, 168, 207, 285, 330.


	  AUSFELD 192, 201, 266, 383, 587.


	  AUST 564.


	  AVERROES 492, 493.


	  AVESTA 173, 199, 218, 547, 614.


	  AVICENNA 41, 405, 420, 489, 588,
    604, 614, 635, 657.


	  AVIENUS 567, 584.


	  AYUR-VEDA 443.



	  BACON, R. 478, 482, 490, 493.


	  BACON VON VERULAM 507.


	  BAEUMKER 132, 135, 138, 139, 140,
    141, 144, 146, 147, 148, 149, 150, 154, 156, 157, 158,
    159, 229, 431.


	  BÄHR 244, 326, 555.


	  BAKI 600, 605, 638.


	  BAPST 578-580, 583–585, 588, 589.


	  BAR BAHLUL 218, 256, 298, 663, 673.


	  BARCLAY 506.


	  BARDENHEWER 230.


	  BARTH 145.


	  BARTHOLD 623.


	  BARTHOLOMAE 172.


	  BARTHOLOMAEUS ANGLICUS 500.


	  BARUCH 194, 212.


	  BASILIUS, hl. 662.


	  BASILIUS VALENTINUS 486, 640, 642.


	  BAUDISSIN 164, 252, 253, 506.


	  BAUDRI 515.


	  BAUER 511.


	  BAUMGARTEN 291.


	  BAUMGARTNER 424.


	  BAUMGÄRTNER 283.


	  BAUMSTARK 169, 170, 522, 552, 578.


	  BEAL 401, 443.


	  BECHER 72, 278, 510, 568, 570,
    599, 640, 641.


	  BECK 608.


	  BECKER 209, 412, 470, 633, 634,
    679, 681, 682.


	  BECKMANN 35, 212, 327, 360, 468,
    477, 486, 531, 564, 565, 579, 586–591, 593, 596–599, 607,
    618, 620, 622, 627, 641, 653.


	  BEDA VENERABILIS 209, 466, 566.


	  BEER 171.


	  BELAÏEW 625.


	  BELCK 608.


	  BELTZ 556, 573.


	  BENEKE 626.


	  BEN JONSON 506.


	  BENVENUTO CELLINI 419.


	  BENZINGER 624.


	  BERENDES 58, 325, 327, 353, 483,
    603, 605, 633.


	  BERGER 186, 306, 583–586.


	  BERGMAN 632.


	  BERNARDO 499.


	  BERNARDUS DER PROVENZALE 638.


	  BEROSSOS 164, 167, 170.


	  BERTHELOT 1, 3, 4, 6, 9, 10,
    14, 22, 25–28, 31–34, 37, 40, 41, 49–52, 63, 64, 71–74, 81,
    87, 92, 93, 99–104, 106, 108, 110–115, 170, 211–218, 226, 227,
    261, 264, 265, 270, 272, 275–284, 287–289, 292, 294, 298,
    308, 309, 313, 322–327, 329–331, 334, 335, 338, 340, 348–354,
    357, 359, 363, 364, 377, 382, 388, 389, 397–401, 404, 406,
    424, 435–438, 446–448, 452, 457–463, 468–472, 477–484, 487, 489–492, 494,
    539–542, 547, 551, 553, 560–564, 571, 573, 574,
    578, 630, 634, 638, 642, 645, 647, 660, 662, 675, 679.


	  BERTHOLD VON REGENSBURG 507.


	  BERTHOLLET 468.


	  BETHE 265, 532.


	  BEZOLD 162, 163, 166, 171, 247,
    306, 450, 513, 667, 669, 670.


	  Bibel 45, 310, 632, 661.


	  BIBRA 291, 550, 556, 557, 559,
    563, 596, 623.


	  BIRINGUCCI 477, 505, 569, 639.


	  BISCIA 678.


	  BISSING 180.


	  BJERRUM 145.


	  BLANKENHORN 608.


	  BLAU 68.


	  BLOCH 434, 439, 445, 446, 448,
    593.


	  BLÜMNER 115, 193, 202, 261–266, 270–275,
    283, 290–293, 306, 323, 324, 327, 518,
    521–533, 536, 538, 540–543, 545, 548–552, 554–558, 572, 581, 582,
    586, 587, 590–593, 602, 607, 609, 613, 616–621, 627, 631,
    644, 660.


	  BOEHM 333.


	  BOEHMER 201.


	  BODENSTEDT 426, 604.


	  DE LA BOE 510.


	  DE BOER 158, 257, 355, 370, 372,
    374, 399, 400, 402, 405, 419.


	  BOERHAAVE 350, 351, 510, 641.


	  BÖHME 510, 680.


	  BOILEAU 560, 574, 590.


	  BOLL 95, 99, 151, 162, 163,
    166–169, 171, 175, 181–188, 194, 195, 199, 202–206, 208,
    210–212, 216–220, 225, 233, 237, 242, 296, 323, 349, 431,
    451, 506, 513–515, 660, 661, 666–672.


	  BOLOS aus Mendes 30, 328, 329, 330, 674.


	  BOLTE 676.


	  BOMBE 515, 516.


	  BONHÖFFER 122.


	  BONITZ 37.


	  BONWETSCH 200, 311.


	  BORCHARDT 540.


	  BORELLI 510.


	  BORGOGNONI 606, 638.


	  BORRICHIUS 56, 63, 85, 95, 108, 217,
    496, 653.


	  BOSANQUET 270.


	  BOSSI 565, 566, 568, 569.


	  BÖTTIGER 633.


	  BOUCHÉ-LECLERCQ 30, 76, 115, 151, 164,
    166, 167, 169–171, 183–185, 188, 193, 194, 202,
    204–213, 217–219, 233, 234, 237, 242, 305, 311, 312, 322,
    327, 661, 662.


	  BOUSSET 167, 173–176, 188, 195, 199–201,
    210–212, 217–221, 223, 232, 235, 236, 238–244,
    247–253, 259, 310, 311, 334, 337, 338, 431, 526.


	  BOWER-Manuskript 434, 445.


	  BOYLE 510, 599, 600, 606.


	  BRAJENDRA NÂTH SÊAL 432.


	  BRAND 509.


	  BRANDT 218, 259.


	  BRASAVOLA 607.


	  BREITER 186, 203, 205, 206, 284.


	  BRIDGES 494.


	  Brief des ARISTEAS 531.


	  BROCKELMANN 355, 397, 398, 402, 464,
    608, 675, 677, 681.


	  BROCKHAUS 571.


	  BROWN 494, 507.


	  BRUGSCH 55, 178, 181, 200, 211,
    226, 229, 262, 263, 264, 267, 268, 271, 300, 301, 347,
    348, 520, 527, 531, 533, 540, 541, 551, 574, 580, 612,
    631.


	  BRUN 600.


	  BRUNFELS 643.


	  BRUNN 185.


	  BRUNNER 627.


	  BUBACAR 400.


	  BUBEKR 400.


	  Buch CHEMU 313.


	  — DANIEL 614.


	  — der Erkenntnis der Wahrheit 394.


	  — — Jubiläen 221, 253, 311.


	  — — Kimija 89.


	  — — Naturgegenstände 395.


	  — — Priester 484.


	  — — Schlüssel 92.


	  — — Siebzig 492.


	  — — sieben Himmel 91.


	  — — Tetraden 76.


	  — — zwölf Wässer 489.


	  — des CHEMES 313.


	  — — CHEOPS 75.


	  — — EMANUEL 489.


	  — — IMUTH 76.


	  — — OSTANES 67.


	  BUCHER 231, 246, 250, 467, 468,
    473, 515, 520, 531, 534, 560, 561, 565, 566, 587, 596, 597,
    630.


	  Bücher der Färbekunst 31.


	  Buch HENOCH 199, 220, 221, 311, 312,
    313.


	  BUCHHOLZ 155.


	  Buch KHUMU 313.


	  — MOSIS 8, 237, 310.


	  BÜCHSENSCHÜTZ 555, 556.


	  Buch SIDRACH 500, 620, 676.


	  BUDDHA 433.


	  BUNDEHESCH 547.


	  BÜRCHNER 532.


	  BURCKHARDT 158, 181, 189, 191, 192,
    204, 207, 208, 210, 226, 241, 247, 290, 504, 661,
    662.


	  BURHAN-I-QUATIʿ 296.


	  BURNET 120–124, 127–133, 137, 186, 555,
    563.


	  BUSCH 551, 553.



	  CAELIUS-AURELIANUS 329, 549, 603.


	  CAESALPINUS 549, 639.


	  CAESAR 545, 557, 586, 627.


	  CAJORI 674.


	  CALDERON 499.


	  CANTOR 194, 353, 374.


	  CAPELLE 150, 154.


	  CARAJAVAL 498.


	  CARAKA 434, 435, 447.


	  CARDANUS 477, 653, 675.


	  CARNEAU 639.


	  CARRA DE VAUX 90, 213, 230, 253, 392,
    398, 478, 675.


	  CASAUBONUS 653.


	  CASSIODORIUS 523, 529, 575.


	  CASSIUS DIO 171, 172, 184, 207, 291.


	  CASTRÉN 629.


	  Catalogus codicum astrologorum graecorum 204.


	  CATO 567, 644.


	  Causa causarum 215, 216, 218, 351, 394.


	  CELESTINA 640.


	  CELSUS 58, 353, 524, 592, 632,
    678.


	  CENNINI 466.


	  CHAKRAPANI 436.


	  Chaldäische Orakel 231, 240.


	  CHAM 65.


	  CHAMPION 461.


	  CHARAKA 434.


	  CHARTIER 641, 642.


	  CHAUCER 497, 506.


	  CHEIRÓKMETA 30, 75.


	  CHEM 65.


	  CHEMES 65, 293, 294, 307, 308.


	  CHEVREUL 63, 275, 280, 324, 495,
    652.


	  CHIMAS 308.


	  CHIMES 65, 77, 78, 100, 308, 343,
    346, 361.


	  CHOSROWANI 425.


	  CHOU-LI 451.


	  CHOU-TZE 452.


	  CHRAT 251.


	  Chronograph von 354 209.


	  CHRYSIPPOS 145.


	  CHU-HI 450.


	  CHUWARAZMI 486.


	  CHWOLSOHN 165, 169, 172, 186, 191,
    212, 215, 216, 218, 228, 252–258, 352, 397, 408,
    514, 635, 653, 662.


	  CHYMES 65, 398.


	  CICERO 138, 205, 272, 483, 525,
    549, 567, 572.


	  CLEMEN 126.


	  CLEMENS ALEXANDRINUS 55, 191, 200, 228, 236,
    311, 323.


	  CLEMENS ROMANUS 185, 223, 227, 248, 253,
    294, 312, 313, 314, 324.


	  CLÉMENT-MULLET 232, 400, 409, 636, 658.


	  CLUSIUS 407.


	  Codex HERTENSIS 628, 672.


	  — MARCIANUS 106, 349, 352, 651, 654.


	  — VOSSIANUS 106.


	  COHEN 658.


	  COHN 124, 125, 156, 157, 194,
    203, 242, 244, 270, 306, 661.


	  Collectanea chemica 507.


	  COLUMELLA 30, 330.


	  COMENIUS 606.


	  Compositiones ad tingenda musiva 463, 467, 491, 561.


	  CONFUCIUS 449, 450.


	  CONRING 56, 496, 653.


	  CONSTANTIN PORPHYROGENNETES 289.


	  CONSTANTINUS AFRICANUS 606, 638, 642, 645.


	  CORNEILLE 499.


	  CORTEZ 519, 550.


	  COSTA 491.


	  CORY 56, 74.


	  CRATO 646.


	  CRUSIUS 593.


	  CUMONT 162, 174–176, 178, 182, 183,
    185, 188, 193, 196, 206, 207, 210, 216,
    231, 234, 235, 237, 248–251, 334, 564, 615, 670.


	  CURTIUS 543.


	  CYPRIAN, hl. 313, 634.



	  DAFERT 473, 587.


	  DAMASKIOS 237.


	  DAMIGERON 334.


	  DANIEL 193, 212.


	  DANIEL VON MORLEY 670, 676, 679.


	  DANTE 504, 514, 515, 565.


	  DARDANOS 334.


	  DAREMBERG 329.


	  DAUʿN NUN 398.


	  DAVY 485, 660.


	  DEDEKIND 270.


	  D’ECKSTEIN 608.


	  DE LAVAL 596.


	  DE L’ECLUSE 407.


	  DELITZSCH 168, 310, 313, 521, 528,
    552, 613.


	  DEL RIO 294, 465, 496.


	  DEMOKRITOS 25, 27, 29, 50, 66,
    70, 74, 76, 78, 83, 84, 94, 96, 97, 100, 106, 107,
    109, 113, 186, 193, 272, 279, 292, 299, 303, 304, 307, 328, 334,
    337, 341–345, 363, 400, 404, 498, 634, 653 (s. auch PSEUDO-DEMOKRITOS).


	  DEMOKRITOS VON ABDERA 38, 133.


	  DE PAUW 310, 428, 459, 461.


	  DEPPING 560, 590.


	  DERENBOURG 666.


	  De RENZI 638.


	  De SACY 412.


	  DESCARTES 464.


	  DEUBNER 125, 197, 201, 203.


	  DEUKALION 193.


	  DE MÉLY 456.


	  DEUSSEN 122, 123, 125–131, 133, 135,
    136, 138, 139, 141–150, 155–162, 168, 173, 175, 180,
    184, 195, 212, 220, 245, 247, 370, 380, 430, 431–433, 438,
    447, 452, 454, 465, 483, 614, 623, 679.


	  DHUʿL NUN 398.


	  DICKINSON 507.


	  DIDYMOS 218.


	  DIELS 10, 12, 25, 26, 31,
    35, 71, 108, 121, 122–129, 130–134, 138–141, 144, 145,
    147, 176, 187, 197, 219, 281, 294, 296, 297,
    300, 328–334, 340, 351, 388, 470, 483, 563, 593, 649, 660,
    661.


	  DIERGART 271, 307, 548, 591, 592,
    594, 642.


	  Die sieben Äonen der Finsternis 200.


	  DIETERICI 158, 213, 215, 257,
    299, 351, 355, 369, 370, 402, 604, 635.


	  DIETERICH 2, 94, 126, 171, 174,
    176, 182, 188, 192, 194, 196, 198, 199–202, 205,
    219, 226, 227, 230, 233, 235–251, 273, 305, 310, 326, 347–349,
    351, 524, 576, 581, 659, 662.


	  DIETZ 573.


	  DIEZ 560.


	  DIKAIARCHOS 185.


	  DIMISCHQI 677.


	  DINDORF 536.


	  DIODOR 61, 71, 109, 119, 167, 263,
    269, 272, 276, 324, 335, 518, 529, 581, 583, 585, 586, 587,
    627.


	  DIOGENES 133.


	  DIOGENES LAERTIUS 31, 66.


	  DIOGENES VON BABYLON 151, 187.


	  DIOKLES VON KARYSTOS 197, 316.


	  DIOKLETIAN 270, 274, 549.


	  DION CHRYSOSTOMOS 120, 146, 190.


	  DIOPHANTES 353.


	  DIOSKOROS 96.


	  DIOSKURIDES 10, 12, 16, 20–24, 35, 48,
    49, 85, 92, 98, 107, 284, 289, 302, 325, 384, 575, 584,
    592, 602, 632, 633, 643, 644, 652.


	  DÖBEREINER 620.


	  DODONAEUS 643.


	  DOERING 510, 563.


	  DOMASZEWSKI 207, 291.


	  DOMBART 185, 313, 334.


	  DON JUAN MANUEL 498.


	  DORN 598, 639.


	  DOUTTÉ 429, 679.


	  DOZY 252, 253, 255, 303, 464,
    663.


	  DRESSEL 185, 223, 224, 227, 248,
    253, 294, 312.


	  DREWS 512.


	  DREXEL 234.


	  DREXLER 225, 234, 295, 576.


	  DRYDEN 499.


	  DSCHABIR 363, 407, 485–487, 489, 492,
    636, 656, 657, 675.


	  DSCHABIR IBN HAJJAN 363.


	  DSCHAʾFAR ALSADIQ 363.


	  DSCHAMI 213, 428, 638.


	  DSCHELALEDDIN RUMI 427.


	  DÜBNER 536.


	  DUCANGE 360, 481, 560, 561, 563,
    568, 573, 642, 653.


	  DUNN 263.


	  DÜRING 497, 506.


	  DUTENS 477.


	  DUVAL 40, 41, 388, 648, 655, 658,
    663.


	  DYROFF 420.


	  DZIATZKO 576.



	  EASTLAKE 323, 462, 466–468, 470, 560,
    657.


	  EBERS 642.


	  EBERT 560.


	  EDRISI 264 (s. ALIDRISI).


	  EHRENFELD 448, 459.


	  EHRISMANN 673.


	  EIBNER 88.


	  EISELE 125.


	  EISLER 125, 126, 178, 207, 229,
    232.


	  EITREM 126, 198, 225, 226, 325.


	  EMPEDOKLES 126, 130, 132, 138, 186,
    316, 317, 555, 664, 677.


	  ENCELLUS 640.


	  ENCINA 498.


	  ENGEL 495.


	  ENNEADEN 158.


	  ENNIUS 549.


	  Enzyklopädie des Islam 90.


	  Ephemeriden des DEMOKRITOS 329.


	  EPHRAIM 45, 287, 298.


	  EPIKTET 145.


	  EPIKUR 144, 677.


	  EPIMENIDES 126, 334.


	  EPINOMIS 135, 137.


	  EPIPHANIOS 385.


	  ERASISTRATOS 144, 197, 317.


	  ERASTUS 509.


	  ERDMANN 533, 577.


	  ERMAN 55, 63, 66, 177–182, 191,
    262, 264, 267, 268, 274, 401, 531, 540, 631.


	  ERMAN-KREBS 262, 551, 675.


	  ERSCH 281, 640.


	  ERSCH-GRUBER 485.


	  ESCHER 289, 532, 536.


	  ESDRA 193.


	  ESDRA, 4. Buch 199, 221, 527.


	  ETHÉ 412, 413, 636.


	  ETIENNE 653.


	  EUDOXOS 193, 203.


	  EUGENIOS 69.


	  EUHEMEROS 587.


	  EUKLID 372, 422, 662.


	  EUPHRADES 287.


	  EURIPIDES 125, 126, 133, 186, 617,
    644.


	  EUSEBIUS 56, 109.


	  EUSEBIUS PAMPHILOS 75.


	  EUSTATHIOS 216.


	  Evangelium, gnostisches 244.


	  — JOHANNIS 195.


	  — LUKAE 251.


	  — MATTHAEI 669.


	  EVAX 334.


	  EZECHIEL 221, 252, 497, 531, 579,
    586, 632, 640.



	  FABER 561.


	  FABRICIUS 573, 587, 598, 624, 632,
    640, 642, 653, 654.


	  FA-HIEN 443.


	  FAHZ 192, 201, 203, 248.


	  FAIRHOLT 506.


	  FAULMANN 169, 558, 559, 578, 589,
    610, 613, 614.


	  FECHNER 493.


	  FEIGHT 610.


	  FELDHAUS 263, 267, 273, 292, 299,
    522, 529, 535, 536, 544, 551–554, 558, 559, 564–569, 575,
    577, 579, 589, 609–610, 612, 616, 619, 623, 625, 627,
    629.


	  FELDHAUS-KLINCKOWSTRÖM 528.


	  FERROL 675.


	  FESTUS 562, 572, 587, 593, 678.


	  FIECHTER 554.


	  FIGUIER 275, 278, 324, 496.


	  FIHRIST 46, 50, 65, 66, 68, 104,
    175, 420, 421, 486, 657.


	  FILLON-AUDIAT 503, 620.


	  FIMMEN 124.


	  FINNEN 237.


	  FIORAVANTI 466.


	  FIRDUSI 300, 425, 514, 547,
    614, 637, 673.


	  FIRMICUS MATERNUS 66, 181, 208, 213, 214,
    234, 283, 286–288, 322, 324, 327, 334, 349.


	  FISCHER 633, 670.


	  FITAGURUS 404.


	  FLAVIUS JOSEPHUS 613.


	  FLEISCHER 230, 297.


	  FLINDERS-PETRIE 610, 612.


	  FLÜCKIGER 599, 646.


	  FOLENGO 679, 680.


	  FORBIGER 591.


	  FORRER 291, 292, 519, 522, 523,
    525, 528–531, 533, 539, 542, 544–546, 553–558,
    574–576, 587, 589, 590, 613, 615–617, 621, 626–630.


	  FOUQUET 262.


	  FOURNEL 639.


	  FOY 611.


	  FRANCISQUE MICHEL 501.


	  FRANKE 450, 451, 454.


	  FRANZ 572.


	  FREISE 269, 524, 543, 555, 559,
    561, 572, 591, 593, 600, 601, 609, 614, 616, 619, 622,
    624, 627.


	  FREUD 496.


	  FREUDENTHAL 287.


	  FRIBOES 524, 592, 632, 678.


	  FRIEDLAENDER 185, 190, 193, 205–208, 212,
    219, 308, 327, 524, 532, 548, 581, 586, 617,
    621, 634, 644, 668.


	  FRIEDLIEB 62.


	  FROHSCHAMMER 493.


	  FUCHS 81, 127, 188, 197, 202,
    327, 513, 515, 516, 524, 571, 582, 592, 621, 632, 644, 663, 667,
    668.


	  FUHSE 628.


	  FUJIKAWA 455, 461.


	  FURTWÄNGLER 266.



	  GALENOS 92, 127, 131, 183, 328,
    353, 363, 492, 575, 592, 603, 604, 633, 643, 644, 668,
    673, 681.


	  GALILEI 605.


	  GANSCHINIETZ 195, 269, 603, 663.


	  GARBE 124, 431–433, 436, 440, 441,
    448.


	  GARCIA DA ORTA 589.


	  GARCILASSO DE LA VEGA 520.


	  GARZONI 505.


	  GASSENDI 464.


	  GATHAS 547.


	  GAUTIER 72.


	  GEBER 363, 364, 381, 492, 494,
    503, 514, 656, 657, 675.


	  GEBHARDT 483.


	  GEHLER 511, 517.


	  GEHRICH 175, 248.


	  GELLIUS 168.


	  GENTHE 535, 558, 585, 589.


	  GEOPONIKA 75, 114.


	  GEORGIOS SYNKELLOS 31, 75, 293, 331.


	  GERCKE 155, 483, 616.


	  GERHARD VON CREMONA 465, 604, 635, 645.


	  GERLAND 5, 676.


	  GESNER 465.


	  GHAJAT 252, 255, 514.


	  GIBBON 289.


	  GIGLI 679, 681.


	  GILBERT 120–122, 126–132, 135–142, 145–150, 155,
    197, 199, 306, 677.


	  GILDEMEISTER 295, 296, 297, 299, 408,
    515, 655.


	  Gilgamesch-Epos 613.


	  GILGIL 489.


	  GIL VINCENTE 498, 499.


	  GIRY 470–472, 561.


	  GLASER 587.


	  GLAUBER 599, 600.


	  GMELIN 652, 654.


	  GOEBEL 123, 131–134, 197.


	  GOETHE 158, 495, 496, 503, 620.


	  GÖBEL 559.


	  GOGUEL 668.


	  GOGUET 350.


	  Goldene Legende 72.


	  GOLDZIHER 369.


	  GOLENISCHEFF 587.


	  GÖLL 633.


	  GOMPERZ 123, 127, 131, 132, 134,
    135, 137, 153, 188, 201, 246.


	  GOSSEN 75.


	  GOTAMA 433.


	  GOTHEIN 241, 242, 243, 259, 506.


	  GÖTZ 583, 585.


	  GOVINDA 437.


	  GOWER 505.


	  GRAEBE 658.


	  GRAEFE 258.


	  GRAESSE 73, 496.


	  GRANGER 262.


	  GRAVES 624.


	  GRAY 173, 218, 251, 547.


	  GREGOROVIUS 190, 193, 194, 207, 208,
    247.


	  GREGOR VON TOURS 566, 674.


	  GRESSMANN 201.


	  GREVE 213, 311, 420–423, 566, 605,
    637.


	  GRIFFINI 465.


	  GROAG 291, 292.


	  GRONAU 151.


	  Großes ägyptisches Traumbuch 207.


	  GROT 632.


	  GRUBE 449, 450-461, 623.


	  GRUBER 589, 640.


	  GRUBERS 281.


	  GRUHN 570.


	  GRUNER 339, 654.


	  GRÜNWALD 534.


	  GRÜNWEDEL 444.


	  GRUPPE 125, 126, 186, 203.


	  GSELL 262, 263, 538, 539, 550–552,
    554, 570, 578, 580, 585, 586, 592, 609–612, 616,
    619, 625, 626, 630, 631.


	  GUARESCHI 170, 460, 461, 467, 468,
    470, 472, 473, 477, 505, 639, 657.


	  GUBERNATIS 453, 624.


	  GUDEMAN 618.


	  GUERTLER 625.


	  GUHRAUER 507.


	  GUILELMUS DE SALICETO 638.


	  GUILLAUME DE LORIS 500.


	  GUMMERUS 291, 315, 466, 518, 556,
    621.


	  GUNDEL 151, 152.


	  GUNKEL 221.


	  GÜNTHER 306, 674, 675.


	  GUYARD 253, 403.



	  HACKMANN 525, 629.


	  HADFIELD 624.


	  HADRIAN 190.


	  HADSCHI KHALIFA 486.


	  HAEBERLEIN 244.


	  HAEDICKE 607.


	  HAESER 193, 639.


	  HAFIS 427, 637.


	  HAINHOFER 600.


	  HALLER 27, 329, 498, 570,
    588, 643.


	  HAMASA 637.


	  HAMMER-JENSEN 139, 660.


	  HAMMER-PURGSTALL 300, 387, 426, 427, 600,
    604, 605, 637, 638.


	  HAMPE 509.


	  HANBURY 456, 457, 459.


	  HANEMANN 615, 619.


	  HANSEN 511.


	  HARDER 205.


	  HARDOUIN 653.


	  HARNACK 72, 74, 75, 156, 157,
    190, 192, 195, 200, 209, 222, 223, 235–237, 240,
    241, 247, 248, 290, 310, 483, 567.


	  HARTMANN 158, 424.


	  HASE 566.


	  HASSAN ALRAMMAH 394, 478.


	  HASSE 158.


	  HAUBER 680.


	  HAUG 585.


	  HAUPT 192, 601.


	  HAURÉAU 494, 654.


	  HAUSER 410.


	  HAVERFIELD 585.


	  HAWES 506.


	  HAWKINS 465.


	  HEATH 352.


	  HECHT 262.


	  HEEG 330.


	  HEHN 168, 559.


	  HEINRICH VON NEUENSTADT 573.


	  HEINSIUS 672.


	  HEINTZE 223.


	  HEINZE 122, 145, 146, 148, 149,
    150, 154, 156–159.


	  HEKATAIOS VON MILET 335, 575, 582, 585, 593.


	  HELD 466.


	  HELIODOR 518.


	  HELIODOROS 95, 265, 662.


	  HELLANIKOS 618.


	  HELL 673.


	  HELM 630.


	  HELMREICH 632.


	  HENCKEL 599.


	  HENNECKE 72, 222, 223, 244, 311.


	  HENOCH 193, 194, 220, 294, 322.


	  HENRICH 577.


	  HENSCHEL 642.


	  HEPHAISTION 89, 92, 208, 670.


	  HEPHAISTOS-PTAH 77, 89, 92.


	  HERAKLEIDES 187.


	  HERAKLEIOS 105.


	  HERAKLIT 122, 126, 129, 138, 145,
    147, 148, 193, 197, 231, 243, 246, 315, 317, 432,
    498.


	  HERAKLIT der Stoïker 661.


	  HERAKLIUS 468, 471, 472, 590.


	  HERDER 672, 680.


	  HERGT 585.


	  HERMAS s. Hirt des HERMAS.


	  HERMES 54, 62, 63, 70, 71, 76,
    77, 87, 95, 97, 98, 100, 101, 106, 193, 232, 253, 294,
    305, 309, 313, 322, 337, 341–346, 356, 361–363, 383, 397, 398,
    404, 415, 491, 494, 506, 664.


	  HERMES I. 257.


	  HERMES LOGIOS 149.


	  HERMES-THOT 66.


	  HERMES TRISMEGISTOS 57, 58, 87, 231, 253,
    334, 335, 360, 383, 404, 437, 670.


	  Hermetische Schriften 55, 228.


	  — Untersuchungen 183, 203.


	  HERODOT 4, 48, 66, 101, 119, 124,
    167, 169, 176, 186, 201, 265, 266, 272, 383, 518, 523, 526,
    530, 532, 586, 615–619, 627, 668.


	  HERON VON ALEXANDRIA 85, 603.


	  HERRMANN 201, 265.


	  HERTLING 679.


	  HERTZ 180, 266, 383.


	  HERZFELD 505, 681.


	  HESIOD 136, 146, 155, 532, 538,
    571, 582, 608, 616, 617, 644.


	  HESS 514, 681.


	  HESSE 462, 560.


	  HESYCHIOS 562, 572, 618, 633, 644,
    678.


	  HESZ 679.


	  HEUMANN 655.


	  HEYD 571, 588, 590, 613, 626.


	  HIERONYMUS, hl. 209, 633.


	  HIEROTHEOS 108, 634.


	  HILLER 670.


	  Himmelfahrt ARDA VIRAFS 199.


	  Himmelfahrt MOSIS 200.


	  HIORTDAHL 457–460.


	  HIPPARCHOS 187, 203.


	  HIPPIAS VON ELIS 483.


	  HIPPOKRATES 50, 127, 131, 187, 188,
    197, 202, 296, 316, 327, 329, 524, 571, 575, 582,
    584, 592, 620, 632, 643, 644, 659, 663, 667, 678.


	  HIPPOLYTOS 334, 603.


	  HIPPONAX 143.


	  HIRSCHBERG 548.


	  HIRSCHBERG-LIPPERT 594, 600, 603, 635, 673,
    678, 681.


	  Hirt des HERMAS 195, 222, 230, 241, 483.


	  HIRTH 461.


	  HITZIG 293.


	  HIUEN-THSANG 401, 436, 443, 547, 559,
    570, 571, 578, 595.


	  HJELT 657.


	  HOANG-HI 451.


	  HODGES 56, 74.


	  HOEFER 49, 56, 85, 188, 198, 224,
    233, 275, 277, 278, 280, 284, 468, 477, 478, 486, 495, 563,
    652, 655.


	  HOERNES 518, 538, 539, 542–546, 550–559,
    574, 575, 608, 611–617, 621–623, 626, 627, 681.


	  HOERNLE 434.


	  HÖFER 549.


	  HOFFMANN 40, 51, 64–67, 75, 94,
    275, 281, 282, 289, 291–298, 300–313, 327, 334–337, 352, 359,
    388, 389, 550, 650, 655.


	  HOFMANN 291, 436, 448, 572, 591,
    595, 658.


	  — K. B. 533, 563, 570, 575, 659.


	  HOHENHEIM 508.


	  Hohes Lied 601.


	  HOLLANDA 562.


	  HOLZMANN 661.


	  Höllenfahrt der ISTAR 168, 180.


	  HÖLSCHER 156.


	  HOMER 4, 46, 74, 121, 146, 155,
    203, 224, 238, 257, 262, 283, 288, 531, 532, 536,
    543, 548, 555, 582, 616, 617,
    619, 620, 660, 661, 667.


	  Homerische Hymnen 188.


	  HOMMEL 163, 165, 170, 172, 262,
    356, 388, 520, 523, 531, 578, 613, 631, 632, 661,
    674.


	  — W. 595, 596, 597, 599, 630.


	  HONEIN IBN ISHAQ 382.


	  HOOPS 522, 525, 535, 537, 539,
    544, 545, 546, 548, 550, 552, 554, 556–558, 560, 561,
    565, 566, 569, 573, 576, 577, 581, 615, 616, 618, 621, 627, 628,
    629, 681.


	  HOPPE 659, 674.


	  HORAPOLLON 281, 301.


	  HORAZ 184, 225, 567, 572, 669.


	  HORN 244, 383, 425, 561.


	  HORTEN 664.


	  HOUDAS 40, 388, 648, 658.


	  HOVORKA 245.


	  HROZNY 247.


	  HUART 666.


	  HÜBNER 284, 583–586, 621, 627.


	  HÜBOTTER 455–459.


	  HUËT 350, 642.


	  HÜLSEN 549, 555, 556, 562, 567,
    568.


	  HULTSCH 151, 186, 187, 291, 352,
    433, 520, 522, 533, 576.


	  HUMBOLDT 266, 349, 385, 453, 519,
    520, 533, 534, 537, 550, 577, 582, 605, 607, 651, 652.


	  HÜMMERICH 538, 579.


	  HUNAÏN IBN ISHAQ 390.


	  HUSER 534, 597, 639.


	  HÜSIG 347.


	  HYDASPES 171.


	  HYGINUS 109, 523, 529, 554, 575,
    581.


	  HYSTASPES 182.



	  IAMBLICHOS 55, 68, 160, 200, 210,
    228, 240, 254, 258, 341, 483.


	  Iatromathematika 233.


	  IBEL 553.


	  IBN ADFAR 358.


	  IBN ADSCHAR 358.


	  IBN ALʾARABI 416.


	  IBN ALʾAUWAM 232, 400, 409, 636.


	  IBN ALBAITAR 412, 421, 636.


	  IBN ALFAQIH 299, 399.


	  IBN ALMUʿTAZZ 565.


	  IBN ALWAHSCHIJAH 254, 256.


	  IBN ALWARDI 588.


	  IBN AMRAM 478.


	  IBN BADSCHA 402.


	  IBN BADSCHRUN 465.


	  IBN BAITAR 412, 421, 636.


	  IBN BASSAM 409.


	  IBN DSCHULDSCHUL 489.


	  IBN HAUQAL 253, 400, 403, 578.


	  IBN JAMIN 427.


	  IBN KHALDUN 357, 419, 429.


	  IBN KHALLIKAN 486.


	  IBN AHORDADHBEH 256, 258.


	  IBN MANSUR 412.


	  IBN MASAWAIH 681, 682.


	  IBN QUTAÏBA 603.


	  IBN RUSTEH 625.


	  IBN SAʾID 256, 258, 585.


	  IBN SARAFIUN 604.


	  IBN SINA s. AVICENNA.


	  IBN WAHSCHIJAH 352, 415.


	  IDELER 103, 108, 184, 233, 581,
    587, 654.


	  IFLATUN 400.


	  IGNATIUS, hl. 668.


	  ILG 472, 473, 560, 569, 626.


	  IMHOTEP 54, 194.


	  IMMISCH 143, 618.


	  IMUTH 90, 313.


	  IRENÄUS 245, 312, 662.


	  ISIDORUS 209, 227, 274, 327, 468,
    492, 562, 564, 568, 572, 587, 673.


	  ISIS 63, 107, 111, 335, 664.


	  ISRAELSON 183, 575, 603, 633, 644.


	  ISTARS Höllenfahrt siehe Höllenfahrt der ISTAR.


	  I-TSING 443, 444, 446, 454, 455,
    623.



	  JACOB 353, 663, 665, 666, 673–677.


	  — P. L. 496, 503, 679, 689.


	  JACOBUS A VORAGINE 72, 244.


	  JACOBS 654.


	  JACOBY 74, 575, 587.


	  JAʾQUBI 265.


	  JAEGER 142, 145.


	  JAMNES 68.


	  JAQUT 299, 403, 411, 588.


	  JASTROW 162.


	  JAUBERT 605.


	  JEAN CLOPINEL 501.


	  JEBB 478.


	  JEHAN LE BEGUE 479.


	  JELLINGHAUS 500, 620, 676.


	  JENNINGS 496.


	  JEREMIAS 162-172, 175, 176, 180, 184,
    192, 212, 214, 216, 219, 220, 246, 252, 347, 521,
    528, 541, 574, 613.


	  — (Prophet) 615, 632.


	  JESSEN 201, 289, 532, 564.


	  JESUS SIRACH 194.


	  JOHANNES 70, 334, 343, 344, 346,
    484, 664.


	  JOHANNES-Akten 72.


	  JOHANNES CASSIANOS 294.


	  — DAMASKENOS 109.


	  — de SANCTO AMANDO 412, 590, 638.


	  — HISPALENSIS 217.


	  — PLATEARIUS 638, 646.


	  — VON ANTIOCHIA 289.


	  JOHANNSEN 619, 627.


	  JOLLIVET-CASTELOT 512, 513.


	  JOLLY 430, 434, 437, 444, 446–448,
    526.


	  JOLOWICZ 604, 637.


	  JORET 455.


	  JOSEPHUS 668.


	  JOURDAIN 358, 654.


	  JULIANUS APOSTATA 534.


	  JULIEN 461.


	  JÜLICHER 74, 223.


	  JUNGIUS 599.


	  JUSTI 174, 220, 511.


	  JUSTINIANUS 106, 111.


	  JUSTINUS 184, 185, 311, 313, 620.


	  JUVENAL 66, 181, 634, 668.



	  KABBALA 294, 336.


	  KAHLBAUM-Gedenkschrift 271, 307, 401, 404–406,
    410, 411, 418, 436, 437, 441, 447, 457,
    486, 517, 531, 540, 543, 550, 551, 554, 575, 581, 594, 606,
    623, 629, 632, 638, 649, 663.


	  Kalewala 525, 546, 591, 629.


	  Kalewipoeg 525, 546, 574, 591, 629.


	  KALÎLAH WA DIMNAH 369.


	  KALLAB 658.


	  KALLIMACHOS 143, 330.


	  KALLISTHENES 491.


	  KANADA 433.


	  KANNEGIESSER 515.


	  KANT 168.


	  KANTELETAR 591.


	  KARABACEK 418, 561, 593, 596.


	  KARO 553, 554, 555.


	  KAUTZSCH 155, 185, 199, 200, 212,
    220–223, 253, 311, 312, 527, 531, 579, 633.


	  KAYE 675.


	  KAYSER 215, 216, 218, 351, 394.


	  K_EDRENOS 212, 294.


	  KEIM 214, 216, 250.


	  KELLER 200, 234, 246, 266, 306,
    498, 532, 667.


	  KELSOS 214, 216, 218, 222, 250.


	  KEPLER 676.


	  KERN 124–126, 618.


	  KHALID IBN JAZID IBN MUʾAWIJAH 357–359, 483.


	  KHEM 65.


	  KHUMU 294.


	  KHUNRATH 510, 646.


	  KIEPERT 562.


	  KIESSLING 536, 578, 584, 608.


	  KIMAS 65, 308, 398.


	  KIRCHER 57, 288, 350, 510, 643.


	  KLAPROTH 460.


	  KLEANTHES 145.


	  KLEBBA 245, 312, 662.


	  KLEIN 660.


	  KLEOPATRA 50, 67, 73, 84, 304,
    310, 332, 343, 344, 345, 353, 398, 404.


	  KLIEM 352.


	  KLINCKOWSTRÖM 299, 535, 551.


	  KLINKENBERG 617.


	  KLUGE 566, 600.


	  KNAACK 75, 126, 661.


	  KOBERT 271, 352, 446, 561, 581,
    631, 632.


	  KOCH 467.


	  KÖCHLY 479.


	  KOEBER 401.


	  KOELREUTER 511.


	  KÖHLER 251.


	  KO-HUNG 457.


	  KOLBE 657.


	  KOLDEWEY 668.


	  KOMARIOS 50, 51, 304, 338, 341–346.


	  KOMMENTATOR 87.


	  KÖNIG 172, 247.


	  — MARCHUS 478.


	  KOPP 1, 10, 28–31, 33, 49, 51,
    64, 72, 85, 93, 96, 102, 106–108, 119, 226, 227, 265, 275–290,
    293–297, 300–303, 312–314, 319, 321–324, 327, 349, 357,
    363, 377, 401, 406, 429, 468, 477, 478, 482,
    486–495, 504–507, 509–511, 573, 597, 599, 640–642, 649–654, 679.


	  KORAN 252, 265, 311, 514.


	  KORNEMANN 518, 524, 529.


	  KORTUM 511.


	  KOSMAS 107, 297, 343, 348.


	  — INDIKOPLEUSTES 446.


	  KOUT 548.


	  KRATES 44, 251, 339, 344, 359,
    361, 363.


	  KRATES VON MALLOS 661.


	  KRAUSE 202, 272, 306, 327, 386,
    536, 621, 633, 644.


	  KREBS 262, 264, 268, 274, 531,
    540.


	  KREMER 357, 428, 464, 526, 527,
    530, 547, 548, 576, 603, 624–626, 637.


	  KREUTZWALD 525.


	  KREUTZWALD-LÖWE 525.


	  KREUTZWALD-NEUS 525.


	  KRITODANUS 208.


	  KRITON 633.


	  KROKER 509.


	  KROLL 175, 183, 193, 201, 208,
    210, 226, 228–234, 257, 286, 288, 336, 338, 340, 349, 383, 621,
    670.


	  — E. 196-201, 229, 230, 234, 235,
    238, 239, 242, 243, 246, 251.


	  KRONE 66, 95.


	  KRONFELD 245.


	  KRÜGER 74, 223.


	  KTESIAS 201, 265, 525, 530, 536,
    587, 601, 624.


	  KUBITSCHEK 291, 292, 352, 353.


	  KUGLER 122, 162-167, 184, 306, 430,
    450.


	  KUHNERT 518, 576.


	  KUNCKEL 510, 641.


	  KUNG 449.


	  KUNG-FU-TZE 449.


	  Kyraniden 211, 233, 384.



	  LABAT 534.


	  LABBÉ 654.


	  LACTANTIUS 181, 227, 311.


	  LADENBURG 40, 51, 61, 359, 650.


	  LAGARDE 617.


	  LAGERCRANTZ 2, 10, 12, 14, 22,
    25, 26, 332, 650.


	  LANDAUER 591.


	  LANE 672.


	  LANGEN 223.


	  LANGKAVEL 643, 645.


	  LANGLOIS 495, 500.


	  LAO-TZE 450, 452, 454.


	  LAPIDARIO 215.


	  LA PORTE DU THEIL 477, 652.


	  LARFELD 672.


	  LAS CASAS 570.


	  LATTE 556.


	  LATZ 289, 485, 640.


	  LAUFER 444, 536.


	  LAURENTIUS LYDUS 171.


	  LAURIE 262.


	  Lautere Brüder s. Schriften der treuen Brüder.


	  LAYARD 170.


	  Leben ADAMS und EVA 223.


	  — JOSEFS des Zimmermanns 200.


	  LECLERC 355, 357, 358, 370, 397,
    399, 400–402, 410, 654.


	  LEEMANS 1, 2, 281, 301, 325.


	  Legenda aurea 244.


	  LEGGE 443.


	  LEHMANN 173, 174, 192, 496.


	  LEIBNIZ 507, 640.


	  Leidener Papyrus 2, 4, 43, 45, 46, 67,
    74, 94, 237, 276, 278, 325, 330–332, 339, 348,
    350, 468, 470, 471, 580, 634, 660.


	  LEIPOLDT 675.


	  LEITZMANN 511.


	  LEMCKE 498.


	  LEMM 357, 613.


	  LENGLET DU FRESNOY 496, 654.


	  LENORMANT 164, 165, 166, 168, 169,
    173, 175, 213, 234, 250, 306, 518, 521, 523, 531,
    537, 541, 553, 556, 557, 559, 578–581, 588, 589, 593, 596,
    607–609, 612, 620, 622, 623.


	  LENZ 384, 633, 643.


	  LEO AFRICANUS 429, 590, 636.


	  LEPSIUS 4, 200, 246, 347, 530,
    531, 611, 612, 613, 615.


	  LESSING 468, 472, 473.


	  LETRONNE 349.


	  LEUKIPPOS 133, 138, 186, 307.


	  Lex Cornelia de falsis 286, 290.


	  LEXER 573.


	  Lexikon der χρυσοποιία 32.


	  LIÄ-DSI 622.


	  LIBAVIUS 510, 598, 600, 640, 641,
    646.


	  Liber de septuaginta 367.


	  — sacerdotum 484, 636.


	  — trium verborum 357.


	  LICHTENBERG 262, 351, 511, 522, 541.


	  LIEBIG 512, 658.


	  LIEBLEIN 530, 531, 551, 631.


	  LI-KI 451.


	  LILLY 506.


	  LINDEMANN 209, 562, 572, 593, 678.


	  LINOS 155, 236.


	  LIONARDO DA VINCI 505.


	  LIPPERT 519, 529, 538, 554, 557,
    607, 608, 609.


	  LIPPMANN 3, 6, 11, 15, 50, 114,
    134, 139, 188, 269, 271, 272, 274, 283, 288, 303, 305,
    314, 326, 332, 346, 348, 352, 371, 377, 380, 381, 399, 407,
    413, 417, 436, 446–448, 454, 471–474, 479, 480, 500, 501, 504–507,
    528, 548, 570, 571, 574, 576, 580, 589–595, 600–605,
    612, 614, 616, 619, 623, 630, 631, 633, 635, 638, 640–644,
    650, 655, 660.


	  LI-SCHI-TSCHIN 385, 455, 595.


	  LITTLE 494.


	  LITTMANN 673, 676, 680.


	  LITTRÉ 642.


	  LIVIUS 479.


	  LOBECK 35, 124, 184, 185, 214,
    216–218, 220, 226, 325, 326, 334, 555, 569, 618,
    654.


	  LÖHNEYSS 599.


	  LOCKWOOD 465.


	  LOPE DE VEGA 499.


	  LORINSER 499.


	  LOTH 566.


	  LÖW 14, 22, 27, 666.


	  LUCANUS 324.


	  LUCIUS 64, 207, 208, 209, 662.


	  LUCRETIUS 518, 538, 616.


	  LUDWIG 548.


	  LUKIAN 193, 235, 256, 536, 565,
    618.


	  LULL s. RAYMUND LULL.


	  LÜNEBURG-HUBER 633.


	  LÜRING 655.


	  LUSCHIN V. EBENGREUTH 292, 293, 465, 525, 533,
    535, 570.


	  LUTHER 310, 509.



	  MACAULEY 505.


	  MACH 538.


	  MAC LINTOCK 262.


	  MADHARA 438.


	  MAGISTER SALERNUS 638.


	  MAGNUS 245.


	  MAHESVARA 438.


	  MAIGNE D’ARNIS 175, 244, 307, 481, 660,
    661, 681.


	  MAIMONIDES 215, 254.


	  Makkabäer, 4. Buch 155.


	  MAKRIZI 256–258.


	  MAKROBIUS 235, 493.


	  MAIMONIDES 493.


	  MANETHO 55, 60, 208, 228, 326,
    612.


	  MANGET 81, 496.


	  MANILIUS 186, 203, 205, 206, 208,
    234, 284, 285, 286.


	  MANU 439.


	  MANUEL PHILES 536.


	  Mappae clavicula 463, 469, 561.


	  MARBOD 327, 334.


	  MARC AUREL 145.


	  MARCELLUS EMPIRICUS 633.


	  MARCIANUS 350, 353.


	  — CAPELLAS 219, 536.


	  MARCO POLO 399, 417, 447, 528, 588,
    593–596, 605, 614, 623, 674.


	  MARCUS GRAECUS 363, 477.


	  MARGGRAF 599, 600.


	  MARIA 46, 48, 51, 69, 77–79,
    84, 85, 92, 100, 113, 308–310, 324, 341–343, 345, 361, 363,
    398, 404.


	  — hl. 51.


	  — KLEOPHAS 51.


	  MARIANOS 358, 363, 407, 483.


	  MARINOS 358.


	  MARKOS 46, 363, 478.


	  MARKUSCH, König von Ägypten 363, 478.


	  MARTIAL 33, 226, 273.


	  MARTIANUS CAPELLAS 536.


	  MARTINI 185.


	  Martyrium JESAIAS 223.


	  MARX 266.


	  MASPERO 180, 261, 266, 268, 466,
    610.


	  MATHESIUS 573, 598, 599, 639.


	  MATTHAEUS PARISIENIS 591.


	  — PLATEARIUS 606, 638.


	  — SYLVATICUS 334, 638, 642, 645.


	  MATTHIOLUS 501.


	  MAU 210, 233.


	  MAYER 125, 219.


	  — E., 513.


	  Maximaltarif 270.


	  MECHITHAR 635.


	  MEHREN 213, 253, 255, 400, 403,
    415, 636.


	  MELANCHTHON 509.


	  MELISSOS 129, 314, 317.


	  MENON 483.


	  MERRIFIELD 323, 391, 462, 463, 466–468,
    470, 472, 474, 479, 560, 562, 590, 606, 654,
    657.


	  MERSENNE 600.


	  MESMER 512.


	  MESUE 477, 491, 635, 638, 679.


	  METRODOROS 661.


	  MEYER 75, 145, 150, 177,
    193, 194, 232, 233, 266, 329, 330, 485, 496, 511, 534, 651,
    658, 661.


	  MEYER, ED. 55, 61, 65, 74, 75,
    121, 124, 126, 128, 131, 162, 164–180, 181, 182, 185–188,
    202, 224, 267, 268, 310, 328, 333, 348,
    518, 520, 521–533, 538–546, 550–559, 575, 580–586, 593, 608–612,
    615–621, 627, 630, 631, 661.


	  MEYERHOF 355, 666, 673.


	  MEYER-STEINEG 552, 673.


	  MEZ 252.


	  MICHAEL PALAEOLOGUS 536.


	  — SCOTUS 514, 680.


	  MIGNE 496, 566, 569, 642.


	  MIKLAUSZ 473.


	  MILMAN 289.


	  MINUCIUS FELIX 185, 334.


	  MIRJAM 46.


	  MITHRAS 77, 205.


	  Mithras-Liturgie 249.


	  MOEHSEN 29, 275, 429, 465, 534,
    641.


	  MOISSAN 648.


	  MOLMENTI 566.


	  MOMMSEN 115, 172, 190–194, 228, 270,
    290, 292, 662.


	  MONARDES 407.


	  MONGEZ 632.


	  MONTELIUS 545, 555–557, 578, 612, 616,
    621, 623, 626, 628.


	  MONTFAUCON 654.


	  MORHOF 294, 473, 511, 561, 640,
    654.


	  MORIENES 358, 407, 482, 483.


	  MORVEAU 632.


	  MOSCHOPULOS 676.


	  MOSES 46, 68, 74, 77, 78, 107,
    113, 155, 194, 334, 344, 497, 579, 664.


	  — MAIMONIDES 244.


	  — VON CHORENE 213.


	  MÖTEFINDT 551.


	  MOVERS 588.


	  MUCH 545.


	  MUIR 494.


	  MÜLDER 582.


	  MÜLLER 158–160, 627, 666.


	  — A. 383, 397.


	  — S. 628.


	  — W. M. 580.


	  MURATORI 467, 560.


	  MUSAIOS 236.


	  MUTENABBI 604, 637.


	  Mysterien-Spiele 506.



	  NABARAWI 299.


	  NAGARJUNA 436, 437, 442, 445, 447.


	  NALLINO 356.


	  NANDI 439.


	  NARAHARI 440–442, 447, 588.


	  NATORP 601.


	  NECHEPSO 66, 183, 184, 187, 194,
    203, 208, 220, 324, 329, 334, 669.


	  NEILOS 337.


	  NESSELMANN 626.


	  NESTLE 121, 127, 195, 283, 328,
    483.


	  NESTORIOS 160.


	  NEUMANN 216, 547, 557, 559, 577,
    592.


	  NEWTON 5, 464.


	  NIEBUHR 635.


	  NIES 202, 327, 630, 632, 633,
    644.


	  NIESE 525.


	  NIESEN 291.


	  NIKANDER 643.


	  NIKEPHOROS 110.


	  NIKOLAOS 491, 638.


	  NIKOMACHOS 334.


	  NILSSON 171, 178, 186, 187, 554,
    669.


	  NIZAMI 213, 214, 383, 385, 386.


	  NÖLDEKE 167, 171, 252, 676.


	  NORK 549.


	  NUMENIOS 155, 229.



	  OBERHUMMER 325.


	  OCHOA 499, 500, 640.


	  Oden SALOMONS 200, 222, 309, 323.


	  OEFELE 541.


	  OENOPIDES VON CHIOS 186.


	  OESTRUP 420.


	  OKEN 512.


	  OLCK 270, 339, 549, 572, 643.


	  OLDENBERG 266, 305, 430, 431–433, 624,
    630.


	  OLIVET 662.


	  OLSHAUSEN 619.


	  OLYMPIODOROS 38, 40, 46, 48, 58,
    60–63, 65, 67, 87, 93, 98, 106, 107, 216, 265, 272,
    294, 302, 303, 307–309, 323, 341–346, 483.


	  — der jüngere 161.


	  ʿOMAR ALKHAJJAM 426, 604.


	  OMERUS 662.


	  ONGANIA 566.


	  OPPERT 169, 170, 437, 608, 623.


	  — G. 430, 436, 441, 594.


	  Oracula chaldaica 250.


	  Orakel des APOLLON 73, 303.


	  — — ORPHEUS 61.


	  OREIBASIOS 483, 603.


	  ORIGENES 66, 200, 216, 240, 515.


	  ORPHEUS 74, 155, 178, 194, 208,
    223, 235, 236, 334, 384.


	  Orphiker 124.


	  Orphische Hymnen 203.


	  ORTH 532.


	  OSIRIS 64, 88.


	  OSRON 363, 425.


	  OSTAMAHIS 383.


	  OSTANES 31–34, 37, 46, 50, 51, 66,
    67, 70, 77, 97, 113, 182, 194, 251, 253, 296, 309, 328, 331,
    333, 339, 342, 343, 345, 346, 362, 383, 425, 494.


	  — ALRUMI 398.


	  OTTO 55, 61, 64, 78, 182,
    183, 226, 229, 234, 240, 267, 268, 279.


	  — VON CREMONA 638.


	  OVID 181.



	  PABAPNIDOS 91.


	  PAGEL 245, 330, 412, 590, 638.


	  — -SUDHOFF 434, 451, 511, 635.


	  PALISSY 503, 620.


	  PALLADIUS 549, 561, 654.


	  PALLAS 526.


	  PAMMENES 5, 25, 46, 206.


	  PANAITIOS 145, 151.


	  PANODOROS 31, 75, 289.


	  PAPHNUTHIA 50, 337.


	  PAPPOS 64, 107.


	  Papyrus EBERS 12, 305, 325,
    401, 520, 592, 612, 631.


	  — HARRIS 264, 520, 531, 570, 580.


	  — KENYON 73, 272, 292, 331, 353,
    471, 634, 662.


	  — MIMAUT 211, 232, 348.


	  — RAINER 265.


	  — von Hermopolis 227.


	  — WESTCAR 262, 268.


	  PARACELSUS 508, 509, 534, 597, 600,
    606, 639, 640.


	  PARIS 494.


	  PARMENIDES 129, 199, 294, 315, 316,
    667.


	  PARRY 429.


	  PARTHEY 200, 211, 228, 240, 349.


	  PARTSCH 558.


	  PATANJALI 435, 446.


	  PATSCH 532.


	  PAUL 591.


	  PAULI 620.


	  PAULOS AIGINETA 58, 327, 353, 603, 633.


	  PAULUS 195, 198, 200, 236.


	  — DIACONUS 562.


	  PAUSANIAS 215, 216, 534, 549, 554,
    619.


	  PAUTHIER 588.


	  PEDEMONTANUS-RUSCELLI 639.


	  PEGOLOTTI 590.


	  PELAGIOS 37–39, 87, 93, 341, 342,
    344–346, 649.


	  PELTZER 573.


	  PEN-TSAO 455, 456.


	  PERCY 170.


	  PERDRIZET 73.


	  PERIERS 503.


	  PERIPLUS 572, 587, 632, 633.


	  PERNA 496.


	  PERRET 625.


	  PETASIOS 67, 103, 341, 342.


	  PETERS 504, 509, 640.


	  PETERSEN 191, 680.


	  PETESIS 67, 89, 90, 103.


	  PETIT 599, 600.


	  PETOSIRIS 66, 183, 184, 187, 194,
    203, 208, 220, 329, 334, 668, 669.


	  PETRARCA 504.


	  PETRONIUS 30, 184.


	  PETRUS MARTYR 534.


	  PETTAZZONI 593.


	  PFEIFFER 188, 204, 563, 666–670, 674.


	  — -STROBL 507.


	  PFIZMAIER 452, 456, 460, 530, 546,
    547, 589, 605, 622, 623.


	  Pflanzen der 7 Planeten 232.


	  PFLEIDERER 123.


	  PHEREKYDES 126, 127, 186, 316.


	  PHILIPP 562, 680.


	  PHILIPPOS 601.


	  — SOLITARIOS 109.


	  — VON OPUS 135.


	  PHILO JUDAEUS 156.


	  PHILOLAOS 127, 128, 186, 187, 195,
    315, 316, 317.


	  PHILOPONOS 160.


	  PHILOSOPHUS ANONYMUS 37, 38, 71, 87, 106,
    227, 343, 346.


	  — CHRISTIANUS 37–39, 48, 60, 64, 67,
    102, 106.


	  PHILOSTRATOS 184, 212, 678.


	  PHILO VON ALEXANDRIA 149, 156, 158, 175, 184,
    195, 203, 210, 214, 229, 230, 231, 242,
    244, 254, 269, 270, 306, 316, 317, 319, 432, 661.


	  PHIMENAS 25.


	  PHIMENES 5, 46.


	  PHOTIOS 98, 263.


	  PHYSIKA 313.


	  PHYSIOLOGUS 674.


	  PIBÊCHIOS 44, 66, 77, 94, 97,
    303, 339, 345, 359, 363, 381.


	  PICATRIX 514, 680.


	  PICCOLPASSO 639.


	  PICK 273.


	  PIETSCHMANN 153, 194, 225, 226, 228,
    257, 258, 301, 328, 335, 337, 347, 644.


	  PIGAFETTA 448, 589.


	  PINDAR 126, 211, 216, 644.


	  PINNER 608, 632, 633.


	  PISCHEL 19, 433, 469, 665.


	  Pistis Sophia 198, 227, 240, 241, 242, 244,
    273, 323, 350, 643.


	  PIZZIMENTI 31, 93, 96, 103, 105,
    109, 653.


	  PLACE 668.


	  PLACIDUS und TIMEO 500.


	  PLATEARIUS 491.


	  PLATON 35–37, 77, 90, 98, 105, 106,
    120–123, 126, 134, 145, 155–158, 161, 186–188, 194,
    197, 203, 204, 211, 215, 219, 225, 227, 228, 244,
    250, 253, 258, 269, 280, 283, 314–321, 342, 361, 366, 368,
    381, 383, 400, 410, 491, 506, 571, 606, 619, 650, 661, 664,
    666.


	  PLAUTUS 315, 572.


	  PLINIUS 8, 14, 19–22, 25, 28, 30,
    35, 39, 42, 49, 65–68, 73, 94, 98, 106, 113, 167, 184, 190,
    195, 201, 207, 214, 227, 244, 262, 264, 308, 324–331, 334, 384,
    386, 395, 469, 518, 523, 524, 532, 533, 536, 537, 542, 549, 555,
    562–568, 572–575, 583–587, 592, 602, 607, 614, 620–624, 631–633,
    644.


	  PLOTINOS 158, 160, 230, 236, 249,
    302, 315, 316, 317, 318, 371, 402, 432, 661.


	  PLUTARCH 100, 146, 154, 184, 185,
    219, 244, 245, 274, 300, 304, 305, 326, 555, 563, 612,
    618.


	  POGGENDORFF 406.


	  POISSON 477, 490, 496.


	  POKORNY 627, 628.


	  POLACK 578.


	  POLLACK 273.


	  POLLUX 272, 572, 633, 644.


	  POLYBIOS 586.


	  Pontificale romanum 569.


	  POPPE 641.


	  POPPELREUTER 673.


	  PORPHYRIOS 160, 199, 214, 242, 249,
    337, 383, 432, 567, 661, 667.


	  PORTA 477.


	  POSEIDONIOS 30, 145, 151, 154, 196,
    199, 205, 206, 229, 238, 239, 331, 548, 583, 586.


	  POTT 295, 297, 298, 300, 301,
    561.


	  POYO 499.


	  PRANTL 119, 145, 150, 154, 159,
    314, 318, 324.


	  PRAPHULLA CHANDRA RÂY 430 (s. RÂY).


	  PREISENDANZ 94, 244, 249, 618.


	  PRELLWITZ 306.


	  PRESCOTT 550.


	  PRICE 511.


	  PRINZ 162, 163, 169,
    178, 180, 192, 219, 225, 265, 347, 668.


	  Prognostika des DEMOKRITOS 329.


	  PROKLOS 160, 211, 215, 216, 551.


	  PROKOP 289.


	  Prophezeiungen des CHAM 294.


	  PRÜFER 673, 681, 682.


	  PRUTZ 567.


	  PSELLOS 108, 109, 265, 334.


	  Pseudepigraphen 53, 221.


	  PSEUDO-APULEIUS 214.


	  — -ARISTOTELES 401, 489, 494, 554, 570,
    571, 592.


	  — -AVICENNA 71, 407, 485, 492, 494.


	  — -DEMOKRITOS 25, 27, 32, 279, 327,
    359, 388, 389, 483, 634, 660, 662, 665,
    674 (s. DEMOKRITOS).


	  — -GEBER 485 (s. GEBER).


	  — -KALLISTHENES 213.


	  — -MOSES 68, 71, 273, 309, 326,
    470, 471, 664.


	  — -ORPHEUS 329, 334.


	  — -PLATON 480, 662.


	  — -PYTHAGORAS 329, 371.


	  — -RAZI 485, 489, 492.


	  PTOLEMAIOS 76, 204, 208, 210, 211,
    213, 219, 285, 323, 365, 586, 662, 670.


	  PUCHSTEIN 518.


	  Pupille der Welt 232.


	  PUSCHMANN 233, 245, 272, 333, 334,
    434, 439, 444–446, 448, 452, 460, 595, 633.


	  Pythagoräer 126.


	  PYTHAGORAS 74, 123, 126, 127, 137,
    153, 155, 158, 178, 194, 204, 209, 227, 228, 235,
    253, 258, 319, 334, 361, 365, 367, 371, 400, 404, 432, 491,
    662, 664.


	  PYTHEAS 585, 586.



	  QAZWINI 213, 514, 527.


	  QALQASCHANDI 265, 282, 636, 677.


	  QUATTRAMI 646.


	  Quecksilber-System 438, 447.


	  Quellenschriften f. Kunstgeschichte 463, 654, 657.



	  RABBI MOSES 244, 493.


	  RABELAIS 503, 565, 569, 661, 679.


	  Ramâyana 623.


	  RAPP 201.


	  RASAKALPA 439, 446.


	  RASARATNA 438, 440.


	  Rasârnara 437, 438.


	  Raseçvara 438.


	  RATHGEN 261, 540, 551.


	  Rätsel vom philosophischen Steine 62.


	  RAWLINSON 169.


	  RÂY 353, 430–448, 459, 547, 595,
    623, 624.


	  RAYMUND LULL 471, 481, 490, 494, 499,
    505, 639, 654.


	  REBER 607.


	  RECKENDORF 682.


	  REGIS 503, 565, 661.


	  REGLING 291, 522, 525, 527, 528,
    531, 533, 540, 542, 544, 619.


	  REHM 164, 188, 306.


	  REIL 48, 261, 269, 270, 273–275,
    540, 581, 631.


	  REINAUD 253, 403, 588, 592.


	  REINESIUS 76, 654.


	  REINHARDT 182, 661.


	  REINTHAL 525.


	  REISCH 563.


	  REISKE 485.


	  REITEMEYER 590, 635.


	  REITZENSTEIN 46, 178, 179, 180–183, 192, 194–199, 200–202, 210,
    211, 214, 216, 225–231, 233, 234, 237,
    238, 240, 244–246, 250, 251, 253, 254, 257–259, 282, 298, 301,
    306, 310, 334–340, 348, 356, 370, 371, 648, 659, 660,
    663–666, 669–671.


	  RENAN 51, 650, 654.


	  RESCHER 672, 673, 678.


	  RESPOURS 599.


	  RETEMEYER 257, 258, 265.


	  REUSCH 564.


	  REUTHER 537.


	  REUVENS 1, 2, 10.


	  REY 599, 600.


	  RHOUSOPOULOS 271, 307, 531, 533, 543,
    554, 575.


	  RICHTER 108, 208, 216, 248, 534,
    567, 642.


	  VON RICHTHOFEN 455, 559, 589.


	  RIDWAN 410, 412.


	  RIESS 6, 70, 94, 96, 151, 182,
    183, 185, 186, 188, 203–208, 210, 275–277, 280, 284, 285, 287,
    288, 297, 306, 314, 322, 324, 330, 331, 333–335, 337, 340, 569,
    622, 649, 650.


	  RIGVÊDA 224, 623.


	  RIMES 361.


	  RINALDI 679.


	  RINNE 631.


	  RITTER 677, 678.


	  RIVERO 630.


	  ROBERT 48, 618.


	  — VON CHARTRES 358.


	  — — CHESTER 358.


	  — GREATHEAD 465.


	  — de RETINES 358.


	  ROBERTUS CASTRENSIS 358.


	  ROEDER 64, 178–181, 281, 326, 337,
    576, 612, 670.


	  ROHDE 61, 123, 124, 180, 197,
    233, 265, 383, 518, 587, 662.


	  ROHDEN 288.


	  RÖHRICHT 567.


	  ROJA 640.


	  ROLFINK 510.


	  Roman de la rose 500.


	  Rosarium philosophicum 482.


	  ROSCHER 126, 167, 168, 171, 184,
    187, 188, 195, 196, 206, 210, 212, 216, 217, 220, 224,
    225, 233, 246, 306, 563, 576.


	  ROSEN 427.


	  ROSENZWEIG 213, 428, 638.


	  ROSINOS 361, 483.


	  ROSINUS 361, 483.


	  ROSS 607.


	  ROSSBACH 124, 202, 262, 272, 306,
    334, 644.


	  ROSSELLO 467.


	  ROSSIGNOL 533, 536, 542, 543, 549,
    555, 560, 563, 571, 572, 573, 587, 591, 617, 654.


	  ROTERS 577.


	  ROTH 436.


	  ROTHSCHOLZ 510, 568, 636.


	  ROZMITAL 590.


	  RUBINUS 483.


	  RÜCKERT 265, 311, 425, 426,
    614, 637.


	    RUDAKÎ 425.


	  RUELLIUS 536, 643.


	  RUFINUS 191, 281, 292, 304.


	  RUGE 615.


	  RULANDUS 642, 654, 660.


	  RUPE 621, 627.


	  RUSEM 361.


	  RUSKA 213, 214–216, 264, 272,
    296–298, 358, 361, 370, 378, 382, 386,
    397, 399, 407, 408, 412, 414, 448, 474, 478, 489, 532,
    570, 605, 636, 638, 642, 645, 646, 650, 658, 663, 665,
    672–678, 681.


	  RÜSTOW 479.


	  RZACH 617.



	  SACCHETTI 679, 681.


	  SACHAU 176, 253, 407, 408, 435,
    634.


	  SAʾDI 73, 426, 626.


	  SADOWSKI 578, 584.


	  SALADIN D’ASCULOASCULO 679.


	  SALAH ADDIN 594.


	  SALMANAS 4, 108, 113, 666.


	  SALMASIUS 3, 29, 32, 34, 65,
    76, 207, 213, 214, 217, 219, 220, 234, 245, 246,
    254, 275, 278, 327, 350, 351, 352, 653, 654, 674.


	  SALOMON 63, 91, 92, 194.


	  SAMMONICUS 245.


	  SANCHUNIATHON 56.


	  SANGADHARA 442.


	  SARRE 677.


	  SATTLER 573.


	  SAUMAISE s. SALMASIUS.


	  SAUSSURE 450.


	  SAXL 513, 514.


	  SCALIGER 284, 477, 653, 654.


	  SCARRON 639.


	  SCHACK 426, 464, 498, 499, 514.


	  SCHAD 534.


	  SCHAEFER 96, 281, 286, 292, 300.


	  SCHÄFER 592.


	  SCHAEFFER 498, 499, 500.


	  SCHAHRISTANI 215, 254, 256, 257, 258.


	  SCHAUBE 590, 605.


	  SCHEDEL 564.


	  SCHEFTELOWIK 163, 173, 194.


	  SCHEIBLE 640.


	  SCHEIBLER 508.


	  SCHEIL 668.


	  SCHEIN 531.


	  SCHELLHAS 519.


	  SCHELLING 512.


	  SCHENKL 120.


	  SCHEUBE 452, 460.


	  SCHIEFNER 525, 546, 629.


	  SCHIFF 620.


	  SCHI-KI 450.


	  SCHI-KING 450, 451.


	  SCHINDLER 496.


	  SCHIRAZI 664.


	  SCHLECHTA 73, 426, 427, 637, 665.


	  SCHLEIDEN 584.


	  SCHLEMM 557, 589, 628.


	  SCHLIEMANN 522, 601.


	  SCHLIZ 546.


	  SCHLOSSER 466, 515, 569, 658.


	  SCHLÜSSEL 231.


	  SCHMIDT 35, 109, 178, 198, 227,
    234, 241, 242, 246, 273, 284, 325, 350, 353, 388, 509,
    517, 523, 562, 568, 581, 618, 643, 644, 649, 666, 678,
    680.


	  SCHMIEDER 58, 275, 277, 280, 287,
    289, 326, 357, 429, 489, 496, 504, 512.


	  SCHNEIDER 493, 497, 590, 634, 654,
    668, 670, 672, 680, 681.


	  SCHNITTGEN 535, 537.


	  SCHÖLL 477.


	  SCHRADER 164, 168, 180, 388, 517–520,
    522–538, 541–546, 548, 552–563, 566, 568, 572–582,
    587–591, 600, 608–623, 626–629, 678.


	  SCHRICKE 669.


	  Schriften der treuen Brüder 213, 215, 257, 260, 299, 351, 369, 488, 566, 675.


	  Schrift von der Welt 316, 317.


	  SCHRÖDER 599.


	  SCHROEDER 124, 265.


	  SCHUBART 660.


	  SCHUCHARDT 522.


	  SCHU-KING 450, 451.


	  SCHULTEN 525, 529, 544, 575, 580,
    583, 584, 601, 627.


	  Schule von Salerno 606.


	  SCHULTZ 201, 214, 224, 237, 240,
    241, 244–246, 266, 311, 336, 562, 662.


	  SCHULTZE 511, 550, 623, 624.


	  SCHUNK 681.


	  SCHWALLY 201.


	  SCHWARTZ 170.


	  SCHWARZ 681.


	  SCHWEIGGER 531, 572.


	  SCHWEINFURTH 453.


	  SCHWENTER 535.


	  SCHWENZNER 552, 613.


	  SCRIBONIUS LARGUS 632, 644.


	  SÊAL 432, 433, 436, 437.


	  SEECK 209, 290, 291, 292, 293,
    518.


	  SEIDEL 202, 297, 636, 677, 681.


	  SELER 675.


	  SELIGMANN 496, 569, 597, 601, 608,
    618, 631.


	  SEMLER 511.


	  SEMPER 170, 262, 273, 470, 519,
    576, 578, 580.


	  SENECA 30, 145, 181, 200, 331.


	  Septuaginta 296, 632, 633.


	  SERAPION 604, 606, 635, 638, 645.


	  SERGIUS VON RESAINA 298, 355, 389.


	  SERVIUS 220, 542.


	  SETHE 192, 234, 301, 337, 350,
    666.


	  SEXTUS PLACITUS 662.


	  SEVERUS BAR SCHAKKU 678.


	  SEYBOLD 382, 411, 554.


	  SHAKESPEARE 506, 565.


	  SIBYLLINEN 533.


	  Sibyllinische Weissagungen 62, 155, 185, 194, 220, 222,
    310.


	  SIDRACH 500, 620, 676.


	  SIECKE 224, 521.


	  SIERKE 512.


	  SILBERER 496.


	  SILIUS ITALICUS 533.


	  SILLIG 30, 653.


	  SIMON JANUENSIS 638, 642, 645.


	  SIMPLIKIOS 160, 315, 316, 317.


	  SIMROCK 509, 628.


	  SINDBAD 423, 588.


	  SIRET 584.


	  SITOS 91.


	  SITTIG 593.


	  SKUTSCH 208, 286, 288, 349, 556,
    576, 587, 621.


	  SKYMNOS VON CHIOS 583.


	  SMITH 550, 551.


	  SNOUCK-HURGRONJE 428.


	  SOKRATES 365, 383, 664.


	  SOLINUS 618.


	  SOLORZANA 500.


	  SOLTAU 195, 223, 225, 227, 235–238,
    247, 249.


	  SOMADEVA 439, 571.


	  SONTHEIMER 412, 604, 635, 636.


	  SOPHAR 425.


	  SOPHOKLES 532, 617.


	  SORANUS 633.


	  SPARTIANUS 548.


	  SPECK 535, 581–589.


	  SPEUSIPPOS 135.


	  Sphaera des DEMOKRITOS 45, 74.


	  SPIEGELBERG 183, 350, 682.


	  SPITTA 676.


	  SPRENGEL 22, 275, 281, 340, 485,
    640, 643, 653.


	  STADLER 270.


	  STAHL 485, 510, 640, 641.


	  STAHR 654.


	  STAPLETON 486.


	  STATIUS 673.


	  STAUNTON 596.


	  Steinbuch des ARISTOTELES 214–216, 265, 296, 297,
    334, 382, 392, 397, 415, 636, 658.


	  STEINDORF 347.


	  STEINSCHNEIDER 309, 377, 402, 486, 489,
    496, 657, 661.


	  STEPHANIDES 19, 53, 71, 295, 296,
    329.


	  STEPHANOS VON ALEXANDRIA 51, 63–65, 77, 103,
    106–108, 216, 219, 227, 228, 294, 304, 323,
    341–344, 349, 350, 489, 581.


	  — BYZANTIOS 302.


	  — MAGNETES 534.


	  STEPHANUS 653, 654.


	  STREUDING 224, 225, 564.


	  STILLMANN 487.


	  Stockholmer Papyrus 2, 10, 75, 272, 276, 279,
    326, 330, 332, 650, 660.


	  STOLL 288, 424, 519, 526, 535,
    538, 564, 609, 610, 614, 622, 623, 626, 630, 631.


	  STRABON 167, 192, 289, 316, 518,
    525, 526, 543, 547, 578, 584, 585, 586, 678.


	  Straßburger Kosmogonie 231.


	  STRATON 139, 142, 144, 197.


	  STROBL 573.


	  SUCHIER 500, 582.


	  SUCHTEN 641.


	  SUDHAUS 175.


	  SUDHOFF 233, 330, 465, 487, 508,
    509, 606, 616, 628, 631, 633, 638, 644, 646, 648, 662, 670,
    672, 676, 679, 682.


	  SUETON 206.


	  SUIDAS 66, 75, 227, 289, 293, 296,
    300.


	  SUPHAN 680.


	  SUSRUTA 434, 435, 437, 447.


	  SUTER 217, 353.


	  SYNESIOS 31, 32, 36, 37, 59, 66,
    96, 324, 331, 332, 337, 342, 344, 345, 391, 424, 471,
    489, 653.


	  SYNKELLOS 300, 307.


	  Syrische Schriften 388.


	  SZANTO 349.



	  TABERNAEMONTANUS 643.


	  Tabula smaragdina 57, 228, 663.


	  TACITUS 5, 46, 185, 206, 207, 576,
    627.


	  Tafeln des DEMOKRITOS 329.


	  — — HERMES 56.


	  Tafel von Memphis 57.


	  TAKAKASU 443, 454.


	  Talmud 605.


	  TANTRAS 438, 595.


	  TAO-TEH-KING 450.


	  Tarif des DIOKLETIAN 291.


	  Taten des Apostels THOMAS 311.


	  Tausendundeine Nacht 213, 299, 311, 411, 420,
    428, 550, 566, 605, 637, 678.


	  Technische Abhandlungen 110.


	  TERTULLIANUS 29, 209, 226, 312, 313,
    334, 633.


	  Testamente der 12 Patriarchen 200, 223.


	  TEUKROS VON BABYLON 237, 356, 515.


	  THAʾALIBI 604, 625.


	  THABIT BEN QURRA 253, 514.


	  THALES 121, 133, 383, 664.


	  THEMISTIOS 287.


	  THEODORET 191.


	  THEODOSIOS 95.


	  THEOKRITOS 569.


	  Theologie des ARISTOTELES 158.


	  THEOPHILOS 307.


	  THEOPHILUS PRESBYTER 467, 468, 470, 471, 473,
    569, 590.


	  THEOPHRASTOS 11, 14–16, 22, 50, 102,
    139, 142, 144, 151, 186, 201, 262, 269, 272, 283, 306,
    315, 316, 323, 383, 384, 524, 536, 554, 575, 586, 601, 602,
    621, 643, 678.


	  — CHRISTIANOS 108.


	  THEOSEBEIA 50, 90, 92.


	  THIBAUT 430, 431.


	  THÖLDE 640, 641.


	  THOLUCK 427.


	  THOMAS VON AQUINO 72, 490, 493, 497, 515,
    590, 634, 668, 670, 672, 680, 681.


	  THOT 182, 194, 199, 322.


	  THULIN 564, 615.


	  THURNEISSER 534, 635.


	  TIBULL 184, 185, 669.


	  TICKNOR 464, 498, 499.


	  TIFASCHI 678.


	  TIMAIOS 585, 586.


	  TINKALOS 356.


	  TITTEL 269.


	  TKAČ 526, 587.


	  TOMASCHEK 266, 578, 629.


	  Totenbuch 178, 180, 338.


	  Treue Brüder s. Schriften der treuen Brüder.


	  TRIMBERG, HUGO VON 673.


	  TRITHEMIUS 508, 534, 640.


	  TROPFKE 353.


	  TSCHIRCH 112, 325, 434, 455, 456,
    605, 635, 638, 643.


	  TÜMPEL 188, 201, 532, 618.


	  Turba Philosophorum 48, 483, 636.


	  TURNER 624.


	  TURQUET DE MAYERNE 639.



	  UKERT 654.


	  ULSTAD 606.


	  UNGER 191, 212.


	  UNSURI DER PERSER 604.


	  Upanischaden 431, 624.


	  USENER 103, 104, 185, 187, 191,
    196, 227, 233, 240, 288, 301, 324, 349, 350,
    532.



	  VAGHRATA 434, 435.


	  Vaiçeshika-System 433.


	  VAIJAYANTI 437, 442.


	  VALENTINI 599.


	  VALERIUS MAXIMUS 153, 205, 226, 556.


	  VAN HELMONT 510.


	  VAN LEERSUM 447.


	  VAN LINSCHOTEN 596.


	  VANSLEB 428.


	  VARAMIHIRA 435.


	  VARRO 538, 549, 568.


	  VASCO DE GAMA 579.


	  VEDEN 430, 623.


	  VEGETIUS 493.


	  VEIL 184, 185, 311.


	  VENANTIUS FORTUNATUS 590.


	  VENDIDAD 578.


	  VERANZIO 568.


	  VERGIL 210, 220, 533, 549, 572,
    661.


	  VERRIUS FLACCUS 562.


	  VETTIUS VALENS 171, 172, 183, 208, 210,
    213, 216, 220, 668.


	  ST. VICTOR 72.


	  VIGNE 266.


	  VILLANOVA s. ARNALDUS VON VILLANOVA.


	  VILLENA 498.


	  VINCENTIUS BELLOVACENSIS 377, 481, 482, 489, 490,
    492, 638, 656.


	  VINDONIONIOS ANATOLIOS 483.


	  VIRGIL s. VERGIL.


	  VISSER 233.


	  VITALIS DE FURNO 568, 605.


	  VITRUV 30, 44, 102, 167, 518, 524,
    549, 602.


	  VOGEL 589, 623, 625, 629, 681.


	  VOGELER 566, 569.


	  VOIGT 511.


	  VOLHARD 215, 300, 512.


	  VOSS 266, 288, 583.


	  VOSSIUS 288.


	  VRINDA 436, 447.


	  VULLERS 407, 665.



	  WACHSMUTH 288.


	  WAGLER 643.


	  WAGNER 124, 126, 130, 151.


	  WAITE 508.


	  WALTZ 507.


	  WARNEFRIED 562.


	  WASER 124–126.


	  WATTENBACH 591.


	  WAY 562.


	  WAYsches Manuskript 470, 471.


	  WEBER 312.


	  WECKER 266, 431, 432, 588.


	  WEDDING 608.


	  WEDEL 510.


	  WEEREN 608.


	  WEIDLICH 151, 329.


	  WEIDNER 163, 528.


	  WEIL 406, 486.


	  WEINREICH 664.


	  WEIR 252.


	  Weisheit des HERMES 55.


	  — SALOMONS 155, 194, 222, 309.


	  WEISS 525, 529, 677.


	  WEISSBACH 169, 262–268, 398, 520, 522,
    527, 528, 553.


	  WEITZ 192.


	  WEIZSÄCKER 188.


	  WELLING 496.


	  WELLMANN 25, 126, 132, 197, 236,
    288, 328–331, 334, 483, 674.


	  Weltschöpfungsepos 168.


	  WENIGER 234.


	  WENSINCK 311.


	  WENTZEL 233, 483.


	  WERNICKE 126, 196, 233, 234, 246,
    266.


	  WESSELY 2, 73, 94, 201, 219,
    227, 237, 240, 241, 246, 249, 273, 291, 305, 339,
    353, 466, 469, 532, 535–537, 556, 557, 569, 618, 659, 664–666,
    674.


	  WICKENHAUSER 428, 638.


	  WIDE 187.


	  WIEDEMANN, A. 55, 71, 177, 179–182, 211,
    234, 244, 262, 530, 540, 631.


	  WIEDEMANN, E. 172, 216, 257, 258, 299,
    300, 357, 370, 377, 398, 406–410, 414–418, 422, 424,
    428, 486, 489, 498, 527, 548, 565, 603, 623, 624,
    636, 663, 668, 670, 675–678.


	  WIEGLEB 275, 289, 467, 496, 497,
    504, 507, 510, 511.


	  Wiener Quellenschriften 463.


	  WILAMOWITZ-MÖLLENDORFF 291.


	  WILCKEN 288.


	  WILHELM 622.


	  WILLERS 274, 555, 556, 560, 567,
    568, 573, 574, 587, 593.


	  WILSER 525, 530, 548, 557, 577,
    628.


	  WINDELBAND 122, 123, 127–135, 138–142,
    144–150, 152–156, 159, 197, 247.


	  WINKLER 247.


	  WIRNT VON GRAVENBERCH 626.


	  WISSOWA 207, 621.


	  WOERMANN 569, 564, 571, 622, 624.


	  WOLFF 485, 532.


	  WOLFRAM VON ESCHENBACH 266.


	  WOLLHEIM 169, 300.


	  WÖHLER 657.


	  WÖRNER 564.


	  Wundergeschichten 459.


	  WUNDT 167.


	  WÜNSCH 26, 104, 192, 203, 219,
    241, 576, 662.


	  WURZER 512.


	  WÜSTENFELD 265, 283, 357, 358, 401,
    412, 422, 485, 625, 636, 654, 675.



	  XENOKRATES 106, 135, 141.


	  — VON APHROSIDIAS 330.


	  XENOPHANES 128, 197, 246, 272, 315,
    316, 317.


	  XENOPHON 48, 269, 617.



	  YANGUAS 499.


	  YASODHARA 439, 446, 447.


	  YIH-KING 450, 451.


	  Yoga-System 438.


	  YULE 436, 596, 614.



	  ZAHN 569.


	  ZARATHUSTRA s. ZOROASTER.


	  Zauberbücher 182, 199, 232, 251, 339, 662.


	  Zaubernovellen 339.


	  Zauberpapyri 2, 26, 27, 68, 73, 201,
    203, 227, 236–238, 241, 249, 260, 273, 336, 337, 618, 659,
    669.


	  Zauberpapyrus, Pariser 249, 250, 334.


	  ZELLER 29, 120, 122–160, 195, 199,
    228, 230, 235, 240, 242, 243, 334, 483, 563,
    661.


	  ZENGHELIS 552.


	  ZENON VON ELEA 129, 145, 315.


	  ZETZNER 472, 496, 641, 642, 662.


	  ZIEBARTH 576.


	  ZIEGLER 208, 210, 265, 286, 288,
    349.


	  ZIELINSKI 211, 225, 229–234, 242, 335,
    336, 670.


	  ZIMMERMANN 677.


	  ZIMMERN 180.


	  ZIPPE 528, 529, 592, 607, 624.


	  ZIPPELIUS 607, 608, 615.


	  ZOROASTER 171, 182, 194, 248, 272,
    328, 334, 346, 424, 425, 547.


	  ZOSIMOS 32, 36–40, 44, 46, 48, 51,
    53, 56, 58–63, 65, 66, 73, 75, 93, 98, 100, 107,
    111–113, 216, 227, 230, 231, 281, 290, 293, 294, 302, 307–310,
    313, 314, 322–325, 331, 332, 336, 337, 340–348, 361, 362, 389,
    398, 404, 424, 483, 561, 563, 634.









III.

Verzeichnis der geographischen, Eigen- und Völker-Namen.






	  Aachen 569, 573, 593.


	  Aah-Hotep 273.


	  Aaron 308, 309, 397.


	  Abâl 411.


	  Abatur 259.


	  Abd Arrahman II. 411.


	  Abdera 29, 31.


	  Abessynien 263, 265, 417, 630.


	  Abraham 56, 194, 207, 249, 252, 253,
    254, 257, 308, 309, 310, 311, 408.


	  Abraxas 245, 246.


	  Abukir 64.


	  Abuʾlhasan 420.


	  Abusir 540.


	  Abydos 180, 181.


	  Accon 567.


	  Achämeniden 173.


	  Acheron 664.


	  Achilleus 46, 129, 288, 616, 661.


	  Adalbert von Bremen 507.


	  Adam 56, 99, 200, 258, 283, 294,
    308, 309, 311, 338, 620.


	  Adele von Blois 515.


	  Aden 588.


	  Adonis 179.


	  Adrasteia 618.


	  Aeakus 523.


	  Aegina 521, 533.


	  Ägypten 1, 9, 14, 27, 30, 38, 52,
    54, 65, 75, 80, 91, 92, 95,
    99, 104, 110, 113, 119, 120, 124, 130,
    137, 155, 162, 176, 177, 188–195, 202–207, 210, 227–229, 233,
    236, 240, 246, 248, 257, 258, 261, 275, 282, 289,
    294, 300, 301, 305–311, 322–325, 328, 331, 332, 335, 346–350,
    356, 362, 363, 388, 391, 397, 399, 403, 404, 410, 418, 422,
    428, 446, 466, 469, 520, 523, 526–530, 533, 539–542, 551, 564,
    570–576, 579, 580, 587, 590, 593, 602–605, 610, 621, 626,
    630, 632, 636, 642, 645, 660, 662, 670.


	  Aeneas 533.


	  Aeon 125.


	  Afrika 290, 421, 429, 499, 520.


	  Agade 162.


	  Ägäis 306, 522, 528, 531, 541, 553,
    557, 558, 570, 575, 581, 616.


	  Agamemnon 532.


	  Agathangelos 233.


	  Agathe Tyche 663.


	  Agathodaimon 104, 226, 228, 229, 233, 238,
    253, 257, 258, 305, 335, 336, 663, 664, 672.


	  Agathoel 336.


	  Agni 430.


	  Agrata 93.


	  Agrigent 130.


	  Ahmed Ibn Tulun 411.


	  Ahriman 174, 178, 248, 311.


	  Ahura-Mazda 126, 173, 174, 248.


	  Aidoneus 130.


	  Aion 196, 234, 248.


	  Aitháleia 620.


	  Aither 125.


	  Aitherie 126.


	  Akbar 420.


	  Akkader 161–163, 579.


	  Akmon 618.


	  Akragas 130.


	  Alabastron 15.


	  Alaktryona 532.


	  Alchimos 288.


	  Aldahhak 175.


	  Aleppo 400, 626.


	  Alexander der Große 57, 91, 151, 154, 161, 173,
    176, 180, 189, 207, 257, 340, 383, 385, 386, 415, 417,
    563.


	  Alexandria 1, 14, 61, 71, 74–78, 94, 96,
    102, 103, 152–158, 185–189, 193, 194, 205, 213, 227,
    234, 237, 272, 281, 285, 288, 292, 308, 311, 314, 330,
    333, 353–357, 360, 400, 469, 482, 513, 585, 602, 634, 642, 650,
    661, 663.


	  Alexandros, der Prophet 193.


	  — von Abonoteichos 235.


	  Alfons X. 412, 514.


	  Alfonso 215.


	  ʾAli Zibak 423, 605.


	  Alkimos 288.


	  Alkinoos 262.


	  Alkmene 532.


	  Allah 299, 371, 399, 405, 422, 626,
    672.


	  Allaki 527.


	  Almaden 411, 601, 605.


	  Almaʾmun 252, 422.


	  Al-Muqattam 265.


	  Almuʾtadid 299.


	  Altai 101, 266, 526, 530, 537, 559,
    578, 595, 608, 680, 681.


	  Amaniel 336.


	  Amenophis IV. 540.


	  Amida 92.


	  Ammon 267, 325, 642.


	  Ammon-Rê 9, 65.


	  Amnael 304, 309, 336, 664.


	  Amenemhet 261.


	  Amor 671.


	  Amrum 589.


	  Anam 456.


	  Ananke 129, 137, 138.


	  Andalusien 362, 417.


	  Andeira 591.


	  Andreas 257, 671, 676.


	  Angra Mainya 125, 174.


	  Anthemode 644.


	  Anthemoessa 644.


	  Anthemone 644.


	  Anthropos 338.


	  Antigone 532.


	  Antillen 519, 534.


	  Antimimos 77, 323.


	  Antiochia 43.


	  Antiochus I. Soter 164, 170.


	  Antonius Pius 514.


	  Anubis 64, 179, 180, 181, 195, 201,
    234, 245, 273, 282, 303.


	  Äolus 109.


	  Apamea 145.


	  Apep 282.


	  Aphrodite 71, 74, 105, 146, 178, 194,
    246, 250, 255, 256, 325, 343, 360, 549, 601, 661, 662.


	  — barbata 200, 667.


	  Apis-Hügel 191.


	  Apollinopolis 71.


	  Apollo Bechis 94.


	  Apollobex 94, 334.


	  Apollon 187, 194, 248, 516.


	  Apollonia 133.


	  Apollonius von Tyana 207, 212.


	  Apophis 66, 177, 282.


	  Apulien 24.


	  Aquileja 567.


	  Araber 27, 231, 253, 296–300, 340, 353,
    356, 369, 482, 487, 495, 547, 576, 588, 623, 625, 634, 682.


	  Arabien 15, 44, 399, 404, 428, 473,
    474, 520, 521, 526, 530, 588, 624, 630, 631.


	  Aralli 521.


	  Aral-See 578.


	  Archonten 175.


	  Arda-Viraf 199.


	  Ares 127, 146, 250, 251, 255, 615,
    661.


	  Arezzo 559.


	  Argon 447.


	  Arimaspen 265, 266.


	  Aristoteles 650.


	  Arkadien 215, 233, 670.


	  Armenien 16, 17, 19, 67, 87, 93, 392,
    403, 526, 528, 547, 607.


	  Armenios 666.


	  Artaxerxes II. 175.


	  Artemis 194.


	  Artzes 424.


	  Arzan 424.


	  Arzan-al-Rum 424.


	  Arzen 424.


	  Asiy 540.


	  Askalon 43, 52, 85, 103.


	  Asklepios 76, 225, 229, 232, 238.


	  Asowisches Meer 19, 417.


	  Assarhaddon 167.


	  Assos 145.


	  Assuan 263, 391, 394, 527.


	  Assur 261, 668.


	  Assurbanipal 161, 165, 166.


	  Assyrien 161, 164, 172, 388, 523, 528,
    535, 553, 579.


	  Astarte 164.


	  Asturien 544.


	  Atar 126, 173.


	  Athen 160, 200, 529, 533, 575.


	  Athene 195, 325, 532, 661.


	  Äthiopien 52, 53, 101, 105, 263, 328,
    341, 530, 610.


	  Atlantis 120, 189, 212, 453.


	  Atlas 532, 636.


	  Atreus 232, 289.


	  Attika 33, 120, 124, 271, 529.


	  Attila 98.


	  Augustus 190, 206, 249, 284, 330, 350,
    518, 548, 567.


	  Aurelianus 248, 291, 292.


	  Automedon 288.


	  Avala 601.


	  Avaren 681.


	  Azazael 312.


	  Azoth 606.



	  Baal von Doliche 615.


	  Babylon 161, 164–169, 180, 185, 186, 189,
    210, 219, 221, 225, 237, 246, 250, 252, 254, 256, 283,
    325, 332, 397, 450, 521, 531, 578, 630, 668.


	  Babylonien 30, 161, 271, 282, 340, 347,
    388, 425, 527, 553, 570, 621, 630, 666, 667.


	  Bach 676.


	  Baëtis 583.


	  Bagavana 93.


	  Bagdad 353, 380, 400, 411, 421, 604.


	  Bahraïn 25.


	  Bahram Gur 213.


	  Baikalsee 578.


	  Baktrien 306, 528, 530.


	  Baldini 516.


	  Balkan 545.


	  Banka 588.


	  Barbelo 243.


	  Barbelos 27.


	  Barcelona 464.


	  Baruch 200, 310.


	  Barygaza 587.


	  Basel 573.


	  Basra 369, 399.


	  Bassorah 369.


	  Bayern 75.


	  Beelzebub 182.


	  Beidri 597.


	  Bel 164, 528.


	  Belerion 585, 586.


	  Belit 164.


	  Bengalen 440, 588.


	  Berbeloch 26, 27.


	  Berenike 9.


	  Beronika 116.


	  Beryllier 19.


	  Berzelaios 613.


	  Berzelia 613.


	  Berzelius 613.


	  Bethlehem 674.


	  Birma 440, 588.


	  Birs-Nimrud 169, 170.


	  Bodhisatva 253.


	  Boghazkiöi 164, 247.


	  Bogota 550.


	  Bologna 555, 621.


	  Boltan 403.


	  Bonajuti 515.


	  Bonn 512.


	  Bonneville 558.


	  Böotien 232, 233, 617.


	  Borsippa 164, 165, 168, 169, 170, 668.


	  Brahma 630.


	  Brenda 562.


	  Brendum 562.


	  Brenner 567.


	  Brénte 562.


	  Brentésion 562.


	  Brentium 562.


	  Brentos 562.


	  Breonda 562.


	  Bretagne 583, 584.


	  Brindisi 556, 562.


	  Britannien 536, 545, 548, 557, 581, 583,
    584, 586, 590.


	  Brondisium 562.


	  Brondusio 562.


	  Brontaios 564.


	  Bronte 563.


	  Brontes 563.


	  Brontesios 564.


	  Brontinos 563.


	  Brotinos 563.


	  Brundisium 556, 562, 563.


	  Bryaxis 191.


	  Budasp 253.


	  Buddha 253, 432, 442, 443, 454, 559,
    570, 571, 622.


	  Bulgaren 629.


	  Burianus 411.


	  Bur-Sin 541, 553, 574.


	  Butast 253.


	  Buto 178.


	  Buxtehude 676.


	  Byblos 179.


	  Byzanz 349, 462, 465, 466, 470, 471,
    474, 478, 488, 491.



	  Cadix 417, 583.


	  Caligula 284.


	  Calläcia 273.


	  Callaecien 583.


	  Cambridge 40, 41, 298, 359, 388.


	  Campanien 544, 556, 566, 567, 568.


	  Canuria 24.


	  Capua 556, 563, 568.


	  Caracalla 291.


	  Carl V. 505.


	  Carthagena 575.


	  Cäsar 518.


	  Cassignatos 582.


	  Cassiovelaunus 582.


	  Castilien 498.


	  Ceylon 399, 403, 408, 411, 413, 588,
    624.


	  Chalcedon 38, 571, 634.


	  Chaldäer 161, 165, 174, 176, 205, 209,
    212, 220, 221, 231, 235, 237, 239, 241, 242, 248, 425.


	  Chalkis 160, 543.


	  Chalyber 615.


	  Chalyps 615.


	  Cham 294, 295, 301, 307, 308, 311.


	  Chang-Tao-Ling 456.


	  Charente 539, 546, 558.


	  Charon 64, 664.


	  Chattusil 612.


	  Chem 295.


	  Chemes 293, 294, 295, 304.


	  Chêmî 294, 301, 307.


	  Chemnitz 509.


	  Chepre 177.


	  Cheops 75, 610.


	  Chetiter 163, 247, 348, 523.


	  Chile 550.


	  Chimes 293–296.


	  China 256, 282, 392, 394, 399, 403,
    404, 411, 413, 417, 418, 420, 423, 443, 448, 449, 525, 530,
    536, 546, 558, 559, 564, 565, 571, 589, 595, 605, 607, 622,
    626, 630, 677, 680.


	  Chios 12.


	  Chlotar I. 566.


	  Chnub s. Chnum.


	  Chnubis 54, 60, 234, 302, 305, 335,
    344.


	  Chnum 54, 60, 85, 178, 196, 200, 234,
    302, 305, 322, 335, 336, 631, 663.


	  Chnumu 55.


	  Chnumum 234.


	  Chnuphis 60, 234.


	  Chorâsan 392, 403, 411, 530, 578, 624.


	  Cornwall 584, 585.


	  Chosi 241.


	  Chosrau 213.


	  Chosroës 212, 213.


	  Chrat 339.


	  Christus 198, 207, 209, 243, 247, 249,
    251, 352, 497, 643, 668, 673, 680.


	  Christus-Seth-Typhon 576.


	  Chronos 125, 146, 196, 241, 248, 251.


	  Chrubal 241.


	  Chryse 523.


	  Chthotho 26.


	  Chufu 533.


	  Chumarawaih 411.


	  Chung-Li-Küan 453.


	  Chuzistan 355, 405.


	  Chymes s. Chimes.


	  Cilicien 145.


	  Circe 661.


	  Cobinam 593, 614.


	  Confucius 622.


	  Confutse 622.


	  Constantin der Große 108, 208, 216, 273, 292, 525,
    665.


	  Cordova 407, 411, 465, 604.


	  Cossa 515, 516.


	  Courel 658.


	  Cuba 534.


	  Cumae 220.


	  Cupra 549.


	  Cycladen 522, 528, 553.


	  Cypern 5, 7, 11, 12, 16, 20, 21,
    23, 42, 44, 69, 77, 78, 83,
    91, 92, 99, 112, 145, 162, 195, 262, 270,
    310, 346, 417, 419, 522, 528, 540, 542, 543, 544, 548, 549, 551,
    553, 554, 581, 583, 590, 607, 616, 617.


	  Cyrus 425.



	  Dahschur 610.


	  Daidalos 601, 603.


	  Dalmatien 69, 116.


	  Damaskus 355, 399, 411, 418, 614, 624.


	  Damiette 645.


	  Damindân 403.


	  Damnameneus 618.


	  Danaos 593.


	  Dänemark 535, 536.


	  Darada 440.


	  Dardanos 328.


	  Dardistan 266, 440.


	  Darius 143, 266, 526, 530, 570.


	  Dea Syria 256.


	  Delas 554.


	  Delhi 623.


	  Delos 185, 524.


	  Demawend 413, 576, 637.


	  De Mély 658.


	  Demeter 618, 670.


	  Dendema 520.


	  Denderah 205, 210, 226, 237, 267.


	  Deus Lunus 252.


	  Deutschland 473, 507.


	  Dhar 624.


	  Dhu Ihzan 625.


	  Diana von Ephesos 618.


	  Dilbat 164.


	  Diokletian 104, 115, 191, 208, 270, 288–293,
    624.


	  Dionysos 124, 125, 127, 191, 269, 672.


	  Donau 490, 558.


	  Dosret 301.


	  Drangiana 578.


	  Dresden 510, 563, 600.


	  Dschemschid 614.


	  Duccio 515, 516.



	  Ea 219, 246, 306, 521, 574.


	  Eannatum 552.


	  Eaû 192.


	  Ebagia 70, 71.


	  Ebeigia 70.


	  Ebro 417.


	  Echnin 26.


	  Edessa 74, 252, 257.


	  Edfu 55, 237, 263, 335.


	  Eiresione 531.


	  Eisack 628.


	  Ekbatana 161, 169, 170, 172, 213.


	  Elba 543, 586, 620, 621.


	  Elea 128, 129.


	  Elektor 532.


	  Elektra 532.


	  Elektriden 536, 584, 586.


	  Elektros 532.


	  Elektryon 532.


	  Elektryone 532.


	  Elephantine 54, 71, 185.


	  Eleusis 124, 670.


	  Ellil 165, 169.


	  Elsaß 607.


	  Emesa 391.


	  Eminiel 336.


	  Emmaus 74.


	  England 466, 505.


	  Enlil 528.


	  Entemena 528, 552.


	  Ephesus 72, 122, 384, 554, 602, 618.


	  Epidauros 233.


	  Er 666.


	  Erfurt 640.


	  Erichthonios 529.


	  Eridanos 536.


	  Eridu 180, 521.


	  Erlangen 512.


	  Eros 125, 126, 129.


	  Erytheia 583.


	  Erzerum 424.


	  Erzgebirge 629.


	  Esne 178.


	  Esra 308, 310.


	  Eßlingen 646.


	  Esthen 525, 629.


	  Etek 570.


	  Etrurien 524, 529, 533, 543, 555, 558,
    567, 586, 621, 680.


	  Etrusker s. Etrurien.


	  Etymandros 578.


	  Euagia 70, 71, 664.


	  Euböa 543, 617.


	  Eumenuthi 64, 335.


	  Eumolpos 124.


	  Euphrat 178, 208, 246, 541.


	  Eva 99, 180, 192, 309.


	  Evagia 70, 71.


	  Ezechiel 252.



	  Fabricius 556.


	  Fars 349, 411.


	  Faustus 224.


	  Fayum 540.


	  Feirefis 266.


	  Felsina 555, 621.


	  Ferghâna 403, 418, 527, 530, 548, 623.


	  Feridun 614.


	  Ferrara 484.


	  Fez 429.


	  Fichtelgebirge 629.


	  Finnen s. Finnland.


	  Finnland 525, 526, 546, 591, 607, 608,
    629.


	  Flora 325.


	  Florenz 515.


	  Folceiro 583.


	  Frankreich 466, 470, 472, 473, 500, 505,
    539, 545.


	  Franz II. 511.


	  Freyberg 598.


	  Friedrich II. 465, 514, 620, 676.


	  Friedrich der Große 511.


	  Fustât 265.



	  Gad 234.


	  Gades 583.


	  Galatien 4, 8, 12, 13, 24, 270.


	  Galicia 600.


	  Galizien 73, 273.


	  Galla 403.


	  Gallaecia 273, 583.


	  Gallien 4, 524, 525, 529, 533, 535,
    545, 576, 583, 584, 585, 590,
    660 (s. Frankreich).


	  Gallicia 583.


	  Gallizia 583.


	  Gânah 417.


	  Ganges 208.


	  Ganzakh 213.


	  Garonne 585.


	  Gauri 438, 441.


	  Gayomard 218, 526.


	  Gazakos 212.


	  Gebl-al-kohl 413.


	  Genua 72, 590.


	  Gerbert 464.


	  Gerhardt 651.


	  Germanen 525.


	  Gezid 358.


	  Gibil 521, 553.


	  Gilgamesch 180.


	  Giotto 515.


	  Giovanni 231.


	  Gizeh 610.


	  Glaukos von Chios 619.


	  Goa 589.


	  Goliath 613.


	  Gondisapûr 446, 677.


	  Goslar 597, 598, 599, 600.


	  Gotha 511.


	  Granada 465.


	  Guadalquivir 583.


	  Guariento 515.


	  Gudea 161, 164, 165, 168, 169, 171,
    225, 541, 552, 575.



	  Hadadmirari IV. 613.


	  Hades 127.


	  Hadrian 533.


	  Hainhofer 562.


	  Haithalia 620.


	  Haïti 534.


	  Haleb 400.


	  Hallstadt 545, 556, 557, 626.


	  Hamlet 603.


	  Hammurabi 161, 162, 165, 521, 528, 541,
    552, 613, 680.


	  Hara 438, 441.


	  Harmonia 232, 593.


	  Harpokrates 339.


	  Harrân 252, 253, 298, 356, 375.


	  Harun Alraschid 258.


	  Harut 311, 421, 673.


	  Harz 679.


	  Haschar 594.


	  Hatschepsut 531, 631.


	  Heinrich VI. 505.


	  Heinrich VII. 506.


	  Helena 224, 243, 532.


	  Heliogabalus 248.


	  Heliopolis 55, 192, 479.


	  Helios 111, 126, 204, 248, 250, 323,
    563, 667.


	  — Elektor 532.


	  Hellen 65.


	  Helmstädt 56.


	  Henoch 56, 200, 221, 253, 257,
    308, 309, 310, 311.


	  Hephaistos 54, 89, 92, 325, 337, 563,
    609, 618, 620.


	  Hephaistos-Ptah 309.


	  Hera 146, 549.


	  Herakleia 524.


	  Herakleios 103.


	  Herakleopolis 71.


	  Herakles 325, 358, 532, 554, 562, 582.


	  Heraklius 103, 104, 212, 358.


	  Herat 548.


	  Herkules s. Herakles.


	  Herlzel 358.


	  Hermanubis 234.


	  Hermas 230.


	  Hermes 105, 149, 154, 157, 159, 194,
    195, 198, 206, 218, 224, 225, 238, 244, 245, 248, 250, 253,
    257–259, 282, 289, 302–304, 309, 317, 320, 323, 325, 334–336,
    343, 352, 371, 438, 447, 534, 593, 607, 661, 664, 671, 676.


	  Hermes I. 332.


	  — chthónios 146, 234, 317.


	  — Logios 224, 303.


	  — psychopómpos 149, 224, 317, 516.


	  — Sohn des Philippos 257.


	  Hermes-Thot 302, 303, 309, 663.


	  Hermes Trismegistos 212, 226, 258, 670.


	  Hermione 289.


	  Hermochémios 302.


	  Hermopolis 227.


	  — magna 234.


	  Herodes 548.


	  Hethiter s. Chetiter.


	  Hildesheim 679.


	  Hill 610.


	  Hilmend 578.


	  Hind 384.


	  Hinterindien 408, 588, 596.


	  Hiob 313.


	  Hiskia 613, 632.


	  Hissarlik 522.


	  Hoang-Hi 451.


	  Höhlental 539.


	  Holland 598.


	  Honorius 98.


	  Hormahudhi 335.


	  Hormanuthi 335.


	  Hormisdas 534.


	  Horos 63, 64, 94, 107, 282, 304, 305,
    307, 309, 335, 336, 339, 340, 348, 664.


	  Horus 177–181, 251, 267, 612.


	  Horus-Rê 177, 178.


	  Hoscheng 547.


	  Hottentotten 538.


	  Hypatia 96.



	  Iao 192, 226, 241, 245, 248.


	  Iatros Apollon 187.


	  Iberien 12, 578, 583.


	  Ida-Gebirge 555, 618.


	  Idris 253, 257, 371.


	  Ikonium 400.


	  Iktis 585.


	  Illyrien 116, 518, 607, 627, 628.


	  Ilmarinen 546.


	  Imhotep 54, 76, 183, 229, 307, 337.


	  Imuthes 76, 183, 229, 307, 337.


	  Indien 15, 45, 112, 113, 124, 143,
    153, 155, 157, 212, 235, 265,
    266, 282, 328, 353, 369, 379, 384–386,
    401, 405, 408, 411, 414, 415, 417, 420, 423, 429, 454, 455,
    459, 500, 525, 526, 530, 532, 536, 546, 547, 559, 571, 587,
    594, 595, 601, 605, 607, 623, 624, 626, 630, 631, 660, 668,
    675, 678, 681.


	  Indisches Meer 587.


	  Indogermanen 546, 559.


	  Indra 247.


	  Indus 529, 587.


	  Inlil 521.


	  Innsbruck 563, 600.


	  Insulae Electrides 536.


	  — glaesariae 536.


	  Irak 44, 253, 258, 283.


	  Iran 172, 347, 578, 580, 667, 669,
    671, 676, 677 (s. Persien).


	  Iris 302, 342.


	  Isaac Hollandus 506.


	  Isaak 310.


	  Isarkos 628.


	  Isidor 67.


	  Isis 67, 100, 105, 177, 179, 180,
    191, 192, 214, 231, 234, 238,
    282, 300, 302, 304, 307, 309, 324, 339,
    347, 348, 661, 664, 670, 672.


	  Ispahan 404, 411, 417, 571, 576, 594,
    635, 636, 637, 682.


	  Israel 249.


	  Istar 163, 164, 165, 221, 243.


	  Istar-Nanai 165.


	  Italien 32, 38, 42, 44, 68, 69, 92,
    108, 124, 126, 205, 329, 463, 465–467, 470, 472, 473, 481, 482,
    487, 504, 544, 558, 621, 634, 680.


	  Ithaka 661.



	  Jaffa 71.


	  Jahweh 248.


	  Jakob 249, 250, 310.


	  Jakuten 607.


	  Jaldabaoth 241.


	  Jamnes 195, 664.


	  Jane Stephens 507.


	  Japan 455, 459, 461, 622, 630.


	  Jarchas 212.


	  Jaû 192.


	  Java 403.


	  Jehovah 192, 241.


	  Jehu 578.


	  Jemen 384, 399, 413, 419, 625.


	  Jena 510.


	  Jerusalem 213, 310, 333, 355, 567, 668.


	  Jesus s. Christus.


	  — der Gott der Juden 237.


	  — Ammon 249.


	  — Anubis 249.


	  — Osiris Ammon 249.


	  Jo 206.


	  Johannes Evangelista 71.


	  Joh. Isaac Hollandus 506.


	  Johannes von Evagia 71.


	  Johannes XXII. 504.


	  Joppe 71.


	  Josef 56, 308, 309, 311.


	  Josua 613.


	  Juden 46, 68, 78, 91, 153, 155, 185,
    194, 230, 237, 249, 308–310, 314, 322, 333, 495.


	  Juliacum 573.


	  Jülich 563.


	  Juno 549.


	  Jupiter 219, 234, 352, 500.


	  — Dolichenus 615.


	  — Ammon 642.


	  — Tonans 564.


	  Justi 658.


	  Jusuf 213, 428.


	  Justinian 160, 285, 534.



	  Kadesia 355.


	  Kadmeia 593.


	  Kadmillos 593.


	  Kadmilos 232.


	  Kadmos 142, 232, 554, 593.


	  Kairo 265, 411, 419, 421, 464, 590,
    604, 635, 672.


	  Kakodaimon 234, 663.


	  Kalaïs 69, 73, 273.


	  Kalkan 283.


	  Kallaïs s. Kalaïs.


	  Kallias 283, 384.


	  Kallinikos 478, 479.


	  Kameph 234.


	  Kamephis 234, 302, 335, 336.


	  Kamillos 593.


	  Kanopos 64, 281, 292, 335.


	  Kanton 454.


	  Kapila 432.


	  Kapland 538.


	  Kappadocien 9, 12, 75, 333, 530.


	  Karien 593.


	  Karkinos 323.


	  Karl III. 464.


	  Karl V. 550.


	  Karl der Große 560, 566.


	  Karmanien 528, 530, 548.


	  Kärnthen 597, 598.


	  Karpokratianer 2.


	  Karrhae 252.


	  Karthago 529, 533, 576, 583.


	  Karun 299, 400.


	  Kaschmir 440.


	  Kasmos 232.


	  Kaspischer See 578.


	  Kassios 583.


	  Kassmos 593.


	  Katharina, hl. 325.


	  Kaukasus 528, 535, 578, 607, 608, 614,
    620.


	  — indischer 272.


	  Kawe 614.


	  Keftiu 540.


	  Kei Kawus 213.


	  Kelmis 618.


	  Kelten 143, 525, 627, 628.


	  Keltiberer 12, 607, 627.


	  Kême 300, 301.


	  Kêmi 301.


	  Kepler 204.


	  Kerberos 64.


	  Kerman 405, 527, 530, 547, 571, 593,
    614, 626.


	  Khaldi 161, 165.


	  Khalid 358.


	  Khorsabad 168, 169, 170, 579, 613, 668.


	  Ki 451.


	  Kiang-han 589.


	  Kiel 40.


	  Kimâs 541.


	  Kimolos 8, 13, 20, 93, 523.


	  Kirman 594, 681.


	  Kisch 541, 552.


	  Kition 145.


	  Kitzbüchel 545.


	  Kiwan 392.


	  Klazomenai 131.


	  Kleinasien 38, 44, 103, 120, 124, 125,
    162, 164, 185, 187, 235, 246–248, 270, 523, 531, 543, 547,
    554, 571, 575, 581, 590, 615–617, 678.


	  Kleopatra (Königin) 51.


	  Kmeph 335, 336.


	  Kneph 305, 663.


	  Knossos 522, 541, 553.


	  Knuph 305, 327, 344.


	  Knuphis 234.


	  Koban 535, 615, 630.


	  Kolchis 283, 289, 384, 526, 602, 617,
    681.


	  Köln 490, 491, 507, 566.


	  Kolophon 128.


	  Kongo 579.


	  Konstantinopel 104, 109, 110, 325, 340, 464,
    479, 563, 590.


	  Kopten 357.


	  Koptos 38, 73, 263, 295, 634.


	  Korah 299, 400.


	  Kore 670.


	  Koryum 542.


	  Kremnoi 19.


	  Kreta 124, 270, 349, 411, 522, 532,
    540–545, 553, 554, 557, 562, 581, 582, 617, 618.


	  Kreuznach 508.


	  Krim 19.


	  Krimnoi 19.


	  Kronos 125, 127, 146, 196, 241, 242,
    248, 250, 251, 354, 674.


	  Kronos-Mithras 251.


	  Krösus 619.


	  Kroton 126, 127.


	  Ktetoel 182.


	  Kuban 295.


	  Kuft 263.


	  Kuhistân 404.


	  Kûlam 411.


	  Kurna 601.


	  Kusch 263.


	  Kwang-si 457.


	  Kypris 549.


	  Kyranos 233.


	  Kyrene 96, 233, 523.


	  Kyros 161, 166, 173.



	  Lagasch 161, 168, 528.


	  Lar 447.


	  La Tène 556, 626.


	  Lauingen 490.


	  Laurion 529.


	  Lavoisier 651, 657.


	  Leiden 1.


	  Lemnos 93, 620.


	  Leo IV. 566.


	  Leo X. 505.


	  Letten 525.


	  Libanon 572, 612.


	  Libyen 69.


	  Ligurien 535, 536, 585.


	  Lindos 532.


	  Lingurer 384.


	  Loire 585.


	  London 40, 41, 73, 298, 359, 388.


	  Lorenzetti 515, 516.


	  Lotapes 195.


	  Lucca 467.


	  Ludwig der Heilige 492.


	  Lugal 541, 552.


	  Lusitanien 583, 586.


	  Luther 598.


	  Lüttich 629.


	  Lydien 143, 264, 524, 525, 530–533.


	  Lykien 620.


	  Lykopolis 71.


	  Lyon 245.



	  Mäander 621, 659.


	  Maas 573.


	  Madeira 315.


	  Madoya 358.


	  Madubriga 575.


	  Mafek 262.


	  Magelhaës 448.


	  Magellan 448.


	  Maghreb 420, 428, 527, 548, 626, 637.


	  Magnes 65.


	  Magnesia 28, 38, 337, 621, 659.


	  Magog 417.


	  Mahmud von Ghazna 435.


	  Mailand 646.


	  Majorka 576, 590.


	  Malabar 411, 446.


	  Malaga 412, 636.


	  Malakka 399, 403, 408, 411, 588, 596.


	  Malayen 623.


	  Malayische Inseln 588.


	  Mambres 664.


	  Mandäer 218, 220, 252, 258, 340, 375.


	  Mani 260, 671.


	  Manichaios 337.


	  Manichäer 201, 205, 230, 258, 292, 338,
    454.


	  Marduk 165, 168, 192, 221, 521, 522.


	  Maria 503.


	  Maria, hl. 182, 198, 325, 499.


	  Marc Aurel 290.


	  Marchasch 388.


	  Margad 388.


	  Markata 388.


	  Markosier 2.


	  Marokko 428, 681.


	  Mars 325, 514.


	  Marseille 585.


	  Marut 311, 421, 673.


	  Massalia 585.


	  Massilia 585.


	  Mayas 674.


	  Mazda-Ahura 173.


	  Mazedonien 92, 419, 523, 621.


	  Medien 161, 172.


	  Megalopolis 233.


	  Melkart 584.


	  Melos 33, 271, 523, 554.


	  Melucha 521.


	  Memphis 31, 54, 57, 75, 77, 85, 178,
    258, 267, 273, 279, 331, 332, 397.


	  Mendaïten 252.


	  Mendes 30.


	  Menelaos 531.


	  Mentes 543, 616.


	  Menuthis 64.


	  Merkur 194, 227, 257, 258, 320, 336,
    352, 397, 498, 499, 500, 516, 607, 670, 676.


	  Mesopotamien 252, 257, 258, 355.


	  Mesraïm 294.


	  Messapier 562.


	  Messina 481.


	  Mestrem 294, 307, 311.


	  Metapont 126.


	  Mexiko 167, 453, 519, 537, 539, 550,
    607, 630.


	  Miach 26.


	  Michael (Kaiser) 566.


	  Michna 481.


	  Midacritus 584.


	  Midas 575, 581.


	  Midian 579.


	  Milet 121, 122, 664, 672.


	  Milo 32.


	  Mimir 609.


	  Min 295.


	  Minos 553.


	  Miretto 515, 516.


	  Mirjam 310.


	  Misr 397.


	  Mississippi 535.


	  Mithras 82, 125, 175, 178, 184, 218,
    226, 239, 245–247, 282, 309, 323, 337, 346, 348, 516, 672,
    673.


	  Mitterberg 545.


	  Mizraïm 294.


	  Molybdána 575, 577.


	  Molybdíne 575, 577.


	  Mondsee 545.


	  Mongolen 253.


	  Montpellier 500.


	  Möris 65.


	  Mörissee 65.


	  Moscher 615.


	  Moses 56, 194, 195, 212, 308–310, 397,
    400, 664.


	  Mossul 559.


	  Mossynöken 142, 571, 592, 615.


	  Muawija 358.


	  Muhammed 200, 355, 428, 526, 635, 682.


	  Muktadir 411.


	  Munichunaphor 241.


	  Muqattam 265.


	  Murianus 411.


	  Musaios 61, 124.


	  Mykene 523, 533, 535, 543, 554, 616.



	  Naassener 214, 231, 266.


	  Nabo 165.


	  Nabu 168, 221.


	  Nabonassar 165.


	  Naramsin 528.


	  Narbonne 585.


	  Neapel 288.


	  Nebo 165.


	  Nebrod 294.


	  Nebu 259.


	  Nebukadnezar II. 161, 169, 171, 531, 553, 614.


	  Nechbet 178.


	  Nechepso 56.


	  Neilos 304.


	  Neith 200.


	  Nepera 179.


	  Nergal 165, 221.


	  Nero 207, 234, 249, 290, 327, 537.


	  Nestis 130.


	  Neuenburger See 589, 626, 630.


	  Neuguinea 538.


	  Nigeria 579.


	  Nikäa 36, 91.


	  Nikephoros Blemmydes 110.


	  Nikobaren 413.


	  Nikophora 116.


	  Nikopolis 74.


	  Nil 100, 179, 180, 206, 208, 263,
    265, 304, 305, 306, 345, 373, 391, 408, 417, 579, 610.


	  Nimrod 176, 283, 294.


	  Ningischzida 225.


	  Ninib 165, 219, 221.


	  Ninive 161, 170, 172, 564.


	  Nippur 521, 528.


	  Noah 62, 294, 308, 311.


	  Nordsee 537.


	  Norwegen 629.


	  Nubien 263, 265, 295, 520, 530, 540,
    610.


	  Numa 524.


	  Nun 178, 200, 322, 324.


	  Nürnberg 509, 599.



	  Oannes 246, 521.


	  Oberägypten 15, 65, 75.


	  Oberer See 537, 538.


	  Oedipus 96.


	  Ofen 675.


	  Oestrymnische Inseln 584.


	  Olympias 555, 563.


	  Oman 625.


	  Ombo 263.


	  Ophir 510.


	  Ophiuchos 60, 99, 305, 323.


	  Oreios 572.


	  Orimuth 241.


	  Orissa 624.


	  Ormanuthi 64.


	  Ormuzd 174, 178, 242, 248.


	  Orpheus 61, 124, 203, 207, 257, 334.


	  Orso Patritiaco 566.


	  Oserapis 192.


	  Osirapis 191.


	  Osiridor 66.


	  Osron 95.


	  Osiris 61, 66, 100, 178, 179, 180,
    191, 192, 249, 282, 300–306, 309, 322, 326, 335, 336,
    344, 345, 574, 575, 612, 672.


	  — der Apis 192.


	  Osismier 584.


	  Osor-Hapi 192.


	  Ostafrika 538, 572, 624, 631, 632.


	  Ostanes 333.


	  Ostpreußen 535, 537.


	  Ostrymnier 584.


	  Ostsee 537.


	  Otto II. 467.


	  Otto III. 467.


	  Oviedo 544.


	  Oxus 408.



	  Pa-anch 587.


	  Pabapnidos 331.


	  Pachrates 339.


	  Padua 31, 515.


	  Paktolos 531.


	  Palästina 18, 93, 156, 287, 607, 612,
    613, 632.


	  Palermo 400.


	  Pampelona 358.


	  Pan 65, 196, 225, 234, 245, 246,
    304, 322, 323, 325, 343, 346.


	  Panchaia 523, 587.


	  Pandora 506.


	  Pangaios 523.


	  Pankrates 339.


	  Pannonien 567.


	  Panopolis 75.


	  Para 596.


	  Parada 440.


	  Paris 72, 340, 491, 500, 566, 648.


	  Paropamisus 578, 608.


	  Parsua 161, 172.


	  Passau 508.


	  Paulinus von Nola 566, 567.


	  Paulus 247, 507.


	  Peisistratiden 124.


	  Pendschab 624.


	  Pen-en-ka 587.


	  Pennestain 584.


	  Penstain 584.


	  Pepi I. 266, 540.


	  Pergamon 369.


	  Persien 44, 69, 95, 97, 110–113, 161,
    172, 183, 189, 199, 212, 218, 220–223, 230, 233, 237, 238,
    241–243, 248–251, 257, 266, 273, 282, 296, 299, 300, 317, 323,
    332, 333, 348, 355, 363, 369, 370, 382, 384, 387, 399, 403,
    408, 411, 413, 417–420, 424, 425, 431, 446, 447, 526, 527, 530,
    547, 559, 564, 570, 576, 578, 588, 590, 593–596, 600, 603,
    607, 614, 624, 626, 634–636, 681 (s. Iran).


	  Peru 519, 550, 607, 630.


	  Perugia 515.


	  Perugino 515, 516.


	  Petrus, hl. 223, 325.


	  Pfuel 511.


	  Phaëthon 536.


	  Phanes 125, 178, 201, 223, 246, 316,
    317, 533.


	  Pheronike 116.


	  Philipp II. 562.


	  Phönizien 23, 24, 270, 282, 523, 529,
    535, 543, 544, 557, 576, 580–583, 607, 616, 680.


	  Phoenix-Osiris 181.


	  Phokis 128.


	  Phrygien 33, 90, 92, 125, 195, 231,
    259, 271, 523, 575, 581, 617,
    618.


	  Physis 196.


	  Pisano 515.


	  Pitsew 631.


	  Pius 195.


	  Plotina 633.


	  Plumbaria 575.


	  Plumbarii 575.


	  Pluton 191, 192, 223.


	  Po 535, 536, 544, 585, 586, 590,
    621.


	  Poëmander 680.


	  Poimandres 201, 231, 337.


	  Point de Galles 403, 588.


	  Pompeji 184.


	  Pontevedra 583.


	  Pontus 607.


	  Populonia 586.


	  Porsenna 621.


	  Portugal 583.


	  Priamos 522.


	  Provence 465, 482, 500, 590.


	  Psyche 199, 259, 260, 340, 671.


	  Ptah 54, 60, 89, 92, 111, 178, 211,
    234, 267, 307, 325, 337, 609.


	  Ptolemais 96, 395.


	  Ptolemaeus I. 192, 679.


	  — Euergetes 155.


	  — Lagi 155.


	  — Philadelphos 155.


	  — Soter 191.


	  Punt 520, 531, 631.


	  Purpur 278.


	  Pyrenäen 585.



	  Qalah 399, 403, 408, 411, 423, 588.


	  Qesi 612.



	  Raffael 515, 516.


	  Ramman 563.


	  Ramses II. 541, 612, 616.


	  Ramses III. 295, 570, 574, 580, 631.


	  Rauris 598.


	  Ray 576, 636.


	  Rê 63, 65, 177, 226, 268.


	  Regensburg 490.


	  Reichenau 470.


	  Resain 355.


	  Rhein 535, 545, 558, 585.


	  Rhodus 75, 145, 617.


	  Rhoikos 554.


	  Rhône 535, 558, 585.


	  Richard II. 565.


	  Rimini 515.


	  Rin-Sin 541.


	  Rîschʾaïnâ 355.


	  Rom 5, 74, 185, 191, 207, 213, 226,
    291, 472, 516, 524, 529, 533, 564, 621, 669.


	  Rotes Meer 263, 417, 572, 579, 587, 610,
    633.


	  Rudra 224.


	  Ruelle 648, 654, 658.


	  Rûm 299, 398, 399.


	  Rustem 578.



	  Saalburg 577.


	  Saba 46, 252, 363.


	  Sabäer 252.


	  Sabazios 125, 237.


	  Sahure 540.


	  Saïs 5, 25, 46.


	  Saithalia 620.


	  Sakus 523.


	  Salamanca 464, 465.


	  Salerno 560, 606, 638.


	  Salmanassar III. 578.


	  Salmanas der Perser 109.


	  Salmoneus 109, 666.


	  Salomon 111, 156, 222, 265, 308–311, 383,
    423, 503, 510, 554, 613, 625, 673.


	  Salzburg 668.


	  Samarkand 403, 624.


	  Samas 163, 175, 221, 248.


	  Samos 33, 93, 123, 129, 554.


	  Samothrake 328, 593, 617, 618.


	  Samuel 613.


	  Sandum 26.


	  Sanherib 613, 632.


	  Sankhara 530.


	  Saône 585.


	  Sapor 417.


	  Sarapsî 192.


	  Sardan 403.


	  Sardanapal 161, 165, 166.


	  Sardes 531, 532.


	  Sardinien 20, 116, 523, 529.


	  Sargon I. 162, 165, 180, 521, 528.


	  Sargon II. 161, 170, 613.


	  Sassaniden 199.


	  Saturn 125, 227, 234, 241, 251, 326,
    392, 534.


	  Schaburan 399.


	  Schahrewar 218, 251, 407, 547.


	  Schifanoja 515.


	  Schi-Hoang-Ti 449, 453.


	  Schlettstadt 470.


	  Schminkhorn 313.


	  Schwarzes Meer 306, 571.


	  Schweden 628.


	  Scilly-Inseln 584.


	  Sebennytischer Gau 20.


	  Sehfeld 511.


	  Seine 585.


	  Selene 64, 243, 250, 252, 253.


	  Seleucia 662.


	  Selman al Farisi 666.


	  Senacharib 613, 632.


	  Sen-Hapi 191.


	  Senkhera 631.


	  Sens 566.


	  Septimius Severus 207, 248, 514.


	  Serapis 96, 191, 192, 245, 282, 304,
    360.


	  Serbien 601.


	  Seriphos 523, 617.


	  Sesostris I. 191.


	  Sesostris II. 631.


	  Seth 63, 66, 179, 181, 257, 258,
    301, 308, 311, 611, 612.


	  Sethlans 620.


	  Severus Alexander 74, 207, 248, 291.


	  Sevilla 209, 407, 409, 464, 465.


	  Sibirien 537.


	  Sidschistan 399.


	  Siena 231, 515.


	  Sierra Morena 411, 529, 544.


	  Silleiro 583.


	  Simon Magus 223, 243.


	  Sin 163, 171, 221, 252, 254, 528.


	  Sinai 69, 262, 273, 539, 540, 570,
    610.


	  Sind 384, 401, 571.


	  Sinear 521, 527, 541, 578.


	  Singarid 541.


	  Sinope 8, 18, 23, 28, 87, 191, 192,
    271.


	  Siphnos 523.


	  Sipylos 531, 621, 659.


	  Sisapo 601.


	  Sisyphus 109.


	  Siut 428.


	  Siva 437, 438, 440, 441, 442, 447.


	  Sizilien 20, 124, 404, 463, 465, 482,
    523, 537, 554, 576, 605.


	  Skandinavien 545, 548.


	  Skythes 554.


	  Skythien 16, 17, 33, 83, 529.


	  Skythos 143.


	  Slaven 525.


	  Sofala 520.


	  Sokotora 587.


	  Soloi 145.


	  Solon 257.


	  Somali 531.


	  Sophar 66.


	  Sophia 243.


	  Spanien 73, 90, 91, 92, 111, 273, 283,
    353, 380, 384, 405, 406, 411–413, 416, 462, 463, 465, 474,
    482, 489, 490, 494, 497, 523, 525, 529, 544, 558, 576, 582, 586,
    601, 602, 634, 635, 636, 637.


	  Sparta 575, 617, 618.


	  Sponheim 508.


	  Ssabi ben Hermes 258.


	  Ssabier 216, 228, 231, 252, 260, 304,
    322, 332, 335, 356, 375, 407, 415, 514, 634.


	  Sterope 563.


	  Stilbons 516.


	  Stockholm 1.


	  Stolberg 573, 574.


	  Stramon 500.


	  Straßburg 607.


	  Styx 215.


	  Südamerika 519.


	  Sudan 610.


	  Suleikha 213, 428.


	  Sumalailu 522.


	  Sumatra 403, 413.


	  Sumerer 162–164, 169, 521, 527, 541, 552,
    574, 579, 613.


	  Susa 547.


	  Syene 234.


	  Sylvester 464.


	  Syrien 21, 41, 44, 85, 92, 137, 145,
    160, 188, 190, 233, 234, 236, 252, 256, 257, 287, 296–300, 340,
    355, 369, 382, 388, 394, 479, 495, 523, 528, 541, 547, 552, 612,
    613, 616, 617, 624, 626, 631, 632, 645, 677, 678, 681.


	  Syros 528.



	  Talenti 515.


	  Talikan 678.


	  Tamerlan 624.


	  Tammuz 254.


	  Tänaron 617.


	  Tanger 429.


	  Tannéry 651.


	  Tarim 578.


	  Tarpetanuph 241.


	  Tarschisch 583, 601.


	  Tartessos 544, 575, 582, 583.


	  Tat 229.


	  Taunus 587.


	  Tauriner 585.


	  Teheran 636.


	  Tehuti 225.


	  Tell-el-Amarna 540.


	  Telloh 528, 541, 552, 629.


	  Temesa 543.


	  Temese 616, 617.


	  Temesos 543.


	  Teniers 516.


	  Tentyra 304.


	  Terenuthis 307.


	  Teschub 615.


	  Thasos 523, 529.


	  Thebais 71, 75.


	  Theben 1, 33, 532, 554, 593, 662.


	  Thekla, hl. 662.


	  Theodoros 554.


	  — von Samos 619.


	  Theodosius 95, 281, 293.


	  Theophano 467.


	  Theosebeia 75, 89, 293, 337.


	  Thera 349, 523.


	  Thessalien 25, 659.


	  Thessalonike 195.


	  Thiniten 176, 182.


	  Thoas 523.


	  Thade 658.


	  Thomas 240.


	  Thomson 658.


	  Thot 54, 55, 60, 64, 154, 177,
    179–181, 183, 211, 225, 226, 228, 229, 234, 238, 245, 282, 323,
    335, 338, 339, 663.


	  Thrazien 8, 44, 77, 92, 124, 195, 310,
    346, 523, 529.


	  Thurioi 125.


	  Thurios 351.


	  Thutia 71.


	  Thutmosis III. 261, 520, 530, 540, 574, 612,
    631.


	  Thyestes 289.


	  Tiamat 259.


	  Tibarener 615.


	  Tibet 266, 429, 438, 442, 444, 623.


	  Tiflis 615, 630.


	  Tiglatpileser I. 161, 680.


	  Tiglatpileser IV. 161.


	  Tigris 218, 424, 446, 528.


	  Tirol 598, 668.


	  Tiryns 262, 554.


	  Tmolos 531, 591, 592, 593.


	  Toledo 409, 464, 465, 679.


	  Tolosa 585.


	  Tomi 18.


	  Tonitrator 564.


	  Toscana 473.


	  Toulouse 585.


	  Trajan 290, 633.


	  Transoxanien 403, 404, 413, 527, 530, 548,
    576, 578, 626.


	  Trier 292.


	  Trimalchio 207.


	  Troas 145, 591.


	  Troja 120, 328, 522, 528, 531, 542,
    554, 570, 575, 581, 616.


	  Tryphon 185.


	  Tschinanfu 622.


	  Tschuden 521, 526, 529, 530, 559, 680.


	  Tubal 615.


	  Tungusen 607.


	  Tunis 419, 429.


	  Turan 608.


	  Turfan 258.


	  Türken 681.


	  Turkestan 258, 434, 454, 578.


	  Tûs 403.


	  Tuscien 473.


	  Tuthia 71.


	  Typhon 63, 304, 305, 325, 326, 611.


	  Typhon-Seth 576.


	  Tiryns 616.


	  Tyros 160.


	  Tyrrhenien 14.


	  Tyrus 23, 586.



	  Uiguren 673.


	  Unas 610.


	  Ungarn 545.


	  Unterägypten 65.


	  Upsala 2.


	  Ur 252, 259, 541, 553.


	  Ural 526, 537, 546, 578.


	  Uranos 227.


	  Urbino 350.


	  Urnia 552.


	  Uroboros 51, 60, 62, 81, 100, 105,
    305, 323, 360, 665.


	  Utarid 257, 258.



	  Vahraran 213.


	  Valentinian I. 293.


	  Van’t Hoff 658.


	  Varuna 247.


	  Vasari 658.


	  Vasco de Gama 538.


	  Venedig 32, 117, 340, 504, 515, 565,
    590, 639, 648.


	  Veneter 628.


	  Venus 499, 514.


	  — barbata 200, 667.


	  Veronika 116.


	  Vespasian 190.


	  Viducassis 582.


	  Viktis 585.


	  Villanova 555, 621.


	  Vorderindien 587, 595.


	  Vulcan 533, 609, 620.


	  Vyali 444.



	  Wadi Allaki 263, 520, 605.


	  — ʿOllâki 263, 520, 605.


	  — Maghâra 262, 539.


	  Wan-See 403.


	  Wassermann 219.


	  Westafrika 550.


	  Wieland der Schmied 628.


	  Wien 353.


	  Wight 585.


	  Wollishofen 537.


	  Wu-Ti 458.



	  Xerxes 66, 333.


	  Xiphilinos 109.



	  Yezd 593.


	  Yo-Fu-Ku 455.


	  Yü 558, 589.


	  Yumlö 623.



	  Zaguel 26, 27.


	  Zarathustra s. Zoroaster.


	  Zebaoth 245.


	  Zervan 125, 196, 248, 251, 316.


	  Zeus 125–127, 146, 191, 192, 218, 225,
    234, 248, 250, 303, 316, 325, 350, 523, 534, 672, 674.


	  — Brontos 564.


	  Zoroaster 60, 66, 172, 176, 253, 294,
    337, 578.


	  Zoser 54, 337.


	  Zuhal 428.


	  Züricher See 589.









IV.

Sachregister.






	  Abar 170.


	  abâru 574, 575.


	  Abbasiden 356, 421.


	  Abendstern s. Morgen- und Abendstern.


	  Aberglaube 192, 208, 235, 240, 290, 333,
    451, 452.


	  Abracadabra 245.


	  Abraxas 74.


	  — -Gemmen 246.


	  Absinthium 325.


	  Abyssos 240, 323, 327, 338, 344.


	  Abzugsrohr 48, 85.


	  Achat 392, 443.


	  Achtmonat-Kind 75.


	  Adamas 137, 617.


	  Adiantum 232.


	  Adler 214, 223.


	  Adlerstein 201.


	  Adular 441.


	  Aeizoos 14, 232.


	  aeramen 468, 549.


	  aerarium 544.


	  Aerit 214.


	  aes 475, 491, 548.


	  — brundusinum 562.


	  — brunum 560.


	  — cupreum 549.


	  — cypreum 549.


	  — cyprinum 549.


	  — cyprium 549, 562.


	  — hepatizon 555.


	  — italicum 481.


	  — luteum 573.


	  — rude 544.


	  Aether 125–130, 133, 135, 136, 141, 148,
    149, 153–157, 160, 196, 197, 316–319, 321, 372, 422, 431–433, 480,
    667.


	  Aftâb 676.


	  affinitas 491.


	  Affinität 36, 39, 94, 97, 491.


	  Affronitron 474.


	  Agaricus campestris 453.


	  Aglaophotis 232.


	  Ahan 420.


	  Ähre 220.


	  aitîr 422.


	  Aitruad 638.


	  aiz 548.


	  âkâça 431, 432.


	  Akantha 24.


	  Aktiv und Passiv 140, 153, 154, 160, 316, 318,
    342, 372, 381, 407, 488.


	  Akzidentien 402, 418.


	  Alabaster 15, 170, 523, 630.


	  Alabastron 44, 47, 632.


	  Alanbiq 404.


	  Alardir 588.


	  Alatâl 401, 404 (s. Aludel).


	  Alaun 5, 7–10, 12–24, 26, 32, 33, 42,
    44, 70, 73, 92, 114, 353,
    368, 373, 375, 377, 384, 389–392, 395,
    401, 413, 414, 437, 440, 441, 446, 459, 460, 469, 473, 476, 487,
    488, 491, 518, 592, 645.


	  — römischer 114, 116.


	  — rundlicher 47, 83.


	  Alaunschiefer 441.


	  Alaunstein 592.


	  Alaun, weißer 102.


	  Albaurach 358.


	  Alchemistische Zeichen u. Symbole 347.


	  Alchofol 369.


	  Alckimia 679.


	  Alcofol 369.


	  Alcalai 588.


	  Alchymia 359.


	  aldhakar 409.


	  alembicum 480, 492.


	  Alembik 387, 668.


	  Algalai 588.


	  Alhadîd alsînî 404.


	  Aliksîr 43, 379, 418, 419 (s. Elixir).


	  Alizari 21.


	  Alizarin 21.


	  Alkahest 86.


	  Alkali 116, 117, 368, 369, 391, 401,
    415, 416, 484, 487.


	  Alkamia 288.


	  Alkanna 9, 18, 19, 21–24, 270, 399.


	  Alkanthus 491.


	  Alkalir 588.


	  Alkardir 588.


	  al Keter 532.


	  Alkimia 297, 485.


	  Alkîmijâ 418.


	  Alkitran 478, 484.


	  Alkofol 491.


	  Alkohol 472, 480, 492, 494, 640 (s. Weingeist).


	  Alkool 484.


	  Alloiosis 52, 77, 79, 128, 129, 132,
    138, 140, 141, 147, 148, 158, 314, 315, 342, 344, 673.


	  Allegorie 236.


	  Allegorik 146, 151, 155, 156, 160.


	  Allgeist 230.


	  Allium nigrum 325.


	  Almagra 359.


	  Almirrika 255.


	  Almizadir 358, 369, 484.


	  Almohaden 428.


	  Almuschtari 255.


	  Alnûschâdir 484.


	  Aloe 379, 403, 600.


	  Aloeharz 467.


	  Alphabet 138, 351.


	  Alqalai 588.


	  Alqalijj 403.


	  Alqamar 255.


	  alqarʾ 410.


	  Alqara 404.


	  Alraun 82.


	  Alschams 255.


	  altun 526.


	  Aludel 50, 88, 361, 394, 401, 404,
    663.


	  Alumen scaiolae 484.


	  Alutal 50 (s. Aludel).


	  Alutel 369, 492 (s. Aludel).


	  alwas 577.


	  Alzebric 359.


	  Alzuhra 255.


	  Amalgam 5, 6, 8, 78, 130, 132, 359,
    437, 439, 440, 468, 471, 473, 602, 665.


	  Amaranth 22.


	  Amaurosis 12.


	  Ambix 10, 48, 67, 83, 85, 114, 115,
    344, 401, 404, 663.


	  Amblag 112.


	  Amboß 218, 259.


	  Ambra 379, 413.


	  Ambrosia 444.


	  Ameise 101, 265, 266, 309, 383, 524.


	  Ameisen, goldgrabende 101.


	  Amesa Spenta 173.


	  Amethyst 18, 35, 387, 399, 518.


	  Amianton 395.


	  Ammoniak-Harz 357.


	  Amomum 665.


	  amor aquae 469.


	  Ampelitis 63.


	  Amphidanes 386.


	  Ampulla 475.


	  Amrita 440, 444, 445.


	  Amulett 91, 246, 334, 430, 532, 601,
    622.


	  Anagallis 14, 214.


	  ânak 578.


	  Anaki 170.


	  anaku 579.


	  Ananke 131, 151, 219.


	  Anbiq 401.


	  Anchusa 9, 18, 103, 113, 270, 633,
    644.


	  Andaine 614.


	  Andoine 614.


	  Androdámas 327, 359, 384.


	  androgyn 164, 165, 215, 218, 232, 252,
    254, 259.


	  Androklástes 327.


	  Andun 614, 615.


	  anna 553, 579.


	  Anstrich 3.


	  Anthemis 643.


	  Anthemon 643.


	  Anthos 78.


	  Anthracit 12.


	  Anthrax 11, 12, 21, 283.


	  antimio di damia 469, 645.


	  Antimion 643.


	  Antimnion 643.


	  Antimon 39, 43, 44, 47, 68, 116, 303,
    354, 376, 377, 392, 393, 413, 417, 418, 423, 439, 440, 508, 520,
    553, 558, 559, 598, 599, 629, 682.


	  Antimon-Blei 630.


	  Antimon-Bronze 393, 630, 636.


	  Antimonglanz 201, 384, 386, 392, 404, 405,
    413, 423, 434, 435, 439, 440, 629, 630, 636, 637.


	  Antimonium 481, 638, 641, 642.


	  Antimonos 645.


	  Antimon, metallisches 35, 38, 369, 629, 634, 639.


	  Antimonoxyd 460.


	  Antimon, spanisches 390.


	  Antimonsulfid 42, 47, 102, 377, 393, 527,
    629.


	  Antipathie 28, 313, 325, 329.


	  Antiperistasis 145, 316, 318.


	  anûk 403, 410, 417.


	  Aphrodite 95, 137, 155, 188, 200, 204,
    209, 217, 232, 240, 322, 350, 351, 371, 374, 375, 376, 405, 408,
    661, 676.


	  Aphronitron 9, 13, 102, 469, 474, 476.


	  Aphroselinon 32, 33, 74, 113, 387.


	  Apis 191.


	  Apokryphen 193, 194.


	  Apollon 155.


	  aqua acuta 393.


	  — alkimiae 485.


	  — ardens 480.


	  — fortis 393.


	  — vitae 489.


	  Arabischer Gummi 7, 43.


	  Aräometer 96, 471.


	  araq 418.


	  Arbeitssilber 12.


	  archal 573.


	  Archiater 269.


	  Archiereus 64, 71, 268.


	  Architekt 269.


	  Archimia 679.


	  Archon 175, 214, 240, 241, 243, 671.


	  Ares 95, 137, 155, 200, 204, 217,
    218, 232, 240, 350, 351, 371,
    374, 375, 405, 408, 421, 661.


	  argat 529.


	  argent 530.


	  argento 530.


	  Argyritis 575.


	  Argyrolith 33.


	  Arkan 359, 508.


	  Arkân 372.


	  Arko 574.


	  Arren 99 (s.  Arsen).


	  Arsen 33, 35, 36, 40, 43, 44, 47–53,
    59–69, 81, 82, 84, 89–92, 97, 108, 129, 326, 327, 342, 345, 354,
    359, 361, 366, 368, 376–379, 384, 387, 388–392, 395, 401, 405,
    409, 411, 413–417, 420, 436, 439, 459, 488, 491, 539, 540, 546,
    547, 553, 558, 559, 598, 634, 641, 678.


	  — gelbes 33, 36, 97, 101, 424.


	  Arsenigsäure 5, 24, 28, 39, 42, 47, 52,
    69, 75, 82, 83, 84, 86,
    102, 345, 384, 390–394, 401, 404, 405,
    410, 416, 419, 645.


	  Arsenikon 23, 32, 33, 52, 63, 101, 102,
    103, 105 (s. Arsen).


	  — weißes, s. Arsenigsäure.


	  Arsenikum 587.


	  Arsenkupfer 592.


	  Arsen-Legierung 592.


	  Arsen, männliches 390.


	  — metallisches 35, 39, 41, 82–84, 92, 345,
    346, 393, 592.


	  — persisches 44.


	  Arsen-Persulfid 42.


	  Arsen, rotes 36.


	  Arsensulfid 377.


	  — gelbes 42.


	  — rotes 42.


	  Artabe 101, 666.


	  Artemisia 325.


	  arud 559.


	  Arum 7.


	  aruz 559.


	  Asbest 9, 35, 87, 395, 399, 418.


	  Asche 105, 390, 393.


	  — der MARIA 100.


	  Aschenbad 40, 48, 50, 114, 115.


	  Aschenlauge 20, 22.


	  Aschenwasser 23.


	  Asche, schwarze 79.


	  Asem 4–9, 11, 33, 34, 40, 45, 79,
    90, 91, 101, 277, 305, 331,
    389, 401, 404, 530.


	  Asemon 4.


	  Asemu 4, 264, 530.


	  Asinat 641.


	  Askese, kultische 667.


	  Asphalt 5, 12, 93, 377, 379, 413,
    479.


	  Asphodill 20.


	  Astrologie 57, 66, 95, 103, 120, 151,
    153, 159, 165–167, 173, 174, 181–183, 188, 193, 195, 202,
    209, 212, 221, 239, 255, 258, 279, 290, 310, 312, 313,
    321, 322, 329, 332, 349, 365, 383, 402, 407, 419, 421, 422,
    450, 489, 494, 497, 498, 503, 507, 514, 515, 519, 664, 666,
    669, 676, 678.


	  Astrologen 282, 286.


	  Astrologische Medizin 233.


	  Astronomie 448, 667.


	  Atar 126, 173, 175, 316.


	  Athâl 394, 663.


	  Athanasía 324, 668.


	  Athanor 369.


	  atîr 422.


	  Atmed 635.


	  Athmid 646.


	  Atome 133, 134, 371, 433.


	  Atomistik 402, 433.


	  Atrament 271, 476, 660.


	  Attincar 484.


	  Ätzkalk 346, 360, 390, 467, 479.


	  Ätznatron 39, 83, 87, 114, 434.


	  Auferstehung 52, 67, 86, 159, 222, 249,
    287, 321, 322, 338, 344, 367, 509.


	  Auflösung der Form 143.


	  Auge des Herrn 325.


	  — — Thyphon 325.


	  — Gottes 339.


	  Augenschminke 312.


	  aura seminalis 150, 317.


	  Aurichalcum 475, 491, 572.


	  aurifolium 109.


	  aurileguli 518.


	  auri nodus 272.


	  Auripetrum 466, 473.


	  auripetula 474.


	  Auripigment 7, 8, 10, 23, 33, 34, 36,
    39, 41, 75, 93, 97, 102,
    277, 284, 345, 368, 375, 387, 390, 392,
    403, 405, 410, 413, 424, 435, 439, 440–443, 457, 458, 465,
    466, 468, 470–475, 678.


	  Aussatz 13.


	  Aussätzige 324.


	  Aussüßen 86.


	  Autoritäten 490.


	  ayah 548, 614.


	  ayas 546, 548, 628.


	  azenzar 407, 484.


	  Azmat 384.


	  Azoc 359.


	  azogue 606.


	  Azur 467, 484.



	  Backofen 115.


	  Bahrâm 374, 676.


	  bain Marie 50.


	  Balneum Mariae 50.


	  balag 546.


	  Balsam 18.


	  Balsamöl 22.


	  Bambu 15, 441.


	  Bang 411.


	  Bär 214, 223.


	  — großer 168.


	  — kleiner 168.


	  Barabas 474, 476.


	  baradsch 561.


	  Barbelo-Gnostiker 27.


	  barnidz 561.


	  Barud 365, 394.


	  barza 613.


	  barzel 613.


	  barzil 613.


	  barzillu 613.


	  Basalt 92, 306, 551.


	  Basilisk 474.


	  Bauholz 134.


	  Baum mit 7 Zweigen 220.


	  Baumwolle 23, 116, 378.


	  Baumwollmagnet 387, 415.


	  Baurac 357, 369.


	  bedîl 579.


	  Beidri 597.


	  Beize 9, 94, 113.


	  Beizung 15, 20.


	  Bel 259.


	  Belilag 112.


	  Belit 206.


	  Bellor 384.


	  beredsch 561.


	  Bergbau 680.


	  Bergblau 16, 262, 271.


	  Berggold 263.


	  Berggrün 16, 17.


	  Berghauptmann 518.


	  Bergkristall 211, 214, 272, 377, 384, 418,
    419, 441, 443.


	  Bernstein 126, 266, 379, 384, 389, 415,
    473, 474, 476, 531, 532, 535, 556, 557, 584.


	  Bernsteinsäure 537.


	  Bertramwurz 21.


	  Beryll 19, 217.


	  Bestattung, sekundäre 179, 338.


	  Betel 379.


	  Bewirken und Anzeigen 204, 215, 670.


	  Bezoar 380, 388.


	  Bezoarstein 379.


	  Bibliothek 346.


	  Biene 391.


	  Bier 268, 339.


	  Bikos 42, 48.


	  Billaur 377, 384.


	  Bilsenkraut 21, 23, 24, 411.


	  Binde 86.


	  Bindung 79.


	  Bingelkraut 224.


	  Birdschis 374, 676.


	  Birindsch 412, 420, 561.


	  Bitumen 93, 469.


	  blâa 577.


	  Blätter der Krone 32.


	  Blattgold 267, 274, 468.


	  Blattzinn 589.


	  Blau, alexandrinisches 102.


	  — armenisches 17, 19.


	  — künstliches 102.


	  Blaustein 54, 262, 267, 268, 523, 539.


	  — armenischer 87.


	  blawa 577.


	  Blei 5–7, 32–35, 38, 40–47, 56, 59, 61,
    69, 78–83, 86–95, 100, 106, 116, 142, 170, 215–222, 250,
    255, 264, 290–296, 302, 326, 338–347, 351, 354, 365–368, 376–379, 384–395,
    402–417, 420, 423, 426, 427, 430, 435–442, 456–460,
    468, 471–475, 480, 488, 497, 506, 510, 519, 522, 527, 541,
    547, 551–554, 558, 561, 563, 574, 576, 584–590, 597, 630, 639,
    641, 681.


	  Bleiacetat 487.


	  Blei al Qalai 588.


	  Bleiantimoniat 170.


	  Bleibronze 574.


	  Blei des Kohols 636.


	  Bleiessig 410.


	  Bleifolie 467, 587.


	  Bleiglanz 384, 386, 404, 405, 408, 413,
    414, 423, 434, 439, 440, 574, 575, 630, 631, 636.


	  Bleiglas 43, 473.


	  Bleiglasur 273, 393, 473, 576.


	  Bleiglätte 5, 8, 24, 34, 38, 59, 86,
    100, 102, 345, 360, 368, 379, 386, 388, 389, 391, 393, 405, 411,
    412, 468, 469, 475, 575, 576.


	  Bleikupfer 78.


	  Bleimagnet 415.


	  Blei-Markasit 639.


	  Bleioxyd 345.


	  Bleipflaster 386.


	  Blei, schwarzes 47, 69, 78, 79, 84, 100,
    360.


	  Bleiweiß 5, 6, 34, 59, 69, 81, 86,
    90, 100, 271, 345, 366, 368,
    379, 384, 386, 388–391, 405, 409–414, 467–469,
    473–476, 575, 576, 603.


	  Blei, weißes 36, 423.


	  Bleizement 417.


	  Bleizucker 86.


	  Blende 12, 326.


	  Blitz aus Kupfer 680.


	  blîu 577.


	  bliwa 577.


	  Blume des Arsens 390, 645.


	  — — Schwefels 645.


	  Blut 318, 326, 669.


	  — der Athene 325.


	  — des Drachens 81.


	  — des Herakles 325.


	  — der Krähe 73, 326.


	  — des Mars 325.


	  — des Osiris 612.


	  — des Ptah 325.


	  — des Saturn 326.


	  — der Schlange 325.


	  — der Taube 11, 18, 73, 326.


	  Blüte 53, 78, 97, 643.


	  — der Metalle 312, 644.


	  — des Bleies 644.


	  — des Goldes 70.


	  — des Kalkes 115.


	  — des Kupfers 546, 644.


	  — des Salzes 644.


	  — des Silbers 644.


	  — schwarze 103.


	  bly 577.


	  Bock 255.


	  Bocksblut 15, 70, 93, 94, 115, 414,
    415, 417, 439, 472, 476, 620.


	  Bohnenschrot 21, 23.


	  Bolus 560.


	  Bombyx 116.


	  Bonus eventus 234.


	  Borax 70, 116, 357, 359, 361, 368,
    378, 385–389, 392, 401, 403, 414, 437, 473, 474, 476, 484, 524.


	  Böser Blick 377, 424, 631, 637.


	  Botus barbatus 394.


	  braes 560, 573.


	  Brahmanen 212.


	  braise 560.


	  Brandsätze 394, 471, 478, 479.


	  Brasilium 473.


	  brass 560, 573.


	  Brauneisenstein 609.


	  Braunstein 28, 43, 69, 70, 112, 113,
    341, 377, 384, 393, 415, 416, 418, 539, 620, 630.


	  Braxillium 473.


	  Brechung 373.


	  Bresilholz 403.


	  bronce 560.


	  Brontea 564, 568.


	  Brontésinos 562.


	  Brontesion 112, 561.


	  Brontia 564, 568, 569.


	  Brontision 112.


	  bronza 560.


	  Bronze 36, 89, 91, 92, 112, 115, 116,
    131, 143, 148, 160, 170, 211, 212, 215, 217, 219, 256, 268,
    274, 280, 290, 317, 319, 331, 399, 410, 412, 417, 420, 423,
    435, 441, 442, 468, 471, 475, 522, 527, 539, 540–544, 548,
    549, 572, 577, 578, 581, 586, 589, 611–614, 616, 621,
    626, 628, 680, 681.


	  Bronze- und Messingstadt 550.


	  Bronzezeit 529, 538, 542, 589, 607.


	  Bronzina 568.


	  bronzino 560, 564.


	  Bronzium 560.


	  bronzo 560.


	  Brot 143, 318.


	  Brotteig 6, 345.


	  Brühe 79.


	  — Ägyptens 99.


	  bruisne 560.


	  Brunire 484, 560.


	  bruni 560.


	  brunia 560.


	  bruniccio 560.


	  brunit 560.


	  brunitius 560.


	  brunizzo 560.


	  bruno 560.


	  brunti 560.


	  brunto 560.


	  bruntus 560.


	  brunum aes 560.


	  brunus 560.


	  Buchstabe 244.


	  Buchstabenbilder 244.


	  Buchstabenmystik 244.


	  Bücherkisten der Weisheit 182.


	  bulatu 614.


	  Bulla 12.


	  Burag 403.


	  But-eber-But 394, 401, 404, 663.


	  Byssus 270.



	  Cadmia 594, 681.


	  Cadmische Erde 572.


	  Calaëm 594, 596, 598, 599, 600.


	  Calaïm 596.


	  Calaino 471.


	  Calamina 475, 491.


	  Calaminaris 594.


	  Calamine 390.


	  Calcitarin 484.


	  Calibs 475.


	  Callaïnum 471.


	  Calomel 11, 393, 437, 439, 447, 459.


	  ’Cani 431.


	  Canon metallicus 518.


	  Canthariden 22.


	  capuccio 488.


	  Caput mortuum 180, 303, 326.


	  Caracoli 534.


	  carmen 175.


	  Carmoisin 361, 473, 475.


	  Carneol 201, 377.


	  Carthamus 8, 21, 34.


	  — corymbosus 302.


	  Caseïn 115.


	  cassis 587.


	  Cedernöl 18, 19.


	  Cementit 625.


	  cenobrium 475.


	  Cerosa 475.


	  chabath 404, 412.


	  chalaqa 543.


	  Chalkitarin 42, 93, 645.


	  Chalkanthon 6, 9, 20, 22, 23, 24, 70,
    79, 87.


	  Chálkanthos 384.


	  Chalkanthum 473, 491.


	  Chalkedónion 632.


	  Chalkitis 7, 8, 28, 42, 377, 384, 390,
    468, 592, 644.


	  — blaue 592.


	  Chalkopyrit 93.


	  Chamaeleon 35, 36, 298, 302, 308, 331,
    342, 673.


	  — niger 302.


	  — vulgaris 302.


	  Chaos 125, 126, 222, 223, 240, 246,
    323, 327, 671.


	  chapala 437.


	  Char Sînî 216, 256, 404, 405, 412, 413,
    415, 417, 596, 630.


	  Charûz 523.


	  Chelidonion 7–9, 16, 21, 34, 44, 82,
    468, 469.


	  Chemeia 307, 313.


	  Chêmî 307, 342.


	  Chemie 65, 70, 78, 95, 99, 103,
    107.


	  Chemie (Name) 282, 293.


	  Chesbet 262, 539, 612.


	  chesmen 551.


	  Chetiter 612, 615.


	  Chlorcalcium 392.


	  chomt kemi 540.


	  Christentum 247, 249.


	  Chronos 185, 219.


	  Chrysánthemon 643.


	  Chrysanthimon 70.


	  Chrysitis 575.


	  Chrysographie 466.


	  Chrysokolla 6–8, 10, 16, 17, 28, 41, 88,
    307, 327, 473, 524, 679.


	  Chrysolith 19, 40, 99, 272, 415, 601.


	  Chrysopras 19.


	  chubz alfiddî 411.


	  Chumâhan 417.


	  Chum-âhen 403.


	  Chwâr 676.


	  Chylus 375.


	  Chyma 331.


	  çikhim 532.


	  Cinis clavellata 484.


	  ciprum 549.


	  Citrone 37, 116, 380.


	  Citronenbaum 24.


	  Citronensaft 37, 393.


	  Çivabîga 440.


	  classa 481.


	  Coccus ilicis 473.


	  Cochenille 437.


	  cognatio 491.


	  Colcotar 414.


	  Colcothar 476.


	  colores floridi 271.


	  coma 481.


	  comarum palustre 22.


	  Compositio brandisii 468, 561.


	  — brindisii 471, 561.


	  — brondisono 471, 561.


	  — Brundi 561.


	  Conterfey 598.


	  Conterfeyt 599.


	  Cothus 476.


	  créd 582.


	  créd-uma 559.


	  Croceum 475.


	  Crocus 325.


	  Crotalum 565.


	  Croton tinctorius 16, 24, 476.


	  cucurbita 480, 481.


	  cuivre 549.


	  — blanc 573.


	  çukla 431.


	  Çukra 431.


	  cupressus 549.


	  cuprinus 549.


	  cuprum 549.


	  Curcuma longa 666.


	  Cyclamen 643.


	  Cypresse 380, 549.



	  Dahnadsch 378.


	  Daimon 219.


	  Daktylen 555, 609, 616, 617, 618.


	  Damascierter Stahl 624.


	  Damast 399.


	  Dämon 46, 51, 53, 56, 60, 65–67, 77,
    91, 99, 129, 133, 137, 141,
    152, 154, 157, 159, 164, 175, 182, 188,
    189, 194, 199, 201, 205, 209, 219, 240, 242, 243, 248, 250,
    266, 305, 309, 310, 313, 333, 341, 343, 459, 661.


	  — flüchtiger 83.


	  Dämonologie 193, 203, 205, 208, 308, 321,
    322.


	  Dampfbad 15, 18, 418.


	  Darada 436.


	  Dattel 16.


	  Dattelpalme 59.


	  Dauerbrandofen 42, 115.


	  Dawâ 409.


	  Dea Syria 178.


	  deaurare 484.


	  Deben 520.


	  Deckel des Knuph 305, 327.


	  Decknamen 10, 11, 28, 74, 325, 366,
    368.


	  Dekan 182.


	  Dekas 153.


	  Demiurg 151, 154, 157, 159, 230, 231,
    241, 242, 251, 317.


	  Denar 290, 291.


	  Derâ-rûy 412.


	  Destillation 48–52, 57, 67, 85, 97, 98,
    110, 114, 289, 305, 344, 369, 373, 387, 394, 401, 409, 410, 412,
    415, 418, 436, 437, 440, 447, 461, 480, 487, 492, 595,
    602.


	  — des Quecksilbers 218, 303, 352.


	  Dhahab 378, 413.


	  Dhti techt 580.


	  Dialektik 433.


	  Diamant 214, 272, 377, 379, 385, 386,
    402, 409, 412–417, 419, 423, 426, 439, 441, 443, 518, 644,
    677.


	  Dibikos 49, 85, 344.


	  Digestion 51.


	  Dîk ber Dîk 404, 416.


	  Dîk-Rûy 404.


	  Dilbat 259.


	  Dillsamen 325.


	  Diorit 551.


	  Diphryges 92.


	  Diplosis 5, 8, 12, 44, 48, 64, 68,
    69, 78, 82, 90, 92, 97, 285,
    286, 330, 470, 485.


	  Dissonanz 106.


	  Dodekaeder 128, 135, 372.


	  Domizil 219.


	  Donnerstein 564, 568.


	  Doppelbeil 542, 544, 545, 615.


	  Drache 61, 108, 214, 223, 242, 259,
    305, 323, 339, 391, 431, 500,
    671.


	  Drachenblut 11, 18, 113, 271, 436, 471,
    473, 476.


	  Drachme 26, 292, 521.


	  Dreieck 127, 135.


	  Dreieinigkeit 227.


	  Dreifuß der Philosophen 43, 345.


	  Dritte Welt 366.


	  Drogen 409, 411.


	  Dschauhar 419.


	  Dschemest 387.


	  Dschest 596.


	  Dualismus 174, 230, 451.


	  Duchân 665.


	  Dûd 71, 111, 436, 570, 593, 665.


	  Duenec 369, 484.


	  Dukaten 117.


	  Duplicatio auri 470.


	  Durchdringlichkeit 160.


	  Durchdringung, völlige 147.


	  Durd 112, 666.


	  Durdijj 112, 666.



	  Ebenholz 211, 403, 534.


	  Ecidemon 266.


	  Edelmetalle 262, 518.


	  Edelsteine 13, 14, 38, 44, 72, 113,
    201, 210, 213, 216, 256, 272, 276, 286, 287, 299, 306, 311,
    312, 313, 329, 330, 366, 375–379, 387, 391, 395, 401–403, 409,
    410, 413, 415, 422, 435, 439, 441, 442, 456, 459, 472, 473,
    476, 499, 502, 521, 644.


	  — falsche 272, 276, 298.


	  Edelsteine, künstliche s. Edelsteine, falsche.


	  Edelsteinfett 456.


	  Ei 28, 47, 62, 87, 100, 106, 178,
    200, 201, 233, 246, 307, 322, 324, 325, 343, 362, 391, 444, 467,
    525, 606.


	  Eiche 380, 390, 469.


	  Eichenschildlaus 270.


	  Eid der ISIS 664.


	  Eidechse 234.


	  Ei der Philosophen 47, 50, 58, 62, 87, 100,
    106, 108, 325, 343, 365.


	  — des PHANES 178, 201, 246.


	  Eidotter 307, 467.


	  Eigelb 28, 34, 69, 111.


	  Eikläre 476.


	  Einbalsamieren 269.


	  Ein-Drittel-Gold 540.


	  Einpökeln 37, 40, 269.


	  Einsalzen 37, 40, 269.


	  Einsalzung 48, 82, 86, 99.


	  Einweihung 124, 323.


	  Einzelding 140, 148, 150, 156, 159, 315,
    318.


	  Ei, philosophisches s. Ei der Philosophen.


	  Eis 140.


	  Eisen 32, 34–38, 40, 45, 47, 56, 59,
    61, 78–81, 86, 91, 95, 112,
    131, 133, 137, 142, 211–221, 240, 250,
    255, 256, 266, 286, 295, 310–312, 320, 326, 343, 344, 347,
    351, 356, 366, 368, 372–379, 384–391, 395, 399, 403–409, 412–417, 420,
    423, 431, 434–445, 456, 458, 473, 475, 497, 506–509,
    514, 527, 529, 537–541, 546, 547, 553, 560, 587, 591, 597,
    607, 681.


	  Eisenacetat 9, 22.


	  Eisenglanz 610.


	  Eisen, indisches 43.


	  — männliches 403, 413.


	  Eisenoxyd 87, 270, 271, 592.


	  Eisenrost 20, 22, 28, 386, 405, 435,
    473.


	  Eisenschmied 608.


	  Eisenvitriol 21, 71, 434, 435, 440, 441,
    592.


	  Eisen, weibliches 403, 413.


	  Eisenzeit 538, 539, 626, 680.


	  Eiweiß 8, 9, 14, 15, 69, 115,
    274.


	  Ekliptik 141, 165.


	  Ekstase 238, 239, 249, 250.


	  Elaterium 23.


	  Eleaten 314.


	  Electrum magicum 534.


	  Elefant 363.


	  Elektrische Pforte 532.


	  Elektron 4, 34, 80, 91, 95, 216–218,
    256, 264, 267, 268, 277, 303, 309, 322, 331, 339, 340, 342, 351,
    352, 359, 384, 389, 404, 476, 481, 524, 530, 554, 573,
    584, 680.


	  — magicum 508.


	  Elemente 99, 110, 121, 127, 130, 135–138,
    140, 146, 148, 153, 154, 156, 175, 176, 196, 197, 200, 202,
    203, 215, 222, 232, 245, 246, 247, 251, 253, 259, 314–318,
    365, 367, 368, 371–374, 380, 381, 389, 402, 412, 422, 425, 428,
    431–433, 443, 451, 452, 461, 488, 489, 491, 499, 519, 668, 669,
    672.


	  Elementengötter 176, 200.


	  Element, fünftes 154, 160.


	  Elfenbein 30, 211, 331, 403, 523.


	  Elilag 76, 112.


	  Elixir 43, 90, 297, 299, 320, 326,
    359, 367, 368, 389, 391, 399,
    400, 402, 404, 407, 419, 422, 425–429,
    459, 489, 491, 492, 494, 501, 508, 673.


	  Elixir der Elixire 364.


	  Elkesaiten 252.


	  Elydrion 7, 21.


	  Email 273, 393, 398, 472, 476, 534.


	  Emanation 159, 210, 226, 245, 249, 251,
    254, 321, 371, 374, 672.


	  Ematis 474.


	  Embryo 52, 70, 80, 246, 324, 325,
    342, 375, 380.


	  Emplastrum smaragdinum 58.


	  Empyreum 250.


	  Enbu 259.


	  Energie 139.


	  Engel 154, 156, 157, 182, 194, 223,
    239, 243, 245, 310–313, 335, 336, 497.


	  — gefallene 293, 296, 373.


	  Enkerosis 49.


	  Entelechie 139.


	  Entschwefeln 83, 87.


	  Enzym 80.


	  Eosphoros 123, 137, 188.


	  Epherische Charaktere 618.


	  Erde 99, 121, 122, 127, 129, 130,
    132, 135, 136, 140–142, 147, 153, 154, 156, 160, 173, 175, 245, 255,
    259, 316, 318, 319, 344, 365, 371, 372, 376, 381, 413, 422,
    431–433, 443, 451, 452, 461, 488, 491, 669, 671.


	  — äthiopische 52, 53.


	  — der Philosophen 391.


	  — kimolische 93.


	  — rote 309.


	  — samische 93.


	  — weiße 309.


	  Erdöl 74, 377, 403, 471, 479, 527.


	  Erdpech 377, 403, 418, 527.


	  Erdrauch 11.


	  erezata 530.


	  erezi 559.


	  Erfahrung 87, 99, 134.


	  Erhebung des Wassers 304.


	  — der Wolke 304.


	  Erlösung 124, 244.


	  Eros 219.


	  eru 553.


	  Eruka 325.


	  Erz 36, 92, 131, 136, 137, 142, 143,
    250, 311, 473, 559.


	  — der Mossinöken 571, 573.


	  — der Oreios 572.


	  — gelbes 681.


	  Erzgießer 297.


	  Esel 131, 179, 185, 214, 223, 317.


	  Eselsverehrung 185.


	  Eskimo 590, 607.


	  Essäer 153, 156, 309.


	  Essener 153, 156.


	  Essig 5–8, 15–21, 23, 32, 37, 69, 74,
    83, 86, 143, 258, 269, 272, 302, 315, 325, 365, 373, 380, 386,
    389, 393, 405, 409, 410–415, 468, 469, 474, 475, 479,
    491, 657, 677.


	  Essig aus Geranium 94.


	  — der Färber 12.


	  Essigsäure 487, 657.


	  Essig, stärkster 8, 71.


	  — weißer 94.


	  Essigwürmer 380.


	  Etesien 305, 306, 343, 500.


	  Etesisches Metall 345.


	  Etesischer Stein 306, 341.


	  Etesische Schwärze 306.


	  — Wolke 306.


	  Euanthemon 643.


	  Eupatorium 232.


	  Eucharistie 668.


	  Exkrete 321.


	  Ezmit 384.



	  Fackeln der Bacchantinnen 479.


	  Fadzuhr 388.


	  Faeces 11, 15.


	  faex vini 485.


	  Falke 177.


	  Falschmünzerei 292, 420, 429.


	  Fälschungsliteratur 153.


	  Farbe 210, 211, 244, 256, 374.


	  — angeborene 143.


	  Farben der Planeten 168, 169, 212, 250, 375,
    670, 676.


	  — — Sterne 188.


	  Farbstoffe 19, 21, 271, 276, 286, 287,
    312, 313, 330, 409.


	  Färben 9, 19, 79, 111, 113, 270,
    312, 329.


	  Färbung 101, 128, 278, 302, 317, 320.


	  Farnkraut 473, 475.


	  Farsalus 387.


	  Fatalismus 151, 167, 235.


	  Fatum 206.


	  Federalaun 484.


	  Fehlgeburt 70, 80.


	  Feigbohne 21.


	  Feige 15, 16.


	  Feigenbaum 13, 390.


	  Feingold 264, 274.


	  Feng-Schui 452.


	  Ferment 6.


	  — der Fermente 364.


	  Fernrohr 421.


	  Fett 85, 469.


	  Feuchte 123, 127, 130, 136, 147, 316.


	  Feuer 99, 121, 125, 126, 129, 130–136,
    140, 141, 147, 153, 154, 156, 160, 173, 175, 197, 222, 223, 242,
    245, 259, 315–319, 344, 365, 371, 372, 376, 381, 413, 422, 424,
    431, 432, 433, 443, 451, 452, 461, 488, 491, 667, 669.


	  Feuerkreis 128.


	  Feuerpfeil 471.


	  Feuerphilosophen 87.


	  Feuerprobe 678.


	  Feuerstein 14, 540.


	  Feuervergoldung 43.


	  Feuerwerk 384, 394, 418, 490.


	  Ficarin 469.


	  fiddah 378, 413.


	  Filtrieren 115.


	  Finger des Hermes 325.


	  Finsternis 242, 243.


	  fîrind 399.


	  Firnis 3, 8, 34, 44, 68, 89, 90,
    92, 116, 274, 278, 466–469, 471, 473, 476, 481, 534.


	  Fisch 113, 178.


	  Fischleim 43, 90, 469, 476.


	  Fischziege 219.


	  Fixation des Salmiaks 392.


	  Fixieren 49, 64, 79, 83, 97, 101.


	  Fixstern 186, 206, 208, 222, 371, 374.


	  Fixsternhimmel 128, 137, 141, 199.


	  Fixsternsphäre s. Fixsternhimmel.


	  Flamines 556.


	  Flamme 140, 142.


	  Flohsamen 481.


	  florinus veneticus 117.


	  flos 271.


	  — aeris 475.


	  — olei 270.


	  Fluchgold 232.


	  Fluchtafeln 219, 423, 576.


	  Flügel des Hermes 244, 348.


	  Flußgold 263.


	  Flüssiges Gold 601.


	  — Silber 601.


	  Flußmittel 5, 377, 378.


	  folia graeca 474.


	  Folium 476.


	  Form 139, 140, 144.


	  Formen der Elemente 127, 135.


	  Fötus 47, 197, 205, 305, 306, 322,
    336, 343, 362, 459.


	  fournil 115.


	  Fränkische Körner 394.


	  Frauenhaar 232.


	  Freitag 185.


	  Fucus 9, 44, 270.


	  Fûlâd 386, 388, 399, 409, 626.


	  Füllgefäß 48, 85.


	  Fumaria 22.


	  Fünftes Element 135.


	  Fünfzahl der Wandelsterne 167.


	  furnus 117.


	  Furslus 415.


	  Füße des Drachen 326.



	  Gagat 469.


	  Galbina 21.


	  Galéna 575.


	  Galitzenstein 600.


	  Galläpfel 9, 20, 22, 44, 47, 74, 79,
    368, 380, 416, 469.


	  Galle 28, 44, 108, 111, 325, 375,
    411, 466, 471, 474, 555.


	  — der Fische 50.


	  — des Fuchses 68.


	  — — Geiers 113.


	  — — Huhnes 68.


	  — — Ichneumons 68, 113.


	  — der Kälber 8, 16, 17, 19, 34.


	  — des Kamels 68.


	  — der Schildkröten 8, 9, 16–19, 50.


	  — — Schlange 68.


	  — — Stiere 16, 17.


	  — — Ziege 7.


	  Gallenfarbe 3, 143, 274, 466, 472.


	  Galle, gelbe 318.


	  — schwarze 318.


	  Gallenstoffe 137.


	  Galmei 411, 413, 419, 420, 436, 437,
    439, 441, 475, 491, 570–572, 592, 594, 595, 597, 681.


	  garancia 473.


	  Gärung 6, 80, 93, 94, 366.


	  Gauchheil 14.


	  Gebet 323, 467, 470.


	  Gebläse 609.


	  Gefilde der Entstehung 246, 327, 336.


	  Geflügelte Sonnenscheibe 347, 348.


	  Gegenerde 128.


	  Gegensatz 130, 133, 136, 138, 140, 141.


	  Gegenstromprinzip 114.


	  Geheimdienst 236, 240, 248, 249.


	  Geheimname 175, 251, 325.


	  Geheimnisse der Goldhäuser 276.


	  — — Goldschmiede 267.


	  Geheimschrift 44.


	  Gehirn 105, 362, 375, 669.


	  Geier 200.


	  Geist des Kupfers 546.


	  Geister 38, 46, 59, 79, 82, 175, 182,
    193, 205, 219, 221, 225, 241, 243, 279, 321, 336, 341, 362, 365,
    366, 368, 376, 391, 392, 401, 404–408, 419, 423, 452, 457,
    489, 492, 493, 508, 511, 555, 622, 623, 636, 672.


	  — böse 51, 55, 61.


	  Geistige Hochzeit 239.


	  Gelbes der Eier 110.


	  Gelbguß 596.


	  gelfum 599.


	  Gemmen 246.


	  Genesis 128, 138, 139.


	  Geometrie 120.


	  Gerbsäure 12.


	  Gerbstoff 9, 112.


	  Gerste 24.


	  Gerstenmalz 21.


	  Geschenke der Planeten 199.


	  Gewänder der ISTAR 243.


	  Gewicht 360, 368, 520.


	  — spezifisches 376, 400, 408.


	  Gilbung 7, 24, 36, 47, 52, 65, 77–79,
    94, 105, 302, 307.


	  Gips 5, 53, 85, 88, 113, 271, 357,
    377, 390, 476, 659.


	  Gissipgal 170.


	  Glaes 537.


	  glaessa 481.


	  glaessum 481, 537.


	  Glanzkupfer 12.


	  Glas 31, 43, 44, 45, 69, 73, 84,
    102, 103, 112, 217, 261, 272, 287, 298, 311, 368, 372,
    375, 376, 377, 384, 390, 391, 393, 395, 398, 401, 415, 416,
    469, 473, 476, 500, 501, 537, 645, 660.


	  Glasfluß 272, 276, 331.


	  — blauer 262.


	  Glasmaler 466.


	  Glasofen 393.


	  Glasperlen 537, 556.


	  Glaspulver 9.


	  Glassa 473, 474, 476.


	  Glasspiegel 467, 473, 581, 587.


	  Glas, unzerbrechliches 422, 471.


	  Glasur 43, 170, 258, 261, 273, 473,
    481, 660.


	  Gleiches und Gleiches 136.


	  Gleichgewicht der Elemente 131, 137.


	  Glimmer 14, 16, 18, 357, 384, 387,
    405, 410.


	  Glocke 373, 399, 417, 475, 559, 564,
    622, 639.


	  Glockenmetall 439, 442.


	  Glockenspeise 568, 639.


	  Gluten casei 476.


	  Gnade Gottes 77.


	  — von oben 89, 238, 341.


	  Gnosis 198, 230, 235, 238, 249, 253,
    281, 285, 322, 663, 672.


	  Gnostik s. Gnosis.


	  Gnostiker 81, 157, 199, 201, 224, 251,
    337, 338, 350, 432, 513, 643, 662.


	  Gold 7, 8, 34, 38, 40, 54, 56,
    58, 60, 65, 67, 68, 77–84, 89,
    90, 94, 95, 99, 101, 105, 108, 110,
    111, 132, 136, 142, 170, 189, 211–221, 224, 250, 256, 262,
    266–268, 274–277, 283–292, 295, 298, 299, 304–309, 312–314, 318,
    320–326, 329–332, 336, 342–351, 360, 361, 365–368, 373, 377–380,
    383–391, 395, 399–423, 427, 430–447, 453–461, 467–474, 485–494,
    497–502, 506, 507, 512, 513, 518, 521,
    529–534, 543, 546, 552–558, 577, 587, 589, 598, 605, 612, 613,
    634, 639, 641, 644, 645, 680.


	  ⅓-Gold 264.


	  ⅔-Gold 264.


	  Goldamalgam 43, 44, 85, 90.


	  Goldbergbau 263.


	  Goldbergwerk 71.


	  Goldblume 643.


	  Goldblütchen 90.


	  Gold dritter Güte 540, 570.


	  Goldenes Halsband 232.


	  — Lamm 232.


	  — Vließ 232, 289, 524, 526.


	  Goldflitter 109.


	  Gold, flüssiges 526.


	  Goldfolie 467, 587.


	  Goldgärung 80, 326.


	  Goldhefe 80, 103.


	  Goldkies 36, 69, 70, 86.


	  Goldkoralle 32, 33.


	  Goldleder 467.


	  Goldmagnet 386.


	  Gold-Markasit 597.


	  Gold-Mensch 81.


	  Goldsamen 80.


	  Goldsand 263, 265.


	  Goldschaum 274.


	  Goldschlägerei 111, 267.


	  Goldschmelze 54, 267.


	  Goldschmiede 54, 267.


	  Goldschrift 8, 44, 111, 393, 466, 468,
    471, 473, 602.


	  Goldtinte 465.


	  Götter der Metalle 45, 669.


	  — sichtbare 145, 151, 154, 159, 210.


	  Göttersöhne 310.


	  Göttliches Wasser 327, 335, 345.


	  Grabbeigaben 538.


	  Grab des Osiris 88, 100, 303, 344.


	  graecanicum 555.


	  Gramm 115.


	  Granat 18.


	  Granatäpfelsaft 20.


	  Granatblüte 20.


	  Granate 21.


	  Granatrinde 9.


	  Granit 300, 551.


	  Graphit 641.


	  Grauspießglanz 68, 629, 643.


	  Grauspießglanzerz 217, 629, 630.


	  Greif 185, 265, 524, 525.


	  Grenelle-Rasse 545.


	  Griechisches Feuer 385, 398, 479, 548.


	  Große Göttin 616, 618.


	  — Medizin 101.


	  — Mutter 618.


	  Großer Drache 311.


	  Große Schlange 311.


	  Großes Werk 38, 43, 58, 61, 62, 67, 70,
    76, 77, 81, 86, 90, 93,
    98, 99, 103, 105, 227, 308, 309, 322,
    326, 342, 360, 361, 365, 366, 387, 391.


	  Grundstoff 130, 140, 147.


	  Grünspan 16–19, 116, 137, 230, 273, 378,
    384, 386, 388, 389, 391, 405, 410, 411, 414, 460, 468, 469,
    472–475, 546, 603.


	  Grünstein 54, 262, 267, 436, 539.


	  Gulden, venetianischer 117.


	  gulth 525.


	  Gummi 7–9, 28, 83, 90, 103, 389,
    469.


	  Günsel 325.


	  Gurke 23, 401, 404, 410.


	  Gußeisen 423, 616, 619, 620, 622, 623.


	  Gynaikéion 632.


	  Gyps s. Gips.



	  Haar 669.


	  — der APHRODITE 325.


	  — des Hundsaffen 325.


	  hâd 527.


	  Hades 85, 327, 344.


	  Hâdî 387, 415.


	  hadid 379, 399, 409, 413.


	  Haftdschausch 387, 412, 414, 420, 597.


	  Hahn 246, 532.


	  haiarn 560.


	  Hallstädter Zeit 545.


	  Halonitron 488.


	  hamarr 628.


	  Hämatit 22, 28, 33, 43, 87, 214, 325,
    392, 403, 417, 467, 468, 474, 522, 539, 609, 621.


	  Hâmi 387, 415.


	  Han Dynastie 449.


	  Hanföl 480.


	  Haravija 438.


	  Harmonie der Sphären 123, 128, 137, 155, 187, 232,
    244, 371, 516.


	  Harn 7–9, 12–24, 45, 327, 377, 384.


	  harnais 560.


	  harnisch 560.


	  Harnstoff 657.


	  Hartblei 630.


	  Hartbronze 552, 611.


	  Harteisen 626.


	  Härten der Bronze 551.


	  Hartkupfer 539.


	  Harût 523.


	  Harz 9, 17–19, 49, 50, 59, 389, 394,
    415, 469, 471, 476, 479.


	  Hasmal 531.


	  Hausen 474, 476.


	  Hauswurz 14, 232.


	  Hefe 34, 80, 84, 94, 115, 324, 326,
    345, 346, 366, 420.


	  Heft-Dschosch 412.


	  Heilige 3 Könige 209.


	  — Kunst Ägyptens 64.


	  — Wasser 323, 342.


	  Heimarmene 151, 152, 196, 202, 206, 230,
    235, 238, 242.


	  Helios 95, 137, 155, 188.


	  Heliotrop 16, 19, 24, 232.


	  Helleborus 23.


	  Hellenismus 189.


	  hema mâkshîka 448.


	  Hennah 9, 270, 399.


	  Heptachord 123.


	  Hera 130, 155, 185.


	  Herakleïscher Stein 472.


	  Herakles 155.


	  Herauskehren 69, 70, 79, 97, 105, 132,
    316, 344, 367, 368, 492.


	  Herba mercurialis 224.


	  Herbströschen 643.


	  Hermaphrodit 83, 201, 277, 321, 508.


	  Hermes 137, 155, 188, 200, 204, 217,
    224, 232, 240, 343, 349–352, 371, 374–376, 379, 405, 408, 419,
    421, 666.


	  Hermetik 253, 259, 260, 285, 298, 310,
    313, 337, 350, 663.


	  — niedere 232.


	  Hermetische Kunst 60, 342.


	  Hermetischer Verschluß 60, 342, 362.


	  Herr der Schwärze 302.


	  Herrscher der Schicksale s. Lenker der Schicksale.


	  Herz des Geiers 325.


	  — — Hermes 325.


	  Hescht-Dhât 420.


	  Hesperos 123, 188.


	  Hexaeder 127, 135.


	  Hexeneinmaleins 48, 59, 229.


	  Hiaruha 523.


	  Himmel 210, 222, 239, 244, 249, 316,
    318, 324, 326, 338, 339, 340, 348, 360, 372, 450, 499, 512, 525,
    671.


	  Himmelfahrt 198, 199, 244, 249, 250, 428.


	  Himmelsleiter 250, 338.


	  Himmelsreise 175, 188, 199, 230, 239, 667,
    669.


	  Himmelsschlüssel 251.


	  Himmlische Brautkammer 239.


	  Hindiah 614.


	  Hingula 440.


	  hiranya 525.


	  Hirschwurz 232.


	  Hirt, guter 195, 201.


	  Hohlguß 521, 551, 554.


	  Holunder 475.


	  Holz 134, 451, 452.


	  Holzessig 19.


	  Holzkohlen 85.


	  homunculus 80, 224, 305, 321, 324, 338.


	  Honig 13, 17, 28, 59, 111, 272,
    380.


	  Horoskop 350, 352, 499.


	  Horus-Verehrer 176, 261.


	  Hottentotten 609.


	  Huhn 13.


	  Hund 214, 223.


	  Hündin 13, 14.


	  Hundsstern 228.


	  Hurazu 170, 522, 553.


	  Hurmuz 676.


	  Huso 474, 476.


	  Hüttenrauch 405.


	  Hyaden 168.


	  Hyazinth 377, 378, 387, 415, 441.


	  Hyazinthe 22, 214.


	  Hydrostatische Wage 471, 472.


	  Hyksos 176.


	  Hyle 128, 134, 135, 138–140, 144, 147,
    148, 153, 156, 159, 196, 238, 242, 315, 317, 319, 320, 352, 381,
    394, 671.


	  Hypsistos 153.



	  Iarn 560.


	  Iatromathematik 183, 208.


	  Ibis 181.


	  ibrîz 378, 399, 410.


	  Idee 133, 157, 159.


	  Idol 253, 254, 255, 256, 408.


	  Ifrangis 415.


	  ignis volans 479.


	  Ikhrâdsch 401.


	  Ikhwân alsafâ 369.


	  ik-kasduru 579, 581.


	  Ikosaeder 127, 135, 136, 372.


	  Iksîr 402, 673.


	  Illuminaten 495.


	  Imâm 364, 365.


	  incaustum 475.


	  Indicum 475.


	  Indigo 11, 12, 16, 17, 19, 22, 24,
    89, 103, 271, 399, 409, 410,
    469, 473, 475.


	  Indische Medizin 434, 443.


	  Indischer Stein 387.


	  Indisches Salz 401.


	  — Zinn 596.


	  Intellektuelle Substanzen 254.


	  iqâma 402.


	  Iranisch 120, 122, 125, 172, 212, 220,
    247, 259, 260 (s. persisch).


	  Irin 389.


	  Iris 87, 101.


	  isarâ 628.


	  isarno 628.


	  Isatis 21, 113.


	  Isatis tinctoria 11.


	  Isbâdârîh 417, 418, 596.


	  Isbâd-rûy 409.


	  Isfâdrûy 410, 417.


	  Isfid 378.


	  Isfîdâdsch 386, 388, 405, 411, 414.


	  Isfidrûy 410, 417, 418.


	  Isismysterien 304.


	  Ismaris 476.


	  Ismet 484.


	  Ismit 484.


	  Ismu 264, 530.


	  Istar 206.


	  Istiqtâr 401.


	  Istuqisât 422.


	  Itacismus 294, 645.


	  Itmad 384.


	  It(h)mid 384, 386, 414, 417, 635, 636,
    641, 642, 646, 682.



	  Jaçada 440.


	  Jadeït 456, 458.


	  Jainas 433, 447.


	  Jâkand 415.


	  Jakut 387, 415, 419.


	  Jarin 389, 468.


	  Jasada 439, 596.


	  Jascheb 387.


	  Jaspis 19, 183, 387.


	  jest 596.


	  Johannes-Christen 252.


	  jovial 219.


	  Judenkirsche 17.


	  Jungfernerde 99, 283, 320.


	  Jungfernmilch 321.


	  Jupiter 128, 129, 137, 165, 166, 170,
    171, 181, 184, 187, 188, 205, 211, 217, 219, 255, 259, 286, 288,
    441, 442, 451, 452, 506, 514, 516, 667, 676.



	  K. s. Q.


	  Kabbala 679.


	  Kabiren 609, 617, 618.


	  Kadméia 593.


	  Kadmia 5, 8, 10, 28, 32, 34, 36,
    37, 44, 61, 69, 77, 78, 80,
    93, 390, 391, 572.


	  Käfer 177, 347.


	  Kahhâl 632, 635, 682.


	  Kahruba 389, 415.


	  Kaiwan 374, 676.


	  Kakodaimon 219.


	  Kalai 594, 596.


	  Kalaïm 594.


	  Kalaïs s. Kallaïs.


	  Kalam 594.


	  Kalang 594.


	  Kalbsblut 23.


	  Kali 377, 385.


	  Kal-Ijam 594.


	  Kalimija 390, 593, 594.


	  Kalimina 593.


	  Kalin 596.


	  Kalk 9, 24, 87, 368, 372, 375, 377,
    384, 385, 416, 432, 435.


	  Kalkadir 384.


	  Kalkadis 414.


	  Kalkand 414.


	  Kalkatar 384, 414.


	  Kalk des Bleies 43.


	  — der Eier 33, 42.


	  — — Philosophen 43, 345.


	  — gebrannter 13, 15, 16, 20, 23, 33, 39,
    74, 82, 88, 114, 115.


	  Kalkmilch 22.


	  Kalksand 384.


	  Kalkstein 459.


	  Kalkwasser 20, 22.


	  Kallaïna 272.


	  Kallaïs 44, 69, 73, 272, 273, 471.


	  Kalliblépharon 632, 633.


	  Kalmeia 593.


	  Kalmis 593.


	  Kälte 121, 123, 129, 130, 132, 136,
    140, 142, 147, 316.


	  — des Bleies 219.


	  kalte Natur 491, 677.


	  Kalzium-Polysulfid 8, 34.


	  Kamâhen 417.


	  Kameleia 298.


	  Kamille 643.


	  Kamin 7, 85.


	  Kampher 379, 390, 394, 403, 409, 410,
    435, 439, 478.


	  Kâmsya 439, 442.


	  Kâmsyaha 439.


	  Kandiszucker 44.


	  Kanonenschläge 490.


	  Kaolin 459.


	  Kapelle 7.


	  Kapnos 22.


	  Kappernstrauch 21.


	  Kaputze 114, 116, 488.


	  Karat 86, 665.


	  Karchedonier 18.


	  Kar-Ijam 594.


	  Karmin 473, 475.


	  Karsijâd 387, 415.


	  Karte 6, 9.


	  Käsestoff 115.


	  Kaspi 170.


	  Kaspu 528, 553.


	  Kassiteriden 582, 584, 585, 586.


	  Kassiterit 577.


	  Kassiteros 63, 581.


	  Kastilischer Alaun 484.


	  kastira 579, 581, 588.


	  Kastirâm 442.


	  Katamenien 80, 360, 362.


	  Katesim 401, 404.


	  Kathmia 469.


	  Katzenauge 11, 441.


	  Kaulpatr 420.


	  kâzazatira 170, 579, 581.


	  Kazdir 412.


	  Keilschrift 162.


	  Keimformen 150.


	  Keimkräfte 150, 198.


	  Kelmis 593.


	  kême 211.


	  Kemelinu 673.


	  Kemmeltier 673.


	  Keration 665.


	  Keraunios 19.


	  Kermes 16, 19, 21, 22, 24, 361, 473,
    475.


	  Kerotakis 18, 49, 88, 97, 111, 296,
    346.


	  Kerykeion 224.


	  Ketu 431, 441, 442.


	  Kette, platonische 159.


	  Ketzerei 481.


	  Keuschheit, kultische 667.


	  Khalkitarin 42.


	  Kharpara 437.


	  Khekara 440.


	  Khemaléa 298.


	  Khumia 313.


	  Ki 456, 457.


	  Kibrit 392.


	  Kidâmî 415.


	  Kiesel 390, 393, 415, 416, 500.


	  Kiki 47.


	  Kilja 377.


	  Kimia 297, 673, 675.


	  Kîmijâ 89, 296–300, 377, 379, 387, 402,
    404, 405, 410, 419, 425, 427.


	  Kimium 485.


	  Kîmûsât 387.


	  Kinaga 440.


	  Kinderspiel 68, 77, 90, 341.


	  Kinnabari 63.


	  Kin-tan 458, 459.


	  Kirschgummi 476.


	  Kit 521.


	  Kitt 115.


	  — der Philosophen 43, 48, 345.


	  Kiwan 259.


	  Klaudianos 34, 44, 217.


	  Kleie 264.


	  Kleister 476.


	  Klimax des HERMES 233.


	  Klimia 594.


	  Knoblauch 11, 15, 17, 38, 395, 413,
    415.


	  Knochen der Perser 61, 86, 326.


	  — des Drachen 81, 326.


	  — — HORUS 612.


	  — — Ibis 325.


	  — — Kupfers 61, 86, 326.


	  — — Seth 612.


	  — — Typhon 326.


	  Knoten der Mondbahn 431.


	  Knuphion 85, 344.


	  Knuphischer Deckel 305.


	  Kobalos 35, 661.


	  Kobalt 35, 539, 660, 661.


	  Kobathia 35, 59, 64, 83, 85, 102,
    660.


	  Kobold 35, 609, 618.


	  Kochsalz 264, 389.


	  Koftgari 597.


	  Kohl 97, 475, 634.


	  Kohlendunst 416.


	  Kohol 42, 44, 88, 365, 392, 393, 404,
    405, 409, 423, 527, 632, 634–637, 641.


	  — gelber 422, 424.


	  — roter 424.


	  Kokkos 22, 270, 283.


	  Kolophonium 103.


	  Komari 22, 33, 53, 113.


	  Kommi 28.


	  Könige 73, 81.


	  König Helios 204.


	  Königskerze 232.


	  Königswasser 114, 446, 487.


	  Kontorniaten 273.


	  Koralle 377, 441, 469, 600, 644.


	  Korallenasche 415.


	  Koriander 379.


	  Korkkoralle 12.


	  Körner der Franken 394, 487.


	  Kornkäfer 22.


	  Körper 38, 82, 83, 94, 105, 135, 140,
    376, 391, 401, 404, 408.


	  Körperlichkeit 147.


	  Körper und Geist 146.


	  Korund 419.


	  Korybant 542, 609, 617, 618.


	  Kosmos 197, 223, 226, 232, 246,
    342, 347, 349, 400.


	  Kosthos 23.


	  K’pôr 548.


	  Kraft der Sterne 210, 254, 256.


	  — — Worte 240, 672.


	  Krähe 79.


	  Krankheit der Armut 67, 77, 88, 103, 324, 346.


	  Krapp 21, 23, 92, 210, 214, 270, 469,
    473, 475, 678.


	  Kraut (kruyd) 644.


	  — der hl. KATHARINA 325.


	  — des hl. PETRUS 325.


	  — — Lebens 180.


	  Krebs 50, 323, 332.


	  Kreide 518.


	  Kreisbewegung 163, 141.


	  Kreislauf 51, 120, 136, 141, 315, 318,
    320, 321, 372, 666.


	  Kremnos 18.


	  Krimnos 18, 22, 23, 24.


	  Kristall s. Krystall.


	  Kronos 137, 155, 185, 200, 204, 217–219,
    232, 240, 350, 351, 371, 374, 375, 376, 405, 408, 413.


	  Krokos 378.


	  Kronos 56, 95.


	  Kryptogramm 481.


	  Krystall 136, 213, 217, 375, 377, 392,
    476, 644.


	  Krystallglas 43, 384, 471.


	  ku-babber 527.


	  Kuchli 632.


	  Kudduru 163.


	  Kuhblume 643.


	  Kuhl 404, 405, 408, 409, 411, 641,
    682.


	  Kühlen mit Schwamm 49, 85.


	  Kuhul 641.


	  kulda 525.


	  Kultische Reinheit 458.


	  Kumia 89.


	  Kümmel 7.


	  Kung-tsing 459.


	  Kunstgewerbe 267.


	  Kupfer 4–7, 11–13, 17, 19, 32–45, 53,
    58–61, 66, 75, 78–86, 90–95, 99, 105, 108, 111, 131, 136, 137,
    142, 148, 160, 170, 189, 212–221, 230, 242, 255, 256, 267,
    268, 273–277, 280, 290, 291, 295, 304, 312, 313, 319, 320, 322,
    326, 341–344, 347, 351, 360, 365, 368, 372, 373, 377–379,
    384–391, 395, 399, 403–405, 408–423, 431, 434–437, 440–442, 445, 446,
    458, 460, 468, 471–475, 491, 497, 506, 507, 514,
    518–529, 534, 537, 550, 552, 556, 558, 561, 570, 572,
    577, 583, 587, 589–593, 596–598, 613, 614, 616, 626–630, 645,
    660.


	  Kupfer-Arsen-Legierung 5.


	  Kupferblau 468.


	  Kupferblei 303.


	  Kupfercarbonat 262.


	  Kupfer, cyprisches 69.


	  — gebranntes 18, 110, 468, 469.


	  — gelbes 89, 91, 681.


	  — glänzendes 33.


	  — -Grün 271.


	  — kalaïnisches 69.


	  Kupferkies 384.


	  Kupferlasur 8, 16, 87, 113, 116, 262,
    271, 547.


	  Kupferoxyd 17, 170, 262, 474.


	  Kupferoxydhydrat 271.


	  Kupferoxydul 20, 170, 644.


	  Kupfer, persisches 91.


	  — pneumatisches 344.


	  Kupferrost 434, 435.


	  Kupferschmied 538, 543.


	  Kupfervitriol 20, 42, 71, 367, 376, 434–436,
    440, 441, 484, 592, 644, 645.


	  Kupfer, vollendetes 344.


	  — weißes 89, 417.


	  Kupferzeit 538, 539, 541, 542, 589, 607.


	  Kupholith 5, 13, 15, 33.


	  Kuppelation 7, 264.


	  kupya 441.


	  Kürbis 373, 387, 404.


	  Kureten 609, 617, 618.


	  Kurkuma 44, 111, 112, 116, 432, 666.


	  Kutub-Säule 623.


	  Kyanos 8.


	  Kynanthemon 643.


	  Kypros 417.


	  Kysthos 23.



	  Lab 380.


	  Lachen, siebenmaliges 74.


	  Lack 379.


	  Lackmus 270.


	  Ladschiwerd 388.


	  laiton 484, 573.


	  laminae 475.


	  Lapis calaminaris 593.


	  — canis 484.


	  — lazuli 54, 170, 262.


	  Larbasis 632.


	  Lasur 18, 116, 211, 377, 384, 387,
    391, 395, 435, 441, 473, 475,
    523.


	  Lasurstein 170, 201, 262, 269, 376, 392,
    398, 410, 443, 469.


	  Lato 481.


	  Laton 484, 573, 574.


	  latta 573.


	  latte(n) 573.


	  Latven 573.


	  Lauch 475.


	  lauda 577.


	  Lauge 390.


	  Laugensalz 136.


	  Läuse 414, 415.


	  Lawsonia inermis 9, 270.


	  laxiva 474.


	  Lazurin 469.


	  Lazward 387.


	  lead 577.


	  Lebensjahr 63, 220.


	  Lebenskraft 321, 669, 675.


	  Lebenstrank 434, 435, 444, 445, 447, 448,
    453, 455, 459, 460.


	  Lebenswasser s. Wasser des Lebens.


	  Leber 375.


	  Leberschau 186, 556.


	  Legierung 3, 8, 34, 44, 59, 68, 69,
    71, 83, 105, 112, 116, 143,
    256, 275, 276, 278, 318, 323, 326, 359,
    373, 400, 408, 411, 470, 534, 572.


	  Lehmbeschlag 85.


	  Lehrbuch, chemisches 70.


	  Leib und Seele 146.


	  Leier 187.


	  Leim 43, 115, 390, 476.


	  Lein 325, 469.


	  Leinen 15, 40, 270, 326, 518.


	  Leinenbinde 99, 326.


	  Leinöl 69, 466, 467, 469, 473, 476,
    480.


	  Leinwand 23.


	  Leiter der 7 Planeten 254.


	  Lemone 1, 116.


	  Lenker der Schicksale 165, 174, 183.


	  leod 577.


	  lepida cyprina 549.


	  Leuge 576.


	  Leukanthemon 643.


	  Libat 259.


	  Liebe und Haß 131, 132, 133.


	  Lilag 469.


	  Lilie 214, 469.


	  Limone 380.


	  Ling-chi-tsao 453.


	  Linsen 21.


	  Lithargyrina 3, 143, 575.


	  Lithargyros 5, 7, 63.


	  Logoi spermatikoi 150, 157, 159, 316, 317, 319,
    320, 321, 323.


	  Logos 123, 139, 148, 149, 150, 153,
    154, 157, 159, 194, 196, 225, 230, 231, 234, 238, 245,
    251, 316, 317, 319, 320, 321, 381, 432, 452.


	  loha 435.


	  lôha 548.


	  Lombarden 116.


	  lood 577.


	  Lorbeer 22.


	  Lorbeerblatt 28, 73, 326.


	  Lorbeerholz 28, 90.


	  Losbücher 661.


	  lot 577.


	  Lötmittel 327.


	  lottone 573.


	  Löwe 223, 265, 667.


	  luaide 577.


	  Luchs 384, 536.


	  Luchsstein 201.


	  Lucifer 206.


	  Luft 99, 121, 122, 125, 127, 129,
    130, 132, 135, 136, 140, 141,
    147, 153, 154, 156, 160, 222, 223, 242,
    245, 255, 259, 316–319, 344, 365, 371, 372, 376, 413, 422,
    431–433, 443, 461, 488, 491, 669.


	  Lulazin 469.


	  Lulax 469.


	  Lunge 375.


	  lutum 481, 663.


	  Lychnis 19.


	  Lynkurion 384, 536.



	  Mafek 262, 539, 612.


	  Mafrig 378.


	  Magen 375.


	  Magie 98, 173, 174, 193, 195, 203,
    208, 224, 227, 236, 238, 245,
    254, 255, 279, 291, 301, 308, 310, 312,
    313, 322, 328, 338, 341, 349, 350, 419, 421, 422, 424, 438,
    499, 500.


	  Magier 173, 176, 183, 184, 209, 225,
    269, 273, 286, 322.


	  Magische Pharmakopöe 233.


	  Magna Mater 243.


	  Magnesia 5, 28, 32, 36, 40, 44, 47,
    59, 64, 68, 69, 71, 74,
    78–80, 83, 89, 100, 102, 105–108, 110, 341,
    343, 345, 359, 377, 384, 392, 393, 395, 401, 415, 416, 418,
    471, 659.


	  — cyprische 78.


	  — der Glasmacher 43, 70, 484.


	  — weibliche 69, 112.


	  Magnesit 170.


	  Magnes, männlicher 69.


	  Magnet 28, 36, 38, 70, 131, 133, 240,
    266, 366, 379, 385, 386, 392, 395, 415, 416, 423, 509, 674.


	  Magnetberg 386, 413, 415, 623, 678.


	  Magnet der Weisen 641.


	  Magneteisen 112, 386, 399, 440, 441, 610.


	  Magnetis 384, 621.


	  Magnetischer Stein 621.


	  Magnetit 609.


	  Magnetstein 74, 214, 331, 392, 399, 413,
    417.


	  Magnîsijâ 401.


	  Mâh 676.


	  Mâhabhûta 432, 443.


	  Majolika 576.


	  Makrokosmos s. Makro- u. Mikrokosmos.


	  Makro- u. Mikrokosmos 60, 101, 120, 134, 138, 142,
    151, 188, 196, 202, 215, 218, 220, 366, 374, 375,
    666.


	  mâkshîka 448.


	  Malachit 6, 16, 54, 73, 262, 327, 376,
    377, 378, 384, 386, 391, 392, 399, 414, 473, 523, 524, 539,
    630.


	  Malayen 519, 596.


	  Malus eventus 234.


	  Malvasier 116.


	  Malz 24.


	  Mandel 380.


	  Mandragora 82.


	  Mangan 377.


	  Manganoxyd 271.


	  Mangansuperoxyd s. Braunstein.


	  Manghanese 467.


	  Manichäismus 260, 290, 671.


	  Manna 379.


	  Männliches 47, 67, 80, 99, 344.


	  — und Weibliches 42, 47, 52, 57, 80, 99,
    105, 108, 123, 129, 153, 164, 201, 242, 254, 316, 342, 361,
    407, 439, 457, 468, 509, 511, 546, 547, 663, 667.


	  mannweiblich 125, 164, 200, 201, 203, 316.


	  Mantik 145, 153, 186, 193, 236, 279,
    341.


	  Mantille 116.


	  maqad 417.


	  Marcacide 484.


	  Marchasita pallida 599.


	  Marcurius 510.


	  Margarita 388.


	  Marienbad 50.


	  Marienglas 14, 15, 53, 113, 548, 659.


	  Mârkaschîtâ 405.


	  Markasit 42, 44, 116, 359, 361, 365,
    366, 368, 375–379, 384, 388, 390, 392, 395, 401, 405, 413,
    415, 418, 484, 598 (s. Schwefelkies u. Pyrit).


	  markasita 448.


	  Marmor 33, 170, 213.


	  — porphyriticus 474.


	  — römischer 116.


	  Marqaschîtâ 401.


	  Mars 128, 137, 165, 166, 168, 170,
    171, 181, 184, 187, 188, 205, 214, 215, 217, 219, 255, 256, 259,
    285, 286, 287, 441, 442, 451, 452, 506, 514, 516, 667,
    676.


	  Martak 386, 388, 411.


	  massa 573.


	  Masse 6.


	  Massener Ware 573.


	  Masse, unerschöpfliche 5, 13.


	  Mastix 469.


	  Mastixöl 13.


	  Materia prima 35, 36, 59, 79, 97, 99,
    100, 139, 141, 147, 154, 302, 320, 491, 493, 501.


	  Materie 154, 156–160, 196, 232, 241, 243,
    254, 316, 317, 319, 323.


	  Matrix 80, 342, 360.


	  Maulbeerbaum 21.


	  Maulbeersaft 19, 22.


	  Maultier 131, 317.


	  Maximaltarif 291.


	  Maza 5, 6, 13, 22, 44, 47, 69,
    74, 78, 143, 324.


	  Medizin 49, 80, 103, 105, 572.


	  Medizinische Mantik 233.


	  Medreseh 464.


	  Meduse 50.


	  Meerschaum 11.


	  Meersperber 266.


	  Meerwolle 673.


	  Mehl 271.


	  Mehltau 11.


	  mein 590.


	  Meister der Kunst 267.


	  Mekonion 14.


	  Melasse 410.


	  Melinum 518.


	  melium 469.


	  Melongena 380.


	  men 611.


	  Menesch 474, 476.


	  Mennige 8, 11, 18, 28, 33, 34, 59,
    73, 86, 87, 100, 270, 326,
    345, 360, 368, 379, 386, 388–391, 395,
    398, 405, 414, 436, 441, 469, 473, 575.


	  Menschentöchter 310, 311.


	  Menschlein 80.


	  Menstrualblut 47, 305, 317, 324, 343, 380,
    441.


	  Mercurius philosophorum 97.


	  Merkur 87, 128, 137, 164–167, 170, 171,
    181, 184, 187, 188, 205, 206, 208, 214–219, 255, 256, 259, 286,
    287, 321, 427, 441, 442, 451, 452, 506, 534, 667, 676.


	  Merwarid 388.


	  Mesdem 682.


	  Mess 573.


	  messe 573.


	  messen 573.


	  Messias 220.


	  messinc 573.


	  Messing 5, 34, 36, 71, 89, 91, 111,
    143, 217, 290, 331, 359, 372, 373, 378, 386–388, 398, 399, 403,
    409–414, 417, 420, 422, 423, 436, 437–443, 468, 472–475, 481,
    484, 506, 527, 554, 570, 573, 592, 594, 595, 597,
    598, 611, 681.


	  Messing-Stadt 423.


	  messnic 573.


	  Mestem 631.


	  Metabolé 52, 79, 140, 141, 147, 148,
    158, 314, 315, 342, 344.


	  Métalk 517.


	  Metall 136, 142, 210, 211, 215, 250,
    255, 256, 313, 322, 347, 348, 350, 352, 373, 376, 377, 378,
    380, 389, 391, 401, 407, 416, 430, 451, 452, 471, 474, 488,
    489, 491, 492, 517, 547.


	  Metallarbeiten 273, 285.


	  Metallarii 518.


	  Metall, etesisches 106.


	  Metallgötter 541.


	  Metallkalk 88.


	  Metall, saturnisches 219.


	  Metallurgie 301.


	  Metall, weiches 221.


	  Metaxa 115.


	  Meteoreisen 607, 612, 620, 625.


	  Meze 573.


	  miess 573.


	  Mikrokosmos s. Makro- u. Mikrokosmos.


	  Milch 13, 14, 19, 20.


	  — der Frau 84.


	  — — schwarzen Kuh 84, 88, 305, 325, 665.


	  — — unbefleckten Jungfrau 367.


	  Milchstraße 199.


	  Milz 375.


	  mînâ 398.


	  Mine 522.


	  Mineral 136, 137, 142, 373, 376, 380.


	  Mineralsäuren 71, 114, 115, 394, 414, 446,
    487, 491, 492, 494.


	  Minium 8, 11, 28, 81, 87, 90, 92,
    475.


	  Mirrich 676.


	  Mis 420.


	  Mischmetall 217, 218, 220, 250, 251, 256.


	  Mischung der Elemente 127, 131, 143, 215.


	  — richtige 196.


	  miss 573.


	  missinc 573.


	  Misy 7, 8, 10, 20, 23, 36, 44,
    87, 93, 644.


	  Mithras-Armee 251.


	  Mithrasdienst 247, 513.


	  Mithraskult 184.


	  Mithrisches Mysterium 326, 346.


	  Mittelwesen 157.


	  Mittler 243, 248, 251.


	  mliwom 577.


	  Mochus 379.


	  Mögliches u. Wirkliches 139.


	  Mohn 469.


	  Mohnöl 476.


	  Mohnsaft 12.


	  Moly 325, 662.


	  Molybdaína 575.


	  Molybdochalkos 47, 78, 79, 80, 83, 107,
    359.


	  Monat der Philosophen 99.


	  Mond 10, 57, 64, 70, 95, 108, 128,
    137, 146, 162–165, 170, 171, 173, 175, 177, 181, 184, 186, 187, 194,
    200, 203, 204, 206, 209, 211, 212, 214, 215, 217, 219, 222,
    232, 243, 252, 253, 255, 256, 269, 287, 312, 343, 347, 348,
    349, 371, 374, 375, 378, 403, 405, 413, 430, 440, 441, 442,
    451, 452, 453, 456, 506, 519, 525, 528, 634, 667, 674,
    676.


	  Mondmonat 168, 187.


	  Mondstation 351, 375.


	  Mondstein 441.


	  monetarii 291.


	  Monopol 270, 276, 518.


	  Morgenstern s. Morgen- u. Abendstern.


	  Morgen- u. Abendstern 123, 137, 163, 164, 166, 181,
    188, 194, 206, 667.


	  Mosaïk 474, 476.


	  moess 573.


	  mösch 573.


	  Möschnic 573.


	  mosengju 573.


	  moss 573.


	  Mösschinen 573.


	  Mössinc 573.


	  mossu 573.


	  Mounds 535.


	  mufragh 378.


	  Multiplicatio 7, 429, 467.


	  mulwa 577.


	  Münze 530, 533, 575.


	  — astrologische 514.


	  Münzfälscher 287, 333, 510.


	  Münzfälschung 74, 429, 504, 505.


	  Münzprägung 264.


	  Münzwesen 290.


	  Murdâsang 405.


	  murmeln 175.


	  Murmeltier 266.


	  Muschel 32, 33, 535.


	  Muschtari 676.


	  Mütter 372, 412.


	  Mutter der Berge 618.


	  — — Metalle 416.


	  Mutterschoß 246, 324, 325, 336.


	  Mykenische Kultur 522, 528, 543, 554, 575, 581,
    616.


	  Myrobalane 112, 380, 445.


	  Myrthe 379.


	  Myrthenzweig 368.


	  Myssink 573.


	  Mysterien 328.


	  — des OSIRIS 181.


	  Mysterium 39, 92, 101, 236, 244, 247,
    248, 251, 304, 308, 344.


	  — großes 77, 79.


	  — mithrisches 83, 178.


	  Mystik 341, 350.



	  Nabât 644.


	  Naft 403, 415.


	  Nâga 436, 441, 579.


	  Naga-Jihwa 436.


	  Nâgam 442.


	  Nâhîd 374, 676.


	  Namen 240, 244, 672.


	  namru 553.


	  Naoscha 385, 457.


	  Naphtha 246, 266, 373, 378, 385, 403,
    413, 415, 418, 548.


	  Naphtha-Feuerwerker 548.


	  Nardspiel 676.


	  narm âhan 409, 413.


	  Narrensteuer 205.


	  Narzisse 214.


	  Nateph 76.


	  Natron 70, 385, 413.


	  Natter 234.


	  Natur der Planeten 215.


	  — — Sterne 210.


	  — freut sich etc. 32, 33, 47, 64, 66, 97,
    105.


	  — kalte 210, 219, 677.


	  natura naturans 149, 150.


	  Naturphilosophie 512.


	  Nausadir 385 (s. Nûschadîr).


	  Nauschâdar 414 (s. Nûschadîr).


	  Naûschadîr 377 (s. Nûschadîr).


	  Navasara 440.


	  Nebu 259.


	  Neger 609.


	  Neid der Dämonen 51.


	  Nemesis 219.


	  Nephrit 456, 458.


	  Nermahâni 399.


	  Nestorianer 41, 257, 355, 370, 425, 446.


	  Neuplatoniker 157, 193, 199, 203, 236, 238,
    252, 254, 316, 317, 320, 350, 432, 513.


	  Neupythagoräer 152, 199, 203, 228, 230, 235,
    238, 244, 281, 315, 316, 317, 319, 337, 341,
    350.


	  Nickel 539, 553, 592, 610.


	  Nichtseiendes 135.


	  Niello 6, 471, 473, 474, 475.


	  nigellum 6, 471, 473, 475.


	  Nigromancia 499, 679.


	  nihilum album 594.


	  Nike 219.


	  Nilschwelle 343.


	  nila 441, 469.


	  Niragh 259.


	  Nitrelaion 39.


	  Nitroma 13.


	  Nitron 8, 9, 10, 16, 23, 37, 39,
    42, 83, 97, 102, 107, 375,
    377, 378, 385, 390, 395, 469, 474,
    476.


	  Nitron, ägyptisches 52.


	  Nomismation 665.


	  n-tinkon 271.


	  Nub 520.


	  Nub en nun 520.


	  Nub en set 520.


	  Nuhâs 386, 378, 413.


	  Nukra 420.


	  Null 353, 674, 675.


	  Nura 384, 385.


	  Nûs 132, 133, 230, 231, 234, 238,
    671.


	  Nûschadîr 369, 377, 385, 398, 401, 403,
    404, 408, 409, 411, 440, 457, 548.


	  Nuß 21.


	  Nußbaum 415, 469.


	  Nußöl 22, 466, 473, 476, 480.


	  Nyâya 433.



	  Obere Elemente 242.


	  Oberster der Künstler 54, 267.


	  Oberste Ursache 254.


	  — Vernunft 254.


	  Obrussa 274, 525.


	  obryza 525.


	  obryzatum 525.


	  obryzum 525.


	  Obsidian 6, 554, 611.


	  Ochsenzunge 24, 270.


	  Odermennig 232.


	  Ofen 401.


	  — automatischer 42.


	  Ofenbruch 572, 592.


	  Ofen der Glasmacher 92.


	  Ogdoas 239.


	  Ohren der Schlange 326.


	  Okapi 576.


	  Oker 28, 33, 70, 87, 90, 92, 271,
    274, 384, 441, 468, 473, 474,
    475, 524, 678.


	  Oktaeder 127, 135, 136, 372.


	  Öl 12, 17, 18, 21, 22, 38, 50,
    59, 269, 271, 380, 418, 469,
    620.


	  Ölbaum 14, 59, 140.


	  Öl der Eier 42.


	  Oleum laterinum 480, 485.


	  Olivenholz 14, 17.


	  Olivenöl 474, 476.


	  Ölkitt 85.


	  olovo 577.


	  Olymp 128.


	  Omajjade 356.


	  Ondanique 614.


	  Onyx 214.


	  Ophiten 81, 214, 234, 337.


	  Ophiuchos 60.


	  Opium 379, 443.


	  Orakel 236.


	  Orange 116, 380.


	  or bruni 560.


	  Oreichalkos 591.


	  Organist 269.


	  Organon 373.


	  Orgel 269, 373.


	  Orichalcum 5, 34, 90, 111, 137, 189,
    468, 571, 587, 591.


	  Orichalkum, Nikäanisches 36.


	  Orion 168.


	  Orphik 153, 230, 235, 237, 265.


	  Orphiker 186, 188, 199, 200, 201, 218,
    238, 316, 317, 320, 643.


	  Orseille 9, 19, 21–24, 270.


	  Ort, natürlicher 121, 136.


	  Oski 526.


	  Ostrea 473.


	  ottone 573.


	  Oxalsäure 657.


	  Oxydation 381.



	  Packfong 596.


	  Paeonia 232, 325, 662.


	  Paideros 23.


	  Palette 49, 88.


	  Palingenesia 124, 179, 230.


	  Palme 380.


	  Palmholz 211.


	  Panacee 65, 232, 324, 508.


	  Panbabylonier 161, 162.


	  Pancaloham 442.


	  pandium 469.


	  Panspermia 132.


	  Pantheismus 230.


	  Papier 465.


	  Pappel 390.


	  Papyrus 2, 6, 9, 44, 182.


	  Papyrus-Codices 2.


	  Papyrus verschlucken 182.


	  paraçu 546.


	  pârada 437, 438, 440, 441.


	  Parallelität 120, 138, 151, 188, 189, 196,
    666.


	  paramânu 433.


	  Pânzahr 388.


	  Pech 5, 18, 19, 323, 372, 377, 410,
    413, 476, 478, 484.


	  pecunia 544.


	  Pergament 9, 465, 469, 471, 474, 476.


	  Peripatetiker 145, 147, 316, 318.


	  Perlen 13, 38, 44, 109, 113, 216,
    276, 286, 287, 299, 306, 311, 312, 313, 329, 366, 377, 379,
    380, 391, 395, 402, 409, 410, 419, 441, 459, 467, 660.


	  Perlit 625.


	  Perlmutter 13, 392, 410, 459.


	  Persisch s. Persien.


	  peruku 546.


	  Petersilie 481.


	  Pe-tong 417.


	  Peucedanum 232.


	  Pewter 596, 599.


	  Pfahlbauten 576.


	  Pfau 532.


	  Pfauenei 223, 246, 324, 527.


	  Pferd 131, 317.


	  Pfingstrose 232, 325.


	  Pflanzenasche 434, 435, 484.


	  Pflaumengummi 476.


	  Phaëthon 188.


	  Phainon 137, 188.


	  Pharmakon 8, 16, 17, 49, 52, 64.


	  — des Lebens 67, 80.


	  Pharmuthi 48, 58, 99.


	  Pharus 213.


	  Phiale 49, 77, 80, 344.


	  Philister 613.


	  Philosophisches Ei 320, 400, 404, 494.


	  — Gold 321.


	  Philosophischer Stein 320, 322, 324, 387.


	  Phlomos 232.


	  Phosphor-Bronze 552.


	  Phosphorescenz 50.


	  Phosphorescieren 113.


	  Phosphoros 137, 188, 351.


	  Phrygische Asche 571, 592.


	  Phykos 9, 270.


	  Physis 121, 133.


	  Pi 457.


	  Piautre 596.


	  pilakku 546.


	  pilindz 561.


	  Pistazia Therebinthus 34.


	  pittala 439.


	  Planeten 70, 77, 81, 87, 91, 105, 123,
    128, 138, 141, 145, 146, 151, 152, 155, 164–168, 174, 175, 181–186,
    194, 195, 199, 200, 202, 204–209, 211, 215, 216, 221, 222,
    230, 232, 235, 241–245, 248, 250, 251, 253, 256, 257, 259, 286,
    287, 322, 334, 341, 343, 347, 350, 352, 360, 366, 374–376,
    389, 395, 400, 402, 407, 413, 416, 419, 421, 425, 430, 431, 433,
    441, 442, 443, 449, 451, 452, 458, 489, 498, 499, 500,
    506–510, 512–515, 519, 667, 670, 671, 674–676, 679.


	  Planeten-Charakter 166.


	  Planeten-Dämonen 239, 259, 309, 499.


	  Planeten-Dienst 202.


	  Planeten-Farben 204.


	  Planeten-Fresken 515.


	  Planetengeister 241, 254, 671.


	  Planetengötter 151, 165, 173, 175, 176, 199,
    203, 210, 212, 219, 242, 244, 250, 251, 321, 322, 407,
    669.


	  Planeten-Idol 514.


	  Planeten-Metalle 210, 211, 215, 217, 218,
    303.


	  Planetennamen 188.


	  Planetenreihe 171, 172, 184, 187.


	  Planeten-Seelen 676.


	  Planeten-Siebenheit 164, 165, 167.


	  Planetensiegel 256.


	  Planeten-Tafel 425.


	  Planeten-Typen 514.


	  Planeten und Körperteile 233.


	  — — Lebensstufen 220.


	  — — Weltalter 220.


	  Planetenwoche 171, 184, 209.


	  Planeten-Zahl 667, 668.


	  Planetenzeichen 350.


	  plata 573.


	  Platin 264, 512, 531.


	  Platoniker 208.


	  Platonische Körper 127.


	  Platonisches Jahr 189.


	  Platyophthalmón 532.


	  Plejaden 167, 168, 298.


	  Pleonasmos 7.


	  Pleroma 52, 239, 245.


	  Pléroma der Kunst 346.


	  plinj 561.


	  plumbum alcalai 588.


	  — akaleum 588.


	  — album 580, 587.


	  — argentarium 587.


	  — candidum 580, 587.


	  Pneuma 38–40, 52, 55, 57, 70, 78–80, 83,
    84, 87, 94, 97, 101, 113, 122, 127, 128, 137, 142, 144,
    145, 147–150, 154–158, 196, 197, 198, 224–227, 232,
    234, 238, 245–247, 251, 303, 305, 306, 316–322, 324,
    327, 338, 339, 344, 345, 352, 381.


	  — göttliches 219, 223.


	  Pneumatiker 150, 318.


	  Pneumatische Bräute 239.


	  Podien 594.


	  Pómpholyx 93, 390, 592, 594, 598.


	  Porphyr 110, 467, 474.


	  porphyriser 116.


	  Porzellan 213, 394, 399, 411, 422, 460,
    461, 677.


	  Porzellangefäß 256.


	  Posch 474, 476.


	  Pox 474.


	  Prasinum 273, 475.


	  Prima-Asem 5.


	  Prima-Purpur 23.


	  Prima-Silber 12.


	  Primel 325.


	  primum ens 597.


	  Probierstein 472.


	  Projektion 43, 79, 84, 94, 107, 492.


	  Projektions-Pulver 436, 439, 447.


	  projizieren 9, 36, 51, 82, 101, 320,
    326, 367, 475.


	  Prophet 64, 98, 238, 239.


	  Prophetes 268.


	  Pseudárgyros 591, 592.


	  Psyche 97, 108, 196, 197, 338, 344,
    671.


	  Psyllium 481.


	  Puch 632, 633.


	  pulad 409, 614.


	  pulafat 614.


	  Pupille 300, 301, 336.


	  — der Augen 67, 87, 101, 302, 335, 342,
    364.


	  Purpur 9, 18, 20, 22, 26, 32, 38,
    44, 45, 270, 271, 276, 278, 312, 327, 329, 332, 395, 469, 473,
    518.


	  Purpurissum 271.


	  Purpurschnecken 9, 21, 543.


	  Purpur, unvergänglicher 23.


	  Pygmäen 609.


	  Pyramiden 54, 257, 258, 282, 422, 423,
    428, 610.


	  Pyrit 8, 14, 16, 34, 36, 42, 44,
    64, 69, 70, 86, 90, 92, 93,
    327, 377, 384, 390, 392, 418, 435, 439,
    440, 469, 562, 645 (s. Markasit u. Schwefelkies).


	  Pyrôeis 137, 188.


	  Pyrolusit s. Braunstein.


	  Pythagoräer 188, 201, 208.



	  Q s. K.


	  Qabîlah 401.


	  qalah 409.


	  Qalaî 412, 588.


	  qalamî 411.


	  qalî 404, 409, 417, 420.


	  qalʾijj 378, 402.


	  Qamar 676.


	  Qandîl 401.


	  Qara 401.


	  qazdîr 409, 417.


	  Qualität 37, 38, 39, 69, 79, 93, 128,
    130, 133, 136, 138, 140, 143, 147, 148, 150, 156, 159, 317, 318,
    320, 321, 367, 371, 372, 381, 402.


	  Quecksilber 4–10, 12, 14, 32–36, 39–49, 52,
    59, 64, 65, 69, 73, 78, 81–90, 92, 94, 97, 99, 100,
    105, 108, 111–114, 116, 142, 216–218, 222, 256, 269, 277, 284,
    289, 303–305, 309, 321, 326, 336, 342–352, 359–369, 373, 376–382, 385–390,
    391, 392–395, 399–420, 423, 428, 434–448, 457–460,
    467–469, 473, 475, 485, 488–492, 502–512, 524, 597–599,
    600, 603, 606, 634–636, 641, 677–681.


	  Quecksilber, abgestorbenes 69.


	  Quecksilber-Amalgam 274.


	  Quecksilber, fixiertes 69.


	  — getötetes 604.


	  Quecksilbernitrat 115.


	  Quecksilberoxyd 87, 386, 414, 487.


	  Quecksilbersalbe 603.


	  Quecksilber-Schmierkuren 606.


	  Quecksilber, sublimiertes 69.


	  Quecksilber-Teich 604.


	  Quecksilber, zweites 83.


	  Quelle 373.


	  quinta essentia 154.


	  Quintessenz 154, 508.



	  Rabe 79.


	  Radium 513.


	  Rahu 431, 441, 442.


	  rajata 530.


	  Rakete 479, 480.


	  rame 549.


	  Rangordnung 136.


	  râsa 434, 435, 437, 440, 447.


	  rasâcht 410.


	  Rasaka 436, 437, 595.


	  râs al sâbûn 411.


	  Rasâs 386, 388, 404, 412, 413, 417.


	  rasâs al qalaî 404, 408.


	  rasâs al usrub 404.


	  rasas qalî 411.


	  Rasâyana 435.


	  Rätsel des AGATHODAIMON 101, 105.


	  Rauchquarz 16.


	  Rauchtopas 16.


	  rauda 548.


	  raudhâ 546, 548.


	  raudo 548.


	  raudunes 548.


	  raudus 544.


	  Rauschgelb 679.


	  Rauschgold 274.


	  Rauschnarkose 199.


	  rauta 541, 546, 548, 629.


	  Realgar 5, 6, 10, 28, 33, 34, 36,
    87, 102, 277, 345, 392, 393,
    403, 409, 410, 413, 434, 435,
    439, 440, 441, 457, 458, 678.


	  Regenbogen 87, 101, 372.


	  Regenwasser der Alten 84.


	  Reifen der Früchte 143.


	  Reihe der Planeten s. Planetenreihe.


	  Reinheit, kultische 323, 341.


	  Reinigung 236.


	  Reis 409, 561.


	  Reiswasser 15.


	  Rennarbeit 609, 619, 624.


	  Rettigöl 28, 34, 69.


	  Rettigwasser 84.


	  Rezept 352.


	  Rezipient 49.


	  Rhamnus 23, 325.


	  Ricinus 47.


	  Ricinusöl 17, 18, 28, 34, 69.


	  Ricinuswasser 84.


	  Rind 214, 391.


	  Ring, platonischer 159.


	  Risigallo 679.


	  Ritual 99, 174, 235, 239, 241, 251,
    343.


	  rôdh 548.


	  rohita 431.


	  Rohsoda 16, 39.


	  Romantik 511.


	  Römisches Harz 487.


	  Rose 214, 373.


	  — der hl. MARIA 325.


	  Rosenkreuzer 495.


	  Rosenöl 110, 369.


	  Rosenwasser 110, 404, 418, 492.


	  Rost 137.


	  Rosten 381.


	  Rot der Palmen 116.


	  Roteisenstein 8, 18, 22, 28, 33, 87,
    417, 467, 468, 539, 610.


	  Rötel 8, 18, 87, 271, 274, 384, 386,
    390, 468, 469, 475, 485, 524, 678.


	  Roter Schwefel 416.


	  Rotes 80.


	  — Blut 101.


	  — Haus 267.


	  — und Weißes 99.


	  Rotguß 596.


	  Rotholz 473.


	  Rötung 35, 47, 53, 65, 79, 94.


	  roudhos 546, 548.


	  roy 548.


	  Rübe 6.


	  Rübe, rote 9.


	  Rubin 18, 211, 441, 443.


	  Rubrica 475.


	  Rückgrat des Osiris 179.


	  ruad 548.


	  ruda 541, 546, 548.


	  rudhira 548.


	  rudru 548.


	  Rûh-i-Tûtijâ 420.


	  Rührstock 111, 435.


	  Ruß 49, 69, 94, 271, 302, 475.


	  Rûy 420.



	  Saʾad 410.


	  Sabbat 185, 669.


	  Sabh 214.


	  Sâburqâni 399.


	  Sacal 537.


	  Sachtah 412.


	  Sacrium 537.


	  saffâr 408.


	  Safflor 8, 21, 24, 270, 271.


	  safr 553.


	  Safran 8, 9, 28, 32, 34, 82, 111,
    390, 466, 467, 468, 474, 475,
    644, 666.


	  Saft 318, 372, 373.


	  Saiten 244.


	  — der Lyra 123, 128.


	  Sakai 537.


	  Sakramente 239, 242.


	  Sakrament des Ehegemaches 239.


	  sal coctum 479.


	  — comatum 481.


	  — commune grossum 479.


	  — indum 479.


	  — gemmae 116.


	  — nitrum 107, 114, 116.


	  — petrosum 490.


	  Salamander 81.


	  Salbe der Philosophen 500.


	  saliva 476.


	  Sallniter 510.


	  Salmiak 107, 114, 117, 258, 335, 358,
    368, 369, 375, 377, 379, 385, 392, 394, 398, 401, 403, 404,
    405, 413, 414, 417, 418, 436, 439, 440, 457, 484, 487, 491,
    548, 681.


	  Salnitro 488.


	  salonitro 116.


	  Salonitron 488.


	  Salpeter 9, 107, 114, 116, 377, 385,
    394, 401, 460, 479, 480, 487, 488, 490, 491, 644.


	  Salpetersäure 114, 487, 488.


	  Salz 5, 8, 9, 12, 70, 136, 142,
    269, 292, 365, 373, 375, 377–379, 385, 392, 395, 401, 413, 414, 435,
    469, 473, 474, 475, 480, 508, 510, 518, 527, 584.


	  — ammonisches 73, 74.


	  — der Mauern 394.


	  — — Sonne 416.


	  — kappadozisches 75.


	  Salzschaum 12.


	  Salz von China 394.


	  Salzwasser 12, 16.


	  Sambucus 475.


	  Samen 34, 45, 53, 57, 64, 69, 80,
    94, 125, 132, 142, 149, 150,
    154, 159, 197, 229, 305, 315, 316, 317,
    319–326, 342, 345, 360, 369, 380, 441 (s. Sperma).


	  — der Metalle 416.


	  — des Ammon 325.


	  — — Herakles 325.


	  — — Hermes 438.


	  — — Siva 440, 442.


	  Sâmkhya 432.


	  Samniten 556.


	  Samos 289.


	  Samstag 185.


	  Sandbad 40, 50, 115.


	  Sand, gelber 33, 39, 41, 83, 93.


	  — goldfarbiger 109.


	  — roter 33, 83.


	  Sandarach 5, 6, 8, 32, 33, 36, 41,
    52, 69, 82, 83, 86, 92, 214,
    379, 389, 392, 393, 416, 466, 467, 470,
    473, 587, 634, 677, 678.


	  sandarus 389.


	  Sandelholz 403.


	  Sandyx 69, 270, 473, 678.


	  San-fuh 453.


	  Sapphir 18, 214, 217, 441.


	  Sapîdrûy 418.


	  Sapo gallicus 485.


	  Saptaratna 443.


	  sarandsch 398.


	  Sarder 18.


	  Sarkokolla 410.


	  Satansstein 387, 415.


	  Saturn 128, 137, 165, 166,
    170–172, 181, 184–188, 205, 206, 210, 214–220, 255, 257, 259, 286, 288,
    431, 441, 442, 451, 452, 506, 534, 667, 676.


	  Sauerstoff 460, 461.


	  Säulen des Herkules 554.


	  Säure 37, 440.


	  — mineralische 71.


	  Sbiadâr 418.


	  Scabiosa 639.


	  Scammonia 23.


	  schabah 412, 636.


	  Schabattu 171.


	  Schabb 384, 414.


	  Schabh 378, 393, 399.


	  Schachspiel 676.


	  Schachtelhalm 21.


	  Schâdanah 401.


	  Schaf 255.


	  Schakk 44, 403, 405.


	  Schams 676.


	  Schandschart 386.


	  Scharfes Wasser 393.


	  Scharlach 21, 270, 327.


	  — galatischer 24.


	  Schatz des Priamos 522.


	  Schaum des Typhon 325.


	  Schaumnitron 9, 13, 102.


	  Scheidewasser 114.


	  Schekel 292.


	  Schiefer 262.


	  Schießpulver 394, 418, 477, 629, 634.


	  Schiffsbauch der Sphäre 128.


	  Schiiten 199.


	  Schildkröte 113.


	  Schirmsafflor 302.


	  Schlange 60, 65, 66, 74, 81, 177, 178,
    214, 224, 225, 233, 234, 237, 242, 246, 247, 251, 265, 305, 313,
    325, 337, 343, 347, 391, 663, 665, 672.


	  Schlangengreif 225.


	  Schlangenrohr 49, 85.


	  Schlangenstab 337.


	  Schlangenverehrung 125.


	  Schleim 137, 318.


	  Schlüssel 251.


	  — der Erkenntnis 251.


	  — des Thot und Hermes 55, 232.


	  Schmelzbarkeit 136.


	  Schmelzen 142.


	  Schmiede 267, 268, 273, 521, 525, 682.


	  Schmiedeeisen 622.


	  Schmiedekunst 608, 626, 628.


	  Schminke 312, 313, 630–632.


	  Schminknapf 630.


	  Schmirgel 379, 476, 611.


	  Schnee 132.


	  Scholastik 482, 490.


	  Schöllkraut 7, 16, 17, 19, 21, 82.


	  Schreiber des Himmels 302.


	  Schreiberengel 221.


	  Schreiberschwärze 94.


	  Schröpfkopf 224.


	  Schule von Athen 160.


	  Schule von Salerno 606.


	  Schutzengel 141, 515.


	  Schwangerschaft 70, 342, 375.


	  Schwarzblei 302.


	  Schwarzdorn 475.


	  Schwarze, das 361.


	  Schwärze 69, 103, 302–304, 336, 341, 671.


	  — aus Stimmi 38.


	  Schwarze Brühe 47, 62, 81, 100, 302, 303,
    305.


	  Schwarzer Geist 88.


	  — Saft 47.


	  Schwarzes 52, 79, 94, 101.


	  — Präparat 302.


	  Schwarz, indisches 113.


	  Schwarzkupfer 300, 303, 540.


	  Schwarzland 300, 301.


	  Schwarzpulver 477, 479, 482, 487, 490.


	  Schwarz, skythisches 17.


	  Schwärzung 36, 47, 52, 65, 68, 79,
    87, 94, 100, 105, 111, 302, 307, 320.


	  Schwefel 6, 8, 16–20, 24, 32, 33, 36,
    39–44, 47–49, 52, 59, 64, 69, 74, 81–84, 89, 93, 97, 99–101, 105,
    112, 115, 116, 142, 277, 305, 309, 321, 326, 342–345, 354,
    359–362, 366, 368, 373, 376–391, 395, 401–407, 411–419, 435, 436,
    439–441, 444, 447, 448, 457–461, 468, 469, 474–480, 485–492,
    502–510, 548, 603, 635, 636, 641, 678, 680.


	  Schwefelantimon 32, 34–36, 68, 73, 88, 116,
    217, 341, 365, 369, 384, 390, 392, 409, 484, 587, 629,
    630 (s. Antimonsulfid u. Grauspießglanz).


	  Schwefelarsen 5, 34, 39, 73, 369, 384,
    390, 392, 401, 404, 437 (s. Arsensulfid).


	  — gelbes 7, 23, 33 (s. Arsensulfid, gelbes).


	  — rotes 6, 53, 69, 86 (s. Arsensulfid, rotes).


	  Schwefelblei 34, 38, 42, 59, 100, 345,
    384, 389, 410, 435, 575, 630, 631, 634.


	  Schwefelblumen 390.


	  Schwefelcalcium 114.


	  Schwefel der Philosophen 42.


	  Schwefeleisen 592.


	  Schwefel, gelber 39, 40, 79, 392.


	  — gelöster 90.


	  Schwefelkies 7, 8, 20, 36, 42, 375, 377,
    390, 405, 418, 441, 448 (s. Markasit u. Pyrit).


	  Schwefelkupfer 42, 82.


	  Schwefel, lebendiger 82.


	  Schwefelleber 8, 487.


	  Schwefelmilch 88, 487.


	  Schwefelnatrium 42.


	  Schwefel, roter 383, 392.


	  Schwefelsäure 115, 367, 401, 446, 487, 488.


	  Schwefel, schwarzer 39, 69.


	  Schwefelsilber 34, 474, 543.


	  Schwefel, unverbrennlicher 59, 362.


	  Schwefelwasserstoff 84.


	  Schwefel, weißer 28, 33, 39, 40, 79, 392,
    393.


	  Schweflige Säure 84.


	  Schweineblut 23, 70.


	  Schweiß 437.


	  Schweißen 619.


	  Schwertlilie 475.


	  Scilla 325.


	  Sebennion 20.


	  Seele 142, 144, 149, 154, 157, 225,
    232, 239, 243, 250, 254, 316, 317, 319, 321, 376, 459, 667,
    671.


	  Seelenwanderung 124, 199.


	  Sefidrûy 409, 417, 420, 596.


	  Seide 115, 116, 380.


	  Seidelbastsame 16.


	  Seidenzeug 115.


	  Seife 24, 70, 86, 88, 114, 117, 369,
    390, 418, 470, 485, 662, 670.


	  Seifenkraut 20.


	  Seifenlauge 411.


	  Seifenstein 459.


	  Seifenwurzel 9, 20, 23, 24.


	  Seisarat 369.


	  Selene 95, 137, 155, 188, 204.


	  Selenit 5, 33, 53, 113, 390.


	  semen psillii 481.


	  Sempervivum 14, 232.


	  Sepia 33, 117.


	  Sepsis der Isis 105, 341.


	  Septizonium 171, 207, 250, 514.


	  Serapeion 75, 78, 96, 191, 268, 346.


	  Serifa 617.


	  Servus fugitivus 41, 83, 409.


	  sethala 620.


	  Sethianer 178, 576.


	  Sibiltu 220.


	  Sibylle 220.


	  sidabras 530.


	  Sieben 115.


	  Siebener-Tage 171.


	  Siebengottheit 163, 167.


	  Sieben Metalle 102.


	  Siebentägige Fristen 171.


	  Siebenzahl 123, 167, 182, 187, 242, 374,
    421, 428, 430, 433, 516, 669.


	  Siegelerde, lemnische 93.


	  Siegelsteine 203.


	  Siën 453, 454, 457, 459.


	  sifr 386, 388, 399, 403, 410.


	  Sigle 26.


	  Signatstern 641.


	  Silber 4, 5, 7, 8, 11, 13, 32,
    34, 38, 40, 56, 58, 65, 69,
    77–84, 88–91, 94, 95, 99, 101, 105, 110,
    111, 114, 116, 136, 137, 142, 170, 189, 211–221, 242, 250, 256,
    262, 264, 267, 268, 273–277, 286–291, 298, 299, 304, 305, 309,
    312–314, 318, 320–326, 329–332, 342–351, 366–368, 373, 375–380, 384–391,
    395, 399, 402–405, 408, 410–423, 434–443, 453, 456,
    458, 460, 461, 468, 470–475, 485, 489, 493, 497, 500,
    502, 506, 507, 512, 519–525, 527, 529, 532–537, 546, 558, 577,
    587, 589, 598, 612, 613, 634, 680.


	  Silber, ägyptisches 90.


	  Silberblei 45.


	  Silberblick 43, 393, 470.


	  Silbergärung 80.


	  Silber, gelbes 33.


	  Silberhefe 103.


	  Silberkies 36, 86.


	  Silber-Mensch 81.


	  Silbernitrat 115, 487.


	  Silberschaum 33.


	  Silberschrift 7, 44, 471.


	  Silbertinte 465.


	  silubr 530.


	  Sîm 442.


	  Simâb 677.


	  Sîm-i-Suchtah 420.


	  Sin 259.


	  Sindura 436.


	  Sinnbilder der Gestirne 163, 165.


	  Sinopis 8, 10, 28, 475, 524.


	  sipri zakur 170.


	  sirebro 530.


	  Sirene 137, 244.


	  Siricum 468.


	  Sîrîkôn 390.


	  sîsa 577, 588.


	  Skarabäus 54, 178, 200, 322.


	  Skorpiuros 20.


	  Smaragd 16, 31, 58, 73, 102, 211, 214,
    217, 272, 278, 331, 377, 387, 388, 399, 414, 415, 441, 443, 471,
    518.


	  — falscher 524.


	  Smerrud 387.


	  smid 628.


	  smîdr 628.


	  smitha 628.


	  Soda 8, 17, 20–24, 107, 271, 377,
    434, 435.


	  Sodalauge 13.


	  Sohn Gottes 232.


	  Solidus 665.


	  Sol invictus 248.


	  Soma 38, 39, 83, 135, 140, 160.


	  Sonne 10, 26, 57, 78, 81, 82, 87,
    95, 128, 137, 146, 154, 162–166, 170–178, 184–187, 194, 200, 203–206, 211–214,
    217, 222, 230, 232, 242, 243, 248, 249, 253–256,
    259, 307, 312, 322, 346–349, 371, 374–378, 395, 405, 430, 431,
    440–442, 451–453, 516, 519, 521, 525, 666, 667, 674,
    676.


	  Sonne als König 184.


	  Sonnenkäfer 54, 211, 267.


	  Sonnenkind 305.


	  Sonnenstein 19, 441.


	  Sonnentempel 520.


	  Sonnenuhr 186.


	  Sonnenvogel 246.


	  Sonnenwasser 326.


	  Sonntag 184, 185.


	  Sophien-Kirche 566.


	  Sory 8, 36, 90, 93.


	  Sothis 228.


	  Spannkraft 147.


	  Speautre 596, 600.


	  Speichel 476.


	  Spelter 596, 599.


	  Sperma 47, 53, 99, 317, 319, 343,
    345, 362, 369 (s. Samen).


	  Sphäre 137, 174, 175, 188, 199, 200,
    232, 242–245, 250, 255, 338, 345, 352, 371, 372, 421, 499,
    515.


	  Sphären-Dämonen 195.


	  Sphärenharmonie s. Harmonie der Sphären.


	  Sphärenmusik s. Harmonie der Sphären.


	  Sphâtika 443.


	  Spiauter 418, 596, 599, 600.


	  Spiegel 90, 91, 556, 562, 563, 590.


	  Spießglanz 34, 35, 36, 369, 417 (s. Antimonsulfid).


	  Spießglas 38.


	  spilendzi 561.


	  Spina 475.


	  Spiritus 148, 321.


	  Spodós 86, 93, 592, 594.


	  Spottkruzifix 185, 576.


	  Sprechen, rechtes 198.


	  Spreu 264, 266.


	  staen 582.


	  stagnum 582.


	  Stahl 45, 137, 220, 310, 379, 386,
    388, 399, 404, 409, 413, 423, 440, 441, 475, 611–617,
    620, 623–628.


	  Stahl, chinesischer 213, 422.


	  — damascierter 112.


	  — indischer 112.


	  Stahlspiegel 399.


	  stannum 582, 584, 587.


	  Stärke 470.


	  Stater 292.


	  — ptolemäischer 2.


	  Steckmuschel 673.


	  Stein, etesischer 86, 105, 107.


	  — der Franken 415.


	  — der kein Stein ist 44, 45, 62, 110, 178, 326,
    345.


	  — — Philosophen s. Stein der Weisen.


	  — — Weisen 53, 65, 77, 91, 105, 110,
    295, 298, 308, 314, 320, 341, 345, 362, 365, 368, 419, 427,
    445, 458, 489, 493, 494, 507, 510, 512, 673, 680.


	  — phrygischer 23, 33, 92.


	  — des Quecksilbers 83.


	  — schwarzer 70.


	  Steinbock 219, 285, 286.


	  Steinkohle 413.


	  Steinsalz 116, 479 (s. Salz).


	  Steinzeit 519, 520, 535, 538, 539, 544,
    546, 556.


	  Stellvertretung 166, 667.


	  Stem 631.


	  Sten 582.


	  Steresis 158, 302.


	  Sterne 146, 154, 162, 215, 317, 321,
    332, 430.


	  Sterndämon 321.


	  Stern der Erde 390.


	  — — Weisen 641.


	  Stern des Antimoniums 641.


	  Sterndeutung 497.


	  Sterndienst 174, 181, 185, 186, 202, 252,
    254.


	  Sterngeister 138, 241, 255, 310.


	  Sterngötter 137, 141, 152, 189, 210, 215,
    321.


	  Sternschnuppe 321.


	  Stibeos 638, 639.


	  Stibi 377, 393, 631–636.


	  Stibium 640.


	  Stier 177, 214, 223.


	  Stilbon 137, 188, 194, 351.


	  Stimmi 32, 35, 40, 42, 43, 47, 68,
    69, 73, 100, 102, 108, 116,
    201, 217, 341, 384, 393, 587, 631,
    632–636, 641, 642, 646.


	  — anglicum 641.


	  — italisches 44.


	  — koptisches 62.


	  — der Philosophen 42.


	  Stoa, jüngere 195.


	  Stoff und Form 153, 159.


	  — — Kraft 116.


	  Stoïker 203, 219, 315–317, 319, 320, 341.


	  Strahlblume 643.


	  Strahlen der Sterne 215.


	  Strahlenkrone 249.


	  Streupulver 39, 44 (s. Xerion).


	  Struthion 20.


	  Stuck 273.


	  Stufenjahr 220.


	  Stufenturm 189, 250, 668.


	  Stupa 434.


	  Stypteria 28, 659.


	  Sublimat 14, 42, 44, 59, 112, 117,
    369, 375, 393, 412, 420, 423,
    437, 447, 459, 487, 604, 640.


	  Sublimation 40–50, 52, 57, 75, 98, 289,
    305, 344, 369, 391, 401, 409, 412, 436, 439, 447, 602.


	  Sublimieren 37, 82, 394, 487.


	  Sucinum 537.


	  Sufr 399, 410, 412, 527.


	  Su-Marchaschi 388.


	  Surb 420.


	  Surma 439, 440, 631.


	  Süßholz 116.


	  suta 437.


	  Syenit 551.


	  Symbolik 236.


	  Sympathie 38, 151, 159, 183, 197, 202,
    208, 210, 254, 313, 325, 329.


	  — und Antipathie 134, 146, 343.


	  Synagogé 483.


	  Synkretismus 53, 189.


	  Synthese, chemische 657.


	  Syrisches Glas 378.



	  Tabarzad-Zucker 392.


	  Tabaschir 15, 441.


	  Tabasi(s) 14, 16.


	  Tabula smaragdina 663.


	  tacht 574.


	  Tag des Herrn 185.


	  Tah-Shih 444.


	  Tai-kih 452.


	  Tal 412.


	  Taliqûn 378, 412, 414, 420, 678.


	  Talisman 91, 404, 422, 457.


	  Talk 5, 33, 53, 108, 109, 113, 357,
    365, 368, 377, 384, 387, 390, 392, 405, 415, 438, 441, 459.


	  Tamarinde 380.


	  tamassos 543.


	  Tâmba 442.


	  tambâja 574.


	  Tâmran 442.


	  Tan 459, 590.


	  Tang 312.


	  Tang-Dynastie 459.


	  Tanger 389.


	  Tanmâtra 432.


	  Tannenharz 476.


	  tannur 369, 401, 614, 617.


	  Tan-sha 459.


	  Tao 452, 454, 456, 457, 459.


	  taqtîr 409.


	  târa-mâkshîka 448.


	  Tarichéia s. Tarichie.


	  Tarichie 59, 99, 106, 108, 301, 302,
    305, 327, 341, 645.


	  Tartaros 111, 112, 117, 219.


	  Tartarum 112, 666.


	  Tartarus 485.


	  tasʾîd 409.


	  Tatanagam 436.


	  Tatarisches Salz 385.


	  Taube 178, 214.


	  Taubenkot 7.


	  Tau des Herrn 323.


	  Technik 261.


	  Technites 5, 19, 25, 36, 269, 273,
    278, 280, 281, 326.


	  techset 611.


	  Teer 479.


	  tehset 611.


	  teht 574.


	  Telchinen 609, 617, 618.


	  temes 617.


	  Tempelberg 169.


	  Tempel der sieben Pforten 91.


	  — — — Planeten 216.


	  — des Knuph 305.


	  Tempelindustrie 268, 274.


	  Tempelküche 55.


	  Tempelturm 165, 168.


	  Tempel-Werkstätten 275, 276, 278, 279, 281.


	  Temperament 372, 373.


	  tenor 147.


	  Teou-Schih 559.


	  terebentinum 480.


	  Terpentin 480.


	  Terpentinharz 18.


	  Terpentinöl 467.


	  terra de Michna 481.


	  — sigillata 93.


	  Tetraeder 127, 135, 136, 372.


	  Tetrasomie 35, 38, 47, 62, 78, 81, 97,
    324, 326, 336, 343, 344.


	  Thenaker 70.


	  Theologie 154.


	  Therapeuten 156.


	  Therebinthe 34, 59.


	  Thermospodien 85, 97.


	  thesed 551.


	  Theurgie 208, 254, 281.


	  Thiniten 261, 520, 540, 551, 631.


	  thisd 551.


	  Tiára 348.


	  Tierischer Magnetismus 511.


	  Tierkreis 163, 165, 183, 186, 206, 209,
    210, 343, 351, 374, 451, 676.


	  Tierkreisbild 334, 499, 516.


	  Tierzahn 466.


	  Tilâ 420.


	  tin 590.


	  tind 600.


	  tindr 600.


	  Tinkal 70, 378, 389.


	  Tinkâr 70, 359, 378, 389, 392, 414.


	  Tinktur 31, 105, 278, 320, 491, 492,
    508, 676.


	  Tinte 55, 74, 79, 416, 423, 475.


	  — der Schreiber 302.


	  Tîr 374, 676.


	  Titanos 33.


	  Tochter der Perser 42, 44.


	  Todsünde 199, 242.


	  Tolma 219.


	  Tombacco 574.


	  Tombak 442.


	  Ton 84, 136, 142, 372.


	  Tonart 106.


	  Ton der Philosophen 401, 677.


	  Töne 373.


	  Tonerde 13, 17, 20, 23, 85.


	  — kimolische 20.


	  Tonstöpsel 85.


	  Tonus 156, 317.


	  Tonwaren 43, 273, 477.


	  Topas 14, 211, 377, 441.


	  Tore 250, 251.


	  — der 7 Himmel 216, 223.


	  Totenbeigaben 2, 26.


	  Toten-Erwecken 67.


	  Traganth 399.


	  Traganthgummi 7, 14, 22, 43.


	  tran 580.


	  Träne des Isis 325.


	  Transmutation 64, 67, 80, 97, 103.


	  Trapu 442, 588.


	  Traube 20.


	  Traumdeuterei 193.


	  Trester 20.


	  Treue Brüder 369.


	  Tribikos 49, 85, 344.


	  Trichitis 481.


	  Trinkbares Gold 503.


	  Triplosis 5, 13, 330.


	  trishna 431.


	  Trismegistos 226.


	  Trockenheit 123, 127, 130, 136, 147, 316.


	  Tropfmetall 221.


	  Tropfzink 591.


	  Tscheng 600.


	  Tschou-Dynastie 559.


	  Tu 636.


	  Tuchia 491.


	  Tuciu 574.


	  tudsch 412.


	  Tumbac 574.


	  Tuntzy 574.


	  turba 483.


	  Türhüter der Sphären 243.


	  Türkis 211, 262, 272, 376, 388, 413,
    441, 539, 548.


	  Turkesa 388.


	  Tusche 45.


	  Tuschie 594.


	  Tutanag 599.


	  Tutanega 413, 596.


	  Tutenage 436, 596.


	  Tutia 71, 76, 111, 117, 365, 384,
    390, 395, 401, 409, 413, 436,
    481, 485, 491, 570, 574, 593, 594, 665,
    675.


	  — femina 369.


	  Tutia marina 369.


	  Tûtijâ 401, 405, 409, 410, 412, 415,
    419, 420 (s. Tutia).


	  — der Weisen 411.


	  Tutta-Nagam 436.


	  Tuttha 436, 441, 446.


	  Tuttham 436.


	  Tyche 219.



	  Udal 394.


	  Ulme 469.


	  umae 548.


	  umajo 548.


	  Umfärbung 37, 39, 344, 360.


	  Umwandlung 37, 79, 87, 94, 97, 99, 122,
    136, 141, 142.


	  Unbegrenztes 134, 135.


	  Unser Blei 35, 47, 48, 62, 78, 79, 100,
    101, 302, 634.


	  — Bleiweiß 83.


	  — Essig 35.


	  — Gold 79, 321.


	  — Kalk 82, 83.


	  — Kupfer 47, 78, 83.


	  Unsere Magnesia 87.


	  Unser Silber 62.


	  — Tau 101.


	  Unsterblichkeit 124, 178, 180, 238, 324, 335,
    494.


	  Unsterblichkeits-Trank 201, 230, 239, 446, 453, 455,
    456, 458, 459, 519.


	  Urfeuer 148.


	  Urin der Jungfrau 99.


	  Urmaterie 79, 121, 134, 135, 140, 147,
    155, 158, 223, 296, 302, 303, 318, 320, 341, 371, 394, 400, 402,
    412, 432.


	  Ur-Pneuma 197.


	  Urstoff 35, 121, 122, 129, 132, 139,
    160, 222, 314, 315.


	  urudu 541, 546, 548, 553.


	  Uruki 170.


	  urreïda 548.


	  Urwasser 122, 178.


	  Uschnan 401.


	  Uschschak 357.


	  Usem 530.


	  Usia 138, 139, 147, 148, 156.


	  — der Seele 149.


	  Usrub 379, 386, 388, 402, 404, 413.


	  Usrundsch 386, 388, 405.


	  utâl 663.


	  Utârid 255, 676.



	  Vâc 432.


	  Vaisêshika 433.


	  Valentinianer 51, 226, 239.


	  Vanga 440, 442.


	  Vangam 442.


	  Vartaloha 439, 442.


	  vas aquae bullientis 492.


	  Vasasiddha 437.


	  Vater der Metalle 416.


	  Vaterunser 115.


	  Veilchen 373, 469.


	  Vel-Ijam 594.


	  Veneda 476.


	  Venerandus felix 234.


	  Venetum 273, 469.


	  Ven-Kalam 594.


	  Venus 128, 137, 163–167, 170, 171, 181,
    184, 187, 188, 205, 206, 214, 217, 255, 256, 259, 285, 286, 287,
    321, 347, 431, 441, 442, 451, 452, 506, 519.


	  — barbata 200, 667.


	  Verbascum 232.


	  Verbena 325.


	  Verbrennung 381.


	  Verdichtung 121, 122, 132, 136.


	  Verdünnung 121, 122, 132, 136.


	  Verfüttern der Perlen 13, 114, 391, 467, 503.


	  Vergißmeinnicht 325.


	  Vergoldung 3, 8, 34, 43, 266, 274, 465,
    470, 472–475, 602.


	  Verklärte 198.


	  Vermählung 47, 129, 136, 318, 322, 342,
    419.


	  — der Naturen 80.


	  Vermeil 469, 473, 485.


	  vermiculum 473.


	  Vermilio 485.


	  Vernitio 476.


	  vernix 116, 473, 481.


	  verre 537.


	  Versilberung 3, 34, 470, 475.


	  Verwandtschaft 36, 42.


	  Verzinnung 586, 590, 629.


	  vesica 476.


	  vetro 537.


	  Vier Geister 368.


	  Vierzahl 246.


	  Viole 214.


	  Virga aurea 225.


	  Viride hispanicum 474, 475.


	  — salsum 475.


	  Vision 76, 77, 80, 82.


	  Vitreolum 491.


	  Vitriol 6, 7, 9, 21, 42, 47, 70,
    79, 90–93, 114, 353, 369, 373,
    377, 378, 384–395, 401, 403, 413–416, 469,
    484, 487, 491, 599, 659, 665.


	  — gebrannter 9.


	  — grüner 437.


	  — römischer 114, 116, 488.


	  — weißer 600.


	  vitriolum 42, 469.


	  Vitriolum romanum 116.


	  vitrum 481, 537, 549.


	  — graecum 476.


	  Vogel 84.


	  Vogelgreif 265.


	  Vokale 203, 244, 672.


	  Vorbedeutung 207.


	  Vorbeizung 15.


	  Vorsokratiker 186.



	  Wachs 14, 15, 17, 49, 85, 97, 271,
    469, 476.


	  Wachsbehandlung 49.


	  Wachsen und Reifen 142.


	  Wage 550.


	  Wagen der Planeten 137.


	  Wahrer Name 174, 175, 177, 182, 198, 240.


	  Waid 11, 16, 17, 21, 23, 24, 410,
    473, 537.


	  Wal 113.


	  Walnuß 22.


	  Wanderschmiede 610, 624.


	  Wärme 121, 122, 127, 129, 130, 132,
    136, 140, 142, 147, 316.


	  Wars 44, 399.


	  Wasser 99, 121, 122, 125–130, 132, 135,
    136, 140–142, 147, 153, 154, 156, 160, 173, 175, 222, 223, 245,
    259, 316–319, 344, 365, 371–373, 376, 381, 413, 422, 431–433,
    443, 451, 452, 460, 461, 488, 491, 669, 671.


	  Wasserbad 40, 43, 394, 401, 418, 492.


	  Wasser des Abyssos 59.


	  — — ewigen Lebens 489.


	  — — Herrn 221.


	  — — Lebens 180, 223, 246, 259, 304, 322,
    326, 335, 552.


	  Wasser, filtriertes 86, 88.


	  Wassergold 263.


	  Wasser, göttliches 8, 34, 39, 40, 42, 47,
    48, 52, 67, 68, 84, 94,
    97, 99, 101, 103, 105, 113, 114.


	  — göttlichstes 39.


	  Wassermann 219, 285, 286.


	  Wasser, neues 179, 181.


	  Wasserrad 269.


	  Wasser, schwefliges 8, 39.


	  — schwefligstes 39.


	  — skythisches 33, 83.


	  — süßes 86.


	  Weibliche, das 344.


	  Weibliches 80, 99.


	  Weiberwerk 77, 341.


	  Weihrauch 202, 300, 399.


	  Weihwasser 304.


	  Wein 75, 143, 315, 422, 426, 428,
    491.


	  Weingeist 471, 480, 482, 640 (s. Alkohol).


	  Weinstein 9, 22, 33, 97, 112, 292,
    475, 476, 480, 485.


	  Wein, toter 143.


	  Weisheit, göttliche 157.


	  Weißblech 629.


	  Weiß der Ifrangis 387.


	  Weißen 36, 47, 76, 77, 78, 90 (s. Weißung).


	  — und Gilben 61, 64, 108.


	  Weißer Hermes 408.


	  — Vitriol 600.


	  — Vogel 387.


	  Weißes Haus 267.


	  — Kupfer 571.


	  — und Rotes 78.


	  Weißgold 4, 264, 531.


	  Weißkupfer 291, 292.


	  Weißmessing 572, 597.


	  Weißmetall 378.


	  Weißsieden 292.


	  Weißung 6, 13, 34, 36, 47, 52, 65,
    79, 87, 94, 105, 302, 307 (s. Weißen).


	  Weizen 140, 324, 491.


	  Weltachse 137, 250.


	  Welt als Organismus 151.


	  Weltenbecher 425.


	  Weltenei 54, 125, 126, 178, 200, 246,
    317, 323, 326, 431.


	  Weltfeuer 123, 148.


	  Weltgeist 226, 303.


	  Weltordnung 317.


	  Weltregenten 202.


	  Weltseele 123, 126, 141, 148, 157, 197,
    254, 317, 371, 374.


	  Weltvernunft 148.


	  Werg 115.


	  Wetterläuten 569.


	  Wetzstein 415.


	  Widderhorn 644.


	  Wiederbelebung 52, 86, 222, 223, 245, 287,
    300, 304, 321–323, 326, 327, 335, 344, 361, 367, 447,
    509.


	  Wiedergeburt 124, 249, 338.


	  Wind 122, 125, 173, 176, 222, 431.


	  Winkel 127.


	  Wirkliches 139.


	  Wirkungen der Sterne 210.


	  Wismut 599, 642.


	  Wissenschaft der Wage 419.


	  Woche 171, 519, 669.


	  — ägyptische 182.


	  Wolf 214.


	  — der Metalle 641.


	  Wolfram 625.


	  Wolfsmilch 11, 21.


	  Wolke 344.


	  — des Arsens 83.


	  Wolle 19, 22, 44, 312.


	  Wollmagnet 387, 415.


	  Worte 244, 672.


	  Wortwitz 185.


	  Wucherblume 643.


	  Wünschelrute 225.


	  Würfel 372.


	  Wurzeln aller Dinge 130.


	  Wüstengold 570.



	  Xerion 39, 40, 43, 45, 60, 65, 68,
    69, 79, 80, 82, 87, 94, 101,
    103, 108, 111, 113, 297, 320, 326, 346,
    359, 673.



	  Yaçada 595.


	  Yang 451, 452, 461.


	  Yantra 448.


	  ya-siao 385.


	  yasada 595.


	  yasoda 441.


	  yavanestha 588.


	  Yin 451, 452, 460, 461.


	  ystaen 582.


	  Yu 457.


	  Yü 456, 458.


	  Yu-Schih 571.



	  Zabar 553.


	  Zabargad 387.


	  zâdsch 378, 384, 392.


	  zafar 553.


	  zafr 553.


	  Zafrân 405.


	  Zahl 7: 195.


	  — 40: 306.


	  Zahlen 1–9: 371.


	  Zahlenlehre 127, 153.


	  Zahlenmystik 123, 128, 187, 244.


	  Zahlenwerte 672.


	  Zahlzeichen 672.


	  Zambac 478.


	  zandschafr 398.


	  zandschâr 405.


	  zar 526, 678.


	  zaranya 526, 678.


	  zarik 526.


	  Zarnak 359.


	  Zarnia 93.


	  Zarnich 369, 375, 401, 403, 404, 410,
    419, 678.


	  Zarnik 384.


	  Zarnika 93, 678.


	  Zauber 179, 555, 556.


	  Zauberbuch 156, 211, 309.


	  Zauberei 182, 195, 279, 349, 424, 432,
    438, 481, 499, 500, 664, 672, 673.


	  Zauberer 225, 240, 458, 498, 499.


	  Zauberformeln 26, 91.


	  Zauberhandlungen 104, 115.


	  Zaubermittel 313.


	  Zauberpapyrus 115.


	  Zauberquadrate 372, 675.


	  Zauberräder 160.


	  Zaubersalbe 26.


	  Zauberspiegel 339, 340, 423.


	  Zaubertafel 334.


	  Zauberworte 239, 245.


	  Zâwûk 677.


	  Zeichen 10.


	  — des Mondes 26.


	  — der Sonne 26.


	  — — Sterne 674.


	  Zein 590.


	  Zeiten, richtige 205.


	  Zelto 525.


	  Zentralfeuer 128.


	  Zeitmaß 115.


	  Zeus 46, 95, 129, 137, 155, 200,
    204, 217, 232, 240, 322, 349,
    350, 351, 352, 371, 374, 375, 376, 405,
    408.


	  zîbaq 409, 423, 677.


	  Ziege 224.


	  Ziegel, glasierte 170, 668.


	  Ziegelöl 480, 485.


	  Ziegenblut 23, 93.


	  Ziffern, indische 675.


	  Zijûg 677.


	  zijuka 41, 677.


	  zikkarat 164.


	  Zikkurat 168, 169, 668.


	  Zimmerholz 128.


	  Zimtholz 211.


	  zin 590.


	  zincho 600.


	  zinco 600.


	  Zincken 597.


	  zindschafar 411.


	  Zindschâr 386, 388, 411.


	  Zink 5, 7, 142, 290, 404, 415, 418,
    420, 436–439, 441, 442, 448, 456, 458, 548, 570, 591.


	  Zinkasche 594.


	  Zinkblume 594, 598, 599.


	  zinke 600.


	  Zinkerz 457.


	  zinko 600.


	  Zinkoxyd 71, 93, 111, 117, 390, 485,
    600.


	  Zinn 3–7, 12, 13, 32, 34–38, 43–45, 56,
    59, 61, 69, 78, 79, 81,
    83, 86, 88, 91, 92, 95, 112, 131,
    142, 143, 148, 160, 170, 189, 213, 216–221, 250, 255, 264, 280,
    287, 290, 291, 303, 317–322, 326, 343, 344, 347, 349, 351, 352,
    367, 368, 373, 375, 377–379, 386, 388, 391–395, 402–405, 408, 409–415,
    417, 420, 423, 435, 437, 439–443, 456, 458, 460, 467–475,
    488, 497, 506, 507, 519, 520, 529, 549–561, 571, 577, 596–598,
    613, 630, 639, 642, 681.


	  Zinnamalgam 465.


	  Zinnfolie 466, 468, 581.


	  zinnisat 164.


	  Zinnober 8, 10, 11, 18, 22, 28, 32–36,
    39–43, 59, 69, 73, 77–80, 83, 87–92, 97, 112, 270, 271, 274, 277,
    283, 309, 326, 327, 342, 345, 362, 375, 376, 384–390, 392,
    398, 405, 407, 410, 411, 414, 416, 423, 436–441, 444–447, 457–460,
    466–469, 473, 475, 484–487, 597–602, 605, 634.


	  Zinnober der Philosophen 79, 81, 94.


	  Zinnoxyd 170, 384.


	  Zinnschmuck 578, 591.


	  Zinnschrei 43.


	  zint 600.


	  Zirnich 384, 387.


	  Ziwag 395.


	  Ziwaka 677.


	  Zodiakus 205, 210, 669.


	  zoloto 525.


	  Zuchal 255, 676.


	  Zucker 350, 380, 470.


	  Zuckersyrup 410.


	  zudschâdsch 369, 378.


	  Zuhrâ 676.


	  Zündsatz 74.


	  Zundschufr 386, 388, 405, 414.


	  Zwiebel 24, 395, 415.


	  Zwitter 80, 83, 99, 164, 316, 345,
    392, 508, 676.


	  Zwölfzahl 187.




Druck der Universitätsdruckerei H. Stürtz A. G.,
Würzburg.






[1] „Beiträge zur Geschichte der Chemie“ (Braunschweig 1869)
1, 17.







[2] GOETHES „Werke“ (Weimarer Ausgabe) Bd. 15, 80;
Vers 6415 ff.







[3] Stuttgart 1868; 7, 404







[4] „L’astrologie grecque“ (Paris 1899) 51, 578, 207, 548,
579, 573.







[5] „De natura rerum“, lib. 1, Vers 641.







[6] Vgl. BODENSTEDT, „Aus dem Nachlasse des MIRZA
SCHAFFY“ (Berlin 1877) 71; der Gedanke entstammt einem persischen
oder arabischen Dichter, doch habe ich mir leider vor Jahren weder
seinen Namen angemerkt, noch den des Übersetzers.







[7] Frei übersetzt in Anlehnung an DEUSSEN,
„Geschichte der Philosophie“ (Leipzig 1908); 1 (3), 5.







[8] PAULY-WISSOWA, „Real-Enzyklopädie des klassischen
Altertums“ (Stuttgart 1894 ff.) 6, 807.







[9] Berlin 1898; 1, Vorr. 3, 9.







[10] Auf mancherlei Feinheiten der Orthographie mußte jedoch,
derzeitiger typographischer Schwierigkeiten halber, verzichtet werden.







[11] Wie ein Briefwechsel mit Herrn Geh.-Rat Prof. Dr.
H. DIELS feststellte, gibt es von diesem Werke Exemplare im
Pariser Original-Einbande, bei denen die Titelblätter von Bd. 1 und 2
verwechselt sind!







[12] Beitr. I, 97 ff.







[13] Coll. I, 28 ff.; Arch. 266 ff.







[14] Coll. I, 21; ebd. 5, 19 ff., 54, 73, 200 f.







[15] S. dessen Beschreibung Or. 80 ff.







[16] „Papyrus Graecus Holmiensis“ ed. LAGERCRANTZ
(Upsala 1913); auf diese Ausgabe beziehen sich im folgenden die
Seitenzahlen ohne besondere Bezeichnung.







[17] 54 ff., 89; vgl. 45 ff.







[18] 50, 137 ff.







[19] 53; vgl. Coll. I, 4, 200; Or. 87; Intr. 4.







[20] 94.







[21] 119; für eine Herabsetzung bis ins 4. Jahrhundert
spräche aber nach WESSELY der Gebrauch von νόμισμα nach der
diokletianisch-constantinischen Münzordnung, neben Münzen wie στατὴρ
Πτολεμαικός, ptolemäischer Statér („Chrysographie“, in den „Wiener
Studien“ 1890; 12, 263).







[22] 77.







[23] 96, 121 ff.







[24] 96 ff.; die Bemerkung ἄλλως findet sich auch häufig in
den gleichzeitigen Zauberpapyri (DIETERICH „Abraxas“, Leipzig
1891, 189, 193).







[25] 99.







[26] 94.







[27] 130 ff., 136, 141.







[28] S. LIPPMANN, „Chemisches und Alchemisches aus
ARISTOTELES“ (A. Nat. 2, 268), sowie LIPPMANN,
„Abhandlungen und Vorträge zur Geschichte der Naturwissenschaften“
(Leipzig 1913) 2, 64.







[29] Die Perlen-Rezepte erinnern in vielen Einzelheiten
an die aus viel späterer Zeit unter dem Namen des sog. Arabers
SALMANAS überlieferten (99); s. unten.







[30] 90 ff.; von den Purpur-Rezepten haben die beiden Papyri
nur drei gemeinsam (103).







[31] Arch. 268, 272, 270; κρᾶσις und κρᾶμα gebraucht im
nämlichen Sinne u. a. schon ARISTOTELES.







[32] Berlin 1872.







[33] Bei HERODOT (lib. 1, cap. 50) heißt sie
Weißgold, χρυσὸς λευκός.







[34] Coll. I, 62, 82, 251; Or. 88 ff., 214 ff.







[35] Arch. 268; Coll. I, 62 ff.







[36] Arch. 268, 284, 298.







[37] ebd. 280; 272.







[38] Arch. 270.







[39] ebd. 284, 290.







[40] Coll. I, 30, 32, 46.







[41] Arch. 272.







[42] Die Trefflichkeit und Zweckmäßigkeit der
Kupfer-Arsen-Legierung rühmt noch NEWTON gelegentlich der
Anfertigung seiner Spiegelteleskope! (GERLAND, „Geschichte der
Physik“, München 1913, 638.)







[43] Arch. 298.







[44] Arch. 272.







[45] ebd. 276, 296.







[46] ebd. 296.







[47] ebd. 270, 284.







[48] ebd. 268, 272.







[49] ebd. 270, 274.







[50] ebd. 296. PHIMENES ist vielleicht identisch
mit PAMMENES (Or. 46); ein PAMMENES wurde nach des
Tacitus „Annalen“ (lib. 16, cap. 14) wegen Betreibens verbotener
„chaldäischer“ Zauberkünste aus Rom ausgewiesen.







[51] ebd. 270, 290.







[52] Arch. 271.







[53] PW. 1, 1338.







[54] S. LIPPMANN, „Abh.“ 2, 117, 135.







[55] Arch. 274.







[56] Arch. 282; Coll. I, 37.







[57] Arch. 290.







[58] ebd. 282.







[59] ebd. 286.







[60] ebd. 278; Or. 88 ff., 214 ff.







[61] Arch. 280, 284, 296.







[62] Arch. 280.







[63] ebd. 286, 284.







[64] ebd. 284.







[65] ebd. 280, 282, 294.







[66] ebd. 294.







[67] ebd. 294.







[68] ebd. 294.







[69] ebd. 286, 280.







[70] ebd. 268.







[71] ebd. 286, 292.







[72] ebd. 294.







[73] ebd. 286.







[74] ebd. 288.







[75] ebd. 274, 298, 300.







[76] ebd. 274; Or. 92.







[77] Coll. I, 14, 15, 47.







[78] Arch. 300.







[79] Arch. 300; Coll. I, 47.







[80] Arch. 288.







[81] ebd. 274, 279.







[82] ebd. 288, 297, 292.







[83] ebd. 288, 294, 282.







[84] ebd. 292.







[85] ebd. 282.







[86] ebd. 286.







[87] ebd. 292.







[88] ebd. 284, 290.







[89] Arch. 288, 290.







[90] ebd. 290.







[91] ebd. 302.







[92] ebd. 302, 304.







[93] ebd. 306.







[94] ebd. 302, 304.







[95] ebd. 304.







[96] ebd. 302.







[97] ebd. 302, 304.







[98] ebd. 302, 303.







[99] ebd. 302, 303.







[100] ebd. 302.







[101] ebd. 302, 304.







[102] ebd. 302, 304.







[103] ebd. 302.







[104] ebd. 302.







[105] Vgl. Coll. I, 28, 30, 45.







[106] Coll. I, 41, 49, 34; keinesfalls kann Aphronitron =
Salpeter sein, was BERTHELOT als möglich annimmt.







[107] Arch. 302, 304.







[108] Coll. I, 21.







[109] Beitr. 97 ff.







[110] Coll. I, 27.







[111] Arch. 300.







[112] Coll. I, 25, 47; näheres über diesen Gegenstand s.
weiter unten.







[113] „Deutsche Litteraturzeitung“, Bd. 34, S. 901. (1913)







[114] 50.







[115] Diese sind desto entschuldbarer, als der Verfasser
nicht in seiner Muttersprache schreibt, wodurch in einem Falle wie dem
vorliegenden die Schwierigkeit ganz außerordentlich erhöht wird!







[116] 29.







[117] 16.







[118] Vgl. LIPPMANN, „Chemische Papyri des 3.
Jahrhundertes“, „Chemiker-Zeitung 1913, 933.







[119] 147.







[120] Vielleicht ist auch zu lesen: Essig und Alaun der
Färber; 148.







[121] 3.







[122] Die ganz mißverständliche Übersetzung dieser Stelle
auf S. 156 hat betreffs der Amaurosis bereits DIELS
berichtigt (a. a. O. 905). Es kann aber auch Anthrax nicht „Kohle der
Kupferschmiede“ sein, die man in Essig „einweichen“ soll, und von der
weiterhin nicht mehr die Rede wäre; vielmehr bedeutet Anthrax hier
Glanzkupfer (ein gutes, reines, glänzendes Kupfer), so wie das Wort
an anderer Stelle (29) den metallisch glänzenden Indigo bezeichnet,
und so wie man die reine glänzende Steinkohle Anthracit benennt. Die
Anweisung, das Quecksilber in κένωμα μήκωνος einzugießen („Ausleerung
von Mohnsaft“ sagt LAGERCRANTZ) geht wohl auf eine
Vorreinigung hinaus; ob hierbei der oft erheblich gerbsäurehaltige Saft
der Mohnblätter, Mohnöl, oder ein anderes, durch Decknamen verstecktes
Präparat in Frage kommt, bleibe dahingestellt. — Die Anwendung des
Harnes von Säuglingen, kleinen Kindern und Schwangeren, der Milch von
Wöchnerinnen, namentlich „der Frau, die einen Knaben geboren hat“,
u. dgl. schreiben schon altägyptische medizinische Papyri nicht selten
vor, z. B. der „Papyrus Ebers“, der um 1500 v. Chr. abgefaßt ist.







[123] 5.







[124] 4, 151; 3.







[125] 4, 5.







[126] Die Übersetzung „Korkkoralle“ (151) ist mir nicht
verständlich; DIOSKURIDES spricht in der angezogenen Stelle
(lib. 5, cap. 126) vom Salzschaume, den das Meer an Felsen absetzt, und
der die Natur und Kraft des Salzes hat.







[127] Nicht mit „Alaun und Glanzerde“ (152); eine Erde wäre
auch in Wasser nicht löslich.







[128] 5, 154.







[129] 5, 155.







[130] 10, 17.







[131] 6.







[132] Das λεπροῦνται = „aussätzig machen“ (6, 160) ist nur
bildlich zu nehmen, und von der Möglichkeit, durch abgestandene
Hundemilch wirklichen Aussatz hervorzurufen (100), kann natürlich nicht
die Rede sein.







[133] 6.







[134] 5.







[135] Anscheinend nicht sowohl „unverdorbenen“ (162), als
„unmündigen“; doch können vielleicht auch abergläubische Vorstellungen
mit im Spiele sein, die wirklich die Unverdorbenheit betreffen (ähnlich
wie in analogen Fällen die Jungfräulichkeit).







[136] 7; wenig wahrscheinlich ist es dem Wesen des Vorganges
nach, daß unter „Quecksilber“, so wie zuweilen in späterer Zeit nach
BERTHELOT, auch hier schon Quecksilberchlorid (Sublimat) zu
verstehen sei (LÖW, „Orientalistische Litteratur-Zeitung“
1913, S. 405).







[137] 8.







[138] 9; der Saft der Wolfsmilch heißt bei THEOPHRAST
(„Historia plantarum“ lib. 9, cap. 8, 2) auch „Mekonion“.







[139] 19; die nicht recht klare Übersetzung (193) läßt hier
mit Unrecht an einen Aberglauben denken.







[140] 19.







[141] PLINIUS (lib. 36, cap. 30) führt das
allmähliche Rotwerden als eine Eigenschaft des von ihm Pyrit genannten,
zum Mahlen von Korn dienenden „Mühlsteines“ an, vermutlich eines
scharfkörnigen, lockeren und porösen, etwas eisenhaltigen Minerales.
Vielleicht ist der hier gemeinte „Pyrit“ die achatähnliche, gebänderte,
zuweilen knochenartig poröse Varietät des Feuersteins.







[142] 7.







[143] 8, 13.







[144] 193.







[145] 165 ff.







[146] Ferner (irrtümlicherweise) auch Alabastron in
Oberägypten, den Fundort des „Alabasters“ und des Marienglases, die
beide nichts weiter als besondere Modifikationen des Gipses sind.







[147] Siehe Ausführliches über Wesen und Geschichte des
Tabaschirs (indisch und persisch twâk-schîrâ = Rindenmilch) und über
seine Beziehungen zum Rohrzucker bei LIPPMANN, „Geschichte des
Zuckers“, Leipzig 1890, S. 76 ff.







[148] 12; nicht den „regenbogenfarbigen“ (177).







[149] 7, 16.







[150] nicht „warmem Kalk“ (164).







[151] 10, 13.







[152] 13.







[153] 180.







[154] 16.







[155] 13; man erinnere sich hierbei der Rolle des Kuhkotes,
Hundekotes usf. in der Färberei und Gerberei.







[156] 13, 16.







[157] 12.







[158] 177.







[159] 13, 19.







[160] nicht „Wickel“ (179).







[161] 110.







[162] 10; über diesen κόκκοςs. DIOSKURIDES (lib. 5,
cap. 170); er ist nicht identisch mit Kermes (ebenda, cap. 48).







[163] 9, 14, 15, 19.







[164] 14.







[165] 16; nicht „bläulich“ (186).







[166] 16, 18, 19.







[167] 10.







[168] 9.







[169] 11, 174.







[170] 20.







[171] 8, 12.







[172] 9; „rauchähnlich“ = unklar, trüb, also minderwertig, so
wie wir von „Rauchquarz“, „Rauchtopas“ u. dgl. sprechen.







[173] 7, 22.







[174] 20.







[175] 9, 169.







[176] 12, 14, 19.







[177] 14, 23, 182.







[178] 22.







[179] 20; μέλαν bedeutet oft nicht wörtlich „schwarz“, sondern
nur dunkel, z. B. ἰνδικὸν μέλαν = Indigo, Dunkelblau.







[180] ὑγράν nicht „flüssig“ (165), sondern gelöst, so wie ὕδωρ
oft nicht „Wasser“ sondern Lösung oder Schmelze.







[181] 8, 11; 20, 22.







[182] nicht „Erweichen“ (177).







[183] 12.







[184] 19.







[185] 11.







[186] 22.







[187] 20; ὑγρά bedeutet nicht „flüssiges Harz“ (165), sondern
geschmolzenes, das man aber unmöglich „im Mund halten“ kann (196);
vielleicht bezeichnet στόμα ein Gefäß (etwa wie unser „Kopf“ = Tasse),
oder es sollte nicht von στόμα (Stoma) die Rede sein, sondern von
(στάμνον (Stamnon = Gefäß)?








[188] 9, 169.







[189] 9.







[190] 12, 14.







[191] 11, 12, 22; „Lehm“ kann nicht wohl gemeint sein.







[192] 11.







[193] 12.







[194] 22.







[195] 8, 12, 14, 19, 23.







[196] daß man „den Topf mit Talg überziehen soll“ (177), ist
sichtlich eine irrtümliche Auffassung.







[197] 19, 23.







[198] 14.







[199] 8.







[200] nicht „Dampf“ (165).







[201] 8, 17.







[202] 14.







[203] 20.







[204] 11.







[205] nicht „Terpentinbalsam“ (175).







[206] nicht „als Dampf“ (176).







[207] 9.







[208] 17.







[209] nicht „Carneols“ (163).







[210] nicht „damit das Blut nicht gerinnt“ (163); Essig zu
„Blut“ gefügt, würde es ja gerade gerinnen machen.







[211] Also druckfest gedichtet, nicht nur „verschlossen“
(163).







[212] 163.







[213] 7.







[214] 14.







[215] 164.







[216] 7.







[217] 28.







[218] STEPHANIDES hält Krimnos für ἄγχουσα Λαοδικηνή,
Anchusa aus Laodike in Kleinasien, mit der sie eine Stelle der
alchemistischen Schriften in BERTHELOTS Ausgabe gleichzusetzen
gestattet (M. G. M. 13, 39).







[219] 18.







[220] 14, 20.







[221] 18.







[222] nicht „einer Trächtigen“ (184), die ja keine Milch hat.







[223] 15.







[224] 15, 18.







[225] 18; nicht „so entsteht gefärbter Hyacinth“ (191).







[226] 14, 15.







[227] Nach mir vor Jahren erteilter Auskunft von Geh.-R. Prof.
Dr. R. PISCHEL.







[228] 15, 18; nach PLINIUS (lib. 16, cap. 11) wird
auch der scharfe Holzessig „Kedrion“ benannt.







[229] 15.







[230] 15.







[231] 18.







[232] 180.







[233] 16, 17.







[234] 17.







[235] 15.







[236] 16.







[237] nicht „rauhe“ (220).







[238] 24, 26, 39.







[239] 24, 26, 39.







[240] 24, 201.







[241] 24.







[242] 34.







[243] 25, 28, 40.







[244] 36, 39.







[245] 31, 40.







[246] 22; die Übersetzung (197) ist unklar.







[247] Vielleicht aus dem nach PLINIUS (lib. 13, cap.
21) sehr berühmten Papyrus des Sebennytischen Gaues.







[248] 38.







[249] 31.







[250] 26, 27, 36, 40; „phrygischer Stein“ s.
DIOSKURIDES lib. 5, cap. 140; PLINIUS lib. 36, cap.
36.







[251] 28, 37, 38; nicht „rauhem“ Misy (226).







[252] 39.







[253] 26, 206.







[254] 27.







[255] 24.







[256] 24.







[257] 37, 225.







[258] 38.







[259] Die Übersetzung (227) ist nicht verständlich.







[260] 40.







[261] Nicht „Verschießen“ (231).







[262] 26; nicht „Eisenschlacke“.







[263] 26, 205.







[264] 205.







[265] 35, 220.







[266] 34.







[267] 29, 34.







[268] nicht „zerkauen“ (220).







[269] 34.







[270] nicht „zerkauen“ (220).







[271] Der Zusatz „in der Hand“ (220) ist nicht wörtlich zu
nehmen.







[272] 34; Krapp heißt bei DIOSKURIDES ῥίζα (Riza,
Wurzel), und im Neugriechischen ῥιζάρι (Rizari) oder (vermöge einer
nicht seltenen sprachlichen Umwandlung) ἀλίζαρι (Alízari), woher wieder
der Ausdruck Alizarin stammt (214). — Vielleicht ist aber das al auch
der arabische Artikel?







[273] 38, 227.







[274] 38; κνῆκος ist nicht Safran, sondern Safflor, Carthamus
(wie 25, 202).







[275] ὑγρά ist hier nicht „feucht“ (220), was ja auch dem
Inhalte des Nachsatzes widerspräche.







[276] Nicht „Salzigkeit“ (220).







[277] 34; s. oben.







[278] 22; 24, 25, 28.







[279] 36, 226.







[280] 38, 227.







[281] 24, 25, 202.







[282] 25, 37; Stoffnamen auf i sind häufig, z. B. ἄλφι, κίκκι,
κόμμι, πέπερι, σίλι, σίναπι, στίμμι (203).







[283] 24, 25.







[284] 224; auch nach THEOPHRAST sind „königliche
Nüsse“ = Walnüsse („Natur der Gewächse“, Üb. SPRENGEL; Altona
1822, 2, 83, 124).







[285] 37.







[286] 198; BERTHELOT war die von LAGERCRANTZ
ermittelte Natur des Komari nicht bekannt; nach LÖW (a. a. O.)
bleibt übrigens dessen Erklärung des vieldeutigen Wortes noch durchaus
fraglich.







[287] 25, 204.







[288] 23; als Kapnos bezeichnen PLINIUS (lib. 25,
cap. 96) und DIOSKURIDES (lib. 4, cap. 108) verschiedene Arten
Fumaria.







[289] 22.







[290] 38; nicht „Lösen in Wasser“, und nicht „mit Milch“
(228).







[291] 28.







[292] 37, 36, 39, 40.







[293] 28, 208; vielleicht geschah das „Avivieren“ durch einen
Extrakt (ἄνθος = Blüte) von Kermes oder Krimnos.







[294] 26, 27.







[295] Nicht „Schlacke“ (207).







[296] Wohl kaum Kornkäfer (207)?; vielleicht ein Deckname.







[297] Blut- oder Rot-Eisenstein, vielleicht Zinnober (208).







[298] Keinesfalls unsere Hyazinthe.







[299] 26, 27, 36; 207, 208.







[300] Nicht „Ballen“ (206).







[301] 26.







[302] 28.







[303] 34.







[304] 40.







[305] Nicht „in Wasser eines Schmiedes“ (217).







[306] 33, 217.







[307] 32, 33, 35, 216.







[308] 40.







[309] 32; Deckname?







[310] 25.







[311] Battistleinen 202?







[312] 25.







[313] 35.







[314] Nicht „Rötel“ (223), der auch in Essig unlöslich ist.







[315] 35.







[316] 36; Deckname?







[317] 31.







[318] 34, 219.







[319] 24.







[320] Deckname?







[321] 40.







[322] 31.







[323] 38, 228.







[324] 35, 36.







[325] 34.







[326] χρυσῖτις des DIOSKURIDES (218).







[327] 33, 36, 37.







[328] 29, 30, 212.







[329] 35.







[330] 35; nicht „mit gesäuerter Seife“ (218).







[331] 35.







[332] 24.







[333] 107, 143.







[334] 12, 25.







[335] 36.







[336] 28.







[337] 143.







[338] 26, 27.







[339] 133 ff., 143.







[340] 142 ff.; s. die Anweisung „ἀπόκρυφον πρᾶγμα“ (halte den
Kunstgriff geheim) gelegentlich der Purpur-Kaltfärberei (28).







[341] 105, 110; s. über ihn weiter unten.







[342] 32, 37.







[343] 106; s. über ihn weiter unten.







[344] 115.







[345] DIELS, a. a. O., 906; seiner zwischen
neupythagoräischer Philosophie und Medizin geteilten Interessen, und
der Ausweisung wegen Zauberei-Verdachtes durch Kaiser AUGUSTUS
gedenkt auch WELLMANN (PW. 1, 2084).







[346] 3.







[347] 62, 64, 65 ff.







[348] 232.







[349] 42, 54.







[350] 232.







[351] 54.







[352] a. a. O., 902.







[353] A. Rel. 13, 633.







[354] LÖW, a. a. O.







[355] „Bibliotheca botanica“ (Zürich 1771) 1, 182.







[356] Vgl. Coll. II, 186 ff., 194.







[357] Vgl. Coll. II, 180–182.







[358] Beitr. 134, 341 ff.







[359] Beitr. 88. — Völlig übereinstimmend sagt
ZELLER in der „Philosophie der Griechen“ (Leipzig 1889), 2
(1), 816: „Wenn uns die Lehre eines alten Philosophen zu Fragen Anlaß
gibt, auf die wir bei ihm keine Antwort finden, so ist doch immer das
Erste, was untersucht werden muß, ob er selbst diese Fragen sich schon
vorgelegt hat?“







[360] Beitr. 103 ff., 133, 136, 341, 432, 470, 493, 507.







[361] Berlin, 1783, 42 ff.







[362] Beitr. 108 ff.; Or. 145 ff.







[363] SALMASIUS, „Liber de pallio“ (Paris 1622), 141
ff.







[364] PLINIUS, lib. 30, cap. 2.







[365] „De architectura“ lib. 9, cap. 2 u. 3.







[366] lib. 24, cap. 102; lib. 30, cap. 2.







[367] Die Stellen, an denen sich allein PLINIUS auf
DEMOKRITOS beruft, nehmen im Index der SILLIGschen
Ausgabe eine ganze Spalte ein (Gotha 1857; 7, 290).







[368] lib. 30, cap. 2.







[369] „De re rustica“ lib. 7, cap. 6; lib. 11, cap. 3.







[370] „Attische Nächte“ lib. 10, cap. 12.







[371] Or. 99, 159; BOUCHÉ-LECLERCQ, „l’Astrologie
grecque“ (Paris 1899), 519; s. weiter unten.







[372] „Satyricon“ cap. 88.







[373] „Briefe“, Nr. 90; nach POSEIDONIOS.







[374] DIELS „Fragmente der Vorsokratiker“ (Berlin
1912), 2, 130 ff.







[375] „Vitae philosophorum“ lib. 9, cap. 7.







[376] Or. 77, 155.







[377] Ein Exemplar dieses äußerst seltenen Werkes erhielt
ich aus der Göttinger Universitäts-Bibliothek; daß diese es besitzt,
erwähnt KOPP. Ein teilweiser Nachdruck erschien 1717 in
Nürnberg.







[378] „Beitr.“ 137–143.







[379] Daß BERTHELOT dieses erst aufgefunden habe
(Or. 150), ist ein Irrtum, denn schon SALMASIUS kannte und
veröffentlichte es, wie BERTHELOT an anderer Stelle selbst
anführt (Or. 357).







[380] Coll. II, 43.







[381] Coll. III, 4 ff.







[382] Beitr. 493.







[383] Text: Coll. II, 41 ff.







[384] Beitr. 108 ff.; Coll. II, 43.







[385] Coll. II, 47.







[386] ebd. II, 53.








[387] ebd. II, 242.







[388] ebd. II, 70 ff.; Intr. 70.







[389] Coll. II, 45.







[390] ebd. II, 43, 44.







[391] ebd. II, 52.







[392] Or. 229; Coll. III, 167.







[393] Coll. II, 11; III, 11.







[394] ebd. II, 49.







[395] ebd. II, 8.







[396] Arsen ist, wie Asbest, Amethyst, Smaragd, .... ein
ursprünglich orientalisches Wort; bei der Entnahme wurden solche
Ausdrücke meist volksetymologisch umgedeutet, und zwar sehr oft ganz
falsch (SCHMIDT, „Kulturhistor. Beiträge z. Kunde des griech.
u. röm. Altertums“; Leipzig 1906; 1, 10; 2, 73). Die orientalische
Herkunft des Wortes Amethyst bestreitet jedoch DIELS
(„Zeitschrift f. vergleichende Sprachforschung“ 1916; 47, 203).







[397] Coll. II, 50.







[398] ebd. II, 51.







[399] BECKMANN, „Beiträge z. Geschichte d.
Erfindungen“ (Leipzig 1792; 3, 214); LOBECK, „Aglaophamos“
(Königsberg 1829, 1312).







[400] Coll. I, 264; Or. 242.







[401] Coll. II, 41 ff., 54.







[402] Coll. II, 55 u. öfter.







[403] ebd. I, 264; Or. 242.







[404] ebd. II, 239, 241; III, 45.







[405] ebd. II, 264; III, 253.







[406] ebd. II, 52, 55.







[407] ebd. II, 47 ff.







[408] ebd. II, 51 u. sehr oft.







[409] ebd. II, 47; der Satz „corpora non agunt, nisi fluida“
(oder soluta) geht auf ARISTOTELES zurück.







[410] ebd. II, 47 ff.







[411] ebd. II, 43, 44.







[412] ebd. II, 45.







[413] ebd. III, 49.







[414] ebd. II, 54.







[415] ebd. II, 9, 11, 12.







[416] ebd. II, 51, 50, 48.







[417] ebd. II, 51; 17.







[418] Diese Ausdrücke gebrauchen schon PLATON und
ARISTOTELES.







[419] Coll. II, 46; 5, 6, 7, 15.







[420] ebd. II, 277.







[421] ebd. II, 150.







[422] ebd. II, 49.







[423] ebd. II, 50, 55.







[424] ebd. II, 55.







[425] ebd. II, 55.







[426] ebd. II, 53 u. sehr oft.







[427] ebd. II, 48, 52.







[428] Coll. II, 425, 453.







[429] ebd. II, 426 ff.







[430] ebd. II, 168; III, 167.







[431] ebd. II, 91, 94, 99.







[432] ebd. II, 154, 178.







[433] ebd. II, 154, 159.







[434] ebd. II, 397, 410.







[435] ebd. II, 153.







[436] ebd. II, 261.







[437] ebd. II, 254.







[438] Coll. II, 148, 149.







[439] ebd. II, 157.







[440] ebd. II, 254.







[441] ebd. II, 399.







[442] ebd. II, 150, 151.







[443] ebd. II, 199.







[444] ebd. II, 192 ff.







[445] ebd. II, 123.







[446] ebd. II, 150, 151, 123.







[447] ebd. II, 150, 151.







[448] ebd. II, 148, 149, 150, 151.







[449] ebd. II, 150.







[450] ebd. II, 258, 259, 260.







[451] Coll. II, 254.







[452] ebd. II, 260.







[453] ebd. II, 259.







[454] ebd. II, 277.







[455] ebd. II, 146, 147, 165.







[456] ebd. II, 99.







[457] ebd. II, 123.







[458] ebd. II, 146, 147, 165.







[459] ebd. II, 165 ff.







[460] ebd. II, 275.







[461] Breslau 1884; 2, 516.







[462] Or. 27, 107.







[463] Mâ. I, Vorr. 7.







[464] Mâ. I, Vorr. 17; I, 181.







[465] Diese Schrift ist aber in Wahrheit dem AVICENNA
untergeschoben!







[466] Mâ. I, Vorr. 44.







[467] ebd. Vorr. 22.







[468] ebd. Vorr. 45.







[469] Mâ. I, 38.







[470] ebd. I, 19 ff.







[471] ebd. I, 83.







[472] ebd. I, 69, 74.







[473] Daher der „servus fugitivus“ (flüchtiger Knecht) der
späteren Alchemisten.







[474] Wegen seiner Giftigkeit?







[475] Mâ. I, 83, 84.







[476] ebd. I, 85; PIBÊCHIOS lebte aber erst im 4.
Jahrhundert.







[477] Mâ. I, 31, 77, 28.







[478] ebd. I, 28.







[479] ebd. I, 60, 62.







[480] S. die Vorschrift Coll. II, 37.







[481] Mâ. I, 85, 86.







[482] Vgl. Coll. II, 37.







[483] Mâ. I, 47, 48, 63, 68.







[484] ebd. I, 73.







[485] ebd. I, 62.







[486] ebd. I, 87 ff.







[487] ebd. I, 19, 77 u. sehr oft.







[488] ebd. I, 53, 63.







[489] ebd. I, 60.







[490] ebd. I, 65.







[491] ebd. I, 41; diese Beinamen gebraucht u. a. schon
PLINIUS.







[492] ebd. I, 75, 123.







[493] ebd. I, 89.







[494] Mâ. I, 47.







[495] Intr. 32.







[496] Mâ. I, 39, 52, 61.







[497] ebd. I, 28, 70.







[498] ebd. I, 66.







[499] ebd. I, 43, 60.







[500] ebd. I, 63.







[501] ebd. I, 76, 80; 46.







[502] ebd. I, 39.







[503] ebd. I, 72.







[504] Mâ. I, 49, 61; vgl. Coll. III, 280, 401.







[505] Mâ. I, 81.







[506] ebd. I, 29.







[507] ebd. I, 41; vgl. Coll. II, 38; daselbst Verwechslung des
rötlichen asiatischen Braunsteines mit rotem Zinnober und mit Hämatit,
der das „indische Eisen“ gibt.







[508] Mâ. I, 204 ff., 216.







[509] ebd. I, 55.







[510] ebd. I, 42.







[511] ebd. I, 270, 267.







[512] Mâ. I, 283.







[513] ebd. I, 274, 83, 288.







[514] ebd. I, 270, 273.







[515] ebd. I, 269.







[516] ebd. I, 290.







[517] ebd. I, 281.







[518] ebd. I, 287, 281.







[519] ebd. I, 275, 276; dieses Verfahren empfiehlt schon zu
Beginn unserer Zeitrechnung VITRUV.







[520] ebd. I, 275 ff.







[521] ebd. I, 275.







[522] ebd. I, 278.







[523] ebd. I, 85, 278.







[524] ebd. I, 138, 204.







[525] ebd. I, 65.







[526] ebd. I, 77, 62.







[527] ebd. I, 77.







[528] ebd. I, 80.







[529] ebd. I, 53, 63.







[530] ebd. I, 44.







[531] ebd. I, 68.







[532] Mâ. I, 88, 77.







[533] ebd. I, 205, 208.







[534] ebd. I, 313 ff.







[535] ebd. I, 319.







[536] ebd. I, 314.







[537] ebd. I, 320.







[538] ebd. I, 315.







[539] Intr. 86.







[540] Mâ. I, 320.







[541] Mâ. I, 275; Vorr. 5.







[542] ebd. 316 ff.







[543] Beitr. 506; Or. 155.







[544] Arch. 296; Intr. 24, 66.







[545] TACITUS, „Annalen“ lib. 16, cap. 14;
AELIAN, „Tiergeschichten“ lib. 16, cap. 42.







[546] Beitr. 506; Or. 167.







[547] Beitr. 402; REITZENSTEIN, „Poimandres“ (Leipzig
1904) 183, 187.







[548] Vgl. „Gespräche des MARKOS“, Mâ. III, 124 ff.







[549] Mâ. III, 28 ff.







[550] Or. 56, 171.







[551] Mâ. III, 89.







[552] Coll. II, 146, 170.







[553] ebd. II, 92.







[554] ebd. II, 93, 94.







[555] ebd. II, 192, 197.







[556] ebd. II, 96.







[557] ebd. II, 148, 149; Mâ. I, 242.







[558] ebd. II, 172; III, 172.







[559] Coll. II, 157.







[560] ebd. II, 99, 103.







[561] Mâ. I, 281.







[562] Coll. II, 170.







[563] ebd. II, 199.







[564] ebd. II, 103, 171.







[565] Mâ. III, 92 ff., 109; III, 97, 91.







[566] Coll. II, 99, 103 (nach OLYMPIODOROS).







[567] Coll. II, 149.







[568] ebd. II, 169, 273.







[569] ebd. II, 93, 94; 273.







[570] ebd. II, 404; III, 389.







[571] Mâ. II, 260.







[572] Coll. II, 146.







[573] ebd. II, 224 ff.







[574] ebd. II, 226, 237.







[575] Coll. II, 201.







[576] ebd. II, 224.







[577] Coll. II, 224, 236; Intr. 142 ff.







[578] ebd. I, 139, 161. βίκος (βῖκος) ist ein aus
dem Semitischen entlehntes Wort, das bei HERODOT,
XENOPHON, und seit dem 4. Jahrhundert auch bei Dichtern
vorkommt (ROBERT, PW. 3, 470; REIL, „Beiträge zur
Kenntnis des Gewerbes im hellenistischen Ägypten“, Leipzig 1913, 43);
ἄμβιξ (ἄμβυξ) ist bei DIOSKURIDES ein Deckel oder ein als
solcher dienendes Gefäß, bei ATHENAEUS (um 225 n. Chr.) eine
Flasche oder ein Kolben, bei den späteren Chemikern bald dieser, bald
jener Teil ihrer Apparate, namentlich der zur Destillation benützten
(KOPP, „Beitr.“ 231 ff.).







[579] Coll. II, 224, 225, 226; III, 218.







[580] ebd. II, 224, 234; III, 218.







[581] ebd. II, 225, 226, 237; neuere Abbildungen in den Werken
von HOEFER (1866), KOPP (1869) und BERTHELOT
(1885 ff.).







[582] ebd. II, 224, 234.







[583] Intr. 142 ff., 148.







[584] lib. 35, cap. 31.







[585] Coll. I, 144; Intr. 142 ff.







[586] Intr. 147.







[587] Intr. 142 ff.; Coll. I, 145, 170, 171.







[588] Vgl. LIPPMANN, „Zur Geschichte des
Wasserbades“, „Abh.“ 2, 185.







[589] Intr. 271.








[590] Beitr. 411; Coll. II, 315, 316; III, 302;
RIESS, PW. 1, 1338.







[591] Or. 131; Mâ. III, 28 ff.







[592] HOFFMANN, bei LADENBURG II, 528.







[593] Or. 173.







[594] Beitr. 411; Or. 173.







[595] Beitr. 415.







[596] Coll. II, 316.







[597] ebd. I, 257; II, 316 ff.; Intr. 169.







[598] Coll. II, 316 ff.







[599] ebd. II, 319.







[600] Intr. 128, 131 ff., 155.







[601] Beitr. 417; Or. 173.







[602] Coll. II, 292 ff.







[603] Coll. II, 289 ff.; III, 243, 279; Mâ. II, 355;
RIESS, PW. 1, 1351.







[604] Beitr. 418.







[605] Coll. II, 296.







[606] ebd. II, 291.







[607] ebd. II, 298, 299, 294.







[608] ebd. II, 296, 298.







[609] ebd. II, 292, 293.







[610] ebd. II, 299; BERTHELOT, der die äthiopische
Erde für ägyptische erklärt (ebd. III, 286), hat das hier Wesentliche
nicht richtig verstanden (s. unten).







[611] ebd. II, 292, 293.







[612] ebd. II, 296; Vorr. 30.







[613] ebd. II, 296.







[614] ebd. II, 297, 296, 298.







[615] ebd. II, 293.







[616] Beitr. 417, 449.







[617] Coll. II, 293, 294 ff., 299.







[618] ebd. II, 292, 293.







[619] Mâ. I, 26; STEPHANIDES, „A. Nat.“ 3, 183.







[620] So im „Fihrist“, Mâ. III, 27 ff.; Näheres s. weiter
unten.







[621] ED. MEYER, „Geschichte des Altertums“
(Stuttgart 1909), I (2), 185, 204, 226.







[622] BRUGSCH, „Religion und Mythologie der alten
Ägypter“ (Leipzig 1891), 111, 168; 101.







[623] BRUGSCH, ebd. 508.







[624] BRUGSCH, „Rel. u. Myth.“, 85; „Ägyptologie“
(Leipzig 1897), 413, 414.







[625] OTTO, „Priester und Tempel im hellenistischen
Ägypten“ (Leipzig 1905), 2, 120.







[626] ED. MEYER, a. a. O., 158.







[627] BRUGSCH, „Rel. u. Myth.“ 112, 146, 169, 298,
505.







[628] ED. MEYER, a. a. O. 85, 93, 98.







[629] BRUGSCH, „Rel. u. Myth.“, 446 ff.







[630] A. WIEDEMANN, „Altägyptische Sagen und Märchen“
(Leipzig 1906), 11, 15; 120.







[631] BRUGSCH, a. a. O., 446 ff., 450.







[632] ERMAN, „Die ägyptische Religion“ (Berlin 1909),
252.







[633] Beitr. 368; Or. 39 ff.







[634] OTTO, a. a. O. 2, 218 ff.







[635] Beitr. 94, 371 ff.







[636] Beitr. 367; HOEFER I, 252 ff.; Coll. II,
230; nach einer bei EUSEBIUS (264 bis 338) erhaltenen Notiz
des SANCHUNIATHON (?) war HERMES bereits „Sekretär
des Gottes KRONOS“ (CORY, „Ancient Fragments“, ed.
HODGES, London 1876, 11)!







[637] Beitr. 368; Coll. II, 424; Mâ. I, 327.







[638] Mâ. I, 239.







[639] Intr. 16.







[640] Mâ. I, 328.







[641] Beitr. 385.







[642] ebd. 375 ff.







[643] ebd. 377.







[644] Or. 135.







[645] Beitr. 282.







[646] SCHMIEDER, „Geschichte der Alchemie“ (Halle
1832), 30 ff.







[647] ebd. 31; nach CELSUS (lib. 5, cap. 18) heißt
das Pflaster „smaragdinum“, „weil es so schön grün ist“, und auch der
spätgriechische Arzt PAULOS AIGINETA (7. Jahrhundert n. Chr.)
versteht unter „Kitrinon“ einfach ein zitronengelbes Heilmittel (lib.
8, cap. 18; Üb. BERENDES, Leiden 1914, 810).







[648] Coll. II, 99, 218; Mâ. I, 327.







[649] Coll. II, 281.







[650] Coll. II, 101.







[651] ebd. II, 188; III, 190.







[652] ebd. III, 389.







[653] ebd. II, 99.







[654] Intr. 291; Mâ. III, 80; Or. 134.







[655] Mâ. III, 99, 111, 114.







[656] Mâ. III, 87.







[657] Coll. II, 85, 89, 188; III, 190.







[658] ebd. II, 61, 62.







[659] ebd. II, 408.







[660] Mâ. I, 328.







[661] ebd. III, 124 ff.







[662] Coll. II, 420.







[663] Dies führt noch eine der echten Schriften ALBERT
DES GROSSEN, gegen 1200, als Zitat aus der sog. „Alchemie“ des
HERMES an (Beitr. 383).







[664] Mâ. I, 328.







[665] Coll. II, 101.







[666] ebd. II, 229 ff.







[667] Mâ. III, 90.







[668] ebd. I, 239.







[669] ebd. I, 232, 213.







[670] Coll. II, 80.







[671] CORY, a. a. O., 111.







[672] HOFFMANN, bei LADENBURG 2, 529; Or.
136; Intr. 10.







[673] ROHDE, „Psyche“ (Tübingen 1903), 254 ff., 242.







[674] ROHDE, a. a. O., 244.







[675] OTTO 2, 320, 326.







[676] Intr. 16.







[677] Coll. II, 80.







[678] Mâ. I, 212.







[679] DIODOR, lib. 1, cap. 96; s. auch ED.
MEYER, „Alt.“ 1, 11.







[680] Coll. II, 268 ff.; III, 243, 257.







[681] ebd. II, 269.







[682] ebd. II, 269, 206.







[683] ebd. II, 268, 269, 271.







[684] ebd. II, 269, 271.







[685] Coll. II, 80; III, 27.







[686] ebd. II, 18 ff.







[687] ebd. II, 93, 94.







[688] ebd. II, 21; III, 22.







[689] ebd. II, 18, 151.







[690] ebd. II, 150.







[691] ebd. II, 19.







[692] Beitr. 388, 506 ff.; Coll. II, 367; Or. 136.







[693] ed. FRIEDLIEB (Leipzig 1852), 14.







[694] S. das „νόει με“ im Vers 141, = „nun rate“
(buchstäblich: „erkenne mich“), worin aber, dem Geiste der Zeit
entsprechend, vielleicht auch eine Anspielung auf den Namen
NOAH steckt.







[695] Vgl. ZOSIMOS, Coll. II, 17; Mâ. I, 265 ff.,
242.







[696] Beitr. 511.







[697] ebd. 514 ff.







[698] Beitr. 388; Coll. II, 28.







[699] Beitr. 391.







[700] Coll. III, 31.







[701] ERMAN, „Ägypt. Rel.“ 172.







[702] HOFFMANN, 516; bei LUCIUS, „Die
Anfänge des Heiligenkults“ (Tübingen 1904, 264), heißt der Ort
Menuthis; nach ASMUS (A. Med. 7, 38) und ROEDER
(PW. 9, 2120) war dies ein Dorf nächst Kanopos, bei Abukir, woselbst
ISIS besonders auch in ihrer Eigenschaft als Heilgöttin
verehrt wurde.







[703] Coll. II, 29; Beitr. 94.







[704] Prophétes und Archiereús waren die hellenistischen Titel
des zweiten und ersten Beamten der Tempel (OTTO, a. a. O., 1,
38 ff., 80 ff.).







[705] Beitr. 391, 520 ff.







[706] Beitr. 524, 526; Coll. II, 28.







[707] Coll. II, 30 ff.; Beitr. 388 ff.







[708] Coll. II, 28; III, 31.







[709] Beitr. 389.







[710] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 266.







[711] PLINIUS, lib. 36, cap. 25.







[712] So im „Fihrist“; HOFFMANN 521; Or. 78,
131, 167; Mâ. III, 28 ff.







[713] Beitr. 77, 361; Coll. II, 183; II, 169, 172, 182; II,
84; Intr. 294.







[714] Den eingeklammerten Satz gibt, nach einem Pariser
Manuskripte, SALMASIUS an („Exercitationes Plinianae“, Paris
1629 und Utrecht 1689; 1098).







[715] HOFFMANN 529, 521.







[716] Or. 167.







[717] ERMAN, „Ägypt. Rel.“, 11, 34.







[718] ebd. 24.







[719] HERODOT, lib. 7, cap. 61.







[720] Nach DIOGENES LAËRTIUS und SUIDAS soll
sogar „Ostanes“ = „Magier“ gewesen sein (Beitr. 407), was erklären
würde, daß die Litteratur mehrere Ostanes aus verschiedenen Zeitaltern
kennt.







[721] HOFFMANN, 524.







[722] PLINIUS, lib. 30, cap. 2; ohne Anspielung auf
Alchemie!







[723] Beitr. 407; Or. 52, 163 ff.; Mâ. III, 28.







[724] Beitr. 124, 350, 361; Or. 163 ff.







[725] Beitr. 129, 407; Or. 164; Coll. II, 58, 61.







[726] lib. 5, cap. 16; HOFFMANN, 523.







[727] Beitr. 130.







[728] HOFFMANN 528; Coll. II, 128.







[729] Coll. II, 261 ff.; III, 250.







[730] ebd. II, 292, 293, 262.







[731] ebd. II, 397.







[732] ebd. II, 262; Or. 166.







[733] Mâ. I, 327, 318 ff.







[734] ebd. III, 130.







[735] Intr. 216; Mâ. III, 116 ff.







[736] Beitr. 433; Or. 168, 191, 159.







[737] Coll. II 416, 417.







[738] Intr. 68.







[739] Mâ. I, 239.







[740] ebd. I, 259.







[741] Coll. II, 287.







[742] ebd. II, 286, 288, 289; III, 277.







[743] ebd. II, 285; III, 275.







[744] Coll. II, 301; III, 288: „Der Schöpfer verleiht Erfolg
und langes Leben.“







[745] Mâ. III, 27.







[746] lib. 30, cap. 2.







[747] APULEIUS, „Apologie“, cap. 90; BLAU,
„Das altjüdische Zauberwesen“ (Budapest 1898), 31.







[748] Beitr. 396 ff.







[749] Coll. II, 304.







[750] ebd. II, 315; III, 293; II, 305, 313.







[751] ebd. II, 304, 307.







[752] ebd. II, 307.







[753] ebd. II, 301, 309.







[754] ebd. II, 305.







[755] ebd. II, 301, 311.







[756] ebd. II, 38, 39; über Kalaïs oder Kallaïs s. weiter
unten.







[757] ebd. II, 303.







[758] ebd. II, 307, 311.







[759] ebd. II, 304.







[760] Coll. II, 302, 303.







[761] ebd. II, 301, 313.







[762] ebd. II, 301.







[763] ebd. II, 182, 183.







[764] RIESS, PW. 1, 1388.







[765] Coll. II, 263 ff.; III, 243.







[766] ebd. II, 264.







[767] ebd. II, 263; III, 252.







[768] ebd. II, 266.







[769] ebd. II, 265; III, 254.







[770] ebd. II, 264, 262.







[771] Or. 36, 130.







[772] DIELS (Zitat verloren gegangen).







[773] Coll. II, 266; III, 254, 255.







[774] ebd. II, 424.







[775] ebd. III, 406.







[776] „Altägypt. Sagen und Märchen“ (Leipzig 1906), 113.







[777] Beitr. 392, 350. — STEPHANIDES liest statt
τυθία θυία = Mörser, und denkt an einen Mörser im Tempel-Laboratorium,
dessen Leiter JOHANNES war! (A. Nat. 3, 180, 185).







[778] Beitr., 3. Stück, 60; Mâ. II, 301.







[779] Beitr. 394.








[780] „Dogmengeschichte“ (Tübingen 1905), 332.







[781] ed. GAUTIER (Paris 1894), 94.







[782] ebd. 157, 187, 222.







[783] HENNECKE, „Neutestamentliche Apokryphen“
(Leipzig 1904), 340, 424.







[784] „Legenda aurea“, ed. GRAESSE (Breslau 1890),
90, 57 ff.







[785] PERDRIZET, A. Rel. 14, 55; 8, 305 ff.







[786] Üb. SCHLECHTA (Wien 1852), 175.







[787] Arch. 222 ff.







[788] ebd. 228.







[789] ebd. 225.







[790] ebd. 229.







[791] ebd. 231; Wiener Akad. Denkschr. 42 (2), 53.







[792] Coll. III, 265.







[793] Arch. 226.







[794] ebd. 226.







[795] ebd. 225; bei PLINIUS (lib. 37, cap 33 u.
56) ist Kallais ein blaßgrüner, dem Smaragd ähnlicher Edelstein des
fernsten Indiens; MARTIAL dagegen (lib. 4, 39; lib. 14, 95)
spricht von Gold aus Kallais, und versteht hierunter die hispanische
Provinz Galizien oder Spanien überhaupt.







[796] Arch. 231.







[797] Intr. 312.







[798] Arch. 227.







[799] ebd. 223.







[800] Or. 84; Intr. 9 ff., 17 ff.







[801] Coll. I, 7, 19.







[802] Intr. 86.







[803] Coll I, 13.







[804] ebd. I, 12.







[805] Or. 86.







[806] ebd. 90, 91.







[807] Coll. I, 12.







[808] Beitr. 360, 40; Intr. 110, 175.







[809] CORY, „Ancient Fragments“, ed. HODGES
(London 1876), 97; Or. 187.







[810] HARNACK, „Mission und Ausbreitung des
Christentums in den ersten drei Jahrhunderten“ (Leipzig 1902), 269,
411.







[811] JÜLICHER, PW. 6, 1377; JACOBY, PW.
6, 1570; ED. MEYER, „Alt.“ 1, 12, 166. Vgl. KRÜGER,
„Geschichte der altchristlichen Litteratur“ (Freiburg 1895), 154.







[812] Mâ. II, 374.







[813] Beitr. 40; BERTHELOT hielt es seiner Gänze nach
für echt (Mâ. III, 95).







[814] HOFFMANN 521; die betreffende Notiz soll nach
GEORGIOS SYNKELLOS dem EUSEBIUS PAMPHILOS entlehnt
sein, in dessen armenischer Übersetzung sie aber fehlt; vielleicht
stammt sie aus den Schriften des PANODOROS, eines gegen 400
lebenden griechischen Mönches.







[815] Beitr. 360.







[816] Coll. III, 169.







[817] Intr. 68.







[818] Intr. 282; Coll. II, 75.







[819] MEYER, „Geschichte der Botanik“ (Königsberg
1854), 2, 220; 3, 345; AFRIKANOS wird in ihnen auch als
Tierarzt angeführt (GOSSEN, PW. 8, 1714).







[820] „Geoponika“ lib. 7, cap. 14 nach HARNACK
(KNAACK, A. Rel. 3, 94); s. daselbst über Funde von Bleirollen
mit analogen Inschriften in Weinbergen auf Rhodus, und über ähnliche
neuere Gebräuche in Bayern.







[821] ED. MEYER, a. a. O.







[822] Beitr. 162 ff.







[823] HOFFMANN 523.







[824] Intr. 200 ff.







[825] „Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den
ersten drei Jahrhunderten“ (Leipzig 1902), 457.







[826] Beitr. 187; Or. 177; Intr. 201.







[827] Coll. II, 107 ff.







[828] Beitr. 196.







[829] Or. 182.







[830] Beitr. 167, 212; s. „Tutia zum Weißen des Kupfers“
(Coll. II, 227, 137; Intr. 152); ὄξος aus χάλκανθος (Coll. II, 113;
III, 121); usf.







[831] Beitr. 163, 183.







[832] „L’Astrologie grecque“ (Paris 1899), 52.







[833] Coll. II, 251.







[834] ebd. II, 241, 242; Intr. 200.







[835] Coll. II, 243; III, 234.







[836] ebd. II, 178.







[837] Coll. II, 210.







[838] ebd. II, 209.







[839] ebd. II, 209.







[840] ebd. II, 124; 145, 199; 188; 127; 114.







[841] Beitr. 94; Coll. II, 25, 214.







[842] Coll. II, 244, 245; 398.







[843] ebd. II, 190; 211,, 212, 233.







[844] ebd. II, 229.







[845] ebd. II, 107, 110, 156.







[846] ebd. II, 108, 227, 229 ff., 232; III, 225.







[847] ebd. II, 108, 115 ff.







[848] ebd. II, 251.







[849] ebd. II, 206, 230.







[850] ebd. II, 206.







[851] ebd. II, 146, 157.







[852] ebd. II, 128, 143, 229 ff.







[853] ebd. II, 128, 143.







[854] ebd. II, 169, 172, 182, 183.







[855] ebd. II,“ 182, 183; STEPHANOS (137) und
PIBÊCHIOS (184) sind später eingeschoben.







[856] Coll. II, 138 ff., 214; s. die „Maza“ des MOSES
(182, 183); βίβλος χυμευτική ist byzantinischer Zusatz aus dem 7. oder
8. Jahrhunderte (II, 220; III, 360).







[857] ebd. II, 213.







[858] ebd. II, 230. Über die Tempel-Bibliotheken s.
OTTO „Priester und Tempel im hellenistischen Ägypten“ (Leipzig
1905) 1, 338; 2, 21 u. 119 ff.







[859] Coll. II, 213, 214; der Ausdruck „Auge der Welt“ ist
ägyptischer Herkunft.







[860] ebd. II, 146, 213.







[861] ebd. II, 168.







[862] ebd. II, 214; III, 207.







[863] ebd. II, 188 ff.







[864] ebd. II, 192, 197.







[865] ebd. II, 188 ff.







[866] ebd. II, 202, 197.







[867] ebd. II, 192.







[868] ebd. II, 216.







[869] ebd. II, 192 ff.; 169.







[870] Coll. II, 192, 193; 202, 223.







[871] ebd. II, 107, 112; 129, 130.







[872] ebd. II, 129, 130.







[873] ebd. II, 155.







[874] ebd. II, 246.







[875] ebd. II, 243, 207, 215.







[876] ebd. II, 157.







[877] ebd. II, 199.







[878] ebd. II, 204.







[879] ebd. II, 126, 127.







[880] ebd. II, 150; 129, 130.







[881] ebd. II, 114, 127; 203, 205.







[882] ebd. II, 114, 127.







[883] Coll. II, 145, 175.







[884] ebd. II, 214; 160, 167; Or. 186.







[885] ebd. II, 160, 167; 216; 175, 247; ἤλεκτρον ἐστὶ τὸ
τέλειον ξήριον (II, 7).







[886] ebd. II, 160, 167; III, 160.







[887] ebd. II, 114.







[888] ebd. II, 146, 147, 165, 218.







[889] ebd. II, 217, 216, 245.







[890] ebd. II, 173.







[891] ebd. II, 153.







[892] ebd. II, 203.







[893] ebd. II, 128, 143; 142, 156; 41.







[894] ebd. II, 216.







[895] ebd. II, 108, 109; Or. 60, 156, 180.







[896] Coll. II, 109 ff.







[897] ebd. II, 116, 112; 207; Or. 215.







[898] Coll. II, 117; BERTHELOTS Deutung der „roten
Augen“ auf die Verwandlung von Bleiweiß in Minium ist sichtlich ganz
irrig (III, 126).







[899] ebd. II, 116, 112; 207.







[900] ebd. II, 204.







[901] ebd. II, 21, 13; III, 29; Or. 58, 61 ff., 167.







[902] Or. 58, 61 ff., 167.







[903] Intr. 127; Coll. I, 127. Noch FUCHS nennt in
seiner „Ikonographie der Planeten“ (München 1909, 21) das Abbilden der
Sonne als „König“ ein „rätselhaftes“.







[904] Coll. II, 108.







[905] ebd. II, 108, 109.







[906] ebd. II, 114.







[907] ebd. II, 107, 227; 160.







[908] ebd. II, 114.







[909] ebd. II, 109, 126.







[910] ebd. II, 114, 221.







[911] ebd. II, 250; 138, 139, 145, 192 ff.







[912] ebd. II, 146.







[913] ebd. II, 114.







[914] ebd. II, 151, 195 ff.







[915] ebd. II, 114.







[916] ebd. II, 142 ff., 150, 151.







[917] Coll. II, 145, 148, 149; 133 ff.; 150 ff. Zuweilen
bedeutet πνεῦμα μελάντερον auch einen anderen „Schwefel“,
nämlich das als schwarzen Anflug sublimierende metallische Arsen.







[918] ebd. II, 157.







[919] ebd. II, 147, 172, 173; 122, 123.







[920] ebd. II, 124 ff.







[921] ebd. II, 123.







[922] ebd. II, 142 ff., 252, 206; III, 146.







[923] ebd. II, 194, 196; 216.







[924] ebd. II, 192 ff., 199; 145.







[925] ebd. II, 248.







[926] ebd. II, 150, 151; 142 ff.







[927] ebd. II, 179; III, 162.







[928] ebd. II, 114.







[929] ebd. II, 248; III, 239.







[930] ebd. II, 172.







[931] ebd. II, 6.







[932] ebd. II, 223.







[933] ebd. II, 188, 189.







[934] Coll. II, 221.







[935] ebd. II, 138, 139, 114; Intr. 239, 281.







[936] ebd. II, 175, 157, 145.







[937] ebd. II, 184.







[938] ebd. II, 155, 157, 168.







[939] ebd. II, 141, 142; I, 69.







[940] ebd. II, 145, 184, 247.







[941] ebd. II, 184.







[942] ebd. II, 145, 157, 247.







[943] ebd. II, 145, 247.







[944] ebd. II, 144.







[945] ebd. II, 138 ff.







[946] Coll. II, 201, 223.







[947] ebd. II, 210.







[948] ebd. II, 237; Abbildungen schon bei BORRICHIUS
(1674), HOEFER (1866), KOPP (1869).







[949] Coll. II, 141, 9; Or. 32.







[950] Coll. II, 141.







[951] ebd. II, 114; III, 123.







[952] ebd. II, 250.







[953] ebd. II, 142.







[954] ebd. II, 143, 146, 147, 165, 199.







[955] ebd. II, 146, 147, 165, 167; III, 165, 166.







[956] ebd. II, 224.







[957] ebd. II, 238; 143, 246.







[958] ebd. II, 141.







[959] ebd. II, 141, 175; Intr. 274, 275. Den Schwamm zum
Kühlen erwähnt schon DIOSKURIDES.







[960] Coll. II, 225, 237.







[961] Coll. II, 142, 252.







[962] ebd. II, 206, 269.







[963] ebd. II, 109, 136, 199.







[964] ebd. II, 142; 226, 258; 143.







[965] ebd. II, 203, 223.







[966] ebd. II, 251.







[967] ebd. II, 141, 143; III, 143.







[968] ebd. II, 12.







[969] ebd. II, 147.







[970] ebd. II, 223.







[971] ebd. II, 248; III, 239.







[972] ebd. II, 194, 215; III, 208.







[973] Coll. II, 166.







[974] ebd. II, 186 ff., 194, 227.







[975] ebd. II, 147.








[976] ebd. II, 234; 175, 225. Es handelt sich also nicht um
Quecksilberoxyd, wie BERTHELOT annahm (III, 175); gelb und rot
werden übrigens häufig nicht scharf auseinandergehalten.







[977] ebd. II, 425.







[978] ebd. II, 97.







[979] ebd. II, 78.







[980] ebd. II, 96, 98.







[981] ebd. II, 100.







[982] ebd. II, 92.







[983] ebd. II, 258.







[984] ebd. II, 96.







[985] ebd. II, 272 ff.; III, 243, 261.







[986] ebd. II, 284.







[987] ebd. II, 272, 274.







[988] ebd. II, 178, 175.







[989] Coll. II, 279 ff.; III, 269.







[990] ebd. II, 273.







[991] ebd. II, 275; III, 265.







[992] ebd. II, 283.







[993] ebd. II, 279, 274.







[994] ebd. II, 277, 276. Über die merkwürdigen
Farben-Wandlungen des Zinnobers s. EIBNER, „Chemiker-Zeitung“
1917, 385.







[995] Coll. II, 6; vgl. unsere „Schwefelmilch“.







[996] ebd. II, 276; III, 265.







[997] ebd. II, 6, 9.







[998] ebd. II, 285.







[999] Mâ. I, 210 ff.







[1000] Mâ. I, 223, 224.







[1001] ebd. I, 228.







[1002] ebd. I, 214, 239 ff.; Orangenrinde und Wars (ein gelber
Farbstoff aus Südarabien) sind spätere Zusätze (ebd. I, 253; 242, 252).







[1003] ebd. I, 229.







[1004] ebd. I, 220, 239 ff.







[1005] ebd. I, 228.







[1006] ebd. I, 224 ff., 228.







[1007] ebd. I, 260.







[1008] ebd. I, 213, 232.







[1009] ebd. I, 212.







[1010] ebd. I, 226.







[1011] ebd. I, 214, 238.







[1012] ebd. I, 239.







[1013] ebd. I, 250.







[1014] ebd. I, 260.







[1015] Mâ. I, 250, 259.







[1016] ebd. I, 247; die Stelle ist zum Teil verdorben und
dunkel.







[1017] ebd. I, 214; 297 ff.







[1018] ebd. I, 221, 259. Über dem PLATON
zugeschriebene alchemistische Werke s. CARRA DE VAUX,
„Encyklopädie des Islam“ (Leiden 1913 ff.) 1, 184.







[1019] Mâ. I, 264.







[1020] ebd. I, 254.







[1021] ebd. I, 237.







[1022] ebd. I, 245, 246.







[1023] ebd. I, 237.







[1024] ebd. I, 233 ff.







[1025] ebd. I, 217, 218 ff.







[1026] ebd. I, 222.







[1027] Mâ. I, 210 ff., 217 ff.; vgl. das Asem aus Zinn, Blei
und Silber (Coll. II, 36).







[1028] Der Orient glaubte ihn seit jeher im Besitz höchster
Zauberkraft und weitgehendsten magischen Wissens.







[1029] Mâ. I, 265 ff.; hier handelt es sich sichtlich um
spätere Zusätze, zum Teil aus gnostischen Quellen.







[1030] ebd. I, 210 ff. u. sehr oft.







[1031] ebd. I, 227.







[1032] ebd. I, 240, 288.







[1033] ebd. I, 217.







[1034] ebd. I, 228.







[1035] ebd. I, 244. Das Anlocken und Fangen von Dämonen und
Ungeheuern durch reine Jungfrauen ist ein alter, weit verbreiteter
Aberglauben.







[1036] Mâ. I, 257.







[1037] Mâ. I, 254.







[1038] ebd. I, 256, 257.







[1039] ebd. I, 255.







[1040] ebd. I, 246, 247, 248.







[1041] ebd. I, 245, 246 ff.







[1042] ebd. I, 229.







[1043] ebd. I, 249 ff.







[1044] ebd. I, 242, 243.







[1045] ebd. I, 297 ff.







[1046] Arch. 243 ff.







[1047] Mâ. I, 297, 331.







[1048] ebd. I, 299, 330.







[1049] ebd. I, 302 ff.







[1050] ebd. I, 300 ff.







[1051] ebd. I, 301.







[1052] ebd. I, 303.







[1053] G. II, 154.







[1054] Intr. 200 ff.







[1055] Beitr. 424.







[1056] Coll. II, 253 ff.; III, 243.







[1057] Coll. II, 255.







[1058] ebd. II, 256.







[1059] Coll. II, 256 ff., 253, 261.







[1060] ebd. II, 255, 256; III, 245.







[1061] ebd. II, 254.







[1062] ebd. II, 257, 256.







[1063] ebd. II, 258.







[1064] ebd. II, 257, 260.







[1065] ebd. II, 257, 258.







[1066] ebd. II, 259.







[1067] Beitr. 158, 361; Or. 168; Coll. I, 9. Einen
großen Magier PIBÊCHIOS kennt auch der zuerst 1888
von WESSELY herausgegebene Pariser Zauberpapyrus
(DIETERICH, „Abraxas“, Leipzig 1891, 138;
PREISENDANZ, A. Rel. 17, 347); vermutlich ist er identisch
mit dem „APOLLOBEX“ des Leidener Papyrus, „einem der Götter,
an den die ägyptische Schwindel-Litteratur seit jeher anknüpft“
(RIESS, PW. 1, 2847, 1338). In der Zauber-Litteratur wird dem
PIBÊCHIOS u. a. „ein famoses (δόκιμον) Rezept zum Austreiben
der Teufel“ zugeschrieben (WESSELY, „Ephesia Grammata“, Wien
1886; 6).







[1068] Coll. II, 186.







[1069] ebd. II, 184.







[1070] Or. 272; Coll. II. 62 ff.







[1071] HOFFMANN 526.







[1072] Mâ. I, 85, 245.







[1073] Mâ. I, 309 ff.







[1074] Daß es im 4. Jahrhundert keinen König von Ägypten mehr
gab, bedarf wohl kaum der Erwähnung.







[1075] Beitr. 419; BOLL versetzt ihn erst in die
Mitte des 5. Jahrhunderts (PW. 8, 19).







[1076] „Conspectus scriptorum chemicorum illustrium“
(Kopenhagen 1696, 9 ff).







[1077] Beitr. 144 ff.; Or. 65, 188, 273.







[1078] KOPP, „Beitr.“ 150, 157; SCHÄFER,
„Die Alchemie“ (Flensburg 1887), 18; RIESS, PW. 1, 1338; Coll.
II, 60 ff.; III, 379.







[1079] Beitr. 153.







[1080] Coll. II, 58, 61.







[1081] ebd. II, 60.







[1082] ebd. II, 59.







[1083] ebd. II, 59, 67.







[1084] ebd. II, 58.







[1085] ebd. II, 59.







[1086] ebd. II, 59, 64, 61, 62.







[1087] Die Betrachtung solcher Eigenschaften als „Substanzen“
(Hýlen) entstammt der stoïschen Schule.







[1088] Coll. II, 62 ff., 64, 66; III, 70; Or. 273.







[1089] Coll. II, 68.







[1090] Intr. 286.







[1091] Coll. I, 164; II, 59.







[1092] ebd. I, 164; Intr. 164 ff.







[1093] Beitr. 428; Or. 191.







[1094] Coll. II, 75 ff.







[1095] Or. 192, 332.







[1096] ebd. 191.







[1097] Coll. II, 78, 79, 83.







[1098] ebd. II, 89, 91.







[1099] ebd. II, 70, 79.







[1100] ebd. II, 100.







[1101] ebd. II, 72.







[1102] ebd. II, 88, 91.







[1103] ebd. II, 79; III, 87.







[1104] ebd. II, 72, 79, 87.







[1105] Über OPHIUCHOS in der Astrologie s.
BOLL, „Sphaera“ (Leipzig 1903).







[1106] Coll. II, 74, 86, 95.







[1107] ebd. II, 106, 94, 73.







[1108] ebd. II, 97, 94.







[1109] ebd. II, 69, 71.







[1110] ebd. III, 77.







[1111] ebd. II, 69, 71, 99.







[1112] ebd. II, 102; III, 95.







[1113] ebd. II, 85, 74; BERTHELOT glaubt irrtümlich,
daß ἄνω καὶ κάτω „avant et après“ bedeute (III, 81).







[1114] Coll. II, 102, 103; III, 95. Im Gegensatze zu ἀρσενικόν
gilt σανδαράχη hier als weiblich!







[1115] ebd. II, 83, 431; III, 95.







[1116] ebd. II, 96.







[1117] Coll. II, 80, 84; III, 87.







[1118] ebd. II, 95, 96, 101.







[1119] ebd. II, 91, 94.







[1120] ebd. II, 88, 91, 93.







[1121] ebd. II, 93, 94; 92.







[1122] ebd. II, 91; III, 103.







[1123] ebd. II, 98; III, 106.







[1124] ebd. II, 92.







[1125] ebd. II, 98; III, 107.







[1126] ebd. II, 98.







[1127] Coll. II, 95; daß noch in später Zeit OSIRIS
als „befeuchtendes Prinzip“ und der Nil als „Ausfluß des
OSIRIS“ oder kurzweg als „OSIRIS“ galt, bestätigt
PLUTARCHS Abhandlung „Über ISIS und OSIRIS“.







[1128] ebd. II, 88; Beitr. 362; Coll. II, 12; vgl. Coll. I,
122 und Or. 32.







[1129] Intr. 93.







[1130] ebd. 114, Zeile 14 des Facsimiles.







[1131] Intr. 114, Zeile 11 des Facsimiles.







[1132] z. B. Intr. 141.







[1133] Coll. II, 92, 100.







[1134] ebd. II, 95, 93.







[1135] Coll. II, 73, 72; 92, 96.







[1136] ebd. II, 92.







[1137] ebd. II, 73, 96.







[1138] ebd. II, 95; die Stelle spielt auf HERODOT’s
„goldgrabende Ameisen“ des nördlichen Asiens (Altai?) an (s. weiter
unten).







[1139] Coll. II, 104, 106.







[1140] ebd. II, 71; III, 77.







[1141] ebd. II, 71, 76.







[1142] ebd. II, 94.







[1143] ebd. II, 80, 81.







[1144] ebd. II, 75.







[1145] Coll. II, 90; III, 96.







[1146] ebd. II, 76.







[1147] ebd. II, 75; I, 67.







[1148] ebd. II, 84, 89, 78; I, 68.







[1149] ebd. II, 106.







[1150] ebd. II, 91, 94.







[1151] ebd. II, 76.







[1152] Or. 220.







[1153] Coll. II, 75.







[1154] ebd. II, 76.







[1155] ebd. II, 395 ff.; III, 377 ff.; Intr. 295.







[1156] Beitr. 466.







[1157] Coll. II, 401, 409, 414.







[1158] Coll. II, 401, 399.







[1159] ebd. II, 416, 417.







[1160] ebd. II, 418, 419.







[1161] ebd. II, 416, 400; III, 393.







[1162] ebd. II, 406, 412.







[1163] ebd. II, 418.







[1164] ebd. II, 411, 414.







[1165] „De Stephano Alexandrino“ (Bonn 1880).







[1166] Intr. 304; Or. 199; USENER 5 ff.







[1167] Berlin 1851; 2, 199 ff.







[1168] In ihr gedenkt er u. a. eines weiblichen
AGATHODAIMON, τῆς Ἀφροδίτης αγαθοδαιμονούσης (USENER,
a. a. O., 21).







[1169] S. hierüber weiter unten.







[1170] USENER 9, 13.







[1171] Beitr. 363.







[1172] Beitr. 437; Or. 199.








[1173] WÜNSCH, A. Rel. 11, 386; FAHZ, ebd.
15, 410.







[1174] a. a. O. 9.







[1175] Or. 274.







[1176] Intr. 289.







[1177] PIZZIMENTI 59, 62, 35.







[1178] ebd. 290, 59; ARISTOTELES sagt nur, daß das
Gehirn durch seine große Kälte die zu ihm aufsteigenden Dünste abkühle
und verflüssige.







[1179] Intr. 291; Coll. III, 136.







[1180] PIZZIMENTI 32, 56.







[1181] ebd. 24, 25.







[1182] ebd. 55, 31.







[1183] ebd. 38, 42, 28.







[1184] ebd. 31.







[1185] ebd. 55; 38, 39; 52, 44 ff.







[1186] ebd. 65.







[1187] ebd. 33, 38, 41.







[1188] ebd. 38, 39, 63 ff.; 33, 34.







[1189] Beitr. 363.







[1190] Beitr. 364; Intr. 214.







[1191] Or. 204; Coll. II, 421 ff.







[1192] Beitr. 459.







[1193] Coll. II, 424, 425.







[1194] ebd. II, 434 ff.







[1195] ebd. II, 426, 423.







[1196] ebd. II, 423, 439. Der Philosoph XENOKRATES,
der 339 v. Chr. die Leitung der älteren Akademie als zweiter Nachfolger
PLATONS übernahm, schrieb über Alchemie ebensowenig wie
PLATON selbst. Jedenfalls ist der Schriftsteller gleichen
Namens gemeint, der nach PLINIUS zu Beginn der Kaiserzeit
lebte und sich u. a. auch mit Magie beschäftigte.







[1197] Coll. II, 434, 424.







[1198] Coll. II, 421.







[1199] ebd. II, 422.







[1200] ebd. II, 421.







[1201] Beitr. 476.







[1202] Beitr. 475.







[1203] Coll. II, 442 ff.; III, 416.







[1204] ebd. II, 442.







[1205] ebd. II, 445.







[1206] ebd. II, 446.







[1207] ebd. II, 445; III, 418.







[1208] ebd. II, 447, 448, 449.







[1209] Beitr. 476.







[1210] Coll. II, 448.







[1211] ebd. II, 447.







[1212] ebd. II, 442, 443.







[1213] ebd. II, 445.







[1214] ebd. II, 446, 444.







[1215] Beitr. 444, 448, 456; Coll. II, 450 ff.; III, 422.







[1216] Berlin 1841; 2, 328, 336, 343.







[1217] ebd. 2, 334.







[1218] Kopenhagen 1696.







[1219] Coll. II, 450, 451.







[1220] Das des ARCHELAOS ist ein Pseudepigraph,
bei dem an den alten Philosophen dieses Namens zu denken ist
(DIELS, „Vorsokratiker“, Berlin 1912; 2, 413). —
Identität des HIEROTHEOS mit dem gleichnamigen athenischen
„Philosophen und Astronomen“ am Hofe CONSTANTINS DES GROSSEN
(RICHTER, „Quellen der byzantinischen Kunstgeschichte“, Wien
1897, 43) ist nicht anzunehmen.







[1221] Beitr. 487 ff. Talk: Soll im Persischen ursprünglich so
viel bedeuten wie aurifolium, Goldflitter.







[1222] Einen „SALMANAS den Perser“ kennt jedoch die
arabische Tradition als „einen der ersten Anhänger des Propheten“.







[1223] HYGINUS, „Fabulae“ ed. SCHMIDT (Jena
1872) 14, 61, 139; DIODOR, lib. 4, cap. 68, und Fragment Nr.
10 aus lib. 6, bei EUSEBIUS, „Praeparatio Evangelica“, II;
APOLLODOROS, lib. 1, cap. 7, 3.







[1224] Beitr. 478 ff.







[1225] Beitr. 485.







[1226] Beitr. 289.







[1227] Coll. III, 423.







[1228] ebd. II, 452.







[1229] ebd. II, 459, 458.







[1230] ebd. II, 454, 459.







[1231] ebd. II, 452.







[1232] Beitr. 210, 290.







[1233] Coll. II, 453, 454, 456.







[1234] ebd. II, 321 ff.







[1235] ebd. II, 377 ff.







[1236] ebd. III, 322; RIESS, PW. 1, 1338.







[1237] Coll. III, 330, 362.







[1238] Coll. II, 378.







[1239] ebd. II, 378; III, 324, 334.







[1240] ebd. III, 308.







[1241] ebd. II, 389, 390; III, 372.







[1242] ebd. II, 384 ff., 386.







[1243] ebd. II, 374, 375.







[1244] ebd. II, 355.







[1245] ebd. II, 337; III, 322.







[1246] ebd. II, 346; III, 330.







[1247] ebd. II, 382; III, 366.







[1248] Coll. II, 390.







[1249] TSCHIRCH, „Handbuch der Pharmakognosie“
(Leipzig 1912); 2, 536.







[1250] Coll. II, 375, 376.







[1251] ebd. II, 220; III, 359, 360.







[1252] ebd. II, 389, 390.







[1253] ebd. II, 383.







[1254] ebd. II, 365, 366.







[1255] ebd. II, 323, 342 ff.







[1256] ebd. II, 347; III, 332.







[1257] ebd. II, 347.







[1258] ebd. II, 392; III, 375.







[1259] Coll. II, 349, 383, 347.







[1260] ebd. II, 350 ff.; III, 335.







[1261] ebd. II, 354.







[1262] ebd. II, 355.







[1263] ebd. II, 354.







[1264] ebd. II, 351, 334, 358.







[1265] ebd. II, 360, 362.







[1266] ebd. II, 353.







[1267] ebd. II, 351.







[1268] ebd. II, 352, 353; III, 337, 338.







[1269] ebd. II, 340, 355 ff.







[1270] ebd. II, 364 ff.; s. weiter oben.







[1271] ebd. II, 369; III, 353.







[1272] ebd. II, 380.







[1273] ebd. II, 372, 386; die Auslaugung erfolgt also nach dem
sog. Gegenstrom-Prinzip.







[1274] ebd. II, 332.







[1275] ebd. II, 372; III, 356.







[1276] ebd. II, 386.







[1277] LIPPMANN, „Beiträge zur Geschichte des
Alkohols“ (Chemiker-Zeitung 1913; 1313 ff.).







[1278] Coll. II, 326, 332, 333.







[1279] Coll. II, 332.







[1280] ebd. II, 375.







[1281] ebd. II, 342.







[1282] ebd. II, 333, 339.







[1283] ebd. II, 340.







[1284] ebd. II, 360, 377.







[1285] ebd. II, 340, 333.







[1286] ebd. II, 341.







[1287] ebd. II, 380, 332.







[1288] ebd. II, 350.







[1289] ebd. II, 360.







[1290] ebd. II, 363, 365, 366.







[1291] Das Wort Métaxa soll im Sinne von Faden oder Strähnen
zuerst bei LUCILIUS (180–103 v. Chr.) vorkommen; die Bedeutung
„Seide“ nahm es während der Kaiserzeit an, wohl im Laufe des 2. oder
3. Jahrhunderts (s. MOMMSEN-BLÜMNER, „Der Maximaltarif des
DIOKLETIAN“, Berlin 1893, 162).







[1292] Coll. II, 378.







[1293] ebd. II, 323, 325, 329 ff.







[1294] KOPP, G. II, 237.







[1295] BOUCHÉ-LECLERCQ, a. a. O., 466.







[1296] Coll. II, 334.







[1297] ebd. II, 326, 334.







[1298] ebd. II, 330.







[1299] Coll. II, 334; hier zuerst so nachweisbar III, 319.







[1300] ebd. II, 333.







[1301] Intr. 280; Näheres s. weiter unten.







[1302] Coll. II, 326.







[1303] ebd. II, 331.







[1304] ebd. II, 328, 366.







[1305] ebd. II, 377 ff.







[1306] ebd. II, 377 ff.







[1307] ebd. II, 333, 377 ff.







[1308] ebd. II, 325, 331, 335; III, 310.







[1309] ebd. II, 336.







[1310] ebd. II, 329.







[1311] ebd. II, 332.







[1312] ebd. II, 330, 336.







[1313] ebd. II, 351.







[1314] ebd. II, 326, 328.







[1315] ebd. II, 334; III, 219.







[1316] ebd. II, 377 ff.







[1317] ebd. II, 333.







[1318] ebd. II, 342, 327.







[1319] ebd. II, 329.







[1320] ebd. II, 363.







[1321] ebd. II, 377 ff.







[1322] ebd. II, 377 ff.







[1323] ebd. II, 329, 330; III, 315.







[1324] ebd. II, 346; III, 331.







[1325] ebd. II, 322, 328.







[1326] ebd. II, 392, 388; III, 375, 366.







[1327] ebd. II, 335 ff.; III, 310.







[1328] ebd. II, 335, 336, 346.







[1329] ebd. II, 377 ff.







[1330] ebd. II, 326, 332.







[1331] ebd. II, 323, 324, 335, 367; III, 309.







[1332] ebd. II, 376.







[1333] ebd. II, 377 ff.







[1334] ebd. II, 377 ff.







[1335] ebd. II, 333, 340.







[1336] Die Zahlen der mit * Bezeichneten sind unsicher oder
strittig.







[1337] Stuttgart 1856, S. 135.







[1338] Leipzig 1857; 2, 502.







[1339] Vgl. DIODOR, lib. 1, cap. 96;
HERODOT, lib. 2, cap. 49, 81, 123.







[1340] ZELLER, „Die Philosophie der Griechen“
[Leipzig; 1: 1892; 2 (1) 1889; 2 (2) 1879; 3 (1) 1909; 3 (2) 1903]; 1,
20 ff.; 2 (1), 413, 1047.







[1341] Überliefert bei DION CHRYSOSTOMOS (um 80
n. Chr.), „Beweis, daß Troja nicht erobert wurde“, cap. 37 ff.







[1342] ZELLER 1, 46.







[1343] ebd.







[1344] BURNET, „Anfänge der griechischen
Philosophie“, Üb. SCHENKL (Leipzig 1913), 13 ff., 17 ff.;
GILBERT, „Die meteorologischen Theorien des griechischen
Altertums“ (Leipzig 1907), 692 ff.; GILBERT, „Spekulation und
Volksglaube in der jonischen Philosophie“ (A. Rel. 13, 306).







[1345] BURNET 9 ff., 45, 200.







[1346] GILBERT 38 ff., 47; A. Rel. 13, 306.







[1347] DIELS, „Elementum“ (Leipzig 1899) 17, 21.







[1348] GILBERT 23.







[1349] Vgl. GILBERT, Register 732.







[1350] Vgl. GILBERT, Register 713.







[1351] GILBERT 254 ff.







[1352] ebd. 15 ff., 28, 51, 52, 85, 97.







[1353] ebd. 63; 43 ff., 54.







[1354] GILBERT 58 ff.







[1355] ebd. 55.







[1356] GILBERT, A. Rel. 13, 306.







[1357] Über deren geschichtliche Stellung s. ED.
MEYER, „Geschichte des Altertums“ [Stuttgart, 1 (1): 1907; 1 (2):
1909; 2: 1893; 3: 1901; 4: 1901; 5: 1902] Bd. 2–5: Register in Bd. 2 u.
5.







[1358] DIELS, „Die Fragmente der Vorsokratiker“
(Berlin 1912); NESTLE, „Die Vorsokratiker“ (Jena 1908).







[1359] WINDELBAND-BONHÖFFER, „Geschichte der
antiken Philosophie“ (München 1912), 27; BURNET 38 ff.;
GILBERT 94.







[1360] „Revue d’Assyriologie“ (Paris 1914), 5, 30.







[1361] WINDELBAND 29.







[1362] GILBERT 620; ZELLER 1, 223, 245; 226.







[1363] BURNET 43 ff.







[1364] WINDELBAND 25.








[1365] GILBERT 94; BURNET 61 ff.







[1366] DIELS, „Vors.“ 1, 26; WINDELBAND 32;
DEUSSEN, „Allgemeine Geschichte der Philosophie“ [Leipzig, 1
(1): 1894; 1 (2): 1899; 1 (3): 1908; 2 (1): 1911; 2 (2): 1913] 2 (1),
49.







[1367] „Die vorsokratischen Philosophen“ (Bonn 1910), 35.







[1368] WINDELBAND 43.







[1369] GILBERT 94; BURNET 118, 130 ff., 145;
HEINZE, „Lehre vom Logos“ (Oldenburg 1872), 3.







[1370] GILBERT, A. Rel. 13, 320; s. unten bei
„Orphik“.







[1371] DIELS, „Vors.“ 91; DIELS,
„HERAKLEITOS von Ephesos“ (Berlin 1901).







[1372] GILBERT 138, 149.







[1373] ZELLER 1, 674, 681; GILBERT 59
ff., 455; DIELS, „Vors.“ 89; WINDELBAND 41;
BURNET 122, 133 ff., 149.







[1374] DEUSSEN 2 (1), 100; GILBERT a. a. O.;
ZELLER a. a. O.; DIELS, „Vors.“ 87.







[1375] DIELS, „Elem.“ 15.







[1376] DIELS, „Vors.“ 79.







[1377] WINDELBAND 39, nach ROHDE, „Psyche“
(Tübingen 1903).







[1378] DEUSSEN 2 (1), 103.







[1379] DEUSSEN 2 (1), 100, 103.







[1380] „HERAKLEITOS von Ephesos“, Vorr. 10.







[1381] GOEBEL 38 ff.







[1382] BURNET 113 ff., 116; 118, 122.







[1383] HEINZE a. a. O., 9, 56.







[1384] WINDELBAND 40.







[1385] GOMPERZ, „Griechische Denker“ [Leipzig; 1:
1896; 2: 1902; 3: 1909] 1, 64.







[1386] ZELLER 1, 669, 724; PFLEIDERER, „Die
Philosophie des HERAKLIT von Ephesos“ (Berlin 1886).







[1387] ZELLER 1, 458.







[1388] WINDELBAND 24; ROHDE a. a. O. 2, 159,
417.







[1389] WINDELBAND 21.







[1390] ZELLER 1, 330.







[1391] WINDELBAND 49, 73.







[1392] BURNET 97, 149.







[1393] ZELLER 1, 427 ff., 574; BURNET 17
ff., 177.







[1394] BURNET 277.







[1395] ZELLER 1, 325; BURNET 80.







[1396] SCHROEDER, „Pythagoras und die Indier“
(Leipzig 1884); GARBE, „Samkhya-Philosophie“ (Leipzig 1894) 90
ff., 98 ff.







[1397] FIMMEN, A. Rel. 17, 515 ff.; HERODOT,
lib. 2, cap. 81, 123.







[1398] ROHDE, „Psyche“ 2, 103, 414.







[1399] Die von FIMMEN (a. a. O.) wiederum vertretene
Annahme, daß umgekehrt die Orphiker aus PYTHAGORAS geschöpft
hätten, lehnte schon ROHDE ab („Psyche“ 2, 109).







[1400] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 730 ff., 755; 3, 428 ff.,
668; ANRICH, „Das antike Mysterienwesen im seinem Einfluß auf
das Christentum“ (Göttingen 1896) 13, 16 ff., 22.







[1401] BURNET 67 ff.; KERN, PW. 5, 1043;
COHN, PW. 6, 1119; ED. MEYER, „Alt.“ 3, 430, 668.







[1402] ROHDE a. a. O.; BURNET 67 ff.;
LOBECK, „Aglaophamos“ (Königsberg 1829); das hohe Alter der
Orphik verwarf schon HERODOT (lib. 2, cap. 53), der übrigens
Orphiker und Pythagoräer gleichsetzt (ebd., cap. 81).







[1403] S. die platonische Überlieferung des Gleichnisses vom
Leib (σῶμα = Soma) als Grabmal (σῆμα = Sema) der Seele; DIELS,
„Vors.“ 1, 315.







[1404] WASER, Ro. 3, 3206; daher die steigende
Bedeutung der NEMESIS (ROSSBACH, Ro. 3, 179) und der
ANANKE (WAGNER, Ro. 3, 70).







[1405] EISELE, Ro. 4, 259 ff.







[1406] GRUPPE, Ro. 3, 2263 ff.; DEUBNER, Ro.
3, 2091; ANRICH, a. a. O. 22.







[1407] ZELLER 1, 79, 88 ff.; 92, 96 ff.;
GRUPPE, Ro. 3, 1441, 2250, 2270; WASER, PW. 6, 486
ff. Daß die Goldtäfelchen des 3. vorchristlichen Jahrhunderts aus
Thurioi (Süditalien) nichts über PHANES enthalten, bewies 1902
DIELS (GRUPPE, Ro. 3, 2254).







[1408] KERN und COHN, a. a. O.;
ZELLER 1, 96.







[1409] ZELLER 1, 81.







[1410] WASER, PW. 3, 2482; ZELLER 1, 81.







[1411] MAYER, Ro. 2, 1459 ff.







[1412] WASER, a. a. O.







[1413] A. Rel. 14, 539.







[1414] Nach DEUSSEN, 2 (2), 136, ANGRA
MAINYUS = „der schlagende Geist“, Herr über Dunkel, Lüge und Tod.







[1415] DIELS, „Vors.“ 2, 198.







[1416] DEUSSEN 2 (1), 27; BURNET
7; EITREM, PW. 7, 471; GRUPPE, a. a. O.;
GILBERT, A. Rel. 13, 306; EISLER, ebd. 14, 539;
ED. MEYER, „Alt.“ 2, 760, 816; 3, 442.







[1417] WERNICKE, PW. 1, 1093.







[1418] CLEMEN, A. Rel. 16, 118; DEUSSEN 2
(2), 136.







[1419] GILBERT, a. a. O.







[1420] KNAACK, PW. 1, 1094.







[1421] EISLER, A. Rel. 14, 539; EITREM, PW.
7, 471; betreff PLATON: ED. MEYER, „Alt.“ 4, 354 ff.;
ANRICH 20.







[1422] KERN, PW. 3, 150; WELLMANN, PW. 5,
2511; GRUPPE, Ro. 3, 1127 ff., 1145; ED. MEYER,
„Alt.“ 3, 660 ff; 4, 234.







[1423] WASER, PW. 5, 2471; ROSCHER, Ro. 2,
3186; GRUPPE, Ro. 3, 1126 ff.







[1424] DIETERICH, PW. 6, 1279; WAGNER, Ro.
3, 71; ED. MEYER, „Alt.“ 4, 103, 118.







[1425] WASER, PW. 3, 2113; 6, 487.







[1426] DEUSSEN 2 (1), 56; WINDELBAND 74.







[1427] GILBERT 76.







[1428] GILBERT 77 ff.







[1429] ZELLER 1, 491; WINDELBAND 83;
BURNET 180 ff.; GOMPERZ 1, 120; NESTLE,
a. a. O. 107. Über die weitere Ausbildung dieser Theorie von den
Hippokratikern an bis GALENOS s. „HIPPOKRATES“, Üb.
FUCHS (München 1895) 1, 18, 28 ff., 189, 193, 229, 332.







[1430] A. Rel. 13, 317, 320.







[1431] GILBERT 81, 82.







[1432] BURNET 252 ff., 255, 271.







[1433] BURNET 260.







[1434] DIELS, „Vors.“ 1, 314; ZELLER 1, 407;
BURNET 269 ff.; DEUSSEN 2 (1), 61.







[1435] GILBERT 83; πέμπτον bei DIELS,
„Vors.“ 1, 314.







[1436] GILBERT 256.







[1437] ZELLER 1, 443; DEUSSEN 2 (1), 61.







[1438] DIELS, „Vors.“ 1, 316.







[1439] ZELLER 1, 427 ff.; DEUSSEN 2 (1), 63.







[1440] ZELLER 1, 436.







[1441] ZELLER 1, 427 ff.; 490.







[1442] WINDELBAND 34.







[1443] DEUSSEN 2 (1), 74; ED. MEYER, „Alt.“
2, 761, 820; 3, 441.







[1444] ZELLER 1, 535.







[1445] GILBERT 88 ff.







[1446] DEUSSEN 2 (1), 74.







[1447] WINDELBAND 35.







[1448] GILBERT 94 ff.; 96.







[1449] BURNET 105, 107 ff.; DEUSSEN 2 (1),
74.







[1450] WINDELBAND 50.







[1451] GILBERT 101.







[1452] DIELS, „PARMENIDES“ (Berlin 1897),
100.







[1453] BURNET 155 ff.; 165.







[1454] GILBERT 102, 119.







[1455] DEUSSEN 2 (1), 82.







[1456] ZELLER 1, 570; DEUSSEN 2 (1), 87.







[1457] DEUSSEN, a. a. O.; DIELS, „Vors.“ 1,
162.







[1458] ZELLER, a. a. O.; DIELS, „Vors.“
1, 162; DIELS, „PARMENIDES“ 42, 44, 114.
Auffälligerweise erteilt PARMENIDES hierbei den Weibern die
„wärmere Natur“: ZELLER 1, 797.







[1459] WINDELBAND 52.







[1460] GILBERT 104.







[1461] ZELLER 1, 758 ff.; BURNET 210 ff.







[1462] ZELLER 1, 836; GILBERT 110.







[1463] ZELLER 1, 823.







[1464] ZELLER 1, 758 ff.; BURNET a. a. O.;
WINDELBAND 56 ff.; DIELS, „Vors.“ 1, 226.







[1465] DIELS, „Vors.“ 1, 205, 206.







[1466] WAGNER, Ro. 3, 287.







[1467] ZELLER 1, 758 ff.; WINDELBAND 56 ff.;
DIELS, „Vors.“ 1, 205, 206; BURNET 192, 210.







[1468] DEUSSEN 2 (1), 112.







[1469] GILBERT 105 ff., 120.







[1470] BURNET 211.







[1471] GILBERT 119.







[1472] BURNET 211; GILBERT 107.







[1473] GILBERT 406.







[1474] BURNET 208 ff.







[1475] ZELLER 1, 765, 825.







[1476] DIELS, „Vors.“ 1, 233.







[1477] GILBERT 106, 112, 121; ZELLER 1,
1021.







[1478] ZELLER a. a. O.; GOMPERZ 1, 187, 447;
GOEBEL 256.







[1479] ZELLER 1, 803.







[1480] DIELS, „Vors.“ 1, 257; ZELLER 1, 775,
798; GILBERT 113, 339 ff.; GOMPERZ 1, 188.







[1481] GOEBEL 96 ff., 207.







[1482] BURNET 227; DEUSSEN 2 (1), 121;
ZELLER 1, 800.







[1483] GILBERT 122, 443 ff.







[1484] ZELLER 1, 771, 832; GILBERT 115 ff.,
121; DEUSSEN 2 (1), 112.







[1485] BURNET 212.







[1486] GILBERT a. a. O.; DEUSSEN 1 (1), 113,
120.







[1487] ZELLER 1, 767, 800; ED. MEYER, „Alt.“
4, 235.







[1488] DIELS, „Vors.“ 1, 255.







[1489] WINDELBAND 68; BURNET 230 ff.







[1490] DIELS, „Vors.“ 1, 407.







[1491] ZELLER 1, 978 ff.; GOMPERZ 1,
168 ff., 171, 260; ihr Namen „Homoiomeríen“ (aus gleichartigen
Teilchen bestehend) findet sich erst bei ARISTOTELES
(WELLMANN, PW. 1, 2076; BURNET 243).







[1492] ZELLER 1, 981, 1021.







[1493] ZELLER 1, 980, 1022; BURNET 230 ff.







[1494] WINDELBAND 62 ff.; ZELLER 1, 979.







[1495] BAEUMKER, „Das Problem der Materie in der
griechischen Philosophie“ (Münster 1890) 74; BURNET 243 ff.







[1496] BAEUMKER 74; WINDELBAND 68;
BURNET 242; GOEBEL 238.







[1497] BAEUMKER 74, 317.







[1498] GILBERT 126; ὕλη s. Register 728.







[1499] GILBERT 130 ff., 136.







[1500] ebd. 129, 134.







[1501] ZELLER 1, 978 ff.; BURNET 246;
DEUSSEN 2 (1), 130.







[1502] ZELLER 2 (1), 16; BURNET 247.







[1503] DEUSSEN 2 (1), 50 ff., 147; BURNET
324.







[1504] DIELS, „Vors.“ 1, 423, 425; GOEBEL
249 ff.







[1505] ZELLER 1, 271.







[1506] ZELLER 1, 839 ff.; WINDELBAND 121;
GOEBEL 257 ff.







[1507] BURNET 300 ff.; DEUSSEN 2 (1), 136
ff.; WINDELBAND 71 ff., 124.







[1508] DEUSSEN 2 (1), 140; BURNET 300 ff.







[1509] DEUSSEN 2 (1), 141 ff.; BURNET 311.







[1510] DEUSSEN 2 (1), 136 ff., 141 ff.







[1511] DIELS, „Vors.“ 2, 13, 25, 60.







[1512] WINDELBAND 125 ff.







[1513] ZELLER 1, 901; DIELS, „Vors.“ 2, 72;
GOEBEL 315, 317.







[1514] GOMPERZ 1, 292.







[1515] ZELLER 1, 843, 845.







[1516] Zu diesem ganzen Absatze vgl. meine ausführliche
Abhandlung „Chemisches und Physikalisches bei PLATON“ („Abh.
u. Vortr.“ 2, 28), die alle Einzelheiten enthält.







[1517] ZELLER 2 (1), 532, 565; GOMPERZ 2,
329 ff., 482 ff., 568; WINDELBAND 182.







[1518] ZELLER 2 (1), 722 ff.; DEUSSEN 2 (1),
273, 348.







[1519] DEUSSEN 2 (1), 267, 276 ff.; 269; betreff
weiterer Auslegungen s. BAEUMKER 163, 152, 132.







[1520] ZELLER 2 (1), 726, 733.








[1521] ZELLER 2 (1), 722 ff.; WINDELBAND
167.







[1522] ZELLER 2 (1), 736, 803 ff.; BAEUMKER
167 ff., 174, 177 ff.; DEUSSEN 2 (1), 276, 279.







[1523] WINDELBAND 171, 196 ff.; 111.







[1524] ZELLER 2 (1), 743.







[1525] DEUSSEN 2 (1), 274 ff.







[1526] GOMPERZ 2, 484 ff., 606; GILBERT 159
ff.







[1527] ZELLER 2 (1), 800 ff.







[1528] ebd. 951; 1008; 1024, 1043.







[1529] ZELLER 725, 734.







[1530] ebd. 800 ff.







[1531] ZELLER 2 (1), 805, 807; GILBERT 158,
170 ff.







[1532] DEUSSEN 2 (1), 356 ff.







[1533] ZELLER 2 (1), 807 ff.; GILBERT 172,
361 ff.







[1534] Was PLATON unter diesem Namen versteht, ist
ungewiß.







[1535] GILBERT 366.







[1536] GOMPERZ 2, 327.







[1537] ZELLER 2 (1), 867.







[1538] Ob die Namen Phainon, Phaëthon usf. tatsächlich
die älteren sind, wie man zumeist anzunehmen pflegt, steht dahin
(BURNET 177 ff.).







[1539] ZELLER 1, 136, 139; 2 (1), 812 ff., 931, 1040
ff.; DEUSSEN 2 (1), 303.







[1540] GILBERT 157.







[1541] DIELS, „Elem.“ 58, 68.







[1542] ebd. 15 ff.







[1543] DIELS, „Elem.“ 17, 21, 22; an Neuschöpfung
dachten ZELLER 2 (1), 796, 947 und BAEUMKER 69.







[1544] GOEBEL 10.







[1545] WINDELBAND 172, 225; BAEUMKER 163.







[1546] GILBERT 259.







[1547] Im Dialoge „Theaitet“; ZELLER 2 (1), 705; die
lateinische Übersetzung „Qualität“ rührt von CICERO her.







[1548] Zu diesem ganzen Absatze vgl. meine ausführliche
Abhandlung „Chemisches und Alchemisches aus ARISTOTELES“
(„Abh. u. Vortr.“ 2, 64); bemerkt sei, daß nach DIELS
(„HERMES“ 40, 310; 1905) der Inhalt der sog. „Bücher der
Probleme“ des ARISTOTELES zu einem bedeutenden Teile den
kleineren Schriften seines Schülers und Nachfolgers THEOPHRAST
(372–287) entnommen ist, sowie daß nach HAMMER-JENSEN
(„HERMES“ 50, 113; 1915) das vierte Buch der „Meteorologie“
nicht von ARISTOTELES, sondern von STRATON herrühren
dürfte, der 286–268 lehrte.







[1549] ZELLER 2 (2), 348; 442; 306;
WINDELBAND 225; BAEUMKER 210 ff.







[1550] ZELLER 2 (2), 305; WINDELBAND 225.







[1551] WINDELBAND 225 ff.; 227.







[1552] So zuerst bei ARISTOTELES (DEUSSEN 2
(1), 273).







[1553] BAEUMKER 210, 221 ff.







[1554] ZELLER 1, 678; 2 (2), 315 ff.;
WINDELBAND 228; BAEUMKER 223, 239.







[1555] ZELLER 1, 678; BAEUMKER 241, 262.







[1556] ZELLER 2 (2), 315 ff.; WINDELBAND 225
ff.; BAEUMKER 241, 262.







[1557] BAEUMKER 282.







[1558] BAEUMKER 282, 263; WINDELBAND 225 ff.







[1559] BAEUMKER 250; 259; 249; 286.







[1560] ebd. 259, 260.







[1561] ZELLER 2 (2), 389, 420 ff.;
WINDELBAND 232.







[1562] ZELLER 2 (2), 443.







[1563] ebd. 2 (2), 420 ff.; BAEUMKER 241 ff.







[1564] DIELS, „Elem.“ 23, 24.







[1565] GILBERT 183, 189, 205; an einer Stelle heißt
es auch „die vier Elemente sind die vier Hylen“.







[1566] GILBERT 185; στοιχεῖον s. Register 740.







[1567] GILBERT 186 ff.







[1568] ZELLER 2 (2), 409, 445; BAEUMKER 237.







[1569] GILBERT 179, 188, 290, 386, 462.







[1570] ZELLER 2 (2), 446.







[1571] ebd. 2 (2), 416 ff.; BAEUMKER 260;
GILBERT 259 ff., 388.







[1572] GILBERT 190; DEUSSEN 2 (1), 353.







[1573] GILBERT 265.







[1574] ZELLER 2 (2), 437 ff.; DEUSSEN 2 (1),
356; DIELS, „Elem.“ 24. An einer Stelle wird aber Äther =
Feuer gesetzt.







[1575] ZELLER 2 (2), 468 ff.







[1576] ebd. 2 (2), 361, 456, 553, 793, 795; Planeten s. 378.







[1577] WINDELBAND 203; so auch bei
XENOKRATES, PLATONS zweitem Nachfolger.







[1578] ZELLER 2 (2), 483, 485, 517; bei
THEOPHRAST ist πνεῦμα = Feuer (ebd. 3 (2), 36).







[1579] ebd. 2 (2), 919; s. die Überlieferung bei
STRATON (lehrte 286–268).







[1580] ebd. 2 (2), 551.







[1581] ebd. 2 (2), 483, 485, 517; WINDELBAND 236.







[1582] ZELLER 2 (2), 488. Zur Theorie des Pneumas bei
ARISTOTELES s. JAEGER, M. G. M. 12, 326.







[1583] GILBERT 198.







[1584] Hieraus erklärt sich die bei HIPPONAX und
KALLIMACHOS (3. Jahrhundert v. Chr.) übliche Bezeichnung des
Essigs als „toter Wein“, νεκρός, Ἀλίβας (IMMISCH A. Rel. 14,
449).







[1585] DEUSSEN 2 (1), 385.







[1586] BAEUMKER 295 ff.







[1587] DEUSSEN 2 (1), 388.







[1588] WINDELBAND 255.







[1589] DIELS, „Das physikalische System des
STRATON“ (Berlin 1893).







[1590] WINDELBAND 257.







[1591] DIELS a. a. O. 11, 17.







[1592] ZELLER 3 (1), 22; DEUSSEN 2 (1), 390
ff.







[1593] ZELLER 3 (1), 28; WINDELBAND 250, 259
ff.







[1594] ARNIM ARNIM, „Stoicorum veterum fragmenta“
(Leipzig 1903 ff.); eine kurze Übersicht der Lehren bietet
BARTH, „Die Stoa“ (Stuttgart 1903).







[1595] GILBERT 227 ff.; DEUSSEN 2 (1), 415;
DIELS, „Elem.“ 41 ff.







[1596] ZELLER 3 (1), 16 ff., 57.







[1597] ZELLER 3 (1), 364 ff.; GILBERT 266
ff.; HEINZE, „Lehre vom Logos“ (Oldenburg 1872), 169.







[1598] MEYER-BJERRUM, „Annalen der Naturphilosophie“
(Leipzig 1904), 3, 413.







[1599] GILBERT 305 ff., 323, 629; PRANTL,
„Keime der Alchemie bei den Alten“ (Stuttgart 1856), 135; vgl.
JAEGER, M. G. M. 12, 326; JAEGER, „Das Pneuma im
Lykeion“ („Hermes“ 1912; 48, 29); JAEGER, „NEMESIOS
von EMESA“ (Berlin 1913).







[1600] ZELLER 3 (1), 354 ff.; DEUSSEN 2 (1),
401 ff.







[1601] ZELLER 3 (1), 173.







[1602] ZELLER 3 (1), 330 ff.







[1603] ARNIM 2, 319; ZELLER 1, 100; 3 (2),
342.







[1604] DEUSSEN 2 (1), 28.







[1605] ZELLER 3 (1), 334 ff.







[1606] ebd. 337.







[1607] ebd. 712.







[1608] ARNIM 2, 331, 332.







[1609] ZELLER 3 (2), 342.







[1610] GILBERT 251.







[1611] ARNIM 2, 111.







[1612] ZELLER 3 (1), 133 ff., 152 ff.;
BAEUMKER 330 ff.; WINDELBAND 273.







[1613] ZELLER 1, 142.







[1614] HEINZE 79 ff., 92; WINDELBAND 327.







[1615] ZELLER 1, 363.







[1616] ARNIM 1, 24, 25; 2, 115; ZELLER 3
(1), 96 ff.; BAEUMKER 330 ff.







[1617] ARNIM 2, 116.







[1618] ZELLER 3 (1), 133 ff.







[1619] ARNIM 2, 116.







[1620] ARNIM 2, 114, 116.







[1621] GILBERT 227 ff.







[1622] ebd. 245.







[1623] ebd. 243 ff.







[1624] ebd. 244.







[1625] ebd. 433, 236; ZELLER 3 (1), 181 ff.







[1626] ARNIM 2, 136.







[1627] ebd. 2, 111.







[1628] ZELLER 3 (1), 325.







[1629] DIELS, „Elem.“ 28.







[1630] ARNIM 2, 111.







[1631] ebd. 1, 24, 27, 110; 2, 145; ZELLER 3 (1), 133
ff., 152 ff.; WINDELBAND 273 ff.; GILBERT 245 ff.,
251; BAEUMKER 330 ff.







[1632] ARNIM 1, 25; 2, 128; 3, 20.







[1633] BAEUMKER 327, 363; WINDELBAND 273;
GILBERT 271; DEUSSEN 2 (1), 414.







[1634] ZELLER 3 (1), 133 ff.; GILBERT 268.







[1635] ARNIM 2, 151, 153.







[1636] ebd. 2, 153; ZELLER 3 (1), 129 ff.;
GILBERT 232 ff.







[1637] BAEUMKER 330 ff.; GILBERT 232 ff.,
245, 268.







[1638] ZELLER 3 (1), 436.







[1639] ebd. 3 (1), 96 ff.; GILBERT 266 ff., 271.







[1640] HEINZE 118 ff.







[1641] HEINZE 118 ff.; BAEUMKER 330 ff.







[1642] HEINZE 79 ff., 92.







[1643] ZELLER 3 (1), 156; HEINZE 99.







[1644] ARNIM 2, 136; dem HERAKLIT selbst
scheint diese Anschauung noch fremd, s. DEUSSEN 2 (1), 416.







[1645] ARNIM 1, 34; ZELLER 1, 142 u. 3 (1),
145; WINDELBAND 273 ff.







[1646] ZELLER 3 (1), 141, 145, 148, 192, 194;
DEUSSEN 2 (1), 415.







[1647] WINDELBAND 273.







[1648] ARNIM 2, 307.







[1649] GILBERT 251.







[1650] ARNIM 2, 145; GILBERT 268, 283, 633
ff.







[1651] BAEUMKER 342 ff., 356 ff.







[1652] ebd. 350.







[1653] ZELLER 3 (1), 133 ff.; GILBERT 251,
252, 292; BAEUMKER 3, 367 ff.; HEINZE 97 ff., 100.







[1654] ZELLER 3 (1), 134.







[1655] ARNIM 2, 111; HEINZE 93;
DEUSSEN 2 (1), 415 ff.







[1656] ARNIM 2, 310; HEINZE 100.







[1657] BAEUMKER 346 ff., 356 ff.







[1658] HEINZE 93.







[1659] GILBERT 239 ff., 243 ff.







[1660] ZELLER 3 (1), 68; HEINZE 143.







[1661] ZELLER 3 (1), 119 ff., 127, 199;
HEINZE, „Zur Erkenntnislehre der Stoa“ (Leipzig 1880), 10.







[1662] ARNIM 2, 228, 258; GILBERT 237, 243.







[1663] ZELLER 1, 436.







[1664] ARNIM 1, 38; 2, 217.







[1665] ebd. 2, 217; GILBERT 268.







[1666] ARNIM 2, 145; ZELLER 3 (1), 119 ff.,
127, 199.







[1667] ARNIM 2, 211; HEINZE 110.







[1668] ZELLER 3 (1), 368; HEINZE 13.







[1669] GILBERT 239 ff., 243 ff., 397.







[1670] ARNIM 1, 34; WINDELBAND 273 ff.;
GILBERT 239 ff., 243 ff.; DEUSSEN 2 (1), 415 ff.







[1671] PRANTL, a. a. O.







[1672] ZELLER 3 (1), 162 ff., 206, 336;
CAPELLE, „Die Schrift von der Welt“ (Jena, 1907), 34 ff.







[1673] ZELLER 3 (1), 100; BAEUMKER 346 ff.,
356 ff.







[1674] HEINZE 107 ff., 110 ff., 117, 123 ff. — Den
Zusammenhang der Theorie von den Lógoi spermatikoí mit den Lehren
des HERAKLIT und des ARISTOTELES, sowie ihre so
außerordentlich bedeutsame Fortwirkung bis in das Zeitalter der
Kirchenväter erörtert ausführlich K. MEYERS „Geschichte der
Lehre von den Keimkräften, von der Stoa bis zum Ausgange der Patristik“
(Bonn 1914).







[1675] ZELLER 3 (1), 196, 199, 209; GILBERT
251, 392.







[1676] GUNDEL, PW. 7, 2622 ff.







[1677] BOUCHÉ-LECLERCQ 68.







[1678] WAGNER, Ro. 3, 70.







[1679] RIESS, PW. 2, 1812 ff.; WEIDLICH,
PW. Spl. 1, 3; BOLL, „Die Erforschung der antiken Astrologie“
(Neue Jahrbücher), Leipzig 1908; 103.







[1680] ZELLER 3 (1), 16 ff.







[1681] BOUCHÉ-LECLERCQ 19, 571 ff.







[1682] HULTSCH, PW. 2, 1856 ff.;
BOUCHÉ-LECLERCQ 545. Vgl. GRONAU,
„POSEIDONIOS und die jüdisch-christliche Genesis-Exegese“
(Leipzig 1912).








[1683] GUNDEL, PW. 7, 2622 ff.







[1684] ZELLER 3 (1), 22; 3 (2), 83 ff., 113 ff., 123;
WINDELBAND 304 ff.







[1685] ZELLER 3 (1), 24 ff., 564, 834; 3 (2), 83 ff.,
107, 164 ff.; 154.







[1686] ebd. 3 (1), 16 ff.; 3 (2), 104 ff.







[1687] ZELLER 3 (2), 95 ff.; WINDELBAND 306
ff.; GOMPERZ 1, 88.







[1688] ZELLER 3 (2), 169, 364; 83 ff.







[1689] ebd. 3 (2), 83 ff., 95 ff.







[1690] ZELLER 3 (2), 127, 368; 290.







[1691] PIETSCHMANN, PW. 2, 355; vgl. VALERIUS
MAXIMUS, lib. 8, cap. 2.







[1692] ZELLER 3 (2), 128, 164.







[1693] ebd. 3 (2), 115, 504.







[1694] ZELLER 3 (2), 136, 139 ff.







[1695] ebd. 104 ff.







[1696] ebd. 149 ff., 171, 188, 197.







[1697] ebd. 142, 151, 189; 188, 189; BAEUMKER 389
ff.; HEINZE 173 ff.







[1698] ZELLER 3 (2), 154 ff., 193 ff.







[1699] ebd. 215.







[1700] ZELLER 104 ff.







[1701] ebd. 171, 197.







[1702] ebd. 133.







[1703] ebd. 235; WINDELBAND 306 ff.







[1704] CAPELLE, „Die Schrift von der Welt“ (Jena
1907).







[1705] ebd. 54.







[1706] WINDELBAND 299.







[1707] ZELLER 3 (1), 653 ff.; CAPELLE 53,
56.







[1708] CAPELLE 38 ff.







[1709] ZELLER 3 (1), 664.







[1710] HEINZE 173 ff.







[1711] ZELLER 3 (1), 660.







[1712] PRANTL, a. a. O.







[1713] ZELLER 3 (1), 662; GILBERT 537.







[1714] ZELLER 3 (1), 67.







[1715] ebd. 88.







[1716] ebd. 265.







[1717] ebd. 264, 269.







[1718] DEUSSEN 2 (1), 462.







[1719] ZELLER 3 (2), 279; vgl. GERCKE, PW.
2, 918.







[1720] ZELLER 3 (2), 281.







[1721] ebd. 234 ff.; DEUSSEN 2 (1), 465, 481.







[1722] ZELLER 3 (2), 291 ff.; KAUTZSCH,
„Apokryphen und Pseudepigraphen des alten Testaments“ (Tübingen 1900);
1, 479.







[1723] DEUSSEN 2 (1), 466.







[1724] ZELLER 3 (2), 290; KAUTZSCH a. a. O.
2, 192; BUCHHOLZ, Ro. 4, 808.







[1725] ZELLER 3 (2), 298 ff., 344, 356 ff.







[1726] DEUSSEN 2 (1), 464.







[1727] ZELLER 3 (2), 95 ff.







[1728] ebd. 333, 368.







[1729] ebd. 385 ff.; HÖLSCHER, PW. 9, 1960 ff.







[1730] HARNACK, „Dogmen-Geschichte“ (Tübingen 1905),
25.







[1731] ZELLER 3 (2), 385 ff.; COHN, „Die
Werke des PHILON von Alexandria“ (Breslau 1909); 1, 14.







[1732] HARNACK a. a. O. 26.







[1733] ZELLER 3 (2), 436; BAEUMKER 384 ff.







[1734] ZELLER 3 (2), 441; HEINZE 226.







[1735] BAEUMKER 384 ff., 401; HEINZE 242.







[1736] COHN a. a. O. 1, 36 ff.; WINDELBAND
308 ff., 315.







[1737] ZELLER 3 (2), 407 ff.; HEINZE 215
ff., 224, 282; DEUSSEN 2 (1), 475.







[1738] DEUSSEN 2 (1), 474.







[1739] ZELLER 3 (2), 391; HARNACK a. a. O.
22.







[1740] HEINZE 215.







[1741] ZELLER 3 (2), 418 ff., 433; DEUSSEN 2
(1), 476 ff.; COHN a. a. O. 1, 15 ff.; 2, 4.







[1742] COHN a. a. O. ebd.







[1743] ZELLER 3 (2), 407 ff.; HARNACK
a. a. O. 26; HEINZE 220 ff., 226, 256.







[1744] HEINZE 278 ff.; 243, 252, 258 ff.







[1745] ZELLER 3 (2), 9.







[1746] DEUSSEN 2 (1), 488.







[1747] ebd. 468 ff., 675; HARNACK, „Mission und
Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten“ (Leipzig
1902), 227.







[1748] DEUSSEN 2 (1), 485.







[1749] HARNACK a. a. O.







[1750] ZELLER 3 (2), 485 ff., 490.







[1751] ebd. 485 ff.; HEINZE 298.







[1752] ZELLER 3 (2), 497.







[1753] BURCKHARDT, „Das Zeitalter Constantin des
Großen“ (Leipzig 1898), 230 ff.







[1754] ZELLER 3 (2), 500 ff.; DEUSSEN 2 (1),
482 ff.







[1755] ZELLER 3 (2), 506.







[1756] ebd. 520 ff.; HARTMANN, „Geschichte
der Metaphysik“ (Leipzig 1899); 1, 106. HASSE, „Von
PLOTIN zu GOETHE“ (Jena 1912).







[1757] Üb. MÜLLER (Berlin 1878).







[1758] DEUSSEN 2 (1), 481; DIETERICI, „Die
sog. Theologie des ARISTOTELES“; üb. (Leipzig 1883). Ihr
griechisches Original dürfte gegen 300 n. Chr. verfaßt sein (ebd.
183); sie ist frei von der Stern-, Zauber- und Dämonen-Lehre der
späteren Neuplatoniker, sowie von der Zahlenmystik und Theurgie der
Neupythagoräer; über Sterne s. ebd. 46, 65 ff., 213 ff. — Bei den
Arabern spielte sie schon seit dem 10. Jahrhundert eine wichtige Rolle
(De BOER, „Geschichte der Philosophie im Islam“, Stuttgart
1901, 150 ff.).







[1759] ZELLER 3 (2), 520 ff.; BAEUMKER 375
ff.







[1760] ZELLER 3 (2), 599; DEUSSEN 2 (1),
499.







[1761] HEINZE 300.







[1762] ebd. 303 ff.







[1763] ZELLER 3 (2), 680; HEINZE 321.







[1764] HEINZE 318 ff.







[1765] ebd. 300; ZELLER 3 (2), 609, 620;
WINDELBAND 329 ff.; BAEUMKER 402 ff., 413.







[1766] ZELLER 3 (2), 609; HEINZE 321.







[1767] DEUSSEN 2 (1), 488 ff.







[1768] ebd. 497; ZELLER 3 (2), 612, 684.







[1769] ZELLER 3 (2), 621 ff., 677; „Enneaden“, üb.
MÜLLER 1, 85 ff.







[1770] ZELLER 3 (2), 683 ff.







[1771] ZELLER 3 (2), 686, 733 ff.; PRANTL
a. a. O.







[1772] ZELLER 3 (2), 655; „Enneaden“, üb.
MÜLLER 2, 248.







[1773] ZELLER 3 (2), 735; DEUSSEN 2 (1), 506
ff.







[1774] ZELLER 3 (2), 735 ff.; DEUSSEN 2 (1),
506.







[1775] ZELLER 3 (2), 740, 765, 777 ff., 805;
DEUSSEN 2 (1), 507 ff.







[1776] ZELLER 3 (2), 805 ff., 820, 840 ff.;
DEUSSEN 2 (1), 510.







[1777] ZELLER 3 (2), 847; DEUSSEN 2 (1),
511.







[1778] ZELLER 3 (2), 896, 901, 910.







[1779] ZELLER 3 (1), 625 ff.; 3 (2), 913.







[1780] ebd. 3 (2), 915 ff.







[1781] Leipzig 1913.







[1782] „Sternkunde und Sterndienst in Babel“ (Münster 1907
ff.); „Im Bannkreise Babels“ (Münster 1910).







[1783] „Die Religion Babylons und Assyriens“ (Gießen 1909
ff.).







[1784] „Astronomische Himmelsschau und Astrallehre bei den
Babyloniern“ (Heidelberg 1911); A. Rel. 15, 217 ff.







[1785] „Geschichte des Altertums“ (Stuttgart 1909), 1 (2).







[1786] „Sphaera“ (Leipzig 1903); „Die Erforschung der antiken
Astrologie“ (Leipzig 1908; Neue Jahrbücher 1, 103); „Die Lebensalter“
(Leipzig 1913).







[1787] Nicht schon gegen 3800, wie eine späte Tradition angibt
(HOMMEL, „Geschichte des alten Morgenlandes“, Leipzig 1912,
48).







[1788] KUGLER, „Bannkreis“, Vorr. 1 ff.; 117.







[1789] PRINZ, „Altorientalische Symbolik“ (Berlin
1915), 84.







[1790] KUGLER, „Bannkreis“, 92.







[1791] KUGLER, ebd., Vorr. 1 ff.; 117.







[1792] DEUSSEN 2 (2), 36, 46; CUMONT, „Les
religions orientales dans le paganisme romain“ (Paris 1909), 366;
JEREMIAS 80.







[1793] BOLL, „Erf.“ 1, 113.







[1794] JEREMIAS, Ro. 4, 1434 ff., nach
WEIDNER; HOMMEL 44, 71, mit der Einschränkung, daß
angebliche Abbildungen erst um 1200 oder 900 vorkommen (103, 128).







[1795] KUGLER 61; den Schatten erwähnt u. a.
PLINIUS, lib. 2, cap. 8.







[1796] KUGLER 57, 118. Daß Sonne, Mond und
Venus schon damals auch „Regenten des Tierkreises“ gewesen seien
(JEREMIAS 257), folgt hieraus nicht. — SAMAS
wird eigentlich ŠAMAŠ = SCHAMASCH geschrieben,
und das Nämliche gilt für SIN und ISTAR; nur aus
typographischen Gründen wurde dieser Laut hier durch einfaches S oder s
wiedergegeben.







[1797] JEREMIAS 105.







[1798] KUGLER 152.







[1799] PRINZ a. a. O.







[1800] KUGLER 157; Fig. 7; Fig. 4a, 5, 6;
PRINZ a. a. O. 74 ff., 117.







[1801] KUGLER 151; Fig. 4a, 5, 6;
SCHEFTELOWITZ, A. Rel. 15, 462, 473.







[1802] KUGLER 61, 152, 155; Fig. 4a, 5, 6; Fig. 3, 7;
Fig. 2.







[1803] KUGLER 132.







[1804] KUGLER 133; eine nachträgliche Verschmelzung
der Istar (Astarte) mit der Gottheit des seit altersher verehrten
Venussternes, an die BAUDISSIN denkt (A. Rel. 16, 420), ist
daher wenig wahrscheinlich.







[1805] JEREMIAS 78 ff., u. Ro. 4, 1434 ff.







[1806] JEREMIAS 231; 26, 229.







[1807] ebd. 299; 30.







[1808] ebd. 94; 78, 253; BOUCHÉ-LECLERCQ,
„L’astrologie grecque“ (Paris 1899), 41, 45.







[1809] REHM, PW. 8, 1250 ff.; vgl.
LENORMANT, „Die Anfänge der Kultur“ (Jena 1875) 134 und
„Die Magie u. Wahrsagekunst der Chaldäer“ (Jena 1878) 117 ff.;
SCHRADER, „Höllenfahrt der Istar“ (Gießen 1874), 146 und Ro.
1, 649.







[1810] KUGLER, Vorr. 6 ff.; 88; ED. MEYER,
„Alt.“ 1 (2), 525 ff.; BOLL, M. G. M. 16, 54.







[1811] JEREMIAS 163, 168; 80 ff.







[1812] ebd. 100, 101, 148.







[1813] ebd. 28.







[1814] SCHWARTZ, PW. 3, 314; JEREMIAS 26.







[1815] JEREMIAS 134, 78.







[1816] ebd. 180, 250, 343; 137.







[1817] CHWOLSOHN, „Die Ssabier und der Ssabismus“
(Petersburg 1856); 2, 605 ff., 450 ff.; JEREMIAS 268.







[1818] JEREMIAS 19, 103.







[1819] LENORMANT, „Mag.“ 152, 415.







[1820] BEZOLD 57.







[1821] KUGLER 105; BEZOLD 23; ED.
MEYER, „Alt.“ 1 (2), 424 ff., 525 ff.







[1822] ED. MEYER a. a. O.; KUGLER 110.







[1823] BEZOLD 23.







[1824] HOMMEL 128.







[1825] ED. MEYER a. a. O.; BEZOLD 22.







[1826] ED. MEYER a. a. O.; KUGLER 110 ff.;
BOLL, M. G. M. 16, 54.







[1827] ED. MEYER a. a. O. und betreff Venus 531;
KUGLER 66, 72.







[1828] KUGLER 53, 90, 94.







[1829] KUGLER 124.







[1830] KUGLER 103, 112; BEZOLD 40, 55, und
A. Rel. 15, 217 ff. Nach BOLL („Sphaera“ 563) setzt noch ein
arabischer Bearbeiter des Pseudo-Hippokrates Saturn = Sonne.







[1831] LENORMANT, „Anf.“ 125, „Mag.“ 19, 139, 300;
uralt, wie JEREMIAS annimmt (83 und Ro. 4, 1434 ff.), sind sie
nicht.







[1832] BOLL, „Sphaera“ 313, 376; 316.







[1833] ebd. 281; BOUCHÉ-LECLERCQ 93 ff.







[1834] JEREMIAS 79, 278 ff.; 84, 95; bei Ro. a. a. O.







[1835] JEREMIAS 83, 88, 90, 278 ff.; bei Ro. a. a. O.







[1836] KUGLER 125; BEZOLD 46.







[1837] JEREMIAS 17, 83, 225, 276 ff.;
LENORMANT, „Anf.“ 134.







[1838] BEZOLD 5, 7.







[1839] ebd. 21.







[1840] ED. MEYER a. a. O.







[1841] BEZOLD 44.







[1842] KUGLER 102, 105, 116; BEZOLD 46 ff.;
auch die Farben der Fixsterne wurden beachtet (KUGLER 103).







[1843] NÖLDEKE, A. Rel. 7, 344; BOLL,
PW. 7, 2547 ff.; BOUCHÉ-LECLERCQ 41, 45; ROSCHER,
„Enneadische Studien“ (Leipzig 1907) 148.







[1844] BOLL, „Lebensalter“ (Leipzig 1913), 25; M. G.
M. 16, 54.







[1845] ED. MEYER, „Alt.“ 1 (2), 369, 425, 523;
ROSCHER a. a. O.; BOUSSET, „Hauptprobleme der Gnosis“
(Göttingen 1907), 22, 54.








[1846] HERODOT, lib. 2, cap. 109.







[1847] DIODOR, lib. 2, cap. 29 ff.







[1848] STRABON, lib. 16, cap 1 (6).







[1849] VITRUV, lib. 9, cap. 2 (1) u. 6 (2).







[1850] PLINIUS, lib. 6, cap. 123.







[1851] ED. MEYER a. a. O.; BOUSSET a. a. O.







[1852] BOLL, PW. 7, 2547 ff.; BOUSSET
a. a. O.







[1853] BOLL, „Erf.“ 115 ff.







[1854] ROSCHER, „Enn. Stud.“ 148.







[1855] KUGLER 152; Fig. 2.







[1856] Vgl. WUNDT, „Volker-Psychologie“ (Leipzig
1909); 2 (3), 540 ff.







[1857] Über 7, 9. 13 im mexikanischen Kalender s.
KUGLER 9, 147 und ROSCHER, „Die enneadischen und
hebdomadischen Fristen und Wochen der älteren Griechen“ (Leipzig 1903),
79.







[1858] ED. MEYER, „Alt.“ 1 (2), 822, 524.







[1859] HEHN, „Siebenzahl und Sabbat bei den
Babyloniern und im alten Testament“ (Leipzig 1907); ROSCHER,
„Enn. Stud.“, 148; BOLL, „Lebensalter“ 24.







[1860] GELLIUS, lib. 3, cap. 10.







[1861] ROSCHER, „Enn. u. Hebd.“ 14 u. Ro. 4, 14 u.
69.







[1862] HEHN a. a. O.







[1863] ROSCHER, „Enn. Stud.“ 148; ED. MEYER,
Alt. 1 (2), 369, 425 523; BOLL, PW. 7, 2547 ff.







[1864] DELITZSCH (Leipzig 1876).







[1865] SCHRADER (Gießen 1874); vgl. DEUSSEN
2 (2), 67.







[1866] DELITZSCH 125, 143.







[1867] SCHRADER 111, 119.







[1868] SCHRADER 11, 17; LENORMANT, „Anf.“
58, 70; „Mag.“ 177.







[1869] JEREMIAS 66.







[1870] ebd. 149.







[1871] LENORMANT, „Mag.“ 442; BEZOLD 54.







[1872] BOLL, „Erf.“ 1, 103; oft werden aber nur 5
genannt.







[1873] BOLL, „Lebensalter“ 21, 25, 30.







[1874] Die 7 übereinander liegenden Himmel sind nicht
gleichzusetzen den 7 Abteilungen oder Zonen des Himmels.







[1875] JEREMIAS 42, 227.







[1876] ebd. 327.







[1877] JEREMIAS 86 ff.







[1878] ebd. 132, 175, 176.







[1879] ED. MEYER, „Alt.“ 1 (2), 421, 444 ff. Nach
PRINZ setzten die Sumerer ihre Götter ursprünglich in Bergen
wohnend voraus; der Tempelberg wurde dann allmählich zum mythologischen
Götterberg, der aus der Unterwelt zur Erde emporsteigt und bis in den
Himmel hineinragt („Symbolik“ 84 ff.).







[1880] ED. MEYER, „Alt.“ 1 (2), 489, 495.







[1881] ebd. 479, 509; JEREMIAS 45; so schon
LENORMANT, „Mag.“ 403 ff.







[1882] BAUMSTARK, PW. 2, 2675 ff.







[1883] JEREMIAS 132.







[1884] HERODOT, lib. 1, cap. 98.







[1885] I, II, V: JEREMIAS 45 u. Ro. 3, 54;
III: BOUCHÉ-LECLERCQ 41; IV: RAWLINSON, bei
CHWOLSOHN 2, 840; V: FAULMANN, „Kulturgeschichte“
(Wien 1881), 385; VI: JEREMIAS 51; WEISSBACH,
PW. 5, 2156; BOLL, PW. 7, 2562; für die 5. Mauer ist
„sandarachfarben“ angegeben, was gelb oder rot bedeuten kann.







[1886] „National-Literatur d. Völker d. Orients“, ed.
WOLLHEIM (Berl. 1873), 2, 447 ff.







[1887] Nach BAUMSTARK (PW. 2, 2675 ff.) nicht
„Sphären“, sondern Abteilungen.







[1888] SCHWARTZ, PW. 3, 314.







[1889] SEMPER, „Der Stil in den technischen und
tektonischen Künsten“ (München 1860; 2. Aufl. 1878); 1, 332 u. 2, 123.
GUARESCHI, „Storia della chimica“ (Turin 1905); Heft 5, 21 u.
88.







[1890] Coll. I, 73 ff.







[1891] Nicht Kupfer, wie OPPERT glaubte (Coll. I,
219), sondern Bronze mit 10,04% Zinn (Coll. I, 220).







[1892] Coll. I, 222.







[1893] JEREMIAS 87.







[1894] HOMMEL 165, 168; BOUCHÉ-LECLERCQ 41,
73.







[1895] JEREMIAS 84 ff.







[1896] ebd. 238.







[1897] BOUCHÉ-LECLERCQ 41.







[1898] BOLL, PW. 7, 2547 ff.; ROSCHER, Ro.
3, 2519 ff.; DIETERICH, „Eine Mithras-Liturgie“ (Leipzig
1903), 186.







[1899] JEREMIAS 244; lasurblau sind aber oft auch
Bart und Szepter des Königs (ebd. 172, 177).







[1900] JEREMIAS 163, 164.







[1901] BOUCHÉ-LECLERCQ 477, 482.







[1902] BOLL, PW. 7, 2547 ff.







[1903] So auch NÖLDEKE, bei BOLL, „Sphaera“
341; BEZOLD 51.







[1904] NILSSON, A. Rel. 14, 437, 440.







[1905] Tag der Vollendung, der Sühne, der Ruhe, ... Vgl.
BEER, PW. 1a, 1551 ff.







[1906] BOLL, „Lebensalter“ 25, 26, 31; auch nicht in
der Literatur der Zaubersprüche u. dgl., die mindestens bis zum Jahre
2000 zurückreicht (ED. MEYER a. a. O. 319).







[1907] CASSIUS DIO, lib. 37, cap. 17 ff.







[1908] Dieser beruft sich auf eine apokryphe griechische
Schrift mit „persischen“ Autornamen, wie ZOROASTER,
HYDASPES usf.







[1909] Entgegen HOMMEL 43.







[1910] So auch CHWOLSOHN 2, 173; JEREMIAS
164. Dies bestätigt auch der arabische Schriftsteller
ALCHWARIZMI (um 980): E. WIEDEMANN, „Beiträge zur
Geschichte der Naturwissenschaften“ (Erlangen 1902 ff.), 47, 235.







[1911] ED. MEYER, „Alt.“ 1 (2), 821.







[1912] MEYER, A. Rel. 17, 248.







[1913] „Die Gathas des Avesta“, üb. BARTHOLOMAE
(Stuttgart 1905).







[1914] KÖNIG, A. Rel. 17, 38.







[1915] HOMMEL 155, 171.







[1916] HOMMEL 165, 168.







[1917] ED. MEYER, „Alt.“ 3, 500.







[1918] „Römische Geschichte“ (Berlin 1886), 5, 347.







[1919] ED. MEYER, „Alt.“ 3, 123.







[1920] ED. MEYER, ebd. 3, 124 ff., 532 ff.;
DEUSSEN 2 (2), 137.







[1921] ED. MEYER, ebd. 3, 122 ff.







[1922] ED. MEYER a. a. O.; DEUSSEN a. a. O.;
GRAY, A. Rel. 7, 359 ff.







[1923] BOUSSET, A. Rel. 4, 254 ff.; „Hauptprobleme
der Gnosis“ (Göttingen 1907), 225, 335, 376 ff. Schon unter den
späteren Achämeniden, z. B. DARIUS, zeigt sich der persische
Kalender völlig abhängig von der Sternkunde Babylons (LEHMANN,
A. Rel. 17, 234).







[1924] LENORMANT, „Mag.“ 217 ff., 403.







[1925] ED. MEYER, „Alt.“ 3, 94.







[1926] ebd. 3, 91.







[1927] BOUSSET a. a. O.







[1928] ED. MEYER, „Alt.“ 3, 541.







[1929] SCHEFTELOWITZ hält „Magu“ für ein
altassyrisches Lehnwort und zieht dementsprechende Folgerungen (A. Rel.
17, 241).







[1930] ED. MEYER, „Alt.“ 3, 124, 126.







[1931] LEHMANN, A. Rel. 5, 216; JUSTI, ebd.
6, 252; DIETERICH, „Eine Mithras-Liturgie“ (Leipzig 1903),
189, 191.







[1932] BOUSSET a. a. O.







[1933] ED. MEYER, „Alt.“ 3, 172 ff.; CUMONT,
„Les religions orientales dans le paganisme romain“ (Paris 1909), 140,
283.







[1934] CUMONT, „Rel.“ 49, 270 ff., 287.







[1935] DEUSSEN 2 (2), 136 ff.; CUMONT,
„Rel.“ 280.







[1936] BOUSSET a. a. O.; CUMONT, „Rel.“ 366.







[1937] BOUSSET a. a. O.; CUMONT, „Rel.“ 187,
197, 263, 369, 391, 416.







[1938] BOUSSET, „Gnosis“ 41 ff.; ANZ,
„Ursprung der Gnosis“ (Leipzig 1897), 83; LENORMANT, „Mag.“
18, 25 ff., 131.







[1939] CUMONT, „Mysterien des Mithra“, üb.
GEHRICH (Leipzig 1903), 9 ff., 89 ff.







[1940] JEREMIAS 109, 192, 247.







[1941] CUMONT, „Rel.“ 140, 283.







[1942] SUDHAUS, A. Rel. 9, 197 ff.; KROLL,
ebd. 8, Beiheft, 42.







[1943] JEREMIAS 240; LENORMANT, „Mag.“ 72;
von der späteren Bezeichnung der beschwörenden Sprüche als „carmen“
kommt nach LENORMANT das französische „charme“; s. MAIGNE
D’ARNIS, „Lexicon mediae Latinitatis“ (Paris 1890) unter
„carminare“.







[1944] ED. MEYER, „Alt.“ 3, 127.







[1945] BOLL, „Sphaera“ 10.







[1946] HERODOT, lib. 1, cap. 131.







[1947] CUMONT Ro. 2, 3044; JEREMIAS 202;
BOUSSET, „Gnosis“ 223 ff.; DIELS, „Elem.“ 44 ff.:
στοιχεῖον wird zuletzt zu einem Ausdruck der Dämonologie (ebd. 57).







[1948] Üb. SACHAU (London 1879), 186 ff., 315 ff.







[1949] DIETERICH a. a. O. 55.







[1950] BOUSSET, A. Rel. 4, 247 u. „Gnosis“ 355, 376
ff.; DIETERICH a. a. O. 205, 207.







[1951] ED. MEYER, „Alt.“ 3, 132 ff., 172 ff.







[1952] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 17.







[1953] ebd. 1, 102.







[1954] ERMAN, „Die ägyptische Religion“ (Berlin
1909), 97.







[1955] A. WIEDEMANN, A. Rel. 13, 351; R. M.
MEYER, ebd. 11, 327.







[1956] ERMAN 10 ff.; 78; 14.







[1957] ERMAN 13, 24.







[1958] ERMAN 10 ff.







[1959] ED. MEYER, „Alt.“ 1 (2), 74; ERMAN 8,
224.







[1960] ED. MEYER, „Alt.“ 1 (2), 105; ERMAN
17.







[1961] A. WIEDEMANN, M. G. M. 16, 372.







[1962] ERMAN 34, 172 ff., 174.







[1963] ED. MEYER 1 (2), 85; ROEDER, Ro. 4,
1191, 1201.







[1964] ROEDER a. a. O.; ERMAN 33, 176.







[1965] ERMAN 266.







[1966] BRUGSCH, „Religion und Mythologie der alten
Ägypter“ (Leipzig 1891), 168 ff. — Vgl. zu allen diesen Punkten
die eingehenden Ausführungen in PRINZ’s „Symbolik“ (mit
zahlreichen Abbildungen). Sehr alt sind auch die Verbindungen von Sonne
und Mond als Augen des HORUS-RÊ mit den beiden Schlangen,
die das Haupt des Königs umwinden, sowie mit der weißen und roten
Krone der NECHBET und BUTO, der Göttinnen Ober- und
Unter-Ägyptens („Symbolik“ 41, 42).







[1967] ebd. 91, 101, 111, 168; ROEDER, A. Rel. 15,
86.







[1968] NILSSON, A. Rel. 11, 530, 544.







[1969] NILSSON, A. Rel. 11, 545, 546.







[1970] CUMONT, PW. 4, 2441; der Dea Syria nahe steht
die griechische APHRODITE, der die Taube heilig ist.







[1971] EISLER, A. Rel. 15, 3, 12.







[1972] EISLER, ebd. 14, 539.







[1973] NILSSON, A. Rel. 11, 540, 543;
SCHMIDT, „Die Gnosis“ (Jena 1907) 1, 326; BRUGSCH
a. a. O. 106.







[1974] REITZENSTEIN, A. Rel. 8, 171; „Hellenistische
Wundererzählungen“ (Leipzig 1906), 106, 125.







[1975] A. WIEDEMANN, A. Rel. 7, 481; 13, 361;
ROEDER, ebd. 15, 68 ff.; ERMAN 114 ff.







[1976] A. WIEDEMANN, A. Rel. 7, 473.







[1977] ED. MEYER „Alt.“ 1 (2), 70, 97; ERMAN
21 ff.







[1978] ERMAN 24, 38 ff.







[1979] ED. MEYER, „Alt.“ 1 (2), 394; ERMAN
217.







[1980] ED. MEYER, „Alt.“ 1 (2), 70, 97;
ERMAN 21 ff.







[1981] A. WIEDEMANN, A. Rel. 17, 220.







[1982] ERMAN 40, 110 ff., 131; REITZENSTEIN,
„Poimandres“ (Leipzig 1904), 368 ff.







[1983] ED. MEYER, „Alt.“ 1 (2), 81, 115 ff.;
ERMAN 41, 58.







[1984] MASPERO, „Geschichte der Kunst Ägyptens“
(Stuttgart 1913), 170.







[1985] REITZENSTEIN, „Hellenistische
Mysterien-Religionen“ (Leipzig 1910), 85; ERMAN 21, 38.







[1986] REITZENSTEIN a. a. O. 52, 206.







[1987] BISSING, A. Rel. 8, Beiheft 24 ff.;
ROEDER, A. Rel. 15, 79.







[1988] ED. MEYER, „Alt.“ 1 (2), 431, 491;
JEREMIAS 323, 338; ZIMMERN, A. Rel. 2, 165.







[1989] SCHRADER a. a. O. 19; DEUSSEN 2
(2), 165. In der altbabylonischen Religion sind Wasser und Kraut des
Lebens ursprünglich allen großen Göttern eigen und fallen erst
später (etwa gegen 2000) dem EA von Eridu zu, der aus einem
ursprünglich südbabylonischen Flußgotte zum besonderen Gotte der Tiefe
und ihrer Gewässer wird (PRINZ, „Symbolik“ 105, 115, 133,
134, 137 ff., 141; 139). Beide können aber auch von anderen Göttern
und von Helden errungen werden, wie denn z. B. der königliche Heros
GILGAMESCH schon zu Zeiten König SARGONS als ihr
Besitzer gilt (ebd. 102 ff., 105 ff., 114; ED. MEYER, „Reich
und Kultur der Chetiter“, Berlin 1914; 148.)







[1990] ROHDE, „Psyche“ (Leipzig 1903); 2, 390.







[1991] HERTZ, „Gesammelte Abhandlungen“ (Stuttgart
1905), 51; vgl. FRIEDLAENDER, A. Rel. 13, 161, 197.







[1992] ERMAN 146.







[1993] MEYER 1 (2), 209, 225; ERMAN 21 ff.







[1994] ERMAN 153.







[1995] A. WIEDEMANN, A. Rel. 13, 364 ff.







[1996] ERMAN 110 ff.; REITZENSTEIN, A. Rel.
8, 171; A. WIEDEMANN, A. Rel. 7, 473.







[1997] ROEDER, A. Rel. 15, 84.








[1998] REITZENSTEIN a. a. O.; „Hellenistische
Wundererzählungen“ (Leipzig 1906) 106, 125.







[1999] ED. MEYER, „Alt.“ 1 (2), 81, 115 ff.







[2000] ROEDER, A. Rel. 15, 79, 93; 16, 82 ff.;
ERMAN 21, 38, 210, 234.







[2001] ROEDER a. a. O.; ERMAN a. a. O.







[2002] ERMAN 64, 270. Schon aus dem 19. Jahrhundert
v. Chr. ist der Bericht eines Augenzeugen der dramatischen Vorführung
des Mythus erhalten (ROEDER, PW. 9, 2128).







[2003] OVID, „Metamorphosen“ lib. 9, Vers 693.







[2004] JUVENAL, „Satiren“ lib. 3, Nr. 8, Vers 29.







[2005] ROEDER, PW. 9, 2129 (εὐρήκαμεν, συγχαίρομεν);
BURCKHARDT, „Das Zeitalter CONSTANTIN des Großen“
(Leipzig 1898), 208.







[2006] ERMAN 28.







[2007] ED. MEYER, „Alt.“ 1 (2), 85, 93, 98.







[2008] BRUGSCH, „Ägyptologie“ (Leipzig 1897), 97,
322, 336.







[2009] KUGLER 55.







[2010] BOLL, „Sphaera“ 217.







[2011] ERMAN 14, 182, 250; ED. MEYER, „Alt.“
1 (2), 152.







[2012] ED. MEYER, „Alt.“ 1 (2), 76 ff., 90, 152;
ERMAN 167 ff.







[2013] ERMAN 179; A. WIEDEMANN,
„Altägyptische Sagen und Märchen“ (Leipzig 1906), 11, 120, 130. Vgl.
das im katholischen Süddeutschland noch jetzt übliche „Verschlucken
der hl. MARIA“ (ANDREE, „Votive und Weihgaben“,
Braunschweig 1904, 21).







[2014] ERMAN 181; DIETERICH, „Abraxas“
(Leipzig 1891), 41; REINHARD, A. Med. 9, 323.







[2015] BOLL, „Sphaera“ 372 ff.; DIETERICH,
„Abraxas“ 43 ff.; DIETERICH, „Mithras“ 186; CUMONT,
„Rel.“ 365; OTTO, „Priester und Tempel im hellenistischen
Ägypten“ (Leipzig 1905), 2, 225.







[2016] CUMONT, „Rel.“ 254 ff.







[2017] REITZENSTEIN, „Poimandres“ 53.







[2018] ebd. 75.







[2019] BOLL, „Sphaera“ 372 ff.







[2020] RIESS, PW. 2, 1812 ff.







[2021] BOLL, „Erforschung der antiken Astrologie“
106.







[2022] RIESS, PW. 2, 1812 ff.







[2023] BOLL a. a. O.; CUMONT, „Rel.“ 242.







[2024] BOUCHÉ-LECLERCQ 519, 564; 51, 292; 230.







[2025] OTTO a. a. O. 2, 217, 225.







[2026] BOLL a. a. O.; BOLL, „Sphaera“ 213,
374, 391; KROLL, PW. 9, 803.







[2027] BOUCHÉ-LECLERCQ 534.







[2028] ISRAELSON, „Die Materia medica des Galenos“
(Dorpat 1894), 159.







[2029] REITZENSTEIN, „Poimandres“ 231.







[2030] OTTO 1, 171; 2, 187.







[2031] OTTO 1, 226.







[2032] SPIEGELBERG, M. G. M. 1, 178.







[2033] BOLL, PW. 7, 2547 ff.







[2034] BOLL, PW. 7, 2547 ff.; BOLL,
„Lebensalter“ 25; BOUCHÉ-LECLERCQ 477 ff.







[2035] KUGLER; BOLL, „Lebensalter“ 115 ff.
u. PW. 7, 2547 ff.







[2036] JEREMIAS 167 ff.; BOLL, „Lebensalter“
25, 26, 31 u. PW. 7, 2547 ff.







[2037] „Lehrbuch der Chronologie“ (Berlin 1831), 49, 340.







[2038] ROSCHER u. BOLL, Ro. 3, 2537 ff.;
ROSCHER, „Enneaden und Hebdomaden“ 30 ff.; BOLL, PW.
7, 2547 ff.







[2039] DEUSSEN 2 (1), 469.







[2040] lib. 37, cap. 18; LOBECK, „Aglaophamos“
(Königsberg 1829), 941 ff.







[2041] BOLL, PW. 7, 2547 ff.







[2042] ROSCHER u. BOLL, Ro. 3, 2537 ff.;
BOLL, PW. 7, 2547. JUSTINUS spricht in der um
150 verfaßten „Apologie“ vom „Tag, den man den Sonntag nennt“ (üb.
VEIL, Stuttgart 1894; 43, 96), doch war der Ausdruck schon
zur Zeit des jüngeren PLINIUS bekannt („Epistolae“, lib. 10,
Nr. 96), ja vielleicht schon in apostolischer (VEIL 108);
„Tag des Helios“ ἡ τοῦ Ἥλιου für Sonntag, ἡ Κρονική (Kronostag) für
Samstag, ἡ πρὸς τῆς Κρονικῆς = ἡ Ἀφροδίτης für Freitag sind im 2.
Jahrhundert gebräuchlich; als „8. Wochentag“ findet sich ἡ κυριακὴ
ἡμέρα (= dies dominicus, Tag des Herrn) wohl schon in apostolischer
Periode (VEIL 112), s. auch des JUSTINUS „Gespräch
mit TRYPHON“ (üb. BRUNN, Zürich 1844; 49).







[2043] „Dies Saturni“: schon bei TIBULL.







[2044] FRIEDLAENDER, „Darstellungen aus der
Sittengeschichte Roms“ (Leipzig 1910); 1, 442.







[2045] BOUCHÉ-LECLERCQ 318, 483 ff.







[2046] BOLL, PW. 7, 2547 ff.







[2047] Wortwitze ähnlicher Art, z. B. Σάμος — ἄμμος
(Samos — Sand), Δῆλος — ἄδηλος (Delos — unsichtbar), Ῥώμη —
ῥύμη (Rom — Gasse) finden sich in dem um 140 v. Chr. verfaßten 3.
Buche der „Sibyllinischen Orakel“ (KAUTZSCH, „Apokryphen
und Pseudepigraphen des alten Testamentes“, Tübingen 1900; 2, 192).
Vgl. auch die schon bei den Stoïkern bekannten Wortepiele Chronos —
Kronos, Ἥρα — ἄηρ (Hera — Luft) u. dgl. (CUMONT, „Rel.“ 410;
CLEMENS ROMANUS, „Homiliae“, ed. DRESSEL, Göttingen
1857, 133).







[2048] LOBECK 574, 575; BOUCHÉ-LECLERCQ
a. a. O. Über die Eselsverehrung s. u. a. TACITUS, ferner den
„Octavius“ des MINUCIUS FELIX (ed. DOMBART, Erlangen
1875; 16) und das „Apologeticum“ (cap. 16) des TERTULLIANUS
(165–216?).







[2049] BOLL, „Erforschung“ 107 ff.







[2050] USENER, „Götternamen“ (Bonn 1896), 177.







[2051] RIESS, PW. 2, 1812 ff.; ED. MEYER,
„Der Papyrusfund von Elephantine“ (Leipzig 1912), 127.







[2052] MARTINI, PW. 5, 549, 561.







[2053] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 606 ff.;
NILSSON, A. Rel. 14, 423.







[2054] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 535; HULTSCH,
PW. 2, 1074 ff.







[2055] lib. 2, cap. 109.







[2056] HULTSCH, PW. 7, 1501.







[2057] ED. MEYER, „Alt.“ 4, 203.







[2058] ED. MEYER, „Papyrusfund“, a. a. O.;
NILSSON, A. Rel. 14, 423.







[2059] CHWOLSOHN, „Ssabier und Ssabismus“ (Petersburg
1856), 1, 755; 1, 751; 2, 111, 238, 298, 336, 703.







[2060] GRUPPE, Ro. 3, 1146, 2263 ff.







[2061] RIESS, PW. 2, 1812 ff.; vgl. MANILIUS
„Astronomica“, ed. BREITER (Leipzig 1908); 2, Vorr. 5 ff.







[2062] RIESS a. a. O.; MEYER a. a. O.







[2063] BERGER, „Geschichte der wissenschaftlichen
Erdkunde der Griechen“ (Leipzig 1903), 34.







[2064] ebd. 5, 175 ff., 180, 197, 205.







[2065] ebd. 176.







[2066] BOLL, PW. 7, 2547.







[2067] BURNET 309, 316 ff.







[2068] BOLL a. a. O.







[2069] BOLL, „Erforschung“ 118 ff.







[2070] BOLL, PW. 7, 2547.







[2071] HULTSCH, PW. 2, 1856 ff.







[2072] BOLL a. a. O.; HULTSCH a. a. O.







[2073] ROSCHER, „Enn. u. Hebdom.“ 71, 78;
ROSCHER u. BOLL, Ro. 3, 2519 ff.







[2074] USENER, „Götternamen“ 288.







[2075] NILSSON, A. Rel. 14, 423; 15, 318;
WIDE, A. Rel. 12, 227; ROSCHER, A. Rel. 14, 572.







[2076] NILSSON, A. Rel. 15, 318.







[2077] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 97 ff.







[2078] BOLL, PW. 7, 2547 ff.; NILSSON, A.
Rel. 14, 447.







[2079] NILSSON, ebd. 443, 447; nach USENER
(218, 220) deutet „Iatros Apollon“ auf eine (allerdings nie vollständig
gewordene) Verschmelzung zweier ursprünglich selbständiger Gottheiten
hin.







[2080] HIPPOKRATES, üb. FUCHS (München
1895), 79, 90, 164 ff., 259, 299, 436; vgl. GOMPERZ 1, 234,
236.







[2081] RIESS, PW. 2, 1812 ff.;
BOUCHÉ-LECLERCQ 5, 20; CUMONT, „Rel.“ 386, 389.







[2082] BOUSSET, A. Rel. 4, 250, 257; 255, 261.







[2083] RIESS a. a. O.; ROSCHER u.
BOLL, Ro. 3, 2519 ff.; DIETERICH, „Abraxas“ 40 ff.







[2084] HÖFER, Ro. 3, 3349; PFEIFFER,
„Sternglauben“ (Leipzig 1916) 109.







[2085] ROSCHER u. BOLL, a. a. O.;
BOLL, „Erforschung“ 118 ff. In der Ilias (Ges. 22, V. 318)
heißt Hesperos nur κάλλιστος = der Schönste.







[2086] ROSCHER u. BOLL, Ro. 3, 2519 ff.;
ED. MEYER, „Papyrusfund“ 127.







[2087] BOUCHÉ-LECLERCQ 21.







[2088] „Metaphysik“, lib. 12, cap. 8.







[2089] TÜMPEL, PW. 1, 2772; REHM, ebd. 8,
1250 ff.; WEIZSÄCKER, Ro. 3, 2444 ff.







[2090] LIPPMANN, „Abhandl. u. Vorträge“ 2, 44 ff.







[2091] ebd. 2, 56 ff.







[2092] ebd. 2, 139.







[2093] „Das Zeitalter CONSTANTIN des Großen“ (Leipzig
1898), 124.







[2094] MOMMSEN, „Römische Geschichte“ (Berlin 1886);
5, 455, 588.







[2095] FRIEDLAENDER 2, 151.







[2096] MOMMSEN 5, 617.







[2097] GREGOROVIUS, „Kaiser Hadrian“ (Stuttgart
1884), 161.







[2098] HARNACK, „Mission“ (Leipzig 1902), 385, 448;
MOMMSEN 5, 576.







[2099] GREGOROVIUS a. a. O.; FRIEDLAENDER 2,
151.







[2100] MOMMSEN 6, 571; BURCKHARDT,
„Constantin“ 133 ff.







[2101] BURCKHARDT 158 ff.







[2102] USENER, „Götternamen“ 340.







[2103] USENER 341; BURCKHARDT, „Constantin“
180 ff.; ERMAN 252; UNGER, „Quellen der
byzantinischen Kunstgeschichte“ (Wien 1878), 19 ff.







[2104] PETERSEN, A. Rel. 13, 65 ff.; auch
RUFINUS (lib. 2, cap. 23), THEODORET (lib. 5, cap.
28) und andere Kirchenschriftsteller gedenken dieser Statue aus
„verschiedenen Hölzern“ und „allen Metallen“ (UNGER a. a. O.;
CHWOLSOHN 2, 685).







[2105] AUSFELD, „Der griechische Alexander-Roman“,
ed. KROLL (Leipzig 1907), 126.







[2106] JEREMIAS 16.







[2107] LEHMANN-HAUPT, Ro. 4, 338 ff.; WEITZ,
ebd. 378, mit Abbildungen; SETHE, M. G. M. 15, 119;
ABT, A. Rel. 18, 267; FAHZ, ebd. 15, 418. Betreff
der Unsicherheit aller Deutungen vgl. WÜNSCH, A. Rel. 14, 579
und OTTO, A. Rel. 14, 580. Auch nach PRINZ ist die
LEHMANN’sche ganz unannehmbar, und SERAPIS sicher
ägyptisch (= OSIRIS-APIS).







[2108] REITZENSTEIN, „Zwei religionsgeschichtliche
Fragen“ (Straßburg 1901); DIETERICH, „Mithras“ 80, 204.







[2109] BURCKHARDT, „Constantin“, 178.







[2110] HARNACK, „Mission“ 459.







[2111] BURCKHARDT a. a. O.







[2112] MOMMSEN 5, 580, 586 ff., 590.







[2113] MOMMSEN a. a. O.; FRIEDLAENDER 3,
295; BLÜMNER, „Terminologie und Technologie“ (Leipzig 1884),
3, 81; CUMONT, „Rel.“ 405.







[2114] CUMONT, „Alexandre d’Abonoteichos“ (Brüssel
1887).







[2115] CUMONT, ebd. 5, 25; GREGOVORIUS,
„Hadrian“ 368, 399.







[2116] BOUCHÉ-LECLERCQ 569, 611.







[2117] HAESER, „Lehrbuch der Geschichte der Medizin“
(Jena 1875); 1, 431.







[2118] MEYER, „Geschichte der Botanik“ (Königsberg
1854 ff.); 1, 225 ff., 269.







[2119] BOUCHÉ-LECLERCQ 566, 598 ff.; BOLL,
„Erforschung“ 105.







[2120] CANTOR, „Vorlesungen über Geschichte der
Mathematik“ (Leipzig 1907); 1, 443.







[2121] MEYER, „Botanik“ a. a. O.







[2122] BOUCHÉ-LECLERCQ 589, 609.







[2123] MOMMSEN 5, 489.







[2124] PIETSCHMANN, PW. 1, 990; MOMMSEN 5,
494; GREGOROVIUS a. a. O. 165.







[2125] SCHEFTELOWITZ, A. Rel. 14, 41 ff.; vgl.
PHILO, üb. COHN (Breslau 1909 ff.) 1, 227.







[2126] DIETERICH, „Mithras“ 205;
REITZENSTEIN, „Poimandres“ 156 ff.







[2127] PHILO, üb. COHN 2, 16, 373; 1, 382.







[2128] SOLTAU, „Das Fortleben des Heidentumes in
der altchristlichen Kirche“ (Berlin 1906), 23, 85 ff.; 118, 141;
REITZENSTEIN, „Poimandres“ 42, 114.







[2129] REITZENSTEIN, ebd. 75, 143, 163, 173, 181 ff.,
279 ff., 288.







[2130] ebd. 290, 143.







[2131] SOLTAU a. a. O., Vorr. 11; 40, 85 ff., 87,
140, 160; BOUSSET, A. Rel. 4, 268; REITZENSTEIN
a. a. O.







[2132] DEUSSEN 2 (2), 303.







[2133] REITZENSTEIN, „Wundererzählungen“ 126;
„Mysterien-Religionen“ 107.







[2134] PLINIUS, lib. 30, cap. 11; vgl.
GANSCHINIETZ, PW. 9, 693.







[2135] HARNACK, „Mission“ 93 ff.; 440, 489.







[2136] ROSCHER u. BOLL, Ro. 3, 2519 ff.







[2137] BOUSSET, A. Rel. 4, 268.







[2138] ZELLER 1, 393. Dieses dem PHILO
wohlbekannte Gleichnis schob man dem PHILOLAOS unter!
(NESTLE, „Die Vorsokratiker“, Jena 1908; 161, 239.)







[2139] DIETERICH, „Mithras“ 55, 58 ff., 79 ff., 156,
202 ff., 206.







[2140] REITZENSTEIN, „Zwei religionsgeschichtliche
Fragen“; DIETERICH, a. a. O. 80, 204.







[2141] REITZENSTEIN, „Poimandres“ 259;
CUMONT, „Rel.“ 254 ff., 264.







[2142] CUMONT, ebd. 260 ff.







[2143] E. KROLL, „Die Lehre des Hermes Trismegistos“
(Münster 1914), 23 ff., 44, 49.







[2144] ROSCHER, A. Rel. 1, 56; USENER 347;
WERNICKE, Ro. 3, 1382, 1468; DEUBNER, Ro. 3, 2091.








[2145] E. KROLL 177, 186, 193.







[2146] ebd. 67 ff., 303.







[2147] ebd. 178 ff.







[2148] ebd. 244, 282; DIETERICH, „Mithras“ 58.







[2149] E. KROLL 259, 278.







[2150] ebd. 124 ff., 182 ff.







[2151] E. KROLL 22.







[2152] ebd. 7, 183.







[2153] GILBERT 568 u. Register 735; vgl.
ROHDE, „Psyche“.







[2154] GILBERT 620; GOEBEL 250 ff.







[2155] GILBERT 366.







[2156] ROHDE, „Psyche“ 2, 258.







[2157] HIPPOKRATES, üb. FUCHS 1, 442, 443.







[2158] WINDELBAND 84.







[2159] GILBERT 348.







[2160] ebd. 305 ff., 323, 629.







[2161] WELLMANN, PW. 6, 338 ff., 344;
GILBERT 389.







[2162] DIELS, „Das physikalische System des
STRATON“ (Berlin 1893), 11, 17.







[2163] REITZENSTEIN, „Mysterien-Religionen“ 139, 140;
E. KROLL 286 ff.







[2164] E. KROLL 286 ff., 301.







[2165] E. KROLL 266, 285, 301.







[2166] REITZENSTEIN, „Mysterien-Religionen“ 139;
E. KROLL 75, 124, 135; HÖFER, Ro. 3, 2584.







[2167] E. KROLL 124 ff., 182; 32, 125, 141;
EITREM, PW. 8, 790 ff.







[2168] REITZENSTEIN, „Myst.-Rel.“ 44, 59.







[2169] ebd. 140.







[2170] ebd. 138.







[2171] ebd. 180.







[2172] HÖFER a. a. O.; DIETERICH, „Mithras“
116 ff.; E. KROLL 76; JACOBY, A. Rel. 13, 550.







[2173] REITZENSTEIN a. a. O. 153 ff.;
DIETERICH, „Abraxas“ 172. In der koptischen „Pistis Sophia“
= „Glaube und Weisheit“, verfaßt um 250 n. Chr., heißt die hl.
MARIA oft einfach πνευματική (ed. SCHMIDT, Leipzig
1905; 191, 195, 196, 201, 203), und der hl. Geist sowie der Geist
JESU ist „πνεῦμα“ (ebd. 242, 305, 311; 44 ff. und oft).







[2174] REITZENSTEIN, „Myst.-Rel.“ 43, 113, 119.







[2175] ebd. 42, 45, 139; 153, 154; 124.







[2176] ebd. 123, 139.







[2177] ebd. 129, 133; DIETERICH, „Mithras“ 59, 78, 91
ff., 179.







[2178] BOUSSET, A. Rel. 4, 136 ff., 229 ff.; 18, 148.







[2179] E. KROLL 273 ff., 344 ff., 364.







[2180] DIETERICH, „Mithras“ 196 ff.







[2181] REITZENSTEIN, A. Rel. 8, 181 ff.; vgl.
DIETERICH, „Mithras“ 194 ff., 203.







[2182] KAUTZSCH, „Apokryphen“ 2, 122; ASMUS,
„Das Leben des Philosophen ISIDORUS“ (Leipzig 1911), 142, 172.







[2183] KAUTZSCH a. a. O. 2, 352.







[2184] BOLL, „Lebensalter“ 37. Nach
DIETERICH („Mithras“ 186 ff.) wäre Persien, entgegen
BOUSSET (A. Rel. 4, 237), nicht die Heimat der „Himmelsreise“;
REITZENSTEIN hält hingegen deren iranischen Ursprung für
zweifellos („Die Göttin PSYCHE in der hellenistischen und
frühchristlichen Litteratur“, Heidelberg 1917).







[2185] GILBERT 229, 236, 685.







[2186] DIETERICH, „Abraxas“ 44 ff., 72, 74, 82 ff.,
129.







[2187] ZELLER 3 (2), 714 ff.







[2188] BOUSSET, A. Rel. 4, 166.







[2189] BOUSSET, A. Rel. 4, 157, 160.







[2190] ebd. 161.







[2191] DIETERICH, „Mithras“ 191.







[2192] „Das slavische Henochbuch“, ed. BONWETSCH
(Berlin 1896), 10 ff.







[2193] ebd. 27, 28.







[2194] ebd. 29.







[2195] BOUSSET a. a. O.; KAUTZSCH a. a. O.







[2196] HARNACK, „Ein jüdisch-christliches Psalmbuch
aus dem 1. Jahrhundert“ (Leipzig 1910), 67, 73.







[2197] BOUSSET, A. Rel. 4, 413, 151.







[2198] ebd. 249.







[2199] E. KROLL 184.







[2200] ebd. 179, 185. Nach REITZENSTEIN (a. a. O.)
liegen auch hier spezifisch iranische Einflüsse zugrunde.







[2201] BRUGSCH, „Rel. u. Myth.“ 101; KELLER,
„Die antike Tierwelt“ (Leipzig 1909 ff.), 2, 315; 2, 33, 411.







[2202] „Quaestiones naturales“ lib. 3, cap. 14.







[2203] ed. PARTHEY (Berlin 1857), 264.







[2204] LEPSIUS, „Über die Götter der vier Elemente
bei den Ägyptern“ (Berlin 1856), 183, 197, 199, 209, 218 ff.







[2205] DIETERICH, A. Rel. 8, 481; PROTT,
ebd. 9, 92.







[2206] TÜMPEL, PW. 1, 2772; JESSEN, PW. 8,
714; HERRMANN, Ro. 1, 2314.







[2207] TÜMPEL, Ro. 2, 3025; DEUBNER, Ro. 3,
2092.







[2208] GOMPERZ 1, 68, 75 ff., 100, 430.







[2209] SCHWALLY, A. Rel. 9, 173; vgl.
BOEHMER, ebd. 10, 316 u. GRESSMANN, ebd. 10, 364.







[2210] RAPP, Ro. 2, 1648 ff.; KROLL, PW. 8,
817; E. KROLL 51 ff.







[2211] DIETERICH, „Abraxas“ 79; E. KROLL
179, 185.







[2212] REITZENSTEIN, A. Rel. 7, 397 ff.







[2213] BOUSSET, „Gnosis“ 60, 75 ff.







[2214] SCHULTZ, „Dokumente der Gnosis“ (Jena 1910),
Vorr. 48, 51, 55; 39, 47, 49, 59 ff., 61, 63, 149, 189.







[2215] BOUSSET a. a. O. 20, 167; 175; 182 ff.; 198;
204; SCHULTZ a. a. O. 60, 65, 70; 237.







[2216] E. KROLL 137, 235 ff.







[2217] WESSELY, „Ephesia Grammata“ (Wien 1886), 12;
DIETERICH, „Abraxas“ 31, 79; FAHZ, A. Rel. 7, 397 u.
15, 409.







[2218] HERODOT lib. 1, cap. 193; AUSFELD,
„Alexander-Roman“ 94, 185. ARISTOTELES stellt
merkwürdigerweise die Tatsache in Abrede.







[2219] KRAUSE, „Pyrgoteles“ (Leipzig 1856), 15, 45,
57, 69, 83; NIES, PW. 1, 704, 2416; ROSSBACH, PW. 7,
1108; SEIDEL, M. G. M. 6, 259; BLÜMNER 3, 257, 263.







[2220] Üb. FUCHS 3, 464.







[2221] DIETERICH, „Abraxas“ 60 ff.;
REITZENSTEIN, „Poimandres“ 70 ff.; DIELS,
„Elementum“.







[2222] DIETERICH, „Abraxas“ 157, 171;
REITZENSTEIN, „Poimandres“ 259, 270 ff.







[2223] BOLL, „Erforschung“ 107 ff.







[2224] Eine bestimmte Definition von „chaldäisch“ läßt sich
nicht geben; sehr oft bezeichnet es nur die spätbabylonische Epoche im
Gegensatze zur altbabylonischen.







[2225] BOLL a. a. O.; BOUCHÉ-LECLERCQ 345,
583.







[2226] BOLL a. a. O.







[2227] ED. MEYER, „Alt.“ 1 (2), 525 ff.







[2228] BREITER, in MANILIUS „Astronomica“
(Leipzig 1908); 2, Vorr. 5 ff.







[2229] RIESS, PW. 2, 1812 ff.







[2230] WÜNSCH, PW. 9, 171 ff.; GRUPPE, Ro.
3, 1103 ff., 2250 ff.: DEUBNER, Ro. 3, 2091.







[2231] BOLL, „Sphaera“ 543 ff.; 170.







[2232] Üb. COHN 1, 59 ff., 346, 393.







[2233] ebd. 1, 321; 1, 71. Vgl. FAHZ, A. Rel. 15,
420.







[2234] ebd. 1, 382 ff.







[2235] ebd. 1, 79; 2, 85.







[2236] RIESS, PW. 2, 1812 ff.;
BOUCHÉ-LECLERCQ 565.







[2237] Brüssel 1898 ff.







[2238] BOLL, „Erforschung“ 104.







[2239] BOUCHÉ-LECLERCQ 89.







[2240] BOLL, „Lebensalter“ 33, 40 ff.







[2241] BOLL, „Sphaera“ 272; BOUCHÉ-LECLERCQ
102.







[2242] BOUCHÉ-LECLERCQ 103, 182.







[2243] BOLL, „Sphaera“ 76; BOUCHÉ-LECLERCQ
313 ff.







[2244] BOLL, „Erforschung“ 107 ff.;
BOUCHÉ-LECLERCQ 599 ff. S. die alte Streitfrage, „ob
die Gestirne Wetterveränderungen bewirken oder nur anzeigen?“
(PFEIFFER, „Studien zum antiken Sternglauben“, Leipzig 1915.)







[2245] BOUCHÉ-LECLERCQ 508 ff.







[2246] ebd. 604.







[2247] BURCKHARDT, „Constantin“ 230 ff.







[2248] BOUCHÉ-LECLERCQ 599 ff.







[2249] DIETERICH, „Mithras“ 208.







[2250] VALERIUS MAXIMUS, lib. 1, cap. 3 (verfaßt
um 40 n. Chr.); RIESS, PW. 2, 1812 ff.; BREITER
(MANILIUS-Ausgabe) 2, Vorr. 5 ff.; BOUCHÉ-LECLERCQ
546.







[2251] Ausführliche Angaben: BOUCHÉ-LECLERCQ 543
ff.; HARDER, „Astrognostische Bemerkungen zu den römischen
Dichtern“ (Berlin 1893), mit mehreren hundert Belegstellen.







[2252] FRIEDLAENDER 1, 367 ff.







[2253] BOLL, „Sphaera“ 237, 238; 228.







[2254] BREITER a. a. O.







[2255] SUETONS Biographie, cap. 94.







[2256] „Astronomica“, ed. BREITER (Leipzig 1908) 2,
Vorr. 5 ff.; alle widersprechenden Stellen sind interpoliert.







[2257] ebd. 1, 120; 2, 145.







[2258] ebd. 1, 2; vgl. 2, 3.







[2259] ebd. 1, 9, 46, 64, 66, 99, 106, 117, 123; vgl. 2, 9,
58, 78, 82, 120, 126, 142, 146.







[2260] ebd. 1, 74; 2, 88.







[2261] ebd. 1, 22, 27; 2, 24, 33.







[2262] ebd. 1, 57, 35; 2, 67 ff., 46.







[2263] ebd. 1, 29, 6; 2, 37, 6.







[2264] ebd. 1, 59; 2, 77.







[2265] ebd. 1, 37, 47, 56; 2, 49, 58, 67.







[2266] ebd. 2, 49.







[2267] TACITUS, „Historien“, lib. 1, cap. 22.







[2268] FRIEDLAENDER 1, 637 ff.; 1, 133; 4, 176;
CUMONT, „Rel.“ 236, 292; RIESS, PW. 2, 1812 ff.;
ROSCHER u. BOLL, Ro. 3, 2519 ff.







[2269] TACITUS, „Annalen“, lib. 16, cap. 14.







[2270] AULUS GELLIUS, lib. 3, cap. 10; lib. 14, cap.
1.







[2271] ARTEMIDOROS, lib. 2, cap. 36.







[2272] SALMASIUS, „De annis climactericis et antiqua
astrologia diatribae“ (Leiden 1648), 795; das Buch zählt an 900 Seiten
ohne einen einzigen Absatz!







[2273] DOMASZEWSKI, A. Rel. 14, 313.







[2274] BURCKHARDT, „Constantin“ 224 ff.







[2275] EISLER, A. Rel. 11, 151.







[2276] DOMASZEWSKI, A. Rel. 11, 223; CUMONT,
„Rel.“ 244, 394.







[2277] GREGOROVIUS, „Hadrian“ 162; CASSIUS
DIO, lib. 75, cap. 13.







[2278] WISSOWA, Ro. 3, 1887; FRIEDLAENDER 4,
169.







[2279] PETRONIUS, cap. 30, 35, 39;
FRIEDLAENDER 2, 46.







[2280] BURCKHARDT a. a. O. 224 ff.; LUCIUS,
„Die Anfänge des Heiligenkultes“ (Tübingen 1904), 108 ff.







[2281] LUCIUS a. a. O. 109.







[2282] GREGOROVIUS, „Hadrian“ 92.







[2283] FRIEDLAENDER 1, 514 ff.; 1, 361, 365 ff.;
CUMONT, „Rel.“ 389.







[2284] RIESS, PW. 2, 1812 ff.;
BOUCHÉ-LECLERCQ 566. — Siehe weiter unten.







[2285] RIESS a. a. O.; LUCIUS a. a. O. 109,
113.







[2286] „Mathesis“, ed. KROLL, SKUTSCH,
ZIEGLER (Leipzig 1907 ff.).







[2287] „Mathesis“ 1, 91, 265, 271; 2, 293, 284.







[2288] ebd. 1, 91.







[2289] ebd. 1, 196, 238; 2, 203, 287, 361.







[2290] BOLL, PW. 6, 2365; CUMONT, PW. Suppl.
1, 87.







[2291] „Mathesis“ 1, 264, 271; 2, 284, 360.







[2292] ebd. 1, 85 ff.; BOLL, „Sphaera“ 396 ff.;
FRIEDLAENDER 1, 514 ff.







[2293] BOLL, a a. O. 397, 401.







[2294] BURCKHARDT, „Constantin“ 446;
RICHTER, „Quellen der byzantinischen Kunstgeschichte“ (Wien
1897), 256.







[2295] RICHTER, ebd. 12, 118; 40, 68.







[2296] ebd. 13.







[2297] LUCIUS a. a. O. 120 ff., 394 ff.







[2298] HARNACK, „Mission“ 221.







[2299] BOUCHÉ-LECLERCQ 611.







[2300] SEECK, PW. 3, 2477.







[2301] „Origines“, ed. LINDEMANN (Leipzig 1832), lib.
3, cap. 26 u. 24; lib. 8, cap. 9; lib. 3, cap. 69.







[2302] ebd. lib. 1, cap. 20 ff.







[2303] ebd. lib. 5, cap. 30 u. 32; die griechischen und
lateinischen Namen stehen lib. 3, cap. 69.







[2304] ebd. lib. 4, cap. 13.







[2305] „De natura rerum“, ed. BECKER (Berlin 1857),
45.







[2306] Vgl. ebd. 9 ff., 28 ff., 39, 44 ff., 51 ff.







[2307] ebd. 45.








[2308] BOUSSET, A. Rel. 4, 237; RIESS, PW.
2, 1812 ff.







[2309] CUMONT, „Mithras“ 89 ff.;
REITZENSTEIN, „Poimandres“ 259, 270 ff.







[2310] REITZENSTEIN, ebd. 16.







[2311] PHILO, üb. COHN 1, 327.







[2312] BOLL, „Sphaera“ 131, 233.







[2313] BOLL, „Sphaera“ 76; BOUCHÉ-LECLERCQ
313 ff.







[2314] BURCKHARDT, „Constantin“ 230 ff.







[2315] ROSCHER u. BOLL, Ro. 3, 2519 ff.; die
Listen (ebd. 2533 ff.) stammen aus sehr verschiedenen Zeiten und gehen
inhaltlich weit auseinander. ZIEGLER, A. Rel. 13, 260.







[2316] MAU, PW. 9, 649; KROLL, PW. 9, 650.







[2317] „De Mysteriis liber“, ed. PARTHEY (Berlin
1857), 137, 164; 195; 217, 55.







[2318] REITZENSTEIN, „Poimandres“ 259, 270 ff.







[2319] BOLL, „Sphaera“ 513; BOUCHÉ-LECLERCQ
41, 313 ff.







[2320] ZIELINSKI, A. Rel. 8, 322, 337;
BOUCHÉ-LECLERCQ 317 ff.







[2321] Coll. I, 80.







[2322] A. WIEDEMANN, „Altägyptische Sagen und
Märchen“ (Leipzig 1906), setzt sie um 1350 v. Chr. (125, 128).







[2323] A. WIEDEMANN a. a. O.; REITZENSTEIN;
A. Rel. 8, 181 ff.







[2324] BRUGSCH, „Ägyptologie“ (Leipzig 1897), 83.







[2325] BRUGSCH, „Religion u. Mythologie ...“ (Leipzig
1891), 508; 276, 277.







[2326] Coll. I, 96.







[2327] BOUSSET, A. Rel. 4, 241.







[2328] JEREMIAS 86 ff.







[2329] DANIEL 5, 4; s. DEUSSEN 2 (2), 171.







[2330] BARUCH 6 (3), 10; s. KAUTZSCH,
„Apokryphen“ 2, 403.







[2331] UNGER, „Quellen der byzantinischen
Kunstgeschichte“ (Wien 1878), 26.







[2332] CHWOLSOHN 2, 659, 470.







[2333] FRIEDLAENDER 4, 169.







[2334] PHILOSTRATOS, lib. 3, cap. 41.







[2335] BOUSSET, A. Rel. 4, 237 ff.; ROSCHER
u. BOLL, Ro. 3, 2519 ff.







[2336] BECKMANN, „Beiträge zur Geschichte der
Erfindungen“ (Leipzig 1786 ff.); 3, 356.







[2337] ALDIMESCHQI, üb. MEHREN (Kopenhagen
1874), 227, 317.







[2338] LENORMANT, „Magie“ 217 ff., 403.







[2339] Üb. ROSENZWEIG (Wien 1824), 187, 454.







[2340] Üb. GREVE (Leipzig 1908) 3, 379; über die
Farben der 7 in den 7 Sphären kreisenden Planeten, über Seide in den 7
Farben u. dgl. s. ebd. 5, 297 u. 7, 86; 5, 219; 10, 304.







[2341] BERTHELOT, „Arch.“ 253 (nach CARRA DE
VAUX).







[2342] BOUCHÉ-LECLERCQ 313 ff.







[2343] SALMASIUS, „De annis clim.“ 619 ff.; mit
griechischen und lateinischen Worten bezeichnet er die 7 Planeten als
μέλανα (nigrum), λαμπρόν (candidum), κιρῥόν (rubrum), διαυγῆ (lucidum),
πόικιλον (varium), ὠχρόν (luteum), ἀερώθη (aerinum).







[2344] BERTHELOT, Mâ. 2, 312.







[2345] Üb. DIETERICH (Berlin 1858 ff.) 5, 115. —
Mit dieser Aufstellung stimmt auch die des arabischen Enzyklopädisten
ALQAZWÎNÎ (gest. 1223) überein (RUSKA, „Das Steinbuch
aus der Kosmographie des ALQAZWÎNÎ“; Heidelberg 1896, 5).







[2346] RUSKA, „Steinbuch des ARISTOTELES“
(Heidelberg 1912), 50; „Die Mineralien in der arabischen Litteratur“,
„Isis“ 1913, 347.







[2347] JEREMIAS 84 ff.







[2348] ebd.







[2349] SALMASIUS a. a. O.







[2350] REITZENSTEIN, „Poimandres“ 72. Die
(phrygischen) Naassener heißen so nach dem Engel NAHAS
(SCHULTZ, „Dokumente der Gnosis“, Jena 1910; 35).







[2351] Vgl. LOBECK 841, 911 (nach
PSEUDO-APULEJUS)







[2352] Κρόνος — ὄνος; s. auch SALMASIUS 754.







[2353] Naturgeschichtlicher Name: aquila chrysaëtos,
Goldadler.







[2354] KELSOS, „Das wahre Wort“, ed. KEIM
(Zürich 1873), 86 ff.







[2355] lib. 2, cap. 16, 20.







[2356] „Traumbuch“, lib. 2, cap. 36.







[2357] „Mathesis“ 1, 152.







[2358] ebd. 1, 6, 16, 35, 90.







[2359] BERTHELOT, „Coll.“ I, 78; „Or.“ 49.







[2360] Üb. DIETERICI (Berlin 1861 ff.), 5, 114 ff.;
8, 196 ff.







[2361] RUSKA a. a. O.; s o noch in dem berühmten
„Lapidario“ des Königs ALFONSO.







[2362] „Causa causarum“, üb. KAYSER (Leipzig 1893),
271 ff.







[2363] ebd. 260, 285; 266 ff.







[2364] CHWOLSOHN 2, 443, 439 ff.; 2, 455, 485.







[2365] Ganz unhaltbar ist die Voraussetzung VOLHARDS,
es handle sich um eine Art Rangordnung nach Adel und Verwendbarkeit
(„Zur Geschichte der Metalle“, Leipzig 1897; 18).







[2366] In der mir bekannten Litteratur entsinne ich mich
keines Hinweises auf sie.







[2367] PAUSANIAS, lib. 8, cap. 18.







[2368] ROSCHER u. BOLL, Ro. 3, 2534; die
Ersetzung des Elektrons durch Quecksilber, die manche Handschriften
aufweisen sollen, rührt aus einer erst weit späteren Zeit her (s.
unten).







[2369] RICHTER, „Quellen d. byzant. Kunstgesch.“
(Wien 1897), 40 ff., 53, 62.







[2370] REITZENSTEIN, „Poimandres“ 364.







[2371] KEIM, „Das wahre Wort“ (Zürich 1873); vgl.
LOBECK 934; CUMONT, „Mithras“ 105; NEUMANN,
PW. 3, 1885.







[2372] ROSCHER u. BOLL, Ro. 3, 2534.







[2373] LOBECK 936 ff.; JEREMIAS 86 ff.;
BERTHELOT, Coll. I, 77. Vgl. überhaupt BERTHELOT,
Coll. I, 73 ff.; II, 24; III, 26; Or. 48.







[2374] LOBECK 936 ff.; BERTHELOT, Coll. I,
81.







[2375] BERTHELOT, Coll. I, 83 ff.; Intr. 294.







[2376] RUSKA a. a. O. 341.







[2377] Üb. KAYSER 248 ff.







[2378] CHWOLSOHN 839, 842 ff.; ALDIMESCHQI
a. a. O. 53 ff., 71; die Lücke bei Merkur füllen einige Spätere durch
Quecksilber oder die chinesische Legierung Châr Sînî aus (E.
WIEDEMANN, „Beiträge“, Erlangen 1902 ff.; 2, 342; 24, 81).







[2379] JEREMIAS 86 ff.







[2380] BORRICHIUS, „De ortu et progressu chemiae“
(Kopenhagen 1668), 29, 368.







[2381] LOBECK 934; BOUCHÉ-LECLERCQ 316 ff.;
BOUSSET, A. Rel. 4, 237.







[2382] SALMASIUS a. a. O. 769; LOBECK 936
ff.; BOUSSET a. a. O.







[2383] ROSCHER u. BOLL, Ro. 3, 2519 ff.







[2384] BERTHELOT, Coll. I, 79. ABU MAʿSCHAR
(verderbt ALBUMASAR) starb über hundertjährig 886 n. Chr.
(BOLL, „Sphaera“ 413, 482); eine lateinische Übersetzung
seiner Werke gab JOHANNES HISPALENSIS um 1150 heraus (ebd.
448, 484). Er ist übrigens in vieler Hinsicht ein bloßer Plagiator
(SUTER, „Enz. des Islam“ 1, 106).







[2385] S. weiter unten.







[2386] GRAY, A. Rel. 7, 359 ff.







[2387] BOUSSET a. a. O. 206 ff.; der Leib des
GAYOMARD wird als Makrokosmos angesehen.







[2388] BRANDT, „Die mandäische Religion“ (Utrecht
1889), 60.







[2389] Üb. KAYSER 348, 351.







[2390] BERTHELOT, Coll. I, 85.







[2391] CHWOLSOHN 1, 176; 2, 659 ff.







[2392] LOBECK 934; BOUCHÉ-LECLERCQ 316 ff.







[2393] BERTHELOT, Coll. I, 77.







[2394] LOBECK 896.







[2395] lib. 5, cap. 87.







[2396] MAYER, Ro. 2, 1473 ff.; SALMASIUS
a. a. O., Vorr. 64. Bereits NINIB, dem babylonischen
Sterngotte des Planeten SATURN, dem „bleichen langsamen
Alten“, wurden zwei himmlische „Domizile“ eingeräumt, das erste im
Sternbilde des männlichen „Wassermannes“ mit besonderer Beziehung
zur Sonne, das zweite in dem der weiblichen „Fischziege“ (später
= „Steinbock“) mit besonderer Beziehung zum Monde, beide aber
„naß und kalt“ (BOUCHÉ-LECLERCQ 93 ff., 145, 187; 96;
BOLL, „Sphaera“ 362). Bei PTOLEMAIOS ist hingegen
SATURN „kalt und trocken“, weil weit entfernt von Sonne und
Erde (BOUCHÉ-LECLERCQ 145). — Das abenteuerliche Mischwesen
der Fischziege gehört ursprünglich dem EA zu, der aus einem
südbabylonischen Flußgotte allmählich zum Herrn der Tiefe und des
Wassers der Tiefe wurde (PRINZ, „Symbolik“ 139).







[2397] BOUCHÉ-LECLERCQ 284; s o in der Astrologie des
STEPHANOS (7. Jahrhundert) im Gegensatze zu JUPITER
als ἀγαθοδαίμων. — Auf einen gütigen, wohlwollenden und leutseligen
JUPITER geht das noch heute gebräuchliche Adjektiv jovialisch
oder jovial zurück.







[2398] DIETERICH, „Abraxas“ 76; 82, 129, 77. Aus
WESSELY, „Wiener Akad. Denkschr.“ 36, 186.







[2399] ebd. 77, 78; BOUCHÉ-LECLERCQ 316;
WÜNSCH, A. Rel. 12, 37 ff., 45. Man kennt über 400 solcher
Fluchtafeln aus den verschiedensten Gegenden.







[2400] WÜNSCH a. a. O. 12, 21, 26.







[2401] Vgl. SALMASIUS 128 ff.







[2402] BOUCHÉ-LECLERCQ 96.







[2403] lib. 1, cap. 17.







[2404] FRIEDLAENDER 4, 370.







[2405] JEREMIAS 86 ff.







[2406] BOLL, „Erforschung“ 1, 103; ROSCHER
u. BOLL, Ro. 3, 2519 ff.







[2407] BOUSSET, A. Rel. 4, 244; KAUTZSCH,
„Apokryphen“ 2, 232.







[2408] JUSTI, A. Rel. 6, 251; DEUSSEN 2 (2),
143.







[2409] BOUSSET, A. Rel. 4, 244.







[2410] LOBECK 791; JEREMIAS 203.







[2411] JEREMIAS 112, 258; vgl. hebräisch Schiboleth =
Ähre.







[2412] ROSCHER u. BOLL a. a. O.;
BOLL, „Lebensalter“ 21, 25, 30.







[2413] SALMASIUS 448 ff., 588; LOBECK 925
ff., 932 ff., 927.







[2414] BOLL, „Lebensalter“ a. a. O.







[2415] ROSCHER u. BOLL, Ro. 3, 2534 (nach
VETTIUS VALENS).







[2416] KAUTZSCH, „Apokryphen“ 2, 217, 224, 230, 232.







[2417] ebd. 2, 217.







[2418] ebd. 2, 37.







[2419] ebd. 2, 401; APPEL, A. Rel. 15, 254.







[2420] GUNKEL, A. Rel. 1, 294.







[2421] KAUTZSCH a. a. O. 2, 278 ff.







[2422] ebd. 2, 286.







[2423] ebd. 2, 249, 251.







[2424] ebd. 2, 265.







[2425] ebd. 2, 260.







[2426] ebd. 2, 274.







[2427] BOUSSET, A. Rel. 4, 244.







[2428] KAUTZSCH a. a. O. 1, 479.







[2429] KAUTZSCH a. a. O. 1, 490, 498.







[2430] ebd. 1, 495.







[2431] ebd. 507.







[2432] HENNECKE, „Neutestamentliche Apokryphen“
(Leipzig 1904), 336, 327, 334; 322.







[2433] ebd. 241, 222.







[2434] HARNACK, „Ein jüdisch-christliches Psalmbuch
aus dem 1. Jahrhundert“ (Leipzig 1910), 75, 103, 109.







[2435] ebd. 53.







[2436] ebd. 58.







[2437] ebd. 33, 15 ff., 66.







[2438] ebd. 40, 53, 63.







[2439] ebd. 67, 73; 66, 62.







[2440] ed. KEIM 64.







[2441] ebd. 84 ff., 86 ff.







[2442] KAUTZSCH 2, 460, 466; 2, 520, 525.







[2443] ebd. 2, 121; s. HENNECKE a. a. O. 295.







[2444] KAUTZSCH 2, 403, 407, 448.







[2445] ebd. 2, 449 ff.







[2446] LANGEN, „Der Clemens-Roman“ (Gotha 1890), 68,
201.







[2447] SOLTAU, „Fortleben“ 243 ff.







[2448] KRÜGER, „Geschichte der altchristlichen
Litteratur“ (Freiburg 1895), 235.







[2449] HARNACK, „Dogmengeschichte“ (Tübingen 1905),
53.







[2450] HEINTZE, „Der Clemensroman und seine
griechischen Quellen“ (Leipzig 1914), 13.







[2451] PW. 4, 16 ff.







[2452] A. Rel. 18, 153.







[2453] ebd. 162, 160.







[2454] ed. DRESSEL 361.







[2455] ebd. 401.







[2456] ebd. 95, 158.







[2457] ebd. 157 ff.; 95, 158.







[2458] ebd. 6, 7.







[2459] SCHULTZ, „Dokumente der Gnosis“ (Jena 1910),
Vorr. 11, 38, 50.







[2460] Vgl. ebd. 136 ff.; „Homiliae“, ed. DRESSEL 58,
60; über die Nennung eines FAUSTUS s. ebd. 260.







[2461] ed. DRESSEL 65.







[2462] ebd. 61, 62.







[2463] Offenbar die warme menschliche Atemluft, in der die
Seele „sitzt“.







[2464] Daß durch Druck Luft in Wasser und Wasser in feste
Körper übergehe, galt dem gesamten Altertume als feststehende Tatsache.







[2465] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 97 ff., 108.







[2466] ROSCHER, Ro. 1, 2361 ff.







[2467] Über Hermes psychopompos vgl. HÖFER, Ro. 3,
3256.








[2468] Die Pflanze Ἡρμοῦ πόα, Herba mercurialis (Bingelkraut),
trägt diesen Namen wegen ihres angeblichen Einflusses auf den
Zeugungstrieb; s. STEUDING, Ro. 2, 2822.







[2469] Auch im indischen „Rigvêda“ verleiht der Hirtengott
RUDRA Reichtum, ist Handelsmann, Pflanzenkundiger, Arzt usf.
(SIECKE, A. Rel. 1, 255).







[2470] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 97 ff.







[2471] STEUDING, Ro. 2, 2806.







[2472] HORAZ, „Oden“, lib. 1, Nr. 10.







[2473] ROSCHER, Ro. 1, 2427. Schon auf einer Vase des
Fürsten GUDEA um 2340 v. Chr. führt der babylonische Heilgott
NINGISCHZIDA Stab und Schlange (PENSUTI, M. G. M. 13,
380); von ihm gingen sie vermutlich an ASKLEPIOS über, der den
Geweihten die streng geheim zu haltenden Lehren über die Heilkräfte
mitteilt (BOLL, M. G. M. 14, 353). — Nach PRINZ ist
jedoch diese Vermutung irrtümlich, da nicht der babylonische Heilgott
in Frage kommt, sondern das ihm (aber auch anderen Göttern) zugewiesene
Fabeltier Schlangengreif (PW. 7, 1906 ff.).







[2474] EITREM, PW. 8, 790 ff.







[2475] ZIELINSKI, A. Rel. 9, 37.







[2476] EITREM a. a. O.; SOLTAU, „Fortleben“
151.







[2477] EITREM a. a. O.







[2478] STEUDING, Ro. 2, 2822.







[2479] DREXLER, Ro. 2, 1761; REITZENSTEIN,
„Poim.“ 117 ff.







[2480] PIETSCHMANN, „Hermes Trismegistos“ (Leipzig
1875), 29 ff.; 3, 8.







[2481] ebd. 12, 13, 15, 16, 20, 21, 25.







[2482] REITZENSTEIN, „Poim.“ 5; OTTO 1, 15.







[2483] DIETERICH, „Abraxas“ 20, 62; 71; 70, 160,
195; EITREM a. a. O. — Der Name IAO’s, „des
starken Gottes der Ordnung“, soll nicht semitisch sein
(REITZENSTEIN, „Psyche“ 41, 59; 42).







[2484] λόγος in ägyptischem Sinne = κόσμος (Kosmos) = σπέρμα
θεοῦ (Samen oder Schöpfung Gottes), REITZENSTEIN a. a. O. 42
ff., 61.







[2485] AMMIANUS MARCELLINUS, lib. 16, cap. 5;
APULEIUS, „Apologie“, cap. 64; VALERIUS MAXIMUS (um
120 n. Chr.), lib. 2, cap. 9; BURCKHARDT, „Constantin“ 245.







[2486] DIETERICH a. a. O. 64.







[2487] Vgl. LOBECK 737.







[2488] BRUGSCH, „Rel. u. Myth.“ 446, 49, 124;
KOPP, „Beitr.“ 367.







[2489] KROLL, PW. 8, 792 ff.; BERTHELOT,
Coll. II, 156, 157, 175.







[2490] BRUGSCH u. KOPP a. a. O.







[2491] PIETSCHMANN a. a. O. 35 ff.







[2492] REITZENSTEIN, „Wundererzählungen“ 127;
KROLL, PW. 8, 792 ff.







[2493] MARTIAL, „Epigramme“, lib. 5, Nr. 24.







[2494] Nach REITZENSTEIN hatte Hermes Trismegistos
in Rom eine Gemeinde, und galt, wie USENER zeigte, u. a. dem
Kaiser MARC AUREL als vorbildlicher Lehrer aller Frömmigkeit
und Religion („Psyche“ 50).







[2495] WESSELY, „A. Nat.“ 1, 469.







[2496] WESSELY, ebd.; DIETERICH, „Abraxas“
135, 31.







[2497] ed. DRESSEL 341.







[2498] ed. SCHMIDT 318.







[2499] ebd. 14, 24 ff.; BOUSSET 60.







[2500] ed. SCHMIDT 339, 344, 354.







[2501] BERTHELOT, Coll. II, 230; Mâ. I, 327.







[2502] BERTHELOT, Coll. II, 132; über Alter,
Verbreitung und Wichtigkeit solcher Triaden für Religion und Kult s.
SOLTAU, „Fortleben“ 97, 109.







[2503] LACTANTIUS, „Vom Zorne Gottes“, cap. 11;
„Epitome“, cap. 24; KOPP, „Beitr.“ 346, 367.







[2504] „Origines“, ed. LINDEMANN, lib. 5, cap. 11;
lib. 8, cap. 11: „Er gab zuerst den Ägyptern Gesetze!“







[2505] BERTHELOT, Coll. II, 424.







[2506] KOPP a. a. O.; E. KROLL 72 ff.







[2507] PLINIUS, lib. 30, cap. 1.







[2508] REITZENSTEIN, „Wundererzählungen“ 127; „Poim.“
175, betreff der Ssabier (über diese s. weiter unten).







[2509] PIETSCHMANN 34 ff.







[2510] REITZENSTEIN, „Poim.“ 305.







[2511] REITZENSTEIN, „Poim.“ 117 ff.







[2512] KROLL, PW. 8, 792 ff.







[2513] ed. PARTHEY 261, 265, 289, zum Teil „unter
seinem Namen gehend“.







[2514] ebd.; CHWOLSOHN 1, 768; KROLL
a. a. O.







[2515] KROLL a. a. O.







[2516] ZELLER 3 (2), 242 ff.; vgl.
WINDELBAND 310.







[2517] So auch nach KROLL a. a. O.







[2518] Vgl. MOMMSEN 5, 570 ff.







[2519] ZELLER 3 (2), 253, 245, 263.







[2520] REITZENSTEIN, „Poim.“ 2, 159.







[2521] ebd. 196, 211; A. Rel. 15, 267.







[2522] „Priester und Tempel ...“ (Leipzig 1905).







[2523] ZIELINSKI, A. Rel. 8, 322; 9, 25.







[2524] KROLL, PW. 8, 792 ff.







[2525] „Lehre des Hermes Trismegistos“ (Münster 1914).







[2526] OTTO 2, 210, 223, 234; 1, 209 ff.;
BRUGSCH, „Rel. u. Myth.“ 706.







[2527] KROLL a. a. O.







[2528] OTTO 2, 218 ff.







[2529] KROLL a. a. O.; E. KROLL 386 ff.







[2530] ZIELINSKI a. a. O.; E. KROLL a. a. O.
Die Widersprüche zwischen dem hohen, vorgeblich mythischen Alter der
Schriften und ihrer platonisierenden Ausdrucksweise wurden schon
frühzeitig bemerkt (EISLER, A. Rel. 15, 634).







[2531] KROLL a. a. O.







[2532] BAEUMKER 397 ff.; 392 ff., 401, 419; betreff
des letzten Punktes vgl. REITZENSTEIN, „Poim.“ 54.







[2533] DIETERICH, „Abraxas“ 132 ff.; E.
KROLL a. a. O.







[2534] DIETERICH a. a. O.







[2535] DIETERICH, „Abraxas“ 162.







[2536] KROLL a. a. O.; E. KROLL a. a. O.







[2537] ed. FLEISCHER (Leipzig 1870); ed.
BARDENHEWER (Bonn 1873). CARRA DE VAUX hält
griechischen Ursprung für nicht ausgeschlossen („Enz. d. Islam“
1, 245). Nach REITZENSTEIN sind zahlreiche iranische und
manichäische Züge unverkennbar, die aber jedenfalls auf hellenistische
Vorlagen zurückgehen („Psyche“ 51 ff., 55 ff., 63, 66).







[2538] E. KROLL 390 ff.







[2539] ZIELINSKI, A. Rel. 8, 340 u. 9, 27. Auch im
„Hirten des HERMAS“ soll HERMAS ein hermetisches
Pseudonym sein (ebd. 8, 323).







[2540] ebd. 8, 356.







[2541] ebd. 8, 331.







[2542] KROLL, PW. 8, 792 ff.







[2543] ZIELINSKI, A. Rel. 8, 368 u. 9, 27;
KROLL a. a. O.







[2544] KROLL a. a. O.







[2545] REITZENSTEIN, „Poim.“ 8, 248; „Psyche“ 50.







[2546] CUMONT, „Rel.“ 341, 185. Nach
REITZENSTEIN empfingen diese „Orakel“ ihre griechische
metrische Gestalt etwa um 200 n. Chr. („Psyche“ 18).







[2547] Betreff der noch wenig erforschten hermetischen und
gnostischen Schriften der Araber s. A. Rel. 15, 567.







[2548] KROLL a. a. O.







[2549] BUCHER, „Geschichte der technischen Künste“
(Stuttgart 1875/93); 1, 134.







[2550] REITZENSTEIN, „Zwei religionsgeschichtliche
Fragen“ (Straßburg 1901); ZIELINSKI, A. Rel. 9, 30, 55; 32.







[2551] REITZENSTEIN, „Poim.“ 46.







[2552] REITZENSTEIN, „Mysterien-Religionen“ 65.







[2553] KROLL a. a. O.







[2554] E. KROLL 53.







[2555] ebd. 4, 136.







[2556] E. KROLL 55 ff., 79.







[2557] ebd. 137, 235 ff.







[2558] ZIELINSKI, A. Rel. 8, 368; EISLER
will ihre Urform auf 500 v. Chr. zurückführen (A. Rel. 15, 634);
BOUSSET, A. Rel. 18, 165.







[2559] ZIELINSKI, ebd. 8, 358.







[2560] KROLL, PW. 8, 792 ff.; BOUSSET
a. a. O. 166.







[2561] ZIELINSKI, A. Rel. 8, 363.







[2562] KROLL, PW. 8, 792 ff.







[2563] MEYER, „Geschichte der Botanik“ (Königsberg
1854 ff.); 2, 340 ff. Vgl. des spanischen Arabers IBN
ALAUʿWAM, „Buch der Landwirtschaft“ (12. Jahrhundert), üb.
CLEMENT-MULLET (Paris 1864); 1, Vorr. 23, 87.







[2564] ZIELINSKI, A. Rel. 9, 27, 29.







[2565] DIETERICH, A. Rel. 9, 41, 50 ff.; 47.







[2566] MEYER, „Gesch. d. Bot.“ 2, 277, 348, 351, 356.







[2567] BOUCHÉ-LECLERCQ 507, 517 ff., 524, 533, 536;
BOLL, „Sphaera“ 369; SUDHOFF, „A. Nat.“ 1, 469.







[2568] Abgedruckt bei IDELER, „Physici et medici
graeci“ (Berlin 1841); 1, 387.







[2569] REITZENSTEIN, „Poim.“ 291.







[2570] ed. PUSCHMANN (Wien 1878), 1, 557.







[2571] USENER, „Götternamen“ (Bonn 1896), 217, 344;
270.







[2572] WERNICKE, PW. 1, 746; WENTZEL,
PW. 1, 763; MAU, PW. 4, 611; ROSCHER, Ro. 1,
98; HÖFER, Ro. 2, 1410; ROHDE, „Psyche“ 1, 254,
242, 244; USENER a. a. O. 249. Über den Schlangenkult s.
VISSER, „De Graecorum diis non referentibus speciem humanam“
(Leiden 1900), 135 ff.







[2573] KELLER, „Die antike Tierwelt“ (Leipzig 1909);
2, 298, 278; WENIGER, A. Rel. 18, 95.







[2574] LENORMANT, „Magie“ 469.







[2575] A. WIEDEMANN, A. Rel. 9, 485.







[2576] SCHMIDT, A. Rel. 13, 624.







[2577] REITZENSTEIN, „Poim.“ 18, 30, 133;
KROLL, PW. 8, 801; DREXEL, Ro. 9, 244.







[2578] SETHE, PW. 3, 2349.







[2579] REITZENSTEIN, „Poim.“ 140 ff.







[2580] ZIELINSKI, A. Rel. 8, 353; E. KROLL,
284, 319.







[2581] WERNICKE, Ro. 3, 1382, 1468.







[2582] CUMONT, PW. 7, 434; OTTO, PW. 7,
1162.







[2583] FIRMICUS 1, 60, 64 u. 2, 368; 1, 65 u. 2, 263,
266; BOUCHÉ-LECLERCQ 284. Vgl. SALMASIUS, „De annis
climactericis“ 192.







[2584] MANILIUS 1, 61; 2, 74.







[2585] SETHE, PW. 3, 2349; Abbildungen bei
DREXLER, Ro. 2, 1259.







[2586] CUMONT, „Alexandre d’Abonoteichos“ (Brüssel
1887), 3, 34 ff.







[2587] ebd. 27.







[2588] BOUSSET, PW. 7, 1503 ff.; E. KROLL
227 ff.







[2589] HARNACK, „Mission“ 93 ff.; Anrich,
„Mysterienwesen“ (Göttingen 1894) 35 ff., 60 ff.; SOLTAU,
„Fortleben“ (Berlin 1906), 11; E. KROLL 359.







[2590] MAKROBIOS, „Saturnalien“, lib. 3, cap. 14, 2.







[2591] ANRICH 35 ff., 60 ff.







[2592] ZELLER 3 (2), 782.







[2593] DIETERICH, „Abraxas“ 126 ff.







[2594] ANRICH 42 ff.; über LINOS
und MUSAIOS als Angehörige, Lehrer oder Schüler des
ORPHEUS s. ebd. 76.







[2595] DIETERICH, „Abraxas“ 31; 148; 66, 132;
WELLMANN, M. G. M. 11, 186.







[2596] HARNACK, „Dogmen-Gesch.“ 55 ff.;
ANRICH 37.







[2597] ANRICH 42 ff., 71 ff., 76 ff., 166.







[2598] ANRICH 58, 66 ff.; BOUSSET, PW. 7,
1503 ff.







[2599] ANRICH 66 ff., 71 ff.







[2600] ebd. 137.







[2601] BOUSSET a. a. O.; SOLTAU, „Fortleben“
11.







[2602] REITZENSTEIN, „Poim.“ 318; vgl.
„Mysterien-Religionen“ (Leipzig 1910).







[2603] HARNACK, „Dogmen-Gesch.“ 27; CUMONT,
„Rel.“ 95, 281; SCHULTZ, „Dokumente der Gnosis“ (Jena 1910),
Vorr. 10; DIETERICH, „Abraxas“ 143.







[2604] DIETERICH, „Abraxas“ 165; 137, 155.







[2605] WESSELY, „Les plus anciens monuments du
christianisme“ 183 ff.; DIETERICH a. a. O. 138.







[2606] DIETERICH ebd. 2.







[2607] ebd. 149 ff.; SOLTAU, „Fortleben“ 146 ff.







[2608] DIETERICH, „Mithras“ 205 ff.; SOLTAU
a. a. O.







[2609] DIETERICH, „Abraxas“ 2, 151.







[2610] ANRICH 75 ff., 81; über den phrygischen
Schlangenkult des SABAZIOS s. ebd. 76 ff.







[2611] HARNACK, „Dogmen-Gesch.“ 55 ff.;
SOLTAU 146 ff.; 148, 153.







[2612] BOLL, „Lebensdauer“ 25; vgl. „Sphaera“;
BOUCHÉ-LECLERCQ 607 ff.







[2613] ASMUS in „DAMASKIOS’ Leben des
hl. ISIDORUS“ (Leipzig 1911); orphisches 16, 75, 102, 148;
chaldäisches 37, 75, 174; ägyptisches 25, 60, 61, 75; FINNEN,
A. Rel. 17, 515 ff.







[2614] ANRICH 81 ff.







[2615] SOLTAU 146 ff., 151.







[2616] BOUSSET, „Gnosis“ 118 u. PW. 7, 1503 ff.;
WINDELBAND 316 ff.; SOLTAU a. a. O.







[2617] ANRICH 76 ff.







[2618] DIETERICH, „Abraxas“ 151; SOLTAU
a. a. O.







[2619] BOUSSET, „Gnosis“ 313; ANRICH 67; E.
KROLL 373, 382 ff.







[2620] ANRICH 67; REITZENSTEIN, „Poim.“ 158;
E. KROLL 350 ff., 361.







[2621] E. KROLL 350 ff., 356, 366.








[2622] E. KROLL 214, 228, 367 ff.







[2623] DIETERICH, A. Rel. 7, 279.







[2624] BOUSSET, PW. 7, 1503 ff.; E. KROLL
302 ff., 367 ff.







[2625] BOUSSET, „Gnosis“ 313, 321, 365; E.
KROLL 302 ff., 367 ff.







[2626] E. KROLL 367 ff., 363 ff., 365.







[2627] E. KROLL 373, 563 ff.; vgl. ANRICH 76
ff.







[2628] BOUSSET, „Gnosis“ a. a. O. u. PW. 7, 1503 ff.







[2629] ANRICH 76 ff.; BOUSSET, „Gnosis“ 70,
315 ff.; DIETERICH, „Mithras“ 121 ff., 126, 129; vgl. den
apokryphen Bericht über die „Taten des Thomas“, des indischen Apostels
(SCHULTZ a. a. O. 217 ff.).







[2630] ANRICH 76 ff., 89, 95 ff.; BOUSSET,
„Gnosis“ 116, 130; 121.







[2631] ANRICH 89, 95 ff.; OTTO 2, 258;
HARNACK, „Mission“ 93 ff.; „Dogmen-Gesch.“ 55.







[2632] ANRICH 96; HARNACK, „Mission“ 104.







[2633] USENER, „Götternamen“ 336; HARNACK
a. a. O.







[2634] ANZ, „Ursprung der Gnosis“ (Leipzig 1897), 50.







[2635] ZELLER 3 (2), 774; 777 ff.; 749, 794, 863;
705; 780.







[2636] IAMBLICHOS, ed. PARTHEY 178,
157, 238, 256 ff.; REITZENSTEIN, „Mysterien-Religionen“
36; ANRICH 96. — Ein Verzeichnis solcher Namen s. bei
WESSELY, „Ephesia Grammata“ (Wien 1886) 11, und eine Liste von
546 zugehörigen Worten ebd. 13 ff.







[2637] „Pistis Sophia“, ed. SCHMIDT 234, 235.







[2638] DIETERICH, „Mithras“ 39, 40.







[2639] BURCKHARDT, „Constantin“ 230 ff., 419.







[2640] WESSELY, „Wiener Akad. Denkschr.“ 36, 184;
WÜNSCH, M. G. M. 11, 386.







[2641] DIETERICH, „Mithras“ 40 ff., 209;
ASMUS a. a. O. 174 u. A. Med. 7, 31.







[2642] ANZ, „Ursprung der Gnosis“ (Leipzig 1897).







[2643] ANZ 59, 64 ff.







[2644] HARNACK, „Dogmen-Gesch.“ 55 ff.;
BOUSSET, „Gnosis“ 115 u. PW. 7, 1503 ff.







[2645] GOTHEIN, A. Rel. 9, 416.







[2646] BOUSSET, „Gnosis“ 115.







[2647] SCHULTZ a. a. O. 97, 100.







[2648] ZIELINSKI, A. Rel. 8, 331 ff., 365.







[2649] BOUSSET, „Gnosis“ 351 ff. u. PW. 7, 1503 ff.;
SCHULTZ 103; FAHZ, A. Rel. 15, 418.







[2650] BOUSSET, „Gnosis“ 9 ff., 26, 58 ff., 71 ff.,
322, 335.







[2651] ANZ 56 ff.; GOTHEIN a. a. O.







[2652] Üb. COHN 1, 63, 67 ff.







[2653] ZELLER 3 (2), 705.







[2654] BOUCHÉ-LECLERCQ 114.







[2655] BOUSSET, „Gnosis“ 102, 166, 366 ff. u. A. Rel.
18, 134 ff.; „Pistis Sophia“, ed. SCHMIDT 182 ff., 218 ff.







[2656] BOUSSET a. a. O. 296, 301; „Pistis Sophia“
189.







[2657] BOUSSET, „Gnosis“ 124 ff., 133 ff.







[2658] ebd. 152 ff.







[2659] ebd. 101.







[2660] DIETERICH, „Abraxas“ 52, 83; E. KROLL
100 ff., 107.







[2661] E. KROLL 305; 60, 63.







[2662] ebd. 214, 228; 79 ff.; 206, 151.







[2663] ZIELINSKI, A. Rel. 8, 331 ff., 365; vgl.
BOLL, ebd. 13, 632.







[2664] BOUSSET, PW. 7, 1503 ff.; „Gnosis“ 86, 71;
E. KROLL 206 ff.







[2665] ANZ 91 ff.; BOUSSET, „Gnosis“ 68 ff.







[2666] BOUSSET, ebd. 57, 322; 61, 72; PW. 7, 1503 ff.







[2667] DIETERICH, „Abraxas“ 106 ff.;
BOUSSET, „Gnosis“ 68 ff.







[2668] BOUSSET, „Gnosis“ 57, 322; PW. 7, 1503 ff.;
E. KROLL 269, 297 ff.; GOTHEIN, A. Rel. 9, 416.







[2669] Einen Weg der Seelen ἄνω καὶ κάτω kennt schon
HERAKLIT (ZELLER 1, 710).







[2670] ANZ 27, 32 ff., 55 ff.; 11, 13 ff.;
DIETERICH, „Abraxas“ 106 ff.







[2671] BOUSSET, PW. 7, 1503 ff.; dieser Zug hat sich
in der so schwierig zu deutenden Höllenfahrt CHRISTI erhalten.







[2672] ANZ 36 ff., 46 ff., 55 ff., 85, 109, 111;
BOUSSET, „Gnosis“ 361 ff.; A. Rel. 4, 151.







[2673] HENNECKE, „Neutestamentliche Apokryphen“
(Leipzig 1904) 43, 23.







[2674] „Legenda aurea“, ed. GRAESSE (Breslau 1890),
321; Vermittler der Tradition ist der „maximus philosophus RABBI
MOYSE“, d. i. jedenfalls MOSES MAIMONIDES (1135–1204).







[2675] SCHULTZ 197 ff., 201.







[2676] A. WIEDEMANN, A. Rel. 8, 553.







[2677] HORN, „Geschichte der persischen Litteratur“
(Leipzig 1901), 139.







[2678] REITZENSTEIN, „Poim.“ 260 ff., 269.







[2679] Üb. COHN 1, 71.







[2680] Üb. BÄHR (Stuttgart 1828); 3, 1207.







[2681] DIETERICH, „Abraxas“ 22, 24, 47; ANZ
8; REITZENSTEIN, „Poim.“ 263; FAHZ, A. Rel. 15, 420;
SCHULTZ 194 ff. — Vgl. PLINIUS, lib. 2, cap. 16 u.
20.







[2682] „Ensalmar“ = impsalmare s. auch bei MAIGNE
D’ARNIS, „Lexicon mediae Latinitatis“ (Paris 1890, 801);
DIETERICH, „Mithras“ 32 ff., 65; 28; REITZENSTEIN,
„Poim.“ 264. In der „Pistis Sophia“ wird so auch JESUS
angerufen!







[2683] REITZENSTEIN, „Poim.“ 263, 266;
DIETERICH, „Abraxas“ 195.







[2684] DIETERICH, „Abraxas“ 185, 199;
PREISENDANZ, A. Rel. 15, 553. Vgl. HAEBERLIN,
„Carmina figurata graeca“ (Hannover 1887).







[2685] PLUTARCH a. a. O. 3, 2194.







[2686] Über Zahlen-Aberglauben s. SALMASIUS, „De
annis climactericis“ 629 ff.







[2687] DIETERICH, „Abraxas“ 46;
REITZENSTEIN, „Poim.“ 272; DEUSSEN 2 (2), 309;
SCHULTZ 153 ff.







[2688] IRENAEUS, üb. KLEBBA (München 1912),
1, 74.







[2689] PUSCHMANN, „Geschichte der Medizin“ (Jena 1902
ff.), 1, 506, 509, 622.







[2690] PAGEL, „Grundriß eines Systems der
medizinischen Kulturgeschichte“ (Berlin 1905), 29; MAGNUS,
„6 Jahrtausende im Dienste des Aeskulap“ (Breslau 1905), 165 ff.;
HOVORKA-KRONFELD, „Vergleichende Volksmedizin“ (Stuttgart
1907), 325 ff.







[2691] DIETERICH, „Abraxas“ 190; SCHULTZ 45,
49, 167 ff., 172, 173.







[2692] Abbildungen, die auch die Zahl 365 erkennen lassen,
gibt schon SALMASIUS a. a. O. 566 ff.; vgl. BUCHER,
„Geschichte der technischen Künste“ (Stuttgart 1875 ff.), 1, 321 ff.
und Tafel I, Nr. 19 u. 20. — Zur Litteratur der Abraxas-Gemmen s.
WESSELY, „Ephesia Grammata“ (Wien 1886), 11.







[2693] SCHULTZ 161; KELLER, „Die antike
Tierwelt“ 2, 138.







[2694] JEREMIAS, Ro. 3, 579, 583, 592.







[2695] KELLER a. a. O. 2, 122.







[2696] LEPSIUS, „Über die Götter der vier Elemente
bei den alten Ägyptern“ (Berlin 1856), 201, 204 ff.







[2697] DIETERICH, „Abraxas“ 126 ff.; GOMPERZ
1, 68, 75 ff., 100, 430.







[2698] SCHULTZ, Vorr. 70; 113, 85, 115;
SCHMIDT, „Die Gnosis“ (Jena 1907), 1, 326.







[2699] DIETERICH, „Abraxas“ 166, 203;
REITZENSTEIN, „Poim.“ 364; E. KROLL 49, 23 ff., 44.
— ROSCHER, A. Rel. 1, 56; WERNICKE, Ro. 3, 1382,
1468.







[2700] SCHULTZ 149.







[2701] SCHULTZ 149 ff.







[2702] ebd., Vorr. 11, 81; 9, 22, 110.







[2703] ebd. 127; 94, 200.







[2704] ebd. 108 ff.; 142, 44.







[2705] ebd. 133, 109.







[2706] ebd. 111, 114; Vorr. 71; 111, 96.







[2707] ebd. 145.







[2708] ebd. 133 ff.







[2709] ebd. 129; JACOBY, A. Rel. 8, 552.







[2710] HARNACK, „Mission“ 19.







[2711] WINDELBAND 316 ff.; SOLTAU,
„Fortleben“ 10, 208; BURCKHARDT, „Constantin“ 46;
GREGOROVIUS, „Hadrian“ 165, 438.







[2712] BOUSSET, PW. 7, 1503 ff.







[2713] DEUSSEN 2 (2), 308.







[2714] BEZOLD, A. Rel. 15, 206; KÖNIG,
ebd. 17, 39. Für eine indogermanische Sprache erklärt die hethitische
HROZNY: „Die Sprache der Hethiter“ (Leipzig 1916).







[2715] CUMONT, „Die Mysterien des Mithras“, üb.
GEHRICH (Leipzig 1903), 2, 6 ff.; CUMONT, Ro. 2, 3036
ff.







[2716] CUMONT, „Mithras“ 5.







[2717] ebd. 9 ff., 89 ff.; Ro. 2, 3036 ff.







[2718] BOUSSET, A. Rel. 4, 168.







[2719] CUMONT, „Mithras“ 24 ff.; 16, 72;
DIETERICH, „Mithras“ 68, 155.







[2720] FAHZ, A. Rel. 15, 418; CLEMENS
ROMANUS, ed. DRESSEL 162.







[2721] CUMONT, „Mithras“ 139.







[2722] ebd. 21, 113.







[2723] HARNACK, „Mission“ 535; ANRICH 42
ff.; CUMONT, Ro. 2, 3026 ff.







[2724] CUMONT, „Mithras“ 27 ff.; DIETERICH,
„Mithras“ 43 ff.







[2725] RICHTER, Ro. 4, 1143 ff.







[2726] CUMONT a. a. O. 65 ff.







[2727] ebd. 75 ff., 90, 140 ff.; CUMONT, „Rel.“ 236,
392.







[2728] DIETERICH, „Eine Mithras-Liturgie“ (Leipzig
1903).







[2729] ebd. 43 ff.







[2730] ebd. 45; PREISENDANZ, A. Rel. 16, 549.







[2731] DIETERICH, „Mithras“ 52, 135.







[2732] BOUSSET, A. Rel. 2, 167; 4, 160.







[2733] SOLTAU, „Fortleben“ 146.







[2734] DIETERICH, „Mithras“ 173 ff.







[2735] ebd. 216.







[2736] ebd. 166 ff.







[2737] ebd. 10.







[2738] BOUSSET, A. Rel. 2, 167; vgl. CUMONT,
„Rel.“ 379.







[2739] ed. KEIM (Zürich 1873).







[2740] a. a. O. 84 ff.







[2741] So schon in der Ilias (Ges. 21, V, 438 und anderwärts).







[2742] DIETERICH, „Mithras“ 89, 186.







[2743] ANZ 79, 84.







[2744] LENORMANT, „Magie“ 403 ff.







[2745] DIETERICH, „Mithras“ 89.







[2746] Die 7 Buchstaben des Namens zeigen auch an, daß der
Gott die Macht der 7 Planeten in sich vereinigt (REITZENSTEIN,
„Poim.“ 273). BUCHER, „Gesch. d. techn. Künste“ 1, 323.







[2747] BOUSSET, „Gnosis“ 25, 55; PW. 7, 1534 ff.







[2748] BOUSSET, A. Rel. 4, 263.







[2749] CUMONT, „Mithras“ 75 ff., 105.







[2750] DIETERICH, „Mithras“ 10, 12, 70 ff., 89;
„Abraxas“ 106 ff. Vgl. die Septizonien bei CUMONT, „Rel.“ 244,
394.







[2751] CUMONT, Ro. 2, 3036 ff. und „Mithras“ 108,
114, 124; ANRICH 42 ff.







[2752] DIETERICH, „Mithras“ 40 ff., 69.







[2753] CUMONT, „Mithras“ 114, 124.







[2754] ebd. 123.







[2755] ebd. 95 ff., 102 ff., 145; BOUSSET, „Gnosis“
123, 135; E. KROLL 184.







[2756] CUMONT, „Mithras“ 81 ff.







[2757] ebd. 84; GRAY, A. Rel. 7, 359 ff.







[2758] LUKAS 11, 52.







[2759] REITZENSTEIN, A. Rel. 8, 181 ff.;
KÖHLER, ebd. 8, 227.







[2760] Nicht zu verwechseln mit den Sabäern aus der arabischen
Landschaft Saba.







[2761] CHWOLSOHN 1, 300 ff.; MEZ,
„Geschichte der Stadt Harrân bis zum Einfall der Araber“ (Stuttgart
1892).







[2762] CHWOLSOHN 1, 342; MEZ 23, 27.







[2763] MEZ 9.







[2764] CHWOLSOHN 1, 395 ff., 403; 2, 183 ff.;
JEREMIAS, Ro. 4, 889.







[2765] CHWOLSOHN 1, 456; WEIR, „Enz. des
Islam“ 2, 286.







[2766] CHWOLSOHN 1, 13, 129 ff.; 2, 15 ff.;
NÖLDEKE, A. Rel. 10, 151; DOZY, „Berichte des 6.
internationalen Orientalisten-Kongresses“ (Leiden 1885), 283: auf Grund
eines Ghâjat genannten arabischen Werkes, das ein bisher Unbekannter um
1060 schrieb.







[2767] DOZY a. a. O.; BOUSSET, „Gnosis“ 158.







[2768] CHWOLSOHN 1, 14 ff., 19, 159 ff.,
166 ff.; BOUSSET, „Gnosis“ 23 ff. u. A. Rel. 4, 241;
BAUDISSIN, A. Rel. 16, 417 ff.







[2769] CHWOLSOHN 1, 14 ff., 542 ff.; 2, 650.







[2770] REITZENSTEIN, „Poim.“ 166 ff.;
BOUSSET a. a. O.







[2771] DOZY 283 ff.; BOUSSET a. a. O.







[2772] BOUSSET a. a. O.







[2773] DOZY 298, 292; 360, 348; BOUSSET 23
ff.







[2774] REITZENSTEIN, „Poim.“ 166 ff.







[2775] BAUDISSIN, A. Rel. 16, 417 ff.







[2776] So überliefert in der 1321 verfaßten „Geographie“ des
ABULFEDA, üb. REINAUD-GUYARD (Paris 1848–1883), 3,
53.







[2777] KAUTZSCH, „Apokryphen“ 2, 62.







[2778] ALBIRUNI, „Chronology of ancient nations“, üb.
SACHAU (London 1879), 186 ff., 315; CARRA DE VAUX,
„Enz. des Islam“ 1, 802: „BUDASP“ oder „BUTAST“, von
BODHISATVA, dem Beinamen des BUDDHA?








[2779] CLEMENS ROMANUS, ed. DRESSEL 170.







[2780] ALDIMESCHQI (gest. 1327), „Kosmologie“, üb.
MEHREN (Kopenhagen 1874) 259; CHWOLSOHN 1, 666 ff.







[2781] CHWOLSOHN 1, 545.







[2782] REITZENSTEIN, „Poim.“ 166 ff.







[2783] CHWOLSOHN 2, 605 ff.; 2, 450 ff.







[2784] ebd. 2, 206, 219.







[2785] CHWOLSOHN 1, 485, 679 ff., 750 ff., 761 ff.;
740 ff.







[2786] ebd. 1, 679 ff., 734 ff.







[2787] ebd. 1, 726.







[2788] ebd. 2, 652.







[2789] ebd. 2, 367, 381, 439, 446, 609, 913.







[2790] ebd. 1, 718, 738 ff.; 2, 430 ff., 709, 714.







[2791] ebd. 2, 422.







[2792] ebd. 2, 38, 273, 183 ff.; 2, 252.







[2793] ebd. 1, 210.







[2794] ebd. 1, 739; 2, 433, 439 ff., nach
SCHAHRASTANI (gest. 1153) und MAIMONIDES
(gest. 1204). Richtige Kenntnis in dieser Hinsicht hat schon
SALMASIUS, „De annis ...“, Vorr. 37.







[2795] DOZY 283 ff., 298.







[2796] ebd. 359; CHWOLSOHN 1, 738 ff.







[2797] DOZY 283 ff., 359; CHWOLSOHN 2, 247.







[2798] CHWOLSOHN 1, 203, 541; 2, 173.







[2799] ebd. 1, 737 ff.; 2, 611; DOZY 359, 341 ff.,
349 ff.







[2800] CHWOLSOHN 1, 737 ff.; DOZY 349 ff.







[2801] CHWOLSOHN 2, 376.







[2802] ebd. 2, 24, 507 ff.







[2803] ebd. 2, 673.







[2804] DOZY 350, 352, 359.







[2805] ebd. 342, 347.







[2806] Üb. MEHREN (Kopenhagen 1874), 41 ff., 71;
CHWOLSOHN 1, 544; 2, 671 ff.







[2807] CHWOLSOHN 2, 22, 156 ff. Ihre Originalnamen
lauten: Zuchal, Almuschtari, Almirrika, Alschams, Alzuhra, ʿUtarid,
Alqamar, und sind die allgemein bekannten.







[2808] Die Priesterinnen der DEA SYRIA (=
APHRODITE) tragen aber nach LUKIAN, cap. 41, weiße
Kleider (CHWOLSOHN 2, 683).







[2809] Andere Verteilungen: ebd. 2, 611.







[2810] CHWOLSOHN 2, 839, 842.







[2811] ALDIMESCHQI 53 ff., 71; 60.







[2812] CHWOLSOHN 2, 659 ff., 663 ff.







[2813] ALDIMESCHQI 63; 50 ff., 71; 47 ff., 414.







[2814] ebd. 46, 48 ff., 372; CHWOLSOHN 1, 254; 2, 925
(z. B. nach ABUʿLFARADSCH).







[2815] ALDIMESCHQI 47.







[2816] CHWOLSOHN 2, 378.







[2817] ebd. 1, 628, 641, 781.







[2818] ebd. 1, 17, 631 ff.







[2819] ALDIMESCHKI 48; REITZENSTEIN, „Poim.“
166 ff., 365.







[2820] Erste Verfolgung und Errichtung der Schule in Edessa
431; zweite Verfolgung und Niederlassung in Mesopotamien und Persien
489; christliche Schulen gab es in Syrien mindestens seit 350.







[2821] PIETSCHMANN 46 ff.







[2822] REITZENSTEIN, „Poim.“ 166 ff., 365;
KROLL, PW. 8, 792; De BOER, „Geschichte der
Philosophie im Islam“ (Stuttgart 1901), 19.







[2823] CHWOLSOHN 1, 17, 361 ff.







[2824] ALDIMESCHKI 23.







[2825] ALDIMESCHKI 35; REITEMEYER,
„Beschreibung Ägyptens im Mittelalter“ (Leipzig 1903), 82, 83, 95, 123
(nach MAKRIZI).







[2826] ALDIMESCHKI 371. Da es der Eitelkeit der
Ägypter und Perser widerstrebte, die Möglichkeit einer fremden
Eroberung anzuerkennen, suchten sie seit altersher ALEXANDER DEN
GROSSEN zum Abkömmling ihrer heimischen Dynastien zu stempeln.







[2827] E. WIEDEMANN, „Beiträge“ 9, 194.







[2828] CHWOLSOHN 2, 488; 1, 214; 2, 621,
624 (nach MASSUDI); 2, 421, 425, 433, 439, 445 (nach
SCHAHRISTANI); ALDIMESCHKI 32.







[2829] „Schriften der treuen Brüder“, üb. DIETERICI
(Berlin 1858 ff.); 7, 67, 133.







[2830] ALDIMESCHKI 32, 35 (nach MAKRIZI).







[2831] REITEMEYER a. a. O. (nach ALMASʿUDI).







[2832] ALDIMESCHKI 33, 46; CHWOLSOHN 1, 17.







[2833] REITZENSTEIN, „Poim.“ 126, 129;
CHWOLSOHN 2, 604 (nach ALMASʿUDI und
SCHAHRASTANI); 1, 254 u. 2, 295 (nach ALMASʿUDI und
ABUʿLFARADSCH).







[2834] PIETSCHMANN 46 ff.; REITZENSTEIN
a. a. O.; E. WIEDEMANN a. a. O. 3, 223 ff. (nach ALKINDI
ALTUDSCHIBI).







[2835] CHWOLSOHN 1, 780 ff.; REITZENSTEIN
a. a. O.







[2836] CHWOLSOHN 1, 243 ff., 492 ff., 636 ff.,
781 (nach ALMASʿUDI); 1, 243, 521, 644 u. 2, 529 ff. (nach
EL-KHIFTI).







[2837] PIETSCHMANN a. a. O. 57.







[2838] PIETSCHMANN 57, 41 ff.; REITZENSTEIN,
„Poim.“ 166 ff., 365 (nach ALQIFTI).







[2839] CHWOLSOHN 1, 782; 2, 380 ff. (nach
ALDIMESCHKI).







[2840] ALDIMESCHKI 93.







[2841] REITZENSTEIN, „Poim.“ 166 ff., 171, 175.







[2842] ALDIMESCHKI 33, 46; CHWOLSOHN 1,
199, 636, 780; 2, 409, 604 (nach ALMASʿUDI und IBN
KHORDADHBEH); GRAEFE, „Enz. d. Islam“ 2, 279.







[2843] CHWOLSOHN 1, 251, 643; 2, 409 (nach IBN
SAʿID).







[2844] ANZ 70 ff.







[2845] BRANDT, „Die mandäische Religion“ (Utrecht
1889), 59, 183, 194, 187; BOUSSET, A. Rel. 4, 229.







[2846] BOUSSET, „Gnosis“ 60, 75 ff.; 39, 45, 52, 115.







[2847] BRANDT 52, 60.







[2848] ebd. 128.







[2849] ebd. 65, 67, 183.







[2850] ebd. 52, 61, 126, 128; 183; ANZ 74.







[2851] BOUSSET, A. Rel. 4, 244.







[2852] BRANDT 116, 189.







[2853] ANZ 70 ff.







[2854] ANZ a. a. O.; BOUSSET, „Gnosis“ 191;
GOTHEIN, A. Rel. 10, 416.







[2855] REITZENSTEIN, „Die Göttin PSYCHE in
der hellenistischen und frühchristlichen Litteratur“ (Heidelberg 1917),
36.







[2856] ebd. 9, 43.







[2857] ebd. 36.







[2858] ebd. 40.







[2859] ebd. 35 ff.







[2860] ebd. 36.







[2861] ebd. 62.







[2862] ebd. 65 ff.







[2863] ebd. 67 ff., 89, 92; „Poimandres“ 59.







[2864] „Psyche“ 45 ff., 47 ff., 63.







[2865] ebd. 65, 67.







[2866] ebd. 64.







[2867] DEUSSEN 2 (2), 134 ff., 175 ff.







[2868] ebd. 2 (2), 312; REITZENSTEIN, „Psyche“ 39;
über MITHRAS bei den Manichäern ebd. 4, 7.







[2869] ebd. 42, 44.







[2870] ebd. 51.







[2871] ebd. 56 ff.; „Poimandres“ 181.







[2872] „Psyche“ 51 ff., 55 ff., 63, 66.







[2873] RATHGEN, „Chemisches Zentralblatt“ 1913, 1239;
MASPERO, „Geschichte der Kunst in Ägypten“ (Stuttgart 1913),
2.







[2874] ebd. 64, 92; BLÜMNER, PW. 7, 1382 ff.







[2875] ebd. 199.







[2876] REIL, „Beiträge zur Kenntnis des Gewerbes im
hellenistischen Ägypten“ (Leipzig 1913), 47 ff.







[2877] „Arch.“ 17.







[2878] HOMMEL, „Geschichte des alten Morgenlandes“
(Leipzig 1912), 82.







[2879] BRUGSCH, „Rel.“ 155.







[2880] Über Türkis und Malachit aus dem Wadi-Maghâra
(Höhlental) des Sinai s. GSELL, „Eisen, Kupfer und Bronze bei
den alten Ägyptern“ (Karlsruhe 1910), 5 ff., 50 ff.; grüne Schminke aus
gepulvertem Malachit ist aus der Zeit um 3000 erhalten (vgl. ebd. 42,
43, 47), solche aus gepulvertem Lapis Lazuli wird ebenfalls erwähnt
(ebd. 38, 42).







[2881] ERMAN, „Rel.“ 36.







[2882] ERMAN und KREBS, „Aus den Papyri der
Kgl. Museen“ (Berlin 1899), 40.







[2883] A. WIEDEMANN, „Altägyptische Sagen und
Märchen“ (Leipzig 1906), 19, 28.







[2884] LICHTENBERG, „Die ägäische Kultur“ (Leipzig
1911), 148 ff.; über Kupferlasur in Ägypten s. PLINIUS, lib.
37, cap. 9.







[2885] BLÜMNER 4, 505; 500 ff. — Über die wieder
aufgefundenen Verfahren zur Darstellung hell- und dunkelblauer
Glasmassen aus Alkali- und Erdalkali-Silikaten nebst Kupferoxyd
oder Kupfercarbonat s. LAURIE und MAC LINSTOCK
(„Chemisches Zentralblatt“ 1914, 706), FOUQUET („Comptes
rendus“ 108, 325), HECHT („Zeitschrift für angewandte Chemie“
1915, 492), BOCK (ebd. 1916, 228) und GRANGER
(„Bulletin de la Société chimique“ IV, 15, 115).







[2886] ROSSBACH, PW. 7, 1065; BLÜMNER, PW.
7, 1385; LICHTENBERG a. a. O. 261.







[2887] Odyssee: Gesang 7, Vers 87.







[2888] SEMPER, „Der Styl“ 2, 188; KISA, M.
G. M. 8, 34.







[2889] BLÜMNER, PW. 7, 1382 ff.







[2890] WEISSBACH, „Das Gold im alten Ägypten“
(Dresden 1901), 30, 35.







[2891] ebd. 14, 18; BLÜMNER 4, 13 ff. Eine Landkarte
des schon zu Beginn des alten Reiches in vollem Betriebe befindlichen
nubischen Goldgruben-Bezirkes, auf Papyrus, aus der Zeit um 1370,
besitzt die Turiner Bibliothek (FELDHAUS, „Technik der
Vorzeit“, Leipzig 1914, 551); GSELL a. a. O. 18.







[2892] DUNN, M. G. M. 11, 485. Eine englische
Gesellschaft setzte sie neu in Betrieb („Enzyklopädie des Islams“,
Leiden 1913 ff.; 1, 327).







[2893] BRUGSCH, „Aeg.“ 475; WEISSBACH 18.







[2894] BLÜMNER 4, 112.







[2895] lib. 3, cap. 12 ff.







[2896] BRUGSCH, „Aeg.“ 241.







[2897] DIODOR, lib. 3, cap. 11.







[2898] WEISSBACH 20, 24.







[2899] ebd. 26, 28.







[2900] ebd. 26.







[2901] BERTHELOT, „Arch.“ 25, 35.







[2902] ebd. 19 ff., 33.







[2903] BRUGSCH, „Aeg.“ 399, 400; WEISSBACH
a. a. O.







[2904] BRUGSCH, „Aeg.“ 400.







[2905] ebd. 273.







[2906] ERMAN und KREBS a. a. O. 96.







[2907] BRUGSCH, „Aeg.“ 402.







[2908] WEISSBACH 25, 26; BERTHELOT, „Arch.“
19 ff., 33.







[2909] WEISSBACH 26; BLÜMNER 4, 126 ff., 140
(mit Abbildung); Alaun und Misy sind spätere, erst von PLINIUS
erwähnte Zusätze (ebd. 4, 133).







[2910] Vgl. die Berichte ALIDRISIS (11. Jahrhundert)
bei RUSKA, „Enz. d. Islam“ 1, 995.







[2911] KOPP, „Beitr.“ 483.







[2912] BERTHELOT, „Mâ.“ III, 101.







[2913] RETEMEYER, „Beschreibung Ägyptens im
Mittelalter“ (Leipzig 1903), 151.







[2914] M. G. M. 2, 439.







[2915] QALQASCHANDI, üb. WÜSTENFELD
(Göttingen 1879), 31 ff.







[2916] ROHDE, „Der griechische Roman“ (Leipzig 1900),
471, 496.







[2917] „Tiergeschichten“, lib. 3, cap. 4.







[2918] Beziehungen zwischen SALOMON und den Ameisen
kennt auch der Koran, Sure 27, V. 18 (üb. RÜCKERT, Frankfurt
1888, 262).







[2919] BETHE, PW. 2, 877; SCHROEDER, A. Rel.
8, 75 ff.







[2920] Über den babylonischen Löwen- und Schlangen- und den
ägyptischen Vogel-Greif s. PRINZ, PW. 7, 1907 ff.







[2921] lib. 7, cap. 102, 116; lib. 4, cap. 13. Vgl.
HERRMANN, PW. 9, 2236, 2245.







[2922] ZIEGLER, PW. 7, 1918 ff.







[2923] BLÜMNER, PW. 7, 1555 ff.; vgl. VOSS,
„Mythologische Briefe“ (Stuttgart 1827), 1, 121, 292 ff., 303; 2, 154,
170 ff., 183 ff.; FURTWÄNGLER, PW. 1, 1768; MARX, PW.
1, 1821.







[2924] HUMBOLDT, „Zentralasien“ (Berlin 1844), 1,
150, 242 ff.; 2, 199; 1, 251.







[2925] TOMASCHEK und WERNICKE, PW. 2, 826;
3, 2203; WECKER, PW. 9, 1301; MEYER, PW. 3, 96, 108;
KELLER, „Die antike Tierwelt“ (Leipzig 1909), 1, 185.







[2926] TOMASCHEK, PW. 4, 2153; AUSFELD, „Der
griechische Alexander-Roman“ (Leipzig 1907), 184.







[2927] OLDENBERG, „Religion des Veda“ (Berlin 1894),
69.







[2928] Orientalischen Ursprunges sind auch einige andere
hierhergehörige Fabel- und Mischwesen, z. B. die von Gold, oder
gar nur vom Geruche des Goldes lebenden, zu denen u. a. das Tier
Ecidemon gehört, das in WOLFRAM VON ESCHENBACHS „Parzival“
den Helmschmuck des FEIREFIS bildet (vgl. HERTZ,
„Gesammelte Abhandlungen“, Stuttgart 1905; 156, 388); ferner der
„Meersperber“ der Naassener und Perser, der als Vogel in die Luft,
als Schlange in das Meer reicht, „in der Mitte aber dem Schwersten
zustrebt, d. i. dem Gold“, das sein Stachel anzieht wie die Naphtha
das Feuer, der Magnet das Eisen, und der Bernstein die Spreu
(SCHULTZ, „Dok. der Gnosis“ 33, 35, 41, 99, 105 ff.).







[2929] WEISSBACH 32; MASPERO 65.







[2930] MASPERO 78 ff.







[2931] ebd. 204; WEISSBACH 32.







[2932] WEISSBACH a. a. O. Blattgold von 0,001 mm
Dicke als Holzüberzug ist aus der Zeit um 2600 erhalten, ebenso eine
Abbildung seiner Herstellung (FELDHAUS, „Technik der Vorzeit“,
Leipzig 1914; 707).







[2933] BRUGSCH, „Aeg.“ 336; „Rel“ 85, 508.







[2934] BRUGSCH, „Aeg.“ 413 ff.; „Rel.“ 85.







[2935] OTTO 2, 120.







[2936] OTTO, ebd.








[2937] ERMAN, „Rel.“ 56.







[2938] ebd. 182, 250.







[2939] ebd. 56.







[2940] ebd. 234; im Tempel von Denderah liegt die Schatzkammer
gegenüber der „Küche für die Salben und Wohlgerüche“ (ebd. 233).







[2941] OTTO 1, 329.







[2942] OTTO 1, 259.







[2943] BRUGSCH, „Aeg.“ 214; ED. MEYER,
„Alt.“ 1 (2), 151.







[2944] BRUGSCH, „Aeg.“ 265, 266, 268.







[2945] ebd. 414, 416; OTTO 1, 313, 326; 2, 20.







[2946] MASPERO 230.







[2947] ERMAN 36; ein Ausspruch um 1600 lautet:
„RÊ zuliebe erschafft die Wüste Gold, Silber und Blaustein“
(ebd. 73).







[2948] WEISSBACH 30.







[2949] ERMAN und KREBS a. a. O. 40; ED.
MEYER, „Alt.“ 1 (2), 190.







[2950] BRUGSCH, „Aeg.“ 220, 436, 417.







[2951] OTTO 1, 390.







[2952] OTTO 1, 291 ff.; 2, 114 ff.







[2953] ebd. 1, 287.







[2954] ebd. 1, 390.







[2955] ebd. 1, 333; 2, 133.







[2956] OTTO 1, 38 ff., 80 ff.







[2957] ebd. 1, 135; 2, 318.







[2958] REIL a. a. O. 180 ff.







[2959] „Kyropädie“, lib. 8, cap. 3.







[2960] GANSCHINIETZ, A. Rel. 17, 345.







[2961] DIODOR, lib. 10, cap. 12.







[2962] Nr. 97.







[2963] Nr. 97, 102.







[2964] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 154.







[2965] Nr. 104.







[2966] REIL, a a. O. 24.







[2967] ebd. 76.







[2968] ebd. 195, 194.







[2969] REIL 80 ff.







[2970] ebd. 76, 179.







[2971] TITTEL, PW. 9, 77.







[2972] FREISE, „Geschichte der Bergbau- und
Hüttentechnik“ (Berlin 1908), 167.







[2973] PHILO, üb. COHN 2, 91.







[2974] REIL 162.







[2975] ebd. 164 ff.







[2976] REIL 144 ff.; „Der Maximaltarif des
DIOKLETIAN von 301“, ed. MOMMSEN-BLÜMNER (Berlin
1893), 71.







[2977] REIL 144 ff.







[2978] PHILO, üb. COHN 2, 34.







[2979] REIL 95, 98.







[2980] Öl, s. REIL 4, 16, 22; Bier, ebd. 8, 15;
Leinenweberei, ebd. 107.







[2981] lib. 4, cap. 150; vgl. BLÜMNER 1, 225 ff.







[2982] REIL 107.







[2983] BOSANQUET, M. G. M. 3, 125; den Namen πορφύρα
will DEDEKIND von der indogermanischen Wurzel bhur = flimmern
ableiten (ebd. 7, 76).







[2984] Tarif des DIOKLETIAN 39, 164, 165.







[2985] REIL 99 ff.







[2986] Tarif des DIOKLETIAN 166.







[2987] BLÜMNER 1, 246, 253; STADLER, PW. 7,
196.







[2988] STADLER, a a. O.; BLÜMNER 1, 253.







[2989] BLÜMNER 1, 123.







[2990] OLCK, PW. 7, 805.







[2991] BLÜMNER 1, 252; BERTHELOT,
„MÂ.“ I, 161, 331; 8, 12; „Coll.“ I, 261.







[2992] BRUGSCH, „Aeg.“ 42, 383, 481.







[2993] KOBERT, M. G. M. 1, 277.







[2994] LIPPMANN, „Abh.“ 1, 93.







[2995] BLÜMNER 1, 228, 229, 232; 2, 230; 4, 426, 439,
454, 466.







[2996] ebd. 4, 430, 458 ff.







[2997] ebd. 4, 450.







[2998] „KAHLBAUM-Gedenkschrift“, ed.
DIERGART (Leipzig 1909), 172.







[2999] BLÜMNER 4, 465 ff., 497 ff.







[3000] ebd. 4, 427, 467.







[3001] BLÜMNER 1, 239; 231.







[3002] ebd. 1, 53, 324.







[3003] ebd. 4, 449.







[3004] ebd. 4, 500: flos nitri.







[3005] ebd. 4, 517: flos niger.







[3006] KRAUSE, „Pyrgoteles“ (Halle 1856), 10, 29 ff.







[3007] lib. 2, cap. 69; Glas ist ihm λίθος χυτή =
verflüssigter Stein.







[3008] LIPPMANN, „Abh.“ 1, 74.







[3009] BLÜMNER 4, 383 ff.; 402, 403, 407.







[3010] „Über die Steine“, Nr. 45.







[3011] Nach DIODORS Bericht; s. ROSSBACH,
PW. 7, 1104.







[3012] ROSSBACH, PW. 7, 1080.







[3013] BLÜMNER 3, 302 ff., 307, 332; 4, 391 ff.,
410; ROSSBACH, PW. 7, 1112. Vgl. die Rezepte des „Stockholmer
Papyrus“.







[3014] KRAUSE, „Pyrgoteles“ 64, 104; BLÜMNER
3, 248; BERTHELOT, „Mâ.“ II, 367 ff. Vgl. RUSKA,
„Enz. d. Islams“ 2, 118.







[3015] ed. PUSCHMANN 1, 570.







[3016] BERTHELOT, „Arch.“ 225.







[3017] ed. SCHMIDT 136: Metall, Glas und der Stein
... λάινον.







[3018] REIL 30.







[3019] ebd. 41 ff.







[3020] WESSELY, „Wiener Akad. Denkschr.“ 36, 154
(178); DIETERICH, „Abraxas“ 205; „Mithras“ 17.







[3021] REIL 43.







[3022] Bei MARTIAL (lib. 4, 39; lib. 14, 95) bedeutet
Calläcia oder Galläcia die heutige spanische Provinz Galizien oder auch
Spanien überhaupt.







[3023] POLLACK, PW. 6, 1954; PICK, PW. 4,
1157.







[3024] lib. 12, cap. 3; lib. 35, cap. 1.







[3025] SEMPER, „Der Styl“ 1, 447.







[3026] lib. 33, cap. 9.







[3027] SEMPER a. a. O. 1, 397; echtes Email
weist schon ein Armband der Königin AAH-HOTEP um 1500 auf
(FELDHAUS, „Technik der Vorzeit“, 265).







[3028] REIL 50 ff.







[3029] REIL, ebd.







[3030] REIL 12, 51.







[3031] REIL 56; ERMAN-KREBS 169.







[3032] REIL 12.







[3033] REIL 23.







[3034] REIL 60, 67; Nachricht aus dem 2. Jahrhundert.







[3035] „Tarif des DIOKLETIAN“ 22, 111; 48, 178;
τεχνείταις, τοῖς εἰς τὸ μέταλλον ἐργαζομένοις.







[3036] HARNACK, „Miss.“ 12.







[3037] „Tarif des DIOKLETIAN“ 48, 177;
BLÜMNER 4, 126 ff., 131. Nach WILLERS bedeutet
obrussus „über und über gerötet (russus)“, also dem Feuer an Farbe
ähnlich, demnach echt („Die römischen Bronzeeimer von Hemmoor“,
Hannover 1901, 227, 236; Tafel 13).







[3038] REIL 50 ff.; BLÜMNER 4, 268, 308 ff.







[3039] BLÜMNER 4, 133, 308 ff.







[3040] BLÜMNER 4, 318.







[3041] PLINIUS, lib. 4, cap. 31.







[3042] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 113.







[3043] So noch überliefert bei ISIDORUS HISPALENSIS,
lib. 16, cap. 20; BLÜMNER 4, 167.







[3044] BLÜMNER 4, 308 ff.







[3045] ARTEMIDOROS, „Traumbuch“ lib. 1, cap. 51.







[3046] REIL 53 ff., 56.







[3047] SCHMIEDER, „Geschichte der Alchemie“ (Halle
1832), 65.







[3048] „Historisch-Kritische Untersuchung der Alchemie“
(Weimar 1777), Vorr. 12, 15; 187 ff., 193 ff.







[3049] ebd. 74 ff., 156.







[3050] „Histoire de la matière“ (Paris 1878), 82.







[3051] „Histoire de la chimie“ (Paris 1866), 1, 36 ff.







[3052] „Gesch.“ 1, 44; 2, 152, 155, 165; „Entw.“ 5; „Beitr.“
86, 89.







[3053] Nach DIODOR (lib. 1, cap. 15) schon seit der
von ISIS und OSIRIS!







[3054] BERTHELOT, „Or.“ 245; „Coll.“ I, 5, 9, 54, ...







[3055] RIESS, PW. 1, 1338.







[3056] KOPP, „Beitr.“ 90; RIESS a. a. O.







[3057] KOPP, „Gesch.“ 2, 154 ff.; „Beitr.“ 4.







[3058] KOPP, a. a. O.; BERTHELOT, „Coll.“ 1,
5, 9, 54, ...







[3059] KOPP, „Beitr.“ 106, 432; Nr. 3, 52; „Entw.“ 10
ff.; „Alch.“ 1, 2.







[3060] SCHMIEDER 5, 81; RIESS, PW. 1,
1338; BERTHELOT, „Intr.“ 56 ff., 62 ff. In der Einschätzung
gerade dieser Beobachtungen über Asem geht jedoch BERTHELOT
entschieden zu weit.







[3061] HOEFER 1, 220, 237.







[3062] KOPP, „Gesch. 4, 186 ff.







[3063] HOEFER 1, 268; KOPP, „Alch.“ 2, 211.







[3064] So z. B. 1669 bei BECHER (KOPP,
„Gesch.“ 2, 82).







[3065] KOPP, „Gesch.“ 2, 155, 216; FIGUIER,
„L’alchimie et les alchimistes“ (Paris 1854), 67 ff.







[3066] KOPP, „Beitr.“ 25, 425.







[3067] FIGUIER, a. a. O. 4, 6; HOEFER 1,
227, 240.







[3068] S. hierüber die ausführlichen Angaben in OTTOS
oft angezogenem Werke.







[3069] KOPP, „Beitr.“ 26, 425; „Entw.“ 13; „Alch.“ 2,
28; HOEFER 1, 227; CHEVREUL 82; RIESS, PW.
1, 1338.







[3070] SCHMIEDER a. a. O. 5, 81.







[3071] BERTHELOT, „Coll.“ I, 64, 73.







[3072] ebd. 61, 64.







[3073] DIELS, „Deutsche Litteratur-Zeitung“ 1913,
905.







[3074] SCHÄFER, „Die Alchemie“ (Flensburg 1887), 15.







[3075] ed. LEEMANS (Amsterdam 1835).







[3076] ROEDER, PW. 8, 2315.







[3077] SPRENGEL, in ERSCH und
GRUBERS „Allgemeiner Enzyklopädie der Wissenschaften und
Künste“ (Leipzig 1819 ff.), 2, 414 ff.







[3078] KOPP, „Beitr.“ 92, 355.







[3079] HOFFMANN 2, 523.







[3080] ebd. 523 ff.







[3081] HOFFMANN 524.







[3082] Vgl. das noch jetzt übliche Kunstwort „Kapelle“.







[3083] ebd. 524 ff.







[3084] BERTHELOT, „Mâ.“ III, 40.







[3085] Üb. WÜSTENFELD (Göttingen 1879), 120.







[3086] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 55, 138.







[3087] ebd. 2, 55.







[3088] NESTLE, A. Rel. 11, 416.







[3089] lib. 33, cap. 15; s. KOPP, „Beitr.“ 28.







[3090] FIRMICUS 1, 65.







[3091] Eine erstaunlich gute deutsche Übersetzung und
Erklärung gab schon 1770 BAUMGÄRTNER in Nürnberg heraus.







[3092] Solche Schilderungen der Schwierigkeiten und
Gefahren gehören zu den üblichen Mitteln, die fremden Wettbewerber
abzuschrecken.







[3093] THEOPHRAST a. a. O. Nr. 70, 102, 103;
BLÜMNER 4, 490.







[3094] lib. 33, cap. 22.







[3095] „Or.“ 69.







[3096] „Auripigment ist ein gewisses Zeichen, daß ein Goldgang
vorhanden“ heißt es noch im 18. Jahrhundert in HÜBNERS
„Natur-, Kunst- und Handels-Lexikon“ (Leipzig 1746, 1463).







[3097] KOPP, „Gesch.“ 1, 41; „Beitr.“ 28;
RIESS, PW. 1, 1338.







[3098] lib. 3, cap. 110.







[3099] „Or.“ 68, 273.







[3100] KOPP, „Gesch.“ 1, 41 und 3, 98;
HOEFER 1, 142; SCHMIDT, „Realistische Chrestomathie“
(Leipzig 1900), 2, 157; BERTHELOT hat später seine Ansicht
selbst als unhaltbar erkannt.







[3101] „Or.“ 70.







[3102] MANILIUS, ed. BREITER (Leipzig 1908),
1, 97.







[3103] „Beitr.“ 47.







[3104] PW. 1, 1338.







[3105] MANILIUS 1, 97; 2, 118.







[3106] ebd. 1, 141; 2, 169 ff.







[3107] Corp. jur. civ., Digest. lib. 48, tit. 10, 1, 8
(SCHÄFER, „Die Alchemie“, Flensburg 1887; 13 ff.).







[3108] SKUTSCH, A. Rel. 13, 293.








[3109] ed. KROLL, SKUTSCH und
ZIEGLER (Leipzig 1907 ff.), 1, 72.







[3110] KOPP, „Beitr.“ 42 ff.







[3111] „Mathesis“ 1, 110.







[3112] ebd. 1, 228, 249, 261; 2, 178, 279.







[3113] ebd. 2, 123, 324.







[3114] ebd. 1, 181.







[3115] ebd. 1, 262; 2, 279.







[3116] ebd. 1, 143.







[3117] ebd. 1, 184.







[3118] ebd. 1, 158.







[3119] „Mathesis“ 1, 43. MANILIUS hingegen nennt
zwar den Wassermann und Steinbock (d. i. ursprünglich die babylonische
„Fischziege“; daher weiblich), nicht aber (seinem System gemäß) den
SATURN.







[3120] ebd. 1, 6, 99, 101.







[3121] ebd. 1, 169 ff.







[3122] ebd. 1, 102 ff.







[3123] ebd. 1, 228.







[3124] ebd. 1, 227; 2, 260.







[3125] ebd. 1, 231.







[3126] ebd. 1, 215, 220, 230.







[3127] SCHMIEDER 63.







[3128] KOPP, „Beitr.“ 33.







[3129] RIESS, PW. 1, 1338; vgl. KOPP,
„Beitr.“ 364.







[3130] BERTHELOT, „Mâ.“ I, Vorr. 5.







[3131] FREUDENTHAL, PW. 1, 1021; RIESS
a. a. O.







[3132] KOPP, „Gesch.“ 2, 154, 235; „Beitr.“ 34 ff.;
„Alch.“ 211; BERTHELOT, „Or.“ 75.







[3133] lib. 3, cap. 15.







[3134] „Mathesis“, Vorr. 21, 28 ff., 32 ff., 54 ff.;
LIPPMANN, „Chemiker-Zeitung“ 1914, 685.







[3135] „Mundus subterraneus“ (Amsterdam 1665), 2, 235; s.
KOPP, „Beitr.“ 43 ff., 53.







[3136] Amsterdam 1695; 2. Aufl., 20.







[3137] WELLMANN, PW. 1, 1541; WILCKEN, ebd.
1, 1542; WACHSMUTH, ebd.; ROHDEN, ebd. 2, 2252;
STOLL, Ro. 1, 237; USENER, „Götternamen“ (Bonn 1896),
55. Vgl. BERTHELOT, „Coll.“ I, 209 ff., 270.







[3138] PW. 1, 1338.







[3139] KOPP, „Beitr.“ 83; LATZ, „Die
Alchemie“ (Bonn 1869), 388; HOFFMANN 522.







[3140] ed. MILMAN (Philadelphia 1868), 1, 418.







[3141] „Beitr.“ 84 ff.; 57.







[3142] WIEGLEB a. a. O. 156.







[3143] SCHMIEDER 44.







[3144] „Or.“ 26.







[3145] „Beitr.“ 12, 57, 88. Vom Quecksilber sagt
DIOSKURIDES, wo er von dessen Destillation (Sublimation)
spricht: σκευάζεται = es wird dargestellt oder gewonnen.







[3146] „Beitr.“ 83.







[3147] KOPP, „Beitr.“ 12, 88; BERTHELOT,
„Or.“ 73; JESSEN, PW. 2, 786; ESCHER, PW. 2, 2140.







[3148] BERTHELOT, „Or.“ 73.







[3149] HARNACK, „Miss.“ 175 ff.







[3150] „Beitr.“ 87.







[3151] BURCKHARDT, „Constantin“ 139.







[3152] ebd. 222.







[3153] BLÜMNER, PW. 3, 897.







[3154] SEECK, PW. 6, 2829 ff.







[3155] MOMMSEN 5, 617.







[3156] BAUMGARTEN, „Hellenistische und römische
Kultur“ (Leipzig 1913), 39, 411; BLÜMNER a. a. O.;
HULTSCH, PW. 5, 1843.







[3157] HOFMANN, „Beiträge zur Geschichte der antiken
Legierungen“ (Wien 1884; Numismat. Zeitschrift); BLÜMNER 4,
191.







[3158] „Tarif des DIOKLETIAN“ 53, 59.
WILLAMOWITZ-MÖLLENDORF und NIESEN, „Staat und
Gesellschaft der Griechen und Römer“ (Leipzig 1910), 253 ff.;
KUBITSCHEK, PW. 3, 1151; REGLING, PW. 7, 982;
WESSELY, „Ein Altersindicium im Philogelos“ (Wiener Akad.
Denkschr. 1904).







[3159] „Tarif des DIOKLETIAN“ a. a. O.;
BAUMGARTEN a. a. O. 39, 275, 411; HULTSCH, PW. 5,
210 ff.; SEECK, PW. 6, 2829 ff.; BIBRA, „Über alte
Eisen- und Silber-Funde“, (Nürnberg 1873), 37 ff.; BLÜMNER
4, 191; FORRER, „Real-Lexikon“ (Berlin 1907; 516, 738). Über
die gefälschten, aus versilbertem Blei und vergoldetem Erz bestehenden
Münzen des Kaisers CARACALLA (211–217) s. CASSIUS
DIO, lib. 67, cap. 14.







[3160] HULTSCH a. a. O.; KUBITSCHEK, PW. 3,
1151; REGLING, PW. 7, 982.







[3161] DOMASZEWSKI, „Geschichte der römischen
Kaiserzeit“ (Leipzig 1909), 2, 305.







[3162] GROAG, PW. 5, 1373.







[3163] GUMMERUS, PW. 9, 1531.







[3164] SEECK, PW. 6, 2829 ff.; GROAG, PW.
5, 1396; LUSCHIN V. EBENGREUTH, „Allgemeine Münzkunde und
Geldgeschichte des Mittelalters und der neueren Zeit“ (München 1904),
80. Das „Weißsieden“, das in neuerer Zeit mit Schwefelsäure erfolgt,
geschah damals mit Weinstein und Salz (ebd. 67).







[3165] MOMMSEN 5, 571.







[3166] SEECK a. a. O.







[3167] MOMMSEN 5, 617.







[3168] KUBITSCHEK, PW. 1, 1388; REIL 59.







[3169] GROAG a. a. O.; eine Werkstätte aus der Zeit
von 193–235 wurde neuerdings in Trier aufgedeckt (FELDHAUS,
„Technik der Vorzeit“ 727). Vgl. FORRER (a. a. O.),
LUSCHIN V. EBENGREUTH> (a. a. O. 127) und BLÜMNER (4,
288).







[3170] KUBITSCHEK a. a. O.; GROAG a. a. O.







[3171] BERTHELOT, „Arch.“ 223.







[3172] SCHÄFER a. a. O. 15.







[3173] SEECK, PW. 4, 1062. Ein dauernder Erfolg war
hierbei nicht zu verzeichnen, s. den Befehl VALENTINIANS I.
(367), die eingehenden Steuerbeträge an Ort und Stelle umzuschmelzen
und nur das erzielte Feinmetall abzuliefern (LUSCHIN 82),
sowie die von THEODOSIUS (379–395) erlassenen Verbote des
Prägens durch Private (ebd. 79) und der Münzfälschung durch Gießen, der
„fusio falsa“ (BLÜMNER 4, 288).







[3174] HITZIG, PW. 4, 1701.







[3175] KOPP, „Beitr.“ 9 ff., 56.







[3176] KOPP a. a. O.; HOFFMANN 518.







[3177] KOPP a. a. O.







[3178] Mâ. I, 239.







[3179] DIELS, „Antike Technik“ (Leipzig 1914), 108
ff.







[3180] DIELS a. a. O.







[3181] KOPP, „Beitr.“ 57; DIELS a. a. O.







[3182] HOFFMANN 518; vgl. KOPP, „Beitr.“ 65
ff., 77, 361.







[3183] ed. DRESSEL 198 ff.; KOPP a. a. O.







[3184] HOFFMANN 517.







[3185] So nach Traditionen der Kabbala überliefert
bei DEL RIO, „Disquisitionum magicarum libri sex“, verfaßt
1602 (Venedig 1652; 48), und bei MORHOF, „Polyhistor“ (Lübeck
1716), 1, 46.







[3186] KOPP, „Gesch.“ 2, 4 ff.







[3187] HOFFMANN 520, 521; s. noch weiter unten.







[3188] DREXLER, Ro. 2, 2979.







[3189] HOFFMANN a. a. O.







[3190] POTT, „Zeitschr. Deutsche Morgenländ.
Gesellschaft“ 1876; 33, 7.







[3191] HOFFMANN 530.







[3192] POTT a. a. O.







[3193] „Beitr.“ 72.







[3194] POTT a. a. O.







[3195] HOFFMANN 530.







[3196] KOPP, „Beitr.“ 65.







[3197] POTT a. a. O.







[3198] „Z. D. Morgenl. Ges.“ 1876; 33, 534.







[3199] STEPHANIDES, „Psammurgika und Chymeia“
(Mytilene 1909; neugriechisch); im Auszuge A. Nat. 3, 180; M. G. M. 9,
137; ebd. 15, 87, 119.







[3200] DIELS, „Antike Technik“ 108 ff.; „Zeitschrift
für vergleichende Sprachforschung“ 1916; 47, 199.







[3201] Den Persern galt noch in später Zeit Alchemist =
Babylonier (BOLL „Sphaera“ 9, 10; nach dem persischen
Wörterbuche Burhân-i-qâtiʿ).







[3202] GILDEMEISTER a. a. O. 534.







[3203] ed. RUSKA (Heidelberg 1912), 172. Die Stelle
ist überdies nach RUSKA nur in einer späten hebräischen
Übersetzung vorhanden.







[3204] POTT a. a. O.







[3205] HOFFMANN 530.







[3206] „Beitr.“ 65 ff.







[3207] POTT a. a. O.







[3208] DIELS a. a. O.







[3209] „Z. D. Morgenl. Ges.“ 33, 534.







[3210] ebd. 33, 536. Vgl. RUSKA, „Enz. d. Islams“ 2,
24.







[3211] RIESS, PW. 1, 1338.







[3212] Z. B. bei KOSMAS (7. Jahrhundert), dessen
Schrift vielleicht erst in byzantinischer Fassung vorliegt.







[3213] HOFFMANN 530.







[3214] SEIDEL, „Sitzungs-Berichte“ (Erlangen 1915),
65, 67.







[3215] ed. RUSKA 130.







[3216] HOFFMANN 530.







[3217] S. z. B. BERTHELOT, „Mâ.“ II, 179 ff.







[3218] „Poimandres“ 166 ff., 365.







[3219] Die in ALNADIMS „Fihrist“ angeführten,
sehr frühen Übersetzungen des SERGIUS VON RISCHʿAINA
(BERTHELOT, „Mâ.“ II, Vorr. 4) sind Pseudepigraphen
(HOFFMANN 517).







[3220] BERTHELOT, „Mâ.“ I, 133; s. auch 121 ff.







[3221] HOFFMANN 530.







[3222] Aus diesem Grunde führt das in seinen Farben so
wandelbare übermangansaure Kalium noch jetzt in der Chemie den Namen
„Chamäleon“. — Nach RUSKA heißt das Chamäleon syrisch
Kamaleôn oder Kamalewân, auch Kemelîntos (vom griechischen Genitiv
χαμαιλεόντος), die Chemie aber (neben Kîmija) Kamele’a, Kemela’a,
oder Kemâle’a: die Form Kemele’a, die allein bei BAR BAHLUL
vorzukommen scheint, ist vielleicht nur ein Kunstprodukt, allenfalls
entstanden durch Umstellung des arabischen alkîmiâ zu kimalia?







[3223] GILDEMEISTER a. a. O.; E. WIEDEMANN,
„Beiträge“ (Erlangen 1902 ff.), 2, 350.







[3224] Üb. DIETERICI (Berlin 1858 ff.), 2, 22; 5,
130.







[3225] E. WIEDEMANN, „Journal f. prakt. Chemie“ 1907;
76, 73 ff.; M. G. M. 8, 485.







[3226] Zitiert bei NABARAWI (12. Jahrhundert) nach
E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 40, 192, der irrtümlich an „Chemie des
Kochens“ dachte.







[3227] E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 9, 194; „J. f. pr.
Chemie“ 76, 123.







[3228] E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 2, 345 ff.







[3229] Üb. GREVE (Leipzig 1908), 7, 86.







[3230] E. WIEDEMANN, in
FELDHAUS-KLINCKOWSTROEMS> „Geschichtsblättern“ (3, 195).







[3231] E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 5, 436.







[3232] ebd. 24, 76; diese Ansicht erhielt sich bis in das 17.
Jahrhundert, s. KOPP, „Beitr.“ 70.







[3233] E. WIEDEMANN, „Journal für praktische Chemie“
76, 113.







[3234] VOLHARDS Ansicht („Zur Geschichte der
Metalle“, Leipzig 1897; 13), diese Bedeutung sei die
ursprüngliche „wegen Unbekanntschaft mit der Chemie“, ist sichtlich
völlig irrtümlich; überdies lautet eine andere Stelle: „Kein Einz’ger
Toter ward zum Leben wach, Er sah, daß die Chemie hierzu zu schwach“,
— was offenbar auf die als „Wiederbelebung“ bezeichnete chemische
Operation anspielt (üb. HAMMER, in WOLLHEIMS
„National-Litteratur der orientalischen Völker“, Berlin 1873; 2, 498).







[3235] SCHÄFER, „M. G. M.“ 4, 296 (seine Meinung wird
von anderen Fachgenossen nicht geteilt); DIELS a. a. O.







[3236] KOPP, „Beitr.“ 66; HOFFMANN 527.







[3237] BRUGSCH, „Aeg.“ 22, 406, 200.







[3238] BRUGSCH a. a. O. 291.







[3239] ebd. 404.







[3240] ebd. 404.







[3241] BRUGSCH, „Rel.“ 707.







[3242] SETHE, PW. 3, 2101.







[3243] SETHE, PW. 3, 2233.







[3244] PIETSCHMANN, PW. 1, 985, 986; SETHE,
PW. 3, 2404.







[3245] lib. 1, cap. 21; ed. LEEMANS (Amsterdam 1835),
31, 229.







[3246] POTT a. a. O. 33, 17 ff.







[3247] USENER, „Götternamen“ 371 ff.







[3248] „Beitr.“ 65 ff.







[3249] HOFFMANN 525.







[3250] HOFFMANN 529.







[3251] ebd. 517.







[3252] Vgl. den durch στέρησις (Stéresis) bedingten Zustand
der Materie bei PLOTINOS.







[3253] HOFFMANN 526.







[3254] KOPP, „Beitr.“ 68; so bei STEPHANOS
BYZANTINOS, einem Lexikographen um 500.







[3255] HOFFMANN 527.







[3256] HOFFMANN 517.







[3257] ARISTOTELES, „Tierkunde“, lib. 2, cap. 11.







[3258] PLINIUS, lib. 22, cap. 21;
DIOSKURIDES, lib. 3, cap. 9.







[3259] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 150.







[3260] HOFFMANN 526.







[3261] HOFFMANN, ebd.







[3262] HOFFMANN 517, 527; LIPPMANN, „Abh.“
2, 23.







[3263] DOZY, „Bericht über den 6. intern.
Orientalisten-Kongreß“ (Leiden 1885), 295.







[3264] HOFFMANN 527.







[3265] ebd. 524.







[3266] HOFFMANN 529.







[3267] HOFFMANN 527.







[3268] PLUTARCH, „Isis und Osiris“, cap. 22.








[3269] HOFFMANN 528.







[3270] Nachdem die ursprüngliche Bedeutung längst völlig
vergessen war, wurde das ὕδωρ θεῖον abermals zum „göttlichen Wasser“,
nunmehr aber im Sinne eines wunderwirkenden, magischen.







[3271] HOFFMANN 529; BOUCHÉ-LECLERCQ 231.







[3272] Nicht mit letzterem selbst, wie HOFFMANN
annimmt (529).







[3273] HOFFMANN 529.







[3274] PLUTARCH a. a. O., cap. 39.







[3275] HOFFMANN 527. Über die „Milch der schwarzen
Kuh“ als Opfergabe s. WESSELY, „Wiener Akad. Denkschr.“
1882, 163; DIETERICH, „Abraxas“ 157, 172, 181, sowie
OLDENBERG, „Religion des Veda“ (Berlin 1894; 354) als
(abergläubischen?) Zusatz zu Arzneimitteln erwähnt sie schon der
gegen 1500 v. Chr. niedergeschriebene „Papyrus EBERS“
(LIPPMANN, „Abh.“ 2, 1).







[3276] REHM, PW. 6, 714.







[3277] BERGER, „Geschichte der wissenschaftlichen
Erdkunde der Griechen“ (Leipzig 1903), 130, 282, 322, 555;
GILBERT 570 ff.; REHM a. a. O.; ROSCHER,
„Tessarakontaden“ (Leipzig 1909), 60, 165; GÜNTHER, M. G. M.
15, 212.







[3278] KUGLER, „Im Bannkreis Babels“ (München 1910),
85; BEZOLD, A. Rel. 15, 236; LENORMANT, „Anf.“ 2, 21.







[3279] PHILO, üb. COHN 1, 317 ff.







[3280] ROSCHER a. a. O. 80.







[3281] ebd. 22, 97, 174.







[3282] ebd. 72, 128, 135.







[3283] PLINIUS, lib. 36, cap. 43; BLÜMNER 3,
68.







[3284] KRAUSE, „Pyrgoteles“ (Halle 1856), 18;
ROSSBACH, PW. 7, 1103.







[3285] KUGLER a. a. O. 134.







[3286] PRELLWITZ, PW. 7, 1098; KELLER, „Die
antike Tierwelt“ (Leipzig 1909), 2, 553.







[3287] PW. 1, 1338.







[3288] „KAHLBAUM-Gedenkschrift“, ed.
DIERGART (Leipzig 1909), 176.







[3289] Erwähnt sei noch, daß im Spätlateinischen aegyptium
= schwarz bedeutet (MAIGNE D’ARNIS, „Lexicon mediae
Latinitatis“, Paris 1890; 100).







[3290] HOFFMANN 524, 525.







[3291] HOFMANN 516.







[3292] HOFFMANN 524 ff.







[3293] HOFFMANN 519, 520; ESRA findet sich
in einem syrischen Manuskript der Cambridger Bibliothek genannt.







[3294] PLINIUS, lib. 30, cap. 2: über MOSES,
J(OH)ANNES oder JAMNES, LOTAPES.







[3295] FRIEDLAENDER 1, 366.







[3296] KOPP, „Beitr.“ 355; BERTHELOT, „Or.“
56, 170.







[3297] BERTHELOT, „Coll.“ II, 138 ff., 214; „Mâ.“ I,
265 ff.







[3298] BERTHELOT, „Coll.“ III, 95.







[3299] Überliefert in ALNADIMS „Fihrist“, s.
BERTHELOT, „Mâ.“ II, 27 ff.







[3300] STEINSCHNEIDER, „Lapidarien, ein
kulturgeschichtlicher Versuch“ (Berlin 1896), 44.







[3301] HOFFMANN 524.







[3302] Vgl. BERTHELOT, „Coll.“ II, 182, 183.







[3303] BERTHELOT, „Coll.“ II, 214; III, 207.







[3304] ebd. II, 35 ff.; s. dort auch über μυστήριον, καταβαφὴ
χρυσοῦ, ταριχεία ὄξος τῶν φιλοσόφων, und Glasöfen.







[3305] BERTHELOT, „Mâ.“ I, 265 ff.







[3306] BERTHELOT, „Coll.“ II, 389 ff., 372.







[3307] DIETERICH, „Abraxas“ 165; 137, 155.







[3308] REITZENSTEIN, „Poim.“ 76, 143, 163, 173, 181
ff., 279 ff., 288; betreff MOSES und MIRJAMS 183,
187; DIETERICH a. a. O. 197, 203; 161.







[3309] DIETERICH a. a. O. 189, 193; 187.







[3310] ebd. 191.







[3311] HARNACK, „Miss.“ 440, 489.







[3312] DE PAUW, „Égyptiens et Chinois“ (Berlin 1773),
313 ff.







[3313] HOFFMANN 217.







[3314] Genesis 6, 1, 2, 4.







[3315] ED. MEYER, „Papyrusfund“ 42.







[3316] DELITZSCH, „Das Buch Hiob“ (Leipzig 1912), 8,
143.







[3317] BOUSSET, „Gnosis“ 53; A. Rel. 18, 160.







[3318] KAUTZSCH, „Apokryphen“ 2, 233 ff.;
BOUSSET a. a. O.







[3319] So noch bei LACTANTIUS (gest. 330) in
der „Epitome“, cap. 27.







[3320] HENNECKE, „Apokryphen“ 493, 479;
SCHULTZ, „Dok. der Gnosis“ 226.







[3321] BOUCHÉ-LECLERCQ 575 ff. Auch bei den Arabern
bringen zwei gefallene Engel, HABUT und MARUT, deren
schon der Koran Erwähnung tut (Sure 2, V. 96; üb. RÜCKERT,
Frankfurt 1888, 29), den Menschen die Magie bei („1001 Nacht“, üb.
GREVE, Leipzig 1908; 3, 366); WENSINCK, „Enz. d.
Islams“ 2, 289. Die Kosmographie ALQAZWINIS (13. Jahrhundert),
der dabei aus ALDSCHAHIZ und ALMASʿUDI (9. und 10.
Jahrh.) zu schöpfen scheint, erwähnt die Weiber als „Fangnetze“ der
bösen Marits, rebellischer Geister, die König SALOMON u. a.
zwang, in den Bergwerken zu graben, Eisen und Erz herzustellen, Glas
zu erzeugen, Edelsteine und Perlen aus dem Meere herbeizuschaffen usf.
(ANSBACHER, Dissert.; Kirchhain 1905, 9 ff., 20 ff.).







[3322] KAUTZSCH a. a. O. 2, 47, 48; 37.







[3323] ebd. 2, 233 ff.; BOUSSET, „Gnosis“ 52, 47 ff.;
„Slavisches Henochbuch“ (ed. BONWETSCH), 19.







[3324] BOUCHÉ-LECLERCQ 578 ff.







[3325] JUSTINUS, „Apologie“, üb. VEIL
(Stuttgart 1894), 3, 46; ATHENAGORAS, „Supplicium“, cap. 24.







[3326] KOPP, „Beitr.“ 8.







[3327] IRENAEUS, üb. KLEBBA (München 1912),
2 (2), 13; üb. von WEBER.







[3328] KOPP, „Beitr.“ 8 ff.







[3329] KAUTZSCH a. a. O. 2, 238 ff.; KOPP,
„Beitr.“ 6; HOFFMANN 217; BOUCHÉ-LECLERCQ 610.







[3330] KAUTZSCH a. a. O. 2, 238 ff., 275.







[3331] ebd. 2, 240, 275.







[3332] ed. DRESSEL 189 ff., 97; KOPP,
„Beitr.“ 7.







[3333] Das „Buch des CHEMES“ (s. oben).







[3334] ZOSIMOS (syr.): BERTHELOT, „Mâ.“ I,
239; HOFFMANN 518.







[3335] „Über das Gebet“, cap. 22.







[3336] Schon in der Sage von HIOB, die im 6.
Jahrhundert v. Chr. bereits im Volksmunde war, ihre dichterische
Einkleidung aber erst später erhielt, heißt eine der Töchter
HIOBS „Schminkhorn“ (DELITZSCH a. a. O. 12, 14).







[3337] Üb. VEIL 140.







[3338] KOPP, „Beitr.“ 8, 9.







[3339] AUGUSTINUS erwähnt beim Fall der Engel
durch die Weiber nur Hermetik und Astrologie („De civitate Dei“, ed.
DOMBART, Leipzig 1863) 1, 256 ff., 313 ff.; 2, 92.







[3340] KOPP, „Beitr.“ 56.







[3341] RIESS, PW. 1, 1338.







[3342] „Deutsche Vierteljahrsschrift“ (Stuttgart 1856), 135;
vgl. RIESS, PW. 1, 1338.







[3343] Vgl. LIPPMANN, „Abh.“ 2, 139 ff.







[3344] Zu diesem ganzen Absatze vgl. LIPPMANN, „Abh.“
2, 28 ff., 64 ff.







[3345] Noch bei PLAUTUS ist materiarius = Holzhändler
(GUMMERUS, PW. 9, 1447). — Die zuerst von italienischen
Schiffern entdeckte westafrikanische „Isola de legname“, „Holzinsel“,
wurde in portugiesischer Sprache „Madeira“ genannt.







[3346] KOPP, „Über die Verschiedenheit der Materie
vom Standpunkte des Empirismus“ (Gießen 1860), 11.







[3347] Wie noch in unserem Weingeist, Holzgeist, Salmiakgeist
u. dgl.







[3348] Vgl. KOPP, „Alch.“ 2, 296.







[3349] KOPP, „Beitr.“ 56.







[3350] RIESS, PW. 1, 1338; BOUCHÉ-LECLERCQ
507.







[3351] BERTHELOT, „Mâ.“ I, 265 ff., 156 ff.







[3352] ZOSIMOS, bei BERTHELOT, „Coll.“ II,
123; RIESS a. a. O.







[3353] BERTHELOT, „Coll.“ II, 86, 95;
„Intr.“ 21, 290; „Mâ.“ III, 77, 99 (bei STEPHANOS und
OLYMPIODOROS).







[3354] BOLL, A. Rel. 12, 150.







[3355] BLÜMNER 2, 353.







[3356] KOPP, G. 2, 237; vgl. EASTLAKE 133;
MERRIFIELD 1, 99; 2, 429, 451.







[3357] Vgl. die Herstellung des Homunculus aus dem Pneuma des
Menschen bei CLEMENS ROMANUS.







[3358] RIESS, PW. 1, 1338.







[3359] CHEVREUL 84, 330; μᾶζα bezeichnet in der
Regel das gewöhnliche Hausbrot (BLÜMNER 1, 58); vgl.
BERTHELOT, „Coll.“ I, 209 ff., 270.







[3360] DIODOR, lib. 1, cap. 25.







[3361] PLINIUS, lib. 26, cap. 12.







[3362] KOPP, „G.“ 2, 178; FIGUIER a. a. O.
16.







[3363] Sie bezeichnet in Babylon und später in Ägypten u. a.
auch den (scheinbaren) Jahreslauf der Sonne am Himmel.







[3364] OBERHUMMER, PW. 4, 964; in späterer Zeit
wurden sie auch in allegorischem Sinne benützt, z. B. ἀνθοῦσα oder
Flora = „die Blühende“ für Konstantinopel.







[3365] TSCHIRCH, „Handbuch der Pharmakognosie“
(Leipzig 1910), 304.







[3366] EITREM, PW. 8, 759, 743; SCHMIDT, PW.
3, 2106.







[3367] S. „Blut des MARS“, „Samen des
AMMON“, „Schaum des TYPHON“, „Finger des
HERMES“, „Haar der APHRODITE“, „Bart des
ZEUS“ und viele andere bei LOBECK 885 ff.); so auch
Galle = Süßes, Essig = Honig, ... (ebd. 877). — Die Abteilung V des
„Leidener Papyrus“ führt 37 derartiger Decknamen auf, z. B. „Blut der
Schlange“ = Hämatit, „Haare des Hundsaffen“ = Dillsamen, „Knochen des
Ibis“ = Rhamnus, „Samen des HERAKLES“ = Eruka, usf.; sie
sind vergleichbar jenen der mittelalterlichen Mönchsmedizin, z. B.
„Auge des Herrn“ = Vergißmeinnicht, „Rose der hl. MARIA“
= Pfingstrose, „Kraut des hl. PETRUS“ = Primel, „Kraut
der hl. KATHARINA“ = Lein, usf. (BERENDES, „Das
Apothekenwesen“, Stuttgart 1907; 3, 75).







[3368] Später auch = „Rote Tinktur“ (SCHMIEDER 62).







[3369] ROEDER, PW. 4, 777 (nach MANETHO);
LOBECK a. a. O.







[3370] Wegen der Wichtigkeit dieses Vorganges ist daher bei
PSEUDO-MOSES μᾶζα auch = Chemie, ja chemisches Lehrbuch.







[3371] ἀλλοιοθῆναι noch im „Stockholmer Papyrus“ (26).







[3372] „Bestreiche (χρῖσον) ein Sperberei halb mit Gold, halb
mit Zinnober, trage es und sprich den [geheimen göttlichen] Namen!“
(DIETERICH, „Abr.“ 187).







[3373] S. im „Stockholmer Papyrus“.







[3374] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 23 ff.; s. den
aristotelischen Vergleich des Essigs mit „totem“ Wein.







[3375] Für „göttlich“ und „heilig“ galt der Schwefel seit
altersher, nach PLUTARCH (48–125) „weil sein Geruch dem des
Blitzes gleicht“ (üb. BÄHR, Stuttgart 1828 ff.; 3, 2009).







[3376] Bei HIPPOKRATES (um 430 v. Chr.) ist
Chrysokolla = Malachit (üb. FUCHS 3, 311, 447), d. i.
ein Kupfercarbonat, dessen man sich tatsächlich zum Löten des
Goldes bediente; aus der römischen Kaiserzeit wird berichtet, daß
NERO den Zirkus statt mit Sand mit Chrysokolla bestreuen
ließ, um sich als Anhänger der Partei der „Grünen“ zu bezeichnen, und
daß auch wilde Tiere mit Chrysokolla, Zinnober, Purpur und Scharlach
gefärbt in den Zirkusspielen auftraten (FRIEDLAENDER 2, 343,
405). Späterhin ging der Namen Chrysokolla auf die verschiedensten zum
Löten dienlichen Salze über (KOPP, „G.“ 3, 336; 4, 167), daher
bereitet z. B. PAULOS AIGINETA (7. Jahrhundert) Chrysokolla
= Goldloth aus dem Harn kleiner Knaben, — offenbar aus den in ihm
enthaltenen Phosphaten (lib. 7, cap. 3; üb. BERENDES, Leiden
1914, 698, 735).







[3377] NIES, PW. 2, 1272.







[3378] KRAUSE, „Pyrgoteles“ (Halle 1856), 80, 107;
BLÜMNER, PW. 7, 2216; PLINIUS, lib. 36, cap. 146 ff.;
ISIDORUS HISPALENSIS, lib. 16, cap. 4, 17; MARBOD
(1035–1123), „Liber lapidum“, ed. BECKMANN (Göttingen 1799),
77.







[3379] KOPP, „Beitr.“ 499; BERTHELOT, „Mâ.“
I, 20.







[3380] FIRMICUS, lib. 4, cap. 14; SALMASIUS,
„De annis ...“ 56, 98; HOFFMANN 523; BOUCHÉ-LECLERCQ
528. Die „Gefahr“ liegt darin, daß 63 = 7 × 9 ist, also das Produkt
dieser beiden, schon an sich sehr verdächtigen Zahlen.







[3381] HOFFMANN 525.







[3382] ED. MEYER, „Alt.“ 5, 340 ff.;
WELLMANN, PW. 5, 135; DIELS, „Vorsokratiker“ (Berlin
1912), 2, 122 ff.; NESTLE, „Die Vorsokratiker“ (Jena 1908),
63.







[3383] DIELS, „Vors.“ 2, 10 ff.;
PIETSCHMANN, PW. 2, 355.







[3384] PLINIUS, lib. 30, cap. 9; WELLMANN,
PW. 4, 2180.







[3385] WELLMANN, PW. 5, 135; DIELS, „Vors.“
2, 19 ff.







[3386] DIELS, „Vors.“ 2, 54.







[3387] Einen anderen weit jüngeren Autor des gleichen Namens
scheint GALENOS zu erwähnen (DIELS, „Vors.“ 2, 160).







[3388] WELLMANN, PW. 3, 676, 2105; 5, 135; Suppl. 1,
255; M. G. M. 15, 52.







[3389] DIELS, „M. G. M.“ 2, 226; „Antike Technik“ 108
ff.; „Vors.“ 2, 125. Das nach STEPHANIDES (A. Nat. 3, 185)
der „Physik“ des ARISTOTELES entlehnte Wort χειρόκμητα steht
im Gegensatze zu φυσικά, wie „Hand- und Kunstgriffe“ zum „natürlichen
Verlaufe der Dinge“.







[3390] Im 4.–6. Jahrhundert? (DIELS, M. G. M. 2,
226).







[3391] DIELS, „Antike Technik“ 108 ff.







[3392] WEIDLICH, PW. Suppl. 1, 3.







[3393] DIELS, M. G. M. 2, 226; WELLMANN
a. a. O.







[3394] MEYER, „Gesch. Bot.“ 1, 277; 1, 269, 275. Vgl.
HALLER, „Bibliotheca Botanica“ (Zürich 1771), 1, 14, 132.







[3395] CELSUS, ed. DAREMBERG (Leipzig 1859),
lib. 2, cap. 38. — Was er bietet, ist eine Zusammenfassung (wenn nicht
Übersetzung) hellenistischer Vorlagen.







[3396] CAELIUS-AURELIANUS, ed. AMMAN
(Amsterdam 1709), 224, 227, 232, 493.







[3397] HEEG, M. G. M. 14, 276; SUDHOFF, ebd.
14, 315; PAGEL-SUDHOFF, „Einführung in die Geschichte der
Medizin“ (Berlin 1915), 133, nach WELLMANN; auch „orphische“
Schriften gleicher Art lassen sich noch im 4. Jahrhundert n. Chr.
nachweisen.







[3398] SUDHOFF, „A. Med.“ 9, 79 ff., 84, 111.







[3399] WELLMANN a. a. O.







[3400] lib. 7, cap. 5; lib. 11, cap. 3.







[3401] lib. 10, cap. 12.







[3402] DIELS, „Vors.“ 2, 125 ff.







[3403] DIELS, „Vors.“ 125, 129; WELLMANN, M.
G. M. 7, 206; MEYER, „Gesch. Bot.“ 2, 55.







[3404] DIELS, „Antike Technik“ 108 ff.







[3405] DIELS, „Vors.“ 2, 130 ff. Dafür, daß hierbei,
wie DIELS („Ant. Techn.“ 108 ff.), BERTHELOT folgend,
annimmt, die Darstellung des Elektrons (Asems) eine ausschlaggebende
Rolle gespielt habe, lassen sich keine bestimmten Beweise erbringen;
auch bleibt als Ziel überall die Gewinnung kostbarer Metalle, Steine
und Farbstoffe bestehen und nicht die eines bestimmten „Gusses“ (χύμα,
Chýma), von dem dann die Chemie ihren Namen empfangen hätte.







[3406] RIESS, PW. 1, 1338.







[3407] BERTHELOT, „Arch.“ 223; DIELS,
„Vors.“ a. a. O.







[3408] DIELS, „Vors.“ 2, 20, 53; WELLMANN,
PW. 5, 135; 3, 676, 2105; Suppl. 1, 255.








[3409] „Stockholmer Papyrus“, ed. LAGERCRANTZ 90, 96
ff., 120; LIPPMANN, „Chemische Papyri des 3. Jahrhunderts“
(Chemiker-Zeitung 1913), 933.







[3410] „Stockholmer Papyrus“ 110 ff.







[3411] RIESS, PW. 1, 1338.







[3412] „Stockh. Pap.“ 112.







[3413] RIESS a. a. O.







[3414] „Stockh. Pap.“ 108 ff., 110.







[3415] RIESS a. a. O.







[3416] DIELS, „Deutsche Litteratur-Zeitung“ (1913);
35, 906.







[3417] Vgl. DIELS, „Ant. Techn.“ 108 ff.







[3418] ED. MEYER, „Alt.“ 3, 34.







[3419] ebd. 3, 60, 151.







[3420] ebd. 3, 34.







[3421] ED. MEYER, „Papyrusfund“ 73, 83; 407.







[3422] ALEXANDER von TRALLES ed.
PUSCHMANN 1, 566.







[3423] BOEHM PW. 9, 80.







[3424] RIESS PW. 1, 1338.







[3425] RIESS a. a. O.







[3426] PLINIUS, lib. 30, cap. 8.







[3427] APULEIUS, „Apologie“, cap. 27 u. 90;
LOBECK 235; DIELS, „Vors.“ 2, 129, 188;
BOUSSET, A. Rel. 18, 168.







[3428] ZELLER 3 (2), 155.







[3429] „Octavius“, cap. 26; üb. DOMBART (Erlangen
1875), 14.







[3430] „De anima“, cap. 57.







[3431] BOUSSET a. a. O.







[3432] REITZENSTEIN, „Poim.“ 108; DIELS,
„Vors.“ 2, 129.







[3433] WELLMANN, PW. 4, 2056; 6, 849;
ROSSBACH, PW. 7, 1098, 1113.







[3434] LOBECK 887 ff.; vgl. 234 ff., 376.







[3435] ALEXANDER von TRALLES, ed.
PUSCHMANN 1, 566; 2, 474; vgl. 1, 564.







[3436] FIRMICUS, lib. 5, cap. 16; HOFFMANN
523.







[3437] BERTHELOT, „Mâ.“ III, 119 ff.;
CUMONT, „Rel.“ 389.







[3438] In BERTHELOTS „Coll.“







[3439] Deckname.







[3440] PW. 1, 1338.







[3441] „Poim.“ 143, 365; „Wundererzählungen“ 105.







[3442] lib. 1, cap. 25.







[3443] Nach HOFFMANN Ormanuthi, d. i. Eumenuthi bei
Kanopos (516).







[3444] REITZENSTEIN a. a. O., sowie 140 ff.







[3445] RIESS a. a. O.







[3446] „Poim.“ 143.







[3447] REITZENSTEIN, „Poim.“ 145, 146;
HOFFMANN 525.







[3448] A. Rel. 8, 356 ff.







[3449] PIETSCHMANN, PW. 1, 2649; RIESS, PW.
1, 1388.







[3450] REITZENSTEIN, „Poim.“ 143; ZIELINSKI
a. a. O.







[3451] REITZENSTEIN a. a. O.; ZIELINSKI
a. a. O.; HOFFMANN 525.







[3452] HOFFMANN a. a. O.







[3453] ZIELINSKI a. a. O.; KROLL, PW. 8,
802.







[3454] ZIELINSKI, A. Rel. 8, 356 ff., 367;
SCHULTZ, „Dok. d. Gnosis“ 200.







[3455] ZIELINSKI, A. Rel. 8, 356 ff.







[3456] RIESS, PW. 1, 1338.







[3457] REITZENSTEIN, „Poim.“ 8; an einer Stelle
beruft er sich auch auf POIMANDRES (RIESS a. a. O.).







[3458] REITZENSTEIN, „Poim.“ 266 ff.; 366.







[3459] SETHE, M. G. M. 1, 356.







[3460] PIETSCHMANN, PW. 2, 1681, 1697; Schriften des
ASKLEPIOS (AESKULAP) und ANUBIS über die
ihnen von HERMES anvertrauten Geheimnisse kennen schon das 1.
Jahrhundert v. Chr. und die beginnende Kaiserzeit (HOFFMANN
522).







[3461] ROEDER, PW. 9, 1213 ff.







[3462] HOFFMANN 522.







[3463] BOUSSET, PW. 7, 1534 ff.; RIESS, PW.
1, 1338. RIESS ist der Ansicht, daß ZOSIMOS selbst
noch Heide war, daß aber seine Schriften bereits frühzeitig, vor dem 7.
Jahrhundert, eine christliche Überarbeitung erfahren hatten.







[3464] REITZENSTEIN, „Poim.“ 368 ff.







[3465] ebd. 364, 215.







[3466] REITZENSTEIN, „Wundererzählungen“ 10;
„Mysterien-Religionen“ 141.







[3467] REITZENSTEIN, „Myst. Rel.“ 145.







[3468] ebd. 145.







[3469] ebd. 142.







[3470] KROLL, PW. 8, 801.







[3471] Vgl. BERTHELOT, „Mâ.“ I, 1 ff., 221 ff.







[3472] BOUSSET, „Gnosis“ 191.







[3473] REITZENSTEIN, „Poim.“ 9, 11, 68.







[3474] ebd. 364; auch nach christlicher Lehre aus dem 2.
Jahrhundert wird der Seele Reinheit, geheime Weisheit und geheime Kraft
durch das Pneuma zuteil, das Pneuma aber durch die Taufe (ebd. 219).







[3475] Sulzbach 1814. Übersetzung bei OLCK, PW. 3,
459; vgl. REIL 164 ff.







[3476] „Festschrift für F. C. ANDREAS“ (Leipzig
1916), 33.







[3477] Über die 7 Hallen, die neben-, nicht übereinander
geordnet die Fläche des Himmels einnehmen (nach altägyptischer
Anschauung), s. „Poimandres“ 67.







[3478] Betreff der Wechselwirkung babylonischer, iranischer
und ägyptischer Religions-Vorstellungen bereits in der Frühzeit des
Hellenismus vgl. REITZENSTEIN „Die Göttin PSYCHE in
der hellenistischen und frühchristlichen Litteratur“ (Heidelberg 1917)
17.







[3479] SPRENGEL, „De artis chemicae primordiis“
(Halle 1823), 9.







[3480] PW. 1, 1338.







[3481] PW. 8, 799.







[3482] „Antike Technik“ 108 ff.







[3483] Vgl. den 1. Abschnitt dieses Buches, unter Beachtung
der älteren griechischen und späteren syrischen Quellen.







[3484] So noch überliefert bei dem Araber
ALHABIB (s. unten).







[3485] DEMOKRITOS, ZOSIMOS;
PETASIOS.







[3486] DEMOKRITOS, OLYMPIODOROS.







[3487] MARIA, AGATHODAIMON.







[3488] ZOSIMOS.







[3489] PELAGIOS.







[3490] IAMBLICHOS.







[3491] OLYMPIODOROS.







[3492] KOMARIOS.







[3493] STEPHANOS.







[3494] ZOSIMOS.







[3495] MARIA, HERMES, ZOSIMOS,
OLYMPIODOROS.







[3496] STEPHANOS.







[3497] DEMOKRITOS, MARIA, HERMES,
KOMARIOS.







[3498] DEMOKRITOS.







[3499] ZOSIMOS.







[3500] DEMOKRITOS.







[3501] STEPHANOS.







[3502] ZOSIMOS.







[3503] So schon dem ZOSIMOS wohlbekannt
(ALHABIB).







[3504] ZOSIMOS, OLYMPIODOROS.







[3505] ZOSIMOS, KOMARIOS, PELAGIOS.







[3506] DEMOKRITOS, MARIA, ZOSIMOS,
PELAGIOS.







[3507] AGATHODAIMON.







[3508] ZOSIMOS, SYNESIOS.







[3509] DEMOKRITOS, PELAGIOS.







[3510] MARIA, SYNESIOS.







[3511] MARIA, ZOSIMOS, PELAGIOS.







[3512] DEMOKRITOS, OLYMPIODOROS.







[3513] MARIA, KOMARIOS, PETASIOS,
ZOSIMOS.







[3514] u.







[3515] OLYMPIODOROS.







[3516] ZOSIMOS.







[3517] MARIA, ZOSIMOS, STEPHANOS,
Techn. Abh.







[3518] KOMARIOS, STEPHANOS.







[3519] JOHANNES.







[3520] DEMOKRITOS, KLEOPATRA,
ZOSIMOS, STEPHANOS; Techn. Abh. (40 Tage für Silber,
41 für Gold).







[3521] KOMARIOS, HERMES, OSTANES,
MARIA, ZOSIMOS, Techn. Abh.







[3522] JOHANNES, ZOSIMOS, PHIL.
ANONYM., Techn. Abh.







[3523] ebd.







[3524] MARIA, KLEOPATRA,
OLYMPIODOROS.







[3525] HERMES, ZOSIMOS, STEPHANOS.







[3526] MARIA, HERMES, KOSMAS,
OLYMPIODOROS, PHIL. ANONYM.







[3527] AGATHODAIMON, JOHANNES,
ZOSIMOS.







[3528] DEMOKRITOS, AGATHODAIMON,
OSTANES, ZOSIMOS.







[3529] OLYMPIODOROS.







[3530] MARIA, HERMES, ZOSIMOS,
PHIL. ANONYM.







[3531] MARIA.







[3532] HERMES, AGATHODAIMON,
ZOSIMOS, OLYMPIODOROS.







[3533] KLEOPATRA, CHIMES, ZOSIMOS,
KOSMAS, OLYMPIODOROS, STEPHANOS.







[3534] HERMES, ZOSIMOS.







[3535] MOSES, JOHANNES, ZOSIMOS,
SYNESIOS, STEPHANOS.







[3536] KLEOPATRA, KOMARIOS,
ZOSIMOS.







[3537] KLEOPATRA, KOMARIOS.







[3538] So erhalten bei KRATES (s. unten).







[3539] DEMOKRITOS, HERMES, ZOSIMOS.







[3540] OLYMPIODOROS, STEPHANOS.







[3541] DEMOKRITOS, OLYMPIODOROS.







[3542] DEMOKRITOS, PELAGIOS.







[3543] ZOSIMOS.







[3544] DEMOKRITOS, ZOSIMOS.







[3545] MARIA, ZOSIMOS.







[3546] HERMES, ZOSIMOS, STEPHANOS.







[3547] KOMARIOS, OLYMPIODOROS.







[3548] KOMARIOS, HERMES, OSTANES,
MOSES.







[3549] ZOSIMOS.







[3550] DEMOKRITOS, OSTANES,
ZOSIMOS.







[3551] ZOSIMOS.







[3552] ZOSIMOS.







[3553] OLYMPIODOROS.







[3554] ZOSIMOS, OLYMPIODOROS.







[3555] ZOSIMOS.







[3556] DEMOKRITOS (syr.), HERMES,
PIBECHIOS, SYNESIOS.







[3557] DEMOKRITOS.







[3558] OLYMPIODOROS.







[3559] ZOSIMOS.







[3560] MARIA, ZOSIMOS, PELAGIOS.







[3561] ZOSIMOS, OLYMPIODOROS.







[3562] Techn. Abh.







[3563] DEMOKRITOS, AGATHODAIMON.







[3564] DEMOKRITOS, MARIA, KOMARIOS.







[3565] KLEOPATRA.







[3566] DEMOKRITOS, MARIA, ZOSIMOS.







[3567] ZOSIMOS.







[3568] PHIL. CHRIST.







[3569] ZOSIMOS, OLYMPIODOROS.







[3570] KOMARIOS, ZOSIMOS, PELAGIOS.







[3571] HERMES.







[3572] KOMARIOS, HERMES, OSTANES,
ZOSIMOS.







[3573] HERMES, CHIMES.








[3574] PELAGIOS, PHIL. ANONYM.







[3575] JOHANNES, ZOSIMOS. Über die „Wunder
des Ätzkalkes“ s. LIPPMANN, „Abh.“ 1, 77.







[3576] ZOSIMOS.







[3577] ZOSIMOS.







[3578] DEMOKRITOS.







[3579] ZOSIMOS, OLYMPIODOROS.







[3580] BRUGSCH, „Äg.“ 321, 326; STEINDORFF,
„Die Blüte des Pharaonenreiches“ (Leipzig 1900), 97; LEPSIUS,
„Über die Götter ...“ 233.







[3581] PIETSCHMANN, PW. 1, 2807.







[3582] BRUGSCH a. a. O. 318, 330.







[3583] BRUGSCH, ebd. u. 326, 329.







[3584] BRUGSCH, „Rel.“ 73.







[3585] Nach PRINZ ist diese Erklärung nicht
ausgeschlossen, aber keineswegs sicher bewiesen („Symbolik“ 20, 12),
und das Bild besitzt nur untergeordnete Bedeutung, hauptsächlich für
die Schrift. Die Form der geflügelten Scheibe kommt schon im alten
Reiche vor (ebd. 11, 42 ff.), tritt aber selbst im mittleren noch
ziemlich vereinzelt auf (ebd. 43). Für den Mond ist das wichtigste
Bild der in der Sichel ruhende Vollmond, während die einfache Sichel
fast nur in der Schrift gebräuchlich ist (ebd. 13) und als Zeichen der
ISIS erst in ptolemäisch-römischer Zeit auftaucht (ebd. 51).







[3586] JEREMIAS, „Handbuch“ 31.







[3587] DIETERICH, „Abraxas“ 189, 190, 193, 199, 204;
über ☉ = Löwe (gelb und zur Sonne gehörig) und das Symbol der sich in
den Schwanz beißenden Schlange = κόσμος = Sonne s. ebd. 52.







[3588] Nach PRINZ sind alle diese babylonischen
Zeichen durchaus einheimischer und selbständiger Herkunft (a. a. O. 74
ff., 117).







[3589] HÜSING, A. Rel. 4, 350.







[3590] ED. MEYER, „Alt.“ 1 (2), 639; 630, 632.







[3591] ebd. 3, 123.







[3592] ebd. 3, 40; DIETERICH, „Mithras“ 46, s.
Titelbild; Abbildung des Zeichens auch BOLL, „Sphaera“ 308.







[3593] DIETERICH, „Abraxas“ 199; vgl. den weiter oben
erwähnten „Flügel des HERMES“.







[3594] ebd. 171, 179, 189, 196, 200, 204, 205.







[3595] ebd. 5, 64, 174, 176, 180, 186–190, 193, 200, 204.







[3596] REITZENSTEIN, „Poim.“ 147.







[3597] BRUGSCH, „Äg.“ 392; BERTHELOT, „Or.“
83.







[3598] So noch bei ZOSIMOS und KOSMAS.







[3599] „Or.“ 83.







[3600] LIPPMANN, „Chemische Papyri des 3.
Jahrhunderts“ (Chem.-Ztg. 1913), 933.







[3601] BERTHELOT, „Or.“ 332 ff.







[3602] SZANTO, PW. 1, 1614; BOLL, „Erf.“
121, 126.







[3603] DIETERICH, „Abraxas“ 204.







[3604] KOPP, „Beitr.“ 499; SZANTO, PW. 1,
1615.







[3605] DIETERICH, „Abraxas“ a. a. O.; „Mithras“ 8.







[3606] „Beitr.“ 504.







[3607] „Kosmos“ (Stuttgart 1860), 3, 424.







[3608] ed. SKUTSCH, KROLL, ZIEGLER
1, 42, 19.







[3609] ebd. 2, 43.







[3610] BERTHELOT, „Coll.“ II, 82, 84 ff., 97; „Intr.“
294; „Or.“ 231.







[3611] USENER, „De Stephano Alexandrino“ (Bonn 1880),
33, 37, 39.







[3612] BERTHELOT, „Coll.“ II, 25 ff.







[3613] BERTHELOT, „Intr.“ 92 ff., 123, 101 ff.







[3614] BERTHELOT, „Coll.“ I, 25, 47.







[3615] SETHE und SPIEGELBERG, M. G. M. 1,
328.







[3616] ed. SCHMIDT 297.







[3617] „Beiträge zur Geschichte der Erfindungen“ (Leipzig 1786
ff.), 3, 356.







[3618] „Exercitationes Plinianae“ (Utrecht 1689), 2, 872 ff.;
vgl. BOERHAAVE, „Elementa Chemiae“ (Leiden 1732), 1, 12.







[3619] üb. DIETERICI 6, 131.







[3620] Über den Zusammenhang von Mondstationen
(Tierkreisbildern) und Alphabet vgl. LICHTENBERG, M. G. M. 13,
248.







[3621] Üb. KAYSER (Stuttgart 1893), 248 ff., 348; 70,
273 ff.







[3622] BERTHELOT, „Mâ.“ I, 1 ff.; 221.







[3623] κασσίτερον = Kassíteron; κρότινον = Krótinon (syrisch).







[3624] Die beiden Bilder für Mond und Sonne (Silber und Gold)
nebeneinander gesetzt.







[3625] Syrisches Wort?







[3626] HOFFMANN 525.







[3627] BERTHELOT, „Mâ.“ I, Vorr. 15.







[3628] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 150.







[3629] BERTHELOT, „Mâ.“ I, 221, 229. — Über den
ursprünglich astrologischen Gebrauch von ἀναβιβάζων, οἰκοδεσπότης und
ähnlichen Kunstworten s. SALMASIUS, „De annis climactericis“
(Leiden 1648), 185; 99, 264, 277, 339 ff.







[3630] BERTHELOT, „Mâ.“ I, 7, 9.







[3631] ebd. I, 2.







[3632] CHWOLSOHN 2, 839, 842.







[3633] SALMASIUS a. a. O.







[3634] ebd.; KOBERT, „Arznei-Verordnungs-Lehre“
(Stuttgart 1913), 4.







[3635] HULTSCH, PW. 2, 1077 ff.







[3636] rechter Winkel, links unten schon bei ARCHIMEDES, s.
„Archimedes Werke“, ed. HEATH-KLIEM (Berlin 1914), 61; vgl.
KUBITSCHEK, PW. 2, 1500, 1512.







[3637] Nach CANTORS „Vorlesungen über Geschichte der
Mathematik“ (Leipzig 1907; 1, 711) kann hierbei an keinen Zusammenhang
mit der indischen Null gedacht werden, die man zwar in Indien um 500
seit längerem benützte (ebd. 1, 71), in Alexandria aber erst viel
später kennen lernte als die übrigen (schon im 2. Jahrhundert dahin
verbreiteten) indischen Ziffern, die ebenfalls aus den Buchstaben
des Alphabetes oder der Worte für die Zahlen entstanden waren. Über
die Entwicklung ihrer Gestalten s. die Tafel zu CANTORS Bd.
1, sowie TROPFKE, „Geschichte der Elementar-Mathematik“
(Leipzig 1902; 1, 17). — Nach JACOB ist die Bekanntschaft
der alexandrinischen Gelehrten mit den indischen Ziffern (auch noch
ohne Null) im 2. oder 3. Jahrhundert noch durchaus zweifelhaft; bei
den Arabern ist die Kenntnis der Null (sifr = leer, daher „Ziffer“)
schon im 8. Jahrhundert sicher bezeugt (also damals wohl nicht
mehr ganz neu) und der Gebrauch indischer Ziffern in einem zu Wien
befindlichen arabischen Papyrus von 873 zuerst nachweisbar; die
Frage, ob und wie die Zahlzeichen aus den Anfangsbuchstaben indischer
oder arabischer Worte entstanden, bedarf noch weiterer Aufklärung
(„Östliche Kulturelemente im Abendlande“, Berlin 1912, 10 ff.). —
SUTER gibt an, daß die indischen Ziffern mit der Null
um 770 nach Bagdad gelangten, vielleicht aber schon vorher über Syrien
nach Nordafrika und Spanien; als einer der Ersten bedient sich ihrer
ALKHWARIZMI (780–840?), allgemein kamen sie aber erst im 11.
Jahrhundert in Benützung („Enz. d. Islams“ 2, 335). — In Indien selbst
waren sie im 6. Jahrhundert bereits wohlbekannt (RÂY, „History
of Hindu Chemistry“ (Calcutta 1909) 2, 117 ff.).







[3638] SCHMIDT, „Realistische Chrestomathie aus der
Litteratur des klassischen Altertums“ (Leipzig 1900), 1, 127.







[3639] KUBITSCHEK a. a. O.; WESSELY,
„Chrysographie“, in „Wiener Studien“ (1890), 12, 265; PAULUS
AEGINETA (Arzt des 7. Jahrhunderts), üb. BERENDES (Leiden
1914), 840 ff., lib. 7, cap. 26. Über die Wiedergabe von Maßen usw.
durch die Anfangsbuchstaben ihrer Namen und aus diesen hervorgegangene
Zeichen (z. B. bei CELSUS und GALENOS) s. auch
BERENDES, „Die Pharmazie bei den alten Kulturvölkern“ (Halle
1891), 35, 77.







[3640] SCHMIDT, „Kulturgesch. Beiträge zur Kenntnis
des griechischen und römischen Altertums“ (Leipzig 1914), 15.







[3641] BERTHELOT, „Or.“ 113; „Coll.“ II, 24 ff.;
„Mâ.“ I, 1 ff.







[3642] BERTHELOT, „Coll.“ II, 103.







[3643] De BOER, „Geschichte der Philosophie im Islam“
(Stuttgart 1901) 21; DIETERICI, „Schriften der lauteren
Brüder“ (Berlin 1858 ff.) 6, 241 ff.; LECLERC, „Histoire de
la médecine arabe“ (Paris 1876) 1, 122 ff.; BROCKELMANN,
„Geschichte der christlichen Litteraturen des Orients“ (Leipzig 1907)
42 ff.







[3644] LECLERC, a. a. O.; De BOER, a. a. O.;
MEYERHOF, M. G. M. 15, 145.







[3645] ALBIRUNI, „Chronology of ancient nations“, üb.
SACHAU (London 1879) 227, 337.







[3646] ALBIRUNI, a. a. O. 338, 344, 345, 348.







[3647] HOMMEL, PW. 2, 1307; die Sonne (Schams) war
bei ihnen weiblich und dem Monde untergeordnet.







[3648] REITZENSTEIN, „Poim.“ 166 ff., 365.







[3649] NALLINO, M. G. M. 11, 478; „Enzykl. d. Islam“
1, 514.







[3650] „Geschichte der Alchemie“ (Halle 1832), 85, 86.







[3651] Der Historiker IBN KHALDUN (1332–1406)
verwechselt ihn mit einer anderen Persönlichkeit (E.
WIEDEMANN, „Beitr.“ 1, 48).







[3652] KREMER, „Kulturgeschichte des Orients unter
den Khalifen“ (Wien 1875) 2, 409; KOPP, „Beitr.“ III, 11;
LECLERC, a. a. O. 1, 61 ff.; BERTHELOT, „Mâ.“ III 2,
9 ff.; E. WIEDEMANN, M. G. M. 11, 343.







[3653] In Wirklichkeit finden sich bei den Kopten nur erst aus
dem Arabischen entlehnte Gedanken und Kunstausdrücke (LEMM, M.
G. M. 3, 86).







[3654] WÜSTENFELD, „Die Statthalter von Ägypten zur
Zeit der Khalifen“ (Göttingen 1875) 1, 35.







[3655] LECLERC 1, 68; die angeblichen lateinischen
Übersetzungen von Werken des KHALID, das sog. „Liber trium
verborum“, u. dgl., sind mittelalterliche Pseudepigraphen.







[3656] KREMER, a. a. O. 2, 450.







[3657] Baurak = Alkali, später = Borax.







[3658] „Beitr.“ 2, 345 ff.







[3659] LECLERC 1, 42, 63. — Der Text des „Fihrist“
gibt den Namen „MRJANS“ an (RUSKA).







[3660] LECLERC 1, 64. — Von einigen wird er mit
dem Gelehrten ROBERT von CHARTRES identifiziert,
vielleicht ist er aber auch der nämliche wie ROBERT von
CHESTER, der auch sonstige arabische Werke übersetzte, u. a.
1145 ein mathematisches (RUSKA, „Zur älteren arabischen
Algebra und Rechenkunst“, Heidelberg 1917; 24, 81).







[3661] LECLERC 2, 381.







[3662] WÜSTENFELD, „Die Übersetzungen arabischer
Werke in das Lateinische“ (Göttingen 1877), 47.







[3663] WÜSTENFELD, a. a. O.







[3664] lib. 26, cap. 8.







[3665] LECLERC 2, 425.







[3666] S. den prächtigen Pariser Druck von 1564, 10; 5, 8, 31.
MADOYA ist offenbar aus MUAWIJA verderbt, und „König“
steht euphemistisch für Prätendent.







[3667] Laut S. 22 ist z. B. HERLZEL =
HERAKLIUS, was wohl niemand erraten könnte; dieser Kaiser gilt
auch als alchemistische Autorität (15 ff.).







[3668] ebd. 19.







[3669] ebd. 29, 31, 33.







[3670] ebd. 20, 21, 26, 33, 34.







[3671] ebd. 21, 33.







[3672] ebd. 24.







[3673] ebd. 1, 2, 30 ff.







[3674] ebd. 19.







[3675] Auffällig ist „Alchymia“ im Sinne von „Xerion“.







[3676] In LADENBURGS „Handwörterbuch“ 2, 530.







[3677] BERTHELOT, „Mâ.“ III, 45 ff.







[3678] ebd. I, 278. Vgl. oben, S. 339, bei
„PIBÊCHIOS“.







[3679] Mâ. III, 74.







[3680] ebd. III, 50, 64.







[3681] Mâ. III, 45 ff.







[3682] ebd. III, 73 ff.







[3683] ebd. III, 45 ff.; mit Abbildungen.







[3684] ebd. III, 46, 74.







[3685] ebd. III, 63.







[3686] ebd. III, 59, 62.







[3687] ebd. III, 58 ff.







[3688] ebd. III, 52, 61, 69.







[3689] ebd. III, 69, 71.







[3690] ebd. III, 50, 68 ff., 169.







[3691] ebd. III, 71.







[3692] ebd. III, 69.







[3693] ebd. III, 49, 54, 70.







[3694] Mâ. III, 56, 67.







[3695] ebd. III, 54, 69; 55, 68.







[3696] ebd. III, 54, 55, 67.







[3697] ebd. III, 76 ff.







[3698] ebd. III, 84, 103.







[3699] ebd. III, 79, 99.







[3700] ebd. III, 96.







[3701] ebd. III, 114.







[3702] ebd. III, 11, 16, 29, 30. — Das R (statt Z) im
Namen des ZOSIMOS erklärt sich aus dem Fehlen eines
sog. diakritischen Punktes im arabischen Original; im übrigen
liegen nur Entstellungen seitens der lateinischen Abschreiber vor
(RUSKA).







[3703] ebd. III, 80.







[3704] ebd. III, 84, 113.







[3705] ebd. III, 101.







[3706] ebd. III, 110, 115.







[3707] ebd. III, 89, 99, 103, 110.







[3708] ebd. III, 77, 99.







[3709] ebd. III, 78, 79.







[3710] ebd. III, 76.







[3711] ebd. III, 78.







[3712] Mâ. III, 92 ff.; 109.







[3713] ebd. III, 91, 97.







[3714] ebd. III, 79, 85.







[3715] ebd. III, 79, 92 ff., 109.







[3716] ebd. III, 85.







[3717] ebd. III, 81; 99, 111, 114.







[3718] ebd. III, 112.







[3719] ebd. III, 87.







[3720] ebd. III, 90.







[3721] ebd. III, 80.







[3722] ebd. III, 116 ff.; s. oben S. 66.







[3723] ebd. III, 13.







[3724] ebd. III, 117 ff.







[3725] ebd. III, 117.







[3726] ebd. III, 116 ff.







[3727] Mâ. III, 119 ff.







[3728] Vgl. den Brief des PIBÊCHIOS an
OSRON.







[3729] ebd. III, 124 ff.







[3730] Vgl. seine Erwähnung bei KRATES.







[3731] KOPP, „Beitr.“ III, 16 ff.; Mâ. III, 2, 9 ff.







[3732] Vgl. das Verzeichnis Mâ. III, 31 ff.







[3733] BERTHELOTS zweckmäßiger Vorschlag, die beiden
Schriftsteller durch die Namen DSCHABIR und GEBER zu
unterscheiden, ist auch im nachstehenden befolgt worden.








[3734] Mâ. III, 126 ff.







[3735] ebd. III, 16 ff.







[3736] ebd. III, 21.







[3737] ebd. III, 126, 127.







[3738] ebd. III, 131.







[3739] ebd. III, 126.







[3740] ebd. III, 18.







[3741] ebd. III, 128, 132.







[3742] ebd. III, 129.







[3743] ebd. III, 130.







[3744] ebd. III, 133 ff.







[3745] Mâ. III, 135, 137.







[3746] ebd. III, 139 ff.







[3747] ebd. III, 147, 149.







[3748] ebd. III, 160.







[3749] ebd. III, 156 ff.







[3750] ebd. III, 162.







[3751] ebd. III, 153, 155; die Stelle ist zum Teil
unverständlich, auch bleibt unklar, was unter Barud (= Hagel, Körner,
Krystalle, ...) gemeint ist.







[3752] Mâ. III, 145.







[3753] ebd. III, 163 ff.







[3754] ebd. III, 163.







[3755] ebd. III, 172; 167, 169.







[3756] ebd. III, 169.







[3757] ebd. III, 168, 170 ff.







[3758] ebd. III, 179 ff.; 168.







[3759] Mâ. III, 177.







[3760] ebd. III, 174, 176.







[3761] ebd. III, 175, 176; die mitgeteilte Beobachtung
entspricht den Tatsachen.







[3762] ebd. III, 176.







[3763] ebd. III, 177, 183.







[3764] ebd. III, 178.







[3765] ebd. III, 208.







[3766] ebd. III, 177 ff.







[3767] ebd. III, 179.







[3768] Mâ. III, 166, 177; 171.







[3769] ebd. III, 181.







[3770] ebd. III, 186 ff.







[3771] ebd. III, 188.







[3772] ebd. III, 179 ff., 183, 186 ff., 189.







[3773] ebd. III, 191 ff.







[3774] ebd. III, 21.







[3775] ebd. III, 191 ff.







[3776] ebd. III, 205, 225.







[3777] ebd. III, 207 ff.







[3778] ebd. III, 208.







[3779] ebd. III, 213.







[3780] ebd. III, 221.







[3781] ebd. III, 32 ff.







[3782] Mâ. II, 320 ff.; 336.







[3783] Arch. 308 ff.







[3784] ebd. 308 ff.; Mâ. II, 320 ff.; III, 8.







[3785] Arch. 350, 356.







[3786] ebd. 352, 360.







[3787] ebd. 359.







[3788] ebd. 357.







[3789] ebd. 342 ff.; 346.







[3790] ebd. 346.







[3791] ebd. 316; 345 ff.







[3792] ebd. 345, 355.







[3793] ebd. 356, 351, 348.







[3794] ebd. 345, 346.







[3795] ebd. 357; 329 ff., 333.







[3796] ebd. 352.







[3797] ebd. 329 ff.; 332 ff.







[3798] ebd. 315; 311, 362.







[3799] ebd. 315 ff., 324.







[3800] ebd. 311, 313, 327, 332, 341.







[3801] ebd. 353.







[3802] Arch. 341; 328.







[3803] ebd. 326 ff.







[3804] ebd. 354.







[3805] ebd. 327, 346.







[3806] ebd. 334, 351.







[3807] ebd. 351, 354.







[3808] ebd. 330, 352.







[3809] ebd. 330, 352.







[3810] ebd. 358 ff.







[3811] Mâ. III, 331.







[3812] Arch. 356.







[3813] ebd. 358.







[3814] ebd. 329, 351; 326 ff., 338.







[3815] ebd. 327.







[3816] ebd. 312, 325; 312, 317.







[3817] ebd. 329, 332.







[3818] ebd. 330.







[3819] ebd. 318, 324, 351.







[3820] ebd. 351.







[3821] GOLDZIHER, M. G. M. 10, 24.







[3822] DIETERICI, „Schriften der lauteren Brüder“
(Berlin 1858 ff.) 4, Vorr. 1. Die Übersetzung umfaßt acht Teile: a)
Philosophie, Makrokosmos (1876), b) Mikrokosmos (1879); c) Propädeutik
(1865); d) Logik und Psychologie (1868); e) Naturwissenschaft und
Naturphilosophie (1876; 1. Aufl. 1861); f) Der Streit zwischen Mensch
und Tier (1858); g) Anthropologie (1871); h) Lehre von der Weltseele
(1873). Sie gibt nach DIETERICI alles Wichtige treu und genau
wieder (4, Vorr. 9; 7, Vorr. 8); betreff des Naturwissenschaftlichen
wurde stets sachkundiger Beirat benützt (5, Vorr. 16). — Daß jedoch
DIETERICI nur eine Auswahl, keine vollständige Übersetzung
bietet und zudem in vielem ungenau und unzuverlässig ist, erwähnt
RUSKA („Zur älteren arabischen Algebra ...“, 78).







[3823] DIETERICI 4, Vorr. 1; 8, Vorr. 5;
LECLERC, „Histoire de la médecine arabe“ (Paris 1876)
1, 393; De BOER, „Geschichte der Philosophie im Islam“
(Stuttgart 1901) 76 ff.; DEUSSEN 2 (2), 3, 405 ff.; E.
WIEDEMANN, „Zur Chemie der Araber“ (Zeitschr. d. Deutschen
Morgenländ. Ges. 1878, 579); ders. „Über die Naturwissenschaften bei
den Arabern“ (Hamburg 1890), 21 ff. — Unter den abergläubischen
Vorstellungen spielen namentlich die hermetischen eine beachtenswerte
Rolle (REITZENSTEIN, „Poimandres“ 181; „Psyche“ 56 ff.).







[3824] DIETERICI 3, Vorr. 4 ff. u. 1; DE
BOER, a. a. O.







[3825] DIETERICI 3, 184; 4, 1; 6, 263; 7, 41. Alle
weiteren Zitate dieses Absatzes, bei denen nichts Besonderes angegeben
ist, beziehen sich auf die Übersetzung DIETERICIS.







[3826] 6, 217.







[3827] Vorr. 5, 8 ff.; 6, 221 ff.







[3828] 6, 221 ff.







[3829] DIETERICI, „Philosophische Abhandlungen des
ALFARABI“ (Leiden 1892) Vorr. 38.







[3830] 7, Vorr. 8; 180 ff., 202 ff.







[3831] 6, 241 ff.







[3832] 7, Vorr. 4 ff.







[3833] 3, Vorr. 4 u. 1; 5, Vorr. 8 ff.; 6, 221 ff., 237 ff.,
246; 8, Vorr. 10 ff. Hinsichtlich der aristotelischen Theorien vgl. zu
diesem ganzen Abschnitte: LIPPMANN, „Abh.“ 2, 64. — Bezüglich
der hermetischen Einflüsse s. REITZENSTEIN, „Poimandres“ 56,
„Psyche“ 181.







[3834] 8, Vorr. 7, 9; 8, 131.







[3835] 8, 4 ff.







[3836] 1, 185 ff.; 4, 99; 8, 18 ff.







[3837] 2, 175 ff.







[3838] 8, 25.







[3839] 5, 143 ff.; 6, 129.







[3840] 7, 164 ff., 189.







[3841] 7, 67, 133.







[3842] 5, 202.







[3843] 7, 111, 113.







[3844] 1, 176 ff.; 5, 3 ff., 165; 8, 12.







[3845] 3, 4; 5, 55 ff.







[3846] 1, 190 ff.; 7, 3.







[3847] 3, 4, 47.







[3848] 3, 4; 4, 106.







[3849] 3, 120, 126; 8, 2.







[3850] 5, 85.







[3851] 1, 227.







[3852] 1, 133; 2, 200; 5, 55 ff.







[3853] 7, 193.







[3854] 5, 4 ff.







[3855] 5, 48, 58; 7, 163 ff.







[3856] 1, 203; 6, 296; 7, 23; 8, 128, 183.







[3857] 8, 195; vgl. 8, 3, wo das Oktaeder für Wasser und das
Ikosaeder für die Luft steht.







[3858] 3, 9, 34, 43 ff.; über die große Rolle der Zahlen- und
Buchstaben-Spielereien vgl. De BOER, a. a. O.







[3859] S. Anmerkung 2.







[3860] 5, 13.







[3861] 5, 116 ff.







[3862] 8, 74.







[3863] 5, 75.







[3864] 2, 96; 3, 104; 7, 31, 33, 166, 171, 188 ff.; 7, 172,
194.







[3865] 3, 144; 7, 200.







[3866] 5, 81.







[3867] 5, 80.







[3868] 5, 79, 10.







[3869] 5, 106, 107; 8, 121.







[3870] 8, 121.







[3871] 7, 175.







[3872] 5, 81; 7, 14.







[3873] 7, 193; 8, 29.







[3874] 2, 9, 25.







[3875] 1, 190 ff.; 3, 73 ff.; 5, 4 ff., 141, 168 ff.; 7, 50,
129; 8, 66.







[3876] 7, 129.







[3877] 3, 4; 6, 248.







[3878] 3, 4; 4, 106.







[3879] 3, 73 ff.







[3880] 3, 189; 5, 155; 6, 92.







[3881] 5, 103 ff.







[3882] ebd.; De BOER 82.







[3883] 3, 73 ff.







[3884] 2, 198; 4, 13.







[3885] 6, 178 ff.







[3886] 5, 153 ff.; 7, 148; 8, 112 ff.







[3887] 1, 185 ff.; 2, 81 ff.; 3, 73 ff.; 5, 61 ff., 100 ff.,
122, 136, 143 ff.; 8, 66.







[3888] 2, 167; 6, 95.







[3889] 2, 26, 71 ff., 78, 90 ff.; 7, 61 ff. Farben: 5, 114 ff.







[3890] 3, 8, 69. Daher gibt es auch 7 Zauberquadrate
(CANTOR, „Vorlesungen über Geschichte der Mathematik“, Leipzig
1907; 1, 741), die noch AGRIPPA VON NETTESHEIM den 7 Planeten
zuteilt („De occulta philosophia“, Frankfurt 1533; 2, 437).







[3891] 8, 155.







[3892] 3, 54.







[3893] 6, 270.







[3894] 3, 54; 6, 131.







[3895] 3, 79; 8, 113.







[3896] 2, 169; 4, 197.







[3897] 5, 155 ff.; 7, 61 ff.







[3898] 8, 186.







[3899] 7, 61, 75, 79.







[3900] 4, 110.







[3901] 6, 203, 290, 297.







[3902] 2, 169; 4, 97 ff., 110.







[3903] 7, 47 ff.







[3904] 7, 61 ff.







[3905] 5, 79 ff.







[3906] ebd.; dieses Vorurteil ist noch heutzutage
weitverbreitet.







[3907] 7, 48.







[3908] 5, 115.







[3909] 5, 114 ff.; 8, 190 ff.







[3910] 5, 112, 131.







[3911] 5, 146 ff.







[3912] 5, 136, 143 ff.







[3913] 5, 93.







[3914] 8, 61 ff.







[3915] 7, 179; 8, 66.







[3916] 3, 166.







[3917] 3, 167.







[3918] 2, 10; 5, 116, 124 ff.







[3919] 5, 99 ff.







[3920] 4, 14; 5, 69, 77; 7, 169, 193.







[3921] 1, 127; 2, 13 ff.; 5, 106, 107, 114.







[3922] 5, 111 ff., 129.







[3923] 2, 21; 5, 112, 129, 155 ff.







[3924] 2, 21; 5, 129.







[3925] 2, 4 ff.







[3926] 1, 214; 5, 4 ff., 97, 130, 168 ff.; 8, 19 ff., 121.







[3927] 8, 182.







[3928] 1, 127; weißes Blei = Zinn.







[3929] 2, 13 ff., 22, 197, 200; 3, 164; 4, 14; 5, 97,
114, 121. Über die zum Teil recht alten Vorstellungen betreff
der Reihenfolge der Metalle vgl. STEINSCHNEIDER,
„Rangstreit-Litteratur“ (Wien 1908); Disputationen zwischen Gold und
Quecksilber, oder Eisen und Silber sind noch im sog. „Buche der 70“ und
bei VINCENTIUS BELLOVACENSIS (13. Jahrhundert) erhalten; s.
KOPP, „Alch.“ 2, 330 und BERTHELOT, „Mâ.“ I, 70, 326.








[3930] 15, 111.







[3931] 2, 9; 5, 111.







[3932] 1, 127; 4, 14; 5, 107; 7, 169, 193.







[3933] 5, 116; 130, 5, 111, 116.







[3934] 5, 120, 130; über Kali und Natron in der ältesten
neupersischen Pharmakopoe des ALI MANSUR MUWAFFAQ (verf. um
975) s. LIPPMANN, „Abh.“ 1, 81.







[3935] 5, 130.







[3936] 1, 127; 2, 22; 5, 130.







[3937] 5, 120; noch MUQADDASI, der 985 schrieb, setzt
Glas als in der Regel grün voraus (E. WIEDEMANN, „A. Nat.“ 1,
211).







[3938] 2, 11 ff.; 5, 112.







[3939] 5, 4, 112, 126; 7, 193; 8, 75, 190.







[3940] 5, 112, 130 ff.







[3941] 1, 127, 214; 2, 15; 5, 114 ff., 130 ff.; 6, 175; 8, 7,
166.







[3942] 5, 107, 116.







[3943] 1, 201; 5, 87.







[3944] 2, 18; 5, 115.







[3945] 5, 129.







[3946] 5, 124, 131; 2, 20. Es handelt sich also um eine sog.
Zementation.







[3947] 5, 115.







[3948] 2, 20; 5, 11, 127.







[3949] 5, 127.







[3950] 5, 11.







[3951] 4, 94; 5, 5. Der persische Dirhem hatte etwa 70 Pf.
Silberwert und entsprach 7–8,5 Mk. heutigen Geldwertes. — Betreff
des „syrischen Glases“ ist zu bemerken, daß zâdsch (Vitriol oder ihm
Ähnliches) und zudschâdsch (Glas) zuweilen verwechselt werden, vgl.
vitriolum und vitrum (RUSKA).







[3952] 2, 20 ff.; 5, 127, 131.







[3953] 5, 128; 2, 21.







[3954] 5, 111, 129; 8, 149.







[3955] 2, 21.







[3956] 2, 123; 5, 135.







[3957] 7, 179.







[3958] 5, 129; 2, 21.







[3959] 2, 22; 5, 134. Das „Zerbrechen“ enthält eine Anspielung
auf das An- oder Einschmelzen der Edelsteine in Bleiplatten, zwecks der
Bearbeitung.







[3960] 2, 15.







[3961] 6, 165.







[3962] 8, 61 ff.







[3963] 2, 22; 5, 130.







[3964] 8, 190 ff.







[3965] 2, 21; 5, 127, 128.







[3966] 5, 118 ff., 134.







[3967] 5, 112 ff., 120.







[3968] 2, 100; 7, 36.







[3969] 4, 25; 7, 54.







[3970] 6, 137.







[3971] 6, 102.







[3972] 1, 202; 5, 88.







[3973] 5, 131; 7, 169.







[3974] 5, 132; 7, 75; 8, 192.







[3975] 5, 178.







[3976] 5, 122; 6, 125; 7, 118.







[3977] 6, 147, 128.







[3978] 5, 179.







[3979] 6, 142; 7, 114 ff. Gemeint ist wohl Marzipan.







[3980] 7, 220; 6, 142; 7, 14.







[3981] 6, 83.







[3982] 1, 128; 2, 7, 41, 201; 4, 14; 5, 179, 206; 6, 13, 93,
140; 7, 168, 169; 8, 7.







[3983] 3, Vorr. 4; 3, 1.







[3984] DEUSSEN, a. a. O.







[3985] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 101.







[3986] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 107, 135.







[3987] Die Werke des sog. GEBER kommen hierfür nicht
in Betracht, da sie Pseudepigraphen des ausgehenden 13. Jahrhunderts
sind (s. unten).







[3988] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 148 ff.







[3989] RUSKA, „Das Steinbuch des Aristoteles“
(Heidelberg 1912). — Einige Zusätze s. bei SEYBOLD,
„Zeitschr. d. Deutschen Morgenländ. Ges.“, Bd. 68, 606.







[3990] RUSKA 43, 45, 92. Alle weiteren Zitate dieses
Absatzes, bei denen nichts Besonderes angegeben ist, beziehen sich auf
RUSKAS Ausgabe.







[3991] 66.







[3992] 91.







[3993] 82.







[3994] 69, 79.







[3995] AUSFELD, „Der griechische Alexander-Roman“
(ed. KROLL, Leipzig 1907); HERTZ, „Gesammelte
Abhandlungen“ (Stuttgart 1905); ROHDE, „Der griechische Roman“
(Leipzig 1900).







[3996] Daher läßt ihn z. B. der persische Dichter
NIZAMI (gest. 1198) in seinem „Alexanderliede“
mit THALES, SOKRATES, PLATON,
ARISTOTELES, PORPHYRIOS, APOLLONIOS
VON TYANA und HERMES TRISMEGISTOS disputieren!
(HORN, „Geschichte der persischen Litteratur“, Leipzig 1901;
186).







[3997] 22.







[3998] 161.







[3999] 146.







[4000] 46, 47.







[4001] Die im „Fihrist“ verzeichneten aristotelischen
Schriften „De metalli fodinis“ und „De siderum arcanis“ bezeichnete
A. MÜLLER schon 1873 als „alchemistischen Schwindel“ (a. a. O.
55).







[4002] 2 ff.







[4003] Vgl. LENZ, „Mineralogie der alten Griechen und
Römer“ (Gotha 1861); 16.







[4004] 161.







[4005] 83, 158, 159, 162; 163; 82.







[4006] 78, 129, 160, 171.







[4007] 84.







[4008] 129.







[4009] 160.







[4010] 175.







[4011] 22, 142, 175.







[4012] 173, 207







[4013] 174.







[4014] 126.







[4015] 142, 172.







[4016] 140.







[4017] 173.







[4018] 173, 181.







[4019] 158, 159.







[4020] Nach HUMBOLDT bezeichnen chinesische
Autoren des 7. Jahrhunderts n. Chr. den von innerasiatischen
Vulkanen stammenden Salmiak als „tatarisches Salz“ = „nao-scha“
(„Zentralasien“, Berlin 1844; 1, 382 ff., 389 ff.), woraus dann
Nûschádir entstanden sein dürfte; die große, „Pen-tsao“ genannte
Enzyklopädie des LI-SCHI-TSCHIN (16. Jahrhundert) gibt an, die
beste Sorte gleiche dem ya-siao, d. h. „wie Zähne aussehend“, worunter
krystallisierter Salpeter zu verstehen ist.







[4021] 43; 76, 191.







[4022] 149, 173.







[4023] 15, 149.







[4024] 19.







[4025] 129, 149.







[4026] 178 ff.; 58, 61; 91.







[4027] 178.







[4028] 142, 178.







[4029] 138.







[4030] 157.







[4031] 178.







[4032] 138, 178, 182.







[4033] 145, 147.







[4034] 156, 179.







[4035] 137.







[4036] 156, 179.







[4037] 154; über den Kompaß s. 38 ff.







[4038] 16, 78, 129, 155 ff. Vom Steine Amphidanes, der die
Natur eines Goldmagneten habe, berichtet bereits PLINIUS
(KRAUSE, „Pyrgoteles“, Halle 1856, 81).







[4039] 82.







[4040] 180; 44.







[4041] 149, 180, 181, 138.







[4042] 54, 129, 175.







[4043] 180, 129, 149.







[4044] 138, 182.







[4045] 138.







[4046] 137, 181.







[4047] 180, 137, 130; 8.







[4048] 84; ob hierbei an ein Quecksilberoxyd zu denken ist,
bleibe dahingestellt.







[4049] 182, 137.







[4050] 137. Diese Verwechslungen beruhen oft auch bloß
auf solchen der betreffenden Worte, lassen sich aber nur an deren
ursprünglichen (orientalischen) Schreibungen verständlich machen
(RUSKA).







[4051] 63, 68 ff., 82, 127 ff.







[4052] 89.







[4053] 76, 68.







[4054] 68, 130.







[4055] 83; „Satansstein“ vielleicht wegen der Gewinnung mit
Hilfe böser Geister?







[4056] 23.







[4057] 84; 85, 157; 85.







[4058] 174.







[4059] 174.







[4060] 84, 85.







[4061] 59, 162; 69; 82.







[4062] 63, 161.







[4063] 179, 157.







[4064] 60.







[4065] 130.







[4066] 172.







[4067] 158.







[4068] 31; 43, 44.







[4069] 151.







[4070] Nach DIELS („Zeitschrift für vergleichende
Sprachforschung“ 1916, 203) könnte heutzutage die Etymologie
Dschemest-Amethyst „nur Heiterkeit erregen“, da Amethyst fraglos
ein echt griechisches Wort ist; Smaragd, (σ)μάραγδος, stammt nach
DIELS aus dem Indischen und im Indischen vielleicht aus einer
semitischen Sprache, während es SCHRADER („Sprachvergleichung
und Urgeschichte“, Jena 1907, 78) unmittelbar mit Markata in
Verbindung bringt; tatsächlich ist nach HOMMEL („Gesch.
des alten Morgenlandes“ 74) die Bezeichnung „Su-Marchaschi“ = Stein
von Marchasch oder Margad“ in Babylonien und Assyrien schon um 1450
v. Chr. nachweisbar. — Mit Marchaschi hängt vermutlich auch der Name
„Markasit“ zusammen. — SCHMIDT ist der Ansicht, daß Namen wie
Amethyst, Smaragd, Arsen, u. dgl., durch Vermischung oder Vertauschung
orientalischer Fremdworte mit ähnlich klingenden griechischen Vokabeln
entstanden, also durch Umformung oder Umdeutung vermöge sog. Volks-
oder Pseudo-Etymologien („Kulturhistorische Beiträge“, Leipzig 1912; 2,
73; „Realistische Stoffe im humanistischen Unterricht“, Leipzig 1913;
5, 29, 147, 148; 108).







[4071] 44; 138, 182; 138. Eine Liste der arabischen,
hebräischen und lateinischen Synonyma: 53, 74 ff.







[4072] S. den vorhergehenden Absatz.







[4073] DIELS versetzt sie zum Teil schon in das 5.
bis 6. Jahrhundert („Antike Technik“, Berlin 1914; 109).







[4074] Mâ. II, Vorr. 4.







[4075] HOFFMANN 517.







[4076] Mâ. II, 1 ff.







[4077] ebd. I, 1, 44.







[4078] ebd. I, 2.







[4079] ebd. I, Vorr. 15.







[4080] ebd. I, 97.







[4081] ebd. I, 98, 105.







[4082] ebd. I, 96 ff.; 136.







[4083] ebd. I, 95.







[4084] ebd. I, 93, 94.







[4085] ebd. I, 9, 129.







[4086] ebd. I, 93, 99.







[4087] ebd. I, 92.







[4088] ebd. I, 10.







[4089] Mâ. I, 101, 93; 127, 163, 129.







[4090] ebd. I, 94.







[4091] ebd. I, 92.







[4092] ebd. I, 127, 128; 13.







[4093] ebd. I, 128; als Gewährsmann wird HUNAÏN
angeführt, d. i. der berühmte arabische Gelehrte HUNAÏN IBN
ISHAQ, der 873 starb.







[4094] ebd. I, 137.







[4095] ebd. I, 10.







[4096] ebd. I, 134.







[4097] ebd. I, 134, 135.







[4098] ebd. I, 103.







[4099] ebd. I, 12, 160, 184.







[4100] ebd. I, 95.







[4101] ebd. I, 103, 104.







[4102] ebd. I, 94.







[4103] Mâ. I, 101 ff.; 103.







[4104] ebd. I, 107 ff.







[4105] ebd. I, 104.







[4106] ebd. I, 93.







[4107] ebd. I, 137.







[4108] ebd. I, 141 ff.







[4109] ebd. I, 156 ff.







[4110] Mâ. I, 171 ff.; 175. Dies empfehlen noch
spätmittelalterliche Rezepte, vgl. MERRIFIELD 2, 461.







[4111] ebd. I, 161 ff.







[4112] ebd. I, 186.







[4113] ebd. I, 192.







[4114] ebd. I, 165 ff., 176 ff., 192 ff.







[4115] ebd. I, 170.







[4116] ebd. I. 171.







[4117] ebd. I, 182 ff.







[4118] ebd. I, 155.







[4119] ebd. I, 156 ff.








[4120] Mâ. I, 159.







[4121] ebd. I, 159.







[4122] ebd. I, 59.







[4123] ebd. I, 160.







[4124] ebd. I, 160.







[4125] Arch. 262.







[4126] Mâ. I, 243.







[4127] ebd. I, 160, 163, 154.







[4128] ebd. I, 169.







[4129] ebd. I, 143.







[4130] ebd. II, 59.







[4131] ebd. I, 146; Tabarzad, persisch = „axtgehauen“,
bedeutet hier den reinsten raffinierten Zucker in Brotform.







[4132] ebd. I, 160 ff.; 146 ff.







[4133] Mâ. I, 159.







[4134] ebd. I, 162, 164.







[4135] ebd. I, 193.







[4136] ebd. I, 155.







[4137] ebd. I, 142.







[4138] ebd. I, 143, 186.







[4139] ebd. I, 186.







[4140] ebd. I, 187.







[4141] ebd. I, 188.







[4142] ebd. I, 154, 179.







[4143] ebd. I, 171, 172.







[4144] ebd. I, 194 ff.







[4145] ebd. I, 155.







[4146] Mâ. I, 154.







[4147] ebd. I, 146; der Text dieser ganzen Stelle ist unklar.







[4148] ebd. I, 164.







[4149] ebd. I, 198.







[4150] ebd. I, 198.







[4151] ebd. I, 184, 190.







[4152] ebd. I, 200.







[4153] ebd. I, 150, 169.







[4154] ebd. I, 142, 168, 169, 187.







[4155] ebd. I, 193.







[4156] ebd. I, 58, 149.







[4157] ebd. I, 151 ff., 165 ff.







[4158] ebd. I, 143, 151, 187.







[4159] ebd. I, 168, 180.







[4160] ebd. I, 170, 174.







[4161] üb. KAYSER (Straßburg 1893), 219.







[4162] ebd. 108, 304; 3, 10, 115, 218, 233 ff.







[4163] ebd. 336, 347.







[4164] ebd. 249, 289.







[4165] ebd. 348.







[4166] ebd. 306, 309.







[4167] ebd. 348. Die Bestandteile und Geschlechter sind hier
verwechselt: Schwefel enthält Luft und Feuer und ist männlich.







[4168] ebd. 311, 348.







[4169] ebd. 271 ff.







[4170] ebd. 349 ff.







[4171] ebd. 38, 75, 193, 311, 331, 346.







[4172] ebd. 346 ff., 349, 351.







[4173] Beide bezeichnet das nämliche Wort; matal = Grube und
Gegrabenes (Erz und auch anderes).







[4174] ebd. 308.







[4175] ebd. 305.







[4176] ebd. 95, 340; diesen Aberglauben vermeldet bereits
PLINIUS.







[4177] ebd. 326. Das syrische „Buch der Naturgegenstände“,
verfaßt gegen 400 und dem ARISTOTELES untergeschoben, erzählt,
daß sich bei Ptolemais ein tiefer runder Platz befinde, der den
hineingeworfenen Seesand sofort in Glas verwandle (üb. AHRENS,
Kiel 1892; 68).







[4178] ebd. 115.







[4179] ebd. 308.







[4180] Verfasser der „Mafâtîh al ʿUlûm“ = „Schlüssel der
Wissenschaften“.







[4181] Verfasser des um 987 abgeschlossenen „Kitâb al Fihrist“
= „Buch des Verzeichnisses“.







[4182] Verfasser der „Taʿrîch al Hukamâ“ = „Geschichte der
Gelehrten“.







[4183] Auch ALSACHAWI oder ALANSARIÎ.







[4184] Heidelberg 1912, Vorr. 5.







[4185] CHWOLSOHN 2, Vorr. 19; A. MÜLLER,
„Die griechischen Philosophen in der arabischen Überlieferung“ (Halle
1873) 3; LECLERC 1, 196 ff.; 2, 496.







[4186] „Geschichte der arabischen Litteratur“ (Leipzig 1901)
111.







[4187] BERTHELOT, Mâ. III, 26 ff.







[4188] ebd. III, 40. Nach RUSKA spricht der arabische
Text nur von „Häusern der Weisheit“.







[4189] Mâ. III. 27 ff.







[4190] ebd. III, 28 ff.







[4191] Erlangen 1902 ff.







[4192] E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 2, 350. Alle weiteren
Anführungen in diesem Abschnitte, bei denen kein Namen genannt ist,
beziehen sich auf E. WIEDEMANN und, wenn sich auch kein
weiterer Titel angegeben findet, auf dessen „Beiträge“. — Über
einen unmittelbaren Nachfolger ABU JUSUFS, den ägyptischen
Mystiker DAUʾN NUN oder DHUʾL NUN (gest. 860) ist
Näheres nicht bekannt, da seine Schriften teils verloren, teils
noch nicht durchforscht und überhaupt fragwürdig sind; die Angaben
BERTHELOTS (Mâ. III, 36) und CARRA DE VAUXS („Enz.
d. Islams“ 1, 1005) erweisen sich als unvollständig und unzureichend
(persönliche Mitteilung BROCKELMANNS; vgl. dessen „Gesch. d.
arab. Litteratur“ 1901, 134).







[4193] 10, 356.







[4194] ibrîz scheint das griechische ὄβρυζον (óbryzon) zu
sein.







[4195] „Journal für praktische Chemie“ II, Bd. 76, 73 ff.
(1907); M. G. M. 7, 175.







[4196] „J. pr. Ch.“, a. a. O.; 2, 348; LECLERC 1, 163
ff.







[4197] 25, 116 ff.







[4198] 25, 129.







[4199] 25, 130, 125.







[4200] 25, 116 ff., 123 ff.; 30, 227.







[4201] 25, 130.







[4202] Über diesen Namen bei MARCO POLO s.
LIPPMANN, „Abh.“ 2, 266.







[4203] 25, 119, 120.







[4204] De BOER 97.







[4205] RUSKA, „Enzykl. d. Islam“ 2, 24.







[4206] 30, 241.







[4207] 24, 84; 30, 245 ff.







[4208] 10, 355 ff. Der persischen Stahlspiegel gedenken auch
ALFARABI (11, 90; s. unten) und MARCO POLO (a. a. O.
2, 265).







[4209] 9, 194; „J. pr. Chr.“ II, Bd. 76, 123.







[4210] 3, 227.







[4211] Mâ. II, 306; 299.







[4212] LECLERC 2, 496.







[4213] A. Nat. 3, 79.







[4214] De BOER 73 ff. Dem PLATON
(IFLATUN) und ARISTOTELES schrieb man schon
frühzeitig Abhandlungen alchemistischen und chemischen Inhaltes zu,
ferner solche über das spezifische Gewicht der Metalle und Legierungen,
über die Erkennung und Ermittlung eines Bleigehaltes im Silber,
usf. (8, 173). Nicht selten betrachtete man auch beide Philosophen
als eine Art Zugehörige der muslimischen Welt und behauptete daher
u. a., PLATON sei in Alexandria, in Haleb (Aleppo) oder
in Ikonium begraben (ALDIMESCHQI, üb. MEHREN,
318), ARISTOTELES aber in Palermo: 12, 209; vgl. IBN
HAUQALS (10. Jahrhundert) „Beschreibung von Palermo“, üb.
AMARI (Paris 1845) 22, 32.







[4215] 2, 347 ff.







[4216] ebd.; LECLERC 1, 352; 2, 425, 496;
IBN ALʿAUWAM, „Buch der Landwirtschaft“ (um 1150), üb.
CLÉMENT-MULLET (Paris 1864) 1, Vorr. 46. — Über die
„alchimiam facientes“ spricht ALRAZI in den „Opera
exquisitoria“ (Basel 1544, 166).







[4217] 24, 81.







[4218] Nachweisbar bereits im „Papyrus EBERS“ (um
1500 v. Chr.); vgl. ERMAN und KOEBER, „Aus den Papyri
des Kgl. Museums“ (Berlin 1899) 66.







[4219] „KAHLBAUM-Gedenkschrift“ (Leipzig 1909) 234.
— 24, 81, 102 ff., 108.







[4220] KOPP, „Beitr.“ 3, 54; WÜSTENFELD,
„Die Übersetzungen arabischer Werke in das Lateinische“ (Göttingen
1877) 74; LECLERC 2, 424. „Lumen luminum“ stimmt nach
BERTHELOT vielfach mit des PSEUDO-ARISTOTELES „De
perfecto magisterio“ überein; den 7 Planeten gehören darin die 6
Metalle und das Glas (= Edelsteine) zu, sowie die 7 Geister, nämlich
Quecksilber, Schwefel, Arsen, Salmiak, Magnesia, Tutia, Markasit (Mâ.
II, 314 ff.).







[4221] Mâ. II, 306.







[4222] Mâ. II, 308.







[4223] „Siyuki“, ed. BEAL (London 1906); 2, 272.







[4224] Mâ. II, 309.







[4225] 24, 85.







[4226] STEINSCHNEIDER, „ALFARABI“
(Petersburg 1869); DIETERICI, „Philosophische Abhandlungen des
ALFARABI“ (Leiden 1892); BROCKELMANN, a. a. O. 137.







[4227] DIETERICI, a. a. O. 101, 182 ff.







[4228] De BOER 107; LECLERC 2, 505, 77.







[4229] „J. pr. Ch.“ II, Bd. 76, 115 ff.







[4230] DIETERICI, a. a. O., Vorr. 36, 41; 79, 179.
Diese Lehren sind solche des PLOTINOS.







[4231] DIETERICI, a. a. O., Vorr. 38; 98 ff., 162.







[4232] 2, 345 ff.







[4233] 2, 340 ff., 347.







[4234] 30, 240.







[4235] ABULFEDA, „Geographie“ (verf. 1321; üb.
REINAUD-GUYARD, Paris 1848–83) 1, 370 ff.; dies bestätigen
auch gleichzeitige chinesische Berichte.







[4236] ABULFEDA 1, 415, 418.







[4237] ALDIMESCHQI, „Kosmologie“ (üb.
MEHREN, Kopenhagen 1874) 208.







[4238] ABULFEDA 1, 419.







[4239] ebd. 3, 131 ff.







[4240] 30, 253; betreff Damindân vgl. JAQUT (24, 97)
und ABULFEDA 3, 214.







[4241] ABULFEDA 3, 101, 201, 315.







[4242] 30, 253; ABULFEDA 3, 215.







[4243] 30, 209, 251; 8, 165.







[4244] 30, 252.







[4245] 10, 339 ff.







[4246] 24, 86.







[4247] 30, 253 ff.







[4248] 30, 252 ff.







[4249] 3, 223 ff.







[4250] 3, 234, 227; vgl. 3, 239 ff.; 5, 453 ff.; 17, 35.







[4251] 24, 76, 103; M. G. M. 12, 163.







[4252] 24, 103; „J. pr. Ch.“ II, Bd. 76, 113 ff.







[4253] 24, 79.







[4254] 24, 77 ff.







[4255] 24, 94, 120; vgl. „KAHLBAUM-Gedenkschrift“
234.







[4256] 24, 80.







[4257] 24, 80, 81, 86 ff.; „KAHLBAUM-Gedenkschrift“
234.







[4258] 24, 80.







[4259] 24, 81 ff., 92, 97.







[4260] 24, 97; so noch jetzt in Spanien.







[4261] 24, 92 ff., 94.







[4262] 24, 93.







[4263] 24, 93, 99.







[4264] 24, 93, 99.







[4265] 24, 94.







[4266] 24, 94 ff., 100, 101.







[4267] 5, 437; De BOER 119 ff., 224.







[4268] „J. pr. Ch.“ II, Bd. 76, 78 ff.; daß er gegen Ende
seines Lebens andere Ansichten geäußert habe, ist noch nicht genügend
bewiesen (ebd. II, Bd. 85, 391; M. G. M. 11, 355).







[4269] G. III, 238; IV, 90, 280; Beitr. III, 55 ff.; A.
I, 15, 203. In gleichem Sinne äußert sich E. WIEDEMANN,
s. POGGENDORFFS Annalen III, Bd. 14, 368 [1881] und
„KAHLBAUM-Gedenkschrift“ (Leipzig 1909) 234.







[4270] Mâ. II, 293 ff.







[4271] ebd. II, 303; 294, 305.







[4272] ebd. II, 238, 241.







[4273] ebd. II, 293 ff., 342.







[4274] ebd. II, 295, 305.







[4275] ebd. II, 298, 299.







[4276] KOPP, „Beitr.“ III, 11 ff.







[4277] Mâ. II, 297.







[4278] ebd. II, 304.







[4279] KOPP, „Beitr.“ III, 60.







[4280] CLUSIUS, „Exotica“ (Antwerpen 1605); Absatz
„Monardes“, 49.







[4281] LIPPMANN, „Abh.“ 1, 97; s. besonders seine
erstaunlich genauen Bestimmungen der spezifischen Gewichte von
Metallen, Edelsteinen, Flüssigkeiten usf. (ebd. 2, 180); E.
WIEDEMANN, „Beitr.“ 31, 33.







[4282] „J. pr. Ch.“ II, Bd. 76, 71.







[4283] „Chronology of ancient nations“, üb. SACHAU
(London 1879), 186 ff., 215.







[4284] ebd. 207. — Ein Engel dieses Namens, dem die
angegebenen Bedeutungen zukommen, ist im persischen Wörterbuche von
VULLERS nicht zu finden (RUSKA).







[4285] ebd. 172; vgl. CHWOLSOHN 2, 156.







[4286] ebd. 315 ff.; vgl. auch die „Feste der Planeten“. Nach
ALQAZWINI (üb. ETHÉ 160; s. unten) war z. B. der „Tag
des Goldes“ der 4. Juni.







[4287] ebd. 91, 201, 187.







[4288] ebd. 66, 206; 55.







[4289] 27, 13, 21. — Dies ist eine alte persische Vorstellung
(RUSKA).







[4290] 27, 13, 14.







[4291] „India“ (verf. 1031), üb. SACHAU (London 1888)
1, 187.







[4292] 27, 6, 21, 29; 28, 122.







[4293] „J. pr. Ch.“ II, Bd. 76, 72; GILDEMEISTER,
„Zeitschr d. Deutschen Morgenländ. Ges.“ 33, 534.







[4294] 24, 83, 84.







[4295] 24, 79, 104; die Beschreibung stimmt mit denen von
ALRAZI und ALKHWARIZMI überein.







[4296] 24, 82, 83.








[4297] 24, 82.







[4298] 15, 118; 23, 322.







[4299] üb. CLÉMENT-MULLET (Paris 1864) 2, 338; 3,
117, 134, 135, 167.







[4300] ebd. 3, 167.







[4301] ebd. 3, 110, 122, 166.







[4302] ebd. 3, 120.







[4303] ebd. 3, 210.







[4304] ebd. 1, 539; 2, 402. In moqasdar steckt qazdîr = Zinn.







[4305] ebd. 2, 362; 61, 304.







[4306] 30, 231; 32, 41 ff.; Indigo: 32, 42.







[4307] 30, 233, 238; 32, 36 ff.







[4308] 32, 47; „flüchtiger Sklave“ = „servus fugitivus“ der
mittelalterlichen Alchemisten.







[4309] 32, 46.







[4310] 32, 47.







[4311] 30, 233: Erzeugung glänzender Krystallflächen unter
Benützung der oktaedrischen Spaltbarkeit (E. WIEDEMANN); vgl.
oben bei ALRAZI.







[4312] 32, 49.







[4313] 40, 175.







[4314] 40, 176, 184, 186; 40, 182.







[4315] 40, 199; 183 ff.







[4316] 40, 179, 195.







[4317] E. WIEDEMANN und HAUSER, „Über die
Uhren im Bereiche der islamischen Kultur“ (Halle 1915) 196, 107, 109,
187.







[4318] ebd. 62, 170.







[4319] ebd. 74, 133.







[4320] ebd. 18, 31.







[4321] M. G.M. 7, 175; „J. pr. Ch.“ II, Bd. 76, 80 ff.;
LECLERC 2, 182 ff., 187.







[4322] „KAHLBAUM-Gedenkschrift“ 234.







[4323] M. G. M. 7, 175 und 8, 15; „J. pr. Ch.“ II, Bd. 76, 82
ff., 114; „Beiträge zur Kunde des Orients“ (Wien 1908) 5, 77, 93.







[4324] 23, 316, 321.







[4325] „Beitr. z. Kunde des Orients“, a. a. O.







[4326] 23, 320.







[4327] M. G. M. 9, 386.







[4328] 26, 218, 219.







[4329] 23, 318.







[4330] 23, 321; vgl. „KAHLBAUM-Gedenkschrift“ 234.







[4331] 23, 321.







[4332] 23, 313 ff.







[4333] 23, 218; 229 (oft erwähnt in den Erzählungen „1001
Nacht“).







[4334] 23, 312.







[4335] 24, 86.







[4336] 24, 105 ff.







[4337] „J. pr. Ch.“ II, Bd. 76, 111; SEYBOLD,
„Enzykl. d. Islam“ 1, 329.







[4338] 4, 390 ff.







[4339] 10, 339, 331.







[4340] BECKER, „Enzykl. d. Islam“ 1, 853;
WÜSTENFELD, „Die Statthalter von Ägypten zur Zeit der
Khalifen“ (Göttingen 1875) 37.







[4341] ebd. 5, 408, 421; 6, 55; 10, 390.







[4342] üb. SONTHEIMER (Stuttgart 1840) 1, 474.







[4343] ebd. 2, 149.







[4344] ebd. 2, 466.







[4345] ebd. 1, 496; 2, 455. „Rasas, id est stagnum“ (Zinn)
heißt es in den etwas späteren „Areolae“ des JOHANNES DE
ST. AMANDO (ed. PAGEL, Berlin 1893), 12.







[4346] ebd. 2, 507.







[4347] ebd. 1, 155.







[4348] ebd. 1, 249, 348.







[4349] ebd. 30, 209 ff.







[4350] Vgl. 8, 165. De SACY vermutete, der Name
Taliqûn gehe auf ein „[Ka]tholikon“ der spätgriechischen oder
byzantinischen Metallarbeiter zurück, d. i. eine „allgemeine“, aus
allen Metallen zusammengesetzte Legierung?







[4351] Leipzig 1868.







[4352] RUSKA, M. G. M. 13, 183; „Der Islam“
(Stuttgart 1913) 4, 14.







[4353] ETHÉ 182 ff., 384 ff.







[4354] ebd. 417 ff.







[4355] ebd. 8, 54; 50; 43.







[4356] ETHÉ 427, 530. Tutanega ist nicht dasselbe wie
Tutia (Galmei u. dgl.), sondern eine Legierung aus Kupfer, Eisen und
Zinn; vgl. LIPPMANN, „Abh.“ 2, 265.







[4357] ETHÉ 337, 365, 414.







[4358] ebd. 385, 417 ff.







[4359] ebd. 54, 417 ff.







[4360] ebd. 385, 417 ff.







[4361] ebd. 425.







[4362] ebd. 54.







[4363] ebd. 187, 426.







[4364] ebd. 336.







[4365] ebd. 324, 350.







[4366] ebd. 315.







[4367] ebd. 313.







[4368] ebd. 234.







[4369] ebd. 5, 244, 352.







[4370] ebd. 230; 220, 223.







[4371] ebd. 417 ff.







[4372] ebd. 520; 410.







[4373] E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 2, 340 ff., 347. Es
bleibt sehr beachtenswert, daß also gegen 1300 noch keinerlei Kenntnis
der Mineralsäuren bei den Arabern nachweisbar ist.







[4374] „Das Steinbuch aus der Kosmographie des
ALQAZWINI“, üb. RUSKA (Heidelberg 1896).







[4375] ebd. 41; 6.







[4376] ebd. 26, 42.







[4377] ebd. 26; beim „Kochen im Kolben“ geht Quecksilber
bekanntlich nicht in Zinnober über, sondern in rotes Quecksilberoxyd.







[4378] ebd. 42.







[4379] ebd. 22.







[4380] ebd. 26.







[4381] ebd. 28.







[4382] ebd. 7, 8.







[4383] ebd. 8.







[4384] ebd. 7, 34, 35.







[4385] ebd. 5, 10, 11.







[4386] ebd. 27.







[4387] ebd. 23, 31.







[4388] ebd. 40.







[4389] ebd. 43.







[4390] ebd. 11, 28.







[4391] ebd. 24.







[4392] ebd. 38.







[4393] ebd. 5.







[4394] ebd. 33.







[4395] ebd. 15.







[4396] ebd. 25, 8.







[4397] ebd. 8.







[4398] ebd. 37.







[4399] ebd. 28, 34, 32.







[4400] ebd. 32, 30, 33, 34.







[4401] ebd. 34.







[4402] ebd. 17.







[4403] ebd. 40, 36.







[4404] ebd. 21, 12, 28.







[4405] ALDIMESCHQI, „Kosmologie“ (üb.
MEHREN, Kopenhagen 1874) 61 ff.







[4406] ebd. 53 ff.; 71; E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 2,
342; 24, 81.







[4407] „Kosmologie“ 55 ff., 64 ff.







[4408] „Kosmol.“ 53 ff., 71; E. WIEDEMANN, „Beitr.“
2, 342.







[4409] „Kosmol.“ 61 ff.







[4410] ebd. 153; 184, 251.







[4411] ebd. 96.







[4412] „Kosmol.“ 91, 95; 231.







[4413] ebd. 345.







[4414] ebd. 61 ff., 85.







[4415] ebd. 64 ff.; E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 2, 55 ff.







[4416] E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 2, 58.







[4417] ebd. 2, 58.







[4418] „Kosmol.“ 62 ff., 64 ff., 86.







[4419] „Kosmol.“ 52; 13, 28; E. WIEDEMANN, „Beitr.“
2, 340.







[4420] „Kosmol.“ 223; 193. Von den südrussischen Gruben
spricht auch MARCO POLO (LIPPMANN, „Abh.“ 2, 264).







[4421] „Kosmol.“ 186.







[4422] ebd. 328; 225.







[4423] ebd. 60; E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 2, 340; s.
oben bei ABUʿLFADL.







[4424] „Kosmol.“ 24, 81, 85, 89.







[4425] ebd. 85, 99, 326.







[4426] ebd. 60, 391.







[4427] ebd. 31, 39.







[4428] ebd. 85, 196, 351.







[4429] ebd. 85; 75, 60.







[4430] ebd. 99; 59, 60.







[4431] ebd. 347, 352.







[4432] ebd. 53; Zink wird hier zum ersten Male genannt oder
doch deutlicher beschrieben.







[4433] ebd. 54.







[4434] E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 5, 403 ff., nach
KARABACEK 1886; Spiauter ist erhalten im englischen spelter.







[4435] „Kosmol.“ 92, 100.







[4436] ebd. 94.







[4437] ebd. 95.







[4438] ebd. 93, 169, 308.







[4439] ebd. 409. Diese Erwähnung des Pulvers ist eine der
ältesten, wenn nicht die älteste, im Morgenlande; noch wird es daselbst
offenbar nur zu Feuerwerks- und nicht zu Kriegszwecken gebraucht.







[4440] ebd. 95, 113.







[4441] ebd. 58, 264 ff.; 164; vgl. E. WIEDEMANN,
„KAHLBAUM-Gedenkschrift“ 246, mit Abbildungen.







[4442] Auch die vom feinen Öle „ausgeschwitzte“ Seife wird als
ʿaraqî oder raqî bezeichnet („Kosmol.“ 271).







[4443] ebd. 82.







[4444] 5, 436; „J. pr. Ch.“ II, Bd. 76, 105 ff.







[4445] 30, 226.







[4446] „J. pr. Ch.“ II, Bd. 76, 105 ff., 110 ff.







[4447] 7, 161 ff.







[4448] 30, 226.







[4449] „J. pr. Ch.“ II, Bd. 76, 105 ff., 110 ff.







[4450] 30, 213.







[4451] 10, 343; 30, 219. Dschauhar bezeichnet zuweilen noch
andere Edelsteine und zuweilen auch Metalle („J. pr. Ch.“ II, Bd. 76,
119).







[4452] 30, 218 ff. Die Giftigkeit, die entweder der großen
Kälte oder der ungeheuren Härte des Diamanten zugeschrieben wurde, war
noch im 16. Jahrhundert außerordentlich gefürchtet, vgl. z. B. die
Selbstbiographie des BENVENUTO CELLINI (lib. 2, cap. 13).







[4453] De BOER 178.







[4454] 1, 46, 49; 24, 100; „J. pr. Ch.“ II, Bd. 76, 70 ff.







[4455] ebd. 118; 1, 48, 53.







[4456] 1, 48 ff., 54, 55.







[4457] 1, 305.







[4458] 1, 51 ff.







[4459] 1, 50 ff.







[4460] NOER, „Kaiser AKBAR“ (Leiden 1880) 2,
502.







[4461] 24, 89 ff.







[4462] S. oben bei ABUʿLFADL und bei
ALDIMESCHQI.







[4463] üb. GREVE (Leipzig 1908; 12 Bde.).







[4464] Vgl. DYROFFS Angaben über ihre Entstehung und
Geschichte (ebd. 12, 231 ff.; 283); s. auch OESTRUP, „Enzykl.
d. Islam“ 1, 265.







[4465] GREVE 12, 279, 298.







[4466] GREVE 12, 269 ff., 271 ff.







[4467] ebd. 12, 262, 296.







[4468] ebd. 12, 287.







[4469] ebd. 12, 258, 267 ff.







[4470] ebd. 12, 288; 243.







[4471] ebd. 12, 289, 295.







[4472] Z. B. 6, 181 Datum des 12. Jahrhunderts; 2, 249
Anführung des IBN ALBAITAR (gest. 1258); 5, 17 Erwähnung des
Fernrohres.







[4473] ebd. 3, 366.







[4474] ebd. 4, 270.







[4475] ebd. 1, 189; 2, 339; 3, 416; 4, 241, 249; 6, 276; 7,
86, 266; 9, 238; 10, 122, 404.







[4476] ebd. 2, 208; 7, 262.







[4477] ebd. 4, 130.







[4478] ebd. 1, 394.







[4479] ebd. 1, 393; 4, 15.







[4480] ebd. 5, 297; 7, 86.







[4481] ebd. 5, 219; 10, 304.







[4482] GREVE 3, 379.







[4483] ebd. 6, 263, 282. Die Elemente, zunächst in dem
von EUKLID her geläufigen mathematischen Sinne, werden
als Istuqisât (i-stuki-sât = στοιχεῖα) bezeichnet; die sog. vier
Elemente, zu denen sich zuweilen noch der Äther (atîr, aitîr) als
fünftes gesellt, heißen „die vier istuqisât“, auch al anâsîr (E.
WIEDEMANN, „Beitr.“ 5, 395, 445, 454; 9, 183; 14, 3, 8).







[4484] GREVE 7, 86.







[4485] ebd. 1, 394; 7, 89. „Ein Barbier, gelehrt in Astrologie
und Alchemie!“








[4486] ebd. 5, 90.







[4487] ebd. 4, 192; 5, 90; 9, 315 ff.







[4488] ebd. 6, 388.







[4489] ebd. 9, 315 ff.







[4490] ebd. 11, 917.







[4491] ebd. 6, 116.







[4492] S. über diese Tatsache WÜSTENFELD, „Die
Statthalter von Ägypten zur Zeit der Khalifen“ (Göttingen 1875)
2, 43; die Sagen von der Auffindung riesiger Schätze sind spätere
Ausschmückung.







[4493] GREVE 1, 197, 60; 4, 264.







[4494] ebd. 7, 97; 8, 427.







[4495] ebd. 4, 352.







[4496] ebd. 9, 288.







[4497] ebd. 4, 236; 10, 49.







[4498] ebd. 1, 183; 8, 194.







[4499] GREVE 1, 183; 4, 261; 7, 244, 249.







[4500] ebd. 7, 244, 249; 4, 261.







[4501] ebd. 5, 263, 346.







[4502] ebd. 8, 286; 10, 77.







[4503] ebd. 3, 25; 2, 62.







[4504] ebd. 7, 82; 5, 155, 168; 7, 244.







[4505] ebd. 12, 99; 8, 348.







[4506] ebd. 5, 242, 249, 256; 2, 249; 7, 181.







[4507] ebd. 1, 55; 7, 206; 11, 169; 7, 231, 257.







[4508] ebd. 5, 189, 191, 194; 7, 215, 231.







[4509] ebd. 5, 11.







[4510] ebd. 4, 27.







[4511] ebd. 4, 216.







[4512] ebd. 5, 90.







[4513] ebd. 8, 348.







[4514] ebd. 6, 117.







[4515] ebd. 1, 183, 55.







[4516] ebd. 7, 179.







[4517] ebd. 7, 154.







[4518] ebd. 7, 143.







[4519] ebd. 5, 324.







[4520] ebd. 1, 330, 339; 2, 49.







[4521] ebd. 5, 157; 7, 231.







[4522] ebd. 1, 182; 9, 211.







[4523] ebd. 5, 158.







[4524] ebd. 2, 249; 8, 203, 324.







[4525] ebd. 2, 249; 5, 75; 8, 45, 98.







[4526] ebd. 3, 379; 7, 214, 218; 9, 404; 12, 99.







[4527] ebd. 8, 324; 2, 201, 249; 8, 303; 9, 349.







[4528] ebd. 1, 258.







[4529] ebd. 8, 323.







[4530] ebd. 7, 249.







[4531] ebd. 5, 13; 10, 168.







[4532] ebd. 1, 299; 3, 13; 8, 208.







[4533] ebd. 5, 176; 7, 398, 410.







[4534] ebd. 8, 340; 9, 315 ff.







[4535] ebd. 11, 150. — Das Wort Arsen ist syrischen
oder vielleicht armenischen Ursprunges, denn Ἄρτζες, Ἄρτζε (Artzes,
Artze), Arzan-al-Rum, ist der Name Arzans und seiner Tochterstadt
Erzerum (BAUMGARTNER, PW. 2, 1498; HARTMANN, „Enzykl.
des Islam“ 2, 32; E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 27, 28, nach
ALSCHIRAZI); auch heißt noch eine andere armenische Stadt
Arzan (ABULFEDA, „Geogr.“ 3, 109, 140, 147), und ein Nebenfluß
des Tigris Arzen (ebd. 2, 70).







[4536] Vgl. BERTHELOT, „Arch.“ 177 ff., 181 ff.







[4537] STOLL, „Das Geschlechtsleben in der
Völkerpsychologie“ (Leipzig 1908), 405.







[4538] FIRDUSI, „Schâh-Nâmeh“, üb. RÜCKERT
(Berlin 1890) 1, 180; 2, 181.







[4539] FIRDUSI, „Schâh-Nâmeh“ 3, 151.







[4540] Auch seine Vorgänger, die Dichter RUDAKÎ (um
925) und CHOSROWANI (um 945) verwerfen die astrologischen
Lehren, z. B. die über „Saturn, den Unglücksstern“ (HORN,
„Geschichte der persischen Litteratur“, Leipzig 1901; 76, 78).







[4541] ebd. 3, 164.







[4542] ebd. 1, 404.







[4543] üb. SCHACK (Stuttgart 1878) 18; üb.
BODENSTEDT (Berlin 1881) 189. Diese und die folgenden Zitate
sind, zwecks Verkürzung und größerer Klarheit, häufig entsprechend
abgeändert.







[4544] Alchemie: hier das Präparat, das Elixir.







[4545] üb. SCHLECHTA (Wien 1852) 175; üb.
RÜCKERT (Leipzig 1882) 198.







[4546] üb. SCHLECHTA 87.







[4547] „Divan“ üb. RÜCKERT (Leipzig 1892) 25.







[4548] „Duftkörner“, üb. HAMMER-PURGSTALL, ed.
BODENSTEDT (Stuttgart 1860) 85.







[4549] „Mesnewi“, üb. ROSEN (Leipzig 1849), 67.







[4550] „Mesnewi“, üb. THOLUCK (Berlin 1825) 85, 97.







[4551] „Duftkörner“, a. a. O. 123.







[4552] ebd. 42, 47.







[4553] üb. SCHLECHTA (Wien 1852) 31, 166.







[4554] „Divan des HAFIS“, üb. HAMMER
(Stuttgart 1812) 2, 91.







[4555] ebd. 1, 10.







[4556] ebd. 2, 28.







[4557] ebd. 2, 375.







[4558] ebd. 2, 503.







[4559] üb. ROSENZWEIG (Wien 1824) 354, 369.







[4560] ebd. 318; „Persische Lieder“, üb. WICKERHAUSER
(Leipzig 1855) 1.







[4561] üb. ROSENZWEIG 187, 453.







[4562] ebd. 227, 467.







[4563] „Mekka“ (Leiden 1889) 2, 215; E. WIEDEMANN,
„Beitr.“ 2, 351.







[4564] Über den Glauben an Alchemie, Astrologie, Magie usf.
vgl. KREMER 2, 459 ff., 448 ff., 526 ff.







[4565] DE PAUW, „Égyptiens et Chinois“ (Berlin 1773)
313 ff.







[4566] „Africae descriptio“ (Leiden 1632) 146, 352;
SCHMIEDER 109; KOPP, „Beitr.“ 3, 18.







[4567] MOEHSEN, „Beiträge zur Geschichte der
Wissenschaften usw.“ (Berlin 1783) 31.







[4568] A. Rel. 15, 561 ff.







[4569] Daß indische Prioritätsansprüche „nicht selten auf
willkürlicher Umdeutung, zuweilen sogar auf Fälschung beruhen,“ gilt
nicht nur betreff der Medizin, auf die dieser Ausspruch JOLLYS
in erster Linie gemünzt ist (M. G. M. 6, 164).







[4570] THIBAUT, „Astronomie, Astrologie und
Mathematik“ im „Grundriß der Indo-Arischen Philologie und
Altertumskunde“ (Straßburg 1899) 6; DEUSSEN, „Gesch. d.
Philos.“ (Leipzig 1894) 1 (1), 108, 111.







[4571] OLDENBERG, „Religion des Veda“ (Berlin 1894)
116 ff., 187, 462.







[4572] ebd. 187, 193 ff.; KUGLER 119 ff.







[4573] OLDENBERG, a. a. O. 90, 108.







[4574] DEUSSEN 1 (1), 219, 210.







[4575] PRAPHULLA CHANDRA RÂY, „History of Hindu
Chemistry“ (Bd. 1: London 1902; Bd. 2: Calcutta 1909) 1, Vorr. 6, 36.
— Der Verfasser ist geborener Indier.







[4576] DEUSSEN, „Gesch. d. Philos.“ (Leipzig 1899) 1
(2), 1; OLDENBERG, „Litteratur des alten Indiens“ (Stuttgart
1903) 63; OLDENBERG, „Die Lehre der Upanischaden und die
Anfänge des Buddhismus“ (Göttingen 1915) 3, 157.







[4577] THIBAUT, a. a. O. 52, 65 ff., 67.







[4578] ebd. 32, 39.







[4579] DEUSSEN 1 (2), 97; BOLL, „Sphära“
343.







[4580] DEUSSEN 1 (2), 211, 227, 257.







[4581] DEUSSEN 1 (2), 104 ff.







[4582] ebd. 169; vgl. 1 (1), 123, 130, 195, 196, 200.







[4583] ebd. 1 (2), 197.







[4584] ebd. 169.







[4585] ebd. 171 ff., 218 ff., 257 ff., 353.







[4586] ebd. 171; GARBE, „Die Sâmkhya-Philosophie“
(Leipzig 1894), 87, 116; BAEUMKER 69; WECKER, PW. 9,
1316.







[4587] Vgl. BOUSSET, A. Rel. 4, 241.







[4588] OLDENBERG, „Upanischaden“ 57, 58, 62, 64, 109,
223.







[4589] DEUSSEN 1 (2), 175; DEUSSEN, „Die
Geheimlehre des Veda, ausgewählte Texte der Upanischads“ (Leipzig 1911)
34, 125; OLDENBERG, „Upanischaden“ 67, 312.







[4590] DEUSSEN, „Geheimlehre“, a. a. O.







[4591] OLDENBERG, „Upanischaden“ 62, 93.







[4592] ebd. 226, 232.







[4593] OLDENBERG, „Upanischaden“ 68.







[4594] DEUSSEN, „Gesch. d. Phil.“ (Leipzig 1908) 1
(3), 1.







[4595] ebd. 41, 47, 52 ff.







[4596] ebd. 65 ff., 72 ff.







[4597] ebd. 194, 201.







[4598] RÂY 1, 2 ff., 9.







[4599] DEUSSEN 1 (3), 408 ff.







[4600] OLDENBERG, „Upanischaden“ 1, 206, 351.







[4601] RÂY, a. a. O.; über âkâça ebd. 2, 88 ff.,
125, nach BRAJENDRA NÂTH SÊAL, geborenem Inder, Verfasser der
„Mechanischen, Physikalischen und Chemischen Theorien der alten Hindu“
und der „Wissenschaftlichen Methoden der Hindu“ (ebd. 2, 59, 225).







[4602] DEUSSEN 1 (3), 408 ff.







[4603] GARBE, a. a. O. 12, 204 ff., 222 ff., 233 ff.,
285 ff.







[4604] ebd. 238. Über angebliche Einflüsse der
Sâmkhya-Philosophie, deren höchste Blüte erst in das 2. und 3.
nachchristliche Jahrhundert fällt, auf PYTHAGORAS,
HERAKLIT, PHILO, PLOTIN,
PORPHYRIOS, die Neuplatoniker und die Gnostiker s.
GARBE 90 ff., 96 ff.; indischer Herkunft soll die gnostische
Lehre „Geist ist Licht“ sein, auch soll der Logos mit der indischen
Vorstellung von der „Vâc“ (Stimme, Rede, Wort) zusammenhängen (?) Vgl.
WECKER, PW. 9, 1325.







[4605] M. G. M. 4, 71.







[4606] PISCHEL, „Leben und Lehre des Buddha“ (Leipzig
1906) 69; DEUSSEN 1 (3), 226.







[4607] OLDENBERG, „Buddha“ (Berlin 1890) 203.







[4608] DEUSSEN 1 (3), 248.







[4609] ebd. 231 ff., 372 ff.







[4610] ebd. 440, 446, 494, 553, 597, 626 ff., 647 ff.







[4611] GARBE, a. a. O. 238.







[4612] DEUSSEN 1 (3), 218, 248.







[4613] ebd. 1 (3), 345 ff.; RÂY 1, 2 ff., 9.







[4614] ANAMBHATTA, „Kompendium der Dialektik (Nyâya)
und Atomistik (Vaisêshika)“, üb. HULTSCH (Berlin 1907).







[4615] DEUSSEN 1 (3), 350; ANAMBHATTA 13.







[4616] DEUSSEN 1 (3), 352; ANAMBHATTA 10
ff., 14 ff.







[4617] ANAMBHATTA 14 ff.







[4618] SÊAL, bei RÂY 2, 90, 168 ff.







[4619] Kurze Übersicht: PAGEL-SUDHOFF, „Einführung
in die Geschichte der Medizin“ (Berlin 1915) 16; Ausführlichere
Darstellung: BLOCH in PUSCHMANNS Handbuch (Jena 1902)
1, 118 ff.; JOLLY, „Indische Medizin“ (Straßburg 1901).







[4620] PAGEL-SUDHOFF 17, nach HOERNLE;
RÂY 1, 28.







[4621] RÂY, a. a. O.







[4622] JOLLY, A. Nat. 6, 195.







[4623] JOLLY, a. a. O.







[4624] RÂY, a. a. O.







[4625] BLOCH, a. a. O. 1, 130.







[4626] PAGEL-SUDHOFF 16; über die Unsicherheit der
gesamten Chronologie vgl. RÂY 2, Vorr. 54.







[4627] HOERNLE, M. G. M. 6, 446 und „A. Med.“ 1, 27;
RÂY 2, 130 ff.







[4628] HOERNLE, M. G. M. 9, 516; RÂY 2, 130
ff.







[4629] BLOCH, a. a. O. 1, 122; RÂY 1, 30.







[4630] Bei SUSRUTA z. B. 700 von 798
(TSCHIRCH, „Handbuch der Pharmakognosie“, Leipzig 1910; 2,
504).







[4631] RÂY 1, 17 ff., 24; vgl. 2, 42.







[4632] ebd. 1, 25, 135.







[4633] ebd. 1, 24, 26.







[4634] ebd. 1, 44.







[4635] ebd. 1, 13 ff., 16.







[4636] ebd. 1, 30.







[4637] ebd. 1, Vorr. 47; 2, 287.







[4638] ebd. 2, 134.







[4639] ebd. 1, 44.







[4640] ebd. 1, Vorr. 55; 2, Vorr. 26.







[4641] ebd. 2, 132.







[4642] „India“, üb. SACHAU (London 1888) 1, 187; vgl.
RÂY 1, Vorr. 33.







[4643] ALBIRUNIS Ableitung dieses Namens, einer
vermeintlichen Bezeichnung für Gold, ist irrtümlich.







[4644] Vgl. BERTHELOT, „Arch.“ 184, 193, 197, 202.







[4645] RÂY 1, Vorr. 53 ff.







[4646] ebd. 1, 34; 2, 134 ff.







[4647] ebd. 2, Vorr. 2, 21 ff.







[4648] ebd. 2, Vorr. 15.







[4649] ebd. 2, Vorr. 18, 20.







[4650] ebd. 2, 5.







[4651] ebd. 2, 4 ff.







[4652] ebd. 2, 8.







[4653] ebd. 2, 2 ff.; das „Gold“ aus Kupfer und Galmei ist
wohl Messing!







[4654] ebd. 2, 4. Aus Tuttha, einem indischen Namen des
Galmeis, von welchem Mineral nach arabischen Berichten in Indien
ganze Berge vorkommen, versucht RÂY das persische Tutia
und das tamulische Tatanagam, Tutenaga, abzuleiten (1, Vorr. 75; 1,
87), obwohl, wie schon YULE hervorhob, Tutenaga, eine aus
Kupfer, Eisen und Zink bestehende Legierung, nichts mit Tutia zu
tun hat, und obgleich es viel wahrscheinlicher ist, daß umgekehrt
das persische Wort Dûd = Rauch [des sublimierenden Zinkoxydes] in
das Indische überging (LIPPMANN, „Abh.“ 2, 265); denn wie
bereits ROTH nachwies, ist Tuttha kein Sanskritwort und
läßt sich auch aus keinem solchen ableiten, weshalb Übernahme aus
einer fremden Sprache zu vermuten bleibt (HOFMANN, „Berg-
und Hüttenmännische Zeitung“ 41, 46). Daß diese aber eine der
indischen Urbevölkerung zugehörige gewesen sei, wie G. OPPERT
annimmt („KAHLBAUM-Gedenkschrift“ 127 ff.), ist mehr wie
unwahrscheinlich; er beruft sich darauf, daß Tuttham oder Tuttha
ursprünglich auch der Kupfervitriol hieß (vgl. RÂY 1, 93;
GARBE 59, s. unten), den man wegen seiner Bläue „Pfau“,
wegen seiner Grüne (!) „Grünstein“ nannte und als Augenschminke (?)
benützte, und daß ferner in „Tutta-Nagam“ Tutta Zink bedeute, während
Naga = Schlange sei, wie denn „Naga-Jihwa“ das rote Arsen und eine
rote Pflanze bezeichne, ganz so wie „Sindura“ den Zinnober (oder die
Mennige) und das Drachenblut. Diese Zusammenhänge bleiben unklar.








[4655] Vgl. RÂY 2, Vorr. 41.







[4656] ebd. 2, Vorr. 2, 21 ff.







[4657] RÂY führt diese Erklärung SÊALS
selbst an (2, 132), scheint sie aber nicht weiter berücksichtigt zu
haben; NAGARJUNA spielt nach ihm in der indischen Chemie
etwa die nämliche Rolle wie HERMES TRISMEGISTOS in der
hellenistischen (BERTHELOT, „Arch.“ 195; 179; 184, 198).







[4658] RÂY 1, Vorr. 46.







[4659] ebd. 2, Vorr. 52 ff.; 2, 57.







[4660] ebd. 2, 9 ff.







[4661] OPPERT, „KAHLBAUM-Gedenkschrift“ 127.







[4662] RÂY 1, Vorr. 41 ff.; über die „Rasârnava“ vgl.
JOLLY, M. G. M. 15, 432.







[4663] ebd. 1, 72.







[4664] ebd. 1, 36, 40; 137 ff.







[4665] ebd., a. a. O.







[4666] ebd. 1, 40.







[4667] ebd. 1, 39; Galmei heißt auch Kharpara (ebd. 2, Vorr.
74).







[4668] ebd. 1, 39.







[4669] ebd. 1, Vorr. 46. AMARASINHA (um 1000) kennt
diese Bezeichnung noch nicht; vgl. mit ihr „Samen des HERMES“.







[4670] ebd. 2, Vorr. 27 ff., 43.







[4671] ebd. 2, Vorr. 45 ff.; BERTHELOT, „Arch.“ 185
ff., 200; über das Yoga-System vgl. DEUSSEN 1 (3), 507.







[4672] RÂY 2, Vorr. 35, 42.







[4673] ebd. 2, Vorr. 38.







[4674] ebd. 2, Vorr. 39, 44.







[4675] ebd. 1, 45, 48; 2, Vorr. 53.







[4676] ebd. 2, 135, 223.







[4677] ebd. 1, Vorr. 45, 48 ff.







[4678] DEUSSEN 1 (3), 3 ff., 336 ff.







[4679] ebd., a. a. O.







[4680] RÂY 1, 42 ff.; 2, Vorr. 54.







[4681] ebd. 2, 14 ff.







[4682] ebd. 2, Vorr. 56 ff.







[4683] ebd. 2, 16 ff.







[4684] ebd. 2, Vorr. 58 ff.







[4685] Münzfälscher befiehlt schon das alte Gesetzbuch des
MANU in Stücke zu hauen (ebd. 2, 2).







[4686] ebd. 2, 24.







[4687] ebd. 2, 22 ff., 26.







[4688] ebd. 2, 19 ff.







[4689] ebd. 2, Vorr. 59; 135, 323.







[4690] ebd. 1, 58 ff.







[4691] ebd. 1, 66; 2, 54.







[4692] ebd. 1, 48 ff., 86; 2, Vorr. 74.







[4693] ebd. 1, 64 ff.; 2, 25.







[4694] ebd. 1, 55 ff.







[4695] ebd. 1, 56.







[4696] ebd. 1, 52.







[4697] Zitiert von BLOCH, bei PUSCHMANN 1,
145.







[4698] Sollten diese Länder nicht erst nach Darada = Zinnober
und Parada = Quecksilber benannt sein?







[4699] RÂY 1, 42 ff., 64 ff.; 2, 54.







[4700] ebd. 1, 46 ff., 72 ff.; 1, 52.







[4701] ebd. 1, 42 ff., 64 ff.







[4702] Mineralsäuren werden in Indien erst im 16. und 17.
Jahrhundert bekannt (ebd. 1, 71, 102; 2, Vorr. 77 ff.).







[4703] ebd. 1, 46 ff., 50 ff.







[4704] ebd. 1, 50 ff.; 2, 135, 223.







[4705] ebd. 2, 135, 223.







[4706] üb. GARBE (Leipzig 1882), unter dem Titel „Die
indischen Mineralien“.







[4707] RÂY 2, 30.







[4708] GARBE 33, 68.







[4709] ebd. 35.







[4710] ebd. 35, 43.







[4711] ebd. 38, 56.







[4712] ebd. 36, 40.







[4713] ebd. 37, 43.







[4714] ebd. 42 ff.







[4715] ebd. 58, 14; Surma: 58.







[4716] ebd. 60; daß es den Indern erst nach 1200 bekannt
wurde, und daß pârada aus dem Persischen stammt, und „flüchtig“
bedeutet, ist ein Irrtum GARBES.







[4717] GARBE 60, 62, 92; 41.







[4718] ebd. 46.







[4719] ebd. 49.







[4720] ebd. 44, 48.







[4721] ebd. 52.







[4722] ebd. 63; falls, wie Quecksilber den Samen, so der
schwarze Talk hier das Menstrualblut bedeutet, hätten beide ihre
sonstigen Rollen vertauscht.







[4723] ebd. 44, 47.







[4724] ebd. 51, 59.







[4725] ebd. 64, 47.







[4726] ebd. 87 ff.







[4727] ebd. 90, 91.







[4728] ebd. 87.







[4729] ebd. 70.







[4730] ebd. 73.







[4731] ebd. 76.







[4732] ebd. 80.







[4733] ebd. 75.







[4734] ebd. 79.







[4735] ebd. 83.







[4736] ebd. 84, 85.







[4737] „KAHLBAUM-Gedenkschrift“ 127.







[4738] RÂY 2, Vorr. 49, 83 ff.







[4739] ebd. 2, Vorr. 92.







[4740] ebd. 2, Vorr. 49, 83 ff.







[4741] ebd. 2, Vorr. 70.







[4742] ebd. 2, Vorr. 89.







[4743] ebd. 2, 5 ff.; vgl. 28. Nach ALBIRUNI und
anderen schrieb NAGARJUNA erst im 10. Jahrhundert (s. oben).







[4744] ebd. 2, Vorr. 38.







[4745] RÂY 2, Vorr. 67; Opium: ebd. 2, Vorr. 61 ff.







[4746] ebd. 2, Vorr. 49.







[4747] „Records of buddhistic kingdoms“, ed. LEGGE
(Oxford 1886).







[4748] „Buddhistic records of the western world“, ed.
BEAL (London 1906).







[4749] „Records of buddhistic religion“, ed. TAKAKASU
(Oxford 1896).







[4750] FA-HIEN, a. a. O. 18, 102; 36. Bergkrystall =
Sphâtika erwähnt auch HIUEN-THSANG, a. a. O. 2, 278.







[4751] a. a. O. 1, 80; 51, 89.







[4752] ebd. 1, 19; 2, 296.







[4753] a. a. O. 126 ff.







[4754] ebd. 128.







[4755] ebd. 128.







[4756] ebd. 223.







[4757] ebd. 136.







[4758] ebd. 128, 223.







[4759] ebd. 131.







[4760] ebd. 126, 130 ff.; 205.







[4761] ebd. 134 ff.







[4762] JOLLY, M. G. M. 2, 97.







[4763] I-TSING 140.







[4764] ebd. 3.







[4765] LAUFER, bei PUSCHMANN 1, 122, 152.







[4766] üb. GRÜNWEDEL (Leipzig 1916) 144, 162.







[4767] ebd. 166; demgemäß ergrünen auch dürre Bäume neu, wenn
sie mit einigen Tropfen bespritzt werden (ebd.).







[4768] ebd. 221.







[4769] ebd. 162.







[4770] ebd. 186.







[4771] ebd. 166, 201.







[4772] ebd. 194.







[4773] ebd. 141, 222.







[4774] ebd. 139, 166, 179, 201, 206, 213; ein
NAGARJUNA ist „Meister im Tantra“, ebd. 166.







[4775] BLOCH, bei PUSCHMANN 1, 145.







[4776] Über die ungeheure Giftigkeit des Quecksilbers
und seiner meisten Verbindungen s. KOBERT, „Lehrbuch der
Intoxikationen“ (Stuttgart 1906) 2, 324.







[4777] JOLLY, A. Nat. 6, 195.







[4778] Als Beispiel, wie wenig folgerichtig RÂY
zuweilen verfährt, sei noch angeführt, daß er zwar zugesteht, die
Inder hätten Mineralsäuren erst im 16. oder 17. Jahrhundert kennen
gelernt (1, 70, 102; 2, Vorr. 77 ff.), trotzdem aber schon im 13.
den YASODHARA aus Alaun dessen „Essenz“, die Schwefelsäure,
darstellen läßt, und den RASAKALPA aus Kupfer und
Schwefelsäure den grünen (!) Vitriol „Tuttha“ (2, 17, 25); ja bereits
PATANJALI (im 2. oder 4. Jahrhundert v. Chr.) soll Gemische
benützt haben, die „in potentia“ Mineralsäuren und Königswasser
enthielten (2, 29, 131, 137 ff.).







[4779] Vgl. LIPPMANN, „Geschichte des Zuckers“
(Leipzig 1890) 93; BLOCH, bei PUSCHMANN 1, 127;
JOLLY, A. Nat. 6, 195.







[4780] S. auch BERTHELOT, „Arch.“ 183 ff.







[4781] ebd. 191.







[4782] LIPPMANN, a. a. O. 116.







[4783] JOLLY, a. a. O.







[4784] Vgl. hierüber VAN LEERSUM
(„KAHLBAUM-Gedenkschrift“) 120.







[4785] Zuweilen anscheinend „schwarzer Talk“ benannt, so im
Berichte des NARAHARI (um 1250).







[4786] BERTHELOT, „Arch.“, a. a. O.







[4787] Seine 18 „Werke“ erinnern genau an die griechischen
πράξεις.







[4788] Vgl. ALBIRUNI, a. a. O.







[4789] DEUSSEN 1 (3), 248 ff.







[4790] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 267.







[4791] LIPPMANN a. a. O.; RÂY 1, Vorr. 48.







[4792] PIGAFETTA, „MAGELLANS Reise um die
Welt“ (Gotha 1801) 155, 157.







[4793] JOLLY, A. Nat. 6, 195.







[4794] RÂY 1, 64 ff.







[4795] ebd. 1, 36 ff., 65, 67 ff., mit Abbildungen 1,
36 ff., 151 ff.; EHRENFELD, M. G. M. 7, 151. Die alten
Vorrichtungen zur Darstellung der Quecksilber-Präparate heißen
Yantra (BLOCH, bei PUSCHMANN 1, 145) und stehen
zum Teil noch bis auf unsere Tage herab fast unverändert in Gebrauch
(BERTHELOT, „Arch.“ 189 ff.).







[4796] HOFMANN, „Berg- und Hüttenmännische Zeitung“
41, 46.







[4797] Für den arabischen Ursprung der indischen Alchemie
spricht sich auch RUSKA aus („Der Islam“ 1914; 5, 271).
Er erinnert daran, daß Indien Quecksilber und Zinnober nicht oder
kaum besitzt, daß der Schwefelkies nach GARBE mâkshîka (=
Honig) heißt, welche falsche Etymologie sichtlich an das arabische
markasita anknüpft, daß demgemäß hema- und târa-mâkshîka (= Gold-
und Silber-Markasit) nichts anderes als Entlehnungen dieser bei den
arabischen Autoren so vielgebrauchten Bezeichnungen sind, usf. —
Indische Aneignungen arabischer Errungenschaften liegen zudem auch auf
dem Gebiete anderer Wissenschaften vor, z. B. auf dem der Astronomie.







[4798] GRUBE, „Geschichte der chinesischen
Litteratur“ (Leipzig 1909) 2.







[4799] ebd. 16.







[4800] ebd. 29, 200.







[4801] ebd. 30, 184.







[4802] ebd. 114.







[4803] ebd. 39, 74.







[4804] ebd. 186 ff.







[4805] GRUBE, „Litt.“ 111.







[4806] ebd. 344.







[4807] GRUBE, „Religion und Kultus der Chinesen“
(Leipzig 1910), 107.







[4808] GRUBE, „Litt.“ 141 ff.







[4809] King = Buch.







[4810] GRUBE, „Litt.“ 13, 46, 51; 30, 47.







[4811] ebd. 149.







[4812] ebd. 141 ff., 149.







[4813] KUGLER 119 ff.







[4814] BEZOLD, A. Rel. 15, 217 ff.







[4815] FRANKE, A. Rel. 18, 405, 407.







[4816] GRUBE, „Litt.“ 188.







[4817] ebd. 188.







[4818] ebd. 188, 79.







[4819] ebd. 37.







[4820] ebd. 34.







[4821] ebd, 34; „Rel.“ 49 ff.







[4822] GRUBE, „Rel.“ 31.







[4823] ebd. 31.







[4824] GRUBE, „Litt.“ 66; „Rel.“ 35.







[4825] GRUBE, „Rel.“ 32 ff.







[4826] Nach BOLL ist der Tierkreis in China sogar
erst gegen Anfang unserer Zeitrechnung nachweisbar („Die Erforschung
der antiken Astrologie“, Leipzig 1908, 117).







[4827] GRUBE, „Rel.“ 32 ff.







[4828] GRUBE, „Litt.“ 45.







[4829] ebd. 42; HOANG-HI gilt als Verfasser des
(natürlich gefälschten) „Nei-king“, des ältesten „Buches der Medizin“
(PAGEL-SUDHOFF, „Einführung in die Geschichte der Medizin“,
Berlin 1915; 11).







[4830] GRUBE, „Litt.“ 34, 331, 333 ff.; 150;
FRANKE, A. Rel. 13, 113; 18, 405.







[4831] GRUBE, „Litt.“, a. a. O.; „Rel.“ 183.







[4832] GRUBE, „Rel.“ 130, 167, 175; SCHEUBE
in PUSCHMANNS „Handbuch“ 1, 23.







[4833] GRUBE, „Litt.“ 145.







[4834] ebd. 166 ff.








[4835] ebd. 333 ff.; DEUSSEN 1 (3), 707 ff.







[4836] Vgl. auch BERTHELOT, „Arch.“ 211.







[4837] GRUBE, „Rel.“ 179 ff.







[4838] Saturn — Erde, Merkur — Wasser, Mars — Feuer,
Jupiter — Holz, Venus — Metall (PFIZMAIER, „Die
chinesische Lehre von den Kreisläufen und Luftarten“, Wien 1866; 43);
GRUBE, „Litt.“ 32 ff.







[4839] GRUBE, „Rel.“ 170, 179.







[4840] z. B. ebd. 33.







[4841] ebd. 179.







[4842] HUMBOLDT, „Vues des Cordillères“ (Paris 1816)
1, 111.







[4843] GUBERNATIS, „Mythologie des plantes“ (Paris
1878) 1, 219 ff.







[4844] ebd. 1, 219 ff., 255 ff.







[4845] GRUBE, „Litt.“ 228, 445.







[4846] ebd. 169; „Rel.“ 92. Ling-chi-tsao, ein Pilz, an den
sich noch gegenwärtig ein derartiger Volksaberglauben knüpft, ist eine
Varietät des Agaricus campestris (ebd.).







[4847] GRUBE, „Litt.“ 93.







[4848] GRUBE, „Rel“ 105 ff.; 90.







[4849] ebd. 90.







[4850] ebd. 113, 142 ff., 197.







[4851] FRANKE, A. Rel. 18, 450, 463.







[4852] GRUBE, „Litt.“ 168 ff., 171; DEUSSEN
1 (3), 704.







[4853] ebd., a. a. O.







[4854] GRUBE, „Litt.“ 168 ff.; „Rel.“ 91.







[4855] GRUBE, „Rel.“ 91, 100.







[4856] FRANKE, A. Rel. 18, 450 ff., 463.







[4857] Vgl. I-TSING, „Records of buddhistic
Religion“, ed. TAKAKASU (Oxford 1896), Vorr. 28; in
nestorianischen Übersetzungen buddhistischer Bücher wird (im Jahre 785)
auch der Messias erwähnt (ebd. 169, 224).







[4858] Siehe LIPPMANN, „Geschichte des Zuckers“
(Leipzig 1890) 161.







[4859] Ihre Kenntnis verdanke ich mündlichen Mitteilungen, zum
Teil noch aus RICHTHOFENS vorletztem Lebensjahre stammend.







[4860] TSCHIRCH, „Handbuch der Pharmakognosie“
(Leipzig 1910) 2, 514 ff.







[4861] ebd. 2, 515 ff.







[4862] FUJIKAWA, „Kurze Geschichte der Medizin in
Japan“ (Tokio 1911) 5.







[4863] JORET, „Les plantes dans l’antiquité“ (Paris
1904) 2, 640.







[4864] I-TSING, a. a. O. 136.







[4865] HÜBOTTER, „Beiträge zur Kenntnis der
chinesischen sowie der tibetanisch-mongolischen Pharmakologien“
(Berlin und Wien 1913) 26 ff.







[4866] TSCHIRCH, a. a. O.







[4867] GRUBE, „Litt.“ 441.







[4868] GRUBE, „Rel.“ 169.







[4869] ebd. 117.







[4870] TSCHIRCH, a. a. O. 517; daß Edelsteine, sowie
Gold und Silber, heilen, stärken und auch Reichtum verschaffen, ist
noch jetzt chinesischer Volksglaube (HÜBOTTER, a. a. O. 49,
52).







[4871] PFIZMAIER, „Zur Geschichte der alten Metalle“
(Wien 1860?; Akad. Ber., Bd. 50) 56, 64.







[4872] HANBURY, „Science papers“ (London 1876):
„Notes on chinese materia medica“ 211 ff.







[4873] HÜBOTTER, a. a. O.







[4874] HANBURY 216.







[4875] ebd. 221.







[4876] GRUBE, „Litt.“ 101; über die vielerlei
vorgeblichen Umwandlungen des Ki vgl. BERTHELOT, „Arch.“ 205,
210, 214, nach DE MÉLY.







[4877] HANBURY 222; BERTHELOT, a. a. O. 212,
213.







[4878] HANBURY 220, mit merkwürdiger Abbildung;
HÜBOTTER 56.







[4879] HANBURY 218, 276.







[4880] ebd. 221; GRUBE, „Litt.“ 440;
HÜBOTTER 61.







[4881] BERTHELOT, a. a. O. 212, 214; vgl. die Sage
bei ZOSIMOS (Mâ. II, 244).







[4882] HANBURY 224; HÜBOTTER 58.







[4883] HANBURY 225; HÜBOTTER 58, 63;
GRUBE, „Rel.“ 113.







[4884] HANBURY 226; HIORTDAHL, „Chinesische
Alchemie“ („KAHLBAUM-Gedenkschrift“ 215 ff.). Vgl. auch die
Aufsätze HOLGENS („Chemisch Weekblad“ 1917, 400 und 469).







[4885] HANBURY 227.







[4886] Vgl. HIORTDAHL 220, 221.







[4887] GRUBE, „Litt.“ 289.







[4888] HIORTDAHL 219.







[4889] GRUBE, „Litt.“ 170; HIORTDAHL 218.







[4890] GRUBE, „Litt.“ 170; „Rel.“ 93.







[4891] GRUBE, „Litt.“ 171; HIORTDAHL 221.







[4892] GRUBE, „Litt.“ 170; „Rel.“ 94; M. G. M. 10,
70.







[4893] HANBURY 226; ANTENORID,
„Chemiker-Zeitung“ 1902, 267.







[4894] GRUBE, „Litt.“ 170; HIORTDAHL 222 ff.







[4895] BERTHELOT, „Arch.“ 212.







[4896] ebd. 212, 214; EHRENFELD, M. G. M. 7, 157.







[4897] BERTHELOT, „Arch.“ 216, 215.







[4898] GRUBE, „Litt.“ 170; „Rel.“ 90.







[4899] HIORTDAHL 222 ff.







[4900] HIORTDAHL 222 ff., 225.







[4901] HANBURY, a. a. O.; RÂY 1, 137 ff.,
vgl. 1, 36 ff.; HÜBOTTER 58 ff.







[4902] GRUBE, „Litt.“ 170; EHRENFELD, M.
G. M. 7, 157; HIORTDAHL 225; BERTHELOT, „Arch.“ 203
ff.; DE PAUW, a. a. O. Noch 1564 soll ein ähnlicher Todesfall
vorgekommen sein.







[4903] HIORTDAHL 225.







[4904] EHRENFELD, a. a. O.







[4905] GRUBE, „Litt.“ 446 ff.; „Rel.“ 91.







[4906] PFIZMAIER, a. a. O. 13, 17, 23, 24, 25; 43.







[4907] ebd. 17, 21.







[4908] ebd. 13, 16.







[4909] GUARESCHI, „Storia della chimica“ (Turin 1904)
4, 33; HIORTDAHL 224.







[4910] GUARESCHI, ebd. 5, 23.







[4911] Vgl. PFIZMAIER, „Kreisläufe und Luftarten“
(Wien 1866) 5 ff.







[4912] SCHEUBE, bei PUSCHMANN 1, 23.







[4913] GRUBE, „Rel.“ 179 ff.







[4914] GUARESCHI, a. a. O.







[4915] ST. JULIEN et CHAMPION, „Industries
anciennes et modernes de l’empire chinois“ (Paris 1870) 204 ff.;
HIRTH, „Ancient porcelain“ (Shanghai 1887).







[4916] FUJIKAWA, a. a. O. 16 ff., 32, 43 ff.







[4917] „Égyptiens et Chinois“ (Berlin 1773) 356 ff.







[4918] Or. 173, 182; Mâ. II, 229. Vgl. seine richtige
Erkenntnis der kontinuierlichen Zusammenhänge in der Entwicklung von
Astrologie, Magie, Alchemie, Medizin usf. (Or. 14 ff., 144, 216; 35,
43, 45; Intr. 7; Or. 66; Coll. I, 7, 19; 87).







[4919] EASTLAKE, „Materials for the history of
oil-painting“ (London 1847); von diesem ausgezeichneten Buche erschien
noch 1907 eine deutsche Übersetzung von HESSE (Wien 1907).







[4920] Mrs. MERRIFIELD, „Original treatises on the
art of painting“ (London 1849); EASTLAKE wird daselbst oft
zitiert.







[4921] „Quellenschriften für Kunstgeschichte und Kunsttechnik
des Mittelalters“ (Wien 1870 ff.); zwei Serien mit 31 Bänden.







[4922] SCHACK, „Poesie und Kunst der Araber in
Spanien und Sizilien“ (Stuttgart 1877) 2, 93 ff.; SYLVESTER
II. (GERBERT) z. B., der durch sein Studium der Nekromantie
und Zauberei zu Sevilla das Papsttum errungen, und große Wunder
verrichtet haben soll, hielt sich in Wahrheit 967 nur in dem damals
schon wieder christlichen Barcelona auf (SCHACK 2, 90, 92).







[4923] KREMER 2, 479 ff.







[4924] Vgl. DOZY, „Geschichte der Mauren in Spanien“
(Leipzig 1874) 2, 69; SCHACK, a. a. O. 1, 54.







[4925] Vgl. DOZY, a. a. O.; SCHACK,
a. a. O.; BROCKELMANN, „Geschichte der arabischen Litteratur“
(Leipzig 1901) 122, 184.







[4926] DOZY, a. a. O. 2, 12, 386; 153;
SCHACK 2, 96.







[4927] TICKNOR, „Geschichte der schönen Litteratur in
Spanien“ (Leipzig 1852) 2, 359.







[4928] Über seine fast unübersehbare Tätigkeit s.
SUDHOFF, „A. Med.“ 8, 73.







[4929] MOEHSEN, „Beiträge usf.“ (Berlin 1783) 36.







[4930] GRIFFINI, M. G. M. 10, 25.







[4931] HASKINS und LOCKWOOD, M. G. M. 10,
25.







[4932] LUSCHIN V. EBENGREUTH, „Allgemeine Münzkunde
und Geldgeschichte des Mittelalters und der neueren Zeit“ (München
1906) 53.







[4933] SUDHOFF, M. G. M. 13, 181. — Der berühmte,
1253 als Bischof von Lincoln verstorbene Gelehrte ROBERT
GREATHEAD veranlaßte des Griechischen mächtige Süditaliener,
die aristotelischen Schriften zu übersetzen (DEUSSEN 2 (2),
426); im nämlichen Zeitalter macht sich auch in medizinischer Hinsicht
eine von Süditalien ausgehende Rückwirkung auf Byzanz bemerklich
(HELD, „NIKOLAOS SALERNITANUS und NIKOLAOS
MYREPSOS“; Leipzig 1915).







[4934] GUMMERUS, PW. 9, 1458, 1508 ff.; es gibt da
aurifices, inauratores, argentarii, barbaricarii, caelatores, gemmarii,
margaritarii und officinatores (Werkführer; 1516).







[4935] MASPERO, „Geschichte der Kunst in Ägypten“
(Stuttgart 1913) 294.







[4936] EASTLAKE 2, 4, 8, 13, 93, 111 usf.;
MERRIFIELD 1, Vorr. 20, 38 ff., 59, 90, 93; 1, 171, 179.
Übersetzungen griechischer Vorschriften: ebd. 2, 482, 648.







[4937] MERRIFIELD 1, Vorr. 59.







[4938] SCHLOSSER, „Schriftquellen zur Geschichte der
karolingischen Kunst“ (Wien 1894), 412.







[4939] WESSELY, „Wiener Studien“ 1890; 12, 260, 267
ff., 270 ff.







[4940] In dem unverständlichen „petrum“ steckt offenbar das
griechische πέταλον (Blättchen).







[4941] EASTLAKE 10, 12, 15, 67, 155; vgl. die
arabischen Vorschriften 41; MERRIFIELD 1, Vorr. 98; 1, 19;
Gallenfarben ebd. 1, 26, 114. Derlei Rezepte finden sich noch bei
CENNINI (geb. 1372) im „Buch von der Kunst“ (üb. ILG,
Wien 1888; 62 ff., 167), und erhielten sich viele Jahrhunderte lang;
so z. B. kennt FIORAVANTI (1565) einen Firnis für „Goldleder“
aus Sandarach, Aloeharz, Leinöl und Terpentinöl, und KOCH in
Nürnberg (gest. 1567) wußte „Zinn dauernd wie Gold zu färben, ... ließ
aber diese Kunst mit sich absterben“ (BUCHER, „Geschichte der
technischen Künste“, Stuttgart 1875–93; 3, 201, 97). Über Glasspiegel
mit Blei-, Zinn-, oder Gold-Folie und Firnisüberzug s. ebd. 3, 272.







[4942] MERRIFIELD 2, 413, 451.







[4943] ebd. 1, Vorr. 136, 172.







[4944] ebd. 2, 461; s. 1, 57.







[4945] ebd. 2, 513.







[4946] MERRIFIELD 1, 73, 79.







[4947] ebd. 1, 99; 2, 429, 451. Noch 1575 bei
ROSSELLO empfohlen (EASTLAKE 133).







[4948] ed. ILG (Wien 1874) 9; 59, 71.







[4949] Dieser Erwähnung gedenkt schon WIEGLEB in
seiner „Kritisch-historischen Untersuchung der Alchemie“ (Weimar 1777)
207.







[4950] Bd. II, 364; Dissertation Nr. 24 (Mailand 1738).







[4951] „Storia della chimica“ (Turin 1904–5) 4, 4; 5, 29.







[4952] Mâ. II, 7 ff.; 25, 26.







[4953] Vgl. GUARESCHI 5, 29.







[4954] Leipzig 1786 ff.; 3, 193.







[4955] Vgl. GUARESCHI 4, 6.







[4956] a. a. O. 11, 12, 16, 67, 127.







[4957] a. a. O. 1, Vorr. 50, 60, 76, und oft.







[4958] a. a. O. 1, 99.







[4959] Vgl. auch GUARESCHI 4, 4; 5, 29.







[4960] Mâ. II, 13, 12; 20.







[4961] ebd. II, 16, 21.







[4962] ebd. II, 20.







[4963] ebd. II, 20.







[4964] ebd. II, 17.







[4965] ebd. II, 20, 16.







[4966] ebd. II, 21, 358.







[4967] ebd. II, 13, 14.







[4968] ebd. II, 14.







[4969] ebd. II, 13, 14; 14, 20; 14; 14, 17.







[4970] Mâ. II, 20; 13, 14, 17; 14.







[4971] ebd. II, 20. Die Orthographie „Kathmia“ ist nach
WESSELY (a. a. O. 12, 270 ff.) charakteristisch für die
Herkunft aus Alexandria; auf Ägypten deuten auch der „ägyptische und
alexandrinische Alaun“, die „ägyptischen Erden“ und der Gebrauch des
„Porphyrsteines“, der an sich durch jeden anderen, gleich harten, zu
ersetzen wäre.







[4972] Mâ. II, 14, 17.







[4973] ebd. II, 14, 20.







[4974] ebd. II, 14.







[4975] ebd. II, 13, 14.







[4976] ebd. II, 12, 14.







[4977] ebd. II, 10.







[4978] ebd. II, 13.







[4979] ebd. II, 14, 19.







[4980] ebd. II, 14, 19, 21; „Lulax“ bedeutet „Indigo“, und
dürfte auf das dem indischen Nila entsprechende persische Lilag (woher
auch unser „Lila“) zurückzuführen sein (Mitteilung des † Geh. Rates
Prof. Dr. R. PISCHEL).







[4981] Mâ. II, 13, 14, 18. „Amor aquae“ soll Chelidonium, oder
ein Präparat aus dem Safte dieser Pflanze sein (?).







[4982] „Venetum“ erwähnt schon ISIDORUS in den
„Etymologiae“ (lib. 19, cap. 17).







[4983] Mâ. II. 13, 18; 64; 84.







[4984] Arch. 174.







[4985] ebd. 176 ff.







[4986] Mâ. II, 26; abgedruckt im 26. Bande der „Archaeologia“
(London 1847).







[4987] Arch. 172 ff.







[4988] ebd. 174 ff., 176.







[4989] Mâ. II, 7; 27, 28; Arch. 176 ff.







[4990] DIELS, „Abh. d. Akad. d. Wissensch.“ (Berlin
1913) 7, 8.







[4991] Mâ. II, 37.







[4992] ebd. II, 37, 39, 42, 44.







[4993] ebd. II, 57.







[4994] ebd. II, 55.







[4995] Vgl. die Erwähnungen der „Mappae clavicula“ bei
EASTLAKE (Vorr. 8; 10, 16, 17, 43, 72, 93, 127, 136, ...),
MERRIFIELD (1, Vorr. 56, 60, 76, und oft), SEMPER
(„Der Styl“ 1860, 2. Aufl. 1878; 2, 458) und GUARESCHI (5,
30).








[4996] Mâ. II, 31 ff., 57.







[4997] ebd. II, 34, 41, pass.







[4998] ebd. II, 55.







[4999] ebd. II, 42.







[5000] Mâ. II, 36, 52; 56.







[5001] ebd. II, 34, pass.







[5002] ebd. II, 46.







[5003] ebd. II, 51 ff.







[5004] ebd. II, 356 ff.







[5005] ebd. II, 59.







[5006] ebd. II, 58 ff.







[5007] ebd. II, 55.







[5008] Arch. 225.







[5009] Mâ. II, 53; daselbst ältere Litteratur über dieses
Glas. Vgl. LIPPMANN, „Abh.“ 1, 74.







[5010] Mâ. II, 62; vgl. LIPPMANN, „Abh.“ 1, 125 ff.







[5011] Mâ. II, 58, 167 ff., 171, 175. Vgl. die Angaben bei
SYNESIOS (4. Jahrhundert) und im „Carmen de ponderibus“ (5.
Jahrhundert?). BERTHELOTS Vermutung, daß sich vom Aräometer
des SYNESIOS im Mittelalter keine Spur erhalten habe, ist
irrig; s. LIPPMANN, „Abh.“ 2, 171 ff.







[5012] Mâ. II, 61, 94.







[5013] LIPPMANN, „Beiträge zur Geschichte des
Alkohols“ (Chemiker-Zeitung 1913, 1313 ff; 1917, 865 ff.).







[5014] Ausführliches über den chemischen und technologischen
Inhalt: LIPPMANN, „Chemiker-Zeitung“ 1916, 3 ff.







[5015] In der dem ARISTOTELES untergeschobenen, etwa
aus derselben Zeit herrührenden Schrift „De perfecto magisterio“ wird
bei einem Rezepte, das die Herstellung von Goldblättchen betrifft, als
Quelle angegeben „ex libro de arte Romanorum“, „aus dem Buche von den
Künsten der Römer“ (ZETZNER, „Theatrum Chemicum“, Straßburg
1613 ff.; 2. Aufl. ebd. 1659; 3, 97).







[5016] MERRIFIELD 1, 169; vgl. GUARESCHI,
a. a. O. 5, 34.







[5017] Wien 1873.







[5018] Vgl. LIPPMANN, „Abh.“ 1, 109.







[5019] Vgl. ebd. 1, 74.







[5020] Solche waren schon im Altertum bekannt, und finden sich
in manchen Sammlungen, z. B. in der auf der Saalburg bei Homburg; s.
auch DAFERT und MIKLAUSZ, „Monatshefte für Chemie“
(Wien 1910; 781).







[5021] „De incertitudine et vanitate scientiarum“ (Antwerpen
1530), cap. 96.







[5022] „Polyhistor“ (Lübeck 1688), lib. 1, cap. 7.







[5023] „Geschichte der technischen Künste“ (Stuttgart 1875–93)
1, 7, 20, 99; 2, 211.







[5024] „Storia della chimica“ (Turin 1905) 5, 29.







[5025] Wien 1874; die beigefügte Übersetzung ist, wie
beim „Heraklius“, wegen mangelhafter technischer Sachkenntnis sehr
unzuverlässig.







[5026] ILG 10; alle folgenden Zitate beziehen sich
auf diese Ausgabe.







[5027] 51.







[5028] 187.







[5029] 117.







[5030] 81.







[5031] 81.







[5032] 75, 77.







[5033] 75; der Porphyrstein deutet auf ägyptischen Ursprung
der betreffenden Vorschrift.







[5034] 45.







[5035] 255; 293; 89.







[5036] 69, 347.







[5037] 47.







[5038] 189.







[5039] 15, 19; 29 ff. Vgl. MERRIFIELD, a. a. O. 1,
31, 33. — Nach RUSKA ist diese Vermutung unrichtig.







[5040] Ausführliches über den chemischen und technologischen
Inhalt: LIPPMANN, „Chemiker-Zeitung“ 1917, 1 ff.







[5041] ILG 219 ff.







[5042] 233, 287.







[5043] 65, 73.







[5044] 229.







[5045] 217, 293.







[5046] 225.







[5047] 277.







[5048] 55, 69, 73.







[5049] 51, 81; 59, 71; 77, 81.







[5050] 225.







[5051] 177; das Wort für einstreuen ist „projicere“.







[5052] 207 ff., 261, 65.







[5053] 187.







[5054] 265.







[5055] 81.







[5056] 89.







[5057] 273.







[5058] 271.







[5059] 265, 65.







[5060] 65, 261; 275; 283, 293.







[5061] 335; 295; 339.







[5062] 283, 293.







[5063] 341 ff.







[5064] 345.







[5065] 175; 341 ff.







[5066] 13; 73, 91.







[5067] 205, 87.







[5068] 13, 15.







[5069] 13, 73.







[5070] 61, 83.







[5071] 349.







[5072] 13.







[5073] 81.







[5074] 37; 59, 71.







[5075] 29 ff., 33.







[5076] 61; 13, 15.







[5077] 29 ff., 83.







[5078] 93.







[5079] 13; 19, 33; 43.







[5080] 15, 19, 29 ff., 33.







[5081] 85.







[5082] 305, 339; 79, 47.







[5083] 45, 351; 45; 45, 63, 279; 45.







[5084] 33, 61, und öfter.







[5085] 39, 311, 313 ff.







[5086] 231.







[5087] 245, 289; 245.







[5088] 75, 79; 61.







[5089] 41, 69; 347.







[5090] 47, 59, und öfter.







[5091] 75, 77.







[5092] 79, 211; 75, 77.







[5093] 79.







[5094] 81.







[5095] 85.







[5096] 193 und öfter.







[5097] 189.







[5098] 98 ff., 103, 105; 127 ff.







[5099] 109, 113; 121 ff., 125; 131 ff., 137 ff.







[5100] 113; Email: 237, 239.







[5101] 117.







[5102] 111, 113; 143.







[5103] 115, 117.







[5104] 351 ff., 355.







[5105] ebd.







[5106] 119.







[5107] „Beiträge zur Geschichte der Erfindungen“ (Leipzig
1805); 5, 570.







[5108] „Beitr.“ 3, 95.







[5109] „Histoire de la Chimie“ (Paris 1842; 1. Aufl.); I,
491. — Eine neuere Übersetzung, die POISSON in der „Revue
scientifique“ (1891, 457) abdrucken ließ, erwähnt GUARESCHI
(a. a. O. 4, 29).







[5110] „Beitr.“ (1874); 3, 95.







[5111] Mâ. II, 89 ff.







[5112] ebd. II, 121.







[5113] „Beitr.“ 3, 95 ff., unter Hinweis auf SCHÖLLS
„Geschichte der griechischen Litteratur“ (Berlin 1839) 3, 447 ff.







[5114] Mâ. II, 292.







[5115] ebd. II, 90.







[5116] Beitr. 3, 96.







[5117] Mâ. II, 94, 97, 100 ff., 128 ff.







[5118] ebd. II, 89 ff., 249.







[5119] ebd. III, 124 ff.; Arch. 261 ff.







[5120] Beitr. 3, 95.







[5121] RUSKA, a. a. O. 44.







[5122] Mâ. II, 97, 93.







[5123] Beitr. 3, 96; Mâ. II, 94.







[5124] Mâ. II, 128 ff., 115, 217.







[5125] ebd. II, 105 ff.







[5126] ebd. II, 93.







[5127] Vgl. KÖCHLY und RÜSTOW, „Griechische
Kriegsschriftsteller“ (Leipzig 1853 ff.); LIPPMANN, „Abh.“ 1,
125 ff.







[5128] LIVIUS, lib. 39, cap. 13.







[5129] Mâ. II, 95.







[5130] ebd. II, 396; MERRIFIELD, a. a. O. I, 73 ff.







[5131] Mâ. II, 108.







[5132] Mâ. II, 98, 116, 117.







[5133] Vgl. LIPPMANN, „Abh.“ 1, 125 ff.







[5134] Mâ. II, 117.







[5135] ebd. II, 133.







[5136] Daß auch das „sal indum“ des ALRAZI, entgegen
BERTHELOT, nicht Salpeter war, sondern Steinsalz, ist schon
oben erwähnt worden.







[5137] Mâ. II, 108 ff.







[5138] Mâ. II, 119.







[5139] ebd. II, 121.







[5140] ebd. 124 ff.







[5141] ebd. II, 126.







[5142] ebd. II, 398.







[5143] ebd. II, 127.







[5144] ebd. II, 122, 134.







[5145] ebd. II, 117, 118. Vgl. LIPPMANN, „Beiträge
zur Geschichte des Alkohols“, a. a. O. 1913, 1313 ff.







[5146] Mâ. II, 140.







[5147] ebd. II, 126.







[5148] ebd. II, 123.







[5149] ebd. II, 107, 124.







[5150] ebd. II, 118.







[5151] ebd. II, 111, 114.







[5152] ebd. II, 65 ff.; 73.







[5153] ebd. II, 86.







[5154] ebd. II, 87.







[5155] ebd. II, 112.







[5156] ebd. II, 83. Vgl. allato = Messing bei MAIGNE
D’ARNIS (a. a. O. 130).







[5157] Mâ. II, 74 ff.







[5158] ebd. II, 77.







[5159] ebd. II. 74.







[5160] Beitr. 3, 61.







[5161] Mâ. II, 229 ff.







[5162] ebd. II, 233 ff.







[5163] ebd. II, 231, 236, 237.







[5164] ebd. II, 240; 232 ff.; 287.







[5165] Mâ. II, 232 ff., 242 ff., 248.







[5166] ebd. II, 249 ff., 251.







[5167] Das Wort συναγωγή (Synagogé, Versammlung) geben schon
die alten lateinischen Übersetzungen des um 140 n. Chr. verfaßten
„Hirten des Hermas“ außer durch ecclesia, coetus, concilium,
congregatio, auch durch turba wieder und wenden es auf jüdische,
christliche und gnostische Versammlungen an („Hermae Pastor“, ed.
GEBHARDT-HARNACK, Leipzig 1877; 116); συναγωγή im Sinne von
Sammlung ist auch ein Titel zahlreicher Bücher, es heißen z. B. so die
Materialien-Sammlungen des HIPPIAS VON ELIS (DIELS,
„Vors.“ 2, 286; NESTLE, „Vors.“ 82), des ARISTOTELES
(GERCKE, PW. 2, 1036), des Arztes MENON
(DIELS, „Straton“ 2; ZELLER 2 (2), 897; 99, 77),
des IAMBLICHOS (ZELLER 3 (2), 739; DEUSSEN
2 (1), 507), die „Metamorphosen“ des ANTONINUS LIBERALIS
(WENTZEL, PW. 1, 2572), die Landwirtschaftsschriften des
sog. VINDONIONIOS ANATOLIOS (WELLMANN, P. 1, 2073),
die Rezeptsammlungen des OREIBASIOS aus dem 4. Jahrhundert
(BERENDES, „Das Apothekenwesen“, Stuttgart 1907; 57), usf.







[5168] In wichtigen Schriften CICEROS entwickeln die
bedeutsamsten philosophischen Schulen ihre Ansichten durch je einen
ihrer Vertreter (ZELLER 3 (1), 673).







[5169] Mâ. II, 253 ff.







[5170] ebd. II, 262.







[5171] ebd. II, 259 ff., 266.







[5172] Mâ. II, 81 ff., 179 ff.







[5173] ebd. II, 180; 214.







[5174] ebd. II, 180, 181.







[5175] ebd. II, 180.







[5176] ebd. II, 180, 201.







[5177] ebd. II, 81 ff.







[5178] ebd. II, 181.







[5179] ebd. II, 217.







[5180] ebd. II, 203.







[5181] ebd. II, 217.







[5182] ebd. II, 199, 200, 208 ff., 217; pass.







[5183] ebd. II, 187, 189, 200, 217; pass.







[5184] ebd. II, 217.







[5185] ebd. II, 200, pass.







[5186] ebd. II, 227, pass.







[5187] ebd. II, 209.








[5188] ebd. II, 207, pass.







[5189] ebd. II, 189.







[5190] ebd. II, 193, 199.







[5191] ebd. II, 217.







[5192] ebd. II, 197, 209.







[5193] ebd. II, 207, pass.







[5194] ebd. II, 199, 207; 217.







[5195] Mâ. II, 203.







[5196] ebd. II, 197, pass.; 223.







[5197] ebd. II, 217.







[5198] ebd. II, 199, 226.







[5199] ebd. II, 200.







[5200] ebd. II, 182 ff.







[5201] ebd. II, 204, 205.







[5202] ebd. II, 225, 221; 199.







[5203] ebd. II, 211.







[5204] „Vom Sulphure“ (Halle 1718) 48 ff.







[5205] Siehe E. MEYER, „Geschichte der Botanik“ 3,
98.







[5206] „Beiträge zur Geschichte der Erfindungen“ (Leipzig 1786
ff.) 5, 573, 578.







[5207] ERSCH-GRUBERS „Enzyklopädie“; 2, 415.







[5208] „Beiträge zur ... chemischen Theorie der Naturlehre“,
üb. WOLFF (Berlin 1820) 9.







[5209] „Geschichte der arabischen Ärzte und Naturforscher“
(Göttingen 1840) 12.







[5210] Königsberg 1856; 3, 98.







[5211] „Die Alchemie“ (Bonn 1869) 436 ff.; der Titel „König“
des GEBER ist ebenso fingiert wie der des gleichfalls
gefälschten BASILIUS VALENTINUS: BASILIUS = βασιλεύς
(ebd. 276, 521).







[5212] „VIRCHOWS Archiv“ 1871; 364.







[5213] Beitr. 3, 22.







[5214] ebd. 3, 12 ff.







[5215] ebd. 3, 14, 19, 21.







[5216] ebd. 3, 14, 15.







[5217] ebd. 3, 25.







[5218] ebd. 3, 25, 26.







[5219] ebd. 3, 33.







[5220] ebd. 3, 54; wie es sich hiernach mit den
Vermutungen verhält, die STAPELTON (M. G. M. 6, 420;
„KAHLBAUM-Gedenkschrift“ 236, 243) auf Handschriften
und Abbildungen gründet, die dem ALKATI und einem
CHUWARAZMI zugeschrieben werden (1034), bedarf noch der
Aufklärung. Vgl. E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 24, 75; „Journal f.
prakt. Chemie“ (1907) 76, 108 ff.







[5221] Beitr. 3, 29.







[5222] ebd. 3, 28, 32; „Alch.“ 1, 12, 359. — Zu dem
nämlichen Ergebnisse gelangte in selbständiger Weise 1878 auch E.
WIEDEMANN („Annalen der Physik“, 2. Serie; 4, 320; vgl. E.
WIEDEMANN, „Beiträge“ 2, 323; 24, 75). In dem Aufsatze „Zur
Chemie der Araber“ betont E. WIEDEMANN ausdrücklich, daß die
in den Leidener Codices enthaltenen Werke DSCHABIRS nicht
den klaren und wissenschaftlichen Geist der lateinischen Schriften
des GEBER zeigen, sich vielmehr im mystischen Gedankengange
der griechischen Alchemisten bewegen, wonach an der Unechtheit jener
angeblichen lateinischen Übersetzungen kein Zweifel bleibe („Zeitschr.
d. Deutschen Morgenländischen Gesellschaft“ 1878, 575).







[5223] Beitr. 3, 32, 33.







[5224] ebd. 3, 38 ff.







[5225] Vgl. STILLMANN (M. G. M. 16, 227) und
SUDHOFF (ebd.).







[5226] Beitr. 3, 44–48; vgl. Gesch. 4, 175.







[5227] Beitr. 3, 51.







[5228] Mâ. II, 276 ff., 279; vgl. die irrtümliche Erklärung
Or. 207.







[5229] Mâ. II, 346; 340 ff.







[5230] So schon SCHMIEDER, „Gesch. d. Alchemie“
(Halle 1832) 97; KOPP, „Beitr.“ 3, 63; E. WIEDEMANN,
„Zeitschr. d. Deutschen Morgenländ. Gesellschaft“ 1878, 580.







[5231] Mâ. II, 311 ff.; 273.







[5232] ebd. II, 315. Diese Bücher scheinen aber hebräischen
Ursprunges (RUSKA).







[5233] Mâ. II, 314 ff.







[5234] „Gesch. d. Alchemie“ 95.







[5235] „VIRCHOWS Archiv“ 1866, 572.







[5236] Die Worte „apud nos Gallos“ im Pariser Manuskript sind
eingeschoben; vgl. Mâ. II, 72.







[5237] Beitr. 3, 55, 20, 70.







[5238] Mâ. II, 317.







[5239] ebd. II, 269 ff.







[5240] Beitr. 3, 64 ff.







[5241] ebd. 3, 67, 81.







[5242] Siehe POISSON, „Cinq traités d’alchimie“
(Paris 1890) 91.







[5243] Beitr. 3, 76; Mâ. II, 290.







[5244] Mâ. II, 71; Coll. I, 207; Intr. 208.







[5245] Beitr. 3, 64 ff.







[5246] ebd. 3, 83, 84, 69.







[5247] ebd. 3, 69 ff., 73 ff.; 82.







[5248] ebd. 3, 79.







[5249] ebd. 3, 80, 81.







[5250] ebd. 3, 81.







[5251] Mâ. II, 14.







[5252] Vgl. „MESUAE Opera“, ed. COSTA
(Venedig 1570) 216.







[5253] Beitr. 3, 83.







[5254] ebd. 3, 81.







[5255] Beitr. 3, 78, 74.







[5256] ebd. 3, 84.







[5257] ebd. 3, 63; das aus PSEUDO-RAZI „De salibus“
Zitierte steht aber nicht im Pariser Manuskript Nr. 6514, vgl. Mâ. II,
287.







[5258] Mâ. II, 280 ff.







[5259] ebd. II, 283.







[5260] Mâ. II, 287.







[5261] Beitr. 3, 54, 63.







[5262] Beitr. 3, 64; Mâ. II, 281 ff.







[5263] Mâ. II, 288, 283.







[5264] ebd. II, 283; Arch. 165.







[5265] FROHSCHAMMER, „Die Philosophie des THOMAS
VON AQUINO“ (Leipzig 1889) 279, 287, 290.







[5266] Vgl. die ihm zugeschriebenen „Thesaurus alchimiae“
und „De lapide philosophico“ (Paris 1895; Nr. 6 der „Bibliothèque
rosicrucienne“).







[5267] „Summa Theologiae“, üb. SCHNEIDER (Regensburg
1885 ff.; 7, 474). Über dieses so hochberühmte Werk wird jeder
Unparteiische, der es zum ersten Male zur Hand nimmt, außerordentlich
enttäuscht sein: der Verfasser sucht die Wahrheit nicht,
sondern er besitzt sie schon, d. h. als wahr gilt ihm ohne
weiteres das, was die Kirche und ihre Vertreter festgesetzt
haben. Demgemäß werden mit völliger Einseitigkeit und Willkür von
vornherein die Gegenstände der „Diskussion“ abgegrenzt, die Titel
der Abschnitte gewählt, die Leit- und Lehrsätze aufgestellt, und
schließlich die Beweise geführt. Als Beleg vermag hierbei jeder
beliebige, aus dem Zusammenhange gerissene Satz irgend einer
kirchlichen oder weltlichen „Autorität“ zu dienen, wenn nur der
Wortlaut entweder ohnehin annähernd zutrifft, oder sich doch halbwegs
ausreichend auf allegorischem Wege umdeuten läßt; PLATON
und ARISTOTELES, MAKROBIOS und VEGETIUS,
ALFARABI und AVERROES, AUGUSTINUS und
RABBI MOSES (MAIMONIDES) können so als durchaus
gleichberechtigte und gleichwertige Zeugen auftreten. Die nur dem
Scheine nach geführte „philosophische“ Untersuchung ergibt selbstredend
mit unfehlbarer Sicherheit stets jenes Ergebnis, das für den Verfasser
ohnehin schon von Anfang an feststeht, und daraufhin gilt es dann als
wissenschaftlich bewiesen und wird der weiteren Forschung zugrunde
gelegt. Kaum auf ein anderes Werk paßt besser das geistreiche Epigramm
des tiefsinnigen FECHNER:




  
    „Ein philosophischer Begriff gebratner Gans entspricht;

    Daß sie von selber Äpfel fräß’, gesehen hab’ ich’s nicht.

    Doch Jeder freut des Inhalts sich, wenn man sie bringt zum Schmaus:

    Das was man hat hineingetan, nimmt wieder man heraus.“

  






(„Gedichte“, Leipzig 1841; 166).







[5268] Beitr. 3, 98 ff.







[5269] Beitr. 3, 85, 91, 94.







[5270] „ROGER BACON“, ed. LITTLE (Oxford
1914) 24.







[5271] ebd. 395 ff., 411 ff. (mit Verzeichnis).







[5272] ebd. 285.







[5273] Die gedruckten enthält zum größeren Teile „R.
BACON, De arte Chymiae scripta“ (Frankfurt 1603); vgl.
BROWN, „A history of chemistry“ (London 1913) 95.







[5274] R. BACON, „Opus majus“, ed. BRIDGES
(London 1900) 1, Vorr. 46, 48, 74 ff.; 2, 214.







[5275] Beitr. III, 64, 99 ff.







[5276] Mâ. II, 351 ff., wo aber BERTHELOT den Namen
HURÉAUS nicht nennt.







[5277] Beitr. 3, 101. 108.







[5278] ebd. 3, 106.







[5279] ebd. 3, 99 ff.







[5280] LANGLOIS, „La connaissance de la nature et du
monde au moyen-âge“ (Paris 1911) 185.







[5281] Vgl. hierzu ENGEL, „Geschichte des
Illuminaten-Ordens“ (Berlin 1906).







[5282] „Journal des savants“ (Paris 1851 ff.).







[5283] Heidelberg 1886.







[5284] Dieses Buch war bekanntlich von großem Einflusse auf
den jungen GOETHE.







[5285] MOSES 4, 31, 22; EZECHIEL 22, 18.
Vgl. WIEGLEB, a. a. O. 227.







[5286] Zitiert in den „Werken“ CHAUCERS (14.
Jahrhundert), üb. DÜRING (Straßburg 1886) 3, 463; die
angeblich aus alchemistischem Golde geprägten englischen „Rosenobles“
trugen diesen „geheimnisvollen“ Satz als Umschrift. — Nach der
„Summa Theologiae“ des THOMAS VON AQUINO (1224–1274) ist
die Sterndeutung unerlaubt (üb. SCHNEIDER 7, 595), obwohl
die Astrologen oft Wahres über die Schicksale zu verkünden wissen,
was daher kommt, daß die Sterne die sinnlichen Handlungen des
Menschen beeinflussen, aber ganz allein diese (ebd. 3, 561; 5,
139; 7, 596). In der gewöhnlichen Körperwelt sind die Sterne Ursachen
und nicht Zeichen der Vorgänge (ebd. 3, 648; 7, 595), sie wirken selbst
(ebd. 1, 344; 3, 649; 7, 605), und zwar teils durch ihre Lichtstrahlen
(ebd. 3, 236; 5, 101; 11, 703), teils durch ihre Engel (ebd. 3, 138),
und veranlassen z. B. die Entstehung von Pflanzen (ebd. 3, 253, 483),
sowie die Erzeugung niedrigerer Tiere (ebd. 3, 26, 477, 483).







[5287] TICKNOR, „Geschichte der schönen Litteratur
in Spanien“, ed. JULIUS (Leipzig 1852) 1, 40; 3, 7. Vgl.
LEMCKE, „Handbuch der spanischen Litteratur“ (Leipzig 1855) 1,
29.







[5288] TICKNOR 1, 35, 40; 3, 7.







[5289] TICKNOR 1, 53 ff., 60; vgl. LEMCKE 1,
55.







[5290] „El Conde Lucanor“, ed. KELLER (Stuttgart
1839) 57.







[5291] ALDSCHAUBARI verlegt sie in seiner um
1220 verfaßten „Enthüllung der Geheimnisse“ an den Hof des Sultans
NURALDÎN von Damaskus (1146–1174), des Vorgängers des
berühmten SALADIN (E. WIEDEMANN, „Beiträge zur
Kenntnis des Orients“, Wien 1508; 5, 85).







[5292] TICKNOR 1, 286.







[5293] ed. HALLER (Regensburg 1883).







[5294] SCHACK, „Geschichte der dramatischen
Litteratur und Kunst in Spanien“ (Frankfurt 1854) 1, 169.







[5295] SCHAEFFER, „Geschichte des spanischen
Nationaldramas“ (Leipzig 1890) 1, 25.







[5296] ebd. 1, 51.







[5297] ebd. 1, 52.







[5298] SCHACK 2, 159.







[5299] Z. B. in „Al pasar del arroyo“ und in „El nuevo mundo“
(OCHOA, „Tesoro del teatro español“, Paris 1838; 2, 195, 586).







[5300] OCHOA, „Tesoro de los poemas españoles“ (Paris
1840) 270.







[5301] SCHAEFFER 1, 111, 122.







[5302] ebd. 1, 275.







[5303] ebd. 1, 311, 314.







[5304] ebd. 1, 383 ff.







[5305] ebd. 2, 18, 35; SCHACK 3, 122.







[5306] SCHACK 3, 246, 288; SCHAEFFER 2, 51.







[5307] SCHACK 3, 442, 447, und Anhang 104;
TICKNOR 2, 40.







[5308] SCHAEFFER 1, 28.







[5309] „Geistliche Festspiele“, üb. LORINSER
(Regensburg 1882 ff.) 6, 232; 9, 215; 13, 119; 15, 8.







[5310] ebd. 6, 336.







[5311] ebd. 4, 366; vgl. TICKNOR 2, 15 und
SCHACK 3, 195, 264, 266.







[5312] LORINSER 9, 275.







[5313] ebd. 9, 222, und öfters.







[5314] ebd. 11, 7.







[5315] ebd., a. a. O.







[5316] SCHAEFFER 2, 295, 309.







[5317] OCHOA, „Tesoro de novelistas españoles“ (Paris
1847) 2, 61.







[5318] Mitteilung des † Geh. Rates Prof. Dr. H.
SUCHIER in Halle a. S.







[5319] LANGLOIS, a. a. O. 118, 131.







[5320] Also des „etesischen“ Monates!







[5321] LANGLOIS 219; vgl. „Das Buch
SIDRACH“, ed. JELLINGHAUS (Tübingen 1904; 105 ff.).







[5322] ebd. 317.







[5323] LIPPMANN, „Abh.“ 1, 103.







[5324] ed. FRANCISQUE-MICHEL (Paris 1864) 2, 173; üb.
LIPPMANN, „Abh.“ 1, 104.







[5325] Der Text nennt sie „fogière“ = Farnkraut (bei
MATTHIOLUS, „Compendium de plantis omnibus“, Venedig 1571. 907
und 911: „fengière“ und „fuchière“), meint aber vermutlich gewisse,
äußerlich ähnliche Seetange und Algen.







[5326] „Sophisten“ im Gegensatze zum „Philosophen“!







[5327] PALISSY, „Oeuvres“, ed. FILLON-AUDIAT
(Niort 1888) 2, 70.







[5328] ebd. 2, 111.







[5329] ebd. 2, 68 ff.







[5330] S. den Schwindel mit dem Rührstock, in dem Silber oder
Gold verborgen ist: ebd. 2, 77.







[5331] PALISSY, „Oeuvres“ 2, 104 ff.; 1, 65 ff.







[5332] ebd. 1, 65 ff.; 2, 90 ff.







[5333] „GARGANTUA und PANTAGRUEL“, ed.
REGIS (Leipzig 1832) 1, 169.







[5334] ebd. 1, 30, 586, 924 ff.; 3, 1287. GOETHE,
der sich in jungen Jahren viel mit RABELAIS beschäftigte,
entnahm wohl hierher den im „Mährchen“ vorkommenden Zaubertempel mit
dergleichen Statuen.







[5335] ed. JACOB (Paris 1858) 43, 45, 314 ff.







[5336] „Die Kultur der Renaissance in Italien“ (Leipzig 1896)
2, 292.







[5337] „Hölle“, 29. Gesang, Vers 118 ff.; V. 137, V. 65.







[5338] LIPPMANN, „PETRARCA über die
Alchemie“, A. Nat. 6, 236.







[5339] WIEGLEB 227; SCHMIEDER 159 ff.







[5340] PETERS sieht in dieser Bulle einen wichtigen
Anlaß dafür, daß die Alchemisten, in der Sorge um ihre persönliche
Sicherheit, seither einen besonders frömmelnden Ton anzuschlagen
und ihre Lehren ganz durchsetzt von Gleichnissen und Bildern des
christlichen Glaubens vorzutragen begannen („Chemiker-Zeitung“ 1917,
729).







[5341] KOPP, „Verfall der Alchemie“ (Gießen 1845) 3.







[5342] BURCKHARDT, a. a. O.







[5343] „Vellus aureum et chrysopoeia“ (= Das goldene Vließ und
die Goldmacherei); Basel 1518.







[5344] Vgl. LIPPMANN, „Abh.“ 1, 346;
HERZFELD, „LIONARDO DA VINCI, der Denker, Forscher
und Poet“ (Jena 1906) 109, 110, und betreff der Iatrochemie ebd. 138.







[5345] LIPPMANN, „Abh.“ 1, 361.







[5346] „De la pirotechnia“ (Venedig 1540), 123.







[5347] GUARESCHI, „Storia della Chimica“ (Turin 1904)
4, 19 ff.








[5348] „Piazza universale“ (Venedig 1592) 138, 571.







[5349] ebd. 863.







[5350] KOPP, „Verfall ...“ 3.







[5351] ed. MACAULEY (Oxford 1900).







[5352] Vers 16022 ff.; üb. DÜRING (Straßburg 1886) 3,
200 ff., 389, 464.







[5353] GOTHEIN, A. Rel. 10, 479; über Erwähnung der 7
Altersstufen in den „Moralitäten“ vgl. BOLL, „Lebensalter“ 41.







[5354] LIPPMANN, „Abh.“ 1, 427 ff., 445.







[5355] LILLY, ed. FAIRHOLT (London 1892) 1,
233 ff., 246.







[5356] ebd. 2, 157; GOTHEIN, a. a. O. 482.







[5357] üb. BAUDISSIN, „BEN JONSON und seine
Schule“ (Leipzig 1836) 1, 5. Im 2. Akte dieses Stückes wird JOH.
ISAAC HOLLANDUS als der Verstorbene und ISAAC HOLLANDUS
als der noch Lebende bezeichnet, wodurch das bisher immer noch
strittige Zeitalter dieser Alchemisten endgültig festgestellt ist
(LIPPMANN, „Chemiker-Zeitung“ 1916, 605).







[5358] GOTHEIN, a. a. O. 479 ff.







[5359] üb. WALTZ, „Argenis“ (Heidelberg 1902) 150,
321; „Euphormio“ (München 1891) 209.







[5360] LIPPMANN, „Abh.“ 1, 374, 409.







[5361] London 1652.







[5362] London 1893; vgl. BROWN, „A history of
chemistry“ (London 1913) 120 ff.







[5363] DICKINSON, „Physica vetus et nova“ (London
1702); zitiert bei LEIBNIZ, „Deutsche Schriften“, ed.
GUHRAUER (Berlin 1838) 2, 336.







[5364] „Geschichte des Wachstums der Erfindungen in der
Chemie“ (Berlin 1790) 1, 217.







[5365] KOPP, „Alch.“ 1, 240.







[5366] „Predigten“, ed. PFEIFFER-STROBL (Wien 1862
ff.) 1, 50 ff., 392 ff., 506; 2, 233 ff.







[5367] ebd. 2, 15.







[5368] ebd. 2, 33.







[5369] ebd. 2, 150 ff.







[5370] „Wunderbuch“, Neudruck SCHEIBLES (Stuttgart
1846?) 232, 238 ff., 243.







[5371] ebd. 69 ff., 95 ff.; 71.







[5372] „Wunderbuch“ 355; 290; 356; 379 ff.







[5373] ebd. 180 ff., 240.







[5374] „The hermetical and alchemistical writings of
PARACELSUS“ (London 1894).







[5375] Arkan: arabisch = die Pfeiler. Doch kann auch das
lateinische arcanum das Stammwort sein.







[5376] Schon in einigen um 1450 verfaßten „Pestschriften“
treten solche auf, und zwar sichtlich noch als ziemlich neu
(SUDHOFF, A. Med. 8, 199, 202). Die heftige Bekämpfung dieser
Mittel, der Alchemie, der Lehren vom Schwefel, Quecksilber und Salz
u. dgl. mehr durch ERASTUS in Basel (gest. 1583) scheint
weniger sachlichen Gründen entsprungen zu sein als der erbitterten
persönlichen Feindschaft gegen PARACELSUS (KOPP,
„Verfall“ 4). — Hauptsächlich auf Grund schwerer persönlicher
Enttäuschungen verwirft auch AGRIPPA VON NETTESHEIM
(1486–1535) die Alchemie in seiner Altersschrift „De vanitate
scientiarum“ (Antwerpen 1530; cap. 90).







[5377] ed. SIMROCK (Berlin 1872) Nr. 65, Nr. 102.







[5378] „Nürnberger Ratserlässe“, ed. HAMPE (Wien
1904) 11, 73, 76; s. die Erneuerungen 1593 (ebd. 12, 219), 1597
(ebd. 12, 263), 1601 (ebd. 12, 305 ff.). Vgl. VOGEL,
„Chemiker-Zeitung“ 1911, 1015; SUDHOFF, A. Med. 8, 106.







[5379] KOPP, „Verfall“ 4.







[5380] „Tischreden“, ed. KROKER (Leipzig 1903) 164.







[5381] ebd., ed. SCHMIDT (Leipzig 1899) 310; an
Gleichnissen verwandter Art erfreut sich LUTHER auch sonst:
Äpfel und Birnen sind die männlichen und weiblichen unter den Bäumen
(ebd. 253), der Magnet liebt das Eisen wie der Bräutigam die Braut
(KROKER 209) usf. — Nach PETERS ist zu beachten,
daß LUTHER die rechtschaffene Scheidekunst aber auch die
betrügerische Goldmacherei mit dem nämlichen Worte „Alchymie“
bezeichnet; die erstere hält er hoch, die letztere verwirft er ebenso
wie die Astrologie. Die betreffenden Stellen, besonders auch eine über
die Auferstehung aus der kleinen Schrift „Der jüngste Tag“, führt
PETERS des näheren an („Chemiker-Zeitung“ 1917, 729).







[5382] WIEGLEB, „Geschichte des Wachstums ...“
(Berlin 1790) 1, 7, 161.







[5383] Vgl. KOPP, „Gesch.“ 2, 158; 1, 199.







[5384] KOPP, „Über den Zustand der
Naturwissenschaften im Mittelalter“ (Heidelberg 1869) 20.







[5385] „Chimia in artis formam redacta“ (Jena 1661); Genf
1671, 26.







[5386] „Mundus subterraneus“ (Amsterdam 1665) 2, 232 ff.;
KOPP, „Verfall“ 5.







[5387] „Des Augsburger Patriziers PH. HAINHOFER
Reisen nach Innsbruck und Dresden,“ ed. DOERING (Wien 1901)
177.







[5388] „Physica subterranea“ von 1669, ed. STAHL
(Leipzig 1703) 696 ff.







[5389] KOPP, „Über die Verschiedenheit der Metalle
...“ (Gießen 1860) 6.







[5390] „Polyhistor“ (Lübeck 1715) 2, 418; Quecksilber ist nach
ihm kein Metall (ebd. 2, 417).







[5391] JUSTI, „Chymische Schriften“ (Berlin 1761) 2,
435; BAUER, „Chemie und Alchemie in Österreich“ (Wien 1883)
52; KOPP, „Verfall“ 9.







[5392] HANSEN, „Metamorphose der Pflanzen“ (Gießen
1907) 307.







[5393] a. a. O. 1, 18 ff. und oft.







[5394] „Histor.-krit. Untersuchung ...“ (Weimar 1777).







[5395] LICHTENBERG, „Briefwechsel“, ed.
LEITZMANN (Leipzig 1902) 2, 52.







[5396] MEYER, „Aberglauben“ 46; KOPP,
„Verfall“ 10.







[5397] KOPP, ebd. 12; SCHULTZE, „Das letzte
Aufflackern der Alchemie in Deutschland“ (Leipzig 1897).







[5398] GEHLER, „Physikalisches Wörterbuch“ (Leipzig
1787 ff.) 5, 705; PAGEL-SUDHOFF, „Einführung ...“ 349.







[5399] SIERKE, „Schwärmer und Schwindler“ (Leipzig
1874) 70.







[5400] Abgedruckt in SCHELLINGS „Werken“, ed.
DREWS (Leipzig 1907) 3, 98, 151.







[5401] Jena 1800; 50, 53, 66, 102.







[5402] Tübingen 1802; 1 (3), 92; 1 (2), 91, 119.







[5403] Landshut 1805, 362 ff., 391 ff.







[5404] Vgl. 4. Auflage (Zürich 1843) 128 ff.: über Metalle und
Planeten.







[5405] VOLHARD, „JUSTUS VON LIEBIG“ (Leipzig
1909) 1, 22: LIEBIGS eigene Worte.







[5406] ebd. 1, 193.







[5407] „Geschichte der Alchemie“ (Halle 1832).







[5408] JOLLIVET-CASTELOT, „La science alchimique“
(Paris 1904) 347.







[5409] M. G. M. 4, 64.







[5410] a. a. O. 24. Abbildung: Vorr. 20.







[5411] M. G. M. 3, 211.







[5412] Berlin 1891.







[5413] Vgl. BOLL und BEZOLD, „Sternglauben“
(Leipzig 1918) 52, sowie „Naturwissenschaftliche Wochenschrift“ (Jena
1918) 32, 158.







[5414] Vgl. JOLLIVET-CASTELOT, a. a. O. 279.







[5415] FUCHS, „Die Ikonographie der 7 Planeten
in der Kunst Italiens bis zum Ausgange des Mittelalters (München
1909) 4, 11, 17; SAXL, „Beiträge zu einer Geschichte der
Planeten-Darstellung im Orient und im Okzident“ („Der Islam“, Stuttgart
1912) 3, 151, mit 35 Abbildungen: 165 ff.; BOLL, „Sphaera“
24 ff., 440 ff.; BOLL, „Lebensalter“ (Leipzig 1913) 40
ff., mit Abbildungen. — Vgl. die astrologischen Münzen des Kaisers
ANTONINUS PIUS (138–161), SAXL a. a. O. 163 und Tafel
3, das Septizonium des SEPTIMIUS SEVERUS (193–211) usf.







[5416] Die weitverbreitete Meinung, ein ausdrückliches und
allgemein anerkanntes Gesetz des Korans verbiete jede Darstellung
lebender Wesen, ist durchaus irrtümlich (SCHACK, „Poesie und
Kunst ...“ 2, 163 ff., 231 ff., 363 ff.); für die ältere islamische
Malerei vermutet SCHACK persischen Ursprung (ebd. 2, 368).







[5417] Vgl. FIRDUSIS oben erwähnten „Weltenbecher“
mit Planeten-Bildern.







[5418] SAXL 152 ff., 163 ff.







[5419] ebd. 161 ff. Vgl. die oben angeführten Berichte
des „Ghâjat“; über die Rolle der Planeten als Tagesgötter bei den
Ssabiern schrieben ausführlich THABIT BEN QURRA und sein Sohn
(CHWOLSOHN 2, Vorr. 3, 4).







[5420] SAXL 163, 169, 170.







[5421] Arabischer Beiname des Jupiter.







[5422] SAXL 171 ff.







[5423] ebd. 166, 171; diese Typen bleiben dann bis in die
Neuzeit hinein lebendig und finden sich noch in den Stichen und Drucken
des 15. und 16. Jahrhunderts, so z. B. MARS als Ritter und
VENUS als Courtisane auf einem merkwürdigen Blatte von 1504
(HESS, „Himmels- und Natur-Erscheinungen in Einblatt-Drucken“,
Leipzig 1911; 37 ff.).







[5424] „Hölle“ 20, 115.







[5425] FUCHS, a. a. O. 86.







[5426] „Göttliche Komödie“; Paradies 8, 37 (Berlin 1888; 416).







[5427] „DANTES prosaische Schriften“ (Leipzig 1845)
1, 40.







[5428] cap. 14 ff.







[5429] FUCHS, a. a. O. 7, 33.







[5430] „Quellen zur Kunstgeschichte des abendländischen
Mittelalters“ (Wien 1896) 226.







[5431] BUCHER 1, 231.







[5432] BOLL, „Sphaera“ 16, 413 ff.; FUCHS
41, 86.







[5433] FUCHS 18.







[5434] ebd. 29.







[5435] ebd. 32.







[5436] ebd. 34.







[5437] ebd. 37.







[5438] ebd. 42.







[5439] ebd. 47.







[5440] ebd. 54.







[5441] ebd. 66; abgebildet in BOMBES „Perugino“
(Stuttgart 1914) 97 ff.







[5442] FUCHS 68.







[5443] ebd. 18, 21, 33; auch 45, 57, 65.







[5444] ebd. 35, 36.







[5445] ebd. 45.







[5446] ebd. 46.







[5447] ebd. 53, 58, 90; vgl. APOLLON mit der Geige
auf RAFFAELS „Parnaß“.







[5448] BOMBE, a. a. O., Vorr. 22.







[5449] FUCHS 68.







[5450] ebd. 13, 47, 49, 61.







[5451] ebd. 13, 61, 64 ff.







[5452] ebd. 12, 13, 61.







[5453] ebd. 48, 9.







[5454] SCHRADER, „KAHLBAUM-Gedenkbuch“ 100.







[5455] GEHLER, „Physikalisches Wörterbuch“ (Leipzig
1787 ff.) 3, 194.







[5456] SCHRADER, a. a. O.







[5457] SCHRADER, a. a. O.; SCHRADER,
„Real-Lexikon der indogermanischen Altertumskunde“ (Stuttgart 1901)
68, 540; „Sprachvergleichung und Urgeschichte“ (Jena 1907) 2, 10,
124. Weiterhin angeführt als „R. L.“ und „Urg.“ — SCHMIDT,
„Realistische Stoffe im humanistischen Unterricht“ (Leipzig 1913) 41,
155 ff.







[5458] KUHNERT, PW. 6, 2010; LENORMANT,
„Anf.“ 2, 104, 301.







[5459] SCHRADER, „R. L.“, a. a. O.; BLÜMNER
3, 68; 4, 103.







[5460] „Wespen“, Vers 657 ff.; ED. MEYER, „Alt.“ 4,
29.







[5461] SCHRADER, a. a. O.







[5462] lib. 6, cap. 2.







[5463] lib. 5, cap. 7.







[5464] lib. 7, cap. 7.







[5465] lib. 37, cap. 55; lib. 38, cap. 114.







[5466] lib. 5, cap. 19.







[5467] ROHDE, „Griechischer Roman“ 485.







[5468] PUCHSTEIN, PW. 4, 1757.







[5469] Vgl. GUMMERUS, PW. 9, 1532, 1467; 1518. Schon
die persischen Könige scheinen ein Monopol auf Purpur besessen zu haben
(ED. MEYER, „Alt.“ 3, 61).







[5470] KORNEMANN, PW. 4, 464; SEECK, PW. 4,
673.







[5471] SEECK, PW. 4, 659, 673.







[5472] SEECK, a. a. O.







[5473] Vgl. zu diesem ganzen Abschnitte das bei aller Kürze
sehr reichhaltige und viele Litteratur-Nachweise bringende Werk von
HOERNES, „Kultur der Urzeit“ (Leipzig 1912/17).







[5474] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 53.







[5475] STOLL, „Das Geschlechtsleben in der
Völkerpsychologie“ (Leipzig 1908) 378 ff., 382 ff., 413;
SEMPER, „Der Styl ...“ 2, 462, 464 ff., 521.







[5476] SEMPER, a. a. O.







[5477] FORRER, „Urgeschichte des Europäers“
(Stuttgart 1908) 290 ff. Weiterhin angeführt als FORRER,
„Urg.“







[5478] SEMPER, a. a. O.







[5479] LIPPERT, „Kulturgeschichte der Menschheit“
(Stuttgart 1887) 2, 229.







[5480] HUMBOLDT, „Neuspanien“ (Tübingen 1813) 4, 5.







[5481] HUMBOLDT, „Vues des Cordillères“ (Paris 1816)
2, 160; „Kosmos“ (Stuttgart 1850) 3, 467 ff.; SCHELLHAS, „A.
Rel.“ 3, 292. Dagegen kannte man, früheren Behauptungen entgegen,
weder einen Kult der 7 Planeten, noch eine 7tägige Woche („Vues des
Cordillères“ 2, 227).







[5482] HUMBOLDT, ebd. 2, 136; 1, 111.







[5483] BUCHER, „Geschichte der technischen Künste“
(Stuttgart 1875 ff.) 2, 406.







[5484] HUMBOLDT, a. a. O.; STOLL, a. a. O.
385. Als Metall der Venus (und auch des Siebengestirnes) galt aber
ebenfalls Silber und nicht etwa Kupfer.







[5485] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 58.







[5486] WEISSBACH, „Das Gold im alten Ägypten“
(Dresden 1901) 32.







[5487] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 149, 150.







[5488] BRUGSCH, „Äg.“ 241, 399 ff.







[5489] SCHRADER, „Urg.“ 2, 29 ff.







[5490] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 256 ff.







[5491] Über den Goldreichtum Sofalas und Dendemas im 9.
Jahrhundert n. Chr. berichtet noch ABULFEDA, und erzählt,
daß die dortigen Eingeborenen Bronze als Schmuck dem Gold vorziehen
(„Géogr.“ 1, 307; 2, 222, 225).







[5492] HOMMEL, „Geschichte des alten Morgenlandes“
(Leipzig 1912) 79.







[5493] BRUGSCH, „Äg.“ 273.







[5494] HULTSCH, „Gewichte ...“ 6, 7.







[5495] ebd. 6, 59.







[5496] ebd. 5.







[5497] ebd. 186.







[5498] LENORMANT, „Mag.“ 262 ff., 307, 334, 351.







[5499] ED. MEYER, „Sumerer und Semiten in Babylonien“
(Berlin 1906), 114.







[5500] LENORMANT, „Mag.“ 333, 354, 374; „Anf.“ 78
ff.; JEREMIAS, „Handbuch“ 295.







[5501] LENORMANT, „Mag.“ 184, 185.







[5502] ders., „Anf.“ 78 ff.







[5503] JEREMIAS 237.








[5504] JEREMIAS 15, 28; ders., Ro. 3, 579, 589.







[5505] JEREMIAS 282; 69.







[5506] DELITZSCH, „Das Buch HIOB“ (Leipzig
1902) 99, 114.







[5507] SIECKE, A. Rel. 1, 125.







[5508] LENORMANT, „Mag.“ 164, 510.







[5509] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 476.







[5510] DELITZSCH, „Babel und Bibel“ (Stuttgart 1905)
3, 55; 1, 52; 3, 34.







[5511] BLÜMNER, PW. 7, 1555 ff.







[5512] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 517, 548.







[5513] ebd. 1, 606.







[5514] BAUMSTARK, PW. 2, 2714 ff.







[5515] SCHRADER, „Urg.“ 29 ff.







[5516] HULTSCH, „Gewichte“ 6, 7.







[5517] HULTSCH, ebd. 15 ff., 103 ff., 136 ff.;
BAUMSTARK, a. a. O.







[5518] SCHRADER, „Urg.“ 29 ff.; WEISSBACH,
M. G. M. 5, 502.







[5519] LICHTENBERG, „Die ägäische Kultur“ (Leipzig
1911); FELDHAUS, „Technik der Vorzeit“ (Leipzig 1914) 734.







[5520] ebd. 695 ff.







[5521] REGLING, PW. 7, 970.







[5522] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 664 ff.;
REGLING, a. a. O.; BLÜMNER, PW. 7, 1555 ff.;
SCHUCHARDT, „SCHLIEMANNS Ausgrabungen“ (Leipzig
1891).







[5523] HOOPS, „Real-Lexikon der germanischen
Altertumskunde“ (Stuttgart 1911) 1, 315 ff.; FELDHAUS,
„Technik“ 639; ders., „Zur Geschichte der Lötverfahren“
(Chemiker-Zeitung 1910, 1133).







[5524] FORRER, „Real-Lexikon des ... Altertums“
(Berlin 1907) 79, 850; „Urgeschichte des Europäers“ (Stuttgart 1908)
290 ff. Weiterhin angeführt als FORRER, „R. L.“ und „Urg.“







[5525] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 130.







[5526] ebd. 2, 133, 200; 189, 317.







[5527] FORRER, „R. L.“ 528.







[5528] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 156 ff.







[5529] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 175 ff.;
BLÜMNER, a. a. O.







[5530] lib. 7, cap. 56.







[5531] Fabulae, ed. SCHMIDT (Jena 1872) 149.







[5532] „Variae Epistolae“ lib. 4, cap. 34.







[5533] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 627.







[5534] SCHRADER, „Urg.“ 29 ff.







[5535] ebd. 117 ff.; „R. L.“ 298; vgl. das babylonische Hurazu
und mitannische Hiaruha.







[5536] HOMMEL, „Gesch. d. Morgenlandes“ 79 ff.







[5537] ED. MEYER; s. das oben über die mykenische
Kultur Gesagte. SCHRADER, a. a. O.







[5538] HERODOT, lib. 3, cap. 57; LENORMANT,
„Anf.“ 2, 104, 301; 226 ff., 278, 245, 248, 265; BLÜMNER 4, 17
ff.







[5539] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 291 ff., 635.







[5540] THEOPHRASTOS, „De lapidibus“.







[5541] Noch für die hellenistische Zeit bezeugt ihn
DIETERICH („Abraxas“ 200, 203).







[5542] BLÜMNER, a. a. O.







[5543] lib. 7, cap. 8.







[5544] BLÜMNER 4, 133.







[5545] FREISE, „Geschichte der Bergbau- und
Hütten-Technik“ (Berlin 1900) 104; vgl. HIPPOKRATES, üb.
FUCHS 3, 311.







[5546] üb. FUCHS, 3, 311, 347; vgl. CELSUS,
üb. FRIBOES (Braunschweig 1906) 599.







[5547] THEOPHRASTOS, a. a. O.







[5548] SCHRADER, „R. L.“ 298.







[5549] BLÜMNER, PW. 7, 1555 ff.







[5550] BLÜMNER, ebd.; FRIEDLAENDER 1, 203;
KORNEMANN, PW. 6, 1890, 1902.







[5551] BLÜMNER, a. a. O.; SCHRADER, „Urg.“
73; LUSCHIN VON EBENGREUTH, „Allgemeine Münzkunde und
Geldgeschichte des Mittelalters und der neueren Zeit“ (München 1904)
60.







[5552] REGLING, PW. 7, 970 ff.







[5553] SCHULTEN, PW. 8, 2004 ff.







[5554] lib. 6, cap. 23.







[5555] WEISS, PW. 7, 646; NIESE, ebd. 638.







[5556] FORRER, „R. L.“ 798.







[5557] SCHRADER, „Urg.“ 117 ff.; „R. L.“ 298.







[5558] SCHRADER, „R. L.“ 298; WILSER,
„Deutsche Vorzeit“ (Steglitz 1917) 20.







[5559] HACKMANN, bei HOOPS 2, 52.







[5560] „Kalewala“, üb. SCHIEFNER (Helsingfors 1852)
4, 284.







[5561] üb. REINTHAL und KREUTZWALD (Dorpat
1857).







[5562] üb. KREUTZWALD-NEUS (Petersburg 1854) 77; üb.
KREUTZWALD-LÖWE (Halle 1869) 230, 236.







[5563] SCHRADER, „Urg.“ 1, 202, 167; 2, 29 ff.







[5564] Fragmente der „Indika“, cap. 3 und 13; vgl.
AELIAN, „Tiergeschichten“ lib. 4, cap. 27. — Ein
metallurgisches Werk über die Abscheidung und Verarbeitung des Goldes
stammt aber nicht, wie man angegeben findet, aus dem 5. vor-,
sondern aus dem 5. nachchristlichen Jahrhundert (JOLLY,
M. G. M. 15, 410).







[5565] HERODOT, lib. 3, cap. 96; ED. MEYER,
„Alt.“ 3, 86 ff.







[5566] BOUSSET, „Gnosis“ 216 ff., 206 ff.







[5567] SCHRADER, „Urg.“ 29 ff.







[5568] ebd. 32.







[5569] SCHRADER, „R. L.“ 298.







[5570] SCHRADER, ebd.







[5571] ders., „Urg.“ 29 ff.







[5572] STOLL, a. a. O. 391.







[5573] SCHRADER, „Urg.“ 38; BLÜMNER 4, 16.
Das Verfahren war noch zur Zeit STRABONS im Gebrauch.







[5574] KREMER, „Kulturgesch. d. Orients ...“ 1, 25;
TKAÇ, PW. Ia, 1419 ff.







[5575] KREMER 1, 27.







[5576] KREMER 1, 57; 1 Dinar besaß 10–12, später 15
fr. Goldwert (ebd. 1, 213, 233).







[5577] KREMER 1, 429, 444.







[5578] ebd. 2, 476.







[5579] ebd. 1, 444.







[5580] E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 30, 255.







[5581] KREMER 1, 353; Allaki ist offenbar das oben
erwähnte, uralte Wadi Ollaki.







[5582] ebd. 1, 355.







[5583] ebd. 1, 329, 375; 2, 283.







[5584] ebd. 1, 308; 2, 283.







[5585] ebd. 1, 303.







[5586] So z. B. noch bei QAZWINI (E.
WIEDEMANN 44, 123).







[5587] KAUTZSCH, „Apokryphen“ 2, 372, 378.







[5588] BRUGSCH, „Äg.“ 400; WEISSBACH,
a. a. O. 30, 35; SCHRADER, „Urg.“ 44 ff.; „R. L.“ 764; ED.
MEYER, „Alt.“ 1, 150.







[5589] REGLING, PW. 7, 970 ff.







[5590] SCHRADER, „Urg.“ 44 ff.







[5591] SCHRADER, „R. L.“ 764; WEISSBACH, M.
G. M. 5, 502.







[5592] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 420, 466; 416.







[5593] DELITZSCH, „Babel und Bibel“ 3, 5; ED.
MEYER, „Sumerer“ (104). Nach MEYER gehört dieser
Priesterfürst der „archäischen Periode“ vor der Herrschaft der
semitischen Eroberer SARGON und NARAMSIN (um 2800)
an; nach diesen folgen die „Könige von Sumer und Akkad“ bis etwa
2600 oder 2400, sodann die weiteren bis HAMMURABI (etwa 2200
oder wohl 2000); ebd. 74 ff., 10, 37. — Nach WEIDNER regierte
HAMMURABI 1955–1912 (M. G. M. 17, 44).







[5594] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 457.







[5595] ebd. 1, 548.







[5596] DELITZSCH, a. a. O. 3, 55; ED. MEYER,
„Alt.“ 1, 517.







[5597] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 606.







[5598] FELDHAUS-KLINCKOWSTRÖM, „Geschichtsblätter“ 1,
66.







[5599] REGLING, a. a. O.







[5600] JEREMIAS, „Handbuch“ 238.







[5601] BLÜMNER 4, 28 ff.







[5602] SCHRADER, „Urg.“ 17 ff.; „R. L.“ 764.
Über die reichen Silbergruben Armeniens berichtet noch MARCO
POLO (ZIPPE, „Geschichte der Metalle“, Wien 1857, 159;
LIPPMANN, „Abh.“ 2, 264).







[5603] BLÜMNER, a. a. O.







[5604] FORRER, „Urg.“ 288 ff.; ED. MEYER,
„Alt.“ 1, 713.







[5605] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 695 ff.







[5606] ders., 1, 644 ff.; FORRER, „R. L.“ 737, 850;
„Urg.“ 288 ff.







[5607] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 156 ff.; FORRER,
„R. L.“ 528.







[5608] ZIPPE, a. a. O. 149.







[5609] BLÜMNER, 4, 28 ff., 142 ff.







[5610] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 142 ff.;
LIPPERT, „Kulturgeschichte der Menschheit“ (Leipzig 1886).







[5611] KORNEMANN, PW. 6, 1890, 1902.







[5612] WEISS, PW. 7, 649; vom Versilbern, argentum
incoquere, spricht PLINIUS, lib. 34, cap. 152.







[5613] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 743 ff.; FORRER,
a. a. O.







[5614] lib. 5, cap. 35.







[5615] BLÜMNER 4, 151.







[5616] SCHULTEN, PW. 8, 2004 ff.







[5617] FORRER, „Urg.“ 288 ff.; „R. L.“ 737;
FELDHAUS, „Technik“ 1034.







[5618] So schon in der Ilias, Ges. 2, V. 587.







[5619] SCHRADER, „Urg.“ 117 ff., 44 ff.; „R. L.“ 764,
744. — WILSER, a. a. O. 21.







[5620] PFIZMAIER, a. a. O. 16, 19, 20.







[5621] „Indika“, cap. 11.







[5622] FORRER, „R. L.“ 14, 506, 924.







[5623] HERODOT, lib. 5, cap. 49.







[5624] ED. MEYER, „Alt.“ 3, 86 ff.







[5625] KREMER 1, 303.







[5626] ebd. 1, 308; 2, 283.







[5627] ebd. 1, 329, 375; 2, 283.







[5628] ebd. 1, 321, 324, 357.







[5629] LEPSIUS, „Die Metalle ...“ (Berlin 1872) 43
ff., 122, 129; ED. MEYER, „Alt.“ 1, 256 ff.; BLÜMNER
4, 30.







[5630] LIEBLEIN, „Handel und Schiffahrt auf dem Roten
Meere“ (Christiania 1886) 20, 64.







[5631] A. WIEDEMANN, „Altäg. Sagen ...“ 56.







[5632] ebd. 5, 8.







[5633] LIEBLEIN 38, 41; HOMMEL 79;
BRUGSCH, „Äg.“ 399.







[5634] LIEBLEIN 29, 31; BRUGSCH, „Rel.“ 278.







[5635] BRUGSCH, „Äg.“ 407, 400; FORRER, „R.
L.“ 200; ERMAN und KREBS, „Papyri“ 96.







[5636] LENORMANT, „Mag.“ 545.







[5637] SCHRADER, „R. L.“ 541.







[5638] REGLING, PW. 7, 970 ff.







[5639] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 664 ff.







[5640] BLÜMNER 4, 161 und PW. 5, 2315;
RHOUSOPOULOS (KAHLBAUM-Gedenkschrift) 172.







[5641] BECKMANN, „Beitr. z. Gesch. d. Erfind.“
(Leipzig 1799) 4, 337; SCHEINS, „De electro veterum metallico“
(Berlin 1871); LEPSIUS, a. a. O.; BUCHER 1, 6 ff.;
BLÜMNER, PW. 5, 2315; FORRER, „R. L.“ 200.







[5642] LEPSIUS, a. a. O. SCHWEIGGER erklärte
in seiner phantastischen Schrift „Über das Elektron der Alten“
(Greifswald 1848) das Elektron für Platin!







[5643] Vgl. BLÜMNER, PW. 3, 295 ff. Was ist z. B.
das „sogenannte Elektron“, das zusammen mit Krystall einen im „Briefe
des ARISTEAS“ (um 96 v. Chr.) erwähnten Prunktisch ziert?
(KAUTZSCH, „Apokryphen“ 2, 11, 3).







[5644] Odyssee, Ges. 4, V. 73.







[5645] EIRESIONE, V. 10 (in Wirklichkeit
nachhomerisch).







[5646] Odyssee, Ges. 15, V. 460; Ges. 18, V. 296.







[5647] PLINIUS, lib. 33, cap. 84;
FRIEDLAENDER 2, 179.







[5648] Vers 141.







[5649] lib. 1, cap. 50.







[5650] „ANTIGONE“, V. 1038.







[5651] USENER, „Götternamen“ (Bonn 1896) 17;
BETHE, BLÜMNER, BÜRCHNER, ESCHER,
PATSCH, TÜMPEL, PW. 5, 2309 ff.; JESSEN, PW.
8, 72; WOLFF, Ro. 3, 2673.







[5652] ORTH, PW. 8, 2519 ff.; SCHRADER, „R.
L.“ 72, 322.







[5653] KELLER, „Die antike Tierwelt“ (Leipzig 1909
ff.) 2, 143; vgl. sanskrit çikhim = der Gekrönte = der Pfau (ebd. 2,
152). — Nach RUSKA ist diese Etymologie völlig unmöglich.







[5654] WESSELY, „Über den Bernstein“ (Wien 1913) 31.







[5655] WESSELY, a. a. O.







[5656] SCHRADER, a. a. O.







[5657] ROSSIGNOL, „Les métaux dans l’antiquité“
(Paris 1863) 334 ff.; BLÜMNER 4, 139, 161 und PW. 5, 2315.







[5658] LUSCHIN, a. a. O. 146 ff.







[5659] HUMBOLDT, „Zentralasien“ (Berlin 1844) 1, 311;
2, 55. Elektron aus dem Ural.







[5660] ERDMANN, „Alaska“ (Berlin 1909) 81. Elektron
aus Klondyke.








[5661] BRUGSCH, „Rel.“ 278.







[5662] RHOUSOPOULOS, a. a. O.







[5663] PW. 5, 2315.







[5664] „Beiträge zur Geschichte der antiken Legierungen“ (Wien
1884); Numismatische Zeitschrift.







[5665] „Gewichte“ 10 ff., 167 ff.







[5666] REGLING, PW. 7, 983; ED. MEYER,
„Alt.“ 2, 552; 3, 80.







[5667] REGLING, a. a. O.







[5668] HULTSCH, PW. 5, 434; BLÜMNER 4, 162.







[5669] HULTSCH, „Gewichte“ 94, 98.







[5670] LUSCHIN 146 ff.







[5671] REGLING, PW. 7, 970 ff.; FORRER, „R.
L.“ 200, 509.







[5672] „Aeneis“, lib. 8, Vers 402, 624.







[5673] lib. 33, cap. 80 ff.







[5674] lib. 1, V. 229.







[5675] lib. 12, V. 163 ff.







[5676] lib. 5, cap. 13.







[5677] RICHTER, „Quellen der byzantinischen
Kunstgeschichte“ (Wien 1897) 42, 83, 328; BUCHER 1, 6 ff.;
BLÜMNER 4, 408.







[5678] GRÜNWALD, A. Nat. 1, 126.







[5679] MEYER, „Gesch. der Botanik“ 3, 374.







[5680] „De rebus oceanicis“ (Köln 1574) 50, 51.







[5681] „Kritische Untersuchungen ...“ 1, 342; „Essai politique
sur l’île de Cuba“ (Paris 1826) 1, 155.







[5682] LABAT, „Reisen nach Westindien“, üb.
SCHAD (Nürnberg 1783) 3, 106.







[5683] „Wunderbuch“ (Passau 1506) 180, 240.







[5684] ed. HUSER (Straßburg 1603) 1, 903, 1058; 2,
568.







[5685] MOEHSEN, „Beiträge ...“ (Berlin 1783) 138,
226; s. Abbildung 2.







[5686] „Erquickstunden“ (Nürnberg 1636) 3, 346.







[5687] LUSCHIN 152.







[5688] „Über den Bernstein“ (Wien 1913).







[5689] SCHNITTGEN, bei HOOPS 3, 399.







[5690] WESSELY 21 ff.; SCHNITTGEN, a. a. O.;
SCHRADER, „Urg.“ 29 ff.







[5691] WESSELY 21 ff.; STOLL 419, 444.







[5692] STOLL, a. a. O.; SPECK,
„Handelsgeschichte des Altertums“ (Leipzig 1900 ff.) 1, 94 ff., 103
ff., 463.







[5693] WESSELY 20; FELDHAUS-KLINCKOWSTRÖM,
„Geschichtsblätter“ 1, 66.







[5694] FELDHAUS, „Technik“ 77.







[5695] WESSELY 21.







[5696] WESSELY 18 ff.; GENTHE, „Über den
etruskischen Tauschhandel nach dem Norden“ (Heilbronn 1873) 101 ff.,
105. Über die Funde erheblicher Mengen Bernstein in den Gräbern der
Po-Ebene, bei Villanova usf., s. SCHRADER, „R. L.“ 71,
72, 328; über die aus der jüngeren sog. Hallstädter Zeit (vor und
gegen Mitte des 1. Jahrtausends v. Chr.) ebd. und FELDHAUS,
„Technik“ 77.







[5697] Odyssee, Ges. 15, V. 416; Ges. 18, V. 296.







[5698] KRAUSE, „Pyrgoteles“ (Halle 1856) 14;
WESSELY 18 ff.







[5699] ESCHER, PW. 6, 446; ROSSIGNOL,
a. a. O.







[5700] LUKIAN (ed. DINDORF, Paris 1884) 600,
355.







[5701] RUELLIUS, „De natura stirpium“ (Basel 1543)
45, 96, 114, 116, 237.







[5702] KTESIAS, „Indika“, cap. 19;
KIESSLING, PW. 4, 46.







[5703] „Tiergeschichten“, lib. 4, cap. 16; BLÜMNER 1,
252.







[5704] ed. DÜBNER (Paris 1851) 25.







[5705] Tatsächlich wird in Indien und Südchina Bernstein nach
LAUFER nicht vor dem 1. Jahrhundert n. Chr. bekannt (M. G. M.
5, 446); vgl. aber PLINIUS, lib. 37, cap. 11 ff.







[5706] lib. 3, cap. 152; lib. 4, cap. 27, 30; lib. 37, cap. 11
ff.







[5707] lib. 6, cap. 666.







[5708] lib. 2, cap. 103.







[5709] Bernstein, Börnstein, Bürnstein = brennbarer Stein, wie
engl. brimstone für Schwefel.







[5710] WESSELY 16; SCHRADER, „R. L.“ 297.







[5711] SCHRADER, a. a. O.; WESSELY, a. a. O.
Weiße und bunte Perlen, besonders aber blaue (ägyptische?), kommen
schon in Mykene oft vor; nach der den blauen Waid hervorbringenden
Pflanze, vitrum, heißt solcher Glasschmuck im Lateinischen ebenfalls
vitrum, it. vetro, franz. verre (SCHRADER, a. a. O.).







[5712] SCHNITTGEN, bei HOOPS 3, 399.







[5713] lib. 37, cap. 11 ff.







[5714] WESSELY 12, 27; SCHRADER,
„Linguistisch-Historische Forschungen zur Handelsgeschichte und
Warenkunde“ (Jena 1886) 72, 84.







[5715] „Comptes rendus de l’Académie“ 162, 441.







[5716] HUMBOLDT, „Zentralasien“ 1, 315.







[5717] ders., „Neuspanien“ 4, 140.







[5718] LENORMANT, „Anf.“ 156 ff.







[5719] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 53.







[5720] M. G. M. 4, 105. — Über die Bereitung roter und gelber
Farben zwecks Körperbemalung, sowie über Knollen solcher Farben,
Mörser, Spatel, u. dgl., als Grabbeigaben, vgl. HOERNES,
„Urzeit“ 1, 74.







[5721] LIPPERT 2, 229; SCHRADER, „Urg.“ 8;
STOLL 406.







[5722] HÜMMERICH, „VASCO DE GAMA“ (München
1898) 27, 156.







[5723] STOLL 123.







[5724] ebd. 235.







[5725] ebd. 316.







[5726] ebd. 130.







[5727] Ihrer entbehrte auch E. MACH in seiner
geistvollen letzten Schrift „Kultur und Mechanik“ (Stuttgart 1915) 70
ff.







[5728] GSELL 55 ff., 59.







[5729] ebd. 54 ff., 67 ff.







[5730] Vgl. BLÜMNER 4, 51.







[5731] Bei HESIOD, LUKREZ, VARRO
usf.; s. BLÜMNER 4, 41; PW. 5, 2142 ff.







[5732] BLÜMNER 4, 43.







[5733] HOERNES, bei HOOPS 3, 115.







[5734] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 58; GSELL 1.







[5735] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 65, 129.







[5736] GSELL 16, 50.







[5737] ebd. 1, 5, 6, 10, 68.







[5738] BERTHELOT, „Arch.“ 65 ff., 73; ED.
MEYER, a. a. O.







[5739] GSELL 2, 40, 68, 69; eigentliche
Arsen-Mineralien sind nach BERTHELOT nicht nachweisbar
(„Arch.“ 72). — Merkwürdigerweise zeigen auch die in einigen
Gegenden Frankreichs (Charente) aufgefundenen Kupferbeile, aber nur
während eines gewissen Zeitabschnittes (wohl während der Aufarbeitung
bestimmter Lagerstätten), bis 3% Arsengehalt und daher große Härte
(FORRER, „R. L.“ 46); die aus mexikanischen Gruben zutage
geförderten „Hartkupfer-Werkzeuge“, die „die Schneiden der heutigen
Messer zu beschädigen vermögen“, enthalten indes kein Arsen, sondern
verdanken ihre Härte einem erheblichen Gehalt an Nickel und Kobalt, die
jedenfalls aus den benützten Kupfererzen herrühren („Chemiker-Zeitung“
1912, Ref. 453).







[5740] GSELL 6, 68.







[5741] BERTHELOT, „Arch.“ 65 ff., 73.







[5742] ebd. 72.







[5743] Über die Kupfergruben Ägyptens und ihren Betrieb
bis in die ptolemäische Zeit hinein s. REIL 59 ff. Welcher
Herkunft die nach AGATHARCHIDES in den ältesten nubischen
Goldgruben allein benützten Kupferwerkzeuge waren, ist unbekannt (s.
BLÜMNER 4, 41).







[5744] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 62, 150.







[5745] BORCHARDT, M. G. M. 8, 300.







[5746] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 229.







[5747] BERTHELOT, Mâ. II, 359 ff.







[5748] RATHGEN, „KAHLBAUM-Gedenkbuch“ 212.







[5749] BERTHELOT, „Arch.“ 8, 24, 54, 55.







[5750] ebd. 51; ED. MEYER, „Alt.“ 1, 229.







[5751] BERTHELOT, „Arch.“ a. a. O.







[5752] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 229.







[5753] ERMAN und KREBS, „Papyri“ 43; >A.
WIEDEMANN 27.







[5754] GSELL 51; 5, 68; BRUGSCH, „Äg.“ 400.







[5755] BRUGSCH, ebd. 402.







[5756] ebd. 400.







[5757] REGLING, PW. 7, 970 ff.







[5758] LICHTENBERG, „Die ägäische Kultur“ (Leipzig
1911) 148 ff.







[5759] BRUGSCH, „Äg.“ 334, 268, 253.







[5760] SCHRADER, „Urg.“ 58 ff.; ob mit diesem Namen,
wie LENORMANT annimmt, („Mag.“ 241 ff.), das finnische rauta
und slavische ruda zusammenhängt, ist noch fraglich.







[5761] LENORMANT, „Anf.“ 122; „Mag.“ 189.







[5762] ED. MEYER, „Sumerer und Semiten in Babylonien“
(Berlin 1906) 82, 87; „Alt.“ 1, 445; BERTHELOT, „Arch.“ 75
ff., 81.







[5763] BERTHELOT, „Mâ.“ II, 391 ff.; „Coll.“ I, 235.







[5764] ders., „Arch.“ 75 ff., 81.







[5765] JEREMIAS, „Handbuch“ 59; BERTHELOT,
„Mâ.“ II, 391.







[5766] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 416, 744.







[5767] BERTHELOT, „Arch.“ 80.







[5768] BERTHELOT, „Arch.“ 78.







[5769] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 492, 499.







[5770] ebd. 1, 512.







[5771] ebd. 1, 517; OEFELE, „M. G. M.“ 2, 90, 214.







[5772] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 606.







[5773] ebd. 1, 688 ff.; 671, 673; 734, 707, 744.
HOERNES, „Urzeit“ 2, 49.







[5774] ebd. 2, 219 ff.; BLÜMNER 4, 60. Vgl.
PLINIUS, lib. 7, cap. 195.







[5775] ROSSIGNOL 77, 106.







[5776] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 671, 673; 2, 219 ff.







[5777] FORRER, „Urg.“ 361 ff.







[5778] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 671, 673.







[5779] Vgl. BLÜMNER 4, 60.







[5780] FORRER, „Urg.“ 361 ff.







[5781] REGLING, PW. 7, 970 ff.







[5782] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 568, 665;
FORRER, „R. L.“ 850.







[5783] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 120 ff.







[5784] ebd. 1, 744.







[5785] ebd. 1, 668 ff.







[5786] ebd. 2, 156 ff.; 167, 173.







[5787] RHOUSOPOULOS,
„KAHLBAUM-Gedenkschrift“ 172.







[5788] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 167.







[5789] ROSSIGNOL 88 ff.; BLÜMNER 4, 62 ff.







[5790] Ges. 1, Vers 184.







[5791] STRABON, lib. 14, cap. 684; s.
BLÜMNER 4, 60.







[5792] BLÜMNER, a. a. O.; SCHRADER, „Urg.“
58 ff.







[5793] FREISE 118.







[5794] SCHRADER, a. a. O.; s. die Analogie mit dem
lateinischen „faber“ (BLÜMNER 2, 240, 317).







[5795] SCHRADER, a. a. O.







[5796] BLÜMNER 4, 64.







[5797] ders., ebd.; ED. MEYER, „Alt.“ 2, 480 ff. —
Vgl. HOERNES, „Urzeit“ 2, 76.







[5798] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 506 ff.







[5799] REGLING, PW. 7, 970; SCHRADER, „R.
L.“ 284, 696; ED. MEYER, „Alt.“ 2, 506 ff., 550.







[5800] SCHULTEN, PW. 8, 2004 ff.; HOERNES,
„Urzeit“ 2, 85, 89.







[5801] SCHRADER, „R. L.“ 729; FELDHAUS,
„Technik“ 589.







[5802] HOOPS 1, 269, 248 ff.; FORRER, „R.
L.“ 432, 486, 542; „Urg.“ 361 ff.







[5803] FORRER, „R. L.“ 707, 798.







[5804] SCHRADER, „Die Indogermanen“ (Leipzig 1911)
60.







[5805] FORRER, „Urg.“ 361 ff.; HOERNES,
„Urzeit“ 1, 116, 118.







[5806] REGLING, PW. 7, 973.







[5807] ebd. 983.







[5808] ebd. 7, 970 ff.







[5809] FORRER, „R. L.“ 541; 79, 188, 434.







[5810] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 733.







[5811] FORRER, „R. L.“ 15, 64 ff., 724; 431; „Urg.“
361 ff.







[5812] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 743 ff.; FORRER,
„R. L.“ 432, 486; „Urg.“ 361 ff.; HOOPS 1, 269; 248 ff.







[5813] FORRER, „R. L.“ 654, 707.







[5814] MUCH, M. G. M. 2, 59.







[5815] HOERNES, bei HOOPS 3, 115.







[5816] HOERNES, ebd.







[5817] BLÜMNER 4. 66.







[5818] „Bellum gallicum“, lib. 5, cap. 12.







[5819] SCHLIZ, bei HOOPS 3, 452.







[5820] FORRER, „R. L.“ 46.







[5821] SCHRADER, „Urg.“ 117 ff.; „R. L.“ 727; ED.
MEYER, „Alt.“ 1, 764 ff., 768.







[5822] SCHRADER, „Urg.“, a. a. O.; „R. L.“ 540.








[5823] SCHRADER, „Urg.“ 58 ff., 117 ff.







[5824] ebd. 58 ff.







[5825] „Kalewala“, üb. SCHIEFNER 18, 23, 70, 232,
290.







[5826] „Esthnische Märchen“ 325.







[5827] Vgl. HOERNES, „Urzeit“ 2, 119 ff.; über
Kupferbergbau bei den Tschuden, sowie in Japan im 7. Jahrhundert
v. Chr., s. ebd. 2, 112 ff., 115.







[5828] PFIZMAIER, a. a. O. 26 ff., 32, 33.







[5829] RÂY 1, 77 mit Abbildung auf Tafel 6;
FREISE 125 ff.







[5830] NEUMANN, „Zeitschrift f. angewandte Chemie“
1907, 2020.







[5831] HIUEN-THSANG 2, 278.







[5832] BERTHELOT, „Arch.“ 93, 95.







[5833] üb. RÜCKERT (Berlin 1890) 1, 9.







[5834] BARTHOLOMAE, „Die Gathas des Avesta,
ZARATHUSTRAS Verspredigten“ (Stuttgart 1905) 28, 108, 124,
128.







[5835] GRAY, A. Rel. 7; 359 ff.







[5836] KREMER 1, 303.







[5837] ebd. 2, 184.







[5838] KREMER, 1, 308 und 2, 283; BLÜMNER 4,
59.







[5839] KREMER 1, 355.







[5840] ebd. 1, 329, 330, 375; 2, 283. Über Naphtha-Feuerwerker
und Naphtha-Truppen s. ebd. 1, 237 und E. WIEDEMANN, „Beitr.“
43, 117; das sog. griechische Feuer benützten die Araber erst im 12.
Jahrhundert (KREMER 1, 249).







[5841] SCHRADER, „Urg.“ 58 ff.







[5842] ebd. 1, 205, 206; 2, 58 ff., 117 ff., 532;
KOUT, „Chemiker-Zeitung“ 33, 297. — Zur Zeit des
ABU MANSUR aus Herat, der um 975 seine Pharmakologie
schrieb, das älteste in neupersischer Sprache vorliegende Werk (s.
LIPPMANN, „Abh.“ 1, 81), bedeutet ıôy noch Kupfer und nicht,
wie gegenwärtig, Zink (DIERGART, M. G. M. 2, 149 ff.; 3,
30; HIRSCHBERG, ebd. 3, 449); im 12. Jahrhundert findet
sich bereits ein anderes, auch jetzt noch gebräuchliches Wort, miss
(DIERGART, ebd. 2, 151).







[5843] M. G. M. 6, 163.







[5844] M. G. M. 6, 488; WILSER, „Urzeit“ 22.







[5845] HOOPS 2, 438: der schwedische Bergbau z. B.
beginnt erst gegen 1300; s. auch weiter oben.







[5846] BLÜMNER 4, 60.







[5847] FRIEDLAENDER 2, 308.







[5848] „Ilias“, Ges. 9, Vers 365.







[5849] BLÜMNER 4, 57.







[5850] ROSSIGNOL, a. a. O. 269 ff.; dort auch die
übrige Litteratur.







[5851] BLÜMNER 2, 231; 4, 57.







[5852] ed. AMMAN (Amsterdam 1709) 484.







[5853] „Aeneis“, Ges. 3, Vers 680.







[5854] OLCK, PW. 4, 1909. Wenn z. B. im 16.
Jahrhundert CAESALPINUS, der sich einer sehr gewählten Sprache
befleißigt, vom „aes cuprinum“ redet („De re metallica“, Nürnberg 1662;
79), so folgt daraus auch nicht, „cuprum“ sei damals noch unbekannt
gewesen.







[5855] HÜLSEN, PW. 4, 1761.







[5856] lib. 3, cap. 13.







[5857] OLCK, PW. 4, 1929; HÖFER, Ro. 2,
1713; NORK, „Festkalender“ (Stuttgart 1847), 246.







[5858] BIBRA, „Die Bronze- und Kupfer-Legierungen der
alten und ältesten Völker“ (Erlangen 1869) 161; GSELL 73 ff.







[5859] HOERNES, bei HOOPS 3, 115.







[5860] „KAHLBAUM-Gedenkschrift“ 90 ff.







[5861] SMITH, M. G. M. 11, 177.







[5862] KAHLBAUM und HOFFMANN, a. a. O.







[5863] BIBRA, a. a. O.; ED. MEYER, „Alt.“ 2,
53; GSELL, a. a. O.







[5864] HOOPS 1, 329 ff. Ganz außer Betracht
mögen hierbei die gewerblichen und künstlerischen Bronze- und
Messing-Erzeugnisse Westafrikas bleiben, da die Meinungen über
deren Ursprungszeit immer noch weit auseinander gehen; auf ein
verhältnismäßig höheres Alter metallurgischer Kenntnisse und Künste
deuten möglicherweise die Sagen von der westafrikanischen „Bronze- und
Messing-Stadt“ hin, die die Erzählungen „1001 Nacht“ überliefern, die
fraglichen Kunstwerke selbst stammen aber, wovon der bloße Anblick der
Darstellungen überzeugen müßte, erst aus dem 16. Jahrhundert.







[5865] „Neuspanien“ 4, 8 ff.







[5866] CORTEZ, „Drei eigenhändige Briefe an
Kaiser KARL V.“, ed. SCHULTZE (Hamburg 1907) 617;
PRESCOTT, „Eroberung von Mexiko“ (Leipzig 1845) 1, 117, 492.







[5867] HUMBOLDT, a. a. O.; „Vues des Cordillères“
2, 158; 1, 314; PRESCOTT, a. a. O. 1, 112, 489; 2, 457. Vgl.
HOERNES, „Urzeit“ 2, 123.







[5868] HUMBOLDT, „Vues“, a. a. O. und 2, 146;
PRESCOTT, „Eroberung von Peru“ (Leipzig 1848) 1, 117.
Peruanische Bronze mit 11,5% Zinn erwähnt HOERNES, a. a. O.
126; ebd. Bronze aus Bogota (124).







[5869] AICHEL, „A. Med.“ 6, 190.







[5870] GSELL 33 ff.







[5871] LIEBLEIN, M. G. M. 11, 178; BLÜMNER,
PW. 3, 892 ff.; BERTHELOT, „Arch.“ 15.







[5872] BERTHELOT, a. a. O., 54 ff.







[5873] MÖTEFINDT in FELDHAUS-KLINCKOWSTRÖMS
„Geschichtsblättern“ 1, 150.







[5874] ERMAN-KREBS, „Papyri“ 43.







[5875] GSELL 34; FELDHAUS, „Technik“ 144.







[5876] BRUGSCH, „Äg.“ 401; GSELL 52, 47, 51.







[5877] BERTHELOT, „Arch.“ 15; GSELL 33 ff.;
FORRER, „R. L.“ 115.







[5878] BERTHELOT, „Arch.“ 15.







[5879] ebd. 54 ff.







[5880] ebd. 62; GSELL 34; FORRER, „R. L.“
115, 116, 923; HOERNES, „Urzeit“ 2, 17 ff.







[5881] BERTHELOT, „Arch.“ 62; RATHGEN,
„KAHLBAUM-Gedenkschrift“ 212; FORRER, „R. L.“ 197.







[5882] BERTHELOT, „Arch.“ 62; BUSCH,
„Zeitschrift f. angewandte Chemie“ 1914, 512; GSELL 77, 78;
vgl. die sumerischen Bleibronzen um 3000 (s. oben).







[5883] GSELL, a. a. O.







[5884] SCHRADER, „Urg.“ 66.







[5885] BLÜMNER 4, 337.







[5886] GSELL 77, 78.







[5887] ZENGHELIS, M. G. M. 7, 267.







[5888] GSELL, a. a. O.







[5889] MEYER-STEINEG, „Chirurgische Instrumente des
Altertums“ (Jena 1912); SUDHOFF, bei HOOPS 3, 439.







[5890] FELDHAUS, „Technik“ 515.







[5891] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 416; „Sumerer“ 56 ff.,
75.







[5892] DELITZSCH, M. G. M. 5, 11.







[5893] ED. MEYER, „Sumerer“ 77, 79.







[5894] FELDHAUS, „Technik“ 1032.







[5895] ED. MEYER, „Sumerer“ 85, 115; „Alt.“ 1, 418.
Vgl. aber die Kupferspitze des Königs LUGAL von Kisch um 2900
(s. oben).







[5896] ED. MEYER, „Sumerer“ 92.







[5897] ED. MEYER, „Sumerer“ 10, 75.







[5898] BAUMSTARK, PW. 2, 2744.







[5899] ED. MEYER, „Sumerer“ 53, 106, 111; 56 ff.,
113.







[5900] ebd. 47 ff.







[5901] SCHWENZNER, M. G. M. 15, 51.







[5902] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 606. Dort war sie
jedoch, ebenso wie das Kupfer, schon seit etwa 2500 gebräuchlich
(HOERNES, „Urzeit“ 2, 25, 30).







[5903] BERTHELOT, „Arch.“ 93 ff.; FELDHAUS,
„Technik“ 144; BUSCH, „Zeitschrift f. angewandte Chemie“ 1914,
512.







[5904] BERTHELOT, „Arch.“ 88 ff.







[5905] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 424.







[5906] LENORMANT, „Mag.“ 192, 194.







[5907] SCHRADER, „R. L.“ 199; „Urg.“ 1, 118; 2, 63.







[5908] BERTHELOT, „Arch.“ 253, ohne Angabe des
Gewährsmannes.







[5909] ebd. 80.







[5910] WEISBACH, M. G. M. 5, 502 ff.







[5911] So z. B. IBEL, „Die Wage im Altertum und
Mittelalter“ (Erlangen 1908) 144.







[5912] KARO, A. Rel. 12, 361 ff.







[5913] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 695 ff., 707.







[5914] FORRER, „R. L.“ 413.







[5915] ED. MEYER, a. a. O.; FORRER, „R. L.“
163. Nach HOERNES ist Bronze in Cypern seit mindestens 3000
bekannt und bleibt lange Zeit hindurch auffällig zinnarm („Urzeit“ 2,
30).







[5916] KARO, a. a. O.







[5917] ED. MEYER, a. a. O.; HOERNES,
a. a. O.







[5918] ders., „Alt.“ 2, 120 ff.; SCHRADER, „R. L.“
731.







[5919] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 664 ff.







[5920] HOOPS 1, 315 ff.







[5921] FORRER, „R. L.“ 850.







[5922] BLÜMNER, PW. 6, 607.







[5923] LIPPERT, a. a. O. 230 ff.







[5924] RHOUSOPOULOS,
„KAHLBAUM-Gedenkschrift“ 173.







[5925] LIPPERT, a. a. O.







[5926] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 130, 156 ff.







[5927] GSELL, 35, 78; FELDHAUS, „Technik“
144. — Nach arabischen Quellen war die berühmteste der „Säulen des
HERKULES“ ein Riese aus Messing mit ungeheurer Keule, der erst
im Jahre 1145 völlig zerstört wurde (SEYBOLD, „Enzykl. d.
Islam“ 1, 845).







[5928] FIECHTER, PW. 1a, 965; HOERNES,
„Urzeit“ 2, 76.







[5929] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 219 ff.







[5930] NILSSON, A. Rel. 14, 425.







[5931] KARO, a. a. O.







[5932] BLÜMNER, PW. 6, 607.







[5933] BÜCHSENSCHÜTZ, „Die Hauptstätten des
Gewerbefleißes im klassischen Altertum“ (Leipzig 1869) 43; vgl.
BLÜMNER, „Die gewerbliche Tätigkeit der Völker des klassischen
Altertums“ (Leipzig 1869); LOBECK 1156.







[5934] ROSSIGNOL 32, 95.







[5935] BLÜMNER 4, 54 und PW. 3, 892 ff.;
SCHRADER, „Urg.“ 58 ff.







[5936] KARO, a. a. O.







[5937] LOBECK 895 ff.; RIESS, PW. 1, 51;
HOERNES, „Urzeit“ 2, 62.







[5938] BURNET 201; ROSSIGNOL 229.







[5939] Vgl. noch BLÜMNER 4, 179 ff.; FREISE
123.







[5940] BLÜMNER, PW. 3, 892 ff.







[5941] üb. BÄHR (Stuttgart 1828 ff.) 2, 1343, 1521;
3, 2243; 4, 3132.







[5942] Ein einziger Depotfund umfaßte nach MONTELIUS
1418 kg roher und verarbeiteter Bronze (WILLERS, „Die
römischen Bronze-Eimer von Hammoor“, Hannover 1901, 102). — Im
allgemeinen treten jedoch in Italien größere Mengen Bronze nicht vor
etwa 2300 auf und sind lange Zeit hindurch zinnarm (HOERNES,
„Urzeit“ 2, 76, 78).







[5943] HÜLSEN, PW. 6, 2171; ED. MEYER. Alt.“
2, 506 ff.







[5944] ED. MEYER, ebd.







[5945] Vgl. LENORMANT, „Anf.“ 1, 109; RUPE,
M. G. M. 5, 86. Die Bronzewaren der etruskischen Blütezeit sind
durchweg gegossen; Gefäße hingegen, die nach MONTELIUS schon
seit etwa dem 11. Jahrhundert n. Chr. nach dem Norden gelangten und aus
gebogenen und gehämmerten, mit gestanzten und gepunzten Verzierungen
versehenen, durch Nietreihen verbundenen Blechen bestehen, stammen aus
den nördlichsten Landschaften Italiens, namentlich den jenseits des Po
gelegenen (WILLERS, a. a. O. 90 ff.).







[5946] SKUTSCH, PW. 6, 744, 766, 785.







[5947] LATTE, PW. 9, 1123.







[5948] VALERIUS MAXIMUS, lib. 4, cap. 7.







[5949] BLÜMNER und BIBRA, PW. 3, 987;
HÜLSEN, PW. 3, 902, 1558; GUMMERUS, PW. 9, 1463,
1467, 1490; BÜCHSENSCHÜTZ, a. a. O. 45; WILLERS,
„Neue Untersuchungen über die römische Bronzeindustrie in Capua“
(Hannover 1907); BELTZ, bei HOOPS 3, 517. Analysen
antiker Bronzen s. bei BIBRA und bei BLÜMNER 4, 185
ff.







[5950] HOOPS 2, 375 ff.







[5951] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 744; FORRER,
„R. L.“ 116, 255, 434 und „Urg.“ 314 ff., 341 ff.; WESSELY,
a. a. O. 21; HOOPS 1, 124, 143; 2, 368; 1, 329 ff.;
HOERNES, „Urzeit“ 2, 94 ff.







[5952] MONTELIUS, s. SCHLEMM, „Wörterbuch
der Vorgeschichte“ (Berlin 1908) 69; FORRER, „R. L.“ 117.







[5953] SCHRADER, „R. L.“ 902, 992.







[5954] CAESAR, „Gallischer Krieg“, lib. 5, cap. 12;
vgl. LENORMANT „Anf.“ 1, 108.







[5955] M. G. M. 4, 112; „Vorzeit“ 24.







[5956] HOOPS 1, 314, 329 ff.; HOERNES,
„Urzeit“ 2, 93 ff.







[5957] SCHRADER, „R. L.“ 71, 72, 328 und „Urg.“
117 ff.; WESSELY, a. a. O.; HOOPS 2, 375 ff.;
FORRER, „R. L.“ 798.







[5958] FORRER, „R. L.“ 654, 707.







[5959] SCHRADER, „R. L.“ 902, 992.







[5960] FORRER, „R. L.“ 654, 707; „Urg.“ 314 ff., 341
ff.







[5961] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 745 ff., 751.







[5962] LENORMANT, „Anf.“ 1, 104 ff.;
SCHRADER, „R. L.“ 902, 992.







[5963] ED. MEYER, a. a. O.; SCHRADER,
a. a. O.; BLÜMNER, PW. 3, 892 ff.; NEUMANN,
„Zeitschrift für angewandte Chemie“ 1907, 2022.







[5964] BIBRA 158; es macht sich erst wieder in den
jüngsten Funden spätrömischer Herkunft bemerklich.







[5965] LIPPERT 230 ff.; FORRER, „R. L.“ 310;
SCHRADER, „R. L.“ 284; HOOPS 1, 315 ff.; 2, 367.







[5966] FORRER, „R. L.“ 64, 116, 183, 431, 434, 923;
„Urg.“ 314 ff., 341 ff.; BLÜMNER, PW. 3, 892 ff.







[5967] FORRER, „R. L.“ 310, 555; SCHRADER,
„R. L.“ 284, 930.







[5968] HOOPS 1, 630.







[5969] ebd. 1, 315 ff.







[5970] FORRER, „Urg.“ 410; HOOPS 2, 367;
FELDHAUS, „Technik“ 144, 1316.







[5971] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 734 ff.








[5972] FORRER, „R. L.“ 46.







[5973] FORRER, „Urg.“ 410; „R. L.“ 108, 94.







[5974] GENTHE, „Über den etruskischen Tauschhandel
nach dem Norden“ (Heilbronn 1873).







[5975] PARTSCH, PW. 1, 1604. — HOERNES
betrachtet Italien als „die Basis“ für die Verbreitung der Bronze
in Westeuropa („Urzeit“ 2, 90 ff.); mindestens ebenso alt wie dort
ist aber ihre Kenntnis in Spanien, woselbst die reichen Erzschätze
eine frühzeitige Einbürgerung der orientalischen Kultureinflüsse
begünstigten (ebd. 85 ff.).







[5976] FAULMANN, „Kulturgeschichte“ (Wien 1881) 255,
258.







[5977] ebd. 279; Kaiser YÜ soll das Reich zuerst in 9
Provinzen geteilt und diese durch 9 bronzene Dreifüße versinnbildlicht
haben.







[5978] ebd. 264.







[5979] RICHTHOFEN, „China“ (Berlin 1877) 1, 319, 373.







[5980] LENORMANT, „Anf.“ 1, 62 ff.;
FELDHAUS, „Technik“ 144.







[5981] RICHTHOFEN, a. a. O.; FREISE 128 ff.







[5982] FAULMANN 275, 278.







[5983] BIBRA, a. a. O. 182, 113; GÖBEL,
„Einfluß der Chemie auf die Ermittlung der Völker der Vorzeit“
(Erlangen 1842) 17. In beiden Werken s. zahlreiche Analysen.







[5984] BIBRA, a. a. O.; NEUMANN,
„Zeitschrift für angewandte Chemie“ 1907, 2022; HOERNES,
„Urzeit“ 2, 111 ff.







[5985] BIBRA, a. a. O.







[5986] SCHRADER, „Urg.“ 58 ff.; HOERNES,
a. a. O. 120.







[5987] SCHRADER, „R. L.“ 488, 763, 892; vgl. ED.
MEYER, „Alt.“ 1, 764 ff., 768.







[5988] SCHRADER, „Urg.“ 58 ff.







[5989] HIUEN-THSANG 1, 51.







[5990] WOERMANN, „Geschichte der Kunst“ (Leipzig
1915), Bd. 2.







[5991] SCHRADER, „R. L.“ 199; „Urg.“ 58 ff., 71.







[5992] BERTHELOT, Mâ. II, 357; Coll. II, 375.







[5993] „Beiträge zur Geschichte der Ölmalerei“, üb.
HESSE (Wien 1907) 54.







[5994] Vgl. „Liber sacerdotum“ bei BERTHELOT, Mâ. II,
209; MERRIFIELD 2, 831 (aus dem sog. Brüsseler Manuskript von
1635?).







[5995] ed. DEPPING (Paris 1837) 96.







[5996] ILG, „Beiträge zur Geschichte der Kunst und
Kunsttechnik aus mittelhochdeutschen Dichtungen“ (Wien 1892) 63, 80,
139.







[5997] a. a. O. 271.







[5998] „Urg.“ 58 ff., 73.







[5999] MURATORI, a. a. O.; SCHRADER, „Urg.“
73; BUCHER 3, 108 ff.







[6000] Ein Erlaß KARLS DES GROSSEN verbietet, den
Grenzvölkern Waffen aller Art zu verkaufen, u. a. auch „brunias“
(WILLERS, „Unt.“ 27).







[6001] SCHRADER, „Urg.“ 103, 813; EBERT, bei
HOOPS 3, 394.







[6002] „Urg.“ 73.







[6003] SCHRADER, ebd.







[6004] BUCHER 3, 46 ff.; FREISE 128 ff.







[6005] Gegenwärtig ist im Persischen Birindsch = Messing.







[6006] KOBERT, „Historische Studien“ (Halle 1893) 3,
167, 334, 353, 387; HORN, bei HOOPS, „Waldbäume und
Kulturpflanzen“ (Straßburg 1895) 449.







[6007] Coll. II, 375, 376; statt Kupfer steht dort Kupferrost.







[6008] Coll. II, 220.







[6009] Coll. III, 359, 360.







[6010] Mâ. II, 21, 358; das schmelzende Glas diente dazu,
die Oberfläche von der Luft abzuschließen und sie gegen Oxydation zu
schützen.







[6011] Mâ. II, 356 ff.







[6012] Mâ. II, 357. Vielleicht liegt eine Verwechslung mit
dem nicht seltenen Büchertitel „Palladium“ vor, s. noch das „Palladium
chimicum“ des FABER in MORHOFS „Polyhistor“ (Lübeck
1714) 99.







[6013] Coll. II, 16.







[6014] Intr. 275 ff.







[6015] lib. 33, cap. 9; lib. 34, cap. 17.







[6016] Mâ. II, 356 ff.







[6017] LINDEMANN, „Corpus grammaticorum veterum“
(Leipzig 1831) 1, 27, 347. Nach KIEPERT liegt vielleicht
ein Zusammenhang mit „Brente“ vor, das z. B. im Albanesischen „das
Innere“ bedeutet (HÜLSEN, PW. Suppl. 1, 258); dagegen kommt
ein solcher mit BRENTOS, Sohn des HERAKLES, nicht in
Frage (SCHULTZ, Ro. 1, 818).







[6018] „Lexikon“, ed. SCHMIDT (Jena 1867) 320.







[6019] lib. 15, cap. 1; s. HÜLSEN, PW. 3, 902;
PHILIPP, PW. 9, 729.







[6020] lib. 2, cap. 20.







[6021] Wien 1899, 156.







[6022] „Brunzi mortario“ um 1450, bei MERRIFIELD 2,
449, 513. „Des Augsburger Patriziers PH. HAINHOFER Beziehungen
zu Herzog PHILIPP II. von Pommern-Stettin“ 1610–1619, ed.
DOERING (Wien 1894) 44, 78, 96, 118, 182; dessen „Reisen nach
Innsbruck und Dresden“ 1628/29 (Wien 1901) 137, 295.







[6023] SCHRADER, „Urg.“ 73.







[6024] ders., „R. L.“ 199.







[6025] ROSSIGNOL, a. a. O.; SCHRADER, „Urg.“
73.







[6026] BIBRA, a. a. O.







[6027] PLUTARCH, „ALEXANDER“, cap. 2; in
gleicher Gestalt erscheinend tötet ZEUS die SEMELE.







[6028] HOEFER, PW. 3, 890; REISCH,
ebd.; ROSCHER, Ro. 2, 1677; ROSSIGNOL 52, 110.
BRONTE und STEROPE, Donner und Blitz, heißen die
beiden Rosse des HELIOS, der in seiner Eigenschaft als
Wettergott das Gegenstück zum babylonischen RAMMAN bildet, dem
„Herrn der Gewitter“ (PFEIFFER, „Sternglaube“, 12). — Mit
BRONTES steht vielleicht auch der Name BRONTINOS in
Zusammenhang, den u. a. ein alter pythagoräischer Philosoph führt, s.
ZELLER 1, 52; 3 (2), 116 und DIELS, „Vorsokratiker“
1, 35; bei BURNET (179) heißt er BROTINOS
(Druckfehler?).







[6029] PLINIUS, lib. 37, cap. 55, 65;
ISIDORUS, lib. 16, cap. 15; s. WÖRNER, Ro. 3, 3448.







[6030] „Museum metallicum“ (Bologna 1648) 613 ff.; ebd. 208
ist „bronzium“ ein feuerfarbiges, wesentlich aus Zinnober bestehendes
Pigment.







[6031] JESSEN, PW. 3, 889 ff.; CUMONT, ebd.
3, 891 und Suppl. 1, 258; STOLL und STEUDING, Ro. 1,
830; AUST, Ro. 2, 752; THULIN, PW. 10, 1131; vgl. den
JUPITER TANARUS einer britannischen Inschrift von 154 n. Chr.
(REUSCH, Ro. 4, 74).







[6032] S. die Nachweise unter Anm. 3.







[6033] Dies erwähnt schon SCHEDEL, „Waren-Lexikon“
(Offenbach 1790) 130







[6034] Coll. II, 16; fulgur ist im Lateinischen = Blitz, aber
auch = Donnerschlag.







[6035] BECKMANN, „Beiträge“ 4, 135 ff.;
WOERMANN, a. a. O.; FELDHAUS, „Technik“ 471.







[6036] FELDHAUS, ebd. 463; M. G. M. 9, 147; 10, 176.







[6037] FELDHAUS, ebd. 464; HOOPS 2,
262; ein Glöckchen zum Wecken des Gesindes erwähnt LUKIAN
(BECKMANN 4, 123).







[6038] BUCHER 3, 109; in Japan sind sie etwa um 650
n. Chr. nachgewiesen (ebd. 110).







[6039] BOSSI, „Le campane“ (Macerata 1897).







[6040] ebd. 17; 11, 15 ff., 18.







[6041] ebd. 236 ff.







[6042] ebd. 18, 19; auf diese Weise entstanden also die
freistehenden italienischen Glockentürme.







[6043] ebd. 29; FELDHAUS, „Technik“ 1203.







[6044] FELDHAUS, ebd. 269, 1123; s. die Erwähnung
in DANTES „Paradies“, Ges. 10, Vers 139. — Gestalten,
die die Stunden mit dem Hammer auf die Glocke schlugen, wie man
sie z. B. noch gegenwärtig auf den Procuratien in Venedig, sowie
in manchen niederländischen Städten sieht, waren im Mittelalter
weit verbreitet und sehr beliebt; sie hießen Glocken-Hans,
Glocken-Fritz, Glocken-Jakob, und noch SHAKESPEARE erwähnt
in RICHARD II. (Akt 5, Szene 5) einen „Jack o’the clock“ (s.
RABELAIS, üb. REGIS, Leipzig 1839, 2, 21; vgl. auch
das bekannte Spiel „Glocke und Hammer“). — Ihre ältesten Vorbilder
sind vermutlich im Orient zu suchen (s. E. WIEDEMANN, „Über
die Uhren ...“, Halle 1915, 14 ff.).







[6045] üb. LOTH (Leipzig 1882) 63.







[6046] üb. GREVE 10, 332.







[6047] BUCHER 3, 68.







[6048] HOOPS 2, 262; FELDHAUS, „Technik“
465; VOGELER in „Geschichts-Blättern“ 1, 85.







[6049] HOOPS 2, 262; FELDHAUS, „Technik“
465; BUCHER 3, 68; BOSSI 29.







[6050] SCHRADER, „R. L.“ 1018.







[6051] BOSSI 44.







[6052] FELDHAUS, a. a. O.







[6053] BOSSI 41.







[6054] ebd. 37.







[6055] ebd. 39, 131; vgl. HASE, „Kirchengeschichte“
(Leipzig 1909) 154.







[6056] BOSSI 49; MIGNE, „Dictionnaire des
sciences occultes“ (Paris 1848) 1, 384. Der Gebrauch ist spätestens 789
nachgewiesen (BOSSI 51).







[6057] BOSSI 53; das Wort „Glocke“ soll keltischen
Ursprunges sein (KLUGE, „Etymologisches Wörterbuch“, Straßburg
1910, 176); s. aber ebd. die Erklärung von „Glucke“.







[6058] HOOPS 2, 262.







[6059] BOSSI 39, 41.







[6060] BOSSI 43; MOLMENTI, „La vie privée à
Venise“, ed. ONGANIA (Venedig 1895) 1, 92.







[6061] RICHTER, „Quellen der byzantinischen
Kunstgeschichte“ (Wien 1897) 62. Demgemäß erzählt ALBERT
von AACHEN, daß in Jerusalem „soni et signa“ erst durch die
Kreuzfahrer eingeführt wurden (PRUTZ, „Kulturgeschichte der
Kreuzzüge“; Berlin 1883, 504). Über die Glocken in Jerusalem und
Accon vgl. RÖHRICHT, „Geschichte des Königreiches Jerusalem“
(Innsbruck 1898; 464, 447). Siehe auch A. Nat. 8, 165 ff.







[6062] FELDHAUS, „Technik“ 465.







[6063] WILLERS, „Bronze-Eimer“ 207; 101, 137.







[6064] HÜLSEN, PW. 3, 1555; WILLERS,
a. a. O. 135.







[6065] WILLERS, ebd. 101, 136; „Untersuchungen“ 28
ff., 59 ff., 192.







[6066] ders., „Bronze-Eimer“ 203 ff.







[6067] ders., „Unters.“ 73.







[6068] „Satiren“ 1, 6, 116.







[6069] lib. 34, cap. 95.







[6070] WILLERS, „Unters.“ 79, 84.







[6071] HARNACK, „Ausbreitung und Mission ...“ 502.







[6072] HÜLSEN, a. a. O. 1437.







[6073] Auch WILLERS kam schon 1901 zu diesem Schlusse
(„Bronze-Eimer“ 205).







[6074] ebd. 56, 205.







[6075] HÜLSEN, a. a. O.







[6076] BOSSI 40; WILLERS, „Bronze-Eimer“ 203
ff.; SCHRADER, „R. L.“ 1018.







[6077] HÜLSEN, PW. 3, 1437.







[6078] S. den „Donnerstein“ des PLINIUS und
ISIDORUS.







[6079] SCHMIDT, „Kulturhistorische Beiträge“ (Leipzig
1914) 170.







[6080] SCHRADER, „Urg.“ 73.







[6081] „Opuscula chymica rariora“, ed. ROTH-SCHOLZ
(Nürnberg 1719) 113, 133.







[6082] VITALIS DE FURNO (Mainz 1531) 146.







[6083] FELDHAUS, „Technik“ 153.







[6084] HOOPS 2, 262; VOGELER, in
„Geschichts-Blätter“ 1, 85.







[6085] SCHLOSSER, „Schriftquellen zur Geschichte der
karolingischen Kunst“ (Wien 1892); „Quellenbuch zur Kunstgeschichte der
abendländischen Malerei“ (Wien 1896).







[6086] ed. ILG (Wien 1874) 318.







[6087] FELDHAUS, „Technik“ 465; Gesch.-Blätter 3,
100.







[6088] Venedig 1540, 75.







[6089] BOSSI 275, 285. Aus Opposition gegen solche
Vorurteile gaben die französischen Protestanten das „Signum“ zum
Gottesdienst durch einen Flintenschuß! (RABELAIS, a. a. O. 2,
85).







[6090] LOBECK 895 ff.; RIESS, PW. 1, 51;
SELIGMANN, „Der böse Blick“ (Berlin 1910) 2, 273, 180;
ZAHN, „Geschichts-Blätter“ 3, 337. Schon die Zauberin in der
2. Idylle des THEOKRITOS (um 260 v. Chr.) vernimmt, nach
offenbar uralter Vorstellung, die Stimme der angerufenen Göttin im
„tönenden ehernen Becken“ (Vers 36). WESSELY, „Wiener Akad.
Denkschr.“ 36, Z. 89. 3257.







[6091] MIGNE, a. a. O. 1, 384; RABELAIS,
a. a. O. 2, 85.







[6092] RABELAIS 2, 270.







[6093] GSELL, a. a. O. 71; LUSCHIN VON
EBENGREUTH, a. a. O. 34.







[6094] Troja: K. B. HOFMANN, „Zur Geschichte des
Zinks bei den Alten“ (Leipzig 1882); „Berg- und Hüttenmännische
Zeitung“ 1882.







[6095] GSELL 8, 51 ff.







[6096] s. LIPPMANN, „Abh.“ 2, 112.







[6097] BECHER, „Physica subterranea“ (Leipzig 1703)
558. STOLL, a. a. O. 814; nach LAS CASAS sonderten so
die Caraïben das Gold vom „Guanin“ und später auch vom Messing, das sie
sehr hoch schätzten.







[6098] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 264. RUSKA
glaubt, Tutia sei sowohl im Persischen wie im Sanskrit ein Fremdwort
(„Steinbuch des ARISTOTELES“ 175).







[6099] HIUEN-THSANG 2, 174.







[6100] ebd. 1, 177, 197, 198; 2, 45, 46.







[6101] WOERMANN, a. a. O.







[6102] SOMADEVA, „Märchen“, üb. BROCKHAUS
(Leipzig 1843) 2, 131.







[6103] a. a. O. 2, 272.







[6104] BERTHELOT, „Arch.“ 218 ff.







[6105] HEYD, „Geschichte des Levante-Handels im
Mittelalter“ (Stuttgart 1879) 1, 458; 2, 87, 655, 441.







[6106] üb. FUCHS 3, 603.







[6107] ebd. 3, 288, 294.







[6108] ebd. 1, 305.







[6109] „Schild des HERAKLES“, Vers 122.







[6110] Nr. 6, Vers 9.







[6111] ROSSIGNOL handelt es in seinem Buche auf
120 Seiten ab (211–331)! Auch er betrachtet es jedoch als ein bloß
mythisches (ebd. 224).







[6112] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 112.







[6113] ebd. 2, 113.







[6114] BLÜMNER 4, 199; SCHRADER, „R. L.“
539.







[6115] ROSSIGNOL 234 ff.







[6116] OLCK, PW. 6, 655; FRANZ, bei
FREISE 140; SCHRADER, „Ling.-Histor. Forschungen“ 26.







[6117] BLÜMNER 4, 96, 193 ff., 197.







[6118] ebd. 4, 159, 171 ff.







[6119] ROSSIGNOL 242 ff.







[6120] „Onomastikon“, lib. 3, cap. 87; ROSSIGNOL 244.







[6121] „De meteoris“, cap. 1.







[6122] BLÜMNER, PW. 7, 687; HOFMANN, „Berg-
und Hüttenmännische Zeitung“ 1882.








[6123] „Aeneis“, lib. 12, Vers 87.







[6124] BLÜMNER 4, 184, 199.







[6125] ROSSIGNOL 230, 292 ff., 302.
SCHWEIGGER erklärte es in seiner Schrift „Über das Elektron
der Alten“ (Greifswald 1848) für Platin! — Libanos ist bekanntlich =
weiß, s. das schneebedeckte Gebirge Libanon.







[6126] lib. 34, cap. 2.







[6127] ed. LINDEMANN (Leipzig 1832) 8, 36; 310.







[6128] „Lexikon“ 1140.







[6129] lib. 16, cap. 20.







[6130] REIL 62.







[6131] „Periplus“, ed. FABRICIUS (Leipzig 1883) 43,
47; vgl. auch die μελίεφθα genannten dünnen Platten (ebd. 121, 188).







[6132] lib. 34, cap. 2.







[6133] WILLERS, „Unters.“ 30, 37 ff., 104;
BELTZ, bei HOOPS 3, 517.







[6134] WILLERS a. a. O., 35, 37 ff.; das Kupfer kam
damals aus den Mansfelder Gruben über Goslar an den Rhein.







[6135] SCHRADER, „R. L.“ 539; „Urg.“ 73;
KOPP, „Gesch.“ 4, 113.







[6136] SCHRADER, a. a. O.; HOOPS, a. a. O.
Meze = Kupfer s. SATTLER, „Handels-Rechnungen des Deutschen
Ordens“ (Leipzig 1887) 321.







[6137] LEXER, „Mittelhochdeutsches Taschenwörterbuch“
(Leipzig 1885) 161; vgl. HEINRICH VON NEUENSTADT,
„Apollonius“, ed. STROBL (Wien 1875) 333; HOOPS,
a. a. O.; PELTZER, „Geschichte der Messing-Industrie am
Niederrhein ...“ (Aachen 1909) 67 ff.







[6138] „Sarepta“ (Nürnberg 1587) 66, 68, 88, 101, 136, 178;
Erwähnung einer messingenen Füllfeder ebd. 95.







[6139] PELTZER, a. a. O.







[6140] „Geschichts-Blätter“ 1, 257.







[6141] PELTZER 63.







[6142] PELTZER 141, 154; SCHRADER, „R. L.“
178.







[6143] PELTZER 67 ff.







[6144] ROSSIGNOL 270.







[6145] BERTHELOT, „Intr.“ 55, 275.







[6146] „Livre des métiers“ 55, 184.







[6147] WILLERS, „Unters.“ 35 ff.







[6148] SCHRADER, „R. L.“ 539.







[6149] „Kalewipoeg“ 339.







[6150] BRUGSCH, „Äg.“ 401; FORRER, „R. L.“
94.







[6151] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 6.







[6152] REIL 71.







[6153] JEREMIAS, „Handbuch“ 238, 59.







[6154] BERTHELOT, „Arch.“ 80.







[6155] Vgl. HOERNES, „Urzeit“ 2, 24.







[6156] ED. MEYER „Sumerer“ 47.







[6157] SCHRADER, „R. L.“ 97; „Urg.“ 91 ff.







[6158] „Geschichts-Blätter“ 1, 66.







[6159] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 670; FORRER, „R.
L.“ 94; FELDHAUS, „Technik“ 104. — Betreff der Cycladen s.
HOERNES, „Urzeit“ 2, 43.







[6160] SCHRADER, „R. L.“ 97; FORRER, „R. L.“
94; FELDHAUS, „Technik“ 104.







[6161] HYGINUS, „Fabulae“; CASSIODORIUS,
„Variae lectiones“ 3, 31.







[6162] JACOBY, PW. 7, 2710; SCHULTEN, PW. 8,
2004 ff.







[6163] PLINIUS, lib. 4, cap. 21.







[6164] K. B. HOFMANN, „Das Blei bei den Völkern des
Altertums“ (Berlin 1885); BLÜMNER 4, 142 ff., 169; 155.







[6165] RHOUSOPOULOS, „KAHLBAUM-Gedenkbuch“
172.







[6166] üb. FUCHS 3, 293.







[6167] RHOUSOPOULOS, a. a. O.







[6168] BLÜMNER 4, 191, 288.







[6169] Fragment „Über die Gerüche“.







[6170] ISRAELSON, „Die Materia medica des
GALENOS“ (Dorpat 1894) 167.







[6171] WÜNSCH, A. Rel. 12, 37 ff., 45;
ZIEBARTH, PW. 6, 2771; SKUTSCH, PW. 6, 786;
DIETERICH, „Abraxas“ 77, 78.







[6172] DZIATZKO, PW. 3, 565; KUHNERT, PW. 4,
2376; DREXLER, Ro. 3, 500; ROSCHER, Ro. 4, 776.







[6173] „Annalen“, lib. 2, cap. 69.







[6174] ROEDER, Ro. 4, 774 ff.







[6175] KREMER 1, 62.







[6176] ebd. 1, 329, 375; 2, 283.







[6177] ebd. 1, 303.







[6178] ebd. 1, 334; 2, 223.







[6179] LIPPMANN, „Abh.“ 1, 88.







[6180] SEMPER, „Der Styl“ 2, 145.







[6181] HOOPS 1, 293.







[6182] FORRER, „R. L.“ 79, 94, 283; „Urg.“ 362 ff.;
SCHRADER, „R. L.“ 1013.







[6183] HULTSCH, „Die Gewichte des Altertums“ (Leipzig
1898) 49, 50.







[6184] FORRER, „Urg.“ 362 ff.







[6185] FORRER, „R. L.“ 94, 108.







[6186] HENRICH und ROTERS, „Zeitschrift für
angewandte Chemie“ 1907, 1321; vgl. NEUMANN, ebd. 2032.







[6187] SCHRADER, „R. L.“ 199; FELDHAUS,
„Technik“ 104.







[6188] SCHRADER, „Urg.“ 95; „R. L.“ 97;
HOOPS 1, 293; WILSER, „Vorzeit“ 24.







[6189] HOOPS 1, 293 gegen SCHRADER, „Urg.“
91 ff.







[6190] s. unter 6188.







[6191] SCHRADER, „Urg.“ 91 ff.







[6192] s. unter 6188.







[6193] ERDMANN, „Alaska“ (Berlin 1909) 77, 190.







[6194] HUMBOLDT, „Neuspanien“ (Tübingen 1813) 4, 5,
141.







[6195] BAUMSTARK, PW. 2, 2714, 2715.







[6196] LENORMANT, „Anf.“ 85 ff.; FAULMANN,
99.







[6197] BAPST, „L’étain“ (Paris 1884) 5 ff.







[6198] TOMASCHEK, PW. 5, 1666; KIESSLING,
PW. 6, 806; BAPST 5 ff., 8, 26; GSELL 36 ff.;
LENORMANT, „Anf.“ 85 ff.; die Anführung von Zinn und
verzinnten Gefäßen (ebd. 1, 86) im „Vendidad des ZOROASTER“
(!) ist natürlich nicht beweisend.







[6199] MONTELIUS, M. G. M. 2, 151.







[6200] STRABON 15, 2, 10.







[6201] POLACK und TOMASCHEK, M. G. M. 2,
152. Die von BAPST angeführte Stelle des HIUEN-THSANG
(1, 19) bezieht sich hingegen nicht auf den Hilmend, sondern auf
den Tarim im westlichen chinesischen Turkestan, und dieses Auftreten
von Zinnerz kommt daher hier ebensowenig in Betracht, wie das am Ural,
am Altai und in der Nähe des Baikalsees (s. SADOWSKI, „Die
Handelsstraßen der Griechen und Römer an die Gestade des baltischen
Meeres“, Jena 1877, Vorr. 5; BERTHELOT, Mâ. I, 364, 368).







[6202] SEMPER, „Der Styl“ 2, 149.







[6203] HOMMEL 132.







[6204] AMOS 4, 7, 8; AMOS lebte um 760,
seine Weissagungen sind jedoch im 3. Jahrhundert v. Chr. umredigiert,
und da an der betreffenden Stelle vom Lote der Bauleute die Rede
ist, hat man unter ânak an ihr vermutlich noch Blei zu verstehen
(KAUTZSCH, „Altes Testament“, Tübingen 1910); 2, 37.







[6205] MOSES 4, 31, 21; EZECHIEL 27, 5, 12.







[6206] BECKMANN, „Beiträge“ 4, 329; BAPST 5,
14.







[6207] SCHRADER, „Ling.“ 71; „R. L.“ 990, 995.







[6208] LENORMANT, „Anf.“ 1, 98 ff.;
SCHRADER, „Urg.“ 91 ff.







[6209] BAPST 2; was der Autor daselbst über einen
älteren Namen Khaspu = Silberchen (?) und dessen Zusammenhang mit dem
ägyptischen Chesbet (!) sagt, entbehrt jeder Begründung.







[6210] HÜMMERICH, „VASCO DE GAMA“ (München
1898) 23, 156, 157; vgl. FELDHAUS, „Technik“ 1368.







[6211] SCHRADER, „R. L.“ 201.







[6212] „Beiträge“ 4, 326.







[6213] SCHULTEN, PW. 8, 2032.







[6214] LENORMANT, „Anf.“ 1, 97; BAPST 9 ff.;
ED. MEYER, „Alt.“ 1, 151, 745; 2, 156 ff.; warum gerade Iran
nicht mit in Betracht kommen sollte (ebd. 1, 744), ist nicht recht
ersichtlich.







[6215] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 9.







[6216] GSELL 34.







[6217] Ob Zinn auch zu anderen Zwecken verwendet wurde, ist
ungewiß; von „Platten mit Inschriften und Figuren aus Mumiensärgen“
spricht SEMPER (2, 462), jedoch ohne jede Zeitangabe für deren
Alter.







[6218] BRUGSCH, „Äg.“ 271 ff.; LIPPMANN,
a. a. O.







[6219] BRUGSCH, „Äg.“ 398, 401.







[6220] SCHRADER, „R. L.“ 990.







[6221] REIL 64 ff., 190; 71.







[6222] REIL 71.







[6223] BLÜMNER 4, 133.







[6224] DIETERICH, „Abraxas“ 138, 159.







[6225] IDELER, „Physici et medici graeci minores“
(Berlin 1841) 1, 45.







[6226] FRIEDLAENDER 2, 83; SPECK,
„Handelsgeschichte des Altertums“ (Leipzig 1900 ff.) 4, 783, 889;
HOOPS 2, 414; REIL 71.







[6227] IDELER, a. a. O. 2, 206.







[6228] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 219 ff.







[6229] ebd. 2, 156 ff.; BLÜMNER 4, 187 ff.







[6230] „KAHLBAUM-Gedenkbuch“ 118.







[6231] Vgl. BLÜMNER 4, 84 ff., 81 ff.







[6232] HYGINUS, „Fabulae“, a. a. O.







[6233] SCHMIDT, „Kulturhistorische Beiträge ...“
(Leipzig 1906) 1, 10.







[6234] LENORMANT, „Anf.“ 1, 98 ff.







[6235] SCHRADER, „R. L.“ 990; „Urg.“ 91 ff.







[6236] Mitteilung von † Geh.-Rat Prof. H. SUCHIER.







[6237] MÜLDER, PW. 9, 1042.







[6238] „Ilias“ 11, Vers 25, 34; 18, V. 474, 565, 574, 613; 20,
V. 171; 21, V. 592; 23, V. 503, 561.







[6239] BLÜMNER 4, 53, 83.







[6240] Vers 208; s. auch „Theogonie“, Vers 852.







[6241] üb. FUCHS 2, 428, 439, 450, 451; 3, 309, 362,
443, 633; an einer Stelle ist auch von „Zinn oder Blei“ die Rede (3,
633).







[6242] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 759.







[6243] Über verschiedene bis in die Neuzeit fortdauernde
Irrtümer und allerlei absonderliche Hypothesen vgl. HUMBOLDT,
„Kritische Untersuchungen ...“ (Berlin 1852) 1, 128 ff.







[6244] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 142 ff.; SPECK
1, 94 ff., 103 ff., 463.







[6245] SCHULTEN, PW. 8, 2032.







[6246] HÜBNER, PW. 3, 859 ff.







[6247] SPECK 3, 157.







[6248] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 690 ff.







[6249] VOSS, „Mythologische Briefe“ (Stuttgart 1827)
2, 174: κασσίτερον ποταμόρρυτον.







[6250] HÜBNER, PW. 2, 2763; ED. MEYER,
„Alt.“ 2, 690 ff.







[6251] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 142 ff.; GÖTZ,
„Die Verkehrswege des Welthandels“ (Stuttgart 1888) 109 ff., 348, 352;
267, 269, 290; BAPST 12 ff.; SPECK 1, 483, 505.







[6252] BERGER, „Geschichte der wissenschaftlichen
Erdkunde der Griechen“ (Leipzig 1903) 559; HÜBNER, PW. 3,
1355.







[6253] lib. 5, cap. 38.







[6254] lib. 4, cap. 122; lib. 34, cap. 95 und 116.







[6255] HÜBNER, PW. 3, 859 ff.; BERGER, PW.
6, 1304 ff.; SCHULTEN, PW. 8, 1987, 2008.







[6256] SCHULTEN, a. a. O.; SIRET, M. G. M.
8, 106.







[6257] BERGER 235, 356.







[6258] ED. MEYER, „Alt.“ 3, 674, 679.







[6259] ED. MEYER, a. a. O.; KIESSLING, PW.
1a, 879.







[6260] BAPST 3, 15 ff.; SADOWSKI, Vorr. 20.







[6261] lib. 34, cap. 17.







[6262] BAPST (49 ff., 51 ff.), dessen Unwissenheit
zuweilen fast unglaublich ist, — DIOSKURIDES ist z. B. bei
ihm ein Herausgeber der Werke des HIPPOKRATES (54) —, läßt
sie diese Kunst „schon in Asien, von den Zigeunern“ lernen!







[6263] HÜBNER, PW. 3, 859 ff.; BERGER, PW.
6, 1304 ff.; SCHULTEN, PW. 8, 1987.







[6264] lib. 7, cap. 56.







[6265] SCHLEIDEN, „Das Salz“ (Leipzig 1875) 29, 41,
46.







[6266] lib. 4, cap. 22.







[6267] ABULFEDA 2, 307.







[6268] PLINIUS, lib. 4, cap. 20; STRABON 15,
2, 10; vgl. GSELL 36 ff.







[6269] BERGER, „Erdkunde“ 102, 232, 336;
HAUG, PW. 1a, 764; GENTHE, „Über den etruskischen
Tauschhandel nach dem Norden“ (Heilbronn 1873) 67 ff., 92 ff., 105.







[6270] HAVERFIELD, PW. 9, 857.







[6271] lib. 5, cap. 22.







[6272] lib. 5, cap. 104.







[6273] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 690 ff.







[6274] BERGER 102, 232, 332; SPECK 2, 470
ff.; 4, 377; BAPSTS Annahme, dies sei erst nach der Zerstörung
Karthagos geschehen (12 ff., 14, 18 ff.), ist ganz unverständlich.







[6275] HERGT, „Die Nordlandfahrt des
PYTHEAS“ (Halle 1893); GÖTZ, „Verkehrswege“ 4, 316.







[6276] HÜBNER, PW. 3, 859 ff.; BERGER, PW.
6, 1304 ff.; „Erdkunde“ 336, 361.







[6277] lib. 3, cap. 115; ED. MEYER, „Alt.“ 2, 759;
BERGER, a. a. O. 53 ff., 357; HÜBNER, PW. 7, 439 ff.







[6278] BERGER, 353 ff.







[6279] ebd. 512.







[6280] BERGER 559.








[6281] lib. 5, cap. 38.







[6282] lib. 3, cap. 147; HÜBNER, PW. 7, 439 ff.;
BERGER 361.







[6283] BERGER 544, 630.







[6284] CAESAR, lib. 5, cap. 12; BERGER 235,
356.







[6285] FRIEDLAENDER 3, 335. Über die großen Mengen
Zinn, die auch die Phönizier im 6. Jahrhundert nach dem Osten brachten,
z. B. nach Tyrus, vgl. die Schilderung bei EZECHIEL.







[6286] Alle derartigen Berechnungen sind außerordentlich
unsicher.







[6287] cap. 51 und 81, woselbst „τὸν κασσίτερον τὸν κελτικόν“.
Vgl. die bewunderungswürdige Ausgabe von BECKMANN (Göttingen
1786) 100 ff., 160 ff.







[6288] cap. 37.







[6289] BLÜMNER 4, 179, 376.







[6290] SPECK 3, 214; GSELL 34. Schon ältere
etrurische Bronzen enthalten 6% Zinn (SPECK 3, 257).







[6291] SPECK 3, 290; 4, 386.







[6292] ISIDORUS 18, 14, 1; SKUTSCH, PW. 6,
776; SCHRADER, „R. L.“ 365.







[6293] Candidus im Sinne von „fein“ findet sich auch auf
Silberbarren aufgestempelt (WILLERS, „Bronze-Eimer“ 233).







[6294] lib. 34, cap. 95.







[6295] FORRER, „R. L.“ 115.







[6296] BECKMANN 4, 370; ROSSIGNOL 291.







[6297] BECKMANN 3, 512; BUCHER 3, 273;
FORRER, „R. L.“ 753; DAFERT, „Monatshefte für Chemie“
(Wien 1910) 781.







[6298] lib. 34, cap. 48.







[6299] „Indika“, cap. 18.







[6300] IDELER, „Physici et Medici graeci minores“
(Berlin 1841) 1, 196; cap. 17.







[6301] DIODOR, lib. 5, cap. 46; fr. 6, 1.







[6302] JACOBY, PW. 6, 960; BLÜMNER 3, 45.







[6303] GOLENISCHEFF und GLASER, PW. 2, 1391,
1403.







[6304] ROHDE, „Der griechische Roman“ (Leipzig 1900)
240; AUSFELD, „Der griechische Alexander-Roman“ (Leipzig 1907)
94.







[6305] TKAČ, PW. 1a, 1465.







[6306] „Periplus“, ed. FABRICIUS (Leipzig 1883) 91,
97.







[6307] ebd. 65, 75; 45, 65.







[6308] SPECK 1, 195, 200; BAPST 15.







[6309] BAPST 9 ff.







[6310] „Die Phönizier“ (Berlin 1856) 3 (1), 63.







[6311] „Anf.“ 1, 98 ff.







[6312] SCHRADER, „R. L.“ 990; WECKER, PW. 9,
1316.







[6313] SCHRADER, „R. L.“ 990; „Urg.“ 91 ff.







[6314] REINAUD, „Relation des voyages ...“ (Paris
1845) 1, Vor. 62; 1, 94; 2, 48.







[6315] HEYD, „Geschichte des Levante-Handels im
Mittelalter“ (Stuttgart 1879) 1, 37; 2, 655; SCHRADER, „R. L.“
990; REINAUD, a. a. O.







[6316] ANDREAS BELLUNENSIS, „Interpretatio arabum
nominum“, beigedruckt seiner Übersetzung von AVICENNAS „Canon“
(Venedig 1544) 4, 14, 18, 22.







[6317] HALLER, „Onomasticon“ (Frankfurt 1756) 10, 19.







[6318] LENORMANT, „Anf.“ 1, 98 ff.







[6319] s. MARCO POLO, ed. PAUTHIER (Paris
1865) 703.







[6320] BECKMANN 4, 739; vgl. PIGAFETTAS
„Reisen“ (Gotha 1801) 123.







[6321] RICHTHOFEN, „China“ 1, 319, 373.







[6322] BAPST 22.







[6323] FAULMANN 279.







[6324] LENORMANT, „Anf.“ 1, 62 ff.; SPECK 1,
205.







[6325] GRUBER, „Litt.“ 197; Nan = Süden, wie in
Nanking = Stadt des Südens.







[6326] PFIZMAIER 24, 26; so hält auch noch der
treffliche GARCIA DA ORTA, 1533 bis 1563 Leibarzt des
portugiesischen Vizekönigs in Goa, Zinkoxyd für die Asche eines
Gewächses (LIPPMANN, „Geschichte des Zuckers“ 78).







[6327] FELDHAUS, „Technik“ 1368.







[6328] VOGEL, „Zeitschrift für angewandte Chemie“
1909, 44; Bronzefibeln, die nur auf der Schauseite verzinnt sind, kennt
man ebenfalls.







[6329] FORRER, „R. L.“ 930; Abbildungen bei
SCHLEMM, a. a. O. 668. — Schild: bei GENTHE 48.







[6330] GENTHE 134; SCHRADER, „R. L.“ 990;
„Urg.“ 91 ff.; BAPST 23 ff., 28 ff.; FORRER, „Urg.“
316; „R. L.“ 632.







[6331] BAPST, a. a. O.







[6332] FORRER, a. a. O. 79, 94, 283; eine dieser
Kugeln wiegt 735 g (ebd. 932).







[6333] BECKMANN 4, 364.







[6334] FORRER, „Urg.“ 316.







[6335] BLÜMNER, PW. 5, 2142 ff.







[6336] SCHRADER, „R. L.“ 990; „Urg.“ 91 ff.; „Ling.“
130 ff.







[6337] LIPPMANN, „Chemiker-Zeitung“ 1916, 1; 1917, 1.







[6338] ed. DEPPING 76, 253. — Lächerliche Gründe für
die Anwendung von Zinn (und Blei) bei der Herstellung der Spiegel führt
THOMAS VON AQUINO an (üb. SCHNEIDER 11, 770).







[6339] ed. PAGEL (Berlin 1893) 12.







[6340] BECKMANN 4, 370.







[6341] „Ritter-, Hof- und Pilger-Reisen“ 1465–1467 (Stuttgart
1844) 46.







[6342] HEYD 1, 595; 2, 44, 133, 415. Einzelheiten s.
bei SCHAUBE, „Handelsgeschichte der romanischen Völker ...“
(München 1906) 811.







[6343] MERRIFIELD 2, 895.







[6344] REITEMEYER, „Beschreibung Ägyptens im
Mittelalter“ (Leipzig 1903) 229.







[6345] „Chronik“, üb. WATTENBACH-LANDAUER (Leipzig
1890) 135.







[6346] BECKMANN 4, 372 ff.







[6347] Rune 15, Vers 348.







[6348] „Kalewala“ 23, 56, 97, 98, 116, 120, 157, 177, 213,
232, 289, 290.







[6349] „Kanteletar“, üb. PAUL (Helsingfors 1882) 300.







[6350] „Kalewipoeg“ 171.







[6351] „Lieder“ 56.







[6352] „Märchen“ 325.







[6353] SCHRADER, „R. L.“ 990.







[6354] lib. 13, cap. 56; vgl. BLÜMNER 4, 96.







[6355] Übersetzung des STRABON (Stuttgart 1859) 6,
45.







[6356] ROSSIGNOL 244 ff.; FREISE 137; vgl.
DIERGART, M. G. M. 1, 308.







[6357] HOFMANN, „Zur Geschichte des Zinks bei
den Alten“ (Berg- und Hüttenmännische Zeitung 1882; 41, 46);
BLÜMNER 4, 96.







[6358] Auch daß metallisches Zink am Tmolos vorkommen solle,
erscheint völlig ausgeschlossen.







[6359] GSELL 72.







[6360] ZIPPE 218 ff.







[6361] SCHÄFER, „Die Alchemie“ (Flensburg 1887) 13.







[6362] M. G. M. 2, 36, 148, 174; 3, 76, 156; 6, 71;
„Zeitschrift für angewandte Chemie“ 1901, 1207; 1902, 761; 1903, 87.







[6363] ebd. 1902, 511, 1217.







[6364] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 112.







[6365] LIPPMANN, ebd. 2, 9; REINHARD, „A.
Med.“ 10, 150.







[6366] LIPPMANN, „Abh.“ 1, 55.







[6367] ebd. 1, 24; lib. 34, cap. 100.







[6368] ebd. 1, 53; lib. 5, cap. 84.







[6369] BLÜMNER 4, 171 ff.







[6370] üb. FUCHS 2, 186; 3, 59, 291, 297, 488, 495.







[6371] üb. FUCHS 3, 57, 292, 297 („blaue Chalkitis“),
295, 305; 60, 291, 313, 495. Vgl. CELSUS, üb. FRIBOES
598; BLÜMNER 4, 94 ff.







[6372] BECKMANN 3, 381 ff.; BLÜMNER 4, 171;
LIPPMANN, „Abh.“ 1, 53.







[6373] So noch bei FESTUS, ed.
LINDEMANN 367.







[6374] LENORMANT, „Anf.“ 2, 226 ff.







[6375] CRUSIUS, Ro. 2, 878 ff.; ED. MEYER,
„Alt.“ 2, 150 ff.; auf einer altattischen Amphora, die ihn mit seiner
Gattin HARMONIA abbildet, heißt er auch KASSMOS
(SITTIG, PW. 7, 2383).







[6376] ED. MEYER. „Alt.“ 2, 70, 180, 317; 150 ff.,
189, 317.







[6377] CRUSIUS und ED. MEYER, a. a. O.







[6378] BLOCH, Ro. 2, 2530; über Καδμῖλος und Κάμιλλος
s. DIELS, „Vors.“ 2, 212.







[6379] PETTAZZONI, A. Rel. 14, 577.







[6380] FREISE 135 ff.







[6381] FREISE, a. a. O.







[6382] WILLERS, „Untersuchungen ...“ 35.







[6383] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 264.







[6384] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 241.







[6385] ebd. 1, 88; DIERGART, a. a. O.







[6386] HIRSCHBERG-LIPPERT, „Die arabischen
Augenärzte“ (Leipzig 1904) 2, 155, 194.







[6387] ebd. 1, 61, 99, 138 (leichte), 163; 2, 134.







[6388] ebd. 1, 79, 187.







[6389] ebd. 1, 142, 170, 171 (beste), 172, 180, 276 u. oft; 2,
72, 78 (grüne).







[6390] ebd. 1, 175, 194, 202, 209, 273, 277–279, 300 u. oft;
2, 102 (grüne), 249 (indische).







[6391] ebd. 1, 288; 2, 103, 148 (grüne).







[6392] ebd. 1, 189; 2, 78, 91, 101, 109, 142, 247 (Ispahan),
249.







[6393] „KAHLBAUM-Gedenkschrift“ 127 ff.







[6394] RÂY 1, 85 ff.; Abbildung auf Tafel 3.







[6395] PUSCHMANN, „Handbuch der Geschichte der
Medizin“ (Jena 1902) 1, 141 ff.







[6396] HIUEN-THSANG 2, 172.







[6397] ebd., Anmerkung.







[6398] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 165.







[6399] W. HOMMEL, M. G. M. 13, 56; „Zeitschrift für
angewandte Chemie“ 1912, 97; „Chemiker-Zeitung“ 1913, 918.







[6400] W. HOMMEL, a. a. O.; RÂY, a. a. O.







[6401] HOFMANN, a. a. O.







[6402] W. HOMMEL, a. a. O. Galmei ist in China
vielfach verbreitet; nach MARCO POLO tritt er vielleicht auch
an den Abhängen des Altai auf (LIPPMANN, „Abh.“ 2, 265).







[6403] BECKMANN 3, 410; BIBRA 180; W.
HOMMEL, a. a. O.; STAUNTON, „An embassy to China“ (London
1797) 2, 540. Angesichts der ungeheuren Beharrlichkeit der chinesischen
Verfahren sind auch solche späte Berichte keineswegs zu unterschätzen.







[6404] W. HOMMEL, a. a. O.







[6405] BIBRA 181.







[6406] BIBRA 181; MARCO POLO, ed.
YULE (London 1903) 2, 265.







[6407] Amsterdam 1596; lib. 2, cap. 17.







[6408] BECKMANN, „Litteratur der älteren
Reisebeschreibungen“ (Göttingen 1809) 2, 124; Münzen aus Zinn gab es
aber in Indien ebenfalls (LUSCHIN 35), und dies dürfte den
erwähnten Irrtum noch gefördert haben.







[6409] BECKMANN, „Beitr.“ 3, 409.







[6410] BUCHER 3, 43 ff.; LENORMANT, „Anf.“
1, 99.







[6411] „Metallurgische Etymologien“ („Mitteilungen des Österr.
Museums“ 1886) bei BUCHER, a. a. O.







[6412] W. HOMMEL, a. a. O.







[6413] BUCHER 3, 46; SELIGMANN, „Der böse
Blick“ 2, 6.







[6414] KOPP, „Gesch.“ 4, 116.







[6415] BECKMANN 3, 398.







[6416] „Werke“, ed. HUSER (Straßburg 1603) 1, 251.







[6417] ebd. 1, 647, 885, 890, 895, 903.







[6418] Vgl. W. HOMMEL, a. a. O.







[6419] ed. HUSER 1, 902.







[6420] ebd. 1, 919.







[6421] ebd. 2, 57.







[6422] ebd. 1, 209, 228, 558, 905, 1058.







[6423] ebd. 2, 137.







[6424] ebd. 2, 134.







[6425] ebd. 2, 56.







[6426] ebd. 1, 906.







[6427] BECKMANN 3, 402. In der Basler Ausgabe von
1629 steht an der fraglichen Stelle (329) das von BECKMANN
zitierte deutsche Wort nicht, wohl aber auf S. 13 des (unpaginierten)
Index I. der Kunstausdrücke, wo Conterfey ganz richtig jene weiße
Schmelze bezeichnet, die in Goslar die Wandungen der Öfen zeitweilig
ausschwitzten (s. unten).







[6428] AGRICOLA, „Opera“ (Basel 1558) 368.







[6429] ebd. 432.







[6430] Vgl. ALBINUS „Meißnische Bergchronika“
(Dresden 1590) 138.







[6431] „Bergpostilla oder Sarepta“ (Nürnberg 1587) 26.







[6432] Dresden 1590, 138.







[6433] Zürich 1565, 28.







[6434] Frankfurt 1584, 94.







[6435] „Alchymia“ (Frankfurt 1597) 95, 153; „Commentationes“
(ebd.) 43, 293.







[6436] Frankfurt 1615; 2, 181.







[6437] ebd. 1, 214; 318; 2, 181.







[6438] ebd. 1, 91, 114, 318.







[6439] ebd. 1, 297, 309; dabei hatte er aber bemerkt (2, 192,
281), daß Calaëm beim Verbrennen „flos calaëmi“ gebe, also Zinkblumen
oder Pompholyx!







[6440] „Bericht vom Bergwerk“ (Goslar 1617) 83; die Stelle
führt auch HENCKEL an („Kieshistorie“, Leipzig 1754; 521);
vgl. BECKMANN 3, 404; W. HOMMEL, a. a. O.







[6441] „Essais“, ed. PETIT (Paris 1907) 72;
LIPPMANN, „Abh.“ 2, 300.







[6442] KOPP, G. 4, 119.







[6443] „Metallurgia“ (Frankfurt 1661) 5.








[6444] „Werke“ (London 1772) 3, 713.







[6445] ebd. 1, 780; 3, 721.







[6446] ebd. 2, 568.







[6447] ebd. 2, 120; 3, 713; 4, 336, 627.







[6448] ebd. 4, 627.







[6449] W. HOMMEL, a. a. O.







[6450] FLÜCKIGER, „Dokumente zur Geschichte der
Pharmazie“ (Halle 1876) 68, 79; so auch schon bei SCHRÖDER
(„Thesaurus pharmacologiae“, Ulm 1662, 458), ja schon bei
LIBAVIUS („Alchymia“ 253; „Commentationes“ 293), der
Marchasita pallida als „gelfum“ bezeichnet, d. h. wohl als gelb,
wie auch MATHESIUS von einer „gelffen Steingallen“ spricht
(„Bergpostilla“ 26).







[6451] Frankfurt 1714; 1, 89.







[6452] „Pyritologia“ (Leipzig 1725); LIPPMANN, „Abh.“
1, 289. Eine das Zink betreffende Schrift von RESPOURS, „Rares
expériences sur l’esprit minéral (Paris 1701), soll HENCKEL
ebenfalls übersetzt und erläutert haben.







[6453] „Kieshistorie“ (Leipzig 1754; 2. Auflage der
Pyritologia) 571, 721.







[6454] ebd. 496. 520.







[6455] ebd. 517.







[6456] ebd. 85.







[6457] Leipzig 1755; 9.







[6458] LIPPMANN, „Abh.“ 1, 289. MARGGRAF
zeigte auch die Identität des Zinksulfates mit dem Goslarer „weißen
Vitriol“, dem sog. „Galitzenstein“ (der seinen Namen ursprünglich
von der spanischen Provinz Galicia empfing). — Dem Ausdruck „weißer
Vitriol“ gegenüber ist Vorsicht zu empfehlen: er bezeichnet zumeist
nichts weiter als gewöhnlichen, weiß gebrannten Vitriol (κεκαυμένος der
Alten) und ist z. B. bei den oben erwähnten arabischen Augenärzten das
nämliche wie qulqutâr, qalqant, qalqadîr (HIRSCHBERG-LIPPERT,
a. a. O. 1, 89, 150, 314).







[6459] FREISE 135.







[6460] „Divan des BAKI“, ed. HAMMER (Wien
1825) 74.







[6461] KLUGE, „Etymologisches Wörterbuch“ (Straßburg
1910) 507; SCHRADER, „R. L.“ 539.







[6462] „Reisen nach Innsbruck und Dresden 1628–29“ (Wien 1901)
132, 198.







[6463] REY, „Essais“, ed. PETIT (Paris 1907)
105.







[6464] ebd. 118; 188 ff.







[6465] ebd. 96; 172.







[6466] SELIGMANN, „Böser Blick“ 2, 18.







[6467] SCHULTENS, PW. 8, 2004 ff.







[6468] HAUPT, „M. G. M.“ 1, 386.







[6469] FREISE 143; SCHULTENS, a. a. O.







[6470] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 109.







[6471] PW. 4, 2002.







[6472] „Indika“, cap. 3.







[6473] „De lapidibus“.







[6474] Über Zinnober als Schminke, Anstrich- und Maler-Farbe
vgl. BLÜMNER 4, 495.







[6475] lib. 7, cap. 8.







[6476] BLÜMNER 4, 133.







[6477] lib. 33, cap, 64; LIPPMANN, „Abh.“ 1, 19.







[6478] lib. 33, cap. 99, 123; LIPPMANN, „Abh.“ 1, 22.







[6479] ebd. 1, 50 ff., 73.







[6480] ebd. 2, 59, 149.







[6481] ebd. 2, 109.







[6482] GANSCHINIETZ, PW. 9, 55.







[6483] ed. GANSCHINIETZ (Leipzig 1913) 45.







[6484] Dieser Glaube erhielt sich bis in die Neuzeit hinein,
s. die Vergiftung des Königs HAMLET.







[6485] ISRAELSON, „Die Materia medica des
GALENOS“ (Dorpat 1894), 170.







[6486] üb. BERENDES (Leiden 1914) 727; lib. 7, cap.
3.







[6487] ABULFEDA 3, 101; ALDIMESCHQI 311;
KREMER 1, 303, 329, 375; 2, 283.







[6488] LIPPMANN, „Abh.“ 1, 89.







[6489] E. WIEDEMANN, „Beitr.“ 43, 106.







[6490] „Opera exquisitoria“ (Basel 1544) 153, 166, 203
ff. — Vgl. HIRSCHBERG-LIPPERT 2, 57, 58: die auch bei
ALRAZI angeführte Quecksilbersalbe gegen Augenläuse.







[6491] „Canon“, üb. ANDREAS BELLUNENSIS (Venedig
1544) 104, 487, 503, 524, 526, 528, 530, 560; vgl. SONTHEIMER,
„Zusammengesetzte Heilmittel der Araber“ (Freiburg 1845) 225.







[6492] „Practica“, üb. GERHARD VON CREMONA (Venedig
1530) 155; verf. gegen 1200?







[6493] üb. HAMMER (Wien 1824) 252.







[6494] JOLOWICZ, „Der poetische Orient“ (Leipzig
1853) 438.







[6495] „MUTANABBI und SEIFUDDAULA“, ed.
DIETERICI (Leipzig 1847) 168.







[6496] üb. BODENSTEDT (Breslau 1881) 176.







[6497] s. hierüber ALDIMESCHQI 61, und die anderen
weiter oben angegebenen Quellen.







[6498] Wörtlich wiederholt noch im türkischen „Divan“ des
BAKI (1529–1599), üb. HAMMER (Wien 1825) 33.







[6499] üb. GREVE 7, 249; 8, 323; 5, 13; 10, 168.







[6500] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 181.







[6501] Diesen Kunstgriff erwähnt auch der Talmud
(BERENDES, „Die Pharmazie bei den Kulturvölkern“, Halle 1891;
1, 117).







[6502] üb. JAUBERT 1, 41, 67; HUMBOLDT,
„Kritische Untersuchungen ...“ 3, 64; RUSKA, „Enzykl. d.
Islam“ 1, 995 (auf das Wadi Ollaki bezüglich).







[6503] Andere spanische Fundstätten nennt ALDIMESCHQI
344, 345, 349.







[6504] SCHAUBE, a. a. O. 206, 210, 247, 332, 501.







[6505] PFIZMAIER 20.







[6506] ebd. 21, 69.







[6507] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 286.







[6508] „Handbuch der Pharmakognosie“ (Leipzig 1910) 2, 505,
507.







[6509] „Opera“ (Mainz 1531) 55, 225.







[6510] SUDHOFF, M. G. M. 14, 54.







[6511] „Circa instans“, beigedruckt an SERAPION
(Venedig 1530) 187.







[6512] SUDHOFF, „KAHLBAUM-Gedenkschrift“
255.







[6513] So z. B. ARNALDUS VON VILLANOVA im „Rosarium“,
beigedruckt an ULSTADS „Coelum philosophorum“ (Lyon 1572) 439,
516.







[6514] „Musaeum metallicum“ (Bologna 1648) 196.







[6515] „Works“ 1, 631 ff.







[6516] Vgl. MERRIFIELD 1, 56; 2, 461.







[6517] ebd. 2, 477.







[6518] ed. REBER (Gießen 1896) 373.







[6519] „Examen omnium simplicium“ (Lyon 1556) 719.







[6520] BECKMANN 1, 46; vgl. 1, 44; 4, 101, 578.
— Über Anwendung von Quecksilber in Peru, zur Zeit der Incas, s.
BECKMANN, „Tech.-Ökon. Bibliothek“ (Göttingen 1782) 12, 51.







[6521] BLÜMNER, PW. 5, 2142 ff.







[6522] HAEDICKE, M. G. M. 12, 271.







[6523] HUMBOLDT, „Neuspanien“ 4, 8 ff.; „Vues des
Cordillères“ 1, 314.







[6524] BLÜMNER 4, 67 ff.







[6525] ebd.; ZIPPE 115, 125 ff.







[6526] LIPPERT 224, 226.







[6527] ZIPPELIUS, M. G.M. 1, 268.







[6528] LENORMANT, „Anf.“ 1, 56 ff.







[6529] Vgl. die ausführliche Debatte zwischen BECK,
BELCK, BLANKENHORN, KIESSLING,
OPPERT, PINNER, WEDDING, WEEREN (M.
G. M. 6, 632), die im übrigen nach FELDHAUS („Technik“ 232)
nicht viel Entscheidendes zutage förderte.







[6530] SCHRADER, „R. L.“ 177, 293, 725;
HOERNES, „Urzeit“ 2, 11.







[6531] So berichtet noch HESIOD.







[6532] LIPPERT 2, 215 ff.; ZIPPELIUS, M. G.
M. 1, 168; SELIGMANN 1, 89; ED. MEYER, „Alt.“ 1 (1),
68, 76; 1 (2), 364; BROCKELMANN, „Geschichte der christlichen
Litteraturen des Orients“ (Leipzig 1907), 236.







[6533] LENORMANT, „Anf.“ 1, 68 ff., 81, 83.







[6534] ebd. 56 ff.







[6535] ebd. 88.







[6536] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 109.







[6537] LENORMANT, „Anf.“ 1, 56 ff.







[6538] rennen = rinnen, fließen.







[6539] LIPPERT 224, 226; FREISE 94 ff., 111
ff., mit Abbildung; BLÜMNER 4, 49, 69, 207 ff., 211, 216;
FELDHAUS, „Technik“ 232, 367 ff.; GSELL 8, 16 ff., 19
ff., 81 ff.; SCHRADER, „Urg.“ 76 ff.







[6540] FREISE 110 ff.; BLÜMNER 4, 227.







[6541] FREISE 121.







[6542] STOLL 125, 465.







[6543] STOLL 439 ff., 395, 717.







[6544] ebd. 449.







[6545] ebd. 448.







[6546] FAULMANN 114; STOLL 395 ff.;
GSELL 83.







[6547] GSELL 9, 84; M. G. M. 6, 362.







[6548] GSELL 10.







[6549] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 150.







[6550] GSELL 11.







[6551] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 202, 203.







[6552] FLINDERS-PETRIE, M. G. M. 3, 109;
GSELL 12 ff., 92.







[6553] FLINDERS-PETRIE, M. G. M. 3, 45; 6, 362;
MASPERO, in FELDHAUS, „Technik“.







[6554] FLINDERS-PETRIE, M. G. M. 6, 362.







[6555] FELDHAUS, „Technik“ 232; zu berichtigen ist
hiernach GSELL 15.







[6556] FLINDERS-PETRIE, M. G. M. 6, 362.







[6557] SCHRADER, „Urg.“ 76 ff.; GSELL 16
ff., 19 ff., 81 ff.; HOERNES, „Urzeit“ 3, 108 ff.







[6558] FOY, „Chemiker-Zeitung“ 1908, 973;
SCHRADER und GSELL, a. a. O.







[6559] LEPSIUS, „Metalle“ 108; SCHRADER, „R.
L.“ 173; „Urg.“ 76 ff.







[6560] GSELL 38, 39.







[6561] a. a. O. 102 ff.; über die Deutung von men auf Bronze
s. GSELL 50 ff.







[6562] LEPSIUS 109.







[6563] GSELL 49.







[6564] LEPSIUS 111, mit Abbildung auf Tafel 2.
GSELL 38, 40; über die Deutung von tehset auf Messing: ebd.
52.







[6565] GSELL 23; vgl. 81 ff., 87.







[6566] ebd. 21 ff., 48, 84, 92.







[6567] LEPSIUS 112.







[6568] GSELL 95.







[6569] LEPSIUS 112.







[6570] ebd. 105.







[6571] SCHRADER, „R. L.“ 173; „Urg.“ 76 ff.;
HOERNES, „Urzeit“ 2, 18 ff.







[6572] ROEDER, Ro. 4, 777.







[6573] LENORMANT, „Anf.“ 1, 184.







[6574] BRUGSCH, „Äg.“ 398; PLUTARCH, „Isis
und Osiris“, cap. 62.







[6575] LENORMANT, a. a. O.; GSELL 24 ff.







[6576] BRUGSCH, „Äg.“ 401; GSELL 27, 45;
FLINDERS-PETRIE, M. G. M. 3, 45.







[6577] LEPSIUS 108.







[6578] „Urg.“ 82.







[6579] GSELL 27.







[6580] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 8.







[6581] LEPSIUS 103; GSELL 20.







[6582] FLINDERS-PETRIE, a. a. O.; HOERNES,
„Urzeit“ 3, 106 ff.







[6583] ED. MEYER, „Chetiter“ 76.







[6584] MONTELIUS, „Gesch.-Blätter“ 1, 246;
GSELL 47.







[6585] FELDHAUS, „Technik“ 232.







[6586] REIL 59 ff.







[6587] HEYD 1, 433, 437; 2, 27, 43, 441.







[6588] „R. L.“ 173.







[6589] SCHRADER, „Urg.“ 77.







[6590] ebd. 76 ff.; „R. L.“ 173.







[6591] LEMM, M. G. M. 7, 485; s. den Namen des
Chemikers BERZELIUS?







[6592] JEREMIAS, „Handbuch“ 64, 197.







[6593] SCHWENZNER, M. G. M. 15, 51.







[6594] HOMMEL 135; vgl. HOERNES, „Urzeit“ 2,
24; 3, 114.







[6595] HOMMEL 153.







[6596] BLÜMNER 4, 67 ff.; FORRER, „R. L.“
197, 402; DELITZSCH, „Bibel und Babel“ (Leipzig 1905) 1, 47.







[6597] LEPSIUS 107.







[6598] FAULMANN 465.







[6599] SCHRADER, „Urg.“ 76 ff.







[6600] STOLL 395 ff.







[6601] FAULMANN 470.







[6602] üb. RÜCKERT 1, 17.







[6603] ebd. 1, 47.







[6604] ebd. 1, 49.







[6605] ebd. 1, 105, 129; 2, 497 und sehr oft.







[6606] ebd. 2, 459.







[6607] ebd. 3, 295, 323.







[6608] Persischer Stahl bei PLINIUS, lib. 34, cap.
14; FREISE 120.








[6609] DEUSSEN 2 (2), 142, 171, 172.







[6610] SCHRADER, „Urg.“ 76 ff.; tannur: ebd. 16.







[6611] SCHRADER, „R. L.“ 795.







[6612] ders., „Urg.“ 76 ff.







[6613] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 265, 267.







[6614] SCHRADER, „Urg.“ 76 ff.







[6615] ZIPPELIUS, M. G. M. 1, 168.







[6616] FORRER, „R. L.“ 416; HOERNES,
„Urzeit“ 2, 116.







[6617] HOOPS 1, 270; 2, 379 ff.







[6618] HANEMANN, M. G. M. 13, 590.







[6619] SCHRADER, „Urg.“ 76 ff.







[6620] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 622, 747.







[6621] ED. MEYER, a. a. O.; „Chetiter“ 76;
RUGE, PW. 3, 2100.







[6622] RUGE, a. a. O.







[6623] JEREMIAS 15, 12; LEPSIUS 106.







[6624] CUMONT, „Rel.“ 218, 283; 167.







[6625] ED. MEYER, „Chetiter“ 120; 122, 163;
THULIN, PW. 10, 1139.







[6626] ED. MEYER, „Chetiter“ 67, 90. Sein Attribut
ist das sog. kretische Doppelbeil.







[6627] ED. MEYER, „Chetiter“ 90.







[6628] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 219 ff.







[6629] FELDHAUS, „Technik“ 232.







[6630] SUDHOFF, bei HOOPS 3, 439;
FREISE 117.







[6631] SCHRADER, „R. L.“ 1016.







[6632] BLÜMNER, PW. 5, 2148; FORRER, „R. L.“
525, 528; SCHRADER, „R. L.“ 173.







[6633] GSELL 30; HOERNES, „Urzeit“ 2, 33,
59; 3, 11.







[6634] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 379.







[6635] GERCKE, M. G. M. 3, 341; GSELL 30 ff.







[6636] HOOPS 1, 270; 2, 379 ff.; ED. MEYER,
„Alt.“ 2, 379; 1, 657; MONTELIUS, „Geschichts-Blätter“ 1, 246.







[6637] HESIOD, „Werke und Tage“, Vers 151; vgl. auch
die Angaben bei PLATON (LIPPMANN, „Abh.“ 2, 39) und
bei LUCREZ (Ges. 5, V. 1270 ff.).







[6638] HERODOT, lib. 1, cap. 68.







[6639] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 280, 550; 363.







[6640] ILIAS, Ges. 23, V. 825.







[6641] ebd., Ges. 7, V. 473.







[6642] Odyssee, Ges. 1, V. 184; Temese (auf Cypern) vom
phönizischen temes = zerfließen, schmelzen, also Schmelzhütte
(SCHRADER, „R. L.“ 69), wie Tänaron von tannur = Schmelzofen
(ders., „Urg.“ 76 ff.), und Seriphos von serifa = Schmelze (ebd. 16).







[6643] Odyssee, Ges. 9, V. 391.







[6644] BLÜMNER 4, 343; SCHRADER, „R. L.“
173, 283; „Urg.“ 64.







[6645] FORRER, „R. L.“ 197.







[6646] „Schild“, V. 137, vgl. BLÜMNER 4, 212;
die Übersetzung von Adamas mit Diamant ist durchaus irrtümlich.
HOERNES, „Urzeit“ 3, 18 ff.







[6647] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 445.







[6648] Die Stelle bei HERODOT, lib. 1, cap. 28, gilt
für eingeschoben.







[6649] „PROMETHEUS“, V. 133, 715.







[6650] „Trachinierinnen“, V. 1260.







[6651] „HERAKLES“, V. 162.







[6652]“Anabasis“, lib. 5, 5, 1; SCHRADER, „R. L.“ 69,
„Urg.“ 76 ff.







[6653] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 67.







[6654] ROSSIGNOL, 50 ff. 89 ff.







[6655] ebd. 69 ff.







[6656] ebd. 104 ff.







[6657] ebd. 76, 32; 16 ff., 156.







[6658] SCHRADER, „Urg.“ 21 ff.; LAGARDE hält
die Telchinen für ein vorderasiatisches Zwergvolk und bringt ihren
Namen mit dem altnordischen thfelch und dverg = Zwerg in Verbindung
(KLINKENBERG, M. G. M. 15, 339); vgl. FRIEDLAENDER,
Ro. 4, 236.







[6659] RZACH, PW. 8, 1223.







[6660] GUDEMAN, ebd. 115.







[6661] Über den Zusammenhang zwischen κόβαλοι und Kobolden
s. BECKMANN 3, 202, 314, und LOBECK 1312. Nach
HOOPS (2, 456) ist der Anklang ein zufälliger, und Kobold, der
schon im 13. Jahrhundert weitverbreitete Name der Hausgeister, ist so
viel wie „Hauswalt“, angelsächsisch Kofgodos, von Kof = Haus (erhalten
in Schweinekoben).







[6662] KERN, PW. 4, 2018 ff.; TÜMPEL, ebd.
4, 2058; IMMISCH, Ro. 2, 1587 ff.; vgl. SCHRADER, „R.
L.“ 173, 728, 1016.







[6663] SCHRADER, „R. L.“ 728; „Urg.“ 76 ff.







[6664] PREISENDANZ, A. Rel. 16, 548.







[6665] HESYCHIOS, „Lexikon“, ed. SCHMIDT
(Jena 1867) 662; WESSELY, „Ephesia Grammata“ (Wien 1886);
SELIGMANN 2, 299.







[6666] Vgl. Apostelgeschichte, cap. 19.







[6667] s. LUKIAN, „De dea syria“.







[6668] KERN, PW. 4, 2734.







[6669] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 647.







[6670] lib. 1, cap. 68.







[6671] PLATON im „Sophistes“ (BLÜMNER 4,
350).







[6672] REGLING, PW. 7, 970 ff.; ED. MEYER,
„Alt.“ 2, 550; SCHRADER, „R. L.“ 731.







[6673] ROBERT, PW. 7, 1421; ED. MEYER,
„Alt.“ 2, 599; FELDHAUS, „Technik“ 638.







[6674] OLSHAUSEN, „Gesch.-Blätter“ 3, 112;
JOHANNSEN, A. Nat. 8, 66; BLÜMNER 4, 355 ff. und
PW. 5, 2142 ff. Des PAUSANIAS Angabe über THEODOROS VON
SAMOS (6. Jahrhundert) ist nach BLÜMNER unhaltbar, und
die Stelle in PLATONS „Sophistes“ (LIPPMANN, „Abh.“
2, 39) muß auf Schweißeisen bezogen werden.







[6675] BLÜMNER 4, 357 ff.; JOHANNSEN,
„Zeitschrift f. angew. Chemie“ 1918, 149.







[6676] FREISE 110 ff.







[6677] GSELL 95 ff.







[6678] BLÜMNER 4, 357; sie steht in einem Scholion,
das HOMERS σόλος αυτοχόωνος betrifft.







[6679] HANEMANN, „Chemiker-Zeitung“ 1914, Repert.
441.







[6680] BLÜMNER 4, 344.







[6681] S. z. B. den trefflichen PALISSY (1510–1590),
„Oeuvres“, ed. FILLON (Niort 1888) 2, 254.







[6682] BECKMANN 5, 78.







[6683] „Briefwechsel zwischen GOETHE und
DÖBEREINER“, ed. SCHIFF (Weimar 1914) 19.







[6684] BLÜMNER 4, 347.







[6685] „Harteisen [= Stahl] zu machen, lehrte Gott den
ADAM“ ist eine orientalische Tradition, erhalten u. a. in
dem um 1243 im Kreise Kaiser FRIEDRICHS II. verfaßten „Buch
SIDRACH“ (ed. JELLINGHAUS, Tübingen 1904, 96).







[6686] BLÜMNER 4, 345; PW. 5, 2142 ff.







[6687] BLÜMNER 4, 346; vgl. die Überlieferung bei
PLINIUS, lib. 34, cap. 14 und JUSTINUS 44, 4.







[6688] BLÜMNER, a. a. O.; nach PLINIUS,
lib. 28, cap. 148, diente Bocksblut, neben samischer Erde, auch zum
Schleifen des Stahles.







[6689] PAULI, Ro. 4, 787.







[6690] LENORMANT, „Anf.“ 1, 56.







[6691] „Urg.“ 82.







[6692] ebd. 76 ff., 117 ff.; „R. L.“ 173.







[6693] PAULI, a. a. O.







[6694] üb. FUCHS 2, 508.







[6695] BLÜMNER 3, 278.







[6696] KRAUSE, „Pyrgoteles“ 124 ff.







[6697] MONTELIUS, „Gesch.-Bl.“ 1, 246; HOOPS
1, 270; 2, 379 ff.







[6698] RUPE, M. G. M. 5, 86.







[6699] SKUTSCH, PW. 6, 742; HOERNES,
„Urzeit“ 3, 11, 27, 34 ff., 38. — Ob die Etrusker über das Meer nach
Italien kamen, ist noch eine offene Frage.







[6700] HÜBNER, PW. 6, 2171; SCHRADER,
„R. L.“ 173; Fund von zwei kleinen Stücken Eisen in Villanova:
FORRER, „R. L.“ 870.







[6701] ED. MEYER, „Alt.“ 2, 701.







[6702] BLÜMNER, PW. 5, 2142 ff.; SCHRADER,
„R. L.“ 731; HOERNES, „Urzeit“ 3, 34 ff.







[6703] GUMMERUS, PW. 9, 1441.







[6704] PLINIUS, lib. 34, cap. 139; ED.
MEYER, „Alt.“ 2, 810.







[6705] WISSOWA, PW. 2, 1472; FRIEDLAENDER 4,
208; KROLL, A. Rel. 8, Beiblatt 29; SCHRADER, „Urg.“
76 ff.







[6706] RIESS, PW. 1, 45, 60.







[6707] ebd. 1, 50, 61 ff.







[6708] RIESS, a. a. O.







[6709] STOLL 393, 433, 434.







[6710] BECKMANN 5, 80, 85; SCHRADER, „Urg.“
76 ff.







[6711] GSELL 30. Vgl. HOERNES, „Urzeit“ 2,
115; 3, 117.







[6712] LENORMANT, „Anf.“ 62 ff.







[6713] PFIZMAIER 41.







[6714] ebd. 37.







[6715] ebd. 38 ff.







[6716] LIÄ-DSI, üb. WILHELM (Jena 1911) 152.







[6717] WOERMANN, „Geschichte der Kunst“ (Leipzig
1915); Bd. 2; HOERNES, „Urzeit“ 2, 116; 3, 117.







[6718] PFIZMAIER 37, 38, 41; FREISE 110 ff.,
121.







[6719] WOERMANN, a. a. O.







[6720] GRUBE, „Rel.“ 194.







[6721] VOGEL, „Chemiker-Zeitung“ 1908, Refer. 393.







[6722] PFIZMAIER 39, 40; BIBRA 182.







[6723] lib. 34, cap. 41.







[6724] LENORMANT hielt die Serer für jenes
tibetanische, mit Eisenschwertern bewaffnete Volk, das die Chinesen
schon bei ihrer Einwanderung nach China besiegt haben wollen („Anf.“ 1,
87).







[6725] I-TSING, Vorr. 30.







[6726] STOLL 268.







[6727] E. WIEDEMANN 44, 122.







[6728] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 265. — Durch Chinesen
soll auch im 2. Jahrhundert n. Chr. die Kunst der Eisengewinnung nach
Ferghana verpflanzt worden sein (BARTHOLD, „Enzykl. d. Islam“
2, 64).







[6729] MONTELIUS, „Gesch.-Bl.“ 1, 246.







[6730] SCHRADER, „Urg.“ 76 ff.







[6731] ders., „R. L.“ 173.







[6732] Rigveda 9, 112, nach DEUSSEN 1, 98.







[6733] „KAHLBAUM-Gedenkschrift“ 127 ff. Vgl.
HOERNES, „Urzeit“ 2, 119; 3, 115.







[6734] RÂY 1, 84; SCHULTZE, A. Nat. 2, 350;
FELDHAUS, „Technik“ 245.







[6735] GRAVES, „Chemiker-Zeitung“ 1912, 594.







[6736] HADFIELD, ebd.







[6737] TURNER, ebd.; SCHULTZE. a. a. O.;
RÂY, a. a. O.







[6738] OLDENBERG, „Die Lehre der Upanischaden“
(Göttingen 1915), 240.







[6739] GUBERNATIS, „Mythologie des plantes“ (Paris
1882) 2, 27, 58.







[6740] KTESIAS, „Indika“, cap. 4.







[6741] PLINIUS, lib. 34, cap. 14; FREISE
120.







[6742] „Periplus“, ed. FABRICIUS 43, 47.







[6743] ABULFEDA 1, 307; 2, 222, 225.







[6744] KREMER 1, 79; 2, 284. „Indisches Eisen“ ist
dort häufig = Stahl.







[6745] ZIPPE 129.







[6746] ZIPPE, a. a. O.; BENZINGER, PW. 4,
2047.







[6747] WOERMANN, a. a. O.







[6748] GUERTLER, „Chemiker-Zeitung“ 1915, Refer. 71.







[6749] VOGEL, „Zeitschrift für angewandte Chemie“
1916, 509.







[6750] GSELL 88 ff.; FELDHAUS, „Technik“
179; BELAÏEW, „Chemiker-Zeitung“ 1911, Refer. 512.







[6751] E. WIEDEMANN, „Gesch.-Bl.“ 3, 193 ff.







[6752] KREMER 1, 79; 2, 283 ff.; WÜSTENFELD,
„Das Heerwesen der Muslime“ (Göttingen 1880), Text 27.







[6753] KREMER 2, 284.







[6754] ED. MEYER, „Alt.“ 1 (1), 68, 70; 1 (2), 364;
E. WIEDEMANN, „Uhren“ 190, 12.







[6755] STOLL 401.







[6756] KREMER 1, 303.







[6757] ebd. 1, 308; 2, 383.







[6758] ebd. 1, 329, 375; 2, 283.







[6759] ebd. 1, 355.







[6760] ebd. 283, 281.







[6761] s. im „Rosengarten“ des SA’DI (um 1250) die
Geschichte vom Kaufmanne, der indischen Stahl nach Aleppo schafft (üb.
NESSELMANN, Berlin 1864; 150).







[6762] HEYD 1, 183; 2, 497.







[6763] ed. BENEKE (Berlin 1819) 177, 460;
ILG, „Beiträge zur Geschichte der Kunst und Kunst-Technik aus
mittelhochdeutscher Dichtung“ (Wien 1892) 131.







[6764] MONTELIUS, „Gesch.-Bl.“ 1, 246;
HOERNES, „Urzeit“ 3, 11.







[6765] SCHRADER, „R. L.“ 748, 1016; FORRER,
„R. L.“ 197, 255, 555. La-Tène: berühmte Fundstätte am Neuenburger See.







[6766] FORRER, „R. L.“ 198.







[6767] ders., „Urg.“ 404 ff., 462.








[6768] GSELL 95 ff.







[6769] SCHRADER, „R. L.“ 173, 795; HOERNES,
„Urzeit“ 3, 44, 51 ff.







[6770] FORRER, „R. L.“ 444, 805.







[6771] Über diese Neuentwicklung vgl. u. a.
JOHANNSEN, A. Nat. 3, 365; „Chemiker-Zeitung“ 1910, Refer.
553 („Eisen-Werkbuch“ von 1454); A. Nat. 7, 165 (BRUNNERS
„Anleitung“ von 1547).







[6772] RUPE und MÜLLER, „Chemisches
Zentralblatt“ 1916b, 950.







[6773] POKORNY, M. G. M. 15, 314.







[6774] HOOPS 3, 126; FELDHAUS, „Technik“
232, 250; HOERNES, „Urzeit“ 3, 71 ff.







[6775] CAESAR, lib. 5, cap. 12; SCHRADER,
„R. L.“ 173, 749, 787; 70, 285.







[6776] SCHULTEN, PW. 8, 2004 ff.; FREISE
116.







[6777] BLÜMNER 4, 349.







[6778] DIODOR, lib. 5, cap. 33; BECKMANN 5,
88; HÜBNER, PW. 3, 1890.







[6779] HERODOT, lib. 4, cap. 62; ED. MEYER,
„Alt.“ 1, 822.







[6780] HOOPS 1, 270; 2, 379 ff.; SCHRADER,
„Urg.“ 76 ff.







[6781] TACITUS, „Germania“, cap. 6: „ne ferrum quidem
superest“; HOOPS 3, 297.







[6782] SCHRADER, „R. L.“ 177, 725, 293;
FORRER, „Urg.“ 478 ff.; „R. L.“ 79, 130; HOOPS 1,
544; 2, 369; 3, 22, 34.







[6783] SCHRADER, „R. L.“ 177, 725, 293; daher die
übertragenen Ausdrücke wie „seines Glückes Schmied“, „Ränkeschmied“,
„des Reiches Schmied“ usf.







[6784] SIMROCK, „Amelungenlied“ (Stuttgart 1863) 1,
59.







[6785] ANDREE, „Votive und Weihgaben ...“
(Braunschweig 1904) 91; 58, 61, 62, 152 ff., 179, 180.







[6786] SCHRADER, „R. L.“ 173; „Urg.“ 76 ff.;
WILSER, „Vorzeit“, 25.







[6787] POKORNY, M. G. M. 14, 195; 15, 314. —
Über das erste Auftreten des Namens Stahl gehen die Ansichten noch
auseinander; vom „ferrum quod stahal dicitur“ (dem Eisen, das man Stahl
nennt) spricht u. a. der „Codex Hertensis“ des 9.–12. Jahrhunderts
(SUDHOFF, A. Med. 10, 290).







[6788] FORRER, „R. L.“ 197, 255, 555. — Das
altnordische hamarr = Hammer bedeutet ursprünglich Stein oder Fels
(FUHSE, bei HOOPS, 4, 136).







[6789] SCHRADER, „R. L.“ 748, 1016; SCHLEMM
132.







[6790] Auch bei den Bulgaren tritt Eisen zuerst in Form von
Schmucksachen auf: TOMASCHEK, PW. 3, 1044.







[6791] HOOPS 2, 424.







[6792] SCHRADER, „R. L.“ 173; „Urg.“ 76 ff.







[6793] ebd. 21, 76 ff.







[6794] HOOPS 2, 52.







[6795] üb. SCHIEFNER 40 ff.; vgl. CASTRÉN,
„Kleine Schriften“ (Petersburg 1862) 288, und KAHLBAUM,
„Mythologie und Naturwissenschaft“ (Leipzig 1898).







[6796] „Kalewala“ 145, 269.







[6797] „Lieder“ 77, 124; vgl. den beharrlichen Glauben an die
Giftigkeit der durch das neuerfundene Schießpulver verursachten Wunden.







[6798] „Märchen“ 325.







[6799] VOGEL, „Chemiker-Zeitung“ 1909, 507;
FELDHAUS, „Gesch.-Blätter“ 4, 124.







[6800] BERTHELOT, Coll. I, 223.







[6801] FORRER, „R. L.“ 32; „Urg.“ 410.







[6802] HELM, „Chemiker-Zeitung“ 1901, Refer. 250.







[6803] FORRER, „Urg.“ 410, 108.







[6804] NIES, PW. 1, 2346.







[6805] W. HOMMEL, „Zeitschrift f. angew. Chemie“
1912, 97; „Chemiker-Zeitung“ 1912, 918.







[6806] BUCHER 2, 406.







[6807] STOLL 321.







[6808] ebd. 376.







[6809] OLDENBERG, „Lehre der Upanischaden“ (Göttingen
1915) 143.







[6810] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 416.







[6811] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 7; über die uralte
Benützung von Braunstein bei den Beduinen-Weibern s. GSELL 43,
44.







[6812] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 47.







[6813] ebd. 1, 57, 59.







[6814] ebd. 1, 107.







[6815] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 137; ERMAN,
„Rel.“ 131.







[6816] BRUGSCH, „Äg.“ 152; ERMAN, „Rel.“ 58,
175.







[6817] BRUGSCH, „Äg.“ 399, 405; LIEBLEIN,
„Handel und Schiffahrt auf dem Roten Meere“ (Christiania 1886) 20, 64;
70.







[6818] GSELL, a. a. O.







[6819] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 10.







[6820] A. WIEDEMANN, „Altäg. Sagen“ 31.







[6821] ED. MEYER, „Alt.“ 1, 260.







[6822] BRUGSCH, „Äg.“ 405.







[6823] GSELL, a. a. O.







[6824] Der Übergang des m in b, wie in Stimmi oder Stibi,
steht nicht vereinzelt da, so z. B. wird der Göttername CHNUM
später zu CHNUB. Schon hieraus erhellt, daß das gräzisierte
στίβι (Stíbi) nichts mit στιβάς, στιβεύς oder στίβος zu tun hat,
welches Wort, das sich von στίβος (Stíbos) = Fußtritt ableitet,
einen Walker bedeutet, der das Treten und Auswaschen der Kleider und
Kleiderstoffe besorgt (BLÜMNER 1, 174; REIL 104,
124; SUDHOFF, „Ärztliches aus griechischen Papyrus-Urkunden“,
Leipzig 1909, 68).







[6825] HOMMEL 79; LIEBLEIN 29, 31.







[6826] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 10; vom männlichen und
weiblichen Stibium spricht noch PLINIUS.







[6827] BRUGSCH, „Äg.“ 273.







[6828] STOLL 226; SELIGMANN 2, 244.







[6829] RINNE, bei KOBERT, „Historische
Studien“ (Halle 1896) 5, 85.







[6830] „Periplus“, ed. FABRICIUS 90, 96.







[6831] Könige II, 9, 30; JEREMIAS 4, 30; nach
PINNER, „KAHLBAUM-Gedenkbuch“ 199.







[6832] EZECHIEL 23, 40; nach PINNER ebd.







[6833] HOMMEL 153.







[6834] üb. FUCHS 2, 536, 541; GROT, in
KOBERTS „Histor. Studien“ (Halle 1891) 1, 93.







[6835] NIES, PW. 1, 2436.







[6836] Hierüber berichtet schon BERGMAN, wo er von
1748 aufgefundenen Stückchen regulinischen Antimons spricht, sowie von
dem 1784 durch MONGEZ entdeckten Kunstgriffe, die geschmolzene
Masse im Tiegel zum Teil erstarren zu lassen, die Kruste zu durchstoßen
und den noch flüssigen Rest von den gebildeten Krystallen abzugießen
(„Opuscules chymiques et physiques“, ed. MORVEAU, Dijon 1785;
2, 27, 454, 18).







[6837] CELSUS, üb. FRIBOES, Register 808;
321.







[6838] „Compositiones“, ed. HELMREICH (Leipzig 1887)
14, 16, 17.







[6839] PLINIUS, lib. 33, cap. 34;
DIOSKURIDES, lib. 5, cap. 99; LIPPMANN, „Abh.“ 1, 26,
57.







[6840] „Gynäkologie“, üb. LÜNEBURG-HUBER (München
1894) 88.







[6841] Vgl. ISRAELSON, „Materia medica des
GALENOS“ (Dorpat 1894) 169.







[6842] SUDHOFF, „Papyrus-Urkunden“ 74.







[6843] ed. PUSCHMANN (Wien 1878) 2, 19, 33, 35, 37,
39, 51, 63.







[6844] üb. BERENDES (Leiden 1914) 212, 216, 782–784,
788, 839; auch wo BERENDES „Antimon“ übersetzt, steht im
Original Stimmi.







[6845] Nach HESYCHIOS („Lexikon“, 1393) spricht er
von στίβη, Stíbi.







[6846] NIES, PW. 1, 2436.







[6847] Puch = στίβι; sie schminkte = ἐστιμμίσατο
(PINNER, a. a. O.).







[6848] ed. FABRICIUS 90, 96.







[6849] KRAUSE, „Plotina“ (Leipzig 1858) 218.







[6850] POLLUX, lib. 5, cap. 101; LENZ,
„Botanik der alten Griechen und Römer“ (Gotha 1859) 224;
BECKER, „Charikles“, ed. GÖLL (Berlin 1877) 1, 263.







[6851] BECKER, „Gallus“, ed. GÖLL (Berlin
1882) 3, 166.







[6852] LENZ, a. a. O. 535.







[6853] BÖTTIGER, „Sabina“, ed. FISCHER
(Gladbach 1878) 16; Quelle nicht angegeben.







[6854] Vgl. die Angaben im „Buche HENOCH“
(KAUTZSCH, „Apokryphen“ 2, 240), und analoge, schon weiter
oben angeführte.







[6855] „De cultu feminarum“, lib. 2, cap. 5.







[6856] „Wider die Heiden“, lib. 2, cap. 41.







[6857] BECKER, „Gallus“, a. a. O.







[6858] Unter Berufung auf CYPRIANUS (gest. 258) und
AUGUSTINUS (gest. 430) erklärt noch THOMAS VON AQUINO
die Benützung solcher Schminken für unerlaubt, unzulässig, ja unter
Umständen für eine Todsünde (üb. SCHNEIDER 7, 977, 978). —
Vgl. über stimmi und fuligo JUVENAL, ed. FRIEDLAENDER
(Leipzig 1895) 1, 176.







[6859] BERTHELOT, „Coll.“ I, 50; „Arch.“ 304.







[6860] Arch. 225; vgl. REIL 146, 149.







[6861] Coll. II, 151.







[6862] Coll. II, 18, 25; Or. 362.







[6863] Coll. I, 109, 115.







[6864] Coll. II, 397, 410.







[6865] Coll. I, 43–45, 68 und oft; II, 94, 99, 151, 159, 178,
359, 360, 397, 410, 450.







[6866] Coll. II, 18, 25; Or. 362.







[6867] Coll. II, 8, 11, 13, 154, 178, und „Lexikon“.







[6868] Coll. II, 307.







[6869] Mâ. I, 19, 53, 63, 77, 267.







[6870] Mâ., a. a. O.; I, 214.







[6871] Mâ. I, 93; s. στιμμώδης = dem Stimmi ähnlich (Coll. II,
28).







[6872] Vgl. die νεφέλη ἰταλικὴ πρὸ ὀφθαλμῶν, die „italische
Wolke für die Augen“ (Coll. II, 289).







[6873] Mâ. I, 159; 193; 162, 164.







[6874] Mâ. I, 95.







[6875] ALBIRUNI, „Chronology of ancient nations“, üb.
SACHAU (London 1879) 317.







[6876] CHWOLSOHN 2, 36, 368.







[6877] LIPPMANN, „Abh.“ 1, 87.







[6878] Vgl. NIEBUHR, „Reisebeschreibung“ (Kopenhagen
1774) 1, 292, 304: „Köchhel (= Kohol) aus Bleierz“.







[6879] REITEMEYER, a. a. O. 220.







[6880] üb. DIETERICI 1, 127; 5, 130.







[6881] ebd. 2, 15; 5, 114.







[6882] ebd. 8, 66.







[6883] ebd. 8, 7.







[6884] „Opera exquisitoria“ (Basel 1544) 78; 104, 139, 166;
267; 120, 154, 165, 173, 359 und oft.







[6885] „Liber servitoris“, in MESUE, „Opera“ (Venedig
1570) 277.







[6886] „Canon“, üb. ANDREAS BELLUNENSIS (Venedig
1544) 101.







[6887] ebd., Erklärung der Namen 21.







[6888] ebd. 564.







[6889] ebd. 224, 227–229, 231, 233, 363, 563–565;
SONTHEIMER, „Die zusammengesetzten Heilmittel der Araber“
(Freiburg 1845) 160, 216–218, 227–231. Das Atemed des AVICENNA
zitiert noch THURNEISSER in der „Magna Alchymia“ (Berlin 1583)
81.







[6890] üb. GERHARD VON CREMONA (Venedig 1530) 83 ff.,
154, 156; TSCHIRCH 2, 605.







[6891] ebd. 154.







[6892] PAGEL-SUDHOFF, a. a. O. 147. Nach
HIRSCHBERG-LIPPERT ist Kahhâl (= στιμμίζων, Schminker) häufig
ohne weiteres = Augenarzt (a. a. O., 1, Vorr. 23). Die von ihnen
übersetzten Augenärzte gebrauchen Spießglanz (Itmid, Atmud) sehr
häufig, und zwar als gewöhnlichen (a. a. O. 1, 46, 62, 89 ff., 103,
171; 2, 36, 68, 101, 109, 138, 142, 179, 185, 259), als gewaschenen
(ebd. 1, 163 u. oft) und als solchen aus Ispahan (ebd. 1, 172, 190,
194, 210, 236, 273, 277 ff., 298; 2, 78, 102).







[6893] üb. SEIDEL (Leipzig 1908) 58, 60.







[6894] üb. SONTHEIMER (Stuttgart 1840) 1, 15; 2, 351.







[6895] E. WIEDEMANN 43, 115.







[6896] üb. CLEMENT-MULLETS (Paris 1864) 3, 120, 122,
166.







[6897] üb. RUSKA 129, 175.







[6898] Mâ. I, 266, 137.







[6899] Mâ. I, 161 ff.







[6900] Alle diese Namen finden sich auch bei DSCHABIR
im „Liber de septuaginta“ (Arch. 12, 330, 352), sowie im sog. „Liber
sacerdotum“ (Mâ. II, 199, 200, 208 ff., 217).







[6901] Mâ. I, 155.







[6902] „Geheimer Hauptschlüssel zum Stein der Weisen“, üb.
ROTH-SCHOLZ (Nürnberg 1650) 109.







[6903] „Turba philosophorum“ (Basel 1572) 1, 12, 44, 51; 24,
105.







[6904] üb. WÜSTENFELD 224, 225.







[6905] üb. ETHÉ 140, 228, 278, 324, 350.







[6906] üb. MEHREN 99, 347, 352.







[6907] ebd. 59, 60.







[6908] ABULFEDA 3, 170.







[6909] Die vom Gebirge Atlas rühmt noch um 1500 LEO
AFRICANUS (a. a. O. 770).







[6910] KREMER 1, 334 und 2, 223; 1, 46; 2, 212,
253. Gegenwärtig soll sich in Ispahan nur Schwefelblei vorfinden, und
einige Autoren bezweifeln deshalb, daß der berühmte Ispahaner Kohol
Antimonglanz gewesen sei, glauben vielmehr, letzterer sei hauptsächlich
aus Spanien und dem Maghreb eingeführt worden (s. SEIDEL,
„Mechithar“ 186).







[6911] KREMER 1, 444.







[6912] üb. GREVE 5, 156; 7, 398, 410.







[6913] ebd. 1, 79, 85, 350, 360; 3, 147, 364; 7, 381; 9, 62;
10, 88, 332.







[6914] üb. GREVE 1, 299; 3, 13; 8, 208.







[6915] ebd. 1, 202; 2, 52; 4, 116; 9, 84, 336; 10, 12, 168.







[6916] ebd. 4, 289; 6, 4.







[6917] ebd. 4, 210; 8, 348.







[6918] üb. RÜCKERT 2, 348, 178, 119.







[6919] üb. HAMMER (Wien 1824) 97, 249.







[6920] „JUSSUF und SULEICHA“, üb.
SCHLECHTA (Wien 1889) 129.







[6921] JOLOWICZ, a. a. O. 2, 337.







[6922] „Divan“, üb. HAMMER (Stuttgart 1812) 1, 57.







[6923] „JUSSUF und SULEICHA“, üb.
ROSENZWEIG (Wien 1824) 191, 360, 410, 416, 439; „Persische
Lieder“, üb. WICKENHAUSER (Leipzig 1855) 58.







[6924] „Türkischer Divan“, üb. HAMMER (Wien 1825) 54,
122, 124.








[6925] „Opera conquisita“ (Basel 1536).







[6926] Angedruckt an SERAPION (Venedig 1530) 187.







[6927] ebd. 175, 180, 181.







[6928] De RENZI, „Collectio Salernitana“ (Neapel
1859) 5, 240, 246, 247, 250.







[6929] Beigedruckt an MESUE (Venedig 1570) 202, 203,
208, 210, 218.







[6930] SUDHOFF, A. Med. 9, 236.







[6931] De RENZI, a. a. O. 284, 287, 308, 322.







[6932] TSCHIRCH 2, 627.







[6933] lib. 8, cap. 49; s. BERTHELOT, „Intr.“ 279 ff.







[6934] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 241.







[6935] „Areolae“, ed. PAGEL (Berlin 1893) 10, 25, 81,
34.







[6936] SUDHOFF, „KAHLBAUM-Gedenkbuch“ 257.







[6937] ebd. 258.







[6938] „Opus pandectarum“ (Venedig 1512) 10; nach
RUSKA ist „aitruad“ deutlich „alitmad“.







[6939] ebd. 193. Daß daselbst (185) Stibes oder Stibeos auch
die Pflanze Scabiosa bedeuten, hängt vielleicht mit der Anwendung
beider Mittel gegen Scabies zusammen und stützt sich anscheinend auf
keine antike Überlieferung.







[6940] z. B. LULL, „Testamentum“ (Köln 1566) 154.







[6941] „Pirotechnia“ (Venedig 1540) 27.







[6942] „I tre libri dell’ arte“ (1548), bei
GUARESCHI, „Storia della Chimica“ (Turin 1907), Nr. 6, 344,
346.







[6943] „De secretis“ (Basel 1563) 225, 313.







[6944] „De Metallicis“ (Nürnberg 1602) 187.







[6945] „Musaeum metallicum“ (Bologna 1648) 9, 181, 186 ff.







[6946] „Opera“, ed. HUSER (Straßburg 1603) 1, 891.







[6947] ebd. 1, 175, 810, 829, 850, 862, 885, 887, 890.







[6948] HAESER, „Geschichte der Medizin“ 2, 118; sie
dauerten bis 1666 fort.







[6949] s. SCARRON, „Virgile travesti“, ed.
FOURNEL (Paris 1858), Vorr. 19.







[6950] Frankfurt 1584, 75, 86.







[6951] Herborn 1594, 25, 159.







[6952] „Bergpostilla oder Sarepta“ (Nürnberg 1587) 97.







[6953] „De re metallica“ (Frankfurt 1557) 65.







[6954] „De rebus metallicis“ (Zürich 1565) 22.







[6955] „Opera“ (Basel 1674) 926.







[6956] „Ennarationes in Dioscoridem“ (Lyon 1558) 763.







[6957] Als solche wurde Sublimat, trotz seiner furchtbaren
Giftigkeit, sehr allgemein von den vornehmen Damen benützt.







[6958] „Tesoro del teatro espanol“, ed. OCHOA (Paris
1838) 1, 225.







[6959] KOPP, „Gesch.“ 4, 100.







[6960] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 214; „Beiträge zur
Geschichte des Alkohols“ („Chemiker-Zeitung“ 1913, 1313 ff.).







[6961] S. seine Bemerkung über THÖLDE in den „Arcana
Alchymiae“ (Frankfurt 1615) 3, 30, 72.







[6962] BECHER, „Physica subterranea“ (Leipzig 1669)
659.







[6963] STAHL, „Bedenken vom Sulphure“ (Halle 1718) 48
ff.







[6964] „Polyhistor“ (Lübeck 1714) 1, 84.







[6965] PETERS, „LEIBNIZ als Chemiker“, A.
Nat. 7, 279.







[6966] ERSCH und GRUBER, „Allgemeine
Enzyklopädie der Wissenschaften und Künste“ (Leipzig 1818) 2, 414 ff.







[6967] In einem erst gegen 1700 verfaßten Anhangs zum
„Wunderbuche“ des TRITHEMIUS (Passau 1506) wird BASILIUS
VALENTINUS als dessen Übersetzer aus dem Lateinischen bezeichnet
(Neudruck SCHEIBLES, Stuttgart 1846?, 317). LATZ
vermutet, der Vornamen BASILIUS sei im Hinblick auf den
alten alchemistischen Titel βασιλεύς (Basiléus = König) gewählt („Die
Alchemie“, Bonn 1869; 521, 276).







[6968] Nürnberg 1676 (die Vorrede ist von 1604 datiert).







[6969] a. a. O. 209.







[6970] Hamburg 1677 und 1700.







[6971] „Alchymia“ (Frankfurt 1597) 167, 110.







[6972] Vgl. „Commentationes metallicae“ (Frankfurt 1597) 41,
270, sowie „Arcana Alchymiae“ a. a. O.







[6973] Gera 1613.







[6974] Frankfurt 1625.







[6975] ed. STAHL (Leipzig 1703) 815.







[6976] Hamburg 1722, 432 ff.







[6977] „Elementa Chemiae“ (London 1732) 1, 20; 2, 199, 200.







[6978] s. ZETZNER, „Theatrum chimicum“ (Straßburg
1613 und 1659) 6, 569 ff.







[6979] KOPP, „Gesch.“ 2, 41, 222; 4, 102;
MOEHSEN, „Beiträge ...“ (Berlin 1783) 51.







[6980] ZETZNER, a. a. O. 2, 354; Kuhul: 5, 74.







[6981] BECKMANN 5, 240.







[6982] „De metallicis rebus“ (Zürich 1565) 22.







[6983] „Glossarium mediae et infimae latinitatis“, ed.
HENSCHEL (Paris 1840).







[6984] MIGNE, „Dictionnaire des sciences occultes“
(Paris 1848) 1, 179; „Encyclopédiana“ (Paris 1843) 132; KOPP,
„Gesch.“ 4, 102.







[6985] ZETZNER, a. a. O. 6, 575, 599.







[6986] RULANDUS, „Lexicon Alchemiae“ (Frankfurt 1612)
44, wo auch Wismut für eine Abart des Antimons gilt.







[6987] BERTHELOT, „Intr.“ 279 ff.







[6988] „Journal für prakt. Chemie“ 1900, Bd. 61, 510.







[6989] „Steinbuch“ 175.







[6990] Wismut ist aber fraglos deutschen Ursprunges, tritt
in der Bergmannssprache ursprünglich in der Gestalt Wismât auf und
bedeutet nichts weiter als „wis mât“ = „weiße Masse“, hier also „weißes
Metall“, nämlich das häufig gediegen vorkommende, silberglänzende,
metallische Wismut; „Bismutum“ gehört erst der wissenschaftlichen
Kunstsprache an, die den deutschen Anlaut W, der dem Lateinischen
fehlt, wie in vielen ähnlichen Fällen, in B übergehen ließ.







[6991] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 241.







[6992] „Opus Pandectarum“ 10.







[6993] Nach EBERS, bei RICHTER, A. Med. 3,
163.







[6994] LIPPMANN, „Chemiker-Zeitung“ 1909, 1233;
„Abh.“ 2, 242.







[6995] KIRCHER zählt im „Mundus subterraneus“
(Amsterdam 1665; 2, 82) etwa 80 Mineralien auf, die ihre Namen nach
„Ähnlichkeiten“ haben, darunter viele nach solchen mit Pflanzen.







[6996] THEOPHRASTOS, „Naturgeschichte der Gewächse“,
üb. SPRENGEL (Altona 1822) 2, 273 ff., 285; TSCHIRCH
2, 541; WAGLER, PW. 1, 2364.







[6997] üb. SPRENGEL 1, 262, 274; WAGLER,
a. a. O.







[6998] SPRENGEL, a. a. O.; WAGLER, a. a. O.;
LENZ, „Botanik ...“ 471, 473.







[6999] SPRENGEL, a. a. O.; SCHMIDT, PW. 3,
2065.







[7000] „Alexipharmaka“, Vers 529.







[7001] SCHMIDT, a. a. O.; OLCK, PW. 7, 802
ff.







[7002] „Pistis Sophia“ 310.







[7003] LANGKAVEL, „Botanik der späteren Griechen“
(Berlin 1866) 31.







[7004] ebd. passim.







[7005] SCHMIDT, „Kulturhistorische Beiträge ...“
(Leipzig 1914) 170.







[7006] LANGKAVEL 64.







[7007] ebd. 73.







[7008] A. v. HALLER, „Onomastikon“ (Frankfurt 1755)
140. Vom größten Teile dieser Namen machten die sog. „Pflanzenväter“
neuen Gebrauch, daher finden sich Antimnion und Antimion, Anthemon,
Leukanthemon, Chrysanthemon, Euanthemon, Kynanthemon usf., bei
BRUNFELS („Onomastikon“, Straßburg 1543), RUELLIUS
(„De natura stirpium“, Basel 1543; Index), DODONAEUS
(„Histoire des plantes“, Antwerpen 1557; 119, 136 ff.),
TABERNAEMONTANUS („Neuw Kreuterbuch“, Frankfurt 1588, 72 ff.;
Index) und vielen anderen.







[7009] ROSSBACH, PW. 1, 2369; SCHIRMER, Ro.
1, 368.







[7010] HESYCHIOS, „Lexikon“, ed. SCHMIDT
(Jena 1867) 161.







[7011] FRIEDLAENDER 3, 336.







[7012] BLÜMNER 2, 378.







[7013] PIETSCHMANN, PW. 1, 1857.







[7014] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 256.







[7015] Noch bei den Arabern, die diese Anschauungen aufnehmen,
werden die Krystalle, z. B. die des Kandiszuckers, mit Nabât = Pflanze
bezeichnet (LIPPMANN, a. a. O.; „Geschichte des Zuckers“,
Leipzig 1890, 101). Ebenso dürfte der Name „Kraut“ (kruyd) für das
neuentdeckte Schießpulver zunächst dem krystallisierten Salpeter
zugekommen sein.







[7016] Vgl. unsere Eisen-, Kobalt-, Zink- und Arsen-Blüte,
die Schwefel-, Zink-, Benzoe-Blumen, den Blei- und Kupferbaum, u. dgl.
mehr.







[7017] Bei PLINIUS, lib. 37, cap. 55, und
POLLUX (KRAUSE, „Pyrgoteles“, Halle 1856, 10);
ROSSBACH, PW. 7, 1101.







[7018] HIPPOKRATES, üb. FUCHS 3, 291.







[7019] ISRAELSON, „Materia medica des
GALENOS“ 172.







[7020] NIES, PW. 2, 2136.







[7021] Bei GALENOS: s. HIPPOKRATES, a. a. O.
3, 295, und ISRAELSON, a. a. O. 166.







[7022] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 257.







[7023] a. a. O. 79, 91, 93, 95, 98; 20.







[7024] Vgl. SUDHOFF, „Papyrus-Urkunden“ 23.







[7025] Coll. II, 4 ff.







[7026] Coll. II, 54 und „Lexikon“.







[7027] ebd. 5.







[7028] ebd. 45; daher auch die „Blumen des Kupfers und Bleies“
der „Compositiones ad tingenda ...“ (Mâ. II, 14).







[7029] Coll. II, 4, 16.







[7030] ebd., 4 ff.







[7031] Mâ. I, 4, 134.







[7032] Coll. II, 271.







[7033] Coll. II, 115.







[7034] Coll. II, 99; Intr. 287.







[7035] Mâ. I, 137; I, 62, 127, 163.







[7036] Coll. II, 305.







[7037] Coll. II, 16, 262; Mâ. I, 254.







[7038] Coll. II, 15, 21.







[7039] Mâ. I, 254.







[7040] Coll. II, 6.







[7041] Coll. II, 262.







[7042] „Opus pandectarium“ (Venedig 1512) 10.







[7043] Intr. 279 ff.; Coll. II, 334 und III, 319.







[7044] Mâ. II, 10; eine syrische Erwähnung des Antimons zum
Glasfärben s. weiter oben (Mâ. I, 95).







[7045] Coll. II, 6, 262; LANGKAVEL, a. a. O. 64. Der
Übergang von ε in ι fällt jedoch nach RUSKA nicht unter den
Begriff des eigentlichen Itacismus (η, ευ, οι, υ = ι).







[7046] „Opera exquisitoria“ (Basel 1544) 78.







[7047] a. a. O. 83–85, 156.







[7048] a. a. O. 180, 181.







[7049] „Opera“ (Lyon 1520) 180, 268.







[7050] SUDHOFF, A. Med. 6, 324.







[7051] FLÜCKIGER, „Dokumente zur Geschichte der
Pharmazie“ (Halle 1876) 20.







[7052] Rom 1587, 6.







[7053] Hamburg 1605, 370; 1. Aufl. 1594.







[7054] Frankfurt 1603, 109.







[7055] Nach TALLEYRAND „schafft man Tatsachen,
indem man sie unaufhörlich erzählt“.







[7056] Coll. I, Vorr. 14, 18.







[7057] Arch. 194, 206.







[7058] Persönliche Mitteilung des berühmten Chemikers
MOISSAN.







[7059] „ERTHELOTS Collationen aus den Pariser
Handschriften“ fand REITZENSTEIN „im allgemeinen ziemlich
genau“ („Poimandres“ 9).







[7060] Persönliche Mitteilung MOISSANS.







[7061] „Alch.“ 2, 180.







[7062] Coll. I, Vorr. 15 ff.; Intr. 179, 295 ff.







[7063] z. B. Coll. II, 115, 284, 374.







[7064] „Poimandres“ 9.







[7065] Coll. III, 382.







[7066] Coll. II, 207; 388.







[7067] SUDHOFF, M. G. M. 9, 401.







[7068] RIESS, „KAHLBAUM-Gedenkbuch“ 226.







[7069] „Deutsche Litteratur-Zeitung“ 1913, 901.







[7070] „Altphilologische Beiträge“ (Leipzig 1909) 3, 75.







[7071] Coll. I, Vorr. 14; Mâ. III, 6; ein bezeichnendes
Beispiel s. bei PELAGIOS, Coll. III, 243 ff. Vgl.
RIESS, a. a. O.







[7072] Beitr. 134, 341 ff.







[7073] z. B. Coll. II, 118 ff., 219 ff., 402, 408, 427 ff.







[7074] Besonders deutlich spricht er dies Arch. 226, 230 aus.







[7075] RIESS, a. a. O. — Nach RUSKA leiden
die Übersetzungen der arabischen und syrischen Texte an zahllosen
Ungenauigkeiten und durch vorgefaßte Meinungen bedingten, irrtümlichen
Auslegungen; da sie zudem die Seitenzahlen der Originale nicht angeben,
so ist es äußerst mühselig und zeitraubend, Einzelheiten aufzufinden
und zu vergleichen.







[7076] „Stockholmer Papyrus“ 105, 165, 178; 164.







[7077] ebd. 141, 160.







[7078] ebd. 119; 109.







[7079] ebd. 99.







[7080] ebd. 105, 110, 116, 117, 140.







[7081] RIESS, a. a. O.







[7082] Or. 248 ff., 264; Coll. I, 247, 259; betreff μάζα 257,
304; Intr. 247, 259 ff.; Mâ. II, 275, 12, 284 ff.; Arch. 216.







[7083] Or. 264; vgl. 272 und 281 über die materielle Natur der
Eigenschaften.







[7084] LIPPMANN, „Chemiker-Zeitung“ 37, 1015 (1913).







[7085] ders., ebd. 37, 1421 (1913).







[7086] RENAN, „Souvenirs d’enfance et de jeunesse“
(Paris 1883) 291; RENAN-BERTHELOT, „Correspondance“ (Paris
1898).







[7087] LADENBURGS „Handwörterbuch“ 2, 521, 561.







[7088] „Beiträge ...“ 24, 73.







[7089] Or. 3.







[7090] Or. 104 ff.; vgl. Vorr. 10.







[7091] KOPP, „Beitr.“ 243–343.







[7092] BERTHELOT nimmt diese Entdeckung für sich in
Anspruch: Intr. 174.








[7093] Beitr. 61, 175, 181, 189, 257, 324, 493 usf.







[7094] Coll. I, Vorr. 9, 173.







[7095] Intr. 173 ff.







[7096] Coll. I, 127, 129.







[7097] „La révolution chimique, LAVOISIER“ (Paris
1902) 7, 115, 121, 124. Auch dieses Buch ist durchaus einseitig und
panegyrisch.







[7098] M. G. M. 9, 504.







[7099] Persönliche Mitteilung.







[7100] „Alch.“ 2, 182.







[7101] Paris 1866.







[7102] Or. 3, vgl. Vorr. 10; Coll. I, 129.







[7103] Or. 106.







[7104] HOEFER 1, 524 ff.







[7105] ebd. 1, 254 ff.







[7106] ebd. 1, 297 ff.







[7107] Or. 68.







[7108] Coll. I, 27.







[7109] Mâ. II, 99.







[7110] Mâ. II, 92.







[7111] Mâ. II, 4.







[7112] Göttingen 1797.







[7113] s. KOPP, „Moniteur scientifique“ (1845) 4,
131.







[7114] Vgl. CHEVREUL, ebd. 322.







[7115] KOPP, „Beitr.“ 3, 45; „Alch.“ 2, 183.







[7116] Paris 1903.







[7117] Or. 104 ff.







[7118] Coll. I, 103; II, 208; Coll. I, Vorr. 10.







[7119] s. Coll. I, 103.







[7120] Leipzig 1829.







[7121] Leipzig 1851 ff.; diese statt der
HARDOUINschen (Paris 1684), Mâ. II, 54.







[7122] Vgl. Or. 104 ff.







[7123] Gründlich berücksichtigt bei KOPP, „Beitr.“
120 ff., und passim.







[7124] Arch. 108.







[7125] Or. 105, 136; Mâ. II, 257.







[7126] Coll. I, 78.







[7127] Coll. I, 194; Intr. 194. Angeführt bei KOPP,
„Beitr.“ 11, 71, 73, 75, 90 u. oft.







[7128] Mâ. II, 351 ff. berichten seine entscheidende Kritik
der gefälschten LULLschen Schriften ohne Nennung seines
Namens.







[7129] Intr. 193. Angeführt bei KOPP, „Beitr.“ 101,
126, 151 u. oft.







[7130] Mâ. II, 234.







[7131] Mâ. II, 232, 242, 246.







[7132] Coll. I, 79.







[7133] Mâ. II, 5, 22, 26, 60.







[7134] Intr. 174.







[7135] Or. 47, 101, 357.







[7136] Or. 70, 77, 164.







[7137] Coll. I, 194; Intr. 194. Angeführt bei KOPP,
„Beitr.“ 415.







[7138] Mâ. II, 67, 171.







[7139] Mâ. II, 232, 242, 246; öfter bei KOPP,
a. a. O.







[7140] Or. 62, 205, 473.







[7141] „Hypothèse ingénieuse“: Coll. I, 281; Intr. 181.







[7142] Coll. I, 192, 203, 212.







[7143] ebd. 212.







[7144] Arch. 232.







[7145] LIPPMANN, „Abh.“ 2, 3.







[7146] Or. 27, 205.







[7147] „Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen
Gesellschaft“ 30, 534 (1876).







[7148] Or. 27, 107; gemeint ist HOFFMANNS Artikel in
LADENBURGS „Handwörterbuch“ 2, 516.







[7149] Intr., Vorr. 5; ähnlich 5, 200, 276 und öfter.







[7150] ebd.







[7151] Mâ. II, 99.







[7152] Or., Vorr. 8, 14.







[7153] wie [1]; Mâ. II, 25, 275.







[7154] Intr., Vorr. 5; ähnlich 5, 200, 276 und öfter.







[7155] Or., Vorr. 11; Mâ. II, 25.







[7156] Intr. 173; wie [11].







[7157] wie [11].







[7158] Mâ. III, 25.







[7159] Coll. I, 234; Mâ. II, 3.







[7160] Mâ. III, 6.







[7161] Mâ. II, Vorr. 3.







[7162] Mâ. III, 26.







[7163] Or. 206 ff., 266, 273, 280, 282; Coll. I, 45.







[7164] Mâ. I, 17, 35; II, Vorr. 4, 231, 232, 149, 98; III, 17.







[7165] Mâ. II, 341 ff.; daselbst über den Inhalt der
Schriften.







[7166] ebd. 345, 346; z. B. „Metalle, mit Schwefel kalziniert,
werden schwerer“.







[7167] Mâ. II, 237, 287.







[7168] Mâ. II, 239.







[7169] Arch. 4, 308.







[7170] Mâ. II, 336 ff., 340 ff., 346.







[7171] Mâ. III, 17.







[7172] Mâ. II, Vorr. 7.







[7173] Arch. 109, 183.







[7174] Or. 79, 210.







[7175] ebd. 100.







[7176] Mâ. II, Vorr. 3; 1, 2, 13, 24, 25, 29, 66 und öft.







[7177] z. B. 2, 482, 648.







[7178] üb. HESSE 2–6, 8, 13, 93, 111 und oft.







[7179] Die Ansichten STEINSCHNEIDERS, der schon
1871 GEBER „eine fast mythische Person“ nennt, gibt auch
GUARESCHI wieder („Storia della chimica“, Turin 1905; Heft 5,
39).







[7180] Mâ. III, 31 ff.







[7181] „Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen
Gesellschaft“ 32, 575.







[7182] ebd. 580; BERTHELOT hält diese für echt und
versetzt dabei ALRAZI und AVICENNA irrtümlich in das
12. Jahrhundert (Mâ. III, 4, 14).







[7183] z. B. „La révolution chimique. LAVOISIER“
(Paris 1902) 153.







[7184] HJELT, „Geschichte der organischen Chemie“
(Braunschweig 1916) 38.







[7185] Paris 1886.







[7186] ebd. 41.







[7187] ebd. 68.







[7188] Paris 1897.







[7189] ebd. 17.







[7190] ebd. 118, 214.







[7191] Paris 1860/61.







[7192] „Aus J. LIEBIGS und FR. WÖHLERS
Briefwechsel“, ed. HOFMANN (Berlin 1888) 2, 145; Brief vom 13.
Oktober 1863.







[7193] s. hierüber den Nekrolog GRAEBES („Berichte
der Deutschen Chemischen Gesellschaft“ 41, 4805), der übrigens, bei
solchem Anlasse, derlei Schwächen des großen Mannes nur milde andeutet.
Vgl. E. v. MEYER (M. G. M. 9, 514) über die Polemik mit
THOMSEN betreff der Thermochemie, als deren Schöpfer sich
BERTHELOT ebenfalls ausgab.







[7194] COHEN, „J. H. VAN’T HOFF“ (Leipzig
1912) 119, 125, 137; Brief vom 26. Juni 1877.







[7195] „VASARI-Studien“, ed. SCHLOSSER (Wien
1908).







[7196] a. a. O., Vorr. 33.







[7197] ebd. 398.







[7198] Heidelberg 1912.







[7199] a. a. O. 34, 35.







[7200] ebd. 47 f.







[7201] ZELLER 1, 1019; ED. MEYER, „Alt.“ 4,
236; BOUCHÉ-LECLERCQ 577.







[7202] ZELLER 2 (1), 911; ED. MEYER, „Alt.“
5, 321.







[7203] Vgl. z. B. betreff ZEUS: ZELLER 3
(1), 332 ff.; PHILON, üb. COHN 1, 9.







[7204] DIELS, „HERAKLEITOS von Ephesos“
(Berlin 1901) 25; REINHARDT, PW. 8, 508.







[7205] HOLTZMANN, A. Rel. 3, 343.







[7206] BOUCHÉ-LECLERCQ 577.







[7207] BOLL, „Sphaera“ 543 ff.







[7208] COHN, PW. 1, 2905.







[7209] BURCKHARDT, „CONSTANTIN“ 1, 322.







[7210] CHWOLSOHN 1, 795; KNAACK, PW. 1,
1399.







[7211] BURCKHARDT, a. a. O. 250; MEYER, „Der
Aberglaube des Mittelalters“ (Basel 1884) 147; STEINSCHNEIDER,
„Der Aberglaube“ (Hamburg 1900) 21 ff. Eine Anzahl Beispiele s. bei
RABELAIS, ed. REGIS 1, 380.







[7212] ZELLER 3 (2), 680.







[7213] BURCKHARDT, a. a. O. 219, 223, 244;
„Griechische Kulturgeschichte“ (Berlin 1898) 2, 28, 79;
BOUCHÉ-LECLERCQ 601.







[7214] üb. KLEBBA (München 1912) 1, 31.







[7215] LUCIUS, „Die Anfänge des Heiligenkults“
(Tübingen 1904) 207, 211.







[7216] CHWOLSOHN 1, 795; BROCKELMANN,
„Geschichte der christlichen Litteraturen des Orients“ (Leipzig 1907)
52.







[7217] MOMMSEN 5, 460.







[7218] ROHDE, „Der griechische Roman“ (Leipzig 1900)
478.







[7219] WÜNSCH, A. Rel. 12, 19. Auch der Name
der „Kesten“ ist dem HOMER entlehnt, bei dem er den
reizverleihenden Gürtel der APHRODITE bezeichnet.







[7220] OLIVET, „Les vers dorés de Pythagore“ (Paris
1892) 291, 55.







[7221] DIETERICH, „Mithras“ 20 ff.; WESSELY,
„Wiener Studien“ 8, 116 ff.







[7222] ANRICH, „Mysterienwesen“ 81; SCHULTZ,
„Dokumente der Gnosis“ 136 ff.







[7223] s. oben.







[7224] Odyssee, Ges. 10, Vers 302.







[7225] SUDHOFF, A. Med. 10, 83, 84; vgl.
HOMER als Arzt bei SEXTUS PLACITUS (SUDHOFF,
ebd. 10, 272).







[7226] „Theatrum Chemicum“, ed. ZETZNER (Straßburg
1613 und 1659) 5, 101; BERTHELOT, Mâ. II, 248.







[7227] „Die Göttin PSYCHE in der hellenistischen und
frühchristlichen Litteratur“ (Heidelberg 1917) 73.







[7228] ebd. 82.







[7229] ebd. 85.







[7230] ebd. 70 ff., 83.







[7231] ebd. 82 ff.







[7232] ebd. 67 ff.







[7233] ebd. 79, 82, 87.







[7234] ebd. 78.







[7235] ebd. 67 ff., 87. Von diesem Punkte aus vollzieht
sich, unter griechischer Umdeutung der orientalischen Gottheit, die
Entstehung des Märchens von AMOR und PSYCHE (ebd. 104
ff., 108; REITZENSTEIN, „Das Märchen von AMOR und
PSYCHE“, Leipzig 1912; 21, 79 ff.).







[7236] „PSYCHE“ 67 ff., 92 ff.







[7237] ebd. 74.







[7238] ebd. 74 ff.







[7239] ebd. 79; vgl. REITZENSTEIN, „Festschrift für
F. C. ANDREAS“ (Leipzig 1916) 33.







[7240] „PSYCHE“ 7.







[7241] ebd. 81 ff.; „Poimandres“ 178.













Schriften des nämlichen Verfassers:





Geschichte des Zuckers, seiner Darstellung und Verwendung, seit
den ältesten Zeiten bis zum Beginne der Rübenzuckerfabrikation.
(Leipzig 1890; 474 S.)


Die Entwicklung der Deutschen Zuckerindustrie von 1850 bis
1900. Festschrift zum fünfzigjährigen Bestehen des Vereins der
Deutschen Zuckerindustrie. (Leipzig 1900; 341 S.)


Die Chemie der Zuckerarten. 3. Aufl. (Braunschweig 1904; zwei
Bände, 2004 S.)


Analyse der Rohstoffe, Erzeugnisse und Hilfsprodukte der
Zuckerfabrikation. (Berlin 1911, 115 S.; Bd. IV von
Lunge’s „Chemisch-technischen Untersuchungsmethoden“, 6. Aufl.)


Die beiden Grundschriften der Rübenzucker-Fabrikation: A.
S. Marggraf (1747) und F. C. Achard (1803). Neuausgabe mit
Anmerkungen (Leipzig 1907, 72 S.).


Abhandlungen und Vorträge zur Geschichte der
Naturwissenschaften. (Leipzig 1906 und 1913; Bd. 1, 590 S.; Bd.
2, 491 S.)


Ferner:


Gemeinverständliche nationalökonomische Vorträge; geschichtliche
und eigene Forschungen, von weil. Prof. Dr. Wilhelm Neurath.
Herausgegeben von Prof. Dr. Edmund O. von Lippmann.
(Braunschweig 1902; 308 S.)






Verlag von Julius Springer in Berlin
W 9.





* Untersuchungen über Aminosäuren,
Polypeptide und Proteine.  Von Emil Fischer. 1906.


Preis M. 16,—; geb. M. 17,50


* Untersuchungen in der
Puringruppe. (1882–1906.) Von Emil Fischer. 1907.


Preis M. 15,—; geb. M. 16,50


* Untersuchungen über Kohlenhydrate
und Fermente. (1884–1908.) Von Emil Fischer. 1909


Preis M. 22,—; geb. M. 24,—


* Organische Synthese und
Biologie. Von Emil Fischer Zweite,
unveränderte Auflage. 1912.


Preis M. 1,—


* Neuere Erfolge und Probleme der
Chemie. Experimentalvortrag, gehalten in Anwesenheit S. M. des Kaisers
aus Anlaß der Konstituierung der Kaiser-Wilhelm-Gesellschaft zur Förderung
der Wissenschaften am 11. Januar 1911 im Kultusministerium zu Berlin. Von
Emil Fischer. 1911.


Preis M. —,80


Untersuchungen über die Assimilation
der Kohlensäure. Sieben Abhandlungen. (Aus dem Chemischen Laboratorium
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften in München.) Von Richard
Willstätter und Arthur Stoll. Mit 16 Textabbildungen und einer
Tafel. 1911.


Preis M. 28,—; geb. M. 36,—


* Untersuchungen über Chlorophyll.
Methoden und Ergebnisse. Aus dem Kaiser-Wilhelm-Institut für Chemie. Von
Prof. Dr. Richard Willstätter, Mitglied des Kaiser-Wilhelm-Instituts
für Chemie, und Dr. Arthur Stoll, Assistent des Kaiser-Wilhelm-Instituts
für Chemie. Mit 16 Textfiguren und 11 Tafeln. 1913.


Preis M. 18,—; geb. M. 20,50


* Geschichte der Pharmazie. Von
Hermann Schelenz. 1904.


Preis M. 20,—; geb. M. 22,50


* Zur Geschichte der
pharmazeutisch-chemischen Destilliergeräte. Von Hermann
Schelenz. Mit vielen Abbildungen im Text. 1911.


Preis M. 3,—


* Hierzu Teuerungszuschlag.










*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK ENTSTEHUNG UND AUSBREITUNG DER ALCHEMIE, MIT EINEM ANHANGE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/6482198799633882251_cover.jpg
ENTSTEHUNG UND AUSBREITUNG

DER

ALCHEMIE

MIT EINEM ANHANGE:

ZUR ALTEREN GESCHICHTE DER METALLE

EIN BEITRAG ZUR KULTURGESCHICHTE
VON

PROF. Dr. EDMUND O. voxn LIPPMANN

DR.-ING. E. H. DER KGL. TECHN. HOCHSCHULE ZU DRESDEN
DIREKTOR DER ,,ZUCKERRAFFINERIE HALLE“ IN HALLRE A, 8,

BERLIN
VERLAG VON JULIUS SPRINGER
1919





