
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Das Bildnis bei den altdeutschen Meistern bis auf Dürer

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Das Bildnis bei den altdeutschen Meistern bis auf Dürer


Author: Alfred Lehmann



Release date: December 8, 2025 [eBook #77422]


Language: German


Original publication: Leipzig: Verlag von W. Hiersemann, 1900


Credits: Peter Becker, Alpo Tiilikka and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DAS BILDNIS BEI DEN ALTDEUTSCHEN MEISTERN BIS AUF DÜRER ***






Anmerkungen zur Transkription

Offensichtliche Fehler wurden stillschweigend korrigiert.
Ungewöhnliche und heute nicht mehr verwendete Schreibweisen
bleiben gegenüber dem Original unverändert;
fremdsprachliche Ausdrücke wurden nicht korrigiert.


Das Buchformatzeichen (wie ein hochgestelltes Null z.B. 4°
für die Quartformat,) in den Buchdarstellungen am Ende des Buches,
ist als Gradzeichen (°) dargestellt.


Die Berichtigungen auf Seite XIV sind im Text korrigiert.


Seite 117, Zeile 1:
unter ihnen der Bürgermeister selbst und seine drei Frauen
-> »unter ihnen der Bürgermeister, sein Sohn Ulrich und dessen
  drei Frauen.


Seite 149, Zeile 12:
»Aus der Mitte des 15. Jahrhunderts
-> »Aus der Mitte des 14. Jahrhunderts





  




DAS BILDNIS


BEI DEN ALTDEUTSCHEN


MEISTERN BIS AUF DÜRER



VON


ALFRED LEHMANN


MIT 72 ABBILDUNGEN




  



VERLAG VON
KARL W. HIERSEMANN
LEIPZIG 1900





  
    Vorwort.
  




Diese Studie ist der philosophischen Fakultät der Universität Heidelberg
als Inaugural-Dissertation zur Erlangung der Doktorwürde eingereicht
worden; ich lege sie hiermit, wesentlich erweitert und berichtigt, der
Oeffentlichkeit vor.


Die bildlichen Darstellungsformen des Menschen bis zur Renaissance
sind ihr wesentlicher Inhalt. Ursprünglich war es meine Absicht gewesen,
mich bei der Durchforschung dieses ausgedehnten Gebietes auf die
eigentliche Porträtkunst zu beschränken, aber im Laufe meiner Untersuchungen
habe ich erkannt, wie das Werden des Teiles — denn
Porträt ist eine engere Begrenzung des Bildnisbegriffes — nur im Entwickelungsgange
des Ganzen verstanden werden kann, und ich habe
deshalb meine Arbeit auf das Bildnis im weitesten Sinne des Wortes
ausgedehnt.


Den Darstellungen der menschlichen Erscheinung bin ich bis zu ihren
typischen Anfängen in der Karolingerzeit nachgegangen, denn wenn auch
die Kunst, gleichwie die Kultur dieser Epoche auf römischer Grundlage
beruht, so ist doch das Neue in ihren Werken germanischen Geistes,
und sein gesetzmässiges Wachstum in Deutschland, nicht in Frankreich
zu finden. Von seiner fernen Geburtsstätte aus habe ich das Bildnis
durch die wichtigsten Denkmäler der Buchmalerei bis zur allgemeinen
Verbreitung der Formenschneidekunst verfolgt, das ist etwa bis zur
zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts, wo der Bilddruck die Feder- und
Pinselzeichnung zu verdrängen beginnt. Gleichzeitig habe ich das Auftreten
der Menschen und die Belebung seiner Erscheinungsform in der
monumentalen Wanddekoration beobachtet und schliesslich seine Verkörperung
durch die Bildhauerkunst und seine Darstellung auf Schaumünze,
im Holzschnitt und Kupferstich, wenn auch nur flüchtig, in das
Blickfeld meiner Betrachtungen gezogen.


Bei der Schilderung des Menschenbildnisses auf der Malertafel
brauchte ich bei den Inkunabeln nicht zu verweilen, denn ihre kindlichen
Ausdrucksformen sind denen der Buch- und Wandmalerei nahe
verwandt, ich habe vielmehr sogleich die in reicher Fülle auf uns gekommenen
Werke von der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts an bis
mit dem 15. zum Gegenstand meiner Untersuchungen gemacht.


In dieser eigenartigen Periode deutschen Kunstschaffens, in welcher
neben einem langsamen Absterben alter Ideale und Formen die Keime
neuer Bildungen sich zu regen beginnen und an deren stürmisch bewegtem
Ende der grösste Genius auf dem gesamten Gebiete der bildenden
Kunst in Deutschland sich erhebt, erscheinen zum ersten Male, von
vereinzelten Vorläufern abgesehen, die eigentlichen Porträts und zwar
in Gestalt heiliger oder profaner Personen im Rahmen
des Altarbildes, als Stifter und als unabhängige Einzelbildnisse.
Die Aufzählung und Beschreibung dieser drei Porträtgattungen,
in denen die Bildniswelt des deutschen Quattrocento enthalten
ist, beansprucht den grössten Raum in meiner Arbeit.


Die Gliederung des Stoffes habe ich in der Weise vorgenommen,
dass im ersten Teile das Menschenbildnis in allen Kunstgebieten mit
Ausnahme dem der Tafelmalerei kurz zusammengefasst und unabhängig
von seiner Verteilung auf die verschiedenen deutschen Stammesgruppen
besprochen wird, während im zweiten sein Werden und Wandeln auf der
Malertafel eine eingehendere und nach Schulen gesonderte Betrachtung
erfährt. Es stellt sich somit der erste Teil gleichsam als ein Querschnitt
durch die deutsche mittelaltrige Bildniskunst dar, jedoch ohne Berücksichtigung
der Tafelmalerei, welche im zweiten Teile in einer Gruppe
von Querschnitten durch die Malerschulen des 15. bezw. des 14. Jahrhunderts
vorgeführt wird.


Ein dritter und letzter Teil versucht den Porträtinhalt der deutschen
Bildnismalerei vor der Renaissance zu einem Gesamtbild zu vereinigen
und behandelt eine Reihe sich hieran knüpfender kunst- und kulturgeschichtlicher
Betrachtungen und Fragen. —


Eine Geschichte des deutschen Bildnisses ist noch nicht geschrieben.
Gleichwohl darf ich nicht den Anspruch erheben, diesen Teilversuch
ohne fremde Leitbilder unternommen zu haben. Vor allem ist es Jacob
Burckhardts Arbeit über das Porträt in der italienischen Malerei, die mir
als allgemeiner Wegweiser gedient hat. Was ich an wohlverarbeitetem
Material den Forschungen Janitscheks, Lamprechts, Lichtwarks, Thodes
Vischers, Woermanns und vieler Anderer entnommen habe, wird man aus
den einzelnen Abschnitten ersehen. Die überwiegende Mehrzahl der
besprochenen Kunstwerke ist mir selbstverständlich durch eigene und
zumeist wiederholte Anschauung bekannt.


Abbildungen vermag ich dem gedruckten Worte nur in einer verhältnismässig
geringen Anzahl zur Seite zu stellen, leider, denn »um von
Kunstwerken eigentlich und mit wahrem Nutzen für sich und andere zu
sprechen, sollte es freilich nur in Gegenwart derselben geschehen«. (Goethe.)
So muss ich mich in der Hauptsache auf das Gedächtnis des Lesers
und seine Bildersammlung verlassen.


Um mich in der Arbeit selbst so wenig wie möglich zu wiederholen,
gebe ich hier die Erläuterung einiger im Text mehrfach gebrauchter
sprachlichen Bezeichnungen:


Unter dem Namen Mittelalter umfasse ich den gesamten Zeitraum
zwischen klassischem Altertum und der Wende des 15. Jahrhunderts.
Die Wörter Bildnis und bildnisartig verwende ich in ihrem weiten,
landläufigen Sinne, typisch, individuell, individuell-charakteristisch,
porträtartig und Porträt dagegen für die plastische,
zeichnerische oder malerische Darstellung eines menschlichen Kopfes,
um mit ihnen das Folgende auszudrücken:


Typisch


1. wenn von dem Ganzen und den einzelnen Gesichtsteilen nur das
Allernotwendigste, nur die ihnen zu Grunde liegende ideale Form wiedergegeben
ist, also gewissermassen für das Symbol eines Menschenkopfes.
Unter männlichen und weiblichen, Alters- und Standes-Typus verstehe
ich engere, sich selbst erklärende Begrenzungen einer vorgeschrittenen
Art dieser primitivsten Bildnisgattung;


2. wenn sich für bestimmte und in den Darstellungen häufig wiederkehrende
heilige oder profane Persönlichkeiten (Repräsentanten) innerhalb
einer Kunstperiode die gleichen Erscheinungsformen ausgebildet
haben und diese während eines längeren Zeitraums mit unwesentlichen
Veränderungen in den Kunstwerken erscheinen;


3. wenn für derartige Persönlichkeiten (Repräsentanten) eine bestimmte
Malerschule oder auch ein einzelner Meister annähernd die
nämlichen Erscheinungsformen verwendet.





Individuell


wenn der Umriss eines Kopfes, sein Knochenbau und die Gesichtsteile
nach dem unmittelbaren Vorbilde eines Lebenden oder nach dem lebhaften
Erinnerungsbilde von einem solchen geschaffen zu sein scheinen.


Individuell-charakteristisch


wenn in einem individuellen Kopfe etwas von dem bleibenden inneren
Leben des Dargestellten ausgeprägt ist, d. h. wenn er von der Wesenseigentümlichkeit
der betreffenden Persönlichkeit Kunde giebt.


Man wolle beachten, dass ich unter individuell im allgemeinen die
physische, unter charakteristisch die seelische und geistige Durchbildung
eines Kopfes begreife.


Porträtartig


wenn ich von einem individuellen oder individuell-charakteristischen Kopfe
die Empfindung habe, dass der Künstler ihn als den einer ganz bestimmten
Persönlichkeit hat wiedergeben wollen, ohne dass ihm jedoch
seine Absicht in höherem Sinne gelungen ist.


Zu dieser Gruppe zähle ich auch solche Bildnisse, bei denen das
Wollen des Künstlers lediglich aus einem begleitenden Nebenumstand,
wie Wappen, Namen oder dergleichen zu erkennen ist.


Porträt


wenn eine Fülle von Einzelheiten eines individuell-charakteristischen
Kopfes und seine Gesamterscheinung so nach dem wirklichen Leben
gebildet ist, dass ich den Eindruck von einer vollkommenen und in sich
abgeschlossenen Einzelexistenz erhalte.


Ich weiss recht wohl, dass diese hier voneinander geschiedenen
Begriffe häufig oder beinahe stets ineinander verlaufen und miteinander
verschwimmen, und dass es in der Praxis ganz unmöglich ist, scharfe
Trennungslinien zwischen ihnen zu ziehen, ebensowenig wie etwa zwischen
den Farben des Sonnenspektrums oder den Tonnuancen eines Rembrandtschen
Gemäldes, aber angesichts der weiten Kreise, welche jene Begriffe
im allgemeinen Sprachgebrauche umschliessen, schien es mir wünschenswert,
sie in dem meinigen nach Möglichkeit zu verengen. —


Allen, die mir bei Beschaffung des Abbildungsmaterials behilflich
gewesen sind, spreche ich hiermit meinen Dank für ihre Unterstützung
aus.



  Dresden, Sommer 1900.



 Alfred Lehmann








  Inhaltsübersicht.







	
	Seite:



	Vorwort
	III



	Meisterliste
	VII



	Verzeichnis der Dargestellten
	IX



	Einleitung
	1



	
	



	Erster Teil.
	



	1. Die Anfänge des Bildnisses
	15



	2. Das Bildnis in der Buchmalerei
	19



	3. Das Bildnis in der Wandmalerei
	29



	4. Das plastische Bildnis
	34



	5. Die Schaumünze
	40



	6. Der Holzschnitt und der Kupferstich
	43



	
	



	Zweiter Teil.
	



	1. Allgemeine Betrachtungen über das Werden und Wandeln
des Bildnisses in der Tafelmalerei
	51



	2. Die Schule von Prag
	58



	3. Alt-Köln und seine Einflusssphäre
	63



	4. Oberrhein, Schwaben, Schweiz
	95



	5. Baiern, Oestreich, Tirol
	130



	6. Sachsen und Schlesien
	143



	7. Franken
	147



	
	



	Dritter Teil.
	



	1. Die Auftraggeber
	191



	2. Das Porträt im Rahmen des Altarbildes (Assistenzbild)
	194



	3. Das Stifterbildnis
	201



	4. Das Rosenkranzbild und die Mater Misericordiä
	208




	5. Das Porträt als Totendenkmal und die Reihenporträts
	214



	6. Das unabhängige Einzelporträt
	219



	a) Vorläufer
	219



	b) Aeusserlichkeiten des Porträts.
Form, Grösse, Tracht, Geschmeide, Hintergrund
	221



	c) Künstlerische Auffassung. — Die gleichzeitige italienische
und niederländische Porträtkunst. — Malweise. — Porträtsammlungen
	229



	d) Physiognomisches Gesamtbild der Porträts
des 15. Jahrhunderts
	241



	Rückschau und Ausblick
	245








  
    Abbildungen.
  






	
	Seite:



	Perikles, Büste, London
	18



	Euripides, Büste, Neapel
	19



	Der Schreiber Wandelgarius, Handschriftillustration
	20



	Kaiser Lothar, Handschriftillustration
	22



	Kaiser Heinrich II., Handschriftillustration
	24



	Gottesurteil, Handschriftillustration
	27



	Wandgemälde in Oberzell
	30



	Ekkehard und Uta, Naumburger Stifterfiguren
	35



	Kopf des Reiters, Bamberger Dom
	37



	Peter Parler von Gmünd, Büste, Prag
	38



	Der sog. Tiroler Thaler
	41



	Mohammed II., Holzschnitt
	44



	»Der türgisch Kayser«, Holzschnitt
	46



	Junge Frau vom Meister W.B. Kupferstich
	49



	Votivbild aus Raudnitz
	61



	Kölner Dombild
	66



	Erzbischöfliche Madonna von Lochner
	70



	Altarbild des Meisters der heiligen Sippe
	74



	Weibliches Bildnis vom Meister von Severin
	78



	Niederrheinisches Bildnis in Heidelberg
	80



	Kalvarienberg vom Meister des Amsterdamer Kabinets
	83



	Das Liebespaar in Gotha
	86



	Von Meister Franckes Thomas-Altar
	92



	Desgleichen
	93



	Von Mosers Magdalenenaltar
	96



	Altarbild von Konrad Witz
	100



	Passionsbild von Isenmann
	102



	Schongauers Selbstbildnis, Kopie von Burgkmair
	105



	Von dem Multscherschen Altarwerk
	108



	Zeitbloms Selbstbildnis
	110



	Silberstiftzeichnung von Holbein d. Ä.
	112



	S. Pauls-Basilika, von Holbein d. Ä.
	114



	Epitaphbild von Holbein d. Ä.
	117



	Geiler von Kaisersberg, von Burgkmair
	120



	Von Herlins Georgsaltar
	122



	Männliches Porträt von Herlin (?)
	124



	Von einer Stiftung des Rosenkranzordens
	126



	Von einer Kreuzigung aus Benediktbeuren
	131



	Herzog Sigmund, von Olmendorfer (?)
	133



	Von einem Altar des Meisters von Neustift
	142



	Meissner Dombild
	145



	Schmerzensmann, fränkisch
	149



	Hohenzollernsche Votivtafel
	151



	Vom tucherschen Altar
	154



	Maria als Himmelskönigin, fränkisch
	155



	Kreuzigung von H. Pleydenwurff
	159



	Kanonikus Schönborn, von H. Pleydenwurff
	161



	Vom Zwickauer Altar
	166



	Vom Peringsdörffer Altar
	169



	Vom Schwanenaltar in Ansbach
	171



	Ehepaar in Dessau, von Wolgemut (?)
	174



	Porträt des Perckmeister, von Wolgemut (?)
	175



	Hans Tucher, von Dürer
	178



	Konrad Imhof, fränkisch
	180



	Doppelbildnis, fränkisch
	181



	Jörg Ketzler, von Elsner
	182



	Bildnis eines jungen Mannes, fränkisch
	184



	Porträt einer Patrizierin, fränkisch (?)
	186



	Porträt des Pacimondanus, fränkisch (?)
	188



	Männliches Porträt von Dürer (?)
	189



	Weltgericht von Lochner
	195



	Der h. Bernhardin von Siena, Kupferstich
	199



	Rosenkranzbild
	209



	Mater Misericordiä, Skulptur
	212



	Adolf von Schauenburg, von Francke (?)
	215



	Gruppenbild aus Hoflach
	217



	Konrad Kyeser, Miniatur
	220



	Wohnraum mit Porträt
	222



	Gruppe aus dem Thomas-Altar
	226



	Giovanni Arnolfini, von J. von Eyck
	230



	Luigi Scarampi, von Mantegna
	231



	Anbetung der Könige, vom Meister der h. Sippe
	235












  Meisterliste.





  
Bernward von Hildesheim, 34.

Berthold, 152.

Bertram von Minden, 91.

Breslauer Meister von 1447, 146,
158.

Burgkmair, Hans, 105, 119.

Dietrich von Prag s. Theodorich.

Dürer 21 Anm., 42, 43, 45, 144.

Elsner, Jakob, 183.

Francke 91, 215, Anm.

Frass, Leo, 119.

Fries, Hans, 130.

Frühauf, Rueland, 137.

Fuetrer, Uelrich, 132.

Funhof, Hinrik, 91.

Fyoll, Konrad, 88.

Giltlinger, Gumbold, 119.

Herbst, Hans, 129.

Herlin, Friedrich, 121.

Herrad von Landsberg, 26.

Hirtz, Hans, 97.

Holbein, Ambrosius, 118.

Holbein d. Ä., 111.

Holbein d. J., 118.

Isenmann, Kaspar, 102.

Konrad von Soest, 81.

Lauwlin, 96.

Lochner, Stephan, 67.

Mächselkircher, Gabriel, 131.

Meister des Amsterdamer Kabinets, 48, 83.

   "     "  h. Bartholomäus, 76.

Meister des Clarenaltars, 63.

  "  " Donaueschinger Bildes, 98.

  "    E. S., 47.

  "    von Frankfurt, 89 Anm.

  "    des Georg- und Hippolytaltars, 73.

  "    von Grossgmain, 137.

  "    der Kreuzigung in der Frauenkirche, 158.

  "    des Liebespaares in Gotha, 87.

  "    von Liesborn, 82.

  "    des Mainzer Marienlebens, 85.

  " " Marienlebens, 68, 71.

  " " Meissner Dombildes, 144.

  "    N. D., 138.

  "    des Neustifts, 143.

  "  " Altars der Reglerkirche, 157.

  "  " Schwabacher Altars, 170.

  "  " Seeligstädter Altars, 84.

  "    von S. Severin, 76, 199, 212.

  "  " Sigmaringen, 125.

  "    der h. Sippe, 73, 236.

  "    mit dem Skorpion, 140.

  "    der Spielkarten, 47.

  "    des tucherschen Altars, 156.

  "    der Verherrlichung Mariä, 73, 199.

  "    W.B., 48.

  "    von Wittingau, 62, 135.

  "    des Wolfgang Altars, 153.

Mittelrheinischer Meister, 89 Anm.

Moser, Lukas, 97, 248.

Multscher, Hans, 107.

Olmendorfer, Hans, 132.

Pacher, Friedrich, 143.

Pacher, Michael, 140.

Pfenning, 138, (156).

Pleydenwurff, Hans, 159.

Pleydenwurff, Wilhelm, 44, 168.

Ratgeb, Jerg, 128.

Rueland, Wolfgang, 138.

Schit, Nikolaus, 85.

Schongauer, Martin, 47, 103.

Schühlein, Hans, 109.

Strigel, Claus, 125.

Sunter, Jakob, 140.

Theodorich von Prag, 59.

Tieffental, Hans Heinrich, 96.

Traut, Hans, 170.

Wertinger, Hans, 135.

Wilhelm von Herle, (94) 65.

Witz, Konrad, 99.

Wolgemut, 44, 163.

Wurmser, Nikolaus, 33, 59.

Wynrich, Hermann, (64) 65.

Zeitblom, Bartholomäus, 109.












  Verzeichnis
der Dargestellten.





  
Aich, von. 75.

Albrecht Achilles, Kurfürst von Brandenburg, † 1486. 172.

Albrecht III., Herzog von Baiern-München, Gemahl der Agnes Bernauerin, † 1460. 136.

Albrecht IV., der Weise, Herzog von Baiern, Pfalzgraf bei Rhein † 1508. 132, 135.

Anna, Gemahlin des Kurfürsten Albrecht Achilles, † 1512. 172.

Anna von Schweidnitz, 3. Gemahlin Karls IV., Tochter des Herzogs Heinrich von Jauer. 33.

Artzt, Bürgermeister von Augsburg. 112.


Baccharach, Nyclaes, Ritter von. 79.

Bernhardin von Siena, † 1444 (heilig gesprochen 1450). 199.

Berthold, Bischof von Eichstädt, Burggraf von Nürnberg, † 1364. 150, 205.

Brogny, Jan Allarmet de, geb. 1342, † in Rom 1426. Präsidierte dem Konstanzer Konzil zur Zeit der Verbrennung des Huss.

  Das S. 101 erwähnte Bild kann erst nach seinem Tode gemalt sein. 101.

Brun, Greda, gen. Faut von Monsberg, Gattin des Claus Humbracht, † 1501. 89.


Conreshem, Christian, gen. Jisenmenger (Eisenmenger). 77.

Cusanus, Nikolaus, Kardinal, † 1464. 73.


Diethelm (?). 125.

Dietner. 163.

Dietrich, Bischof von Salzburg. 32.


Eberhard, Bürger von Prag. 60.

Ehingen, oberschwäbisches Geschlecht. 111.

Ehingen, Burkhard von, zu Diessen, »mit dem Zopf«, † 1407. 127.

Ehingen, Georg, Ritter von, Enkel des vorigen, † 1508. 111.

Ekkehard, Markgraf von Meissen. 35, 36 Anm., 37.

Elisabeth von Hohenzollern, Gemahlin Ruprechts von der Pfalz, † 1411. 151.

Elisabeth, Gemahlin des Burggrafen Friedrich V. von Nürnberg, † 1375. 151.

Elisabeth, Landgräfin von Thüringen, Gemahlin des Landgrafen Ludwig IV., † 1231. 26.

Ensinger (Entzinger), Moritz, Baumeister, † 1482. 128.

Ernst, Herzog zu Baiern-München, Vater Albrechts III., schuldig des Justizmordes an der Bernauerin. † 1438. 136.


Falkenstein, Cuno von, Erzbischof von Trier. 65.

Ferin, Gehraus (Wildbret?). 153

Frey, Agnes, Dürers Gattin, † 1538. 42.

Friedberg s. Pacimondanus.

Friedrich III., Kaiser, † 1493. 139, 213.

Friedrich V., Burggraf von Nürnberg, † 1398. 151.

Friedrich VI., Burggraf von Nürnberg, seit 1415 Markgraf, dann Kurfürst von Brandenburg, † 1440. 151.

Friedrich IV., Markgraf zu Ansbach und Bayreuth, 2. Sohn des Kurfürsten Albrecht Achilles, † 1536. 170.

Friedrich I., der Siegreiche, Kurfürst und Pfalzgraf bei Rhein, Herzog in Baiern, † 1476. 126, 129.

Fries, Anna, Gattin des Ulrich Schwarz, vielleicht eine Tochter des Malers Hans Fries, der in Augsburg thätig gewesen sein soll. 117.

Fuchshart, Jakob, Bürger von Nördlingen. 121.

Fugger, Augsburger Geschlecht. 112.

Fugger, Anton. 119.

Fugger, Jakob, † 1525. 42.


Ganghofer, Jörg, von Haselbach, Baumeister d. Frauenkirche.† 1488. 185.

Geiler, Johannes, von Kaisersberg, † 1510. 119.

Genger, Hans. 123.

Georg zu Kaisheim, Abt. 116.

Gerhardus, Professor zu Köln. 73.

Glockenton, Hans, † 1433. 153.

Graden, Ritter von. 138.

Groland. 167.


Hackenay, Johann. 75.

Haimendorf. 185.

Haller, Nürnberger Patrizierfamilie. 157, 167.

Hallerin, Margareth Wilhelm. 167.

Hanau, Graf von. 88.

Heiligenberg-Wardenberg. 107.

Heimeran, Zimmermeister der Frauenkirche, † 1488 (?). 185.

Heinrich II., Kaiser, † 1024. 23, 37, 157.

Heinrich der Löwe, Herzog von Baiern und Sachsen, † 1194. 34, 36 Anm.

Heinrich von Plauen, Hochmeister, † 1429. 216, 220.

Heinrich der Reiche, Herzog von Baiern-Landshut, † 1450. 135.

Herbst, Hans, Maler, † gegen 1550. 129.

Herlin, Friedrich, Maler, † 1500. 123.

Hermann, Landgraf von Thüringen, † 1217. 26.

Hirzlach, Friedrich von, Abt. 149.

Hoferin. 186.

Hohenlandenberg, Hugo von, Bischof zu Konstanz. 107.

Holbein d. Ä., † etwa 1524. 115.

Holbein, Ambrosius, ältester Sohn des vorigen, † nach 1518. 115.

Holbein d. J., † 1543. 114, 115.

Holzschuherin, Clara. 150.

Humbracht, Claus, † 1505. 89.


Imhof, in Schwaben, Franken und Italien ansässiges Geschlecht. 152, 153.

Imhof, Anton Christian, † 1449. 153.

Imhof, Konrad. 179.


Johann III., Burggraf von Nürnberg, † 1420. 151.

Johann V. von Weissbach, Bischof von Meissen. 144.

Juditha von Flandern. 127.

Jungen, Heinrich zum. 90.


Kannegiesser, Peter. 73.

Karl der Grosse, † 814. 21, 66.

Karl II., der Kahle, Kaiser der Westfranken, † 888. 23.

Karl IV., König von Böhmen, † 1378. 33, 60, 62, 63, 219.

Ketzler, Jörg. 183.

Ketzler (Ketzel), Ulrich, † 1463. 227.

Konrad von Jungingen, Hochmeister, † 1407. 216.

Koler. 157.

Kraft. 111.

Kress. 163.

Kunigunde, Gemahlin Kaiser Heinrichs II, † 1038. 157.

Kunigunde von Oestreich, Tochter Kaiser Friedrichs III., Gemahlin Albrechts IV. von Baiern, † 1520. 132.

Kyeser, Konrad. 221.


Lambert, Professor. 73.

Landauer. 162.

Leonore, Gemahlin Kaisers Friedrich III. 213.

Leopold der Heilige, Markgraf von Oestreich, † 1136. 138.

Leopold III., Herzog von Oestreich, † 1386. 139.

Leyckmann, Hans. 107.

Löffelholz, aus Sachsen eingewanderte Nürnberger Patrizierfamilie.
163.

Auf dem Löffelholzaltar sollen dargestellt sein: Fritz,
Hans der Alte und Wilhelm L. († 1475), des letzteren Frauen
Kunigunde, Tochter des Konrad Paumgärtner, Witwe des Hieronymus
Ebner, und Barbara, Tochter des Walther Hirschvogel und der
Witwe Sebald Tucher, sowie die sämtlichen Kinder des Wilhelm L.

Lothar, Kaiser, † 855. 22.


Märkel, Wigand, von Grünau. 89 Anm.

Martin, Truchsess von Wetzhausen. 220.

Mathilde, 2. Gemahlin Heinrichs des Löwen, † 1189. 34, 36 Anm.

Maximilian, Kaiser, † 1519. 45, 87, 112, 213.

Meister des Bossweileraltars. 85.

"  " Löffelholzaltars. 163.

"  " Mainzer Marienlebens. 85.

" R. F. 169.

" der h. Sippe. 75.

Mengotus, Magister. 150.

Mohammed II., Sultan, † 1481. 44.

Monspurg, von. 79.

Monte, Johannes de, Kanonikus. 73.

Müller. 123.


Neuenar, Gumprecht Graf von. 75.

Neuneck, Barbara von. 127.

Neithart. 111.

Nesselrode-Hugenpoet, Johann von. 77.

Nicolaus von Kues s. Cusanus.


Očko von Wlaschim, Erzbischof. 60.

Orlinc, Johann, Präceptor von Isenheim. 106.

Otto, Domprobst von Gurk. 32.


Pacimondanus. 188.

Papen, Johann, Bürgermeister von Goslar. 170.

Parler, Peter, von Gmünd, Baumeister, † 1398. 38.

Perckmeister, Hans. 174.

Philipp der Schöne, Sohn Maximilians und Marias von Burgund, † 1506. 87.

Pleydenwurff, Wilhelm, † 1494. 169.

Polani, Barbara. 205.

Prczecislaus, Bischof von Breslau, † 1376. 146.

Prockendorf. 147.

Prünsterer. 153.

Prussy, polnische Familie. 163.


Questenberg. 75.


Rauchenberger, Johannes, Domprobst von Salzburg. 137.

Ravenpurger. 197.

Rehlinger, Dorothea, aus bairischem Adelsgeschlecht. 114.

Reichenstein, Elisabeth von, Aebtissin, † 1485. 69.

Reinhard von Mühlhausen. 60.

Reyda, Bernhardus de, Kanonikus. 73.

Riedler, Barbara geb. 116.

Römer, Martin, Amt- und Hauptmann von Zwickau und Werdau, † 1483. 165.

Rosen, Kunz von der, Günstling Kaiser Maximilians, † 1519. 112.

Rudolf IV., Herzog von Oestreich, † 1365. 139.


Sachsen. 163.

Sagner, Caspar, Bürgermeister von Zwickau. 165.

Schauenburg, Adolf von. 215.

Schlüsselfeld. 185.

Schönborn, Kanonikus von Würzburg. 160.

Schongauer, Martin, † 1491. 106.

Schwarz-Hirtz, Ritter. 73.

Schwarz, Ulrich, Bürgermeister von Augsburg, † 1478. 116.

Seckendorf. 157.

Sigmund, Herzog zu Baiern-München, Bruder Albrechts IV., † 1501. 133.

Sigmund, Erzherzog von Oestreich, Graf von Tirol, † 1496. 41.

Sigmund, Herzog zu Sachsen, Fürstbischof von Würzburg, † 1463. 146.

Sixtus IV., Papst. 213.

Sophie, Gemahlin des Markgrafen Friedrich IV. zu Ansbach und Bayreuth, † 1512. 170.

Spengler, Leonhard, † 1484. 167.

Stabius, Johann, Humanist, † 1522. 21 Anm.

Stalburg, Claus, Bürgermeister von Frankfurt a. M., † 1524. 128.

Stalburgerin, Margarethe, † 1550. 128.

Stauffenberg. 102.

Stephan von Sierndorf, Probst. 139.

Strobel, Nikolaus, Stadtrichter. 218.

Strödel, Pavel, Ratsherr von Zwickau. 165.

Stromer, Nürnberger Familie. 163.

Stromer, Paulus, † 1406. 150.


Talberg, Jörg Rottel Freiherr von. 139.

Tucher, Nürnberger Patriziergeschlecht. 185.

Tucher, Hans, † 1528. 177.

Tucher, Elisabeth Niclas. 177.

Tucher, Felicitas. 177.

Tucher, Ursula Hans, geb. Harsdörfer, † 1504. 176.


Udemann, Jakob, von Erchelenz, Vikar, Pastor zu Wailhorn. 72.

Ulricus, gen. Kötzler von Volkersan. 157.

Ulrich V., der Vielgeliebte, Graf von Württemberg, † 1480. 127.

Uta, Gemahlin des Markgrafen Ekkehard von Meissen. 35, 36 Anm., 37.


Valzner. 157.

Vetter, Veronika, Walpurga und Christina. 113.

Vilberer, Thomas. 165.

Volkamer, Nürnberger Patrizierfamilie. 153, 167.


Wagner, Lienhard, Mönch von S. Ulrich. 112.

Waldeck, Barbara, gen. von Ybm. 86.

Walter, Ulrich. 115, 116.

Wartenberg, Peter von. 146.

Welser, Veronika, Tochter des Bartholomäus Welser, Bürgermeister von Augsburg (?), seit 1503 oder 1504 Priorin des Katharinenklosters, † 1530 oder 1531. 115.

Welser, geb. Ungelter. 129.

Wenzel, deutscher König und König von Böhmen, † 1419. 33, 60.

Wenk, Johann, Abt von Heilsbronn, † 1529(?). 170.

Wernigerode, Heinrich Graf von, aus niedersächsischem Geschlecht. 144.

Wilhelm III., Herzog von Baiern-München, † 1435. 136.

Wolf, Herzog von Schwaben. 127, 207.

Wolfskehlen, Junker Philipp von. 85.

Wolgemut, Michel, † 1519. 42, 164, 165.


Zabka, Stanislaus. 163.

Zingel. 163.

Zeitblom, Bartholomäus, † gegen 1518. 109.













  Abkürzungen.





  

Wo bei einem Citat nicht der volle Titel des Buches angegeben ist, sondern
nur der Autorname, so bezieht sich der Hinweis auf folgende Schriftstücke:


  Burckhardt: Das Porträt in der Malerei. Beiträge zur
  Kunstgeschichte in Italien. Basel 1898.

  Janitschek: Geschichte der deutschen Malerei. Berlin 1890.

  Kraus: Geschichte der christlichen Kunst. Freiburg i. Br. 1897.

  Merlo: Kölnische Künstler in alter und neuer Zeit. Herausgegeben
von Firmenich-Richartz. Düsseldorf 1895.

  Schultz: Deutsches Leben im XIV. und XV. Jahrhundert. Grosse
Ausgabe. Wien und Prag 1892.

  Sighart: Geschichte der bildenden Kunst im Königreich Baiern.
München 1862.

  Thode: Die Malerschule von Nürnberg. Frankfurt a. M. 1891.

  Vischer: Studien zur Kunstgeschichte. Stuttgart 1886.

  Woltmann: Holbein und seine Zeit. 2. Auflage. Leipzig 1874.


Ein Ortsname neben einem Gemälde bedeutet, dass sich das betreffende Werk
in der wichtigsten Sammlung oder der einzigen Kirche des genannten Ortes befindet,
anderenfalls wird die Aufbewahrungsstelle besonders bezeichnet.


Der Hinweis »Klass. Bilderschatz« bezieht sich auf die bekannte Bruckmannsche
Publikation. (München; Reber und Bayersdorfer.)









  Berichtigungen.





  
Seite 117, Zeile 1: »unter ihnen der Bürgermeister, sein Sohn Ulrich und dessen
drei Frauen.«


Seite 149, Zeile 12: »Aus der Mitte des 14. Jahrhunderts.«













  Zur Einleitung.




Der bei aller Lust am Fabulieren den Völkern germanischer Abstammung
tief eingewurzelte Wirklichkeitssinn kommt in der deutschen
Malerei als das Bestreben zum Ausdruck, allen Dingen der Erscheinungswelt
ihr wesenseigenes Gepräge zu geben: der Landschaft, dem Innenraum
und demjenigen Objekte, das aller Dinge Mass ist, dem Menschen,
— Individualisierung und Charakterisierung ist die treibende
Grund- und Urkraft der deutschen malenden Kunst.


Männertypen und, mit einem gewissen zeitlichen Abstand folgend,
auch Frauentypen, in den frühesten Tagen der Schilderkunst den antiken
Prachthandschriften naiv und getreulich nachgebildet, erhalten bald
zum mindesten einen Hauch germanischen Wesens; das in ihnen nur
ganz allgemein angedeutete gewinnt durch das Korrektiv der Wirklichkeit
seine besondere Gestaltung, und selbst dem bereits in scharf ausgeprägter
Gattungsform aus der Fremde übernommenen wird nach
eigenem Bilde eine neue Erscheinungsform gegeben. So wandelt sich
der runde Römerkopf in ein zartes Oval, und auf germanisches Vorbild
deutet das gewellte Haar, der kleine und zierliche Mund, dessen
Unterlippe oft stark hervorgehoben wird, die langgezogene Nase und
die grossen runden Augen.


Aber nur langsam und nicht mit gleichmässig zunehmender Kraft
wachsen Beobachtung und Wiedergabe der Wirklichkeit. »Auf dem
eingeschränkten düsteren Pfaffenschauplatz des medii aevi« konnte das
Auge des Künstlers nicht weltsichtig werden; um es weit und hell zu
öffnen, bedurfte es des gewaltigen Umschwunges aller wirtschaftlichen,
sozialen und politischen Verhältnisse, wie er mit dem Ausgange des
Mittelalters hereinbrach. Nun erst erscheinen im Buch und auf der
Malertafel, anfangs noch schüchtern, dann mit immer grösserer Sicherheit,
Landschaft, Innenraum und Menschen in ihrer ästhetischen Realität,
so wie sie durch das Medium der deutschen Künstlerseele erschaut
und von ihr nachempfunden wird, — und nun beginnt auch die eigentliche
Geschichte des Porträts.


Die tausendjährige Kunst eines Volkes lässt sich freilich nicht mit
einer Generalsentenz abfertigen: der Grundzug der Individualisierung der
Erscheinungswelt ist einer deutschen Schule während der Jahre ihrer
herrlichsten Blütezeit überhaupt nicht zu eigen gewesen, und das Wollen
und die Fähigkeit, das aus fremdem Volkstum Entlehnte mit Geist vom
eigenen Geiste zu beleben, hat die gesamte deutsche Malerei, von
Adam Elsheimer und einer Anzahl gut bürgerlicher Porträtmaler absehen,
in den zwei Jahrhunderten, die auf Dürers und Holbeins Tode
folgten, entbehrt.


Dass die zarten Seelenmaler von Alt-Köln bis auf den Meister des
Marienlebens sich von der nüchternen Wirklichkeit fern hielten, ist aus
der Stimmung der Zeit und des Ortes zu erklären, in der sie ihre Werke
schufen. In Köln schlug das Herz der deutschen Mystik. Nicht umsonst
hatte hier Tauler und seine Schülerschar gelehrt, der Weg zu
Gott gehe durch die Empfindung, nicht durch den Verstand, durch
stilles Beharren, nicht durch Handeln, und die Befriedigung des irdischen
Daseins sei in demutsvoller Entsagung und Entselbstung zu
suchen, nicht in verzehrendem und nutzlosem Kampfe. Der behagliche
Wohlstand der Stadt und die sorglos heitere Gemütsart seiner Bewohner
— das Ergebnis einer glücklichen Mischung romanischer und
germanischer Elemente und bis auf den heutigen Tag in mancher
Aeusserung des Volkslebens erkennbar — kamen der allgemeinen Verbreitung
einer solchen Weltanschauung zu statten, und so ist es nicht
zu verwundern, dass aus dieser Grundstimmung heraus Werke geschaffen
wurden, die uns wie in einen geheimnisvollen Charfreitagszauber hineinführen,
die aber mit der Alltäglichkeit und herben Realität der Dinge
nichts zu thun haben.


Weniger einfach ist die Erklärung des allgemeinen Verschwindens
jeder Individualisierungskraft nach dem goldenen Zeitalter der deutschen
Malerei, nach der Mitte des 16. Jahrhunderts. Das Wort von der »Erschöpfung«
darf man füglich nicht gelten lassen, denn es setzt einen
Kraftaufwand voraus, der nicht vorhanden war, wenigstens nicht bei
einer Mehrheit der Künstlerschaft. Auch das Gesetz von der psychischen
Ermüdung ist in dem gegebenen Falle nicht anwendbar. Das Verlangen
nach Abwechselung, dessen nervöse Heftigkeit unser modernes
Kunstschaffen so stark beeinflusst, stellte sich in jenen Zeiten erst dann
ein, wenn alle Ausdruckmöglichkeiten einer Kunstweise thatsächlich erschöpft
waren, und so gut in Italien auf Michelangelo ein Bernini
folgen konnte und folgen musste, so gut hätte man erwarten müssen,
dass der Dürersche Realismus — oder richtiger Idealismus, denn so
darf man ihn wie jede hohe Kunstweise nennen — noch eine zweite
Blüte ansetzen, noch eine Steigerung, und bestehe sie auch in einer
Uebertreibung nach Seite des Manierierten oder selbst des Grotesken,
erfahren werde.


Ich vermag in dem Absterben des nationalen Wirklichkeitssinns
und der an seine Stelle tretenden Fremdländerei nichts anderes zu
sehen, als eine pathologische Erscheinung, wie sie zu Zeiten auch
in dem Kunstschaffen anderer Völker zu beobachten ist und die ein
Analogon in der Kleinwelt des Individuums hat: gleichwie im Leben
des Einzelnen Stimmungen auftauchen, in denen sein Denken und Fühlen
durch Einflüsse, welche seinem inneren Wesen durchaus unangemessen
sind, aber die starke Kraft der Anziehung besitzen, vorübergehend aus
der ursprünglichen Bahn geworfen wird, so wenden sich auch ganze
Volksgemeinschaften mitsamt ihrem künstlerischen Gestalten kürzere oder
längere Zeiträume hindurch willenlos von ihrem eigenen Wesen ab und
geben sich ohne Widerstand fremdem Geiste hin. Gefeit gegen die
Sucht der Nachahmung ist kein Volk, hat doch selbst die so bodenwüchsige
italienische Kunst ihre »flämische Zeit« gehabt.


Warum aber, so muss man sich auch nach diesem Erklärungsversuch
fragen, hat bei uns der kranke Körper, um in dem einmal gewählten
Bilde zu bleiben, so langer Zeit bedurft, den Krankheitsstoff
wieder auszuscheiden? Warum währte gerade in Deutschland fast zwei
Jahrhunderte lang der fremde Götzendienst, wo Schönheit und Pathos
romanischer Formen- und Farbengebung erstrebt und doch nicht im
entferntesten erreicht wurde, wo der angeborene Sinn für Lebenswahrheit
und Charakteristik in tiefen Schlaf versunken schien und wo schliesslich
das in seiner Wirkung so verheerende Beispiel Michelangelos und noch
mehr das seiner Nachfolger in romanischen und flämischen Landen mit
ihrer aufgebauschten, aber innerlich hohlen Rhetorik die letzten Reste
einer ruhigen und sachlichen Wirklichkeitsdarstellung erstickte?


Eine tendenziös-katholische Geschichtsschreibung sieht die Ursache
des traurigen Niedergangs und seiner Dauer in der reformatorischen
Glaubensbewegung und der ihr folgenden Glaubensspaltung. Gewiss,
nachdem das Wort von der Rechtfertigung durch den Glauben einmal
den Rahmen des »Mönchsgezänks« überwachsen und ganz Deutschland
zu einer Stellungnahme für oder wider gezwungen hatte, musste naturgemäss
der nun entbrennende, in der Geschichte bisher unerhörte
Geisteswaffenkampf kunstfreundliche Bestrebungen in den Hintergrund
drängen. Zugegeben also, dass der Beginn des Niedergangs in
einem gewissen ursächlichen Zusammenhang mit der grundstürzenden
Lehre des Erfurter Augustinermönches steht, dass aber für die Dauer
desselben andere Umstände entscheidend gewesen sein müssen, das beweist
ein Blick auf den Werdegang der benachbarten und so nahe
verwandten holländischen Kunst, die durch die nämlichen Glaubenskämpfe
und gleichfalls durch »antikisch-welsche Art« hindurch aus
schliesslich siegreichem protestantischen Geiste heraus das Kunstideal
aller germanischen Stämme zur höchsten Vollendung geführt hat.


Welcher Art in Deutschland auf dem Gebiete der Malerei thatsächlich
die inneren Hemmungsfaktoren waren, wird der rückschauende
Blick wohl nicht eher klar erkennen, als bis wir nach dem Entwickelungs-Sturm
und -Drang der Gegenwart wirklich zu einer grossen neudeutschen
Malkunst gelangt sein werden, denn erst auf der Höhe übersieht
man den zurückgelegten Weg.


Deutlicher als die inneren, liegen die äusseren Umstände zu Tage,
die für das lange Darniederliegen der Malerei verantwortlich gemacht
werden müssen: noch im 16. Jahrhundert die Zusammenbrüche der
grossen oberdeutschen Handelshäuser, der Ausschluss Niederdeutschlands
vom Weltverkehr und die im Gefolge der Reformation und Gegenreformation
wütenden Kriegsstürme, welche die Nachfrage nach Bildern
auf ein geringes Mass herabdrückten und auch nicht das bescheidenste
Mäcenatentum aufkommen liessen, dessen die Kunst zu allen Zeiten
bedarf, und im 17. Jahrhundert der mit einer allgemeinen Verwüstung,
einer grenzenlosen Verarmung und Verrohung endigende dreissigjährige
Krieg, nach welchem nun abermals, wie durch einen gebrochenen Damm
hindurch, eine fremde Kultur, diesmal vom Westen her, sich über
Deutschland ergoss.


Aber alle diese gewaltsamen Störungen sind nicht imstande gewesen,
die Urkraft der deutschen malenden Kunst zu vernichten. Leise schon
in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts — Chodowiecki, Anton Graff,
Christian Leberecht Vogel —, mitten in einer klassizistischen Reaktion,
die im Wechsel der Leitbilder ihr Heil zu finden wähnte und von der
lärmenden Aufdringlichkeit und gespreizten Unnatur der Welschen zur
»edlen Einfalt und stillen Grösse« der Hellenen geflüchtet war, vernehmlicher
am Anfange des neunzehnten, klingt uns wieder ein altvertrauter
Laut aus deutschen Bildern entgegen. In den Werken der Nazarener
hebt er an, und in denen Alfred Rethels einerseits und Moriz Schwinds
andererseits tritt der deutsche Genius aus seiner zweihundertjährigen
Verfinsterung hervor, die Ausländerei ist überwunden und die Quellen
der Kunst entströmen von neuem der heimischen Erde.


Und wie steht es heute? Die Namen Menzel, Thoma, Böcklin
sind in Aller Munde und zeugen laut dafür, dass unser Kunstideal, trotz
aller zeitweiligen und mächtigen Gegenströmungen, seine Wurzeln tief
in das eigene Volkstum gesenkt hat. Wenn wir die Säle unserer
modernen Riesenausstellungen durchwandern, dürfen wir es freudig bekennen:
in der Fülle dieser Werke, so stark auch fremde Kunstgedanken
das ruhige Schaffen unserer Meister durchkreuzen und ihnen
infolge eines unerhörten Austausches von Kunstschöpfungen aller Nationen
von Amerika bis Japan, in Originalen und Nachbildungen, immer
neue Farben-, Licht- und Formempfindungen vor die Augen geführt
werden und so mächtig auch die alle Welt umspannende, aufs höchste
gesteigerte und komplizierte Arbeit am Webstuhle des Gedankens ihre
Phantasie zu neuen, noch nie dagewesenen Gebilden reizen muss, —
in diesen schier unübersehbaren Gemäldescharen kommt die deutsche
Art, hier stärker, dort schwächer, hier mit ihren guten, dort mit ihren
minder guten Eigenschaften, immer und immer wieder zum Durchbruch.


Freilich, was ist deutsche Art?


Es giebt Begriffe, die verstandesmässig zu erklären das Wort versagt.
Kann man den Geist in Dürers Marienleben durch die Retorte
treiben oder den Holbeins Darmstädter Madonna zerlegen wie den
Sonnenstrahl durch das Prisma? Und dennoch sei der Versuch gewagt,
das wahre Wesen deutscher Art in seine Grundstoffe aufzulösen, sei es
selbst auf die recht nahe liegende Gefahr hin, dass, während wir die
Teile in der Hand haben, uns das geistige Band entschwindet.


Die Hauptschwierigkeit unserer Analyse besteht in der auffälligen
Verschiedenheit der deutschen Stämme nach Geistes-, Charakter- und Gemütsbeanlagung
und in den Schwankungen, denen auch diese wiederum
im Laufe der Jahrhunderte unterworfen waren, vor allem aber in der
Auswahl derjenigen Volksschicht, auf welche wir, als der jeweiligen
Trägerin der echten deutschen Art, unseren Urteilsspruch begründen
wollen. Beim besten Willen kann ein solcher nicht anders als im
höchsten Grade subjektiv sein, und auch abgesehen von diesem Mangel,
ist es schlechterdings nicht zu vermeiden, dass Einzelzüge der zu gebenden
Begriffsbestimmung nicht für alle Gaue und nicht für alle Zeiten,
noch weniger für alle Gesellschaftsklassen zutreffend erscheinen. Ein
Bild von deutscher Art kann daher nur einen beschränkten Aehnlichkeitsanspruch
erheben, etwa wie ein modernes »Sammelbild«, das durch
Uebereinanderphotographieren von Individuen einer Gattung auf ein
und derselben lichtempfänglichen Platte entstanden ist, und von dem
man ja auch nur die grossen und allgemeinen Züge in Uebereinstimmung
mit denen jedes Einzelnen erwarten wird.


Um mit dem, was nicht deutsche Art ist, zu beginnen, — so
vereinfachen wir uns die Arbeit der Zergliederung, indem wir zunächst
die das Objekt verhüllenden Schalen entfernen, — deutsch ist nicht
alles, was jemals innerhalb der Reichs- und Sprachgrenzen von einem
Deutschen geschaffen worden ist, auch wenn es uns aus diesem oder
jenem Grunde recht wohlgefallen mag. Deutsch ist jedenfalls nicht,
was schablonenhaft und unverarbeitet fremder Kunst entnommen ist, —
das Brandenburger Thor, die Propyläen, die Glyptothek. Auch das
fremdem Geiste Nachempfundene, sofern es nicht zuvor durch das belebende
Stahlbad heimischen Wirklichkeitssinnes gegangen ist, kann nicht
deutsch genannt werden, selbst wenn Generationen, die unter dem
bannenden Einfluss eines grossen fremdländischen Kunstschaffens gestanden,
es als eigene Kunst betrachtet haben — die Werke eines
Raphael Mengs, eines Carstens und seiner Nachfolger —, oder wenn
einzelne Individuen oder eine Mehrheit solcher, in denen ein undeutscher
Sinn für das Prächtige und Prunkende das feine Gefühl für den heimlichen
Reiz des Schlichtheimischen verwischt hat, das, was doch nur
ein tönendes Erz und eine klingende Schelle ist, als den Gipfel alles
Künstlerischen preisen, — so manches Heroendenkmal unserer Tage.


Ein positives Kennzeichen deutscher Art, wie sie in der bildenden
Kunst zum Ausdruck kommt oder doch zum mindesten nach Ausdruck ringt,
ist die Kraft der Individualisierung und Charakterisierung
aller Dinge der Erscheinungswelt, der »Wesensausdruck«, wie das von
Henry Thode für diese beiden Elemente geprägte Wort lautet. Ein
jeder deutscher Künstler ist gewissermassen ein Akkumulator dieser beiden
Kräfte: was je von den Karolingerzeiten bis auf den heutigen Tag mit
Feder, Stift oder Pinsel geschaffen worden ist, findet durch sie seine
Erklärung, seine Rechtfertigung oder seine Entschuldigung, sie sind die
bedeutsamsten aller Triebe, weil sie nicht erworben, sondern angeboren
sind, sie sind das Thema, von dem die nun folgenden Einzelmerkmale
die Variationen sind.[1]





Da ist zunächst Innerlichkeit und Schlichtheit zu nennen.
Sein, nicht Scheinen, Natur, nicht Attitüde, Gehalt, nicht Gehaben,
Wahrheit, nicht erheucheltes Wesen. Wie der Deutsche das Leben zu
führen wünscht, das spiegelt sich wieder in den Werken seiner Kunst,
in allen Schöpfungen der echten Meister, von jenem Unbekannten an,
der die Tristanbilder an die Wände des Schlosses Runkelstein malte,
bis zu Lucas Cranach, in Elsheimers gemalten Poesien und in den
Tafeln der Nazarener bis zu denen Spitzwegs, Uhdes, Thomas, Steinhausens,
Haiders und wie die Neudeutschen alle heissen. In lebender
und lebloser Staffage wollen sie nichts anderes geben, als die rein
sachliche Verwirklichung eines künstlerischen Gedankens. Das sind
einfache, schlichte Leute, die uns dort begegnen, nicht über die Natur
in eine unverständliche Sphäre hinausgehobene Uebermenschen, sie
schauspielern nicht in der Bewegung und sie posieren nicht in der
Ruhe, ihre Gebärden entsprechen just dem, was sie mit ihnen ausdrücken
wollen.


Aber diese Schlichtheit schliesst Reichtum der Formen und des
Inhalts nicht aus. Die stoffliche Ueberlastung des deutschen Bildes
hat bekanntlich Michelangelo bei Dürer und dessen Landsleuten getadelt,
und soweit diese Bemängelung sich auf die grossen Tafeln bezieht,
muss man ihr zustimmen, anderseits jedoch verdanken wir auf
Nebengebieten der Malerei gerade dieser nie versiegenden Gestalten- und
Gedankenfülle die herrlichsten Schöpfungen. Welch ein unermesslicher
Reichtum an entzückenden Ideen und köstlichen Einfällen ist
allein in Initialen und Randzeichnungen des deutschen Buches niedergelegt,
und wie wären ohne jenen Ueberschuss an persönlichem Gefühl und
Phantasie die tausende und abertausende von Handzeichnungen, Holzschnitten,
Kupfern und Drucken entstanden, in denen uns eine ganze Welt
der tiefsten und eigenartigsten Gedanken entgegentritt, reichhaltiger als
sie das Kunstschaffen irgend eines anderen Volkes hervorgebracht hat?


Meister in der Beschränkung der Erscheinung wie der Italiener bis
zu den Tagen des Manierismus, ist der Deutsche allerdings nicht, und
was ihm in Ornament und graphischen Künsten zum Vorteil war, das
wird ihm auf dem farbigen Tafelbild zum Verderben. Sein so leicht
erregbares Gefühlsleben lässt ihn hier die von dem Sinn für das Edle
und Schöne gezogenen Schranken rücksichtslos durchbrechen, und eine
überströmende Phantasie, verbunden mit einem Uebermass von Gestaltungskraft,
treibt ihn nur all zu oft, auf einer einzigen Tafel zu geben,
was ihn zur Stunde bewegt, — eine verschwenderische Summe von
Einzelheiten, die recht wohl den Stoff zu einem Dutzend Bildern
geben konnten. Man denke nur, um ein Beispiel anzuführen, für welches
Michelangelos Tadel gewiss berechtigt ist, an die deutschen Darstellungen
der Passionsszenen: wie oft verwirrt hier nicht die stoffliche Menge die
Klarheit und Uebersichtlichkeit des Vorganges und wie häufig vernichtet
die jeder gesetzmässigen Ausdrucksform spottende Anordnung der
Figurenmassen die malerische Wirkung der Bilder. Die Tafel, und sei
sie noch so gross, ist zu klein für das, was die Meister auf ihr erzählen
wollen, denn nicht nur Dürer, sondern auch alle die anderen, die
Burgkmair, Altdorfer, Cranach, Spitzweg, Richter, Klinger, Böcklin, inwendig
ist ein jeder »voller Figur«.


Dieselbe im Gehirn des Künstlers unaufhörlich nach schöpferischer
Gestaltung drängende Kraft erklärt auch die Vorliebe der deutschen
Maler für dramatische Bewegung ihrer Stoffe und daher — im
Gegensatz zu den Italiern, die sich ihnen nur selten zuwandten —
die Bevorzugung solcher Scenen aus der christlichen Heilsgeschichte
und der Legende, in denen sich starke Affekte zum Ausdruck bringen
liessen und wo nun gar oft, in farbiger Realität wiederum störender als
in der gemilderteren, noch mehr abstrakten Uebertragung auf Holzschnitt
oder Kupfer, der Vorgang ins Masslos-Leidenschaftliche, Stürmische,
Gewaltsame, Graussige, ja ins Aesthetisch-Unmögliche gesteigert erscheint.
Man muss diesen Bildern Mangel an Stil vorwerfen, aber
im Grunde genommen sind sie, von erschreckenden Uebertreibungen
wie sie namentlich die bairische Kunst zeigt abgesehen, dem naiven
Empfinden des deutschen Volkes doch entsprechender, als die vornehmkühlen
und abgemessenen, wenn auch so unendlich formvollendeteren
und harmonischer verlaufenden, deshalb ästhetisch viel höher zu bewertenden
Darstellungen derselben Motive in italienischer Kunst. Aehnlich
ergeht es übrigens dem unberührten Volkssinn mit den Prachtbauten
der Renaissance gegenüber seinen heimischen zum Himmel emporstrebenden
Domen, die mitsamt ihrem Reichtum an krausen, spielenden, lustigen
Zierformen schliesslich dasselbe Ausdrucksmittel eines übersprudelnden,
tiefinnerlichen Gefühls- und Phantasielebens sind, das selbst dem toten
Steine Seele und Bewegung, ja Gebärde, Sprache und Ton verleihen möchte.


Bewegung und Fülle, ein und derselben Triebkraft entsprossen
und in allen Werken deutscher bildender Kunst sich offenbarend, sie
scheinen thatsächlich ein inneres Bedürfnis unseres Volkes zu befriedigen.
Man beobachte die Besucher unserer öffentlichen Kunstsammlungen
und achte darauf, welchen Bildwerken sie ihre Aufmerksamkeit
zuwenden: unter den Gemälden sind jedenfalls die dramatisch
bewegten und die stofflich reichen die grössten Magnete. In Köln vor
Lochners jüngstem Gericht drängen sich allsonntäglich die Beschauer,
während desselben Meisters »Madonna im Rosenhag«, schräg über, einsam,
nur von ihrer kleinen Engelschar bewundert, in all ihrer himmlischen
Herrlichkeit thront.


Solange der Betrachter der Bilder sich von der Vision des Künstlers
mit fortreissen lässt und die alte Schwiegermutter Weisheit das
zarte Seelchen Phantasie noch nicht beleidigt, ist jenes Bedürfnis nach
einem bewegten und reichen Stoff noch nicht geradezu als unkünstlerisch
zu bezeichnen, aber es steht bereits hart an der Grenze, wo der Weg
hinüber zum Kunstwidrigen führt; in unserm Kölner Beispiel, das vertausendfacht
werden könnte, ist die Scheidelinie schon überschritten:
das Motiv des Interesses entspringt hier nicht ästhetischem Geniessen,
sondern einer Befriedigung des Intellekts, der Neugier, der Lust am
Wunderlichen, — einer Schwäche, die Goethe so hübsch in die Worte
der gefangenen Trojanerinnen zusammenfasst: »Hören möchten wir am
liebsten, was wir gar nicht glauben können.«


Und nun müssen wir verallgemeinern: der Germane, der Holländer
ausdrücklich ausgenommen, betrachtet ein Bild gar zu häufig lediglich
mit dem Verstande, dem er als Gehilfen das Gefühl und allenfalls die
Empfindung beigestellt, nicht, wie der Romane, mit dem für das Schauen
doch in erster Linie geschaffenen Organ, dem Auge. Eine Funktion aber,
die nicht geübt wird, verkümmert, und die Folge ist, dass die Kraft des
Formen- und Farbensinnes der Deutschen und der ihnen blutsverwandten
Völker schwächer ist, als die der Romanen.





Doch mit einer verstandsmässigen Durchforschung des Bildes und
aller seiner Einzelheiten begnügt sich der Germane noch nicht, er verlangt
auch, dass der Inhalt des Gemäldes sein Wissen bereichere, ihn
womöglich belehre. Vor lauter faustischem Erkenntnistrieb sieht er oft
das Bild als solches überhaupt nicht mehr, er wird ihm gegenüber zum
Bildungsfanatiker oder zum Moralisten, je nach dem Stoff, in den er
sich hineingewühlt hat, und — auch der Künstler ist ein Teil des
Volkes — in Zeiten, wo solch ein Insektengeist herrscht, um ein Wort
des so schnell vergessenen Rembrandt-Deutschen zu gebrauchen, entstehen
jene »Richtungen«, lehrhafte, novellistische, ethnographische,
tendenziöse, moralisierende, die mit der Kunst wenig mehr als den Namen
gemein haben.


Das ist die Kehrseite der Medaille, die auf ihrer Schauseite den
stolzen Namen Phantasie trägt.


Ein anderes Kennzeichen deutscher Art ist die herzliche Freude
an der Natur, die sich schon frühzeitig, nachdem einmal der Gold- oder
einfarbige Grund überwunden war, in der intimen und liebevollen
Behandlung der Landschaft im Bilde ausspricht. Gewiss klingt uns auch
aus den Werken der niederländischen und der italienischen Quattrocentisten
eine der deutschen verwandte Lust an all der goldenen Herrlichkeit
der Natur entgegen, aber ein feiner Unterschied besteht doch.
Ganz so kindlich und naiv wie die alten deutschen Meister sind sie
nicht. Schon in den Anfängen der Landschaft, schon bei van Eyck
und Botticelli, ist zu beobachten, wie ein angeborener Sinn für die
malerische Wirkung und das künstlerisch Abgeklärte, der den Deutschen
in minderem Grade zu eigen ist, sie zu einem gewissen Komponieren
und zu einer wenn auch nur geringen Steigerung der Effekte führt, die
man bei den Altkölnern und den frühen Oberdeutschen vergeblich
suchen wird.


Der Deutsche, und hier sei wiederum eine Abschweifung vom
Künstler zu seinem Volke gestattet, betrachtet von vornherein die
Natur mit andern Augen als der Romane, selbst mit andern, als sein
nächster germanischer Verwandter an den Rheinmündungen und der
Schelde. Aufmerksamer als dieser beobachtet er das Naheliegende, nicht
das Ferne. Wohl machen auch auf ihn die grossen Linienzüge der Landschaft,
die weiten Fernen, die Gebirgsmassen und die über ihnen sich
aufbauende Architektur der Wolken ihren gewaltigen Eindruck, aber im
Grunde genommen ergötzt er sich doch mehr an dem Kleinkram der
Natur, der am Rande des Weges, den er tritt, sich ausbreitet, an dem
goldenen Käfer, der am grünen Halme emporstrebt, der wogenden Alge
im krystallhellen Bächlein, der Eidechse, die im Sonnenstrahle schillert
und blitzt, und an dem unerschöpflichen Farben- und Gestaltenreichtum
der Blumenwelt — eine Fähigkeit des Genusses, die Alfred Lichtwark
einmal als das köstliche Erbteil einer endlosen Reihe von Generationen
bezeichnet.


Dieses Naheleben ist es, das sein Auge von jeher entzückt hat,
und mit ihm vor allem beschäftigt er sich auf seinen Spaziergängen,
die ihn vom lärmenden Treiben der Stadt hinwegführen und die ihm
heimlichere Freuden gewähren als den andern ihre Promenade, Passegiata
oder walking tour. Auch der deutsche Handwerksbursche, der
Bruder Straubinger, der mit seinem Wanderstock und Ranzen auf allen
Strassen der bewohnten Erde zu finden ist, vertieft sich ja bekanntlich
gar so gern in alles Wunderliche, das in seiner Nähe kreucht und fleucht,
und selbst die typische Figur des Knaben mit der grünen Trommel
und dem Schmetterlingsnetz verdankt dem gleichen Interesse ihr Dasein.


Ganz besonders aber ist es der deutsche Wald mit allem Organischen,
das geheimnisvoll in ihm lebt und webt, dessen Zauber es dem Deutschen
angethan hat und den er einst so gern, bevor noch nüchterne
Forschung der Märchenherrlichkeit ein Ende gemacht hatte, mit redenden
Tieren, Zauberern, Zwergen und Feen belebte, mit Schätze bewachenden
Drachen und Land und Leuten verderblichen Lindwürmern. Und was
der Maler aus den deutschen Wäldern mit heimgebracht hat, das klingt
uns wieder aus den Werken der grossen Koloristen des 16. Jahrhunderts
— von den Neudeutschen, vor allem Böcklin, ganz zu schweigen —,
aus den phantastischen Busch- und Baumgebilden Grünewalds, aus
Altdorfers romantischen Waldeinsamkeiten und Cranachs träumerischen
Hainen. Ja man darf wohl Robert Vischer Recht geben, wenn er den
tiefgehenden Einfluss des Waldes sogar »in der Welt von ausdrucksvollen
Fältchen um die alten Augen, in all den holprigen, zwizerlichen
Formen« der Greisenköpfe Dürers erkennt.


Gewiss finden wir in der Landschaft der deutschen Malerei nicht
nur ein Gefühl für das Kleine und Nahe, sondern auch für die Wirkung
der grossen majestätischen Linie, für die weite, den Blick ins Unendliche
führende Ferne und seit den letztvergangenen Dezennien auch für die
feinen Reize der Luft- und Lichtstimmungen, aber es ist dieses Gefühl
weder ein angeborenes, wie es etwa die Kraft der Charakterisierung
ist, noch ist es unmittelbar aus dem Anschauen der Natur geboren,
wie das für die Kleinwelt auf Wiese und im Wald, sondern es hat sich
auf einem mittelbaren Wege entwickelt: durch das Studium fremden
Kunstschaffens. Dort, bei den Italienern und den Holländern, lernte
der deutsche Maler, den ihm so lieben Kleinkram der Natur zu Gunsten
der Gesamtwirkung des Bildes zu beschränken, das Nebensächliche dem
Wesentlichen unterzuordnen und die Summe aller Einzelerscheinungen
zu einer einzigen Harmonie zusammenzuschliessen; das wunderbare Geheimnis
des paysage intime, »das zarteste Kind unseres Jahrhunderts«,
wurde ihm aus dem Walde von Barbizon offenbart, was er dann alledem
aus eigenem deutschen Geiste hinzugegeben hat, das bleibt natürlich
sein ungeschmälertes Verdienst.


Aber um das Wesen einer Kunst ganz zu verstehen, muss man sie
in ihren Anfängen belauschen, und die kostbaren Dokumente aus dem
Kindesalter unserer Malerei scheinen im Vergleich mit den Erstlingen
der niederländischen und italienischen, auf einen treuherzig-ehrlichen,
aber etwas kleinlichen Sinn (das herabsetzende Beiwort nicht absolut,
sondern relativ genommen) der deutschen Meister in der Auffassung der
Landschaft hinzudeuten.


Den Mangel eines grossen Zuges, ja die Spur einer fast das Pfahlbürgerliche
streifenden Gesinnung, ist auch bei den altdeutschen Meistern
des Porträts nicht zu verkennen, und seine Wandlung nach Seite des
Grossartigen und Grossen scheint sich noch langsamer zu vollziehen, als
bei den Landschaftern. Von den beiden grössten deutschen Bildnismalern
konzentriert der eine, Dürer, alle seine unvergleichliche Kraft der
Charakteristik fast ausschliesslich in den Köpfen und auch diesen, selbst
aus seiner besten Zeit nach der niederländischen Reise, haftet noch ein
wenig die peinlich-objektive Naturbeobachtung an, die einer freien,
gleichsam in die Ferne gerückten Auffassung der ganzen Persönlichkeit
hinderlich ist, und der andere, Holbein, von dem man wohl sagen
kann, dass auch er das Porträt zu einem der »Phänomene des Weltganzen«
erhoben habe, steht innerhalb der deutschen Malerei auf so
einsamer Höhe, dass eine allgemeine Betrachtung auf ihn nur als auf
eine Ausnahme von der Regel hinweisen kann; zudem hat er bei seiner
im wesentlichen englischen Klientenschaft das deutsche Porträtwerk nicht
bereichert.


Thatsächlich besitzen wir von unsern grössten Männern, weder
von Luther, noch von Goethe, noch von Wagner, noch von Bismarck,
ein diesen kraftvollen, kerndeutschen Persönlichkeiten wirklich entsprechendes
Bildnis.


Doch das Bekenntnis dieses Mangels greift bereits weit über das
Ziel dieser Studie hinaus. Es war lediglich die Absicht, in der Einleitung
zu einer Arbeit, die das deutsche Bildnis zum Gegenstand hat
und in deren Verlauf das Beiwort deutsch mit den unterschiedlichsten
kunstbegrifflichen Hauptwörtern verbunden erscheint, eine Erklärung
dieses so bedeutungsvollen Epithetons zu geben. Erschöpfen lässt es sich
nicht, das letzte Wort muss das Kunstwerk selber sagen. Aber Klarheit
darüber, was volkseigen ist und was fremdem Empfinden sein Dasein
verdankt, muss ein jeder sich verschaffen, wenn anders er zu einem
richtigen Verhältnis nicht nur zur altdeutschen Malerei, sondern vor
allen Dingen auch zu den Meistern unserer eigenen Zeit gelangen will.








  
    Erster Teil.
  




1. Die Anfänge des Bildnisses.


Die Anfangstermini bestimmter Kunstbestrebungen entziehen sich
einer genauen Fixierung. Abgesehen davon, dass die weitaus grösste
Anzahl der für die Entwickelung einer jeden Kunst notwendigen
Dokumente, wenn deren Geburtsstunde von unseren Tagen durch einen
längeren Zeitraum getrennt ist, unseren Blicken verborgen bleibt, ist
es unmöglich, das erste Auftauchen eines Kunstgedankens zeitlich mit
Sicherheit zu bezeichnen, weil, ehe eine künstlerische Neuerung klar
und deutlich, in greifbar zwingender Gestalt in einem Werke erscheint,
sie meist schon in einem oder mehreren der vorangegangenen leise angedeutet,
gleichsam präludierend, enthalten ist. Omne vivum e vivo,
auch in der Kunst fallen die Ideen nicht fix und fertig vom Himmel
herab wie das Palladium auf die Burg von Athen, sondern sie reifen
langsam im Laufe der Jahre vom Keime der Frucht entgegen. Und
besonders die Wandlung des Menschenbildnisses vom Symbol durch
den Typus zur lebensgleichen Erscheinung vollzieht sich so allmählich,
dass der über Jahrhunderte rückwärts schauende Blick die sanft verschwimmenden
Uebergänge kaum zu erkennen vermag.


Aber die Schwierigkeit der Forschung nach dem Protoplasma einer
künstlerischen Idee wird noch durch einen anderen Umstand ganz erheblich
verstärkt. Um die ein Objekt belebenden Gedanken herauszufühlen
— und nur so können wir über ihre chronologische Rangordnung
urteilen —, müssen wir uns in die seelischen Empfindungen
und die ästhetischen Anschauungen hinein versetzen, die das Zeitalter
beherrschten, welches das betreffende Werk geschaffen hat. Wollen
wir die uns völlig fremde Sprache verstehen lernen, in der beispielsweise
ein an religiöser und bildnerisch gestaltender Kraft und an Naivität so
reiches Jahrhundert wie das fünfzehnte sich künstlerisch ausdrückt, so
gilt es nicht nur unsere ethischen und ästhetischen Ueberzeugungen bei
Seite zu werfen, sondern auch sich der Intensität des modernen Blickes
zu entäussern. Wir haben uns nachdrücklich zu vergegenwärtigen, um
bei dem Beispiel aus dem Quattrocento zu bleiben, dass der frühmittelaltrige
Künstler so gut wie der spätmittelaltrige nicht im entferntesten
daran gedacht hat, sich in seinen Darstellungen naturgetreu mit dem
wirklichen Leben messen zu wollen, sondern dass er nur bemüht gewesen
ist, allerdings mit einer gegen die Renaissancezeit hin von Generation
zu Generation steigenden Kraft der Beobachtung, die Sprache
seiner Kunst und die der Wirklichkeit einander zu nähern, — sie zu
identifizieren, wie das der französische Naturalismus mit Gustav
Courbet an der Spitze gewagt oder wie es bereits vor mehr als zwei
Jahrtausenden Zeuxis mit seinem Traubenkunststück und Apelles mit
dem Streitross Alexanders unternommen hat, das hat ihm wahrlich fern
gelegen. Auch dem spätmittelaltrigen Künstler war das Studium der
Natur nichts anderes, als ein Mittel zu dem Zwecke, sich klarer und
verständlicher als seine stammelnden Vorgänger auszusprechen, und hätte
Goethe in dem Zeitalter Meister Wilhelms von Köln gelebt, das bekannte
Wort von den beiden Möpsen wäre niemals gefallen.


Die Unzulänglichkeit der Dokumente, das langsame Reifen einer
künstlerischen Idee und die Schwierigkeit eines objektiven Wertmessers
für vergangene Kunstschöpfungen, das sind die Gründe, aus welchen
man sich auch bei der zeitlichen Bestimmung des ersten Bildnisses
mit einem nur annähernden Terminus a quo begnügen muss, und einen
noch grösseren Spielraum wird man walten lassen müssen, wenn es
sich um das erste Auftreten des Bildnisartigen handelt. Je nach
dem der Einzelne Bildnis und Bildnisartiges scharf oder weniger
scharf unterscheidet, werden jene beiden Termini näher oder ferner beieinander
stehen. —


Jedes Kunstschaffen beginnt mit Typenbildung. Langsam ringt es
sich zum Besonderen hindurch. Die Bildwerke assyrischer, griechischer
und etruskischer Kunst, sowie die der sogenannten Naturvölker sprechen
für diesen Werdegang. Von der ältesten Kunst allerdings, von der
ägyptischen, haben uns die Ausgrabungen bisher noch nichts aus jener
Zeit zu Tage gefördert, die man bei anderen Völkern die archaische
zu nennen pflegt, denn die ersten plastischen Menschenbildungen, aus dem
vierten Jahrtausend, führen uns bereits in den vollendeten Stil hinein?
Aber dass der »Dorfschulze« im Museum von Gise und der »Schreiber«
im Louvre eine unermessliche Reihe von Vorgängern gehabt haben, an
deren Spitze eine typische Figur gestanden hat, das ist nach Analogie
des Werdens alles anderen Kunstschaffens mit Sicherheit anzunehmen.


Die Entwickelungsgeschichte der Ahnen, so lehrt uns die biologische
Wissenschaft, wiederholt sich in der jedes einzelnen Menschen:
auch ihm beginnt die Reihe der Lebendigen mit Typen. Dem Kinde
sind die in sein eng begrenztes Gesichtsfeld eintretenden Menschen
nichts anderes als allgemeine Grundbilder der Erscheinungen — noch
vermag es nicht den Vater von der männlichen Gattung überhaupt zu
sondern —, erst mit fortschreitender Entwickelung des Apperceptionsvermögens
und mit Häufung der Erfahrungsfälle verdichten und klären
sich diese von ihm gewissermassen stilisierten Menschengestalten zu bestimmten
Persönlichkeiten.


Der langsame Gang von der primären Handlung des Typisierens
zu der des Individualisierens lässt sich auch noch auf höheren Lebensstufen
beobachten: wenn fremde und ferne Volksangehörige — Chinesen,
Malayen, Südsee-Insulaner oder dergleichen, — zum ersten Male und
flüchtig seinem Blicke sich darbieten, macht sich der Mensch in seiner
Vorstellung ein Grundbild, d. h. einen Typus, von jenen seinem Auge
ungewohnten Erscheinungen, und erst wenn er diese wiederholt und
in grösserer Anzahl in seiner Umgebung sieht, wird sein Blick für das
Individuelle eines jeden dieser Einzelwesen geschärft, die er schliesslich
ebenso gut zu unterscheiden lernt, wie die Angehörigen seiner
eigenen Rasse. Nicht anders ergeht es ihm, wenn jene Fremden im
Bilde ihm entgegen treten, und es gehört beispielsweise schon ein recht
langer Verkehr mit Utámaros entzückenden Japanerinnen dazu, die einzelnen
liebenswürdigen Geishas voneinander zu unterscheiden.


Aber die Entwickelung des Menschenbildnisses und die des Menschen
zeigt noch eine zweite Uebereinstimmung: das Kind, wie es dort
in der Wiege sein animalisches Dasein führt, ist selbst ein
Typus. Lang, unendlich lang im Verhältnis zu der Kürze seines
Erdenlebens, ist der Weg, den es bis zur physischen Persönlichkeit zurückzulegen
hat, bis eine Welt von seelischen Erregungen, bis Lachen und
Weinen, Liebe, Eifersucht, Verdacht, Missgunst, Neid, Erstaunen, Erkennen
und Nachdenken ihre Spuren dauernd in sein Antlitz eingegraben
haben und ihm sein individuelles Gepräge geben.






  Perikles
  
  Perikles.

  London, British Museum.

  Nach Photographie.

  




Wenn die Kunst einmal auf jener Stufe angelangt ist, wo ihr das
allgemein Menschliche nicht mehr genügt, so beginnen ihre Differenzierungsversuche
bei denjenigen Gliedern oder Teilen der menschlichen Gestalt,
welche ihrem noch schwachen technischen Können den geringsten
Widerstand entgegensetzen. Der für den besonderen Ausdruck der
menschlichen Physiognomie bedeutsamste Teil ist das Auge und seine nächste
Umgebung, aber er ist gleichzeitig
der am schwierigsten zu bildende.
Deshalb hebt nicht bei ihm die individualisierende
Arbeit des Künstlers an,
sondern bei den für den Gesamteindruck
erst in zweiter Linie wichtigen
Teilen, bei dem Mund, demnächst
bei der Nase und dem Kinn.[2] In
dem berühmten Hermenkopf des Perikles,
nach einem Original des Kresilas,
von dem sich das beste Exemplar in
London befindet, mit Unrecht oft als
das erste griechische Porträt bezeichnet,
ist das Auge noch ganz allgemein behandelt
und unterscheidet sich nicht
von dem der früheren Götter- und
Heldentypen, wohl aber ist die Bildung
des Mundes eine ganz individuelle; erst
ein Bildnis vom Ende des 5. Jahrhunderts,
aus der Zeit und nach der
Art des Demetrius von Alopeke, das
des Euripides, darf ein Porträt im
eigentlichen Sinne genannt werden, weil
hier zum ersten Male auch das Auge
und der in diesem Organe sich vollziehende Lebensvorgang, das, was wir
mit dem Namen Blick bezeichnen, neben einer Fülle von anderen Einzelheiten,
eminent persönlich und gleichzeitig auch charakteristisch erscheint.


Denselben Werdegang wie das plastische hat auch das auf die
Fläche projizierte, das gemalte Bildnis genommen. Auf die ältesten
der uns erhaltenen Denkmale darf hier nicht exemplifiziert werden, nicht
auf die gräco-italischen Bildnistafeln und nicht auf die in grosser Anzahl
in Pompeji gefundenen
Porträts, denn beide Gruppen
zeigen nicht das Entstehen,
sondern das Ausleben einer
bereits hoch entwickelten
Kunst. Stellt man sich
jedoch eine Bildnisreihe zusammen
wie etwa die folgende:
die Herrschergestalten
in den karolingischen
Handschriften, das Bild
Richards II. in der Westminsterabtei,
Roger van der
Weydens angeblichen Karl
den Kühnen im Museum zu
Brüssel, die frühen Bildnisse
Dürers und am Ende
desselben Meisters Holzschuher
in Berlin, so wird
man erkennen, dass in der
Malerei die Individualisierung
der Gesichtsteile denselben
Weg genommen hat, wie in der Plastik.




  Euripides
  
      Euripides.

  Neapel. Nach Sybel, Weltgesch. der Kunst.

  





2. Das Bildnis in der Buchmalerei.


Die Anfänge bildnisartiger Schöpfungen auf dem Gebiete der deutschen
Malerei sind in den Handschriften zu finden. Bereits die ältesten
der uns bekannten Buchillustrationen enthalten figürliche Darstellungen.
Anfangs vereinzelt und in roher und kindlicher Auffassung, später, in
seltsamen Verschnörkelungen und Verzopfungen, sind sie nichts anderes
als ein häufig wiederkehrendes, rein ornamentales Schema, das Symbol
einer menschlichen Gestalt, und selbst da, wo in den besseren Arbeiten aus
charakteristischen Attributen oder einem beigeschriebenen Namen ersichtlich
ist, dass mit diesem Symbol eine ganz bestimmte Persönlichkeit
gemeint ist (Dedikationsbild,
Autoren- und Schreiberporträt),
kann von einem menschlich-individuellen
Zug noch nicht gesprochen
werden. So hat sich, um nur eines
der zahlreichen Beispiele aus früher
Zeit zu nennen, in einer Handschrift
des achten Jahrhunderts,
(St. Gallen, Stiftsbibl., Hs. 731) der
Schreiber derselben, Wandelgarius,
abkonterfeit, aber die Linien, welche
seine Physiognomie bezeichnen
sollen, unterscheiden sich schlechterdings
nicht von denen der anderen
Köpfe dieser Handschrift.[3]



  Selbstbildnis des Schreibers
  
  Selbstbildnis des Schreibers Wandelgarius.

  St. Gallen, Stiftsbibliothek.

  Nach Museum 3. Jahrg.
  




Einen grossartigen Aufschwung
nimmt die Buchmalerei zu Beginn
des karolingischen Zeitalters,[4]
dem Bildnis allerdings
kommt er zunächst noch
nicht zu Gute. War auch der runde
Römerkopf nach lebendem Muster
in ein zartes Oval gewandelt worden,
ein Oval, das übrigens seinerseits
gar bald zur Manier werden sollte, war auch schon in einigen Aeusserlichkeiten,
und zwar nicht nur in der Tracht und den Attributen, sondern
auch in der ungefähren Kenntlichmachung des Lebensalters und in
Farbe und Schnitt des Bart- und Haupthaares, das Bestreben ersichtlich,
die einzelnen Persönlichkeiten voneinander zu unterscheiden, so
erscheinen die Dargestellten doch noch immer ohne irgend eine individuelle
Bildung in den einzelnen Gesichtsteilen und sind schliesslich
doch den Typen der frühchristlichen Kunst noch recht nahe verwandt.


Aber noch in die Lebenszeit Karls des Grossen fallen die ersten
schüchternen Versuche, der Realität der Physiognomie ein wenig näher
zu kommen, so z. B. in den kleinen Profilköpfen der Alcuinbibel in
Bamberg, und augenfälliger wird der Fortschritt in den Bildnissen der
leges Barbarorum, die in prächtig ausgestatteten Handschriften die
kurz nach dem Tode des Kaisers gesammelten, im karolingischen Reiche
geltenden Volksrechte enthalten. In dem ihnen beigegebenen Bilderschmuck
sind die einzelnen Gesetzgeber in grossen Vollbildern dargestellt,
unter ihnen auch Karl der Grosse selbst in authentischem
Porträt. In den ältesten dieser Handschriften, in der 829 bis 832
in einer Schreibstube zu Fulda angefertigten Sammlung, stimmt das
Bildnis des Kaisers — wie aus einer im Cod. 84 der herzoglichen
Bibliothek zu Gotha befindlichen Kopie hervorgeht —, in der freilich nur
ganz allgemein angedeuteten Aussen- und Innenzeichnung, mit der ausführlichen
Personalbeschreibung Einhards überein: ein runder dicker
Kopf, glattes Kinn und Schnurrbart, auffällige Merkmale, die in noch
schärferer Ausprägung die berühmte Reiterstatuette im Museum Carnavalet
zu Paris zeigt.[5]





In der bald nach 840 ausgeführten Darstellung Kaiser Lothars in
dem Evangeliar in Paris, Bibl. Nat. Ms. lat. 266, abgebildet bei Bastard,
peintures et ornements des Manuscrits etc., Paris 1832–69, erinnert
allerdings Gestalt und Haltung des mit gespreizten Knien thronenden,
auf das Szepter gestützten Kaisers an die zum starren Schema gewordenen
frühchristlichen, in letzter Linie römischen Vorbilder, auch ist das Auge
noch übergross gebildet und von ganz allgemeiner Formengebung, aber
die kräftige Nase und der energische Mund mit den ein wenig in die
Höhe gezogenen Winkeln geben der Physiognomie etwas persönliches,
den leisen Schimmer eines besonderen Lebensausdruckes, der den
Fürsten doch ein wenig von seiner Umgebung, einem typisch gebildeten
Wappenträgerpaar, unterscheidet.



  Lothar
  
      Kaiser Lothar. Paris, Bibl. Nat. Nach Bastard.

  



Auch das Bildnis Karls des Kahlen auf dem Widmungsblatt
der etwa um dieselbe Zeit entstandenen Bibel dieses Kaisers, Paris,
Bibl. Nat. Ms. lat. 1, abgebildet bei Janitschek, »die reifste Frucht karolingischen
Kunstgeistes« (ebenda S. 40) scheint zum mindesten in der
Bildung des Untergesichts etwas dem Originale eigentümliches geben
zu wollen.


Lothar und Karl der Kahle sind uns noch in einigen anderen
Handschriftbildern erhalten und stets soll, nach Lamprecht, der Beschauer
ihre Persönlichkeit wiedererkennen, — ein Beweis, dass hier
der Kreis des Typischen nach der Richtung des Individuellen überschritten
ist und wir uns thatsächlich in der Morgendämmerung einer
Porträtkunst befinden.


Auf einer erheblich höheren Stufe als in den karolingischen Bildnissen
sehen wir die Miniaturmalerei auf dem Gebiete des porträtartigen
auch während der folgenden, von byzantinischer Kunst mehr oder minder
beeinflussten Jahrhunderte nicht. Unter der Herrschaft der Ottonen
setzt sich wohl der Aufsaugungsprozess der frühchristlichen Typen fort
und auch bei den Nebenpersonen ist ein schwacher Versuch der Individualisierung
zu bemerken, aber dieses Individualisieren wird mehr in
energischen und ausdrucksvollen Gebärden gesucht, als in der Differenzierung
der Gesichtszüge, ja diese werden häufig wieder beinahe ornamental
behandelt.[6]


Wohl das bedeutendste Bildnis dieser Kaiserreihe, dessen Porträtgehalt
sich mit den besten der Karolingerzeit messen darf und das sie
alle an feiner künstlerischer Ausführung übertrifft, das des letzten, Heinrichs
II., besitzt die Hof- und Staatsbibliothek zu München in einer aus
dem Bamberger Dom stammenden, der Regensburger Schule zugeschriebenen
Handschrift, Cod. lat. 4456 Cimelia 60.[7] Der bärtige Kaiser,
von ungewöhnlich vornehmer Haltung, ist in ganzer Figur stehend dargestellt,
zu seiner Seite je ein Heiliger, über ihm der krönende Christus.


  
  Heinrich II
  
      Heinrich II. München, Hof- und Staatsbibliothek.

  Nach besonderer Aufnahme.

  




Im Uebrigen sind die verhältnismässig besten Bildnisse aus dieser
Zeit in den aus Reichenauer und Trierer Kunstbestrebungen hervorgegangenen
Handschriften enthalten.





In den ersten Jahrzehnten des 11. Jahrhunderts beginnt, bei steigender
Produktion, der Verfall der künstlerischen Buchillustration. Die
fränkischen Kaiser erscheinen bei ganz schwacher Individualisierung als
derbe, leidenschaftliche, aber recht plumpe und ungeschlachte Gestalten,
fast ohne eine Spur der alten Imperatorenwürde, und selbst in
der Zeit des abermaligen Aufschwunges der Buchmalerei nach der Mitte
des 12. Jahrhunderts, der dem neuerwachten geistigen Leben auf dem
Fusse folgte, wo die Heldensagen germanischer Vorzeit gesammelt und
zu dem mächtigen Sange der Nibelungen vereinigt wurden, wo die
Blüte des Volksepos und der höfischen Dichtung sich zu entfalten begann,
schreitet die Entwickelung des Bildnisses nur wenig vorwärts.


Aber dennoch darf diese Periode der Buchmalerei in unseren Betrachtungen
nicht übergangen werden. Wir sind mit ihr bei jener für
das gesamte Mittelalter so bedeutungsvollen Zeit angelangt, wo die
starre Gebundenheit der Geister einer freieren Gestaltung des Kulturlebens
weicht, bei jenem Scheidepunkt, der das Mittelalter in zwei
Hälften gliedert, von denen die zweite in ihren künstlerischen Darstellungen
»gleichsam die Mitte hält zwischen der massiven Typik der
Vergangenheit und dem ausgeprägten Individualismus des 16. Jahrhunderts«.[8]


Und wenn auch, wie gesagt, das eigentliche Bildnis in dieser
Epoche, keine wesentliche Förderung erfährt, so wird doch von nun an
der Gesamteindruck der Handschriften-Illustration ein ganz anderer, indem
in den schlanken Figuren, den jetzt wieder mehr rundlich werdenden,
nicht mehr manierirt ovalen Köpfen, dem kleinen Mund mit den vollen
Lippen und dem hellblonden, bis auf die Schultern herabwallendem
Haupthaar, wenigstens scheinbar, eine ganz entschiedene, bisher unerhörte
Zuwendung der Maler zur Naturbeobachtung zum Ausdruck kommt.
Auch in der Technik tritt eine bemerkenswerte Wandlung ein: neben
der Deckfarbenmalerei kommt von jetzt an wieder mehr und mehr
die mit Wasserfarben arbeitende Federzeichnungsmanier, die seit dem
11. Jahrhundert vernachlässigte Gouachetechnik, in Aufnahme, aus der sich
später die deutsch-nationale Richtung, wie sie Janitschek nennt — ob
mit Recht oder Unrecht, sei dahin gestellt —, entwickeln sollte.[9]





Alle diese Züge, Deckfarbenmalerei noch neben der Federzeichnung
hergehend, sind in der berühmtesten Handschrift dieser neuen Zeit, in
dem wohl 1175 entstandenen Lustgarten der Herrad von Landsberg
zu finden. Das Manuskript ist bei dem Brande der Strassburger
Universität vor nunmehr dreissig Jahren zu Grunde gegangen, doch
sind Abbildungen und Bausen erhalten.[10] Ein Fortschritt in der
Differenzierung der Physiognomien ist allerdings auch hier noch kaum
erkennbar. Einige der männlichen Köpfe, Petrus, Paulus, Herodes,
Pilatus, streifen zwar beinahe schon das Individuell-Charakteristische,
aber die weiblichen, mit ihrem einförmigen und ältlichen Ausdruck, der
durch eine grünliche Schattierung noch verstärkt wird, und den starren,
leblosen Augen, machen den Eindruck einer grenzenlosen Leere. Sehr
bedeutungsvoll sind die Hände, ganz schematisch dagegen die Füsse behandelt.
Die porträtartig gemeinte Darstellung der congregatio religiosa
auf dem letzten Blatte der Handschrift entbehrt jeglicher individueller
Züge: die 46 Stiftsfrauen und die 12 Laienschwestern sind thatsächlich
nur durch die beigefügten Namen voneinander zu unterscheiden, kaum
dass man eine Verschiedenheit des Lebensalters erkennen kann.


Auch die oft als früheste Bildnisse bezeichneten Landgrafen und
Landgräfinnen von Thüringen, Könige und Königinnen von Ungarn und
Böhmen, nebst zwei Erzbischöfen, in dem im folgenden Jahrhundert entstandenen
berühmten Psalterium des Landgrafen Hermann, Stuttgart,
Hofbibl. Bibl. fol. No. 24, und dem der heiligen Elisabeth,
Cividale, Museum — eine »Mischung von eindringendem Naturalismus
und veredeltem überkommenen Stil« (Janitschek S. 141), — sind nicht
im entferntesten Porträts in unserm Sinne.[11]


Kaum mehr des Bildnisartigen ist in den Handschriften der folgenden
Zeit zu entdecken, weder in derjenigen Richtung, welche ich
mit Janitschek als die deutsch-nationale bezeichnet habe, noch in der
höfisch-französischen. Von den bekannteren der ersteren Gruppe seien
erwähnt: die wohl noch am Ende des 13. oder am Anfange des 14. Jahrhunderts
begonnene Wellislausbibel, fürstlich Lobkowitzische Bibliothek
zu Prag, die Bilderchronik der Romfahrt Kaiser Heinrichs VII.
und seines Bruders Balduin, Koblenz, Staatsarchiv, aus der ersten
Hälfte des 14. Jahrhunderts, und die in mehreren Abschriften aus demselben
Jahrhundert erhaltene Weltchronik des Rudolf von Hohenems.
Von den letzteren kenne ich nur das in Donaueschingen aufbewahrte
Exemplar. Es ist in Deckfarbenmalerei auf Goldgrund ausgeführt,
wird aber trotzdem aus technischen und stilistischen Gründen von Janitschek
der deutsch-nationalen Richtung zugeteilt.


  
  Gottesurteil
  
      Gottesurteil. Aus einem Benediktionale des Presbyters Haeimo.

  Lambach. Nach besonderer Aufnahme.

  




Im Physiognomischen ist hier wie in dieser ganzen Gruppe wenig
mehr als der Altersunterschied gegeben, aber innerhalb der Altersklassen
gleichen sich die Gesichter ausserordentlich. Eine seelische Belebung
ist nirgends zu finden, — derselbe konventionelle freundliche Ausdruck
bei dem, der gespiesst oder gehenkt, wie bei dem, der liebevoll begrüsst
oder umarmt wird.[12]





Die von der französischen Illustrationstechnik ausgehende Manier,
am besten repräsentiert durch die Weingartnersche Liederchronik
im Besitze der Könige von Würtemberg, nach 1280 entstanden, und
der grossen Heidelberger Liederhandschrift, sogenannte »Manessische
Handschrift« in der Heidelberger Bibliothek, etwa aus derselben
Zeit, bietet kein wesentlich anderes Bild: es sind dieselben regelmässig
ovalen, schematisch gebildeten Kopfformen und derselbe weichliche,
nichtssagende Ausdruck, — in der Heidelberger Handschrift allerdings
wenigstens mit einem Hauche individuellen Lebens. —


Wir haben gesehen, dass von den Karolingertagen bis zur ersten
Hälfte des 14. Jahrhunderts in der Kunst des Menschenbildnisses kein
erheblicher Fortschritt gemacht worden ist. Eine gründliche Untersuchung
der zahllosen Handschriften historischen Inhalts, welche porträtartig
gemeinte Darstellungen enthalten, würde zweifellos das Ergebnis
unseres flüchtigen Ueberblickes bestätigen. Es würde sich hierbei hauptsächlich
um zwei Gruppen handeln, um diejenigen Chroniken, welchen
Brustbildnisse der Könige oder der fürstlichen Aussteller der Urkunden
in kleinen Medaillons beigegeben sind, und um solche, in denen derartige
Medaillonbildchen durch verbindende Linien zu Stammbäumen
vereinigt erscheinen. Ganze Einzelfiguren kommen nur selten vor,[13]
die Ausbildung dieses Darstellungsmotivs bleibt der englischen Buchmalerei
überlassen.


Clemen kommt in seiner vortrefflichen Monographie der Bildnisse
Karls des Grossen in einem Exkurs wohl mit Recht zu dem Resultat,
dass es sich bei allen diesen mittelaltrigen Porträtdarstellungen in der
Hauptsache um die Ausbildung eines allen mehr oder weniger gemeinsamen
Schemas handelt.


Erst gegen die Mitte des 15. Jahrhunderts gewinnt das Persönliche
in den Gesichtern der Handschriften das Uebergewicht über das Schematische
und über den Typus, ja schon seit etwa 1410, in burgundisch-französischen
Handschriften sogar noch einige Dezennien früher, ist der
Beginn der neuen Richtung zu beobachten. Sie verbreitet sich mit einer
erstaunlichen Schnelligkeit über alle deutschen Schreibstuben, und in
kurzer Zeit wird eine solche bildnisartige Lebendigkeit der Köpfe erreicht,
dass man nun von einem wirklichen Abbild des Lebens, nicht
mehr von einer konventionellen Bildersprache reden darf.


Aber mitten in diesen grundstürzenden Wandel der künstlerischen
Anschauung, der in der Tafelmalerei ein oder zwei Jahrzehnte später
eintritt und dort des Nähern behandelt werden soll, fällt die allgemeiner
werdende Verbreitung des Holzschnittes und Kupferstichs, jener beiden
Künste, die in Verbindung mit dem Buchdruck der mühsamen Deckfarbenmalerei
und auch der flotteren Federzeichnung bald ein Ende
bereiteten.


3. Das Bildnis in der Wandmalerei.


Ebensowenig wie in der im Grunde genommen doch handwerklichen
Kunst der deutschen Illuministen bis zum Beginn des 15. Jahrhunderts
werden wir in den uns erhaltenen Bildnissen der mittelaltrigen
Wandmalerei eigentlichen Porträts begegnen. Im Zwange altchristlicher
und byzantinischer Ueberlieferung und ohne anregendere
Muster als die winzigen Figürchen in den Büchern der Klostermönche,
treten uns die frühsten menschlichen Gestalten an den Wänden heiliger
und profaner Gebäude gleich einer körperlosen, rein flächenhaften Verzierung
entgegen, »überbügelt, als planimetrische Ornamentalisierung«
(Vischer). Die ältesten Zeugnisse dieser Dekorationskunst stehen uns
freilich nicht mehr vor Augen: nichts aus der Zeit des grossen Begründers
der abendländischen Kultur, der, wie Nithard ihm nachrühmt,
ganz Europa voll des Segens, der von ihm ausging, zurückliess, nichts
aus der Zeit der Nachfolger aus seinem Geschlechte. Dass Karl der
Grosse mehrfach dargestellt worden ist, wissen wir aus den Chroniken,
so sah man ihn thronend und mit der Siegerkrone geschmückt u. a.
in seiner Pfalz zu Ingelheim und dem Kaiserpalaste zu Aachen; erhalten
ist uns keines dieser Bildnisse. (Vergl. hierzu S. 21.)


Erst aus ottonischer Zeit besitzen wir das erste Denkmal der
Wandmalerei in der etwa ums Jahr 1000 entstandenen Bilderfolge
der Georgskirche zu Oberzell auf der Reichenau.



  Heilung des Wassersüchtigen
  
      Heilung des Wassersüchtigen. Wandgemälde in Oberzell.

  Nach Borrmann, Aufnahmen mittelalterlicher Wand- und Deckenmalereien.

  




Leidlich erhalten sind nur zwei grosse Darstellungen an der Aussenseite
der Westapsis: Kreuzigung und jüngstes Gericht, letzteres bekanntlich
in ikonographischer Beziehung von grösstem Interesse. Die an den
Oberwänden des Langschiffes befindlichen Bilder sind arg beschädigt;
sie sind jedoch glücklicherweise nicht restauriert worden, sondern werden
z. Z. von beweglichen modernen Nachbildungen bedeckt, die durch einen
einfachen Mechanismus leicht entfernt werden können, sodass die Betrachtung
der Originale möglich ist.[14] In der Darstellung der Physiognomien
ist, soweit sich das heute noch beurteilen lässt, der Zusammenhang
mit den römisch-altchristlichen Vorbildern ersichtlich, jedoch zeigen
die Kopfformen bereits das in der Karolingerzeit von der Buchmalerei
angenommene Oval.


Irgend etwas Individuelles ist in den Gesichtern noch nicht zu entdecken,
und jener Hauch des Lebens, der uns von den Oberzeller
Wänden herab entgegen zu wehen scheint, rührt lediglich von der ausdrucksvollen
Sprache her, die Haltung, Gehaben und Gebärden der
in Tunika und Chlamis einherschreitenden Figuranten reden.


Eine etwas grössere Annäherung an die Wirklichkeit und ein erfolgreicheres
Ringen, die alten Typen zu verlebendigen und zu verdeutschen,
ist in den zwischen 1151 und 1156 entstandenen Gemälden
der Unterkirche von Schwarz-Rheindorf bei Bonn zu beobachten,
und zwar ist hier das Persönliche nicht mehr einzig und allein durch
eine kräftige Gebärdensprache ausgedrückt, sondern auch — weniger
bei den Hauptpersonen, bei denen überhaupt die Tradition am spätesten
durchschnitten wird, als bei den untergeordneteren Teilnehmern der
Handlung —, ein schüchterner Versuch gemacht worden, die Physiognomien
selbst ein wenig zu differenzieren; jedenfalls ist in den Gesichtszügen
der vier Kaiser ein individualisierendes Bestreben nicht zu verkennen,
wenn auch nicht mit dem Erfolge, dass ihre Deutung auf eine
bestimmte Persönlichkeit möglich wäre.


Die einige Jahrzehnte später geschaffenen Malereien am Gewölbe
des Kapitelsaales der Abtei Brauweiler (eine Wegstunde von Löwenich
bei Köln entfernt), sowie die Bilder an den Wandflächen der Kölner
romanischen Kirchen aus dem 13. Jahrhundert, in neuerer Zeit
zumeist restauriert, auch die in den gleichzeitig entstandenen des benachbarten
Westfalens, zeigen gegenüber denen von Schwarz-Rheindorf
eher eine Abnahme als ein Wachstum der Kraft oder des
Willens zu individualisieren.


Stärker als in den Rheingegenden kommt das Persönliche der Gesichtsbildung
in der Wandmalerei Sachsens zur Geltung, wo der
romanische Baustil seine vollendetste Ausbildung erlangt und wo die
früh gepflegte Plastik, trotz ihrer ursprünglich von der Antike ausgehenden
Richtung, den Sinn für die Wirklichkeit zeitig geweckt hatte.


Das wichtigste Denkmal auf sächsischem Boden sind die zu Anfang
des 13. Jahrhunderts gemalten und trotz ihrer unglücklichen Erneuerung
noch immer mächtig wirkenden Bilderfolgen im Dom zu Braunschweig,—
im Vorfrühling der neuen Kunstanschauung, die gewaltsam
die Fesseln der Ueberlieferung zu sprengen versucht und mit
dem Grossen, Grandiosen und Monumentalen das Anmutige, Weiche
und Zarte zu vereinigen strebt. Am eindringlichsten vielleicht verkündet
die hereinbrechende Sinneswandlung der eigenartige und vortreffliche
Naturbeobachtung verratende Tanz der Herodias im Chor, sowohl in
den ungemein lebendigen Bewegungsmotiven, als auch in der holden
Empfindsamkeit der, auch vor der Restauration wie es scheint, recht
gut voneinander unterschiedenen Physiognomien. Die Kaisergestalten
an den Pfeilern des Langhauses sind leider nicht mehr erhalten, sodass
wir nicht urteilen können, ob in den Braunschweiger Gemälden schon
etwas wirklich Porträtartiges gegeben war.


Im Süden Deutschlands und in Oesterreich scheint wenig
Hervorragendes auf dem Gebiete der dekorativen Raumkunst geleistet
worden zu sein, das bedeutendste wohl im Dom zu Gurk in Kärnten,
aus der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts, wo sich im Ausdruck der
Köpfe zum mindesten ebensoviel Eigenleben zeigt, wie in denen der
besten gleichzeitigen Buchmalerei, mit der die dortigen Wandbilder
überhaupt aufs engste verwandt sind. Unterhalb der thronenden Madonnen
zwei Stifter: der Dompropst Otto und der Bischof Dietrich von
Salzburg (1251–1279).


Zu einer freieren Entwickelung, etwa wie seit Giottos bahnbrechender
Thätigkeit in Oberitalien, konnte die deutsche Wandmalerei und mit
ihr das Menschenbildnis auch in der Folgezeit nicht gelangen, denn
die von Westen her einziehende Gotik mit ihrer Vernichtung der
grossen Mauerflächen, die den Maler »zu machtvollem Herumfahren
geradezu herausforderten« (Vischer), verzichtete auf ihre Mitwirkung bei
Ausschmückung des Gotteshauses zu Gunsten einer anderen Kunst, der
Glasmalerei. An die Stelle der Mauer, welche bisher den ganzen
Schub des Gewölbes aufzunehmen hatte, waren die Strebepfeiler getreten,
und der zwischen ihnen verbleibende Raum wurde durch hohe
Fenster geschlossen, deren dekorativer Schmuck jener nun neu aufblühenden
Technik anheimfiel. Anfangs im Charakter des Teppichstils,
im 14. und 15. Jahrhundert auch in den Aufgaben der eigentlichen
Malerei und der Plastik sich versuchend, bietet sie zwar reiches Material
für eine Ikonographie der spätmittelaltrigen Bildnisse; da sie aber
nie eine selbständige, noch weniger eine führende Stelle gespielt hat,
darf ihre Besprechung in einer Studie, die sich nur mit den Hauptentwickelungsstufen
der Menschendarstellung beschäftigt, samt der des
Mosaiks, der Weberei und Stickerei wohl unterbleiben.


Die Ungunst der Raumverhältnisse in der gotischen Kirche, anfänglich
auch die Bilderfeindschaft der strengen und einflussreichen Cisterzienser,
ist, wie gesagt, die Ursache gewesen, weshalb die Wandmalerei
in ihrem handwerklichen Zustand verharrte, denn geübt worden ist sie an
den ihr verbliebenen Gewölbekuppen, Vorhallen, in Kapellen und Kreuzgängen
bis tief in Renaissancezeit hinein, mehr als man bisher anzunehmen
geneigt war, wie das die zahlreichen Entdeckungen farbiger
Bilder unter der weissen Tünche unduldsamer Zeitläufte beweisen, die
gerade in unsern wissensbegierigen Tagen fort und fort in den verschiedensten
Gegenden Deutschlands gemacht werden. Aus dieser
gotischen Periode seien hier nur die zu Anfang des 14. Jahrhunderts
entstandenen Wand- und Decken-Gemälde in der im Uebergangsstil erbauten
Deutschordenskirche zu Rammersdorf im Siebengebirge erwähnt,
die mit dem Abbruch der Kirche zu Grunde gegangen sind:
Bausen und Aquarellkopien, die im Berliner Kupferstichkabinet erhalten
sind, lassen vermuten, dass hier, namentlich im Jüngsten Gericht,
wenigstens bildnisartig gemeinte Köpfe dargestellt waren; ferner in
Böhmen, aus der Zeit Karls IV., wo in der 1357 vollendeten Kollegiatkirche
Mariä Himmelfahrt der Burg Karlstein Szenen aus
der Apokalypse, allerdings in schlechtem Zustande, und in der Katharinenkapelle,
die einen abgesonderten Raum der Kirche bildet, einige
authentische, selbständige Bildnisse des Kaisers als Gnadenempfänger,
seiner dritten Gemahlin Anna von Schweidnitz und seines Sohnes Wenzel
erhalten sind,[15] die vielleicht mit dem Strassburger Maler Nikolaus
Wurmser in Beziehung gebracht werden mögen. Was sonst noch in
Deutschland und der Schweiz an Wandbildern zu finden ist, einschliesslich
der profanen Malerei in der Burg Runkelstein bei Bozen aus dem letzten
Jahrzehnt des 14. Jahrhunderts, hat für die Weiterentwickelung des
Bildnisses keine Bedeutung. Einzelne porträtartige Darstellungen des
15. Jahrhunderts werden im Kapitel der Tafelmalerei bei den betreffenden
Lokalschulen behandelt werden, doch mag schon im voraus
gesagt sein, dass die gesamte vaterländische Wandmalerei nicht ein
einziges individuelles Bildnis hervorgebracht hat, das auch nur annähernd
mit einem der besseren italienischen verglichen werden dürfte.


4. Das plastische Bildnis.


Während wir keines der bisher genannten mittelaltrigen Werke der
Buch- und Wandmalerei sich über das Handwerkliche erheben sehen,
verdienen die in Deutschland während des 13. Jahrhunderts entstandenen
plastischen Menschenbildungen in einer Reihe mit den grössten künstlerischen
Leistungen aller Zeiten und aller Völker genannt zu werden,
nicht eben in ihrer Eigenschaft als Abbilder des wirklichen Lebens,
wohl aber als freie, ideale Schöpfungen von gewaltigster Kraft und
zwingender Wirkung, und wenn auch das plastische Bildnis nicht in den
Rahmen dieser Betrachtungen gehört, so rechtfertigt doch wohl seine
nahe Verwandtschaft mit dem malerischen hier eine flüchtige Erwähnung.


Die Geburtsstätte der romanischen Skulptur in Deutschland ist
bekanntlich in den alten sächsischen Landen zu suchen. Schon seit
dem Beginn des 11. Jahrhunderts, seit den Tagen Bernwards von Hildesheim,
war hier Erzguss und Steinbildnerei lebhaft betrieben worden,
und aus diesen Anfängen einer noch wesentlich zu dekorativen Zwecken
arbeitenden Kunst, entwickelte sich um die Mitte des 12. Jahrhunderts
ein grosser monumentaler Stil, dessen Ruf gar bald die lokalen Grenzen
überschritt und dessen Schöpfungen in alle Lande gingen; bis Augsburg,
Gnesen, Nowgorod, vielleicht auch bis Verona lassen sich ihre
Spuren verfolgen.[16]


Im östlichen Sachsen, wohin die Bildnerschule aus der Harzgegend
allmählich ihren Mittelpunkt verlegt hatte, entstanden zum Beginn des
13. Jahrhunderts die grossartigen Triumphkreuze von Wechselburg
und Freiberg, die Statuen Heinrichs des Löwen und seiner Gemahlin
Mathilde im Dome von Braunschweig und gegen 1270 die
Stifterfiguren im Dome zu Naumburg. Mit einem Schlage erscheint
hier all das Kindlich-Rohe und Unbeholfene überwunden, das uns in
den gleichzeitigen Darstellungen der menschlichen Gestalt im Buche wie
an der Kirchenwand entgegengetreten war. Mit freiem Blicke haben
diese Künstler ins Leben geschaut und das, was sie dort fanden, mit
tüchtigem technischen Können im Bildnisse wiedergegeben, oft auch, wie
die Braunschweiger, mit einem grossen Zug idealer Verklärung. Für
die Fülle aller Einzelheiten, deren Beobachtung und Wiedergabe das Bild
erst zum eigentlichen Porträt stempelt, haben sie allerdings noch ebensowenig
den Blick besessen, wie diejenigen, welche um dieselbe Zeit
Portale und Façaden der südwestdeutschen Kirchen schmückten.[17]



  Naumburg
  
      Markgraf Ekkehard und seine Frau Uta.

  Naumburg, Dom. Nach Schmarsow und Flottwell.

  




Das gleiche, im Grunde genommen nicht eigentlich deutsche Streben
nach typischer Schönheit wie bei den Braunschweigern, jedoch von einem
noch höheren Schwunge der künstlerischen Gesamtauffassung getragen,
bekunden die Werke jener ganz hervorragenden Meister, die an dem
steinernen Bilderschmuck des Bamberger Domes gearbeitet haben. In
den machtvollen Prophetenköpfen der älteren Gruppe, allen voran in dem
des kahlköpfigen Jonas — »eine Vorahnung dessen, was Dürer in manchen
seiner Porträts giebt« (Voege) —, ist zudem bei aller Idealität eine Naturwahrheit
und Schärfe der Charakteristik erreicht worden, wie man sie
sonst in der gesamten deutschen Kunst romanischer Periode vergeblich
suchen wird. »Gross in der Anlage, ausserordentlich eindrucksvoll durch
die hochgetürmte Frisur der Haare, zeigen die Züge eine bestimmt ausgeprägte
Eigenart, die an porträthafte Darstellungen gemahnt.«[18] Von
geringerer Stärke der Charakteristik, dagegen an idealer Auffassung den
Propheten noch überlegen und von gleicher technischer Meisterschaft,
stellen sich die Köpfe der Figuren der jüngeren Gruppe dar, die in den
achtziger Jahren des 13. Jahrhunderts entstanden sein mögen und bereits
gotisches Empfinden bekunden, wenigstens im Ganzen betrachtet, denn
unter sich sind sie wiederum recht verschieden: welch ein Wesensunterschied
zwischen der Heimsuchung, jener strengen und herben Maria und
Elisabeth, die, obgleich geboren aus dem neuen Geiste des staufischen
Zeitalters, doch in Gewandung und Formenbehandlung ihre antike Herkunft
bezeugen, und den holden, graziösen und doch so unnahbar hoheitsvollen,
echt gotischen Gestalten der Kirche und Synagoge, dem in höfischer
Zeittracht erschienenen vornehmen Fürstenpaar oder der traumhaften,
weltentrückten, schwanenritterlichen Erscheinung des Reiters.[19]





  
  Kopf des Reiters
  
      Kopf des Reiters. Bamberg, Dom.

  Nach Weese, Bamberger Domskulpturen.

  




Müssen wir auch die Bamberger Skulpturen künstlerisch höher bewerten
als die Naumburger, so kommt doch bei diesen die Annäherung
an das nüchtern Porträthafte mehr zum Ausdruck als bei
jenen, wie das ja auch der den Bildwerken zu Grunde liegende Gedanke
rechtfertigt: hier ein realistisch-monumentaler, dort ein idealkirchlicher.
Vor den Markgrafen und Edelfrauen im Naumburger Dom
haben wir das Gefühl, vor einem einfachen, tüchtigen, bodenwüchsigen
Menschengeschlecht zu stehen, das in seiner wahren, ein wenig hausbackenen
Alltagserscheinung im Gedächtnis der Nachwelt fortzuleben
wünscht; vor Kaiser Heinrich und dem Reiter dagegen empfinden wir,
dass diese Menschen mit Vorbedacht der Wirklichkeitswelt entrückt,
oder vielmehr durch eine Art visionärer Begeisterung des Künstlers über
die Natur gehoben wurden, dass es Urbilder sind aus dem Reiche des
Ideal-Schönen, wie sie ähnlichen Geistes sich etwa im Sonnenschein
perikleischen Zeitalters entfaltet hatten, voll »stiller Einfalt und schlichter
Grösse«, — trotz des Belvedereschen Apolls und seines Propheten.[20]


Teils der Richtung der
Bamberger Meister, teils
jener der sächsischen Schule
folgen eine grosse Anzahl
von Grabsteinen aus der
nämlichen Zeit, die einen
mit geringerer, die andern
mit stärkerer Neigung zum
Porträtartigen; die letztere
gewinnt im 14. und noch
mehr im 15. Jahrhundert,
der naturalistischen Strömung
in allen Künsten folgend,
die Oberhand, freilich
auf Kosten des künstlerischen
Inhalts, jedoch sind
es jene Grabfiguren, in denen
uns die ersten wirklichen
Porträts begegnen.



  Peter Parler
  
      Peter Parler.

  Prag, Dom. Nach Museum, 3. Jahrg.

  




Einzelbildnisse, welche
nicht als Grabfiguren, sondern
als Ehrendenkmäler im
modernen Sinne bestimmt waren, sind auch noch im 15. Jahrhundert
verhältnismässig selten; als eines der vorzüglichsten sei die Büste des
grossen Baumeisters Peter Parler von Gmünd in der Chorgallerie
des Prager Domes aus dem Jahre 1390 genannt, die erste ganz lebenswahre
Porträtdarstellung eines deutschen Künstlers.[21]





Man hat zuweilen, wie schon angedeutet, die Blütezeit der nordischen
Plastik des 13. Jahrhunderts, bei welcher vornehmlich auch an
die französische zu denken ist, mit jener des perikleischen Zeitalters
verglichen, und wenn anders es statthaft ist, die Blutsverwandtschaft
in artibus zweier so weit voneinander entfernten Epochen zu verfolgen,
so muss sich einem von selbst die Frage aufdrängen, welche Rückwirkung
die Kunst der besten sächsischen und Bamberger Meister, um
uns auf deutschem Boden zu beschränken, auf ihre Schwesterkunst, auf
die Malerei gehabt hat.


Phidiasische und polykletische Gedanken, Kompositionen und Formengebung
klingen uns aus jenen Wandbildern Roms und der Vesuvstädte
entgegen, welche wir auf die grossen verlorengegangenen Muster
jonischer Tafelmalerei des 5. Jahrhunderts zurückführen müssen, und
das von den Bildhauern und Erzgiessern des Blütenalters griechischer
Kunst, soweit wir sehen können, zum ersten Male aufgestellte Schönheitsideal
tritt uns auf den herrlichen Vasen attischen Ursprungs entgegen,
— ist in deutscher Malerei ein Echo der Meisterwerke von
Braunschweig und Bamberg zu finden? Nach meiner allerdings vielleicht
unzulänglichen Kenntnis mittelaltriger Werke, namentlich auch der Elfenbeinreliefs,
muss diese Frage verneint werden. Der geschickten Miniatoren
zierlich spielende Kunst kann der Kleinheit ihres Massstabes wegen kaum
in Betracht kommen, ebensowenig die mosaizierende Glasmalerei um der
Dürftigkeit ihrer Ausdrucksmittel willen, der Wandmalerei war die Gotik
gerade im Begriff ihr Lebenslicht zu verlöschen, überdies wurde sie offenbar
von so minderwertigen Arbeitern betrieben, dass man in ihr den
künstlerischen Reflex eines Genies nicht suchen darf: die Tafelmalerei
allein wäre befähigt gewesen, den von der Plastik gegebenen Impuls aufzunehmen.
Sie hat es bekanntlich nicht gethan. Dass sie am Ende
des 13. Jahrhunderts sich noch im puppenhaften Zustande befand, erschwerte
ihr naturgemäss, dem von der Bildhauerkunst gewiesenen hohen
Flug sofort zu folgen, aber dass es ihr damals möglich gewesen wäre,
ihre Flügel zum mindesten zu entfalten, dafür sprechen Analogien in
der Entwickelungsgeschichte einzelner Kunstübungen anderer Länder: aus
den Kinderschuhen heraus hat die griechische Malerei mit Polygnot den
gewaltigen Sprung gethan, und die niederländische mit van Eyck, was
in Deutschland fehlte, das war ein aus verwandter Kunstgesinnung herausgewachsenes
Genie, eine künstlerische Kraft von der Stärke jener beiden
kühnen Wager, welches für die Befruchtung durch ein grosses Muster
empfänglich gewesen wäre, und so schlummerte in den Augen der Handwerker-Maler
die unvergleichliche Skulpturenwelt der deutschen Dome.


Im 15. Jahrhundert ist, wie gesagt, die Plastik realistischer geworden
— das Wort in dem nun einmal landläufig gewordenen Sinne
genommen[22] —, und wenn sie auch nunmehr mit der Malerei eng verbunden
einhergeht, gleich wie diese in Italien mit der Goldschmiedekunst,
so hat sie doch nicht einmal in ihrer auf Naturwahrheit gerichteten
Tendenz die Kraft eines zwingenden, die Nacheiferung erweckenden
Musters besessen und keine absolut neuen Wege ihrer
Atelierschwester gewiesen. Selbst dort, wo ihre Spur am deutlichsten
zu verfolgen ist, in der fränkischen Malerschule, macht sich ihr Vorbild
doch nur in Aeusserlichkeiten, wie in der Schärfe des Konturs, der
knochigen und eckigen Gliedmassen, der Steifheit der bauschigen Gewänder
u. dergl. bemerkbar, während anderseits auch, ganz im allgemeinen,
von einem umgekehrten Verhältnis gesprochen werden könnte,
insofern in den schon bedenklich die Region der Wachsfigurenkabinete
streifenden Holzschnitzereien der Altäre des 15. Jahrhunderts die malerischen
Tendenzen nicht zu verkennen sind. — Die am Ende des Jahrhunderts
einsetzende Nachblüte der Bildhauerkunst und ihre Rückwirkung
auf die Malerei hat uns hier nicht mehr zu beschäftigen.


5. Die Schaumünze.


Ebensowenig wie das plastische Bildnis, gehört streng genommen
die Medaille in den Kreis dieser Betrachtungen, umsoweniger als ihre
Blütezeit beginnt, wo diese Arbeit abschliesst. Und doch muss auch
ihrer mit ein paar Worten wenigstens gedacht werden, denn was Bedeutung,
Beliebtheit und Verbreitung betrifft, steht sie unter allen Porträtdarstellungen
mit an erster Stelle und von keiner ist sie an intimhäuslichem
Wert für die deutsche Bürgerfamilie lange Zeit hindurch
übertroffen worden.


Vorbildlich für das deutsche gemalte Porträt des 15. Jahrhunderts
ist die Medaille oder Schaumünze — ein Erinnerungszeichen an irgend
welche Begebenheit oder Person — allerdings nicht gewesen. Nur im
Holzschnitt ist zuweilen eine Spur ihres Daseins zu bemerken. Die
vortrefflichen italienischen Schaumünzen der Quattrocento, für einen auserwählten
Kreis vornehmer Personen geschaffen, können unmöglich in
grösserer Anzahl ihren Weg über die Alpen genommen haben, denn
sonst müssten sie, wenn auch nicht dem Maler, so doch zum mindesten
dem einen oder dem anderen der grossen Bildschnitzer
Anregung zu ähnlichem Kunstschaffen
gegeben haben: thatsächlich geht später Medaille
und Schnitzkunst in Deutschland zusammen,
wie schon das Material der sorgfältig
bemalten oder vergoldeten Modelle beweist,
die nicht wie in Italien aus vergänglichem
Thon oder Wachs, sondern aus Holz
oder Stein als Kunstwerke von selbständigem
Werte gearbeitet wurden. Als zu Beginn des
16. Jahrhunderts die deutsche Medaille sich
allgemeiner zu verbreiten begann, konnte sie
dem Maler nicht mehr viel neues lehren.



  Tiroler Thaler
  
      Tiroler Thaler.

  Nach Sallet, Münzen und Medaillen.

  




Die älteste deutsche Münze, welche als das Prototyp der Medaille
gelten darf — die mittelaltrigen Geldmünzen können der geringen
Grösse ihres Massstabes und ihrer wenig künstlerischen Ausführung
wegen hier nicht in Betracht kommen, ebensowenig die Porträtsiegel,
die schon die Merowinger geführt haben —, ist der 1484 in Hall
geprägte sogenannte Tiroler Thaler mit dem Brustbild Erzherzogs
Sigismund, im Panzer mit Krone und Streitkolben, in Profilstellung
und kleinlicher, recht minderwertiger Ausführung. Ihr Vorbild mag
wohl in Italien zu suchen sein (Schlosser, die Entwickelung der Medaille.
Wiener Numismatische Zeitschrift. 26. Band, Jahrgang 1894), nach
anderen (Karl Domanig in derselben Zeitschrift, 24. Band) ist sie ganz
von selbst »aus der Bildschnitzerei herausgewachsen«, die eigene Erfindung
eines deutschen Künstlers. Wie dem auch sei, sicher ist, dass
die deutsche Schaumünze sich vom Ende des 15. Jahrhunderts an
künstlerisch unabhängig von der italienischen entwickelt hat, dass sie
ihr völlig fern steht und dass sie sich obendrein sogar ihren eigenartigen
deutsch-nationalen Stil treulich bewahrt hat, nachdem die Malerei schon
längst in romanischem Fahrwasser schwamm.


Der Gebrauch der »Privatmedaille« hat sich etwa um 1510 in
Süddeutschland eingebürgert, allgemein wird die Sitte, sich medaillenartige
Bildnisse anfertigen zu lassen und sie mit seinen Freunden auszutauschen,
wie unsere Grossväter mit ihnen die Silhouette wechselten
und wir die Photographie, erst um 1518. Die Hauptplätze ihrer Erzeugung
werden nunmehr Augsburg und Nürnberg, namentlich in letzterer
Stadt gelangt diese Art der Porträtkunst zu hoher Blüte. Dass auch
Albrecht Dürer als der ersten einer in dieser Kunst sich mit Erfolg
versucht hat, darf wohl jetzt, trotz Thausings gegenteiliger Ansicht (Dürer,
2. Auflage, Leipzig, 1884. II. 51) als ausgemacht gelten. (Sallet,
Münzen und Medaillen, Berlin, 1898.) Es sind dies die Schaumünzen
mit dem Kopf jenes Modells, welches er auf Zeichnungen und Stichen
für manche seiner Mariendarstellungen und für die Lukretia in München
benutzt hat und welches wohl identisch sein mag mit Agnes Frey, ferner
die mit dem Porträt seines Vaters, des M. Wohlgemuts und vielleicht
auch eine mit dem Kopfe Jakob Fuggers. Uebrigens wird man auf den
ersten Blick sehen, dass diese gegossenen Medaillen eine Ausnahme von
der oben angegebenen Regel machen: sie hängen mit der Malerei und
nicht mit der Schnitzkunst zusammen.


An künstlerischem Wert steht die deutsche Medaille der italienischen
nach. Hatte sie sich in Italien zu einem Kunstwerk ausschliesslich für
die vornehmen Stände entwickelt, so blieb sie in Deutschland ein bescheidenes
Stück des kleinen, aber lieb gewonnenen Hausrats der Bürgerfamilie,
und wurde dort das Bild des Fürsten, berühmter Persönlichkeiten
und besonders auch durch Schönheit oder Geist hervorragender Frauen
ruhmrednerisch der Nachwelt übermittelt, so war es hier des schlichten
Hausherrn oder seiner Frau Konterfei, das Kind und Kindeskindern
auf dem »Schaupfennig« zu verwandtschaftlich-freundlichem Gedenken
hinterlassen wurde.


Eine liebevoll sorgfältige Behandlung und ein fleissiges Natur- und
Modellstudium ist bei den besseren deutschen Medaillen nicht zu verkennen,
aber von dem grossen Zuge der italienischen trennt sie eine
schwunglose Auffassung, eine hausbackene Nüchternheit und auch eine
gewisse Unbeholfenheit der Technik.


Als im 17. und 18. Jahrhundert die Medaillenkunst zur Hofkunst
wurde, verlor die Schaumünze ihre herzgewinnende Schlichtheit: sie wurde
vornehm und »klassisch«, d. h. unpersönlich und langweilig und hörte
schliesslich auf, überhaupt ein Werk der Kunst zu sein. Erst in unseren
Tagen regen sich in ihrem Bereiche wieder neue und verheissungsvolle
Triebe.


6. Der Holzschnitt und der Kupferstich.


Obgleich in einem näheren Verwandtschaftsverhältnis zur Malerei
als das Erz-, Stein- oder Holzbild und die Medaille, hat der Holzschnitt
und Kupferstich für die vorliegenden Untersuchungen doch keine grössere
Bedeutung als jene. Denn nicht nur dass die grossen Meister des
15. Jahrhunderts sich entweder von dem Holzschnitt ferngehalten (die
Schule von Alt-Köln) oder ihm einen untergeordneten Wert beigemessen
haben und dass seine und des Kupferstiches Sonnenhöhe erst mit Albrecht
Dürer anhebt, sind die beiden Künsten für das Menschenbildnis verfügbaren
Mittel an und für sich dürftigere und unzureichendere, als diejenigen
ihrer älteren Schwester, die auch des Lebens farbigen Abglanz
wiederzugeben vermag. Den auf die Fläche projizierten Kopf für das
Auge wieder zu runden und von dem Untergrund zu lösen, sodass der
Beschauer gleichsam mit um ihn herumtasten kann, dem Blicke den
Glanz oder die Mattigkeit eines bestimmten Seelenzustandes zu geben,
die Eigenschaften der Epidermis zur Geltung zu bringen, Wangen und
Lippen den Fleischton des Lebenden, dem Haar seine Kraft, seine
Ueppigkeit, seinen Schimmer oder Sprödigkeit, Starre und Leblosigkeit
zu geben, je nachdem, das sind Schwierigkeiten, die in einer zeichnerischen
Kunst zu bewältigen nur den grössten beschieden gewesen ist,
in höchster Vollendung vielleicht nur einem — Rembrandt in seinem
Radierwerk.



  Mahohmet II
  
      Mahohmet II.

  Aus der Schedelschen Weltchronik.

  




Die Anfänge des Holzschnittes reichen weit in das 14. Jahrhundert
zurück. Die ersten der noch ganz rohen Arbeiten in der neuen
Technik wurden als Einzelblätter hergestellt, später zu sogenannten
xylographischen Bilderbüchern mit erklärendem Text vereinigt, von denen
die Armenbibeln, welche als Ersatz der früher an den Kirchenwänden
gemalten Augenbibeln dienen sollten, die bekanntesten sind. Diese
sowohl wie die Holzschnitte des 15. Jahrhunderts, von denen der älteste
datierte von 1423 ist, stehen an künstlerischem Werte bedeutend hinter
den Werken der gleichzeitigen Tafelmalerei zurück. Während hier am
Ober- und Niederrhein schon frühzeitig ein fast modernes Empfinden anklingt
(Konrad Witz, Lochner), sind jene noch völlig in mittelaltriger Befangenheit
versunken, kindlich und unbeholfen, ohne Schatten, ohne Modellierung,
ohne eine Spur von Perspektive. Ein leiser Fortschritt ist erst
nach der Mitte des 15. Jahrhunderts, nach Gutenbergs Erfindung, zu bemerken,
aber auch jetzt, trotzdem nun auch wirkliche Künstler, vornehmlich
in Oberdeutschland, sich mit der bisher von Handwerkern geübten Technik
beschäftigten und ungeachtet einer Fülle auf den Markt geworfener
illustrierter Drucke, welche die »demokratische Bilderlust« des Volkes
kaum befriedigen konnten, behalten
die Holzschnitte noch lange Zeit
ihren archaischen, lehrhaften und
den Schönheitssinn schwerlich befördernden
Charakter bei. Auf
Wolgemut und die Seinen, unter
denen sich auch Wilhelm Pleydenwurff
befindet, gehen die
Illustrationen der Schedelschen
Weltchronik (1493) und wohl
auch die des Schatzbehalters
(1491) zurück: wenig erfreuliche
Massenarbeiten, in der Weltchronik
über zweitausend Bilder, deren tiefe
künstlerische Stufe — man bedenke,
dass der Peringsdörffer Altar
schon einige Jahre vorher gemalt
war — nur eine Erklärung in dem
ungebildeten Marktplatz-Publikum findet, für das jene Bücher gewiss in
erster Linie bestimmt waren. Wohl begegnen uns individuelle, selbst individuell-charakteristische
Köpfe in der langen Folge der Götter, Göttinnen,
Kaiser, Könige, Propheten, Weisen oder sonstigen historischen oder sagenhaften
Persönlichkeiten, aber mit welch schwachem künstlerischen und
technischen Können ist diese Individualisierung und Charakterisierung
gegeben! Eine Porträtähnlichkeit ist, auch wo sie möglich gewesen wäre,
nur selten angestrebt worden: um »Machomet der Türcken kayser« darzustellen
(Bl. 256 b) wird einfach der Kopf Kaiser Johannes VII., Palaeologus,
nach einer Medaille Vittore Pisanos im Gegensinn kopiert, für den
Kaiser Maximilian wird irgend eine beliebige Jünglingsfigur vorgeführt,
und dass auch der Beschauer nicht im entferntesten daran dachte, die
Züge des Bildnisses mit der im Text gegebenen Lebens- und Charakterbeschreibung
zu vergleichen und eine Uebereinstimmung beider zu prüfen,
geht daraus hervor, dass ihm angemutet werden durfte, ein und dieselbe
abstossende Henkerphysiognomie, das eine mal als Hektor, das andere
mal als Jonas, Pitacius, Zeno, Terencius, Valentinius, hinzunehmen, oder
einen anderen, übrigens recht interessanten Kopf gleichzeitig für Thales,
Hypokrates, Xenokrates, Plutarch und andere Philosophen.[23]


Von höherem Kunstwerte als diese von dem Nürnberger Buchdrucker
Koburger herausgegebenen Bücher sind die etwa gleichzeitig in
Basel erschienenen, mit Holzschnitten versehenen Prachtdrucke, vor allem
das »Buch des Ritters vom Thurm« (1493) und Sebastian Brants
»Narrenschiff« (1494). Wer die ausführenden Künstler waren, ist umstritten.
Daniel Burckhardt — Dürers Aufenthalt in Basel. München
und Leipzig 1892 — nimmt den Bilderschmuck des ersteren ganz, den
des letzteren teilweise für Dürer in Anspruch. Wie dem auch sei,
Oberdeutsche waren diese Künstler gewiss und zwar stark unter Schongauers
Einfluss; jedenfalls haben sie durch sorgfältige und klare Zeichnung
und zarte malerische Empfindung erreicht, ihren Köpfen mehr Lebenswahrheit,
Ausdruck und feinere Unterscheidung zu verleihen, als das
Wohlgemut und seinen Genossen gelungen war.


Von unabhängigen Einzelbildnissen der Holzschneidekunst ist mir
nur eins bekannt, welches sich, rot, grün und gelb bemalt, im britischen
Museum befindet und bezeichnet ist: »der türgisch kayser«. Nach
Schreiber, Manuel de l’Amateur u. s. w. No. 2008, zwischen 1480
und 1490 in Augsburg geschnitten. Mit dem altitalienischen Kupferstich
des Berliner Kabinets, El gran Turco, welcher auf die vorher erwähnte
Medaille Vittore Pisanos zurückgeht, hat dieser Holzschnitt
übrigens nichts gemein.





Schreiber erwähnt ferner unter No. 2014 das Einzelporträt eines
gepanzerten Ritters, der in ganzer Figur unter einer Bogenwölbung steht,
vermag aber den jetzigen Besitzer nicht anzugeben. Er nennt es »oberdeutsch,
gegen 1480«.


Eine dem Stifterbildnis der Tafelmalerei entsprechende Darstellungsform
des Menschen, knieend zur Seite der Gottesmutter oder eines
Heiligen, ist auf Holzschnitten des 15. Jahrhunderts hin und wieder zu
finden, ohne dass jedoch von einer Porträtähnlichkeit der Betreffenden
gesprochen werden darf. —



  der türgische kayser
  
      »der türgische kayser«. Holzschnitt. Britisches Museum.

  Nach besonderer Aufnahme.

  




Etwa ein halbes Jahrhundert jünger als der Holzschnitt, aber früher
als dieser höheren künstlerischen Zwecken dienstbar gemacht, ist der
Kupferstich. Die Geisslung Christi im Berliner Kabinet ist der erste,
welcher mit einer Jahreszahl versehen ist, 1446, der älteste sicher zu
datierende überhaupt. Er ist nebst einer Folge anderer Passionsdarstellungen,
sogen. Renouviersche Passion, in Süddeutschland aufgefunden
und aller Wahrscheinlichkeit nach auch dort gestochen worden. Die
Jahreszahl 1446 allein verweist Vasaris Erzählung von der »Erfindung«
Finiguerras ins Fabelreich, jedoch sprechen auch andere Gründe für das
Vorangehen Deutschlands in der Uebung des Kupferstechens.[24]


Verglichen mit dem Holzschnitt vertritt der Kupferstich die vornehmere
und feinere Kunst und diejenige der vielseitigeren technischen
Möglichkeiten und reichtönigeren Ausdrucksmittel. Wiederum ist es
Albrecht Dürer, der sie hoch über alles emporhebt, was das 15. Jahrhundert
in ihr geleistet hatte.


Der Meister der Spielkarten, »ein Geistesverwandter
Lochners« und wie dieser wohl ebenfalls in Köln, vielleicht schon in
den dreissiger Jahren thätig (Lehrs) und der Meister E. S. von 1466,
dieser wahrscheinlich ein Oberdeutscher, der jedoch nordischen Einfluss
erfahren haben mag, waren die ersten, die mit ihrer Grabstichelarbeit
den Bannkreis mittelaltriger Befangenheit durchbrachen und mit
einer erstaunlich rasch erlangten technischen Sicherheit ihren Köpfen
Ausdruck und Gedankeninhalt gaben. Dem Laienpublikum, auch
dem künstlerisch gebildeten, steht heute das Werk dieser so jugendlich
frischen und doch so mimosenhaft zarten Meister freilich noch
fern, für jetzt erfreuen sich erst Schongauers Stiche der allgemeinen
Anerkennung. (Geb. wahrscheinlich zwischen 1434 und 1445,
gest. 1491, Schüler Casper Isenmanns zu Kolmar; sein Werk umfasst
115 Blätter.)


Die Vorzüge dieses an Geist und Empfindung überreichen Meisters,
der Schatten gleichsam, den die kommende Riesengestalt Dürers vorauswarf,
liegen allerdings auf einem anderen Gebiete, als dem der Individualisierung
und des scharfen, charakteristischen Herausarbeitens der
menschlichen Physiognomie. Fleissig nach der Natur hat er gezeichnet,
aber es scheint, als haben seine Studien auf dem Wege zum Bilde, zum
Kupferstich und noch mehr zum Gemälde, etwas von ihrem Wesensausdruck
verloren, als seien dort die scharfen, klaren Züge der Zeichnung
in jenen verallgemeinerten Typus verschwommen, den wir gewöhnt sind
als »Schongauerisch« zu bezeichnen: einer seltsamen Mischung von
deutsch-bäuerlicher Herbheit und spätmittelaltriger Idealität, Sonnenreinheit
des Herzens, blumenhafter Unschuld und ein wenig gemachter
Geziertheit. Das Dresdener Kabinet besitzt eine Federzeichnung von
ihm (publiziert von Woermann, Handzeichnungen alter Meister im Kgl.
Kupferstichkabinet. Dresden No. 11), offenbar nach der Natur gefertigt,
»vielleicht für einen Schergen«, die deutlich die Einbusse an Wirklichkeit
vom Studienblatt zur Ausführung im Bilde zeigt: in dem gesamten
Schongauermalwerk wird man vergeblich nach einem ähnlich individuell-charakteristischen
Kopfe suchen.


In derselben Sammlung befindet sich übrigens auch eine andere
Handzeichnung Schongauers, das Brustbild eines jungen Mädchens mit
schönem, geflochtenem Haar und faltigem Kopftuch, das wohl als
Porträt gemeint ist, jedoch nur beweist, wenn anders es wirklich von
ihm herrührt, wie fern dem Meister im Grunde diese Art der Kunstübung
stand. (Publ. ebenda, No. 10. »Nicht Wohlgemut, wie Scheibler meint.«)


Kraft und Wucht der Charakteristik war ebensowenig dem genialsten,
eigenartigsten und gedankentiefsten von allen Stechern des 15. Jahrhunderts
gegeben, dem lebendigen, heissblütigen, sprühenden Meister
des Amsterdamer Kabinets. Auch sein Einfluss ist vielleicht in
Dürers frühen Zeichnungen zu erkennen, »wiewohl das rheinisch Spitze
und Dünne, was diesem anhaftet, bei Dürer ins Derbe, Knorrige und
Struppige gewendet erscheint« (Vischer, S. 175). Seine zart und leicht
skizzierten Köpfe sind von einem individuellen Reiz, wie es nur wenige
Meister der Griffelkunst verstanden haben, ihn ihren Werken zu geben,
aber eigentliche Porträts hat er nicht gestochen. Seine Begabung lag auf
dem Gebiete der freien Erfindung, der schrankenlos schweifenden Phantasie.
Eine gewaltsame Intensität des Blickes, die dazu gehört, einem
Menschen bis tief in das Innerste zu sehen, ihm gewissermassen bis auf
das Mark der Knochen zu durchschauen, war ihm nicht zu eigen, —
die volle Erfassung einer Persönlichkeit, wie sie Dürer im Pirckheimer
oder Holzschuher vor uns hingestellt hat, war seinem leichten Naturell
versagt. Wir werden ihm später unter den Malern am Mittelrhein
wieder begegnen.


Wahrscheinlich der einzige Stecher, der sich mit dem Porträt beschäftigt
hat und dessen Thätigkeit jedenfalls noch in das 15. Jahrhundert
fällt, ist der schwäbische Meister mit dem Zeichen
WB.
[25]
Die von ihm bis jetzt bekannten vier vortrefflich gezeichneten und klar
gestochenen Porträtköpfe sind die folgenden:


Brustbild einer jungen Frau. Sie steht in einem Zimmer, Kopf
und Blick nach halblinks gewendet. Haube und mehrfach geschlungenes
Tuch um das Haar, das Ohr freilassend. Um den Hals eine Kette.
Unbezeichnet: Berlin, Kupferstichkabinet. Hochätzung bei Lippmann,
der Kupferstich, S. 33. P. II 270. 61.



  Brustbild einer jungen Frau
  
      Brustbild einer jungen Frau vom Meister
W.B.

  Berlin, Kupferstichkabinet. Nach Lippmann.

  




Brustbild eines alten, bartlosen Mannes, im Zimmer hinter einer
Brüstung stehend. Von vorn, den runzligen Kopf nach rechts geneigt.
Turbanartiges Tuch um den Kopf. Pendant zu dem vorigen. Monogramm
unter der Brüstung. Hamburg, Kunsthalle. Duschem (der diesen
Kopf irrigerweise für den einer alten Frau hielt), Voyage S. 376.


Brustbild einer reich gekleideten jungen Dame, hinter einer Brüstung.
Kopf nach links gewendet, den Blick gesenkt. Schwerer, dicker Zopf,
Haube mit einem Kleinod. Meisterhafte Behandlung des Fleisches.
Links Ausblick durch ein Fenster auf einen in Wasser stehenden Turm.
»Ein Glanzstück der Kupferstichkunst, von einen sehr grossen Meister«
(Lehrs). Monogramm auf der Brüstung. Hamburg, Kunsthalle.


(Alle diese drei Stiche werden in Naumanns Archiv VI (Harzen)
dem Zeitblom zugeschrieben.)


(Heliogravüren in der Publ. der Int. Chalk. Gesellschaft 1890,
No. 14 bis 16.)


Brustbild eines bartlosen Mannes mittleren Alters, nach rechts,
hinter einer Brüstung. Tuch mehrfach um den Kopf geschlungen.
Rechts und links herabfallendes Lockenhaar. Eine Warze auf der Nase.
Rechts Ausblick durch ein Fenster auf bergige Landschaft mit einer
befestigten Stadt am Flussufer. Pendant zu dem vorigen. Unbezeichnet.
Basel, Kunstsammlung. Paris, Bibl. nat. Paris, Rothschild.


(Naumanns Arch. VI (Harzen). P. II 363. 58. Lehrs, der Meister
des Amsterdamer Kabinets 3. 3. Nicht publiziert.) —


Stifterbildnisse oder diesen ähnliche Darstellungsformen sind mir
auf Stichen des 15. Jahrhunderts nicht bekannt.








  
    Zweiter Teil.
  




1. Allgemeine Betrachtungen über das Werden
und Wandeln des Bildnisses in der Tafelmalerei.


Die ältesten Dokumente der Tafelmalerei gehen bis in das 12. und
13. Jahrhundert zurück. Ihre Erstlinge, die wir wohl in das 9. Jahrhundert
verlegen dürfen, hat ein vorwärtsschreitender Kunstgeschmack
der Nachgeborenen als wertloses Gut vernichtet. In der Hauptsache
für Antependium und Altaraufsatz bestimmt und beschränkt auf das
religiöse Stoffgebiet, hat sie, gleich der Wandmalerei und zäher als die
beweglichere Kunst der Illuministen, bis etwa zum dritten Jahrzehnt
des 15. Jahrhunderts an den altherkömmlichen Typen festgehalten. Nur
gegen das Ende dieser Epoche hin macht sich, dem Vorgange der Buchmalerei
folgend, eine Vorfrühlingsstimmung der neuen Zeit auf ihren
Tafeln bemerklich: mit einem gleichsam schüchtern auf die Natur
schielenden Blicke bahnt sich eine neue Darstellung, zunächst des
menschlichen Umrisses an, — sowie sie gefunden ist, wird sie allerdings
sofort ihrerseits wieder zur Konvention. Diese Neuerung erstreckt
sich nur auf die Gestalt, vor dem Physiognomischen macht sie Halt:
im Schwunge des Körpers, in einer künstlichen Biegung der Hüften,
einer seitlichen Neigung des Kopfes und in der Gebärde suchen die
Maler Leben und innerliche Empfindung der Dargestellten zum Ausdruck
zu bringen, soweit eine solche freiheitliche Bewegung der unduldsame
Charakter der Gotik gestattete und sie das durch den alles beherrschenden
Vertikalismus geradezu hypnotisierte Auge überhaupt als
zulässig erachtete.


In jenem denkwürdigen dritten Dezennium jedoch ist eine Wandlung
der künstlerischen Auffassung zu beobachten, die als ein Markstein in
der Geschichte der deutschen Malerei bezeichnet werden muss: der Blick
der Maler wendet sich ab von den Typen der älteren Buchillumineure
und den »gotischen« Vorbildern auf der Kirchenwand und geht mit
voller Entschiedenheit auf den Urquell aller Kunst, auf die Natur zurück.
An allen Orten, fast gleichzeitig und unabhängig voneinander,
gleichsam aus unsichtbaren Keimen einer neuen Luftströmung sich entwickelnd,
treten individuelle Gestalten mit individuellen Gesichtszügen
in den Tafelbildern auf, wie man sie vordem nie geschaut hatte, in
Köln, in Niedersachsen, am Oberrhein, in Schwaben, Franken, Tirol,
hier vereinzelt wie ein schüchterner, unbeholfener Versuch, dort zahlreicher
und in vollendeten Persönlichkeiten von Mark und Bein.


Von nun an wächst das Streben nach Wirklichkeit mehr und mehr,
verwandelt in Gestalten von leibhaftiger Lebensform die aus Ueberlieferung
und Konvention geborenen Schemen und führt schliesslich,
mächtig gefördert durch die Kunst Italiens einerseits und die Flanderns
andererseits, zur vollen Aufnahme der äusseren Natur, wie sie sich dem
neu erschlossenen, aber mit Bewusstsein auswählenden und nach Neigung
komponierenden Künstlerauge darbot, bei der einen Stammesgruppe mit
stärkerer Betonung des ästhetisch Anmutenden, bei der anderen mit
gleichwertiger Wiedergabe aller Zufälligkeiten, oft gerade mit Hervorhebung
des Herben und Hässlichen, ja selbst zuweilen des Grausigen
und Abstossenden, — führt zu dem grossen Phänomen der Wiedergeburt
der Natur, zu dem mehr oder minder verklärten sogenannten
Realismus der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts, aus
welchem heraus die nach dem höchsten Idealismus, im reinsten Sinne
des Wortes, ringende Kunst eines Dürers und eines Holbeins sich erheben
sollte.


Italien und vor allem Flandern, Giotto, Gentile, Mantegna und
van Eyck, Roger und Bouts, wer könnte sich vor der Thatsache verschliessen,
dass sie die deutsche Malerei des 15. Jahrhunderts, um ein
berühmtes Wort zu gebrauchen, »in den Sattel gehoben« haben, reiten
aber konnte sie aus eigener, nicht aus entlehnter Kraft. Die Vorbedingungen
hierzu trug sie bereits in sich, das beweist ihre selbstständige
Entwickelung auf anderen Gebieten, vor allem im Buchornament,
dann aber auch die erstaunliche Schnelligkeit, mit der die Maler,
den fremden Anregungen folgend, das mittelaltrige dekorative Prinzip
aufgeben, und nicht zum mindesten die ersten, gleichsam tastenden
Emanationen einer neuen Weise der malerischen Auffassung und Wiedergabe
der Wirklichkeit, die vor dem südlichen oder nordischem Einflusse
datiert werden müssen. Wer die bescheidenen Dorfkirchen und einsamen
Kapellen, die Herrensitze und die abseits von der grossen Verkehrstrasse
gelegenen Sammlungen durchwandert — denn dort, und nicht in den
grossen Staatsgalerien liegen die Erstlingswerke der deutschen Tafelmalerei
—, der wird vor manches Bild geführt werden, das die Merkmale
des Anfanges oder der Mitte des 15. Jahrhunderts trägt und doch
schon in einzelnen Zügen die neue Zeit präludiert, ohne dass irgend eine
Beziehung zu einem romanischen oder niederländischen Thema zu entdecken
ist. Wenn die schlichten Handwerker-Künstler, die jene Tafeln
schufen, »Anregungen« von anderer Seite als der Natur erhalten haben,
und das darf man wohl bei allen voraussetzen, so gewiss nur von dem
Werke des nächsten Nachbars oder dem Bilderschmuck einer schönen
Handschrift der Ortskirche, — die Fäden allerdings, die von Bild zu Bild
führen, sind oft so spinnenhaft zart, dass sie samt den Punkten, wo sie
angeknüpft sind, dem forschenden Auge sich entziehen.


Wir müssen hier einen Moment innehalten und uns die Frage vorlegen,
warum gerade in den ersten Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts
und nicht zu einer anderen Zeit der Wandel vom Typischen
zum Individuellen eintritt.


Im Mittelalter, so lautet die landläufige Antwort, fühlte der Mensch
sich als Herdentier, er erkannte nur seine Zugehörigkeit zu einer bestimmten
Rasse, einem Volke und allenfalls einer politischen Partei, er
suchte und fand demgemäss seinen Wirkungskreis lediglich als Mitglied
seines Standes oder seiner Korporation; erst mit dem 15. Jahrhundert
begann sich in ihm das Bewusstsein zu bilden, dass er auch als Individuum
eine gewisse Bedeutung habe, — er »entdeckte« sich innerhalb
der Masse als Persönlichkeit. Bevor der Mensch sich nicht selbst als
ein der Einzeldarstellung würdiges Objekt betrachtete, vermochte er nicht,
andere nach seinem Bilde zu formen, sondern durfte sich wohl mit
einer symbolischen oder einer konventionell-typischen Wiedergabe seiner
Zeitgenossen begnügen.


Das ist gewiss richtig, es fragt sich nur, ob der mittelaltrige Mensch
sich wirklich erst zu jener Zeit »entdeckt« hat?





Man sagt uns, der analoge Vorgang, d. i. das Hervortreten der
Persönlichkeit, vollziehe sich zu dem nämlichen Termine auch auf demjenigen
Gebiete, dem wir in erster Linie unser Wissen von der Vergangenheit
verdanken, dem der Geschichtsschreibung, und man
sieht in diesem Umstand eine zweite Bestätigung dafür, dass die sogenannte
Entdeckung des Menschen thatsächlich zu Anfang des 15. Jahrhunderts
gemacht worden sei.


Nun ist allerdings die historische Darstellung der Begebenheiten
bis zu diesem Zeitpunkt entweder ein kritikloses Aneinanderreihen von
mehr oder minder glaublichen Geschehnissen und Fabeln aus fernen
Jahresläuften, die der Leser nicht selbst kontrollieren konnte, oder sie
behandelt in kurzer, nüchtern registrierender Form die Kämpfe des
Reichsadels mit den Städten und die der alten Geschlechter mit dem
emporstrebenden Bürgertum. Von einem Erfassen der geistigen Persönlichkeit,
von einer kritischen Schilderung ihres Wesens oder einer
empirisch-psychologischen Begründung ihres Handelns ist keine Rede.
Auch diejenige Art der Geschichtsschreibung, welche die Beobachtung
der eigenen Persönlichkeit, die Innenschau, zum Untergrund und zur
Voraussetzung hat, die Selbstbiographie, ist mit einer Ausnahme,
der Karls IV., erst im 15. Jahrhundert entstanden.[26]


Diese Thatsachen sind nicht zu leugnen, folgt aber aus ihnen mit
Notwendigkeit, dass der Mensch die Gabe der Selbstbeobachtung und
somit das Bewusstsein von dem Werte seiner Eigenexistenz schlechterdings
nicht auch schon früher besessen haben kann? Wird er sofort,
nachdem dieses Bewusstsein in ihm erwacht ist, zum Pinsel und zur
Feder gegriffen haben, um seine Freude über das neue Gefühl zu bekunden?
Mit anderen Worten: muss Erkenntnis unbedingst zusammenfallen
mit dem sichtbaren Ausdruck derselben in Bild und Wort?


Ich glaube nicht. Wie stumme Dichter durch die Welt gegangen
sind Jahrhunderte vor Homer und wie noch heute Poeten leben, die
»keine Zeile schreiben, und vielleicht die besten«, ebensogut mögen
Maler und Menschenkenner ins Grab gestiegen sein, ohne dass einer
von ihnen auf den Gedanken kam, seinen Empfindungen Dauer zu
verleihen. Und warum beruft man sich gerade auf die Geschichtsschreibung?
Ist nicht auch die Kunst des Schauspielers (bez. die des
dramatischen Dichters) »der Spiegel und die abgekürzte Chronik der
Zeit«? Wollte man in ihr nach der »Entdeckung des Menschen«
forschen, so würde man sie sicherlich nicht im 15. oder 16. Jahrhundert
finden, denn weder in den rohen Fastnachtscherzen und den geistlichen
Weihnachts-, Passions- und Osterspielen, noch in den bürgerlichen Possenaufführungen
ist den Darstellern die Möglichkeit zu einer psychologischen
Vertiefung ihrer Rollen gegeben. Wann wird auf diesem Gebiete der
Typus überwunden? Mit Garrik, Schröder oder vielleicht erst in unseren
Tagen? Oder warum sollte man nicht auch etwa so folgern dürfen:
die älteste und die alles umfassendste der Kunstwelten ist die der
Musik, — ehe nicht das in Tonlinien malende, charakterisierende Menschenbildnis
gefunden war, darf von einem innersten Erfassen der Persönlichkeit
nicht gesprochen werden? Aber wohin kämen wir mit diesem
Termin!


Und wie stimmen nun vor allem mit dieser Menschenentdeckung
im 15. Jahrhundert die Naumburger Stifterfiguren und die ihnen folgenden
individuell-charakteristischen Grabdenkmäler überein? Sieht man in den
Naumburger Bildnisköpfen mehr als »den blos äusserlichen Individualzusammenhang
der Muskelpartien« (Lamprecht), und zwar das Gepräge
eines ganz bestimmten geistig-persönlichen Ausdrucks, so wird man nicht
umhin können, bei ihren Urhebern eine Erkenntnis von dem Eigenwert
des Individuums vorauszusetzen.


Diese Beispiele, die reichlich vermehrt werden könnten, sollten nur
darthun, dass eine Beweisführung auf Grund der Geschichtsschreibung
für den vorliegenden Fall eine willkürliche ist, zum mindesten eine einseitige,
dass überhaupt der Terminus a quo des Individualismus ein
verschiedener sein muss je nach dem, was man unter diesem gar nicht
zu begrenzenden Begriffe versteht, und schliesslich, was so häufig übersehen
wird, dass die Darstellungsformen des Menschen in zeitlich und
örtlich nebeneinanderliegenden Kunstgebieten einen recht verschiedenen
Grad der Lebenswahrheit zeigen können.


Es ist somit die Erzählung von der Entdeckung der Menschen
meines Erachtens nach etwa folgendermassen zu formulieren: Ein Verständnis
für die Bedeutung des Menschen als Sonderexistenz, gleichsam im
Dämmerschein ihres selbstgegossenen Lichtleins erschaut, war bei einzelnen
Individuen seit den Karolingertagen, bei begrenzten Bildungsgruppen
seit der Stauferzeit vorhanden, mit ein wenig mehr Klarheit überträgt
es sich gegen den Ausgang des Mittelalters auf die breiteren Massen
des Volkes und tritt mit dem Beginn des 15. Jahrhunderts, zuerst noch
recht bescheiden und grobzügig, in Bild und Wort auf den Pergamenten
der geschichtsschreibenden Pfaffenscharen und der städtischen Chronisten
in die Erscheinung und ein wenig später auf den Tafeln der unzähligen
Handwerker-Meister, die in der Hauptsache den Malerstand jener Zeit
vertraten.


Die am Eingange gestellte Frage hätte demnach folgende Beantwortung
zu erhalten: Alles entsteht nach Gesetz. Es mag daher
eine innere Notwendigkeit vorhanden gewesen sein, dass der Wandel
vom Typischen zum Individuellen gerade am Anfang des 15. Jahrhunderts
erfolgt ist, zu erkennen aber ist sie nicht, und ich bezweifele,
dass, wenn jene entscheidende Wendung in der Entwickelungslinie der
Malerei bereits hundert Jahre früher eingetreten wäre, sie der heutigen
historischen Betrachtung unvermittelter und daher wunderbarer erscheinen
würde. Zwei Fälle sind recht wohl denkbar, die einen solchen früheren
Eintritt erklären würden: die That eines mit starker Anschauungskraft begabten
Genies, welches die von einer andern Kunst, der Plastik, bereits
gefundenen Ausdrucksformen malerisch verwirklicht hätte oder eine rascher
als thatsächlich entstandene »Unlust an den alten Typen«, von der ich
sogleich sprechen werde.


Nachdem nun allerdings einmal der Weg vom Typischen zum Individuellen
in den ersten Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts in einer oder
wahrscheinlich in mehreren Malerwerkstätten gleichzeitig betreten worden
war, konnte das Neue in der bildnismässigen Darstellung infolge der
damals zum Gemeingut gewordenen Anschauung, dass der Mensch auch
ausserhalb Stand und Korporation etwas bedeute — und darauf schrumpft,
wie wir gesehen haben, das Wort von der Entdeckung des Menschen
zusammen —, zu keiner anderen Zeit eine gleich erstaunlich schnelle
Verbreitung erfahren. —


Können wir den Zeitpunkt des Wandels der künstlerischen Auffassung
nur ungenügend begründen, so ist es uns eher möglich, das
treibende Motiv desselben aufzudecken. Wie schon an anderer
Stelle gesagt worden ist, beginnt die Belebung des starren Typus in
der Buchmalerei, und zwar in den Werken der französisch-niederländischen
Illumineure. Von diesen geht sie rasch in die deutschen Handschriften
über, und ihrem Vorbilde folgt wenige Jahrzehnte später die
Tafelmalerei. Es handelt sich also darum, das Leben und Bewegung
auslösende Moment dort zu finden, wo es zuerst in die Erscheinung tritt.





Jede neue Geschmacksrichtung pflegt sich auf zweierlei Art aus der
herrschenden zu entwickeln: entweder nach dem Gesetze der Uebereinstimmung,
indem man die Abwechselung lediglich durch Steigerung
des in dem alten Geschmacke bereits enthaltenen Reizes zu erreichen
strebt — auf Michelangelo folgt Bernini — oder nach dem Gesetze
des Kontrastes, indem man sich gerade nach einem starken Gegensatz
zu der zum Ueberdruss gewordenen Richtung umsieht, — nach dem
Rokoko der Empirestil. Der nicht mehr zu überbietenden Steifheit des
Typus gegenüber konnte nur das letztere Gesetz zur Anwendung kommen,
und in der That scheint es das Suchen nach dem Kontrast gewesen
zu sein, welches zunächst den Umriss und dann die Binnenzeichnung
der menschlichen Gestalt belebt hat.


Wie dieser Vorgang im einzelnen sich abgespielt haben mag, das
versucht Friedrich Carstanjen[27] etwa in folgender Weise auszuführen:
Das Neue, was uns als Lebenswahrheit in der Tafelmalerei des 15. Jahrhunderts
begegnet, hat in der voraufgehenden Buchmalerei seine Entwickelungsvorstufen
gehabt. Dort erscheint es uns wie eine plötzliche
Zuwendung zur Natur, jedoch ist es im Affekt des Schaffens selbst,
ohne einen Blick auf die lebende Wirklichkeit, lediglich als eine Folge
der psychischen Ermüdung an dem Anschauen des immer und immer
wieder gemalten Bilderschmucks gefunden worden. Die alten Typen
hörten allmählich auf, Gegenstand lebhafter psychischer Erregung zu sein,
und das anfänglich mit ihnen verbundene Lustgefühl schlug in das Gegenteil
um. Unlust war die Voraussetzung der grossen Veränderung, nicht
Naturoffenbarung, nicht Inspiration; ihr folgt die Lust am anderen und
somit zur Veränderung, dieser verband sich das Suchen nach der Anderslösung,
das Finden der Neulösung und schliesslich die Freude am gefundenen
Neuen. Dieses Neue, mit dem die Buchmaler der Natur sich
näherten, ohne es eigentlich beabsichtigt zu haben, bestand zunächst
in der Belebung der Silhouette, der sich sehr bald die Detaillierung der
von dieser umgrenzten Fläche anschloss. Detaillierung aber ist Ausdrucksvermehrung
und zugleich der erste Schritt zur Modellierung.
Jetzt erst, nachdem in dieser weltabgewendeten Malstubenarbeit grössere
technische Fortschritte gemacht worden waren, steigerte sich auch die
Intensität des Blickes für die Natur und — ich übergehe die Zwischenstufen—
am Ende der Entwickelungsreihe steht der Realismus der Tafelmalerei
des 15. Jahrhunderts. So etwa Carstanjen, dessen Grundgedanken
ich mich anschliesse, nur dass ich bei dem »Suchen nach
der Anderslösung«, wobei das künstlerische Schauen, also das Auge,
sich entwickelte, der notwendigerweise nebenhergehenden Naturbeobachtung
eine gleich grosse Bedeutung beimessen möchte, wie dem Ringen
nach neuen Ausdrucksmitteln.[28]


2. Die Schule von Prag.


Der Entwickelung nach der Richtung des Persönlichen war eine
deutsche Malerschule zeitlich ein wenig vorausgeeilt: die Schule von Prag.
Aber trotz ihrer vielversprechenden Anfänge war ihr mitsamt dem
goldenen Zeitalter Böhmens nur ein kurzes Leben beschieden gewesen,
und die Spuren ihres Daseins, die sich vielleicht später bei einer
anderen Künstlergruppe, der fränkischen, verfolgen lassen, sind wohl eher
in der Komposition, in der Gewandbehandlung, in den kräftigen, starkknochigen
Typen und in dem auffällig energischen Ausdruck des Auges
zu erkennen, als in der weiteren Ausbildung des fein unterscheidenden
Individuell-Charakteristischen. Doch müssen wir mit wenigen Worten
bei ihr verweilen, denn sie ist die erste wirkliche deutsche Malerschule
und hat die ersten bedeutenden, freilich noch recht nüchternen Bildnisköpfe
auf der Malertafel hervorgebracht.


Deutsche waren die Mitglieder der 1348 gegründeten Prager Malerzeche
ihrer Geburt und Gesinnung nach, wenigstens die Mehrzahl, und
die deutsche Richtung war in ihr die überwiegende. Das Fremdländische,
welches hier wie auch in anderen deutschen Kunstschulen dem Heimischen
neue Bahnen gewiesen hatte, es mächtig durchdrang und zweifellos gern
und willig aufgenommen wurde, kam ihr zum Teil von der französischen
Buchillustration, vor allen Dingen aber von der italienischen Wand- und
Tafelmalerei. Französische Illumineurs waren an den Hof des
Luxemburgers berufen worden, auch kommt ein französischer Meistername
zu zweien Malen im Buche der Prager Zeche vor, und dass
italienische Meister in Prag gearbeitet haben, ist nach einigen noch erhaltenen
Werken, namentlich der Freskomalerei und des Mosaiks, ausser
aller Frage. Ob freilich der vielgenannte Tommaso da Modena, gen.
Mutina, selbst in Böhmen gewesen ist oder ob der viel herumwandernde
Karl IV. Bilder von ihm bei seinem wiederholten Aufenthalt in Italien
von dort mitgebracht hat, ist noch nicht aufgeklärt.[29]


Am beredetsten spricht das deutsche Element aus den Resten der
Wandmalerei in der Kollegiatkirche Mariä Himmelfahrt und
aus den auf einer fortlaufenden Holztäfelung gemalten Bildern der
Kreuzkapelle der auf steilem Felsenberge in der Schlucht des Beraunthales
»in geheimnisvoll-priesterlichem Charakter« erbauten Burg Karlstein.
Als Hauptmeister derselben werden die pictores imperatoris,
die Hofmaler Nikolaus Wurmser und Theodorich von Prag genannt.
Auf die Wandmalereien, die dem elsässischen Künstler zuzuweisen
sein dürften, ist schon hingewiesen worden. (S. 33.) Von den über
hundert auf Holz gemalten Bildern der Kreuzkapelle, die mit Theodorich
von Prag, thätig von 1348 bis 1375, in Verbindung gebracht werden
müssen, sind mir nur die in der Kaiserlichen Gemäldesammlung zu
Wien unter Nr. 1460 u. 1461 befindlichen Halbfiguren des heiligen
Ambrosius und des heiligen Augustinus bekannt (letzterer abgebildet
bei Janitschek): breitschulterige Gestalten mit starkknochigen Köpfen,
gedrungenen Hälsen und mächtigen Nacken. Die klobigen Nasen mit
den breiten Rücken, die wulstigen Lippen und die kräftig gebildeten
Backenknochen scheinen an das slavische Volkstum zu erinnern, das
den Meister umgab, dem er jedoch selbst, wie schon sein Name sagt,
nicht wohl angehört haben kann. In der Wiedergabe aller Einzelheiten
der äusseren Erscheinung erkennt man das Festhalten an ein lebendes
Modell, zum mindesten an ein äusserst lebhaftes Erinnerungsbild an ein
solches, und da in den beiden Heiligen auch neben dem Gedanken,
der sie zur Stunde beherrscht, etwas von ihrem bleibenden inneren
Wesen zum Ausdruck kommt, dürfen sie wohl als die ersten individuell
charakteristischen Bildnisköpfe der deutschen Malerei grösseren Stiles
bezeichnet werden.


Aus welcher Kunst ist Theodorich von Prag emporgewachsen?
Eine czechische hat es anscheinend nicht gegeben,[30] von den Miniaturen
ist sein monumentaler Stil weit geschieden, die deutsche Tafelmalerei
konnte ihm, wie auch die handwerkliche Wandmalerei, nur geringe Anregungen
bieten, so kann als Ausgangspunkt seines Schaffens wohl nur
die italienische Kunst angenommen werden, und zwar die Giottos und
seiner Nachfolger. Bei der Besprechung einzelner Werke der bairischen
und tiroler Schulen werden wir später auf die nämliche Wurzelgemeinschaft
geführt werden.


Der Auffassung und dem Stile Theodorichs sehr nahe stehend ist
der Christus am Kreuz der Wiener Gemäldesammlung, Nr. 1472,
dort Wurmser genannt, gleichfalls aus Karlstein stammend; ferner verwandt,
doch von geringerer Ausführung, das Altarwerk in der Veitskirche
zu Mühlhausen am Neckar, Württemberg, welches 1385 von
einem Reinhard von Mühlhausen zum Andenken an seinen in Prag verstorbenen
Bruder Eberhard gestiftet worden war, mit den knienden
Figuren des Reinhard und des Eberhard, und ein grosses Votivbild
aus Raudnitz, jetzt im Rudolphinum zu Prag, Nr. 687, Klass. Bilderschatz
Nr. 397, wohl ebenfalls aus den achtziger Jahren, mit den
knienden Figuren Karls IV. und seines Sohnes Wenzel und, auf dem
unteren Theile, des kunstfreundlichen Erzbischofs Očko von Wlaschim.
Die thronende Madonna, heilige und profane Personen sind auf diesem
von Očko gestifteten Bilde in ein und demselben Massstabe gebildet,[31]
Karl und Wenzel tragen die Krone, der Erzbischof die Mitra und in
den Händen die crux archiepiscopalis; an der bunten Tracht des jugendlichen
Prinzen sind die langen, von den Oberärmeln herabfallenden
Pelzstreifen bemerkenswert, eine Mode, die um das Jahr 1370 aufgekommen
war. An die lebenatmende Kraft der Heiligen Ambrosius
und Augustinus reichen diese porträtartigen Bildnisse jedoch nicht im
entferntesten heran.



  Votivbild aus Raudnitz, Rudolphinum
  
      Votivbild aus Raudnitz, Rudolphinum. Oberer Teil.

  Nach einer Photographie von J. Löwy, Wien.

  




Während das starke Temperament Meister Diedrichs die Sprache
der oberitalienischen Vorbilder in die eigene übertrug und somit Werke
von selbständiger Bedeutung geschaffen hat, die mit vollem Rechte für
deutschen Geistes genommen werden dürfen, zeigt sich in einigen andern
der damals in Böhmen entstandenen Bilder und Mosaiken der fremde
Einfluss so wenig verarbeitet, dass man wohl kaum in der Annahme irrt,
sie seien von italienischen Künstlern ausgeführt worden; für die Geschichte
des Bildnisses sind sie überdies belanglos. Aus ihrer Gruppe sei
nur das 1371 vollendete Mosaikbild des jüngsten Gerichts über
dem südlichen Querhausportale des Prager Domes hier erwähnt — von
dem ausdrücklich gesagt wird, es sei more graeco ausgeführt —, weil es,
allerdings in roher Arbeit und schlechter Erhaltung, die Bildnisse des
Kaisers und seiner Gemahlin enthält, meines Wissens das einzige Beispiel
der Darstellung lebender Personen damaliger Zeit in dieser Kunstweise.


Ueber einen im südlichen Böhmen am Ende des 14. und Anfang
des 15. Jahrhunderts thätig gewesenen Maler ist die bisherige Forschung
noch nicht zu einem abschliessenden Ergebnis gelangt, im allgemeinen
wird er jedoch für die deutsche Richtung in Anspruch genommen. Von
seinen ältesten Werken besitzt die Stiftskirche zu Hohenfurth ein
Marienbild, von welchem sich eine 50 bis 60 Jahre spätere Kopie
in der Minoritenkirche zu Krumau befindet, ferner in der Bildergalerie
des Stiftes Hohenfurth eine Madonna mit dem Kind
und einem porträtartigen Stifter, einen Mönch in der ursprünglich
schwarzen Ordenstracht der Cisterzienser (später weisse Kutte und
schwarzes Skapulier), aus dessen Händen das Spruchband mit den Worten
miserere mei deus emporflattert, und ein ähnliches Marienbild in der
Dominikanerkirche zu Budweis. Sämtliche vier Bilder sind von einer
hölzernen Rahmendekoration umgeben, welche mit Engel, Heiligen- und
zum Teil Propheten- und Donatoren-Figuren geschmückt ist.[32]


Thode spricht demselben Meister auch die Reste eines aus Wittingau
stammenden Altarwerks zu, jetzt im Rudolphinum zu Prag, »das
offenbar zu den bedeutendsten Schöpfungen der böhmischen Schule gehörte«
und sieht in ihm, den er als Meister von Wittingau bezeichnet,
den Träger des böhmischen Einflusses in die Schule von
Nürnberg, insbesondere denjenigen Meister, welcher die Kunstrichtung
des Meisters des Imhofschen Altars in entscheidender Weise bestimmte.


Nachdem das Hussitentum in Böhmen alle Kultur vernichtet hatte,
geriet die Prager Malerschule in der Spätzeit des 15. Jahrhunderts
unter den Einfluss Wolgemuts und seiner Werkstatt, ohne es jedoch von
nun an zu bedeutenden Leistungen zu bringen.





3. Alt-Köln und seine Einflusssphäre.


Die Tafelmalerei der kölnischen Schule nahm ihren Ausgangspunkt
von der seit dem frühen Mittelalter in den romanischen Kirchen des
alten niederrheinischen Kulturlandes lebhaft betriebenen und noch in
manchen stattlichen Resten erhaltenen Wandmalerei, und wie diese scheint
sie ihre ersten wirklich künstlerischen Anregungen in der Mitte des
14. Jahrhunderts von den französisch-niederländischen Miniaturen und
der auf herbe Naturwahrheit gerichteten burgundischen Steinplastik
erhalten zu haben. Der starke Wirklichkeitssinn, der diese letzteren
Werke kennzeichnet, vor allen die eines Claus Sluter, spricht auch aus
den Erstlingen der Schule von Alt-Köln, seltsamerweise also just dasjenige
Element, welches die niederrheinische Kunst in ihrem Blütenalter
ermangelt.


Als bezeichnende Beispiele dieser markig-männlichen Art sind die
kleinen Tafeln No. 2 bis 5 des Kölner Museums zu nennen: der sanfte,
blauäugige (!), aber durchaus nicht weichliche Johannes und der energische
Paulus, beide im Schmucke ihres gelbblonden, echt germanischen,
in parallelen Wellenlinien gelockten Haares, eine Verkündigung und
eine Darbringung im Tempel. Die Verwandtschaft dieser aus der
zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts stammenden Bildchen mit der Wandmalerei
wird deutlich, wenn man sie z. B. mit den etwa gleichzeitigen
urkräftigen, gross und monumental wirkenden Prophetenköpfen
 vergleicht, welche einst an die Wände des Hansasaals im Kölner Rathaus
gemalt waren und die jetzt das Museum unter No. 205 bis 208 aufbewahrt,
desgleichen mit dem aus dem nämlichen Saale überführten, wie
die Propheten in Konturen und Farben stark übermalten Fürstenporträt
No. 209, welches, ausser an seinem Wappenschild mit dem
böhmischen Löwen, an seiner allgemeinen typischen Uebereinstimmung
mit anderwärts erhaltenen Darstellungen der nämlichen Persönlichkeit, als
Karl IV. zu erkennen ist.


Auch die Passionsszenen in der oberen Reihe der Darstellungen
auf dem Clarenaltar im Kölner Dom sind noch von einem mittelaltrigen
Künstler der herben Art gemalt, während die übrigen, zum
Teil sehr reizvollen Bildchen dieses Altars als eine Uebergangsstufe zu
der Kunst der neuen Zeit angesehen werden müssen.


Der Einfluss sowohl des strengen als auch des Uebergangstils lässt
sich bis nach weit von Köln entfernten Gegenden verfolgen, am deutlichsten
den Rheinstrom aufwärts, auf Wand- und Tafelmalereien und
besonders auch auf den Glasfenstern oberdeutscher Kirchen (z. B. Wimpfen
am Neckar, jetzt im Darmstädter Museum).


Schon im Clarenaltar und den ihm nahestehenden Werken, wie in
den Heiligentafeln unter No. 7 und 8 des Kölner Museums, auffälliger
noch in den bekannten Meister Wilhelm Madonnen, sind
die Nachklänge handfester burgundischer Wirklichkeitskunst verflüchtet,
das Strenge ist dem Anmutigen gewichen und es beginnt sich jener
geheimnisvolle Zauber des weltfremden, seraphisch-reinen, »kölnischen
Typus« auszuprägen, der mehr als ein halbes Jahrhundert der niederrheinischen
Schule zu eigen ist, der ihren Weltruhm begründet hat und
den noch heute viele, jedenfalls die Mehrzahl der fremdländischen Kunstfreunde,
höher bewerten, als den urwüchsigen und bäuerischen, darum
aber nicht minder echt deutschen Typus der fränkischen Kunst.


Wer hatte dem Meister der Madonna mit der Wicke und seinen
Mitstrebenden die neue, von der Realität der Erscheinungen abgewandte
Gesinnung eingegeben und wer hatte sie die Wege gewiesen von einem
im wesentlichen zeichnerischen und kolorierenden Umrissstil zu einem
vorwiegend malerischen, wer hatte sie ihre tiefen, warmen, goldgetränkten
Töne gelehrt? Erst etwa zwanzig Jahre nach dieser grundstürzenden
Stilwandlung, wurde in der Johanniskirche zu Gent das Wunderwerk des
eyckschen Altares aufgestellt, — alle Keime, so kann man in jeder Geschichte
der nordischen Kunst lesen, aus denen das 15. Jahrhundert
zu einer gewaltigen Kunstepoche emporwachsen sollte, sind in ihm enthalten,
und dennoch steht uns in der Madonna mit der Wicke bereits
eine malerische Schöpfung voll tiefster Innigkeit, gefühlvollster Empfindung
und zartester Seelenplastik vor Augen!


Das Rätsel harrt noch seiner befriedigenden Lösung, aber bis auf
weiteres dürfen wir wohl die Schilderkunst von Köln als eine autochthone
bezeichnen und seine Erklärung in diesem besonderem Falle mit Hotho,
Schnaase u. a. im »Volks- und Zeitcharakter« suchen, der uns in jener
geheimnisvollen, philosophisch-religiösen Strömung entgegentritt, welche
seit den ersten Jahrzehnten des 14. Jahrhunderts vom Rheine her sich
über ganz Deutschland mit Ausnahme des Kolonialgebietes verbreitet
hatte, eine Verfeinerung der frühmittelaltrigen Askese und ein erstes
leises Wehen des protestantischen Geistes, die wir heute unter dem
Worte Mystizismus begreifen.





Wer die ausführenden Künstler all dieser Werke waren, sowohl die
der strengen als die der freieren, wir wissen es nicht. Die Namen, die
genannt werden, stützen sich auf mehr oder minder einleuchtende Vermutungen,
doch wird jetzt ziemlich allgemein als Vertreter der älteren
Richtung Wilhelm von Herle genannt, dessen die Urkunden zwischen
1358 und 1380 gedenken, und als Repräsentant der jüngeren Hermann
Wynrich von Wesel, der zwölf Jahre nach Wilhelms Tode dessen
Witwe geheiratet hatte und selbst bis 1413 thätig gewesen ist. Einen
Uebergangsmeister vom alten zum neuen Stil, wie er etwa in dem des
Clarenalters zu suchen wäre, nennt die Kunstgeschichte nicht. Das
demnächst von berufener Seite zu erwartende Werk über die Kölner
Malerschule wird, wie mir sein Verfasser, Hofrat Aldenhoven, mitteilte,
darauf verzichten, neue Namen-Hypothesen aufzustellen. Bis auf weiteres
wird man daher gut thun, mögen sie nun auf Wahrheit oder Dichtung
beruhen, die einmal gewählten Bezeichnungen Wilhelm und Hermann
Wynrich beizubehalten, da sich mit ihnen einigermassen bestimmte Vorstellungen
von zwei verschiedenen Stilweisen verbinden.


Was die niederrheinischen Maler am Ausgange des 14. und in den
ersten Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts auf dem Gebiete der Bildnismalerei
geleistet haben, entzieht sich unserer Kenntnis, denn die wenigen
der erhaltenen Stifterfiguren sind übermalt oder sie sind in winziger
Gestalt vollkommen handwerksmässig ausgeführt. Die Wirklichkeitserscheinung
bestimmter Persönlichkeiten scheint das blumenhafte Wesen
der uns bekannten Altarwerke noch auszuschliessen, jedoch sei immerhin
die Bemerkung Merlos über ein mir nicht bekanntes Stifterbildnis
des Erzbischofs von Trier, Cuno von Falkenstein, in der Castorkirche
von Koblenz, nach 1388, hier erwähnt: »die Porträtfigur könnte
einen sprechenden Beleg von dem hohen Rufe geben, den unsere
Künstler als Bildnismaler sich erworben hatten«, und ferner: es seien in
ihr die individuellen Züge bestimmt und lebendig dargestellt worden.
Bekanntlich sagt auch die Limburger Chronik unter dem Jahre 1380
von einem Meister Wilhelm: »want he malte einen iglichen Menschen
von aller gestal, als hette ez gelebet«. Freilich ist bei dieser auffälligen
Bemerkung zu berücksichtigen, dass sich seit den Tagen des Chronisten
infolge einer unausgesetzt fortschreitenden und noch lange nicht abgeschlossenen
Entwickelung des Seh- und Darstellungsvermögens die Ansprüche
an Lebenswahrheit und Porträtähnlichkeit ganz gewaltig gesteigert
haben. Erzählte man doch schon von der kindlichen Kunst
eines Dädalos, sie hätte Bilder hervorgebracht, von denen man gefürchtet
habe, dass sie von ihren Postamenten herabspringen und sich davon
machen würden, und selbst was Vasari lobt »als wäre es lebendig«, will
unserem modernen Auge oft als ein recht schwaches Abbild der Wirklichkeit
erscheinen.



  Kölner Dombild
  
      Kölner Dombild von Lochner.

  Nach Photographie.

  




Von einem frühen Porträtversuch (Karl IV.) ist schon die Rede
gewesen; es sei hier noch auf das kühne Unternehmen eines Wynrich-Nachfolgers
hingewiesen, die gewaltigste Gestalt der deutschen Vergangenheit,
Kaiser Karl den Grossen, im Bilde zu verkörpern. Im Chor
des Aachener Münsters befindet sich ein Altar, auf dessen einem
Flügel auf der Aussenseite der Fürst in ganzer stehender Figur auf
rotem, goldgemusterten Grunde dargestellt ist. Er hält in der Rechten
den Reichsapfel, die Linke ruht auf dem Turm des Münstermodells,
ein Vollbart bedeckt Wangen und Kinn, und braune Locken umkränzen
das unbedeutende freundliche Gesicht, das irgend einem sanften Heiligen
besser anstehen würde als dem Bezwinger der Sachsen und Friesen.
Von Grösse, Kraft und Majestät ist in dieser schmalbrüstigen, dürftigen,
gebückten Körperlichkeit keine Spur zu finden. Wie ganz anders hätte
uns ein Prager oder ein Nürnberger Künstler das Ideal des Weltherrschers
vorgeführt. —


Erst gegen die Mitte des 15. Jahrhunderts dringt in der kölnischen
Malerei, trotzdem das Streben nach Typenbildung noch vorherrschend
bleibt, ganz leise wieder ein naturalistisches Element hindurch, und in
den Männerköpfen auf dem Dombilde Meister Stephans ist zum
ersten Male eine deutlicher als bei Wynrich und seiner Schule zu erkennende
— denn der Trieb, Lebendiges zu erzeugen, war auch dort
vorhanden —, wenn auch verklärte oder, wenn man so sagen darf, ideale
Individualisierung zu beobachten.


Wiederum erhebt sich hier die Frage nach der treibenden Kraft,
die diesen Wandel bewirkt hat. Das Dombild muss zwischen 1440 und
1450 entstanden sein, nicht, wie man früher annahm, um 1410. Der
Genter Altar war 1432 aufgestellt worden, recht wohl also hätte ihn
Stephan Lochner auf seiner Wanderung von Oberdeutschland nach dem
Niederrhein sehen können, und diese Möglichkeit pflegt jetzt allgemein
als Wahrscheinlichkeit betrachtet zu werden. Mir persönlich kommt die
Verwandtschaft zwischen beiden Werken nicht so auffällig vor, als dass
sie nicht auch aus der allgemeinen Zeitströmung und der doch im
Grunde recht ähnlichen Eigenart der beiden Volksstämme, aus der
heraus sie geschaffen worden sind, erklärt werden könnte.


Ueberdies stehen meinem Gefühle nach die Typen des Dombildes,
insbesondere einige Köpfe des königlichen Gefolges, der schwäbischen
Kunst mindestens ebenso nahe wie der flämischen. Gänzlich verschieden
von Eyck ist bei Lochner die für jenen so bezeichnende Behandlung
der Hände, und dieser Umstand scheint mir wohl der Beachtung wert
zu sein. Während Eyck mit einer erstaunlichen und bis dahin unbekannten
Geschicklichkeit unter der lebendigen, mit Adern, Sehnen und
feinen Linien gemalten Epidermis das organisch richtig und sicher gefügte
Knochengerüst dieses so bedeutungsvollen Gliedes des menschlichen
Körpers erkennen lässt, giebt Lochner, ähnlich seinen kölnischen Vorgängern,
nur den ganz allgemeinen, wie aus der Ferne gesehenen Eindruck
einer Hand, ohne sich um ihre gesetzmässige Fügung sonderlich
zu kümmern und ohne sich um die Detaillierung der Hautoberfläche zu
bemühen. Sollte Lochner dieser auffällige Fortschritt entgangen sein
oder sollte er, der selbst ein Neuerer war, ihn nicht gebilligt haben?
Beides ist schwerlich anzunehmen. Thatsächlich hat erst derjenige
kölnische Meister die Neuerung aufgenommen, dessen Beeinflussung durch
Eyck, bez. dessen Nachfolger unzweifelhaft ist, der des Marienlebens.


Auch ist bei dieser Herkunftfrage zu berücksichtigen, dass die Maltechnik
des Bildes noch die alte ist, ohne Verwendung eines eyckschen
Bindemittels, und hinter die Geheimnisse einer neuen Technik zu kommen,
war wohl damals, gerade so wie heute, das erste, darum ein Künstler
sich bemühte, umsomehr, wenn es sich um eine »Erfindung« handelte,
welche die gesamte Malerschaft in das grösste Erstaunen setzte. Wenn
man nun bedenkt, dass Lochner allem Anschein nach als ein fertiger
Meister erst zwischen 1430 und 1440 von seiner Heimat am Bodensee
nach Köln gekommen ist und dass ihn sein Weg voraussichtlich über
Basel und durch das Elsass geführt hat, wo überall eine recht tüchtige,
auf Naturwahrheit gerichtete Kunstübung im Schwunge war, so scheint
die Möglichkeit nicht fern zu liegen, dass er vom Oberrhein und nicht
von der Schelde die neue Kunstgesinnung nach Köln gebracht hat. Ob
freilich das, was Lochner auf seinem Reiseweg gelernt haben mag, bereits
durch irgend welchen Vermittler dorthin von den Niederlanden
gebracht worden war, und somit das Dombild doch wenigstens mittelbar
von frühflandrischer Kunst beeinflusst ist, das möge dahingestellt sein.


Was die ideal-individualisierten Gestalten Meister Stephans von
denen der Wilhelm-Gruppe rein äusserlich unterscheidet, sind ihre besser
proportionierten, gedrungenen und nicht mehr über die Gebühr in die
Länge gezogenen Gliedmassen, die mehr rundlichen, statt länglich
ovalen Gesichtsformen und das Vermögen, mit festen Füssen auf dem
Erdboden zu stehen, — das letztere eine Errungenschaft, über die der
Meister sich so gefreut zu haben scheint, dass er auf dem einen Flügel
des Dombildes, dem mit Gereon und seiner thebaischen Legion, an
selbstbewussten breitbeinigen Stellungen des Guten schon etwas zu viel
gethan hat.


Obgleich gewiss anzunehmen ist, dass auch das Kölner Dombild
wie so viele Altäre jener Zeit dem frommen Sinne eines oder mehrerer
zu diesem Zwecke vereinigten Patrizier seine Entstehung verdankt, kann
doch wohl keine der dargestellten Personen als das Porträt eines Bestellers
angesprochen werden.


Es ist das allerdings einer der zahlreichen Fälle, wo zwischen Porträt
und Nicht-Porträt das subjektive Gefühl der einzige Richter sein muss.
Andere haben in den beiden Königen Bildnisse von Lebenden vermutet.
So sagt Wallraf in seiner Beschreibung von dem Bilde bezüglich des
knienden Kaspar: »Vielleicht ist er ganz die Abbildung eines der ehrwürdigsten
edlen Ritter Kölns jener Zeit, der auch ein Weiser, ein
König seiner selbst war,« und bezüglich des ebenfalls knienden Balthasar,
der den köstlichen Pokal überreicht: »Die Wendung seines Angesichts
und der Blick seines linken Auges scheint es zu verraten, dass
er auch ein Abbild eines Lebenden sei.« »Er ist vielleicht nach einem
lebendigen Originale aus unserer alten Ritterfamilie der Sapphieren oder
Blauen.«


Nichts des Porträtartigen ist jedenfalls in der in Darmstadt
befindlichen Darstellung im Tempel enthalten, Klass. Bilderschatz
61, einem der poesievollsten Bilder der gesamten deutschen
Kunst, bez. 1447, dagegen mutet unter den Verdammten des jüngsten
Gerichts im Kölner Museum — Mittelbild eines Altars der
Laurentiuskirche, andere Teile in Frankfurt und München —, den
Kardinälen, Bischöfen und feisten Mönchen, uns manches Gesicht wie
das Porträt eines Lebenden an. (Abbildung S. 195.)


Zu der zeitlichen Aufeinanderfolge der lochnerschen Werke bemerke
ich, dass Aldenhoven das jüngste Gericht nicht wie bisher üblich
an das Ende, sondern an die Spitze derselben setzt. Nach ihm hätte
Lochner die auf dieser Tafel so auffällig tiefen Farben, das satte
Blau, Grün und Rot, aus seiner oberdeutschen Heimat (Konrad Witz)
mitgebracht oder sie bei einem etwaigen Aufenthalt in Burgund sich
angeeignet; unter dem Einfluss der sog. Wynrich-Werke seien dann
diese Farben allmählich verflaut, gleichzeitig aber habe sich unter dem
nämlichen Einfluss das Lochner bis dahin fehlende Gefühl für Schönheit
und Bildwirkung entwickelt. Für diese Annahme Aldenhovens würde
sicherlich auch die derb realistische Darstellungsweise, die oft getadelte
stoffliche Ueberlastung und die gar zu gewaltsame dramatische Belebung
des jüngsten Gerichts sprechen.


Von den wenigen Stifterbildnissen, die mir von Lochner bekannt
sind, befindet sich eins in winziger Gestalt zu Füssen der Madonna
mit den Veilchen im erzbischöflichen Museum zu Köln. Es stellt
Elisabeth von Reichenstein dar, die 1452, ein Jahr nach des Meisters
Tode, als Aebtissin des Cäcilienstifts genannt wird; sie ist auch hier
noch nicht mit den Abzeichen ihrer Würde versehen; 1485 ist sie
gestorben. Ueber ihr Alter auf dem Bilde ist nicht mehr zu sagen,
als dass sie die erste Blütezeit der Jungfrau überschritten und die volle
Reife der Frau noch
nicht erreicht hat. Ihr
Spruchband enthält die
später erneuerten Worte:
Dulcis de nato veniam
michi virgo rogato ...
insta u(t) se(mper) ...
videam tunc(?) sine fine
quiescam. Dass Lochner
die Stifterin in verkleinertem
Massstabe
gebildet hat, entspricht
dem Herkommen, das
in Köln erst einige Jahrzehnte
später durchbrochen
wird. Aber mit
welch feinem Gefühl für
das Dekorative hat er
das zierliche, an die
Meissner Porzellankunst
erinnernde Figürchen
zur tektonischen Hervorhebung
der Gestalt
der Gottesmutter benutzt!
Gleich einem
geschickt in das Bild
hineingesetzten ornamentalen
Schnörkel betont
es die himmlische
Erscheinung, ohne auf
sich selbst den Blick des
Beschauers zu lenken.
Man denke sich an
seiner statt etwa einen
blühenden Lilienstengel,
und der Eindruck des
Bildes wird nicht anmutiger und lieblicher werden. Glücklicher ist das
so schwierige Stiftermotiv wohl niemals gelöst worden.



  Madonna von Lochner
  
      Kölner Dombild von Lochner.

  Nach Photographie.

  




Die erzbischöfliche oder Seminarmadonna, wie sie gewöhnlich bezeichnet
wird, wurde von Schnaase dem Dombildmeister abgesprochen,
wohl mit Unrecht. Kämmerer, der an ihrer Echtheit nicht zu zweifeln
scheint und sie um 1435 datiert, ohne für diese frühe Zeit die Gründe
anzugeben, knüpft an sie eine für die Frage des niederländischen Einflusses
interessante Betrachtung. Er sagt, die berühmte Madonna mit
dem Springbrunnen des Jan van Eyck in Antwerpen, bez. 1439, bedeute
einen vollständigen Wechsel in der Auffassungsweise dieses Meisters,
und die Erklärung für diesen auffälligen Wandel sieht er in unserer
Seminarmadonna. Van Eyck habe sich hier »zum ersten und letzten
Male der Ueberlegenheit fremden Genies gebeugt«. Die geistvolle Beweisführung
wolle man an Ort und Stelle nachlesen, dabei jedoch die
Achillesferse nicht übersehen, nämlich die Voraussetzung, dass die
Seminarmadonna älter sei als die eycksche Komposition.[33]


Die auf Lochner folgenden kölnischen Meister geraten nun willenlos
in den übermächtigen Bann der grossen eyckschen und besonders
der nach-eyckschen Muster. Durch sie wird das bisher selbständige,
seit Hermann Wynrich mehr auf das Schöne als auf das Wahre gerichtete
Wesen ihrer Kunst gewaltsam aus seinen Bahnen geworfen, und
nicht zu seinem Vorteil. Das Angeborene ist immer wertvoller als
das Anerworbene, in der Kunst wie im Leben. Kölnischer Eigenart
widersprach zudem der rücksichtslose Naturalismus eines Roger und Dirk
Bouts, und der von den nordischen Nachbarn übernommene fremde Geist
war daher nicht imstande, ihre Kunst einer neuen und eigenen Frucht
entgegenreifen zu lassen. Mit Meister Stephan wird auch die alte
kölnische Kunst zu Grabe getragen, und was auch des Schönen und
Lebenswahren die neue noch hervorbringt, der Fluch der Nachahmung
haftet sich doch an ihre Werke.


Freilich von einem Verfalle kann auch jetzt noch nicht die Rede
sein, selbst die ersten Symptome eines Rückgangs entziehen sich noch
lange Zeit dem minder geübten Auge.


Der Meister des Marienlebens, — seine Benennung nach der
viel unbedeutenderen und derberen Lyversberger Passion, einem Schul- oder Werkstattbild,
darf wohl als endgültig beseitigt angenommen werden,
— thätig etwa seit der Mitte des Jahrhunderts, ist der erste, bei dem
sich die Folgen der Abwendung von der heimischen Art bemerklich
machen. Unter dem Einflusse des Holländers Dirk Bouts, der wahrscheinlich
sein Lehrer gewesen ist, haben die Köpfe seiner Gestalten
das, was sie an Individualität zweifellos gewonnen haben, an heimlichem
Reiz verloren. Das Materielle beginnt das Immaterielle zu verdrängen,
die Physis die Psyche, — eine Niederlage der reinen Schönheit, wenn
auch ein Sieg der Wahrheit und mit ihm zugleich ein erster Schritt nach
der Entwickelung zum Porträt.


Auf den Altarbildern dieses lange Zeit den Ton angebenden Meisters
erscheinen lebendigere und persönlichere, nicht mehr ideal verklärte Gesichter,
und da die Individualisierung durch peinlich genaue Wiedergabe
der einzelnen Teile der Physiognomie erstrebt wird, der Muskellagen,
Falten, Hautwucherungen, Fettansammlungen und dergl., beginnen nun
auch die geradezu hässlichen Alltagserscheinungen von der Strasse ihren
Einzug auf der Malertafel zu halten. Am zähesten haftet das Typisch-Schöne
an den Zügen der Frauen, doch werden auch sie im Ausdruck
ein wenig mehr voneinander unterschieden als ehedem. Ob in einzelnen
Personen seiner Darstellungen wirkliche Bildnisse, etwa die Besteller oder
auch er selbst, zu erkennen sind, mag wiederum dem subjektiven Gefühle
zu entscheiden überlassen sein; mancher Kopf, wie z. B. der des Josef
auf der Anbetung der Magier, München, No. 30, könnte wohl für ein
Porträt angesprochen werden.


Den Stifterbildnissen, zwar meist noch immer in der überlieferten,
ein wenig verkleinerten, aber durchaus nicht winzigen Gestalt, wendet
der Meister des Marienlebens und seine Nachfolger eine vermehrte Sorgfalt
zu. Ganz hervorragend ist der Porträtgehalt namentlich bei den
Gliedern jener Familie, die sich auf zwei Flügeln des Kölner Museums
— unnumeriert, das Mittelbild fehlt — hat darstellen lassen: auf dem
einen der von der h. Katharina empfohlene Stifter mit acht Knaben,
auf dem anderen, unter dem Schutze der h. Barbara, die Stifterin mit
sieben Mädchen; Charakter und intellektuelle Beanlagung ist so deutlich
auf diesen Gesichtern zu lesen, dass man, wenigstens auf der männlichen
Seite, für jedes einzelne das moralische und geistige Signalement
schreiben könnte.


Firmenich-Richartz glaubt in der Lage zu sein, eine ganze Reihe
von des Meisters Stifterbildnissen mit den Namen der Dargestellten
bezeichnen zu können und noch mehr von denen, die auf den zahlreichen
Werkstatt- oder sonst verwandten Bildern vorkommen. Es sind dies
u. a. von dem Meister selbst: ein Stifterporträt des Kardinals Nikolaus
Cusanus (?) auf einem Altar der Hospitalkirche zu Cues an
der Mosel, die Professoren Lambert und Gerhardus und der Kanonikus
Johannes de Monte, alle drei vorzügliche Bildnisse auf einem Altar
im Kölner Museum, No. 73 bis 75, bei denen der Unterschied
zwischen den nach dem Leben porträtierten, hässlichen und missmutig
dreinschauenden Donatoren und den wenigstens einigermassen
idealisierten Heiligen recht auffällig ist; ferner ein Stifter im Pelzringkragen
und mit goldener Ordenskette aus der Ritterfamilie Schwartz-Hirtz
auf der Heimsuchung Mariä, München No. 27.


Von den unbekannten Stiftern auf dem Bilde No. 1235 in Berlin,
Madonna mit Heiligen auf Rasenbänken in einer Laube sitzend,
sind die männlichen Köpfe der beiden Alten entschieden als individuell-charakteristisch
zu bezeichnen, während die der jüngeren die allgemeinen
Züge anmutig-lieblicher Jugend tragen. Dieselbe Stifterfamilie soll nach
Firmenich-Richartz vielleicht auch auf zwei Flügeln eines Altars der
Sammlung Domagen in Köln vorkommen (Werkstattbild); ein
Kanonikus Bernardus de Reyda, hölzern und ungeschickt ausgeführt, auf
No. 34 in München (Schulbild). Ein unabhängiges Einzelporträt dieses
Meisters glaubt Thode in dem Brustbild eines jungen Mannes
im Besitz der Frau Hainauer, Berlin, zu erkennen, welches sich 1898
auf der Berliner Renaissance-Ausstellung befand. Im Katalog (Friedländer)
wurde es »niederländisch« genannt, um 1510 entstanden.


Von dem gleichzeitigen Meister der Glorifikation Mariä sind
keine Stifterbildnisse bekannt. Die Köpfe auf seiner grossen Verherrlichung
der Gottesmutter, Köln, sind Typen der lochnerschen
Art, nur wie von einem Hauch kräftigerer Individualisierung belebt, derber
und bäurischer. Stärker ist der niederländische Charakter (Roger van
der Weyden) in dem einzig bekannten Bilde des Meisters des
Georg- und Hippolytaltars, Köln, ausgeprägt, das hier um
seines Stifters willen erwähnt werden mag, des 1473 verstorbenen Patriziers
Peter Kannegiesser, dessen zahlreiche Familie in unbedeutenden,
nichtssagenden Figürchen auf den Aussenseiten erscheint.



  Heilige Sippe
  
      Heilige Sippe. (Teilbild.) Köln, Museum.

  Nach Photographie.

  




Vortrefflichen individuell-charakteristischen Männerköpfen begegnen
wir auf den Bildern des Meisters der heiligen Sippe, nachweisbar
thätig von 1484 bis etwa 1509, der sich anfangs in ähnlichen Bahnen
wie der Meister des Marienlebens hält und erst später sich völlig und
widerstandslos dem flandrischen Einfluss hingiebt, aber nun nicht mehr
wie die früheren Roger van der Weyden und Dirk Bouts zum Vorbild
nimmt, sondern die Brügger Meister, an deren Spitze seit 1484 Gerard
David stand. Die gesamte kölnische Kunst hatte bisher noch nie so
energisch nach der Natur studierte Charakterköpfe hervorgebracht, wie
die auf des Meisters grossem Sippenbilde in Köln, No. 116, jede
einzelne Erscheinung eine für sich abgeschlossene, stark ausgeprägte Persönlichkeit,
so vor allem der links stehende, hohlwangige, greise Kleophas
mit dem scharf hervortretenden Kinn, dem hohen, spärlich behaarten
Schädel und dem Ausdruck unüberwindlicher Entschlossenheit in den aus
der Tiefe hervorleuchtenden Augen, oder der auf eine Brüstung hinter
Maria gelehnte Joachim, in langem, strähnigem Haupt- und Barthaar, das
faltige, wie in Wind und Wetter verwitterte Gesicht dem Christkinde zuwendend
und ernst, trübe, beinahe verdrossen unter den halbgesenkten
Lidern nach ihm hinblickend. Porträts von Lebenden darf man in den
Verwandten Christi wohl nicht vermuten, es sei denn in Alpheus, jenem
Kopf am weitesten links, (nicht auf der Abbildung) den Beschauer scharf
fixierend, der auch auf der Kreuzigung in Nürnberg, No. 29, Klass.
Bilderschatz 499, erscheint, bei welchem der Gedanke an ein Selbstporträt
des Meisters nicht allzu fern liegt. Die Frauen aber auf dem
Sippenbild mit ihren hohen Stirnen, den rundlichen rosigen Wangen, dem
herabwallenden Goldhaar und ihrem holdlieblichen Ausdruck, haben
schlechterdings nichts Porträtartiges, das sind noch die altvertrauten, sittsam
schalkhaften Blumengesichtchen der guten vergangenen Zeit. Von den
Donatoren auf den Flügeln, angeblich Johann Hackenay nebst Vettern
und Basen — eine Aehnlichkeit mit der gesicherten Darstellung dieser
Familie auf dem Bilde des Meisters vom Tode der Maria, No. 152 des
Museums, vermag ich freilich nicht zu entdecken —, sind die männlichen,
alte wie junge, vortrefflich differenzierte Porträts, während die weiblichen,
in ihrer weltfernen Seligkeit wie Schwestern den hinter ihnen stehenden
heiligen Jungfrauen gleichen, der Cäcilie, Gundula, Katharina und Helena.
Porträts von Lebenden zeigen vielleicht die Nebenpersonen einer in westfälischem
Privatbesitz befindlichen Anbetung der Könige; seltsamerweise
ist dort für den Kopf des Kaspar der berühmte eycksche
Mann mit den Nelken benutzt worden. (Vergl. die Abbildung auf S. 235.)


Auf einem anderen, sehr frühen Bilde des Sippenmeisters, der Votivtafel
des Grafen Gumprecht zu Neuenar, Bloemersheim bei Vluyn,
Privatbesitz (abgebildet in der Zeitschrift für christliche Kunst 1893), ist,
nach Firmenich-Richartz, die feine Durchbildung des höchst individuellen
Stifterbildnisses bemerkenswert, und der Vollständigkeit halber, weniger
wegen ihrer Ausführung, seien hier noch die Bildnisse des Donatorenpaares
mit den Abzeichen der Familien Questenberg und von Aich auf
einem Bilde mit der Beschneidung, München No. 43, erwähnt und
schliesslich das des Jakob Udemann, mit Gebetbuch und Klemmerbrille
in den Händen auf einem Votivbild in Nürnberg, No. 30.


Der eigenartigste und malerisch der bedeutendste der anonymen
Meister, der des heiligen Bartholomäus, nicht aus Köln gebürtig,
sondern gleich Lochner von fern her, vielleicht auch vom Oberrhein,
eingewandert, dessen beste Zeit in das letzte Dezennium des 15. und in
das erste des 16. Jahrhunderts fällt, »ein Sonderling durch und durch,
ein souveräner Beherrscher der malerischen Technik; einer der kuriosesten,
zugleich reizvollsten und abgeschmacktesten Künstler aller Zeiten« (Henry
Thode), wendet sich wieder mit einer gewissen Absichtlichkeit den alten
Kölner Typen zu. Aber trotz des bisher unerhörten Lebensausdrucks,
den er seinen Gestalten und namentlich ihrer Gebärde zu geben weiss
— die suchende Hand des Thomas, die bis an die Fingerwurzeln in
die Seitenwunde des Heilands greift und die Rechte Christi, die vorsichtig
nachzuschieben scheint, Thomas-Altar, Köln — und trotz der
feinen koloristischen Reize seiner Bilder, mutet seine Kunst an wie
Künstelei, seine Empfindung wie Empfindsamkeit und die Grazie seiner
Frauen wie affektierte Geziertheit.


Porträts von Zeitgenossen glaube ich in einigen Persönlichkeiten zu
erkennen, die uns der sonst rückwärts schauende Meister des h. Bartholomäus
als mittelbar an den heiligen Vorgängen beteiligt vorführt. Auf
seiner Anbetung der Könige in Sigmaringen, Nr. 227 (noch
nicht im Katalog), machen zwei hinter Melchior stehende vornehm gekleidete
junge Männer den Eindruck des Porträtartigen; ganz sicher
aber Porträts sind, nach meinem persönlichen Empfinden, zwei halbkniende
Gestalten, vielleicht ein Ehepaar, beide etwa in den Vierzigen,
die von einer Säule des Hintergrundes her staunend, nach dem köstlichen
Becher blicken, den der Mohrenkönig in der Hand trägt.


Ein nüchternes Stifterbildnis jedoch hat der Meister seinen Bildern
nicht beigesellt, es hätte gewiss auch schlecht gestimmt zu der mystischen
Verzückung und dem Pathos, der seine heiligen Handlungen erfüllt.


Ganz andere Wege geht der Meister von S. Severin oder vielmehr
diejenigen Meister, deren Werke man unter diesem Sammelnamen
begreift. Ihre Thätigkeit reicht bis in das zweite Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts,
und in ihren späteren Schöpfungen ist wohl das Vorbild
Quintin Massys zu erkennen. Aldenhovens Unterscheidung zwischen
einem älteren und einem jüngeren Meister, mit der mich der Direktor
des Kölner Museums freundlichst bekannt machte, trete ich im folgenden
bei.


Der ältere ist ein derber Realist, der ohne einen Hauch idealer
Verklärung den Heiligen die hässlichen und unedeln Gesichtsbildungen
seiner Kölner Mitbürger giebt, wie sie uns von den Stifterbildnissen her
bekannt sind. In seinen besten Arbeiten, die er in einen warmen
goldigen Gesamtton stimmt, zeigt er sich als ein guter Beobachter
und sicherer Zeichner, z. B. in seinem Christus vor Pilatus, No. 128
des Kölner Museums. Vortrefflich ausgeführt sind auf seiner Anbetung
der Könige, Köln, 125 — wo übrigens der ältere kniende
König mit seinem langen, hageren, rötlich leuchtenden Gesicht und
dem straffen Spitzbart geradezu eine Karikatur ist —, die Donatoren,
nach Firmenich der Rektor der Kölner Universität Christian Conreshem
gen. Jisenmenger und seine Gattin nebst zwei Töchtern. Ein Triptychon
in der Sammlung Weber, Hamburg, No. 8 mit »Johann von Nesselrode-Hugenpoet
und anderen Stiftern«, habe ich nicht gesehen.


Der jüngere Meister von S. Severin unterscheidet sich von dem
älteren durch grössere Anmut namentlich seiner bewegten Figuren, feine
künstlerische Auffassung und durch den kühlen, silbergrauen Ton seiner
Werke. Seine bedeutendste Schöpfung ist die Darstellung der Legende
der heiligen Ursula, von der sich vier Tafeln im Provinzialmuseum
zu Bonn befinden, eine in Köln unter No. 226 und vermutlich,
nach Scheibler, eine in London, South Kensington Museum
und eine in Paris, Museum Cluny. Sie mögen im ersten Jahrzehnt
des 16. Jahrhunderts entstanden sein. Auf den Bonner Bildern knien
rechts und links unten in den Ecken kleine Donatoren mit beigeschriebenen
Namen, nebensächlich und kaum als Porträts behandelt, auf dem
Kölner nur eine Stifterin. Der weichen und flüssigen Behandlungsweise
und der reizvollen, an Grünewald erinnernden Belichtungseffekte halber
ist das Bild 259 in Köln bemerkenswert. Das in der Kirche S. Andreas,
ebenfalls in Köln, aufbewahrte Schutzmantelbild wird an
anderer Stelle Erwähnung finden. (S. 212.)


Von unabhängigen Einzelporträts, welche dem Meister von S. Severin
zugeschrieben werden (Aldenhoven), sind mir drei bekannt, die ich
in der Reihenfolge, in welcher ich glaube, dass sie entstanden sein
mögen, hier anführe, ohne eine Unterscheidung zwischen dem alten
und dem jungen Meister zu wagen:


Männliches Brustbild bis einschliesslich der Hände, Köln, No. 133,
auf länglich viereckiger Holztafel mit ogivaler Spitze. Roter Grund, der
Kopf dreiviertel nach links, braunes Lockenhaar, schwarzgrünliches Obergewand
über weissem, tief ausgeschnittenem Hemd, welches den oberen
Teil der mit einer schwarzen Schnur und Anhänger geschmückten Brust
frei lässt. Gutes, auch in den ruhenden Formen belebtes, gewiss sehr
ähnliches Porträt.



  Weibliches Bildnis vom Meister von S. Severin.
  
      Weibliches Bildnis vom Meister von S. Severin.

  Sammlung Peltzer, Köln. Nach Scheibler-Aldenhoven, Kölner Malerschule.

  




Brustbild einer Frau in den Fünfzigen, bei Frau Dr. Virnich
in Bonn. Einfarbiger Grund, Kopf dreiviertel nach links, die Hände
halten den Rosenkranz. Schwarzes, pelzbesetztes Oberkleid, der Pelzkragen
auf der einen Seite in die Höhe geschlagen, weisse Haube.
Sauber und detaillierend ausgeführt.


Weibliches Brustbild bei Landgerichtsrat a. D. Peltzer,
Köln. Grüner Grund. Der Tracht nach eine vornehme Bürgersfrau
am Ende der Dreissiger stehend. Feine Linien und Fältchen sind auf
der Stirn angegeben, die Augen blicken starr und leblos. Noch sorgfältiger,
aber etwas kleinlicher ausgeführt als das vorige. Erinnert lebhaft
an die Art des Massys.


Wie die Porträts der deutschen Frühkunst fast ausnahmslos, sind
auch diese vollkommen ruhig aufgefasst, kein momentaner Gedanke,
weder ein freundlicher noch ein trüber, ist auf den Gesichtszügen der
Dargestellten zu lesen.


Vereinzelt mögen sich Porträts altkölnischer Meister noch in
manchen kleineren Sammlungen vorfinden, so u. a. vermutlich unter den
Holbein genannten Bildnissen der Nostitzschen Sammlung in Prag, auch
in Wörlitz soll sich ein vortreffliches niederrheinisches Porträt, bez. Herr
Nyclaes van Baccharach Ritter, befinden. Mir ist indes nur ein altkölnisches
Porträt in der städtischen Sammlung von Frankfurt
a. M. und eines im Heidelberger Schloss bekannt.


Das erstere ist das Brustbild eines etwa 35jährigen Mannes in dreiviertel
Ansicht nach links. Ein an der Wand ausgespanntes rotes Tuch
giebt dem Kopfe einen wirkungsvollen Hintergrund, ein schmaler Fensterausschnitt
links öffnet den Blick auf eine Landschaft. Der Ausdruck
des Gesichts mit seinen derben Zügen und der dicken, knolligen Nase
ist nicht sympathisch. Das weiche, wellige, rötlich-blonde Haar wird von
einer schwarzen Mütze bedeckt. Die Finger der rechten Hand halten
ein Blütenzweiglein. Auf der Rückseite befindet sich von späterer Hand
die Angabe, dass der Dargestellte ein Herr von Monspurg und das
Bild 1485 gemalt sei. Jedenfalls ist es von einem recht tüchtigen
und meiner Ansicht nach niederrheinischen Künstler ausgeführt.


Das in der Heidelberger Schlosssammlung unter Nr. 386 befindliche
Bild ist ein männliches Porträt in halber Figur. Auf dem gotischen
Rahmen in der sog. Eselsrückenform befindet sich die Jahreszahl 1484.
Der Dargestellte steht vor einem grünen Vorhang, der an einer dünnen
Säule mit einem dem korinthischen verwandten Kapitell befestigt ist,
zu beiden Seiten Ausblick in eine Landschaft. Der Ausdruck des
Kopfes ist ernst und energisch. Beide Hände halten einen Brief. Bekleidet
ist er mit einem rötlich-braunen Rock mit langen, bauschigen
Aermeln. Eine schwarze Kappe bedeckt das Haupt. Die nicht organisch
mit dem Unterarm verbundene, schlecht modellierte rechte Hand erinnert
an die »Spinnenbeine« des Bartholomäus Meister, mit dem das
recht gute Bild im übrigen nichts zu thun hat, aber niederrheinisch
ist es wohl auf jeden Fall.



  Männliches Bildnis in der städtischen Sammlung zu Heidelberg
  
      Männliches Bildnis in der städtischen Sammlung zu Heidelberg.

  Nach besonderer Aufnahme.

  




Mit Anton von Worms (Wonsam), der vorzügliche Stifterfiguren
gemalt hat, mit dem Meister vom Tode der Maria, der, allerdings
kein Deutscher von Geburt, doch gewöhnlich der kölnischen Schule zugerechnet
wird und der zu dreien Malen sich selbst auf seinen Altarbildern
dargestellt hat, vermutlich die ersten Künstlerselbstporträts in der
kölnischen Schule, und mit Bartholomäus Bruyn kommen wir schon
tief in das 16. Jahrhundert hinein. Die Porträtkunst hat mit den letztgenannten
beiden Meistern eine Höhe erreicht, die sich fast mit der
eines Holbeins messen darf, aber auf allen andern Gebieten der bildnerischen
Darstellung ist das künstlerische Schaffen am Niederrhein zur
langweiligen Manier herabgesunken. Die in ihrer nationalen Eigenart
schon seit Lochners Tode durch das Eindringen niederländischer Weise
geschwächte kölnische Kunst folgt nun abermals fremden Leitbildern und
diesmal den ihrem Wesen völlig fremden italienischen. Durch diese
zweite Mischung hat sie die letzten Reste ihrer früheren Selbständigkeit
und weitberühmten Herrlichkeit endgültig verloren. Ne te quaesiveris
extra! Das Wort, welches Emerson seinem berühmten Essay über die
Selbständigkeit vorangestellt hat, könnte man auch auf den Grabstein
dieser einst so unvergleichlichen Schule schreiben.





Die Wirkung der kölnischen Kunst, die in Hermann Wynrichs und
Stephan Lochners Tagen das religiöse Ideal des scheidenden Mittelalters
verkörperte, ist weithin in deutschen Gauen zu verspüren, am deutlichsten
ausgeprägt naturgemäss in den am nächsten von Köln gelegenen Ländern,
vor allem in Westfalen, wo günstige äussere Verhältnisse eine lebhafte
Nachfrage nach frommen Kirchenbildern veranlassten.


Die Schule dieses Landes, die ihre Hauptsitze zunächst in Soest,
später auch in Münster und Dortmund hat, wird uns nur kurz zu beschäftigen
haben. Von vornherein ist zu bemerken, dass bei ihr vor
Beginn des niederländischen Einflusses von einer umfassenden Wiedergabe
menschlicher Existenz ebensowenig gesprochen werden kann wie
bei der am Niederrhein.


Meister Konrad von Soest und seine zahlreichen Schüler und
Nachfolger, welche am Ausgange des 14. und am Eingange des
15. Jahrhunderts die westfälische Kunst repräsentieren, geben auf ihren
Tafeln den uns von Hermann Wynrich her bekannten Frauentypus mit
der überhohen Stirn, der feinen, etwas gekniffenen Nase, dem zierlichen
Mund, den vollen Wangen und dem dichten blonden Haargeflecht.
Die schlanken, schulterschmalen, ausgebogenen Männergestalten stehen,
was die Formen betrifft, denen des Clarenaltars am nächsten, jedoch
ist eine derbere Realistik in ihnen ausgesprochen. Selbst wo Meister
Konrad Stifterbildnisse zu malen hat, wie auf dem Altar der Kirche
zu Nieder-Wildungen, dessen verstümmelte Jahresbezeichnung als
1403 richtig zu lesen Aldenhoven gelungen ist, und auf einer Tafel mit
dem thronenden Nikolaus aus der Nikolaus-Kapelle von Soest, jetzt
in S. Patroklus ebendaselbst, vermag er sich nicht von seinen Typen
loszumachen und den profanen Personen einen Hauch eigenen Lebens
zu geben.


Erst der Meister von Liesborn, nachweisbar nach 1450, mit
dem die niederländische Wirklichkeitskunst, anfangs nur langsam, ihren
Einzug in Westfalen hält, nähert sich mit seinen Köpfen der Naturwahrheit
und zwar ungefähr in demselben Masse wie sein kölnischer
Zeitgenosse, mit dem er auch noch andere Berührungspunkte zeigt, der
Meister des Marienlebens. Indem er auch bei den Physiognomien der
Frauen entschieden mit dem Typus bricht, ist er ihm sogar ein wenig
voraus. Schnaase,[34] der ihn ganz besonders hochstellt, vergleicht ihn
mit Fra Angelico, den er an plastischer Kraft und ernster Haltung übertreffe.
Das Hauptwerk des Meisters von Liesborn ist der etwa 1465
nebst vier Seitenaltären für die Benediktiner-Abtei zu Liesborn
bei Münster gemalte Hochaltar, der jetzt in einzelnen Teilen überallhin
verstreut ist, das meiste in der National-Galerie von London.
Stifterbildnisse befinden sich auf den mir bekannten Tafeln nicht.


Stärker als bei diesem von einem hohen Schönheitsgefühl beherrschten
Meister, ist der nach ihm völlig und rücksichtslos zum Durchbruch gelangte
Naturalismus in den tüchtig gearbeiteten, aber derben Köpfen eines
um 1473 entstandenen Altars der Wiesenkirche zu Soest und in
einer Reihe von Bildern des Museums zu Münster zu erkennen.


Eine weitere Entwickelung nach der Richtung der Naturwahrheit
im Bildnis, die man sich wieder als Vereinfachung denken müsste, hat die
westfälische Kunst nicht genommen: mit Gert van Lon, der schon in
das 16. Jahrhundert hineinreicht, ist ihr Kreislauf beendet. Die rückläufige
Bewegung nach dem Ideal-Typischen beginnt von neuem, aber ihre
ursprüngliche Kraft ist verwässert durch den italienischen Beiguss.





Rheinaufwärts ist der kölnische Einfluss bis nach Mainz hin zu verfolgen
und von da nach Frankfurt, Aschaffenburg und Darmstadt. Neuere
Untersuchungen machen es wahrscheinlich, dass in und um Mainz der
Sitz einer mittelrheinischen Malerschule gewesen ist, die, wenn auch in
sich ohne geschlossenen Charakter, doch wenigstens einen bedeutenden
Meister von ausgesprochener Eigenart hervorgebracht hat, den Meister
des Amsterdamer Kabinets.



  Der Kalvarienberg
  
      Der Kalvarienberg vom Meister des Amsterdamer Kabinets.

  Städtische Sammlung, Freiburg.

  Nach Lichtdr. im Jahrb. d. preuss. Kunstsamml. Bd. XX.

  




Als Stecher der Bilder des genannten Kabinets und des Hausbuches
im Besitze des Fürsten von Waldenburg-Wolfegg weltbekannt
und in seinen Arbeiten deutlich zu erkennen, führt er als Maler gleichsam
ein kunsthistorisches Flackerleben, insofern nämlich seine mit dem Pinsel
ausgeführten Werke Irrlichtern gleich bald hier bald dort auftauchen,
um alsbald wieder im Dunkel der »Unbekannten« zu verschwinden,
nachdem sie die Forschung eben erst auf ihre Fährte gelockt haben.


Mit einiger Wahrscheinlichkeit dürfen ihm die folgenden Bilder zugeschrieben
werden.


Der Kalvarienberg in der städtischen Sammlung zu Freiburg
i. Br., Christus vor Kaiphas und ein Ecce Homo in Freiburger Privatbesitz,
und eine Auferstehung Christi im Museum
zu Sigmaringen, No. 18.[35]


Der Kalvarienberg, ein in Anordnung, Zeichnung und Farbengebung
gleich hervorragendes Werk, mag etwa in den siebziger Jahren
des 15. Jahrhunderts entstanden sein. Gleichwie in den Stichen des
Meisters, scheinen sich auch in ihm Anregungen von verschiedenen Seiten
her gekreuzt zu haben. (Meister E. S., Schongauer, H. Holbein d. Ä.
u. a.) Die Köpfe sind edel und lebendig, kaum die der Schergen
grimassiert. Porträts vermag ich in ihnen nicht zu erkennen, ausser in
denen des unbekannten Stifterpaares, das in sorgfältiger Ausführung und
feiner Individualisierung und Charakterisierung, nur wenig kleiner als die
übrigen Personen der Handlung, kniend und wie an dem Vorgange
beteiligt, dargestellt ist und weder anmasslich hervortritt noch in der
Fülle der andern Figuren verschwindet.


Der Auferstehung in Sigmaringen und den in Freiburger
Privatbesitz befindlichen Gemälden ist keine Stifterfigur beigegeben
worden, dagegen ein vortreffliches Donatorenbildnis einem anderen Werk,
das auf Grund der Stilvergleichung mit dem Kalvarienberg als ein früheres
Bild demselben Meister zuzusprechen sein dürfte. Es ist dies ein Kruzifixus
mit Maria und Johannes in Darmstadt, No. 175, dort »niederrheinisch
mit flandrischem Einfluss« genannt. Der Stifter, in geistlicher
Tracht, ein wenig kleiner als die grossen schwungvollen Gestalten der
Maria und des Johannes, hält kniend den Kreuzesstamm umschlungen.
Ueber ihm ein Spruchband: sum quem genuisti ora pro me.


Auch in einer Anzahl anderer Gemälde lassen sich gewisse Eigenarten
des Meisters verfolgen, doch sind jene unter sich zu verschieden
und meist auch künstlerisch weniger bedeutend, als dass ich sie
anders als Richtung oder Schule bezeichnen möchte. Zu diesem
Kreise gehört ein grosser Altar in der Darmstädter Galerie,
No. 211 bis 215, vermutlich aus Seeligstadt stammend. Er besteht
aus vier Tafeln mit dem Marienleben und den überlebensgrossen
Bildnissen der Apostel Paulus und Petrus, die in ihrer Auffassung
einem würdigen Dorfältestenpaare gleichen. Die Gesichter auf dem
Marienleben sind höchst individuell, aber schwerlich Porträts, jedenfalls
nicht von Personen jener Kreise, in denen man die Stifter vermuten
dürfte, weder der kniende König mit der Glatze und der roten gemeinen
Nase, noch Balthasar, der blonde Germane in verwildertem
Haupt- und Barthaar, noch die ausserordentlich lebendige Assistenz auf
der Beschneidung, noch die drei ganz vortrefflichen Bauerncharakterköpfe
rechts auf der Geburt. Aber alle sind sie getreu nach lebenden
Modellen gezeichnet. Eigentümlich, und zwar schlecht, sind die Hände
gebildet: die ungegliederten Finger liegen glatt, starr und hölzern nebeneinander;
— welch ein Unterschied mit den feinen lebensvollen, beinahe
nervös bewegten Händen in den Stichen des Amsterdamer Meisters.


In sehr naher Verwandtschaft zu diesem Altar steht das Mainzer
Marienleben in der städtischen Sammlung von Mainz, No. 429
bis 437, dort auf Grund flechsigscher Untersuchungen »Nikolaus Schit,
Meister des Hausbuches« genannt, allerdings mit einem Fragezeichen.
Ich sehe in diesem Werke, dessen eine Tafel, die mit der Verkündigung,
1505 datiert ist — einige Tafeln sind entschieden erheblich
früher entstanden, so z. B. die mit dem Tode der Maria —, die Arbeit
eines begabten Schülers, der namentlich in formalen Dingen (Bildung
des Ohres) sich eng an den Meister anschliesst. Die Köpfe sind
individuell-charakteristisch, jedoch erkenne ich ein Porträt, vielleicht ein
Selbstbildnis des jugendlichen Malers, nur in dem Manne auf der Darstellung
Christi im Tempel, der, ein Buch in der Hand haltend, aus dem
Bilde herausblickt. Die blonden, germanischen, ungepflegten Lockenköpfe
des einen Königs und seines Dieners auf der Anbetung der Könige
erinnern lebhaft an ähnliche Bassermannsche Gestalten auf dem Seeligstädter
Altar.


Die vermutlich frühe Tafel mit Mariens Tod scheint dafür zu
sprechen, dass der Meister seine ersten Anregungen von niederländischer
Kunst erhalten hat, vielleicht vermittelt durch einen kölnischen Meister
in der Art desjenigen von dem das Münchener Marienleben gemalt ist.


Den Altar in der Marienkirche zu Gelnhausen, der mit
Nikolaus Schit bezeichnet ist, kenne ich nicht. Flechsig glaubt unter
diesem Namen den vielgesuchten Amsterdamer Meister gefunden zu haben,
was von anderer Seite entschieden bestritten wird.



  Liebespaar in Gotha
  
      Liebespaar in Gotha. Nach einer Photographie.

  




Zum mittelrheinischen Kreis gehörig und ihrer Stifterbildnisse wegen
zu erwähnen, sind der Altar von Wolfskehlen, Darmstadt, No. 216
mit ganz eigentümlichen Gesichtstypen und der diesem verwandte Bossweiler
Altar im Dom zu Speier. Auf ersterem, auf den äusseren
Flügeln, Junker Philipp von Wolfskehlen, ein Ritter in Plattenrüstung, und
seine Gemahlin Barbara, geb. Waldeck, genannt von Ybm, in verkleinerter
Gestalt und roher Ausführung, auf letzterem »vielleicht das Selbstbildnis
des Malers« (Kämmerer). Ferner zwei Bilder mit der Legende des
heiligen Bruno, Darmstadt, No. 186 und 187 (dort »kölnisch, mit
mittelrheinischen Einflüssen«). Unter dem Bilde No. 186, in einem besonderen
Abschnitt, Kaiser Maximilian, kniend, vor ihm das kaiserliche
Wappenschild, desgl. unter No. 187 eine knabenhafte Gestalt mit dem
vereinigten Wappenschild von Oesterreich und Burgund, vielleicht Philipp,
Sohn Maximilians und Marias von Burgund. Beide in verkleinertem
Massstab und handwerksmässig ausgeführt, der Kaiser jedoch mit einer
gewissen Porträtähnlichkeit. Des weiteren ebenda, No. 219, der Tod des
heiligen Dominikus (Fragment, es fehlt der obere Teil) mit einer
kleinen, recht schlechten Stifterfigur; im Spruchband o pie Dominice
velis mihi in hora mortis praesens esse. Dieses Bild gehört zu einer
Folge von Darstellungen der Dominikus-Legende, No. 217 bis 221, welche
Alfred Schmid u. a. für Jugendarbeiten Grünewalds halten.


Auf zwei ihrer Halb-Dunkel-Behandlung wegen interessante, wahrscheinlich
gleichfalls mittelrheinische Bilder der Darmstädter Galerie,
Kreuztragung und Kreuzigung, No. 171 und 172, macht Thode in dem
Jahrbuch der Preuss.-Kunstsammlungen, 1900, aufmerksam. Er erkennt
die Hand desselben Meisters ausserdem in den vier unter No. 1205 und
1206 geführten Gemälden des Berliner Museums, dort Maler aus Oesterreich
um 1480 bis 1500 genannt.


Am Schlusse dieser Schule ist eines der anmutigsten und lieblichsten
Bilder der deutschen Kunst vordürerischer Zeit zu gedenken, es mag
wohl um 1500 entstanden sein, das man am liebsten dem Meister des
Amsterdamer Kabinets selbst zuschreiben möchte, so innig verwandt ist
es einigen seiner Stiche und einer in Berlin befindlichen Federzeichnung,
wenn es andererseits nicht künstlerische Eigenschaften zeigte, welche
die des vermutlichen Malerwerkes des Meisters weit übertreffen: Das
Liebespaar im Museum zu Gotha.


Mit poetischerem Empfinden, jedoch ohne eine Spur von Empfindsamkeit,
wie man sie etwa von denen um Wolgemut-Pleydenwurff
erwarten dürfte, ist wohl selten auch in späterer Zeit eine solche Gruppe
zusammengestellt worden. Beide zweifellos Porträts und dennoch so
unpersönlich in dem seligen Zauber ihrer Minne, wie ein zum Bild
gewordener Sang aus Hohenstauferzeit.


Zwei Halbfiguren hinter einer Steinbrüstung vor einfachem, geschlossenen,
dunklen, fast schwarzen Hintergrund, ein modisch gekleideter
blühender Jüngling in weit offenstehendem, dunkelrotem Wams mit
kurzen Aermeln, das durch lange Schnüre über der Brust zusammengehalten
wird, einen Kranz wilder (nachgedunkelter) Rosen auf dem
herrlichen, wallenden, seidenen, blonden Lockenhaar, zu seiner Linken
ein feines sinniges, ein wenig sinnliches Jungfräulein in dunkelgrünem
ausgeschnittenen Kleid, die Brust von einem perlenbesetzten, mit Goldlitzen
geschmückten Hemd bedeckt, auf dem Haar eine weisse, mit
goldenem Netze übersponnene Haube. Seinen linken Arm hat er um
ihre Hüfte gelegt, und spielend hält die Rechte eine Quaste der von
seiner Schulter herabhängenden kostbaren Doppelschnur, während sie,
eine Blume in der Linken, mit der Rechten den leuchtenden, aus
achtfacher, mit kleinen grünen Steinchen besetzter Goldkette gebildeten
Reif ergriffen hat, der eine zweite Quaste jener Schnur des Geliebten
umschliesst. Ungezwungen, wie traumverloren, lehnen beide an der
Brüstung, er blickt ihr tief in die Augen, indessen sie völlig in der Betrachtung
des Reifes versunken erscheint. Das Inkarnat beider ist
lebensfrischer, als man es sonst bei Porträts dieser Zeit findet, und die
Wangen sind voller und runder. Vorzüglich modelliert sind Arme und
Hände. Ueber dem Liebespaar, den Raum mit einem feinen Gefühl für
das Dekorative ausfüllend, schlingt sich in vielfachen Windungen eine
Bandrolle mit gotischer Inschrift, darüber das Wappen der Grafen von
Hanau. Die Worte, der Text zu der Melodie des Bildes, lauten:


Sye. hat. vch. nyt. gantz. veracht. Dye. vch. dass. schnürlin. hat.
gemacht, — vn. byllich. hat. Sye. esz. gedan. want. ich. han. esz. sye.
genisse lan. Ein harmlos naives Zwiegespräch, jedoch nicht ohne schalkhafte
Spitze, das man etwa so ins Hochdeutsche übertragen könnte:



  
    
      Das Mägdelein:

    

    
      Sie hielt Euch doch ein wenig wert,

      Die Euch dies Schnürlein hat verehrt.

    

    
      Der Jüngling:

    

    
      Und billig hat sie es gethan,

      Hat sie doch selbst die Freude dran.

    

  




Das Bild ist ungewöhnlich gross: 1,14 m hoch und 0,8 m breit.
Welch Schlösslein mag es wohl einst geschmückt haben? —


In Frankfurt a. M., der alten Wahlstadt des deutschen Reiches, ist
seit den zwanziger Jahren des 15. Jahrhunderts die hochangesehene
Künstlerfamilie Fyoll urkundlich nachweisbar, doch sind alle Spuren
ihrer Thätigkeit verloren gegangen. Zwar wurden bis vor kurzem einem
Konrad Fyoll, der sich bis 1499 verfolgen lässt, einige Bilder zugeschrieben,
die aber einen so ausgesprochen neuzeitlichen und überdies
niederrheinischen, oder vielleicht sogar niederländischen, wohl durch
Massys bestimmten Charakter zeigen, dass sie schwerlich weder am
Main, noch vor den ersten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts entstanden
sein können. Immerhin sei das wichtigste derselben genannt: der von
der Patrizierfamilie Humbracht wahrscheinlich für die Peterskirche
gestiftete Altar mit der Kreuzigung im Mittelbild und den patronisierten
Stiftern auf den Flügeln, jetzt in der Städelschen Sammlung,
Nr. 81.[36] Die Stifterbilder sind porträtartiger gegeben als man
es im 15. Jahrhundert gewöhnt ist, auch die weiblichen, unter ihnen
die Gattin des Stifters Greda Brun, genannt Faut von Monsberg; am
sorgfältigsten ist Claus Humbracht, der weisshaarige Greis auf dem
Flügel links, ausgeführt. Als Merkwürdigkeit ist zu erwähnen, dass der
1899 verstorbene letzte Sprössling dieser Stifterfamilie, eine Elvire von
Humbracht, eine auffällige Aehnlichkeit mit dem allgemeinen Gesichtstypus
der Donatoren jenes Altars gehabt haben soll.


Von einem handwerklichen Lokalmalermeister mag wohl ein in der
städtischen Sammlung von Frankfurt aufbewahrtes Einzelporträt
herrühren, ein männliches Brustbild, der Kopf dreiviertel nach links, mit
der Aufschrift: da ich was 34 Jahr alt do war ich also gestaltet. Die
Arbeit ist etwa um 1500 ausgeführt. Das Bild besteht aus zwei durch
ein Charnier verbundenen Holztäfelchen, auf dem einen, gewissermassen
dem Deckel, ein Wappen, auf dem anderen der Dargestellte, — eine
häufig vorkommende, diptychonartige Form des spätmittelaltrigen Porträts.
Der Dargestellte, eine schlichte, gewinnende Erscheinung mit grossen
blauen Augen, trägt auf dem Haar, das auf der Stirn bis zu den Brauen
glatt herabfällt und auf den Seiten die Schultern berührt, eine schwarze
Mütze, in der Hand hält er eine Blume. Der Hintergrund ist rot mit
goldenem Muster. Eine spätere Inschrift auf der Rückseite sagt, dass
in diesem Bilde Heinrich zum Jungen dargestellt ist, der Sohn des
1483 gestorbenen Ort (Ortlieb) zum Jungen, der vor 1420 von Mainz
nach Frankfurt verzogen sei, »weilen ihm von der Gemeinde hart zugesetzt
worden«.





Der Malerei in Norddeutschland weist die heutige Kunstforschung
einen höheren Platz an, als Schnaase und Janitschek ihr zu vergönnen
geneigt waren. Leider sind mir die über das ganze Land verstreuten
Werke nur zu einem geringen Teile aus eigener Anschauung bekannt.
Ich muss daher verzichten, die Entwickelung des Bildnismässigen in ihnen
von Dokument zu Dokument zu schildern. Aus der Litteratur und nach
den Abbildungen zu schliessen, gehört auch die norddeutsche Malerei
in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts der kölnischen Einflusssphäre
an. Soest mag wohl durch seine Verbindung mit den Hansastädten
hier eine wichtige Vermittlerrolle gespielt haben.


Zu einer gewissen Selbständigkeit scheinen es schon frühzeitig die
hannövrischen Malerschulen gebracht zu haben, wie die Bilder im
Provinzialmuseum von Hannover und der Buxtehuder Altar beweisen. In
Brandenburg ist wohl nur handwerksmässig gemalt worden. Die Flügel
der Schnitzaltäre in Pommern und Preussen, Schleswig-Holstein
und Mecklenburg, an und für sich nicht sehr zahlreich, deuten auf
tüchtige, keineswegs aber originelle und starke künstlerische Persönlichkeiten.
Jedenfalls ist hier die Holzskulptur die führende Kunst gewesen.


In den Hansastädten dagegen, wo ein höherer Luxus und Hand
in Hand mit ihm ein feinerer Kunstsinn eine stärkere Nachfrage nach
künstlerischen Werken aller Art bewirkt haben, ist auch die Malerei
besser zu ihrem Rechte gelangt. Am lebhaftesten ist der Kunstbetrieb und
am bedeutendsten die Leistung in Lübeck und Hamburg gewesen,
die letztere Stadt bezeichnet Bode geradezu als den eigentlichen Sitz
der norddeutschen Malerei.


Die ältesten Tafelbilder — ich folge den neuesten Untersuchungen
Alfred Lichtwarks[37] — bilden hier den Altar aus dem Johanniskloster,
jetzt in der Sammlung zur Geschichte der Malerei in Hamburg,
Kunsthalle, vom Ende des 14. Jahrhunderts. (Von Janitschek
u. a. irrtümlich auf Hinrik Funhof zurückgeführt und erheblich später
datiert.) Noch in der herkömmlichen Weise und im gebundenen
Stil des Mittelalters sind auf diesem Altare die heiligen Vorgänge geschildert,
nur in einzelnen Köpfen macht sich ein schwacher Vorklang
des herannahenden Naturalismus bemerklich. Ein Meister Bertram von
Minden, also wohl westfälischer Herkunft, seit 1367 häufig erwähnt,
scheint mit diesem Werke in nähere oder fernere Beziehung gebracht
werden zu dürfen.


In dem für die Kunstgeschichte ewig denkwürdigen Jahre 1424,
in welchem Hubert van Eyck den Genter Altar begonnen haben soll,
bricht auch die hamburgische Kunst mit Typus und Konvention des
Mittelalters, und zwar aus ureigenstem Vermögen. Selten nur, wie in
diesen beiden Fällen, sind wir so glücklich, die Geburtsstunde der bedeutsamen
Stilwandelung bezeichnen zu können.


Das Werk, in welchem die neue Kunstgesinnung bereits zum vollen
Ausdruck kommt ist der Thomas-Altar, bis vor kurzem in der Schweriner
Galerie und ganz allgemein einem niederdeutschen Meister von 1435
zugeschrieben, jetzt, mit richtiger Meisterbenennung und Entstehungsjahr,
durch Lichtwarks Bemühungen nach der Kunsthalle von Hamburg
zurückgeführt, der Stadt, in der er 1424 im Auftrage der Englandsfahrer
Gesellschaft für die später abgebrochene St. Johanniskirche von Meister
Francke zu malen begonnen war.[38]


Der Altar der Englandsfahrer gehört zu den Meisterwerken der
deutschen Kunst. Den auf gleicher Entwickelungsstufe stehenden kölnischen
Altären (man bedenke, dass das Dombild erst zwischen 1440 und 1450
entstanden ist und was ein Zeitraum von zwanzig Jahren in jener Periode
des grundstürzenden Umschwunges bedeutet) ist er an Tiefe der Empfindung
zum mindesten ebenbürtig, an koloristischer Wirkung soll er
sie nach dem Urteil der Kunstfreunde weit übertreffen.



  Der h. Thomas von Canterbury
  
      Der h. Thomas von Canterbury.

  Hamburg, Kunsthalle. Nach Lichtwark, Meister Francke.

  




Die bildnismässige Belebung des Typus setzt beim Thomas-Altar,
wie bei allen gleichzeitigen Werken, welche an der Grenzscheide zwischen
Mittelalter und Neuzeit stehen, bei den Nebenpersonen der Handlung ein,
bei den sterblichen Menschen, nicht bei den ewigen Repräsentanten der
Göttlichkeit. Aber das Menschlich-Individuelle tritt bei Francke sogleich
mit einer Wucht der Belebungskraft auf, mit einer power of visualizing,
die kaum ihresgleichen bei einem seiner Zeitgenossen findet. Volk,
Schergen, Ritter und Mönche, der Nährvater Josef, der in der Frühkunst
zumeist eine recht kümmerlich-menschliche Rolle spielt, Pilatus und
Kaiphas, die zu einer »dürerisch ausdrucksvollen Gruppe« vereinigt sind, ja
bis zu einem gewissen Grade der blutüberströmte Thomas von Canterbury
selbst, für den ein bindendes Vorbild in der vorhergegangenen Malerei
nicht vorhanden war — die ganz typische Figur der Heiligen im Dom von
Braunschweig kann nicht in Frage kommen —, sie alle sind nach dem
wirklichen Leben gearbeitet und ihre äusserst individuellen Köpfe prägen
sich dem Beschauer, selbst dem der farblosen Nachbildungen, tief ins
Gedächtnis ein. Und sonderbar, trotz all dem Persönlichen ist das allgemeine
Gepräge der Korporation bei den Gesichtern der Gewappneten
und der Tonsurierten zwingend zum Ausdruck gebracht worden: das
Ritterliche und das Theologische. Die Namen der Wandsbecker Husarenoffiziere
und der Hamburger Pastoren, sagt Lichtwark, kommen einem
angesichts dieser Physiognomien auf die Zunge.



  Kopf eines Ritters aus dem Martyrium des h. Thomas
  
      Kopf eines Ritters aus dem Martyrium des h. Thomas.

  Hamburg, Kunsthalle. Nach Lichtwark, Meister Francke.

  





  
    
      »Kaisers alten Landen

      Sind zwei Geschlechter nur entstanden,

      Sie stützen würdig seinen Thron:

      Die Heiligen sind es und die Ritter.«

    

  







Man muss unwillkürlich dieser Worte des goetheschen Kanzlers gedenken.
Wie unverändert haben sich doch diese beiden Standestypen
in der Flucht der Jahrhunderte erhalten!


Grossartig in seiner idealen Verallgemeinerung ist der Kopf Gott
Vaters auf der Geburt Christi und der des leidenden Erlösers wie
ihn Meister Francke zweimal auf selbständigen Tafeln als Schmerzensmann
dargestellt hat: in kleinen Abmessungen im Leipziger Museum[39],
monumental und lebensgross in der Hamburger Kunsthalle, — das
Christusideal des niederdeutschen Stammes, bis der überwältigende Kopf
des dornengekrönten Heilands von Dürer das Ideal aller germanischen
Völker wurde.


Wenn wir in Kunst oder Natur, denn über beiden waltet das gleiche
Gesetz, einen Keim fruchtlos zu seinem Element zurückkehren sehen,
von dem wir eine »lebendige Welt ewiger Bildungen« erwartet hatten,
so forschen wir nach der Ursache seines Verschwindens. Vor dem
Malerwerk Franckes, in dem verbunden mit einem eminenten Gefühl
für die Farbe die höchsten Ausdrucksmöglichkeiten der Kunst, Lebenswahrheit
und ideale Verallgemeinerung, gleichsam im Knospenzustande
vereinigt erscheinen, drängt sich uns, wie schon mehrfach im
Laufe dieser Untersuchungen, die Frage auf: warum konnten diese
hoffnungsvollen Triebe nicht zur Blüte gelangen?


Vergeblich suchen wir nach der Antwort. Wir sehen die Knospen
verdorren, ohne den Gifthauch zu erkennen, der sie zum Fallen brachte.
Er mag sich wohl aus einer Summe kunstfeindlicher Substanzen zusammensetzen.


Meister Francke hat in Norddeutschland keinen Nachfolger gehabt.
Der niederländische Einfluss, so förderlich der Kunst im Westen und im
Süden, hat hier keine Persönlichkeiten hervorgebracht, die etwa mit dem
Meister des Marienlebens, mit Schongauer oder Hans Pleydenwurff
gleichen Ranges wären. Auch die später folgenden Leitbilder aus dem
italienischen Cinquecento und der grossen flämischen und holländischen
Kunst sind nur einem bestimmten Zweig der norddeutschen Malerei von
wirklichem Nutzen gewesen, dem Bildnis. Erst am Ende des 18. Jahrhunderts
setzt die erloschene eigene Triebkraft mit Philipp Otto Runge
von neuem ein, und im Malerwerk des Berliners Adolf Menzel spiegelt
sich uns so mancher Grundgedanke der deutschen Kunst des 15. Jahrhunderts
wieder.


Auf welchen Wegen werden die kommenden Meister des deutschen
Nordens wandeln? Wenn sie ihren Blick einmal wegwenden wollten
von dem kinematisch verwirrenden Bilde der Kunstproduktion aller
Völker der Erde, wie es die modernen Ausstellungen darbieten, so
könnten sie dem Thomas-Altar in Hamburg manch Geheimnis unverfälschter
urdeutscher Art ablauschen.


4. Oberrhein, Schwaben, Schweiz.


Während am Niederrhein das angeborene Streben nach naturgetreuer
Wiedergabe der menschlichen Erscheinung, wie es in den Werken Wilhelms
von Herle zu Tage getreten war, gar bald erlahmte und die Kunst zu
einer schwächlichen, wenn auch durch das Licht der Schönheit veredelten
Individualisierung führte, die am vollendetsten in dem Dombild Meister
Stephans ihren Ausdruck fand, bewirkte die nämliche Triebkraft in der
oberdeutschen Kunst, hier jedoch sich nicht verzehrend, sondern
wachsend in der Bethätigung, eine malerische Ausdrucksform, die sich fest
und ehrlich an die herbe Realität der Erscheinung anschloss und erst
nachdem sie diese in der ernsten Arbeit eines Jahrhunderts zu meistern
gelernt hatte, sich wieder von den Zufälligkeiten der Wirklichkeit befreite
und schliesslich zu einer Verallgemeinerung und Vereinfachung der menschlichen
Gestalt und Physiognomie gelangte, zu dem eigentlichen Idealismus
der deutschen Kunst, der sich in die Namen Dürer und Holbein zusammenfassen
lässt.


In Oberdeutschland aber so gut wie am Niederrhein entwickelte sich
der mittelaltrig gebundene Typus zu einer der Natur der Dinge näher
kommenden, freieren Form schon ehe die niederländische Kunst ihren
Siegeszug durch Deutschland begann.


Am Oberrhein scheint bereits in den Jahren des Konstanzer Konzils,
1414 bis 1418, eine hochentwickelte Buchillustration auf die Tafelmalerei
von Einfluss gewesen zu sein; von dieser haben wir allerdings mehr auf
litterarischem Wege als durch eigene Anschauung Kunde, denn die Werke
selbst sind fast ausnahmslos in den Reformationsstürmen vernichtet worden.
Als angesehene Wand- und Tafelmaler der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts
werden dort Hans Heinrich Tieffental von Schlettstadt genannt,
der 1418 einen Malauftrag vom Rat zu Basel erhielt, Lauwlin,
der in den vierziger Jahren in der Baseler Karthause thätig war, und
Hans Hirtz, verstorben vor 1466, »dessen Kunstfertigkeit in der Malerei
durch herrliche und stattliche Bilder in seiner Heimat Strassburg wie
auch an anderen Orten bezeugt wird.«



  Aus Mosers Magdalenenaltar zu Tiefenbronn
  
      Aus Mosers Magdalenenaltar zu Tiefenbronn.

  Nach e. Photographie d. Kunsthist. Gesellschaft für photogr. Publikat. 1899.

  




Von einem schwäbischen Meister, dessen Heimat nicht fern vom
Oberrhein gelegen ist, sind wir so glücklich ein von ihm selbst datiertes
und bezeichnetes Altarwerk zu besitzen: es ist das Lukas Moser von
Wil und sein aus sechs Tafeln bestehender Magdalenenaltar in Tiefenbronn
mit der bekannten Inschrift »Schrie, Kunst, schrie, und klag dich
sehr, din begert jectz niemen mer« und der Jahreszahl 1431. Der Altar
ist 1898/99 von Hauser in München restauriert worden. Die Beschreibung
der traulich-gemütvollen Bilder ist in jeder Kunstgeschichte zu finden.[40]


Für unsere Untersuchungen von Wichtigkeit ist die Frage: sind die
Physiognomien der Dargestellten auf diesem frühen Werke typische oder
individuelle und, wenn das letztere der Fall ist, sind sie volkseigen oder
verdanken sie fremden Mustern ihr Dasein?


Ohne Zweifel hat Lukas Moser die Vorbilder zu seinem Magdalenenaltar
nicht lediglich in den früheren oder zeitgenössischen Werken der
Buch-, Wand- und Tafelmalerei gefunden, sondern das, was an ihnen neu
erscheint, in der Natur selbst. Nur bei den Lebenden konnte er den
psychologisch feinen und interessanten Ausdruck gesehen haben, den er
beispielsweise in den Köpfen der drei Bischöfe wiedergegeben hat. Auch
einige der weiblichen Heiligen der Legendenbilder, einige Köpfe auf
der Predella und ein Gesicht in dem Gastmahl des Pharisäers sind
durchaus als persönlich zu bezeichnen. Vortrefflich und sicherlich dem
Leben abgelauscht ist das Moment des Schlafens der müde auf den Stufen
des Königspalastes zu Marseille hingesunkenen Reisenden zum Ausdruck gebracht
worden. Reber[41] macht auf die eigentümliche gequetschte Bildung
der schiefgestellten Ohren mit den nach hinten gezogenen Läppchen aufmerksam,
die ebenfalls als Beweis seines auch das Nebensächliche aufmerksam
beobachtenden Naturstudiums gelten darf.


Was die Frage nach den »Einflüssen« betrifft, so muss zunächst zugegeben
werden, dass man beim ersten Anblick der Gemälde an die
oberdeutsche Illuminierkunst erinnert wird, und schliesslich, wo hätte auch
anders der Künstler aus »Weil der Stadt« den Stoff, die Komposition und
die allgemeine Farbenanordnung seines Werkes hernehmen sollen! Bei
längerer Betrachtung jedoch, und wenn man gleichzeitig über jenen selbstbewussten
und eine gewisse Lebens- und Weltkenntnis voraussetzenden
Spruch nachdenkt, wird man zu der Anschauung geführt, es müsse dieser
Meister doch etwas mehr von der Welt gesehen haben als das Kirchlein
seiner Vaterstadt. Man denkt zunächst an Köln und die dortige Schule.
Aber die Aehnlichkeit ist doch keine so zwingende, als dass sie nicht auch
in dem gleichen Wesen der Zeit begründet sein könnte, auf dessen geheimnisvolle
Mitarbeit bereits hingewiesen worden ist. Auch führt die
Technik des Bildes nicht nach dem Niederrhein, sondern scheint, wie
Prof. Hauser glaubt, auf die Uebung in einer italienischen Werkstatt
hinzudeuten. (Die in ganz dünner Tempera gemalte Tafel ist übrigens
vor Auftrag des Kreidegrundes mit Pergament überzogen worden.)


Wenn man im Angesicht des Bildes diesen Gedankengang weiter
verfolgt, so kann man sich der Annahme nicht verschliessen — die auch
durch Bayersdorfers Autorität gestützt wird —, dass der Meister, mittelbar
oder unmittelbar, durch die oberitalienische Kunst, etwa durch die
Gentiles da Fabriano oder Pisanellos beeinflusst worden ist. In diesem
Falle ständen wir hier vor einer der ersten, allerdings sehr schwachen
Spur italienischer Vorbilder bei einem oberdeutschen Maler, der, von den
heimischen Miniaturen ausgehend und dabei aufmerksam die Natur
studierend, sich sonst im allgemeinen selbständig entwickelt hat.[42]


Weder Romanisches noch Flämisches aber kann ich in dem 1445
datierten, viel besprochenen und leider namenlosen Bilde No. 1 in
Donaueschingen, Paulus und Antonius, entdecken. Der Meister
dieses Gemäldes muss seine Vorbilder ausser in der Natur in einer rein
deutschen Kunst gefunden haben, und sollte er, was recht gut denkbar
ist, mit der Lukas Moserschen Richtung irgendwie in Beziehung stehen,
so hat er jedenfalls das, was in dem Tiefenbronner Altar flüchtig an
Italienisches gemahnt, nicht mit übernommen. Wunderbar scharf und
lebendig sind die Köpfe der beiden alten Einsiedler individualisiert, wetterharte,
faltige, trockene Gesichter, selbst die Zufälligkeit einer Warze ist
von dem Modell getreulich auf die Wange des heiligen Antonius übertragen
worden. Die Modellierung allerdings ist schwach, die Köpfe
wirken flächenhaft. Den Schein des Körperlichen zu erwecken, hatte
Moser jedenfalls besser verstanden.


Was aber das Donaueschinger Bild zu einem der merkwürdigsten
und interessantesten der gesamten deutschen Frühkunst macht, das sind,
nebenbei bemerkt, nicht die Eremiten, sondern die Landschaft, in der sie
sich befinden. Ein solcher stimmungsvoller »Ausschnitt aus der Wirklichkeit«
war, ausser etwa von dem sogleich zu erwähnenden Konrad Witz,
weder vorher noch lange Zeit nachher gegeben worden, und dem Sinn
für Farbenharmonie gegenüber, der aus dem Ineinanderstimmen der
Töne spricht (und das trotz dem Goldgrund der Luft!), müssen einem
selbst koloristisch so vorzügliche Schöpfungen, wie etwa die des
Meisters des heiligen Bartholomäus, gleich Mosaikarbeiten erscheinen.
Schade, dass ein Maler mit solch’ zartem Gefühl für fein zusammengehaltene
Farben, man möchte beinahe sagen mit solchen Rembrandtaugen,
in mittelaltriger Bescheidenheit seinen Namen nicht wie Moser, vielleicht
ebenfalls mit einem ihn charakterisierenden Kernwort, auf den Rahmen des
Bildes geschrieben hat. Zu einer Vermutung über die Stätte seiner Wirksamkeit
kann vielleicht die ummauerte Stadt Veranlassung geben, die sich
mit ihrem Turm und ihren roten Ziegeldächern farbig in dem grünlichen
Wasser des Flusses spiegelt: Dr. D. Burckhardt machte mich s. Z. darauf
aufmerksam, dass das massige Stadtthor dem alten Spalenthor von Basel
gleicht, jedoch ohne den jetzigen Vorbau, der 1445 auch noch nicht
dort gestanden hat.


Wie dieser unbekannte Meister schon ahnungsvoll hinübergreift in
jenes Reich der lichtdurchwobenen Farbe, das mit vollem Bewusstsein
erst im 17. Jahrhundert von dem germanischen Volke der Holländer
gefunden werden sollte, so schreitet neben ihm ein anderer durch die
mittelaltrige Welt, ähnliche Farben- und Lichtoffenbarungen in der Brust,
einsam und wohl auch unverstanden, dessen Spuren in der Gegenwart
verloren gehen mussten, wie Schneeflocken, die im Meere zerfliessen,
weil auch er einer von denen war, die für ihre Zeit zu früh gekommen
waren, — Konrad Witz von Basel.


Allerdings nicht auf dem Gebiet, das uns hier vornehmlich beschäftigt,
ging er die Bahn, die vor ihm kein Wager bereitet hatte, sondern auf
einem, das seinen Weggenossen noch ein verlorenes Paradies war, auf
dem der Landschaftsmalerei. Er ist es, der in seinem Wunderbaren
Fischzug, Genf, Musee archäologique, der deutschen Kunst das
erste wirkliche Landschaftsporträt gegeben hat. Konrad Witz, ich folge
hier D. Burckhardts Angaben, stammt aus Rottweil in Schwaben, wurde
1434 Meister der Zunft zum Himmel in Basel, ist 1444 in Genf und
1446 wieder in Basel thätig, woselbst er 1454 gestorben ist. Ein
schwacher Anklang italienischer Kunst in seinen Werken weist vielleicht
auf eine Beziehung zu Lukas Moser hin, aber auch Niederländisches,
worauf die Belichtungsversuche seiner Interieurs hindeuten, scheint er
schon gekannt zu haben, vielleicht durch Vermittelung jenes gleichfalls
mit dem Lichte ringenden rätselhaften Meisters von Flémalle, der wohl
1438 in Basel gewesen ist, denn eine Reise nach dem Norden — erst
1432 war der Genter Altar aufgestellt worden — scheint nicht anzunehmen
zu sein.



  Tafelbild von Konrad Witz mit dem Kardinal de Brogny
  
      Tafelbild von Konrad Witz mit dem Kardinal de Brogny.

  Genf. Nach einer Photographie.

  




Die Köpfe seiner monumentalen, meist reich gewandeten und in
tiefen satten Farben gemalten Gestalten, die er nicht mehr scharf umreisst,
sondern sanft in den Hintergrund übergehen lässt, sind plastisch
gerundet, individuell nach dem Leben gebildet, deutschderb, oft hässlich,
aber niemals grimassenhaft. Auf den vier in Genf befindlichen Bildern
sind die Gesichter, wie die Abbildungen zeigen, und nur diese sind mir
bekannt, so stark übermalt, dass man schwer nach ihnen urteilen kann.
Sehr würdevoll aber erscheint auf einem derselben der etwa vierzigjährige,
wohlgenährte Kardinal Jan de Brogny,[43] Bischof von Genf, welcher von
S. Peter der thronenden Madonna empfohlen wird, — ein Stifterbild
in voller Lebensgestalt, also ein merkwürdig frühzeitiger Bruch mit der
herkömmlichen Däumlingfigur.


Auf einem in Neapel befindlichen Bilde, die heilige Familie
mit S. Barbara und S. Katharina, trägt ein im Vordergrund rechts
kniender Mann, der dem Christkind einen Apfel darreicht, fast porträtartige
Züge. Der Vorgang spielt sich im Innern des Baseler Münsters
ab, und hier, wie auch auf einem Bilde in Strassburg, No. 1, Klass.
Bilderschatz 1237, wird der Blick des Beschauers mit erstaunlicher Kunst in
die Tiefe des Raumes geführt, an dessen Begrenzung ein Durchblick auf eine
Strasse gegeben ist, die beinahe wie in modernem Freilicht gemalt erscheint.


Die Köpfe auf den in Basel befindlichen Bildern, No. 65 bis 72 b,
sind mehr typisch verallgemeinert als persönlich, so namentlich der Feldherr
Antipater, Julius Cäsar und Melchisedek, dagegen nähern sich die
der Nebenfiguren auf der Kreuzigung, No. 72 b, dem Porträtartigen, und
die Synagoge, No. 66, ist sicherlich getreu nach einem lebenden, übrigens
nicht jüdischen Modell gearbeitet.


Zu den wenigen Werken, auf welche die zeitfremde Kunst Konrad
Witzes eingewirkt zu haben scheint, gehört vielleicht das vorgenannte
Bild in Donaueschingen und zwei Bilder in Basel, der h. Georg,
den Drachen erlegend, und der h. Martin, seinen Mantel mit einem
Armen teilend, No. 85 und 86, doch sind hier die Gesichter nicht so
sorgfältig durchgearbeitet, die Gestalt in Haltung und Gebärde noch
etwas mittelaltrig-unbeholfen, und das Zusammenstimmen der Farben
deutet auf ein geringeres Feingefühl.


Nach der Mitte des 15. Jahrhunderts wird Kolmar ein Mittelpunkt
der oberrheinischen Kunst. Was vorher in der freien Reichsstadt auf
dem Gebiete der Tafelmalerei geleistet worden ist, entzieht sich unserer
Kenntnis bis auf wenige Bilder, welche das Museum im alten Dominikanerkloster
Unterlinden in Kolmar aufbewahrt. Von diesen Resten sind
hier nur die Flügel des Stauffenberger Altars, No. 157 bis 160,
zu erwähnen, welche noch in der ersten Hälfte des Jahrhunderts gemalt
sein müssen und weder durch die eigenartige Richtung der Bodenseeschule
noch durch niederländischen Realismus beeinflusst sind. Auf
einem derselben, Christus am Kreuz, No. 160, kniet ein Stifter und
eine Stifterin mit dem Wappen der Stauffenberge, — typisch und nebensächlich
behandelte Figuren, kaum mit einer Spur des Porträtartigen.



  Die Geisselung von Isenmann.
  
      Die Geisselung von Isenmann. Kolmar.

  Nach einer Photographie.

  




Etwa um 1465 beendete Kaspar Isenmann den Hochaltar
für S. Martin in Kolmar, von dem sich heute sieben Bilder, Passionsszenen,
im Museum befinden, No. 137 bis 143. So roh diese Arbeiten
sind, bedeuten sie doch einen gewaltigen Sprung nach der Richtung des
Individuell-Charakteristischen, an dem jedoch weder die Haltung und
Bewegung der Figuren noch die Bildung des Nackten beteiligt ist.
Die Köpfe aber mit ihren hervorspringenden Backenknochen, den grossen
Mäulern mit den wulstigen Lippen und dem brutalen Ausdruck sind das
Höchste, was an gemeinem Naturalismus die Kunst des Oberrheins hervorgebracht
hat, übertrumpft wird es überhaupt nur noch durch einige
hagebüchene Machwerke der bairischen Kunst. Isenmann zeigt sich hier
als ein Fanatiker der Wahrheit, man könnte auf ihn anwenden, was Till
Eulenspiegel der Wirtin zu Nugenstädten erklärte: die Wahrheit zu sagen
sei sein Gewerbe. Und was er für wahr hält, ist tierische Hässlichkeit.
Seine Knechte und Schergen erinnern uns an jenes arbeitsscheue, lüderliche
und lichtfeindliche Gesindel unserer modernen Millionenstädte, wie
es etwa in den nächtlichen Spelunken der Hasenheide oder in Whitechapel
sein Wesen treibt.


Hat man es hier mit heimischer Art zu thun, vielleicht mit einer
Weiterentwickelung handwerklicher Passionsbilder, die uns verloren gegangen
sind? Auf dem ersten Anblick könnte man zu dieser Vermutung geführt
werden, aber die teilweise Anwendung der »Oeltechnik« zu so früher
Zeit spricht doch vielleicht für Janitscheks Annahme, dass Isenmann persönlich
in den Niederlanden gewesen ist. Möglich, dass die dortigen
Wirklichkeitsbestrebungen eine verwandte Saite in ihm berührt und ihn
zu seinen masslosen Uebertreibungen verleitet haben. Ohne Vorbehalt
kann man sich jedenfalls Janitscheks Schlussurteil anschliessen, dass
»Isenmann im ganzen in dem rauhen, bis zum Burlesken derben Realismus
der Heimat stecken blieb, der aus dem geistlichen Schauspiel und
den tollen Fastnachts-Mummereien sich seine Modelle holte«.


Wie gerade der feine, man möchte sagen musikalische Martin
Schongauer aus einer solchen lärmenden Werkstatt hervorgehen konnte,
ist nur begreiflich, wenn man annimmt, Isenmann habe auch weniger
laute und brutale Bilder als die genannten Passionsszenen gemalt, und
in der That lässt die Betrachtung seiner verhältnismässig recht edeln und
ruhigen Grablegung einen solchen Schluss nicht ungerechtfertigt erscheinen.


Schongauer gilt allgemein als der einzige wirkliche »Künstler« der
oberrheinischen Schule des 15. Jahrhunderts, und wenn man hierbei die
lebensvolle und zarte Liniensprache seiner Kupferstiche im Auge hat,
kann man sich diesem Urteil gewiss anschliessen. Aber so bedeutend
auch seine koloristischen Fähigkeiten sind (der köstliche blühende Rosenhag
auf der Madonna in St. Martin), an harmonischer Zusammenstimmung
übertrifft ihn meinem Empfinden nach doch der Meister des Donaueschinger
Bildes und Konrad Witz, dieser wenigstens auf einzelnen seiner Werke.


In der Geschichte des Bildnisses bezeichnet Schongauer einen Fortschritt
nach der Seite der idealen Verallgemeinerung und Vereinfachung der menschlichen
Erscheinung, zu der die deutsche Kunst einige Jahrzehnte später thatsächlich
gelangen sollte, nicht aber nach der Richtung individueller Charakteristik.


Schongauer, eines Kolmarer Ratsherrn Sohn, geboren zwischen 1434
und 1445, dessen Thätigkeit in die siebziger und achtziger Jahre des
15. Jahrhunderts fällt — gestorben ist er 1491 in Breisach —, nahm
seinen Ausgang offenbar vom Meister E. S., lernte von Isenmann die
Lust an bäuerisch-derben Gesichtsbildungen, kam dann unter den Einfluss der
Niederländer, besonders Rogers, von dem er sich jedoch bald wieder
befreite, und gelangte schliesslich durch ernstes Naturstudium zu einem
eigenen, originalen Stil. Doch nicht lange hat er diesen beibehalten,
denn am Ende seiner Laufbahn sehen wir ihn in einen Manierismus verfallen,
der seine letzten Werke, vor allem aber die seiner zahllosen
Schüler und Nachahmer, nicht eben vorteilhaft kennzeichnet. Verfolgen
lässt sich der hier skizzierte Entwickelungsgang nur an der Hand seiner
Kupferstiche, eigenhändige Gemälde sind nur wenige von ihm erhalten.


Sein frühstes Tafelbild ist bekanntlich die überlebensgrosse Madonna
im Rosenhag, S. Martin, Kolmar, Klass. Bilderschatz 56,
auf der Rückseite angeblich mit 1473 bezeichnet, von der sich eine
interessante Wiederholung in kleinem Format, echt, aber in einer, wie
mir scheint, an Fälschung grenzenden Uebermalung in der Sammlung
Sepp in München befindet, Klass. Bilderschatz 332, — ein strenger, herber,
echt flandrischer Typus, mit der hohen, gewölbten, unproportionierten
Stirn, den unbedeckten Schläfen und dem wenig entwickelten Hinterkopf.


In der gleichfalls noch in den siebziger Jahren entstandenen, im
allgemeinen wenig erfreulichen Passion, Kolmar, No. 115 bis 130,
deren Eigenhändigkeit übrigens bestritten wird, begegnen uns neben flandrischen
auch solche Typen, die jene Kaspar Isenmanns ins Milde und
Ruhige, gewissermassen ins Normale übersetzt zeigen. Ueber das Handwerksmässige
erhebt sich die Kreuzesabnahme, mehr noch die Grablegung.
Zu dem auf beiden Bildern mit ähnlichen Gesichtszügen auftretenden
Josef von Arimathia in seinem prächtigen, roten, goldgestickten
und pelzverbrämten Rock könnte recht gut einer der vornehmen geistlichen
Herren der alten Reichsstadt das Vorbild gegeben haben.






  Burgkmair, Kopie eines Selbstbildnisses des Malers Schongauer
  
      Burgkmair, Kopie eines Selbstbildnisses des Malers Schongauer.

  München, Pinakothek.

  Nach einer Pigmentphotogr. d. Verlags-Anst. Bruckmann.

  




Aus der Reifezeit des Meisters mögen die Innenseiten der Flügel
des Isenheimer Altars, Kolmar, 132 bis 135, herstammen, auf deren
einem die grossartige, monumentale Gestalt des h. Antonius bemerkenswert
ist, Klass. Bilderschatz 1226, wenn sie auch einer tieferen Erfassung
des inneren Lebens ermangelt. Wie wenig Begabung oder Neigung der
Maler Schongauer für das Bildnis gehabt hat, zeigt der kleine, neben dem
Heiligen kniende, völlig konventionelle Stifter in schwärzlich grünem
Mantel mit dem blauen Antonitenkreuz und dem Wappen des Johann
Orlinc, Präceptors von Isenheim zu seinen Füssen.


Dass er sich selbst der Einzeldarstellung für würdig erachtet hat,
unter Verzicht auf den Schutz seines Patrons, ist bekannt. Ob dieses
Selbstbildnis ein gutes Porträt gewesen ist, lässt sich nicht mehr entscheiden,
denn wir besitzen nur eine Kopie desselben von der Hand
des jungen Burgkmair, München, No. 220, nach einer Notiz auf
der Rückseite im Jahre 1488 angefertigt. Auf dem Bilde selbst befinden
sich links oben die Worte: Hipsch Martin Schongauer Maler 1483 oder,
wie andere lesen, 1453. Ist die letztere Jahreszahl die richtige, sie stimmt
besser als die erstere zu dem, was über das Datum seiner Geburt bekannt
ist, so hätten wir hier die Kopie des frühsten Selbstbildnisses eines
Malers vor uns, eines der frühsten unabhängigen Porträts überhaupt.


Die Burgkmairsche Arbeit zeigt ein Brustbild in dreiviertel Ansicht
nach links, ohne Hände, das harmonisch fein mit dem einfarbigen
Hintergrund zusammengestimmt ist. Der jugendliche, etwas bäurische
Kopf, in dessen Zügen ein schwermütiger Ernst und nicht die leiseste
Spur einer Lebensfreude zu lesen ist, wird von einer schwarzen, barettartigen
Mütze bedeckt. Ueber dem braunen Rock wird der Kragen
eines Unterkleides sichtbar. Zu beiden Seiten der Schultern fällt ein
shawlartiges Tuch vorn über die Brust herab (oder die Enden eines
Barettbandes?).


Einige anmutige und trauliche Mariendarstellungen des ausgebildeten
schongauerschen Stiles kommen hier, weil der Welt der Wirklichkeit
weit entrückt, nicht in Betracht.


Von Werkstatt-, Schul- oder sonst Schongauer nahe
verwandten Werken erwähne ich die folgenden, ohne eine kritische
Sichtung meiner Aufzeichnungen oder den Versuch einer zeitlichen Rangordnung
zu wagen:


Stark realistische Köpfe auf einem Flügelaltar in Berlin,
No. 562. Auf dem Mittelbild, Christus am Kreuz, ist das Stifterfigürchen
genau so gross wie der Totenschädel am Fusse des Kreuzesstammes.


Auf einer Anbetung der Könige in Kolmar, No. 98, einem
sehr mittelmässigen Bilde, ist der kniende Kaspar gewiss ein Porträt.


Fein detaillierte Köpfe auf dem sogenannten Schongaueraltärchen
im Ulmer Münster.





Mariä Verkündigung, Donaueschingen, No. 12. Zu
Füssen der heiligen Jungfrau kniet ein Donator in langem, roten Kleide
mit Pelzbesatz, vor ihm das Heiligenberg-Wardenbergische Wappen, in
kindlich-handwerksmässiger Ausführung.


Landenbergischer Altar, Karlsruhe, No. 43. Auf einem
Flügel der Stifter Hugo von Hohenlandenberg, Bischof zu Konstanz.
(1496 bis 1532.)


Von Einzelporträts, welche allenfalls auf die Werkstatt Schongauers
zurückgehen könnten, ist mir nur eines bekannt. Es befindet
sich in Augsburg, No. 40, und ist dort als »Oberrheinisch von 1492«
bezeichnet: Brustbild eines bartlosen jungen Mannes, nach links, in
violettem Wams, braunem Ueberkleid, schwarzer Mütze, in der Hand
ein rotes Paternoster. Oben links die Zahlen 1462 und 1492. Eine
spätere Inschrift auf der Rückseite enthält die Worte: Hans Leyckmann,
Maler dem Gott Gnad Martin Schongauer facibat (!). Eine recht
tüchtige, doch keineswegs bedeutende Arbeit.


Etwa um 1520 gewinnt auch in der Kunst des Oberrheins der
dürersche Einfluss die Oberhand.





Unter den schwäbischen Städten hatte sich bereits vor der Mitte des
15. Jahrhunderts Ulm als ein Hauptort oberdeutscher Kunstthätigkeit
hervorgethan, insbesondere ist eine Malerwerkstätte weit berühmt gewesen,
welche mit dem Bildschnitzer Hans Multscher in irgend welcher Beziehung
gestanden hat, falls dieser phänomenale Meister nicht etwa
selbst ihr Haupt gewesen ist.


Hans Multscher hatte 1458 für die Pfarrkirche von Sterzing
in Tirol jenen grossartigen Schnitzaltar geliefert, dessen gemalte
Flügel, im ganzen zehn Darstellungen, von Hauser in München 1898
vortrefflich restauriert, im Rathaus von Sterzing aufbewahrt werden.[44]
Da es, wie gesagt, zweifelhaft, wenn auch sehr wahrscheinlich ist, dass
Schnitzer und Maler ein und dieselbe Person sind, schlägt Reber vor,
den Künstler, welcher den malerischen Teil ausgeführt hat, bis auf
weiteres den Maler des Multscherschen Altarwerks zu nennen.[45]






  Die schlafenden Jünger auf dem Oelberg
  
      Die schlafenden Jünger auf dem Oelberg, von Multscher. (Teilbild.)

  Nach e. Photographie d. Kunsthistor. Gesellsch. für photogr. Publikat. 1898.

  




Alle Kraft der Charakteristik hat der Meister in die Köpfe seiner
Figuren gelegt, sowohl in die edlen, würdigen Gesichter auf dem Marienleben,
als auch in die tierisch-gemeinen Henkerfratzen auf den Passionsszenen.
Die Gruppe der Jünger auf dem Oelbergbilde gehört zu dem
Bedeutendsten, best Beobachteten und psychologisch Feinsten, was die
deutsche Kunst im 15. Jahrhundert hervorgebracht hat. Das so unendlich
schwierige Motiv des Schlafens erscheint hier in einer künstlerischen
Vollendung, die noch über Lukas Mosers bereits erfolgreichen
Versuch in dieser Richtung hinausgeht. (Vergl. S. 97.) Aber nicht von
dem Meister aus Wil der Stadt, auch nicht von Brügge oder Köln hat
dieser Maler seine Anregungen erhalten. Sucht man nach Anknüpfungspunkten,
so findet man sie in deutscher Kunst am ehesten entweder
bei den perspektivischen und ausgesucht feinen Lichtmalereien Konrad
Witzes oder, und mit grösserer Wahrscheinlichkeit, bei den Meistern
oberitalienischer Kunst, die Multscher in ihren nördlichsten Ausläufern
bei seinem Aufenthalt in Tirol kennen lernen konnte.





Ein dornengekrönter Christus in Schleissheim von 1457,
No. 52, aus dem Kloster Wängen in Ulm stammend und ein Dreifaltigkeitsbild
in der Sakristei des Ulmer Münsters, letzteres
durch Restauration arg entstellt, gehören wohl demselben Meister an
(Bayersdorfer). Auf beiden befinden sich nebensächlich behandelte,
kleinfigürliche Stifterbildnisse. Thode spricht Multscher noch eine Reihe
anderer Werke zu, so die Grablegung und die herrliche Reitergruppe
der heiligen Könige mit ihrem Gefolge, Stuttgart, No. 477 und 488,
dort Herlin genannt.


In der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts begegnet uns in Ulm
ein anderer vielgeschätzter und vielbeschäftigter Meister, der früher gemeinhin
als der Gründer der Ulmer Schule bezeichnet wurde, Hans
Schühlein, geb. um 1440, gest. 1505, also jedenfalls erheblich jünger
als der Maler des multscherschen Altarwerkes. Nach seinem Hauptwerk
zu urteilen, dem koloristisch sehr bedeutenden Hochaltar in Tiefenbronn,
hat er niederländische oder niederrheinische, gewiss auch
fränkische Bilder gekannt. Die Köpfe der ein wenig an Holzschnitzarbeiten
erinnernden Figuren sind individuell und ausdrucksvoll, porträtartig
mutet keiner von ihnen an.


Auch sein berühmter Schüler und seit 1483 sein Tochtermann,
»der deutscheste der deutschen Meister«, Bartholomäus Zeitblom,
geb. nach 1450, gest. gegen 1518, hat die Weiterentwickelung des
eigentlichen Bildnisses nicht gefördert. Eine bei allen seinen Gestalten
sich stets gleich bleibende Würde, Strenge und demütige Frömmigkeit,
bei den Frauen mit Anmut und Lieblichkeit gepaart, verleiht ihnen
etwas Typisches und lässt sie wie die Glieder einer einzigen Familie
erscheinen, in der gute schwäbische Sitte, Bedächtigkeit und ein wenig
Langeweile zu Hause waren. Die immer wiederholten Schädelformen
zeigen die alemannische Bildung, die Backenknochen treten stark hervor,
die Wangen sind schmal, die Nasen auffällig gross und in der
Regel nach der Spitze zu leicht gerötet.


Von seinen Werken — das meiste befindet sich in den beiden Stuttgarter
Museen —, ist zunächst der Altar aus der Kirche auf dem Heerberge
von 1497 zu nennen, Stuttgart, Altertümersammlung, auf dessen
Rückseite, von Ranken und einem Spruchband vielfach umwunden und
in all dem wuchernden Dekorations-Schlingwerk dem flüchtigen Blicke
leicht sich entziehend, der Meister sein eigenes Brustbild angebracht hat.
Er erscheint hier als ein knapp Fünfzigjähriger, in langem Bart- und Haupthaar,
auch er mit jener stattlichen Nase, die er seinen Heiligen zu geben
liebt, in ernster, aber gemütvoller Auffassung, sinnenden Ausdrucks und
bescheidener Handwerkermiene, — als Porträt recht unbedeutend.



  Zeitbloms Selbstporträt
  
      Zeitbloms Selbstporträt. Stuttgart, Altertümersammlung.

  Nach einer Photographie von Hoefle, Augsburg.

  




In der Neithartkapelle des Ulmer Münsters eine seltsame
Pietà von 1501, wohl ein Werkstattbild, unter welcher sich eine imago
mortis, eine aus Bändern, Sehnen und Gebein geflickte Halbnatur befindet,
eine Schärpe um die Schulter geschlagen, an deren Ende wütend
ein Hündchen zerrt und zu deren Seiten, geschlechterweise geordnet,
Stifter und Stifterinnen mit den Wappen der Neithart, Kraft und
Ehingen knien. Möglich, dass unter ihnen uns ein Bildnis des s. Z.
berühmten Terenz-Uebersetzers Hans Neithart und des tapferen Ritters
Georg von Ehingen überliefert worden ist.


Ein vortrefflicher Altarflügel in der Sammlung Sepp in
München mit drei Stiftern, einem Manne und zwei Frauen. Der
Mann, ein recht gutes Porträt, trägt in der Linken eine wächserne
menschliche Hand, die er vermutlich zum Dank für eine glückliche
Genesung der Gottesmutter auf einem (nicht mehr vorhandenen) Mittelbilde
darbringt, die erste der Frauen trägt ihr in gleicher Weise ein aus
Wachs gebildetes Kindlein zu, — das einzige Weihgemälde grossen Stils,
das mir aus dem 15. Jahrhundert bekannt ist.


Porträtartige Teilnehmer an einer heiligen Handlung scheint Zeitblom
nicht gemalt zu haben, allenfalls könnte ein bartloser Mann auf
einer ihm in Strassburg, No. 5, zugeschriebenen Grablegung den
Anspruch erheben, für das Bildnis eines Zeitgenossen gehalten zu werden.


In der Galerie Harrach in Wien befindet sich unter No. 360
ein Porträt »Deutsche Schule«, welches wahrscheinlich von Zeitblom
herrührt. Es stellt auf einfarbigem Grunde einen bartlosen Mann in
dreiviertel Ansicht nach rechts dar, in schwarzem Gewand, langem
dunklem Haar und ziemlich grosser Nase, auf der eine Warze sitzt.
(Mir nur in der Photographie bekannt.) —


In dem Pracht und Luxus liebenden und schon aus diesem Grunde
der Kunst einer neuen Zeit leicht zugänglichem Augsburg, wurde
gegen 1460 der Meister geboren, durch welchen das Menschenbildnis
zu einer Grösse und zugleich Intimität der Auffassung gelangen sollte,
wie sie bis dahin noch nie von einer deutschen Künstlerhand erreicht
worden war: Hans Holbein, zum Unterschied von seinem grossen
Sohne später der Aeltere genannt.


Seine Porträtskizzen, und nur auf diese, nicht auf die Köpfe seiner
ausgeführten Bildwerke gründet sich sein Porträtistenruhm, in der Mehrzahl
allerdings ziemlich spät geschaffen, im ersten und in der Mitte des
zweiten Jahrzehntes des 16. Jahrhunderts, sind von einer bisher ungekannten
Lebenswahrheit und Feinheit der Charakteristik, dabei so
malerisch, flott und sicher mit dem Silberstift gezeichnet, zum Teil mit
Benutzung von Rötel und Weiss, dass sie neben den besten Leistungen
der Griffelkunst aller Zeiten genannt werden dürfen. Diese weit über
hundert Blätter, welche sich auf die Sammlungen von Berlin, Basel,
Weimar und einiger anderer Orte verteilen, sind in Deutschland überhaupt
die ersten, welche dem modernen Auge eine rein ästhetische Freude
gewähren, die ersten jedenfalls, bei denen das historische Interesse des
Beschauers völlig hinter dem künstlerischen zurücktritt.


Mancher dieser dem Gedächtnis leicht sich eingrabender Köpfe begegnet
uns in dem Malwerk des Meisters wieder, geschaffen aber hat er sie
gewiss nicht zum Zwecke der späteren Verwendung, vielmehr teils um der
Persönlichkeiten und Physiognomien
selber willen, teils aus
Freude über die eigene Fähigkeit,
sie so meisterlich mit dem
Stift auf das Papier hinwerfen
zu können, — den alten Kaiser
Max, wie er ihn gewiss oft in
seiner lieben Reichsstadt einherreiten
sah, Kunz von Rosen,
den kurzweiligen Rat, den
stattlichen Bürgermeister Artzt,
die Herren Fugger, die köstlichen
Mönche des Klosters
St. Ulrich, Junker, Bürger,
Handwerker, auch etliche ehrbare
und minder ehrbare
Weiblein, kurz alle die wechselnden
Erscheinungen augsburgischen
Lebens und Treibens,
die einem geistvollen
Flaneur der flüchtigen Momentaufnahme wert erschienen sein mochten.[46]



  Lienhard Wagner
  
      Lienhard Wagner. 

Silberstiftzeichnung von Holbein d. Ä.

  Nach Philippi Kunst d. 15. u. 16. Jahrh. Teil. II.

  




Als Zeichner nimmt Holbein seinen Ausgang, gleich wie Dürer, bei
Schongauer, aber Verschiedenheit der Individualität und des Stammescharakters
führt beide zu weit voneinander getrennten Zielen, und während
Dürer auch im gemalten Bildnis die deutsche Kunst zu einem ihrer
höchsten Gipfel emporhebt, bleibt der ältere Holbein, wo die Farbe mitspricht,
ein suchender, unvollkommener und unbefriedigender Meister, seinem
Sohne den Ruhm des grössten Porträtmalers Deutschlands überlassend.


Holbein d. Ä. steht mit seinem Schaffen in dem Grenzgebiet zweier
Welt- und Kunstanschauungen. Er wurzelt mit seiner Jugendkraft in dem
zur Neige gehenden Mittelalter, und die Malerschulen vom Oberrhein und
Flandern, diese durch Alt-Köln vermittelt, geben seinem künstlerischen
Wesen die erste Richtschnur. Bald jedoch entwickelt er sich zu selbstständiger,
kräftiger und vielseitiger Eigenart, und bereits über der
Mittagshöhe seines Lebens angelangt, erreicht ihn die italienische Renaissance
mit ihren neuen Formen- und Farbenidealen. Sie muss einen
tiefgehenden Eindruck auf ihn gemacht haben, aber er besass trotz seiner
fünfzig Jahre noch Aufnahmefähigkeit, Spannkraft und Biegsamkeit genug,
sich von dieser Offenbarung nicht erdrücken zu lassen, sondern das Neue
mit dem vorhandenen Alten zu verarbeiten und in seinem letzten Werke
zu herrlicher Gestaltung ausreifen zu lassen. Eine auch nur allgemeine
Würdigung des Meisters, der sowohl in der alten deutschen Wirklichkeitsdarstellung
als auch in der neuen, das Wahre durch das Schöne
verklärenden Kunstrichtung so Grosses geleistet hat, muss hier unterbleiben.
Es handelt sich für uns nur um seine Thätigkeit als Bildnismaler,
vor allem um den Porträtgehalt seiner Tafelbilder, der grösser ist
als bei irgend einem anderen der schwäbischen Meister.



  Zeitbloms S. Pauls-Basilika von Holbein 
  
      S. Pauls-Basilika von Holbein d. Ä. Augsburg.

  Nach einer Photographie.

  




Schon auf seinem frühsten bekannten Bilde, dem Weingartnerschen
Altar von 1493, jetzt im Augsburger Dom, erheben einzelne
Köpfe auf den ersten Blick den Anspruch auf Porträtähnlichkeit
so z. B., wie bereits Schnaase bemerkt hat, der Priester bei der Darstellung
Christi. Auf der 1499 vollendeten, ganz handwerklichen Gedenktafel
für Veronika, Walpurga und Christina Vetter,
Augsburg, Nr. 61, sind ausser den Bildnissen der bejahrten Stifterinnen
in den Passionsdarstellungen noch manche porträtartige Gestalten zu
bemerken. (»Die Flüchtigkeit der Behandlung wird durch den geringen
Preis von 26 Gulden erklärt.« Woltmann. — Aber sollte man es hier
nicht vielleicht mit einer Werkstattarbeit zu thun haben?) Die gleich
wie dieser Epitaph für das reiche Katharinenkloster gemalten Basilikenbilder,
jetzt in der Galerie von Augsburg, enthalten eine Fülle
ganz vortrefflicher Porträts, von denen leider nur wenige zu identifizieren
sind. Auf der Basilika S. Marie Maggiore ist auf dem rechten Seitenbild
mit der Enthauptung der h. Dorothea, Nr. 64, die seitwärts kniende
Nonne Dorothea Rehlinger die Stifterin des Bildes. Das Jesusknäblein,
welches, mit einem durchsichtigen Hemdchen bekleidet, der Märtyrerin
einen Korb mit Rosen darreicht, soll ein Porträt des vierjährigen Hans
Holbein d. J. sein. Zu der vom Rücken gesehenen sitzenden Gestalt
im Hauptbild der Basilika S. Paolo, Nr. 68, Klass. Bilderschatz 1387,
wohl von 1504, ein offenbares Porträt von reizend pikanter Wirkung,
wenn auch, oder vielleicht gerade weil, das Gesicht dem Beschauer abgewendet
ist, hat wahrscheinlich Veronika Welser, die Stifterin, als Modell
gedient. Auf der Rücklehne des Stuhles, auf welchem die weltlich
gekleidete junge Frau mit dem schönen, entblössten Nacken sitzt, liest
man das Wort Thekla, den Namen jener heiligen Märtyrerin, den die
nachmalige gelehrte Priorin vor ihrer Klosterzeit geführt haben soll.
Auf dem linken Seitenbild der Pauls-Basilika, Nr. 69, Klass. Bilderschatz
1405, hat sich der Maler selbst mit seinen beiden Söhnen Hans
und Ambrosius als Zuschauer bei der Taufe S. Pauli abgebildet. Der
Meister erscheint hier im langen Pelzrock, baarhaupt, langen Haar und
grossen Vollbart, der die Oberlippe frei lässt, — als Künstler, der sich
um die Mode der Zeit nicht kümmert. Die Rechte hat er auf den Kopf
des jungen, stämmigen, etwa sechsjährigen Hans gelegt, die Linke
deutet über Ambrosius hinweg nach dem Vorgange hin. Der Kopf
des Vaters trägt den schlichten, ehrlichen, freimütigen und doch bescheidenen
Ausdruck, wie auf der bekannten 1515 datierten Silberstiftzeichnung
des Musée Condé zu Chantilly; die Köpfe der Kinder
stimmen mit der Rötel-Zeichnung von 1511 im Berliner Kabinet recht
wohl überein. Aus der Aehnlichkeit der absonderlichen Profilbildung des
etwa achtjährigen Ambrosius mit der gleichfalls in der Seitenansicht
gegebenen Frau in spitzer burgundischer Haube, welche links als Zeugin
der Taufe erschienen ist, hat man in dieser porträtartigen Figur die Gattin
des Malers vermutet, der gewöhnlichen Annahme nach eine Schwester
Hans Burgkmairs. Der junge Hans Holbein begegnet uns ferner als etwa
fünfjähriger Knabe in der Speisung der Viertausend, Nr. 66, linkem
Seitenbilde einer von Ulrich Walter 1502 gestifteten Gedenktafel,
wo der kleine Bursche zur Seite Christi in rotem Rock und Ledertasche,
einen grossen Fisch in der Hand, einherläuft.[47] Schliesslich ist
hier noch das Selbstbildnis des gealterten Meisters auf seiner herrlichsten
Schöpfung, dem Sebastiansalter vom Jahre 1515 in München zu
nennen, wo er mit bittender Gebärde zur Seite der heiligen Elisabeth
erscheint. Klass. Bilderschatz 15.


Aber mit diesen wenigen nachweisbaren Persönlichkeiten ist die
Reihe der von Holbein als Teilnehmer an heiligen Vorgängen dargestellten
Zeitgenossen nicht beendet. Auch auf den grossen Passionen
in Frankfurt und Donaueschingen, auf dem Kaisheimer
Altar in München, von letzteren beiden einige Abbildungen im Klass.
Bilderschatz, sowie auf dem Stammbaum Christi und dem Stammbaum
der Dominikaner, jetzt im städtischen Museum von Frankfurt,
ist gewiss mancher Kopf von den Zeitgenossen als Porträt erkannt
worden, aber die Celebrität des Dargestellten war wohl nicht bedeutend
genug, um seinen Namen der Nachwelt zu überliefern.


Von seinen zahlreichen Stifterbildnissen, denen er in der Regel
denselben Massstab wie den heiligen Personen gegeben hat und die
infolge seines grösseren malerischen Könnens das Holzschnitzartige verloren
haben und den Originalen gerechter werden, als die der meisten
seiner Vorgänger und seiner Mitstrebenden, wenn sie auch immerhin
noch nebensächlich behandelt erscheinen, sind zu erwähnen: Auf der
Beschneidung Christi des Kaisheimer Altares der kniende
Abt Georg zu Kaisheim, ein ganz besonders lebendiger Kopf. Auf
der schon erwähnten Gedenktafel, welche Ulrich Walter im
Jahre 1502 seinen hochwürdigen Töchtern Anna und Maria, Priorin bez.
Küsterin des Katharinenklosters, für den Kreuzgang desselben gestiftet
hat, und zwar auf dem rechten Seitenbild mit der Heilung des Besessenen,
No. 67, dreizehn weibliche Mitglieder der walterschen Familie,
unter ihnen die Mutter, Frau Barbara, geb. Riedler, nebst zwei Dienerinnen,
und auf dem linken, Nr. 66, der Speisung der Viertausend, neun
männliche Mitglieder, vorn der greise Stifter Ulrich Walter selbst, im
Pelzrock, den Rosenkranz haltend. Von diesen Figuren sind die Mehrzahl,
namentlich auf der Männerseite, nicht nur vortrefflich in der Farbe
modelliert, sondern müssen auch als Konterfeie »der ganzen walterschen
Freindschaft«, und die bestand beim Tode des Seniors aus nicht weniger
denn 133 lebenden Kindern, Enkeln und Urenkeln, viel Freude bereitet
haben.



  Epitaph d. Bürgermeisters Schwartz von Holbein
  
      Epitaph d. Bürgermeisters Schwartz von Holbein d. Ä.

  Augsburg, Privatbesitz.

  Nach einer Photographie von Hoefle, Augsburg.

  




Das beste aber an feiner malerischer Behandlung und individueller Bildung
und Differenzierung der Physiognomien hat Holbein in dem Epitaph
des 1478 hingerichteten Bürgermeisters Ulrich Schwartz vom
Jahre 1508, im Besitze der Familie von Stetten in
Augsburg, geleistet.
Fünfunddreissig
Personen, unter ihnen der Bürgermeister, sein Sohn Ulrich und dessen
drei Frauen(die dritte, ihn überlebende, Anna Friess, ganz vorn),
noch nach althergebrachter Weise angeordnet, aber jede einzelne von
selbständiger Bedeutung und mit dem Bewusstsein des Wertes ihrer Persönlichkeit,
nicht mehr die mittelaltrige Beterschar, die dem Gotte
gegenüber nur als Symbol des Menschengeschlechtes zu erscheinen
wagt, — »eine Musterversammlung protziger, kräftiger Menschen«
(Janitschek). Hier hat der alte Meister gezeigt, wie er mit jugendlicher
Triebkraft sich den Idealen einer neuen Zeit zugewandt hat. Leider ist
das Bild sehr beschädigt, doch scheut der jetzige Besitzer, vielleicht mit
Recht, die Gefahren einer Restaurierung.


Es wäre gewiss interessant zu erfahren, wie der ältere Holbein sich
dem unabhängigen Einzelporträt gegenüber verhalten hat. Woltmann I, 87
erwähnt das Porträt eines jungen, blühenden, blonden, bärtigen jungen
Mannes, in Pelzkleid und Pelzhaube, eine Schriftrolle in der Hand, aus
dem Jahre 1513 im Besitze des Grafen Lanckoronski
zu Wien
und S. 88 das Bildnis eines Mannes aus derselben Zeit, der einen
silbernen Becher in der Rechten hält — den Hintergrund bildet eine
Renaissance-Architektur —, ehemals im Palazzo Manfrin zu Venedig.
Die Bilder, ich habe sie leider nicht selbst gesehen, sollen weit hinter
dem zurückbleiben, was man nach seinen Skizzen erwarten könnte. Andere
sichere Porträts scheinen von ihm nicht bekannt zu sein, sei es, dass
sie sich unter der handwerklichen Ware der Provinzialsammlungen verbergen,
sei es, dass der Meister überhaupt wenig Aufträge dieser
Art erhalten hat. Das Porträt eines jungen Mannes im roten Rock
und rotem Barett auf blauem Grunde in Darmstadt, welches Janitschek
ihm zusprechen wollte und das Woltmann als mutmassliche
Arbeit des Ambrosius Holbein aufführt, gilt neuerdings wohl allgemein
als ein frühes Werk des jüngeren Holbein. — Das in Stuttgart
unter Nr. 500 der Schule des älteren Holbein zugeschriebene freundliche
Kinderköpfchen auf grünem Grund, eine pausbackige,
sächsische Prinzessin mit roten Haarflechten und golddurchwirkter Haube,
gehört wohl der cranachschen Werkstatt an, und das ebenda unter
No. 515 derselben Schule zugewiesene Brustbild einer betenden Frau
ist schwerlich deutschen Ursprungs.


Nachdem er den Sebastiansaltar geschaffen hatte, hört man wenig
mehr von Holbeins künstlerischer Thätigkeit, und ein Werk von ihm ist von
nun an nicht mehr nachweisbar. Er hatte in seiner bürgerlichen Existenz
Schiffbruch gelitten, konnte seinen städtischen Verpflichtungen nicht
nachkommen, und die Schuldklagen gegen ihn häuften sich mehr und
mehr. Im Jahre 1524 wird er als verstorben erwähnt. So teilte er
dasselbe Künstlerlos mit so manchem grossen Meister, mit Franz Hals,
Ruisdael, Vermeer und Rembrandt, mit denen er freilich wenig mehr
gemein hat als das Unterliegen im Kampfe um Anerkennung und Belohnung
von seiten der Mitlebenden, denn dem wirklichen Talente gegenüber
erscheint er schliesslich doch nicht mehr als ein Meister zweiten
Ranges — die herrliche Schöpfung des Sebastiansaltars ausdrücklich ausgenommen
—, ein Vorarbeiter auf einer Bahn, auf der ein Grösserer als
er das Ziel erreichen sollte.


Von den in Augsburg neben Holbein d. Ä. thätigen Künstlern
zeichnet sich Leo Frass, der eines der Basilikenbilder für das Katharinenkloster
gemalt hat, durch tüchtige, aber künstlerisch nicht gerade bedeutende,
grobknochige und unerfreuliche Charakterköpfe aus, Gumbolt
Giltlinger d. Ä. dagegen, thätig als Tafelmaler seit 1481, gestorben
1522, durch wenig tief erfasste und etwas ausdruckslose Ateliergesichter.
Auf seiner Anbetung der Könige, von der sich ein bezeichnetes
Exemplar im Besitz des Landgerichtsrats Hoffmann in Augsburg, ein
anderes im Louvre befindet, No. 2739, Klass. Bilderschatz 189 und 1203,
scheinen einige Personen des königlichen Gefolges die Züge bestimmter
Persönlichkeiten zu tragen. Eine Anbetung der Könige in der Augsburger
Galerie, No. 102, ist nach dem Katalog mutmasslich eine
Replik des jüngeren Giltlinger, möglicherweise ist dort in dem zweiten
König, Balthasar, ein Porträt des Anton Fugger gegeben.


Augsburgischer Kunstweise verwandt sind die in dem dortigen
Maximilians-Museum aufbewahrten Darstellungen der Geburt und
der Anbetung der Könige, »Schwäbisch um 1480«; auf letzterer
sind vielleicht sämtliche drei Könige Porträts.[48] Italienischer Einfluss
ist auf allen diesen Werken zu erkennen.


Die Besprechung der Thätigkeit Hans Burgkmairs liegt ausserhalb
des Rahmens dieser Betrachtungen, denn schon in den frühsten seiner
bedeutenderen Arbeiten, den Basilikenbildern, die er in den ersten Jahren
des 16. Jahrhunderts neben dem älteren Holbein im Katharinenkloster
malte, zeigt er sich als auf dem Boden der neuen Zeit stehend, als ein
Künstler der Renaissance, zu welchem er sich durch die Kenntnis oberitalienischer,
besonders venetianischer Malerei herangebildet haben mag.
Die von ihm als fünfzehnjähriger Knabe ausgeführte Kopie des schongauerschen
Selbstbildnisses ist schon erwähnt worden (S. 105), hier mag
noch ein zwei Jahre später gemaltes Porträt genannt werden, also aus
einer Zeit, wo er noch unter dem Einflusse der deutschen, und zwar
der elsässischen Kunst steht. Es ist das der in Schleissheim unter
No. 141 befindliche, 1445 geborene Geiler von Kaisersberg. Das
Brustbild ohne Hände, vor dunkelblau-grünem Hintergrund, in schwarzem,
bis zum Hals geschlossenen Rock und hoher, fezartiger schwarzer Mütze,
der Kopf, in dreiviertel Ansicht nach rechts, zeigt die Hand eines Anfängers,
der noch ganz in mittelaltriger Kunstübung wurzelt. Die Züge
des scharf konturierten Kopfes sind hart und metallen, und die zahlreichen
und tiefen Gesichtsfurchen geben ihm einen ängstlichen und bekümmerten
Ausdruck. Die Lippen sind schmal und ein wenig geöffnet,
ihre Umrisslinien scharf, wie mit dem Messer ausgeschnitten. Der
Fleischton ist schmutzig-gelbraun. Ohne einen bestimmten Gegenstand zu
fixieren, ist der leere, beinahe gespenstische Blick in die Ferne gerichtet.
Von dem Geiste der gewaltigen Persönlichkeit des Kanzelredners, »der helltönenden
Posaune von Strassburg«, des gedankenreichsten und feinsten
Menschenkenners seiner Zeit, der damals in seinem fünfundvierzigsten
Jahre stand, ist in dieser kindlich-befangenen Arbeit wenig zu verspüren.



  Porträt des Geiler von Kaisersberg
  
      Porträt des Geiler von Kaisersberg, von Hans Burgkmair, Schleissheim.

  Nach besonderer Aufnahme.

  







In Nördlingen, wohin er von Rothenburg gekommen war, malte
1462 Friedrich Herlin, ein Schwabe von Geburt, wahrscheinlich aus
Ulm stammend, den Hochaltar für die Georgskirche. Auf den
ersten Blick erkennt man den Nachahmer der Niederländer, insbesondere
Rogers, dessen Einfluss von nun an in Schwaben der herrschende wird. Zu
einer selbständigen künstlerischen Ausdrucksform, wie z. B. Schongauer,
der auch bei den Flamen studierte, hat er es niemals gebracht. Das
Technische, die Leuchtkraft der Farbe und die feierliche Komposition
hat er seinen Vorbildern erfolgreich abgesehen, aber den Schein der
Körperlichkeit vermag er seinen Gestalten nicht zu verleihen. Seine
Figuren mit den langgezogenen Gesichtern, den langen und breiten
Nasenrücken und den scharfgeschlitzten, nach den äusseren Winkeln stark
heruntergezogenen Augen, wirken hart und erinnern an flache Holzschnitzreliefs.
Auch seinen Stifterbildnissen, die übrigens als das beste bezeichnet
werden müssen, was er überhaupt zu geben imstande war,
haftet dieser Mangel an. Aber er hat sie sorgfältiger behandelt als
die Mehrzahl seiner schwäbischen Malergenossen, und dass er sie da,
wo sie mit heiligen Personen zu einer Handlung vereinigt sind, von derselben
Grösse darstellt wie diese, ist ein künstlerischer Fortschritt und
ein Beweis für ein verändertes Verhältnis des Menschen zu Gott, für
eine Befreiung von dem mittelaltrig-dumpfen Herdengefühl, zu dem
Herlin, vielleicht dank der auf seiner niederländischen Reise erhaltenen
Anregungen, recht wohl sein Scherflein beigetragen haben mag.


In der städtischen Sammlung von Nördlingen hängen u. a.
zwei Flügel des schon erwähnten Georgsaltares, auf dem einen
sechs männliche, auf dem anderen vier weibliche Mitglieder der Familie
des reichen Nördlinger Bürgers Jakob Fuchshart. In einem von zwei
Fenstern erhellten Raume kniet, von den übrigen abgesondert, der
greise Stifter mit weisser Perücke. Ein aus dem Groben gearbeiteter
Kopf mit schlichtem, nicht unintelligentem Ausdruck, wie man ihn wohl
noch heute in schwäbischen Städten mit vorwiegend landschaftlichem
Charakter antrifft, hinter ihm seine Söhne, jeder einzelne in seiner besonderen,
nicht gerade gewinnenden Eigenart gekennzeichnet. Die vier
Frauen knien in naturholzfarbenen Betstühlen vor einem ausgespannten
oliven-grünen gemusterten Teppich, drei in Schwarz, eine in Rot gekleidet,
nach der Sitte der Zeit den Kopf von grossen, blendend weissen, gestreiften
Tüchern haubenartig umschlungen. Das Inkarnat ist heller als
bei den Männern, auch sie sind, wiederum ein Fortschritt, ebenso vortrefflich
individualisiert wie jene.



  Flügel des Georgsaltars von Herlin
  
      Flügel des Georgsaltars von Herlin. Nördlingen.

  Nach Photographie.

  




Auf einem dreiteiligen Altar von 1488 in derselben Sammlung
kniet, nicht auf dem Flügel, sondern auf dem Mittelbilde, unmittelbar
vor der Gottesmutter mit dem Kinde, die Familie des Stifters: gleichfalls
recht gute Porträts, in denen eine örtliche Ueberlieferung, der freilich
Schnaase widerspricht, Herlin selbst mit den Seinen erkennen will. Klass.
Bilderschatz 1376.


In der städtischen Sammlung befindet sich ferner ein Ecce
Homo von 1468, vor welchem im Betstuhl, einen langen Pelzmantel
um die Schultern, der Stifter kniet: Hans Genger, Kirchenbaupfleger und
Bürger von Ulm, dieser jedoch, wie noch einige andere herlinsche
Donatoren in Nördlingen, in der alten nebensächlichen Art und verkleinerter
Gestalt behandelt.


In der Jakobskirche von Rothenburg, die übrigens auch einen
1466 bezeichneten Altar Herlins besitzt, wird in der jetzt leider gänzlich
verwahrlosten Blutkapelle ein vortreffliches Bild der Maria mit dem
Kinde und der h. Barbara, bez. 1467, aufbewahrt, das mit grosser
Wahrscheinlichkeit demselben Meister zuzuschreiben ist (dort Wolgemut
genannt). Die in der Kirchentracht mit vier blonden, blühenden Kindern
erschienene Stifterin, in nur wenig verkleinertem Massstabe, ist besonders
sorgfältig behandelt. Neben ihr ein Wappen mit einem Einhorn. An
einigen beschädigten Stellen des Bildes ist zu erkennen, dass die Holztafel
vor Auftrag des Kreidegrundes mit Leinwand überzogen war. Dieses
Hilfsmittel, um etwaige beim Trocknen des Holzes entstehende Sprünge
von vornherein zu verbergen, ist mir, nebenbei bemerkt, auf Werken
des 15. Jahrhunderts mehrfach begegnet, besonders auf altkölnischen
Bildern. Zuweilen sind auch Sprünge, die schon vor dem Bemalen
im Holz vorhanden waren, mit Werg ausgestopft.


Gleichfalls nicht ganz sicher von Herlin ist ein Epitaphium
einer Frau Müller in der Georgskirche zu Nördlingen, am alten
Rahmen mit 1463 bezeichnet, welches Christus am Kreuz zwischen
Maria und Johannes und die Stifterfamilie zeigt. — Einen, nach der
Abbildung im klassischen Bilderschatz 1220 zu schliessen, vortrefflichen
Stifter, ein Brustbild, das unten mit dem Rahmen abschneidet, eine höchst
seltene Darstellungsweise, mit dem h. Christophorus und dem h. Sebastian
in der Sammlung Marcuard in Florenz, habe ich im Original nicht
gesehen. — Dass der Nachahmer Rogers Einzelporträts gemalt hat, ist anzunehmen,
aber nicht nachzuweisen. In keiner Sammlung wird ihm ein
Porträt zugeschrieben. Vielleicht aber dürfte auf ihn ein im Besitz des
Herrn Dr. A. Burckhardt-Burckhardt in Basel, früher in der Sammlung
des Grossherzogs von Baden, befindliches Brustbild zurückgeführt
werden,
das mit der Jahreszahl 1488 bezeichnet ist. Der gut detaillierte,
an einigen Stellen übermalte Kopf, den eine haubenartige Mütze bedeckt,
gehört einem hoch in den Dreissigen stehenden Manne an. Beide
Hände sind sichtbar, die linke ruht auf einer Brüstung, die rechte, mit
ihren spinnenbeinartigen, knochenlosen, widerlichen Fingern, die man sich
scheuen müsste zu berühren, hält einen Zirkel, — also wohl ein Mathematikus.
Die dunkelgemusterte Wand des Hintergrundes ist links für
einen Ausblick in die Landschaft geöffnet; allerdings ist es nicht unmöglich,
dass dieser Teil der Staffage von späterer Hand hinzugemalt worden
ist. Den Hinweis auf die vermutliche Urheberschaft dieses in der Farbe
guten, in der Modellierung ziemlich schwachen Werkes verdanke ich
Dr. Daniel Burckhardt.





  Männliches Porträt
  
      Männliches Porträt.

  Im Besitz von Dr. A. Burckhardt in Basel.

  Nach besonderer Aufnahme.

  







Die Kunst der übrigen am Oberrhein und in Schwaben thätigen Maler
wird vornehmlich von Schongauer, Zeitblom und dem älteren Holbein bestimmt.
Für die Geschichte des Menschenbildnisses sind sie kaum von
Interesse. Der vielgenannte Meister von Sigmaringen, hauptsächlich
vertreten in den Sammlungen von Sigmaringen und Donaueschingen —
ein gutes Bild auch in Schleissheim No. 136, jedenfalls nicht von dem
Meister des Amsterdamer Kabinets —, obwohl noch im 16. Jahrhundert
thätig, zeigt bei guter Naturbeobachtung doch nur Typen, die uns von
Zeitblom her bekannt sind. Eine kleine, steife Stifterin auf dem Bilde
No. 33 in Donaueschingen, in der Tracht der Dominikanerinnen, ist ganz
unbedeutend. Auf eine nahe Verwandtschaft mit demselben Meister weisen
die Bilder von Klaus Strigel hin — der ganz hervorragende Porträtmaler
Bernhard Strigel gehört mit seinen Hauptwerken bereits dem neuen
Geiste des 16. Jahrhunderts an —; dem älteren Holbein nahe steht der
Maler der »Blaren-Tafel« aus der Kapelle des Spitals S. Augustin,
jetzt im Rosgarten-Museum zu Konstanz, den Tod Mariä darstellend,
übermalt, mit einem recht ungeschickten, hölzernen Stifter, (Diethelm?);
zeitblomsche Typen zeigt ein grosser Altar von 1498 in Mittelzell
auf der Reichenau, auch manches in der Neidhartkapelle des Ulmer
Münsters.


Alle diese meist sehr mittelmässigen Bilder aufzuführen, ist zwecklos,
ich erwähne nur die folgenden, die ein gewisses ikonographisches
Interesse haben:


In der Heidelberger Schlosssammlung unter No. 370 die
Stiftung des Rosenkranzordens: Drei von Rosenkränzen umrahmte
Darstellungen, auf der rechten ein vornehmer Mann in goldbrokatenem
Gewande, dem ein Dominikanermönch von der Kanzel herab den
Rosenkranz überreicht. Das scharf im Profil genommene Gesicht des
ersteren, bartlos, mit Adlernase und Lockenhaar, hat einige Aehnlichkeit
mit einem in derselben Sammlung befindlichen Porträt Friedrichs des
Siegreichen (No. 416). Sonach könnte das Bild vielleicht zum Danke
für das von diesem Fürsten 1476 in Heidelberg erbaute Dominikanerkloster
(an der Stelle des heutigen Friedrichsbaues) gestiftet worden sein.
Bemerkenswert ist übrigens hier die treffliche Bewältigung der Perspektive
bei ungewöhnlich hohem Augenpunkte. Die Herkunft des Bildes ist unbekannt.



  Stiftung des Rosenkranzordens
  
      Stiftung des Rosenkranzordens. Heidelberg, Schloss, städtische Sammlung.

  Teilbild. Nach einer Photographie von Edmund von König.

  







Ein Schnitzaltar in der Pfarrkirche von Dettlingen, Hohenzollern,[49]
gestiftet 1491, zeigt recht gute Donatorenbildnisse: auf dem
rechten Flügel Burkhard von Ehingen zu Diessen in voller Rüstung zu
Füssen des h. Christophorus, auf dem linken Flügel seine Hausfrau Barbara
von Neuneck kniend vor der Madonna mit dem Kinde. Beide sind
von derselben Grösse wie die Heiligen.


In der Stuttgarter Gemäldesammlung unter No. 518 bis 520
eine merkwürdige, 1489 bezeichnete Tafel mit vierundzwanzig kleinen,
wie vergrösserte Buchillustrationen erscheinenden Darstellungen einer
wunderlichen Legende. (Wichtig für die Datierung der schongauerschen
Stiche B. 17 und B. 22, die hier kopiert sind. Lehrs.) Auf den zwei
Seitenbildern dieser Tafel sind die Stifter gemalt, und zwar sehr bemerkenswerterweise
erscheinen sie hier zum ersten Male in ganzer stehender
Figur von etwa einem Meter Höhe und ohne von einem Schutzpatron
begleitet zu sein. Auf dem einen Seitenbild Herzog Wolf von Schwaben,
eine edele Jünglingsgestalt in reicher, goldbrokatener Tracht, den Herzogshut
auf dem herabwallenden Goldhaar, ein Kirchenmodell in der Hand
haltend, auf dem anderen Seitenbild seine jugendliche Gemahlin Juditha
von Flandern, in rotem, grüngesäumten Gewand, mit der hohen, durch
Drähte gestützten burgundischen Haube, über welcher ein zarter weisser
Schleier gelegt ist. (Ein spätes Beispiel für das Vorkommen dieser etwa
seit 1440 nachweisbaren Kopfbedeckung.) Beide Figuren sind mit feinem
koloristischen Sinn auf dunkeln Grund gemalt. Die Bilder werden in
Stuttgart »Schwäbische Schule« genannt; aber sollten diese vornehmen,
liebenswürdigen Erscheinungen nicht doch vielleicht von einem flandrischen
oder burgundisch-französischen Maler herrühren?


In derselben Sammlung unter No. 501 »unbekannter Meister« ein
Doppelbild, Anbetung der Weisen und Beschneidung Christi,
mit zwei Seitenbildern, auf dem einen der württembergische Graf Ulrich
der Vielgeliebte, in hellbrauner Plattenrüstung, einem Perlenreif mit
Reiherstutz auf dem roten Lockenhaar, recht gut individualisiert, auf dem
andern seine drei Gemahlinnen, diese kaum voneinander zu unterscheiden.
Die unpatronisierten Stifterfiguren sind hier grösser als die Heiligen der
beiden Mittelbilder.


Schliesslich seien noch zwei lebensgrosse, unpatronisierte Bildnisse
in ganzer stehender Figur erwähnt, welche einst die
Flügel eines Altars der Hauskapelle in der Stallburg zu Frankfurt a. M.
gebildet haben und sich jetzt unter No. 75 und 76 im städelschen
Kunstinstitut befinden. Auf den nach 1788 angefertigten
Rahmen beider ist der Name der Dargestellten, ihr Alter und das
Jahr der Anfertigung angegeben. Das eine ist das Porträt des fünfunddreissigjährigen
Frankfurter Patriziers Claus Stalburg vom Jahre 1504,
das andere das seiner Gattin, der zwanzigjährigen Margarethe Stalburgerin,
gleichfalls von 1504. Die Bilder sind von dem aus Schwäbisch-Gmünd
gebürtigen Maler Jerg Ratgeb hergestellt und lassen bereits den dürerschen
Einfluss erkennen. (Eigenartige Passionsdarstellungen desselben
Meisters in der Stuttgarter Altertümer-Sammlung.)





Unabhängige Porträts aus der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts,
der oberrheinischen oder schwäbischen Richtung angehörend, finden sich
vereinzelt in den Sammlungen Deutschlands und Oesterreichs. Ich erwähne
die folgenden:


Zwei recht handwerksmässige »Klappbilder«, nach Art der Diptychen,
zum Aufstellen oder zur Aufbewahrung in einer Lade bestimmt,
im gotischen Zimmer des Baseler historischen Museums. Beide mit
1487 bezeichnet, auf der Innenseite der einen Klappe das Brustbild der
Dargestellten auf blauem Grund: einmal ein weltlich gekleidete junger
Mann, eine Blume in der Hand haltend, das andere Mal ein Mönch; auf
der Innenseite der anderen Klappe in beiden Fällen ein Totengerippe.


In der städtischen Sammlung zu Mainz unter No. 444 ein
1482 datiertes Porträt des Ulmer Dombaumeisters Moritz Ensinger,
links oben ein Wappenschild mit zwei Zangen, rechts oben die Jahreszahl.
Brustbild auf rotem Grund, der Kopf in dreiviertel Ansicht nach
links. Der Dargestellte, der eine hohe schwarze Mütze trägt, mag in
der Mitte der Vierziger stehen. Der Ausdruck des hohlwangigen, schlecht
rasierten Handwerkergesichts ist, im Gegensatz zu den sonstigen spätmittelaltrigen
Bildern, völlig unbefangen, aber gleichgiltig, beinahe gelangweilt.
Die Ausführung ist unfrei, zeichnerisch, nicht malerisch, und ohne
jede Kraft der Formen und Farben. Schwerlich von einem bedeutenden
Meister.


Ein anderes, einem unbekannten Ulmer Maler zugeschriebenes
Porträt befindet sich in Stuttgart unter No. 503. Brustbild eines
Mannes in mittleren Jahren mit feinen Gesichtszügen, ohne Hände, auf
dunkelgrünem Grund. Er trägt unter der offenstehenden schwarzen
Schaube einen braunen Rock, den Kopf bedeckt ein schwarzes Barett.
Sauber mit dem Pinsel gezeichnet. Wohl vom Ende des 15. Jahrhunderts.


In der Stuttgarter Altertümersammlung das Brustbild
einer Augsburgerin Welser, geb. Ungelter, von etwa 1500, — eine junge,
gesunde, frisch aussehende Frau mit reich gestickter Haube auf rotem
Grunde. Die Freude des 16. Jahrhunderts an kostbarem Geschmeide
ist schon hier an Ketten und Ringen zu erkennen.


In der städtischen Sammlung auf dem Heidelberger Schloss,
No. 416, ein recht gutes Brustbild Kurfürst Friedrichs I. von der
Pfalz (1449 bis 1476), im Brokatrock mit Hermelinbesatz, roter Mütze,
auf schwarzem Grunde. Die gänzlich verzeichneten Hände halten ein
Blatt Papier oder einen Brief. Manches, insbesondere die Haarbehandlung,
erinnert an den viel späteren Baldung, doch kann das Bild immerhin
noch im 15. Jahrhundert gemalt sein. Die Porträts unter No. 417
und 418 sind freie, aber schlechte spätere Handwerkerkopien desselben
Bildes.





Es erübrigt nun noch am Schlusse der oberrheinischen und schwäbischen
Schulen kurz auf zwei schweizer Maler hinzuweisen, die für
die Geschichte der Entwickelung des Bildnisses in der vordürerischen Zeit
von einiger Bedeutung sind: Hans Herbst, in dessen Werkstatt vermutlich
Holbein der Jüngere gearbeitet und der den männlich schönen Lehrmeister
porträtiert hat,[50] und Hans Fries, den eigenartigen, bäurischderben
Maler von Freiburg.


Hans Herbst ist 1468 geboren, war um die Wende des Jahrhunderts
der gefeiertste Künstler in Basel und ist erst 1550 im Alter
von 82 Jahren gestorben.


Im Besitze des Herrn Dr. Stückelberg in Basel befindet sich
das Brustbild eines etwa fünfundzwanzigjährigen Mannes, das durch
eine alte Inschrift und die Identität der Persönlichkeit mit der des
Londoner Porträts mit grosser Wahrscheinlichkeit als ein Selbstbildnis
des Malers beglaubigt sein soll. Ich selbst habe das Werk nicht gesehen.
D. Burckhardt[51] sagt von ihm: Die Färbung ist ziemlich kräftig,
von einem hellgrünen Hintergrund hebt sich der mit einem roten Barett
bedeckte Kopf trefflich ab. Das Gesicht ist flach mittels leichter brauner
Schatten modelliert. — Auf Grund dieses Bildes schreibt Burckhardt
dem gleichen Meister ein Porträt bei Herrn Merian Thurneysen,
Basel, und zwei Porträts im Baseler Museum zu, Nr. 92 und 93.
Diese letztgenannten beiden Bildnisse, bereits dem 16. Jahrhundert angehörig,
vor einfarbigem Hintergrund, wenig bedeutend im Ausdruck,
kräftig in der Farbe, doch etwas hart in der Modellierung, scheinen mir
auf einen späten Vertreter der schongauerschen Richtung hinzuweisen.
Bayersdorfer hält sie für Arbeiten Baldungs.


Von Hans Fries, geb. 1465, thätig zumeist in seiner Vaterstadt,
gest. um 1520, sind mir weder Porträts noch Stifterbildnisse bekannt,
doch muss sein Name um der urwüchsigen Kraft seiner Gestalten, die
an die des älteren Holbeins beinahe heranreicht, ja oft schon an Dürer
gemahnt, mit denen der grossen Menschenbildner seiner Zeit genannt
werden. (Germanisches Museum Nr. 172 bis 177, zwei Tafeln im Freiburger
Museum, ein 1506 datiertes Gemälde des Franziskaner Klosters
zu Freiburg, von dem sich zwei Flügel in Schleissheim befinden, Nr. 137,
Klass. Bilderschatz 1573, und mehreres in Basel, Nr. 45 bis 52.)


5. Baiern, Oestreich, Tirol.


Wesentlich verschieden von allem bisher Behandelten ist das Gesamtbild
der bairischen Malerei. In der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts
rauh und derb, in schwesterlicher Verwandtschaft mit der
Holzplastik, einheitlich geschlossenen Charakters, unberührt so von nordischen
wie südlichen Einflüssen, ist sie ein treues Spiegelbild bajuvarischer
Stammesart und eine beredte Zeugin gegen die oft gehörte
Behauptung, der Naturalismus der deutschen Malerei verdanke insgesamt
flämischem Import sein Dasein. Erst gegen die Mitte des Jahrhunderts
verändert sie langsam bei einzelnen Meistern ihr knorriges Gesicht,
aber es ist, wenigstens in den östlichen Teilen des Landes, nicht ein
von Gent oder Brügge herüberstrahlendes Licht, das diesen Wandel hervorruft,
sondern ein schwacher Wiederschein italienischer Kunst, der,
vornehmlich von Padua her, über Südtirol und Salzburg zu ihr drang.


Am längsten und zähesten hat sich Rauheit und Urwüchsigkeit,
ohne eine Spur idealer Verklärung, in den westlichen Gebieten
Baierns erhalten, im Isarthal, besonders in München selbst.





Ein schlagendes Beispiel dieser Art ist eine Kreuzigung aus
Benediktbeuern, die sich jetzt in Schleissheim unter Nr. 68 befindet
und die etwa um die Mitte des Jahrhunderts entstanden sein mag.
An graussigen Details, schauerlichen Höllenfratzen und Pferdeschnuten
wird hier das denkbar Mögliche geleistet, aber bei all ihrer Uebertreibung
sind diese grimassierten Gesichter von einer geradezu unheimlichen
Lebenswahrheit. Die Gruppe der drei Verschwörer oder was es sonst
für bassermannsche Gestalten sind, die vor dem Kreuze stehen, namentlich
der in der Mitte mit dem weissen Schnurrbart und den buschigen
Brauen, dann der wilde Kerl zu
Pferde, der in der kühnsten Verkürzung
über eine Armbrust aus dem
Bilde heraus auf den Beschauer zu
zielen scheint, wird man nie wieder
vergessen, wenn man einmal ihnen
gegenüber gestanden hat.[52]



  Teilbild aus der Kreuzigung
  
      Teilbild aus der Kreuzigung
  von Benediktbeuern.

  Schleissheim.

  Nach besonderer Aufnahme.

  




Einen ähnlich übertriebenen,
man darf wohl sagen scheusslichen
Naturalismus zeigen die Passionsbilder,
die Gabriel Mächselkircher
1480 für das Kloster von
Tegernsee gearbeitet hat, jetzt in
Schleissheim, Nr. 73 und 74.
Diese Karikaturen — der bartlose
Christuskopf darf von dieser Bezeichnung
nicht ausgenommen werden —
sind hier umso widerlicher, als sie
sämtlich wie in einen fahlen Leichenton
getaucht erscheinen. Nicht minder krasse Physiognomien hat er
auf zwei Altarflügeln angebracht, die gleichfalls aus Tegernsee
stammen und jetzt in der Bildersammlung von Burghausen unter Nr. 9
und 10 aufbewahrt werden. Die Entkleidung Christi vor der Kreuzigung,
Nr. 10, ist brutaler sicherlich nicht in dem wildesten Passionsspiel
einer rohen Volksmenge vorgeführt worden. Dagegen sind die abgesägten
Kehrseiten dieser beiden Flügel, ebenda Nr. 11 und 12, Enthauptung
und Bestattung des h. Sigismund, mit der von ferne
an Konrad Witz erinnernden Behandlung der Architektur und Landschaft,
von einer so auffälligen Ruhe und verhältnismässig würdigen Auffassung,
dass man wohl geneigt sein kann, hier eine andere Hand als die Mächselkirchers
zu vermuten.


Derb und karikiert sind auch die Köpfe, welche Uelrich Fuetrer
1457 auf seiner Kreuzigung, Schleissheim, No. 71, gemalt hat. Nur
die Fleischtöne und das goldig blonde Haar sind in Farben gegeben,
die Figuren selbst sind in einem weisslich grauen Ton gehalten, der die
Steinskulptur nachahmen will.


Während bei allen diesen Werken keine Spur eines fremdländischen
Einflusses zu entdecken ist — allenfalls könnte man vielleicht an Anregungen
aus dem benachbarten Franken denken —, kommt in den Arbeiten des
Hofmalers Hans Olmendorfer (1460 bis 1518) die bairische Eigenart
nicht mehr ganz unverfälscht zum Ausdruck, doch wäre es wohl
gewagt, bei ihm die persönliche Kenntnis italienischer Kunst vorauszusetzen.


In der gotischen Kirche des bairischen Nationalmuseums
steht ein von ihm 1492 für die ehemalige Franziskaner-Kirche gemalter
Altar von mächtigen Abmessungen. Das Hauptbild stellt die Kreuzigung
dar. Die Figuren sind ohne das geringste Gefühl für Gruppierung,
Linienführung und Farbenwirkung bunt und wahllos nebeneinander gestellt,
aber ihre Physiognomien sind lebendig und individuell, ohne
grimassiert zu sein. Irgend welche Lokalgrössen scheint Olmendorfer ebensowenig
wie die ihm vorangegangenen Malermeister als Assistenten der
Handlung porträtiert zu haben, dagegen hat er den Stifter des Altars,
den 1508 gestorbenen Herzog Albrecht IV. (III.), den Weisen, im Alter
von 45 Jahren, kniend in ritterlicher Rüstung und mit mässig langen
Schnabelschuhen, und seine etwa 40 Jahre alte Gemahlin Kunigunde,
Tochter Kaiser Friedrichs III., in reichem Brokatkleid und weisser
Haube auf den Aussenseiten der Flügel in schlichten und lebensvollen
Bildnissen dargestellt.


Edler und monumentaler als dieser ist der angeblich auch von ihm
gemalte Altar der Kirche von Blutenburg bei München von 1491,
wenn auch — der gross und mächtig wirkende Kopf Gott Vaters ausgenommen
— die Charakterisierung der Gestalten schwächlicher ist. Es
ist das nicht der einzige Fall, wo ein deutscher Künstler, dem der
Wirklichkeitssinn gewissermassen im Blute liegt, zu einer Verwässerung
des Wesensausdrucks gelangt, wenn er sich um eine ideale Auffassung
der Dinge bemüht.



  Porträt des Herzogs Sigmund
  
      Porträt des Herzogs Sigmund. Schleissheim.

  Nach besonderer Aufnahme.

  




Ein vortreffliches Porträt des 1439 geborenen Herzogs Sigmund
von Baiern in Schleissheim, No. 86, wird dort gleichfalls
Olmendorfer zugeschrieben. Brustbild, Kopf in dreiviertel Wendung
nach rechts, ohne Hände, hellgelber Hintergrund. Das schwarze Gewand
mit rotem Aufschlag von weichem, wolligem Stoff lässt den Hals frei,
auf welchem eine schwarze Schnur sichtbar ist. Das Kleinod oder
Amulett, das sich wohl an ihrem Ende befinden mag, verbirgt sich
unter dem Gewand, das Haar umschlingt ein netzartiges Tuch. Der starkknochige
Kopf ist mit Hilfe brauner Schatten gut gerundet. Die leicht
mit dem Pinsel gezeichneten Hautfalten, besonders jene an den äusseren
Augenwinkeln, deuten auf ein Alter von etwa vierzig bis fünfundvierzig
Jahren. Die Lippen sind negerartig wulstig gebildet. Der Fleischton
zeigt ein dunkles Braun. Herzensgüte und Empfänglichkeit für alles
Gute und Schöne, Sinnlichkeit, Leichtsinn und ein Hang zur Trägheit,
all das Menschliche, Allzumenschliche in der Natur dieses wittelsbacher
Sonderlings ist in seinem Porträt zum Ausdruck gebracht. »Ihm war
wohl mit schönen Frauen,« erzählt ein zeitgenössischer Chronist, »mit
weissen Tauben, Pfauen, Meerschweinchen, Vögeln und allerlei seltsamen
Tierlein, auch mit Saitenspiel«. Erst achtundzwanzig Jahr alt entsagte
er der Regierung, nach seinen eigenen Worten »infolge der Blödigkeit
seines Leibes, nicht gern Mühe und Arbeit tragend und mehr geneigt
sich ein geruhigtes Wesen ohne alle Bekümmernis zu machen«. Die in
wunderlichem Latein wohl später hinzugefügte Inschrift besagt, dass der
Herzog damals in Obermenzing (Blutenburg) seinen Wohnsitz hatte.


Andere Künstler, die mit bestimmten Werken des westlichen und
nördlichen Baierns in Beziehung zu bringen wären, sind mit ihren Namen
nicht bekannt. Immerhin bedürfen einige Bilder dieser Ignoti hier einer
kurzen Erwähnung.


Spätestens aus dem Anfange des 15. Jahrhunderts, wenn nicht schon
aus früherer Zeit, stammt ein Altar von Weildorf, der sich jetzt
in der Klaren-Kirche von Freising befindet. Der Inhalt und die
Darstellungsformen dieser kleinen Tafelbilder, sowie die vollen rundlichen
Gesichter der heiligen Personen, die recht wenig individuelle Belebung
verraten, erinnern an die Giotto-Schule. Das wäre nun allerdings eine
sehr frühzeitige Befruchtung von oberitalienischer Seite her, und man ist
deshalb geneigt gewesen, hier, wie bei einigen ähnlichen Bildern des
Freisinger Klerikerseminars, kölnische Einflüsse anzunehmen. Ich persönlich
kann dieser Ansicht nicht zustimmen, trete vielmehr Riehl bei,
welcher die kölnische Verwandtschaft als eine rein äusserliche ansieht,
die er aus dem geheimnisvollen Faktor der »Zeitstimmung« erklärt. Dagegen
glaube ich doch, dass hier mittel- oder unmittelbar ein giotteskes
Muster wirksam gewesen ist.


Wie schwierig es ist, die gerade in Süddeutschland so häufig sich
kreuzenden Kunstweisen klar zu erkennen, das beweist der Pähler
Altar im bairischen Nationalmuseum. Ob dieser mehr eigenes
Leben als der Weildorfer zeigende, wohl aus dem dritten Jahrzehnt des
15. Jahrhundert stammende Altar der bairischen, der bairisch-salzburgischen,
der fränkischen oder der niederdeutschen Kunst zuzuschreiben sei,
oder ob er sogar von »dem letzten grossen Vertreter der Prager Schule«,
von dem Meister von Wittingau herrührt (Thode), darüber gehen die
Ansichten weit auseinander.


Bemerkenswert seines Stifterbildnisses wegen ist der mittelste von
drei in der Trausnitz-Kapelle von Landshut aufgestellten Altären:
ein schlicht-handwerkliches, aber gewiss recht ähnliches Porträt des 1450
gestorbenen Heinrichs des Reichen, der hier sein Motto spricht: Wult Gott.
Derselbe Fürst erscheint übrigens mit den gleichen Zügen auf einem
1447 bezeichneten Glasgemälde in dem nahen Innkofen.[53]


Ein anderer bairischer Fürst, dem wir schon auf dem grossen
Altar von Olmendorfer begegnet waren, Albrecht IV. (III.), ist auf
einem Altar des alten Münsters in Moosburg dargestellt. (Zwischen
Landshut und Freising gelegen.) Er erscheint hier im Kreise der Moosburger
Kapitelherren und in Begleitung seiner drei Söhne. Sämtlich
recht gute Porträts. Das Werk stammt allerdings aus einer etwas
späteren Zeit als Olmendorfers Altar, denn es ist aller Wahrscheinlichkeit
nach von dem zwischen 1494 und 1526 in Landshut thätigen
Hofmaler Hans Wertinger ausgeführt worden.[54]


Interessant als porträtartig gemeinte Bildnisse sind die drei mit
1494 bezeichneten lebensgrossen Halbfiguren der Stifter der
Abtei Benediktbeuern, der im 8. Jahrhundert gestorbenen Brüder Landfried,
Waldram und Eliland, Schleissheim, No. 87. Ungewöhnlich
für jene Zeit ist hier, nebenbei bemerkt, dass der Stab des Abtes
Landfried einen starken scharf abgegrenzten Schlagschatten auf die
Wand des roten Hintergrundes wirft.[55] Prof. Sepp beklagt sich in
seinem Büchlein »Merkwürdiges an der Bahn von Wolfratshausen nach
Kochel«, München 1898, dass die Bildnisse der für die Geschichte
Baierns so wichtigen Söhne des Agilolfingers Theodebart, von Meisterhand
gemalt, »jüngst aus der Pinakothek herausgeworfen worden sind«.


Am Schlusse der westbairischen Kunstthätigkeit ist noch zweier
Wandgemälde mit porträtartigen Darstellungen zu gedenken. Das
eine ist ein Gruppenbild in der Kirche von Hoflach bei Alling,
4 km von Bruck bei München entfernt, im Jahre 1442 zum Andenken
an den Sieg der Herzöge Ernst, Albrecht und Wilhelm bei Ingolstadt (1422)
über ihren Vetter Ludwig den Gebarteten gestiftet. (Eine Kopie
im bairischen Nationalmuseum.) In hellen Wasserfarben zeigt es die
drei Herzöge in voller Rüstung vor der h. Sippschaft kniend, hinter
ihnen den heiligen Georg mit der Kreuzesfahne, den Patron des bairischen
Hauses, dann in dichtgedrängter Schar die Adelsgeschlechter der Gegend
mit ihren Feldzeichen, einen Bürger von München mit dem Stadtwappen,
dem »Münchner Kindl«, und einen Tross von Bogenschützen und Buben
mit Piken und Armbrüsten. Die Gesichter sind sämtlich bartlos und
kaum voneinander unterschieden. Das Ganze, aus dem noch heute ein
Zug mittelaltrig frommer Demut spricht, ist flächenhaft gemalt, sodass
es mehr wie ein ausgespannter Teppich wirkt, als wie ein Gemälde.
Trotz der modernen Uebermalung wegen der Anordnung der Figuren
sehr interessant. (Abbildung S. 217.)


Das andere, zur Gruppe der Reihenporträts gehörig (vergl. S. 216),
befand sich früher im »alten Hof« von München und stellte eine
Folge von bairischen Fürsten mit ihren vermeintlichen Ahnen dar. Die
einzelnen Bilder sind jetzt auf eine Wand des bairischen Nationalmuseums
übertragen, Zimmer No. 15, aber wohl durch ein Versehen der
Arbeiter nicht in ihrer chronologischen Rangordnung aufgeklebt worden:
die von der Mitte aus gerechnet rechts stehenden gehören nach links
und umgekehrt. Unter jedem der stehenden und in voller Lebensgrösse
gebildeten Fürsten befindet sich sein Wappen, Name und eine kurze,
nicht immer wohlwollende Charakteristik, so unter dem vollständig vom
Rücken gesehenen Karl Martell, »ein schnöder Bankert und Wüterich«.
Die in Tempera gemalten Bilder, vierzehn an der Zahl, müssen, nach
Sighart, bald nach 1466 ausgeführt sein. Sie sind stark modernisiert,
aber ihre lebendige und abwechslungsreiche Gruppierung ist bemerkenswert;
der Porträtwert ist gleich Null.


In dem weiter östlich gelegenen Alpengebiete des reichen Erzstiftes
Salzburg ist die Belebung der menschlichen Physiognomie noch frühzeitiger
festzustellen als in der Münchner Gegend, aber die dort vorherrschende
Richtung nach dem roh Naturalistischen und Fratzenhaften
scheint hier keinen Boden gefunden zu haben.


Auf einer von dem Domprobst Johannes Rauchenberger
für die Kapuzinerkirche zu Salzburg gestifteten Votivtafel, jetzt
in drei Teilen im Klerikerseminar in Freising, die vor dem Jahre
1429 gemalt sein muss, da Rauchenberger noch im Chorherrngewand
dargestellt ist, während er nach diesem Jahre die bischöflichen Insignien
tragen müsste, sind die Köpfe der in Formen- und Gebärdenauffassung
noch ganz altertümlich gebildeten Heiligen von einer Lebendigkeit, wie
sie um diese Zeit schwerlich am Niederrhein oder in Schwaben zu
finden ist. Aus diesem Grunde scheinen mir Riehl und Semper im
Recht zu sein, wenn sie hier nicht, wie man wohl auf den ersten Blick
geneigt sein möchte, mit Janitschek kölnische, sondern italienische
Vorbilder vermuten, — eine Ansicht, für welche auch die geographische
Lage der Stadt und ihr lebhafter Verkehr mit Oberitalien spricht. Der
tiefe warme Farbenton der anmutigen, lieblichen Tafel rührt wohl von
einer späteren Uebermalung her.


Aus der Mitte des Jahrhunderts sind mir keine Werke bekannt.
Ein grossartiger Altar in Grossgmain am Untersberge, den der sogenannte
Meister von Grossgmain 1499 vollendet hat, zeigt in seinen
sehr bedeutenden individuell-charakteristischen Köpfen keine Verwandtschaft
mit der Rauchenberger Tafel, dagegen soll er in einer nahen
Beziehung zu vier Passionsszenen der Wiener Gemälde-Galerie, No. 1473
bis 1476, stehen, von denen drei mit den Buchstaben R. F. (Rueland
Frühauf?) und den Jahreszahlen 1490 bezw. 1491 bezeichnet sind. Mir
sind beide Vergleichsobjekte nur in Abbildungen gegenwärtig.





Auch die östreichischen Maler haben sich verhältnismässig
früh vom Banne des starren Typus befreit. Wie im Salzburgischen
war auch in den östreichischen und steirischen Nachbargebieten,
es kommen hauptsächlich Wien und Graz in Betracht, durch Lage
und Handelsbeziehungen der italienischen Kunst der Zugang erleichtert.
Und ihr Einfluss ist nicht zu verkennen, ebensowenig jedoch
der des grossen in den Niederlanden aufgestellten Musters und das
seltsamerweise schon zu einer Zeit, wo in Gent und Brügge räumlich
näher gelegenen Kunstplätzen das Schaffen der Eyck und ihrer Nachfolger
noch ignoriert worden ist, — vorausgesetzt, dass die Datierung
1446 auf einem Kreuzigungsbilde in Klosterneuburg, bez.
 (N. D.), wirklich echt ist. Die schöne Gruppe der beiden Marien
und Johannes ist bei Schnaase abgebildet.


Im Zweifel ob eyckscher Einfluss oder nicht, kann man bei der
Kreuzigung Meister Pfennings in der Wiener Galerie sein, welche
als Entstehungsjahr 1449 nennt, doch scheint für eine wenn auch
flüchtige Kenntnis niederländischer Werke das von diesem Meister gewählte
Motto »als ich chun« zu sprechen, das er wohl Jan von Eyck
entlehnt hat. Ich habe die pfenningsche Kreuzigung, Thodes Zuweisung
folgend, bei der fränkischen Schule erwähnt. (Vergl. S. 156
der Meister des tucherschen Altars.)


Von dem Wiener Maler Wolfgang Rueland, der nach der
Mitte des Jahrhunderts mehrfach erwähnt wird und von dem sich vier
Passionsszenen und acht Bilder seiner Werkstatt oder Schule in
Klosterneuburg befinden, rühmen Schnaase und Janitschek, dass er
neben karikierten Gestalten auch solche von hoher Schönheit gegeben
habe, — auf einem der Schulbilder Leopold der Heilige und seine Gemahlin.


Künstlerisch sehr bedeutend und mit einer Anzahl porträtartiger
Köpfe ist der in Wien gearbeitete Altar eines unbekannten
Meisters in der Spitalskirche zu Aussee, 1449 von Kaiser
Friedrich III. gestiftet. Der offenbar steirische Künstler — er giebt sogar
den Flügeln der Engel die grün und weissen Landesfarben — scheint
nach seinen Typen und nach seiner Technik zu schliessen bereits unter
eyckschem Einfluss gearbeitet zu haben.


In der Kunst von Graz kommt gleichfalls eine Mischung südlicher
und nördlicher Einflüsse zum Ausdruck. Ein Vorwiegen des ersteren bekundet
die mit 1457 bezeichnete Kreuzigung aus der Sakristei des
Grazer Domes durch die verhältnismässig gute Wiedergabe der nackten
Körper und durch eine Fülle individuell-charakteristischer Gestalten, von
denen die eine oder die andere gewiss als das Porträt eines Mitlebenden
anzusprechen ist. An der Feldflasche eines Kriegers der Name »Laib«.
Bayersdorfer schreibt das Dombild übrigens dem Meister Pfenning zu,
den er für einen Oestreicher, nicht für einen Franken hält.


Nicht von Italien beeinflusste Künstler vermutet Janitschek in den
Malern des Flügelaltars in Köflach mit dem Stifterbildnis des
Ritters von Graden und seiner Hausfrau, des Stadtrichterbildes im
Grazer Stadthause mit der Jahreszahl 1478 — wohl des ältesten
Gruppenbildes einer städtischen Behörde, Richter und Beisitzer sind
amtierend dargestellt und sämtlich Porträts, im Hintergrund, ein Memento
für die Richter, das jüngste Gericht — und des Votivbildes
des Jörg Rottel Freiherrn von Talberg, um 1505, in der landschaftlichen
Gemäldegalerie von Graz.


Lediglich der dargestellten Persönlichkeiten halber nenne ich noch
die folgenden östreichischen Bilder des 14. und 15. Jahrhunderts:


Auf der Rückseite des aus dem 12. Jahrhundert stammenden
Verduner Altars, des berühmten Kunstwerkes der rheinischen Emailschule,
über dem Grabe Leopolds des Heiligen in Klosterneuburg,
die ältesten Tafelgemälde Oestreichs, bald nach 1322 angefertigt und
1863 restauriert: auf einem Bilde mit dem Kruzifixus der kniende
Probst Stephan von Sierndorf.


Rudolf IV., der zuerst den Titel Erzherzog führte, als Donator auf
einem Altar von 1360 im St. Klara-Kloster zu Wien.


Von Leopold III., der in der Schlacht bei Sempach 1386 fiel, ein
sehr altes Porträt, vielleicht aus dem Anfange des 15. Jahrhunderts,
im Kloster Königsfelden.


In der Spitalkirche zu Obdach in Steiermark ein Holztafelbild
mit dem heiligen Florian und Kaiser Friedrich III., beide in
ganzer Figur und beide mit Heiligenschein. Noch bei Lebzeiten des
Kaisers gemalt, der Obdach zum Schutze gegen die Türken befestigt hatte.





Echt deutsch, wie das Land selbst, ist alles, was von der Tiroler
Malerei geschaffen ist, und ihre Entwickelung hat im allgemeinen denselben
Gang genommen wie die der oberdeutschen Kunst. Aber als
Grenzland zwischen Deutschland und Italien wird sein künstlerisches
Schaffen schon frühzeitig durch romanische Einflüsse bestimmt, die an
Stärke zunehmen, je frischer und unmittelbarer ihre Vermittelung war,
also je näher die Maler ihren Wohnsitz der Landes- und Stammesgrenze
hatten. Leider ist das meiste, was sich einst an beweglichen Kunstgegenständen
in Tirol befunden hat, entweder zu Grunde gegangen
oder nach den benachbarten Ländern verschleppt worden.


Zwei grosse Malergruppen sind in Tirol zu unterscheiden: die von
Innsbruck einerseits, die von Bozen, Brixen und Bruneck andererseits.


Die Innsbrucker Gruppe ist die künstlerisch unbedeutendere.
Eine Anzahl ihrer Werke wird im Ferdinandeum der Hauptstadt
aufbewahrt. Für die Geschichte des Bildnisses sind sie belanglos. Derjenige
Maler, welcher einst als der hervorragendste der Innsbrucker
galt, Hans Multscher, hat sich neuerdings als ein Ulmer Schwabe
erwiesen. (Vergl. S. 107.)


An Wert und Zahl ihrer Werke weit überlegen ist ihr die zweite
Gruppe. Die Reihe der bedeutenden Brixener Maler eröffnet der
Meister mit dem Skorpion (Semper), der zwischen 1435 und 1464
thätig gewesen ist. Das Typische erscheint bei ihm bereits völlig überwunden.
Seine derben, bäurischen, aber sehr lebendigen Köpfe lassen
in ihrer leise idealisierenden Verklärung die Kenntnis veronesisch-paduanischer
Malerei voraussetzen. (Wandgemälde in den Kreuzgängen
der Domkirche zu Brixen, Kreuzigung im Ferdinandeum zu Innsbruck,
Kreuzigung im Klerikerseminar zu Freising von 1464, letztere vielleicht
ein Schulwerk.)


Von den Werken Jakob Sunters, gleichfalls aus Brixen und Mitarbeiter
an dem Bilderschmuck des Kreuzgangs, rühmt Janitschek
Empfindung und sorgsame Charakteristik des Stifterbildnisses auf einer
Grablegung von 1470, im dritten Gewölbejoch.


Von den in Bozen thätigen Malern sind nur Wandgemälde in
einigen der umliegenden Dorfkirchen erhalten, die, nach Riehl, vermuten
lassen, dass ihre Verfertiger unmittelbar in der Kapella dell’ Arena
studiert haben.


Der grösste aber von allen Tiroler Meistern, ja einer der ersten
deutschen Maler des 15. Jahrhunderts schlechthin, ist der zumeist in
seiner Vaterstadt Bruneck im Pusterthal thätig gewesene Michael
Pacher, geboren zwischen 1430 und 1440, gestorben 1498.


In der Geschichte des Bildnisses muss ihm ein besonderer Platz
eingeräumt werden, obgleich nicht ein einziges Porträt von ihm bekannt
ist. Er ist es, von den grossen Meistern der erste, der den Weg zu
einem immer mehr und mehr übertreibenden, die zufälligen und unwesentlichen
Einzelheiten immer peinlicher hervorhebenden Naturalismus der
oberdeutschen Kunst nicht verfolgt. Er verallgemeinert, wo diese sich
in Details verliert. Die Ergebnisse eines fünfzigjährigen Naturstudiums
seiner Vorgänger macht auch er sich zu nutze, aber er verwendet sie
nicht zu kleinlicher Stillebenarbeit, sondern zu einer grossen und machtvollen
Herausarbeitung dessen, was seelisch und physisch gewaltig ist
in der menschlichen Erscheinung. Aus seinem eigenen Geiste heraus
schafft er seine Gestalten, nicht so wie sie die Natur zufällig gebildet hat
mit ihren Fehlern und Mängeln, sondern so wie er glaubt, dass sie sein
müssen, um diejenigen Qualitäten zu verkörpern, die er mit ihnen ausdrücken
will, wirkungsvoll und verständlich in ihrer weisen Beschränkung,
fähig derjenigen Lebensäusserungen, die wir in dem gegebenen Falle
von ihnen zu erwarten berechtigt sind, — ein Vorläufer der beiden
grössten deutschen Idealisten des kommenden Jahrhunderts, denen der
Naturalismus nicht Ziel, sondern Mittel ist, und nur als solches hat er
schliesslich überhaupt eine Berechtigung.


Wohl hätte eine so auf das Einfache und Grosse gerichtete künstlerische
Gesinnung die Aufnahme einer wirklichen Porträtwelt in seine
biblischen Darstellungen keineswegs ausgeschlossen. Man denke an die
zahlreichen Bildnisse, die in Italien in verwandtem Geiste auf Altargemälden
geschaffen worden sind, aber sei es, dass ihm geistig und
körperlich geeignete Individuen in seinen Alpenthälern nicht zur Verfügung
standen, sei es, dass die Auftraggeber nicht den Wunsch hatten,
in unmittelbarer Nähe der Heiligen zu erscheinen oder sei es, dass
seine Kraft doch nicht ausreichte, das zufällig gegebene Modell so zu
kopieren und doch zugleich neu zu schaffen, wie es im einzelnen Falle
seinen grossen Zielen völlig Genüge gethan hätte: thatsächlich dürfte
in keiner seiner Gestalten ein Porträt zu erkennen sein.


Pachers Hauptwerk ist der grosse Altar zu St. Wolfgang am
Wolfgangsee im Salzkammergut, nach mehr als vierjähriger Arbeit 1481
vollendet. Schnitzwerke sowohl als Gemälde sind von gleicher Meisterschaft,
jedoch weisen die plastischen und die malerischen Arbeiten so
grosse stilistische Verschiedenheiten auf, dass die alte Annahme von
dem Bildschnitzer und Maler Pacher neuerdings mit Recht bestritten
wird.[56] Während die ersteren sich als eine folgerichtige, selbständige
und unbeeinflusste Weiterentwickelung der deutschen Schnitzkunst darstellen,
zeigen die letzteren in der Anordnung der Gruppen, in der
Farbengebung, den feinen Lichtwirkungen, der körperlichen Rundung
der Figuren und in der Linearperspektive deutlich das Muster der von
Squarcione und Mantegna geschaffenen paduanischen Kunst.[57] Da jedoch
der ganze Altar wie von einem einzigen einheitlichen Willen aufgebaut
und geschmückt erscheint, muss angenommen werden, dass
Pacher, als Vorstand der Brunecker Malerwerkstatt, mit eigener Hand
zwar nur den Bilderschmuck der Flügel ausgeführt hat, die Skulpturen
jedoch unter seiner persönlichen Leitung und nach seinen Entwürfen
von einem ihm an künstlerischer Kraft ebenbürtigen Schnitzmeister angefertigt
worden sind.


 
  S. Stefan Almosen spendend
  
      S. Stefan Almosen spendend, vom Meister des Neustifts. Augsburg.

  Teilbild. Nach Photographie von Hoefle, Augsburg.

  




Pacher hat gleich so mancher eigenartigen künstlerischen Persönlichkeit
keine Schule gemacht. Immerhin sind aus seiner Werkstatt einige
bedeutende Werke hervorgegangen. Von seinem Sohn Friedrich besitzt
das Klerikerseminar zu Freising, Zimmer des Erzbischofs, eine höchst
seltsame Taufe Christi, — Johannes in überlebensgrosser Gestalt, eine
bäurisch-kräftige, fast könnte man sagen gewaltthätige Erscheinung,
anders als alles, was man sonst an Darstellungen des einsamen Büssers
gewöhnt ist.


Sehr nahe dem Michael Pacher steht der Meister eines grossen
Altars aus dem Augustiner-Chorherrnstift von Neustift bei Brixen,
dessen Teile jetzt in den Galerien von München, Schleissheim, Augsburg
(vier Tafeln abgebildet im Klass. Bilderschatz) und bei Prof. Sepp
in München aufbewahrt werden. Die Einzelfiguren auf den Flügeln
sind überlebensgross und wirken mächtig und monumental, so Jakobus
und Stefanus bei Prof. Sepp, Ambrosius und Hieronymus, Augsburg,
No. 145 und 146, vor allem aber die heiligen Kirchenlehrer Papst
Gregor und Augustin in München, No. 297a und 297b, als kraftvolle
Repräsentanten der streitenden Kirche. Auch hier weist der trübe,
graue, squarcineske Ton auf die oberitalienischen Vorbilder.


6. Sachsen und Schlesien.


Die Malerei dieser beiden Länder ist im wesentlichen von der
Nürnbergs abhängig, wenigstens in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts.
Um aber die Reihe der deutschen Malerschulen mit geringer
künstlerischer Produktion zum Abschluss zu bringen, sei ihrer bereits
jetzt mit wenigen Worten gedacht.


In Sachsen, wo die Bildschnitzerei es zu einer hohen Entwickelung
gebracht hatte, erhebt sich die von den Miniaturen, bez. von Nürnberg,
teilweise auch von den Niederlanden beeinflusste Tafelmalerei bis
auf Lukas Cranach kaum über das zünftige Handwerk. Eigentliche Kunstwerke,
wie sie in Hof, Zwickau und Erfurt zu sehen waren, sind nicht
von heimischen Meistern gefertigt worden. Das Bestreben nach bildnismässiger
an Stelle der typischen Darstellung ist jedoch auch hier schon
im ersten Drittel des 15. Jahrhunderts erkennbar.


Das frühste Beispiel eines solchen, allerdings sehr schwachen
Versuches, ist ein wohl aus der Jahrhundertswende stammender Altar
aus Topfseifersdorf, jetzt im Grossen Garten-Museum zu Dresden,
No. 496a.


Schlechte Stifterbildnisse finden sich auf sächsischen Altären häufig,
doch sind, wenigstens bei den frühen, die Persönlichkeiten selten festzustellen.
(Ein 1429 gestorbener Graf Heinrich von Wernigerode mit
seiner Gemahlin auf einem Gemälde in der Sammlung des Bibliothekgebäudes
in Wernigerode; — auf einem 1486 bezeichneten Altarflügel
aus der Schlosskirche zu Stolpen, jetzt im Grossen Garten-Museum
in Dresden, No. 84, der Meissner Bischof Johann V. von
Weissbach u. a.)


Einzelbildnisse scheinen nicht erhalten zu sein.


Als ein kostbarer Schatz wird in Sachsen mit Recht der Domaltar
in Meissen betrachtet. Ob jedoch der ausführende Künstler
ein einheimischer war, das hat die Forschung noch nicht mit Sicherheit
feststellen können. Was Vertiefung des Ausdrucks, Ernst der Auffassung
und monumentale Grösse betrifft, hat er in der gesamten niederländischen
und deutschen Kunst des 15. Jahrhunderts kaum seines Gleichen,
den Genter Altar ausgenommen. Am wenigsten dürfen wir einen
Künstler wie Herlin in ihm vermuten, wie einige wollen, aber auch
nicht, wie Scheibler, Hugo van der Goes. Thode[58] tritt mit Entschiedenheit
und gewichtigen stilistischen Gründen dafür ein, dass kein anderer
als der junge Dürer ihn gemalt haben könne, und zwar kurz nach seiner
ersten italienischen Reise, etwa 1494 oder 1495. Da diese Zuweisung
jedoch nur von einer Minderheit gebilligt worden ist, muss wohl bis
auf neue dokumentarische Enthüllungen der Meister des Meissner Dombildes,
um ein Wort Justis zu gebrauchen, im Limbus der Namenlosen
verbleiben.



  Meissner Dombild
  
      Meissner Dombild. Mittelstück.

  Nach einer Photographie von Brockmann, Dresden.

  




Das Mittelbild des Altars stellt die Anbetung der Könige dar (in
meisterhafter Beschränkung ohne Josef und ohne die Hirten), auf
jedem Flügel schreitet, in lebhaftem Gespräch begriffen, ein Apostelpaar.
Die Köpfe sind von ganz ungewöhnlicher Tiefe des geistigen und
seelischen Ausdrucks, die der Apostel, vor allem des Philippus und
Jakobus d. Ä. »von innen herausgebildet und von innen geschaut, Personifikationen
bestimmter Temperamente« (Thode), der Marias von einer
Herbheit und Strenge und doch zugleich edlen Würde, ist mit keiner
der sonst für die Gottesmutter üblichen Typen verwandt, es sei denn, von
ferne mit dem jener ernsten Maria auf dem dürerschen Altar in Dresden.
Die Züge des ältesten knienden Königs geben uns offenbar das Porträt
des Stifters. In Meissen sieht man in dem ehrwürdigen, bartlosen, recht
wohlgenährten Greis mit dem spärlichen Haar den Fürstbischof Sigmund
von Würzburg, Herzog zu Sachsen, der in dem dortigen Dom bestattet
ist und mit dessen Bildnis auf der bronzenen Grabplatte er manche
Aehnlichkeit hat. Schnaase bestreitet zwar auf Grund der nicht geistlichen
Tracht des Königs diese Annahme, aber schliesslich hätte der
Bischof bei diesem besonderen Vorgang doch recht wohl den königlichen
Hermelin tragen dürfen.





Die Kunst Schlesiens steht mit der in dem benachbarten Böhmen
von Karl IV. ins Leben gerufenen, später mit der fränkischen, in enger
Beziehung. Ein frühes Tafelbild reicht jedoch schon in das Jahr 1309
zurück. (Vergl. S. 205). Etwa vom Jahre 1340 ist ein im Dom von
Breslau aufbewahrtes Bild mit der heiligen Jungfrau und dem
Donator, dem Bischof Prczecislaus. Das erste datierte und das erste
wirkliche Kunstwerk jedoch ist der für die S. Barbarakirche von
Breslau gemalte Altar von 1447, jetzt im Museum für schlesische
Altertümer. Ganz vortrefflich ist in diesem hervorragenden Werke der
Schein der Körperlichkeit der Figuren erreicht worden. Bei den Nebenpersonen,
von denen einige slavischen Charakter zeigen, ist die Befreiung
von dem mittelaltrigen Typus mit vollster Entschiedenheit durchgeführt
worden. Von flandrischem Einfluss ist in diesem auch koloristisch
prächtigen Werke noch nichts zu verspüren. Haben wir es
hier mit einer auf schlesischem Boden weiter entwickelten böhmischen
Kunstweise zu thun oder, wie Thode glaubt, mit der Arbeit eines
Künstlers, der sich in Nürnberg an frühen Arbeiten des grossen Meisters
des tucherschen Altars gebildet hat? (Vergl. S. 158.) Die Kenntnis
der Kunstweise Rogers lässt ein 1468 von Dr. Peter von Wartenberg
gestifteter Flügelaltar voraussetzen, jetzt in der Sakristei des Domes
von Breslau, mit gutem Bildnis des Stifters, sowie einige andere im
Museum für schlesische Altertümer aufbewahrte Altargemälde. Dagegen
erinnert an fränkische Kunst der Marienaltar in der Elisabethkirche
mit einer zahlreichen Stifterfamilie und der ebenda befindliche
Altar der Familie Prockendorf.


Im allgemeinen gilt für die schlesische Kunst dasselbe wie für die
sächsische: an künstlerischem Wert sind die Bildschnitzarbeiten den
malerischen erheblich überlegen.


7. Franken.


Die Wandlung vom starren typischen Stile des frühen Mittelalters
zu einer individuellen Belebung der Menschendarstellung fällt auch in
der fränkischen Malerschule in das erste Drittel des 15. Jahrhunderts,
und dasjenige Werk, welches den Uebergang von der einen zu der
andern Kunstweise bereits vollzogen zeigt, ist der imhofsche Altar
in St. Lorenz zu Nürnberg, entstanden zwischen 1418 und 1422. Nach
ihm vervollkommnet und entwickelt sich die fränkische Malerei in stetigem,
ununterbrochenem Vorwärtsschreiten, bis sie in Albrecht Dürer das Höchste
erreicht, was ihr nach Massgabe der ihr innewohnenden künstlerischen
Kraft zu erringen möglich war.


Nordische und südliche Einflüsse, die in Köln und an anderen
Orten das deutsche Kunstschaffen aus seiner natürlichen Bahn geworfen
hatten, dienten im 15. Jahrhundert den Malern von Nürnberg nur dazu,
sie in der ihnen angeborenen Richtung zu bestärken und zu fördern.
Kein Nürnberger Künstler, der dauernd seine Stammesart verleugnet, kein
unruhiges Tasten, kein Hinundwiederschwanken von einem Leitbild zum
andern, bei aller Verschiedenheit der Individualitäten dieselben festen,
klaren, auf den ersten Blick zu erkennenden Grundbilder, dieselbe
psychologische Wurzel ihres innersten Wesens, und infolgedessen die
nahe Stilverwandtschaft und der gemeinsame Eindruck, welchen alle
Werke fränkischer Malerei jener Zeit in dem Beschauer hervorrufen.


Und dieser Gattungseindruck ist der einer grundechten, bodenwüchsigen
Kunst, in der deutsche Art mit ihren Vorzügen, aber auch
mit ihren Mängeln, am schärfsten und am vielseitigsten sich ausprägt.
Wohl fehlt ihr Beschaulichkeit, Poesie, Anmut und Harmonie der Kölner
und das sinnige Wesen und die traulich-gemütvolle Behaglichkeit der
Schwaben, oder richtiger, alle diese Seiten des deutschen Charakters werden
gewaltsam unterdrückt durch einen verstandgeborenen, unerbittlichen
Wirklichkeitsinn und eine scharfe Naturbeobachtung, die freilich gar zu
oft an der Schale der Dinge haften bleibt, anstatt in ihr Inneres hineinzudringen,
über bedeutungslosen Formen den schönen Abglanz übersieht
und die allem Geschaffenen innewohnenden Phantasiewerte nicht herauszufühlen
vermag. Dagegen ward ihr jene Gabe zu teil, in der allein
die Vorbedingungen zu dem höchsten künstlerischen Schaffen
enthalten sind: ein leidenschaftliches Temperament und eine dramatische
Gefühls- und Gestaltungskraft, die sich kaum genug thun kann im Ausdruck
der von innen nach aussen strömenden Empfindungen.


Köln mit seiner zarten Poesie und Nürnberg mit seinem heftigen
Pathos bezeichnen die beiden Pole alles künstlerischen Gestaltens in
Deutschland, was dazwischen liegt sind Abwandlungen der einen oder
der andern Art. Beide sind grundverschieden voneinander und doch
zugleich im tiefsten Grunde verwandt, etwa wie zwei wesensungleiche
Schwestern einundderselben Mutter. Lei lo vedere, e me l’ ovrare appaga,
sie freut am Schauen sich, wie ich am Wirken, — was Lea von ihrer
Schwester Rahel im Purgatorium (XXVII, 108) sagt, das könnte mit
gutem Fug auch Nürnberg anwenden auf Alt-Köln. Beschaulichkeit —
Schaffensdrang, Kontemplation —, Aktivität, zwei uralte Gegensätze und
dennoch beide Aeusserungen ein und derselben Volksseele, beides
Lebensbedürfnisse des germanischen Stammes. Wer vermöchte zu sagen,
welches das deutscheste ist?


Die fränkische Malerei hat sich, was die Formengebung betrifft, an
der Plastik herangebildet, und ihr Abhängigkeitsverhältnis insbesondere zur
Holzskulptur lässt sich bis zu den ungelenken Werken verfolgen, die aus
Wohlgemuts vielseitigem »Atelier für bildende Kunst« hervorgegangen sind.
Auf dem Gebiete der Komposition und der Farbe war Wegweiserin die
Malerschule von Prag, demnächst die von Flandern, Brabant und Holland,
zu der feineren Belebung aber der menschlichen Physiognomie ist sie
ganz von selbst in den Wogen jener in den ersten Dezennien des
15. Jahrhunderts über ganz Deutschland sich ergiessenden geistigen und
sozialen Strömung geführt worden, die mit immer wachsender Stärke das
bereits in den Karolingertagen angebahnte, dann mehrfach unterbrochene
und immer wieder von neuem begonnene Werk mächtig förderte: die
Persönlichkeit aus der Menge emporzuheben und ihr auch in der
Kunstdarstellung einen für sich gesonderten Platz zu verschaffen.





Von den Werken fränkischer
Kunst,[59] die noch
vor dieser neuen Zeit liegen
und die alten Typen noch
hölzern, unvermittelt nebeneinander
stehend, in zeichnerischem
Umrissstil vorführen,
müssen hier, wenigstens
summarisch, ihrer Donatorenbildnisse
halber die
folgenden erwähnt werden.



  Schmerzensmann mit Stifter
  
      Schmerzensmann mit Stifter. Heilsbronn.

  Nach Thode, Malerschule von Nürnberg.

  




Aus der Mitte des 14.
Jahrhunderts ein Christus
als Schmerzensmann in
der Münsterkirche zu Heilsbronn.
Zu seinen Füssen
kniet betend die im verkleinerten
Massstab gehaltene
Figur des Stifters: miserere
mei deus. Nach
einer über dem Spruchband
befindlichen Inschrift der
»Apt Friedrich von Hirzlach«.
So bedeutend, feierlich
und eindrucksvoll die überlebensgrosse
nackte Christusgestalt
wirkt, so unbedeutend
und nichtssagend der Abt:
das Inkarnat dieses hölzernen
Püppchens ist genau in
demselben grünlichen Verwesungston gegeben, wie die Unterschenkel des
Heilands, und seine Züge lassen kaum eine Spur des Porträtartigen erkennen.


Mit der Jahreszahl 1370 ist in derselben Kirche eine Tafel mit
Christus bezeichnet, welcher auf seine Wunden, Maria, die auf ihre
entblösste Brust zeigt, daneben ein in kleinerem Massstabe gebildeter
Stifter, in rotem, hermelingefütterten Mantel, roter Mütze mit Hermelinbesatz,
mässig spitzen Schnabelschuhen, grauem Kinn- und Backenbart,
angeblich der Leibarzt Magister Mengotus (?). Spruchbänder neben allen
drei Figuren. Goldgrund. Sehr übermalt.


Gleichfalls in Heilsbronn eine Tafel mit Maria und dem Kinde.
In einem besonderen Abschnitt darunter der im Ornat vor einem Betstuhl
kniende, 1365 gestorbene Bertholdus, Burggraf von Nürnberg,
Bischof von Eichstädt und Kanzler Kaiser Karls IV, ein Sohn des Burggrafen
Friedrichs IV. Ueber ihm ein Spruchband: Mater Dei, miserere mei.
Diese Tafel ist nach einer Inschrift bereits 1477 erneuert und wohl auch
später übermalt.


Im germanischen Museum, No. 88, eine heilige Katharina
mit einem kleinen Donator, den man für einen sechszehnjährigen Knaben
halten möchte; etwa von 1400. Ebenda No. 89 eine heilige Elisabeth,
die einem auf den Knien heranrutschenden Krüppel ein Gewandstück
reicht. Sollte sich in dieser einigermassen porträtartig gebildeten Missgestalt
etwa der Stifter dargestellt haben?


Aus dem ersten Jahrzehnt des 15. Jahrhunderts Christus in der
Glorie in S. Lorenz, Nürnberg, darunter die Stifterfamilie. Eine
Inschrift enthält die Worte: »1406 starb Paulus Stromer und sein huisfrau
ym grossen sterben der pestlentz.« Im germanischen Museum No. 93
das Epitaph der Klara Holzschuherin, nach einer Inschrift zu
schliessen von 1426. Zu Füssen der heiligen Katharina, der Patronin der
Wissenschaften, die Stifterin. (Die Hände sind grösser als der Kopf!)


Bei allen den vorgenannten Stifterbildnissen ist das Bestreben der
Handwerker-Maler ersichtlich, eine gewisse Profilähnlichkeit der Dargestellten
zu erreichen, auf eine auch nur annähernde Charakteristik haben
sie wohl von vornherein verzichtet. Nicht unwichtig für die Entstehung
dieser Bildnisgattung ist auch hier die Thatsache, dass einige der
frühsten Donatorenbilder nicht im verkleinerten Massstabe erscheinen.
(Vergl. hierzu die Anmerkung auf S. 60).



  Burggraf Friedrich V. und seine Söhne
  
      Burggraf Friedrich V. und seine Söhne. Heilsbronn.

  Nach Stillfried-Alcantara, Altertümer des Hauses Hohenzollern.

  




Am Schlusse dieser älteren Gruppe ist noch ein interessantes
Familienbild zu nennen, das aus dem Jahre 1398 stammen soll, aber
später vollständig übermalt ist. Es befindet sich hoch an einer Wand in
der Münsterkirche von Heilsbronn und ist, wie mir scheint, mit Leimfarben
auf Holz gemalt (nach Sighart S. 408 »Wandbild«, nach Dr. Julius
Meyer, Hohenzollern-Denkmale in Heilsbronn, 2. Auflage S. 16 »Fresko«).
In zwei Gruppen, die ähnlich angeordnet sind wie die Stifter auf
Altaruntersatz oder Predella, stellt es die Familie des Burggrafen
Friedrich V. von Nürnberg dar. In der einen kniet in voller
Rüstung der Burggraf mit seinen beiden Söhnen Johann III. und
Friedrich VI. (demselben, den Kaiser Sigmund 1415 mit der Mark
Brandenburg belehnte). Auf dem Spruchband Friedrichs V. die Worte:
Sancta Trinitas, unus Deus, miserere mei, auf dem des ältesten Sohnes
Johann: Ora pro me, sancta dei genetrix; auf dem des ersten Brandenburger
Kurfürsten, der den zollernschen Wappenschild mit beiden Händen
hoch emporhält: Miserere mei Deus secundum magnam misericordiam.
Die zweite Gruppe zeigt die Gemahlin des Burggrafen, Elisabeth, Landgräfin
von Thüringen, mit neun Töchtern, unter ihnen, am weitesten von
der Mutter entfernt, die älteste Tochter Elisabeth, seit 1374 mit dem
Kurfürsten Ruprecht von der Pfalz vermählt, dem nachmaligen deutschen
König. Beide Fürstinnen haben Spruchbänder. Die Form dieser in ikonographischer
Beziehung sehr bemerkenswerten Familienbilder ist nur unter
der Annahme verständlich, dass sie einst in den Zwickelfeldern bezw.
über den Bögen der Kirchenwand angebracht waren. Ueber ihre künstlerische
Qualität ist der Uebermalung wegen nichts zu sagen. —


Mit den vier Flügelbildern des deichslerschen Altars in Berlin,
No. 1207 bis 1210, dem imhofschen Altar auf der Imhof-Empore
in S. Lorenz und dem Bamberger Altar im bairischen Nationalmuseum,
Zimmer No. 9, beginnt die neue Kunstrichtung mit einer mehr
körperlichen Bildung der menschlichen Gestalt und einer auf Reflexion
und Naturbeobachtung begründeten Belebung und Differenzierung der
Physiognomien. Thode weist diese drei Altäre ein und derselben Künstlerhand
zu, nämlich der des Meisters Berthold, als dessen Vorläufer er
den »Meister der przibramschen h. Familie« und den »Meister von
Wittingau« bezeichnet, welche beide unverkennbar aus der Prager Schule
hervorgegangen sind.


Was auf dem deichslerschen Altar, wohl von 1419, namentlich
in dem kräftig gebildeten, bartlosen, ausdrucksvollen Kopf des Petrus
Martyr, als ein schüchterner Versuch erscheint, das tritt in grösserer Vervollkommnung
auf dem imhofschen Altar, zwischen 1418 und 1422,
in die Erscheinung. Gross und würdevoll sind hier die Köpfe sämtlicher
Heiligen behandelt, in voller Rundung heben sie sich von dem blauen
Hintergrund ab, beinahe jeder einzelne individuell-charakteristisch, weit
entfernt jedenfalls von der dekorativen Typik des 14. Jahrhunderts,
künstlerisch verallgemeinert allerdings auch sie und in den Einzelheiten
noch nicht an das lebende Vorbild erinnernd. Die Stifter, ein Mann und
drei Frauen, je zwei Figuren auf einem Flügel, mittelgross, sind noch in
der herkömmlichen Weise nebensächlich, mehr als Symbole denn als
individuelle Porträts behandelt. Noch lebendiger und energischer erscheinen
die Physiognomien auf dem dramatisch bewegteren und nach Abmessung
und künstlerischem Werte bedeutenderen Bamberger Altar vom
Jahre 1429, der in dem neuen Nationalmuseum in München sehr wirkungsvoll
aufgestellt ist und namentlich bei Morgenbeleuchtung vortrefflich zur
Geltung kommt. Hier hat der Meister sich durch den Gegenstand, die
Kreuzigung und andere Passionsszenen, nicht zu gewaltsam übertriebenem
Gefühlsausdruck und zu grimmassierten Köpfen hinreissen lassen, sondern
in ruhigem Masshalten die in dem Stoff nun einmal enthaltene wilde
Leidenschaft durch edle Gesichtsbildungen gedämpft und so den ganzen
Vorgang gewissermassen in eine ideale Sphäre gehoben. Gerade diese
Verklärung des Grausigen veranlasst mich Sempers Vermutung zuzustimmen,
dass in diesem Werke italienische Einflüsse zu sehen sind, vermittelt
vielleicht durch von Süden hergekommene Wandmaler, denn wo
die deutsche Kunst zu dieser Zeit selbständig vom Typus sich losringt,
sehen wir sie ihre ersten Schritte nach der Naturwahrheit hin in
der Regel in das Gebiet des Hässlichen nehmen.


Von fränkischen Tafeln aus den dreissiger und vierziger Jahren, die
Thode der späteren Richtung Meister Bertholds zuschreibt, erwähne ich,
wiederum nur der Stifter willen, die folgenden:


Tod der Maria, S. Lorenz, Führer No. 11, mit dem 1433 verstorbenen
Donator Hans Glockenton. (»Von einem geringen Schmierer«,
Vischer.)


Geburt Christi, germanisches Museum No. 95, vermutlich
von 1434. Auf einem schildförmigen, einst um eine Säule gebogenen
Bilde in schlechter Erhaltung, Donator und Donatrix Prünsterer und
Prünsterin. Italienische Einflüsse sind hier sehr wahrscheinlich. (Thode:
Gentile da Fabriano.)


Die imhofsche Madonna, S. Lorenz, Führer No. 16, wohl aus
den dreissiger Jahren. In einem Halbkreis unter der Gottesmutter und
zu ihr emporblickend, jedoch durch ein ornamentiertes Band von der
Hauptdarstellung geschieden, die zahlreiche imhofsche Familie in verkleinertem
Massstabe.


Der Deokarusaltar, ebenda, Führer No. 19, wohl von 1437,
mit zwei kleinen Stiftern aus der Familie Volkamer.


Das Epitaph der Klosterfrau Gerhaus Ferin im bairischen
Nationalmuseum, die Stifterin von Johannes dem Evangelisten dem
Christkinde empfohlen. Alle diese Stifterbildnisse sind handwerksmässig
ausgeführt, in mehr oder weniger verkleinertem Massstabe, ein Fortschritt
nach der Richtung des Porträtartigen ist gegen die früheren kaum zu
bemerken, am ehesten noch bei der Imhoffamilie.


Aus der Mitte des Jahrhunderts ist als ein vermutlicher Schüler
Bertholds der geringere Meister des Wolfgangaltars zu nennen, vielleicht
ein Lehrer Wohlgemuts (Vischer), von dem das germanische Museum
in einem Raum neben der »Kirche« unter No. 441 eine Gedächtnistafel
des 1449 bei Fürth gefallenen Anton Christian Imhof aufbewahrt.
Das Bildnis des Verstorbenen, der in voller Rüstung kniend und
betend erscheint, ist als solches völlig wertlos.


Eine neue Phase der fränkischen Schule wird mit dem Meister des
tucherschen Altars eingeleitet, den Thode mit dem Meister
Pfenning der Wiener Kreuzigung identifiziert. (Vergl. S. 138.) Ein ganz
hervorragender Künstler, der an Glut der Farbe, an dramatischer Ausdruckskraft
und an Lebenswahrheit alles bisher in Nürnberg Geleistete
weit übertrifft.






  Mittelbild des tucherschen Altars
  
      Mittelbild des tucherschen Altars in der Frauenkirche. Nürnberg.

  Nach Thode, Malerschule von Nürnberg.

  








  Maria als Himmelskönigin
  
      Maria als Himmelskönigin. Heilsbronn.

  Nach Thode, Malerschule von Nürnberg.

  






Der tuchersche Altar in der Frauenkirche, in den vierziger Jahren
entstanden, ist das Werk eines starken, leidenschaftlichen Temperaments,
das, mit einem unerbittlichen Wirklichkeitsinn begabt, Empfindungsausdruck
und Naturwahrheit der abgeklärten Bildschönheit voranstellt. Das
ist bodenechte deutsche Kunst. Alle Grundstoffe sind bereits hier enthalten,
die, zu höherer künstlerischer Reife gelangt, uns in der grossen
Nürnberger Malerei des nächsten Jahrhunderts wieder begegnen. Auch
das Physiognomische hat einen Schritt vorwärts gethan. Man muss
diese Köpfe, besonders die der Apostel, mit denen des um ein Jahrzehnt
älteren Bamberger Altars vergleichen, um die Wandlung zu erkennen.
Matt und konventionell erscheinen dort selbst die besten gegenüber der
Mannigfaltigkeit, Lebendigkeit und Charakteristik der Physiognomien auf
dem tucherschen Altar mit ihren feurigen, durchdringenden Blicken.


Die pfenningsche Kreuzigung in Wien, No. 1462, in der
Thode, allerdings unter entschiedenem Widerspruch anderer, wie schon
gesagt, den Meister des tucherschen Altars erkennt, ist auf der Schabrake
eines Schimmels bezeichnet: »D. Pfenning 1449 als ich chun«, die gleiche
Jahreszahl befindet sich auch auf einer der Fahnen der Kriegsknechte.
Das Bild erinnert in seiner gedrängten Anordnung, seinem Figuren- und
Lanzenreichtum an Darstellungen desselben Gegenstandes in Tiroler und
bairischer Kunst, doch steht es künstlerisch auf einer viel höheren Stufe
als diese. In den Köpfen der Männer ist derbe, doch nicht gemeine
Lebenswahrheit ausgedrückt. Der vollwangige Mann in vornehmer Tracht
auf dem Maulesel zur Linken könnte recht wohl das Porträt eines geistlichen
Würdenträgers sein, ein charakteristisches, wenn auch kein sehr
schmeichelhaftes. Bezeichnend ist es für die ruhige Stimmung des
Ganzen, dass die traditionelle Gruppe der wüsten würfelnden Henkerknechte
nicht mit aufgenommen worden ist.


Von Werken, welche Thode dem Meister Pfenning zuschreibt, ist vor
allem Maria als Himmelskönigin in der Münsterkirche zu Heilsbronn
zu nennen. Unter ihrem prächtigen, mit einem kostbaren Perlensaum
besetzten Mantel haben sich die Cisterzienser Mönche, dreissig an
der Zahl, mit ihrem Abt geflüchtet. Alle seine künstlerische Kraft hat
der Meister der feierlichen Erscheinung der fast lebensgrossen Gottesmutter
zugewendet und dem nackten Kinde in ihrem Arm, das einen
am Faden flatternden Stieglitz hält. Die von späterer Hand stark übermalten
Köpfe der kleinen Mönchsgestalten sind nach altem Brauche
nebensächlich behandelt, am besten der bartlose Kopf des Abtes vorn
links, in dem wir wahrscheinlich den Stifter Ulrikus, genannt Kötzler von
Volkersan, vermuten dürfen, der zwischen 1435 und 1463 die Würde
des Abtes bekleidete. (Ueber die Gruppe der Schutzmantelbilder vergl.
S. 210 flg.) Auch auf diesem Bilde ist übrigens die Holztafel vor Auftrag
des Kreidegrundes mit Leinwand überzogen worden, wie an
einigen beschädigten Stellen zu erkennen ist.


Ferner vermutlich gleichfalls von Pfenning: Ein kleiner Altar mit
Doppelflügeln, die hallersche Stiftung, in S. Sebald mit Stiftern.
Links ein Mann und eine Frau mit dem Wappen der Haller und Valzner,
rechts ein Mann mit zwei Frauen und dem Wappen der Haller,
Koler und Seckendorf.


In S. Lorenz, vierte Kapelle rechts, Führer No. 9, Kaiser
Heinrich, Kunigunde und der heilige Laurentius empfehlen
dem Heiland, einem Schmerzensmann von plumpen, herkulischen Gliedern,
den kleinen, krüppelhaft gebildeten und auf den Knien rutschenden
Stifter in geistlicher Tracht. Es wäre recht interessant, zu erfahren, wer
der geistliche Herr war, der in solcher Gestalt und mit einem so grossen
Aufwand an vornehmen Schutzpatronen sich hier darstellen liess. (Vergl.
auch S. 150.)


In der Johanniskapelle des gleichnamigen Friedhofes in Nürnberg
ein koloristisch sehr schöner kleiner Altar mit masslos übertreibender
Darstellung des Schmerzes in einzelnen Köpfen und über die
Natur gesteigerten Schergenfratzen, doch in anderen Szenen, vor allem
in der Gruppe um Maria, von ergreifendem Ausdruck der Empfindung.


Eine Schule hat der Meister des tucherschen Altars in Nürnberg
nicht gemacht, nur einige ganz untergeordnete Zunftmenschen scheinen
sich an sein Vorbild gehalten zu haben. Dagegen glaubt Thode seinen
Einfluss bei drei Künstlern ausserhalb Frankens gefunden zu haben, es
sind dies:


Der Meister des Altars in der Reglerkirche zu Erfurt
aus der Mitte des Jahrhunderts. Ein wildes, leidenschaftliches Temperament
auch er, aber ohne Mass und Ziel, ein Künstler, der das denkbar
mögliche an karikierender Uebertreibung der Physiognomien leistet,
der, selbst im höchsten Grade erregt, seine Erregung auf den Beschauer
überträgt. Mit einem Gefühl des Missbehagens wendet man sich von
ihm ab, trotz seiner malerischen Qualitäten, zu denen eine in fränkischer
Kunst in dieser Weise nirgends zu findenden Ausnutzung der Belichtung
zur Hebung der Bildwirkung zu rechnen ist. Aber sein Lichtexperiment
hat etwas Gewaltsames, Gesuchtes, man merkt ihm die Absicht an
und gelangt so zu keiner eigentlichen Freude an dem Effekt. Wie ganz
anders empfindet man doch vor den zwar auch noch unvollkommenen,
aber aus echtem Malerherzen kommenden Belichtungsversuchen eines
Konrad Witz oder Hans Multscher.


Der Breslauer Meister von 1477, der das grosse und reichgegliederte
Altarwerk im Museum der schlesischen Altertümer gemalt
hat; ich habe ihn bei der schlesischen Schule erwähnt. (S. 146.)


Der Meister der Kreuzigung in der Frauenkirche zu
München. Ein, soweit das schlechte Licht der Kirche eine Beurteilung
gestattet, recht schwaches, temperamentloses Werk. —


Um die Mitte des 15. Jahrhunderts tritt nun auch in die Bahnen
der fränkischen Schule die grosse nordisch-germanische Kunst der Eyck
und ihrer Nachfolger. Ihr Erscheinen bezeichnet eine neue Phase, keine
grundstürzende Aenderung in der Malerei von Nürnberg. Selbständig
hatten sich hier, wie an allen Kunststätten Deutschlands, die Meister von
der mittelaltrigen Typik befreit und waren, vielleicht teils aus Ueberdruss
an den alten schematischen Formen, also durch Reflexion, teils durch
das Studium der Wirklichkeit zu einer lebensvollen Menschendarstellung
geführt worden. Aber ihr Schaffen war bestimmt durch die auf autodidaktischem
Wege erworbenen Fähigkeiten einzelner und eigenwilliger Persönlichkeiten,
es fehlte ihr Ordnung und Gesetz, an denen eine tüchtige
und verlässliche Schule sich heranbilden konnte. Bei der mit jedem
Individuum von neuem zu beginnenden Selbstbelehrung, war die fränkische
Kunst bisher gewissermassen in einzelnen wilden, wenn auch prangenden
Trieben in die Lüfte geschossen, aber das Holz ihres Stammes hatte
die Jahresringe nicht angesetzt, die ihr Ausdauer, Festigkeit und die
Kraft eines grossen Musters gegeben hätten. Ordnung und Gesetz kamen
ihr nun von Flandern, gleichzeitig mit einem neuen künstlerischen Prinzip
und mit neuen technischen Mitteln, Ordnung und Gesetz, denen man
sich willig unterordnete, die man jedoch nicht, wie am Niederrhein, als
unwandelbaren Kanon hinnahm, sondern die man nach der Eigenart
des Volksstammes abwandelte.





Der erste grosse Meister der neuen Epoche ist Hans Pleydenwurff,
dessen künstlerische Erscheinung scharf und klar aus dem
Sammelbegriffe Wolgemut herausgehoben zu haben, das bleibende Verdienst
des Verfassers der Malerschule von Nürnberg ist. 1451 taucht
sein Name zum ersten Male in den Bürgerlisten auf, 1472 ist er gestorben.



  Kreuzigung von Pleydenwurff
  
      Kreuzigung von Pleydenwurff. München, Pinakothek.

  Nach einer Photographie der Verlags-Anstalt Bruckmann.

  




Das Physiognomische in den Werken Hans Pleydenwurffs erinnert auffällig
an jenen niederländischen Künstler, der den Nürnbergern geistesverwandter
gewesen ist als die ruhig abgemessenen Meister des Genter
Altars, an Roger van der Weyden. Aber bei demselben Grundzug individuellen
Wollens haben seine Gesichter doch ein ganz eigenartiges
Gepräge, das vorher in Franken nicht zu finden war und das von nun
an für seine und die spätere Wolgemut-Schule bezeichnend wird:
breitere Kopfformen als früher, langgezogene, oft gebogene Nasen,
schwere, ein wenig gesenkte und wie aus Leder geschnittene Lider und
ein Ausdruck, der die Mitte hält zwischen männlicher Kraft und, vornehmlich
bei Wohlgemut, grämlichem, oft weinerlichem Ernst und zahnschmerzartiger
Wehleidigkeit. In seinem Hauptwerk, der Kreuzigung
in München, No. 233, Klass. Bilderschatz, 398, erscheinen, ausser
den Köpfen, die man schlechthin als pleydenwurff-wolgemutische Typen
bezeichnen kann, einzelne von entschieden porträtartigem Aussehen, nicht
bei den Frauen, wohl aber bei den Männern, so u. a. bei dem in
scharfem Profil nach rechts gewandten Kopf des einen Schimmel reitenden,
vom Rücken gesehenen Mannes in rotem, pelzverbrämten Wams, auf
dessen turbanartigem Kopfputz einige verschnörkelte Buchstaben, wohl
J. P., Johannes Pleydenwurff, angebracht sind.


Auf einer zweiten Kreuzigung, die sich im germanischen
Museum unter Nr. 100 befindet, Klass. Bilderschatz 350, weniger tief,
warm und leuchtend im Ton als die Münchner, kniet vorn in hellgrüner
Pelzmosette mit Fuchsschwänzen (?) besetzt und weissem Untergewand
in kleiner Figur der Stifter, Kanonikus Schönborn von Würzburg.
Auch hier ist das Stifterbildnis noch flüchtig behandelt, doch ist die
Aehnlichkeit mit dem eigentlichen Porträt des Kanonikus sofort zu
erkennen.


Dieses Porträt, No. 101 des germanischen Museums, gleichfalls
von J. Pleydenwurff, ist ein meisterliches Kabinetstück der Sammlung.
Die Annahme des »Wegweisers für die Besucher« des Museums von
1896, dass dieses Porträt vielleicht eine Studie für das Donatorenbildnis
der Kreuzigung sei, ist völlig unwahrscheinlich. Jenes ein drittel Meter
hohes und ein viertel Meter breites Brustbild ist bis aufs Kleinste mit
liebevoller Sorgfalt durchgearbeitet und ist jedenfalls nur um seiner selbst
willen in wiederholten Sitzungen nach dem Leben gemalt worden, während
das kniende Figürchen auf der Kreuzigung recht wohl einem flüchtigen
Erinnerungsbilde sein skizzenhaftes Dasein verdanken kann.



  Porträt des Kanonikus Schönborn
  
      Porträt des Kanonikus Schönborn. Nürnberg.

  Nach Photographie.

  




Der alte Herr in violetter, pelzbesetzter Damastschaube mit dem
feinen, von grauweissen Haar umkränzten Gelehrtengesicht schaut hellen
Blickes in dreiviertel Wendung nach links über das geschlossene Buch
in losem grünen Umschlag hinweg, das er in seiner Linken hält, mit
dem Daumen die soeben gelesene Stelle festhaltend, die Lippen halb
geöffnet, als lausche er aufmerksam den Worten eines nicht sichtbaren
Sprechers. Ein erstes und in solchem Grade einziges Auftreten des
Momentanen in Ausdruck und Gebärde auf einem unabhängigen Porträt
des 15. Jahrhunderts! Alter und geistige Arbeit, nicht gemeine Sorge
und körperliches Leid, haben wie mit feinem Griffel ihre Spuren in das
lebensprühende Antlitz des Greises gegraben. Die Ausführung ist bei
aller detaillierender Peinlichkeit kaum mehr zeichnerisch, sondern weich
und malerisch, und der Kontur verschwimmt leicht in der blauen Farbe
des Grundes. Leider wird die Bildwirkung durch den noch mittelaltrig
beschränkten Rahmenraum beeinträchtigt: das richtige Verhältnis zwischen
der Figur und dem Luftkörper, in welchem sie gedacht ist, hat der Maler
noch nicht gefunden.


Von andern Werken Pleydenwurffs sind hier zu nennen:


Ein Altarwerk, von dem ein Flügel mit der Vermählung der
heiligen Katharina und einer mit der Geburt Christi sich in München,
No. 234 und 234a, ein anderer mit der Auferstehung und einer mit
Christus am Kreuz sich in Augsburg, No. 130 und 131, befindet.
Auf der Geburt ein Stifter — die kniende Figur ist nicht grösser als
der Kopf Marias —, auf der Auferstehung eine Stifterin, beide mit dem
Wappen der Landauer (?). Auf der Tafel mit Christus am Kreuz soll
ein porträtartiges Gesicht in der Männergruppe Aehnlichkeit mit Michel
Wolgemut haben; eine Gestalt in der Auferstehung, der aufschauende
Armbrustschütze links, erinnert an eine Figur auf der Nürnberger Kreuzigung.
Malerisch das bedeutendste ist jedenfalls die Vermählung der
heiligen Katharina, — aber sind diese beiden herrlichen Gestalten der
Maria und der Katharina wirklich nürnbergisch? Auch der lichtdurchflutete
Raum mutet so wenig fränkisch an, eher wird man an einen
Meister der Bodenseeschule gemahnt.


Eine Anbetung der Könige, germanisches Museum No. 125.
Der greise König, der dem Christkinde die Hand küsst, ist gewiss ein
Porträt und zeigt eine entfernte Aehnlichkeit mit dem Kanonikus Schönborn,
sodass man es hier vielleicht mit einer Wiederholung desselben
in noch höherem Lebensalter zu thun hat.


Eine Vermählung der heilgen Katharina, ebenda, No. 104.
Der Stifter, gleichfalls ein Kanonikus, wird dem Christkind durch den
heiligen Bartholomäus empfohlen. Der den weltlichen Freuden anscheinend
nicht abholde geistliche Herr in der Mitte der Vierziger ist gegen den
Brauch von derselben Grösse wie die Heiligen und, soweit die starke
Uebermalung ein Urteil erlaubt, mit derselben Sorgfalt wie diese ausgeführt.
Die Tafel ist einundeindrittel Meter hoch und fast einen Meter
breit, — ein »Empfehlungsbild« im Sinne der grossen italienischen
Malerei.


Ein Altarbild in Szczepanów, Galizien, von 1470, wird neuerdings
von Weisbach[60] gleichfalls dem J. Pleydenwurff zugeschrieben. Es
ist hier der Stifter wegen zu nennen, die, in verkleinertem Massstabe
und mit zwei Spruchbändern versehen, mindestens so gut ausgeführt zu
sein scheinen, wie der Schönborn auf der Nürnberger Kreuzigung. Die
drei Figuren sind nach Weisbachs Untersuchungen wahrscheinlich: der
plebanus Stanislaus Zabka, nobilis de domo Prussy, dieser am weitesten
links, und die beiden andern Angehörige der Familie Prussy. Bei dem
lebhaften Verkehr Nürnbergs mit dem deutschen Osten erscheint es nicht
ausgeschlossen, dass Pleydenwurff, wie 1462 in Schlesien, so auch 1470
persönlich in dem damals noch germanischen Polen gewesen ist.


Von einem unbekannten Zeitgenossen Pleydenwurffs, der ihm auch
künstlerisch nahe steht, befindet sich im Westchor der Sebalduskirche,
im Halbdunkel der Peterskapelle, ein 1453 von der Nürnberger Patrizierfamilie
Löffelholz gestifteter Altar, dessen kindlich freundliche runde
Köpfe eine gute Naturbeobachtung, aber kein allzu ernstes Eindringen
in die Tiefe der Persönlichkeit bekunden. Auf der Predella die kleinen
knienden Stifter mit den Wappen der Löffelholze, Dietner, Stromer und
Sachsen, sowie die Stifterinnen mit denen der Löffelholze, Zingel, Kress
und Stromer. In diesem nicht sehr bedeutenden Werke glaubt man den
frühsten Einfluss des Genter Altars in fränkischer Kunst zu erkennen.


Dem Meister des Löffelholzschen Altars schreibt Thode auch ein in
sechs Teile zerlegtes Altarwerk in zwei verschiedenen Kapellen des
linken Seitenschiffes von S. Lorenz zu, mit Darstellungen aus der Legende
der heiligen Katharina, und sieht in einer Figur auf der Unterredung mit
dem Könige »ein ausgezeichnetes, ungemein lebendiges Porträtbildnis
(vielleicht des Malers selbst)«.


Was die Köpfe Pleydenwurffs von denen seines berühmten Nachfolgers
Michel Wolgemut unterscheidet, liegt, wie schon gesagt,
weniger im Formalen, als in dem seelischen Ausdruck, und schon an
diesem allein erkennt man in den meisten Fällen, mit welchem von den
beiden Meistern man es zu thun hat.


Pleydenwurffs Menschen gehören wahrlich nicht einer geistig hervorragenden
Welt an — ein Kopf wie der Schönborns steht ganz vereinzelt
—, ihr Gedankeninhalt ist ein beschränkter und sie ermangeln jeglicher
seelischen Monumentalität, aber wenigstens geben sie sich natürlich und
wollen nicht anders scheinen, als sie sind. Wolgemuts Gestalten entstammen
derselben geistigen Atmosphäre, aber sie bemühen sich, ein
Empfindungsleben und eine Würde zu heucheln, die ihrem innern Wesen
fremd sind. Gemacht-anmutig neigen sie das Haupt zur Seite, geziert
schieben sie die Unterlippe hervor und wehmütig lassen sie die
Mundwinkel herabsinken. Im Grunde sind seine Mädchen doch recht
einfältige Jungfräulein, deren breite Kopfformen das Gehirn eines Kanarienvogels
zu bergen scheinen, und seine Männer gleichgiltige, knechtischstumpfe,
innerlich hohle Gesellen.


Aber Wolgemuts Menschen sind nicht nur spiessbürgerlich beanlagte
Philister ohne einen Anflug idealer Lebensfreude, sondern sie sind zuweilen
auch unliebenswürdige Grillenfänger, hinter deren »ausstaffiertem
Schmerz und trüben Augenbrauen« wir »Leerheit oder schlechtes Herz«
vermuten.


Lionardo ermahnt in seinem Buche von der Malerei (No. 74) den
Künstler, dass er die Mängel seiner eigenen Person herausfinde, sie
kennen lerne und sich hüte, sie etwa auch auf seine Schöpfungen zu
übertragen. Wolgemuts Physiognomie ist uns aus Dürers vortrefflichem
Porträt[61] in der Münchner Pinakothek, Klass. Bilderschatz 650, bekannt.
Wenn man diese lebhaften Augen und die feinen, anfangs recht ansprechenden
Züge lange Zeit betrachtet hat und dann, wie es mir ergangen
ist, hinter dieser biederen Miene den klugen und arbeitstüchtigen,
aber herzenskalten, nüchternen, phantasielosen, eigensinnigen und
eigennützigen Geschäftsmann erkannt hat, so wird man sich kaum des
Gedankens erwehren können, es habe der Meister, Lionardos Warnung
zum Trotz, die eigenen Charakterfehler in die Gebilde seines geschäftigen
Pinsels mit hinüber genommen.


Diese gallige »Neigung zu fast bitterer Schärfe«, die uns so häufig
die Freude an Wolgemuts Bildern verdirbt, ist vielleicht sogar in einem Werke
seines grossen Schülers wiederzufinden: in Dürers Porträt Friedrichs des
Weisen in Berlin,[62] — einer der seltenen Fälle, wo man, wenn man so
sagen darf, die Nabelschnur zu erkennen glaubt, die den Meister mit
des Wolgemuts Haus »gegenüber den Schildröhren« verband.


Von diesem Gesammturteil über das Physiognomische in Wolgemuts
Werken sind, wie ich gern zugebe, einige wenige Köpfe ausdrücklich
auszunehmen, — die malerischen Qualitäten des Meisters, insoweit man
ihm solche zugestehen will, werden von dem Tadel seiner Typen überhaupt
nicht berührt.


Michel Wolgemut ist 1434 (?) in Nürnberg geboren worden,
hat sich 1472 mit der Witwe H. Pleydenwurffs verheiratet, in seine Werkstatt
trat 1486 Dürer ein, erst 1519 ist er verschieden, »am sant enders
tag fru ee dy sun awff gyng«.


Sein »wohlgestaltet« Hauptwerk, zum grössten Teil eigenhändig ausgeführt
— später beschränkte sich seine Thätigkeit auf das allgemeine
Entwerfen seiner zahlreichen Aufträge, die Verteilung der Arbeit an die
Gehilfenschar und das Einziehen der Gelder —, ist der Zwickauer Altar
vom Jahre 1479, koloristisch jedenfalls das beste was er jemals geleistet hat.
Hier hat er uns auch auf einem der Flügel ein wirkliches »Assistenzbild«
geliefert: in den trachtlich freier behandelten Männergestalten des Sippenbildes,[63]
je zwei zur äussersten Linken, je zwei zur Rechten, Kleophas,
Salomo, Alpheus und Zebedäus, sind sicherlich Porträts zu erkennen und
zwar vielleicht die vier bei der Bestellung des Hochaltars massgebend
gewesenen Personen »merten römer, hauptmann zu zwickaw, rath pavel
strödel, bürgermeister caspar sagner und thomas vilberer alterleute«. Eine
Ueberlieferung bezeichnet eines derselben, das des hinten links eine Rolle
in der Hand haltenden, als ein Selbstbildnis Wolgemuts; eine Aehnlichkeit
mit dem alten Wolgemut, wie ihn Dürer gemalt hat, ist jedenfalls
nicht zu entdecken.


Auch auf dem Flügel mit der Anbetung der Könige scheint der
kniende kahlköpfige Kaspar ein Porträt zu sein.


Das frühste Werk von Wolgemuts Hand und dasjenige, dem er
seinen heute nicht mehr recht verständlichen Ruhm wohl verdankt, ist
der mit 1465 bezeichnete Hofer Altar, jetzt in der Pinakothek,
No. 229 bis 232. Wenn auch auf diesen vier nicht geradezu unerfreulichen
Tafeln der Anschluss an H. Pleydenwurff in einem gewissen allgemeinen
Schönheitsgefühl und in einer verhältnismässigen Mannigfaltigkeit
der Physiognomien sich ausspricht, so tragen doch Männer sowohl
als Frauen schon den Stempel langweiliger Oede auf ihren Stirnen. Je
weiter Wolgemut im Alter und der Routine vorwärts schreitet, umsomehr
verschärft sich das Mal der geistigen Armut seiner Geschöpfe, aber
gleichzeitig werden seine Frauen umso gezierter und umso vornehmthuender
grilliger, misanthropischer und leichenbitterhafter seine Männer.
Der Altar der Pfarrkirche zu Hersbruck, aus den letzten Jahren des
Jahrhunderts, scheint, nach den Reproduktionen zu schliessen, eine wahre
Musterkarte unliebenswürdiger und abstossender Gesichter zu enthalten.



  Sippenbild aus dem Zwickauer Altar
  
      Sippenbild aus dem Zwickauer Altar von Wolgemut.

  Nach Photographie.

  




Wie die Idealgestalten Wolgemuts, so zeigen auch seine porträtartig
gemeinten Stifterbildnisse dieselbe geistige Missernte, doch mag das Odium
ihrer Urheberschaft bei der Mehrzahl wohl nicht den Meister treffen,
sondern irgendwelchen seiner derben Gesellen. Eine Befriedigung seines
künstlerischen Ehrgeizes hat ja, wie wir gesehen haben, überhaupt kaum
je ein altdeutscher Maler in dieser Bildnisgattung gesucht.


Auf einem Epitaphium für Frau Margareth Wilhelm Hallerin,
germanisches Museum No. 115, wo um das Sterbebett Marias elf
missmutige, mürrische Apostel versammelt sind[64] (eine freie Benutzung
des schongauerschen Stiches, der auch auf einer Tafel des Hersbrucker
Altars zum Vorbild gedient hatte), befindet sich auf einem besonderen
Abschnitt unter der Hauptdarstellung ein höchst uninteressantes Ehepaar
nebst karikaturenhafter Nachkommenschaft mit den Wappen der Haller
und Groland. Die Tafel ist mit 1487 bezeichnet. Frau Margareth trägt
hier bereits das kunstvoll über ein Drahtgeflecht zusammengelegte Kopftuch,
ähnlich wie es Dürer auf seinen Trachtenbildern von 1500 schildert.


In S. Lorenz, vierte Kapelle links, Führer No. 15, ein Schmerzensmann
zwischen Philippus und Jakobus, zu seinen Füssen ein in
etwas grösserem Massstabe als üblich gebildeter Stifter in der Tracht
eines Kanonikus, vielleicht der 1484 verstorbene Leonhard Spengler.
Ebenda noch einige andere Tafeln mit kleinen unbekannten Donatoren.


Der in der Sammlung von Bamberg unter No. 21 bis 23 als Wolgemut
bezeichnete Altar ist wohl von einem späteren, aber ganz hervorragenden
Schüler des alten Nürnberger Meisters gemalt. Die Stifterinnen
unter dem Kruzifixus, der Krönung und der Beweinung, von den Hauptbildern
durch eine Leiste getrennt, gehören nach den Wappen und der
beigeschriebenen Todesnachricht mit den Jahreszahlen 1483, 1494 und
1521 der Familie Volkamer an.


In Wolgemuts vielbeschäftigter Werkstatt hat eine stattliche Schar
zum Teil sehr tüchtiger Gehilfen gearbeitet, in welcher die neuere
Forschung einige ganz bestimmte künstlerische Individualitäten zu
erkennen glaubt. Der persönlichste von allen und an Begabung dem
Meister überlegen, scheint Wilhelm Pleydenwurff, der Sohn des
Hans Pleydenwurff, gewesen zu sein, der um die Mitte des Jahrhunderts
geboren und in jungen Jahren 1494 gestorben ist. Er hat mit seinem
Stiefvater Wolgemut die schedelsche Weltchronik mit Holzschnitten
illustriert, und es ist Thodes Verdienst, durch scharfe Stilkritik die
besseren Arbeiten des ersteren von denen des letzteren geschieden zu
haben. Auf Grund dieser Untersuchungen weist Thode, allerdings nicht
ohne Widerspruch, dem Wilhelm Pleydenwurff eine Anzahl grösserer
Werke zu, die bisher allgemein für wolgemutisch gegolten haben, vor
allem weitaus die meisten der Darstellungen auf der berühmten »Tafel in
der Augustiner-Kirche gegen die Schustergasse, welches (das Gemälde)
der Peringsdorffer hat machen lassen.«


Der Peringsdörffer Altar, 1488 gestiftet, befindet sich jetzt im
germanischen Museum, No. 107 bis 114, Klass. Bilderschatz 759,
zwei Tafeln in S. Lorenz, Führer No. 12 und 18. Es ist ein anderer
Geist als der wolgemutische, der aus diesen Bildern spricht, ein höheres
Schönheitsgefühl, ein intimeres Naturstudium und eine freier schweifende
Künstlerphantasie. Die Pinselführung ist schwungvoller und fliessender,
und wenn auch seine Malweise noch immer etwas mosaikartiges beibehalten
hat, so ist doch die modellierende Kraft der Farbe zu einer
gewissen Rundung der Körper benutzt worden, wie nur irgend von einem
der grössten Meister von Alt-Köln.


Aber der wichtigste Unterschied gegen Wolgemuts Arbeiten besteht
im Physiognomischen. In den Zügen der Heiligen und der Nebenpersonen
dieser wie in einer Welt des Traumes geschauten Handlungen
ist nichts von erheuchelter Empfindung, nichts von Geziertheit oder
hämischem Spiessbürgersinn zu bemerken. Das wüste Volk der Schergen
ausgenommen, sind es naive, reine, sanfte, kindlich heitere Wesen, lebendig
und lebenslustig, nicht aus gedankenloser Oberflächlichkeit, sondern vielleicht
gerade weil sie das Tiefste gedacht haben. Und auch die Mitarbeiter
am Peringsdörffer Altar sind dem Meister auf seinem höheren Fluge gefolgt
(die Tafel in S. Lorenz, No. 12, ist bezeichnet R. F. 1487), denn
das Ganze macht einen völlig einheitlichen Eindruck; auch sie müssen
an das Göttliche ihrer Heiligen geglaubt haben, während man den
Schöpfungen des berühmten Werkstatt-Oberhauptes anfühlt, dass sie mit
nüchternem, kühlen Herzen und gleichgiltig geschäftiger Hand gemalt
worden sind, aus keinem anderen Grunde, als weil ihre Besteller nun
einmal die altgewohnten biblischen Stoffe verlangten.


Ein Stifterbildnis drängt sich glücklicherweise auf keiner der Tafeln
die Harmonie der legendarischen Erzählung störend ein, aber die Vermutung,
dass in dem
feinen Jünglingskopf des
die Madonna malenden
heiligen Lukas W. Pleydenwurff
uns ein Selbstbildnis
hinterlassen hat,
liegt wohl nicht allzufern.
Vielleicht darf
auch ein auf der Heilung
des Besessenen im
Hintergrunde stehender
junger Mann für das
Porträt jenes Gehilfen
angesprochen werden,
welcher die Veit-Bilder
zu malen hatte.



  h. Lukas, die Madonna malend
  
      h. Lukas, die Madonna malend.

  Vom Peringsdörffer Altar. Nürnberg, German. Museum.

  




Von einem mehr
zeichnerisch als malerisch
beanlagten Schüler
Wolgemuts (aber
nicht, wie Vischer meint,
Hans Raphon), sind die
Decken- und Wandmalereien
eines Zimmers des
Goslarer Rathauses
ausgeführt worden. Der
Künstler hält sich im
allgemeinen an den
wolgemutischen Stil,
doch zeigen seine kräftigeren Männerköpfe und die Behandlung der
Gewänder, dass er bereits die Frühwerke Dürers gekannt hat. Auch in
diesem Werk trägt ein lebensvoll erfasster Kopf entschieden porträtartige
Züge, und zwar der eines vor der Himmelskönigin knienden, schwarzgekleideten
Mannes, bartlos, eine Warze auf der Wange, mit energischem
Mund, Adlernase und kühl und verständig blickendem Auge, — einer
Ueberlieferung nach der Bürgermeister Johann Papen von Goslar.


Gleichfalls nicht von Wolgemut selbst, obwohl ihm bis auf
Seidlitzs Untersuchungen allgemein zugeschrieben, ist der Dreikönigsaltar
in der Kirche von Heilsbronn, so genannt nach der
geschnitzten Hauptdarstellung auf dem Schreine, von 1502 oder 1503.
Der nicht gerade bedeutende Meister dieses Altars übertrifft dennoch
Wolgemut an Schönheitsgefühl sowie an Mannigfaltigkeit und Individualität
seiner Gestalten; am nächsten scheint er, wie Thode hervorhebt, dem
Wilhelm Pleydenwurff zu stehen. Auch er hat offenbar Dürers Frühwerke
gekannt. Auf den Rückseiten der äusseren Flügel befinden sich
in besonderen Abschnitten unter den heiligen Vorgängen recht gute und
ikonographisch interessante Stifterbildnisse, und zwar: unter der Kreuzigung
Friedrich IV, Markgraf von Brandenburg, zweiter Sohn des Kurfürsten
Albrecht Achilles aus erster Ehe, gestorben 1536, im Harnisch mit den
Insignien des Schwanenordens geschmückt, begleitet von einem Vasallen,
welche das markgräfliche Wappenschild und den Helm seines Lehnsherrn
trägt, und seinen neun Söhnen, welche später den Vater »wegen Geistesblödigkeit«
der Regierung entsetzt haben; unter der Messe des heiligen
Gregors seine Gemahlin Sophie, eine Tochter König Kasimirs von Polen,
gekennzeichnet durch den roten Schild mit dem silbernen Adler, nebst
ihren acht Töchtern, sämtlich uniform in rote, schwarzgesäumte Mäntel
gekleidet.


Dem Meister des Heilsbronner Altars werden von Thode, der ihn
als möglicherweise identisch mit Hans Traut bezeichnet, noch einige
unbedeutende Werke zugeschrieben. Eines von diesen, die Malereien
auf dem kleinen Gregor-Altar der Heilsbronner Kirche, zeigt
auf der Staffel mit der Beweinung Christi einen gänzlich übermalten
Stifter, wahrscheinlich Johann Wenk, der von 1518 bis 1529 Abt von
Heilsbronn gewesen sein soll. Auf einem Spruchband: Miserere mei deus
secundum magna misericordiam mea(!).


Der Meister des 1508 für die Pfarrkirche von Schwabach gelieferten
Altars — die Ausführung des Schnitzwerkes und der Malereien war
Wolgemut übertragen worden, aber ausser der Staffel (nach Seidlitz auch
der Predigt des Johannes) hat er selbst wohl nichts daran gemalt —
steht ganz unter dem Banne Dürers, ja seine Nachahmung des grossen
Vorbildes streift schon fast die Manier. Die Figuren sind von einer
quecksilbernen Lebendigkeit, aber ihre Erregung berührt unangenehm,
da sie nicht der Ausdruck einer von innen nach aussen strömenden
Leidenschaft ist, sondern der bewussten Absicht des Malers, die Aufmerksamkeit
des Beschauers auf sich zu ziehen, ihr Dasein verdankt.
Die kleinen, auf langen Körpern sitzenden Köpfe »haben eine so hastige,
jähe Art zu schauen, dass die Blicke gleich Blitzen über die Bildfläche
zu schiessen scheinen« (Thode).



  Vom Schwanenaltar der Gumbertuskirche
  
      Vom Schwanenaltar der Gumbertuskirche. Ansbach.

  Nach Stillfried-Alcantara, Altertümer des Hauses Hohenzollern.

  







Zum Schluss dieser Gruppe sei noch einer in ikonographischer und
trachtlicher Beziehung bemerkenswerten Schöpfung eines Wolgemutschülers
gedacht, des Schwanenaltars in der Ritterkapelle der Gumbertuskirche
zu Ansbach von 1484, angeblich von einem Jakob Mühlholzer
aus Windsheim. Im Schrein ein Holzbild der Madonna, auf dem linken
Flügel die Verkündigung, auf dem rechten die Anbetung der Könige
und auf der Predella der Kurfürst Albrecht Achilles von Brandenburg
(† 1486) mit zwei männlichen Begleitern und seiner Gemahlin, der
Kurfürstin Anna, nebst einigen Frauen in hohen runden Hauben und
einem Hündchen, wie ein solches auch auf dem Sarkophag der Fürstin
in Heilsbronn zu sehen ist. Auf der Rückseite des sehr übermalten
Altars die Himmelskönigin, unter deren von Engeln gehaltenen Mantel
fünf kurfürstliche Prinzen und fünf Prinzessinnen knien, — ein Maria-Schutz
mit besonderer Beziehung zu einer fürstlichen Familie. Sämtliche Mitglieder,
männliche wie weibliche, tragen die Insignien des 1440 von
Kurfürst Friedrich II. von Brandenburg, dem »Markgrafen mit den eisernen
Zähnen«, gestifteten Schwanenordens. Was die elegante Jugend des ausgehenden
15. Jahrhunderts an Wunderlichkeiten des Kleiderschnittes und
bunten Farbenzusammenstellungen geleistet hat, davon geben die Gewänder
der fünf Prinzen eine vortreffliche Anschauung.


Innerhalb und ausserhalb Nürnbergs sehen wir die fränkische Malerschule
jetzt und noch bis in das 16. Jahrhundert hinein, unter dem Einfluss
Wolgemuts und seiner Schüler. Mancher porträtartige Kopf und
zahllose Stifterschwärme begegnen uns auf diesen derben und hausbackenen
Werken, von denen sich eine beträchtliche Anzahl in den
Sammlungen von Würzburg und Bamberg befindet. Namen der Donatoren
sind nur in den seltensten Fällen zu ermitteln und schliesslich
lohnt es sich auch wohl kaum der Mühe, sie ihrer wohlverdienten Vergessenheit
zu entreissen.





Dass in der fränkischen Schule die eigentliche Porträtkunst häufiger
als anderwärts gepflegt worden ist, darf nach der verhältnismässig grossen
Zahl der uns aus den letzten Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts gerade
von ihr hinterlassenen Einzelbildnisse wohl angenommen werden, auch
würde einen solchen Schluss ihre Neigung zum Individuellen und
Charakteristischen schon aprioristisch gestatten. Monumentale Repräsentationsbilder,
in denen das Besondere mit dem Allgemeinen verbunden
erscheint, wird man von der fränkischen Schule ebenso wenig wie von
einer anderen deutsch-mittelaltrigen erwarten dürfen. Die kleinen Brustbilder,
für niedrige, schlecht erleuchtete Räume und für den engsten
Familienkreis bestimmt, begnügen sich, die äusseren Züge und alle Zufälligkeiten
in der Physiognomie des Dargestellten schlecht und recht
wiederzugeben, in die Tiefe seines Wesens hinabzusteigen oder auch nur
den Wiederschein eines Gedankens auf seinem Antlitz zum Ausdruck zu
bringen, darauf erheben sie keinen Anspruch. Bei einem so tiefen Niveau
der Porträtkunst ist es natürlich recht schwierig, in dem Bilde die Hand
desjenigen zu erkennen, der es gemalt hat, verbirgt sich so doch selbst
in den Porträts der grossen Meister des 16. Jahrhunderts mit bestimmt
ausgesprochener Eigentümlichkeit gar so oft die Persönlichkeit des Darstellers
hinter der des Dargestellten.


Mit Sicherheit ist es im Vorstehenden nur möglich gewesen, das
Porträt des Kanonikus Schönborn einem bestimmten Meister zuzusprechen,
dem Hans Pleydenwurff. Es sollen nun hier diejenigen genannt werden,
welche mit grösserer oder geringerer Wahrscheinlichkeit als »wolgemutisch«
bezeichnet werden dürfen.


1. Ein Liebes- oder Ehepaar in halben Figuren im Amalienstift
zu Dessau, bez. 1475.


Die junge Frau mit grossen, derben Gesichtszügen, breiter und
hoher Stirn, zurückgehendem Untergesicht und gedankenleeren Augen
ist ein echt wolgemutischer Typus. Sie hat die Unterarme mit dem
langen Handrücken und den wulstigen Fingern übereinandergelegt, die
rechte Hand — ein überraschend feiner Zug — ein wenig geöffnet, wie
die leise Andeutung eines Gedankens, der in einer Bewegung nach dem
Ringe hin sogleich zur Auslösung kommen wird, den ihr der junge Gatte
zwischen Zeigefinger und Daumen in recht natürlichem Gestus darreicht.
Dieser, ihr Partner, ist in eleganter modischer Tracht erschienen. Das
Hemd ist tief am Halse ausgeschnitten, der kurze Aermel des Obergewandes
ist weit aufgeschlitzt. Das Haar trägt er frei auf die Schultern
herabwallend, nach vornehmer Sitte der Zeit, so wie es uns von Dürers
Selbstbildnis in der Pinakothek her bekannt ist, und kokett sitzt auf
dem Haupt das mit dem Reiherstutz geschmückte Barett. Sinnliche Kraft
und männliche Entschlossenheit spricht aus den groben Zügen, der
starken, gebogenen Nase und dem festgeschlossenen Mund, doch eine scharfe,
vom Nasenflügel zu den Mundwinkeln herab sich ziehende Falte, die so
manchen wolgemutischen Männerkopf kennzeichnet, giebt dem Gesicht
einen Beigeschmack von herber Bitterkeit. Das Paar steht vor einer
schlichten Architektur, die zwei Ausblicke in landschaftliche Ferne zeigt.
Im ganzen genommen ein vortrefflich mit dem Pinsel gezeichnetes Bild
von ausserordentlicher Lebendigkeit und Lebenswahrheit.



  Ehepaar in Dessau
  
      Ehepaar in Dessau.

  Nach Springer, Handbuch der Kunstgeschichte.

  




2. Brustbild eines alten unbärtigen Mannes in schwarzem
Rock und Hut. Germanisches Museum No. 119. Dreiviertel Ansicht
nach links, ohne Hände, auf blauem Grund. Eine recht mässige,
handwerkliche Arbeit. Der Dargestellte hat mit dem eben genannten
Mann in Dessau eine entfernte Aehnlichkeit, nur ist sein Ausdruck geradezu
unfreundlich und verärgert.



  Porträt des H. Perckmeister
  
      Porträt des H. Perckmeister. Nürnberg.

  Nach Photographie.

  




3. Bildnis des Hans Perckmeister. Germanisches Museum
No. 119a.[65] Am oberen Rande die Inschrift: Als man MCCCCLXXXXVI
Jar zählt, was Hans Perckmeister LX Jar in der Gestalt. Kopf in dreiviertel
Wendung nach rechts. Beide Hände sind angegeben, die rechte hält
einen Rosenkranz, die linke ruht auf der Handwurzel der rechten.
Schwarzer Rock und schwarze Mütze, unter der das graue spröde Haar,
detailliert, nicht als Masse behandelt, bis zum Halsansatz herabfällt. In
die trockene, pergamentene Haut, unter der alles Fett verschwunden ist,
besonders in der Umgebung der tief eingesunkenen Augen, scheint langdauernder
Gram oder körperliches Leid tiefe Linien und Furchen gegraben
zu haben. Schmerzlich sind die Mundwinkel herabgezogen, nicht
nur in einer momentanen Bewegung, nicht nur in den Tagen, da er dem
Maler gesessen hat, sondern sie erscheinen gewissermassen wie erstarrt,
wie versteinert in diesem Zustand. Die betreffenden Muskeln, die Depressiores
angeli oris, haben sich verstärkt und verhärtet in oft geübter
Thätigkeit. Aber nicht nur Gram oder Schmerz muss die Nervenkraft in
jene Muskeln geleitet haben, sondern ein Motor, der im Gemüt des
Alten gelegen haben mag: ein galliges, missgünstiges, ein Sixtus Beckmesser
Temperament, das ihn oft in Stimmungen versetzt hat, wie jene
war, in der er im Bilde erscheint, — ob freilich auch hier der Maler
etwas von seinem eigenen Wesen hat einfliessen lassen, sei dahingestellt.
Die Zeichnung ist, wie stets bei Wolgemut, fest und energisch.


4. Brustbild eines Mannes in mittleren Jahren. Bairisches
National-Museum, Zimmer No. 11, am Fenster. Bez. 1501. Kopf
dreiviertel nach rechts, blauer Grund. Die schwarze Schaube ist vorn
geöffnet und lässt ein weisses Unterkleid mit dunklen Querstreifen sichtbar
werden. Der Hals ist mit einer Kette geschmückt, den Kopf bedeckt
eine Mütze von Pelzwerk, in der Hand hält er einen Münzstempel. Der
Ausdruck ist derselbe unliebenswürdige wie beim Perckmeister, mit dem
der Dargestellte überhaupt eine gewisse Familienähnlichkeit hat. Die
Zeichnung ist scharf und hart, das Inkarnat gelbbräunlich, von ungesundem
Aussehen.


5. Brustbild einer Frau in den zwanziger Jahren. Ebenda.
Gegenstück zu dem vorigen. Bez. 1501. Kopf dreiviertel nach links,
dunkelgrüner Grund. Die Hand hält eine rote Nelke. Sie trägt ein
rotes Kleid, welches Hals und oberen Teil der Brust frei lässt, mit
goldener Schliesse und reichem Goldbesatz. Hals und Brust, deren
unterer Teil von einem weissen Hemd bedeckt ist, sind mit Ketten behangen.
Zeichnung und Inkarnat wie beim vorigen, der Ausdruck aber
ist bei weitem freundlicher und sympathischer. Beide recht mässige
Bilder, nach Thode vielleicht von einem Schüler Wilhelm Pleydenwurffs.


6. Brustbild einer Frau in mittleren Jahren. Ebenda. Zimmer
No. 12. Fast lebensgross, derbe Züge, hellgrüner Grund. Die Hände
sind ruhig übereinander gelegt, das Haar bedeckt eine gelblich-weisse
runde Haube, an den Schläfen treten die Zöpfe hervor. Auf dem unter
dem Ausschnitt sichtbaren Untergewand ein Schmuckstück.


7. Bildnis der Ursula Hans Tucher, geb. Harsdorffer. Kassel,
No. 2. Am Rande, rechts unten, die Jahreszahl 1478, deren Echtheit
jedoch bestritten wird. Die Tucherin ist 1504 gestorben. Brustbild,
Kopf dreiviertel nach links, einfarbiger rot-brauner (übermalter) Hintergrund.
Oben die Aufschrift: Ursula Hans Tucherin. Die seit 1481
verheiratete, ziemlich junge Frau im grünen Kleide mit goldener Verschnürung,
das Haar von einer grossen, gebauschten Haube bedeckt,
die durch ein besonderes Kinntuch gehalten wird, blickt ernst aus dem
Bilde heraus. Die zierlich gelegten Finger der aristokratisch feinen
Rechten halten eine Nelke. Thausing, der begeisterte Verehrer Wolgemuts,
schreibt darüber in seinem Dürerwerk S. 81: »Das Ganze ist unendlich
anziehend und liebenswürdig behandelt; die Farbe ist vollkommen
unverändert geblieben, reizend hell, voll Schmelz, fast reiner noch als bei
Roger van der Weyden, der Kopf von der zartesten Modellierung, die
Zeichnung der Hand wunderbar vollendet«.


Das Bild hat (trotz Thausing) offenbar durch Reinigung und
Uebermalung sehr gelitten. In seinem heutigen Zustand ist es schwer,
die Hand des Malers zu erkennen. Am ehesten könnte man an
W. Pleydenwurff denken. Die Behandlung ist, im Gegensatz zu der
daneben hängenden Elisabeth Niclas Tucherin, malerisch, d. h. auf
Farbenwirkung berechnet, nicht zeichnerisch. Die Gesichtstöne sind
rosig, die Konturen und die Uebergänge von einer Fläche zur andern
zart und weich, besonders in den Teilen abwärts der Augen; Brauen
und Wimpern sind durch leise Schatten angedeutet, kein Härchen ist
einzeln gezeichnet.


Früher pflegte man Wolgemut ferner noch die drei 1499 datierten
Porträts der tucherschen Familie zuzuschreiben, und zwar die Elisabeth
Niclas Tucherin in Kassel und Hans Tucher und seine Gattin
Felicitas in Weimar[66]. Seit man auf dem Bildnis der Elisabeth unter
dem Firniss das echte Dürer-Monogramm entdeckt hat, werden auch die
beiden anderen Tucherbilder wohl allgemein dem grossen Meister zugesprochen.
Ihre technische Behandlung ist im Grunde die gleiche.
Die Augen mit ihren scharf geschnittenen Lidern, den einzeln angegebenen
Brauen- und Wimperhaaren und der auffälligen Hervorhebung
der Thränenkarunkel, die starken Backenknochen, die Landschaft des
Hintergrundes mit dem niedrigen, hellgrünen Buschwerk und den bei
den weiblichen Porträts genau übereinstimmenden dicken, flockigen Wölkchen,
lassen mit Bestimmtheit auf einunddieselbe Pinselführung schliessen.
Auch die allgemeine Anordnung der Bildnisse ist bei allen dreien
die gleiche: Brustbild, Kopf in dreiviertel Ansicht vor reichgemusterter
Tapete, Ausblick auf Landschaft, und die nur zum Teil aus dem Rahmen
emportauchende Hand hält einen Ring, bez. eine Blume. Auf Dürer
weist das »mantegneske« in der Bildung und dem rötlichbraunen Ton
der Hände, und der Energie des Lebensausdrucks in allen drei Porträts
wäre damals ein anderer Meister schwerlich fähig gewesen. Das Bildnis
des Hans Tucher muss geradezu als ein unmittelbarer Vorläufer des
Oswald Krell bezeichnet werden.[67]



  Porträt des Hans Tucher
  
      Porträt des Hans Tucher von Dürer. Weimar.

  Nach Photographie.

  




Ganz allgemein der Gruppe Wolgemut-Pleydenwurff und Konsorten
möchte ich die folgenden Bildnisse zuweisen:


Zwei Brustbilder auf Vorder- und Rückseite einundderselben Tafel
im Besitze des Geheimrats Lippmann in Berlin, 1490 datiert, »mit
fränkischer Derbheit gezeichnet«. Auf der einen Seite ein bartloser
Mann mit einer Nelke in der Rechten, im Hintergrund ein landschaftlicher
Ausblick durch ein Fenster, auf der anderen Seite ein bärtiger
Mann auf Goldgrund, der einen Pfeil hält (Sebastian?). Ich selbst kenne
die Bilder nicht. Das Werk über die Renaissance-Ausstellung in Berlin
1898 S. 30, schreibt sie dem Vorgänger Dürers zu, »mag man ihn nun
Pleydenwurff oder Wolgemut nennen«; auch sollen sie an die Art der
Stiche des Meisters W. B. erinnern (Friedländer).


Porträt des Konrad Imhof in der Rochus-Kapelle des gleichnamigen
Friedhofes zu Nürnberg. Bez. aetatis 23 anno 1486, mit
einer Inschrift, welche sich auf die Aufstellung des Bildes in der genannten
Kapelle bezieht.


Brustbild, Kopf ein wenig nach links gewendet, einfarbiger Grund.
Die linke Hand hält eine Blume. Der Dargestellte trägt einen grünen,
an den Aermeln geschlitzten Samtrock. Lange blonde Locken fallen tief
auf die Schultern herab. Das Inkarnat ist frisch und rosig, die Farbe
überhaupt kräftig und die Zeichnung fein und sicher. Ernst, aber offen
und frei blickt der vornehme junge Mann ins Leben, in dem er gewiss
ein reiches Mass des Schönen und Lebenswerten geschaut hat. Schon
um dieser Auffassung willen kann es Wolgemut, wie Seidlitz will, kaum
gemalt haben, eher könnte man mit Thode an den liebenswürdigen
W. Pleydenwurff denken.[68]


Eine Kopie oder Wiederholung desselben Porträts, in kleinerem
Massstabe, trocken und schwächer in der Farbe, befindet sich in einem
Glasschrank des bairischen National-Museums. Bez. Conrat
Im Hof XXIII jar 1486. Das Bild hat nach Art der Klappaltärchen
zwei Flügel, auf dem einen das Familienwappen, auf dem andern eine
auf einer Konsole stehende, von einem roten Mantel umwallte, halb
nackte Frauenfigur. Auf Grund dieser allegorischen Gestalt sollte man
meinen, dass die Ausführung später als 1486 erfolgt sei, vielleicht von
Jakob Elsner (Thode, S. 195).



  Porträt des Konrad Imhof
  
      Porträt des Konrad Imhof. Nürnberg, Rochus-Kapelle.

  Nach einer Photographie, mit Erlaubnis des Herrn Hans Stegmann.

  




In demselben Glasschrank das Porträt einer Frau in den dreissiger
Jahren. Brustbild mit Händen auf neutralem Grund. Nicht hervorragende
Arbeit. Das Gesicht ist mager und prägt sich leicht ein durch seine
mächtige Nase und die auffällig stark gebildete Unterlippe. Der Kopf ist
von einem weissen Tuch mehrfach umschlungen. Auf dem goldenen
Saum der roten Jacke Buchstaben, von denen ich nur die auf dem
Aermel befindlichen lesen konnte: MARTHA.



  Doppelbildnis im baier. National-Museum
  
      Doppelbildnis im baier. National-Museum. München.

  Nach Below, Städtewesen und Bürgertum.

  




Doppelbildnis im bairischen National-Museum, Zimmer
No. 11, am Fenster. Bez. 1479. Brustbild eines Mannes in der Mitte der
Vierziger und einer jungen Frau, auf leuchtendem, rotem Grunde. Die
Köpfe sind einander zugewendet, aber sie blicken sich nicht an, sondern
schauen zum Bilde hinaus. Der Mann, bartlos, den Rock bis zum Halse
geschlossen, das Haupthaar tief auf den Nacken herabfallend und von
einer Kappe in Form eines abgestutzten Kegels bedeckt, mit hagerem
Gesicht und grossen braunen Augen, hat eine feierlich ernste Miene angenommen.
Wollte man nach modernen Begriffen dieses gewiss ganz
naive Werk beurteilen, so würde man sagen, der Dargestellte habe
diesen Ausdruck gewählt, als der Würde des Momentes entsprechend,
in welchem er der Nachwelt überliefert werden sollte. Es liegt etwas
Gezwungenes in diesem Blick, das uns von modernen Photographien her
bekannt ist. Die Frau, ein weisses Tuch mehrfach um den Kopf gewunden,
dessen eines Ende über die linke Schulter auf die Brust herabfällt
und dann auf der rechten Schulter wieder aufgenommen wird, mit
vollem runden Gesichtchen und leicht gebogenem Näschen, schaut
unbefangen, lebhaft, freundlich und voller Jugendlust in die schöne Welt
hinaus. Zwei ganz vortreffliche Porträts, besonders das weibliche.



  Porträt des Jörg Ketzler
  
      Porträt des Jörg Ketzler. Augsburg.

  Nach Photographie.

  




Eines der wenigen Porträts des 15. Jahrhunderts, von denen der
Autor mit Bestimmtheit bezeichnet werden kann, besitzt die Galerie von
Augsburg unter No. 139. Es ist das Bildnis des Jörg Ketzler
aus Nürnberg, gemalt 1499 von dem in der Hauptstadt Frankens thätigen
Illuministen und Porträtisten Jakob Elsner, gestorben 1546 (?). Brustbild,
der Kopf in dreiviertel Ansicht nach links, einfarbiger Grund.
Oben, zu beiden Seiten des Kopfes, die kalligraphischen Initialen
J und K. Auf der Rückseite folgende Inschrift: »Auff d. 10. maio Im
1471 Jar pin ich Jorg Ketzler d. Elter (geb.) von meiner mutter selige
genant Katharina vnd mein vatter Seliger genant petter Ketzler. vnd das
Nebenbildt ist von Jacob Elsner noch mir abgemolt worden auf den
10 luyo (Juli) Im 99 Jar also das ich eben auff die Zeyt gewesen bin
28 Jar vnd 9 wochen ich Jörg Ketzler bürger zu Nüremberg kost 7 fl 2 d.«


Der junge Mann ist in ein rotes Unterkleid mit karminfarbenen
Aermeln gekleidet, darüber ein ärmelloser brauner Mantel, auf dem bis
auf die Schultern herabwallenden dunkelblonden Lockenhaar sitzt eine
schwarze Kappe, deren Krempe an der Seite heraufgeschlagen ist. Eine
Schnur um den nackten Hals, die wohl ein Kleinod oder Amulett trägt,
verschwindet unter dem Brustteil des Unterkleides, die auffallend kleinen
Hände halten den Rosenkranz, die hellblauen, wässrigen Augen schauen
rechts seitwärts aus dem Bild heraus. Die Zeichnung ist sorgfältig und
sauber ausgeführt, die Gesichtsteile stehen im richtigen Verhältnis zueinander,
misslungen ist nur die organische Verbindung zwischen Hals
und Kopf. Eine plastische Rundung ist durch die zähe und trockene
Farbe nicht erreicht worden. Der Ausdruck der sympathischen Physiognomie
ist noch ein wenig befangen. Von Dürers Frühkunst scheint
der Meister noch nicht berührt zu sein. Thode findet in Kolorit und
Auffassung eine Beziehung zu W. Pleydenwurff. Er zitiert S. 194 über
ihn eine Stelle aus Neudörfers »Nachrichten«: »Dieser Elsner war ein
sehr angenehmer Mann bei den ehrbaren Bürgern, des Lautenschlagens
verständig, derhalben ihn auch die grossen Künstler im Orgelschlagen,
welche waren Sebastian Imhof, Wilhelm Haller und Lorenz Staiber lieb
haben, waren mit Anderen ihrer Gesellen täglich um und bei ihm. Er
conterfeiet sie auch und illuminiret ihnen schöne Bücher und machet
ihnen ihre Wappen und Kleinot, damit sie vom Kaisern und Königen
begabt waren, in ihre Wappenbrief«. — Bayersdorfer schreibt Elsner
noch einige andere Porträts zu, die mir leider nicht bekannt sind.



  Porträt eines jungen Mannes
  
      Porträt eines jungen Mannes. Nürnberg, German. Museum.

  Nach Photographie.

  




Von Einzelbildnissen, welche ich keiner bestimmten Künstlergruppe
zuzuweisen vermag und von denen bei einigen selbst die fränkische
Herkunft nur vermutungsweise behauptet werden darf, erwähne ich die
folgenden:


Bildnis eines blonden jungen Mannes im germanischen
Museum, No. 99. Brustbild, der Kopf ein wenig nach links gewendet
und zur Seite geneigt, auf einfarbigem Grunde. Nach dem Katalog:
Schule von Nürnberg um 1460. Der vornehme Jüngling in schwarzer
halbgeöffneter Moiréschaube, die das Pelzfutter sehen lässt (die erste
Stufe einer Entwickelungsreihe, die bei dem kostbaren Pelzwerk des Holzschuhers
endigt!), eine schwarze Kappe auf den blonden, nicht gerade
üppigen Haaren, macht den Eindruck eines Zwanzigjährigen, — nach den
müden, knochenlosen Händen freilich, die mit der Rechten ein Ringlein
halten, müsste man einen Greis in ihm vermuten. Augen, Nase und
Wangen sind völlig konventionell gegeben, aber das Untergesicht, besonders
der etwas sinnliche, schwellend-weiche Mund ist ausserordentlich persönlich.
Der Ausdruck ist kindlich, naiv und schüchtern, der einer liebenswürdigen
und zur Liebe geschaffenen Persönlichkeit, nicht der eines
Wirkers grosser Thaten. Ein Illustrator schillerscher Balladen fände hier
das Vorbild für Fridolin, den frommen Knecht der Gräfin von Savern.


Zwei handwerklich gemalte Köpfe in einer der südwestlichen
Kapellen der Frauenkirche in München, wohl vom Ende des Jahrhunderts:


Meister Heimeran, Zimmermeister der Frauenkirche und
Jörg Ganghofer von Haselbach, Baumeister der Frauenkirche
von 1468 bis 1488. Beide in dreiviertel Ansicht auf einfarbigem Gründe
und sehr übermalt. Vielleicht, dass wir es hier mit einem Münchner
Lokalmaler zu thun haben. Kopien im bairischen National-Museum,
Zimmer No. 11.


Zwei Nürnberger Patriziertöchter auf einer Tafel, daneben
die Wappen der Tucher und Schlüsselfeld und die Jahreszahlen 1476
und 1467, in der Schlosssammlung von Heidelberg No. 385. Rote
Mäntel, grosse weisse Hauben. Vielleicht sind es die Frauen eines
Führer von Haimendorf, dessen Wappen sich zwischen den beiden befindet.
Offenbar sind diese Figuren, gleichwie das folgende Brustbild,
aus einem grösseren Gemälde herausgeschnittene Stifterbildnisse. Einfache,
anspruchslose Arbeiten. Der frische rote Fleischton der Wangen und
Lippen ist später hinzugemalt.


Männliches Brustbild ohne Hände, ebenda, noch nicht katalogisiert.
Aermelloser, pelzbesetzter Ueberrock. Wappen der Führer
von Haimendorf. Das eigentümliche Inkarnat ist wohl die Folge des
Durchdringens der Untermalung. Vielleicht aus demselben Gemälde geschnitten
wie die vorigen.


Ein männliches Brustbild ohne Hände in der Wiener Akademie,
No. 571. Der Dargestellte trägt auf dem langen, lockigen
Haar einen Reif. Erinnert an den Mann des Liebespaares in Gotha.
Der Name »Schilther« oben links und eine kniende Figur mit der
Jahreszahl 1394 rechts sind spätere Zuthaten.



  Porträt der Hoferin
  
      Porträt der Hoferin. London.

  Nach Photographie.

  




Bildnis einer Patrizierin in den dreissiger Jahren. London,
National-Galerie No. 722. Brustbild. Kopf dreiviertel nach rechts, einfarbiger
Grund. Eine wohl später hinzugefügte Inschrift sagt, dass die
Dargestellte eine »geborene Hoferin« sei. Sie trägt eine mächtige weisse
Haube, auf der sich, ein lustiger Malerscherz, eine schwarze Stubenfliege
niedergelassen hat. (In der Abbildung nicht zu erkennen.) Die rechte
Hand ist auf die Brust gelegt, die linke hält das Blümlein Vergissmeinnicht,
beide Hände sind aristokratisch schmal, die Finger der linken
erscheinen auffällig lang. Die Augen blicken frei aus dem Bilde heraus,
fast mit dem Schimmer einer momentanen Belebung, der Fleischton ist
hell gehalten. Das Bild wurde früher in London Sigmund Holbein genannt,
Scheibler denkt an Wolgemut, für den es doch wohl zu gut
ist, jetzt ist es im Katalog als deutsche Schule des 15. bis 16. Jahrhunderts
bezeichnet.


Fränkisch, aber vielleicht schon mit Dürer in Beziehung zu bringen,
sind die folgenden Porträts:


Männliches Bildnis in der Sammlung Ferroni, jetzt im
Cenacolo di Fulgino, Florenz. Brustbild, einfarbiger Hintergrund. Der
in den mittleren Jahren stehende Mann von grauer, ungesunder Gesichtsfarbe
mit viereckigem schwarzen Barett auf den lang herabfallenden
Locken, trägt eine schwarze Jacke, die am nackten Halse verschnürt ist.
Das Bild, in der Augengegend übermalt oder restauriert, hat bereits den
Umschwung von der gebundenen, steifen Art der älteren Porträts zu der
neuen freien Auffassung mitgemacht. In der Sammlung Ferroni wird
es Dürer genannt, Vischer will es Wolgemut zusprechen, Voll wird, wie
er mir von Florenz aus schreibt, in der Malweise an Dürers Porträt
seines Bruders in München von 1500 erinnert und glaubt, es sei vielleicht
die Kopie von einem Werke des Meisters.


Brustbild eines jungen Mannes im germanischen Museum,
No. 204. Nach dem Katalog vermutungsweise ein Werk Dürers aus
seiner Lehrzeit. Es zeigt auf dunklem Grunde einen Jüngling in langem,
blonden Lockenhaar, der in der Rechten ein Vergissmeinnicht (?) hält.
Bekleidet ist er mit hellblauem, schlitzärmligen Wams mit gesticktem
Vorstoss, braunem Ueberkleid und roter Kappe. Das Haar ist wellig
und wallend, aber hart und metallen. Die Hände sind ausserordentlich
lebendig und scharf gegliedert. Seidlitz, Zeitschrift für bildende Kunst
1883, hielt das Bild für wolgemutisch, Vischer wird durch Hände und
Lippen »an den mit Baldung identifizierten Meister der Erschaffung der
Eva«, ebenda, erinnert. Die Züge des halb nach rechts gewendeten
Kopfes sind nicht unsympathisch und verraten ein gutmütiges, etwas
schelmisches Wesen.



  Porträt des Pacimondanus
  
      Porträt des Pacimondanus. Basel, Museum.

  Nach einem Kohledruck von Braun, Clement & Co. in Dornach i. E.,

  Paris und New-York.

  




Porträtartiges Brustbild eines etwa 45 Jahre alten Gelehrten
in Basel, No. 73. Nach einer Inschrift in grossen Renaissanceminuskeln:
Pius Joachim. Auf der Rückseite des Bildes befindet sich die Angabe,
dass der Dargestellte der Professor Pacimondanus ist (also Friedberg).
Den Kopf, um den Heiligen anzudeuten, umgiebt ein goldener Strahlenkranz,
der seltsam mit der realistisch derben, völlig porträtartigen
Physiognomie kontrastiert. Auf der groben weissen Wollperücke, welche
breit die Stirn umkränzt, sitzt eine hellgraue, trefflich behandelte Pelzmütze.
Bekleidet ist er mit einem schwarzen Rock, der mit einem
schmalen dürftigen Pelzstreifen verziert ist. Das Gesicht, in gleichmässig
rosarotem gesunden Fleischton gehalten, ist dreiviertel nach rechts gewendet.
Die kräftigen Farben sind sorgfältig ineinander vertrieben und
alle Gesichtsteile vorzüglich modelliert. Die kleinen, kurz- und dickfingrigen
Hände mit lederartiger Haut halten den Rosenkranz. An
schlichter, einfarbig brauner Wand, die den Hintergrund bildet, hängen
einige Briefschaften und eine schwarzgefasste Klemmerbrille, darüber sitzt
eine Fliege. — Ueber den Meister des Bildes ist viel gestritten worden.
Früher hielt man ihn allgemein, sehr mit Unrecht, für Schongauer,
Bayersdorfer hat an ein Frühbild von Dürer gedacht, Dr. Burckhardt
sprach mir gegenüber die Vermutung aus, es könne von Fouquet sein, was
bei den vielfachen Beziehungen der Baseler Professoren zu Frankreich
nicht unmöglich wäre; in diesem Falle müsste es auch dort gemalt sein.
Zunächst muss das interessante Bild noch ein Rätsel der Kunstgeschichte
bleiben.



  Porträt im Besitz des Grossherzogs von Hessen
  
      Porträt im Besitz des Grossherzogs von Hessen.

  Nach besonderer Aufnahme.

  




Brustbild eines jungen Mannes im Besitze des Grossherzogs
von Hessen. Darmstadt, Schloss. Stammt aus der Sammlung des
Prinzen Wilhelm von Preussen. Er wendet den Kopf halb nach links.
In der Rechten der Rosenkranz. Dunkle Schaube, die vorn offen steht
und ein quergestreiftes Unterkleid sichtbar werden lässt. Um dem Hals
eine Schnur, die zwischen Unterkleid und Brust verschwindet. Der Hintergrund
wird durch eine offene Landschaft gebildet. Das Porträt ist mit
spitzem Pinsel und dünnem Farbenauftrag sorgfältig gezeichnet, bis auf
den unteren Teil, der flüchtig und überhaupt misslungen ist. (Aermel,
Hände.) Auf der Rückseite befinden sich mehrere Notizen aus späterer
Zeit: »Soll Albrecht Dürer sein, als er jung war« und ferner: »Von der
Hand Newpauer«. In Darmstadt wird das Bild als ein Werk Dürers bezeichnet;
ich schliesse mich dieser Auffassung an und glaube, dass es
zeitlich nur wenig den Tucherporträts in Weimar vorausgeht.








  
    Dritter Teil.
  




1. Die Auftraggeber.


In langer Reihe, nach Heimatländern geordnet, sind die Malertafeln
des 14. und 15. Jahrhunderts an unserem Blick vorübergezogen.
Eine Fülle individueller Existenzen ist uns auf ihnen begegnet, als Zuschauer
oder Assistenten bei heiligen Vorgängen, als Stifterbildnisse und
als unabhängige Porträts.


Es muss nun der Versuch gemacht werden, das Gemeinsame von
dem Unterscheidenden zu trennen und ohne landschaftliche Sonderung
jede dieser drei Gruppen zu einem Gattungsbild zusammen zu schliessen.


Zunächst jedoch wird es zweckmässig sein, auf die Persönlichkeiten
einen Blick zu werfen, welche auf jenen drei Bildnisklassen erscheinen,
auf die Besteller der Tafelbilder.


Dass von keiner Auftragsseite ein kunstfreundliches Motiv bestimmend
gewesen ist, darf von vornherein als ausgemacht gelten. Bei den
Altargemälden (Gruppe 1 und 2) ist es der fromme Glaube, ein Gott
oder dem schützenden Heiligen wohlgefälliges Werk zu vollführen oder
das Bewusstsein sündiger Schuld und die Hoffnung durch eine Stiftung
an die Kirche böse Thaten zu sühnen und so die drohenden Strafen
in Fegefeuer und Hölle zu mildern. Beim Porträt (Gruppe 3) ist es
lediglich das dem Menschen von Anbeginn zu eigene Verlangen, durch
ein Abbild seiner äusseren Erscheinung die Spur von seinen Erdentagen
nicht ganz verwehen zu lassen.


Beförderer der Kunst um der Kunst willen oder zur Befriedigung
einer ästhetischen Neigung sind vor dem Ende des 15. Jahrhunderts in
Deutschland weder bei den Fürsten, noch unter dem Adel, noch in den
breiten Schichten des Bürgertums zu finden. Dass trotzdem kirchliche
Gemälde von hoher künstlerischer Bedeutung geschaffen worden sind,
steht mit dieser Thatsache nicht im Widerspruch. Das allgemeine
Schmuckbedürfnis, welches das gesamte Mittelalter beherrschte und
welches dazu führte, in allem, was überhaupt für das ganze menschliche
Dasein gebildet wurde, instinktiv die Lösung einer bestimmten
Kunstaufgabe zu sehen, musste sich erst recht an Gegenständen bethätigen,
die für die heiligsten Räume der Christenheit geschaffen werden
sollten. Wo es der Ehre der Kirche galt, war gewiss das beste gerade
gut genug.


Aber um einen Altar malen, ja selbst schon um sich von einem
angesehenen Meister abschildern zu lassen, dazu bedurfte es des baren
Geldes, und das war im späteren Mittelalter nur an zwei Stellen zu
finden: bei den geistlichen und den weltlichen Korporationen und bei
den wenigen Patriziern, die es trotz der dem Grosshandel durchaus
feindlichen Wirtschaftspolitik der Städte zu einem gewissen Reichtum
gebracht hatten.


Es ist nach modernen Begriffen schwer, sich das Oberhaupt des
Reiches ohne finanzielle Mittel vorzustellen und doch darf auf die Kaiser,
mit Ausnahme des durch Böhmen zum Wohlstand gelangten Karl IV.,
beinahe jener sprichwörtliche Vergleich mit der Kirchenmaus angewendet
werden. Ruprecht von der Pfalz, der in Geldangelegenheiten grenzenlos
leichtsinnige Sigmund und der knauserige Friedrich III., sie alle waren
ohne eigentlichen, ein ständiges und gesichertes Einkommen gewährleistenden
Besitz und fristeten ihr Leben gleichsam aus der Hand zum
Mund, auch Maximilian befand sich noch in ewigen Geldnöten. Um die
Territorialherren war es nicht besser bestellt, auch sie waren mehr
oder weniger verschuldet. Der Landadel, der seine wirtschaftlichen
Einkünfte immer geringer werden sah, und dem schliesslich nur
zwischen Verbauerung auf seinem Schlösslein und Strauchdieberei die
bange Wahl blieb, wenn anders er nicht etwa durch Universitätsstudien
sich für eine fürstliche Beamtenstellung vorbereitet hatte, Kriegsdienste
genommen oder den Kampf ums Dasein meidend in ein
Kloster geflüchtet war, er verwendete das erpresste Bauerngut oder
die dem reisenden Kaufmann abgejagten Schätze auf prächtige Kleider,
zu Schmausereien und Trinkgelagen. Für eine künstlerische Ausstattung
seines Wohnsitzes hatte der Landedelmann nichts übrig, selbst wenn
er den Sinn dafür besessen hätte. Kunstliebende Schlossherren, wie
sie allenfalls in Böhmen und Tirol zu finden waren, die das Innere
ihrer Burgen mit Wandmalereien schmücken liessen, bestätigen als Ausnahmen
die Regel. Die Mehrzahl der mit der Not des Lebens hart
kämpfenden Ritter (ein Vergleich ihrer sozialen Lage mit jener unserer
heutigen Grossgrundbesitzer dürfte wohl auch auf ihr Verhältnis zur
Kunst ausgedehnt werden), begnügte sich mit einem bescheidenen
Altärchen für die von einem gewöhnlichen Anstreicher bunt bepinselte
Schlosskapelle, und wenn es hoch kam wurde wohl auch ein farbiges
Täfelein für die Kirche des Pfarrortes bestellt. Bei dem einzelnen
Handwerker reichte es, wenn er überhaupt sich etwas verdient
hatte, zur Stiftung eines Kelches oder eines Kirchenfensters, zu einem
dürftigen Andachtsbild für sein Haus und vielleicht auch zu dem Luxus
eines Konterfeis; am wenigsten gab wohl der Bauer dem Maler zu verdienen,
wenn schon es ihm nicht gar so schlecht ergangen sein kann,
wie das die häufigen Klagen über seine Verschwendungssucht und seine
oft recht üppige, den Städtern nachgeäffte Kleidung beweisen.


So verbleiben als wirklich bedeutende Abnehmer nur die Kirche,
die gewerblichen Zünfte, die vornehmlich in Norddeutschland zu findenden
Bruderschaften — Vereinigungen wirtschaftlich schwacher Berufsgenossen,
zumeist Kaufleute, die neben materiellen auch geistliche Interessen
verfolgten — und die kleine Gruppe der selbständigen reichen
Handelsherren, zu denen in den Binnenstädten vor allem die Tuchhändler
zu rechnen sind. Ganz ausser Betracht kommen aus naheliegenden
Gründen die Juden, welche übrigens das ganze Mittelalter hindurch von
dem Bürger- und Bauerntum als ein feindliches Element empfunden
und aufs heftigste bekämpft wurden.


Klerus, Zünfte, Bruderschaften und Grosshändler haben auch in der
That fast alle die künstlerisch wertvollen Gemälde in Auftrag gegeben,
deren Herkunft sich heute noch nachweisen lässt. Wie geringfügig
freilich die für sie aufgewendeten Summen waren, das geht aus
klösterlichen Urkunden, Zunftbüchern und Haushaltungskonten der Kaufleute
hervor, erbärmlich im Vergleich mit den grossartigen Mitteln, die
in denselben Zeitläuften der Malerei in den Niederlanden und in Italien
dienstbar gemacht worden sind. Allerdings ist hierbei nicht zu vergessen,
dass der Volkswohlstand dort ein unvergleichlich grösserer und
die Verteilung der Güter eine andere war als in Deutschland, und
dass vor allen Dingen das burgundische Herzogshaus einerseits und
die italienischen Gewaltherrscher andererseits sich als freigebige und
mächtige Förderer aller Kunstbestrebungen bethätigen konnten und bethätigt
haben.


2. Das Porträt im Rahmen des Altarbildes.


Nachdem die Maler einmal begonnen hatten, mit der überlieferten
typischen oder konventionellen Darstellung des Menschen bezw. des
Heiligen zu brechen und ihn mit Zügen aus dem wirklichen Leben zu
begaben, lag der Versuch sehr nahe, auch eine ganz bestimmte Persönlichkeit
auf dem Altarbilde erscheinen zu lassen, so wie sie leibt
und lebt, mit ihren individuellen Eigenarten und mit all den Zufälligkeiten
ihrer äusseren Gestalt: ein folgerechter und ruhiger Schritt in der
Entwickelung der Bildnismalerei, der uns heute natürlich und selbstverständlich
erscheint und der doch den Menschen des 15. Jahrhunderts
als ein ganz unerhörter Wagesprung in Erstaunen, manchen wohl auch
geradezu in Erschrecken versetzt haben muss. Welch ein seltsames
Gefühl mag der Meister gehabt haben, dem ein solches Porträtexperiment
einigermassen gelungen war, und wie mag der Beschauer überrascht
gewesen sein, als er sich selbst oder einen seiner Freunde auf den
ersten Blick im Bilde wiederkannte.


Auf welcher Tafel sind die Anfänge dieser neuen Kunstgattung zu
finden? Auf Meister Stephans Dombild oder auf seinem Weltgericht?
oder erst im Werke des älteren Holbein? Der subjektive Eindruck kann
hier allein entscheiden; mit dem Anspruch auf allgemeine Giltigkeit kann
man nicht mehr sagen, als dass in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts
der Anfangstermin für die Aufnahme individueller Existenzen
auf den Altarbildern gelegen ist, — der Endtermin dieser besonderen
Art den Menschen in heiliger Umgebung darzustellen, für die Burckhardt
das Wort »Assistenzbild« gebraucht und dessen auch ich mich
bedient habe, ist, wie noch besprochen werden soll, schon etwa hundert
Jahre später anzusetzen. —


Die Summe der porträtartigen Bildniswelt auf altdeutschen Gemälden
ist, wie aus den vorhergehenden Abschnitten zu ersehen, eine
sehr geringe, verglichen mit der Porträtdurchsättigung der Werke des
italienischen Quattrocento eine kaum nennenswerte.






  Lochners Weltgericht
  
      Lochners Weltgericht. Mittelbild. Köln, Museum. Nach Photographie.

  




Die Ursachen dieser Erscheinung sind zum grössten Teile bereits
bei der Schilderung der Bilderbesteller berührt worden, es sind, um es
noch einmal kurz zusammenzufassen und zu ergänzen, die folgenden:
Die Zeit der grossen Männer, deren Bildnisse für die Allgemeinheit
ein Interesse gehabt hätten, war für das Deutschland des 15. Jahrhunderts
noch nicht gekommen. Aus seinem kreissenden Kultur- und Geistesschosse
entwickelte sich wohl eine Fülle eigenartiger Persönlichkeiten, die mit
unverbrauchter Kraft und jugendlicher Schaffenslust sich in allen Zweigen
der Kunst, Wissenschaft und gewerblicher Thätigkeit erprobten, aber es
fehlte ihrem Wirken der Wiederhall aus den breiten Massen des Volkes
und somit auch die Resonanz aus den Werkstätten der Maler. Fürst
und Adel, aus deren Schichten sich einzelne kraftvolle Individualitäten
durch geschickte Benutzung der politischen Verhältnisse gewaltsam über
die Menge emporgehoben hatten, mussten alle Kräfte anspannen, ihren
Besitz zu behaupten und konnten nicht daran denken, die Kunst in ihre
Dienste zu stellen, überdies ermangelten sie der für bedeutendere Aufträge
notwendigen Mittel. Geld, die Vorbedingung aller verfeinerten
Kunst, war nur bei der Geistlichkeit, einigen Korporationen und allenfalls
bei der Grosskaufmannschaft zu finden, aber selbst die »Spitzen«
dieser Gesellschaftsklassen haben es nur ausnahmsweise über eine lokale
Berühmtheit gebracht.


Zum anderen, ein Umstand, der immer wieder betont werden muss,
wo es sich um einen Vergleich zwischen deutschem und italienischem
Kunstschaffen handelt, fehlte diesseits der Alpen das grosse, für die
unbeschränkteste Oeffentlichkeit bestimmte Fresko, das ein Sammelort
zeitgenössischer Porträts hätte werden können. Während in Italien an
allen Kirchen- und Palastwänden und Gewölben in religiöser, historischer
oder allegorischer Malerei sich eine Elite von geistiger, persönlicher oder
sozialer Bedeutung ausbreiten konnte, mussten die deutschen Kanonici,
Zunftmeister und Handelsherren sich mit einem bescheidenen Plätzchen
zwischen den Heiligen des beschränkten Tafelbildes begnügen.


Zum dritten gab es in Deutschland noch keine Kunst um ihrer
selbst willen, und das allgemeine Niveau der Malerei war ein tieferes als
in Italien. Für die historische Betrachtung kommt zu diesen dreien,
dem deutschen Assistenzbild ungünstigen Verhältnissen, noch erschwerend
hinzu, dass eine Identifizierung der wenigen überhaupt dargestellten Persönlichkeiten
infolge der Dürftigkeit der Ueberlieferungen heute nur
in den seltensten Fällen möglich ist. —


Der Darstellungskreis, in welchem das Porträt als Assistenzbild erscheint,
ist in Deutschland ein engbegrenzter, er umfasst nur die kirchliche
und die häusliche Altartafel. Volkssage, Historie und Allegorie treten,
von den seltensten Ausnahmen abgesehen, erst später in das Arbeitsfeld
des Künstlers ein, und für mythologische und novellistische Bilderzählungen,
wie sie uns schon frühzeitig auf den italienischen Truhen, den cassoni
forzieri, begegnen, hat erst die Renaissance den Sinn geweckt.


Verhältnismässig am häufigsten erscheinen Porträts oder porträtartige
Bildnisse auf den figurenreichen Darstellungen der Anbetung der Könige,
und zwar ist es dort häufig der kniende und älteste der Könige,
Kaspar, dem die Züge einer bestimmten Persönlichkeit gegeben werden,
zuweilen auch einzelnen des königlichen Gefolges, seltener dem zweitältesten
der Fürsten, dem Balthasar, — dem dritten, dem Melchior, wenn
er als Mohrenkönig gebildet ist, wohl niemals. Bei der Geburt Christi
oder Marias Anbetung des Kindes ist häufig ein zuschauendes Hirtenpaar
porträtartig gegeben, auf den Kreuzigungsbildern einzelne, nicht
direkt an der Handlung beteiligte, den Raum füllende Personen, auch
wohl Josef von Arimathia auf Kreuzesabnahme und Grablegung; Simon
von Kyrene soll auf einem in Augsburger Privatbesitz befindlichen, das
Wappen der Ravenpurger tragenden Bilde des älteren Holbein die Züge
des Stifters zeigen. Auch auf den Passionen ist oft die Gelegenheit
benutzt worden, unter den Zuschauern ein Porträt anzubringen, gewiss
auch auf den Weltgerichtsbildern, so ohne Zweifel auf einem Bruchstück,
»Art des Meisters von Grossgmain (um 1500)« Schleissheim Nr. 93, nur
sind leider gerade bei diesen Darstellungen die Persönlichkeiten der
Seligen oder der Verdammten nicht mehr zu ermitteln.


Anwesende Frauen behalten fast immer die allgemeinen Gesichtstypen
bei. Geflissentlich scheint man bei ihnen alles unterdrückt zu
haben, was an profane Lebensbeziehungen erinnert. Und doch macht
man zuweilen just bei der Frau eine Ausnahme, wo man es aus nahe
liegenden Gründen am wenigsten erwarten sollte, bei Maria Magdalena.
Vor mancher Darstellung des Kalvarienberges, wo die schöne Sünderin
kniend, meist prächtig gewandet, den Kreuzesstamm umschlungen hält,
habe ich das Gefühl, als ob ein wirkliches Porträt beabsichtigt sei.[69]
Ob man in einem solchen Fall auf eine reumütige Büsserin als Donatrix
schliessen darf, bleibe dahingestellt.[70] Dass die Frauen des 15. Jahrhunderts
vor der Oeffentlichkeit mit niedergeschlagenem Blicke erscheinen,
der uns, wie auch die überstark zur Seite geneigte Kopfhaltung, affektiert
anmutet, mag in den Anstandsregeln der Zeit begründet sein, die den
Ausdruck der Bescheidenheit und Züchtigkeit durch ein solch äusserliches,
kindlich-naives Mittel verlangten.


Je höher der Rang des Heiligen ist, desto sorgfältiger werden ihm
persönliche Züge ferngehalten. Die Verwandten Christi erscheinen allenfalls
hin und wieder auf dem Sippenbilde als Porträts; von Josef sind
mir solche erst aus der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts bekannt. (Glatt
rasiert, mit Klemmerbrille, lesend, auf einem Bilde des Meisters vom
Tode der Maria. London, Nat.-Galerie, nicht katalogisiert, in dem
kleinen deutschen Zimmer, und in ganz ähnlicher Auffassung aus derselben
Zeit auf einer niederrheinischen Madonnendarstellung in Köln, No. 582.)
In Einzeldarstellungen oder da, wo sie die Hauptfigur der Handlung
bilden, sind die grossen Heiligen durchgehends typisch, aber in ihrem
Typus häufig sich gleichend, gestaltet. (Anders mehrfach in italienischer
Kunst, so z. B. ist Pollajuolos Sebastian, London, No. 292, offenbar
ein Porträt. (Nach Vasari des Gino Capponi.) — Aus späterer Zeit mag
an Dürers Sebastian in Bergamo (Sebastian Imhof? Thode) und aus
der niederländischen Kunst des 17. Jahrhunderts an das Selbstbildnis
van Dycks als Patron der Schützen in München erinnert werden.) Auch
für die Apostel, in nordischer Kunst so häufig dargestellt am Sterbebette
Marias, haben wohl schwerlich Zeitgenossen direkt als Modell gedient.
(Dürers Münchner Apostel von 1526 sind, obgleich auf zum Teil noch
vorhandenen Naturstudien beruhend, Idealbildnisse im höchsten Sinne.
Als Merkwürdigkeit sei erwähnt, dass Vasari von Andrea del Castagno
erzählt, er habe sich selbst in einem Marienleben des Spitals der Kirche
S. Maria Nuova con viso di Giuda Scariotto gemalt, come egli era nella
presenza e ne’ fatti, — dem er an Leib und Seele glich. Ausgabe
Milanesi II. S. 678.)


Bei denjenigen Persönlichkeiten, welche zu einer Zeit von der Kirche
heilig gesprochen wurden, zu der ein authentisches Porträt von ihnen zu
erlangen war, sind die Züge des Originals häufig auf die späteren Darstellungen
übergegangen. Das bekannteste Beispiel ist der heilige Franz.
Weniger bekannt dürfte es sein, worauf mich Aldenhoven aufmerksam
machte, dass auch der h. Bernhardin von Siena, gestorben 1444, von
dem sich ein gesichertes Porträt in der Akademie seiner Vaterstadt befindet,
mit seinem Asketengesicht, dem hohen Schädel, der steilen Stirn,
dem tief eingesunkenen Munde und dem scharf hervorspringenden Kinn auf
mehreren deutschen Darstellungen sofort zu erkennen ist: auf einem Kupferstich
des Münchener Kabinets (P. V, 18, 24), der früher als italienisch galt,
von Lehrs jedoch dem
deutschen »Meister von
1462« zugeschrieben wird,
auf einem Tafelbild des
Meisters der Verherrlichung
Mariä, No. 71
und einem des (jüngeren)
Meisters von S. Severin,
No. 132, beide in Köln.
Sein Attribut ist stets die
Strahlensonne mit dem
I. H. S. (in hoc signo),
dem späteren Hauptsymbol
des Jesuitenordens.



  Der heilige Bernhardin von Siena
  
      Der heilige Bernhardin von Siena.

  Kupferstich des Meisters von 1462 (Lehrs),

  München, Kupferstich-Kabinet. (Teilbild.)

  Nach besonderer Aufnahme.

  




Bei Maria war das
Festhalten an dem Typus,
wie er sich im allgemeinen
schon in der altchristlichen
Kunst ausgebildet
hatte, durch eine
ehrfurchtsvolle Scheu vor
der heiligen Gestalt der Mutter Gottes bedingt, eine schuldige Ehrenbezeugung,
die auch darin ihren Ausdruck findet, dass zu keiner Zeit ein Künstler
gewagt hat, sie unbekleidet darzustellen, selbst Michelangelo nicht.[71]
(Erst spätere — Dürer, Raphael, Rubens, allerdings auch schon Fra
Filippo Lippi, der seine Geliebte, die schöne Nonne Lukrezia Buti zum
Vorbild nahm — geben ihr etwas ausgesprochen, wenn auch vielleicht
unbeabsichtigt Porträtartiges. Die Kölner Dombildmadonna ist auch
unter ihrer späteren Uebermalung ein Typus, — trotz dem Dichter, der
in den Augen, den Lippen, den Wänglein das Bild der Geliebten
zu erkennen glaubt. Die frühste von dem Herkommen abweichende
Mariendarstellung ist die des Jan Foucquet in Antwerpen, gemalt 1474;
sie soll die Züge der Agnes Sorel tragen.)


Der Christus-Typus behält die ideale Bildung romanischer Zeit bei,
jedoch mit starken provinziellen Abwandlungen. Der schmerzerfüllte Zug
des Leidens und die Dornenkrone treten erst um die Mitte des 15. Jahrhunderts
auf. Schon früh scheint in ihm etwas vom germanischen Heldenideal
zum Ausdruck zu kommen, das durch Dürer seine höchste Vollendung
erhält. Bartlos ist er mir ein oder zweimal begegnet; abweichend
von allen üblichen Typen und offenbar das Abbild eines Lebenden nur
auf einer Marienkrönung in Diessen im Schwarzwald, wo sein Gesicht
überdies einen bitteren, durch die gefaltete Stirn geradezu unfreundlichen
Ausdruck trägt.[72]


Als Kuriosum sei hier des belustigenden Einfalls des kurfürstlich
sächsischen Hofmalers Heinrich Göding gedacht, der, als er 1566 den
Auftrag erhielt, den Hochaltar der Schlosskirche von Stolpen zu erneuern,
auf einem Abendmahl der Predella nicht nur die Apostelphysiognomien
dem Hofstaat seines gestrengen Herrn entnahm, sondern auch diesen
selbst, den Kurfürsten August, als Welterlöser malte. (Dresden, Gross.
Garten-Museum No. 84.)


In ehrwürdiger, aber völlig typischer Gestalt erscheint auch Gottvater
auf den Tafeln des 15. Jahrhunderts, wodurch nicht ausgeschlossen
ist, dass häufig für ihn, wie auch für Christus, ein lebendes Modell benutzt
worden ist, so von dem älteren Holbein für das Votivbild des
Ulrich Schwartz eine freilich durchaus nicht hoheitsvolle Physiognomie
seiner Silberstiftblätter mit plumper Nase und verwildertem Bart, die er
auch für den Kopf des Alten am weitesten links auf dem Sebastiansaltar
verwendet hat. Klass. Bilderschatz 519. — Die Darstellung des
Weltenschöpfers mag wohl zu den unlösbaren Aufgaben der bildenden
Kunst gehören, nicht Raphael, nicht Dürer und, um einen der Jüngsten
zu nennen, nicht Böcklin ist es gelungen, das innerste Wesen des nahen
und unfassbaren Gottes zu versinnlichen; auch in der Dichtkunst hat
wohl nur Einer das bezeichnende Symbol für ihn, der Sonne, Mond
und Sternen ihre Bahnen anweist, gefunden, indem er den Herrscher und
Lenker aller Dinge als blitzenden Punkt darstellt.[73]


Selbstporträts der Meister des 15. Jahrhunderts als Anwesende
bei einer heiligen Handlung sind schwer nachweisbar. Die Ueberlieferung
schweigt darüber, und mit Pinsel und Palette haben sie sich nicht unter
die Assistenz gemischt, auch nicht wie das Dürer that, mit einem Namenstäflein
in der Hand. Dargestellt haben sie sich gewiss recht häufig,
und auf einigen Bildern glaubte ich sie mit einiger Wahrscheinlichkeit
bezeichnen zu können, so auf dem grossen Sippenbilde des nach diesem
Werke benannten anonymen kölnischen Meisters, auf einem von Thode
dem Meister des Löffelholz-Altars zugeschriebenen Altarwerk in S. Lorenz,
auf dem Peringsdörffer Altar, auf einer Tafel des Mainzer Marienlebens
und auf einem Altar im Dom zu Speyer. Auch von Wolgemut wird
erzählt, dass er sich auf seinen Altargemälden abgebildet habe, jedoch
kann ich auf keinen derselben einen Kopf bezeichnen, der eine auffallende
Aehnlichkeit mit dem bekannten dürerschen Porträt in München
hätte. Erst von dem älteren Holbein sind authentische Selbstporträts auf
Altären bekannt. (St. Pauls-Basilika in Augsburg und Sebastiansaltar in
München.) Im 16. Jahrhundert ist dann eine grössere Anzahl mit Sicherheit
zu erkennen.


3. Das Stifterbildnis.


So gering die Zahl der als Porträts gemeinten Zuschauer oder Handelnden
auf den bildlichen Darstellungen des 15. Jahrhunderts ist, so
unermesslich ist auf Votivgemälden, Kirchen- und Hausaltären die Gesamtsumme
der Stifterfiguren. In allen Grössen, in allen Lebensaltern,
in jeder Art stümperhafter, selten künstlerischer Ausführung, treten sie
uns dort entgegen:
Insekten vergleichbar an Wuchs, als Däumlinge,
Zwerge, in halber bis zur vollen Menschengestalt, Kinder, Jünglinge und
Jungfräulein, Männer und Frauen, Greise und Matronen, vom kaum lesbaren
kakographischen Schnörkel oder Stenogramm einer menschlichen
Figur bis zum mehr oder minder lebensgleichen Konterfei.


Warum gerade in dieser Bildniswelt ein solcher und zum grössten
Teile minderwertiger Ueberfluss?


Dieselben geistigen, sozialen und wirtschaftlichen Zustände, die das
Aufkommen des grossen Assistenzbildes und erst recht eine Porträtdarstellung
der Mithandelnden erschwerten, erklären Zahl und Art der
Stifterscharen. Ein bescheiden in die Ecke gedrücktes Männchen in
kümmerlicher Kutte oder Schaube, war der geistigen Bedeutung und dem
gesellschaftlichen Range des Bestellers angemessener, als ein Heiliger,
ein Apostel, ein römischer Präfekt oder ein König im Hermelin und
Krone. Dabei war es auch erheblich wohlfeiler, denn da man in Bezug
auf Porträtähnlichkeit, wenn überhaupt, so doch nur die allergeringsten
Ansprüche machte, durfte der Maler für dieses unansehnliche Gnadenempfängerfigürchen
gewiss keine Mehrforderungen stellen.


Die Geschichte des Stifterbildnisses ist noch zu schreiben. Zwar
wird sie, wenigstens was das 15. Jahrhundert betrifft, keine kunst- oder
kulturgeschichtlichen Enthüllungen bringen,[74] auch unsere biographischen
Kenntnisse wird sie wenig bereichern, dagegen müsste für das mittelaltrige
kirchliche Leben und für die Wandlungen des religiösen Gefühls
in den hundert Jahren vor der Reformation eine solche Einzeluntersuchung
gewiss von Interesse sein, insbesondere könnte sie uns über das Verhältnis
des Menschen zur Gottheit, wie es in den verschiedenen Landschaften
und Gesellschaftsklassen war und wie es wechselte, manche lichtbringende
Aufklärung verschaffen.


In dieser skizzierenden Uebersicht können nur einige allgemeine, im
Vorübergehen gesammelte Beobachtungen über die seltsame Erscheinung
des Stifterbildnisses Platz finden.


Wo in dem ältesten Kunstschaffen, in Assyrien und Aegypten, der
Sterbliche vor dem Unsterblichen erscheint, ist er fast ausnahmslos von
derselben Leibesgrösse gebildet wie dieser. Könige, Priester und hohe
Würdenträger verkehren mit Göttern und Dämonen in ebenwüchsiger
Gestalt. In griechisch-archaischer Kunst ist das gleiche Körperverhältnis
das vorherrschende, eine puppenhafte Bildung des Erdgeborenen die
Ausnahme. Von demselben Wuchse wie die Gottheit ist auch der Mensch
der freien griechischen Kunst: in voller Lebensgestaltung schreitet der
panathenäische Festzug des Parthenon vor das Angesicht der olympischen
Götter. Erst auf den Votivreliefs des 4. Jahrhunderts erscheint öfters,
aber durchaus nicht immer, der Adorant in verkleinertem Massstabe.


Die Kunst der christlichen Völker machte die Ausnahme zur Regel.
Sie wollte die Schwäche und Nichtigkeit des Menschen demutsvoll zum
Ausdruck bringen, wenn er dem Erlöser, der Himmelskönigin oder einem
Heiligen gegenübertrat und darum verkümmerte sie die Gestalt seines
Leibes. Für die deutsche Malerei — und auch für die Plastik —, wo die
Stifterbildnisse häufiger sind als in irgend einer anderen abendländischen
Kunst, die germanisch-welsche des italienischen Nordens nicht ausgenommen,
gilt dieser Grundsatz bis an die Ausgangspforten des Mittelalters,
ja noch darüber hinaus.[75] Wo Abweichungen vorkommen, und
wir haben sie bereits in der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts in
Böhmen und dann wieder in den dreissiger Jahren des 15. Jahrhunderts
in der Bodenseegegend, vereinzelt auch in Franken gefunden, darf
vielleicht auf eine besondere religiöse Gefühlsströmung geschlossen
werden, etwa auf einen Vorklang der reformatorischen Bewegung der
neuen Zeit, selbst dann, wenn man annimmt, dass der äussere Anlass
zu dieser Formenwandlung durch fremdes Kunstbeispiel gegeben wurde.[76]





In Italien verschwinden die zwerghaften Adoranten früher von den
Altarbildern als in Deutschland. Aber dennoch darf man nicht annehmen,
dass nicht auch hier das Stilwidrige einer Komposition mit
Figuren verschiedenen Massstabes empfunden worden sei. Hatte man
doch schon im 14. Jahrhundert, und sicherlich von einem verfeinerten
Gefühl für Einheit der Anordnung geleitet, mit dem alten Brauche gebrochen,
einzelne nebensächliche Personen, zu denen seltsamerweise auch
der Nährvater Josef gezählt wurde, besonders aber solche, die man als
Missethäter kennzeichnen wollte, wie die Kriegsknechte, die um Christi
Rock das Los werfen, die Zöllner u. a., kleiner als die übrigen darzustellen.
(Das späteste Beispiel einer solchen Disharmonie auf einem
Tafelbild bietet meines Wissens der Altar aus der Kirche zu Ortenberg
in Oberhessen, jetzt in Darmstadt, No. 167, wohl gegen die Mitte des
15. Jahrhunderts entstanden, wo auf dem rechten Seitenbilde mit der
Anbetung der Könige — Klass. Bilderschatz 631 — ganz vorn der in
kleinerem Massstab gehaltene Josef, das Süpplein bereitend, kauert.)
Auch spricht gegen einen solchen Mangel an Stilgefühl der Umstand,
dass selbst noch Dürer die Stifterpuppen angewendet hat, z. B. auf der
Beweinung Christi und auf dem Mittelbild des paumgärtnerschen Altars,
beide in München. Sie sind später von Fischer übermalt worden, aber
ihre Umrisse sind noch unter der deckenden Farbe zu erkennen. —
Dass etwa die Kirche einen Zwang nach dieser Richtung ausgeübt hätte
— man könnte sich dabei wohl des Gedankengangs erinnern, den Goethe
den Frauen imputiert: »Sie denken, duckt er da, folgt er uns eben
auch«, — das ist nicht wahrscheinlich, denn gerade in der »Pfaffengasse«
Köln sind die lebensgrossen Stifter frühzeitiger allgemein üblich als in
Nürnberg, wo die Geistlichkeit den Bürgern gegenüber eine untergeordnete
Rolle spielte.


Es bleibt somit keine andere Erklärung für das zähe Festhalten an
den allmählich typisch gewordenen Pygmäenfiguren, als dass der Einzelne,
da wo es sich um seine eigene Person handelte, aus Sorge für sein
Seelenheil vor der Verantwortung die geheiligte Sitte zu durchbrechen,
ängstlich zurückgeschreckt sein mag.





Jedoch auch wo später der Stifter in lebensgrosser Gestalt auftritt,
unterscheidet sich die deutsche, wie überhaupt die abendländische Auffassung,
von der antiken. Der Grieche verkehrte allein und unmittelbar
mit seinem Gott und verschmähte den Beistand seines Heros, wie auch
der Römer den seines Lars, der katholische Christ, beherrscht von der
Furcht vor dem rächenden und strafenden Gotte, bedurfte des Vermittlers,
und so wendet er sich mit seinem Gebet an den Sohn oder an die
Madonna, ja auch diesen Mittelspersonen lässt er sich gern unter dem
besonderen Schutz seines Patrons zuführen, wie das auf dem »Empfehlungsbilde«
zum Ausdruck kommt.


Für das Alter des Stifterbildnisses in deutscher Tafelmalerei vermag
ich keine entscheidenden Zeugnisse herbeizubringen. In der Wandmalerei
erscheint es bereits um die Mitte des 12. Jahrhunderts auf den
Gemälden von Schwarzrheindorf. Die ältesten der mir bekannten
Altarbilder, die aus Soest in Westfalen stammen, sich jetzt im
Berliner Museum befinden und aus dem Anfange, bezw. der zweiten
Hälfte des 13. Jahrhunderts herrühren, enthalten keine Stifter, doch
mag hier das Fehlen derselben einem Zufall oder einer örtlich begrenzten
Sitte zuzuschreiben sein. Dagegen ist auf einer Gedenktafel der
Barbara Polani in der S. Barbara-Kirche zu Breslau mit der erneuten,
aber wohl echten Jahresangabe 1309, eine Stifterin in Begleitung
ihrer zwei Töchter zu sehen. (Abgebildet in Försters Denkmale
6. Band 1860.) Sie wendet sich im Gebet an den mit Blut und
Wunden bedeckten Schmerzensmann: Erbarme dich mein, heiliger Gott,
lautet die im 17. Jahrhundert erneuerte Inschrift des Spruchbandes.
Hinter ihr steht ihr Schutzpatron, der Evangelist Johannes. Ueber das
beabsichtigte Grössenverhältnis der Figuren zueinander lässt sich nicht
urteilen, da nicht einmal mit Bestimmtheit zu erkennen ist, ob die
Stifterin Barbara stehend oder kniend gedacht ist.


Nicht an den verlassenen, hilflosen Jesus von Nazareth, sondern
an die gnadenreiche und mächtige Himmelskönigin wendet sich auf
einem Epitaphium von 1365 in der Kirche von Heilsbronn der
Stifter, Bischof Berthold von Eichstädt, und auf einer anderen Tafel in
derselben Kirche von 1370 ruft sie ein unbekannter kniender Donator
Hilfe flehend an: Te rogo virgo pia nunc me defende Maria. Beide
Stifter sind in kleinerem Massstab als die Madonna gebildet.


Von nun an wird die Zahl der Stifterbildnisse Legion, und daher
ist bei ihrer Besprechung wohl ein summarisches Verfahren gerechtfertigt.





Auf die Schwankungen des Massstabes ist schon hingewiesen worden.
Wo sie in derselben Grösse wie die übrigen Personen gebildet sind und
in der Handlung des Gemäldes keinen auffällig abgesonderten Platz erhalten
haben, nähert sich die Darstellung dem früher besprochenen
Assistenzbild (z. B. wenn der Donator die Handwunde Christi küsst,
Meister des Marienlebens, Altar de Monte, Köln); sie ist erreicht,
wenn sie selbst den wesentlichen Inhalt des Bildes ausmachen. (In dem
berühmten Darmstädter Bilde des Bürgermeisters Meyer, wo eine ganze
Familie sich unter den unmittelbaren Schutz der Madonna stellt.)


In der Regel erscheint der Stifter kniend und betend, den Rosenkranz
mit den Fingern abzählend, ohne Pathos in Gebärde oder Ausdruck,
mit dem Kleide seines Standes angethan, der Ritter in seiner
Rüstung, die Frau in der Kirchentracht. Brustbilder, die von unten
her aus dem Rahmen emportauchen, sind seltene Ausnahmen. (Herlin,
Sammlung Marcuard, Florenz.) Zuweilen werden ihm bandartige,
flatternde Streifen mit einer kurzen Gebetformel oder einem frommen
Spruch beigegeben, die oft, besonders in der Frühzeit, geschickt als
Ornament verwertet werden, ferner auch das Familienwappen. Namensbeischriften
sind sehr selten. (Der Name »Apt Friedrich von Hirzlach«
über dem Stifter des Schmerzensmannes in Heilsbronn aus der
Mitte des 14. Jahrhundert ist ein solches Rarissimum.) Auch eine
Angabe des Lebensalters in kleinen Ziffern habe ich vor Bernhard
Strigels trefflichen Stifterbildnissen in München von 1517, Klass. Bilderschatz
1509, nicht gefunden. Ein Kreuz, bei Kindern wohl auch ein
Blütenkranz um das Haupt gelegt, bedeutet, dass der Betreffende inzwischen
verstorben ist. Wo Männer und Frauen gleichzeitig erscheinen,
werden sie geschlechterweise geschieden, die Männer links, die Frauen
rechts. Solche Gruppen sind bei kinderreichen Familien, an denen es
nicht gemangelt hat, recht vielköpfig, bis zu zwanzig und mehr Figuren,
die dann oft in ihrer dichtgedrängten Anordnung an die Adoranten-Züge
der spätgriechischen Weihreliefs erinnern. Dass sie Opfergaben
darbringen, etwa zum Dank für eine wunderbare Genesung oder Rettung
aus Gefahr, ist mir nur einmal begegnet. (Zeitblom, Sammlung Sepp,
München.) Auch die Ueberreichung des Modells eines gestifteten Gotteshauses
durch eine profane Person ist selten (auf einem 1341 bezeichneten
Kruzifixus im bairischen Nationalmuseum, Zimmer No. 13, hält
eine Frau das Modell einer Kirche), häufiger erscheint ein derartiges
Symbol in der Hand eines Heiligen.





In ihrer überwiegenden Mehrzahl treten die Stifter auf dem Hauptbilde
des Altares auf, und ihre Beziehung zu dem gedanklichen Inhalte
desselben ist mehr oder minder erkennbar, — je loser sie ist und je
mehr sie durch Wuchs und Kleidung sich von den übrigen Figuren
unterscheiden, desto störender ist ihre Anwesenheit für den harmonischen
Eindruck des Bildes. Feinfühlende Künstler haben sich bemüht, diesen
Misston dadurch zu beseitigen, dass sie den Stifter einigermassen in Grösse,
Tracht und Farbengebung mit dem Bilde zusammenzustimmen suchten.
(Ein schüchterner Anfang schon bei dem Meister des Marienlebens,
Berlin, No. 1235.) Aber dieser Weg wurde nur selten beschritten, er
verstiess, wie schon gesagt, gegen die nun einmal herkömmliche Darstellungsweise
und den demütigen Sinn der Auftraggeber. Ein anderes
Mittel, das aber nicht gerade ästhetisch glücklich zu nennen ist, bestand
darin, das notwendige Stifterübel unter dem Mittelbilde anzubringen,
von diesem durch ein ornamentiertes Band oder eine einfache Leiste
geschieden. (Imhof-Madonna in S. Lorenz, sog. Wolgemut-Bilder in
der Bamberger Sammlung, No. 21–23. Aber auch noch, zwar in zierlicher
Puppengestalt, doch nicht ganz so schematisch, sondern freier
angeordnet, auf Baldungs Pietà in London, No. 1427.) Der beste Ausweg
war, die Donatoren, wollte man sie nicht als integrierenden Teil
der Handlung darstellen, überhaupt von dem Mittelbilde weg auf die
Predella oder die Flügel zu verbannen. Das ist denn auch allmählich
mehr und mehr geschehen und auf den letzteren haben sie, anfänglich
noch kniend und von ihren Schutzpatronen geleitet, schliesslich ihre
vollendetste Ausbildung zu völlig entwickelten, aufrecht und allein stehenden
Einzelgestalten erhalten. (Frühstes Beispiel Herzog Wolf von
Schwaben und seine Gemahlin auf den Seitenbildern einer Legendendarstellung
von 1489. Stuttgart 518 bis 520.)


Der künstlerische Wert der deutschen Stifterbildniswelt ist im Grossen
und Ganzen gleich Null. Selbst die besseren Meister haben, ganz im
Gegensatz zu italienischem und niederländischem Kunstgebrauch, die
Donatoren auffällig flüchtiger behandelt als die übrigen Personen der Darstellung.
Nicht einmal eine rein dekorative Wirkung, zu der besonders die
kleinen Puppengestalten recht wohl geeignet waren, ist beabsichtigt, zum
mindesten nicht erreicht worden. Und das ist um so befremdlicher, als
man gerade in Deutschland das Flächenornament (in der Buchmalerei)
mit so unvergleichlicher Meisterschaft herausgebildet hatte. Meister
Stephans Seminarmadonna bestätigt als Ausnahme die Regel (vergl. S. 70).
Auch auf Porträtähnlichkeit scheint es selbst da, wo ein grösserer Massstab
angewendet worden ist, kaum abgesehen zu sein, und vollends bei
jenen Figuren, die in Eichhörnchen-Grösse und -Gebärde den Vordergrund
erfüllen, gewinnt man die Ueberzeugung, dass der Maler die Originale
überhaupt niemals zu sehen bekommen hat: es wird ihm gesagt
worden sein, wie viel Männlein und Weiblein anzubringen sind und
dann hat er sie schlecht und recht als abbreviatorische Menschenbilder
hingepinselt, höchstens durch Tracht und Lebensalter ein wenig voneinander
unterschieden.


Gering wie das künstlerische ist auch das ikonographische Ergebnis.
Nach den grossen Männern, die dem 15. Jahrhundert sein eigenartiges
Gepräge geben, wird man vergeblich sich umschauen, nach den Vorläufern
der Reformation und ihren Bekämpfern, nach den kühnen Bahnbrechern
auf allen Gebieten, den Entdeckern und Erfindern und nach so
manchem der willens- und thatkräftigen deutschen Landesherren. Kaiser
Friedrich III. und Maximilian, einige unbedeutende Reichsfürsten und
eine Handvoll mehr oder minder hervorragender Bischöfe, Gelehrte und
Patrizier, mit ihnen müssen wir uns als Repräsentanten einer an markanten
Persönlichkeiten so reichen Zeit begnügen. Von der grossen
Menge der Stifter wissen wir nichts, selbst wenn uns hin und wieder
ein Name bekannt ist, und schliesslich sind die in ihrer Mehrheit
dürftigen und charakterlosen Köpfe auch nicht darnach angethan, die
Neugierde nach ihren Lebensumständen zu erwecken, — kein Gedanke
noch weniger ein zur Lösung herausforderndes Rätsel ist auf diesen
Gesichtern zu lesen, die, um mit Hermann Grimm zu sprechen, wie
Wasser durchs Gedächtnis laufen.


4. Das Rosenkranzbild und die Mater Misericordiä.


Zwischen Assistenz- und Stifterbildnis steht eine andere Gruppe
von Darstellungen, die häufig zur Anbringung von Kollektivporträts benutzt
worden ist, das Rosenkranzbild und die Mater Misericordiä.


Das erstere, seit Mitte des 15. Jahrhunderts hauptsächlich in der
Stich- und Schneidekunst ausgeführt, zeigt in der Regel die heilige
Jungfrau von einem Ring roter und weisser Rosen umgeben, ein Sinnbild
der Freuden und Leiden Mariä, welcher Repräsentanten aller Stände
den Rosenkranz überreichen, ein Gedanke, der mit der Stiftung der
Rosenkranz-Bruderschaften in Verbindung steht.



  Rosenkranzbild
  
      Rosenkranzbild. Basel, Museum.

  Nach besonderer Aufnahme.

  




Ein frühes deutsches Tafelbild dieser Art, vom Jahre 1457, besitzt
das Museum von Basel, No. 74. Im innersten Kreis ist die Krönung
der Maria durch die Dreieinigkeit dargestellt, Vater, Sohn und heiliger
Geist in menschlicher Gestalt, ihn umgeben zwei Ringe, der eine mit
Engelsgestalten ausgefüllt, in dem äusseren Vertreter der verschiedenen
geistlichen und weltlichen Stände in recht guten Bildnissen, von denen
die Mehrzahl der männlichen Porträts sein mögen. In den Ecken der
Tafel befinden sich die vier Evangelistensymbole.


Die Mater Misericordiä, auch Maria Schutz oder Schutzmantelbild
genannt, zeigt die Madonna, wie sie ihren weiten, oft von
Engeln oder Heiligen gehaltenen Mantel über die ihrer Obhut sich Anvertrauenden
ausbreitet. Der schöne Gedanke, der einer solchen Auffassung
der Königin des Himmels zum Grunde liegt, ist der nämliche,
der in dem Gebete seinen Ausdruck findet: sub tuum praesidium confugimus
oder in den Worten des italienischen Volksliedes Sotto il tuo
bel manto, amabile Signora, viver io voglio e ancora voglio morir un dì.
Das Schutzmantelbild war also ursprünglich eine mystische Darstellung.
In dieser Annahme, die auch dem Geiste des Mittelalters entsprechen
würde, bin ich durch ein niederländisches Bild vom Ende des 15. Jahrhunderts
im Musée Condé, Chantilly, No. 111, bestärkt worden, welches
neben der Gruppe der Schützlinge — einem typischen Papst, Kaiser,
König, Bischof und anderen Würdenträgern — und ausserhalb des
heiligen Mantelschirmes einen knienden Stifter und eine Stifterin zeigt.
Wäre der Maria Schutz als eine individuelle Porträt-Darstellung betrachtet
worden, so sehe ich nicht ein, warum die Donatoren sich abseits derselben
aufgestellt hätten. Ich vermag daher den sinnigen Vorgang nicht anders
zu erklären als ein Symbol, unter welchem sich die ganze Menschheit
in ihren wichtigsten Repräsentanten dem göttlichen Schutze empfiehlt.[77]


Als etwas Neues mag dann später das Porträtelement hinzugetreten
sein. Die Gelegenheit, sich selbst und seine geistlichen und weltlichen
Oberherren an so bevorzugter Stelle zu sehen, war doch zu verlockend,
als dass man sie hätte unbenutzt vorübergehen lassen, und so erscheinen
denn bald hin und wieder ganz bestimmte Persönlichkeiten an Stelle der
typischen Standesvertreter unter dem himmlischen Gnadenmantel. Eine
noch spätere Erweiterung des ursprünglich so schlichten Gedankens ist
in den nach dem Mantel der seligsten Jungfrau gerichteten Pfeilen zu
sehen, die wohl das furchtbare Gespenst der Pest versinnbildlichen sollen.


Wo und wann in der bildenden Kunst die erste Idee zu einer Darstellung
der Mater Misericordiä entstanden ist, vermag ich mit Bestimmtheit
nicht zu sagen. Das frühste der mir bekannten Mantelbilder zeigt
eine Skulptur vom Ende des 13. Jahrhunderts, die sich in einer Fiale
des nordwestlichen Strebepfeilers des Freiburger Domes befindet.
Auf eine Wandfläche scheint das erste Bild dieser Gattung etwa um
1344 in der Schlosskirche der Marienburg gemalt worden zu sein,
und für die Tafelmalerei dürfte als das älteste Beispiel ein bezeichnetes
Werk des Lippo Memmi genannt werden, also aus der Mitte des 14. Jahrhunderts,
die Madonna de’ Raccomandati in der Kapella del Corporale
des Domes von Orvieto.[78]


Auf deutschem Boden befand sich, ausser in der Marienburg, ein
frühes Gnadenmantelbild, etwa aus den Jahren 1430 bis 1450, bis vor
kurzem an einer Wand der Kirche von Feldmoching bei München.[79]
Das nächstfolgende ist wahrscheinlich ein Freskogemälde der Kilianskirche
zu Mundelsheim, württemb. Oberamt Marsbach, von 1455. (»Eine
schwäbische Arena-Kapelle, deren Giotto mir leider unbekannt ist,«
schrieb mir Prof. Gradmann.) Maria steht hier vor dem Gottessohn und
zeigt ihm die Brust, die ihn genährt hat, während unter ihrem von
Engeln ausgebreitet gehaltenen Mantel Papst, Kaiser, geistliche und weltliche
Herren und Frauen sich schutzflehend drängen.[80] Aus nur wenig
späterer Zeit ein Mantelbild an einer Wand in St. Jodok, Niederbaiern.


Tafelbilder mit dieser Auffassung der Maria treten in Deutschland
etwa um die Mitte des 15. Jahrhunderts auf, und hier ist schon bei
den frühsten das Streben nach porträtartiger Bildung der Schützlinge
ersichtlich.


Die herrliche Gnadenmutter von Heilsbronn, nach Thode voraussichtlich
zwischen 1435 und 1463 geschaffen, ist bereits früher erwähnt
worden. (Abbildung S. 155.)


Etwa in den siebziger Jahren mag eine Mater Misericordiä im
Stuttgarter Altertumsmuseum entstanden sein. Sie ist auf ein
und derselben Tafel mit einem inhaltlich sehr merkwürdigen Bilde dargestellt:
Christus überreicht, in Gegenwart von Maria, Gott Vater den
geleerten Kelch(?). Die Herkunft des Gemäldes ist unbekannt, doch
glaube ich in ihm den Einfluss Dirk Bouts’ oder eines niederrheinischen
Vermittlers seiner Kunst etwa von der Art des Meisters des Marienlebens
zu erkennen.





In Schleissheim befinden sich unter No. 84 und 166 zwei
Schutzmantelbilder. Das erstere, »Oberdeutsch um 1480«, soll aus
Passau oder Oberaltaich
stammen: von der geistlichen
und weltlichen Gemeinde,
die sich dort unter
den Mantel geflüchtet hat,
machen einige der in verkleinertem
Massstabe gebildeten
Figuren vielleicht den
Anspruch auf Porträtähnlichkeit.
Auf dem zweiten,
»Schule von Nürnberg um
1500«, vermag ich dagegen
unter den kleinen geistlichen
und weltlichen Herren nichts
anderes als frei erfundene
Gattungsrepräsentanten zu
erkennen.



  Mater Misericordiä
  
      Mater Misericordiä.

  Skulptur am Freiburger Dom.

  Nach Eichhorn, Skulpturencyklus u. s. w.

  




Von besonderem künstlerischen
und ikonographischen
Interesse ist eine
Mater Misericordiä von dem
(jüngeren) Meister von S. Severin
in der Andreaskirche
zu Köln.[81] Sie
ist, laut Inschrift, zur Erinnerung
an die 1474 gegründete,
bez. damals wieder
aufs neue eingeführte Rosenkranz-Bruderschaft
gemalt
worden, daher die Darstellung
auch zuweilen als
Rosenkranzbild bezeichnet
wird. Die Ausführung der dreiteiligen, beschädigten und mehrfach übermalten
Tafel scheint ein Jahrzehnt später erfolgt zu sein. Im Mittelbild
steht die Madonna mit dem Christkind im Arm, ihr Hermelinmantel
reicht über die Flügel hinweg und wird dort auf der einen Seite von
dem h. Dominikus, auf der anderen von dem h. Märtyrer Petrus von
Mailand gehalten. Dicht an die Gottesmutter geschmiegt knien geistliche
und weltliche Herren und eine Frau, unter denen, obgleich sie ganz
typisch gebildet sind, einer alten Ueberlieferung zufolge Papst Sixtus IV.,
Kaiser Friedrich III. — im graumelierten Bart, wie im Weisskunig —,
seine bereits 1467 verstorbene Gattin Leonore, Prinzessin von Portugal
und sein Sohn Maximilian dargestellt sein sollen. Auf den Flügeln,
also auch noch vom Mantel beschirmt, links ein Häuflein Bürgersleute
und rechts eine Gruppe glattrasierter Kleriker, nur ein Mann im Vollbart
mitten unter ihnen. Bei allen diesen, wohl den Mitgliedern der Bruderschaft,
ist das Porträtartige jedenfalls deutlicher ausgeprägt als bei den
hohen Schutzbefohlenen des Mittelbildes.


Ein Schutzmantelbild in der um 1480 von Georg dem Reichen
auf der Burg von Burghausen erbauten Kapelle. Laut Inschrift
1620 und 1720 erneuert. Die Dargestellten haben bei der Restauration
Perücken erhalten. Was alt an dem Bilde sein mag, ist nicht mehr
zu sagen.


Der Darstellung mit authentischen Porträts auf der Rückseite des
Schwanenaltars in Ansbach von 1484 ist bereits gedacht worden.
(Abbildung S. 171.)


Schutzmantelbild in der Frauenkirche von München. Soweit
die schlechte Beleuchtung ein Urteil gestattet, von etwa 1500.


Aus derselben Zeit eine dreiteilige Tafel in Köln, No. 61. Auf
dem Mittelbild unter dem von Engeln gehaltenen Mantel Bürger und
Bürgerfrauen, keine Würdenträger, porträtartig gehalten. Links Maria
Aegyptiaca mit einem knienden Stifter, rechts Christus und Magdalena.


In der gotischen Kirche des bairischen National-Museums
ein mit 1504 bezeichnetes Maria Schutz-Bild. Unter dem Mantel nur
zwei auf die Knie gesunkene lebensgrosse und entschieden als Porträts
gemeinte Figuren: ein Ritter im Plattenharnisch und eine Frau in
schwarzem, mit goldener Borte besetztem Kleide, hoher runder Haube
und Kinnband; Wappenschilder.


Eine Mater Misericordiä auf einem Altar in Heilsbronn. Nicht
vor 1511, vielleicht vom Meister des Schwabacher Altars. (Thode, S. 225.)
Ueber der Gemeinde, links oben in den Wolken, schwingt Gott Vater
das Schwert gegen die sündige Welt (Andeutung der Pest?), Christus,
als Schmerzensmann, fängt den Hieb auf.


5. Das Porträt als Totendenkmal und die Reihenporträts.


Das Bildnis des Lebenden verdankt dem Kultus des Toten sein
Dasein.


An der Stätte, wo seine sterblichen Reste bestattet waren, erhob
sich die Gestalt, in der er auf Erden gewandelt war, — in der Kindheit
der Kunst als Symbol, dann als Typus und schliesslich als ihr getreues
Ebenbild.


Verehrung war der Beweggrund derer, die sie errichteten, Pietät
gegen den Verstorbenen, wohl auch der naive Glaube, den Toten durch
ein solches Denkmal zu erfreuen oder, wie im alten Aegypten, der Gedanke,
seiner Seele eine Zufluchtsstätte zu schaffen, in welche sie sich
flüchten könne in der schauerlichen Dunkelheit ihrer Grabkammer.


So ward das Grab zur Wiege des Porträts.


Das ganze deutsche Mittelalter hindurch beschränkt sich die wirklich
künstlerische Darstellung menschlicher Einzelexistenz auf das bronzene
oder steinerne Totendenkmal. Den schon seit dem 11. Jahrhundert
ein tüchtiges Können bekundenden Grabfiguren gegenüber, vom flachsten
Relief bis zum stärksten Hochrelief, müssen die kleinlichen Zeichnungen
aus den Schreibstuben der Klostermönche und erst recht die dekorativen
Menschensymbole an den Kirchenwänden als Handwerksarbeit
erscheinen.


Aber schon frühzeitig, trotz der von der Antike geerbten Vorliebe
für plastische Formen, drängt sich in die gegossene oder gemeisselte
Porträtwelt der Gräber eine andere Darstellungsweise, die das Malerische
wenigstens von ferne streift: mit einfachen Linien wird der Kontur und
die Binnenzeichnung in die Stein- oder Metallplatte eingeritzt.


Auch die Farbe kommt bald, wenn auch nur in seltenen Fällen
und sehr bescheiden, zu ihrem Recht: sowohl auf der Steinplatte als
auch auf der Bronzeplatte, die besonders im deutschen Norden beliebt
war, wird der vertiefte Umriss der Gestalt zuweilen mit buntem Kitt
ausgefüllt.


Diese Technik mag den Versuch nahe gelegt haben, das Bild des
Verstorbenen, immer noch im Sinne des Totendenkmals, auch einmal
nur mit Farben auf eine Holztafel zu malen.


In Hamburg befinden sich im Magdalenen-Kloster und im historischen
Museum zwei derartige Idealbildnisse, welche, nach dem Kostüm
zu urteilen, in den ersten Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts, zweihundert
Jahre nach dem
Tode der Dargestellten, gemalt
sein müssen.[82]


In überlebensgrosser
Gestalt, eine ausserordentlich
seltene Ausnahme, überliefern
beide das Bild Adolfs
von Schauenburg, des Gründers
des Magdalenen-Klosters,
der Nachwelt. Das
eine Mal aufrecht stehend,
in voller Rüstung, mit prächtigem
Wams darüber, im
Mantel und mit reich geschmücktem
Barett, das
Antlitz von einem Bart umrahmt,
in der Linken die
Lanze, die Rechte auf das
Schwert gestützt; das andere
Mal mit der Mönchskutte
angethan, barfüssig, das Gesicht
rasiert, im offenen
Sarge liegend, von Engeln umschwebt, die sich freundlich dem toten
Fürsten neigen. Der Hintergrund der ruinenhaften und schlecht übermalten
Bilder war ursprünglich rot und mit goldenen Sternen übersät.



  Bildnis des Adolf von Schauenburg
  
      Bildnis des Adolf von Schauenburg.

  Nach Lichtwark, das Bildnis in Hamburg.

  




Aber das gemalte Totendenkmal ist eine Ausnahme geblieben. Von
den meist schlichten und handwerklichen Epitaphien und den dürftigen
Totenschildern der Armen abgesehen, hat bis auf den heutigen Tag die
Plastik ihr urzeitliches Vorrecht behauptet, den Verstorbenen zu ehren
und ihm wie seiner Grabstätte ein dauerndes Andenken zu bewahren.


Wie für das gemalte Totendenkmal die Technik der gravierten
Bronzeplatte vorbildlich gewesen sein mag, so ist für eine andere Erscheinungsform
der monumentalen Bildnisdarstellung wohl ein Vorgang in
der Buchmalerei bestimmend gewesen: für die Reihenporträts, welche
eine Fürstenfolge oder die Repräsentanten einer geistlichen oder weltlichen
Gemeinschaft als farbigen Wandschmuck vorführen. Hier tritt
bereits der Lebende neben dem Abgeschiedenen auf, jedoch noch
nicht als selbständige Persönlichkeit, sondern lediglich in seiner Eigenschaft
als Mitglied eines bestimmten Standes oder Berufes, nicht als
Individuum, sondern als der Soundsovielste einer Reihe. Wir waren
derartigen Kettenbildern, aus denen sich später die Stammbäume entwickelt
haben, schon frühzeitig in den Handschriften begegnet, und
zwar als fortlaufende Medaillons mit den Brustbildern der Fürsten. Als
ein bemerkenswertes Beispiel ähnlicher Gattung hatten wir ein Blatt
in dem hortus deliciarum gefunden, wo achtundfünfzig Nonnen des
elsässischen Klosters Odilienberg in schlicht aneinander gereihten Bildnissen
dargestellt sind. (Vergl. S. 26.)


Aber die Urbilder dieser Darstellungsart reichen noch in weit
ältere Zeit zurück. In dem Codex theol. lat. fol. 18, Berlin, Kgl.
Bibliothek, etwa vom Jahre 1000 (nicht publiziert), sind in fortlaufenden
Bögen die Brüder eines Klosters kniend porträtiert, allerdings
nur durch Alter und Bart oder Bartlosigkeit voneinander unterschieden,
und in einer Handschrift vom Jahre 1075 (gleichfalls nicht publiziert),
im Dom-Kapitel von Eichstädt, stehen die Aebte des Klosters, ein jeder
unter einem besonderen Bogen, in Reihen nebeneinander.


In der grossen Malerei finden wir die Anfänge der monotonen
Porträtreihen in den Bildnissen der Hochmeister an den Saalwänden
der Marienburg. Im Jahre 1403 hatte dort Konrad von Jungingen die
Bildnisse seiner Vorgänger an die Wandflächen des Remters malen lassen,
1407, nach dem Tode dieses Hochmeisters, wurde auch dessen Bild
den bereits vorhandenen hinzugefügt, und mit Beziehung auf den 1429
gestorbenen Heinrich von Plauen wird uns berichtet, dass »ihm lang
kein Bildniss gemacht, wie man sonsten pfleget, doch lediglich um der
Nachrede willen liess ihn Herr Märten Truchsess eins machen«. Die
Figuren waren etwa 2 m hoch, von Baldachinen gekrönt, mit Namen
und Reimsprüchen
versehen und in Tempera
gemalt. Reste
haben sich bei den
Wiederherstellungsarbeiten
der Marienburg
gefunden.[83]


Häufig mögen
derartige Reihenbilder
im 15. Jahrhundert
angefertigt sein. Eine
Folge bairischer
Fürsten, die sich,
gleichfalls in Tempera,
im alten Hof zu
München befand und
jetzt auf eine Wand
des Nationalmuseums
übertragen ist, hat uns
schon früher beschäftigt.
(Vergl. S. 136.)



  Gruppenbild aus Hoflach bei Alling
  
      Gruppenbild aus Hoflach bei Alling. Nach besonderer Aufnahme.

  




In der Tafelmalerei
sind solche
Bildercyklen, meist in
ganz roher Ausführung,
erst viel später,
in der Zeit vom 16.
bis in das 18. Jahrhundert,
angefertigt
worden. Ausser würdigen
Domstiftern und
gestrengen Bürgermeistern sind es namentlich die ehrsamen Zunftmitglieder,
die auf diese Weise ihre Vorgänger, später aber auch sich
selber ehrten, wovon die in allen historischen Museen zu findenden
geschmacklosen »Meistertafeln« erzählen. Ganz ausgestorben ist dieses
nüchterne Schema auch heute noch nicht, wie man z. B. sich in den Ratssitzungssälen
der kleinen Provinzialstädte überzeugen kann, nur ist dort
an die Stelle der Malerei die Photographie getreten, und zwar der
Billigkeit wegen meist kleinsten Formates, und der Sammel-Bilderbogen
mit spiegelndem Glas bedeckt und wohl auch von imitiertem Holzschnitzrahmen
umschlossen.


Eine weniger archaische Anordnung der Standes- oder Berufsgenossen
ist nur ausnahmsweise versucht worden. Auch hierfür sind
die Vorgänge bereits in den Illustrationscyklen der Handschriften zu
finden. Das grosse Wandgemälde in der Kirche zu Hoflach bei Alling
vom Jahre 1422, auf welchem eine kniende Schar Adliger und Nichtadliger
gemeinsam porträtiert erscheint (vergl. S. 136) und das Stadtrichterbild
im Grazer Stadthause vom Jahre 1478 (vergl. S. 138), dürfen
als Beispiele einer solchen freieren Auffassung gelten. Auf dem letzteren
Bilde ist nach Janitschek S. 303 die städtische Gerichtsbehörde amtierend
dargestellt, »in der Mitte der Stadtrichter Niklas Strobel in rotem Mantel,
den Richterstab in der Hand, rechts und links je drei Räte, die einer
Eidesleistung beiwohnen, ausserhalb der Schranken ein Jüngling, dem
Vorgang folgend, und ein Gerichtsbote, im Hintergrund endlich eine
Darstellung des jüngsten Gerichts.[84] Alle Köpfe sollen porträtartig
wirken. Häufiger wird diese Art des Kollektivbildnisses erst, nachdem
die Holländer für sie in ihren Schützen- und Regentenstücken das
unvergleichliche Muster aufgestellt hatten; zu einer höheren künstlerischen
Bedeutung hat sie es jedoch in Deutschland bis auf unsere Tage nicht
gebracht.





6. Das unabhängige Einzelporträt.


a) Vorläufer.


Das nur um seiner selbst willen gemalte Einzelporträt, losgelöst
von seiner jahrhundertelangen Vereinigung mit dem Gnadenbilde und
unabhängig von dem ausgleichenden Zwange der Korporation, tritt etwa
um die Mitte des 15. Jahrhunderts in der deutschen Tafelmalerei auf,
das ist zu einer Zeit, wo es jenseits der Alpen, vor allem in Florenz,
schon zu einer hohen Ausbildung und gewissen Verbreitung gelangt war.


Aber hier wie dort hat das Einzelporträt seine Vorläufer gehabt.
Im Sacro Speco zu Subiaco ist unter mancherlei Uebermalungen ein Bild
des heiligen Franz von Assisi erhalten, das möglicherweise schon zwei
Jahre nach dem 1226 erfolgten Tode des grossen Mystikers gemalt ist,
und auch von den Päpsten des 13. Jahrhunderts ist die Mehrzahl in mehr
oder weniger gesicherten Porträts nachzuweisen. Frankreich besitzt in
dem Bildnis Johanns II., des Guten, gest. 1364, in der Bibl. Nationale ein
solches Frühwerk, England in dem Richards II., gest. 1399, im Chor
der Westminsterabtei. In Deutschland waren wir bereits in der zweiten
Hälfte des 14. Jahrhunderts auf einem Wandgemälde des Hansasaales
zu Köln einem allerdings noch typischen Ebenbilde Karls IV. begegnet
(vgl. S. 63), doch ist es nicht ausgeschlossen, dass hier der Kaiser
nur das einzig erhaltene Glied einer Fürstenreihe gebildet hat. In der
Tafelmalerei führen uns die Vorstufen des Einzelbildnisses wieder nach
dem deutschen Ordensland und diesmal nach dem Dom von Königsberg.
Dort, in der Fürstengruft, hängen die lebensgrossen, auf Holz
gemalten Bildnisse von sechs Ordensmeistern, von denen sich fünf identifizieren
lassen. Die Tafeln blieben in der Kirche, auch als 1524 die
neue Lehre auf die Verbannung aller Bilder drang.


Hagen[85] giebt eine Beschreibung ihrer Beschaffenheit aus der Zeit vor
ihrer Restaurierung, so gut eine solche bei dem schadhaften Zustand derselben
überhaupt möglich war. Darnach waren die Dargestellten sämtlich
gewappnet und trugen den Ordensmantel um die Schultern, bärtig, wie es
die Regel verlangte, unbehelmt, die Linke auf das Schild gestützt, in
der Rechten das gesenkte Schwert, zum Zeichen, dass sie dem polnischen
Könige den Lehenseid geleistet hatten. (»Das Abhängigkeitsverhältnis
ist durch das abwärtsstehende Schwert, das Oberherrlichkeits-Verhältnis
durch Aufrechthaltung des Schwertes ausgedrückt«.) Brustharnisch oder
Wappenrock, sowie Schild und Mantel schmückte das Kreuz. Ueber die
Zeit ihrer Anfertigung ist nichts zu ermitteln. Heinrich von Plauen,
zeitlich der erste der Dargestellten, ist 1429 gestorben. Möglich, dass
er bald nach seinem Tode gemalt ist. Von dem 1489 gestorbenen
Martin Truchsess von Wetzhausen ist es erwiesen, dass sein Bildnis in
einer viel späteren Zeit entstanden ist.



  Porträt des Konrad Kyeser
  
      Porträt des Konrad Kyeser. Miniatur.

  Nach besonderer Aufnahme.

  




Aber selbst wenn wir Heinrich von Plauen noch in die dreissiger
Jahre datieren könnten, so dürfen diese Kirchenbilder doch nur als Vorstufen,
nicht als eigentliche frühe Porträts in dem Sinne bezeichnet werden,
in welchem wir diese Bildnisgattung begriffen haben, einmal weil sie
jedenfalls erst nach dem Tode der Betreffenden, also als »Idealbilder«,
geschaffen worden sind, und dann weil sie, wenn auch zwei der Hochmeister
nicht im Königsberger Dom begraben liegen, schliesslich doch,
gleichwie die frühen Bildnisse des Franz von Assisi und der römischen
Päpste, mehr das Gepräge des Kenotaphes tragen.


Dagegen haben wir in der Buchillustration ein wirkliches grosses
Einzelporträt schon aus dem Jahre 1405. In einer Göttinger Miniatur,
Codex Philosophicus No. 63, ist der Verfasser eines Buches über Kriegswissenschaften,
Konrad Kyeser, im Brustbild dargestellt. Der Kopf allein
ist grösser als etwa eine flache Hand, von ungemein lebendigem Ausdruck,
mit kurzgeschorenem Haar und Schnur- und Knebelbart. Wäre
das Datum nicht beigeschrieben, so würde man schwerlich auf eine so
frühe Entstehungszeit schliessen dürfen. Das Bild ist, wie man aus der
Abbildung erkennt, etwas beschädigt.


In der Tafelmalerei kommt der Gebrauch des Einzelporträts, wie
gesagt, erst um die Mitte des 15. Jahrhunderts auf, und von dieser
Zeit an ist uns eine grössere Anzahl derselben erhalten geblieben. Dass
es schon vorher existiert hat, ist wohl anzunehmen, wenn wir auch keine
gesicherten Dokumente dafür besitzen.


b) Aeusserlichkeiten der Porträts. Form, Grösse, Tracht, Geschmeide,
Hintergrund.


Die gewöhnliche Form der für Haus und Familie bestimmten Porträts
war die einer länglich viereckigen Holztafel, um welche eine schlichte
Leiste mit gotischem Ablaufprofil nach dem Bilde zu die Umrahmung
darstellte. Tafel und Rahmen wurde vom Schreiner gefertigt, die Leisten
in der Regel schwarz oder zinnoberrot angestrichen und mit goldenen
Sternen besetzt, zuweilen auch mit einer dekorativ wirkenden Inschrift
in goldenen Lettern geschmückt. Oben befand sich ein Ring zum Aufhängen
des Bildes. Hie und da wurde auch Tafel und Rahmen aus
einunddemselben Stück gefertigt. Erst am Ende des Jahrhunderts begann
man das Rahmenwerk kunstmässig mit dem Schnitzmesser zu bearbeiten;
eine runde oder ovale Gestalt hat man ihm, ausser bei den
kleinen Medaillons der Goldschmiedekunst, vor dem 17. Jahrhundert
schwerlich gegeben. Die frühste authentische Kunde von der Verwendung
eines Porträts, als Wandschmuck giebt uns der Holzschnitt eines
Zimmer-Innenraums aus Joh. Hartliebs »Alexander« vom Jahre 1458.


Neben der hier beschriebenen Form des eingerahmten Porträts
geht noch eine andere her, die in erster Linie zur liegenden Aufbewahrung,
vielleicht in einer Lade, oder zum Aufstellen bestimmt gewesen
sein mag: über der rahmenlosen Holztafel mit dem Bildnis und mit ihr
durch ein Gelenkband verbunden, befindet sich als Schutzdeckel eine zweite
Holztafel, auf deren äussere Seite in der Regel das Familienwappen
gemalt ist, während die innere mit einem einfachen Muster, gegen die
Renaissancezeit hin oft mit einer allegorischen Darstellung, verziert ist.



  Wohnraum mit einem Porträt als Wandschmuck
  
      Wohnraum mit einem Porträt als Wandschmuck.

  Aus Schultz, Deutsches Leben im XIV. u. XV. Jahrh.

  




Die Grösse der hier in Frage kommenden Einzelporträts beträgt
durchschnittlich etwa 0,35 m in der Höhe und 0,25 m in der Breite. Die
zur liegenden Aufbewahrung bestimmten sind noch etwas kleiner. Gegen
Ende des Jahrhunderts nehmen die Abmessungen der als Wandschmuck
gemalten Porträts allmählich zu.


Dass die Bilder nicht grösser sind, ist nicht zu verwundern. Das
Format eines Gemäldes wird nicht zum mindesten durch den Raum
bestimmt, in welchem es hängen soll, und wie hätte man in der Intimität
eines gotischen Zimmers mit seinen Butzenscheiben, die gar oft
nur aus trüben Glassurrogaten bestanden, ein grosses Porträt belichten
können, namentlich in den unteren Stockwerken, die durch eine
malerisch wirkende, aber höchst unpraktische Ueberkragung der oberen
schon an und für sich verdunkelt wurden? Tritt doch selbst unter der
hellen Sonne des Südens das private Porträt in Lebensgrösse erst mit
der Erweiterung der Wohnräume auf, wenn auch nicht, wie Vasari
meint, erst 1541 durch Titian eingeführt, sondern bereits fünfzehn Jahre
früher durch Moretto, worauf Burckhardt hinweist.[86]


Von dem Körper wird anfangs nur der Kopf, Hals und ein Teil
der Brust gegeben, später tritt der Oberleib hinzu, meist unverhältnismässig
klein gebildet, und zur feineren Charakterisierung auch die Hände,
wobei jedoch gleichzeitig eine malerische Schwierigkeit zu überwinden
ist, die in der neuen Verteilung des Lichtes auf Kopf und Hand besteht.
Zuweilen werden auch zwei Brustbilder zu einem Doppelbildnis vereinigt.
Das sogenannte Kniestück oder die ganze Figur ist mir im 15. Jahrhundert
nicht begegnet. (Der Altarflügel gehört ebensowenig wie das
Totendenkmal zu der hier besprochenen Porträtgattung.)


Der Kopf wird in halbem, selten ganzem Profil, in der Regel in
der Wendung nach links, gegeben, zuweilen auch in der Ansicht von
vorn. (In der italienischen Kunst, wohl unter dem Einflusse der Schaumünze,
ist im Gegensatz zur deutschen das ganze Profil bei den strengen
florentinischen Meistern des Quattrocento sehr häufig.) Eine Wendung
im Kontrapost, die dem Bilde etwas Momentanes verleihen würde, kommt
nicht vor. Der Blick ist ruhig vor sich hin oder mit einer Sehweite
von wenigen Metern aus dem Bilde heraus, am Ende des Jahrhunderts
wohl auch auf den Beschauer gerichtet.


Die Hände halten, wo sie gegeben sind, mit zumeist ungelüfteten
Fingern die Paternosterschnur oder den Rosenkranz. Das ist das frühste
und häufigste Motiv. Giebt ihnen der Maler einen anderen Gegenstand,
etwa einen Ring oder eine Blume, so werden die Finger gelöst, wodurch
der persönliche Reiz der Hand erhöht und ihr eine gewisse Ausdrucksfähigkeit
ermöglicht wird. Man geht wohl nicht fehl, derartigen
Beigaben, welche zur Belebung und Wesensschilderung der Dargestellten
von Bedeutung sind, ausser ihrem künstlerischen Wert auch einen symbolischen
beizumessen. Andere Attribute als Ring und Blume, welche
auf die Sinnesweise oder die Beschäftigungen der Porträtierten einen
Schluss gestatten würden, sind nicht gerade häufig. Einmal ist es ein
Münzstempel, einmal ein Zirkel, mit einem stattlichen Buch in der
Hand hat sich der Kanonikus Schönborn abschildern lassen — ein
Motiv, das für Kleriker nach der Reformation sehr verbreitet ist —,
nur in seltenen Fällen habe ich den bei italienischen Bildnissen so gebräuchlichen
Zettel oder die Schriftrolle gefunden.


Sind die Hände nicht in der Beschäftigung mit einem bestimmten
Objekte geschildert, so erscheinen sie entweder einfach übereinander
gelegt oder die eine ruht auf einer Brüstung, während die andere in
das Wams greift oder ungezwungen, aber schon den Keim der späteren
pathetischen Gebärde in sich tragend, den Mantel hält. Handschuhe
sind mir niemals begegnet, weder als Bekleidung der Finger, noch —
wie später, nachdem der Rosenkranz unmodern geworden war, und
bis auf den heutigen Tag so häufig — in lose zusammengelegtem Zustand
als Beschäftigungsmotiv für die Hände.


Die Tracht kommt, da es sich nur um Kopf- und Brustbilder
handelt, wenig zur Geltung. Der Rock der Männer ist in der Regel
bis zum Hals geschlossen, nur das Staatskleid der Vornehmen lässt den
oberen Teil der Brust frei, oft bedeckt ein Mantel oder die Schaube
die Schultern und eine Mütze oder ein Barett den Kopf. Das Leibchen
der Frauen ist vorn nur wenig ausgeschnitten. Eine Betonung der
sinnlichen Formen wie bei den italienischen Frauenporträts beginnt
erst am Ende des Jahrhunderts, wohl durch das Beispiel der burgundischen
Tracht veranlasst, die in dieser Beziehung eine Mittelstellung
eingenommen hat. Die vorherrschenden Farben der Kleiderstoffe sind
ein starkes Grün, Rot, Blau oder Gelb. Gebrochene, zarte und wie wir
heute sagen duftige Töne kennt die Mode und die Malerei jener Zeit noch
nicht. Eine richtige Vorstellung von der Farbenfreudigkeit der Gewänder
des 15. Jahrhunderts, wie sie auf den Altargemälden so auffällig zum
Ausdruck kommt, können natürlich die wenigen erhaltenen, namentlich
weibliche Porträts durchaus nicht geben. Für Einzelheiten verweise
ich auf die betreffenden Bildbeschreibungen.


Das Haar der Männer fällt vom Scheitel in weichen Wellen auf
Nacken und Schultern herab, auf einigen der handwerklich ausgeführten
Porträts schlichter Bürgersleute sind die Stirnhaare in glatten Strähnen
nach vorn herabgekämmt, sodass sie mit den Augenbrauen abschneiden,
auf anderen sind sie mit dem Brenneisen leicht aufgelockt. Das Gesicht
ist fast immer rasiert.[87]


Die Frauen tragen das Haar unter einer Haube, einem Netz oder
einem Schleiertuch, oft werden an den Schläfen die sorgfältig geflochtenen
Zöpfe sichtbar. Auch von den unausgesetzt wechselnden, phantastischen
und bizarren Moden der männlichen wie weiblichen Haaranordnungen
und Kopfbedeckungen geben unsere wenigen Porträts
keinen Begriff. Will man sich ein richtiges Bild von ihren proteusartigen
Wandlungen verschaffen, so muss man wiederum die grossen Altarbilder,
vor allem aber die Grabsteine, die Handschriften-Illustrationen und die
Kupferstiche zu Rate ziehen[88] und die »Kleiderordnungen« der Städte,
die Berichte in den Chroniken und die donnernden Kanzelreden eines
Geilers u. a. lesen. Hier kann man sich auch über die kosmetischen
Mittelchen unterrichten, durch welche Männer und Frauen ihre Frisur zu
verschönern trachteten: Färben, Brennen, Wickeln, mit Eigelb auftoupieren,
mit Schwefel waschen und an der Sonne trocknen oder im Winter zu
Eis gefrieren lassen u. dergl. Das frühste Muster eines auf so künstliche
Weise prächtig aufgetürmten Haarschmucks scheint in der blonden
Lockenfülle des Johannes auf dem Thomasaltar von 1424 gegeben
zu sein.


Das Geschmeide spielt erst vom 16. Jahrhundert an seine
grosse, protzenhaft schaustellerische Rolle, wo Nacken und Brust oft
geradezu unter einem Panzer von Schmuck und Steinen verschwinden,
wo, wie im 18. Jahrhundert, die vornehme Frau ihr gesamtes Vermögen,
und den Kredit dazu, in Juwelen auf dem Leibe trägt. Unsere bescheidenen
Porträts aus der letzten Zeit der Gotik zeigen nur hin und
wieder ein Schaustücklein, und um überhaupt hier von dem Geschmeide
sprechen zu können, muss ich bei seiner Aufzählung auch das Stifterbildnis
mit heranziehen.


Bei den vornehmen Männern in weltlicher modischer Tracht ist
das Schmuckbedürfnis auf wenige Gegenstände beschränkt: eine Agraffe
am Hut oder Barett, um den Hals eine Kette oder auch eine einfache
Schnur mit einem Anhänger, einem Talisman oder der Bulla — einer
halbkugelförmigen Kapsel, in der sich eine Reliquie zu befinden pflegt;
Talisman und Bulla werden in der Regel von dem Obergewand bezw.
dem Hemd bedeckt —, und an der Hand ein Fingerring, erst in
Zeit mehrere, mit auffällig hohem Kasten für den Stein.



  Gruppe aus dem Thomas-Altar in Hamburg
  
      Gruppe aus dem Thomas-Altar in Hamburg.

  Nach Schlie, der Hamburgische Meister vom Jahre 1835.

  




Abzeichen mittelaltriger Ordensgesellschaften, auf den Grabsteinen
so häufig, begegnen uns auf den hier geschilderten Porträts nicht,
bei den Stifterbildnissen sehr selten, einmal z. B. auf dem Altar von
1484 in der Gumbertskirche von Ansbach, wo die jugendlichen Prinzen
mit den Insignien des 1440 gestifteten Schwanenordens erscheinen. Auf
einer Stammtafel des 1462 gestorbenen Ulrich Ketzler, germanisches
Museum No. 526, hat der Maler eine Anzahl Ordensdekorationen über
und neben dem knienden Ritter an der Wandfläche des Hintergrundes
angebracht, — ein Dokument menschlicher Eitelkeit, für welches das
Muster bereits auf den Grabsteinen römischer Legionsoffiziere zu finden
ist. (Beispiele u. a. im Provinzialmuseum zu Bonn.)


Die vornehme Frau trägt ausser dem Fingerring den Fürspan, ein
Schmuckstück, das am ehesten unserer Brosche zu vergleichen wäre, und
eine Halskette, die oft, gleichwie bei den Männern, mit einem Anhänger
versehen ist, zuweilen auch am Brustausschnitt eine Borte mit aufgenähtem
Goldornament. Armbänder habe ich niemals gefunden: einem
Geschmeide, dessen Wirkung auf der blossen Haut erst recht zur Geltung
kommt, wären die langen Aermel der Frauenkleider auch nicht günstig
gewesen.


Weniger erklärlich ist das gänzliche Fehlen der Ohrgehänge. Bei der
Tracht der Handwerkersfrau und auch der werktägigen der Patrizierin verhüllte
meist, nicht immer, die Haube oder ein Tuch das Ohr, die grosse
Toilette der Weltdame jedoch liess es in der Regel frei, wie aus zahlreichen
Darstellungen auf Altargemälden und Kupferstichen hervorgeht.
Wenn nun selbst die gewöhnlich in prächtig orientalischer oder höfisch
burgundischer Tracht erscheinende Magdalena des Ohrringes ermangelt,
so muss man wohl annehmen, das 15. Jahrhundert habe diesen Zierrat
als etwas barbarisches betrachtet, denn gekannt hat es ihn, wie der
häufig mit einem Ohrring geschmückte Mohrenfürst auf der Anbetung
der Könige beweist.[89]





Der Hintergrund unserer Porträts ist anfangs eine einfarbige Fläche,
vom kühlen Braun bis zum Gelblichen und warmen Hellgrünlichen,
zuweilen bei dunklem Ton mit einem goldenen Sternenmuster verziert.
Dann wird er als Mauerwand behandelt, in der eine Oeffnung oder
nach niederländischem Beispiel ein Fenster angebracht ist, welche
einen Ausblick auf die Landschaft gewähren. (Mit einem Ausblick z. B.
auf dem Porträt bei Burckhardt-Burckhardt, vergl. S. 124, falls hier
die Landschaft nicht spätere Zuthat ist, mit zwei Ausblicken auf dem
Bildnis des Ehepaars in Dessau, vergl. S. 174.) Schliesslich wird die
Figur noch dadurch leicht vom Hintergrund gelöst, dass man sie vor
einen glatt herabfallenden Vorhang stellt, zu dessen beiden Seiten
dann wohl der Blick auf die Landschaft geöffnet wird. (Porträt in
Heidelberg, vergl. S. 80.) Eine ganz offene Landschaft als Hintergrund
ist mir nur einmal begegnet. (Porträt im Besitz des Grossherzogs
von Hessen. Vergl. S. 189.)


In seine gewohnte Umgebung, in einen geschlossenen Innenraum
mit Ausstattungsgegenständen wird der Dargestellte noch nicht gebracht,
höchstens könnten Briefschaften, die an der Rückwand befestigt erscheinen,
mit Gewohnheiten und Neigungen der Porträtierten in Beziehung
gebracht werden (z. B. bei dem Pacimondanus, vergl. S. 188). Von
sonstigem mittelaltrigen Hausrat wird uns nur die Stubenfliege gezeigt.
(Wiederum bei dem Pacimondanus und bei der Hoferin in London,
vergl. S. 186. Auf den Abbildungen leider nicht zu erkennen.)


Im allgemeinen kann man sagen, dass die Veränderungen bezw.
Bereicherungen des Hintergrundes in deutscher, niederländischer und
italienischer Porträtkunst etwa gleichen Schrittes gehen, nur wolle man
bemerken, dass in den Niederlanden der Ausblick durch ein Fenster,
in Italien durch eine Maueröffnung die Regel ist, und dass in Mailand
und Florenz mehr die ganze, in Venedig und in den Niederlanden
mehr die Teillandschaft üblich ist.


Dass Wappen und Inschriften, die sich auf Namen, Alter und Art
des Dargestellten beziehen, sehr häufig auf dem Bildgrunde angebracht
sind, haben wir gesehen. Humoristischen Inhalts, wie so oft im 16. Jahrhundert,
sind sie noch nicht, doch könnte man als einen anmutigen
Vorläufer vielleicht die Zwiesprache über dem Gothaer Liebespaar betrachten.
(Vergl. S. 86.)


Soviel von den Aeusserlichkeiten der Porträts des 15. Jahrhunderts.
Um sie noch einmal kurz in einem Gattungssignalement zusammen zu
fassen: Kopf- oder Brustbilder in kleinem bis mittelgrossem, länglich-viereckigen
Format, Rosenkranz, Ring oder Blume in der Hand, schlicht
gekleidet, selten ein Schmuckstück, Hintergrund einfarbige Fläche, später
Ausblick auf Landschaft.


c) Künstlerische Auffassung. — Die gleichzeitige italienische
und niederländische Porträtkunst. — Malweise. — Porträtsammlungen.


Ueber den künstlerischen Inhalt der Porträts ist leider nur wenig
zu sagen: rein als malerische Bilderscheinung genommen, gewähren sie
eine geringe ästhetische Freude, und als graphische Erläuterer einer bestimmten
Persönlichkeit helfen sie uns nicht, deren inneres Wesen zu verstehen.
Der Maler giebt die ruhenden Formen des menschlichen Antlitzes
wieder, also das, was ich im allgemeinen das Individuelle einer Physiognomie
genannt habe, so gut er es vermag, mit derselben Objektivität,
wie er irgend einen anderen Gegenstand auf die Malertafel zwingt. Von
dem Geiste, welche diese äusseren Formen in langdauernder Arbeit gebildet
hat und der jederzeit gleich einem immateriellen Hauche über
ihnen liegt, also von dem, was ich das Charakteristische nenne, gelingt
es ihm zuweilen, mehr zufällig als beabsichtigt, einen Schimmer zum
Ausdruck zu bringen, einen Wiederschein nicht der subtilen und schwer
zu entziffernden Verstandes- und Gemütseigenschaften, sondern jener
wenigen fundamentalen, die gewissermassen den Grundblock einer Persönlichkeit
bilden und die in augenfälligen und groben Zügen auf jedem
Gesicht geschrieben stehen, als da sind Rohheit oder Feinheit, Willenskraft
oder Wankelmut, Selbstsucht oder Liebe, Wahrhaftigkeit oder
Lüge, Geistesschärfe oder Beschränktheit.


Aber das, worauf es dem Maler in erster Linie ankam, war doch
die rein äusserliche, die physische Aehnlichkeit. Man sollte das Porträt
»erkennen«, es von anderen unterscheiden, und dazu, so meinte er, bedurfte
es der peinlich getreuen Wiedergabe aller Einzelformen, die das
Ganze bilden. Auch der Besteller wird mit solcher stillebenartigen Behandlung
seiner Physiognomie zufrieden gewesen sein. Ueber die Uebereinstimmung
von Gesicht und Wesen, deren wissenschaftliche Begründung
erst unserem Jahrhundert vorbehalten gewesen ist,[90] wird er nicht viel
nachgedacht haben, und die grundstürzende Entdeckung des verschönernden
Mediums, des Schmeichelns, hatten damals die liebenswürdigen
Venetianer noch nicht gemacht.



  Porträt des Giovanni Arnolfini von van Eyck
  
      Porträt des Giovanni Arnolfini von van Eyck. Berlin, Museum.

  Nach einer Photographie von Franz Hanfstängl.

  




Gewiss wird man von einer Frühkunst, die noch mit der Bewältigung
technischer Schwierigkeiten zu ringen hat, nicht das Erfassen des
momentanen, flüchtig vorübereilenden Gesichtsausdruckes erwarten dürfen,
nicht das geheimste Erzittern der Seele, nicht die blitzschnellen physiognomischen
Manifestationen eines plötzlich auftauchenden Gedankens.
Weder die Maler der Niederlande noch die Italiens haben im Quattrocento
einen ernsthaften Versuch nach dieser Richtung hin unternommen.
Aber wenn man die gleichzeitigen Porträts des Nordens und des Südens
den deutschen gegenüberstellt, wird man sich dem Eindruck nicht
verschliessen können, dass bei diesen auch das Bleibende eines Menschenantlitzes,
das Feststehende im ewigen Flusse der wechselnden Stimmungsbewegungen,
die kontinuierliche Ausstrahlung der Seele, kurz alles das,
was den Wesensausdruck einer Persönlichkeit bestimmt, thatsächlich nur
wie zufällig, zum mindesten oberflächlich, gleichwie mit halbgeschlossenem
Malerauge erschaut, wiedergegeben worden ist. Man vergegenwärtige sich
Porträts wie etwa das des Giovanni Arnolfini und das des Scarampi,
beide in Berlin, und vergleiche sie selbst mit Pleydenwurffs Schönborn
oder den Pacimondanus in Basel, unmöglich wird man die schwächere
Kraft der Charakterisierung in letzteren verkennen.



  Porträt des Scarampi von Mantegna
  
      Porträt des Scarampi von Mantegna. Berlin, Museum.

  Nach einer Photographie von Franz Hanfstängl.

  







Wiederholt im Gange dieser Betrachtungen haben wir das italienische
und das niederländische Porträt des 15. Jahrhunderts herbeirufen müssen,
um uns von dieser oder jener Eigentümlichkeit des deutschen eine deutlichere
Vorstellung zu machen. Es dürfte daher wohl angezeigt sein,
sich einmal im Zusammenhange die Natur jener beiden Vergleichsobjekte
vor Augen zu führen. Das soll hier mit wenigen Worten versucht
werden.


Früher als anderswo im Abendlande war in Italien die einzelne
Persönlichkeit zum Gegenstand malerischer Darstellung gemacht worden.
Die ältesten nach dem Leben gemalten Bildnisse gehen in das 13. Jahrhundert
zurück. Mit dem 14. Jahrhundert (Giotto) beginnt die Aufnahme
irgendwie hervorragender Zeitgenossen in der Freskomalerei.
Das 15. Jahrhundert bezeichnet den Höhepunkt der Porträtkunst im
Rahmen des Wandgemäldes und der grossen Altartafel. Nebenher geht,
wie im Norden, das Stifterbildnis. Für das unabhängige Einzelporträt
lag angesichts der Bildnisfülle auf Wänden und Altären zunächst kein Bedürfnis
vor. In der That ist jene Bildnisgattung in den ersten Jahrzehnten
des 15. Jahrhunderts ungemein selten und erst um die Mitte hebt
in dieser Beziehung ein Umschwung an, am frühsten wohl in Florenz.
(Piero della Francesca.) In der zweiten Hälfte des Jahrhunderts erhält
die Sitte des Einzelporträts eine grössere Verbreitung, nicht wenig gefördert
durch das flandrische Beispiel, vornehmlich in Venedig. (Antonello
da Messina.) Dort, noch mehr als in Florenz, wo (seit Donatello)
die plastische Büste den Wunsch nach bildlicher Wiedergabe der
Persönlichkeit in so meisterhafter Weise befriedigte, gelangte das gemalte
Porträt zu einer ausserordentlichen Beliebtheit und zu einer Entwickelungshöhe
(Bellini), die schliesslich in dem grössten Bildnismaler Italiens,
in Titian, ihren Gipfel erreichen sollte.


Welches Gattungsbild erhalten wir nun von dieser italienischen
Porträtkunst, wenn wir den Blick vor den Werken des einzigen Lionardo
verschliessen und auch die spätquattrocentistischen Venetianer nicht
berücksichtigen?


Zunächst den Eindruck eines körperlich und geistig wohlgebildeten
Menschengeschlechts, einer monumentalen Auffassung der Persönlichkeit
von seiten des Malers, die das Wesentliche dem Unwesentlichen unterzuordnen
versteht und einer am Fresko erlernten, auch in kleinen Formen
grossflächigen Arbeit.


Auf die bleibenden festen Linien des menschlichen Antlitzes, also
auf das, was die äussere Aehnlichkeit ausmacht, wird hier, wie im Norden,
besondere Sorgfalt verwendet. Die modellierende Kraft der Farbe und
des Lichtes wird benutzt, dem Kopfe Rundung und Energie des Lebensausdrucks
zu geben. Aber auch das, was die spätere italienische
Porträtkunst vor allen anderen auszeichnet, das Streben nach Vereinfachung
und zugleich jenes dichterisch-schaffende Element, welches auch
die innere Aehnlichkeit zu erfassen sucht, die ressemblance morale, wie
der französische Terminus lautet, ist, in seinen Anfängen wenigstens,
bereits zu erkennen. Dagegen gehört der Ausdruck des Momentanen
zu den seltensten Ausnahmen. Die Beschränkung auf Kopf- oder Brustbild
(zudem meist in starrer Profilstellung), schliesst die kommentierende
Sprache der Hände aus (die auf der Brüstung ruhende Hand war nur
ein unvollkommenes Hilfsmittel der Charakterisierung) und sie verzichtet
auf das Persönliche der ganzen Körperhaltung und auf den »Standesausdruck«.
Eine Bewegung der Seele — ich erinnere daran, dass wir
von Lionardo absehen — ist nirgends zu finden.


So dürfte, ganz im allgemeinen gesprochen, die Porträtkunst des
italienischen Quattrocento als eine episch-beschreibende zu bezeichnen
sein, der um die Jahrhundertswende eine dramatisch-charakterisierende
folgen sollte.


Unter ganz anderen Voraussetzungen entwickelt sich die Porträtkunst
in den Niederlanden. Abgesehen von den Verschiedenheiten,
welche in der nordischen Natur und in dem germanischen, im Süden
des Landes stark mit französischen Elementen vermischten Volksstamm
begründet sind, und der anders gefügten politischen, sozialen und
kulturellen Grundlage, ist die niederländische Porträtkunst der italienischen
gegenüber insofern im Nachteil, als ihr die lange Lehrzeit fehlt und sie
in ihrer kurzen, aber entscheidenden Jugendphase die hohe Schule der
Freskomalerei entbehren muss. Von einer Entwickelung in dem Sinne,
wie wir das Wort von der Naturwissenschaft in die Kunstgeschichte
übernommen haben, kann bei ihr kaum gesprochen werden. Selbständig,
wie ein plötzliches Naturereignis, tritt sie mit den beiden Stifterfiguren des
Genter Altars (1432) ins Leben, beinahe unvermittelt, wie das ganze
Wunderwerk von Sankt Bavo selbst, dessen zarte Entstehungslinien rückwärts
nach der burgundischen Plastik einerseits und nach den niederländisch-französischen
Miniaturen anderseits, erst das geschärfte Auge
der modernen Kunstforschung zu enthüllen vermochte. Und dem Jodokus
Vydt und seiner Gattin folgt sofort eine Reihe von Bildnissen
Jans, die zu den vollendetsten Meisterwerken der Porträtkunst zu rechnen
sind. Jan van Eycks Nachfolger in Flandern, Brabant und Holland
vollenden das Gepräge der niederländischen Bildnismalerei, ohne jedoch
die einsame Höhe des grossen Bahnbrechers zu erreichen. Wiederum
versuchen wir alle diese Einzelporträts zu einem Gattungsbild zusammenzuschliessen.
Intimität, mehr als Monumentalität, ist der Grundzug der
künstlerischen Auffassung, der aus allen spricht. Peinliche Wiedergabe
aller Linien und Flächen des menschlichen Antlitzes scheint in noch
höherem Grade als in Italien das Porträtideal der Niederländer gewesen
zu sein. Mit einer, allerdings unbegreiflich wunderbaren Ausnahme (das
Ehepaar Arnolfini in London), begnügen sich die Maler für das Einzelporträt
mit dem Kopf- oder Brustbild, meist in halber Lebensgrösse,
jedoch giebt ihnen die als Regel gewählte Dreiviertelansicht, mehr als
das beim Profilbildnis zum Ausdruck kommen konnte, die Möglichkeit,
tiefer in das persönliche Wesen des Dargestellten einzudringen. Das
Momentane in Miene oder Körperhaltung begegnet uns selten, der Wiederschein
eines inneren Vorgangs, ein Erglänzen oder Erbeben der Seele,
niemals.


Den wichtigsten Unterschied der beiden Kunstweisen sehe ich jedoch
darin, dass, wiederum ganz im allgemeinen gesprochen, bei den italienischen
Porträts eine mehr zeichnerische und plastische, bei den niederländischen
eine mehr malerische Empfindung die für den ersten Eindruck bestimmende
ist. Während das Ziel der Linienführungs- und Lichtexperimente
der Italiener sich auf eine lebenswahre Gestaltung der körperlichen
Erscheinung, also der Form zu richten scheint, sind die Niederländer
bei ihren künstlerischen und technischen Versuchen, zu welchen
vor allem auch ihre besondere Feinfühligkeit in Verwendung des Oels
als Bindemittel zu rechnen ist, in erster Linie um eine Steigerung und
zugleich Verfeinerung der Wirkung der Farbe bemüht.



  Anbetung der Könige vom Meister der hl. Sippe
  
      Anbetung der Könige vom Meister der hl. Sippe.

  Nach einer Photographie im Kupferstich-Kabinet zu Berlin.

  




Die erstaunlich »malerische Stimmung«, die aus den besten Porträts
der niederländischen Quattrocentisten spricht, ist es wohl vornehmlich
gewesen, die auf die Italiener, besonders auf die Venetianer,
einen so gewaltigen Eindruck gemacht und sie zur Nacheiferung
angespornt hat. Auf die mit geringerem Gefühl für den Reiz der
Farbe begabten Deutschen scheint gerade dieser Vorzug der nordischen
Porträts keine erhebliche Wirkung gehabt zu haben. Sie bewunderten
wohl mehr die frappante Aehnlichkeit, um die es ihnen ja selbst
hauptsächlich zu thun war und den Schein der Lebenswahrheit, den
sie der Sauberkeit und Feinheit der Einzelbehandlung zuschrieben.
Von einem tiefer gehenden Einfluss gerade jener malerischen Kabinetstücke,
wie etwa der beiden Brustbilder Jan van Eycks, die sich jetzt
in London befinden, seines Arnolfini in Berlin oder dem seiner Frau
in Brügge, ist in der deutschen Porträtmalerei auch nicht eine Spur zu
entdecken. Wohl aber erkennt man, dass solche Bildnisse des Meisters
oder seiner Schule zur Nachahmung reizten, in denen weniger die
farbige Bilderscheinung die hervorstechende Eigenschaft bildet, als die
Kunst der Zeichnung, die durch einen die Grenze des ästhetisch Annehmbaren
beinahe überschreitenden Naturalismus erreichte physische
Aehnlichkeit und die an die unerbittliche, aber poesielose Wirklichkeitsdarstellung
des photographischen Apparates erinnernde Virtuosität der
Detailbehandlung. Dass ein so bedeutender kölnischer Maler wie der
Meister der heiligen Sippe von allen eyckschen Porträts just den Kopf
des Mannes mit den Nelken (Berlin) erwählte, um ihn in seiner Anbetung
der Könige (Privatbesitz, Westfalen) dem knienden Kaspar zu
geben, ist in dieser Beziehung gewiss höchst bezeichnend.


Schliesslich, aber etwas später als in Italien, ging auch im Norden
der episch-beschreibende Stil gleichfalls in den dramatisch-charakterisierenden
über (Q. Massys). —





Wenn wir der malerischen Qualität der deutschen Porträts des
15. Jahrhunderts gerecht werden wollen, so müssen wir, bevor wir sie
mit den Werken einer späteren Zeit vergleichen, uns die Grenzen der
Ausdrucksmittel vergegenwärtigen, an welche auch die besten Meister
des ausgehenden Mittelalters gebunden waren. Es wird dazu nötig sein
in aller Kürze diejenigen Haupthilfsmittel zu bezeichnen, welche den
deutschen Quattrocentisten nicht zur Verfügung standen, bezw. nicht
zur Verfügung stehen konnten.


Gleich ihren niederländischen und italienischen Mitstrebenden wussten
sie noch nicht den Luftkörper darzustellen, der alle Erscheinungen
der Wirklichkeit umgiebt und der ihre Farben mit der jeweiligen Beschaffenheit
der Atmosphäre (Feuchtigkeitsgehalt, Staubteile) und je nach
ihrer Entfernung vom Auge des Beschauers verändert. Um das Fehlen
dieses doch scheinbar so naheliegenden Faktors einer künstlerischen
Abbildung der Wirklichkeit zu verstehen, muss man sich die Thatsache
vergegenwärtigen, dass die gesamte Malerei des Mittelalters bis zum Anfang
des 15. Jahrhunderts gewissermassen eine Bilderschrift gewesen war,
in die alle irdischen Erscheinungen übertragen wurden. Nicht Naturwahrheit
war ihr Prinzip, sondern Schönfarbigkeit und dekorative Wirkung.
Da sie also nur ein Gleichnis der Dinge geben wollte, nicht diese selbst
in täuschender Aehnlichkeit, konnte sie auch nicht auf den Gedanken
kommen, sich nach einer Ausdrucksmöglichkeit für die Darstellung der
Körper im lufterfüllten Raume umzusehen. Erst als die dekorative Behandlungsweise
von einigen Vorläufern der neueren Zeit durchbrochen
wurde, sehen wir die Malerei mit der Lösung dieser Aufgabe beschäftigt,
und naturgemäss greift sie nun bei der Wiedergabe des Raumes zu
einem Mittel, welches ihrer frühern Arbeitsart am nächsten steht: sie
versucht seine dreidimensionale Eigenschaft durch Führung der Linien
und durch Verkürzungen der von den Seiten gesehenen Flächen zum
Ausdruck zu bringen. Der Erfolg war gering, denn der Blick auf einen
lediglich linear-perspektivisch aufgebauten Raum stösst doch immer nur
auf Ebenen, anstatt an den Objekten vorbei und gewissermassen um sie
herum, nach der Tiefe geführt zu werden.


Auf die Abwesenheit des Luftkörpers ist es vornehmlich zurückzuführen,
dass allen abendländischen Porträts bis zum Ende des 15. Jahrhunderts
einerseits die volle Freiheit im Raume fehlt und dass sie
andererseits der Einheitlichkeit, der Weiche und des Duftigen ermangeln,
das ihnen die Atmosphäre in Wirklichkeit verleiht.


Das Licht, sowohl in seiner gleichmässigen Verteilung wie es die
Formen belebt und ihre Umrisse sanft verschwimmen lässt, als auch in
seiner besonderen Fähigkeit, als Beleuchtungsquelle mit bestimmt gegebener
Richtung das Körperliche in seiner Rundung hervorzuheben
und den Raum zu vertiefen, war, von mehr ahnenden als bewussten
Experimenten Einzelner abgesehen, den Malern des deutschen Quattrocento
ein verborgenes Geheimnis.


Die modellierende Kraft der Farbe an sich, die in der Nebeneinanderstellung
der Töne nach Massgabe der in ihnen enthaltenen »valeurs«
beruht (d. i. nach der Menge der Lichtstärke, die sie der Einheit
der Helligkeit oder des Dunkels — weiss und schwarz — nähert), vorausgesetzt
dass dem Beschauer eine gegenständliche Vorstellung zu Hilfe
kommt, ist wohl schon frühzeitig, nachdem das dekorative Prinzip seine
Allgemeingiltigkeit verloren hatte, instinktiv gefühlt, aber nur zu einem
geringen Teile ihrer vielfachen Möglichkeiten verwertet worden.


Der einzige Punkt, in welchem es die frühdeutschen Meister zu
einer bis auf den heutigen Tag schwerlich übertroffenen Vollkommenheit
gebracht hatten, ist die eigentliche Technik, und wenn auch
die Leuchtkraft ihrer Farben vielleicht hinter der eines mit Oel gemalten
Bildes zurückbleiben mag, so haben sie vor den späteren doch
den Vorzug des dünneren, daher durchscheinenden Farbenauftrags und
der grösseren Dauerhaftigkeit ihrer Werke voraus. Der gleichzeitigen
italienischen Maltechnik gegenüber ist die nordische insofern im Vorteil,
als der Firnissüberzug ihrer Kirschgummi-Eiklar-Tempera ein mehrfaches,
allerdings wegen des langsamen Trocknens sehr zeitraubendes
Uebermalen ermöglichte, so oft und so lange bis der gewünschte Farbeneindruck
erreicht war, während die Feigenmilch-Tempera jener nach
Auftrag des Firniss eine abermalige Uebermalung nicht mehr gestattete.
Die in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts angenommene Emulsions-Tempera
der Eyck, eine mechanische Vereinigung von Oel oder Fett
mit pulverisiertem Gummi, die sich beliebig mit Wasser verdünnen liess
und schnell an der Luft trocknete, war eine erhebliche Erleichterung
für den Maler, nicht aber eigentlich eine Verbesserung, die der Farbenwirkung
in dem Masse zu gute kam, wie häufig angenommen wird.[91]


Aus der fehlenden Erkenntnis von der vollen Bedeutung der Luft,
des Lichtes und der Farbe ist es erklärlich, dass die deutschen Porträts
des 15. Jahrhunderts unserem modernen Auge wie mit dem Pinsel hergestellte
kolorierte Zeichnungen erscheinen, die frühen oberdeutschen
fast ausnahmslos, die niederrheinischen mit einer etwas grösseren Annäherung
an die farbige Bilderscheinung. Da jedoch diese letztere
Gruppe nur in einer verschwindenden Anzahl auf uns gekommen ist,
auch ihr malerischer Gegensatz zu der oberdeutschen in augenfälliger
Weise erst durch die grossen Bildnismeister des 16. Jahrhunderts zum
Ausdruck gebracht wird, darf wohl eine zusammenfassende Schilderung
des deutschen Porträtwerkes im 15. Jahrhundert die in verhältnismässig
grosser Zahl erhaltenen oberrheinischen, schwäbischen und fränkischen
Werke als Repräsentanten und Hauptdokumente zum Ausgangspunkt
nehmen.


Die Verwandtschaft mit der Zeichnung fällt am deutlichsten bei
den fränkischen Porträts auf, in etwas geringerem Grade bei den oberrheinischen
und schwäbischen, sämtliche aber sind weit davon entfernt,
den Eindruck der vollen Rundung des Körperhaften zu geben und
kommen im besten Falle der Wirkung des flachen Holzschnitzreliefs
nahe. In scharfer Linie setzt sich die Kopfform von dem Hintergrunde
ab, und die Binnenzeichnung, also die einzelnen Gesichtsteile, besonders
der untere Augenrand und seine Umgebung, das unter der Haut liegende
Knochengerüst, die Muskeln und Sehnen, sind in deutlich erkennbaren
Linien voneinander geschieden. Die allgemeine Form ist meist geometrisch
richtig auf die Fläche projiziert, aber ihr Erscheinungswert ist
nicht berücksichtigt, — eine starre, nüchterne Korrektheit, die zuweilen
an die der Totenmaske erinnert. Man hat bei diesen Porträts, wie
übrigens auch bei den gleichzeitigen Innenräumen und Landschaften, den
Eindruck, als habe der Maler »abschnittsweise« gearbeitet und während
sein Blick an einem bestimmten Teile seines beschränkten Sehfeldes
haftete, übersehen, dass ein Teil in seiner Erscheinung wesentlich durch
die daneben befindlichen beeinflusst wird und durch sie einen ganz
anderen Daseinswert erhält, als wenn er allein stände, und erst recht
scheint ihm bei dieser Arbeitsweise das Wirkungsverhältnis des Porträts
zu seinem Hintergrunde entgangen zu sein, durch welches ein Zurücktreiben
der letzteren bewirkt werden konnte und somit die Figur in ihrer
Gesamterscheinung Plastizität erhalten hätte. Die Modellierung hat er,
wenn es ihm überhaupt darum zu thun war, durch Detaillierung zu erreichen
versucht, teils aber auch durch undurchsichtige grüne, bräunliche
bis rosige Schatten, teils durch einen Wechsel verschieden abgetönter,
gewellter Strichlagen. Welch ein Schein von Körperlichkeit und welch
eine verhältnismässig volle satte Farbenrundung sich mit diesen beiden
letzten, immerhin primitiven Mitteln erzielen lässt, das zeigen die Figuren
auf den Tafelbildern eines Konrad Witz, Lukas Moser, Lochner, Multscher,
Pacher u. a., die ihren Rücken haben, auch wenn sie nur in
der Vorderansicht zu sehen sind. Leider haben uns gerade diese Meister
keine eigentlichen Porträts hinterlassen.





Was die Persönlichkeiten der Dargestellten betrifft, so
vermissen wir unter ihnen, gleichwie unter den Statistenscharen der
kirchlichen Gnadenempfänger, fast gänzlich die Elite des scheidenden
Mittelalters. Einzelporträts wie auch Stifterbildnisse mögen allerdings in
den gewaltigen Feuersbrünsten, welche die Städte heimsuchten, verbrannt
oder von fanatischen Bilderstürmern und in Kriegsläuften von plündernden
Truppen vernichtet worden sein, viele sind wohl auch als wertloses
Gut auf den Rumpelkammern allmählich von selbst verfallen. Dass
noch im 16. Jahrhundert eine erheblich grössere Zahl als heute bekannt
war, geht aus der grossen Menge der Kopien hervor, die damals
nach Originalen angefertigt worden sind, die wir nicht mehr kennen.
Die Mehrzahl der ersteren ist noch erhalten und vornehmlich in den
bairischen Staatsgalerien und im kunsthistorischen Museum von Wien,
Saal XV und XVI zu finden.


Von diesen Kopien ein paar Worte.


Diejenigen Männer, die wir heute als die eigentlichen Träger des
Geistes jenes merkwürdigen 15. Jahrhunderts betrachten, fehlen auch
hier. In überwiegender Mehrheit sind es die Fürsten und ihre Verwandten,
welche für würdig erachtet wurden, der Nachwelt erhalten
zu bleiben. Personen nach der Mitte des 15. Jahrhunderts scheinen
nach Originalgemälden kopiert worden zu sein, freilich was Auffassung,
Haltung, Tracht und Geschmeide betrifft, nicht ohne Aenderungen und
Zuthaten der neuen Zeit. Für solche, die vor diesem Termin gelebt
haben, mussten ausser gemalten und plastischen Stifterbildnissen, vor
allem die Stammbäume, sowie auch Statuen von Portalen und Gewölbepfeilern,
Grabfiguren, Reliefs, Miniaturen u. dergl. als Vorlage dienen.


Die erste Sammlung solcher Nachbildungen (auch vereinzelter Originale)
wurde von dem Herzog Wilhelm IV. von Baiern (1508 bis 1550)
angelegt und durch Albrecht IV. (V.), den ob seiner verschwenderischen
Ankäufe und Aufträge tief verschuldeten bairischen Medici, bedeutend
erweitert.[92] Nach einem 1598 aufgenommenen Inventar bestand sie
aus 778 Bildern, darunter nicht weniger als 579 Porträts. Ausser den
Mitgliedern zeitgenössischer Regentenfamilien, wurden ganze Serien von
Kaisern, Helden und Dichtern des Altertums angefertigt, diese natürlich
freie Schöpfungen der Phantasie, ferner, sehr bezeichnend für den Mangel
jeglichen kunstfreundlichen Sammeltriebes, allerlei Kuriosa, wie bärtige
Jungfrauen, Zwerge, Hexen, Verbrecher u. s. w.


Noch umfangreicher war die Sammlung, mit welcher Erzherzog
Ferdinand von Oestreich, der Gemahl der Philippine Welser, in den
Jahren 1578 bis 1590 alle Wände des Ambraser Schlosses bedecken
und ganze Truhen füllen liess. (Jetzt zum grössten Teile im Wiener Hofmuseum.[93])
Als Leitbild mag ihm wohl die weltberühmte Porträtsammlung
des Comasken Paolo Giovio (1483 bis 1552) vorgeschwebt haben,
aus welcher er, wie auch Herzog Albrecht, viele Bilder kopieren liess.





Das Bestreben des Erzherzogs war hauptsächlich darauf gerichtet,
Porträts der regierenden Fürsten des 15. und 16. Jahrhunderts zu
sammeln, ihrer Angehörigen und ihrer Ahnen, erst in zweiter Linie,
und mehr nebenbei, die der grossen Staatsmänner, Künstler und Dichter
derselben Zeit, mit strengstem Ausschlusse aller Männer der reformatorischen
Glaubensbewegung. Wenn nur irgend möglich, hat er die
Kopien nach Originalen anfertigen lassen und reine Phantasiegebilde
fast gänzlich vermieden, ebenso Abnormitäten mit wenigen Ausnahmen,
als welche nur einige »rauche« Menschen und die Lamalitlin, eine berüchtigte
Hungerkünstlerin und Betrügerin aus Augsburg, zu nennen
sind, deren nicht uninteressante Züge auch des älteren Holbeins Silberstift
(Berlin) verewigt hat. Diese geringfügige Rolle, welche Missbildungen
und Wunderlichkeiten spielen, ist sehr bemerkenswert in einem
Zeitalter, welches so leidenschaftlich »das Rare ästimierte«.


Schliesslich ist noch die Porträtsammlung des Statthalters von
Holstein, Heinrichs von Rantzau (1526 bis 1599) zu erwähnen, die
später mit der des Herzogs Philipp II. von Pommern vereinigt wurde.
Die Sammlung kam 1603 nach Stettin und ist seit der Besetzung dieser
Stadt durch die Schweden 1637 verschwunden.


d) Physiognomisches Gesamtbild der Porträts des 15. Jahrhunderts.


Es erübrigt nun noch uns die Frage vorzulegen, ob und in wie weit
die Porträts des 15. Jahrhunderts das Aussehen der Menschen
jener Zeit richtig wiedergeben, oder ob wir eine Inkongruenz zwischen
Abbild und Wirklichkeit annehmen müssen.


Die Beantwortung dieser Frage führt uns auf den schwankenden
Boden der Vermutungen. Sie selber, nach denen wir uns umsehen,
sind in jenes unbekannte Land eingegangen, von dessen Mark kein
Wandrer wiederkehrt, und ihrer irdischen Gestalt hat keine photographische
Platte Dauer verliehen. Da auch die litterarische Ueberlieferung
in diesem Punkte völlig versagt, können wir uns nur an die
plastischen und gemalten Dokumente halten. Mit den letzteren haben
wir uns eingehend beschäftigt. Welches physiognomische Gesamtbild
geben sie uns von den Menschen des 15. Jahrhunderts?


Könnten wir die Porträts, die Stifter und die porträtartige Assistenz,
denn auf alle diese drei Gruppen müssen wir unsere Schlüsse begründen,
kinematisch in ununterbrochener Reihe an unseren Blicken vorüberziehen
lassen, so würden wir das Unterscheidende allenfalls in der nach Stammesart
verschiedenen Kopfform entdecken, das Gemeinsame jedoch in dem,
was bei flüchtiger Betrachtung zuerst ins Auge fällt, in Bildung und
Ausdruck der Physiognomie.


Die Gesichter der Männer sind mager, ohne Fülle und Rundung
des Fleisches. Falten und Runzeln erscheinen schon bei jüngeren Leuten,
und die Querfurche der Sorge bedeckt gar oft eine jugendliche Stirn.
Die Haut, unter der das Blut langsam und träge zu wallen scheint,
ist welk und gelblich, nicht von jener Mischung des Rot und Blau
durchdrungen, die auf einen gesunden Ernährungszustand hindeutet, oft
erinnert ihre Farbe geradezu an das Spital. Das Auge ist glanzlos,
häufig wie erloschen, die Lider müde und schlaff, und traurig hängen
die Mundwinkel herab. Der Ausdruck ist unfrei, philisterhaft eingeengt,
ohne Lebensfreude und, besonders bei den Einzelporträts, zaghaft, ängstlich
oder bekümmert. So passt auf die Mehrzahl das Wort, welches in einer
französischen Kunstgeschichte sehr mit Unrecht auf Holbeins und Dürers
Bildnisse angewendet wird, dass uns aus ihnen entgegen wehe: le sanglot
sourd du peuple allemand étouffé sous le vieux bourg féodal![94]


Die Frauenköpfe, sofern sie überhaupt über das Typische hinausgehen,
sind voller als die der Männer, auch gesunderen und frischeren
Aussehens, doch tragen auch sie den Stempel des Kleinbürgerlichen
und Befangenen, nur dass sich ihnen zuweilen ein Zug von Lebenslust,
auch wohl von Schalkheit hinzugesellt.


Dieses Gesamturteil kann natürlich nur einen beschränkten Anspruch
auf allgemeine Giltigkeit erheben, wie jede derartige Generalsentenz.
Ausnahmen sind bei den Einzelbetrachtungen hervorgehoben worden.
Von einer provinziellen Sonderung durfte wohl abgesehen werden: auf
diejenige Malerschule, von der wir die meisten porträtmässigen Darstellungen
besitzen, auf die fränkische, dürfte das vorstehende Signalement
im grossen und ganzen zutreffen.


Wie haben wir uns das Gemeinsame in Gesichtsbildung und Ausdruck
zu erklären?


Zunächst darf es als ausgemacht gelten, dass nicht nur im 15. Jahrhundert,
sondern gemeinhin alle etwa gleichzeitig geschaffenen Bildnisse,
auch wenn die Mitlebenden die individuelle Aehnlichkeit jedes einzelnen
rühmen, und das ist bekanntlich zu allen Zeiten geschehen, dennoch
eine unverkennbare Verwandtschaft untereinander bekunden. Man erinnere
sich, um nur einige der bekanntesten und charakteristischen
Gruppen zu nennen, an die ägyptischen Königsstatuen, etwa die der
19. Dynastie, an die athenischen Jungfrauen der Akropolis, an die
Porträtköpfe der Diadochen, an die Römerbüsten der zu Ende gehenden
Republik oder an die des julisch-claudischen Herrscherhauses, an
die florentinischen des Quattrocento, an die Porträts der Rokokozeit oder
an die englischen des vorigen Jahrhunderts, ja selbst wenn wir uns im
Geiste die Repräsentationsbilder unserer Tage vergegenwärtigen, werden
wir auch bei ihnen gemeinsame Züge entdecken, und man kann sich
recht wohl vorstellen, wie kommende Zeiten sich aus diesen, wie auch
wir meinen »sprechend ähnlichen« Zeugnissen, eine ganz bestimmte
Vorstellung von dem Aussehen der Geburt-, Geist- und Geldaristokratie
im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts machen werden.


Die Erklärung dieser Zeitgenossen-Aehnlichkeit ist in zwei Umständen
zu finden. Auf das Aeussere, gerade so gut wie auf das Innere
des Menschen vermag das Meiste »die Geburt und der Lichtstrahl, der
dem Neugeborenen begegnet«. Die erstere drückt ihm den Rassen- und
Stammesstempel schon in der Wiege auf, und in dem letzteren bilden sich
seine besonderen Züge. Der Lichtstrahl ist das Produkt der Umgebung,
des Milieu, in den ihn der Zufall versetzt hat, des jeweiligen Zustands der
Kultur, der Freiheit oder der Gebundenheit der Geister, des Wohlstands
oder der Armut, der vorherrschenden geistigen und körperlichen Lebensweise,
und, ist der Neugeborene weiblichen Geschlechts, wohl auch der
Höhe der Kinderzahl, welche die Sitte der Zeit von der Frau erwartet.


Die Erscheinung des Menschen in seinem Ebenbild wird ausser
durch ihn selbst im wesentlichen durch das künstlerische und technische
Vermögen der mitlebenden Menschenbildner bestimmt, ein wenig auch
durch die Tracht, in der er sich porträtieren lässt und durch den Grad
seiner Becheidenheit, ob er nämlich so dargestellt sein will, wie er wirklich
ist, oder ob er anders, d. h. mehr scheinen möchte, als Geburt
und Umgebung ihn nun einmal geschaffen haben. Dieses Moment
der Selbsteinschätzung ist bei allen Porträts vom 17. Jahrhundert an bis
auf den heutigen Tag von nicht zu unterschätzender Bedeutung.


Da nun alle jene vorgenannten Grundlagen und Bedingungen an
bestimmten Orten und in gleichen Kulturperioden annähernd dieselben
sind, werden auch ihre Geschöpfe, das sind die Menschen und ihre
künstlerischen Abbilder, einigermassen einander gleichen, da sie aber
andererseits dem Gesetze des Wechsels unterworfen sind, wird auch
Mensch und Bild mit dem Eintritt einer neuen Epoche sich verändern.


Der zweite Erklärungsgrund dieser Aehnlichkeitserscheinung ist der
folgende: wenn auch der Künstler während der Arbeit des Porträtierens
getreulich bemüht ist, innerhalb der Grenzen seines Könnens sein Vorbild
so wieder zu geben, wie er es vor sich sieht, so bringt er doch
bereits indem er an die Staffelei herantritt, in seiner Vorstellung ein
fertiges Innenbild von der auf die Fläche projizierten Erscheinung einer
jeden Menschengestalt mit. Dieses Innenbild ist ohne sein Zuthun und ohne
seinen Willen ganz von selbst aus der Anschauung derjenigen Menschenbildnisse
geboren, die bereits vor ihm andere geschaffen haben, von ihm
kann er sich nicht losmachen, selbst nicht im Angesicht des besonderen
Modells, — sein Reflex im Porträt, dessen Stärke in umgekehrtem Verhältnis
zu der künstlerischen Kraft des Malers steht und den man die
unbewusste »Manier der Zeit« nennen könnte, ist also bis zu einem
gewissen Grade unabhängig sowohl vom Wesen der Dargestellten als
auch von der jeweiligen Auffassung des Darstellers.


In der Regel, und nicht durch ein Spiel des Zufalls, liegen die
Perioden, in denen die Porträts gleichsam die nämliche Fabrikmarke
tragen, innerhalb derselben Grenzen: es decken sich diejenigen, welche
durch das Aussehen der Menschen, ihre Tracht und das Können und
Wollen der Zeit bestimmt werden, mit denen der gleichen »Innenbilder«
der Künstler. Am Anfang einer jeden Periode steht, wo es
sich nicht um die allererste handelt, das die Nacheiferung erweckende
Muster einer grossen fremden Kultur und Kunst oder das dem eigenen
Boden erwachsene Genie. Ihre Dauer ist ungleich. In den Zeiten
langsamen Kulturfortschrittes und bei dem Mangel eines anregenden
Verkehrs mit einem höher entwickelten Nachbarlande, Bedingungen, die
einen Tiefgang der Kunst zur Folge haben, währen sie wohl Jahrhunderte
lang, im Hochgange von Kultur und Kunst vielleicht Jahrzehnte und
in stürmischen Entwickelungsepochen folgen sie in noch kürzeren Zeiträumen
aufeinander.


Das 15. Jahrhundert bildet im grossen und ganzen betrachtet eine
solche Bildnisperiode. Ihr Anfang bezeichnet die in den ersten Jahrzehnten
eingetretene Emanzipation von Typus, welche in diesem besonderen
Falle allerdings weder unmittelbar durch ein fremdes Beispiel noch
durch die That eines einzelnen Genies erfolgte, sondern durch das
Zusammenwirken einer Summe geistiger, kultureller, psychologischer
und künstlerischer Momente und gefördert durch einzelne Talente sich
vollzog. An ihrem Ende steht die Reformation und Dürer.


Unsere am Eingang gestellte Frage nach dem Grad der Uebereinstimmung
zwischen Mensch und Bild im 15. Jahrhundert darf nach
diesen Ausführungen etwa in folgender Weise beantwortet werden: die allgemeine
Gesichtsbildung entspricht vermutlich der Wirklichkeit. Für die
Wiedergabe der ruhenden Formen reichte das Können der Künstler
aus, für die Bewegungen derselben jedoch, für den Ausdruck, war es
unzulänglich. Die Befangenheit, die ängstliche Spannung, der Ernst und
die Traurigkeit, welche die Mehrzahl der Bildnisse kennzeichnet, ist auf
Rechnung dieses Unvermögens und auf das allen Künstlern vorschwebende
Innenbild zu setzen, — in wie weit diese letzteren beiden Umstände
freilich der Natur Abbruch gethan haben, wird sich niemals entscheiden
lassen.


Rückschau und Ausblick.


Der Mensch ist der wichtigste Gegenstand der mittelaltrigen Plastik
und Malerei. Das Werden und Wandeln seiner bildnismässigen Darstellung
ist der Hauptinhalt der Geschichte dieser beiden Gebiete. Er
steht im Mittelpunkt allen künstlerischen Interesses von den Karolingertagen
an bis auf Dürer, selbst dann, als mit dem Beginn des 15. Jahrhunderts
die Landschaft, zunächst in den Handschriften, sich zu selbstständiger
Bedeutung erhebt. Jede Erweiterung des Anschauungs- und
Darstellungsvermögens kommt im Umriss und in der Binnenzeichnung
der menschlichen Gestalt zum Ausdruck, jede Errungenschaft im Reiche
der Farbe wird ihrer körperlichen Erscheinungsform dienstbar gemacht.


Indem für das Abbild des Menschen, ebenso gut wie für ihn selbst,
bis zu einem gewissen Grade die religiösen, geistigen, sozialen und
kulturellen Strömungen der Zeiten bestimmend sind, ist die Geschichte
des Menschenbildnisses, zum mindesten in dem in unaufhörlichem Flusse
befindlichen Mittelalter, zugleich ein Stück welthistorischer Wissenschaft.


Künstlerisches Ausdrucksvermögen sowohl als technisches Können
stehen in den verschiedenen Kunstgebieten zu gleichen Perioden nicht
auf einundderselben Stufe, es fallen daher die Höhepunkte der Menschenbildung
in Plastik, Malerei und den ihnen verwandten Künsten zeitlich
nicht zusammen.


In der Buchmalerei, die, was die Wiedergabe des Umrisses der
menschlichen Gestalt anbelangt, gleich am Beginn unserer Betrachtungen
mit einem verhältnismässig hohen Grad des Könnens einsetzt, erreicht
die individuelle Menschenbildung nach mehrfachen Schwankungen und
Hemmungen in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts den Hochstand
ihrer Entwickelung, von dem sie jedoch infolge der nun bald allgemeiner
werdenden Verbreitung des Holzschnitts und des Kupferstichs, rasch
wieder herabsinkt.


In der Plastik hebt das Blütenalter lebenswahrer Menschendarstellung
in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts mit den Naumburger
Stifterbildnissen an und setzt sich fort in den Grabfiguren der beiden
folgenden Jahrhunderte. Die etwa gleichzeitig mit den Naumburger
Donatoren in Braunschweig, Bamberg u. a. O. sofort mit hoher Vollkommenheit
ins Leben tretende idealistische Richtung findet keine
nennenswerte Nachfolge.


Die Wandmalerei überschreitet nicht die Grenzen der primitiven Kunst
oder des Handwerks, sodass bei ihr von einem Ausreifen überhaupt
nicht gesprochen werden kann.


Auf Medaille, Holzschnitt und Kupferstich erreicht das Bildnis seine
volle künstlerische Entfaltung erst in einer Zeit, die jenseits unserer Betrachtungen
gelegen ist.


In der Tafelmalerei, wenngleich auch auf ihrem Gebiete die höchste
Erscheinungsform des Menschen erst von Dürer und Holbein erreicht
wird, erhebt sich Bildnis und Porträt im 15. Jahrhundert zu relativ beträchtlichen
Vollendungshöhen. Nachdem sie etwa im dritten Jahrzehnt
überall und mit erstaunlicher Kraft und Schnelligkeit sich vom Typus
und konventioneller Form befreit und bisher unbekannte Ausdrucksmöglichkeiten
der Zeichnung und Farbe entdeckt hatte, bringt sie es aus
ureigenem Vermögen zu so überraschenden und so vielseitigen Menschendarstellungen
wie auf dem Thomasaltar, dem Kölner Dombild, dem Imhofaltar,
auf einzelnen Werken der Bodenseeschule, der elsässischen und
bairischen Frühkunst.


Um die Mitte des Jahrhunderts erreicht sie der niederländische
Einfluss, der ihr von Anbeginn auf Naturwahrheit gerichtetes Bestreben
wesentlich fördert, bezw. es dort neu ins Dasein ruft, wo ein idealistischer
Hochgang seine Entfaltung gehemmt hätte, und der bald, zunächst vornehmlich
in seiner Fernwirkung auf die schwäbische und fränkische
Kunst, hervorragenden Bildnismalern den Boden bereitet, wie dem älteren
Holbein und denen, die sich um Wolgemut gruppieren.


Das Vorbild der italienischen Malerei hatte im Süden von Deutschland
schon im zweiten und dritten Jahrzehnt langsam eine Läuterung
des dort allzu derb naturalistischen Idioms eingeleitet, worauf die Gestalten
des Bamberger Altars in München, die für Salzburg gemalte
Rauchenberger Votivtafel und vielleicht auch Lukas Mosers Magdalenen-Altar
hindeuten.


In der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts gelangen nordische und
südliche Einflüsse gleichzeitig und gleichwertig zur Geltung, am spätesten
dringen die letzteren zu der niederrheinischen und den von ihr abhängigen
Malerschulen, wo sie zwar im 16. Jahrhundert auf kölnischem Boden
eine glänzende Porträtkunst ins Leben rufen, jedoch der Selbständigkeit
und Eigenart der rheinischen Malerei auf allen anderen Gebieten ein
unrühmliches Ende bereiten.


Die mittleren Gegenden von Deutschland — Schwaben, Franken
und Obersachsen —, deren Malerei die Anregungen der Niederländer gern
aufgenommen hatte, weil ihrem eigenen Wesen im innersten verwandt,
besassen mehr als die von Nordwestdeutschland die Kraft, auch das
ihrer Eigenart widerstrebende Schönheitsideal der romanischen Kunst in
sich aufzunehmen und zu verarbeiten, ohne dem Grundzug ihres Charakters
gänzlich entfremdet zu werden: der Sebastians-Altar des älteren Holbein
ist hierfür ein bezeichnendes Beispiel.


Auch der Kunst der südlichen Alpenländer, welche die nordischen
Muster erst aus zweiter und dritter Hand kennen gelernt hatte, diente das
Formenprinzip der benachbarten Italiener zunächst zur Förderung und Klärung
ihrer heimischen Triebkraft: der Wolfgang-Altar von Michael Pacher.





Beeinflussungen! Wie ein ermüdendes Leitmotiv erklingt es aus
allen Entwickelungsstadien der deutschen Malerei. Ein Kunstgebiet wirkt
auf das verwandte, eine Malerschule auf die Nachbarin, ein Künstler
auf den anderen, über alles Geschaffene spannt sich ein Netz von verbindenden
Fäden und selbst zu dem Werke des Genius scheint die
Fussspur von dem eines früher erdachten zu führen.


Man ist auf mancher Seite geneigt, die Betonung der »Einflüsse«
scharf abzuweisen. Dass ihre Kenntnis dem ästhetischen Geniessen eines
Kunstwerks eher hinderlich als förderlich ist, sei von vornherein zugegeben,
doch darum handelt es sich in einer geschichtlichen Betrachtung
zunächst nicht. Wenn aber behauptet wird, es hiesse die originale
Bedeutung eines Meisters herabsetzen, indem man frage, wo er das oder
jenes »herhabe«, so fehlt mir für diesen Vorwurf das Verständnis: nicht
wo er die Anregung zu einem Gedanken erhalten hat, ist doch das
Wesentliche, sondern wie er ihn ausgestaltet. Schon in dem Worte
original, von oriri d. h. sich erheben, geboren werden, abstammen, ist der
Hinweis auf eine notwendigerweise vorangegangene Zeugung enthalten.
Michelangelos Moses verliert doch wahrlich nicht um Haaresbreite an
Wert, wenn man nachweist, dass der Schritt seines Bildners ihn zuweilen
vor den Johannes des Donatello geführt hat. Und wie man nur
gar der Meinung sein kann, es gäbe überhaupt ein Ding, das nicht in
irgend einem Zusammenhang mit einem anderen stehe und mit ihm in
Verbindung gebracht werden könnte und müsste, ist in einem Zeitalter,
das sich die Ergebnisse der naturwissenschaftlichen Forschung eines
Darwin — ich spreche nicht von seinen Folgerungen — zu eigen gemacht
haben sollte, schlechterdings unerklärlich.


Kunst ist im letzten Grunde Nachahmung, ihr Objekt ist die Natur.
Dass sie den Künstler »beeinflusst«, bedarf wohl nicht des Beweises.
Wenn nun ein Künstler irgendwo auf seinen Wegen ein bereits von
einem anderen verarbeitetes Stück dieser Natur begegnet, so muss das
Produkt des ihm mehr oder minder wahlverwandten Kunstgenossen gewiss
noch mehr als das der Natur eine Wirkung auf ihn ausüben. Das
Abbild des einen so gut wie des anderen wird in seiner Seele zum Innenbild,
und aus der Summe der Innenbilder entstehen seine Schöpfungen.


Wenn Lukas Moser von Wil den Auftrag erhielt oder wenn er den
selbständigen Drang in sich fühlte, einen Magdalenen-Altar zu malen,
woher ist ihm die Fähigkeit ihn zu komponieren oder der Antrieb dazu
gekommen? Entweder hatte er schon eine ähnliche Tafel gesehen oder
er erfand sie auf der Grundlage verwandter Darstellungen von heiligen Geschichten,
die ihm bekannt waren. Ich persönlich glaube, dass Mosers
Phantasie eine Handschriftillustration angeregt hat, aber in dem einen
wie in dem anderen Falle, Miniatur oder Altargemälde, ist es doch die
zum Innenbild gewordene Anschauung eines Kunstgebildes, die ihn beeinflusst
hat.


Nicht immer wird der Vorgang sich so einfach herleiten lassen
wie in diesem Beispiel. An dem Werke des Genies wird vielleicht nur
wieder das verwandte Genie das spinnenwebenzarte Fädchen entdecken,
das von einem anderen herüberleitet, vorhanden aber wird es immer sein.





In drei Erscheinungsformen ist uns das Bildnis in der Tafelmalerei
entgegengetreten.


Etwa um die Mitte des 15. Jahrhunderts war der Gebrauch aufgekommen,
bestimmte lebende Personen sich als thätige oder unthätige
Teilnehmer unter die Figuren der heiligen Vorgänge mischen zu lassen.
In Niederdeutschland sind derartige Assistenzbilder ungemein selten, in
Oberdeutschland waren es hauptsächlich der ältere Holbein und die
Meister der fränkischen Schule, welche diese Gattung gepflegt haben,
aber auch hier ist ihre Zahl gering, verschwindend gegenüber der Summe
individueller Existenzen, welche auf italienischen Wand- und Tafelbildern
sich ausbreitet.


Das Stifterbildnis, dessen Gedanke älter ist als die Tafelmalerei,
scheint gleichmässig über ganz Deutschland verbreitet gewesen zu sein.
Nur insofern unterscheidet sich der Norden von dem Süden, als dort
einzelne und meist patronisierte Figuren üblich sind, während hier die
Familiengruppen ohne Schutzpatron überwiegen.


Das häusliche Einzelporträt, seit der Mitte des Jahrhunderts nachweisbar,
bildet sich gegen das Ende hin zu solcher Reife aus, dass es
ganz unmerklich, ohne dass man die Grenzlinien bezeichnen könnte,
aus der gotischen Zeit in die Renaissance hinüberführt. Aus der Zahl
der erhaltenen Porträts zu schliessen und den Eigentümlichkeiten der verschiedenen
Malerschulen entsprechend, dürften in Franken die Konterfeis
häufiger gewesen seien als in irgend einer anderen Gegend. Jedenfalls
haben sie auch dort, und zwar bei der Gruppe Pleydenwurff-Wolgemut,
die höchste Vollendung erlangt, ja einzelnen dieser Meister durften noch
bis vor kurzem Porträts zugeschrieben werden, die jetzt als Werke des
jungen Dürer anerkannt sind.


Von allen diesen drei Bildnisgattungen hat nur die zuletzt genannte
sich als einer weiteren, auch heute noch nicht abgeschlossenen Entwickelung
fähig erwiesen. Wohl haben uns die grossen Meister der
Renaissance einige bedeutende Assistenzbilder und manche vortreffliche
Donatorenfigur hinterlassen, aber Kirchen- und namentlich Hausaltäre
wurden in der neuen Zeit überhaupt seltener gemalt, nicht nur in protestantischen,
sondern auch in katholisch gebliebenen Ländern, und wo
neben den neuen Gebieten, die sich der Malerei eröffnet hatten, das
alte Kirchenbild doch noch weiter gepflegt wurde, da verlangte man
wieder ganz entschieden nach einer gewissen Idealisierung, man wollte
nicht mehr den Tuchschneider und den Krämer mit ihren Alltagsgesichtern
unter den Heiligen oder in ihrer nächsten Nähe sehen. Mit
des jüngeren Holbeins Madonna des Bürgermeisters Meyer hatte das
Assistenz- und zugleich das Stifterbild seinen Höhepunkt erreicht, und
schon in den Werken Lukas Cranachs sehen wir das Porträtartige wieder
einer idealisierenden Verallgemeinerung Platz machen.


Ganz verschwunden ist allerdings auch später die profane Assistenz
von den heiligen Darstellungen nicht, und selbst die kleinen Adorantenpüppchen
leben bekanntlich noch heute weiter auf Totenschildern, Votivtafeln,
Marterln u. dergl. Wo aber auf wirklich künstlerisch ausgeführten
Gemälden in unseren Tagen Stifterbildnisse angebracht werden, wie z. B.
auf dem Flügelaltar von Nüttgens im Frankfurter Dom ein Prälat und ein
Stadtpfarrer, machen sie den unbefriedigenden Eindruck des reflektiert
Altertümelnden, und wenn sie nun gar erst in moderner Alltagstracht
erscheinen, wie auf einem grossen Altar von Delug, den ich 1898 im
münchner Glaspalast sah, wird der Widerspruch zwischen der achaischen
Erscheinungsform und dem, was man sonst in den Jahresausstellungen
zu sehen gewöhnt ist, bis nahe an das Gebiet des Komischen gesteigert.


Nur dem unabhängigen Porträt also gehörte die Zukunft, und schon
wenige Jahrzehnte nach der Zeit, mit welcher wir unsere Betrachtungen
abgeschlossen haben, hat es in der auf die Einheit der Erscheinung und
auf dem Wesensausdruck gegründeten idealistischen Kunst eines Dürers
und eines Holbeins eine glänzende Entwickelungsepoche erlebt.


Aber seinen höchsten Gipfel hat es aller Wahrscheinlichkeit nach
weder mit den genialen Renaissancemeistern, noch selbst mit der einsamen
Riesengestalt des geistes- und stammesverwandten Rembrandt erreicht.
Nach welcher Richtung in dem kommenden Jahrhundert die Weiterbildung
des Porträts erfolgen wird, das ist freilich nicht vorherzusagen. Erschöpft
sind seine Ausdrucksmöglichkeiten jedenfalls noch nicht, weder nach der
Seite des Malerischen, noch weniger nach der des Charakteristischen.
Sehen wir doch, um nur eins der einer Steigerung fähigen malerischen
Momente hervorzuheben, noch immer unsere ersten Meister um Wahrheit
und Kraft des Fleischtons sich abmühen, um das heisse, blutstrotzende
Leuchten des Jünglingsantlitzes, um die rosige, im Geäder bläulich
schimmernde Zartheit des Mädchenteints, um das Durchscheinen des
trägen, stockenden, schwärzlichen Venensaftes durch die matte, verwelkte
Haut des Alters. Aber noch durch keines der ewig erneuten Experimente,
durch keine Mischung der Töne auf der Palette oder der Leinewand, oder
durch das punktweise Nebeneinandersetzen einer Unmenge reiner Farben,
die erst auf der Netzhaut des Auges sich vereinigen sollen, konnte bisher
der Schein des wirklichen Fleischtons der Natur erreicht werden. Rembrandt
kommt ihm am nächsten, aber er musste dazu seine Porträts in
ein so tiefes und farbiges Dämmerlicht tauchen, in dem wir die Lebenden
nicht zu sehen gewöhnt sind.


Und im Hinblick auf das, was an Schärfe der Charakteristik der
Zukunft vielleicht noch zu erringen bleiben wird, wage ich hier das Wort
Momentphotographie auszusprechen. Gewiss »er hat kein Herz, der
Photograph, in seinem Apparat« — so schrieb Hans Thoma einst an
eine Freundin —, »der ist objektiv und seine Richtigkeit macht Niemand
das Herz warm«. Ein Maler, der mit dem Sonnenbilde rivalisieren
wollte, verdiente nicht den Namen eines Künstlers. Aber schliesslich
kann man sich doch vor der Thatsache nicht verschliessen, dass der
Akt des subjektiven Sehens sich durch das Auge vollzieht und dass
dieses nichts anderes ist als ein photographischer Apparat. Wenn man nun
bedenkt, wie scharf das photographische Augenblicksbild die individuelle
Silhouette festhält, die unbewusste Haltung des Körpers, die subtilste
Gebärde, eine in einer Reflexbewegung sich offenbarende Bewegung
der Seele, kurz die Summe aller jener unausgesetzten Ausstrahlungen
des Innern eines Menschen, die wir nicht zu beachten pflegen, die darum
aber nicht minder vorhanden sind und in ganz eminenter Weise das
Wesen einer Persönlichkeit kennzeichnen, so darf man wohl bei der
nicht zu leugnenden Evolution des unterscheidenden Sehvermögens erwarten,
dass auch das physische Auge für derartige scharf zergliedernde
Beobachtungen den Sinn und die Fähigkeit erwerben wird. Wie der
grosse Künstler dann den Menschen aus der Tiefe seines Herzens neu
erschaffen und im Ebenbilde vor unsere Blicke hinstellen wird, das ist
das Rätsel, dessen Lösung nur durch die vollendete That gegeben
werden kann.





Alles blüht, alles vergeht. Auch die mittelaltrige Kunst musste der
Renaissance das Feld räumen. Ein Gewinn, — ein unwiederbringlicher
Verlust. Tiefsinnige Gedanken, inbrünstige Glaubenskraft, Reinheit des
sittlichen Wollens und kindliche Naivität wurden mit ihr zu Grabe getragen.
Aber auch das Phänomen der Renaissancekunst unterlag dem
Wechsel aller irdischen Dinge, gleichwie die wuchtige Kraft des Barocks,
das heitere Spiel des Rokoko und die anderen Richtungen, die
ihnen folgten. Neue Zeiten bringen neue Ideale und neue Menschen, die
sie verkörpern. Ein letztes Ziel ist der Kunst und mit ihr der bildlichen
Darstellung des Menschen nicht gesteckt, und ihre Grenzmark wird sie
nicht eher erreichen, als bis auch Schauen, Sinnen, Empfinden, Denken
und Ringen des Menschengeistes am Ende ihrer Entwicklung angelangt sind.



  







  Fussnoten:




1  In einem Essay über die deutsche bildende Kunst, in dem von H.
Mayer herausgegebenen Sammelwerk: das deutsche Volkstum, Leipzig
und Wien 1899, giebt Henry Thode eine höchst feinsinnige Erklärung
des »Deutschen« in der bildenden Kunst, welche, meines Wissens zum
ersten Male, nicht die äusseren Faktoren, als Natur, Klima, soziale
und politische Verhältnisse, sondern die inneren, d. h. die der
germanischen Rasse angeborene psychisch-physische Anlage in den
Vordergrund rückt. Nach Thode ist das für die künstlerische Darstellung
entscheidende Element dieser Rasseneigentümlichkeit: das Ueberwiegen
der Gefühls- und Phantasiethätigkeit über die Verstandesthätigkeit.
Völlig frei und schrankenlos aber vermögen Gefühl und Phantasie sich
nur in einer Kunst auszusprechen, in der Musik, und daher konnte nur
in ihr das eigentlichste Bedürfnis der deutschen Volksseele seine
höchste Befriedigung finden. In den bildenden Künsten, deren Prinzip
nicht die Zeit, sondern der Raum ist und deren Ausdrucksmöglichkeiten
infolge dessen beschränktere sind, musste ein Uebermass von
Gefühls- und Phantasiethätigkeit, neben so manchen nur der deutschen Kunst
eigentümlichen Vorzügen, auch zu Form, Stil und Einheit störenden
Erscheinungen führen, als da sind: ein zuviel des Stoffes, der
Bewegung, der Individualistik, der schweifenden Gedankenbilder.
Den heftigen Gefühls- und Phantasietrieb des deutschen Künstlers
erkennt Thode in allem vom deutschen Baumeister, Bildhauer oder Maler
Ersonnenen und Gebildeten, ja selbst unter der alles verklärenden, Stil
und Einheit bildenden Lichthülle des grössten Meisters, zwar nicht der
deutschen, aber der germanischen Malerei, in Rembrandts Werken weist
er sein geheimnisvolles Walten nach. — Meine oben im Text folgende
Analyse der deutschen Art war bereits geschrieben als ich die Thodes
las. Dass beide in dem Grundgedanken übereinstimmen, findet seine
Erklärung darin, dass meine Anschauungen über das Wesen der deutschen
Kunst sich seinerzeit an dem gesprochenen Wort des verehrten Lehrers
gebildet haben.


2  Seltsam, dass auch auf diesem Gange Mensch und Bildnis
sich gleichen: auch beim Kinde beginnt die Natur ihre
Differenzierungs-Arbeit beim Munde und nicht, wie wohl nur
erfahrungsarme Mütter meinen, beim Auge. Ob hier dasselbe Gesetz, das
von dem geringsten Widerstande, gilt, wage ich nicht zu behaupten.


3   Vergl. die kleine Studie über das deutsche Porträt von Karl
Lamprecht im 3. Jahrgang des Museums, S. 21, wo dieses Beispiel durch
Abbildungen erläutert wird. Uebrigens wird man bei Betrachtung dieser
kalligraphischen Figuren lebhaft an die ersten Kunstübungen des Kindes
auf der Schreibtafel gemahnt, — wiederum eine Uebereinstimmung
zwischen Mensch und Kunst.


4   Auch die französische Kunstgeschichte stellt die
Handschriften-Illustration dieser grossen Zeit an die Spitze ihrer
Entwickelung, und formell nicht mit Unrecht, denn die nationale
Scheidung zwischen Deutschen und Franzosen beginnt erst mit dem
Vertrage von Verdun. Im Grunde aber ist die karolingische Kunst, soweit
sie nicht römisch ist, eine deutsche, denn auch noch nach der
entscheidenden Schlacht bei Fontenoy, 841, sogar bis ins 12. und 13.
Jahrhundert hinein, verbleiben diejenigen Klassen Frankreichs, von
denen sowohl künstlerische wie litterarische Anregungen ausgehen, der
Adel und die Geistlichkeit, germanisch, ihrer Abkunft und Gesinnung
nach.


5   Für die Behauptung, diese unter Glas und für die Betrachtung recht
ungünstig aufgestellte Reiterfigur sei kein Werk der karolingischen,
sondern der Renaissancekunst, scheint mir der Beweis noch nicht
erbracht zu sein. Vergleiche hierzu die vortreffliche Monographie
der Bildnisse Karls des Grossen von Paul Clemen, Aachen 1890 und den
Versuch einer Widerlegung in G. Wolframs Aufsatz in der Zeitschrift für
bildende Kunst, Jahrgang 1894, S. 160. — Mit Einhards Beschreibung
stimmt auch Karls Kopf auf der bei Gelegenheit der Kaiserkrönung
geschlagenen Bleibulle überein, die sich wenn ich nicht irre im Museum
von Saint-Germain-en-Laye befindet. — Aber die Tradition von dem
Aeussern des Kaisers ging bald verloren. Schon in Handschriften vom
Anfang des 10. Jahrhunderts tritt der lange Vollbart auf. Die seit
der Renaissance in Deutschland geschaffenen Idealgestalten Karls
sind sämtlich mehr oder minder von Dürers grossartigem Bildnis,
jetzt im Germanischen Museum, beeinflusst, zu dem der Historiograph
Johann Stabius seine Züge lieh. — Die bestbeglaubigte unter den
gleichzeitigen Porträtdarstellungen, das Bild Karls des Grossen über
seinem Grabe im Aachener Münster, ist wohl schon 881 von den Normannen
vernichtet worden, und das Mosaik aus dem Triklinium des Lateranes hat
bei seiner Uebertragung an die freistehende Nische der Kap. Sancta
Sanctorum fast jeden Anspruch auf Authenticität verloren.


6   Dass die Beobachtung und Wiedergabe der Gebärde der des
Physiognomischen vorausgeht, wie wir das später auch bei der Wand- und
Tafelmalerei sehen werden, findet seine psychologische Begründung in
der grösseren Empfindlichkeit der Netzhaut des Auges für Bewegungen
als für stabile Verhältnisse. Das beste Beobachtungsobjekt ist auch in
diesem Betrachte wiederum das Kind.


7   Nicht publiziert. Ich verdanke eine Photographie der Güte des Dr.
Swarzenski.


8   Karl Lamprecht, deutsche Geschichte, III. S. 6 ff.


9   Vergl. hierzu Kautzsch, Erörterungen zu einer Geschichte der
deutschen Handschriftillustration im späteren Mittelalter, Strassburg
1894, S. 17 ff., wo die Berechtigung einer Sonderung in nationale
Federzeichnung und französische Wachsmalerei bestritten wird. Von
anderen wird überhaupt das Vorherrschen der einen oder der anderen
Richtung zu irgend einer Zeit in Abrede gestellt.


10   Eine vortreffliche Publikation des »hortus deliciarum« von der
Gesellschaft der historischen Denkmäler, Strassburg, ist noch im
Erscheinen begriffen.


11   Haseloff: Eine thüringisch-sächsische Malerschule des 13.
Jahrhunderts. Strassburg 1897. S. 209–211. 277 ff.


12   Es sei an dieser Stelle daran erinnert, dass die Wiedergabe eines
in den Gesichtszügen sich ausprägenden inneren Vorgangs überhaupt
jenseits des Darstellungsvermögens oder -willens einer jeden Frühkunst
gelegen ist. Vorgreifende Versuche Einzelner nach dieser Richtung
bestätigen die Regel. (Der Ausdruck des Schmerzes in dem Antlitz des
sterbenden Helden des Ostgiebels von Aegina, München, Pinakothek, 55.)
Ein höchst auffälliges und ganz vereinzelt dastehendes Beispiel einer
momentanen seelischen Bewegung in der Buchmalerei ist in dem Kopfe
eines Mannes zu erkennen, der sich in einem Benediktionale des Stiftes
Lambach, Oberösterreich, aus der zweiten Hälfte des 12. Jahrhundert,
befindet (Codex 73). Ein armer Sünder soll die Feuerprobe bestehen.
Neben den lodernden Flammen steht der Richter, der Büttel hält das
glühende Eisen mit der Zange bereit. Eine Frau schleppt den mit kurzem
Hemd bekleideten Delinquenten herbei: kraftlos hängen die Glieder
herab, das Haar ist wirr und gesträubt, die Augen nach oben verdreht,
und Todesangst spricht aus allen seinen Zügen. — Ich verdanke eine
Photographie dieses höchst interessanten Bildes der Güte des Dr.
Swarzenski.


13   Eine solche und sehr frühe Ausnahme ist das Bildnis Heinrichs
des Zänkers, auf die Lanze gestützt, in der Tracht der Zeit, mit
»Stirnglatze« und ziemlich individuellen Zügen. Um 970. Regensburger
Schule. Bamberg, Ed. II, 11.


14   Ein nachahmenswertes Beispiel, die so leicht vergänglichen
Malereien vergangener Zeiten in ihrem jetzigem Zustande zu erhalten und
zugleich der Kirche ihren bunten Bilderschmuck wiederzugeben.


15   Abgebildet zum Teil in den Aufnahmen mittelaltriger Wand- und
Deckengemälde in Deutschland, herausgegeben von Kolb und Vorländer.
Berlin, Ernst Wasmuth 1897, und in den mittelaltrigen Wandgemälden und
Tafelbildern der Burg Karlstein, publiziert von Neuwirth, Prag 1896.


16   Doch wurden auch schon Freifiguren und Grabplatten mit dem
Bilde des Verstorbenen im Relief in Erzguss ausgeführt. Bei
der Bronzegrabplatte Rudolfs von Schwaben im Dom zu Merseburg,
wahrscheinlich kurz nach dessen Tode (1080) gefertigt, vermutet
Burckhardt — Das Portrait, S. 146, Anmerkung — die Benutzung der
Totenmaske; es würde das wohl der erste Fall vom Gebrauche dieses
Hilfsmittels in deutscher Kunst sein.


17   Heinrich der Löwe, Mathilde und die Naumburger Stifter sind
übrigens erst lange nach dem Tode der lebenden Vorbilder ausgeführt
worden, und gute, authentische Porträts haben den Künstlern schwerlich
zu Gebote gestanden.


18   Weese, die Bamberger Domskulpturen, Strassburg 1897, S. 33.


19   Ob die Meister der Bamberger Domskulpturen ihren Nährboden
mittelbar oder unmittelbar in französischer Kunst gefunden haben
(Dehio, Weese) oder ob die Werke der älteren Gruppe mit den in
Frage kommenden französischen lediglich auf eine gemeinsame Quelle
zurückgehen, auf die byzantinische Kunst (Voege), ist eine offene
Frage. Dass ihre Erzeuger jedoch deutscher und nicht französischer
Abkunft waren, scheint sehr wahrscheinlich zu sein. Vergl. hierzu:
Voege, Ueber die Bamberger Domskulpturen. Repertorium XXII. Band. 1899.


20   Ausgezeichnete Reproduktionen der besten Werke dieser Periode in
Hasaks vortrefflichem Buche: Geschichte der deutschen Bildhauerkunst im
13. Jahrhundert. Berlin 1899.


21   Den besten Ueberblick über die Wandlung vom Idealschönen zum
Porträthaften kann man sich in den Kreuzgängen des Germanischen
Museums zu Nürnberg verschaffen, welche eine zwar bei weitem nicht
vollständige, so doch die bedeutsamste Sammlung von Gipsabgüssen der
deutschen mittelaltrigen Plastik enthalten, und hier wird man auch am
deutlichsten die grosse Kluft erkennen, die in künstlerischer Beziehung
die Grabfiguren des 13. Jahrhunderts von den mehr handwerklich, aber
in engem Anschluss an das lebende Modell, oft auch an die Totenmaske
gearbeiteten vom Ende des 14. Jahrhunderts trennt. Vergl. insbesondere
Kreuzgang 9 mit Kreuzgangflügel 17.


22   Eine »realistische Kunst« ist ein Widersinn, eine contradictio in
adjecto, denn die Kunst will den Schein der Dinge, nicht ihre Realität
wiedergeben. — Ueber Idealismus und Realismus und den Missbrauch, der
mit diesen Schlagwörtern getrieben wird, vergl. Henry Thodes Aufsatz in
den Bayreuther Blättern vom Jahre 1888 und den bereits erwähnten über
die deutsche bildende Kunst in dem Sammelwerk von Dr. H. Mayer, das
deutsche Volkstum. Leipzig und Wien 1899.


23   Was noch heute in ähnlicher Weise dem Publikum der illustrierten
Lokal-Anzeiger u. dgl. »Volksblätter« angemutet wird, scheint auf
eine gleiche kindliche Einfalt der Beschauer zu rechnen und mehr dazu
bestimmt zu sein, ihn mit irgend welchem Augenfutter zu befriedigen,
als ihm eine ästhetische Freude zu verschaffen.


24   Lippmann, der Kupferstich. Berlin 1896. 2. Aufl. S. 16 u. 57. Für
die Wahrscheinlichkeit, dass die frühesten Anfänge am Niederrhein zu
suchen sind, vergl. Max Lehrs, der Meister der Spielkarten und seine
Schule. Jahrbuch der Preuss. Kunstsammlungen 1897.


25   Nach Max Lehrs ist das Kreuz mit dem verkehrten oder richtigen
S eine Hausmarke, die häufig in der Nähe von Freiburg in Breisgau
vorkommt, sie findet sich auch, mit richtigem S, in Burckhardts
Familienwappen, und Burckhardt selbst glaubte, dass sie aus S und T
entstanden sei.


26   Vergl. H. von Bezold, über die Anfänge der Selbstbiographie und
ihre Entwickelung im Mittelalter. Zeitschrift für Kulturgeschichte.
Berlin 1874. I. Band. S. 145.


27   Entwickelungsfaktoren der niederländischen Frührenaissance.
Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Philosophie. XX. Jahrgang,
1896. (Sonderdruck.)


28   Um nicht missverstanden zu werden, betone ich ausdrücklich, dass
der vorstehende Erklärungsversuch einer künstlerischen Evolution
nur für den in Rede stehenden Fall zu erwägen sein dürfte. Wo ein
Fortschritt durch die That eines Genies bewirkt wird, sind ganz andere
Faktoren zu berücksichtigen. Hier aber, seltsamerweise, vollzieht sich
die Entwickelung, d. i. die Belebung des Typus, ohne die Inspiration
eines abnormen, nach besonderen Gesetzen zu beurteilenden Geistes,
in mühsamer, nüchterner Schreibstubenarbeit einer Anzahl kleiner,
handwerklicher Zunftmenschen.


29   H. Neuwirth, Geschichte der bildenden Kunst in Böhmen. Prag 1893.
I. Band. S. 238.


30   Die Frage nach dem Anteil des czechischen Volksstamms an der
böhmischen Kunst ist zur Zeit allerdings wohl noch nicht spruchreif.


31   Es ist für die Genesis des Stifterbildnisses von Interesse,
dass auf manchen der frühesten Darstellungen dieser Art der Mensch
nicht kleiner gebildet ist als der Heilige. Diese Thatsache
dürfte die Vermutung Alfred Peltzers — Deutsche Mystik und deutsche
Kunst, Strassburg 1899, S. 172 — widerlegen, es seien diese Bildnisse
als Verkörperungen der Seelen der betreffenden frommen Stifter gemeint.


32   J. Neuwirth, zur Geschichte der Tafelmalerei in Böhmen.
Repertorium für Kunstwissenschaft. VII. Band. 1885.


33   Hubert und Jan van Eyck. Künstler-Monographien. Bielefeld und
Leipzig 1898. S. 106. Vergl. auch Karl Voll, die Werke des Jan van
Eyck, Strassburg 1900, S. 30, wo ein Zusammenhang beider Werke
bestritten wird.


34   8. Band. S. 365.


35   Lehrs, Jahrbuch der Preussischen Kunstsammlungen. 20. Band. 1899.
S. 173 ff.


36   Dass dieser Altar unmöglich vor 1504 gemalt sein kann, wird von
Weizäcker in der Zeitschrift für christliche Kunst, Jahrgang 1897,
Sp. 1 ff. auf das bestimmteste nachgewiesen. Der soeben erschienene
Katalog des Städelschen Kunstinstituts nennt den Urheber »Meister von
Frankfurt«. — Lediglich nach Weizäckers vortrefflichem Katalog — die
Bilder selbst sind mir nicht mehr gegenwärtig — erwähne ich hier noch
die Kreuzigung Christi, No. 77 des Städelschen Instituts
von einem »mittelrheinischen Meister«, um 1500, mit dem Donator, dem
Frankfurter Bürger Wigand Märckel von Grünau und seiner Familie, sowie
die gleichfalls mittelrheinischen Porträts eines Mannes in
reiferen und einer Frau in mittleren Jahren, welche von einigen mit
dem Amsterdamer Meister in Beziehung gebracht werden. Beide sollen von
derselben Hand gemalt sein. Die Köpfe sind, einander zugewendet, in
dreiviertel Ansicht gegeben. Der Hintergrund ist grün. Das männliche,
No. 78, ist ein Brustbild, die linke Hand hält die Schaube über den
Leib zusammen, in der rechten liegt ein Rosenkranz, das weibliche, No.
79, ist ein Hüftbild, eine goldene Kette hängt über die linke Hand
herab, die rechte hält ein an jener befestigtes Schmuckstück.


37   Meister Francke, Kunsthalle zu Hamburg 1899. — Das Bildnis in
Hamburg. Hamburg 1898. 2 Bände.


38   Publiziert unter der früheren Benennung »der Hamburger Meister
vom Jahre 1435« von J. Nöhring, Lübeck. 11 Lichtdrucktafeln, Text von
Schlie.


39   Die technische Behandlung dieses Frühbildes hat manche
Aehnlichkeit mit jener der Madonna mit der Wicke in Köln. Es scheint
mir, dass auf beiden mit einem öligen Bindemittel experimentiert worden
ist. Das blonde Haar der Engel ist hier wie bei der Wilhelm-Madonna
als Masse behandelt und sitzt perückenartig auf der Kopfhaut. Auch die
Hände zeigen eine gewisse Verwandtschaft.


40   Abbildungen: Kunsthistorische Gesellschaft f. photogr.
Publikationen. 1899.


41   Ueber die Stilentwickelung der schwäbischen Tafelmalerei im
14. und 15. Jahrhundert. Sitzungsbericht der k. b. Akademie der
Wissenschaften von 1894.


42   Thode, Jahrbuch der preussischen Kunstsammlungen 1900, sieht
italienischen Einfluss auch in einem anderen gleichzeitigen deutschen
Werk, in dem Kalvarienberg des städtischen Museums zu Frankfurt a. M.,
und zwar ebenfalls den Pisanellos und Gentiles. — Vergl. auch das bei
Gelegenheit des Weildorfer Altars, der Rauchenberger Votivtafel und des
Bamberger Altars Gesagte. S. 134, 137, 152. —


43   Vergl. das Verzeichnis am Schluss.


44   Kunsthistorische Gesellschaft für photographische Publikationen.
1898.


45   Hans Multscher von Ulm. München 1898. Sonderdruck. — Wie ich
nachträglich höre, hat man im Depot des Berliner Museums bezeichnete
und, überraschenderweise, 1437 datierte Bilder des Meisters gefunden.


46   Das Beste und das Erschöpfendste, was über diese Porträtskizzen
gesagt worden ist, findet man bei Woltmann: Holbein und seine Zeit.
Leipzig 1874. 2. Aufl. Woltmann und Frisch haben auch die Berliner
Silberstiftzeichnungen publiziert; eine andere Publikation hat Dr. His
besorgt: H. Holbein d. Ä. Feder- und Silberstiftzeichnungen. Nürnberg.
3 Bände.


47   Zu der Figur dieses Knaben scheint Holbein die Anregung in
den Stichen Schongauers gefunden zu haben. Er verwendet die später
typisch gewordene Gestalt des vorwitzigen Gassenbuben mehrfach auf
dem Kaisheimer Altar, auch auf der Donaueschinger Passion, No. 48;
von Holbein ist sie wohl auf das Altarwerk des Hans Fries in Freiburg
übergegangen (nach D. Burckhardt). Auch auf einer als »westfälisch«
bezeichneten, wahrscheinlich aber mittelrheinischen Kreuztragung in
Darmstadt, No. 171, sind im Vordergrunde des sehr bemerkenswerten
Bildes zwei Strassenjungen gemalt. Auf einem Bilde in Gotha, No.
318, vom Anfange des 16. Jahrhunderts, spielt die dem sein Kreuz
schleppenden Heiland verfolgende Gassenbrut überhaupt die wichtigste
Rolle.


48   Kunsthistorische Gesellschaft für photogr. Publikationen. 1896.


49   Abgebildet in den Bau- und Kunstdenkmälern in den
hohenzollernschen Landen. Stuttgart 1896.


50   Sammlung des Earl of Northbrook, London, im kleinen deutschen
Zimmer.


51   Die Schule Martin Schongauers. Basel 1888. S. 116.


52   Unter den Handzeichnungen der Universität Erlangen befindet sich
ein stehender Armbrustschütze in dem nämlichen schwierigen Motiv. Von
etwa 1430. Abgeb. bei Schultz, Fig. 629.


53   Abgebildet in Försters Denkmale. 4. Band. 1855.


54   Bildnisse Albrecht IV. (III.) aus noch späterer Zeit, aber den
oben genannten verwandt, in der Sammlung des Erzherzogs Ferdinand,
jetzt in Wien, und in der Ahnengalerie von Schleissheim, — das dortige
Porträt von B. Beham.


55   Am frühsten scheint Konrad Witz von Basel den Schlagschatten
verwendet zu haben, z. B. auf dem köstlichen Bild in Strassburg, No. 1.
— Mit besonderer Feinheit aber benutzt ihn Multscher, bei dem er sich
weich gegen das Licht verliert.


56   Stiassny, zur Geschichte der östreichischen Alpenkunst. Nürnberg
1898. Sonderdruck. — Riehl, die Kunst an der Brennerstrasse. Leipzig
1898.


57   Dass Pacher niederländische Werke gekannt hat, wie Dahlke meinte
— Repertorium Band VIII, 1885 — ist möglich, aber jedenfalls nicht
notwendig: in den achtziger Jahren konnte er die »Oeltechnik«, in der
das Werk gemalt ist, auch auf mittelbarem Wege erlernt haben.


58   Drei Jugendgemälde Albrecht Dürers. Jahrbuch der Preussischen
Kunstsammlungen, Band XII.


59   Eine umfassende Kenntnis der an künstlerischen Individualitäten
so reichen fränkischen Malerschule, als deren Generalvertreter
Jahrhunderte lang Michel Wolgemut und seine Werkstatt gegolten hatte,
verdanken wir den 1891 erschienenen Untersuchungen Henry Thodes, die
Malerschule in Nürnberg, deren Ergebnissen ich hier im wesentlichen
folge.


60   Zeitschrift für bildende Kunst. IX. Jahrg. Daselbst auch eine
Abbildung.


61   Die Bleistift(!)-Zeichnung in der Albertina ist wohl nicht
von Dürer, sondern von einer anderen Hand nach dem Münchner Bilde
angefertigt. Karl Voll in der Beilage zur Allgemeinen Zeitung vom 20.
November 1897. No. 263.


62   Vischer, Studien. S. 399. — Klass. Bilderschatz 933.


63   Die seltsame Inschrift darunter sei hier erwähnt:


  
    
      Anna solet dici tres concepisse Marias

      Quas genuere viri Joachim, Cleophas, Salomoque,

      Has duxere viri Joseph, Alpheus, Zebedäus.

      Prima parit Christum, Jacobum secunda minorem

      Et Joseph justum peperit cum Symone Iudam.

      Tertia majorem Jacobum volucremque (oder fratremque?) Johannem.

    

  




64   Das Bild ist in sittengeschichtlicher Beziehung bemerkenswert
wegen des Vorkommens einer Lichtschere, mit der ein Apostel die
brennende Talgkerze putzt. Vielleicht das frühste Beispiel der
Benutzung eines solchen Instrumentes. (Schultz.)


65   Nach dem »Wegweiser« des Museums von 1896 das einzig bezeichnete
Gemälde Wolgemuts. Ich habe keine Bezeichnung gefunden. Vielleicht
unter dem Rahmen?


66   Abbildungen der beiden letzteren: kunsthistorische Gesellschaft
für photogr. Publikationen. 1895. Felicitas dort, wohl irrtümlicher
Weise, Ursula genannt. — Uebrigens mache ich darauf aufmerksam, dass
die Bezeichnung »42jährig« auf dem Porträt des Hans Tucher nicht mit
der jugendlichen Erscheinung des Dargestellten stimmt. Auch soll Hans,
nach dem Weimarer Katalog, 1471 geboren sein, müsste also 1499 28jährig
gewesen sein. Sollte, was ich jetzt nicht prüfen kann, die Inschrift
vielleicht nachträglich hinzugefügt und bei dieser Gelegenheit Hans mit
Anton Tucher verwechselt worden sein, der damals thätsächlich 42 Jahr
alt gewesen ist?


67   Vischer, S. 383, macht sich bei dieser Gelegenheit über Thausing
lustig, der das W. W., welches sowohl Elisabeth als auch Felicitas
Tucher auf dem Saume ihres Hemdes eingestickt tragen, auf Wolgemut
deutet: »Dieser alte Schwerenöter hat also sein Doppelmonogramm zweimal
meuchlings in das Hemd der Frau eines anderen hineinpraktiziert? — Das
wäre ja eine ganz novellistische Entdeckung!«


68   Ich habe das Bild, welches jetzt die Bekrönung eines Altares
bildet, s. Z. nur aus einer gewissen Entfernung betrachten können. Eine
von Hans Stegmann mir gütigst überlassene Photographie scheint für die
Ansicht des geschätzten Gelehrten zu sprechen, dass wir es hier mit
einer freien Nachbildung des folgenden Porträts zu thun haben, welches
von mir als Kopie bezeichnet worden ist.


69   So u. a. auf einer Kreuzigung in Schleissheim, No. 60,
»Oberdeutsch um 1460«, wo nicht der Gekreuzigte, sondern die zu
seinen Füssen kniende Magdalena die Hauptperson zu sein scheint, eine
stattliche Dame in den Vierzigen, um welche die übrigen Anwesenden sich
gruppieren. Meine Vermutung, dass hier ein Porträt gegeben ist, wird
noch dadurch verstärkt, dass rechts am Rande zwei Stifter knien,
mit drei Wappen, — es liegt nahe, das dritte mit der Magdalena
in Beziehung zu bringen.


70   Vasari berichtet im Leben des Pontormo, Ausgabe Milanesi, S. 272,
dass Lodovico Capponi seine Tochter, che era bellissima giovane, als
Magdalena habe malen lassen. — Es sei hier auch ein Wort Savonarolas,
des fanatischen Dominikanermönches von San Marco, verzeichnet: die
Bilder eurer Dirnen von der Strasse lasst ihr malen als Heilige in den
Kirchen!


71   Jedoch erwähnt Didron in seinen Anmerkungen zum Malerbuch vom
Berge Athos eine unrühmliche Ausnahme: auf einem Marmorrelief in St.
Denis aus dem 15. Jahrhundert steige die Gottesmutter in Venusgestalt,
nur von einem dünnen Schleier bekleidet, gen Himmel. Ich habe dieses
Relief seiner Zeit in St. Denis nicht finden können.


72   Abgebildet in den Bau- und Kunstdenkmälern in den
hohenzollernschen Landen. Stuttgart 1896. S. 66.


73  



  
    
      Un punto vidi che raggiava lume

      Acuto sì, che il viso, ch’egli affoca,

      Chiuder conviensi, per lo forte acume.

    

    
      Dante. Paradiso. Canto 28. 16–18.

    

  




74   Obgleich jener unbekannten geheimnisvollen Grösse, als welche
wir das Publikum des 15. Jahrhunderts betrachten müssen, der Stifter
ohne Zweifel wichtiger war als der Maler, was auch aus der Benennung
der Tafeln hervorgeht, wie der Peringsdörffer-, der Löffelholz-Altar
u. a., so wird man doch nur in den seltensten Fällen wissen, wer den
Auftrag zu dem betreffenden Gemälde gegeben hat, ob derjenige, unter
welchem wir den Stifter vermuten, ob dessen Söhne oder vielleicht erst
deren Nachkommenschaft. Aus diesem Grunde ist ein Schluss aus der etwa
bekannten Lebenszeit des vermeintlichen Stifters auf den Maler und das
Anfertigungsjahr des Bildes eine recht missliche Sache. Auch würde
in dem gegebenen Falle stets zu prüfen sein, ob Bild und Donator zu
gleicher Zeit und von gleicher Hand gemalt sind: auf den Altarflügeln
No. 194 und 195 des Kölner Museums sind Landschaft und Heilige von
Scorell oder Merten van Hemskerk, jedenfalls niederländisch, während
die Stifterporträts auf die Hand eines mittelmässigen Meisters der
Bruyn-Schule hinweisen.


75   Ich spreche im folgenden nur von den Altargemälden und den
künstlerisch ausgeführten Votivbildern. Auf den sogenannten Bildstöcken
und Marterln haben sich die kleinen Figuren bekanntlich bis ins 19.
Jahrhundert erhalten.


76   Jedoch mag diese Vermutung nur für die reiferen und an
bedeutenderen Kunstorten geschaffenen Werke zutreffend sein, nicht für
die archaischen und ausserhalb der Schule entstandenen kindlich-naiven
Handwerkertafeln. Bei diesen liegt die Annahme vielleicht näher, es
haben die Maler entweder von dem Gebrauch, die Stiftergestalt zu
verkleinern, nichts gewusst oder die Bedeutung dieser Formel nicht
verstanden.


77   Für die Ansicht Alfred Peltzers — Deutsche Mystik und deutsche
Kunst, Strassburg 1899, S. 171 —, dass man in den unter dem Mantel
sich bergenden Gestalten personifizierte Seelen zu erkennen habe, finde
ich nicht den geringsten Anhalt.


78   Nach Gaetano Milanesis Kommentar zu Vasari, Florenz 1878, I, S.
555.


79   Jetzt zerstört; Abbildung im Atlas zu den Kunstdenkmälern des
Königreichs Baiern, Tafel 112.


80   Kopien an den Wänden des Stuttgarter Altertumsmuseum.


81   Vergl. hierzu den Aufsatz von Schnütgen in der Zeitschrift für
christliche Kunst 1890; dort auch eine Abbildung.


82   Lichtwark, das Bildnis in Hamburg 1898 und Meister Francke,
Hamburg 1899. In dem letztgenannten Werk werden die beiden Bilder für
den Meister Francke in Anspruch genommen.


83   Vergl. hierzu Voigt, Geschichte Marienburgs, Königsberg 1824,
S. 245, und Steinbrecht, Untersuchungs- und Wiederherstellungs-Arbeiten am
Hochschloss der Marienburg. Berlin 1885. § 3.


84   Das jüngste Gericht ist öfters an einer Wand der Ratsstube zu
finden. Seine Beziehung zur Rechtsprechung, welcher diese Räume neben
anderen Handlungen des Ratskollegiums dienten, ist leicht erkenntlich:
»Ir menschen feldt urtel uf erden, als ir dordt weldt geurtelt werden«.
(Nürnberg.)


85   Gebser und Hagen, der Dom von Königsberg. Königsberg 1833.
Hartungsche Hofbuchdruckerei. S. 101 f.


86   Vasari: Delle opere di Tiziano. Ed. Milanesi, S. 445 und
Burckhardt: Porträt, S. 251.


87   Von den mittelaltrigen Bartformen gilt im allgemeinen das
folgende: Der Schnurbart kommt nur in den ältesten Zeiten vor (Karl der
Grosse, Rudolf I., Johann Parricida). Nebenher geht der Vollbart bis
etwa auf Rudolf I., dann, bis zu Karl IV., etwa bis zur Mitte des 14.
Jahrhunderts, trug man sich unbärtig. In der Periode der Luxemburger
bis zum Tode Sigismunds (1437) werden die Bärte wieder modern. Von
Kaiser Friedrich III. bis auf Karl V., also in der zweiten Hälfte
des 15. Jahrhunderts, rasierte man sich. Dass aber auch in dieser im
allgemeinen bartlosen Zeit dennoch einzelne Gecken sich durch die
absonderlichsten Bartformen hervorthaten, ersieht man u. a. aus einer
Predigt Geilers von Kaisersberg, die Schultz S. 341 zitiert. Auf die
von einzelnen Orden erlassenen Vorschriften über Wachsenlassen oder
Scheren des Barthaares hatte die Mode natürlich keinen Einfluss.


88   Eine Musterkarte der wunderlichsten Kopfputzarten der Frauen giebt
ein Studienblatt des alten Wolgemut im Münchner Kupferstichkabinet.


89   Auch das italienische Quattrocento kennt das Ohrgehänge als
weibliches Schmuckstück nicht. Meines Wissens erscheint es jenseits der
Alpen um die Mitte des 16. Jahrhunderts und zwar bezeichnenderweise
zuerst in dem prachtliebenden Venedig. — Es lohnte sich wohl der Mühe,
einmal dem Werden und Wandern des Ohrringes nachzugehen. Man würde
finden, dass der Schmucktrieb die Mehrzahl der Naturvölker zu irgend
welcher Verzierung der Ohrmuschel geführt hat. Seine künstlerische
Ausbildung als wertvolles Geschmeidestück scheint der Ohrring auf dem
alten Kulturboden zwischen Euphrat und Tigris erhalten zu haben. Von
dort aus hat er seine Wanderung nach Aegypten und über Klein-Asien
nach Griechenland und später nach Italien angetreten. In Deutschland
ist er in roher, seine ästhetische Wirkung als Behangschmuck
gänzlich verkennender Form zwischen 500 und 400 v. Chr. bekannt, wie
Gräberfunde und die im Berliner Völkermuseum befindlichen Bronzeringe
der norddeutschen Gesichtsurnen beweisen. Auf Miniaturen habe ich ihn
niemal gefunden, es sei denn auf solchen, deren byzantinisches Vorbild
unverkennbar ist. In der grossen Malerei tritt er bei den Frauen nicht
vor der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts auf, und dann auch ganz
vereinzelt. Cranachs Frauen z. B. tragen ihn noch nicht.


90   Darwin, der Ausdruck der Gemütsbewegungen bei Menschen und Tieren.
Uebersetzt von Carus. Stuttgart 1872.


91   Mit dem überschwenglichen Lobe, welches seiner Zeit der
Oeltempera gegenüber der Gummitempera gespendet wurde, ist es schwer
zu vereinigen, dass heute in vielen Fällen nur das geübte Auge des
Restaurators zu unterscheiden vermag, ob ein altes Bild in dieser oder
jener Technik ausgeführt ist.


92   Reber, die bairische Kunstkammer. Sitzungsbericht der bairischen
Akademie der Wissenschaften. 1892, 1893.


93   Dr. Fr. Kenner, die Porträtsammlung des Erzherzogs Ferdinand von
Tirol. Jahrbuch der kunsthistorischen Sammlungen des östreichischen
Kaiserhauses, Band XIV und XV.


94   Pinset et D’Auriac, histoire du portrait en France. Paris 1884. S.
262.





  
  KUNSTGESCHICHTLICHER VERLAG

 VON

   KARL W. HIERSEMANN

 IN

   LEIPZIG
  



Durch alle Buchhandlungen zu beziehen.










Meisterwerke der deutschen Bildnerei


des Mittelalters



  ausgewählt und erläutert

  von

  Dr. August Schmarsow

  Professor der Kunstgeschichte.

  

  aufgenommen und herausgegeben

  von

  Eduard von Flottwell

  Architectur-Photograph.



TEIL I:


Die Bildwerke des Naumburger Domes.


57 Seiten Text in 4°


und 20 Lichtdruck-Tafeln in Folio.


In Mappe.


Preis 25 Mark.


Diese herrlichsten Werke, welche die sächsische Bildhauerschule hervorgebracht,
sind zugleich auch die ausgezeichnetsten Schöpfungen des Mittelalters überhaupt.


☞ Aus diesem Werke ist die Abbildung auf Seite 35 des vorliegenden Buches entnommen.





ALFRED LICHTWARK


DAS BILDNIS IN HAMBURG.


2 starke luxuriös ausgestattete Bände
mit gegen 150 Reproductionen im Text und 30 Heliogravüre-Tafeln.


Als Manuscript gedruckt für den Kunstverein in Hamburg.


Preis 50 Mark.


In einer längeren Einleitung über Bildnis und Bildnismalerei ist der Versuch gemacht worden,
in die soziale, politische und künstlerische Funktion des Bildnisses einzuführen.


Ebenso erhielten die einzelnen Abschnitte über das Bildnis der sich folgenden Jahrhunderte
kürzere orientirende Einleitungen. Die Künstler werden einzeln in chronologischer Folge behandelt.
Als Anhang kamen kurze Abschnitte über Miniaturmalerei, Silhouetten, Kupferstich, Lithographie
und Daguerrotypie hinzu.


☞Aus diesem Werke ist die Abbildung auf Seite 215 des vorliegenden Buches entnommen.










CRANACHSTUDIEN


VON


ED. FLECHSIG.


I. Teil. gr. 8°. XVI und 314 Seiten mit 20 Abbildungen.


Preis 16 Mark.



INHALT: I. II. Die Holzschnitte und Kupferstiche, sowie die Tafelbilder Lucas Cranachs bis
zu seinem 50. Lebensjahre (1522). — III. Die Pseudogrünewaldfrage und ihre Lösung. —
IV. Die Cranach-Ausstellung in Dresden. — Verzeichnis.




Der stattliche Band ist das Ergebnis von vielen langen und eifrigen Untersuchungen, die viel
zur Klärung der Cranach betreffenden Fragen beitragen werden.







NICOLAS POUSSIN.


VON


Dr. Elisabeth Harriet Denio.


Gr. 8°. VIII u. 148 Seiten mit neun Lichtdrucktafeln nach Gemälden Poussin’s.


Elegant broschirt. Preis 8 Mark.


Die gelehrte Amerikanerin hat auf Grund ihrer Untersuchungen über Poussin, denen sie einen
längeren Aufenthalt in Europa gewidmet, den Doktortitel der Heidelberger Universität erlangt.


Eine Monographie über Poussin in deutscher Sprache existiert bisher nicht, und die Litteratur
des Auslandes ist vom heutigen Standpunkte der Kunstgeschichte veraltet.



INHALT: 1. Jugendgeschichte. 1563–1624. — 2. Aufenthalt und Thätigkeit in Rom. 1624–1640. —
3. Hofmaler in Paris. 1640–1642. — 4. Leben in Rom. — 5. Werke und Schüler. — 6. Die
letzten Jahre. — Anhang. — Kataloge. — Bibliographie. — Namenregister.










Altichiero und seine Schule.


Ein Beitrag zur Geschichte der Oberitalienischen Malerei im Trecento.


Von


Paul Schubring.


Gr. 8°. X und 144 Seiten
mit 10 Lichtdrucktafeln nach Fresken in Padua, Verona und Treviso.


Elegant broschirt. Preis 8 Mark.


Die Untersuchung geht nicht in erster Linie darauf aus, den Anteil Altichieros und Avanzos
an den paduaner Freskencyklen mit Sicherheit abzugrenzen; eine Zuweisung im Einzelnen ist versucht
worden, ohne dass sie den Anspruch auf definitive Gültigkeit machte. Es kam dem Verfasser
vielmehr darauf an, den wichtigen Beitrag, den die oberitalienische Trecentomalerei für die Gesamtentwickelung
der italienischen Kunst leistet, heller zu beleuchten, als es bisher geschehen ist. Wir
müssen durchaus von dem Irrtum loskommen, den uns Vasari immer wieder aufdrängen will, als ob
alles Heil aus Florenz gekommen sei.


»Durch diese Darlegungen, mag auch im Einzelnen mancher Einwand erhoben werden, ist
ein entschiedener Schritt vorwärts in der Erkenntniss der geschichtlichen Entwicklung der oberitalienischen
Malerei gemacht. Mit dem Dank hierfür mag sich der Dank dafür verbinden, dass
der Vf. uns auch durch die künstlerische Form, welche er seinem Unternehmen verliehen hat, zu
fesseln weiss.«



  H. Thode-Heidelberg in der Deutschen Litteraturzeitung 1899 Nr. 7.












BALDASSARE PERUZZIS


ANTEIL AN DEM MALERISCHEN SCHMUCKE DER VILLA FARNESINA.


Nebst einem Anhange:


»IL TACCUINO DI BALDASSARE PERUZZI« IN DER COMMUNALBIBLIOTHEK ZU SIENA.


EIN VERSUCH von ARTUR WEESE.


90 Seiten.


Preis 3 Mark.


Die architektonische Seite und vollkommen täuschende perspektivische Wirkung von Peruzzi’s
1511 vollendeter Decke im Galatheenzimmer wird aus seiner Thätigkeit als Bauzeichner im Atelier
Bramantes erklärt und ihre kunsthistorische Stellung neben Rafael’s Decke in der Eintrittshalle der
Farnesina und jener andern in der Chigicapelle von S. Maria del popolo bestimmt.







FORSCHUNGEN ZU GEORG PENCZ


von


ALBRECHT KURZWELLY.



I. Pencz als Wandmaler. — II. Sandrarts Nachrichten über die italienischen Reisen
der deutschen Kleinmeister Barthel Beham, Binck und Pencz. — III. Zur Annahme
einer niederländischen Reise des Pencz. — IV. Beschreibende Verzeichnisse
der Werke des Pencz.




Vor allem gilt es, das Verhältnis der Thätigkeit Pencz und Dürers bei der Ausmalung des
Nürnberger Rathhauses festzustellen, was mit Hülfe der Akten, der von Stiassny in Erlangen gefundenen
Kreidezeichnung, Dürers Entwurf in der Albertina von 1518 und des Holzschnittes von 1522
gelingt. Ueber Dürers Arbeitsweise selbst kommt es hierbei zu nicht unwichtigen Aufklärungen.
... Das Auffinden zweier bisher unbekannter Bilder von Pencz Hand, die sorgfältige Litteraturbenutzung
und die Besonnenheit des Urteils lassen hoffen, dass mit dem weiteren Verfolg dieser
Arbeit unsere Kenntnis über die Dürerschüler um einen guten Schritt weiter geführt werden wird.



  C. Gurlitt im Jahresbericht für deutsche Litteraturgeschichte. VI. Bd.



Preis 3 Mark.







DAS WESEN DER


ARCHITECTONISCHEN SCHÖPFUNG.


Antrittsvorlesung


gehalten in der Aula der K. Universität Leipzig am 8. November 1893


von 


August Schmarsow, ordentlicher Professor der Kunstgeschichte.


Preis 1 Mark.







JOHANN FRIEDRICH EYSERBECK


von G. SCHOCH, Städtischer Gartendirektor in Magdeburg.


20 Seiten. Mit 2 Plänen.


Preis 1,20 Mark.


Eyserbeck war von 1762–1817 fürstlicher Gärtner in Dessau und schuf als solcher die ersten
englischen Gartenanlagen in Deutschland. Die der biographischen Abhandlung beigegebenen
2 Tafeln sind Reproduktionen von Federzeichnungen Eyserbecks, die Pläne zum Luisium und Georgium
in Dessau.










Das radirte Werk des
Jean-Pierre Norblin de la Gourdaine.


Beschreibendes Verzeichniss

einer Sammlung sämmtlicher Blätter dieses Maler-Radirers mit vielen bisher unbekannten
Plattenzuständen und einigen Originalzeichnungen

bearbeitet von Willibald Franke.


Preis 4 Mark.







Die


Psalterillustration im Mittelalter


von


J. J. Tikkanen.


I. BAND.



Heft 1: Byzantinische Psalterillustration. Mönchisch-theologische Redaction. 90 Seiten
mit 6 Tafeln und 87 Textillustrationen. 4°. 1895.


  Mk. 4.—


Heft 2: Byzantinische Psalterillustration. Der mönchisch-theologischen Redaction verwandte
Handschriften. Die aristokratische Psaltergruppe. Einzelne Psalterhandschriften.
Seite 91–152 mit 3 Tafeln und 50 Textillustrationen. 4°. 1897.


 Mk. 2.40


Heft 3: Abendländische Psalterillustration: Der Utrechtspsalter. Seite 153–320. Mit
77 Textillustrationen. 4°. 1900.


  Mk. 7.—









Der Meister mit den Bandrollen.


Ein Beitrag


zur Geschichte der ältesten Kupferstiche in Deutschland


von


Max Lehrs.


4°. 36 Seiten mit 20 Abbildungen auf 7 Lichtdruck-Tafeln.


Dresden 1886.


Ursprünglicher Ladenpreis 24 Mark. Jetziger Preis 18 Mark.







Wenzel von Olmütz.


von


Max Lehrs.


gr. 8°. 113 Seiten mit 20 Abbildungen auf 11 Tafeln in Lichtdruck.


Dresden 1889.


Eine erschöpfende Monographie über diesen Kupferstecher des 15. Jahrhunderts.
(Kritisches, Biographisches, Bibliographie.)


Bisheriger Ladenpreis 16 Mark. Jetziger Preis 12 Mark.



Druck von Emil Herrmann senior, Leipzig.





*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DAS BILDNIS BEI DEN ALTDEUTSCHEN MEISTERN BIS AUF DÜRER ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/4199128737882811825_cover.jpg
DAS BILDNIS
BEI DEN ALTDEUTSCHEN
MEISTERN BIS AUF DURER

VON

ALFRED LEHMANN

MIT 72 ABBILDUNGEN

VERLAG VON
KARL W. HIERSEMANN
LEIPZIG 1900





