
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of De l'utilité de la flagellation dans la médecine et dans les plaisirs du mariage, et des fonctions des lombes et des reins

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: De l'utilité de la flagellation dans la médecine et dans les plaisirs du mariage, et des fonctions des lombes et des reins

        ouvrage singulier


Author: Johann Heinrich Meibom


Contributor: Thomas Bartholin

        Heinrich Meibom


Translator: Claude-François-Xavier Mercier de Compiègne



Release date: December 2, 2025 [eBook #77388]


Language: French


Original publication: Paris: C. Mercier, 1795


Credits: Laurent Vogel (This file was produced from images generously made available by the Bibliothèque nationale de France (BnF/Gallica))




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DE L'UTILITÉ DE LA FLAGELLATION DANS LA MÉDECINE ET DANS LES PLAISIRS DU MARIAGE, ET DES FONCTIONS DES LOMBES ET DES REINS ***







DE L’UTILITÉ

DE LA FLAGELLATION

DANS LA MÉDECINE

ET DANS LES PLAISIRS DU MARIAGE,

ET DES FONCTIONS

DES LOMBES ET DES REINS ;


OUVRAGE SINGULIER,

Traduit du latin de J. H. MEIBOMIUS,

Et enrichi de notes historiques, critiques et
littéraires, d’une introduction et d’un index.


NOUVELLE ÉDITION.


A PARIS,

Chez C. MERCIER, imprimeur-libraire ;

rue du Coq-Honoré, No. 120.


1795.










Delicias pariunt Veneri crudelia flagra,

Dum nocet, illa juvat, dum juvat ecce nocet.









AVERTISSEMENT.



On sait que Jean-Henri Meibomius étoit
un savant du dernier siècle, qui s’est rendu
célèbre en médecine, par la découverte des
nouveaux vaisseaux qui prennent leur chemin
vers les paupières, et qu’on a appelés
de son nom, conduits de Meibomius. Il fut
long-temps professeur de médecine à Helmstadt,
sa patrie, et ensuite premier médecin
de Lubeck, ville d’Allemagne dans le duché
de Holstein.


Le petit traité que nous publions est très-curieux,
et n’est guère connu que de quelques
médecins, et d’un petit nombre de
gens de lettres. Il n’en existe que deux éditions
devenues fort rares et fort chères,
faites toutes deux en pays étrangers et fourmillant
de fautes d’impression. La première
à Londres 1665, in-64, et la seconde à Francfort
1670, in-8o. L’une et l’autre étant fautives,
nous nous sommes déterminés d’en
donner une troisième purgée de ces fautes ;
et pour faire connoître cet ouvrage intéressant
et utile aux littérateurs, aux gens du
monde, et à ceux qui ne sont pas familiers
avec le grec et le latin, nous avons entrepris
de le traduire, et nous avons accompagné
notre version de notes historiques
étroitement liées au sujet, d’observations
nouvelles puisées dans des auteurs modernes,
tels que MM. l’abbé Chappe, de Lignac,
Arnaud de Villeneuve, et Lémery, etc., et
multipliées au point qu’elles forment, pour
ainsi dire, un second ouvrage aussi étendu
que celui de Meibomius.


Nous avons adouci le mieux qu’il a été
possible, des expressions trop libres dans
les citations, de manière pourtant à ne pas
nuire à la clarté du sujet, dans un ouvrage
dont le but est de développer le méchanisme
des parties auxquelles l’Etre-Suprême
a confié l’emploi de la propagation de l’espèce,
et d’indiquer les remèdes nécessaires
à les rendre capables de s’en acquitter, quand
un vice dans les organes ou des excès de
volupté ont altéré en elles cette précieuse
faculté.


Nous renvoyons ceux qui nous accuseroient
d’avoir voulu faire l’apologie de la
flagellation, à ce qu’ont dit dans les mêmes
vues, M. de Bienville, dans l’avant-propos
de son excellent traité de la Nymphomanie,
pages 4 et 5 ; M. de Lignac, dans l’introduction
de son traité de l’amour conjugal,
page 19, et M. Tissot dans celle de l’Onanisme,
pages 7, 8 et suivantes.


Au reste, nous espérons que le plus grand
nombre des lecteurs, nous saura gré de
n’avoir rien négligé pour leur offrir un ouvrage
complet.


Il y a des écueils inséparables de la matière,
et que le traducteur le plus chaste
ne peut éviter, s’il veut rendre les pensées
de son original ; c’est ce que nous avons
éprouvé toutes les fois qu’il a été question
de rendre en français les vers libres de
Pétrone, Catulle, Tibulle, Ovide, Martial
et Apulée. Il falloit donc abandonner
le travail ; non, sans doute : à côté des
vers libres, je trouvois des autorités puisées
dans les auteurs ecclésiastiques, les livres
sacrés et les pères de l’église. L’exemple
des St.-Augustin, des St.-Jerôme, des
Isidore, des Lactance, des Origène et des
Tertullien m’encourageoit dans mon entreprise,
puisqu’écrivant en langues vivantes,
ils n’ont pas cru devoir se taire sur les crimes
obscènes, parce qu’on ne peut les désigner
sans mots. Au reste, si nous sommes
réprehensibles, notre faute est celle de Meibomius,
et nous nous justifions entièrement par
l’aveu sincère de la faute même, et si c’en
est une, nous n’avons eu d’autre motif en traduisant
cet ouvrage, que de nous occuper,
de nous amuser, et de procurer aux littérateurs
et aux gens du monde la connoissance
d’un ouvrage que sa rareté leur avoit fait
perdre, et leur en faciliter l’acquisition à
moindres frais.


J’ai rassemblé dans l’introduction qui suit,
tout ce qui peut servir à l’histoire de la
flagellation, en offrant au lecteur un extrait
lumineux et discuté de l’ouvrage de l’abbé
Boileau sur cette matière : et cette compilation
nécessaire à mon ouvrage ne laissera
plus rien à désirer. Nous osons avancer
que cet extrait, ceux de Brantôme, et
l’étendue des notes dont nous avons semé l’ouvrage,
dans la vue d’égayer l’aridité du style
de Meibomius, ne manqueront pas de rendre
ce petit traité aussi intéressant que curieux.


Quant à la manière dont nous avons traduit
le latin, dans lequel il falloit remédier à des
fautes d’impression ou de latinité, et à des demi-mots
qui, si je puis le dire, n’étoient que
les premiers linéamens des pensées de l’auteur
qu’il falloit développer, nous supplions le lecteur
de vouloir bien se souvenir de ce précepte
d’Horace dont nous avons tâché de faire
notre profit, sur-tout quand il a fallu rendre
des morceaux d’anatomie, qui ne sont plus
les mêmes que du temps de Meibomius, et
suivre la marche nouvelle prescrite par nos
nouvelles découvertes en médecine, et à laquelle
je me suis le plus possible conformé.




Nec verbum verbo curabis reddere fidus

lnterpres, nec desilies imitator in arctum.






(Hor. Art. Poët.)





INTRODUCTION.



L’abbé Boileau, docteur de Sorbonne,
doyen et grand vicaire de Sens, sous de
Gondrin, et ensuite chanoine de la Sainte-Chapelle
de Paris, donna en 1700 un ouvrage
intitulé : « Historia Flagellantium de recto[1]
et perverso Flagrorum usu apud Christianos,
ex antiquis scripturæ, Patrum,
Pontificum, Conciliorum et Scriptorum
profanorum monumentis, cum cura et fide
expressa, » imprimé chez Janisson, en
gros caractères, et composé de près de 400
pages in-12. Du Cerceau et Thiers le critiquèrent.
On en publia une traduction plus
indécente que l’original ; elle fut réformée
par l’abbé Granet, qui la fit réimprimer en
1732.


[1] L’auteur fut obligé d’ajouter ce mot recto au
titre, et de retrancher des choses qui choqueroient
même dans un traité de chirurgie.



Un auteur anonyme déchargea sa bile sur
ce livre, dans un petit ouvrage in-12, de
43 pages, et qui a pour titre : Lettre à
M. L. C. P. D. B. sur le livre intitulé :
Historia Flagellantium. Cette lettre est une
véritable satyre, et qui attaque M. l’abbé
Boileau, d’une manière hardie et peu honnête.
L’éclipse, dit le critique, que souffrit
l’histoire des flagellans, dès qu’elle commença
à voir le jour, vint d’une suppression
tacite ou de l’avidité des libraires de Hollande
et d’Angleterre, et de l’empressement
à enlever toute l’édition d’un ouvrage qui
devoit être d’un grand débit chez eux. On
m’a assuré depuis peu, dit-il, qu’on en faisoit
une nouvelle édition en faveur des
mousquetaires et autres jeunes gens d’agréable
humeur, qui le trouvent fort à leur gré.
Il est en effet très-divertissant, et peut tenir
son rang dans leur bibliothèque, entre
Rabelais, Bocace et les contes de Lafontaine.
Il ajoute que cet ouvrage a mérité à M. Boileau
le surnom de Flagellant, pour le distinguer
des autres abbés Boileau, fort connus
dans le monde par leur réputation et leur
mérite. Dans tout le cours de la satyre,
le critique appelle M. Boileau de ce nom de
Flagellant ou de petit Flagellant. Le portrait
qu’il en fait est trop injurieux pour
être rapporté ici. Je dirai seulement que
ce critique n’épargne ni le livre ni la personne.
Sa satyre est pleine d’invectives, de
railleries, d’ironies et de réflexions mordantes,
et son ouvrage peut être mis, avec
justice, au rang des libelles diffamatoires.
Car, après tout, dit l’auteur des nouvelles
de la république des lettres, (décembre
1700, page 695,) quand il y auroit quelque
chose à reprendre ou dans le choix de
la matière du livre de M. Boileau, ou dans
la manière dont il l’a traitée, cela n’empêche
pas que l’auteur ne soit un honnête homme
et de bonnes mœurs[2].


[2] Le traducteur du traité de Meibomius n’a
pas d’autre réponse à faire à tous ceux qui voudroient
lui faire éprouver les désagrémens auxquels
M. l’abbé Boileau a été en proie.



Les jésuites attaquèrent aussi cet ouvrage,
et ont extrait de ce livre ou de ceux qu’il
a approuvés, diverses propositions qu’ils
croyoient censurables. Il y en a une qui le
paroît effectivement, et la voici en français :
Les écrivains sacrés ont fait mention onze fois des
flagellations, cinq fois principalement en parlant
de J. C. notre sauveur, qui fut flagellé malgré
lui et contre sa volonté. Cette expression paroît
trop forte, mais on voit bien pourtant
ce que l’auteur veut dire ; c’est que si J. C.
a été flagellé par ses ennemis, il ne s’est jamais
donné volontairement la discipline,
comme font les moines. Voici une autre proposition
que je ne rapporterai qu’en latin :
Nec esse est cum musculi lumbares virgis aut
flagellis diverberantur, spiritus vitales revelli,
adeò que salaces motus ob viciniam partium genitalium
et testium excitari, qui venereis imaginibus
ac illecebris cerebrum mentem que fascinant
ac virtutem castitatis ad extremas augustias
redigunt.


Si cette proposition n’est pas fausse, il
est du moins sûr qu’elle auroit beaucoup mieux
sa place dans un ouvrage de quelque médecin,
que dans celui d’un prêtre docteur en
théologie ; mais il sied mal aux jésuites de
relever de semblables propositions, puisque
plusieurs de leurs auteurs ont avancé des choses
beaucoup plus capables de blesser les
imaginations foibles et délicates.


Le dessein général de l’auteur étoit de faire
voir que l’usage des disciplines volontaires
est une superstition qui s’est introduite chez
les moines, et qui tire son origine du Paganisme,
et qu’elle est pernicieuse à la santé
du corps et de l’âme. Il loue l’exercice de
la mortification de la chair comme un acte
saint et méritoire, lorsqu’il est autorisé par
la loi divine ou établi par l’église. Or, celui
dont il s’agit n’est point autorisé par la loi
divine. Il n’en est point fait mention dans l’ancien
testament. La loi de Moïse, au contraire,
(Deut. 25, 2, 3.) défendoit de donner
aux criminels plus de quarante coups de
fouet, d’où il suit qu’elle ne permet pas aux
moines ni à aucun autre particulier, de s’appliquer
plus de quarante coups de fouet, ni de
se déchirer la peau d’une manière si cruelle,
pendant que l’on chante lentement miserere,
de profundis et l’antienne salve regina. La loi
naturelle nous défend de faire à autrui ce
que nous ne voudrions pas qui nous fût fait ;
et la loi de Moïse nous défend de nous faire
à nous-mêmes ce qu’elle ne veut pas que nous
fassions à un autre. Dans l’évangile, J. C.
ni les apôtres n’ont pas fait mention de la flagellation,
car, par le passage de St.-Paul, je
mortifie ma chair (Corinth. 9, 27.), l’auteur
fait voir qu’il ne favorise point la discipline
que se donnent les moines. Il remarque que
la flagellation involontaire est fort ancienne,
puisqu’elle étoit en usage parmi les payens,
avant la fondation de Rome. Elle étoit même
établie par la loi divine, (proverb. 13, 24 et
23, 13) pour punir les enfans et ceux qui
faisoient quelque faute qui méritât cette punition.
Mais outre ces flagellations involontaires,
il y en avoit de volontaires et de libres.
Tertullien rapporte que c’étoit une coutume
parmi les Lacédémoniens de célébrer de
certaines fêtes en l’honneur de Diane, et que
ce jour-là, pour honorer la déesse, les jeunes
gens se fouettoient eux-mêmes devant
son autel, et quelquefois jusqu’au sang. Environ
l’an 476 de J. C., les juifs rabins mirent
au nombre de leurs cérémonies une espèce
de flagellation volontaire, mais elle étoit
mutuelle, et ils se flagelloient les uns les autres
alternativement. Dans les premiers temps
de l’église, où la pénitence étoit dans sa plus
grande ferveur, l’usage de la discipline étoit
une chose inouïe. Du temps de St.-Augustin,
on avoit coutume de flageller les hérétiques
et les criminels, mais les chrétiens ne se
flagelloient point eux-mêmes. Ceux qui ont
écrit la vie austère des anciens anachorètes
ne parlent point de disciplines ni de flagellations
volontaires. M. Boileau répond à un passage
de St.-Jérôme, à un autre de St.-Jean
Climaque, et à un troisième de St.-Cyrille
d’Alexandrie, que les moines croient leur
être favorables.


L’usage de se flageller soi-même ne fut introduit
qu’environ l’an 1047 ou 1056, du temps
de Pierre Damiens, et il ne fut toléré des
personnes sages qu’avec beaucoup de répugnance.
L’auteur rapporte divers exemples,
tous propres à faire avoir en horreur et à
tourner en ridicule la flagellation.


Voici une anecdote très-plaisante à ce sujet,
tirée de Michaël Scotus.


Un dévot accompagnait sa femme à confesse :
voyant que le confesseur la menoit
derrière l’autel pour la flageller, il s’écria :
Monsieur, elle est très-délicate, je reçois la
discipline pour elle : cela dit, il se mit à genoux,
et le confesseur fit son office ; pendant
la cérémonie, la femme crioit de toute
sa force : frappez fortement, car je suis grande
pécheresse. Il y avoit peut-être un motif de
jalousie dans le dévouement du mari, et une
petite vengeance de cette jalousie, dans la
femme.


Cette coutume devint fort ordinaire dans la
suite, et on la pratiqua jusques dans les
rues. Un cordelier un jour donna le fouet en
plein midi, sur les fesses, à un docteur en
théologie qui avoit prêché contre la conception
immaculée de la Ste.-Vierge, et les femmes
crioient : mon père, donnez-lui en quatre
coups pour chacune de nous.


Vers l’an 1260, vint la superstition inouïe
de se fouetter soi-même, et la secte des flagellans
commença en Italie. Ils alloient tout
nuds en procession deux à deux, se flagellant
dans les rues et dans les places publiques.
Cette secte n’avoit point d’ailleurs de sentimens
opposés à ceux de l’église romaine.
Cependant Alexandre IV ne voulut pas l’autoriser,
et plusieurs princes chassèrent ces
flagellans de leurs états.


Ces observations suffisent pour mettre le
lecteur en état de juger de l’histoire des flagellans
par l’abbé Boileau, s’il ne la connoît
pas ; et je renvoie ceux qui la connoîtroient
au livre lui-même, où ils trouveront des
choses curieuses et des détails plus étendus.


Je ne puis me refuser au désir d’augmenter
la foule des exemples qu’on pourroit citer
de la flagellation volontaire, par celui de
St.-Dominique, surnommé l’Encuirassé. Cet
hermite ne se flagelloit pas seulement pour
lui, mais pour expier les iniquités des autres.
On croyoit alors que cent ans de pénitence
pouvoient se racheter par vingt pseautiers,
accompagnés de coups de fouet. Trois
mille coups valoient un an de pénitence,
et les vingt pseautiers faisoient trois cent mille
coups, à raison de mille coups par dixaine
de pseaumes. Dominique accomplissoit cette
pénitence de cent ans, en six jours. Il acquittoit
ainsi les péchés du peuple ; mais cette
flagellation continuelle rendit sa peau aussi
noire que celle d’un nègre. L’usage de ces
sortes de pénitence occasionna l’abolissement
des pénitences canoniques. Le principal avantage
de celles-ci étoit de détruire les plus
mauvaises habitudes, en faisant pratiquer
long-temps les vertus contraires, et non pas
en faisant flageller un hermite qui n’étoit pas
coupable. En effet, a dit un certain auteur,
le péché n’est pas comme une dette pécuniaire
que tout autre peut payer à la décharge
du débiteur, en quelque monnoie
que ce soit ; c’est une maladie dangereuse
qu’il faut guérir dans la personne même du
malade.


Je serois tenté de croire que ces flagellans,
animés d’abord d’un saint zèle et du
désir de se mortifier, ont employé la fustigation
dans la vue de matter leur chair et de
faire pénitence ; mais dupes peut-être de ce
même zèle, et la nature ne perdant jamais ses
droits, ils ont continué, avec une espèce de
fureur, cette douce torture qui les dédommageoit
du plaisir que leur solitude leur défendoit ;
car enfin, c’étoit toujours un plaisir
goûté physiquement, même à l’insu du moral.


Brantôme, dans la graveleuse et cynique
simplicité de son style[3], dit qu’il a ouï
parler d’une grande dame de par le monde,
qui ne se contentant de lasciveté naturelle,
car elle étoit grande putain et étant mariée
et veuve, aussi étoit-elle très-belle ; pour
la provoquer et exciter davantage, elle faisoit
dépouiller ses dames et filles, je dis les
plus belles, et se délectoit fort à les voir,
et puis elle les battoit du plat de la main sur
les fesses avec de grandes claquades et blamuses
assez rudes ; et les filles qui avoient délinqué
en quelque chose, avec de bonnes verges,
et alors son contentement étoit de les
voir remuer et faire des tordions de leurs
corps et fesses, lesquels selon les coups
qu’elles recevoient, en montroient de bien
étranges et plaisans. Autrefois, sans les dépouiller,
les faisoit trousser en robe, car pour
lors elles ne portoient point de caleçons, et
les claquetoit et fouettoit sur les fesses, selon
le sujet qu’elles lui donnoient, ou pour
les faire rire ou pleurer, etc. etc. etc.


[3] Page 370, tom. I. des vies des dames galantes
de son temps, édit. de Leyde, 1666, in-12.



Plus loin, il raconte qu’un grand prenoit
ainsi plaisir à voir sa femme nue ou habillée,
et à la fouetter de claquades, et à la voir manier
de son corps.


Qu’une fort honnête dame, étant fille, était
fouettée par sa mère quatre fois tous les deux
jours, non pour avoir forfait, mais parce
que sa mère prenoit plaisir à la voir remuer
ainsi les fesses et le corps, pour autant en
prendre d’appétit ailleurs, et tant plus elle
alla sur l’âge de quatorze ans, elle persista
et s’y acharna de telle façon, qu’à mesure
qu’elle l’acostoit, elle la contemploit encore
plus. Il dit plus bas, qu’un très-grand seigneur
et prince, il y a plus de quatre-vingt
ans, avant d’aller habiter avec sa femme,
se faisoit fouetter, ne pouvant s’émouvoir ni
relever sa nature baissante, sans ce sot remède.
Je désirerois volontiers qu’un médecin
excellent m’en dît la raison.


Voilà de terribles humeurs de personnes,
dit naïvement Brantôme, en parlant de
l’homme cité par Pic de la Mirandole, et
dont nous avons rapporté l’exemple dans cet
ouvrage.



NOTE.


On a vu dans cette introduction que de
tous temps les prêtres faisant servir la religion
à leurs plaisirs, ont su couvrir de ce
masque redoutable les excès honteux où les
portoit un tempérament fougueux qu’allumoient
encore la macération qui tendoit à les
rendre plus lubriques, l’oisiveté, la tranquillité
des cloîtres, et la confiance aveugle qu’ils
avoient inspirés à leurs sots pénitens.


Le traducteur, n’ayant entrepris que le seul
ouvrage de Meibomius, et non l’effrayant tableau
des crimes du clergé, et l’histoire générale
de la flagellation, prie les lecteurs
qui désireroient de plus grands éclaircissemens
sur cette matière, de consulter :


1o. Essai philosophique sur le monachisme,
par Linguet, 1776, 1 vol. in-8o.


2o. Nécessité de supprimer et d’éteindre les
ordres religieux en France, prouvée par l’hist.
philos. du monachisme, ou exposition abrégée
de ce que l’on trouve de plus singulier
et de plus curieux dans l’institution, la règle,
l’établissement et la vie des moines de tous
les cultes et de tous les pays. Londres 1789,
2 vol. in-8o.


3o. Les prêtres démasqués, ou les iniquités
du clergé chrétien. Ouvr. trad. de l’anglais.
1767, in-8o. 1 vol.





DE L’UTILITÉ

DE LA FLAGELLATION

DANS LA MÉDECINE

ET DANS LES PLAISIRS DU MARIAGE,

ET DES FONCTIONS

DES LOMBES ET DES REINS.



Voici enfin, mon cher Cassius, le petit
traité que je vous ai promis dans une orgie
bachique. Vous vous convaincrez, en le lisant,
que l’usage de la flagellation n’est pas
aussi extraordinaire qu’il le paroît au premier
coup d’œil. Je me souviens très-bien de
l’engagement que j’ai pris de vous communiquer
mes réflexions sur cet objet. Ce fut
lorsque nous nous trouvâmes dernièrement
à table chez notre ami commun Martinus Gerdesius,
conseiller du prince, et votre collègue,
mais je ne me rappelle pas précisément
à quelle occasion je vous dis que les
coups et la flagellation servoient quelquefois
à la guérison de plusieurs maladies, ce qui
vous parut un paradoxe. Quoi qu’il en soit,
je vais vous démontrer que l’expérience a
confirmé la bonté de ce remède, en m’appuyant
sur l’autorité des médecins qui l’ont
enseigné et pratiqué.


Titus, disciple d’Asclépiade (A) qui vivoit
sous le règne d’Auguste, comme je l’ai dit
dans mon ouvrage intitulé : Vies des médecins,
prétend, livre 2, de l’âme, que les Maniaques
doivent être fouettés pour leur rendre le bon sens.


Cœlius Aurelianus, livre 1, des passions lentes,
chap. 5, dit que les personnes attaquées
de la mélancolie érotique, ou qui sont dans le
délire, doivent être aussi fouettées, quand
les autres moyens n’ont rien fait, et que dans
plusieurs individus, cette opération a guéri
l’aliénation d’esprit.


Rhazès, livre 1, de la continence, chapitre
IV, d’après un célèbre médecin juif dont il
invoque le témoignage, ordonne de lier la
personne attaquée de la manie érotique et de
la frapper à grands coups de poing ou de verges,
si les autres remèdes ont été infructueux,
et d’administrer ce topique à plusieurs
reprises, si le bien ne s’opère pas dès la première
fois ; une seule hirondelle, pour me
servir de ses termes, ne faisant pas le printemps.


Antoine Gaignier pense[4] comme Rhazès,
et Valescus de Tarente s’exprime ainsi[5] :
« si le malade est jeune, il faut le frapper
sur les fesses à grands coups de verges,
et si l’érection ne se fait pas, l’enfermer
dans un cul de basse fosse, l’y tenir au
pain et à l’eau jusqu’à ce qu’il demande
pardon de son invergence, et lui faire observer
un régime rigoureux. »


[4] Pract. Tract. XV. cap. XII.



[5] Philonium. lib. I. c. XI.



Si nous en croyons Sénèque, livre 6,
des Bienfaits, chapitre 8, la flagellation
dissipe la fièvre quarte, parce que le mouvement
réchauffe et divise l’humeur âcre,
épaisse et noire, qui étoit stagnante dans
les viscères, comme le dit fort bien Juste
Lipse dans ses commentaires.


Jérôme Mercurialis[6], (B) nous apprend
que plusieurs médecins ont ordonné
la flagellation à des personnes maigres, pour
les engraisser et leur donner de l’embonpoint.


[6] Lib. IV de arte gymnasticâ, cap. IX.



Galien[7] citant à ce sujet les stratagèmes
des marchands d’esclaves, qui se servoient
de ce moyen pour les faire paroître plus
brillans de fraîcheur et d’embonpoint, ne
laisse aucun doute sur l’efficacité de ce remède[8].
Il est certain qu’il fait gonfler la
chair et attire à elle les alimens. Personne
n’ignore que la flagellation avec des orties
vertes a le plus grand succès pour raffermir
les membres et rappeler la chaleur et le
sang dans les parties qui en sont privées.


[7] Meth. med. lib. XIV, c. XVI.



[8] Combien de nourrices, sans avoir consulté
Jérôme Mercurialis, ni Galien, ont recours à ce
stratagême qu’elles connoissent par tradition, et
claquant les enfans sur les fesses, avant de les
rendre à leurs mères, trompent par cet embonpoint
factice et momentané, la confiance des tendres
parens qui leur ont livré ces intéressantes
créatures.



Cælius Aurelianus[9] et Thémison, liv. 1
des Passions lentes, veulent que ce soit avec
de la férule.


[9] Lib. II, Chr. c. I.



Elidæus de Padoue[10] n’hésite pas d’ordonner
la flagellation avec des orties vertes
sur les membres tendres et délicats des petits
enfans, pour hâter l’éruption de la petite
vérole.


[10] Consil. Med. 282.



Thomas Campanella, (C) que nous avons
autrefois connu à Naples, semble mettre en
avant une opinion nouvelle et inadmissible,
en attribuant à la flagellation la vertu de
guérir les obstructions du bas ventre. Il raconte[11]
que le prince de Venuse[12] un
des meilleurs musiciens de son siècle, ne
pouvoit aller à la garde-robe sans avoir été
préalablement fustigé par un valet gagé pour
remplir cette fonction ; ajoutant qu’il seroit
dangereux de retenir sa respiration pendant
qu’on se feroit administrer ce remède, et j’en
conviens.


[11] Lib. III. Medicinalium. c. V. art. XII.



[12] Venuse, aujourd’hui Venosa, ville de l’Italie
méridionale, dans la Basilicate, près Naples, au
pied de l’Apennin. Elle fut la patrie d’Horace.



Il est des personnes qui ne peuvent goûter
les plaisirs de l’amour, si elles ne sont
aiguillonnées par la fustigation. Cette cérémonie
étrange les embrâse des feux de la lubricité,
jusques à les faire écumer, et fait
dresser vers le ciel cette partie qui constitue
la virilité, de manière que son oscillation
suit le nombre et le son des coups
appliqués, pour ainsi dire, en cadence ; et
voilà précisément ce que vous rejettiez comme
une plaisanterie et une chose incroyable,
quand j’en parlai la première fois. Je vais
pourtant mettre en usage, mon cher Cassius,
tout ce que je crois capable de vous
en convaincre, en m’étayant du témoignage
des auteurs les plus dignes de foi, pour
vous prouver que ceci n’est point une innovation,
et que le caprice n’a aucune part
à cet usage, et j’y joindrai les raisons et
les exemples, d’après lesquels divers médecins
et moi avons trouvé la chose vraisemblable.
Je ne m’étendrai cependant pas beaucoup
dans ce moment-ci sur la nécessité d’employer
les orties vertes, pour en frapper les
parties génitales.


Menghus Faventinus[13] assure qu’elles
ont une propriété merveilleuse pour allonger,
tendre, grossir et ériger le membre viril, qui,
par une parcimonie de la nature, feroit craindre
la stérilité.


[13] Pract. part. II cap. de passion. membr.
genital.



Pétrone vous apprendra, si vous le consultez,
combien elles sont utiles pour guérir
l’impuissance, et rendre aux amans leurs forces
éteintes par de trop fréquentes jouissances
en faisant parler Encolpe de cette manière :


« Cette partie de mon corps par laquelle
j’étois autrefois un Achille, étoit alors entièrement
morte et plus froide que la neige,
et sembloit s’être retirée au fond de mes
entrailles, sillonnée de mille rides. Ma
verge ressembloit à du cuir détrempé dans
de l’eau, etc. »


Je ne fais ici que transcrire l’auteur qui
continue ainsi :


« Enothée, prêtresse de Priape, lui ayant
promis de la lui rendre aussi dure que de
la corne, mêle du cresson alenois avec de
l’avrône, en forme un onguent qu’elle applique
sur ses testicules, et armant ses
mains d’une poignée d’orties vertes, l’en
frappe légèrement au-dessous du nombril,
sur les reins et sur les fesses. »


Mais pour revenir à la grande et véritable
flagellation, écoutons ce que raconte à ce
sujet Jean Pic, comte de la Mirandole, (D)
qui vivoit, il y a 150 ans. Il fait ainsi, livre 3,
chap. 27, de son ouvrage contre les astrologues,
l’histoire d’un de ses amis.


« Je connois, dit-il, et il existe encore,
un homme dont le tempérament amoureux,
et les excès n’ont peut-être jamais eu d’exemple.
Il ne peut caresser une femme, malgré
la violence de ses desirs, s’il n’est auparavant
fustigé. En vain sa raison lui fait regarder
comme un crime ce rafinement de volupté,
sa fureur pour ce cruel plaisir est
telle qu’il encourage lui-même, et accuse de
mollesse et de lâcheté celui qui le fouette,
lorsque la fatigue ou la pitié lui font ralentir
ses efforts. Le patient n’est au comble de
ses plaisirs, qu’en voyant ruisseler le sang
dont une grêle affreuse de coups, a couvert
les membres innocens du libertin le plus
effréné. Ce malheureux reclame ordinairement
pour ce service, avec les plus instantes
supplications, la main de la femme avilie
dont il veut jouir, lui donne lui-même les
verges qu’il a fait tremper dès la veille, dans
le vinaigre, et lui demande à genoux la faveur
insigne d’être ainsi déchiré. Plus elle
frappe avec violence, plus elle acquiert de
droits à son amour et à sa reconnoissance,
en lui rendant des feux qu’il n’avoit plus,
jusqu’à ce que le dernier période de la souffrance
et l’épuisement total de ses forces,
lui fassent goûter la plénitude de la volupté
en égale proportion. Trouvez un seul homme
pour qui le comble de la douleur, et cette
espèce de torture doivent être celui du plaisir,
et si d’ailleurs il n’est pas entièrement
corrompu, lorsque, de sang froid, il connoîtra
sa maladie, il rougira de ses excès
et les détestera ». Jusqu’ici c’est Pic de la
Mirandole qui a parlé, mais la même chose
est rapportée par Thomas Campanella déjà
cité, et Jean Névisan (E) livre 1 de ses Sylves
Nuptiales, art. 130. Si je ne me trompe,
l’homme dont parle Cælius Rhodiginus (F)
livre 2, chap. 15 de ses anciennes leçons, avoit
ce goût-là de commun avec l’ami de Pic de la
Mirandole ; et d’après Cœlius, André Tiraqueau
(G), art. V de son Traité des Loix
du Mariage. Mais écoutons Cœlius.


Des personnes dignes de foi, dit-il, assureront
avoir connu, il y a quelques années,
un homme qui par un contraste bien étonnant
et qu’on aura peine à croire, joignoit au
physique le plus froid et le plus inhabile aux
plaisirs de Vénus, l’imagination la plus érotique
et le génie le plus ardent. Il n’avoit
d’aptitude, de chaleur et de force pour la
lutte amoureuse, qu’à proportion des coups
de verge qu’il avoit reçus, et vous n’eussiez
pu savoir lequel lui causoit le plus de volupté
ou de la volupté elle-même, ou de la
douleur qui en étoit la source et l’agent : à
moins que la juste proportion de la seconde
ne le conduisît à la perfection des délices
de la première. Il s’abaissoit jusqu’aux prières
pour être frappé de verges qu’il avoit fait
durcir, depuis la veille, dans du vinaigre.
La rage qu’allumoient en lui les desirs, le
portoit à accabler de reproches et d’injures
celui qu’il avoit chargé de cet office, dès
qu’il frappoit trop mollement, et lui faisoit
regarder comme imparfaite, infructueuse et
nulle, toute séance qui n’étoit pas terminée
par une effusion de sang. Cet homme
est, je crois, le seul qui également avide
de plaisirs et de souffrances, ne savouroit
l’un qu’au moyen de l’autre, et pour qui les
plaies, les déchiremens et l’effusion de sang
fussent et le prélude et le complément des
titillations et de la jouissance[14]. Othon
Brunsfeld (H) médecin célèbre, dans son
Onomastic. Medic., rapporte l’anecdote suivante :


[14] Tamerlan, ce fameux empereur d’Asie, qui
se faisait appeller le Fils de Dieu, fut père de cent
enfans et vainqueur de cent peuples, se faisoit
fustiger par esprit de débauche.


Lucien, tome 3, de la traduction de Perrot d’Ablancourt,
parle d’un certain Pérégrinus qui avoit
le même goût. Ce philosophe se fouettoit en public
au milieu de tout un peuple et se débarrassoit
d’une surabondance de liqueur seminale aussi effrontément
que Diogène : ce qui leur fit donner à tous
deux le nom de Cynique. Ce même Pérégrinus,
surnommé Protée, se fit chrétien, ensuite apostat,
et finit par se brûler publiquement aux jeux Olympiques.




« Lorsque sur un bûcher Pérégrin las du jour,

» D’un trépas éclatant cherche la renommée,

» Un Cynique orgueilleux s’évapore en fumée.






(Racine. Poëme de la Religion, chant 4. pag. 133,
vers 306.)



De son temps vivoit à Munich, résidence
des ducs de Bavière, un homme qui ne pouvoit
s’acquitter envers sa femme du devoir
conjugal, s’il n’étoit pas auparavant fustigé
à toute outrance. Un fait qui s’est passé sous
nos yeux tout récemment et à Lubeck même,
vient à l’appui de ce que j’ai déjà raconté.


Un citoyen de cette ville, marchand de
beurre et de fromage, demeurant sur la place
des moulins, fut, entr’autres crimes dont on
le chargeoit, accusé d’adultère, dénoncé aux
magistrats et le procès fait, condamné au
bannissement. Une fille de joie avec laquelle
cet homme avoit depuis long-temps un commerce
de libertinage, traduite devant les
sénateurs chargés de la justice criminelle, et
qu’on nomme die Gerichts herren, avoua qu’il
n’avoit jamais été habile à consommer l’acte
de la génération, sans être auparavant fustigé,
et qu’après une première course, il
lui étoit impossible d’aller plus loin, si elle
ne réitéroit l’opération douloureuse et salutaire,
en doublant la dose[15]. Le coupable
nia d’abord le fait ; mais pressé par des
interrogatoires fréquens et sévères, il fut contraint
de tout avouer. J’ai pour garans de la
verité de cette anecdote, les juges eux-mêmes,
Thomas Storning et Adrien Moller,
mes amis, et qui, comme vous le savez,
vivent encore. Il y a très-peu de temps qu’une
personne occupant une des premières places
à Amsterdam, fut accusée d’avoir une liaison
de débauche avec une fille que pourtant
il ne pouvoit exploiter, sans avoir été
préalablement excité par une ample flagellation.
L’affaire ayant été portée devant les
tribunaux, la perte de son emploi fut le
châtiment de sa lubricité, et long-temps après
son aventure, il étoit encore la fable de
la ville. Ainsi, vous ne voudrez, ni ne pourrez,
je crois, vous refuser à l’évidence des preuves
dont je m’environne pour vous persuader.
Tâchons donc de rendre raison, s’il est
possible, d’une chose qui paroît, au premier
coup d’œil, si extraordinaire. Si vous consultez
les astrologues, ils allégueront l’influence
des astres, et diront qu’une puissance occulte
et particulière du ciel, est l’unique cause de
cette manie aussi extraordinaire que dépravée
de certains êtres. Ils vous diront sans doute,
avec Pic de la Mirandole, que la planète de
Vénus présidant à la conception de l’homme
a été croisée et pour ainsi dire frappée par
les rayons opposés d’un autre astre, dont
elle a contracté la malignité.


[15] Sénèque parle aussi d’une courtisanne qui
n’employoit d’autre moyen que la fustigation pour
réveiller l’amour de son galant, lorsqu’il se refroidissoit.



Francisc. Junctinus[16] (I) fait sur cela un
très-long commentaire ; mais le ciel et les astres
étant des causes universelles, et ne pouvant
produire dans tel ou tel autre individu
des effets si particuliers, Pic de la Mirandole
les rejette avec raison et cherche une
cause plus immédiate. Il attribue donc le
goût dépravé de son ami à une longue habitude,
et continue ainsi son histoire : « Lui
demandant l’origine d’une passion aussi
inouïe, il me répondit qu’il la devoit à un
enfant : ce début piquant de plus en plus ma
curiosité, sur les instances réitérées que je
lui fis, pour qu’il m’en développât davantage
les causes principales et accessoires, il
ajouta qu’il avoit passé ses premières années
de collége avec des enfans très-débauchés,
parmi lesquels le plaisir de se fouetter étoit
très-commun et qui attachoient un certain
prix à se rendre réciproquement ce service
qui prostituoit leur pudeur. »


[16] Chap. 6 de Judiciis Nativ.



Cœlius est du même avis que Pic de la Mirandole,
dont il n’a fait que copier l’anecdote,
en adoptant son opinion sur les causes
de cet étrange déréglement. « Ce qui n’est
pas moins surprenant, ajoute ce dernier,
c’est que cet homme connoissoit toute la
turpitude de cette habitude infâme et bizarre,
la détestoit sincèrement et la réprouvoit
avec toute la sévérité d’un juge
inflexible ; mais la force de l’habitude l’emportant
sur sa raison, il se livroit à son
invincible penchant, dans l’instant même
qu’il le condamnoit. Cette habitude s’étoit
invétérée et avoit jetté des racines
d’autant plus profondes, qu’elle avoit été
contractée dès l’âge le plus tendre, et s’étoit
considérablement accrue par les charmes
du plaisir qu’il avoit trouvé à se fouetter
dans le commerce criminel de ses camarades.
Exemple frappant de l’importance
de l’éducation, qui montre combien elle
est précieuse et combien elle décide de
nos mœurs et de notre condition, pour le
reste de la vie ». J’avoue, lui dis-je, que
l’habitude est si puissante qu’elle devient, pour
ainsi dire, une seconde nature. Aristote[17]
l’a dit, et Ennius après lui l’a répété dans
ces termes :


[17] Libr. de Memor. et reminisc.
c. 3 libr. 7. et c. 10. Ethic.



« Un long usage devient coutume ; cette
coutume s’accroît par les réflexions, devient
habitude, et cette habitude, par succession
de temps, devient enfin pour les
hommes une seconde nature. »


Galien dans son traité de l’habitude, chap. 2
et 3, a démontré avec beaucoup d’élégance,
avec quelle force et quelle tyrannie l’habitude
maîtrise toutes nos actions, en l’appelant
une seconde nature[18]. Peut-être
aussi que, dans le fait mentionné dans Cœlius
et Pic de la Mirandole, l’habitude a pu, par
succession de temps, faire beaucoup à la
chose ; mais il n’en est pas de même des
hommes de Munich et de Lubeck, cités par
Brunsfels et moi. Pourquoi, dit Campanella,
qui a déjà parlé plus haut, l’ami de Pic de la
Mirandole est-il le seul des compagnons de
ses premières fredaines, qui en ait conservé
le souvenir et la dangereuse habitude, et
pourquoi ceux-ci n’ont-ils pas la même ardeur
que lui pour la fustigation ? Les effets
et les vices d’une habitude quelconque sont
uniformes et doivent être particuliers à chacun
des individus qui l’ont adoptée. Il n’est
pas vraisemblable que ceux dont nous avons
parlé, se soient ainsi prostitués dès leur
première enfance, en cherchant à se faire
une foible image des plaisirs qu’ils ne connoissoient
pas, par des flagellations réciproques.
Je félicite au contraire notre vertueuse
Allemagne d’ignorer ces rafinemens honteux
de la débauche, ces pollutions, ces attouchemens
impurs et scandaleux entre les enfans
d’un même sexe ; ou quand, par hasard,
quelqu’un s’en est rendu coupable, (si tant
est qu’on en puisse citer un exemple) d’en punir
sévèrement les auteurs et en effacer l’opprobre
au milieu des flammes. Quintilien,
dans sa déclamation pour le soldat Marianus
dont un tribun avoit voulu faire son Ganymède,
s’exprimoit ainsi jadis, en parlant de
nos ancêtres : « Les Germains ne connoissent
pas même le nom de ce crime abominable,
et l’on vit plus saintement sur les
bords de l’Océan[19] ». Nous en avons
parlé plus amplement dans nos commentaires
sur le serment d’Hyppocrate, chap. 19.


[18] Liv. 2, la Tempérance, chap. 4 et liv. 3 de
Simpl. c. 19.



[19] Vessius pense que les déclamations attribuées
ici à Quintilien l’orateur, ne sont ni de lui
ni de son grand père, quoique ce dernier en ait
laissé 145. Il les attribue au jeune Posthume qui prit,
dit-on, le nom de César et d’Auguste dans les Gaules,
avec Posthume son père, l’an 260 de J. C.



L’influence des planètes et celle de l’habitude
n’étant point capables de donner à la
flagellation la vertu d’exciter à l’amour,
voyons enfin à lui chercher une autre cause
plus directe et plus naturelle : il faut donc
pour cela reprendre les choses de plus haut,
et remarquer premièrement que cette flagellation
ne se fait que sur le dos ; vérité dont
la déposition de la courtisanne de Lubeck
et autres ne permettent pas de douter ; les
parties génitales de l’homme étant de nature
par leur délicatesse et leur extrême sensibilité,
à ne pouvoir endurer des coups de
verges, et à plus forte raison jusqu’à l’effusion
de sang. C’est donc ordinairement sur
le dos que se fait cette opération. Les lombes
occupent la plus grande partie du dos.
Cette partie a pour base cinq vertèbres qui,
placées au-dessous de celle de la poitrine, se
prolongent et aboutissent à l’os sacrum. Elles
sont couvertes au-dehors de muscles et d’une
peau épaisse et grasse, et au-dedans des muscles
qui l’enveloppent et forment sa partie haute,
nommés par les grecs Psoas, d’un muscle
de même nom, et par les latins pulpa de palpare.
Ils soutiennent les reins de droite et de gauche,
remplissent par leur étendue, l’espace
de quatre vertèbres et se joignent à la veine
cave et à la grande artère. De la veine cave
et de la grande artère, les reins[20] reçoivent
les grands vases, qu’on nomme émulgens,
spermatiques ou lombaires. Il y en a
un de chaque côté. Viennent ensuite la
veine et l’artère dont les ramifications s’étendent
sur toute la substance de ces vases.
A droite de la veine cave et sous l’émulgente,
la veine droite séminaire prend naissance,
et l’artère séminaire qui, partant de
la grande artère, descend dans le testicule
droit. A gauche, l’artère séminaire descendant
du tronc de la grande artère, et la
veine séminaire de la veine gauche émulgente,
se rendent dans le testicule gauche.
Ces parties sont composées d’une infinité de
nerfs qui prennent leur source dans la
moëlle de l’épine, et par lesquels les sucs
contenus dans les vertèbres sont filtrés dans
les reins dont ils pénètrent non-seulement
l’enveloppe, mais encore la substance. De
la cavité des reins, les canaux uretères se
prolongent jusques à la vessie à laquelle
ils sont attachés. Toutes ces parties ayant
la même tâche à remplir dans l’acte de la
génération, on les a désignées sous la dénomination
de lombes, et c’est le sentiment
de Marsilio Cagnati, (K) livre 4, chapitre
7 de ses diverses leçons. Les auteurs
ont fait d’assez exactes recherches sur les
fonctions assignées à chacune de ces parties ;
savoir : les os, les muscles, les reins
et les vases, et tous sont d’accord. Cagnati[21]
dit qu’elles concourent, chacune selon son
emploi, à élaborer la semence et perfectionner
l’ouvrage de la génération, suivant les
loix immuables de la nature. Jérôme Montuus[22]
et André Tiraqueau, le plus célèbre
de vos jurisconsultes, livre 15, de son
traité de la loi des mariages, art. 40, 41 et 42,
sont du même avis, après l’examen le plus
scrupuleux de cet objet. Consultez l’écriture
sainte, toute l’antiquité, les auteurs sacrés
et profanes, tous n’ont qu’une voix sur la
destination des lombes, des reins et des flancs.
Plusieurs passages de l’écriture sainte nous
prouvent que les lombes sont les instrumens
de la génération. On lit dans la Génèse,
chap. 31, verset XI : « des rois sortiront
de vos lombes. » Dans l’épitre de St. Paul
aux Hébreux, chap. 7, vers. 5 : « vous êtes
les enfans d’Abraham et sortis de ses lombes. »
et verset 10 : « Levi sortit du même endroit. »


[20] Le mot de REINS, en Latin
REN, RENES,
vient du Grec Reein, qui signifie couleur, parce que
c’est des reins que l’urine coule. Ils sont deux, et
ressemblent à ces légumes appellés phaséoles. Leur
substance est rouge et dure, couverte d’une membrane
déliée et d’une autre grasse, qui est un replis
du péritoine. Leur longueur est de 4 ou 7 travers
de doigt, leur largeur presque de trois et leur épaisseur
de deux. Les Grecs nomment encore les reins
OURETERES, c’est-à-dire, canaux uretères, parce
qu’ils y sont contenus, comme il est dit plus bas.



[21] Lib. 2. de anim. texte 35.



[22] Pract. part. I. lib. IV, chap. dernier.



Basile le grand, dans son commentaire sur
Esaïe, chap. XVI, dit que dans plusieurs
passages de l’écriture, l’expression de lombes
est employée pour désigner les membres
servans à la génération.


Origène, (L) Homelie 1, commentant le
verset 109, pseaume 37 : « mes lombes sont
remplis d’illusion, » l’explique ainsi : les
lombes étant les réservoirs de la semence,
le psalmiste indique la nature du péché, en
se servant du nom de la partie qui sert à
le commettre. L’expression de ceindre ses
reins étoit passée en proverbe chez les Hébreux,
pour signifier la continence et l’éloignement
des voluptés charnelles. Jehovah,
livre de Job[23] dit en y faisant allusion.
« Ceins tes reins comme un homme courageux ; »
c’est-à-dire, reprime la luxure en
homme courageux. Isidore (M) livre XI,
chap. I de ses ORIGINES, dit qu’il faut
l’interprêter ainsi : que le moyen de résister
et le préservatif contre la luxure doit
être appliqué aux parties dont la rébellion
et la complexion brûlante nous portent à ce
crime. Voyez Suidas, au mot PSOA.


[23] Chap. 39, v. III. et c. XL, v. II.



Saint Jérôme dans son commentaire sur
Nahum, chap. II, v. 1, parle ainsi : « Regarde
ton chemin, affermis tes lombes et
arme-toi de courage. »


Saint Mathieu, chap. 3, vers. 4, dit en
parlant de St.-Jean Baptiste : « Il portoit
une ceinture de peau autour des reins. »
St.-Grégoire de Nazianze, discours 42, et
Nicétas dans ses commentaires, sur idem,
nous disent la même chose. C’est aussi dans
le même sens qu’il faut interprêter Esaïe[24]
Jérémie[25], St. Paul[26] et Salomon qui dit en
parlant de la femme forte et chaste : « elle
a ceint ses lombes de courage »[27] St.-Pierre[28]
dit « ceindre les reins de son âme », ce que
Montuus déjà cité traduit par « écarter de son
âme toute pensée impure et lascive ». Si je ne
me trompe, les Romains ont fait allusion à ces
allégories, lorsqu’ils ont dit, être ceint, porter
la ceinture, pour désigner la sagesse, la
modestie et la pureté virginale, et délier sa
ceinture, pour être au contraire, l’emblême
de la dissolution des mœurs, comme je l’ai
plus amplement décrit dans la vie de Mœcènes.
On observe encore aujourd’hui dans les
Gaules l’usage de ceindre d’un ruban, cordon
ou écharpe de soie, ceux à qui l’on décerne
le triomphe littéraire, et qu’ils portent
comme un monument glorieux des talens qui
les distinguent du vulgaire. Ce qui, selon
François Ranchin[29], dénote sur-tout dans
les médecins, la nécessité d’être chaste. La
ceinture annonce la contraction des reins,
leur inaction, et partant la sagesse qui reprime
la rébellion et l’effervescence des lombes
qui nous portent à la débauche. C’est
ce qui a fait croire aux anciens que Diane,
déesse de la chasteté, portoit toujours une
ceinture. La délier étoit chez eux le premier
effet du mariage, et annonçoit la désertion
de la fleur virginale[30], et cette
commission étoit donnée à l’époux. Aëtius
(N) dit[31] que les plaisirs du mariage
sont funestes à ceux qui ont les reins ou
les lombes foibles, et nommés pour cela
Elumbes, c’est-à-dire, éreinté, érené. Eustathe
a fait passer ce mot en proverbe, en
disant efflanqué comme un âne de Mysie. Elumbis,
qui se se erigere non potest. En italien,
dilumbato ; en espagnol, flaco ; en anglais,
he that hath feble loynes. Hadrianus Junius,
cent. 6. ad. 48. donne le nom d’âne de Mysie
aux éreintés ; ce qui a fait dire à Pétrone
que les personnes ruinées par leurs fréquens
sacrifices à Vénus, ont les reins lâches, c’est-à-dire,
sans ceinture. « Encolpe, dit-il, avoit
publié par-tout qu’il avoit la goutte et les
reins de la plus grande foiblesse. » Catulle,
épigramme XVI, parle de ceux qui ne peuvent
donner un mouvement souple et facile
à leurs lombes endurcis. Et Martial, au contraire,
livre 5, épigramme 79, dit : « donner
à ses lombes souples et lascifs un tremblement
voluptueux. »


[24] C. 32 v. 11.



[25] Chap. I, vers. 17.



[26] Epitr. aux Ephésiens, c. IV v. 14.



[27] Prov. ult. vers. 17.



[28] Epit. I. chap. I. vers. XIII.



[29] Commentaires sur le serment d’Hyppocrate.



[30] Horace nomme les Grâces decentes, pudicas,
lorsqu’elles ont leur ceinture, et solutis zonis, quand
il veut qu’elles président à ses orgies et aux mystères
de la voluptueuse déesse d’Amathonte. Voyez
l’ode XXX. liv. I. O Venus, regina Gnidi Paphique,
etc.


La ceinture ayant de tout temps été l’emblême de
la virginité, une femme ne doit plus la porter.
Nos élégantes et nos impures nous en imposent
donc bien effrontément, en ceignant leurs tailles,
même à 40 ans, d’un large ruban bleu, noir, aurore
ou coquelicot. C’est ainsi que la manie des
modes nous fait perdre de vue, lors même qu’elle
conserve celles que nous avons reçues des anciens,
leur sagesse qui cachoit toujours des maximes de
morale et des emblêmes de vertu dans tout ce qu’ils
adoptoient, pour tous les détails qui ont rapport
à la vie et au vêtement.



[31] Disc. 3, chap. 8, de son Tetrabiblos.



L’auteur anonyme de l’épigramme XVIII
du Priapeia, s’exprime ainsi :


« Quand la courtisanne Téléthuse agitera-t-elle
voluptueusement sur toi ses reins
souples et lubriques ? »


Le mot fluctuare peint le mouvement d’oscillation
et la manière de s’agiter et de se
soulever de bas en haut, comme les flots,
en grec, ricnoustai, en latin crissare[32]. C’est
de-là qu’on a donné le nom de ricnoma à une
sorte de danse grecque fort lascive[33]. Telle
est de nos jours celle que nous appellons la
bergamasque, qui ne se danse que sur les théâtres,
ou par des personnes masquées. Juvenal
paroît y faire allusion, lorsqu’il parle,
satyre 2, des jeunes Romaines, dont on applaudissoit
l’adresse à se laisser doucement
aller à terre, en agitant leurs fesses avec un
tremblement voluptueux.


[32] Indecenter flecti, curvari, s’agiter, se plier,
se courber d’une manière indécente et lubrique.



[33] Les O-Taïtiens ont une danse semblable, et
les Espagnols ont le fendango. Voyez le voyage en
Espagne par le marquis de Langle, tom. I, page 145.



Arnobe, livre 2. « Une troupe lubrique
formoit des danses dissolues, sautoit en désordre
et chantoit, tournoit en dansant et
à certaine mesure, soulevant les cuisses et
les reins, donnoit à leurs fesses et à leurs
lombes un mouvement de rotation qui auroit
embrâsé le spectateur le plus froid[34]. » Voyez
dans les lettres grecques celle qui est intitulée,
Megara à Bacchides sur la Thryallide.


[34] Nous valons bien les Romains pour la débauche.
Nous avions, il y a cent ans, les danses de caractère,
la fricassée, et les rondes de société. Nous avions les
danses lascives que les princes du sang et la reine faisoient
exécuter à Brunoy, à Trianon et à Compiègne,
par les acteurs et actrices qui jouoient le théâtre gaillard,
pour ranimer leurs majestés épuisées.



Perse fait allusion à cette danse, lorsqu’il
dit des vers licencieux qui remplissent l’esprit
de l’auditeur des idées les plus voluptueuses :


« Qu’il fait beau voir là nos grands de
Rome s’agiter de lascive manière, et murmurer
d’une voix tremblante, lorsque ces
vers libidineux pénètrent jusqu’au siège des
plaisirs (les lombes), et qu’une molle
prononciation chatouille leurs sens ! »


Juvenal, satyre 6, vers 314, dit, en parlant
des flûtes des prêtresses de la bonne déesse :


« On sait à présent ce qui se passe aux
mystères de la bonne déesse, quand la
flûte agite ces ménades, et fait tremblotter
voluptueusement leurs reins ; lorsqu’également
ivres de sons et de vin, elles laissent
voler leurs cheveux en tourbillons,
et invoquent Priape à grands cris. »


Isidore prétend que le mot lombes, Lumbus,
vient de libido, desir, parce que c’est
dans les lombes que réside chez les hommes
la cause de leurs désirs et l’aiguillon de la
volupté.


Nicolas Perrot, dans son ouvrage intitulé
Cornucopia (O) leur donne la même étymologie.
Il fait dériver lumbi de lubendo, en intercalant
une lettre, comme on le pratique assez
ordinairement : ainsi de cubo on fait cumbo ; de
pago, pango ; de frago, frango,
etc. (Voyez
le savant Matth. Martinius, dans son lexicon
etymologicum.


Les lombes et les reins qui en forment la
plus grande partie ont tous deux les mêmes
fonctions, pour peu que vous fassiez attention
à leur conformation. On voit dans le livre
des rois, ch. 7, v. 12, qu’ils servent à la
génération. « Le fils qui est sorti de tes
reins. »


Tertullien (P) dans son traité de la résurrection
de la chair, nomme les reins les réservoirs
de la semence.


Le prêtre Hésychius (ou autrement dit par
corruption, Isicius) dans ses commentaires
sur le Lévitique, liv. I, dit que les reins sont
les dispensateurs de la liqueur séminale dans
le coït ; et plus loin : c’est dans les reins
que se forment et se conservent les fluides
destinés à la génération.


St.-Augustin, pseaume 7. v. 2, dit que par
les reins, on entend les plaisirs de l’amour.


St.-Jérôme commentant Nahum, dit que tout
ce qui a rapport au coït émane du ministère
des reins, et répète à peu-près la même
chose dans son commentaire sur Ezéchiel,
chap. 16.


On lit dans Jérémie[35] et dans l’apocalypse[36],
sondant les reins et les cœurs : ce
que Nicolas de Lyre (Q) explique par, examinant
et punissant nos concupiscences et
nos mauvaises pensées ; l’écriture sainte désignant
par le cœur, nos pensées, et par les
reins, les mouvemens de la chair. C’est par
cette raison que David[37] prie le seigneur
de brûler ses reins et son cœur, expressions
adoptées par l’église dans ce passage d’un
hymne :


[35] Chap. 17, vers. 10.



[36] Chap. 2, vers. 20.



[37] Ps. 26, vers. 2.



« Brûlez nos reins et nos cœurs, ô mon
dieu, du feu de l’esprit saint, afin que nous
vous servions purs et chastes de corps et de
cœur, et que nous nous rendions dignes de
votre amour par l’innocence de notre vie. »


On voit dans l’exode XII, V. 2, qu’il étoit
prescrit aux Israélites qui mangeoient l’agneau
pascal, de ceindre leurs reins, et tous
les théologiens s’accordent à entendre par-là
qu’ils devoient se garder de toute action et
pensée charnelle.


Ausonne, épigramme 13, dit, se servir de
ses reins, pour se livrer à la volupté. « Sers-toi
de tes reins. » On dit chez nous, en badinant,
que ceux qui sacrifient à la déesse de Cythère,
purgent leurs reins.


Hyppocrate, dans son traité des maladies
internes, Aristote dans ses problêmes[38],
Galien[39], Aëtius[40], dans son Tetrabiblos,
Avicenne[41], (R) et quantité d’autres médecins,
nous apprennent que les jouissances
trop fréquentes ruinent les reins ; ce qui a
fait dire à Fulgence (S) dans sa mythologie[42]
que les reins sont consacrés à Vénus. Fulgence,
liv. 5 de sa mythologie, dit dans la
fable de Thétis et Pelée, d’après la physiologie
de Démocrite, que les payens avoient
consacré chaque partie de notre corps à une
divinité particulière : la tête à Jupiter, les
bras à Junon, les yeux à Minerve, la poitrine
à Neptune, la ceinture à Mars, les
reins à Vénus, et les pieds à Mercure[43].


[38] Section IV, probl. 2.



[39] Lib, VI, comment. VI.



[40] Disc. 3, c. VIII, lib. I.



[41] Liv. III, fen. XII. trait. II. c. XI.



[42] Liv. III.



[43] C’est ainsi que les anciens mettoient la morale
à la portée de tout le monde, par des emblêmes ingénieux,
et sous le manteau du culte religieux.



Varron, celui des Romains qui avoit le
plus d’érudition, au jugement de Quintilien[44],
si vous voulez remonter à la source pour trouver
la véritable étymologie du mot, fait
dériver Renes du grec Upo tou rein, c’est-à-dire,
ruisseaux d’où coule l’humeur obscène,
nom qu’il donne au fluide séminal, ne
vous y trompez pas, si nous devons en croire
Isidore[45] et Lactance[46]. Il ne faut donc
pas entendre par humeur obscène, cette sérosité
saline contenue dans la vessie, ainsi
que plusieurs l’ont cru. Isidore expliquant
Varron, dit que les veines et la moëlle de
l’épine, filtrent dans les reins une liqueur
claire et subtile qui, détachée et provoquée
par la chaleur que communique l’acte vénérien,
descend des reins dans les testicules,
et personne ne peut, avec un peu de bon
sens, imaginer qu’il s’agisse ici de l’urine.


[44] Institut. orator. lib. 10, cap. I.



[45] Orig. lib. 10. chap. I.



[46] Ouv. de dieu, chap. 14.



Les Hébreux, par le mot reins, désignant la
concupiscence, emploient deux mots qui signifient
en français desirer ardemment. Les reins
étant situés dans les lombes, vers les parties
latérales de la région supérieure du bas-ventre,
on les a crus nécessaires à la génération.


Dans Ovide, livre I des amours, Elégie
XII, la plus chaste des femmes, ou du moins
qui passoit pour telle, voulant éprouver la
vigueur de ses prétendans, leur montre un
arc et leur ordonne d’essayer de le bander.


« Pénélope éprouvoit la force de ses amans
en les défiant de bander un arc de corne,
afin de voir celui d’entr’eux qui avoit les
reins les plus forts. »


Pénélope le dit elle-même, dans l’épigramme
69 du Priapeia, où le poëte la fait
parler ainsi à ses galans assemblés.


« Personne ne bandait mieux que mon
cher Ulysse, l’arc que je vous présente,
soit l’effet de la force des reins (laterum)
ou de l’adresse. Puisque je l’ai perdu,
essayez de le bander, et celui que je trouverai
vraiment homme, mâle et vigoureux,
et digne de le remplacer, sera mon époux. »
Martial, liv. VII, épig. 57, dit, essayer ses reins,
pour éprouver ses forces aux combats de
Vénus.


Ovide, liv. II, élégie 10 des amours, dit :
donner de la force aux reins pour exciter à
la volupté.


« La volupté donnera à mes reins tout
ce qui peut ranimer mes forces. »


Apulée, livre VIII, appelle industrie, souplesse
des reins, l’avantage précieux d’une
vigoureuse construction pour la lutte amoureuse.
Parlant des débauches des prêtres de
la déesse Syrienne : « Ils amènent, dit-il, souper
avec eux, un paysan d’une taille et
d’une force de reins extraordinaires. »


Juvenal et Ovide disent : ménager ses reins,
s’abstenir des plaisirs de l’amour. Le premier,
sat. VI, dit en parlant d’un Catamite[47] :


[47] Les anciens nommoient Catamiti, Ganymedes,
Concubini, ces jeunes garçons qui tiroient un grand
profit de la prostitution de leurs corps. Pétrone leur
a fait donner le nom de Gitons, et depuis, les favoris
de nos rois furent appelés Mignons, de mi, qui
signifie mon, et de niño, mot Espagnol qui veut
dire petit enfant et caressé. (Ménage et Futetière.)



« Que ne laisses-tu dormir auprès de toi,
cet enfant soumis, paisible et désintéressé,
cet enfant qui jamais ne te reproche d’avoir
ménagé tes flancs, et de ne le pas caresser
autant qu’il le désireroit. »


Et le second, livre II, de l’art d’aimer.


« Ne ménagez pas vos flancs, c’est d’eux
que dépendent la fidélité de votre maîtresse,
la paix et le bonheur de vos amours. »


Martial, livre XI, épigramme 105, emploie
l’expression de rompre ses reins, pour fournir
trop souvent la carrière amoureuse.


« Et tu prolonges jusqu’au grand jour les
transports libidineux qui épuisent et rompent
tes reins. »


Et plus loin, livre XII, épig. 99.


« Bassus, tu te romps les reins, mais avec
des jeunes gens bien fournis de poils. »


Tibulle ou quelqu’autre auteur, dans ses
Iambes à Priape, s’exprime ainsi :




« Dans mes vaisseaux enflés la liqueur prolifique

» Trop long-temps ménagée, irrite mes transports ;

» Et rien ne peut calmer ma fureur érotique

» Que la tendre Vénus, secondant mes efforts,

» Sur le sein d’une belle amoureuse et lubrique,

» N’ait, en brisant mes reins, dégagé leurs ressorts.






Pétrone, dans sa satyre, dit, arracher les
flancs. (Je craignois que Giton ne m’arrachât
les flancs.)


Il donne en plusieurs endroits, aux flancs
de ceux qui se sont ruiné le tempéramment,
les épithètes de fatigués, invalides, épuisés,
desséchés et morts.


Ovide, livre III, des amours, Elégie X, dit :


« J’ai vu sortir de chez vous, votre adultère
épuisé, traînant à peine ses flancs desséchés
et sans vie. »


Catulle, Epigramme 7.


« Pourquoi ne nous montres-tu pas tes
flancs épuisés. »


Priape, s’exprime ainsi, épigramme 25 du
Priapeia, déjà cité :


« Vous voyez comme je suis arrangé et
dans quel état déplorable la débauche m’a
conduit. Je suis absolument ruiné, pâle et
décharné. Mes flancs sont entièrement épuisés,
une toux affreuse m’arrache la poitrine
et je crains de cracher ma vie avec
cette salive dangereuse. »


Suétone, dans la vie de Caligula, chap. 37,
dit que Catulle, jeune homme de maison
consulaire, reprocha à ce monstre de lubricité
« d’avoir assouvi sur lui sa brutale
passion et de lui avoir épuisé les reins
par ses criminels embrassemens. »


Dans Apulée, livre VIII, le jeune homme
qui servoit aux plaisirs infâmes de la déesse
Syrienne, dit à l’âne qui venoit le remplacer
dans cette fonction :


« Puisses-tu vivre long-temps, plaire à tes
nouveaux maîtres, et me donner le temps
de réparer mes forces et mes reins qu’ils
ont épuisés. »


Tous les passages que j’ai déjà cités rendent
la chose aussi claire que les rayons du
soleil dans un beau jour d’été, pour me servir
ici des expressions de Plaute.


Nous ne pouvons donc regarder comme nouvelle
et suspecte, une opinion adoptée et
confirmée par le suffrage unanime de toute
l’antiquité et le témoignage des saintes écritures,
que les lombes, les parties voisines,
et les reins sont les instrumens de la génération.
Or une chose généralement reconnue
et avouée des savans, comme disent vos
jurisconsultes, mon cher Cassius, ne peut
être absolument fausse. Il n’y a de probable,
dit Aristote, liv. 1 de ses topiques, chap. 1,
texte 7, que ce qui paroît tel à tout le monde
ou au plus grand nombre, et sur-tout à
ceux dont on connoît la prudence et le génie,
et qui se sont illustrés par les profondes
connoissances. Il est donc important d’en
chercher la raison avec la plus scrupuleuse
attention, et d’établir, quand nous l’aurons
trouvée, comment les coups de verges appliqués
sur le dos ou sur les lombes, subtilisent,
embrâsent les esprits et nous rendent
habiles à savourer les délices de la jouissance[48].


[48] Nous ne pouvons mieux faire pour appuyer
les observations faites jusqu’ici par Meibomius,
sur l’utilité de la flagellation, que de citer M. l’abbé
Chappe d’Auteroche, de l’académie des sciences.
Ce savant abbé mourut en Californie, quelques
jours après son observation du passage de Vénus
sur le soleil, en 1760.
Il avoit accompagné dans
cette importante mission, MM. de la Condamine,
l’abbé de la Caille, Joseph de Jussieu, Godin des
Odonnais, Couplet, Lemonnier, Bougues, Verguin,
Morainville, Clairaut et le Camus. Il remarque
dans son voyage en Sibérie, fait par ordre du
Roi en 1761, tome 1, page 339, que les coups de
verges que l’on donne dans les bains de vapeurs,
en Russie, donnent de l’activité aux fluides et du
ressort aux organes. La flagellation, dit-il, anime
les passions ; et nous devons en croire cet estimable
littérateur, qui voyageant en philosophe, ami de
l’humanité, s’est attaché à observer tout ce qui
peut influer sur la population.


Le lecteur qui désireroit de plus grands détails
sur cette matière, peut consulter l’excellent ouvrage
de l’abbé Boileau, qui a pour titre : Histoire des
flagellans, où l’on fait voir le bon et le mauvais
usage des flagellations, etc. Amsterdam 1701, in-12.



Marsilius Cagnatus et Montuus attribuent
tout aux lombes, puisqu’ils sont composés
des parties ci-devant détaillées, c’est-à-dire,
des vertèbres, des muscles, des reins, des
veines, des artères et des nerfs, en donnant
néanmoins le premier rang aux veines et aux
artères spermatiques qui fournissent la matière
de la semence, contiennent le fluide qui
commence à blanchir et à s’épaissir, est déjà
sperme, ou va le devenir, et de-là le transmettent
dans les testicules. Ce fluide étant
trop abondant dans les veines et les artères,
s’y trouvant gêné, et cherchant à se répandre
au-dehors, excite des picotemens agréables,
le prurit vénérien, des irritations, le besoin
de s’en décharger et des pollutions nocturnes,
sur-tout chez les personnes qui se couchant
sur le dos, communiquent trop de chaleur
aux parties génitales. Barth. Montagnana[49],
le philosophe Nemesius[50], (T) Joh. Matthæus[51],
Garyopontus, médecin latin moderne[52],
et Sennert, (U) notre professeur et
notre ami, homme respectable, lorsqu’il vivoit[53],
Pierre Lauremberg, in procestriis
annotat. anat. lib. 1. cap. IV, et enfin Gaspard
Hoffmann, disent tous la même chose, quoiqu’ils
ne s’expliquent pas de la même manière.


[49] Consil. med. 37.



[50] De la nature de l’homme, chap. 27.



[51] Quæst. medic. 90.



[52] Pract. lib. 3. cap. 34.



[53] Pract. lib. 3. c. 1.
sect. 1. part. VII.



B. Montagnana, dit en examinant un passage
d’Avicenne[54], qu’il faut remarquer
pourquoi ce médecin attribue l’impuissance
à la foiblesse des reins ; et après avoir dit
que la matière séminale acquéroit le dernier
degré de perfection, en raison du degré
de chaleur et de force répandues dans les
testicules, il ajoute qu’elle doit nécessairement
être préparée dans les régions supérieures,
dans les parties où la digestion se
fait le plus promptement, comme dans le
foie et les reins, et par conséquent ou plus
éloignée ou plus rapprochée, suivant la constitution
de chaque individu. Il conclut enfin
qu’il est impossible que la véritable semence
se forme et acquierre toutes les qualités requises,
si les parties où elle doit s’élaborer,
c’est-à-dire le foie et les reins, sont vicieuses,
mal organisées et n’ont pas entr’elles un ordre
et une connexion uniformes.


[54] Lib. XIX. Fen. 3. c.
de renibus et ren. calc.



Némésius croit que les reins n’épanchent
dans les testicules qu’une sérosité saline qui
n’excite seulement dans ces parties que le prurit
et la chaleur du désir, et remplissent
ainsi leur ministère dans l’acte de la génénération.
« Les reins, dit-il, servent à épurer
le sang, et ne sont dans le coït qu’une
cause irritante et secondaire. » Les veines
qui se rendent dans les didimes, puisent dans
les reins un acide qui irrite le désir, de même
que les humeurs acres qui se glissent entre
cuir et chair, y causent des démangeaisons.
L’enveloppe de ces corps glanduleux étant
plus tendre et plus délicate que la peau du
reste du corps, cet acide irrite et aiguillonne
plus vivement les organes de la volupté, et
c’est cette âcreté mordicante qui procure
les pensées lascives, provoque la fureur amoureuse
et opère l’éjaculation de la semence.
Voilà mot pour mot ce que dit Isidore ci-dessus
cité, et Joh. Matthæus ne diffère de lui,
qu’en ce qu’il attribue plus de faculté au
rein gauche qu’au droit : « la veine gauche séminaire,
dit-il, étant placée avec l’émulgente,
près du rein gauche, fournit
un sang mêlé d’une substance aqueuse et
salée, qui occasionne le prurit et sert de
stimulant à la jouissance. » Laurenberg
donne aux reins l’emploi de la génération,
et ne s’explique pas autrement que Garyopontus.


Il définit les reins un tissu de muscles et
de nerfs étroitement liés aux corps caverneux
qui contiennent la liqueur séminale.
Il leur attribue l’opération de la spermatose,
et croit que c’est en eux que le fluide régénérateur
est contenu et élaboré. C’est aussi
l’opinion de Sennert, quoiqu’il en donne une
toute autre raison, en s’expliquant plus clairement
et d’une manière qui approche plus
de la vérité anatomique, que celle de Garyopontus,
qui ne paroît pas la connoître
beaucoup. Sennert dont l’exemple est suivi
par Hoffmann, prétend que les reins ne servent
pas seulement à communiquer une irritation
voluptueuse aux parties de la génération,
mais encore à perfectionner le fluide
séminal et à le transmettre. Il infère de-là,
premièrement, que les reins ont un parenchyme
particulier, qui ne diffère pas beaucoup
de la substance du cœur et du foie, et
c’est aussi le sentiment d’Arétée[55].


[55] Lib. 2. c. III. de morbis diut.



On ne peut refuser à ce parenchyme particulier
la faculté que lui donne Galien[56]
d’élaborer le sang : faculté qui lui est commune
avec le parenchyme de tous les autres
vaisseaux. Kariesatos et Jean Beverovicius,
chap. 2 de son livre sur la pierre
de la vessie, l’ont démontré d’une manière
évidente. La veine émulgente étant la plus
considérable de celles qui prennent naissance
dans la veine cave, et voiturant dans les reins
plus de sang qu’il n’en faut pour les alimenter,
et l’artère étant aussi trop grande pour filtrer
et dépurer les sérosités, il est vraisemblable
que la nature qui ne fait rien sans dessein,
n’a donné tant de capacité à ces vases, que
pour les faire concourir à ses vues, dans une
opération particulière. Il conclut donc que
cette opération n’a d’autre but que de porter
dans les reins le sang des artères, qui se
mêlant ensuite, dans leur substance, avec
le sang des veines, et y changeant de nature,
forme la base de la composition de la
semence qui descend ensuite dans les testicules.
Ce qui confirme l’opinion de Sennert,
c’est que des diverses conformations des reins
et des vases dans lesquels la nature se plaît
à créer des bizarreries, pour s’amuser, il
résulte qu’il y a des hommes plus amoureux
les uns que les autres, et d’une complexion
beaucoup plus vigoureuse. Salomon Albert
et Jean Riolan[57] nous en offrent des exemples.
Tous deux faisant la dissection d’un
criminel, disent lui avoir trouvé trois émulgentes
et les veines spermatiques dans chaque
côté, qui sortoient des émulgentes. Sal. Albert
infère de-là que cette prodigieuse abondance
de vaisseaux et de semence devoit nécessairement
opérer chez cet homme l’insatiable
salacité et les desirs sans cesse renaissans
dont il se plaignoit encore quelques instans
même avant son supplice. Riolan écrit que le
sien fut pendu pour trigamie, parce que
son trop plein d’existence et de force l’avoit
contraint à épouser trois femmes à la fois[58].


[56] Lib 6. de decret. Hippocr. et Plat.



[57] Antrop. liv. 2. chap. 27.



[58] Tel étoit de nos jours Mirabeau l’aîné, député
à l’assemblée constituante. (Note de l’éditeur.)



Philippe Salmuth ayant fait la dissection
de deux hommes morts du mal vénérien,
trouva que les reins du dernier étoient trois
et même quatre fois plus grands que ceux
des hommes ordinaires. Sennert demande ensuite,
dans le cas où cette opinion seroit
rejettée, d’où proviennent les sels volatils
qui affectent l’odorat à l’approche de plusieurs
animaux non-châtrés, qui s’exhalent de
toutes les parties de leur corps, mais dont
la perception est beaucoup plus sensible
dans les reins et sur-tout des adultes,
ce qui ne se rencontre pas dans les individus
de l’âge le plus tendre, ou qui n’ont
pas encore été accouplés. Il ajoute encore,
d’après Oiribase[59], que la surabondance de
liqueur séminale trop long-temps retenue dans
les vaisseaux nuit aux reins ; que les médecins
regardent comme la preuve de l’excessive
chaleur de ces parties, le penchant
au libertinage, les songes lascifs et les pollutions
nocturnes qui en sont le résultat. Les
physiciens disent de plus que la qualité de
la semence dépend de la constitution des
reins. De même qu’une érection fréquente
marque la chaleur des reins, de même une
longue continence et l’éloignement des plaisirs
de l’amour désignent leur température
glacée.


[59] Lib. 6, cap. XXXIX. collect.



Alex. Trallien[60] et Arétée[61] nous apprennent
que dans la gonorrhée simple, on
diminue la force et la quantité du fluide séminal,
en appliquant des remèdes qui ont
cette vertu, sur les lombes, vers la région
des reins.


[60] Médecin et philosophe du sixième siècle.
Liv 2. chap. 9.



[61] Liv. 2. de ses Chroniq. chap. 7.



Pline[62] vient encore à l’appui de Sennert,
et dit que des lames de plomb attachées sur
les lombes et les reins, tempèrent par leur
fraîcheur les transports de la passion amoureuse,
et il cite à ce sujet l’exemple de l’orateur
Licinius Calvus qui se servit avec succès
de ce remède pour arrêter un flux involontaire
de semence.


[62] Liv. 34. chap. 18.



Galien[63] rapporte que les athlètes ceignoient
pareillement leurs reins de ces lames
de plomb, pour empêcher les pollutions nocturnes
et amortir les feux de l’amour ; il ne
trouve pas de meilleur remède au priapisme
qu’un emplâtre d’huile rosat épaissi avec de
l’eau froide et appliqué sur les lombes.


[63] Liv. 5 de tuendâ valet. c. ult.
lib 6. de loc. adf.
c. ult. et lib. 14. method. medic. cap. 7.



Cœlius Aurelianus[64], outre les lames de
plomb, ordonne des éponges imbibées à
froid avec le marre de raisin.


[64] Liv. 5. Tard. pass. cap. 5.



Aëce[65] et Théodore Priscien[66] recommandent
non-seulement l’application des lames
de plomb sur les lombes et les rafraîchissans,
mais encore défendent de se coucher
sur le dos, pour ne pas augmenter le mal,
par l’extrême chaleur que cette position communique
à ces parties.


[65] Tetrabiblos I. disc. III. chap. 32 et 37.



[66] Liv. 2. c. XI.



Oribase[67] (V) et Paul Eginæte[68] sont
du même avis. Ce dernier défend même dans
la gonorrhée simple, tout médicament qui
provoque les urines, comme très-nuisible aux
reins qui sont placés dans la région des
lombes.


[67] Synops. Lib. 9. c. 39 et 40.



[68] Lib. 3. c. 55 et 56.



Avicenne[69] l’a prouvé, et cite entr’autres
symptômes de l’épuisement et de la défection
des reins, le défaut d’érection dans le coït.
Il donne pour cause de la foiblesse de ces
parties, la trop fréquente émission des molécules
organiques, et nous apprend[70] que
le seul moyen de leur rendre toute leur vigueur,
est l’abstinence des plaisirs qui les en
ont privés.


[69] Lib. 3. Fen. XIX. c. IX.



[70] Cap. XI.



Aaron, médecin célèbre, cité par Rhasès[71]
dit aussi qu’il faut attribuer le défaut d’érection,
au foie et aux reins.


Aristote[72] dit, qu’excepté l’homme, aucun
des animaux n’est sujet au flux involontaire
de la semence, parce qu’ils ne se couchent
point sur le dos. On en excepte pourtant les
chevaux de course dont les lombes et les
reins échauffés par le mouvement que leur
communique le cavalier, les rendent plus enclins
à l’acte vénérien. Voilà l’origine de la
coutume qu’observoient les dames d’Athènes,
pendant les Thesmophories[73] d’éviter
les carresses de leurs époux, et de coucher
seules.


[71] Liv. 2. de la Continence.



[72] Problêm. Sect. 10. Prob. 19.



[73] Les Thesmophories étoient des sacrifices et des
fêtes en l’honneur de Cérès Thesmophore ou Législatrice,
pendant toute la durée desquelles on s’envoyoit
par toute la Sicile des gâteaux faits avec du
miel et de la graine de Sésame. On donnoit à ces
gâteaux la figure des parties naturelles de la femme,
pour lesquelles les Syracusains avoient tant de vénération
et d’amour qu’ils les portoient en cérémonie
à ces fêtes célèbres. Les Romains, lorsque
leurs mœurs furent dépravées, firent construire
des vases dont ils se servoient à leurs repas et auxquels
ils donnoient la figure de la partie virile pour
laquelle ils avoient tant de passion. Ce qui a fait
dire à Juvenal, satire 2 : Vitreo bibit ille Priapo :
Celui-là boit dans un Priape de cristal.


Le Sésame est une espèce de bled, selon Pline,
et de légume, selon Columela, que les apothicaires
d’Italie nomment Gingeoline. Il ressemble au millet.
Son huile est fort estimée et a la vertu de rendre stérile.
Pline dit qu’il fut apporté des Indes. Ses feuilles
sont rouges et ses fleurs vertes. Sa graine est blanche
et renfermée dans de petits boutons, comme
celle du pavot et sa racine est blanche pareillement.
On n’en sème guère, parce qu’on prétend qu’il
rend la terre stérile. Son nom en latin est Sesamum.



Ovide en parle ainsi, livre II de ses métamorphoses,
fable IX. « Elles mettoient au
nombre des choses defendues les plaisirs de
l’amour, et les attouchemens des hommes
dont elles se sevroient pendant neuf jours. »


Elles dressoient leurs lits avec les branches
et les feuilles de l’agnus-castus[74]. Le Vitex
est un arbrisseau dont l’odeur combat les
pensées amoureuses et écarte les songes
lascifs. C’est pourquoi elles jonchoient leurs
couches solitaires, des feuilles de cet arbrisseau,
pour altérer la force et la chaleur du
fluide séminal, rafraîchir leurs reins et les
parties voisines, et émousser les aiguillons
de l’amour. Voyez à ce sujet Dioscoride[75],
Pline[76], Ælien[77] et Galien[78].


[74] L’agnus-Castus, nommé par les Grecs chaste,
par les Latins, Vitex, est un arbrisseau qui ressemble
beaucoup à notre Saule d’Amérique. Il croît
sur le bord des rivières et des torrens. Ses branches
sont noueuses, longues et flexibles, ses feuilles
assez ressemblantes à celle de l’olivier, ce qui l’a
fait nommer par Mathiole olivæ agnus, mais plus
molles. Ses fleurs sont purpurines et quelquefois
blanches. Son fruit est comme le poivre, chaud et
astringent. Il y en a de blanc et de noir.


Arnaud de Villeneuve exagère les propriétés de
l’agnus-castus avec une confiance qui étonne dans
un homme instruit. Il assure que le moyen le plus
sûr de conserver sa chasteté, est de porter habituellement
un couteau dont le manche seroit fait avec
le bois de cet arbrisseau. Le préjugé des anciens sur
ce végétal s’est perpétué jusqu’à nous, et l’on fait
encore dans les monastères, usage intérieurement
et extérieurement des semences et des feuilles
de cet arbrisseau, en se faisant une ceinture de ses
branches ou une émulsion de sa semence avec l’eau
de nénufar. Voyez ce que rapporte à ce sujet
M. de Lignac dans son traité de l’homme et de la
femme, considérés physiquement dans l’état du mariage…
Lille 1773. in-12. tom. premier, pages 102
et suivantes.



[75] Liv. 1. Chap. CXVI.



[76] Lib. XXIV. cap. IX.



[77] De anim. lib. IX. c. XVI.



[78] Lib. VI. de Simp. med. fac. chap. 34.



On emploie aussi pour donner la vigueur
nécessaire aux exercices de Vénus, les reins
de certains animaux, et principalement du
bouc.


Aëce, déjà cité, recommande l’usage de
la chair du seine-marin[79], prise de ses
reins ou des environs, comme très-propre
à opérer l’érection de la verge. Peut-être
est-ce une espèce d’analogie et une conformation
semblable à ceux de l’homme, qui
a fait attribuer aux reins de cet animal la
propriété de les aider et de les exciter à
remplir le devoir de la génération ; de même
que l’on ordonne à ceux qui sont inhabiles
à s’en acquicter, entr’autres médicamens,
les frictions, les emplâtres chauds, non-seulement
sur les parties honteuses, mais encore
aux reins, les diurétiques violens,
comme les cantharides, et le soin de se
coucher sur le dos, pour maintenir la région
des lombes dans un degré de chaleur
nécessaire pour rappeller les forces languissantes,
rendre la semence prolifique,
et précipiter sa descente dans les testicules.
Rhasès[80] dit que toutes les fois que
l’on se frottera les reins avec des médicamens
chauds, le membre viril augmentera
de grosseur et de fermeté, et l’érection sera
complette.


[79] Le Seine-marin est une espèce de petit crocodile
terrestre, que sa qualité anti-vénéneuse a
fait entrer dans le fameux Mithridate, et sa vertu
aphrodisiaque dans l’électuaire Diasatyrion. Ce lézard
en Egypte et en Arabie, ne se nourrit que de
plantes aromatiques. Les paysans d’Egypte portent
de ces lézards au Caire, d’où par Alexandrie, on
les transporte à Venise et à Marseille, pour les
disperser dans toutes les pharmacopées de l’Europe.
Les Arabes et les Egyptiens s’en servent pour s’exciter
à l’amour. Les Européens le rejettent, parce
qu’il rend maniaque ; au reste le seine-marin résiste
au vénin, et augmente la semence. Dioscoride recommande
la chair qui est autour de ses reins. Galien
dit que ce sont les reins mêmes qu’il faut employer.
Pline veut que ce soit la dépouille et les
pattes. M. Lemery s’est déterminé pour l’usage des
reins, qu’il ordonne de réduire en poudre, il en
fixe la dose à 72 grains. On ne sauroit enfin être
trop en garde contre la violence de ce remède.



[80] Lib. XI, Contin. c. V.



Misish, médecin arabe, dans sa somme de
Rhasès, dit aussi que le seul moyen de
s’exciter aux plaisirs de l’amour, est de donner
beaucoup de chaleur au dos, comme
celui de diminuer la fougue d’un tempéramment
lascif, est, en prenant cette sage précaution
en sens inverse, de l’en priver, en
se couchant sur des feuilles froides. Nous
concluons donc de tout ceci, que les lombes
sont les premiers instrumens de la génération,
selon leur constitution et l’emploi
que la nature leur a confié ; et suivant Cagnati,
les veines et les artères y portent la
matière et les esprits ; que le premier organe
des reins est le parenchyme[81], où
le fluide séminal commence à s’élaborer, à
devenir prolifique et recevoir enfin dans les
vases séminaires le degré de perfection qui
lui est nécessaire : c’est l’opinion de Sennert
et la nôtre. Il ne faut pourtant pas rejetter
celle de Némésius, d’Isidore, de Matthæus
et de Laurenberg, qui prétendent
qu’il se mêle à ce fluide une certaine sérosité
saline, une humeur mordicante filtrée des
reins dans les testicules, et dont l’effet est
de causer le prurit vénérien et l’érection
avec de violens desirs de la jouissance. Ce
que le grammairien Papias a répété, sur leur
autorité, dans son vocabulaire.


[81] Mot grec qui signifie engendré par la masse et
l’épaississement d’un suc. Le foie est le premier de tous
les parenchymes.



Nous avons, je crois, suffisamment prouvé
que la flagellation sur le dos ou sur les lombes
est du plus grand effet pour rendre la vigueur
éteinte par les excès de la volupté, et vous
ne devez plus être surpris que ces hommes,
que la débauche a mis au rang des bêtes, ces
monstres épuisés de luxure, et victimes d’un
honteux désordre, ayant cherché dans l’opération
douloureuse de la flagellation, un remède
à l’épuisement, à la foiblesse de leurs
reins, et à la perte totale de leurs forces,
sans parler de ceux qui, moins coupables
à la vérité, ne doivent ces accidens qu’à un
trop violent amour pour une épouse, ou à
un physique froid, vicieux et mal organisé.
Il est probable que la flagellation donne aux
parties relachées et refroidies, une commotion
violente, une irritation voluptueuse qui
les embrâse et se communique à la semence,
ajoutez à celà que le sentiment aigû de la douleur
des parties frappées, subtilise et précipite
le sang avec plus d’abondance, attire les
esprits, et fournissant aux parties de la génération
une chaleur excessive, procure à
l’homme libidineux qui cherchoit en vain le
plaisir, le moyen de consommer l’acte de
la génération, malgré la nature même, et
de multiplier ses jouissances criminelles au-delà
des bornes qu’elle a assignées à ses
forces[82].


[82] Rabelais faisant allusion à cette manière de se
procurer des forces pour la lutte amoureuse, dit
se frotter le cul au panicaut[83] vrai moyen d’avoir au
cul passion.




Une femme en mélancolie

Par faute d’occupation,

Frottez-moi lui le cul d’ortie,

Elle aura au cu passion.






Extrait du Ducatiana.


Nous ne pouvons nous refuser au plaisir d’ajouter
encore une preuve aux observations de Meibomius,
en faisant part à nos lecteurs d’une anecdote, non-seulement
étroitement liée au sujet que nous traitons,
mais encore intéressante par la réputation de
celui qui en est le héros. Il s’agit d’un chevalier romain,
gouverneur d’Egypte, ami d’Auguste et de
tous les beaux esprits de son temps ; d’un poëte charmant
qui a servi de modèle aux Barth…, aux Dorat,
aux Parny, aux Chabanon, enfin de Cornelius Gallus,
l’ami de Virgile, Horace, Tibulle et Catulle,
qui, comme ces derniers, a chanté l’amour, au milieu
de ses extases, et qui, au rapport de Pline,
mourut d’une douce mort, ou plutôt s’endormit
pour toujours sur le sein de celle qui faisoit le bonheur
de sa vie. M. de Lignac nous apprend que ce
favori des Grâces ne devoit les transports et les faveurs
enivrantes d’une jeune fille passionnée pour
lui, qu’au fouet qu’elle recevoit fréquemment d’un
père rigoureux qui, croyant la punir par ce châtiment,
des fautes que lui faisoit commettre un tempéramment
trop lascif, ne travailloit au contraire qu’à
l’augmenter, et servoit ainsi, sans le savoir, les
vues du voluptueux poëte.


Ce trait m’en rappelle un autre dont j’ai été le
témoin. Un écolier de rhétorique, et mon condisciple,
menacé du fouet par le régent, trouva le
moyen de s’y soustraire par cette réponse hardie et
indécente. « Vous me rendriez un grand service,
je n’osois vous le demander, mais vous devriez
savoir qu’à mon âge on ne le craint plus. »



[83] Le Panicaut est une espèce de chardon qu’on appelle
à cent têtes, en latin eryngium. Ses feuilles sont
bonnes à manger, lorsqu’elles sont tendres et confites
dans le sel. Elles sont aromatiques, et deviennent en
croissant, épineuses et piquantes.



Voilà mon avis, mon cher Cassius ; mais,
direz-vous, cet expédient honteux n’est mis
en usage que par les libertins dont vous m’avez
parlé, afin que remediant à l’extinction
de leurs facultés, fruit de leurs excès de
débauche, ils puissent les continuer, et se
vautrer de plus belle dans la fange du crime.
Je demande donc maintenant si cette fustigation
ne devient pas un remède aussi innocent
que quantité d’autres employés tous les
jours, et si la conservation de l’espèce ne
le rend pas non-seulement excusable, mais
même nécessaire, lorsqu’il s’agit d’un homme
qui, voulant savourer les voluptés d’une
jouissance permise, et se reproduire dans
un second lui-même, n’éprouveroit avec une
épouse aimable et tendrement aimée, que le
désespoir de l’impuissance, et dont tous les
efforts seroient vains pour consommer le mariage,
par la foiblesse et le défaut de chaleur
des parties que nous avons détaillées ci-dessus,
et qui seroit précisément le coursier dont
parle Virgile, liv 3 de ses géorgiques.




« Quand des ans ou des maux il sentira le poids,

» Des travaux de l’amour dispense sa foiblesse ;

» Vénus ainsi que Mars demande la jeunesse.

» Pour son corps dévoré d’un impuissant désir,

» L’hymen est un tourment et non pas un plaisir,

» Vieux athlète, son feu dès l’abord se consume :

» Tel le chaume s’éteint au moment qu’il s’allume.






Trad. de l’abbé de Lille.


De sorte qu’il ne pourroit, je ne dis pas
s’acquitter totalement envers sa créancière,
mais même payer la moitié de la dette. Pourquoi
non, mon cher Cassius ? Je sais que
vous n’êtes aucunement dans le cas de recourir
à un remède de cette nature, et je
suis prêt à l’affirmer par serment et sous peine
de privation des plaisirs de l’amour pendant
la cinquantaine. Je sais depuis long-temps,
comme votre médecin, et je ne me trompe
pas, que vous êtes pourvu des plus brillantes
qualités pour remplir les devoirs d’époux ;
les règles infaillibles de mon art, et la connaissance
qu’il me donne de votre constitution
physique, me permettent et me font
même un devoir d’en juger. J’ai d’ailleurs
pour garant de la vérité de mes conjectures,
un témoin irrécusable et au-dessus de toute
exception, qui depuis peu commence à se
remuer dans les entrailles de votre douce et
tendre moitié, et pour qui j’implore les faveurs
de Lucine, au temps marqué pour son
élargissement. Pour ce qui est de communiquer
à d’autres le remède que je vous indique,
s’il en est qui aient besoin du ministère
d’un homme qui d’un bras vigoureux
leur décharge sur le dos une ample provision
de coups de verge, je ne le défends à personne,
et ne leur envie pas ce plaisir. Non-seulement
ceux qui habitent le temple des
Muses, comme on le dit ordinairement des
savans, doivent être inaccessibles à la jalousie,
mais plus encore les médecins.


L’envie, dit Scribonius Largus, dans une
lettre à C. Julius Callistus, est un crime
affreux qui déshonore les hommes, et doit être
en horreur à tout l’univers, et principalement
aux médecins ; car si leur ame n’étoit pas le
séjour de l’humanité et de la tendre pitié, qui
sont le premier devoir, la base et le but de leur
profession, ils devroient être l’objet de la haine
et du mépris des dieux et des hommes.


C’est uniquement pour vous être agréable,
ô l’ami de mon cœur, et satisfaire votre
curiosité, que je me suis hasardé de traiter
ce sujet et de vous dire mon avis, un peu
librement à la vérité. Quel que soit son sort,
tirez-en le meilleur parti possible, continuez-moi
l’amitié dont vous m’honorez, pardonnez
à ces plaisanteries innocentes, qui cependant
conduisent à des réflexions importantes
et sérieuses, et conservez précieusement
une santé qui m’est aussi chère que la
mienne. Adieu.





OBSERVATIONS

Extraites d’une lettre de Thomas Bartholin à
Henri Meibomius.



La traduction que nous avons entreprise
du traité de Meibomius, étant principalement
destinée aux savans, nous croyons
qu’il est fort inutile de leur offrir en entier
la lettre de Bartholin au fils de l’auteur ;
nous nous contenterons d’en extraire toutes
les réflexions qui peuvent ajouter à la singularité
de l’ouvrage, et nous renverrons nos lecteurs
à l’édition latine, où cette lettre a été
insérée toute entière avec la réponse de Meibomius.


Bartholin, après une énumération des ouvrages
et un magnifique éloge des talens de
Meibomius, dit que Paulin, son imprimeur,
l’ayant prié d’ajouter quelques observations,
le desir d’être utile au public et de faire cause
commune avec ses amis Meibomius et Cassius,
l’a engagé à rassembler quelques cordes
et quelques brins (ce sont ses termes) pour
augmenter les verges.


Très-peu de personnes, dit-il, aiment la
flagellation : les anodins étant en général
plus du goût des malades que les caustiques ;
mais telle est la condition humaine, qu’on
ne peut pas toujours employer les topiques
bénins.


La flagellation est propre sur-tout à guérir
ceux qui feignent d’être malades ; elle est
utile dans l’épilepsie ; on l’employa souvent
avec succès pour rendre l’activité aux
esclaves qui se disoient malades pour ne
point travailler. Il paroît qu’elle est propre
aussi pour guérir les maladies de l’ame,
comme celles du corps, puisqu’on a vu dans
l’Italie une secte de flagellans qui s’assembloient
pendant le carême pour expier leurs
fautes par une copieuse discipline. Claudion,
liv. 1, sur Eutrope, dit que cette coutume
se pratiquoit aussi dans les fêtes de Cybèle.


Les Syriens avoient des mercenaires qui
pour une certaine rétribution, se chargeaient
d’expier les fautes des autres, en se flagellant
eux-mêmes, suivant le plus ou moins
de bénéfice.


On voit que Circé employoit une verge
pour changer les compagnons d’Ulysse en
pourceaux ; on peut conclure de-là que les
mêmes verges qui rendent aux uns le bon
sens, peuvent l’ôter aux autres.


J’ai vu à Padoue des religieux employer
la flagellation pour chasser le diable des
corps qui en étoient possédés, possession
qui, suivant les médecins, n’étoit autre chose
qu’une épilepsie que l’on guérit aisément
par la chaleur que communique la flagellation.
St.-Marc, tourmenté par l’esprit malin,
le mettoit à la raison à coups de poing.
Haymond, évêque d’Halberstad, dit que les
soufflets sont plus efficaces pour guérir les
tentations du diable, que pour dissiper les
douleurs de tête.


Les Romains faisoient fouetter les esclaves
qui avoient encouru le châtiment, comme
le dit P. Brisson, liv 3, des antiquités du droit
civil, chap. 9.


La crainte de la douleur nous contient dans
les bornes de la raison ; j’ai connu un homme
de bonnes mœurs, mais sujet à de fréquens
mouvemens de colère, que l’on rendoit plus
doux qu’un agneau, en lui administrant une ample
flagellation, quand les menaces n’avoient
pu calmer sa fureur.


Cœlius Aurelianus dit que la plante nommée
Férule a la vertu de rendre l’équilibre des
humeurs aux parties irritées ; et Dioscoride,
liv. 5, chap. 19, dit que l’eau de la mer produit
le même effet, étant par sa nature chaude
et aride comme toutes les choses salées.


Un marchand d’esclaves parvint à rendre
en bien peu de temps le plus brillant embonpoint,
à un enfant exténué par la faim,
et cela, par le moyen d’une flagellation modérée
qu’il lui donnoit tous les deux jours.


Si le moyen de Cœlius paroît trop violent,
on veut employer celui que propose Æginete,
liv. 4, chap. 12, qui est d’appliquer sur
le corps malade, la peau d’un agneau
fraîchement dépouillé, et le battre ensuite
de verges. — Les Syriens voluptueux avoient
recours à ce moyen. Beroalde dit que la peau
du blaireau est excellente pour guérir les
plaies qui sont les suites de la flagellation et
de la morsure des chiens. Quelques cruels que
paroissent les arrêts de la médecine, il faut se
souvenir, non de la douleur momentanée
qu’ils procurent, mais de la guérison qu’ils
doivent opérer, et ne jamais les commenter,
ni les approfondir.


Les barbiers de Rome avoient mis des fouets
à leurs portes, entre autres instrumens qui
composoient leurs enseignes, comme nous le
prouve Martial. liv. 2. ch. 17. Ces fouets
étoient faits de cordes de laine, et pour
les rendre plus déchirans, on les hérissoit de
nœuds et d’osselets de mouton, au rapport
d’Apulée. Catulle, épig. 25 à Thallus menace
de le punir de cette manière.


Sénèque, épitre 90, dit que la torpeur des
membres se guérit par la flagellation avec
de l’ortie, et dont les coups sont si violens
qu’un oie qui en seroit piqué, en mourroit.
Columella dit que les fermiers de Rome ont
coutume de déplumer les poules d’Afrique
sur le ventre, et de les fouetter avec de
l’ortie, pour les faire couver, en leur mettant
dans le bec ou un bol, ou un os qui leur
sert de bâillon, pour les empêcher de rendre
la nourriture qu’elles ont prise. On sait qu’un
soufflet ou un coup de poing bien appliqué
sous la mâchoire inférieure, guérissent promptement
un homme à qui un bâillement ou un
rire immodéré ont causé une luxation et un
relâchement dans les ressorts de la bouche.
Chez les habitans de la Gaule Cis-Alpine,
(aujourd’hui le Milanois) on comprimoit
avec des cercles ou des lames d’étaim, le
ventre d’une femme, pour en faire sortir le
fœtus mort dans ses entrailles.


J’ai remarqué que le fouet que l’on donne
aux enfans pour les punir d’avoir uriné dans
le lit, est le moyen le plus efficace de les
en empêcher, quoique les parens ne fassent
point d’attention aux effets physiques de ce
remède.


Meibomius a cité assez d’exemples qui prouvent
combien la flagellation est utile dans l’impuissance,
pour me dispenser de blesser encore
les oreilles chastes, en les répétant ici ;
mais il n’est pas inutile de dire que non-seulement
ce remède est propre aux hommes,
mais encore aux femmes pour les faire concevoir
plus aisément. Aussi les Romaines
s’offroient-elles nues aux prêtres qui célébroient
les Lupercales, pour en être frappées.
Ces prêtres se servoient tantôt de la main,
tantôt de la tige de la férule. Les plus chastes
se contentoient d’appliquer leurs coups sur la
main, et on devine facilement que la superstition
avoit moins de part à cette cure que
la libre circulation du sang, qui, agité et divisé,
remonte vers le cœur, se répand dans
les artères avec plus d’abondance, et porte
par-tout un feu pur et nouveau qui excite
à l’amour, et dispose à la conception. Les
Romains qui, en célébrant les Lupercales,
couroient nuds par les rues, et frappoient
toutes les femmes qui se trouvoient sur leur
passage, se nommoient Crépi, du mot latin
qui signifie bruit, parce que les verges avec
lesquelles ils frappoient, étoient couvertes
de cuir, selon Dempterus, liv. 3, chap. 2,
ou de peaux de chien ou de bouc, qui étant
sèches, augmentoient la douleur ou le bruit
de l’opération. Plutarque attribue de bons
effets à cette flagellation. Ovide, Juvénal
et Prudence dans l’histoire des martyrs, se
sont égayés sur l’usage considéré comme religieux,
mais en effet utile comme médical ;
le caractère connu des prêtres qui suivant
leurs termes, frappoient les femmes avec
d’autres verges que la férule, a donné lieu
à bien des plaisanteries[84]. Voyez Cardan,
liv. 2, de son traité de l’utilité que l’on peut
retirer de l’adversité.


[84] Ce trait nous rappelle un quatrain placé dans
l’église de St.-Hyacinthe, à Paris, et qui prouve
la vertu des moines.




« Femmes qui désirez de devenir enceinte,

» Adressez cy vos vœux au grand Saint-Hyacinthe,

» Et tout ce que pour vous le saint ne pourra faire,

» Les moines de céans pourront y satisfaire. »







Entr’autres nations où ces usages sont communs,
on distingue les Perses et les Russes.
Ceux-ci battent leurs femmes pour prouver
leur amour. Jean Barclay, dans son Icon
animorum, rapporte une anecdote qu’on ne
sera pas fâché de trouver ici.


Un homme de basse extraction quitta l’Allemagne
et se retira en Moscovie. Si vous
êtes tant soit peu curieux de le savoir, il
se nommoit Jourdain. Le séjour lui ayant
paru agréable, il résolut de s’y fixer, et il
s’y maria. Passionnément amoureux de sa
femme, il n’épargna rien pour l’en assurer,
mais ses efforts furent inutiles ; elle souffroit
intérieurement un chagrin qu’elle vouloit cacher,
mais que la rougeur de ses yeux, ses
soupirs et ses sanglots trahissaient à chaque
instant. Son époux lui demandant la cause
de cette tristesse et cherchant à deviner en
quoi il avoit manqué au devoir de la tendresse,
elle lui parla en ces termes, après
s’être fait long-temps presser. « Pourquoi
fais-tu si bien-semblant de m’aimer ? Crois-tu
me tromper ? Crois-tu me cacher plus
long-temps que je suis vile à tes yeux ? »
et en même temps elle versoit un torrent
de larmes. Jourdain étonné de ce langage,
lui demanda en quoi il l’avoit offensée ;
que peut-être il avait manqué en quelque
chose, mais qu’il répareroit cette faute par
plus de soins. Enfin, lui dit-elle, puisque tu
fais semblant de l’ignorer, où sont donc les
verges avec lesquelles tu m’as apprise à t’aimer ?
Ne sais-tu pas que c’est chez nous l’unique
moyen que doivent employer les hommes
qui veulent nous persuader de leur amour ?
Jourdain à ce discours fut long-temps dans
une stupeur profonde, et eut toutes les peines
du monde à s’empêcher de rire. Bientôt
la première surprise passée, et sa femme
persistant à lui parler sérieusement, il fut
forcé de croire que ce traitement étoit indispensable.
Mais comment se résoudre à
battre une femme qu’on aime ? Il n’y avoit
pourtant pas de milieu, il eût été haï ; il s’y
résolut donc avec beaucoup de peine. Peu
de jours après, il saisit un prétexte d’humeur
de sa femme, et prenant un bâton,
lui administra la correction la plus conjugale.
Le remède fit merveille, et sa femme commença
à le chérir de la meilleure foi du
monde.


Pierre d’Erlesunde, part. 5 de ses anecdotes
moscovites, raconte le même fait et
dit : que c’est pour cet usage que les maris
aussi-tôt la noce, se munissent de verges,
comme des divers ustensiles de ménage, et
le motif de cette emplette n’est nullement
le desir de corriger sa femme ; car une méchante
femme, s’il y en a, ne se corrige ni
par les menaces, ni par la colère, quand
même on lui casseroit les dents à coups de
pierre, pour me servir des termes de Simonide,
dans Stobée.


Je crois avec votre père Meibomius, (c’est
Bartholin qui parle) que la flagellation excite
et augmente la semence par la chaleur extrême
qu’elle communique aux lombes et aux reins,
et j’ai depuis long-temps démontré dans mes
recherches sur l’anatomie, de quelle manière
les fonctions des reins dépendent de
la circulation du sang, systême appuyé depuis
par Sennert, Olafius, Wormius et Meibomius.
Ce qui fait que l’usage de se coucher
sur le dos procure en dormant les pollutions
involontaires, en donnant trop de chaleur
aux lombes. Les frictions excitent l’érection,
et plus d’un parisien a dû à cet
usage, trop fréquent chez eux, la perte de la
santé et de la vie.


C’est sur les lombes qu’on applique les
remèdes rafraîchissans, dans la gonorrhée.
Actuarius, liv. 4, chap. 8, de sa méthode
de médecine, applique sur les reins un emplâtre
qui les fortifie, sans les échauffer aucunement.
Oribase emploie une lame de plomb
sur les lombes[85]. La défense qu’il fait de
trop rafraîchir les lombes, dans la crainte
que les reins n’en souffrent aussi, prouve
que ces deux parties sont très-distinctes, et
que ce qui est utile à l’une est nuisible à
l’autre.


[85] Voyez son traité du régime que l’on garde dans
toutes les saisons de l’année. Bâle 1528, édition d’Alban.
Torinus.



De mon Tusculanum d’Hagestad, le 24 octobre
1669.





EXTRAIT

DE LA REPONSE

DE H. MEIBOMIUS, FILS,

A T. H. BARTHOLIN.



J’ai appris que vous vouliez faire réimprimer
l’ouvrage de Jean Henri Meibomius,
mon père, sur l’utilité de la Flagellation
dans les plaisirs de l’amour, et sur les fonctions
des lombes et des reins, et rien ne
pouvoit m’être plus agréable. Cet ouvrage
doit sa naissance à la gaîté d’une orgie, et
il a été publié, à l’insu de mon père, à
Leyde, par les soins du personnage illustre
auquel il est dédié. Les hommes les plus signalés
de l’Europe l’ont accueilli, et plusieurs
écrivains lui ont donné des éloges.
Comme on n’en avoit tiré qu’un très-petit
nombre d’exemplaires pour être donnés à
des amis, il devint rare, et l’objet des avides
recherches des amateurs et des curieux, à
cause de la singularité piquante de son titre. — J’étois
fâché de ne pouvoir contenter
tous ceux qui vouloient l’avoir, et ne voulois
pourtant pas en faire une seconde édition,
non-seulement parce que je n’étois pas
toujours de l’avis de mon père, mais encore,
parce que je ne voulois pas évoquer sur
moi les traits de la censure, dans le moment
où ma réputation commençoit à s’établir,
en éditant un ouvrage plein d’images
un peu libres. Je sus quelque temps après
qu’il venoit de l’être, j’en fus ravi et regrettai
de n’avoir pas été averti assez tôt, pour
lui donner toute la pureté et l’élégance dont
il étoit susceptible. Je me réjouis sincérement
que vous ayez bien voulu donner vos soins
à cet ouvrage et l’enrichir de vos observations,
vous que l’Europe savante met au premier
rang de ses littérateurs. Vous ne craignez
pas que le sourcilleux Caton jette sur
lui un regard farouche, en ridant ses lèvres.
Mais enfin, nous n’écrivons pas pour
les Vestales ni pour les Sabins, mais pour
les médecins. Ce sujet mérite d’être approfondi,
et je ne doute pas que vous n’ayez
tiré le plus grand parti de tout ce qui pouvoit
le rendre précieux et intéressant. Je
vous envoie les notes manuscrites dont mon
père avoit chargé les marges de son exemplaire.
Je ne crains pas d’avouer qu’il y a
dans cette lettre des passages qui se trouvent
en contradiction avec les systêmes
d’Harvey, et j’aime mieux convenir des erreurs
de mon père, que de les défendre,
sur-tout lorsqu’elle lui sont communes,
non-seulement avec quelques savans, mais
encore avec quelques siècles précédens.


Les bons effets de la Flagellation pour
guérir les Maniaques, attestés par Cœlius
Aurelianus, Rhazès et autres, sont connus
depuis un siècle en Angleterre, quoique les
médecins ne s’en soient point souvenus,
et je lis dans Bodin, liv. 5 de la république,
que la folie dégénère souvent en fureur,
et se guérit par la Flagellation.


Meibomius répète ici ce que Bartholin a
dit des Lupercales, et de leurs cérémonies
ridicules et superstitieuses.


Il dit que les somnambules peuvent être
guéris de cette maladie par la Flagellation,
et qu’il en a vu plusieurs expériences satisfaisantes.
Il discute ce que son père a
dit des effets de la Flagellation, pour exciter
à l’amour, de l’influence des astres,
de l’habitude, des parties sur lesquelles le
remède doit être appliqué, d’après les autorités
des écrivains sacrés et profanes, des
historiens et des poëtes. Il répète ensuite
tout ce qu’on a déja vu sur le physique
des lombes et des reins, leurs fonctions et
les travaux du sang dans cette partie. Il
cite le coucher trop doux et l’usage de se
coucher sur le dos, comme les causes ordinaires
des pollutions nocturnes : l’équitation
est encore un exercice qui dispose à
l’amour, comme Aristote le démontre dans
le Centon des problèmes qui ont paru sous
son nom. (Section IV, problême 12.) Hyppocrate
dit au contraire, qu’il est une des
cause d’impuissance, et tous deux ont raison.
Hyppocrate a entendu parler de l’usage
des Scythes, d’être toujours à cheval, et
en effet cet exercice continuel fatigue,
épuise ; il endurcit les parties de la génération,
et leur ôte cette précieuse sensibilité
qui est le premier aiguillon de la volupté.
Aristote, au contraire, n’a en vue
que l’usage modéré propre à échauffer les
lombes, mettre les humeurs en mouvement,
et subtiliser le sang[86].


[86] Je ne suis plus étonné de voir nos élégantes
parisiennes parcourir légèrement à cheval les boulevards
et le bois de Boulogne. Elles savent à merveille
la théorie des jouissances, sans avoir lu
Meibomius, elles savent par expérience que la fatigue
du plaisir les délasse des fatigues du cheval.
(Note du trad.)



Je ne crois pas nécessaire de pousser plus
loin la discussion sur tout ce que mon père
a dit à ce sujet. Il a compulsé avec trop
de soin tout ce qui pouvoit completter son
ouvrage. Math. Highmorus, liv. 1, part. 3,
chap. 4 de son anatomie, l’a fait d’une manière
lumineuse. Quelques auteurs essayeront
peut-être d’expliquer les phénomènes
de la nature, à l’aide de ses hypothèses,
semblables à cet écrivain qui s’étoit persuadé
que la semence est le chyle et non
le sang, et que ce chyle épais, trop échauffé
par la flagellation, se portait vers les parties
génitales. On pourroit s’égarer encore
davantage dans la région des commentaires
sur le suc nerveux qu’ils croient être le
premier agent du suc organique, mais mon
intention n’est pas de les suivre dans le dédale
des conjectures. Je pense avec Columella,
que les hommes ont plutôt la manie
de mettre en crédit les idées nouvelles et
hasardées, que d’approfondir et d’appuyer
celles qui sont reçues. Quant à moi, je
crois avoir suffisamment prouvé tout ce que
j’ai avancé sur la circulation et l’effervescence
du sang dans les lombes, et je m’y tiendrai,
si vous me donnez votre suffrage.





EXTRAITS des articles de quelques auteurs
cités dans cet ouvrage.



(A) Il y eut plusieurs Asclépiades. Un
d’eux vivoit sous Trajan, et fut d’abord
rhéteur, et ensuite médecin à Rome. Il
mourut d’une chute, dans un âge très-avancé.
Pline cite ses cinq remèdes : l’abstinence
des viandes et du vin dans certaines
occasions. Les frictions, la promenade
et la voiture.


(B) Jérôme Mercurialis, mort à Forli, sa
patrie, en 1596, à 66 ans, professeur de
médecine à Padoue, à Bologne et à Pise.
Ses compatriotes lui érigèrent une statue.
Ami généreux, vivant avec éclat, et charitable
envers les pauvres ; il n’en laissa
pas moins 120,000 écus d’or à ses héritiers.
Il étoit de belle taille, de bonne mine,
d’une grande douceur et d’une piété exemplaire.
Il a laissé des ouvrages pleins d’érudition.
1o. De arte Gymnasticâ, 1602, in-4o.
2o. De morbis mulierum, 1601, in-4o. 3o. Des
notes sur Hyppocrate et sur Pline l’ancien.


(C) Thomas Campanella, dominicain calabrois,
emprisonné 27 ans pour avoir montré
plus d’esprit qu’un vieux professeur de
son ordre. Il eut sept fois la question, pendant
vingt-quatre heures de suite, et ne
fut élargi qu’à la sollicitation du pape Urbain
VIII. Il vint à Paris, protégé (en
1624) par le cardinal de Richelieu, et y
mourut en 1639, à 71 ans, pour avoir pris
de l’antimoine. Nous avons de lui un ouvrage
intitulé : Atheismus triumphatus, et
plusieurs autres.


(D) Jean Pic, prince de la Mirandole et
de la Concorde, né en 1463, d’une famille
illustre, fut dès sa plus tendre jeunesse,
un prodige de mémoire et de science, et
qui, dit-on, possédoit vingt-deux langues
à l’âge de dix-huit ans. Ses ouvrages sont
recueillis en un vol. in-fol. Bâle 1601.
1o. Des livres sur le commencement de La Genèse.
2o. Un traité de la dignité de l’homme.
3o. De l’être de l’univers. 4o. Règles de la
vie chrétienne. 5o. Traité du royaume de J.
C. et la vanité du monde. 6o. Trois livres
sur le banquet de Platon. 7o. Une exposition
de l’oraison dominicale. 8o. Un livre de
lettres. 9o. Disputationes adversùs astrologiam
divinatricem. Bologne 1495. in-folio, rare.


(E) Jean Nevisan, jurisconsulte Italien,
natif d’Asti, mort en 1540, étudia le droit
à Padoue, et l’enseigna à Turin. Son principal
ouvrage est celui que cite ici Meibomius,
Sylæ nuptialis, lib. 6. in quibus matrimonii,
dotium, filiationis, adulterii materia
discutitur. Lyon 1772, in-8. liv. curieux,
qui souleva tout le beau sexe contre lui.


(F) Ludovicus Cœlius Rhodoginus, né à
Rowigo, dans l’état de Venise, en 1450,
savant dans le latin et le grec, professeur
à Milan et ensuite à Padoue, où il mourut
en 1525, à soixante-quinze ans ; son
nom de famille étoit Richeri ; Jules César
Scaliger fut son disciple, et les talens de
l’élève justifient les éloges qu’il prodigua
à son maître, en l’appellant le Varron de
son temps. Rhodiginus fit un voyage en
France, et Charles VIII le combla de bienfaits.
Il fut enterré dans le couvent de St.-François,
à Rowigo. Balthazar de Bonifaci,
archidiacre de Trévigi, fit son éloge
funèbre, qu’il termine par ce distique.




A Duplici patriâ nactus cognomina bina,

Cælius in cælis, hic Rhodiginus eris.






Son principal ouvrage est celui : des Anciennes
leçons, en trente livres.


(G) Tout le monde lettré connoît le fameux
André Tiraqueau, né à Fontenay-le-Comte,
dont il fut lieutenant-civil, et mort
en 1558, dans un âge très-avancé. Il fut
conseiller au parlement de Paris, et rendit
beaucoup de services à la France sous François
I et Henri II. Juge intègre, et savant
infatigable, ses occupations ne l’empêchèrent
pas de donner au public un grand nombre
d’excellens ouvrages. Il fit vingt enfans
et vingt ouvrages. Il fut l’ami du fameux
chancelier de l’hôpital. On lui fit
cette épitaphe. Hic jacet qui aquam bibendo,
viginti liberos suscepit, viginti libros edidit. Si
merum bibisset, totum orbem implesset. Ainsi
traduite par Desforges Maillard.




Ci gît le fameux Tiraqueau,

Ce grand commentateur de loix et de coutumes,

Qui ne but jamais que de l’eau,

Eut vingt enfans, fit vingt volumes :

On croit que cet homme divin,

Dont la verve étoit si féconde,

De ses productions auroit rempli le monde,

Si, comme un autre, il avoit bu du vin.






[Voyez le journal historique de Verdun
sur les matières du temps. Oct. 1752, p.
284.].


(H) Othon Brunfels, fils d’un tonnelier
de Mayence, ainsi nommé du bourg où
il nâquit, se distingua dans les lettres, les
langues savantes et la théologie et fut
religieux à la chartreuse de Mayence. Il
étoit valétudinaire, inquiet, mélancolique,
inconstant et fâcheux avec ses amis. Il fut
un des premiers qui suivirent Luther, sortit
secrétement du monastère et se retira à
Strasbourg, ensuite à Basle, où il fut reçu
médecin en 1530. Revenu à Strasbourg,
et de là envoyé à Berne, il y mourut six
mois après, le 23 Octobre 1534, d’une maladie
inconnue aux médecins, ayant la poitrine
toute en feu, et la langue noire comme
du charbon. Ses ouvrages sur la médecine,
sont : 1o. Catalogus illustrium medicorum.
2o. Onomasticon medicinæ, etc.


(I) Fr. Junctinus ou Giuntino, mathématicien
florentin, d’abord carme, ensuite
apostat, est auteur des commentaires
latins sur la sphère de Sacro Bosco, et
mourut vers la fin du seizième siècle.
Il vécut errant, inquiet et libertin, et fut
accablé sous les ruines de sa bibliothèque.
L’astrologie judiciaire sur laquelle il fit
divers ouvrages, ne lui avoit pas annoncé
ce genre de mort, dont il se seroit préservé.


(K) Marsilio Cagnati de Véronne, professeur
de médecine à Rome, sous le pontificat
de Clément VIII et Paul V. Il étudia
à Padoue, sous Zabarella, et se fit une
grande réputation dans les langues, les
belles lettres, la philosophie et la médecine.
C’étoit un homme très-mélancolique, sévère,
parlant très-peu, mais avec beaucoup
d’éloquence et de facilité. Nous avons
de lui : De Sanitate tuendâ libri 2. opuscula
varia ; varia Lectiones, etc.


(L) Origène, surnommé Adamantius, à
cause de son assiduité au travail, nâquit
à Alexandrie, l’an 185 de J. C. Tout le
monde connoît cet homme étonnant pour
le savoir, le courage dans les persécutions,
la grande piété et les nombreux ouvrages
qu’il a laissés. Léonide son père
avoit tant de vénération pour lui qu’il
alloit lui baiser la poitrine pendant qu’il
dormoit. Origène à 18 ans fut chargé d’instruire
les fidèles d’Alexandrie. Les femmes
fréquentant son école, il crut fermer la
bouche à la calomnie, en se faisant lui-même
l’opération douloureuse, qui le privoit
des organes de la génération, s’imaginant
être autorisé à cette cruauté par un
passage de l’écriture : mais ce fut précisément
ce qui lui ferma tous les chemins aux
dignités ecclésiastiques.


Voyez Bayle. Lucien, tom. 3, et le traité
des Eunuques de M. Charles Ancillon, première
partie, chap. 5, art. Vallesiens.


(M) Isidore (Saint) de Séville, fils d’un
gouverneur de Carthagène, élevé par Léandre
son frère, évêque de Séville. Il fit entre
autres ouvrages vingt livres d’Origines ou
Etymologies. Il succéda à son frère en 601,
et mourut en saint en 636, également regretté
des savans, des pauvres et de toute
l’Espagne dont il étoit l’oracle. Le concile
de Tolède, de 653, l’appelle le docteur de
son siècle et le nouvel ornement de l’église. La
meilleure édition de ses ouvrages est celle
de Dom Dubreuil, bénédictin. Paris 1601,
et Cologne 1613, in-folio.


(N) Aetius ou Aece, médecin d’Amide,
ville de Mésopotamie, sur le Tibre, étudia
à Alexandrie, sur la fin du quatorzième siécle.
Il fut le premier médecin chrétien qui
laissa des écrits sur la médecine. Il suivit
la méthode des Egyptiens, excella dans la
chirurgie et les maladies des yeux. L’ouvrage
dont il est question, qui a pour titre : Tetrabiblos
est en seize livres. Les huit premiers
sont imprimés en grec, chez Alde ;
Venise, 1534, in-fol. Et les huit dernier,
M. SS. dans la bibliothèque de l’empereur,
à Vienne. C’est une compilation, mais
pleine de choses qu’on chercheroit vainement
ailleurs. Elle a été traduite en latin
par Janus Cornarus, et imprimée à Bâle,
chez Forben 1542, sous ce titre : Contracta
ex veteribus medicina : etc.


(O) Nicolas Perrot, né à Sasso-Ferrato,
d’une famille illustre, mais pauvre. Il fut
conclaviste du Cardinal Bessarion, après la
mort du Pape Paul III, Gouverneur de Pérouse,
ensuite de l’Ombrie, et archevêque
de Siponto en 1458, et mourut en 1480 à
Fugicura, sa maison de plaisance, auprès
de sa patrie. Ses ouvrages sont : 1o. Traduction
des cinq premiers livres de Polybe.
2o. Traité sur le serment d’Hyppocrate. 3o. Du
Manuel d’Epictète. 4o. Du Commentaire
de Simplicius, sur la physique d’Aristote.
5o. Des Harangues. 6o. Des Lettres. 7o. Des
Poésies Italiennes. 8o. Des Commentaires
sur le Stace. 9o. De generibus Metrorum.
10o. De Horatii Flacci ac Severini metris.
11o. Cornucopia, seu latinæ linguæ commentarius
(sur Martial.) 1513 in-fol.
12o. Rudimenta Grammatices. Rome 1475,
in-fol. Cette dernière édition est très-rare.


(P) Quintus-Septimius-Florens Tertullianus,
prêtre de Carthage, et fils d’un centenier
dans la milice, sous le Proconsul d’Afrique,
mourut vers l’an 216, sous le règne
d’Antonin Caracalla. Il se fit chrétien, et
fut le plus éloquent défenseur du christianisme,
avant qu’il eût embrassé le Montanisme.
La meilleure édit. des ouvrages de
ce père illustre de l’Eglise est celle de Venise,
en 1746. Vassoult a donné en 1714 et
1715, une belle traduction de son Apologie
pour les Chrétiens, avec des notes. Thomas,
seigneur du Fossé, sous le nom de la
Motte, a donné une excellente vie de Tertullien
et d’Origène.


(Q) Nicolas de Lyre, ainsi nommé du lieu
de sa naissance, petite ville de Normandie,
entre Séez et Evreux. Il étoit né Juif, et
étudia sous les Rabbins, mais il se convertit
et prit l’habit des Frères Mineurs,
en 1292. Cet auteur possédoit très-bien la
langue hébraïque. La Reine Jeanne, Comtesse
de Bourgogne, et femme de Philippe V,
dit le Long, le nomma un des exécuteurs
de son testament, en 1325. Il mourut Provincial
de son ordre, à Paris en 1340. Nous
avons de lui entr’autres ouvrages : des Postilles,
ou petits commentaires sur la Bible.
Lyon, 1596.


(R) Avicenne, Philosophe et Médecin
Arabe, de Bochara en Perse, né l’an 370,
de l’Egire, Médecin et Visir du Sultan Cabous,
et mort de ses débauches, l’an 428,
à 56 ans. Cet homme avec une mémoire
prodigieuse, et sachant l’alcoran par cœur
et les livres de Métaphysique d’Aristote, les
lut quarante fois sans y rien entendre. Ses
ouvrages ont été imprimés à Rome, en
arabe, par les soins de Sixte IV, en 1489,
et traduits en latin par Gérard de Crémone,
André Alpagus et autres. 1o. Canonum Medicinæ,
lib. 4. 2o. De Medicinis Cordialibus.
3o. Cantica. 4o. Opera philosophica, etc.


(S) Fulgentius Placiades, Evêque de Carthage
dans le sixième siècle, auteur de trois
livres de Mythologie, imprimés par les
soins de Jacques Comelin, en 1599, avec
Hyginus, Julius Firmicus Maternus et Alberic.
La première édit. est celle d’Ausbourg
1517, avec des notes de Jacques Locher.
On lui attribue encore un livre de
l’allégorie de Virgile, adressé à Chalcide
le Grammairien.


(T) Nemesius, Philosophe Chrétien, natif
et Evêque d’Emese en Phénicie, sur la
fin du quatrième siècle. Nous avons de lui
un livre De la nature de l’homme, qui se
trouve grec et latin dans la bibliothèque des
Pères, et où il soutient la préexistence des
ames. Ses mœurs honorèrent la Philosophie
et la Religion.


(U) Sennert (Daniel) fils d’un Cordonnier
de Breslaw, né en 1572, devint Docteur
et Professeur en médecine à Wirtemberg,
et mourut de la peste en 1637, à
soixante-cinq ans. Ses ouvrages furent imprimés
à Venise en 1640, 3 vol. in-fol. et
plusieurs fois depuis. Ils forment une bibliothèque
complette de médecine, et valent
beaucoup mieux que plusieurs de nos
modernes écrits. Sa passion pour la Chymie,
sa liberté à refuter les anciens, et la
singularité de ses opinions lui firent beaucoup
d’ennemis. Il suivit la méthode de Galien.
André Sennert, son fils, mort à Wirtemberg
en 1689, à quatre-vingt-quatre ans,
y enseigna pendant cinquante-un ans les
langues orientales, et soutint par plusieurs
gros livres, la réputation de son père.


(V) Oribase de Pergame, disciple de Zénon
de Chypre, et médecin de Julien l’Apostat,
qui le fit Questeur à Constantinople. Exilé
sous les Empereurs suivans, il se fit estimer
des barbares même, par sa vertu. Rappellé
par la suite, il mourut au commencement
du cinquième siècle. Le plus estimé de ses
divers ouvrages, imprimés à Bâle, en 1557,
3 vol. in-folio, est son livre des Collections,
entrepris à la prière de Julien, et puisé dans
Galien et autres. Il ne nous reste que dix-sept
livres de cet ouvrage, qui en avoit
soixante-douze.





J. H. MEIBOMII,

DE

FLAGRORUM USU

IN RE MEDICA ET VENEREA,

ET LUMBORUM RENUMQUE OFFICIO.


EDENTE

CLAUDIO MERCIER, COMPENDIENSI.


Editio quarta castigatissima.



PARISIIS,

SUMPTIBUS CLAUDII MERCIER.


1795.





AVIS DE L’ÉDITEUR



Nous ne connoissons que quatre éditions
de cet ouvrage.


La première de 1639, in-12, très-fautive.


La deuxième de 1643, ayant au titre : in
re veneriâ seulement. Lugd. Batav. ex officinâ
Elzevirianâ Academ. Jur. typog. in-4o. de 48
pages.


La troisième, datée Londini, 1665, in-32,
n’est autre chose qu’une contrefaçon faite
à Paris en 1757, et à laquelle on a ajouté
le titre ci-dessus. Elle est pleine d’erreurs
et d’omissions.


La quatrième, Thomæ Bartholini, Joan.
Henrici Meibomii Patris, Henrici Meibomii
filii, de usu Flagrorum in re medica et venerea
lumborum que officio. Accedunt de
eodem renum officio Joachimi Olhafii et
Olaï Wormii dissertatiunculæ, Francofurti,
ex Bibliopolio Hafniensi. Danielis Pauli Bibl.
reg. 1669, in-12. — Cette dernière étant la
plus étendue et la plus exacte, nous a beaucoup
servi dans notre travail, et nous croyons
pouvoir assurer que la nôtre ne laissera plus
rien à desirer.





THOM. BARTHOLINI[87],

DE

FLAGRORUM USU MEDICO,

AD VIRUM CLARISSIMUM

HENRICUM MEIBOMIUM

EPISTOLA.


[87] Thomas Bartholin, médecin et littérateur,
très-savant, mais très-superstitieux, natif de Malmoë,
mort en 1650, à 64 ans, a fait des découvertes
sur les veines lactées et sur les vaisseaux
limphatiques. Il est l’auteur des ouvrages suivans :
1o, sur l’usage de la neige, 1661. 2o. de Morbis Biblicis.
Francf. 1672. 3o. Paralytici novi testamenti.
Copenh. 1653, in-8o. 4o, Dissertatio de Passione
Christi, Amst. 1670. 5o. Epistolæ medicinales et de
Insolitis partus viis, la Haye, 1740, 5 vol. in-8o.


6o. Celui dont il est ici question : de usu Flagrorum,
etc. 1670. in-12.


7o. Et enfin un journal intitulé : Acta hafniensia.




Inter præcipua sœculi ornamenta numerari
meretur parens tuus Joan. Henr. Meibomius,
sed per te fama ejus crescit, quia paternæ
virtutis hæres ex asse et successor, nominis
celebritatem editis scriptis promovere pergis.
Varia is eruditione artem divinam quam
principe curâ exercebat semper exornavit,
nec tibi minor cura est medici eruditi famam
cum parente aucupari. Edita parentis monumenta,
de jure jurando Hyppocratis et de
vita Mæcenatis, testantur quantus fuerit pater.
Tu posteritati plenam fidem facies quantus
sis filius, dum delitescentes apud te parentis
lucubrationes, cedro dignas, publico
exponis tuo auctas ingenio. In tantâ autem
doctrinæ amplitudine, inter seriora alia negotia,
se quoque ad minima demittens Parens,
in gratiam viri clarissimi Christiani
Cassii, cujus grata nobis est memoria, Flagrorum
usum medicum ex antiquitate brevi
dissertatione exposuit. Quam cum typis suis
recudere gestiret bibliopola noster, argumenti
raritate motus, à me augmentum petiit.
Rimisi hominem ad te, authoris filium,
magna cum laude medicinam in academiâ
Juliâ docentem, et parentis exemplo in omni
litteratura et antiquitate versatissimum, cui
propius paterni scripti gloria tangit : nec
enim vel tantillum ornamenti à me expectari
posse tanti viri libello, qui propriis radiis
per orbem universum clarissimè cum
authore splendescit. Quamquam verò paterno
honori augendo non defueris, multis
que accessionibus auctam dissertationem cum
eruditâ epistolâ remiseris, rogare tamen non
destitit Paullinus noster, honesti lucri desiderio,
ut observationes nonnullas adderem,
quas mihi in promptu semper esse credit.
Ne vel spem ejus officium amici desererem,
quo Meibomiis Cassiisque obstrictum
me scio, quia etiam, ut publico prosimus.


Communis ista pluribus causa est Deis.


Lacinias quasdam collegi, vel funiculos,
pro Flagrorum vestrorum incremento, inter
alias occupationes, quibus jam occupatum
me amici non nesciunt, parentis tui, tuoque
honori dedicatos. Flagrorum usum pauci
ante vos recoluerunt. Paucissimi certè amant,
quia blanda potiùs ægros nostros afficiunt et
dulcia, ad severam medicinam horrentes,
cum tamen ea sit malorum inter mortales
conditio, ut blandè semper tractari non possint,
etiam ubi maximè velis blandiri. Vincula
hyppocratica subindè accersenda et duriores
manus contumacibus morbis applicandæ.
Verbera Flagrorum eos maximè curant,
qui morbum simulant. Sæpissimè epilepsiam
mentientes hoc remedio aspero, sed
salutari convaluerunt, sanatique antequam
ægrotarent, profuit ad prophylaxin, ne posteà
hominibus simulato morbo imponerent.


Novi quoque pigros servos, morbum nescio
quem fingentes, flagris ad officium rediisse.
Ad veros morbos expiandos conferre
plurimùm, tantò minus dubitare possumus
quod animæ morbis flagella prosint. Hinc flagellantium
ordinem tempore quadragesimali
in Italiâ videas, vulneribus altis dorso inflictis
præteritæ vitæ conscientiam expiare
et velut in Cybeles sacris, apud Claudianum,
lib 1, in Eutrop.




. . . . . Pectusque illidere pinu,

Inguinis et reliquum Phrygiis abscindere cultris.






Tales fuerunt apud paganos Syriaci Flagratores,
qui justas pœnas facinoris alicujus
ipsi vel pro se, vel pro aliis, mercede conducti,
de suis manibus flagro contorto exposcebant,
quos describit Apuleius, lib. 8, metamorphos.
Dispar Circe virgâ mentem humanam
sociorum Ulyssis in belluina corpora,
imprimis porcina transformabat, de quâ Homerus
Odiss. X. Magica hæc quidem sunt,
morali, tamen sensu monstrant, verberibus
quosdam ad sanum sensum redire, alios ad
belluinum. Metamorphosis certa est, sed
forma differens, quanquam nec curiosâ arte
nec hæc fiat, nec illa. Vidi flagris castigatos
Patavii à Religiosis, qui à malo spiritu obsessi
credebantur, quos tamen reverâ fuisse epilepticos,
propter signorum similitudinem,
recte medici dictitant, quibus flagra, excitato
in corpore calore, nocere non possunt.
Ipsum se lapidibus concidit spiritu immundo
obsessus Marc. V, v. 5 et pugnis se contundi
queritur divus Paulus 2, Cor. 12, v. 7.
Seu digitorum condylis, quomodo Colaphon
ex Varino exponit Matth. Martin. in etymologico.
Quanquam de colapho hoc notet Haymon
Episcopus Halbertadensis, de ardore libidinis
per diabolum accenso potius exponendum,
quam de dolore capitis. Ad morborum
curationem flagra adhibita olim fuisse, variis
veterum autoritatibus ostendit Meibomius.
Idque quando modicæ medicinæ locus non
fuit. Flagris enim cœdi in atroci coërcitione
gravissimaque et servili injuria consistebat
apud Romanos, cum liberi tantum pœnæ lenitatis
argumento, fustibus castigarentur, sicut
fusè ex jure explicat B. Brissonius lib. 3,
Antiq. Jur. civil. cap. 9.


De furoris seu insaniæ curatione elegans est
locus Cœlii Aureliani, lib. 1 tardar. passionum,
cap. 5 obiter à magno Meibomio patre
notatus, in quo placet nonnihil immorari, ut
fortior ex morâ sit furoris medicina, quanquam
ex aliorum, non suâ sententiâ loquatur
Cœlius, imprimis Titi Asclepiades discipuli,
cujus vitam ex opere diù desiderato de vitis
medicorum, quod ex schedis paternis promisisti,
expectamus. Verba Cœlii sunt. « Flagellis
alii aiunt coërcendos, ut quasi judicio
mentis pulso resipiant, cum magis, tumentia
cœde lacessendo, faciant asperiora, et adveniente
lenimento passionis, cum sensum
recipiunt, plagarum dolore vexentur. » Ita
Rovilli editio habet quâ utor. Meibomii vero
patris ita legit ut sinistro mentis judicio depulso
resipiscerent. Irridet istam curandi rationem
methodicus Cœlius, partim quod asperiora
reddantur tumentia loca verberibus et
flagrorum plagis, quasi cœde aliquâ etiam post
curationem dolore remanente, partim quod
locum affectum non respiciat ; inquit enim :
« si, ut ratio poscit, vicinis magis ac patientibus
locis adjutoria sunt adhibenda, coguntur
ut ori vel capiti plagas imponant. » At caput
affectum plagis exacerbatur quod minimis offensis
externis cœditur. De nihilo tamen non
est Titi medicina, quanquam crudelior. Non
calorem excitatum metuit, quia sine febre
furor est, et sine parvo pulsu quo discrimine
à phreneticis separatur. Timor doloris intra
rationis terminos continet. Ita novi virum honestum
non raro furentem ab alio fortiori minis
verberibusque coactum ut agno fieret pacatior.
Alia ratio est resolutarum partium, quæ
plagis affectæ excitantur, dolore silicet et calore
provocato ; ubi tamen Themisoni non
concedit Cœlius idem Aurelianus lib. 2 tard.
pass. cap. 1 plagis ferulæ cœdi partes in passione
constitutas, quia salsæ aquæ potiùs mitigatione
atque recorporatione videntur curandæ.
Sed pace methodici, sicut pro ferula
salsæ aquæ substitui recte possunt, ita utrumque
remedii genus sensum excitat ob acrimoniam
et ad utrumque sequitur recorporatio.
Quidquid fœrula præstat, efficit et aqua marina,
quæ Dioscoridi lib. 5 cap. 19, calida
est et acris. Et Celso nostro lib. 2 cap. 22.
Omnia salsa acria sunt. Undè emplastrum
DI ALON Scribon. comp. 127, ulcera vetera
et callosa renovat. Mitigatione torpent magis
resolutæ partes quam reviviscunt fricandæ
fortiter seu flagris seu acribus stimulis, ut
resurgant. Modus tamen est hic adhibendus,
quem prœscribit Galenus lib. 14 method.
med. c. 16. « ferulas parvas ac leves modicè
illitas gracilibus partibus incutiunt, donec
modicè attollantur. Ad hunc modum mango
quidam proximè nates pueri fame consumptas
breviter auxit, percussu mediocri quotidiè
usus, aut saltem alternis diebus. Si plagarum
vexatione terreatur Cœlius, in promptu sunt
remedia apud Æginetam lib. 4 rei med.
cap. 12. Pellis nimirùm ovilla recens detracta
calida adhuc, flagris cœsis circumdata, præter
alia ibidem et cap. 14 et apud Aëtium Tetr. 4.
s. 2. cap. 65. Galen. lib. 11. S. M. F. Avicennam
lib. 4. Fen. 4. Tr. 2. cap. 7. signata.
Contrà plagarum dolores præsumptione se
muniebant Syriaci effeminati, ut narrat Apuleïus
lib. 2. spiritus cohibitionem suspicatur
fuisse. Beroaldus, salutare homini contrà
plagas præcidium quod ex Plinio probat, inventum
animalis cui nomen est Meles ; si quidem
in metu sufflatâ cute distentæ meles ictus
hominum et morsus canum arcent. Medicina
hæc per flagra quanquam durior videatur, ab
eâ tamen medicus abstinere non debet, si
salutari effectu nobiletur. Eleganter in hanc
rem B. Augustinus ep. 50. molestus est et
medicus furenti frenetico et pater indisciplinato
filio ille ligando, iste cœdendo sed ambo
diligendo. Si autem illos negligant et perire
permittant, ista potiùs mansuetudo falsa crudelis
est. Socrates apud Platonem in Georgiâ
negat medicum permittere ut ægrotans
appetitus suos impleat, aut cibis multis suavissimisque
utatur. Est quippè, ut contrà
Gnosticos Tertulianus loquitur, planè quasi
sœvitia medicina de scalpello, de cauterio,
de sinapis incendio, (addo de flagello) non
tamen secari, inuri et extendi morderique
idcirco malum, quia dolores utiles adfert,
nec quia tantummodo contristat, recusabitur,
sed quia necessario contristat, abhibebitur.
Horrorem operis fructus excusat. Res enim
bonæ atquæ malæ, non dolore et voluptate,
sed utilitate et noxâ sunt judicandæ. Omnia
igitur in medico imperante ferri debent ex
antiquâ formulâ : I lictor (vel serve) collige
manus, verberato, caput obnubito ; sed cætera
ignorante, arbori infelici suspendito.
Hæc causa est quod inter tonsorum instrumenta
olim flagra sint recensita, indicio Martialis,
lib 2. ep. 17.




Tonstrix suburæ faucibus sedet primis,

Cruenta pendent quà Flagella tortorum.






Et ut doloris sensus augeretur, ex lanâ consortâ
multis nodis durioribus exasperabantur
flagra et ut vestigia sui in cute relinquerentur
velut aculeis, ossibus animalium, Apuleio
multijugis talis ovium. Ut mirum non sit quod
quasi inusta dicantur Catullo Ep. 25, ad Thallum,
cui ob fortum minatur flagella lateri manibusque,




Ne laneum latusculum, manusque mollicellas

Inusta turpiter tibi Flagella conscribillent.






Sed de his antiquarii, circumspiciant. Vix
mitiores manus alibi medicus affert. Tunc
incipit medicina proficere, ut verè Seneca
epist. 90, ubi in corpore alienato dolorem
tactus expressit. Urticis Flagrorum vice utitur
in membrorum torpore, quarum tanta vis, ut
teneros anserculos enecent si pupugerint,
teste Columella lib. 8. R. R. cap. 14. Nostri
villici deplumata Gallinarum africanarum pectora
urticis verberant, ut libentius incubent.
Impeditâ deglutitione à bolo faucibus inhærente,
vel ossiculo gulæ impacto, tergum
pugnis fatigamus, excussuri quasi armatâ manu
inimicum bolum. Si oscitatione vel risu immodico
luxetur os maxillæ inferioris, alapâ
forti manu inflictâ in locum recurit, quod non
semel risum astantibus movit. Fortiter compresso
ventre, orbiculisque ligneis, vel stanneis
percusso, fœtus mortuus ex angustiis matris
extruditur apud Insubres, quemadmodum
cent. 6. hist. 83. docuimus. Virgis pueros adultiores
que lotium de nocte continere assuevisse
observavi. In re venereâ quantum flagra
valeant, exemplis quibusdam demonstrat
laudatus Meibomius pater, quæ repetere
opus non est, ne verecundæ aures iteratâ
lectione offendantur, quanquam non ignoratus
fuerit Venetiis quidam, qui solis verberibus
pugno Amasiæ ad negotia Veneris sollicitabatur
expediunda, quemadmodùm olim
cupido apud Anacreontem, carm. in amor.
Hyacinthino bacillo adigebat ad sequendum.
Notandum ad argumenti hujus illustrationem,
non viros tantum flagris excitari ad illicitas
voluptates et intempestivas, sed et fœminas
flagellis incitari et incalescere, ut facilius concipiant.
Notum id fuit Romanis mulieribus,
quæ Lupercis se offerebant flagellandas, ut
conciperent. Autor hujus ritus est Juvenalis,
sat. 2.




… Steriles moriuntur et illis

Turgida non prodest conditâ pyxide lyde,

Nec prodest agili palmas præbere Luperco.






Ubi vetus scholiastes : steriles mulieres februantibus
lupercis se ofFerebant, et ferulâ
verberabantur, hoc homine qui infra tectum
multi seminis credit contractus ob fœcunditatem
dandam : palmas ideò dicit, quia aut
Catomus lætabantur, aut quia manibus vapulant
cunei per civitatem ; tunc et in solio,
si quis post ipsum descenderit, statim concipit.
Cur verò palmæ verberatæ ad fœcunditatem
Romanas mulieres acceleraverint,
sine superstitione, facilis ex circulatione ratio
petitur. Incalescens enim plagis sanguis in
manu recurrit ad cor, exindèque ad uterum
per arterias, qui calefactus citius, ad libidinem
incitatur, disponiturque ad conceptionem.
De ferulâ ipsâ, quâ in lupercalibus utebantur,
ita Festus Pompeius, lib. 3, Crepos
Romani Lupercos dicebant, à crepitu pellicularum,
quem faciunt verberantes : mos
enim Romanis in lupercalibus nudos discurrere
et pellibus obvias quasque fœminas ferire.
Ferulæ hæ pelle et corio tectæ, suspicante
Dempstero ad lib. 3. Rosin. cap. 2,
idque vel canis, vel hirci, ad sonum edendum,
vel dolorem augendum. Plutarchus
verberationem illam purgationem esse asserit,
quæst. Rom. 67. Apud Ovidium legisse
me memini :




Excipe fœcundæ patienter verbera dextræ,

Jam sacer optati nomen habebit avi.






Irridet quidem hæc verbera Juvenalis, sat. 2,
et ut ludicram rem perstringit Prudentius in
romano martyre.




Quid illa turpis pompa ? nempe ignobiles

Vos esse monstrat, cum Luperci curritis,

Quem servulorum non rear vilissimum,

Nudus plateas, si per omnes cursitans

Pulset puellas verbere ictas ludicro.






Quomodo autem excusari per naturam possit,
jam diximus, licet et dolus Lupercorum
subesse potuerit qui aliis telis feriebant puellas,
quæ in impotentiâ suadet Cardanus lib. 2,
de util. ex adv. capienda.


Sunt gentes, inter quas Persæ et Russi, quarum
uxores pro amoris conjugalis signo à
maritis vapulantur. De uxoribus Russicis. J.
Barclaïus in Icon. anim. cap. 8, virorum in
se benevolentiam ex verberorum numero æstimare,
nunquam melius suo judicio habitas
quam cum in sæva ingenia inciderunt. Negat
quidem id sibi compertum. Polutropos Ad.
Olearius in itiner. At historiâ singulari confirmat
Barclaïus, quam non gravabor repetere.


Quidam è Germania in Moscoviam migraverat,
vir è plebe, et si nomen in tantillâ re
placet Jordanes dicebatur. Hæsit ergò in
illa regione, et cum sibi eæ sedes placerent,
indè etiam duxit uxorem. Hanc cum caram
haberet, omnibus que officiis mutuam gratiam
affectaret, illa dejectis luminibus mœsta, crebrò
in singultibus et cæteris mœrentis animi
indiciis erat. Viro denique sciscitanti mœstitiæ
causam, se enim nullis quod sciret amicitiæ
muneribus defuisse. Quid tu, inquit
mulier, tam egregiè fingis amorem ? Num
putas latere me quam tibi vilis sim ? Simul
que largos gemitus cæpit effundere. Ille attonitus
in amplexus mœrentem recepit, rogare
perseverans, numquid eam offendisset ;
peccavisse se forsitan, sed culpam emendatione
deleturum. Ad hæc illa, ubi autem
sunt verbera, inquit, quibus te amare docuisti ?
Hoc certè potissimum pacto maritorum
in uxores apud nos benevolentia et cura
sancitur. Hoc à Jordane audito, primum stupor
continuit risum ; mox utroque vanescente,
è re suâ esse putavit, ut uxorem
eomodo haberet, quem ipsa præscripserat ;
nec multo post arripuit cœdendæ mulieris
causam, et illa fustibus mitigata, tum primum
bona fide amare et colere virum cœpit.
Eamdem historiam recitat Petrus Petræus
de Erlesunda, part. 5. chronic. Moscov.
qui addit flagella à maritis primò statim post
nuptias comparari ustensilia inter domestica
ad eosdem usus. Forsan ex suprà dictis dulcamari
amoris ratio petenda. Nam ad emendationem
ista flagra non spectant. Mulieres
enim malæ, si quæ sint, nec minis compescuntur,
nec irâ, si vel silice dentes excutiantur,
ut loquitur Simonides apud Stobœum.
Bonus vero maritus tantùm abest carissimum
pectus plagis excruciet, ut potiùs
cum illo homine, quem ex Senecæ deperditis
B. Hieronimus, lib. 1. contra Jovianum
describit, exiturus in publicum fasciâ
uxoris pectus colliget.


In flagellatione lumborum renibus excalefactis
seminis materiam, vel incitari vel augeri
juxtâ cum Meibomio patre existimavi,
et quomodo cum circulatione sanguinis renum
illud officium à Sennerto, Olhafio, Wormio
nostro et Meibomio defensum conciliari
possit, in anatome reformatâ pridem docui.


Quæ si explere non possint desideria eruditorum,
nihil verius quam à communi causâ,
sanguinis nempe colore, in lumbis flagellatis
accenso, et libidinem veneream et renum calorem
tecum advocare. Hinc situs corporis
supinus ad seminis profluvium dormientes
invitat, calore lumborum excitato. Hinc
regio fricata ad œstrum veneris proritat,
quam voluptatem vitæ damno quidam Lutetiæ
luit.


Hinc deniquè lumbis remedia refrigerantia
adhibemus, quando gonorhœa molesta est.
Renibus emplastra applicat Actuarius, lib. 4.
meth. med. cap. 8, quæ robur addunt et
minimè calefaciunt. At plumbi laminam lumbis
apponit Oribasius. lib. 4. de loc. affect.
curat. cap. 107. qui in hoc negotio distinguit
lumbos à renibus. In fragmento enim
de victûs ratione in quolibet anni tempore,
quod primus, Basileæ 1528, edidit Albanus
Torinus, serio monet, ne quis nimium lumbos
infrigidet, ne his nimis infrigidatis lædantur
renes. De renum vero officio ad seminis
generationem nihil ampliùs addo, quia
in dubium vocavit clariss. Vallæus ex principiis
circulationis, quo præceptore semper
gloriabor. Ea fuit istius temporis hæresis,
cujus multi discipuli errant, multique doctores,
quæque inter initia, cum magno impetu
cæpisset, sensim extincta est. Quippe
nunc ad alia distrahuntur ingeniorum curiositates,
novæque occupationes veteribus
substituuntur, post quam abdita humani corporis
secreta perrumpere cordatius cœperunt
Doctorum cogitationes, non contentæ
ea scire quæ hactenus credita potiùs fuere
quam ostensa. Vale.


Ex Tusculano meo Hagestedano, 24 octobr.
1669.





JOAN. HEN. MEIBOMII

DE FLAGRORUM USU
IN RE MEDICA ET VENEREA.



En accipe sis tandem, amicissime Cassi,
quem ex vino tibi debeo, de flagrorum in re
veneria usu et quo porrò res ipsa nos traxit,
de præcipuo lumborum renum que officio discursum[88].
Eum enim pollicitus tibi nuper
fui, cum apud communem utriusque nostrum
amicum Cl. Martinum Gerdesium Illustrissimi
Principis tui Consiliarium, ac Collegam tuum
in cœna una essemus. Primum autem, quâ occasione
vix memini, ad morborum curationes
verbera et plagas aliquando facere dixi ; quod
παράδοξον vobis videbatur. Id vero experientiâ
ita esse compertum, ego asserere, et
ad Medicos provocare, qui passim id doceant,
ac testentur. Maniacos, sanè jam olim Titus,
Asclepiadis discipulus (qui sub D. Augusto
vixit, ut in vitis Medicorum ostendi) lib. II.
de animâ, flagellis docuit coërcendos, ut sinistro
mentis judicio depulso resipiscerent.


[88] L’édition de 1665, dit non adeò invulgato
usu, etc.



Testis est Cælius Aurelianus, lib. I, tardar.
passion. cap. V. Ex amore melancholicos, aut
insanientes, si alia nihil prosint, non pauci
sunt, qui vapulare jubent ; sæpè etiam errore
discusso ad bonæ mentis frugem ipsos eo ingenio
reduxerunt. Rhases, lib. 1. Contin. cap. 4.
subindè ex Judæo, Medico celebri, et quem
in testimonium citat, τον έρωτομανη ubi alia nil
prosint, ligari jubet, et vapulare fortiter,
et pugnis percuti, id que vicibus repetitis,
si non statim subsequatur effectus. Cum una
hirundo, ut ait, ver non faciat.


Rhazi subscribit Ant. Guainerius, Pract.
tract. 15. cap. 8. Et Valescus de Tarenta,
Philonii, lib. 1, cap. 11, cujus verba ipsissima
hæc sunt : Si juvenis est, flagelletur
culus ejus cum verberibus, et si non sistit,
ponatur in fundo turris cum pane et
aquâ, donec veniam à sua insaniâ petat ; et
teneatur in disciplinâ.


Si Senecæ credimus, lib. 6, de benefic.
cap. 8, quorundam flagellis quartana discussa
est : ob atri forte lentique humoris ex flagellatione
incalescentiam, et dissipationem
ex motu, ut non ineptè conjicit J. Lipsius,
in comm.


Medicos alios gracilium corpora, ut pinguefierent
et incrassarentur, virgis verberari
voluisse, auctor est Hier. Mercurialis, lib. 4.
de arte gymnast. cap. 9. et mangonum exemplis,
id fieri posse, jam pridem ostenderat
Galenus. Meth. Med. lib. 14, cap. 16. Carnem
enim ita elevari, arque ad eam alimentum
attrahi certum est. Membra insuper resoluta
urticarum virentium fasciculis flagellari
solere, ut calor sanguisque in partes penè
emortuas alliciantur, in vulgus notum est :
Quas plagis ferulæ insuper cædendas Themison
voluit, lib. 1, tardar. passion. apud
Cæl. Aurelianum, lib. II. Chr. Cap. 1.


Elidæus Paduanus, Consil. Med. 282, ad
faciliorem variolarum eruptionem tenella
etiam, et innoxia infantium corpora, urticarum
earundem incussu converberare non
veretur. Monstro ferè simile est, quod de
verberum usu in alvi obstructione refert
Thomas Campanella, ordinis Prædicatorum
Monachus, quem Neapoli Campaniæ olim
novimus. Is Medicinalium, lib. III, cap. 5,
art. 12. Princeps Venusiæ, inquit, Musicâ
clarissimus nostro tempore, alvum deponere
non poterat, nisi verberatus à servo ad id
adscito. Addit, posse hoc metui dari, cogenti
spiritum ad interiora ; quod nunc non disputo.


Esse verò, qui in venerem virgarum plagis
stimulentur, aut in libidinem verberibus accensi
despument, partemque illam quâ viri
sumus, ad flagelli numeros sonosque insurgere ;
hoc illud erat quod asserenti mihi tam
facilè credi non posse putabas. Faciam tamen
ut id credas, mi Cassi, ubi testimoniis
auctorum non proletariorum, non vice simplici
id usu venisse ostendero, atque argumenta
insuper dixero rationesque, ob quas
fieri id ita potuisse, vel alii putarint, vel ego
existimem. Nec tamem nunc de urticarum viridium
in inguina incussibus verborum multum
faciam. Iis enim brevitatem virgæ virilis, si
sterilitas ob eam metuatur, emendari, virgamque
magnificari, adfirmat Menghus Faventinus,
Pract. part. II. cap. de passion.
memb. generat. Iisdem languentem aut sopitam
Venerem excitari, vel Petronius tuus
docere te poterit. Apud eum Eucolpio. « Funerata
erat pars illa corporis, qua quondam
Achilles fuerat et frigidior rigente bruma confugerat
in viscera mille operta rugis, lorumque
in aquâ, non inguen erat ; » ut verba
sonant auctoris. Huic cum Enothea, Priapi
Sacerdos promisisset, fascinum tam rigidum
reddituram, ut cornu ; nasturtii succum cum
abrotono miscet, perfusisque ejus inguinibus,
viridis urticæ fascem comprehendit, omniaque
infrà umbilicum lentâ manu cædit.


Ego de verâ fortique flagellatione, tecum
acturus sum, deque eâ primùm nunc audiemus
Joan. Picum, Mirandulæ Comitem, qui
seculo abhinc uno ac dimidio vixit. Is lib. 3.
contra Astrologos, cap. 27. de familiari quodam
suo. « Vivit adhuc, inquit, homo mihi
notus, prodigiosæ libidinis et inauditæ. Nam
ad Venerem nunquam accenditur, nisi vapulet.
Et tamen scelus id ita cogitat ; sævientes
ita plagas desiderat, ut increpet verberantem,
si cum eo lentius egerit, haud compos
plenè voti, nisi eruperit sanguis, et innocentes
artus hominis nocentissimi violentior
scutica desævierit. Efflagitat miser hanc operam
summis precibus ab eâ semper fæminâ
quam adit, præbetque flagellum, pridiè sibi
ad id officii aceti infusione duratum, et
supplex à meretrice verberari postulat :
à quâ quantò cæditur duriùs, eò ferventiùs
incalescit, et pari passu ad voluptatem
doloremque contendit. Unus inventus
homo, qui corporeas delicias inter cruciatus
inveniat ; et cum alioquin pessimus non sit,
morbum suum agnoscit et odit. Hæc Picus ;
ex quo rei meminêre Joan. Nevizanus, Silvæ
nupt. lib. 1. num. 130. Thom. Campanella,
loco adducto. Quod si animi non fallor, idem
etiam cum Pici hoc familiari ille fuit, cujus
Cælius Rhodiginus mentionem facit lect. antiq.
lib. II, cap. 15, et ex Cælio Andreas Tiraquellus
in lege connubiali 15, num. 5. Ita
autem Cælius :


« Non multis ante annis vixisse quemdam
in veneriis non gallinaceæ salacitatis, verùm
ingenii stupendi maximè, quodque vix
impetret fidem, ex adjuratissimis compertum
est : qui quò pluribus affectus fuisset plagis,
eò impetuosiùs ardentiùsque in concubitum
ferebatur præceps. Fuit omninò mira res :
nescires utrùm affectaret avidiùs verbera, an
coïtum : nisi quod illorum mensurâ libidinis
voluptas constabat. Proindè extentis precibus
difflagellari exposcebat pridiè quàm id pateretur,
flagello aceti asperitate obdurato.
Quod si converberator lentiùs agere fortè
visus, velut exstimulante rabie, conviciis
incessebat : nec factum sibi satis arbitrabatur,
ni inter cædendum sanguis se ostendisset.
Unus, opinor, mortalium inventus, qui eodem
impetu in supplicium ferretur, ac delicias :
quique inter tormenta, sensuum titillationes,
ac æstuantem pruritum vel expleret, vel incenderet. »
Accedat his alius consimili naturâ
præditus ex Othone Brunfelsio medico
celebri : quem is, in Onomast. Med. in verbo
coïtus, apud Monachiam, Bavariæ Ducum
sedem, suo tempore vixisse, et cùm uxore
res mariti agere nequiisse, nisi acriter antè
flagris concisum, testatur.


Addo[89] exemplum, quod dum Lubecæ
hic ago, contigit. Civis quidam Lubecensis,
butyri et caseorum propolâ, in plateâ habitans,
quæ à molendinis nomen invenit, præter
alia facinora ob commissum adulterium
ad magistratum delatus, caussâque cognitâ
urbe excedere, ac solum vertere jussus fuit.
Meretricula, cui is adsueverat, coram Senatoribus
judicio criminali præfectis, quos vulgò
die Gerichts Herren vocant, confessa est,
nunquam illum acrius, quàm virgis prius secundum
dorsum ab se difflagellatum, arrexisse,
et virum se præstitisse : officio verò
peracto, nisi denuò flagris cœsum, vix ultrà
quidquam patrare potuisse. Adulter ipse idem
primò quidem negare : seriò tamen et severè
interrogatus, non inficias ire. Testes do ipsos
judicii criminalis id temporis Senatus nomine
præfectos, Thomam Storningium, et Adrianum
Mollerum, amicos meos, etiamnum, ut
nosti, superstites. Pauci insupersunt anni cum
in primariâ confederati Belgii urbe, vir in
non parvâ dignitate constitutus venerique
ad modum deditus deprehensus fuit cum mulierculâ
quadam consuevisse ; cum quâ tamen
nisi flagellorum ictibus excitatus, vix aliquid
patrare potuerit. Hic verò re ad magistratum
delata, officio motus, pœnam dedit lasciviæ,
diù que


[89] L’édit. de 1665. in-32, ajoute : verò et recens
nuperumque.





Hæc fuit in toto notissima fabula vulgo.






Quibus exemplis, cum fidem, ut puto,
derogare nec velis, nec possis ; videamus nunc
tandem an aliqua monstrosæ hujus rei, ut
videtur, reddi possit ratio. Si Astrologos
consultum eas, rem omnem illi in astra referent,
et cœlum accusabunt, quod peculiari
occultoque influxu peculiarem ejuscemodi
ac prodigiosam fere naturam hominibus
aliquando conciliet. Damnatam nempe
dicent, ut Picus ait, in hominis geniturâ
Venerem, atque adversis ut alio modo minantibus
radiis flagellatam, qua de re pluribus
edocere nos satagit Franc. Junctinus, de judiciis
nativit. cap. 6. Verùm cum cœlum et
astra caussæ sint universales et quæ tam
particulares effectus in uno atque altero individuo
caussare nequeant, rejicit eas non
immeritò Picus, et causam proximiorem
quærit. Putat autem eam in familiari suo
fuisse consuetudinem. Ita enim in narratione
illa pergit : « A quo, diligenter tam insolitæ
pestis caussam cum sciscitarer ; à puero, aïebat,
sic adsuevi. Et me rursus consuetudinis
caussam interrogante, educatum se cum pueris
scelestissimis, addidit, inter quos convenisset
hæc cædendi licentia, quasi pretio
quodam, mutuum sibi vendere flagitiosâ alternatione
pudorem. »


Ejusdem est sententiæ Cœlius, Pici ut historiæ,
ita et opinionis in caussâ adsignandâ
transcriptor ; cujus hæc verba : « Quod nec
mirum minus est, non latebat hominem flagitii
inusitata species, seque in eo execrabatur,
ac sibi ipsi erat infestus. Cæterùm consuetudine
depravatâ amplius prævalente, utebatur vitio,
et improbabat. Irroborârat verò ea, radicesque
egerat altiûs, quod ita erat assuetus puer,
communicatâ stupri fœditate inter æquales,
plagarum allectatione. Documento inde præsigni,
quantum moribus inolescendis educationis
possit ratio. Hæc illi. Ego verò non
nego, consuetudinis vim esse magnam ; ac
ferè in naturam eam abire, pridem me docuit
Aristoteles, lib. de memor. et reminisc.
cap. 3. et lib. 7. Ethic. cap. 10, et
notavit Ennius ubi ait :




Usus longus mos est, ac meditatio crebra,

Hunc tandem assero naturam mortalibus esse.






Eleganterque ostendit Galenus, quantam
vim et potentiam consuetudo in omnibus rebus
habeat, lib. de consuetud. cap. 2 et 3,
alteramque naturam vocat, lib. 2 de temper.
cap. 4 et lib. 3 de simplic. cap. 18. Fortè
etiam in Cœlii illo, aut Pici exemplo, successu
temporis consuetudo aliquid ad rem
facere potuit. At in altero Brunfelsii, aut
quod ego commemoravi, caussa illa non procedet.
Et cur alii ejusdem sodalitatis pueri,
cum Pici familiari idem non passi sunt ? inquit
Thomas Campanella superius adducto
loco. Consuetudo enim particulariter tantùm
aliquid caussat, atque in uno aut altero saltim
individuo. Neque omnes isti quos recensuimus,
ab ineunte ætate flagitiosâ illâ alternatione
pudorem sibi invicem vindidisse
aut flagris in Venerem primis ab annis se
invitasse, verisimile est. Gratulamur nos
Germaniæ nostræ, quod scelera ista perversæ
Veneris, et puerorum contumeliæ,
aut mutuæ alternæque marium inquinationes
in ipsâ ferè ignorentur, aut ab aliquo fortè
perpetratæ (si tandem exemplum reperias)
severè flammis ultricibus puniantur. « Nihil
tale novere Germani : et sanctius ad Oceanum
vivitur, dicebat olim de majoribus nostris
Quintilianus, Declamat. Pro milite
Mariano, cujus pudicitiam tentaverat Tribunus ;
quâ de re plura diximus in Comment.
ad jusjur. Hipp. cap. 18.


Cum itaque nec astra, nec sola consuetudo
in caussa sint, ob quam flagra libidinem
concitent, videamus porro, num alia
quæpiam subesse queat ; quam ut investigemus,
utique paullo altius nobis res fuerit
arcessenda. Sciendum igitur, flagellationem
istam, virgarumque incussus, non alibi quam
in dorso factos : quod et meretricula Lubecensis
illa confessa est, et de cæteris æquè
certum est. Neque enim partes illæ, quibus
viri sumus, virgarum flagra et quidem ad sanguinis
eruptionem, ferre queunt : et communiter
flagra tergo sive dorso incutiuntur.
Dorsi autem potissimam partem absolvunt
lumbi. Pars nempe illa corporis, cujus fundamentum
sunt quinque vertebræ, quæ post
thoracis vertebras locatæ, ad os sacrum continuantur.
Has musculi, et cum adipe cutis
extrinsecus tegunt, intrinsecus musculi succingunt,
quos Græci ψόας appellant. Iis porro
incumbunt renes, dexter et sinister, unus
in quoque latere, et quatuor ferè vertebrarum
spatium suâ magnitudine occupant ; ac
venæ cavæ arteriæque magnæ annectuntur.
Tam à venâ autem cavâ, quam arteriâ magnâ,
et insignia renes in se recipiunt vasa,
quæ emulgentia vocant ; uterque nempe
utrinque vas unum ; venam et arteriam : quæ
per ramos deindè in ipsam eorum substantiam
variè disperguntur. Dextra parte
venæ cavæ, sub ipsa emulgente, oritur seminaria
vena dextra, et eodem loco ex arteriâ
magna, arteria seminaria utraque ad
testiculum dextrum descendens. Parte sinistrâ,
arteria seminaria ex magnæ arteriæ
trunco, vena verò seminaria ex sinistrâ venâ
emulgente profectæ, sinistro testiculo inseruntur.
Nec desunt nervi, qui ex spinalis
medullæ portione, in prædictis vertebris
contenta, ad renes mittuntur, nec in eorundem
tantum tunicas, sed substantiam quoque
pertingunt. Ex ipsâ demum cavitate renum,
ureteres producti vesicæ implantantur.
Hæ partes omnes, ut unâ lumborum
apellatione venire possunt : ita unum communemque
etiam iis usum adsignari par erat,
ut rectè statuit Marsil. Cagnatus, Variar Lect.
lib. 4, cap. 7. In singularum quidem partium
usum, ossium, musculorum, renum,
vasorumque, sat accuratè anquisivere auctores,
at quem in commune omnes conferant,
insuper habuerunt investigare. Cagnatus
omnes, quemque tamen suo modo, semini
tum elaborando, tum ipsi generationis
operi perficiendo, quod naturalissimum vocat
Philosophus, lib. 2. de An. text. 35,
dicatos censuit. Neque aliò videntur inclinare
Hieron. Montuus Pract. part. 1, lib. 4,
cap. ult. et è jurisconsultis vestris Andr.
Tiraquellus, L. Connub. 15, num. 40, 41, 42.
Atque id quidem non immeritò, nec temerè.
Tale quid enim et lumbis, et renibus, ac
lateribus, tum sacræ litteræ, tum antiquitas
omnis, sivè sacros, sivè profanos scriptores
consulas, unanimi consensu jam olim attribuerunt.
Et sacræ quidem litteræ opus generationis
lumbis non uno in loco deferunt,
ut Genesios, cap. 35. vers. 11. Reges de lumbis
tuis egredientur ; et apud Apost. Epist. ad
Hebr. cap. 7, vers. 5. Filii Abraham, dicuntur,
egressi de lumbis ejus ; et vers. 10, Levi
in iisdem fuisse dicitur. Unde Basilius magnus
comment. In Esaïæ cap. 16 in plerisque,
inquit, scripturæ locis, lumbus sumitur pro
genitalibus membris et Origenes, dum Homil.
1, in illud Psal. 37, v. 8. « Lumbi mei
impleti sunt illusionibus : commentatur ; in
lumbis, inquit, humanorum seminum receptaculum
esse dicitur, ex quo illud genus indicatur
peccati, quod per libidinem geritur.
Et proverbium est apud Hebræos, ut lumbos
præcingere, aut succingere, dicant pudicitiam
servare et à libidine sibi temperare ;
Hoc respectu Jehovah ad Jobum, Jobi C.
38, v. 3 et C. 40, v. 2. « Accinge sicut vir
lumbos tuos, h. e. sicut vir fortis restringe
luxuriam : ut in iis sit, inquit Isidorus, Orig.
lib. 11, cap. 1, resistendi præparatio, in
quibus libidini est usitata dominandi occasio.
Confer Suidam in voce Psoa.


Huc trahit D. Hieronymus Comm. in Nahum,
illud prophetæ c. II. v. 1. contemplare
viam tuam, conforta lumbos, robora virtutem
valdè. Uti et illud de Joanne Baptista, Matth.
c. 3. v. 4. « Habuit zonam pelliceam circà
lumbos suos. » Quem proindè nos imitari jubet
Gregorius Nazians. Orat. 42. et Nicetas in
comment. ibid. Neque aliter intelligendus
Esaïas, cap. 32. vers. 11. Jeremias, cap. 1.
vers. 17. D. Paulus ad Ephes. c. 4, vers. 14.
Neque Salomo, qui de muliere forti et pudicâ
ait : Accinxit fortitudine lumbos suos. Proverb.
ult. vers. 17. Apud D. Petrum verò
Epist. 1. cap 1. vers. 13. succinctum esse
lumbos mentis, est luxuriam à cogitationibus
arcere, ait Montuus loco laudato. Fallor
etiam, an et Romani huc oculum intenderunt ?
quando cinctum esse, modestiæ, disciplinæ,
modestique animi putarunt argumentum, discinctum
verò mores dissolutos notare : quâ
de re plura dixi in Mœcenate. Hodiè in Gallis
moris est, ut iis, quibus Apollinaris laurea
tribuitur, fasciâ sericiâ, tanquam insigni quopiam
lumbi succingantur. Eo Franc. Ranchinus
Comm. in Jusjur. Hipp. castitatis neccesitatem
in Medicis notari censet ; Zonam enim
renum coërcitionem indicare, et effrenatæ
lumborum cupiditatis abstinentiam. Hinc Dianam,
castitatis Deam semper zonam gestare
ab antiquis creditum : Hinc zonam solvere
in verbis esse nuptis, et virginitatis imminutionem
notare. Et rectè Aëtius, Tetrab. 1.
serm. III. cap. 8. Veneris usum nocivum esse
ait illis, qui lumbos aut renes habent imbecilles,
atque idcircò Elumbes dicuntur. De iis
est proverbium apud Eustathium in navium
catalogo.




ὀσφὺν κατηγώς, ὥστε Μύσιος ὄνος

Lumbos solutus, tanquam asellus mysius :






quod Hadrianus Junius, cent 6. ad. 48 explicat
de mollibus, effeminatis et elumbibus. Nec
aliam ob causam Petronio in Satyrico lumbi soluti,
sunt Venere enervati. Sed et podagricum
se esse, inquit, lumborumque solutorum, omnibus
dixerat. Tales Catullo Epigr. 16. sunt ;




Qui duros nequeunt movere lumbos.






quibus opponit Martialis lib. 5. Epigram. 79.




Lascivos docili tremore lumbos.






Et Auctor Carminis liberi fluctuantes lumbos.
Carm. 18.




Ecquando Theletusa circulatrix

Crissabit tibi fluctuante lumbo.






Fluctuare enim est crebrò moveri, et ad exemplum
fluctuum inquietari. Græcis est ῥικνοῦσθαι,
Latinis crissare. Indè ρίκνωμα impudicæ
saltationis genus. Quale est quod nostris
hodiè moribus il Bergamasco vocamus et non
nisi à personatis desaltari solet. De illo Juven.
sat. II.




Plausu que probatæ

Ad terrum tremulo descendunt clune puellæ.






Arnobius libro 2 « lasciviens multitudo incompositos
corporum dissolveretur in motus,
saltitaret et cantaret, orbes saltatorios verteret
et ultimum clunibus et coxendibus sublevatis,
lumborum crispitudine fluctuaret. »
Vide in epistolis græcanicis epistolam Megara
ad Bacchidem de Thryallide, si lubet.


Et respicit huc Persius Sat. 1, ubi de lascivis
versibus, et quæ libidinantem pruritum
auditoribus excitant, ait :




Cum carmina lumbum

Intrant, et tremulo scalpuntur ubi intima versu.






Et Juvenalis Sat. 6, de tibiis Sacerdotum
Bonæ Deæ :




Nota Bonæ secreta Deæ, cum tibia lumbos

Excitat, et cornu pariter vinoque feruntur.






Quare etiam Isidorus loco adducto lumbos
ob libidinis lasciviam dicto vult, quod viris
caussa corporeæ voluptatis in ipsis resideat.


Nicolaus Perottus, in Cornucop. planius
à lubidine seu appetentiâ deducit. Esse enim
lumbos à lubendo, insertâ M. litterâ, quod
sæpè usu venit. Ita « cumbo à cubo, à pago,
pango, à frago, frango, » ait doctissimus
Matth. Martinius, in Lexico Etymol.


Atque ut lumbis, ita et renibus, lumborum
parti, et quidem principi, si conformationem
spectes, idem officium tribuitur. Hos
enim ad generationis officium facere lib. II.
Reg. innuitur, cap. 7, vers. 12. Filius qui
egreditur de renibus tuis.


Undè Tertullianus lib. de carnis resurrect.
vocat renes conscios seminis.


Hesychius Presbyter, quem corruptè Isicium
vocant, Comment. in Levitic. lib. 1
« Renes, inquit, sunt coïtalium seminum
ministeria : et mox : in renibus coïtalis operationis
sunt semina. »


D. Augustinus enarrans Psalmi 7, v. II,
scribit nomine renum delectationes Venerias
intelligi. D. Hieronymus Comm. in Nahum
Prophetæ, c. II. « Omnia, ait, opera, quæ
ad coïtum pertinent, renum appellatione
venire, » quod ferè repetit Comm. in Ezechiel.
c. 16.


Verba insuper illa Jeremiæ, c. 17, vers. 10,
et Apocalyps. c. II, vers. 20, scrutans renes
et corda ; Nicolaus Lyra explicat : « examinans
et puniens concupiscentias et cogitationes
malas. Per cor nempe cogitationes,
per renes in sacris litteris concupiscentiæ
intelliguntur. Itaque Psalmog. Ps. 26, v. II.
Deum rogat, ut renes ipsius et cor urat ;
et ex ipso Ecclesia in Hymno illo. « Ure igne
sancti Spiritus, renes nostros, et cor nostrum,
Domine ; ut tibi casto corpore serviamus,
et mundo corde placeamus. »


Et communiter Theologi per id, quod
Exodi 12, vers. II, præcipitur iis, qui agnum
paschalem comedebant, ut renes accingant,
intelligunt refrænationem libidinis. »


Ausonius renibus uti, usurpavit pro libidini
indulgere, Epig. 13. Utere rene tuo. Et
vulgò joculari sermone nostratibus renes
purgare dicuntur, qui Veneri litant.


Quæ causa est, cur Hippoc. lib. de morb.
int. Aristoteles, Prob. sect. 6. Probl. II.
Galenus lib 6. Epid. Comm. 6. Aëtius Tetrab.
1, serm. 3, c. 8. Avicenna lib. 3 fen.
8 tract. II, c. 11, plurimique Medicorum
alii, Veneris usum nimium renibus obesse
nos docuerunt. Hinc est, quod renes olim
Veneri dicati erant.


Fulgentius enim lib. 3 Mytholog. in fabulâ
Peleï et Thetidis, ex Democriti Phisyologiâ,
memor libro refert Ethnicos, quod singulas
partes in homine singulares Deos obtinere
putarent, Jovi caput, Junoni brachia, Minervæ
oculos, Neptuno pectus, cinctum
Marti, renes Veneri, Mercurio pedes adsignasse.


Quod si etymologiam denique nominis et
originationem inquisieris, Varroni, Romanorum
doctissimo, ut vocat Quinctilian. Instit.
orat. lib 10, cap. 1, renes dicti fuere
ἀπὸ τοῦ ῥέειν, quasi rivi ab his obscœni humoris,
puta seminis, oriantur, si Lactantio credimus,
lib. de opific. Dei c. 14 et Isidoro,
Orig. lib. 11, c. 1. Neque est, ut per obscœnum
humorem urinam intelligas, quod
quibusdam placere video. Explicans enim
Varronem Isidorus, venæ et medullæ, inquit,
tenuem liquorem desudant in renibus
qui liquor rursus à renibus calore Venereo
resolutus decurrit : quod de urina nemo sanus
dictum adserat.


Et Hebræi renes à concupiscentia appellant
duplici voce hebraicâ quæ significat, efflictim
cupere. Et quia renes in lumbis ad latera sunt
siti, hæc etiam ad Venerem et opus generationis
facere, creditum fuit.


Hinc apud Ovidium lib. 1, Amor. El. 8,
pudicissima illa fœminarum, ut credebatur,
procorum vires probatura, et robustum latus,
arcum ipsis proponit, jubetque
νευρὴν ἐντανύσαι.




Penelope vires juvenum tentabat in arcu :

Qui latus argueret, corneus arcus erat.






Nec inficias it Penelope ipsa, in Carmine libero,
Epig. 69 ad procos.




Nemo meo melius nervum tendebat Ulisse :

Sive illi laterum, seu fuit artis opus.

Qui quoniam periit, modovos intendite, qualem,

Esse virum sciero, vir sit ut ille meus.






Undè experiri latus Martiali. Lib. 7,
Epig. 57, est Veneris periclitari vires.


Hinc El. 10 Ovidio lib. 2, Amor. lateri vires
dare, est concitare in libidinem.




Et lateri dabit in vires alimenta voluptas.






Et Apuleio lib. 8, industria laterum est
potentia in rebus Veneriis : Fortissimum, ait,
adducunt rusticanum, industriâ laterum atque
imis ventris bene preparatum.


Juvenali verò et Ovidio lateri parcere, est
à Venere temperare. Ita enim ille de Catamito,
Sat. 6.




. . . Nec queritur, quod

Aut lateri parcas, nec quantum jussus anheles.






Hic verò, lib. 2, de arte :




Et lateri ne parce tuo : pax omnis in illo est.






Contrà Martiali lib. 11, Epig. 105, latus
rumpere est Veneri nimiam operam dare :




Et juvat admissâ rumpere luce latus.






Et lib. 12, Epig. 98.




Rumpis, Basse, latus, sed in comatis.






Item Tibullo, aut si quis alius est auctor,
in Iambis ad Priapum.




Et inquietus inguina arrigat tumor,

Neque incitare cessat usque dum mihi

Venus jocosa molle ruperit latus.






Petronius in Satyrico dixit latus convellere.
Timebam, inquit, ne frater latus convelleret.
Alibi etiam latera invalida, emerita,
exfututa, defecta, et defessa, sunt Venere
exhausta. Ovid. Amor. lib. 3, Eleg. 10.




Vidi ego cum foribus lassus prodiret amator.

Invalidum referens, emeritumque latus,






Catulus, Epigr. 7.




Cur non tam latera exfututa pandas ?






Priapus in Carmine libero, Epig. 15.




Ipsi cernitis : ex fututus ut sim,

Confectusque, macerque, pallidusque,

Defecit latus, et periculosam

Cum tussi miser expuo salivam.






Suetonius in vitâ Caligulæ c. 36. Valerius
Catullus, consulari familiâ juvenis, stupratum
à se Caligulam, ac latera sibi contubernio
ejus defessa, vociferatus est.


Apuleius lib. 8. Diù vivas et Dominis placeas,
et meis jam defectis lateribus consulas.
Ex quibus omnibus tam clarè liquet, ut Plauti
verbis hic utar :




Quam solis radii olim, cum sudum est, solent.






Neque novam esse opinionem, aut nuper
natam, sed fundamentum habere in unanimi
totius antiquitatis consensu, sacrarum etiam
litterarum testimonio firmatam, lumbos, lumborumque
partes, renesque ad generationis
opus facere. Communis autem sententia, seu
Doctorum opinio, ut jurisperiti tui loquuntur,
Cassi, non potest totaliter esse falsa. Et
probabilia sunt, inquit Aristoteles lib. 1, Topic.
cap. 1. Text. 7, « quæ ita esse videntur
aut omnibus aut plurimis, aut certè sapientibus ;
atque iis, vel omnibus, vel plurimis,
vel iis, quorum spectata et perspecta
sapientia et qui hoc nomine clari et illustres
sunt. » Quæ itaque ei rei subsit ratio, operæ
pretium nunc porrò fuerit inquirere. Simul
enim et caussam invenerimus, ob quam lumbis
inflictæ plagæ et flagrorum verbera, libidinis
sint incentivum.


Cagnatus quidem, et qui ipsi favere videtur,
Montuus, rem omnem lumbis tribuit,
quatenus ex iis constituntur partibus, quas
paullo antè recensuimus. Ex vertebris nempe,
musculis, renibus, venis, arteriis, nervis. Ita
tamen ut venis nimirùm et arteriis seminariis
principatum tribuat, ut quæ et materiam
semini præbeant, albescentemque humorem,
qui vel semen jam sit, vel mox futurus,
in se contineant, et à se ad testes amendent.
Atque ab hoc humore, in venis arteriisque
turgente, seminis projiciendi prolubium
ait excitari, et pollutiones nocturnas
caussari, in iis præsertim, quibus ob decubitum
dorsum vasa illa incalescunt. Bartholomæus
Montagnana Consil. Med. 37 et Nemesius
Philosophus, lib. de nat. hom. c. 27,
renibus, parti lumborum, rem totem transcribunt,
quod et Joh., Matthæus facit, Quæst.
Med. 90. Garyopontus, medicus Ladinus,
sequioris tamen ævi, lib. 3. Pract. c. 34,
et nuper Cl. Dan. Sennertus, Præceptor
olim noster, et amicus, dum in vivis erat,
honorandus, Pract. lib. 3, part. 7, Sect. 1,
c. 1. Petrus Laurenbergius in procestriis annotationibus
anat. lib. 1, cap. 4, et colleg.
anat. disp. 6, th. 17, et noster tandem Gasparus
Hoffmannus, Inst. med. Nec tamen
omnes illi eodem modo rem explicant.


Barthol. Montagnana quidem, examinans
Avicennæ locum, lib. 18, fen. 3, c. de renibus
et ren. calc. Subtiliter, aït, memorandum
est, propter quid renum debilitas
ab Avicenna dicatur causa defectus coïtus.
Et postquam dixisset, materiam seminalem
perfectionem adæquatam indipisci à testium
temperie et facultate, subjungit ; materiam
eamdem necessum habere prædisponi in membris
superioribus, in quibus potentior sit vis
digestiva, ut in hepate et renibus : in illo
nempe remotius, in his proximius. Et prohindè
concludit, impossibile esse semen verum
generari, nisi membra illa, hepar nempe
et renes, sint debitè complexionata et organizata
in complexione et unitate suâ.


Nemesius verò salsedinem tantùm quamdam
à renibus ad testes transmitti putat, quæ appetitum,
aut pruritum potius, in genitalibus
excitet, atque ita suo quodam modo
ad Venerem faciat. Renes, inquit, sunt sanguinis
purgamina, et ad coïtum fiunt causa
appetitus. Nam venæ quæ in geminos delabuntur,
per renes transmeant, et illinc acorem
quemdam hauriunt appetitum irritantem
eo modo quo sub cute genitus acor pruritum
facit ; et quò geminorum pulpa cute est mollior,
eò magis illi ab acore lancinati, furiosam
ad egerendum semen irritant cupidinem.
Neque aliud innuunt Isidori verba paullò
antè adducta. Atquæ eadem ferè est Jo. Mathæi
sententia, nisi quod reni sinistro hic plus
tribuat, quam dextro. « Vena enim seminalis
sinistra, inquit, emulgenti juxtà renem
sinistrum implantata, sanguinem multa salsedine
aquosa dilutum ad excitandam ὁρμὴν
et generationis stimulum subministrat. » Laurenbergius
in procestriis quidem in genere
saltim renes ad generationem facere affirmat.
In diputatione autem, quam dixi, non alio
ferè modo se explicat, quam Matth. Garyopontus.
Ait renes naturâ musculosos
esse, et nervos ipsorum inhærere cavernis,
quæ genicale semen contineant. Vim nempe
σπερματοποιητικὴν ipsis renibus tribuit, atque
ita tribuit : ut quodam modo in illis semen
elaborari et contineri credat. Quæ sententia
etiam est Cl. Sennerti, quamvis hic longè
aliâ ratione eam proferat, et dilucidius mentem
suam explicet, ac proximius ad αὐτοψίαν
Anatomicam, quam Garyopontus qui non
valdè ejus videtur fuisse peritus. A renibus
nempe non stimulum saltim partibus genitalibus
communicari, sed semen ipsum in iis
elaborari, atque ab iisdem porrò transmitti
censet Sennertus, quem sequitur Hoffmannus.
L. C. Idque ex eo primùm Sennertus colligit,
quod renes peculiare parenchyma habeant,
à cordis substantia, ut adparet, non multùm
differens, aut hepati potius simile, ut
vult Aretæus, lib. 2, de morb. diut. c. 3.


Peculiari autem parenchymati, quæ Galeni
est maxima, lib. 6 de decretis Hippocr. et
Plat. peculiaris vis sanguinem elaborandi,
ut cæterorum viscerum parenchyma, denegari
nequit. Et latè probat medicus Kariesatos,
Joan. Beverovicius, lib. de calculo
renum et vesicæ, cap. 2. Deinde, cum vena
emulgens venarum omnium à venâ cavâ prodeuntium
sit maxima, et plus sanguinis renes
advehant, quam iis requiratur alendis : arteria
insuper amplior sit, quam seroso humori
depurando sit opus, verisimile esse credit,
naturam, quæ nihil frustra facit, vasa illa
tantâ amplitudine numquam efformasse, nisi
peculiarem finem spectasset. Quem quidem
finem non alium esse concludit, quam sanguinis
arteriosi ad renes delationem ut in
ipsorum substantia cum sanguine venoso
mixtus, et alteratus, semini generando materiam
suppeditet, ad testes deinde transmittendam.


Maximè Sennerti sententiam illud confirmat,
quod pro diversâ conformatione renum
et vasorum renalium, in quibus aliàs valdè
ludere solet natura, alii aliis, proniores
sunt in libidinem, et ad perpetrandam magis
fortes. Exempla habemus apud. Salom. Albertum
in observationibus et Joan. Riolanum
Antrop. lib. 2, cap. 27, qui Eorum libet cadaver
masculum secuit hominis ultimo supplicio
ob facinora affecti, in quo uterque se
reperiisse scribit tres emulgentes in dextrum
renem, venas verò spermaticas in utroque
latere ex emulgentibus descendentes. Salom.
Albertus ex hoc rectè colligit uberiorem seminis
proventum et salacitatem inexhaustam,
quaque vix satiari potuerit : dequâ hominem
ipsum etiam paulò ante supplicium aït conquestum
fuisse. Riolanus suum scribit totum
in Venerem fuisse pronum, atque ob Trigamiam,
quod tres viventes haberet uxores,
strangulatum. Adde Philipp. Salmuth. Obs.
Med. cent. 1. Obs. 23, qui duos ob rem veneream
valdè infames secuit, in quorum posteriori
renes maximi, ut ternos, immò quaternos
alios humanos æquare possent. Pergit
Sennertus et quærit, qui fiat, nisi sententia
hæc admittatur, quod sapor ille, ac odor,
qui in animalibus pluribus non castratis, per
universum corpus diffunditur, maximè tamen
in renibus percipiatur, ac potissimùm in animalibus
adultis ; in novellorum ac teneriorum
renibus, dum nondum fœminas ineunt, non
reperiatur ? addit præterea ex Oribasio lib.
6. Collect. c. 38, ex retento semine renes
male affici ; inter calidorum renum signa à
Medicis recenseri propensionem ad libidinem,
somnia libidinosa, et nocturnas in somno pollutiones ;
qualitates insuper seminis ex renum
constitutione Practicis deduci. Quemadmodum
et renes calidos indicat prompta libido
et salacitas, renes frigidos Veneris nullum
ferè desiderium et appetentia.


Denique in gonorrhœâ lumbis ad renum regionem
pro semine imminuendo aut alterando
remedia adplicari, ex Aretæo docet, lib. 2
Chron. c. 7, et Alex. Tralliano lib. 9. c. 9.


Atque huic Sennerti sententiæ probandæ,
adde quod Plinius habet, lib. 34, c. 18. Plumbum,
alligatis lumborum et renum parti laminis,
frigidiore naturâ inhibere impetus Veneris :
additque exemplum : Calvum Oratorem
vasa Veneria sponte naturæ erumpentia,
usque in morbi genus, his laminis cohibuisse.


Adde Galenum lib. 5, de tuendâ valet. c.
ult. lib. 6. de loc. adf. c. ult. et lib. 14,
meth. med. c. 7, qui athletas similiter ad
pollutiones nocturnas inhibendas, et Veneris
impetus compescendos, laminas plumbeas adhibuisse
scribit, et lumbis ceratum ex simplici
rosaceo, cum aquâ frigidâ subacto, applicasse
in priapismo. Cæl. Aurelianus. lib. 5.
Tardar. pass. cap. 5, præter laminam plumbeam,
spongias puscâ frigidâ infusas, ut loquitur,
circumdandas suadet.


Adde Aëtium, qui cum Theod. Prisciano,
lib. 2, c. 11, lumbis non tantum laminam plumbeam,
et refrigerentia adhibet, sed decubitum
etiam supinum damnat, ne partes lumborum
incalescant, et malum inde augeatur,
Tetrab. 1, serm. 3, c. 32 et 33.


Adde Oribasium, Synops. lib. 9. c. 39 et 40,
et Paullum Æginetam, lib. 3, c. 55 et 56,
quorum uterque idem statuit ; hic verò etiam
urinas cientia medicamenta, in gonorrhœa
prohibet, ne renibus in lumborum regione
positis noceant.


Nec latuit hæc res Avicennam, qui lib. 3,
fen. 18 cap. 9. inter signa renum extenuatorum,
et exoletorum, ponit defectum coïtus ;
et c. 11. caussam debilitatis renum inter alia
facit frequentiorem coïtum, et c. 13, ad debilitatem
renum corrigendam coïtus suadet
abstinentiam.


Nec ignoravit Aaron, Medicus celebris
apud Rhasen, lib. II. Contin. c. 5 qui aït :
Si erectio veretri fuerit debilis, erit caussa
ex hepate et renibus.


Et trahendus huc Aristoteles, qui animantia
alia, præter hominem, gonorrhœa non laborare
ideò putavit, quod in dorsum non decumbant,
Probl. sect. 10, pr. 18. Contrâ equi
generosiores, ubi ex insessoris subsultu lumbique
renesque incalescunt, pronâ libidine
feruntur in venerem. Nec videntur hanc rem
ignorasse matronæ Athenienses, quæ in
Thesmophorion festo (quando seorsim cubabant
à viris,




Perque novem noctes Venerem tactusque viriles

In vetitis numerabant,






ut Ovidius loquitur lib. II. Metam. Fab. 11.)


Ex ἁγνῷ Latini viticem et agnum castum
vocant, cubitus sibi sternebant. Vitex enim
ille frutex est, seu arbuscula, libidini restinguendæ
dicata. Igitur ejus folia dorso sibi
sternebant, ut eo modo vim seminis generandi,
libidinem concitandi in renibus, partibusque
vicinis morarentur. Historiæ meminere
Dioscor. lib. 1, c. 116. Plin. lib. 24,
c. 9. Galenus, lib. 6, de simpl. med. fac. Ælian.
de anim. lib. 9, c. 16.


Neque alia est caussa, ob quam renes
animalium, et præcipuè hirci, ad coïtum.


Atque ab Aëtio partes quæ sunt circà renes
Scinci, ad tentiginem fascini excitandam commendantur,
loco adducto c. 35. Nisi quod analogiam
quamdam habeant, et similitudinem
cum renibus humanis, ob quam juvare eos
credentur, et ad officium generationi destinatum
excitare. Quemadmodum et iis, qui
minus in venerem sunt prompti, inter alia
medicamenta, unguenta calida, non partibus
pudendis tantum, sed renum etiam regioni
inungenda, prescribi solent ; et diuretica valida,
ut cantharides, ac decubitus in dorsum
imperari ; ut et renes hoc pacto incalescant ;
et semen ac testes concitetur, ad qui in Venerem
frigidi languent, reaccendantur. Undè
Rhases lib. II. Contin. c. V. Quoties, inquit,
fricantur lumbi cum medicinis calidis,
veretrum crescet in erectione, et magnificabitur.


Et Misish Arabs, in Summâ apud eundem
Rhasen ; Calefactio dorsi, ait, subvenit ad
luxuriam : (h. e. facit irritandæ libidini) et
sicut infrigidatio ejus et dormitio super folia
frigida, diminuit luxuriam, ita calefactio auget
in luxuriâ mirabiliter. Ex quibus omnibus
primum hoc concludimus, facere quidem ad
Venerem exercendam lumbos, ut ex partibus
suis constituuntur, et cum primis venas et
arterias, ut quæ materiam ac spiritum deferant,
quod volebat Cagnatus ; præcipuum
tamen organum esse renum παρέγχυμα, cujus
beneficio semen primum incipiat elaborari,
perfici deinde porrò, et æquabilitatem indipisci
in vasis, quæ et Sennerti, ut patuit,
et nostra est sententia. Nec tamen de nihilo
est, quod Nemesius notabat cum Isidoro, et
Matthæus insuper et Laurenbergius, salsedinem
quandam, et serosam materiam simul
semini communicari et tentigini excitandæ
à renibus ad testiculos adimplaustrari, quod
verbi ac ipsâ in re usurpat Papias Grammaticus,
in Vocabulario.


Concludimus porrò, flagra dorso sivè lumbis
inflicta, quia partes semini generando dicatæ,
ac semen ad genitales partes deferentes, ab
iis incalescunt, in Venere excitanda, aut
libidine, multum posse. Undè non mirum
extincti illos pudoris bipedes libidinisque abominandæ
victimas, de quibus egimus, aut
alios nimiâ Venere exhaustos, lumborum
partibus defectis lumbisque solutis, à flagris
remedium quæsivisse. Horum enim incussu
partes refrigeratas verisimile est rursus incalescere,
ac materiæ seminali fervorem conciliari,
accedente præsertim partium verberatarum
dolore, qui facit, ut uberiùs sanguis,
spiritusque attrahantur ; donec calore
ipsis etiam generationis instrumentis communicato,
male feriatæ voluntatis desiderium
expleatur, et naturâ etiam invitâ, atque
ultra modum potentiæ suæ vi in flagitia adigatur.
Hæc mea est sententia, mî Cassî.


At inquies, illi quidem, de quibus tu
agis, abominandâ libidine exhausti, ut illicitam
Venerem continuarent, porròque in
eodem scelerum cœno se volutarent, remedium
hoc usurparunt. Quæris autem ; postquam
res ita habet, an non eodem non secus
ac medicamentis aliis, citrà crimen ac reprehensionem
uti is etiam possit, qui licitæ
quidem Veneri addixit operam, latera tamen,
et quæ præterea utramque hic paginam
implere debebant, languidiora experitur,
aut planè, ut Virgilii utar verbis, ex lib. 3
Georg.




Frigidus in Venerem senior, frustràque laborem

Jucundum trahit, et si quando ad prælia ventum,

Ut quondam in stipulis vanus sine viribus ignis

Incassum furit ;






ut creditricis etiam, non dicam debito, sed
nec τῷ interesse saltim sit solvendo ? Quidni,
verò amice Cassi ? Te quidem, remedii id
genus ut usurpes minimè opus habere, juramento
quinquagenario contendere paratus
sum. Aliud nempe de te, qui medicus audio,
atque hac in re ex artis præscripto judicare
quidpiam aut possim, aut debeam, non falsus
conjectator pridem præsumpsi. Aliud modo
testatur nuptæ novellæ et musteæ uterum
recenter verminans, testis omni exceptione
major, et cui fides meritò arbitranda, cui felicem
etiam justo tempore λύσιν Deum poscimus.
Ut cum aliis idem communices remedium,
si qui sint, qui opus habeant difflagellatore,




Qui validè intorto verbere terga secet,






nullos vetabo. Ἀφθόνους esse oportet non
Μουσῶν tantum θύρας quod vulgò dici solet,
sed ἰατρῶν maximè.


Invidentiæ enim crimen, ut Scribonius
Largus aït in Epistolâ ad C. Julium Callistum,
cum omnibus invisum esse debeat, tum
præcipuè Medicis : in quibus nisi plenus misericordiæ
et humanitatis sit animus, secundum
ipsius professionis voluntatem, omnibus
Diis et hominibus invisi esse debent.


Ego tamen in tui saltim gratiam, ὦ φίλον
κάρα, cum ita volueris, animi mei sententiam
liberius paullò tibi explicare volui. Tu boni
qualia consule, et me tuum porrò ama,
quod facis, jocisque innoxiis, qui in seria
tamen ducunt ; veniam impertire et bene
vale.


Lubecæ, Kal. sext. anno 1639.





VIRO SUMMO

THOMAE BARTHOLINO,

HENRICUS MEIBOMIUS.

S. D.



Responsarias meas nuper rectè tibi redditas
esse, ex magni Simonis Paulli optimo
filio Christiano Paullo lubens intellexi. Significat
verò idem mihi nomine tuo, velle
te parentis mei Johan. Henr. Meibomii epistolam
de flagrorum in re veneriâ usu, renumque
et lumborum officio, typographo recudendam
dare. Quare nihil mihi gratius potuit
accidere. Traxit quidem epistola illa originem
ex liberioribus in convivio jocis, est
que illius editio, parente inscio, Lugduni
Batavorum procurata à magno illo viro cui
inscripta est. Placuit tamen pluribus præstantibus
in Europa viris, est que in publicis
etiam scriptis à quibusdam laudata. Quin,
cum initio pauca tantum exemplaria essent
excusa, inter amicos distribuenda, cæpit desiderari
ab eruditis et anxiè inquiri à curiosis,
cum argumentum nescio quid haberet
ἑλκυστικόν Dolui ipse sæpius me amicis desiderantibus
ejus copiam facere non potuisse ;
nolebam tamen eam iteratò imprimendam
dare, partim, quod non omnia illius probarem
partim, quod inter prima famæ incrementa
illorum censuram incurrere nollem,
quibus jam tum hæ tinctæ sale pruriente
chartæ nimis fescenninæ videbantur.
Interim tamen antè paucos annos vel Lugd.
Batav., vel alibi, nescio quo editore, recusa
est, quod quidem non ægrè tuli, si tamen
eâ de re admonitus fuissem, luculentior prodiisset
editio. Nunc verò valdè mihi gratulor,
quod tibi quoque, quem inter primaria sua
decora Europa numerat, ita placuerit, ut
imprimendam iteratò censeas, novis accessionibus
per te auctam. Tibi jam ab illis ambitiosè
tristibus periculum nullum est, nec
metuis, ne




Rugato Cato tetricus labello

Nasum Rhinoceroticum minetur.






Quin sacra hæc aliter non constant, nec
Vestalibus aut horribilibus Sabinis nos scribinus,
sed medicis. Meretur verò argumentum
illud examinari accuratius, nec dubito
a Te magni ingenii et lectionis infinitæ Viro,
omnia esse adducta, quæ ornare illum locum
possint. Cum tamen edita epistola
quædam margini sui exemplaris adscripserit
parens, ea debitis locis inserta, locupletandæ
editioni, transmitto. Sunt dein nonnulla in hac
epistolâ, quæ sapiunt anti-Harveïana
tempora, in quibus malo ipse optimi parentis
mei errorem agnoscere, quam defendere,
cum præsertim ipsi non cum aliquot tantum
doctis, sed cum aliquot sœculis sit communis.
Nostri illud Celsi tui : « levia ingenia,
quia nihil habent, nihil sibi detrahunt. Magno
ingenio, multaque nihil ominus habituro convenit
etiam simplex erroris confessio. Et
cur non mereatur veniam error, in quem
non tam pertinacia aliqua, quam ævi infelicitate
incurrit ? Illa quidem, quæ in initio
epistolæ de curatione morborum per flagellationes
refert, aliorum nitantur auctoritatibus,
nec dubii multum habent. Videntur
autem recentiores remedia illa, malo ipso si
non majora, ingrata tamen, in superferè
habuisse. Illam tamen maniacorum per verbera
curationem, cujus ex Cælio Aureliano,
Rhase, aliis que meminit, superiori adhuc
seculo in Anglia fuisse usitatam, quamvis medici
ejus non meminerint, disco ex Bodino
qui libro quinto de Republicâ ita loquitur :
« Insania vero interdum in furorem abit :
quod furoris genus verberibus mitescit. Nam
Londini furiosorum hominum multitudo eodem
coacta domicilio verberibus acerrimè
castigatur quartâ-decimâ lunâ, quæ major
vis est furoris, tumente cerebro. Cujus rei
me commiseratio cum cœpisset, intellexi à
curatoribus salutarem esse furoris medicinam. »


Fœminis apud Romanos palmæ feriebantur,
credebatur que hinc prœgnantibus facilior
partus, sterilibus autem fœcunditas accedere.
Sat id superstitiosum erat, fiebatque
à Lupercis tantum, amiculo Junonis sivè pelle
caprinâ, ut docet Festus, induti ; rident que
ipsi Romani, ut apud Juvenalem sat. 2, videre
est. Somnambulos, dum noctu surgunt,
probè verberandos esse nonnulli censent,
id quod feliciter cessisse certo exemplo mihi
cognitum est, malo per verbera atrocia feliciter
depulso, nec unquam recurrente. Recenset
dein parens flagellationum ad libidinem
concitandam factarum historias, mox
que in causas inquirere incipit. Rejicit autem
primùm astra, dein consuetudinem, à
quâ solâ rationem hujus rei deduci non posse,
satis, ni fallor, fecit manifestum. Id verò
considerat, flagellationem illam non alibi,
quam in dorso, lumbis que factam, hinc que
eruendam veram causam censet. Ostendit igitur,
cum sacras litteras, tum antiquitatem
omnem unanimi consensu lumbis renibusque
et lateribus suas in generatione seminis et
Veneris usu partes deferre. Et non pauca
quidem ex variis scriptoribus adduxit ; possent
autem longè plura ejus generis, ex poëtis
potissimùm adferri, nisi res jam tum clara
esset. Ideòque id apud me quoque certum,
lumbos plurimum ad negotium Veneris facere.
Quod verò dein probare suscipit, à renibus
in lumbis sitis semen primum elaborari, et
si multos præclaros viros et qui ante et qui
posteum vixerunt habeat ὁμοψήφους mihi necdum
probavit. In confesso enim hodiè est
apud veritatis scrutatores sanguinem per arterias
emulgentes ad renes deferri, renibus
autem per emulgentem venam in cavam et
indè in cor redire : arterias spermaticas sanguinem
ex arteriâ magnâ accipere, venas
spermaticas eundem à partibus seminalibus,
partim in cavam, partim in emulgentem venam
reducere : qualis sanguinis motus ex valvularum
in his venis constitutione manifesto
probatur. Patet autem indè, nihil à renibus
ad testes per vasa descendere. Interim verum
manet, lumbos calidos ad Veneris opus
facere, frigidos illud impedire, rectè que à
medicis ad libidinem excitandam aut supprimendam
calida vel frigida lumbis apponi. Ut
enim parens meus ipse ex Cagnato, Montuoque
observavit, sunt in lumbis majora
vasa sita, in quibus si sanguis incalescit,
necesse etiam est, per arterias spermaticas
eum calidiorem tandem defluere, ipsam que
seminalem materiam facilè mobilem in fervorem
agi. De Renibus ita censeo. Si incaluerint
solito magis, sanguini per venas emulgentes
relabenti majorem calorem communicari,
cum que continuo ad renes sanguis accedat,
relabatur que, potest à renum calore
toti sanguineæ massæ calor communicari
major, undè etiam per arterias spermaticas
sanguis calidior descendit. Hinc que explicari
potest, cur quibus calidi renes, ii ad libidinem
propensi, et quæ alia φαινόμενα ad
suam sententiam probandam adduxit parens.
Fortè etiam aliquando in illis, quibus jam
tum calidus est sanguis, sunt que proindè libidinosiores,
renes etiam calidi à sanguine
continuò accedente fiunt, ceu notum est medicis,
ubi errore diætæ incaluit sanguis,
renum peccatum facillimè luere, quia ad eos
præ aliis partibus magna quotidiè sanguinis
copia accedit. Tum igitur non tam à renum
calori dependet libido, quam à communi
causâ, sanguinis nempe calore et libido et
renum calor. Porrò jam ita rem explico. Per
verberum incussus calefit in lumborum vasis,
quà minoribus, quà majoribus sanguis, tandemque
in ipsis etiam renibus, inde tota
massa sanguinea demùm, ideòque et per arterias
seminales fervidior elabitur, immò copiosior
quoque, dum per illorum scelestorum
ad Veneris prælia se parantium libidinosas
cogitationes concitatur quodam modo versùs
spermaticas partes effervescens sanguis. Ita
et per decubitum molliorem, supinum, seminis
profluvia incalescente sanguine concitantur.
Equitantes in Venerem pronos fieri
notum est, annotatumque jam tum in Centone
problematum quæ sub Aristotelis nomine
circumferuntur, sect. IV. probl. 12. Rationem
autem hanc reddit auctor διὰ τὴν θερμότητα
καὶ τὴν κίνησιν ταὐτὸ πάσχουσι, ὅπερ ἐν τῇ ὁμιλίᾳ
propter calorem et agitationem ita afficiuntur,
ut in coïtu solent, planè ad mentem
meam. Incalescit enim per motus illos successiones
que equitantium sanguis in vasis
lumborum, promoveturque sanguinis per Aortæ
truncum descendentem motus et ita etiam
versus partes seminales. Contrarium quidem
testari videtur Hyppocrates, lib. de aër.
aq. et loc. ineptos nimiùm ad Venerem fieri
eos, qui multum equitant. Veram explicandus
ille est de continuâ Scytharum equitatione,
quæ ad lassitudinem usque fit, corpusque debilitat
ac resolvit, et ita Veneris stimulos
supprimit. Ea verò de quâ ex Aristotele
diximus, equitatio moderata intelligitur, per
quam incalescant tantum lumbi. Non placet
nunc progredi et distinctè quo libet ad examen
vocare, quæ Parente meo adducta sunt,
argumenta cum præsertim ea, quæ Sennertus
habet, parenti pleraque memorata, jam
tum satis feliciter discusserit Nath. Highmorus,
Anatom. Operis lib. I. part. 3, cap. 4.
Retinent interim suam certitudinem multa à
Parente proposita, rejectâque tantum illâ de
Renum vi σπερματοποιητικῇ sententia, reliqua
fere plana sunt. Fortè ex recentioribus
nonnulli ex suis hypothesibus aliter illa
φαινόμενα explicare conarentur, quomodo Vir
quidam ingeniosus qui seminis materiam chylum,
non sanguinem, sibi firmiter persuaserat,
per verbera in lumbis calefieri ampullascentem
ibi chyli alveum, tumque ad partes genitales
materiam quoque seminis magis moveri, arbitrabatur.
Possem longè alia adferre, quibus
hodiè commentum illud de succo nervoso
placet, quem semini quoque materiam præbere
existimant. Verum in illarum hypotheseon
veritatem inquirere, non est hujus loci.
Video autem hic verum esse, quod de omni
impensarum genere dicebat olim Grœcinus
apud Columellam : plerosque nova opera
fortius auspicari, quam tueri perfecta. Meam
tamen, quam de sanguinis in lumbis incalescentia
proposui sententiam, non hypothesibus,
sed certis probatisque niti arbitror ;
Quod si tibi quoque, Vir magne, placuerit,
longè magis in eâ confirmabor. Vale. Scripsi
Helmstadii in Academiâ Julia.


Prid. Kal. Sept. ann. 1669.





NOTICE

Des auteurs cités dans l’Ouvrage de J. H. Meibomius,
et que j’ai consultés pour corriger
cette édition.



Festus. Titus et Asclépiade. Cœlius Aurelianus
Rhasès. Antoine Gaignier. Valescus
de Tarente. Sénèque. Juste-Lipse. Jerôme
Mercurialis. Galien. Thémison. Elidœus de
Padoüe. Thomas Campanella. Menghus Faventicus.
Pétrone. Jean Pic, Comte de la
Mirandole. Jean Mévisan. Cœlius Rhodiginus.
André Tiraqueau. Othon Brunsfeld.
Fransciscus Junctinus. Aristote. Ennius.
Quintilien. Hippocrate. Marsilio Cagnati. Jérôme
Montuus. Origène. Isidore. Saint-Jérome.
Arnobe. Suidas. Petrus. Laurembergius.
Celse. Bodin. Brisson, antiquités du
droit civil. St.-Mathieu. Jérémie. St.-Paul.
Salomon. St.-Pierre. Fr. Ranchin. Aëtius.
Catulle. Martial. Perse. Juvenal. Nicolas
Perrot. Mathœus. Martinius. Tertullien. Hésychius
ou Isicius. St.-Augustin. Nicolas de
Lyre. David. Ausonne. Avicenne. Fulgence.
Varron. Lactance. Ovide. Apulée. Tibulle.
Suétone. Barthelemy Montagnana. Nemesius.
Joh. Marthæus. Garyopontus. Sennert. Arétée.
Oribase. Gaspar Hoffmann. Kariesatos.
Jean Beverovicius. Jean Barclay. Pierre d’Erlesunde.
(Anecdotes moscovites.) Béroalde.
Prudence. (Histoire des martyrs.) Dempster.
Cardan. Olhafius. Wormius. Actuarius. Nath.
Highmorus. Papias, le grammairien. Alexandre
Trallien. Pline. Licinius Calvus. Théodore
Priscien. Paul Eginete. Aaron. Dioscoride.
Ælien. Misih. Virgile. Scribonius Largus.
Plaute.



Auteurs cités dans les notes du Traducteur.


Lucien et Perrot d’Ablancourt. Pérégrinus.
Diogène. Racine. Sénèque. Vossius. Horace.
Le marquis de Langle. Ménage et Furetière.
M. l’abbé Chappe d’Auteroche. L’Abbé Boileau.
Columella. Matthiole. Arnaud de Villeneuve
M. de Lignac. M. Lemery. Rabelais.
Le Duchat (Ducatiana) Cornelius Gallus.



FIN.





On trouve aux mêmes adresses :



Poëmes philosophiques sur l’homme, 1 vol. in-18,
frontispice gravé, représentant la résurrection
des arts. 2 liv. 10 sous.


Les nuits de la Conciergerie, rêveries mélancoliques
et poésies d’un proscrit ; 1 vol. in-18, fig.
3 liv. 10 sous.


Les soupirs du cloître, ou le triomphe du fanatisme,
épitre, par Guymond de la Touche, nouvelle
édition, augmentée d’une notice sur la vie
et les ouvrages de l’auteur, et autres poëmes choisis.
1 vol. in-18, 2 liv. 10 sous.


Le Pain béni, poëme et autres pièces choisies de
Marigny, nouvelle édition, 1 vol. in-18, 2 liv.
10 sous.


Les Amours de Henry et Madeleine, poëme érotique
en 2 chants, nouvelle édition, augmentée
de plusieurs pièces en vers et en prose qui n’ont
jamais été imprimées, 1 vol. in-18, fig. 2 liv.
10 sous.


Œuvres galantes de Palmarêze, 3 vol. in-18, jolie
édition, beau papier, 9 liv.


L’éloge de quelque chose, dédié à quelqu’un, suivi
de l’éloge de rien, dédié à personne, nouvelle édition,
augmentée du poëme latin de Passerat, intitulé :
Nihil, et autres pièces également piquantes,
par divers auteurs célèbres. 1 vol. in-18,
2 liv. 10 sous.


Lucina sinè concubitu, ou le plaisir sans peine,
traduit de l’anglais de Johnson, par le citoyen
Moët, et Concubitus sinè Lucina, par Combes,
avec le supplément, ouvrage singulier, dans lequel
il est démontré qu’une femme peut concevoir
et enfanter sans le commerce de l’homme.
1 vol. in-18, 3 liv.


Les Serins, poëme didactique, formant avec les
notes un traité complet pour l’éducation des serins ;
1 vol. in-18, 2 liv. 10 sous.


Histoire d’Hyppolite, comte de Duglas, par la
citoyenne d’Aulnoy, nouvelle édition, 3 vol.
in-18, avec de très-jolies figures, 7 liv. 10 sous.



Tout le monde connaît ce roman, qui a eu une infinité
d’éditions : celle que nous annonçons est extrêmement
soignée ; elle est en petit texte, sur beau papier.



Le despotisme, poëme, et autres poésies patriotiques,
par Mercier de Compiègne, 15 sous.



Cet opuscule, composé sous les verroux du despotisme
le plus barbare, les yeux sans cesse fixés vers
le glaive de la mort suspendu sur sa tête, tient un
rang distingué parmi les productions de l’auteur. Il a
obtenu la mention honorable de la Convention nationale,
le 7 frimaire, et tous les journaux en ont fait
le plus grand éloge.



La morale du deuxième âge, ou idylles morales,
tirées des jeux de l’enfance, par Mercier de Compiègne ;
1 vol. in-18, 15 sous.


Histoire du Petit Jacques, ouvrage moral, mis à
la portée des enfans, traduit de l’anglais, nouvelle
édition ; 1 vol. in-18, 1 liv.


— Le même, en papier d’Hollande superfin ; 2 liv.
10 sous.


Histoire d’Olivier Cromvel, par A. J. Dugour, 2 vol.
in-18, fig. 8 liv.


Les nuits d’hiver, variétés philosophiques et sentimentales,
recueillies par Mercier de Compiègne ;
1 vol. in-18, fig., 3 liv. 10 sous.



Choix de nouvelles en prose et en vers, qui n’ont
jamais été imprimées, ou qui sont devenues rares.
Poésies de Camille Desmoulins, antérieures à la révolution,
et qui n’y ont aucun rapport, Idylles orientales,
sonnets traduits de l’italien et de l’espagnol,
romances et observations sur différent points de philosophie
et de politique, tout assure à ces nuits un
succès brillant.



L’innocence du premier âge, ou les amours de Pierre
Lelong et Blanche Bazu, par Sauvigny ; 1 vol.
in-18, fig., 3 liv. 10 sous.



La réputation de cet ouvrage nous dispense d’en faire
l’analyse et l’éloge. L’exécution typographique en est
très-belle, ainsi que les gravures.



Histoire corrigée de Robinson Crusoë dans son isle
déserte, ouvrage rendu propre à l’instruction de
la jeunesse, sur l’avis et le plan de J. J. Rousseau,
2 vol. in-18, fig., 5 liv.


Précis historique de la prise de Valenciennes ; in-8o,
1 liv. 10 sous.


Concerts de Romainville, choix d’idylles, ariettes
et vaudevilles ; 1 vol. in-18, fig., 6 liv.


Soirées de mélancolie ; 1 vol. in-18, fig., 7 liv.


Choix lyrique et sentimental ; 1 vol in-18, avec 4
superbes gravures, dessinées par Queverdo ;
5 liv.


Gérard de Velsen, nouvelle historique, par Mercier
de Compiègne ; 1 vol. in-18, fig., 4 liv. 10 sous.


Ismaël et Christine, nouvelle historique, par le
même, 1 vol. in-18, fig. (2me édition) 4 liv.


Histoire de Marie Stuart, par le même ; 2 vol.
in-18, avec jolies estampes, 9 liv.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DE L'UTILITÉ DE LA FLAGELLATION DANS LA MÉDECINE ET DANS LES PLAISIRS DU MARIAGE, ET DES FONCTIONS DES LOMBES ET DES REINS ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/8548258608524797175_cover.jpg
DE L'UTILITE

DE LA FLAGELLATION
DANS LA MEDECINE

ET DANS LES PLAISIRS DU MARIAGE,
ETDESFONCTIONS
DEsS LOMBES ET DES REINS;
OUVRAGE SINGUVLIER,

Traduit du latin de J. H. ME1BOMIUS,

Et ¢nrichi de notes historiques , crit’ques ci
littéraires , d’une introduction et d’un index.

NOUVELLE EDITION.

00

Wy
N
r/‘.\\§

QQW‘

A PARIS,

Chez C. MERCIER, imprimeur - libraire ,
rue du Coq-Honoré, N°. 120,

17935,





