
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of A marxizmus társadalomelmélete

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: A marxizmus társadalomelmélete

        Elméleti kritika és történelmi tanulságok


Author: László Ottlik



Release date: June 13, 2025 [eBook #76283]


Language: Hungarian


Original publication: Budapest: Franklin-Társulat, 1922


Credits: Albert László from page images generously made available by the Library of the Hungarian Academy of Sciences




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK A MARXIZMUS TÁRSADALOMELMÉLETE ***








KULTURA és TUDOMÁNY

 

A MARXIZMUS
TÁRSADALOMELMÉLETE

ELMÉLETI KRITIKA ÉS
TÖRTÉNELMI TANULSÁGOK

 

IRTA OTTLIK
LÁSZLÓ

 

 

BUDAPEST, 1922

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

KIADÁSA



A MARXIZMUS TÁRSADALOMELMÉLETE

ELMÉLETI KRITIKA ÉS
TÖRTÉNELMI TANULSÁGOK

 

IRTA

OTTLIK
LÁSZLÓ

 


«Though this be madness yet there is method
in’t.»

Hamlet II. 2.

(Őrültség ez, de van benne methódus.)



 

 

BUDAPEST, 1922

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

KIADÁSA

FRANKLIN-TÁRSULAT
NYOMDÁJA.






ELSŐ RÉSZ.

AZ ELMÉLET.



I. FEJEZET.

Siker és kritika.

«A szociális reform kérdése a modern európai kultúra
életkérdésévé válik, amint egykor az antik kultúra életkérdése
lett.»1) Ez az oka annak, hogy a
társadalmi intézmények átalakulásának kérdése az irodalomban is
újból és újból szőnyegre kerül. Egy név körül forog a
világvita. Ez a fenyegető hangzású név a békés trieri ügyvéd
fiának, Karl Marxnak a neve.

Ma már alig van szocialista, aki ne Marxot vallaná mesterének.
Úgy mondják, e példátlan hatásnak az az oka, hogy Marx a
szocializmus utópiáját állítólag tudományos érvényre emelte,
amennyiben a társadalmak életében felfedezni vélt törvényszerűségek
és a jelen társadalom megfigyelt tendenciái alapján, zordon
retorikával hirdette, hogy a polgári társadalmi rend nemcsak saját
összeomlását, de egyben utódjának, a kommunista társadalmi rendnek
kialakulását is szükségszerűen hordja méhében. 

Egy félszázad kritikai munkássága semmit sem csökkentette a
marxizmus roppant hatóerejét. Pedig e kritika kétségtelenül alapos
volt, annyira alapos, hogy a Marx-elmélet egyes alapvető tételeit –
így például értékelméletét, agrártheoriáját, történetfilozófiáját –
a szocializmus theoretikusai hallgatólagosan vagy körmönfont
szofizmákba burkoltan, maguk is elejtették.2)

E ténynek mindenekelőtt érzelmi okai vannak. A szocializmus
ábrándos utópiája nagy tömegek névtelen és tudattalan vágyait
öltözteti fel cikornyás szavakba, melyek a lelkekben nagyhatású
képekké fejlenek ki. A boldogság nagy illuziója ez, mely annál
erősebb, mert földi boldogságot igér a tömegeknek és amely ily
egyszerű, de erőteljes formát ölt a munkában verejtékezők előtt:
«Kevesebb munka és több élvezet.» Ez az egyszerű anyagi motivum már
magában is elég erős lehetne, de valósággal szárnyakat kap az
erkölcsi felháborodástól, melyet néhol a vezető osztályok
aránytalan és ezért igazságtalan jóléte ébreszt ama dolgozók
lelkében, akiknek alig van betevő falatjuk és amelyet a szüntelen
izgatás a legmagasabb fokra hevít. Így a szocialista társadalom
állítólagos szüksége erkölcsi értékítélet formájában fejeztetik ki.
Hit egy jobb jövőben és e hitnek erkölcsi igazoltsága: ennyi elég a
tömegnek, mert hiszen anyagi életösztöneit két 
leghatalmasabb ideális szükséglete támogatja: hite és
erkölcsisége.

A hitet említettük, mert valóban Le Bon helyesen állapítja meg,
hogy a tömeghiedelmeknek mindig vallásos formája van.3) A szocializmus mai formájában már valóságos
világnézet4) és hívei a vallásos
meggyőződés fanatizmusával, vakon hisznek megváltó szkémáiban.
Rendkívüli hatóerejének is az a legfőbb oka, hogy úgynevezett
tudományos jóslata voltaképen vallásos képlet: ellentmondást nem
tűrő, feltétlen állítás.

De ha a szocializmus vallás, akkor szemben a szeretet
vallásával, a kereszténységgel, méltán lehet a gyűlölet vallásának
nevezni. «On n’est pas socialiste sans haïr quelqu’ un ou quelque
chose.»5) Marx maga az Antikrisztus, a
tagadás szelleme. Oly elme, melynek negativitása szembeszökő. Élete
nagy művében alig van valami, amit magáénak mondhatna. A
piacnélküli közgazdaság ideáját a francia utopisták sugalták neki:
az állítólag eljövendő kényszermentes társadalom az anarchisták
ideálja; értéktöbblet-elméletét már William Thompson
«Inquiry…»-jében feltalálhatjuk; munkabér-elmélete a David
Ricardo széles vállain nyugszik; ami pedig történelmi
materializmusát illeti, arról is látni fogjuk, hogy mily kevéssé
eredeti. Amivel ő maga járult hozzá  a modern szocializmus
elméletének kialakulásához, alig egyéb, mint a polgári társadalom
vesékig ható kritikai elemzése – habár előzői ezt a munkát is
nagyrészben elvégezték – és az állítólag exakt bizonyossággal
bekövetkezendő szociális forradalom dogmája, mely maga is csak
«negatív utópia.»6) Nem csoda, ha ez a boncoló,
tagadó és lázadó elme a gyűlölet és rombolás szellemét árasztotta
maga körül. Az érem egyik oldala azt mutatja, hogy ha a szocialista
elmélet főleg a gyűlöletre épít, számítása nem hibás. De az éremnek
másik oldala is van s ez azt mutatja, hogy a szocialista jelszavak
által irányított és végsőkig hevített szenvedélyek a modern
civilizációt rombadöntéssel fenyegetik.

De ne menjünk ily messzire!

Úgy hisszük, hogy a megjelölt háromféle ok: a hasznossági, az
erkölcsi és a vallásos – melyeknek tekintélyét érveléssel
megdönteni nem lehet – már eléggé érthetővé teszi a marxizmus
bírálóinak csekély sikerét. De van e ténynek egy logikai oka is –
és minket a «kritika kritikájának» szorosan logikai szempontjából,
voltakép csak ez érdekel – nevezetesen, e bírálatok vagy
mást bizonyítottak, mint amit kellett volna – vagy
máskép bizonyítottak, mint ahogyan kellett volna. E
cáfolatok módszerei ugyanis főként három csoportra oszthatók: 1.
bizonyíttatott statisztikai adatok alapján, hogy a «kapitalista
akkumuláció tendenciái» nem érvényesülnek oly kizárólagos
határozottsággal, miként azt Marx feltételezte  volt; 2.
bizonyíttatott, hogy a piactalan társadalom föltételezései a
közgazdaságtan alapelveinek ellentmondanak; 3. bizonyíttatott, hogy
a kommunista társadalom intézményeit az emberi természet meg fogja
dönteni. A bizonyításnak ily módjai kétségkívül érvényesek
lehetnek, azonban vagy nem bizonyítják azt, hogy a marxizmus
hamisan jósol, vagy nem hatnak a szükséges meggyőző erővel. Mert
ad 1. a statisztikai tényekkel való bizonyítás csekély
erejű. Nincs olyan statisztika a világon, melyből két ellentétes
állítás nem volna látszólag igazolható – amint ezt nem minden humor
nélkül mutatta ki Kautsky vitája a revizionistákkal. Valóban
helyesen írja Ratzenhofer, hogy statisztikai számok nem
képesek szociális törvényeket megállapítani, mert nagyon is gyakran
alkalmasak mindeféle vélemény szolgálatára.7)
Ezenfelül, mint még legújabban is látjuk,8) a
gyakorlat érveivel felszerelt fejtegetések többnyire azt vallják,
hogy a Marx rendszere elméletileg alapos. Már pedig ami elméletben
helyes, annak a gyakorlatban is be kell válnia. Ami már most ad
2. a közgazdasági érveket illeti, azokkal alig lehet fellépni
egy oly közgazdasági berendezkedés ellen, mely épen más
föltételezések alapján állana. A mai közgazdaságtan megalapítója,
Adam Smith és tanítványai «a társadalom berendezését adottnak
tekintik és pedig olyannak, amilyen az ma – csekély  kivétellel
– Európa majd minden országában… Csak e megszorítás folytán
juthatott a közgazdaságtan az általános társadalmi tudományénál
magasabb fejlődési fokra… De e megszorításból következik az is,
hogy közgazdaságtanunk törvényei csak oly társadalmakra állnak,
amelyek ama föltételezett berendezéssel bírnak és azon mértékben,
amint az átalakul, azoknak is elvész talajuk.»9)
Végül ad 3. a kommunista társadalom lélektani ellenmondásait
hiába taglaljuk mindaddig, amíg úgy szól a tétel, hogy a
kapitalisták kisajátítását «a kapitalista termelés immanens
törvényeinek munkája maga viszi véghez.» Még hogyha feltétlen
érvényű lélektani bizonyítékokat vinnénk is sorompóba a kommunista
berendezkedés ellen, akkor is ártatlan arccal felelhetné nekünk a
marxista: ez talán igaz, de hát hiába, ha ennek a társadalomnak
mégis természettörvényű szükségszerűséggel el kell következnie. A
lélektani argumentum nagy értékű lehet, de csak akkor, ha arra
használhatjuk fel, hogy a jövőnek marxisztikus alakulását cáfolja
meg, – ám ezt eddig senki sem tette meg. Marx valóban jól
számított: formuláját oly fatalisztikus jelentőségűnek sikerült
feltüntetnie, hogy ma már alig jut valakinek eszébe, hogy a jósolt
események szükségszerű bekövetkezésében még kételkedni is lehet. Az
érvelés ma már majdnem kizárólag csak annak bizonyítására
szorítkozik, hogy a jósolt események «még nem egyhamar», vagy «nem
oly erőszakosan» fognak bekövetkezni, illetőleg, hogy «a
kialakulandó kommunista társadalom  előbb-utóbb fel fog
borulni.» Marx valóságos megfordított Kasszandra: hamis rémségeket
jósol, de mindenki vakon hisz neki.

Ezért itt, midőn magunk is megkíséreljük megcáfolni a marxizmus
következtetéseit, pusztán oly axiomatikus erejű tételekre fogunk
támaszkodni, melyeket eddig tudtunkkal senki sem cáfolt meg, sőt,
amelyek érvényének elismerése a szocializmus újabb theoretikusainak
munkáiban is – mint azt helyenkint részletesen kimutatni
szándékozunk – kifejezetten vagy hallgatólagosan bennfoglaltatik.
Azt állítjuk ugyanis és azt szándékozunk bizonyítani, hogy a
Marx-féle jóslat a társadalom lelki életének teljes semmibevétele
folytán oly alapvető ellentmondást tartalmaz, mely megvalósulásának
lehetőségét eleve kizárja. Azonban nehogy az a vád érjen bennünket,
hogy csak deduktív okoskodásokkal érvelünk és bizonyítékaink
«pusztán elméletiek»: a legújabb idők története által nyújtott
tények segítségével tételeink helyességét induktive is szemléltetni
és igazolni fogjuk.

II. FEJEZET.

A «tudományos» jóslat.

1. Jóslat és tudomány.

Érvelésünk és támadásunk középpontjában Marxnak ama fejtegetései
állanak, melyekkel a polgári társadalmi rend szükségszerű
összeomlását és egyben a kollektív társadalmi rend szükségszerű
kialakulását állítólag megjósolta. Hogy  az
ellenfél hadállásait kellőkép áttekinthessük, álljon itt
mindenekelőtt a nevezetes jóslat.

«Most már… a sok munkást kizsákmányoló kapitalista
kisajátítására kerül a sor. Ezt a kisajátítást a kapitalista
termelés immanens törvényeinek munkája maga viszi véghez, a tőkék
koncentrációja útján. Egy-egy tőkés sokat üt agyon. Ezzel a
koncentrációval, vagyis sok tőkésnek kevés tőkés által való
kisajátításával egyidejűleg mind növekvő mértékben fejlődik ki a
munkafolyamat kooperatív alakja, a tudománynak tudatos műszaki
alkalmazása; a földnek tervszerűen együttes kihasználása; a
munkaeszközöknek csak közösen alkalmazható munkaeszközökké való
átalakulása és az összes termelési eszközök gazdaságossá tétele
olyképpen, hogy azok kombinált társadalmi munka együttes termelési
eszközeiként használtatnak. A tőke-mágnások számának állandó
apadásával, akik ennek az átalakulási folyamatnak minden előnyét
bitorolják és monopolizálják, növekszik a nyomor, az elnyomatás, a
szolgaság, a lealacsonyodás, a kizsákmányolás, de egyben a számban
állandóan növekvő és magának a kapitalista termelési folyamatnak
mechanizmusa által iskolázott, egyesített és szervezett
munkásosztálynak felháborodása is. A tőkemonopolium bilincsévé lesz
annak a termelési módnak, mely vele egyetemben és segítségével
virágzott fel. A termelési eszközök koncentrációja és a munka
társadalmivá válása folyamán elérkezik a pillanat, amikor amazok
nem férnek meg többé kapitalisztikus foglalatukban. Ez utóbbi
szétrobban. Ütött a kapitalisztikus magántulajdon végórája. A
kisajátítók kisajátíttatnak. 

A kapitalisztikus termelési és tulajdonszerzési mód, tehát a
kapitalisztikus magántulajdon a saját munkán alapuló egyéni
magántulajdonnak első negációja. A kapitalisztikus termelés
negációját az maga hozza létre egy természeti folyamat
szükségszerűségével. Ez a negáció negációja. Ez az utóbbi ismét
helyreállítja az egyéni tulajdont, de már a kapitalisztikus korszak
vívmányának, a szabad munkások kooperációjának s a földnek és a
munka által létrehozott termelési eszközöknek közös tulajdona
alapján.

Az egyének saját munkáján alapuló szétszórt magántulajdonnak
átalakulása kapitalisztikussá természetesen sokkal hosszadalmasabb,
keményebb és nehézkesebb folyamat, mint a már de facto társadalmi
termelésen alapuló kapitalisztikus magántulajdonnak átalakulása
társadalmi tulajdonná. Amott arról van szó, hogy egynéhány bitorló
sajátítsa ki a nagy tömeget, emitt arról, hogy a nagy tömeg
sajátítson ki egynéhány bitorlót.»10)

Vajjon hogyan keletkezett ez a jóslat? Két végpontja adva volt:
egyfelől a polgári társadalom, melynek rajza Marxnál is kétségkívül
meglehetősen hiteles, – másfelől a kollektív termelésen alapuló
társadalmi rend, amelynek képe, mint a «gyakorlati ész
követelménye» különböző utópisták fejében kialakult. Marx maga is
erősen racionalista elme és ha ötven évvel előbb születik,
kétségkívül maga sem fogta volna fel máskép  a
társadalmi rend átalakulásának kérdését, mint Saint-Simon vagy
Fourier. Azonban akkor, amikor Marx a fenntidézett sorokat leírta,
már Herbert Spencer és Charles Darwin nevétől visszhangzott a
világ. Az evolucionizmus épp úgy dogmává lett, mint annak idején a
racionalizmus, elannyira, hogy még a forradalmároknak is a
fejlődéselmélet alapjára kellett helyezkedniök, hacsak nem akartak
mint futó bolondok köznevetség és gúny tárgyává lenni.

Ez a korszak azonban nemcsak a fejlődéselmélet, hanem egyben a
szigorú mechanisztikus természettudományú gondolkozás korszaka is
volt. Darwin kiválasztási elmélete maga sem egyéb, mint a fajok
átalakulásának mechanikus magyarázata. A spekulatív filozófia
lomtárba került és csak oly tételnek lehetett hitele, mely az exakt
természettudomány feszes köntösében lépett a közönség elé. Ha tehát
Marx azt akarta, hogy elméletének kellő hatása legyen, tételének
oly szoros formulát kellett adnia, mely a jövő fejlődést mechanikus
szükségszerűség formájában ábrázolhatta. Így ugyanaz előtt a
nehézség előtt állott, mint mindenki, aki a pozitivizmus
korszakában a társadalomelmélet spekulációinak helyét exakt
tudományos tételekkel akarta betölteni. Az exakt tudomány
törvényszerűségek rendszere. Egy próbája van és ez a jóslat.
A tudományos kutatónak minden kísérlete jóslat és tételének exakt
érvényét csak akkor ismerjük el, ha abból vonható ilyetén jóslatai
beválnak. «Ha a tiszta tudomány egészséges és életképes akar
maradni, – írja Wilhelm Ostwald – mindenkor vissza kell,
hogy térjen az alkalmazott tudomány  felé. Mert mi is voltaképen
az alkalmazott tudomány? Az alkalmazott tudomány profécia, mely
előre meghatározza a jövőt és kísérletekkel próbáját is adja annak,
hogy helyesen és megbízhatóan tud próféciát mondani.»11) Ám tenyérből jósolni és tudományosan jósolni
mégis különböző két dolog. Tudomány nem lehetséges a hézagtalan
szükségszerűség fogalma nélkül. A társadalomelmélet azonban ettől
még messze van. Ma még semmi módon sem tudjuk számba venni még csak
mennyiségét is a lehetőségeknek, melyeket az emberi öntudatnak a
társas élet eseményeibe való beavatkozása létrehozhat. Kétségtelen,
hogy a hézagtalan szükségszerűség itt is fennáll, de ez számunkra,
gondolkozásunk számára az okság láncolatába csak a
posteriori illeszthető be. Ha a társadalom bölcselete
társadalomtudománnyá akarna átalakulni, meg kellene alkotnia minden
lehető emberi kölcsönhatás törvényét. Azonban helyesen állapítja
meg Ratzenhofer, hogy az emberi kölcsönhatásokban faktorok
működnek közre, amelyeket csak bölcseletileg lehet feldolgozni. «A
társadalmi életben épen a leghatalmasabb befolyások, mint pl. a
vallás, olyan dolgok, amelyeket sohasem lehet természettudományi
segédeszközökkel megítélni, mert részben az emberben s az ember
énjében gyökereznek; ez pedig túlnyomóan kivonja magát a pozitív
belátás alól és a spekulációt nem nélkülözheti.»12) Az igazság tehát az, hogy a társadalmi elmélet
exakt tudományos formulákba nem szorítható és csaknem  kivétel
nélkül hipothetikus tételeire többnyire ráillenek Lord Byron
szavai:


«That knowledge is not
happiness and science,

 But an
exchange of ignorance for that

 Which
is another kind of ignorance».13)





2. Az emberi természet.

Marx átvágta a problémát és a «társadalomtudomány» sülyedő
léghajóját úgy próbálta fenntartani, hogy kilökte belőle a
legnehezebb ballasztot, az öntudatos embert. Így született meg
fantasztikus történetbölcselete, az úgynevezett 
«történelmi materializmus», melynek mechanikus formulája legalább
külsőleg áthidalta a feneketlen űrt, mely a feltétlenül létrehozni
kívánt «tudományos» jóslat két végpontját: a kapitalista és a
szocialista társadalmi rendet egymástól elválasztotta.

Ez a gondolatmenet eléggé indokolja a szocialista theoretikusok
kínos felszisszenését, mihelyt az emberi természetről esik szó.
Ilyenkor többnyire nagy hevességgel állítják, hogy társadalmi
kérdésekben az emberi természetnek semmi jelentősége nincs, sőt,
hogy «az ember mikor a társadalomba lép, tulajdonképen nagy
negativum» és «az ember ú. n. erkölcsi természete a
legellentmondóbb változásokon ment keresztül.»14) Vajjon ha az emberi természet tényleg ily
«quantité négligeable» volna, érdemesnek tartanák-e a marxista
theoretikus urak, hogy ellene szélmalomharcba keveredjenek?
Legalább is meglepő az ily ingerültség egy tényezővel szemben, mely
oly mértékben változó, hogy azt bármikor tetszés szerinti módon
lehet átalakítani. Ez a pont az, a hol az öröklött racionalizmus
arcvonásai a Karl Marx színpadi maszkja, szigorú «tudományossága»
mögül kikandikálnak. «Le voilà qui des traits de son maître a
détruit l’harmonie!»15)
Evolucionisztikus szocializmus tulajdonkép nincs: a theoretikusok
augur-köpenyege alatt ma is egy Fourier, egy Cabet rejtőzik, aki
változatlanul  hisz abban, hogy ki lehet találni az
eszményi társadalmi rendet és rá lehet húzni az emberekre, mint
valami kényszerzubbonyt, hiszen «az emberi természet a mindenkori
gazdasági és társadalmi alakulatok által formált valami.»16) Minden szocialista ma is rendületlenül hisz az
értelem mindenhatóságában és hiszi, hogy az ember abszolut
mathematikai «észlény», – holott helyesen mondja Gilbert Keit
Chesterton, hogy nem az a tébolyodott ember, aki elvesztette az
eszét, – hanem az, aki mindent elvesztett, csak az eszét nem.

Megnyugvással állapíthatjuk meg, hogy voltak és vannak
gondolkozók, akik nem voltak ilyen lekicsinylő véleménnyel az ember
természetéről, hanem erőteljesen adtak kifejezést ama nézetüknek,
hogy az ember erkölcsi természete az idők folyamán nem változik és
csak az ismeretek változása folytán lehet a különböző korok
embertípusai között különbséget tenni. Az ember erkölcsi
haladásáról valóban nem is lehet szó, legföljebb értelmi
haladásáról beszélhetünk, de itt is a specializált ismeretek
mélysége, növekvő egyoldalúsággal és általános korlátoltsággal jár
karöltve. Ezért nagyon meg kell gondolnunk, hogy az embernek akár
értelmi haladásáról is beszélhetünk-e, ha összehasonlítjuk a mai
német szobatudóst, aki talán az izeltlábúak ivarszerveiről minden
képzeletet felülmúlóan pontos tájékozottsággal bír, – egy Goethe,
egy Leonardo, egy Aquinoi Tamás, egy Arisztotelesz sokoldalú
értelmiségével. Valóban nem is az ember értelmisége  halad,
csak ismereteinek objektív tömege növekszik.17)

Ha már most mélyére tekintünk az ember természete körül kavargó
vitának, meglepődve vehetjük észre, hogy a nézeteltérés csak a
szavakban létezik, de a gondolatok mélyén nem. Valóban maga Marx is
hallgatólagosan feltételezi az emberi természet azonosságát, hiszen
nemcsak hogy történelmi materializmusa nem állhatna meg az emberi
természet bizonyos állandóságának ily feltételezése nélkül (épen az
állandóság az és nem a változékonyság, amelynek következtében az
embert elhanyagolhatni véli) – de e feltételezés nélkül társadalmi
törvényekről még álmodni sem lehetne. Hogy ily törvények létéről
beszélünk, ez épen csak úgy történhetik, hogy feltesszük az ember
erkölcsi természetének bizonyos nyers azonosságát, feltesszük, hogy
– ceteris paribus – azonos ingerekre azonosan reagál. (Ez az
azonosság domborodik ki a «nagy számok» statisztikai
alaptörvényében.) Ismétlem, nem lehetne álmodni társadalmi
törvényekről, ha azokban állandóan hézagot kellene hagyni egy oly
ismeretlennek, mely nem állandó, hanem változó mennyiség lévén, a
végeredményt minden pillanatban máskép alakíthatná. «Ismeretlen» és
«változó» nem ugyanazt jelenti. 

Sőt tovább is mehetünk és rámutathatunk arra is, hogy ha az
emberi természet oly tetszés szerint alakítható negativum volna,
miként azt a szocialisták látszólag felteszik: emberről, «homo
sapiens»-ről tudományos értelemben nem is lehetne szó. Mi mást
jelent a species természetrajzi fogalma, mint bizonyos
strukturális és funkcionális állandóságok foglalatát, tehát az
alak és a természet állandóságát. Ha ez nem így
volna,18) már közvetlenül előző
nemzedékekre is úgy kellene visszatekintenünk, mint ahogyan
prehumán őseinkre tekintünk vissza, pusztán a természetbúvár
elfogulatlan érdeklődésével. Úgy hisszük, senki sem vonhatja
kétségbe, hogy más érdeklődéssel nézzük az ősemberek kőszerszámait
és cölöpépítményeit, mint egy hódtelepet vagy egy hangyabolyt.
Emitt egy érdekes és tanulságos idegen világ – ott saját magunkról
van szó.

Az igazság az, hogy nem az ember változik, hanem környezete s e
környezet reflexei vonják be alaptermészetét oly mázzal, mely a
változás illuzióját kelti. Ha azonban a környezet bármely
 okból hirtelen alakul át, az elavúlt
alkalmazkodottság szegényes máza lefoszlik és az eredeti
alaptermészet teljes brutális nyerseségében felszínre kerül. Itt
már csak két eset lehetséges: vagy felülkerül a konzervatív
alkalmazkodottság és a környezet ahhoz képest úgy ahogy
visszaalakíttatik; vagy dominál a kiválasztás kegyetlen törvénye és
csak a legnagyobb alkalmazkodó képességű egyedek vagy kollektivumok
maradnak fenn. Ezért dőre és meddő minden kísérlet, mely arra
irányul, hogy az ember környezete valamely kiokoskodott «eszményi»
terv szerint erőszakosan átalakíttassék. Hadd idézzük itt Apáthy
István emlékezetes szavait: «Olyan az ember, mint a csiga, mely le
akarná dobni házát, hogy majd úgy fölugorhatik a fa tetejébe. Hiába
vonaglik, nem tud megszabadulni tőle. S amíg mi vonaglunk, hogy
levetkőzzük természetünket, boldogtalanná válnak a nemzedékeknek
hosszú sorai; de végül talán majd mégis be fogják látni, hogy békén
cipelve magunkkal természetadta terheinket, természetes
tulajdonságaink összegét, ezt a gátoló, de még inkább védő
csigaházat, egyedüli menedékünket: türelemmel és kitartással
feljuthatunk a fatetőre, az emberi fejlődésnek minden következő
nemzedékben magasabb fokára.»19)


III. FEJEZET.

A «történelmi materializmus».

1. Az eredeti képlet és származása.

Ezek után nézzünk a marxisztikus történetfilozófia, az ú. n.
«történelmi materializmus» szeme közé. Csak egy helyen fejtette ki
Marx a «történelmi materializmus» theoriáját nagyobb
részletességgel. Ez a rengeteget idézett hely a «Zur Kritik der
politischen Oekonomie» előszava, melynek megfelelő részletét a
teljesség kedvéért mi is kénytelenek vagyunk ideiktatni:

«Életük társadalmi termelésében az emberek akaratuktól nem függő
viszonylatokba lépnek: a termelési viszonyokba; ezek a termelési
viszonyok az anyagi termelő erők mindenkori fejlettségének felelnek
meg. E termelési viszonyok összessége alkotja a társadalom
gazdasági szerkezetét, azt a reális alapot, amely a jogi és
politikai ráépítményt hordozza és amelynek a társadalmi
öntudat meghatározott formái felelnek meg. Az anyagi élet termelési
viszonyai szabják meg általában a társadalmi politikai és szellemi
életfolyamatokat. Nem az emberi öntudat határozza meg a létezést,
hanem fordítva, a társadalmi létezés határozza meg az öntudatot. A
társadalom anyagi termelő erői fejlettségük bizonyos fokán
összeütköznek az akkori termelési viszonyokkal vagy jogi
kifejezéssel élve, a tulajdonviszonyokkal, melyek között eddig
fejlődtek. Ami eddig a termelő erők fejlődésének volt alakja, most
bilincsévé  válik. Ekkor következik el a társadalmi
forradalom ideje. A gazdasági alap változását a rengeteg
ráépítménynek gyorsabb vagy lassúbb átformálódása követi nyomon.
Ilyen átalakulások vizsgálatánál külön kell választani a gazdasági
termelés föltételeinek természettudományos pontossággal
megállapítható átalakulását azoktól a jogi, politikai, művészeti
vagy bölcsészeti, egyszóval ideologikus formáktól, amelyek révén az
emberek ennek az összeütközésnek tudatára jutnak és amelyekben
harcukat megvívják. Amint nem arról ítélik meg az egyes embert,
hogy minőnek gondolja ő maga-magát, ép oly kevéssé lehet az
átalakulásnak ilyen korszakait a kor öntudata szerint megítélni;
sőt épen ellenkezőleg a gazdasági élet ellentéteiből, a társadalmi
termelés erőinek és viszonyainak összefüggéséből kell magát azt a
tudatot megmagyarázni. Társadalmi alakulat sohasem pusztul el
addig, míg ki nem fejlődött minden, benne megférő termelő erő; s
új, magasabbrendű termelési viszonyok sem lépnek helyébe, mielőtt a
régi társadalomban magában nem nőttek ki létezésük anyagi
életföltételei. Innen van, hogy az emberiség mindig csak olyan
feladatokat szab ki magának, amelyeket meg is oldhat, mert ha jól
szemügyre veszi az ember, meglátja, hogy a feladat is csak akkor
bukkan fel, amikor megoldásának anyagi föltételei már kialakultak
vagy legalább kialakulóban vannak. A társadalom gazdasági
kialakulásának egymásra következő korszakaiul nagyjában a
következőket lehet megnevezni: a termelésnek ázsiai, ókori, hűbéri
és modern polgári módját. A termelésnek polgári viszonyai a
termelés társadalmi folyamatában  az utolsó ellentétes formát
képviselik; ezen ellentéteket azonban nem egyéni ellentétnek, hanem
az egyének társadalmi életföltételeiből kinövő ellentétnek kell
értenünk s amely ellentét eltüntetésének föltételeit magán a
polgári társadalmon belül kifejlődő termelő erők teremtik meg.
Ezzel a társadalmi alakulattal zárul be ennek következtében az
emberi társadalom őstörténete.»20)

A marxizmus e történetfilozófiai elmélete ellen számos oldalról
folyt kritikai harc eredményét hazai irodalmunkban Somló Bódog a
következőképpen foglalja össze:

«A termelési mód, a gazdasági technika, végül is a homo sapiens
nevű állati szervezetnek egy bizonyos funkciója és csak mint ilyen
fogható fel helyesen. Ha meg akarjuk érteni ezt a technikát, amely
egyébből sem áll, mint emberi cselekvésekből, akkor egyik
főtényezőül az emberi cselekvések általános törvényeit kell alapul
vennünk.»21) Ugyanezt mondja más
szavakkal az elmélet egy másik hazai kritikusa: «A lélektani
kutatások elhanyagolása a történelmi materializmus legtöbb
hibájának az oka.»22)

Erre a szemrehányásra a marxizmus védelmezői azt felelik, hogy
nem feledkeztek meg az emberről, hanem elméletük az egyének lelki
 életének tanulmánya helyett, mely
szerintük «törvényszerűségek föltárására egyáltalában nem vezet»,
«egyéncsoportok – az osztályok – öntudatos
közreműködésének tényét és törvényeit kutatja», mert a tömegöntudat
«sohasem egyezik az egyes egyének öntudatával, hanem valamennyinek
összetétele, eredője.»23)
Ez az állítás tehát azt látszik jelenteni, hogy a marxizmus az
egyéni lélektan helyett, a kollektív lélektanra veti a súlyt. Ha
azonban Marx és Engels munkáinak tömegében bármennyit is kutatunk,
komoly kollektív-lélektani vizsgálódásoknak még csak leghalványabb
nyomára sem akadunk, annyira nem, hogy bár Marx szerint a
történelem valóságos gazdasági folyamata külsőleg osztályharcok
sorozatában nyilvánul s bár ő az osztály és
osztályharc kifejezéseket sűrűn használja: az «osztály»
fogalmának meghatározásáig sem jutott el soha. Töredékben maradt
kísérlete, mely csak halála után látott napvilágot, a «Kapital»
III. kötetében, csak növeli a marxista irodalomban az «osztályok»
fogalma körül uralkodó konfuziót, amely roppantul megkönnyítette a
felelőtlen érvelésnek azt az áradatát, amely a marxizmus szofizmáit
oly rugalmasakká teszi. Mert ez, amiről itt szó volt, nem
egyedülálló jelenség: a szocialista irodalomban üzletszerűen folyik
az érvelés és dobálódzás el nem határolt fogalmakkal. Ez az, amit
ők dialektikának neveznek: filozófiai nevelőjüktől, Hegeltől
kérték kölcsön az áthatolhatatlan ködöt, amely olyan jó fedezetet
nyújt a kritikusok támadó hadoszlopai ellen: hiszen ha  egy-egy
érvelés megdől, valamelyik varázsszónak azonnal más, tetszés
szerinti értelmet lehet tulajdonítani, ami azután baj nélkül
helyreállítja a dogma ingadozó hitelét. Ezért a marxistákra
alaposan ráillik a kegyetlen hasonlat, melyet mesterükre – Hegelre
– faragott nagy ellenfele, Schopenhauer, amikor azt mondotta rá,
hogy olyan mint a tintahal, amely nagy sötét felhőt csinál maga
körül, hogy meg ne lássák, milyen nyomorúságos egy állat…

Azonban lássuk az elmélet genezisét! A történelmi materializmust
úgy szokás emlegetni, mint a Karl Marx önálló találmányát. Ezzel
szemben mások több régi névre hivatkoznak.

Jászi Oszkár azon a véleményen van, hogy ezeknek az «apasági
vitáknak» nincsen jelentősége, mert hiszen a lényeg az, hogy az
elmélet Marxnál vált «hatóerővé.»24)
Tekintve, hogy oly tételről van szó, mely tudományos érvényre tart
igényt, eléggé meglepő az ily érvelés, mely körülbelül olyanformán
fest, mintha azt mondaná valaki, hogy mindegy, vajjon Colombus vagy
Amerigo Vespucci fedezte-e fel Amerikát, a lényeg az, hogy az
utóbbiról kapta nevét. Vagy épen ennyi joggal azt is lehetne
mondani, hogy «Bánk Bán» Egressy Gábor műve, mert hiszen az ő
előadásában vált «hatóerővé!»

De még ha bebizonyíttatnék is, hogy a történelmi materializmus
ötlete legelőször a Marx fejéből pattant ki, az ő érdeme akkor sem
lenne nagy, mert hiszen ő a történelmi materializmus 
kifejtésénél is hű maradt önmagához és beérte a puszta
állítással.25)

Abban mindazonáltal egyetértünk Jászival, hogy a vitának nincs
jelentősége. Azonban azért nincs, mert tudományos szempontból
magának az elméletnek sincsen semmi jelentősége és így a
tudománynak nagyon mindegy, hogy kitől származik ez a harcias
pudlikutya, mely magát oroszlánnak fésüli. Egy bizonyos:
akár másnak az ötletét értékesítette Marx, akár jóhiszeműen élt az
apaság vélelmével, nála ez a formula a «tudományos szocializmus»
pilléreként szerepel – mint arra már fentebb rámutattunk. Közvetlen
szülője a vágy, a fejlődésnek a «tudományos» szocializmus által
jósolt folyamatát mennél erősebben szükségszerűnek
feltüntetni.26) E felfogás helyességét elég
mulatságosan támogatja Szabó Ervin elszólása, mellyel a történelmi
materializmus igazságát igyekszik bizonyítani, mondván, hogy «ez az
egyetlen útja társadalmi okozatsor felállításának.»27) Ha visszalapoz az olvasó a marxisztikus jóslat
tudományosságát illető fejtegetéseinkre, be fogja látni, hogy
magunk sem mondtunk egyebet, de ilyen indokolással talán a Jules
Verne holdbautazó ágyúgolyója is tudományosan igazolható volna. A
békának is az «egyetlen útja», ha az ökör nagyságát szeretné
 elérni, hogy felfújja magát: de azért a
béka mégsem lesz akkora, mint az ökör.

2. Műszó és fogalomzavar.

Egyébként meg lehet állapítani, hogy ha a «történelmi
materializmus» rendszere nem is a Marxék sajátja, az elnevezés
kétségkívül tőlük való, nevezetesen Friedrich Engels a keresztapa.
Úgy hisszük, hogy nem tévedünk, ha nagyrészt e sokat hánytorgatott
műszónak tudjuk be, hogy az irodalomban még ma is oly nagy a
bizonytalanság a «történelmi materializmus» valóságos mibenléte
körül.

A materializmus és szpiritualizmus metafizikai vitájának nem
tulajdonítunk nagyobb jelentőséget, mert osztjuk a Herbert Spencer
nézetét, hogy az igazságot sem materializmussal, sem
szpiritualizmussal nem lehet kifejezni.28)
Ezért itt nem is fogjuk érdemben megvitatni ezt a problémát, csupán
arra kívánunk rámutatni, hogy a marxizmus számára a
«materializmus»-nak mint korszerű dogmának pusztán prestige-értéke
van. Azt szándékozunk ugyanis bebizonyítani, hogy a marxizmusnak
semmi köze nincs a «materializmus» kialakult bölcseleti fogalmához.
Föntebb az «osztályharc» kérdésével kapcsolatban rámutattunk arra,
hogy a marxista «dialektika» szereti a bizonytalan, hajlítható
fogalmakat. Amíg csak a közgazdaságtan vagy az úgynevezett
 társadalomtudomány még többnyire vitás,
ki nem alakult fogalmairól van szó, minők az «érték» vagy az
«osztály», addig menthető a dolog, de ha a bölcselet kialakult és
szigorúan elhatárolt fogalmai vonatnak be a játékba: akkor már
súlyosabban kell elbírálni ezt a gyakorlatot.

A «Zur Kritik der politischen Oekonomie» előszavából idézett
fejtegetések értelmében a gazdasági erők, a termelés és eloszlás
viszonyának alakulásai vak és merev szükségességgel határozzák meg
az emberek magatartását. Az embernek magának itt csak olyan szerepe
van, mint a cirkuszi «Dummer August»-nak: értelmetlen
«ideologiáival» csak ostobán szalad utána az eseményeknek, bár úgy
tesz, mint hogyha fontos szerepkört töltene be. A végső felületen
persze emberi cselekvésekbe formálódik a történelem, de ezek a
cselekvések pusztán a régi termelő erőket és az új termelő erőket
képviselő embercsoportok osztályharcaivá tömörülnek. «A társadalom
együttes termelését még ma is vak törvények szabályozzák,
melyek elemi erővel érvényesítik hatalmukat.»29)

Mennyiben nevezhető ez a felfogás materializmusnak?
Materializmus az ontológia alapproblémáját illető oly
állásfoglalás, mely a végső létezést pusztán anyagi létezésként
fogja fel és így az öntudatot a központi agyfunkció tükröződésének,
a használatos műkifejezéssel epifenomennek tekinti. A
materializmus azt állítja tehát, hogy  az öntudat
jelenségei bizonyos idegfolyamatok korrelátumai. Azonban a
materialisták szerint is «a pszichikus tények tények csak
úgy, mint a többiek és kísérik őket a megmérhető dolgokban való
változások; az, hogy pszichikusak, még nem ok arra, hogy inaktivak
legyenek, azonban valóban ugyanoly mértékben aktivak, mint a többi
tények és ugyanannak a törvényszerűségnek vannak alávetve.»30) A materializmus tehát nem állítja, hogy az
öntudat tényei passzivak, csak azt állítja, hogy
fenomenálisak, de «kísérik őket a megmérhető dolgokban való
változások.»

És mit mond Marx? «Az anyagi élet termelési viszonyai szabják
meg általában a társadalmi politikai és szellemi
életfolyamatokat.» A marxizmus ontologiája tehát nem materializmus,
mert nem is monisztikus, hanem dualisztikus és ezt
legjobban elárulja az a roppant nagy gond, amellyel anyagi
jellegét feltüntetni iparkodik. Mihelyt az anyagi élet és az
anyagi erők szellemi életfolyamatokkal és ideologikus
formákkal állíttatnak szembe, nyilvánvaló, hogy nem valamely
egységes világszemlélet kifejezéséről van szó, hanem oly
dualizmusról, melyben a létezés egyik formája (a szellemi)
hamupipőke-szerepet játszik. A materializmus a pszichikus tényeket
is az egységes kauzalitás láncaiba illeszti bele és azt vallja,
hogy amint okozatok, egyben okokká is válnak. Ezzel szemben Marx
felfogásában a «szellemi életfolyamatok» külön életet élnek,
elválnak az «anyagi  élet»-től és semmit sem határoznak meg
többé! A történelmi materializmus továbbá nem materialisztikus, már
csak azért sem, mert láttuk, hogy a társadalmi életben szerinte
passzíve szereplő öntudatot is csak mint kollektív tudatot:
társadalmi tudatot, osztálytudatot, hajlandó elismerni.31) Már pedig a materializmus – mint epifenoment –
csak egyéni tudatot ismerhet el; minden kollektív tudat az ő
szempontjából csak fikció, mert nincsen oly kollektív idegrendszer,
melyben a megfelelő materiális életfolyamatok végbemennének: a
kollektivum mindenképen csak immateriális lény lehet.

Marx materializmusa tehát nem ontologikus, hanem axiologikus
elv. Nála az anyagi és a szellemi élet nem létben, hanem
értékben különbözik és felfogását végső fokon nem
tényítélet, hanem értékítélet fejezi ki. Ez az utóbbi
pedig így hangzik: csak az anyagi élet a fontos.

A «történelmi materializmus» elnevezés tehát nem egészen
jogosult. Több jogosultsága volna a Loria és Bernstein által is
ajánlott «történelmi ökonomizmus» kifejezésnek, mert e tan lényege
az, hogy a társadalmi folyamatokat az adott gazdasági viszonyok
szükségszerűen írják elő. De ezt épen csak megemlítjük és az
elnevezés kérdésének annál kevésbbé tulajdonítunk jelentőséget,
mert véleményünk szerint – mint már fentebb is mondottuk – az egész
elméletnek nincs semmi jelentősége. Az utóbbi fejtegetések célja –
mint azt már előre is megjegyeztük – csak az volt,  hogy
rámutassunk az ellenmondásra, mely a marxizmus
történetbölcseletének tételei és elnevezése között lappang és amely
olyan sok felelőtlen locsogásnak lett alkalmas sarokpontja. Mert a
materializmus kifejezésének jogosulatlan alkalmazása révén
keletkezett fogalomzavar még korántsem oszlott el, hanem
ellenkezőleg, nőtt és bővült. Újabb elmélkedők bevitték a
terminuszok macskazenéjébe a kauzalitás; a mechanizmus és
teleologia; a determinizmus, indeterminizmus és fatalizmus
problémáit is: azonban már pusztán ez a tény – hogy t. i. ennyire
különböző és egymást keresztező problémák e vitába egyáltalában
bekeverhetők voltak – mutatja, hogy a kérdés első felvetése már
okvetlenül méhében hordta a végzetes konfuziót. Mert nyilvánvaló,
hogy a létproblémának, melyet a materializmus és szpiritualizmus
ellentéte feszeget, semmi köze nincs a genetikus problémákhoz,
melyek a fenti terminuszok mögött rejlenek. Kétségtelen, hogy –
mint az Le Dantec idézett soraiból is kitűnik – a pszichikus
folyamatok és tehát a célkitűzések is – akár reálisak, akár
fenomenálisak – meghatározottak és meghatározók egyaránt
lehetnek;32) továbbá, hogy a kauzális
nexus épúgy meghatározható mechanikusan, mint teleologikusan: «Ha
oxigén és hidrogén 1: 2 arányban egyesül, víz keletkezik; de ezt
így is mondhatjuk: ahhoz, hogy víz jőjjön létre, arra van szükség»
stb.33) A felsorolt terminusok
sokaságából  tehát csak egy illik reá a marxista
történetbölcseletre: a fatalizmus.34)
Valóban, a felfogás, mely az ember öntudatának a történések
folyamatában semmi jelentőséget nem tulajdonít, semmi egyéb, mint
fatalizmus.35)

3. A módosított képlet.

Ismételten állítottuk, hogy a történelmi materializmus elméletét
nem kell komolyan venni, holott ennek az elméletnek érdemleges
cáfolatát voltakép meg sem kíséreltük. Nos, semmi szükségünk nincs
e cáfolatra, azért, mert ezt az elméletet a legilletékesebb
egyéniség, Friedrich Engels különböző, a 90-es években írt
leveleiben tökéletesen  visszavonta. E levelekből egyes részeket
a következőkben mutatunk be: «Végső elemzésben az anyagi élet
termelése és újratermelése magyarázza a történetet. Marx és én
többet sohasem állítottunk. Ha ezt a tételt így forgatják ki: a
gazdasági mozzanat az egyedüli döntő: értelmetlen, elvont képtelen
formula lesz belőle.» «Magunk csináljuk történelmünket, de
elsősorban meghatározott körülmények és feltételek között. Ezek
közt végeredményben a gazdasági feltételek a döntők. De a
politikai körülmények, még a hagyomány is, mely az emberek
agyát sűrűn felkeresi, játszanak szerepet, habár nem
döntőt.» «Nem igaz, hogy a gazdasági helyzet az egyedüli
aktiv ok és hogy minden egyéb passziv hatás: hanem van kölcsönhatás
a gazdasági szükség alapján, mely a végén döntő lesz». Engels
mégis érzi, hogy e fordulatok nem mindenben egyeznek korábbi
szavaikkal. Ezt így magyarázza: «Ellenfeleinkkel szemben nekünk az
általuk kétségbevont főelvet kellett hangsúlyoznunk és
nem mindig volt idő, hely és alkalom a kölcsönhatásban részes
többi tényezőt megfelelően méltányolni.»36) Ilyen tehát a marxizmus tudománya! Mit szóljunk
az oly tudóshoz, aki valamely «kölcsönhatásból» kiragad egy
tényezőt és miután – egy szóval sem említve hogy
kölcsönhatásról van szó – kereken kijelentette, hogy ez a
tényező az egyedüli, melynek fontossága van: utólag a sértett
ártatlanság megdöbbenésével csodálkozik,  hogy
szavait úgy értették, amint írva voltak. Olyanformán hat ez, mintha
valamely anthropológus azt írta volna valahol, hogy az ember
gyomorból és belekből áll és ha utóbb szemére vetnék, hogy
ezenkívül akadnak más részek is az emberi szervezetben, sértődötten
válaszolná, hogy hiszen «nem mindig volt idő, hely és alkalom» a
többi testrészek méltatására! Úgy hisszük, hogy egy ilyen
anthropológust rövidesen kihajítanának mindenféle tudományos
akadémiáról.

De még ez a javított kiadás is sántít egy kicsit, mert helyesen
mondja Bernstein, hogy ha a kölcsönhatásban részes elemek nem
méltányoltatnak megfelelően, akkor a főelv determináló jelentősége
voltaképen túloztatik.37)
Azonkívül ott, ahol kölcsönhatás áll fenn, főelvről, döntő
feltételekről nem is lehet szó, mert minden feltétel épen
feltétele lévén a következménynek, tényezője lévén az
eredménynek, mindegyik egyformán fontos. Kölcsönhatás épen a
részes tényezők mellérendeltségét jelenti.38)
Megállapíthatjuk tehát, hogy Engels a Marx történetfilozófiáját e
fejtegetéseivel sarkaiból forgatta ki, mert a «Kritik der Pol.
Oekonomie» hírhedt előszava apodiktikus, el nem csavarható
tételeket tartalmaz azon a helyen, ahol az állíttatik, hogy a
«termelési viszonyok összessége alkotja… azt a reális
alapot, amely a jogi és politikai ráépítményt hordozza
és amelynek a társadalmi öntudat meghatározott formái felelnek meg.
Az anyagi élet termelési viszonyai szabják  meg
általában a társadalmi, politikai és szellemi életfolyamatokat.
Nem az emberi öntudat határozza meg a létezést, hanem fordítva,
a társadalmi létezés határozza meg az öntudatot». Semmi kétség
nem lehet aziránt, hogy itt csak egyirányú összefüggésről
lehet szó és nem kölcsönhatásról, mert ez utóbbi esetben az
utolsó mondatnak így kellene hangzani: a létezés határozza meg az
öntudatot és viszont az öntudat a létezést. Azonkívül a
ráépítmény kifejezése sem illik bele a kölcsönhatás
fogalmába, mert nyilvánvaló, hogy ráépítmény és reális
alap között nem lehet kölcsönhatás. Ha a reális alap
átépíttetik, kétségtelenül le kell bontani a ráépítményt, de az
utóbbit át lehet építeni a reális alap legcsekélyebb változása
nélkül. Marx merev mechanikus terminológiája következetes, mert
megfelel az elgondolásnak, amelyet ábrázolni hivatott, de ez az
elmélet épen egyirányú architektonikus felépítésénél fogva csakis
akkor állhat fenn, ha érintetlen marad. És mihelyt valaki – abban a
feltevésben, hogy alapépítmény és ráépítmény kölcsönhatásban vannak
– a földszintet lebontja, hogy abból is emeletet csináljon: a
szolidnak vélt épület kártyavárként fog összeomlani. Engels épen
akkor döntötte fel barátja művét, amikor meg akarta erősíteni. Már
ott, ahol a marxista társadalomelmélet állítólagos tudományosságát
elemeztük, rámutattunk arra, hogy a tudományosság vágya
kényszerítette Marxot arra, hogy az embert teljesen kihagyja
számításaiból, illetőleg amennyiben kétségtelen létezését nem
tagadhatja le, pusztán kollektivnek tekintett hatását egy-két
előzetes formulával szigorúan meghatározottnak  tekintse.
Ha már most az ember ilyképen egyszerűsített és nullára redukált
öntudatát teljes élő valóságában ismét bevonjuk a számításba, a
számtalan ismeretlennel újból feltarkított egyenletet nem
fejezhetjük többé ki a kívánt elemi alakban. És ezzel mindenféle
exakt jóslásnak, tehát az úgynevezett tudományos szocializmusnak is
ki van tekerve a nyaka.

A már említett levelek egyikében mégis van egy kísérlet arra,
hogy a «javított kiadás» az eredeti szöveggel összeegyeztessék:
«Számtalan egymást keresztező erő, az erőparallelogrammák végtelen
csoportjai azok, melyek az eredményt, a történelmi eseményt
létrehozzák és ez az eredmény a maga részéről oly tényező
termékének tekinthető, mely mint öntudatlan és akaratnélküli
tevékenység hat. Mert amit minden egyes erő akart, meggátolta az
összes többi és folytonos, kombinált hatásuk eredménye oly dolog,
melyet egy sem akart közülük». Ha már most az utóbb idézettek annak
bizonyítására szolgálnak, hogy az egyéni akaratok elhanyagolhatók,
mert egymást paralizálják, ezzel egyrészt nem valami nagy újdonság
jött világra – mert mi egyebet fejeznek ki ezek a sorok, mi az a
«tényező, mely mint öntudatlan és akaratnélküli tevékenység hat»,
mint a jól ismert volonté générale39) –
másrészt joggal lehet rámutatni Taine szavaival arra, hogy az
egyének épen úgy benn vannak és hatnak valamely  nép,
valamely század vagy faj történetében, mint az összetevő egységek
valamely összeadásban, melynek csak végösszegét jegyezzük
fel.40) Ugyanígy van ez, ha az
«egymást keresztező erők» nem egyéni erőket, hanem erőtendenciákat
jelentenek, mert az erőnégyszög eredőjét csak valamennyi
bennfoglalt erő felvételével lehet meghatározni. Ha csak egy is
kimarad, a rezultáns azonnal megváltozik. Viszont arra sem
alkalmasak a fenti fejtegetések, hogy egy erőnek vagy erőcsoportnak
fölényét bizonyítsák, sőt ellenkezőleg, épen azt bizonyítják, hogy
tisztán egyik sem érvényesül. Szószerint is: «az eredmény
oly dolog, melyet egy sem akart». Ezért itt főtényezőről nem
is lehet szó. Helyesen mondja Tolsztoj a «Háború és béke» negyedik
kötetében: «Semmi sem ok, minden csak összeegyezése ama
feltételeknek, melyek között valamely vitális, szerves, elemi
történés létrejön».

Mit mond tehát a történelmi materializmus megreformált tétele?
Csak azt, hogy a társadalom életében a gazdasági tényező is
fontos szerepet játszik és ezért a történelmi kutatásokban el nem
hanyagolható. A társadalom nagy garral hirdetett élettörvénye tehát
puszta módszertani figyelmeztetéssé zsugorodott össze! A marxisták
azonban arra hivatkoznak, hogy szükség volt a gazdasági tényezőnek
erőteljes hangsúlyozására, mert a hisztórikusok tudni sem akartak
róla. Ez az állítás azonban hamis, mert a XIX. században már alig
volt komoly történetíró – ha csak nem  «Staats-
und Hofhistoriograph» – aki a gazdasági tényezőket megfelelően ne
méltatta volna. Hogy csak egy példát említsünk, Theodor Mommsen a
«Römische Geschichte» első könyvében meggyőzően mutat rá arra, hogy
Róma későbbi nagy jelentőségét mily nagy mértékben köszönhette
hadászati okok mellett kereskedelmieknek, tehát
gazdaságiaknak.41) «A Tiberis Latium
természetes kereskedelmi útja, torkolata a kikötőkben szegény
parton a tengerjárók szükségszerű kikötő helye… Róma, ha nem is
keletkezését, jelentőségét mindenesetre a kereskedelmi és hadászati
viszonyoknak köszönheti… Az, amiben Róma a többi latin városok
tömegétől különbözik, mindenesetre kereskedelmi jelentőségének
(Handelsstellung) és polgársága megfelelő szellemének tudható
be».42)

De hogy a történelmi materializmus állítólagosan újkeletű
szemüvegén keresztül látható tájkép megdöbbentően hasonlíthat
ahhoz, amit nagyon is bourgeois-történetírók nyujtanak, arra nézve
ékesen szóló példaként álljon itt a következő összehasonlítás.
Engels Róma pusztulásának főokát abban látja, hogy a patricius
nemességet teljesen felváltotta a nagybirtok- és pénzmágnások
 új osztálya, amely a háborús szolgálat
által tönkretett parasztok minden földbirtokát lassacskán magához
vonta, az így keletkezett óriási latifundiumokat rabszolgákkal
munkáltatta meg, Itáliát elnéptelenítette és ezzel ajtót nyitott a
császárságnak és utódainak.43) A
bourgeois-történetíró ezt a folyamatot így írja le: «Rómában az
abszolut monarchiát a hanyatlás hozta létre. A kisbirtokosok derék
hadserege, amely megszerezte és élvezte a szabadságot, elpusztult.
Elpusztult a hódító hadjáratokban: a győzelem megviselte a
győzőket… Az egészséges emberek nagyrésze táborban volt.
Tizenhéttől negyvenöt évig senki sem szabadulhatott a lajstromozás
alól. Görögországtól Ázsiáig, Macedóniától Galliáig Afrikától
Hiszpániáig a római polgárok az összes partokon otthagyták
csontjaikat. A 180-ik évtől kezdve a népfelkelés csak üggyel-bajjal
ment. Metellus cenzor ijedtében minden legényembert nősülésre akart
kényszeríteni. Róma, – mondá Titus Livius – amely Hannibál ellen
huszonhárom légiót küldött, ma nyolcat sem tudna fegyverbe
állítani. A hódító hadjáratok révén a középosztálynak a vagyona
épúgy pusztult, mint az élete… A legionárius visszatartva húsz éven
át a zászlók alatt, földjét eladta vagy parlagon hagyta heverni. Ha
megtartotta, összeroskadt az afrikai, sziciliai, szardiniai verseny
súlya alatt. Ha kitartott és a diadalmi pénzekből tengette életét,
gazdag szomszédja, volt prétor, szenátor, a bírák barátja eltolta a
mesgyét és az ő földjét eltulajdonította. Ha elment a gazdaghoz és
arra  kérte, hogy ellopott vagy megvásárolt
földjét haszonbérben megtarthassa, rabszolgatömegeket mutattak
neki. Most már ezek viszik a marhát a legelőkké tett
szántóföldekre; most már ezek töltik be a szabad kisparasztok
helyét… (A birtokos) meggazdagodva prokonzulátusa vagy pretorátusa,
a provinciák lakóinak vagy kis szomszédainak kifosztása, az állami
földek koncessziója vagy bitorlása révén: gyarapítja birtokát,
amely akkorára nő, mint egy provincia… Rabszolganyájak, néhány
Krözus: ime, ez a vidéki népesség. Nincs már hely ott a kisbirtokos
számára… Sem a mező, sem a város nem tartja el többé a szabad
polgárt. A városban épúgy, mint a vidéken a munka a rabszolgáké, a
tulajdon a gazdagoké… Ha a kisparaszt élni akar, Rómába kell
mennie; ha Rómában élni akar, fizetett szavazóvá, haramiává vagy
koldússá kell lennie… A nép túlságosan szegény volt, túlságosan
függő, túlságosan szervilis; a nagyok túlgazdagok, túlerősek,
túlmerészek… A közügynek túlságosan kevés védelmezője volt és
túlságosan sok ellensége. Ötven év harcai, proskripciói, kalandjai
után egyetlen ember magánügye lett.»44)

A fenti összehasonlítás azt mutatja, hogy a polgári történetíró
ugyanúgy meglátja a gazdasági momentumokban rejlő
szükségszerűséget, mint a szocialisták. Ha pedig igaz, amit Engels
állít, hogy a történelem marxista felfogása sem hanyagolja el a
történelem egyéb hajtóerőit, akkor az 
úgynevezett történelmi materializmus csak cégér, mely mögött a bolt
üres.

De nem mondhatja-e valaki, hogy Mommsen és Taine az idézett
helyeken talán a történelmi materializmus revelációiból merítettek?
Nos, alig hisszük, hogy akadna oly vakmerő, aki ezt a feltevést
megkockáztatni merné. Nemcsak azért, mert Marx és Engels működése
még ebben az időben aligha tűnhetett fel a két idézett nagynevű
kutatónak, hanem azért is, mert a Römische Geschichte 1856-ban már
második kiadását érte meg, Taine fentidézett sorai pedig 1857-ben
láttak napvilágot; holott a marxista történetbölcselet egyetlen
számbavehető forrása a «Kritik der Politischen Oekonomie» idézett
előszava, 1859-ben íródott. Marx ugyan azt állítja, hogy felfogásuk
már a negyvenes években kialakult és ezt készséggel elhisszük neki,
mindazonáltal megállapíthatjuk, hogy a Kommunista Kiáltványban a
történelem bölcselete még csak egy mondatból áll, nevezetesen a
kiáltvány első mondatából, mely így hangzik: «Minden eddigi
társadalom története osztályharcok története». Már most, hogy e
tételben mennyi az igazság, azt nem kutatjuk, mert nem tartozik
ide. Kétségtelen azonban, hogy egy nagyon is polgári történetíró
már húsz évvel előbb azt állította, hogy a modern Európa
osztályharcok szülötte.45)
Ezenkívül megállapíthatjuk azt is, hogy a történelmi materializmus
elmélete 1859  előtt még korántsem volt végleges,
annyira nem, hogy Marx az «18-te Brumaire» első soraiban még nagyon
«ideológikusan» ezeket írta: «Az emberek önmaguk csinálják
történelmüket, de nem szabad akaratból, nem önmaguk által
választott, hanem közvetlenül talált, adott és átöröklött
körülmények között. Az elhalt nemzedékek hagyományai lidércként
nehezednek az élők agyára». Ami pedig Taine és Engels fent
összehasonlított fejtegetéseit illeti – melyek közül az Engelséi
huszonhat évvel később keletkeztek – mind a kettőnek közös forrása
lehet Plinius, akit mindenesetre erősen haboznánk Marxnak vagy a
történelmi materializmus hívének tekinteni és aki majdnem 2000
évvel ezelőtt írta le e szavakat: «Latifundia perdidere
Italiam».






MÁSODIK RÉSZ.

AZ IGAZSÁG.



I. FEJEZET.

Általános elemzés.

1. A jóslat elemei.

De térjünk vissza a Marx-féle jóslathoz! Fentebb rámutattunk
arra, hogy a jóslat maga előbb volt meg, mint «tudományos» alapja,
az úgynevezett történelmi materializmus, hiszen a Kapital ama
fejezete, melyből a jóslatot idéztük, mondhatni, egyetlen olyan
gondolatot sem tartalmaz, amely már a Kommunista Kiáltványban, sőt
a Heilige Familie-ban felfedezhető ne volna.46) Viszont a jóslatnak magának két további gyökere
van: egy formális és egy érdemleges. Formális gyökere a hegeli
dialektika formulája: a negáció negációja. Ez a két formula – a
Marxé és a Hegelé – azután egymás bizonyítására szolgál, ami
nyilvánvalóan circulus vitiosus.47)
Érdemleges  gyökere a piactalan társadalom öröklött
utópiája, ez utóbbi pedig tulajdonképen erkölcsi posztulátum, mert
jogosultsága azon a feltevésen nyugszik, hogy a vázolt
berendezkedés a mainál igazságosabb volna.

Ismét egy érdekes ellentmondás szakad fel szemeink előtt – a
szocialista elméletek ily ellentmondásokon épülnek fel –: a
szocialista világnézet, mely az erkölcsöt polgári előítéletnek
tartja és amennyiben azzal egyáltalán törődik, az ethikai
relativizmust hirdeti, keletkezését maga is erkölcsi tényezőknek
köszönheti.48) Az ethikai relativizmus
ellen ennélfogva a legjobb érvek egyikét épen a szocializmus
szolgáltatja. Mert ha az erkölcsi értékelés pusztán a társadalom
hatalmi viszonyainak függvénye – mint azt az erkölcsi relativizmus
hívei állítják – az erkölcsi értékelés csak akkor változhatna meg,
ha a hatalmi viszonyok más okokból megváltoznának. Holott
kétségtelen, hogy az erkölcsi értékelés megváltozása igen gyakran
előtte jár a hatalmi viszonyok megváltozásának és nem egyszer
tartozik ez utóbbinak okai közé.49)
Így a szocializmus alapvető  theoriái is ethikai eredetűek: a
felsőbb osztályokból származó írók fejéből pattantak ki olyan
időkben, mikor a proletariátus még távol állott attól, hogy a
társadalom hatalmi viszonyai az ő javára megváltozzanak. De az
ethikai relativizmus elmélete saját híveinek elgondolásában is
sántít. Így pl. Menger, aki «Új erkölcstan» című művének elején azt
írja, hogy «erkölcsös az, aki alkalmazkodik a társadalom hatalmi
viszonyaihoz; erkölcstelen, aki azokkal szemben ellentállást fejt
ki», ugyane műve más helyén így ír: «Hatalom és erkölcstelenség… az
örökletes birtok-arisztokráciánál fokozódik a legmagasabbra». Itt
tehát már ellentmond alaptételének, mert azzal ellentétben
elismeri, hogy erkölcstelen hatalom is lehetséges. Könyvének végén
pedig az állíttatik, hogy a szocializmus uralma alatt «korunknak
katonai, politikai és vallási ideáljai el fognak tűnni vagy erősen
meggyengülnek és helyökre mint végcél az emberiség erkölcsi,
tudományos és művészi tökéletesedése fog lépni».50) E szavak vigasztalan fogalomzavarról tesznek
tanúságot, mert ha a végcél – többek között erkölcsi –
tökéletesedés, e tökéletesedés feltevése csak valamely
erkölcsi tökéletesség feltevéséből folyhatik: ezzel tehát
elismertetik, hogy az értékelés alapja állandó, mert abszolut
érték. Tökéletesedés elemezve annyit jelent, mint haladás
a tökéletesség felé. Már pedig találóan állapítja meg Pauler
Ákos, hogy «a haladás és a teljes relativizmus fogalmai kizárják
egymást. Hiszen a haladás teleologikus fogalom, amely valamely
elérendő és maradandó  célt tesz fel; ha tehát nincs maradandó
érték és igazság, maga a haladás fogalma is elveszti
értelmét».51)

A Marx-féle következtetés ezenkívül még logikai hibákban is
szenved. Az egyikre Franz Oppenheimer mutatott rá, bebizonyítva,
hogy a kapitalista akkumuláció Marx-féle formulája még nem igazolja
az összeomlást. Mert a bizonyítandó tétel (A) ez volt: A
tőkék akkumulációjának meg kell szűnnie, mihelyt a bérek növekedése
elérte azt a pontot, melyen felül a proletariátus maga is
tőkegyűjtéshez foghat. E helyett pusztán a következő tétel
bizonyíttatott be: (B) a tőkeképzésnek meg kell szűnnie,
mihelyt a bérek növekedése annyira csökkentette a profitot, hogy a
nyereségvágy ingere eltompul. És nincs semmikép sem bizonyítva, sőt
erre kísérlet sem történt, hogy A) tétel kritikus pontja
B) tétel kritikus pontjának megfelel.52) A másik logikai ugrást azáltal követte el Marx,
hogy a polgári társadalmi rend összeomlásával egyben a kollektiv
társadalmi rend megfelelő kialakulását is szükségszerűen adottnak
vélte. Kétségtelen, hogy a munkásosztály felháborodásából
egy új társadalmi rend kialakulása szükségszerűen ép oly
kevéssé következik, mint a negáció negációjának dialektikus
szkémájából vagy abból az értékítéletből, hogy a létező társadalmi
rend igazságtalan.

Mindazonáltal készségesen elismerjük, hogy a 
fentmondottak a Marx jóslatát még nem döntötték meg. Mindezek csak
azt mutatják, hogy Marx a maga tételét nem tudta bebizonyítani.
Ebből azonban nem következik, hogy a tétel nem is
bizonyítható.53) Feladatunk tehát ezen
túlmegy, mert célunk annak kimutatása, hogy Marxnak a szocializmus
eljöveteléről szóló jóslata semmi körülmények között sem állja meg
a helyét.

A polgári társadalom további fejlődésének három logikai
lehetősége van: 1. A társadalom gazdagodásával karöltve nő a
népesség elnyomorodása; 2. a társadalom gazdagodásával karöltve a
népesség jóléte is nő vagy legalább is nem csökken; 3. a társadalom
elszegényedik és azzal együtt a népesség is. Sorra meg fogjuk
vizsgálni a felsorolt variánsokat – különös súlyt vetve az elsőre,
mint amely a Marx eredeti feltevése – és meg fogjuk állapítani,
hogy a fejlődésnek e lehetőségei közül valamelyik létrehozhatja-e
azt a szocialista társadalmat, amelyről Marx ábrándozott.

2. A jóslat szerkezete.

Marx és Engels eredeti elgondolásában a polgári társadalom
jövője így fest: az egyes tőkések hatalmában levő termelő erők
folytonos gyarapodása mellett (akkumuláció) azok mind kevesebb
kézben összpontosulnak (koncentráció). Ugyanekkor a műszaki
munkafolyamat, a nagyüzemi termelés, kooperációs társadalmi
folyamattá  alakul át: az aprólékos részletmunkák a
termelés teljes folyamatában gigantikus mozaikká egyesülnek. S
amint a nagytőke elnyeli a kistőkét és középtőkét, egyivású
társaival megteremti a piac korlátlan monopoliumát: a kapitalista
verseny önmagát küszöböli ki. A termelés tehát társadalmi
termeléssé válik, az üzemek összes vezetői maguk is csak
alkalmazottak, önálló termelő nincs, mert a kisembert mind
fölemészti a verseny: proletárrá lesz valamennyi. Ekkor már csak
két osztályból áll tehát a társadalom: a néhány teljesen
nélkülözhető kapitalistából és a folytonosan növekvő
kizsákmányolás, munkátlanság és szűkölködés folytán teljesen
lealjasodott proletárok tömegeiből. Nincs tehát egyébbre szükség,
mint hogy ezek a proletártömegek a helyzet tudatára jutva,
félrelökjék a két-három élősdit, aki még útjukban áll és társadalmi
termelésük eszközeit is köztulajdonba vegyék. Ezzel a társadalmi
rend kollektív formája létrejön. A proletariátus öntudatra
jutásáról pedig maga a marxista agitáció gondoskodik.

Újabb marxisták e pont körül – mint látni fogjuk – a tintahal
sötét felhőit eregetik és mindenképen átértelmezni iparkodnak a
marxizmus csődbe jutott szkémáit. Ezért erőteljesen hangoztatni
kell, hogy Marx eredeti szkémája a gazdagság és szegénység
ellentétének dialektikus egybefoglalásából áll. És csak
ebből. Növekvő gazdagság és növekvő nyomor a Marx-féle formula
két alapvető pillére. A formula egyik nélkül sem állhat meg és
bármelyik dőljön ki alóla, Marxról és marxizmusról többé szó sem
lehet. Legmarkánsabban fejezi ki ezt a felfogást a  Kommunista
Kiáltvány: «A polgári viszonyok nem eléggé tágak a saját maguk
termelte gazdagság befogadására.» «Az eddigi kis
középosztályok… valamennyien a proletárságba sülyednek alá.»
«Az érdekek, az életmód a proletárság körében mindinkább
kiegyenlítődnek, mert a gép mind-mindjobban eltörli a munka és
munka között való különbséget és a bért majdnem mindenütt
egyformán alacsony színvonalra sülyeszti.» «A modern munkás,
ahelyett, hogy az ipar haladásával emelkednék, mind mélyebben
sülyed alá saját osztályának feltételei alá. A munkás pauperré
válik és a pauperizmus még gyorsabban fejlődik, mint a
népesség és gazdagság.» Kautsky azt mondja erre, hogy a
kiáltvány gyakorlati írás lévén, már sok tekintetben
elavúlt.54) Helyes, de akkor az egész
elmélet elavúlt, mert Marx és Engels – utóbbi a Marxot interpretáló
valamennyi írásban – ezt a formulát mindig fenntartották. A
Kiáltványhoz 1872-ben írt bevezetésükben szószerint ezt írták:
«Bármennyire is megváltoztak a viszonyok, a legutóbbi huszonöt
esztendő alatt, a Kiáltványban kifejtett általános alapelvek
nagyjában ma is teljesen helytállók.» És csak a gyakorlati
tételeket minősítették itt elavultaknak s az irodalomra vonatkozó
részt hézagosnak. A Kapital ama fejezete, melyet fentebb hosszasan
idéztünk, ugyanezt mondja: «A tőkemágnások számának állandó
apadásával, akik ennek az átalakulási folyamatnak minden előnyét
bitorolják és monopolizálják, növekszik  a nyomor,
az elnyomatás, a szolgaság, a lealacsonyodás, a kizsákmányolás.»
Engelsnek 1878-ban kelt fejtegetései szintén nyomatékosan
kidomborítják a két végletet: «A tőke felhalmozódásával együtt jár
a nyomor-felhalmozódás. A gazdagság összegyülemlése az egyik
sarkon, egyúttal tehát a nyomor, a munkagyötrődés, rabszolgaság,
tudatlanság, elállatiasodás, erkölcsi sülyedés összegyülemlése a
másik sarkon, azaz amaz osztály részén, amely a saját termékét mint
tőkét termeli.» «A termelő eszköz, az élelmiszer, a rendelkezésre
álló munkás, a termelésnek és az általános gazdagságnak összes
elemei bőséges fölöslegnek bizonyulnak. Ámde a bőség a nyomornak és
szűkölködésnek lesz forrása.»55)

A Marx-féle jóslat tehát a maga eredeti formájában így
foglalható össze:

I. 1. Mind kevesebb bourgeois mind gazdagabb lesz – egyre több
proletár egyre nyomorultabb. 2. Kell, hogy ez utóbbinak
fellázadjanak. II. E forradalommal egyben létre kell jönnie a
kollektív termelésen alapuló piactalan társadalmi rendnek.


II. FEJEZET.

A forradalom útja.

1. Társas élet és forradalom.

Tegyük fel, hogy a fejlődés menete tényleg az, amit a marxizmus
elemezett jóslata állít. Ebben az esetben kétségtelenül
odajuthatnak a dolgok, hogy a csúcsára állított piramis összedül;
ily feltevések mellett tehát a proletariátus forradalma valóban
bekövetkezhetik – és ha az agitáció erre irányul, be is kell
következnie. Azonban kérdés, hogy az ily módon bekövetkező
forradalom létrehozza-e, létrehozhatja-e a kollektív termelésen
alapuló társadalmi rendet, a szocialista államot?

Vizsgáljuk meg mindenekelőtt, hogy a társas életben a
forradalomnak milyen szerepe van, milyen szerepe lehet.56) 

A társas élet – mint minden folyamat a világon – bizonyos mozgó
egyensúly-állapot fönntartására törekszik. Ennek az egyensúlyi
állapotnak fönntartása a politika feladata: a szervezett társas
élet intézményes funkcióit a társas közösség életszükségleteivel
állandóan összhangban tartani. Hogy ez az egyensúly-állapot a
társas közösség tagjainak szétágazó érdekei és vágyai mellett
fenntartható legyen, szükség van bizonyos konstruktív tényezőkre,
amelyek a pozitív alkalmazkodást létrehozzák, azáltal, hogy a
közösség tagjait áldozatokra, ösztönéletük megtagadására bírják
kényszeríteni. Ily tényezők a közösség eszményei. Hogy
hatóerejük legyen, szükséges, hogy önértékek legyenek és tehát
önmagukban hordják szankciójukat; hogy állandóak, tehát
elérhetetlenek legyenek – Tolsztoj hasonlatával élve: olyanok, mint
a lámpa, melyet valaki egy rúdra tűzve visz maga előtt – végül,
hogy homályos, nagy, bizonytalan tartalmuk legyen, melyet a kor
közvetlen adott törekvései megfelelő képekbe formálhatnak. E
konstruktív eszmények összességét s mindazt, amiben ez eszmények
kifejeztetnek, nevezzük kulturának.

A társas élet folytonosságát e konstruktív tényezők mellett
konzervatív, fenntartó tényezők biztosítják. Ily fenntartó erő
mindaz, aminek tekintélye van. E tekintélyek összege a
társas élet tehetetlenségi nyomatéka, mely a holtpontokon átsegíti
azt. Ily holtpontokra jut a társas élet akkor, amikor az alkotó
eszmények konkrét képei elfakulnak; mindaddig, míg a közösség
nélkülözhetetlen eszményei valamely kimagasló személyiség
 révén új, korszerű kifejezésre nem
találnak, a társas tekintély és ennek vetülete, a társas
fegyelem tartja fenn a társas élet nélkülözhetetlen feltételét,
a kooperációt. A tekintély kezdetben mindig isteni tekintély;
később annak paizsa alatt kifejlődik az erkölcs és a
jog tekintélye. Azonban végső elemzésben minden tekintély az
ismeretben, tapasztalásban, korban öregbek: az ősök, tehát a
múlt tekintélye. Az Isten is «atya»; tekintélye a legelső
ős: a minden létezésnél idősebb lény tekintélye. A múlt tehát
szerves alkotórésze a jelennek: ami az egyéni tudatban az
emlékezés, az a társas tudatban a hagyomány. (Sem az egyik,
sem a másik nélkül nincs tudatos élet, mert az életfolyamat
folytonosságát a tudatban az emlékezés tartja fenn.) Az erkölcs és
a jog tekintélye sem egyéb, mint hagyományok: hagyományos
intézmények és hagyományos formák tekintélye.57) Ezért hagyományok nélkül nincs rendezett társas
élet.

Az emberek életüket fönntartani, szükségleteiket kielégíteni
csak társas környezetben képesek; azonban e társas környezet
fönntartása viszont csak a szükségletkielégítés rovására
történhetik: bizonyos szükségletek kielégítése feláldoztatik azért,
hogy a szükségletek általában  kielégíthetők legyenek. A
teljesen feláldozott és részben feláldozott szükségletek teljes
kielégítésének vágya lappangva tovább él az egyesek lelkében, mint
romboló erő. A társas élet egyensúlyozott időszakaiban e romboló
erőket az alkotó erők, az eszmények paralizálják; azonban azok
tudatra jutnak és hatóerőkké válnak ama holtpontokon, amelyek a
konkrét társas törekvések elhalványulását jelzik. Ilyenkor minden a
társas közösség fenntartó szerkezetének ellenálló erején múlik: a
romboló erők, a természeti ember általánosult ösztönei csak akkor
győzhetnek, ha előbb sikerül szétbontaniok a közösség tekintélyein
alapuló fegyelmet. A romboló erők győzelme – és ez a
forradalom – kettős munkát követel. Negatív munkája abból
áll, hogy állandó tagadással megingatja, majd lerombolja a társas
élet fenntartó erőit, a tekintélyeket és a társas fegyelmet ezzel
szétbontja; pozitív munkája abból áll, hogy a romboló ösztönöket a
legféktelenebb izgatással szenvedélyekké fokozza föl és azokat
állítja a közösség eszményei helyére. Trendelenburg egyhelyt így
jellemzi ezt a folyamatot: «A forradalomban, amely gátolatlanul
követi irányát, a kötelékeiből szabadult természeti emberben rejlő
veszedelem kerül felszínre. Vadul felizgatott erők legyűrik az
általános értelmet és a szenvedély, mely csak önmagára hallgat,
értelemnek tartja magát és aláássa az erkölcsi értékelést, melynek
csak önmaga szab mértéket. Gúny rombolja szét azokat az erkölcsi
érzelmeket, amelyek a régi dolgokhoz fűznek. Engedelmesség
szolgaiasságot, mérséklet gyávaságot – viszont arcátlanság
nyiltságot, sőt az  isteni és emberi rend ellen elkövetett
szentségtörés hősiességet jelent. Csak ilyen látszat, csak a
szenvedély hevében alkotott ilyen erkölcsi áltükörképek
segítségével tarthatja magát a jogtalanság önmaga és mások
előtt.»58)

Az emberi közösségek eszményei in concreto bizonyos eszmék
formáját öltik, ezekben válnak közvetlen hatóerőkké, mert korszerű
értelmük csak ily formákban lehet. A romboló szenvedélyek is ily
eszmék formájában ékelődnek be a társas tudatba és ezért gyakran
megtörténik, hogy ugyanazok az eszmék – voltaképen ugyanazok a
szavak – különböző időszakok hangulata szerint alkotó vagy
romboló érzelmeket: ideálokat vagy szenvedélyeket takarnak. Így
azok az eszmék, melyek a francia forradalomban váltak először
hatóerőkké, bár utóbb több emberöltő építő ideáljaivá lettek,
legsajátságosabb, a tudat legmélyére elbonthatatlanul leláncolt
értelmük szerint romboló, antiszociális szenvedélyeket ábrázolnak.
Vegyük őket egyenkint. A szabadság fogalma körül a
bölcseletben beláthatatlan konfuzió uralkodik. A fogalomtorlódás
mélyén azonban mindig öntudatra jut, hogy a szabadság
«mindenekelőtt valamely lénynek fogalmával egyező állapotát,
erőinek háborítatlan érvényre emelkedését jelenti.»59) Vagyis amit Goethe mond a görögökről (A görögök
hívei voltak a szabadságnak, ám mindegyik csak a saját
szabadságának) voltaképen belátása annak, hogy a tudat mélyén
«szabadság» csak az egyén korlátlanságát 
jelentheti. Már pedig a társas életben ez a szabadság egy
közösségen belül csak egy ember számára valósítható meg.
Ezért, ahol mindenki «szabad», ott csakhamar anarchia vagy
zsarnokság következik: tehát vagy az az állapot, ahol senki sem
szabad – mert korlátlan szabadságát a többiek korlátlan szabadsága
teljesen megsemmisíti – vagy az az állapot, ahol csak egy ember
szabad. A dolgok szokásos rendje szerint először az anarchia
következik, azután a zsarnokság, mert az emberek megijedve saját
szabadságuktól, melynek nem tudják hasznát venni, sietve ruházzák
azt arra az egy emberre, aki azzal élni tud és akar. Mint
Dosztojevszki mondja: «Az embernek és az emberi közösségnek soha és
sehol sem volt valami elviselhetetlenebb, mint a szabadság.»

Az egyenlőség való értelmében ép oly romboló elv, mint a
szabadság, mert a társas élet ezt ép oly kevéssé tűri, mint amazt.
«Ha a nemzetek… ösztönszerűleg hierarchikus, vagyis arisztokratikus
módon szervezkednek; ha főnökeik és alárendeltjeik, ha hatalmasaik
és alsóbbrendűeik vannak, ez azért van így, mert ennek így kell
lennie a csatatéren és mert mindenik nemzet érzi, hogy csatatér. Ha
mindenik nemzet érzi, hogy csatatér, ez azért van így, mert más
nemzetek is vannak és mert mindegyik érzi és tudja, hogy más
nemzetek is vannak.»60)
És nemcsak ezért! Mert ha csak egy nemzet volna is, akkor is így
kellene szervezkednie, mert az ember  háborúban van örökké
embertársaival és környezetével. A létért való küzdelemben az
embernek nélkülözhetetlen fegyvere a társas szervezettség, amely
csak egyesek fölé, mások alárendelése által valósítható meg. A
parancsolás és engedelmesség szüksége nem engedi meg a teljes
egyenlőséget. A föltétlen egyenlőségre való törekvés tehát a
szükséges szervezettség e szükséges rendjét aláássa és ezért az
egyenlőség való értelmében – melyben azt jelenti, hogy senkinek se
legyen több szabadsága, mint másnak – bár a szabadságnak épen
ellentmond, ép oly romboló, mint ez. – Marad a testvériség. Magában
véve a «testvériség» az elvont emberszeretet szimboluma. A szeretet
konstruktív erő, de csak akkor, ha konkrét tartalma van. Konkrét
közösségeket – családot, hazát – lehet szeretni, de az emberiség
nem konkrét közösség, mert egységét szervezetlensége folytán a
tapasztalati átlagember felfogni nem képes. Ezért a nemzetközi
testvériség eszméje is a való életben mindig romboló szerepet
játszott: az «emberiség» inkonkrét egységeért a konkrét társas
egységek gyűlöletét hirdette. A szeretet az egység felé tör, mert
csak úgy lehet teljes, ha osztatlan maradhat. Család és nemzet
szeretete nem ellentétes, mert ezek a közösségek egymást
kiegészítik: a család a társas élet mai állapotában csak valamely
nemzeten belül boldogulhat, a nemzet fenntartó egysége viszont a
család. A hadbavonuló katona családjára és hazájára gondol: de az
«emberiség»-re nem gondolhat, mert akkor ellenségét is szeretnie
kellene, holott azt családja és hazája miatt gyűlölni kénytelen.
Majd, ha valamikor  sikerülni fog a nemzeteket – egységi
különállásuk megóvása mellett, mint azt már Kant is gondolta –
magasabb organizációkba összefoglalni: akkor már a «testvériség»
eszméjének is valóságos konstruktív értéke lesz. De ily fejlődést
puszta emberszeretet nem hozhat létre, csak a konkrét közösségek
egybehangzó érdeke. Ezért a protestantizmus fölül nem múlható
konstruktív jelentősége is abban rejlik, hogy a római egyház
nemzetközi és aszketikus tendenciáival nemzeti és patriarchális
szervezetet állítván szembe, egyesíteni tudta az Isten, a haza és a
család szeretetét, – egyben megmentve a keresztyén világot a nagy
ellentmondástól, amely a nemzeti eszme erősödése folytán
fenyegette.

Szabadság, egyenlőség és testvériség tehát a maguk nyers
értelmében romboló szenvedélyek jelmezei. Ahhoz, hogy alkotó erőkké
legyenek, mindeniket «magasabb értékek alá kell rendelnünk, mert
ellenkező esetben forradalmi fejetlenség lesz az eredmény.»61) Aminthogy csakugyan úgy lettek ezek az eszmék a
modern civilizáció támaszaivá, hogy a nemzeti gondolatnak
rendeltettek alá és pozitív tartalommal ez utóbbi töltötte meg
azokat.

2. Ábránd és valóság.

A forradalom tehát bomlási folyamat: a szenvedélyek, amelyekből
fakad; a kétely és a tagadás, amely előtte jár, az eszmék,
amelyeket létrehoz,  mindmegannyi bomlási termék. Ezért
magából a forradalomból semmiféle alkotás nem következik, már pedig
azt a marxisták is elismerik, hogy a proletárforradalomnak építenie
is kell: felépítenie egy új állami rendet, melynek mindenbe
beleavatkozó diktatorius formája még a régi államnál is alaposabb
szervezetet kíván.62)

Ezt a szilárd államszervezetet a proletárforradalom három okból
nem képes létrehozni. Ezek a következők:

Az első ok az, hogy a forradalom legelső feltétele a társas
fegyelem szétbomlása – viszont egy szilárd államszervezet
felépítésének legelső feltétele a legszigorúbb társas fegyelem.
Fentebb mondottuk, hogy a szervezett társas élet az abban
szervezett egyénektől áldozatokat követel, nevezetesen egyéni
érdekeiknek a közösségi érdek alá rendelését. Ez azt jelenti, hogy
a társas élet az ösztönélet erőteljes megszorítását kívánja: ez a
megszorítás a társas fegyelem. A társas életben az egyén vágyai
fölött a közösség érdekeit képviselő tekintélyek uralkodnak,
amelyek az egyeseknek útját kötelességek formájában írják
elő. Ezért mondottuk, hogy a fegyelem a tekintélyek szövevényének
vetülete. A társas tekintélyeket a természetes kiválasztás tartja
fönn és erősíti meg: azok tehát a társas közösség vezető érdekeivel
összhangban vannak és így a közösséget alkotó egyesek számára is
általában hasznosak. Ez a hasznosságuk a fegyelem öntudatlan
 támasza. Vannak azonban a társas életnek
kritikus időszakai, amikor a közösség érdekei és az egyén érdekei
között látszólag megbomlik az összhang, mert a közösség érdekeinek
szolgálata az egyéntől teljes önfeláldozást követel. Ezek azok a
pillanatok, amelyekben a társas élet tekintélye az egyén tudatában
mint fegyelem felszínre kerül. A fegyelem ily tudatra jutását az
értelem elemző munkája követi, válasz kerestetik e kérdésre:
miért? Az értelem azonban csak egy szankciót ismer és ez a
hasznosság: ezért fellázad minden föltétlen inperativusz ellen és a
fegyelem – megfosztva a hasznosság támaszától – előtte oktalannak
és elvetendőnek tűnik fel. Ha a nyers értelem e lázadása elég erős
arra, hogy a fegyelem láncait szétbontsa: kész a forradalom. A
forradalom azonban a tekintély és a tekintélyen alapuló fegyelem
negációja lévén, a fegyelmet más formában és más tekintélyek
védelme alatt sem állíthatja helyre. Hiszen a forradalom csak úgy
tarthatja fönn magát, ha a tagadást folyton megújítja: mihelyt
tekintélyeket iparkodik felállítani, azonnal elbukik a régi
tekintélyekkel szemben, amelyek nemzedékről-nemzedékre rakodván le
és szilárdulván meg a lelkekben, föltétlenül erősebbek azoknál az
áltekintélyeknél, melyeket a forradalom proklamál. A forradalom
csak addig erős, amíg a régi világ minden igenjére nemmel
válaszol; mihelyt maga is az igenlés terére lép, nem teheti ezt
anélkül, hogy az eltiport «igenek» egész szövevényét újból talpra
ne állítsa a társas tudatban. Talán egy példa meg fogja világítani
a mondottak igazságát. A magyar kommunista uralom egyik legelső
intézkedése volt annak idején, hogy a  szervezett
proletárok részére kedvezményes olcsó színházjegyek kiadását
rendelte el. A proletárok e kedvezményes jegyeket jóval magasabb
árakon tovább adták úgynevezett «bourgeois»-nak. Mikor ez az
eljárás már rendszeressé lett, a közoktatásügyek egyik népbiztosa
rendeletet adott ki, melyben az ilyen cselekményeket a
«proletárbecsületbe» ütközőknek nyilvánította. A becsület azonban
erkölcsi eszmény és tudjuk a Kommunista Kiáltványból, hogy az
erkölcs «polgári előítélet.» Hiába írták hozzá a becsület szóhoz a
proletárt, nem lehet azt leírni anélkül, hogy az asszociáció
következetességével föl ne elevenedjék a tudatban mindaz, amit a
múlt e szóhoz fűzött. Az erőszakos eltulajdonításra épített állami
rend tehát ellenmondásba kerül önmagával, amint a becsület fogalmát
föleleveníti, mert ez utóbbit eltéphetetlen atavisztikus kötelékek
fűzik a magántulajdon intézményéhez.

A második ok, amely a Marx által feltételezett proletár
államszervezet kialakulását megakadályozza, magának a Marx-féle
proletáriátusnak lelki alkatában rejlik. E proletáriátus a
társadalom legalsó rétege, mely lassan-lassan a hozzá lesülyedt
rétegeket is mind magába szívta; melyet a «nyomor, munkagyötrődés,
rabszolgaság, tudatlanság, elállatiasodás, erkölcsi sülyedés
összegyülemlése» kétségtelenül alkalmassá tehet arra, hogy a létező
építményt szétrombolja, de egyúttal csak alkalmatlanná arra,
hogy bármit is felépítsen és fenntartson.

Mi lehet az ily nyers tömegek szerepe a társaséletben? Gustave
Le Bon, a tömegek lélektanának legalaposabb ismerője, a
következőket írja:  «A történet azt tanítja, hogy abban a
pillanatban, amint a civilizációt fenntartó erkölcsi erők
elvesztették uralmukat, a végső rombolást a tudattalan és brutális
tömegek végzik, kiket méltán neveznek barbároknak. A művelődést
eddig egy kicsiny szellemi arisztokrácia teremtette és vezette és
sohasem a tömegek. A tömegeknek csak a rombolásra van
erejök. Uralmuk mindig a barbárság korát mutatja… Hatalmuk
csupán romboló lévén, működésüket a mikrobákéhoz lehetne
hasonlítani, melyek előmozdítják az elgyengült vagy megholt testnek
felbomlását».63) Henry George, akit bizonyos
értelemben szocialistának lehet nevezni és aki a sínylődő tömegek
iránt kétségkívül mély és meleg rokonérzéssel viseltetik, főművének
egy helyén így ír: «A közhatalmat azok kezébe adni, kiket a
szegénység elkeserített és lealázott, annyi, mint a rókák farkára
égő fáklyát kötni és azokat érett búza közé szabadítani».64)

A szegénységtől kínzott ember közvetlen szükségleteinek rabja,
mert azokat sem tudván megfelelően kielégíteni: reája nézve a
távolabbi javaknak nincs, nem is lehet értékük. Ezért csak a
szervezett társadalom kényszerítő ereje fékezi meg ösztöneit és
mihelyt annak hatalmát nem érzi, azonnal enged ezeknek. Erre módja
nyílik, ha tömeggé verődik össze. Ugyanis a tömegben levő
egyént legyőzhetetlen hatalom érzete szállja meg és ennek
következtében enged ösztöneinek, melyeket egymagában korlátozott
volna. Az ösztönök  korlátozásáról annál kevésbbé lehet szó,
mert a tömeg anonim, következőleg felelősségtelen és benne teljesen
elenyészik az egyén felelősségérzete.65) A
forradalom tehát a tömegek diadala lévén, egyben az ösztönök
diadala. Már pedig, úgy hisszük, nem kell bizonyítani, hogy a
szabadon eresztett ösztönöknek csakis destruktiv erejük lehet és
ösztönökre nem lehet építeni semmiféle társadalmi rendet,
még akkor sem, ha e társadalmi organizáció kimondott célja csupán
az ösztönök kielégítése, mint éppen a kollektivizmus esetében.

Foglaljuk össze az utóbb mondottakat. Ezek szerint a
forradalomba szédült, elnyomorodott és lealjasodott tömegek nem
képesek arra, hogy építő munkát végezzenek. Nos,
megállapíthatjuk, hogy e tétel igazságával a marxizmus «tudósai»
tökéletesen tisztában vannak. Így Engels az athéni állam
kifejlődésével és pusztulásával kapcsolatos fejtegetések során a
következőket írja: «A kereskedelem és ipar fejlődésével a
vagyonoknak kevés kézben való akkumulációja és koncentrációja
következett be; ezzel egyben a szabad polgárok tömegének
elszegényedése, akiknek csak az a választásuk lehetett: vagy saját
kézműves-munkájukkal a rabszolga-munkának konkurrenciát csinálni…
vagy elzülleni (verlumpen). Az adott viszonyok között az utóbbit
választották és minthogy ők voltak a népesség zöme, ezzel az egész
athéni államot tönkretették».66)

Engels tehát tisztában volt azzal, hogy a népesség zömének
lerongyolódása csak dezintegrációt  idézhet elő: vajjon miért
várta tehát, hogy a kapitalista társadalom állítólag hasonló
fejlődése magasabb integrációt hozzon létre? Kautskynál, aki
Engels halála óta Marx földi helytartójaként szerepel, ez a belátás
már a formula módosítására vitt: «Mi szocialisták valamennyien
egyetértünk abban, hogy a munkásosztály szervezkedése és az
államhatalom beavatkozása már a mai társadalomban is korlátozhatja
a nyomort; egyetértünk végül abban is, hogy a proletárság
felszabadítását nem növekvő elzüllésétől, hanem növekvő erejétől
várjuk». Ugyanebben a munkában máshelyt azt fejtegeti, hogy a
proletárság «erkölcsi és szellemi felemelkedése» már alaptalanná
teszi azt a még nemrég alapos félelmet, hogy a «győztes proletárság
a népvándorlás vandáljai gyanánt fog pusztítani kultúránkban és a
barbár aszketizmus birodalmát fogja romok halmazára
felépíteni».67) Már most ez az erkölcsi
és szellemi felemelkedés nagyon kevéssé egyeztethető össze a
tudatlansággal, elállatiasodással és erkölcsi sülyedéssel. Kautsky
tehát ebben már eretnek és még nyiltabban eltávolodik az orthodox
marxizmus alapfelfogásától «A proletárság diktatúrája» című
röpiratában, ahol többek között így ír: «A proletárságnak nemcsak
hogy érdeke kell, hogy legyen a szocializmus, nemcsak az anyagi
feltételeknek kell meglenniök és erejének, hogy ezeket hatalmába
kerítse, hanem képesnek is kell lennie arra, hogy megtartsa
és helyesen alkalmazza. Csak akkor  lehet megvalósítani a
szocializmust, mint a termelés tartós módszerét. A viszonyok
érettsége, az ipari fejlettség szükséges volta mellett tehát meg
kell lennie a proletárság érettségének is, hogy a
szocializmus lehetséges legyen». Alább pedig, a multra vonatkozó
megjegyzések kapcsán szószerint ezt mondja: «A nyomorúság,
úgy látszott, mindenkorra képtelenné teszi a proletárságot arra,
hogy önmagát felszabadítsa».68)
Nem lehet tagadni, hogy e sorok oly felfogásra mutatnak, mely
például Le Bon és Henry George fentidézett sorainak teljesen
megfelel. Kautsky mindazonáltal marxistának vallja magát és azt
állítja, hogy a Marx–Engels-elmélet a kapitalizmus összeomlását a
proletárok számának növekedése mellett, érettségük és
hatalmuk növekedésétől várja. Helyes ezzel szemben Bernstein
ellenvetése, hogy az a kérdés, vajjon Marxnak az összeomlásról
szóló tételében a proletariátus növekvő száma, egyesülése és
iskolázottsága ugyanazt jelenti-e, mint annak növekvő
érettsége és hatalma, azon múlik, hogy ezek az utóbbi
fogalmak miként egyeztethetők össze ugyanennek a proletariátusnak
növekvő elfajulásával és rabszolgaságával. Bernstein
úgy vélekedik, hogy ilyen feltételezésnél növekvő szám, egyesülés
és iskolázás, valamint növekvő érettség és hatalom között még nagy
különbség van: ugyanaz a különbség, mint időleges győzelem és
tartós uralom között.69)
Ahogyan Kautsky belátta, hogy a tömegek növekvő elfajulását
hirdetni szerencsétlen  formula, mely a Marx-féle jóslatot
kátyuba viszi, ugyanígy belátta ezt egy másik Marx-apostol,
Franz Mehring is, aki ezért Kautskyn is túlmenve, egy helyt
egyenesen azt állítja, hogy Marx és Engels mindig tagadták a
munkástömegek rohamos elrongyolódását, sőt bebizonyították, hogy az
sem örök természettörvény, hanem történeti jelenség, amelyet meg
lehet szüntetni és meg is szünik majd ugyanazon kapitalisztikus
termelési mód hatásai folytán, amely felidézte.70) Persze Mehring itt egy kis reservatio
mentalis-szal él, mert nyilván arra céloz, hogy Marx szerint a
kapitalizmus maga hozza létre a szocializmust, amely azután véget
vet a tömegek elrongyolódásának. Ugyanígy azt is állíthatná valaki,
hogy fáradtság nem létezik, mert a fáradtság álmot hoz létre, az
álom pedig megszünteti a fáradtságot. Hiszen fentebb Marx és Engels
saját szavaival mutattuk ki, hogy náluk a «Verelendung» épen egyik
főpillére annak a fejlődésnek, amely azután a «Verelendung»-ot
megszünteti. (Ez a negáció negációja!) Ezért a marxista elmélkedők
ilyen szofizmái csak azt bizonyíthatják, hogy a jóslat hamisságát
ők maguk is érzik, de a Mester csalatkozhatatlanságába vetett hitet
mindenáron fenn akarják tartani.

A kollektivista állam felépítésének harmadik nagy akadálya az az
áthidalhatatlan űr, mely a demagógiát a kormányzástól elválasztja.
Hadvezérekből kerülhetnek ki államférfiak, népvezérekből soha! A
hadvezér és az államférfi tulajdonságai  sok
tekintetben egyeznek, sőt minden nagy államférfi bizonyos
tekintetben hadvezér kell hogy legyen, azonban a népvezér és az
államférfi tulajdonságai mereven ellentétesek. Még fokozódik e
különbség forradalmi időkben. Ahhoz, hogy valamely állammá
szervezett nép, melyet éppen szervezettségénél fogva nagy nyomatékú
tehetetlenségi erők mozgatnak, forradalomba sodortassék; s hogy
önként szakgassa szét a láncokat, melyek boldogulásának
pótolhatatlan biztosítékai: bizonyos objektiv feltételeken kívül
még arra van szükség, hogy a kegféktelenebb izgatás szuggesztiója
legyen úrrá a lelkek felett. «Az érzelmekben túlzó tömeget csak
túlzott érzelmekkel lehet felizgatni.» Ezért a demagógnak érdeke,
hogy a legvalószínűtlenebb túlzásokba kapaszkodjék.71) A nagy, szenvedő, elégedetlen tömegek ösztöneit,
kielégítetlen és ki nem elégíthető vágyait a legcsábítóbb
igéretekkel kell felkorbácsolnia. Ő a Kísértő, aki a világ minden
fantasztikus csodáját mutogatja a fáradt, nyomorult, reménytelen
küzködőknek. Ahhoz, hogy a nagy rombolás véghezvitessék, példátlan
méretűre kell növelni mindent, ami romboló: az önzést, a
gyűlöletet, az irígységet, a bosszúvágyat, az élvezetvágyat és a
vérszomjúságot. Ki kell irtani a lelkekből minden szeretetet,
részvétet, rokonszenvet, szelídséget, jóindulatot,
kötelességérzetet, becsületérzést és tiszteletet. Ezek az érzelmek
mind tompítóak és mérsékelők; ezek az érzelmek mind a múlthoz
fűznek, amely ezeket ápolni igyekezett: ahhoz a multhoz, amelyet
mindenképen le kell rombolni… Ezzel  szemben a politika a
mérséklet, a megalkuvás, a kiegyezés művészete. Nincsen két ember,
akinek vágyai összeférnének: minden egyes vágyainak útjában az
összes többiek vágyai állanak. Az állam mind e vágyakat számbavenni
és egyet sem kielégíteni hivatott. Államférfi ezért csak az, aki
nem az egyesek, hanem a közösség érdekeit tartja szem előtt és
ezért nem a szenvedélyek felcsigázására, hanem fékentartására
törekszik; aki a nagy tömegeknek nem hízelgő szolgája, hanem
megértő gyámola, de egyben parancsoló ura is tud lenni. Minderre a
demagóg nem képes és ha az új szerepben tudatára jut helyzetének,
már késő. Nem lehet elállni a rohanó árvíz útját, ha a lassan és
nehezen épített védőgát egyszer átszakíttatott. Nem lehet a
tűzvészt egy ponton megállítani. A forradalom, ha egyszer győzött,
nem áll meg félutakon, hiába szeretnék már megállítani azok, akik
élesztették, mert minden párt alatt egy újabb párt fakad – mely
ellenőrzi és denunciálja amazt – egészen a demagógia legmélyebb
talajáig.72) Így halad a forradalom
szédítő lejtőjén tovább, egészen addig, míg a társas közösség teles
felbomlása be nem következik vagy míg egy, erős személyiség valami
hirtelen szerencsés szuggesztióval vissza nem fordítja a
hisztérikus tömeget és a «szabadság» és «egyenlőség» bacchanáliái
között ki nem tűzi a zsarnokság Geszler-kalapját. Ha pedig az
események tornája odahat, hogy a tömegszenvedély megfordul,
anélkül, hogy valaki úrrá legyen felette: más cégér alatt, de
változatlan vadsággal pusztít tovább a forradalom. Mert
 a forradalom nem a szavakban, hanem a
lelkekben van; a forradalom a fegyelem láncairól szabadult
ösztönember kannibáltánca és ha nincs és sehonnan sem támad
tekintély, amelynek szorítása alatt újból bilinccsé forrhatna össze
a karperecekre szakadt fegyelem: «a rombolás karneváljaiban a nyers
erő és vad őrület fog váltakozni a hanyatló civilizáció
lethargiájával». (George.)

Az utóbb mondottak igazságának belátása sem hiányzik a
szocialista írók műveiben – természetesen inkább csak félig
kimondva és félig elhallgatva – ahogyan már ők az igazsággal bánni
szoktak. Anton Menger például így ír: «abból, hogy a pártok
az emberek mindenkori nézeteihez és törekvéseihez szorosan
alkalmazkodnak, következik, hogy a tömegek tevékenységét
legerősebben irányítják. Ha azután sikerül egy pártnak az
államot ideiglenesen hatalmába keríteni, akkor működése
bizonyos körülmények között a legmagasabb szenvedéllyé, sőt
minden emberi érzést lábbal tipró vad kegyetlenséggé
fajulhat».

Nos, nem tudjuk, melyek azok a «bizonyos körülmények», melyekre
Menger gondol. Mi azt hisszük, hogy azok a körülmények, melyek
között a szocialista párt állítólag hatalomra fog jutni, rendkívül
alkalmasak arra, hogy e szocialista elmélkedő idézett szavait
igazolják. Ám vigasztaló, amit ugyanez a szerző mond: a pártok
bukását rendszerint a pártszellem céltalan túlzásai
okozzák.73) Mert a szocialista
pártszellem a legcéltalanabb túlzásba ép akkor esik, ha valahol
valóban átveszi az államhatalmat… Van azonban Mengernél
 szenzációsabb tanunk is: nevezetesen
Lenin, aki 1918 tavaszán «A szovjethatalom legközelebbi
feladatai» című füzetében szószerint ezt írta: «Érthető, hogy a
forradalmi proletariátust vezető pártnál a nagy, millió és millió
polgárra számított szervezési berendezések routine-je nem
alakulhatott ki és hogy a régi, majdnem kizárólag agitatorius
szokások átdolgozása igen hosszadalmas dolog» Érthető. Az is
érthető, hogy a szamár torkában az oroszlán hangja «nem
alakulhatott ki». Csak az nem érthető, hogy ha a szamár mégis
oroszlánbőrbe bújik.

A marxizmus jóslatának szigorú eredeti formulájában tehát
ellentmondás van a feltételezett tendenciák iránya (I.) és a végső
konkluzió között (II.). Azokból csak a társadalom felbomlása
következhetik: új alapon való újjáéledése semmiképen sem!

III. FEJEZET.

Gazdagság és nyomor.

1. Növekvő gazdagság.

A marxizmus eredeti jóslatának még egy nagy hibája van.

Olyan társadalomban, melynek általános gazdagsága egyre
növekvő, szó sem lehet a proletáriátus növekvő elnyomorodásáról,
sőt ennek általános jóléte is megfelelően – ha nem is folytonosan –
növekvő tendenciát kell hogy kövessen.

Igaz, hogy a kapitalizmus kezdetei könnyen vihettek az ellenkező
feltevésre. A gépnek egyre erősödő kapitalisztikus monopóliuma
mellett a munkások  szabad versenye folyton lefelé vitte a
béreket. Azonban a munkásság szorult állapota szinte automatikusan
hozta létre a védelem megfelelő eszközeit: a munkásszervezeteket.
Azokban az országokban, ahol a társadalom aránylag szegény, ahol az
ipar fejletlen és nincsenek biztató természetes feltételei, a
munkásszervezetek nem sokat lendíthetnek a munkások sorsán, mert –
a tőkének bizonyos minimális nyereségre szüksége lévén ahhoz, hogy
a termelésből ki ne vonuljon – amit a munkásság esetleg
munkabéremelés révén nyer, elveszti mint fogyasztó, az árúk növekvő
árai vagy a termelés csökkenése mellett szükségkép csökkenő
munkakereslet következtében. Ha pedig az árúk növekvő árai
versenyképessé teszik a behozatalt – feltéve, hogy ennek védővámok
nem állják útját – a belföldi termelés válsága megint csak a
munkakeresletet fogja csökkenteni. Másként van ez a gazdag, fejlődő
iparú államokban, ahol a tőke hozadéka, ha nem is relative,
abszolute növekvő tendenciát mutat. Ezekben az országokban a
tőkék folytonos szaporodása és a piac növekvő terjedelme állandóan
új és új munkaalkalmakat nyújt ugyanakkor, mikor a tőkék versenye a
javak árait lenyomja. A munkásszervezetek a tőkemonopóliummal
szemben itt a munkamonopóliumot képviselik. Legfőbb feladatuk a
munkabéreket addig a pontig fokozni, ameddig lehet, anélkül, hogy a
tőkék elkedvetlenedése vagy a javak árának növekedése következnék
be; egyszóval: a tőke nyereségét korlátozni arra a minimumra, amely
mellett még a termelésben résztvenni hajlandó. Ott, ahol a virágzó
ipar, a gazdag termelési lehetőségek folytán a tőkék versenye
 nagy: a munkások szervezkedése ezt az
eredményt könnyen elérheti.

A munkásszervezeteknek ez a jelentősége és csak ez. Ha
nem volna így, a munkásság már régen felhagyott volna a
szervezkedéssel, mint céltalannal. Hogy a munkásszervezetek száma
és jelentősége folyton növekszik, csakis annak tudható be, hogy
azok a munkásság anyagi érdekeit sikeresen tudták megvédeni és
ennélfogva a proletáriátus általános jóléte az általános gazdagság
növekedésével párhuzamosan mindenütt emelkedett. Ennek az
igazságnak a beismerése sem hiányzik a marxizmus irodalmából. Így
maga Marx a Kommunista Kiáltványban, miután elméletének
megfelelőleg azt állítja, hogy «amily mértékben gyarapszik a gép és
a munkamegosztás, ugyanoly mértékben nő a munka tömege is, részint
a munkaidő meghosszabbítása, részint… stb. útján»,74) alig két oldallal utóbb kénytelen beismerni,
hogy a munkások szervezkedése «a munkások egyes érdekeinek törvény
alakjában való elismerését csikarja ki. Így a tízórás
munkanap-törvényt Angolországban.» Kautsky fentebb már idézett
szavaival szintén amellett tanuskodik, hogy a munkásság
szervezkedése útját állja a nyomor növekedésének. És Szabó Ervin a
Marx közgazdasági rendszerét ismertető kommentárokban szintén
beismeri, hogy a növekvő nyomor tendenciája módosult, amennyiben
mind szélesebb néprétegek helyzete jobb, mint azelőtt volt.75)

De ott, ahol az általános jólét és azzal a munkásosztály
 jóléte is általában emelkedik vagy
legalább is nem száll alább a megszokott életszínvonal, mely az
egyszerű viszonyoknak megfelelő egyszerű igények kielégítését
lehetővé teszi: semmi sincs távolabb a lelkektől, mint a
forradalom. Azt, akinek létminimuma biztosítva van, már pozitív
egyéni érdek fűzi a létező viszonyokhoz. Már van veszteni valója:
bizonytalan ábrándokért nem áldozza fel azt a kis bizonyosságot,
amit két kezével küzdött ki magának. «A kis ház… a kis jövedelem…
tulajdonosát azonnal számító kapitalistává változtatja át és
meglepően kifejleszti érzékét a tulajdon iránt. Mihelyt családja,
tűzhelye van a munkásnak és valami kis megtakarított pénze, amit
megtartson: felfogása makacsul konzervativvé válik.»76) Tisztelni fogja az intézményeket, melyek most
már azt is védik, ami az övé és ragaszkodni fog a közösséghez,
melyhez szorosan fűzi annak az érzetnek tudata, hogy ő kiegészítő
része a köznek, hogy annak boldogulása az ő boldogulása és annak
szégyene az ő gyalázata.77)
És amint azokat, akiknek semmijük sincs, egy közös érdek
fűzi egybe: a fennálló rend lerombolása: ugyanígy, azokat,
akiknek van valamijük, egy közös érdek fűzi egymáshoz: a
fennálló rend megóvása. Mihelyt a munkás nem «nincsetlen»
többé, mihelyt a létező viszonyok között boldogulását biztosítva
látja, szolidáris a vezető osztályokkal, ha a közös érdekeket: a
birtokosok közös érdekeit közös veszély ellen kell megvédeni. A
munkás, amint eléri a kispolgár életszínvonalát, felfogásban sem
különbözik többé  a kispolgártól. A nehéz munkával kivívott
sikerrel járó elégedettség józan megalkuvásra késztet és ha a
kicsinyes viszonyok és apró érdekek hálójában összezsugorodó
értelem – in engem Kreis verengert sich der Sinn! – bonyolultabb
összefüggések szövevényei között eligazodni nem tud: annál
görcsösebben fog ragaszkodni ahhoz, aminek reális hasznosságát
felfogni és értékelni képes. Ezért nem hiába írtóznak úgy a
marxisták a «kispolgári ideológiá»-tól. Valóban, ez a legnagyobb
akadálya minden forradalmi hisztériának.

A gazdasági siker tehát egyben a szervezkedés
sikerével jár karöltve; biztosítja a munkásság megélhetését és
ezzel éket ver a munkásság és a marxizmus forradalmi illuziói
közé. Semmi sem igazolhatja jobban ezt az igazságot, mint az a
fordulat, amely Anglia társadalmi viszonyaiban a chartista
mozgalmat követő időszakban végbement. «Abban az időben
(1850–80-ig) minden társas fejlődésnek szilárd alapja – így ír
Sombart – az a kivételes ipari helyzet, melyet Anglia magának kivív
és amelynek következménye az egész országnak óriási gazdasági
föllendülése… és ebből a munkásság részére fontos következmények
származnak: a munkapiac-viszonyoknak különösen kedvező alakulása:
állandóan növekvő munkakereslet, csekély munkanélküliség; a
vállalkozó, akinek zsebébe özönlik a nyereség, hajlandó és képes
lesz arra, hogy a munkást jobban megfizesse: bizonyos mértékben
részt juttasson neki az aranyesőből.»78)
Ugyanígy joggal írhatta a munkásmozgalom  jeles
magyar monográfusa, hogy a kapitalisztikus fejlődésében még
Nagybritánniát is túlszárnyaló Egyesült-Államokban 2½, milliónál
több rendszeresen szervezett munkást, ellenben a nagy mértékben
revideált marxizmusnak is csak első csiráit találhatjuk. Sőt hogy
arra az államra, amelynek fejlődése bizonyos mértékben Marx
jóslatait a kapitalizmus központosító és óriási tőkéket felhalmozó
irányzatáról a leghívebben igazolta, eddigelé viszont olyaténképen
lehetett rámutatni, hogy munkásságának akár fokozatos, akár relatív
elnyomorodásáról és forradalmi elkeseredéséről még csak szó sem
lehet. Ugyane kutató az amerikai munkásmozgalom alakulására
vonatkozó pragmatikus fejtegetések során a következőket mondja:
«A legfőbb oka annak, hogy az amerikai munkásság teljesen
beleilleszkedett a kapitalisztikus társadalmi rendbe, az a
lehetőség volt, hogy szakszervezetei segítségével abban is
kényelmes kispolgári jólétet és családi boldogságot tudott magának
biztosítani. Sőt kétségtelen az is, hogy a nemzeti jövedelemben
való részessége és így életszínvonala a legújabb időkig folytonosan
emelkedő irányzatot követett. A hatvanas évek óta az ipari tőke
akkumulációja hallatlan méreteket öltött. Az 1900. évi cenzus
szerint 983.486,500 dollár volt csak a «Manufactures» fogalma alá
eső iparágakban befektetve. A nemzeti vagyon e rengeteg
gyarapodása megadta tehát a reális lehetőségeket arra is,
hogy az ipari bérmunkásság életmódja emelkedjék.»79) Az idézett  szerző ehhez azt fűzi hozzá,
hogy Amerikának óriási szabad földje szívta fel a munkáskínálat
nagy részét. Azonban a városi lakosság lélekszáma az
Egyesült-Államokban száz év alatt (1790–1890) kereken 130,000-ről
18 millióra, vagyis több mint százharmincszorosra, az egész
lakosság lélekszáma ellenben ugyanez idő alatt kereken 4 millióról
62 millióra, tehát csak körülbelül tizenhatszorosra
emelkedett, ami amellett szól, hogy a szabad föld felszívó hatását
alaposan ellensúlyozta az ipari városok vonzóereje.

2. Növekvő nyomor.

A kapitalista berendezkedés a fejlett ipari termelés függvénye.
Azokban az államokban, amelyekben a társadalmi termelés súlypontja
a mezőgazdaságra esik, a kapitalista ipar gyermekcipőkben jár: ezek
az államok gazdaságilag átmeneti állapotban vannak a feudalizmus és
a kapitalizmus életformái között. Ezek a közösségek a par
excellence kapitalista államok mellett szegényeknek nevezhetők,
azért, mert a nemzeti jövedelem úgyszólván egyetlen társadalmi
osztálynak, a földbirtokosok osztályának jut. A városokba özönlő
népességet a csekély ipari tőke még magas kivándorlási százalék
mellett sem képes munkával ellátni. Roppant ipari tartaléksereg
keletkezik és nyomása a munkabéreket állandóan a Ricardo-féle
 munkabértörvény színvonalán tartja. Ezen
az állapoton a munkásság szakszervezetei sem segíthetnek, azokból
az okokból, melyeket már fentebb megjelöltünk. Ezért ezek a
természetes céljaikban tehetetlen szervezetek voltaképen politikai,
agitatorius célokat szolgálnak: az osztályellentétek kiélezését és
a forradalmi osztályharc szervezését. Az egyezkedés józan és békés
eszközei helyett állandóan a sztrájk kétélű fegyverét
forgatják a társadalom feje fölött.

Természetes, hogy ilyen körülmények között a munkásság
nyomorult, züllött, lázongó kedélyű és telítve van forradalmi
illuziókkal. Állandóan fenyegető zúgására az uralkodó osztályok úgy
felelnek, ahogy tudnak: a proletáriátust nem bocsátják be «az
alkotmány sáncaiba» és fegyveres erejükre támaszkodva, jól
szervezett, drákói szellemű közigazgatással tartják kordában. Az
ilyen társadalom nyugalma sohasem teljes, de védelme biztosítva
van.

Ha már most politikai vagy gazdasági katasztrófák vagy csak
kedvezőtlen viszonyok következtében is, az ily társadalom gyöngén
halmozott gazdagsága megsemmisül vagy akár csak fokozatosan
csökken: csakhamar meginog az organizáció. A modern centralizált
nemzeti állam materiális támasza a tőke, morális támasza a
hivatalnok-középosztály. Azonban ott, ahol az államfenntartó tőke
meginog, csődbe jut a hivatalnok középosztály is, amely viszont az
állam jövedelméből tartatik fenn. Ama civilizáció ellen, melyhez a
legerősebb lelki kötelékek fűzik, fellázadni sohasem fog, de
védelmére már nem áldozza fel magát föltétlenül, ha nem érzi többé
a  közösség fenntartó támogatását. Ezzel már
tehát a társas organizáció két nagy pillére ki van döntve.

Természetes, hogy a tőkék válsága a munkásság helyzetét ismét
csak rontani fogja az iparcikkek és ezzel együtt az élelmiszerek
árainak párhuzamos növekedése révén, mely minden esetleges
kierőszakolt munkabéremelést híven nyomon követ. (Ha a nemzetközi
forgalomban bármely okból beállott gátolódás a nemzetközi versenyt
kizárja vagy csak csökkenti is, a helyzet természetesen még sokkal
súlyosabb.) A lét és nem lét mesgyéjén, az elkeseredés termékeny
talajában vadul búrjánzik fel az agitáció és a helyzet
reménytelensége a legveszedelmesebb tömegpszichózist hozza
létre.

Nyugodt időkben, a hétköznapok kicsinyes gondjai között, amikor
mindenki tisztán látja egyéni érdekeit és többé-kevésbbé
megtalálhatja az utat, mely közeli céljai felé vihet: az egyesek
élete csupa zárt mikrokozmosz. Tömeghatás ily időkben csak akkor
keletkezik, ha a sajtó együttes, célzatos nyomása alatt valamely
kérdésben úgynevezett közvélemény alakul ki vagy ha az
egyesek valamely alkalomból fizikai tömegekbe tömörülnek. Másként
van ez nehéz, kritikus időkben, amikor a közösség általános válsága
minden egyes lélekben otthagyja a maga tükröződését és amikor az
egyesek apró életérdekeikkel kátyuba kerülnek. Ilyenkor a
tehetetlenség rémülete az összesek lelkében ugyanazt a lázas
lelkiállapotot hozza létre: «pszichikai tömegek» (Le Bon)
keletkeznek, melyeknek hangulata époly ösztönösen vulkanikus,
mintha valóban testileg is egyetlen tömegegységben volnának együtt.


E tömegpszichózis egyre fenyegetőbb formákat ölt és gyengeségük
tudatában mindegyre nő az uralkodó osztályok rémülete. «A
bourgeoisie fél – írja egyhelyt Garofalo. Határozatlanul kapkod és
engedmények árán remél menekülni, feledve, hogy ez a legesztelenebb
politika és a határozatlanság, a megalkuvás, a vágy mindenkit
kielégíteni: mind oly jellemhiba, amit a világ – örökké
igazságtalanul – mindig könyörtelen büntetéssel torolt meg, jobban,
mint valódi bűnöket.»80)
Lassalle hasonló reflexiókat fűz a 48-iki német forradalom
eseményeihez: «A rendőrség hatalma megszünt, a nép elözönlötte az
utcákat és tereket… A bourgeoisie… azt a félelmet, mely akkor
megreszkettette, még ma sem felejtette el és ez a félelem teszi még
ma is alkalmatlanná arra, hogy politikai harcokban megállja a
helyét.»81) A társas organizáció ekkor
már csak erőtlen formák szövevénye, mert nem tölti meg többé
pozitív tartalommal az életerőnek eleven öntudata. Megbomlik a
fegyelem, mert annak az ereje a parancsolás szilárdságán múlik.
És mikor a fegyelem bomlása sárbarántja a közösség fenntartó
tekintélyeit – aki nem tud parancsolni, annak nincs tekintélye és
fegyelem csak ott van, ahol valamely tekintélynek engedelmeskednek
– ugyanekkor megy végbe az a leírt folyamat, mely pszichikai
tömegeket hoz létre. Már pedig a tömeg a gyönge tekintéllyel
szemben mindig vérszemet kap82)
és csakhamar megindul a végső  támadás a polgári társadalom
roskadozó erődjei ellen…

Az utóbb vázolt folyamat mellett valóban pontosan bekövetkezik a
jósolt «Verelendung» és ezért ily viszonyok közt a proletároknak
valóban «nincs mit veszteniök». Ám «nyerhetnek-e egy egész
világot?»

Fentebb már egyhelyt kimutattuk, hogy Marx és Engels a
kapitalizmus összeomlását attól várták, hogy a «termelő erők
feszereje széttépi azokat a kötelékeket, melyekkel a tőkés
termelőmód leszorítja», mert a «polgári viszonyok nem eléggé tágak
a maguk termelte gazdagság befogadására.» Szabó Ervin
szerint «a szocializmus csak akkor valósítható meg, ha a munka
produktivitása oly fokot ért el, amely fölöslegessé teszi a kemény
munkakényszert és ha az üzemek oly formákat öltöttek, amelyek
megfelelnek a szocializált termelési processzusnak. Az ipari
bourgeoisie feladata, hogy a termelés ezt a fokot elérje. A
szocializmus útja a bourgeois régime-en visz keresztül. Ezért
azt kell mondani: ha nincs kapitalizmus, nincs
szocializmus.»83)
Lenin hasonlóképen nyilatkozik: «A szocializmus a tömegek
tudatos előhaladását kívánja a kapitalizmushoz viszonyítva magasabb
munkaproduktivitás felé és pedig a kapitalizmus eredményei
alapján.»84) Ezért írta az öreg
Engels, hogy «csak a termelési erők fejlődésének egy
bizonyos – sőt a mi viszonyainkhoz képest igen magas – fokán lesz
lehetséges a  termelést oly mértékben fokozni, hogy az
osztálykülönbségek eltörlése valódi haladást fog jelenteni, hogy
valóban tartós lesz, anélkül, hogy a társadalmi termelés
megakadását vagy hanyatlását vonná maga után.»85)

Ezekhez a szavakhoz alig kell valamit hozzátennünk. Ott, ahol
kapitalizmus nem volt vagy alig volt és ezért nem lehettek
eredményei; ahol a csekély tőkehalmazat áldatlan viszonyok
között morzsolódott fel és ezért nincs is semmi feszereje;
ahol a néhány elszórt nagyüzem korántsem hozhatta létre «a
formákat, melyek megfelelnek a szocializált termelési
processzusnak»; ahol a társadalom végzetesen élére állított
létproblémája nagyon is szükségessé teszi «a kemény
munkakényszert»: ott – teljesen eltekintve a lelki akadályoktól,
melyeket más összefüggésben soroltunk fel, pusztán a tárgyi
feltételek teljes hiánya folytán is – álmodni sem lehet
szocializmusról, mert ily körülmények között gazdagság és jólét
helyett csak nyomort és éhséget lehetne «szocializálni.» Ily
körülmények között az «osztályellentétek eltörlése» valóban csak «a
termelés megakadását vagy hanyatlását» és ezzel újabb konvulziókat
vonna maga után. Magasabb integráció helyett dezintegráció,
észszerűbb organizáció helyett dezorganizáció, gondosan
összehangolt funkcionális társasélet helyett anarchia volna ily
viszonyok között a proletárforradalom következménye és az
őskommunizmus helyett csak az ősbarbárság térne vissza…

*



A marxizmus tudományos jóslata tehát semmi körülmények között
sem állhatja meg helyét. A kapitalizmus történeti tendenciái nem
hordhatnak méhükben oly proletár forradalmat, melyből a kollektív
termelésen alapuló piactalan társadalmi rend sarjadhatna ki, mert e
folyamatnak oly lelki, gazdasági és hatalmi feltételei
vannak, melyek egymásnak kölcsönösen ellentmondanak.
Nevezetesen:

1. A forradalomnak általában és a proletariátus
forradalmának különösen oly lelki feltételei vannak,
melyek a piactalan társadalmi rend megvalósítását és általában
minden intézményes rend fenntartását eleve lehetetlenné
teszik.

2. «A szocializmus – mondja Kautsky – vagyis az általános jólét,
a modern kulturán belül, csak a termelő erők hatalmas kifejtésével
válik lehetővé, ami a kapitalizmussal jár, azzal az óriási
gazdagsággal, amelyet megteremt.»86)
Ám a szocializmust állítólag megteremtő proletárforradalom lelki
és hatalmi feltételeit csakis a kapitalizmus gazdasági
összeomlása és ezzel minden gazdagság szétfoszlása
hozhatja létre.87)






HARMADIK RÉSZ.

AZ ÉLET.



I. FEJEZET.

A neomarxizmus «ideológiái».

1. Az opportunizmus álarcai: realizmus és
szimbolizmus.

Kimutattuk, hogy a társadalmi fejlődés eredeti, Marx-féle
képletében egymásnak ellentmondó feltevések vannak, miért is annak
megvalósulása eleve lehetetlen. A való élet tapasztalatai ezzel
egybevágnak. Mindezideig nem volt oly pillanat, melyben a fejlődés
a Marx-féle feltevések keretei között mozgott volna. Ennek
megfelelően a marxizmus elméletei a fejlődés valóságos
átmetszeteihez képest, különbözőképen módosultak: azaz valóban a
szó marxisztikus értelmében vett ideológiáknak bizonyultak, melyek
a munkásmozgalom gyakorlati követelményeiből merítették
érveiket.

Láttuk, hogy Marx a maga eredeti formuláját a tőkék növekvő
koncentrációjának és a munkásság növekvő elnyomorodásának két
pillérére építette fel. Az élet rohanó árja kiméletlenül kidöntötte
mind e két pillért. Egyfelől a fejlődés  folyamán
nemhogy fogyott volna, hanem egyenesen növekedett a kistőkék és
középtőkék száma, ami másfelől viszont éppen azt jelenti, hogy a
munkásság növekvő elnyomorodás helyett mindinkább javítja
helyzetét, mert hiszen az új kistőkések épen a munkásság soraiból
kerülnek ki. A munkásság társadalmi mozgalma mégis egyre növekvő
arányokat öltött és pedig épen a Marx-féle tendenciák ilyen
sugártörése következtében. Mert amily mértékben erősödtek anyagilag
a munkásság egyes rétegei, ugyanoly mértékben erősödtek szellemileg
és erkölcsileg is: következőleg immár öntudatos gazdasági és
politikai szervezkedésük révén, a közélet pozitiv erőtényezőivé
váltak. Az így megizmosodott munkásságnak immár reális közvetlen
céljai lehettek, jól láthatta, hogy a polgári társadalom aktuális
viszonyai között erőteljes szervezkedéssel mit érhet el:
természetes tehát, hogy ezeket az eredményeket el is akarta érni és
többé nem adhatta át magát utópikus ábrándoknak. A marxizmus
eredeti elveit tehát módosítani kellett, mert a munkásság vitális
érdekei a változott viszonyok között azt kívánták, hogy az uralkodó
osztályoktól mennél több engedményt csikarjon ki és ezáltal
egyre javítva helyzetét, a polgári társadalom keretei között
elérhető legkedvezőbb viszonyok közé juthasson: tehát fokozatosan
eltörülje a polgári társadalomnak azt a benső ellentmondását,
melyet a nemzeti jövedelem aránytalan eloszlása fejez ki. Marx
ellenben épen ennek az ellentmondásnak fokozásától várta a
forradalmat és ezzel a megváltást; ezért az ő szellemében hibás és
megvetendő «kispolgári politika» lett volna az osztályellentéteket
tompító és  eltörlő fokozatos haladásra törekedni. A
marxistáknak ennélfogva csak két útjuk lehetett: megtagadni vagy
megreformálni a marxizmust.

Az első alternativát valósította meg az a mozgalom, amely
revizionizmus néven ismeretes és mely abból a belátásból
indulva ki, hogy a statisztika számai semmit sem akarnak tudni a
Marx-féle «tendenciák» megvalósulásáról, az alapelvek revizióján át
a taktika reviziójához fogott. «Mindinkább nyilvánvaló – írta
zászlóbontó művében e mozgalom vezére – hogy számolnunk kell a
jelenlegi társadalmi rend hosszabb élettartamával, és nagyobb
ruganyosságával, azért ennek megfelelően kell harci taktikánkat
megállapítani.»88) Az osztályhatárok és
osztályellentétek korántsem oly élesek, mint azt a marxizmus
feltüntetni igyekszik: a valóságban az osztályok egymásba folynak
és az ellentétek állandóan enyhülnek, mert a munkásosztály nem a
züllés, hanem az emelkedés útján halad. Ezért nem forradalomra,
hanem reális életcélok megvalósítására kell törekednie a
munkásmozgalomnak: következőleg maga a mozgalom a fontos és nem
úgynevezett végcélja. A helyes taktika az adott viszonyok
között elérhető legnagyobb eredményre törekszik: útja
kompromisszumokon visz át. Politikai tekintetben progressziv
önkormányzati demokráciára és jó munkásvédő törvényhozásra kell
törekedni.

Bár Bernstein ezek szerint a valóságban tökéletesen
elrugaszkodott mesterének, Marxnak, dogmáitól,  mint aktiv
munkásvezér nem mondhatott le azokról az agitatórius erőkről,
melyeket a szocialista paradicsom utópiája adott a
munkásmozgalomnak. Bernstein ezért minden eretneksége mellett is
meglepő módon odakonkludál, hogy Marx jóslata mégis be fog
következni, ha nem is gazdasági összeomlás, hanem a fejlődő és
erősödő munkásság belátásának és céltudatos cselekvésének
folyományaként. Megmentvén így a veszett fejsze nyelét, Bernstein
bizonyára abban a hitben ringatta magát, hogy felfogásának
feltétlenül diadalt kell aratnia a szociáldemokrata pártban,
amelyet az események dinamikája minden elmélet nélkül is szükségkép
arra az útra terelt, amelyet Bernstein felfogása mint egyedül
helyeset, elméletileg iparkodott igazolni.

A párt azonban nem követhette Bernsteint, ha nem akart lemondani
az úgynevezett «tudományos szocializmus» prestizséről, amely – mint
a vezérek nyilván átlátták – a közfelfogás adott evolucionisztikus
irányzata mellett a marxizmus térfoglalásának kétségkívül egyik
legerősebb biztosítéka kellett, hogy legyen. Mert tagadhatatlanul
helyesen látott Oppenheimer, mikor rámutatott arra, hogy
Bernstein felfogása révén az úgynevezett «tudomány» szerencsésen
visszafejlődött utópiává.89) A
pártnak tehát oly elméletre volt  szüksége, mely az állítólag
tudományos biztonsággal bekövetkezendő, megváltó forradalom
délibábjának épségben tartása mellett igazolja a megalkuvás
taktikáját, melyet az élet realitásai szükségszerűen írtak elő. Rá
kellett tehát térni a másik útra: megreformálni a marxizmust. E
feladatra Karl Kautsky vállalkozott, aki Bernsteinnel hosszú
időn át vívott elkeseredett polémiákban rakta le alapjait
elméletének, melyet a következőkben foglalhatunk össze:

Nem áll helyt az az állítás, hogy a kapitalizmus útjának
tendenciái nem követik Marx horoszkopját. A koncentráció ténye
változatlanul fennáll mind az iparban, mind a mezőgazdaságban, ami
pedig a «Verelendung» kérdését illeti, annak sorsa voltaképpen a
nyomor szó értelmezésétől függ. Ők – t. i. a marxisták – a
proletariátus felszabadulását nem növekvő nyomorától, hanem növekvő
erejétől várják és ezért úgy vélik, hogy a kérdésnek a szokásos
módon való hánytorgatása voltakép értelmetlen. A valóságban e
kérdés a növekvő kizsákmányolás kérdése. Már pedig a kizsákmányolás
növekedése statisztikai tény, melyet például az angol ipari
statisztika is igazol, amelyből kitünik, hogy a nem bérekből
származó nemzeti jövedelem gyorsabban növekszik, mint a munkabér
(ezt Kautsky egy kissé célzatos árnyalással úgy fejezi ki, hogy a
munkabérek mind kisebb részét teszik a nemzeti
jövedelemnek).90) Ami végül a forradalom
tényét illeti, az nem áll ellentétben a fejlődés organikus
folyamatával. A marxizmus  elméletében a forradalom nem erőszakos
felforgatást jelent. A marxizmus forradalomról akkor beszél, ha
valamely osztály, amely addig gazdaságilag és politikailag
elnyomott volt, meghódítván a politikai hatalmat, a saját érdekében
azt szükségszerűen arra használja, hogy az egész jogi és politikai
felső építményt többé-kevésbé gyorsan átalakítsa. Ha tehát a
munkásság, amely gazdasági és politikai szervezetei révén a
közéletnek egyre jelentékenyebb erőtényezőjévé válik, ezen az úton
esetleg tökéletesen legális formák között jut is az államhatalom
birtokába és ezzel a hatalommal a jellemzett módon él: a társadalom
életében ezáltal beálló változás forradalom
következménye.

Nem nehéz átlátni, hogy Kautsky elmélete a Bernsteinétől egy
lényeges pontban sem különbözik. Az orthodoxia látszatát eléggé
átlátszó rabulisztikával kelti fel. Hogy a vitatott pontokat sorra
vegyük, lássuk mindenekelőtt az úgynevezett koncentráció
problémáját. Kautsky nevet azon az antimarxista érvelésen, amely a
koncentráció tendenciáját a még nagy számban meglevő, sőt szaporodó
kisüzemekre való hivatkozással, tagadja. «A szocializmusra való
érettség – úgymond – nem a még fennálló kisüzemek, hanem
a már fennálló nagyüzemek szerint alakul.»91) és diadalmasan hivatkozik a statisztikára, mely
a nagyüzemek számának növekedésére mutat. Ám az úgynevezett
koncentráció korántsem jelenti a nagyüzemek számának növekedését,
ellenben igenis kell, hogy jelentse a kisüzemek számának
 csökkenését, mert a szocializálás
gazdasági és hatalmi lehetőségei nagyrészben épen azon múlnak, hogy
a kisüzem tulajdonosa, a kispolgár, eltünik-e a társadalom
életéből. Ezért a nagyüzemek statisztikája semmi tájékoztatást nem
nyújthat a tőkék koncentrációjának kérdésében, amely egyébként
többnyire a nagyüzemek intenziv és nem extenziv gyarapodását, tehát
számuknak inkább csökkenését, mint növekedését vonja maga után,
mint arra Kautsky ép idézett munkájában maga is ismételten rámutat.
Kautsky fenti szavai tehát csak a kérdés elködösítésére
jók.92)

Az elnyomorodás problémája fölött Kautsky – mint láttuk –
napirendre tér, ami nyilván annak beismerése, hogy a növekvő
elnyomorodás tendenciáját bebizonyítani nem képes. Ezért egy
segédkonstrukcióval él: a növekvő kizsákmányolás jelszavát illeszti
a növekvő elnyomorodás Marx-féle formulája helyére. Elvben nem
volna ellenvetésünk a kérdésnek ilyen beállítása ellen, mert
véleményünk szerint helyes értelmezésben e két formula csakugyan
azonos. A munkás kizsákmányoltatásáról  csak akkor
lehet szó, ha megállapítható, hogy a tényleges munkabér nem áll
arányban a munkateljesítménnyel; növekvő kizsákmányolás ehhez
képest ennek az aránytalanságnak növekedését, ez pedig vagy a
munkás közvetlen fizikai elnyomorodását vagy életszínvonalának
kényszerű leszállítását jelentené. Növekvő kizsákmányolás tehát
valóban növekvő elnyomorodásra vezet. Kautskynál azonban
kizsákmányolás mást jelent, mert annak tényét ő pusztán
azzal igyekszik bizonyítani, hogy «a polgári életszínvonal
gyorsabban emelkedik, mint a proletárságé».93) Az utóbbi mondatban kifejezetten benne van annak
az elismerése, hogy a proletárság életszínvonala általában szintén
emelkedik. Kautsky tehát a kizsákmányolás növekedését abban látja,
hogy a munkás igényei gyorsabban nőnek, mint életszínvonala és
ezért fel kell háborodnia az aránytalanul nagy jólétben élő polgári
osztály ellen. Ha tehát a Marx-féle következtetésben a növekvő
elnyomorodás formuláját a növekvő kizsákmányolás formulájával
kívánjuk helyettesíteni, ezt megtehetjük, mert a kauzális nexus
fennáll; de ha a kizsákmányolás fogalmát Kautsky nyomán határozzuk
meg, az okoskodás a quaternio terminorum hibájába esik, mert
Kautsky érvelése voltaképen a munkásnak nem növekvő
kizsákmányoltatását, hanem csak növekvő irígykedését bizonyíthatná.
De még ezt sem bizonyítja be, mert nyilvánvalóan igaza van
Bernsteinnek, hogy a munkás voltaképpen csak akkor érez
kizsákmányoltatást, ha rendes bérért rendkívüli teljesítményt
 kívánnak tőle, vagy ha átlagos
munkateljesítményét rendkívül rosszul fizetik meg. Ha elég bért kap
arra, hogy osztálya hagyományos életigényei szerint tisztességesen
megélhessen, meglehetősen közömbös neki, hogy ez a bér mily
arányban áll munkaterméke árával és munkaadójának növekvő
gazdagságát egészen jogosnak tartja.94)
Azt hisszük, hogy Kautsky nem nagyon jó szolgálatot tett a
munkásosztálynak, mikor annak lelki világáról ily kedvezőtlen képet
igyekezett festeni. Bernstein felfogása emberibb, mert kétségtelen,
hogy egy igaz embernek sohasem a más szerencséje, hanem legfeljebb
a saját szerencsétlensége fáj. Kautsky, a munkásvezér, megtagadja
munkásaitól a boni viri præsumptiót: ám tegye, de nekünk nincs erre
semmi okunk.95) Az az aránytalanság, mely a
munkabér és a tőkejövedelem között fennáll, véleményünk szerint,
csakis akkor szúr szemet a munkásnak, ha saját helyzete nyomasztó.
Marx erre az igazságra építette fel következtetéseit, Kautsky
azonban, aki – mint láttuk – a növekvő elnyomorodás formulájával
szakított, a növekvő felháborodást sem bizonyíthatja be.

Az utóbb mondottakból természetszerűen következik, hogy
Kautskynak a forradalomról is másként kell vélekednie, mint
Marxnak. Marxnál a forradalom a nyomor felháborodásából keletkezik.
Kautsky távlatában, ahonnan a nyomor  hiányzik, a forradalomnak
sincsen helye. Ám tudjuk, hogy az úgynevezett tudományos
szocializmus lényege az a jóslat, amely a szükségszerű
forradalomról szól. Kautskynak pedig más okból is nagyon értékesnek
látszik a forradalom eszméje. «A proletárság erkölcse – úgymond – a
maga forradalmi törekvéseiből folyik. Ez erősíti és nemesíti meg. A
forradalom eszméje vitte végbe a proletárságnak súlyos
lealázottságából való azt a csodálatos felemelkedését, amely a XIX.
század második felének legcsodálatosabb eredménye.» Ezért Kautsky
elméletében benne maradt a forradalom, de csak mint szókép, mint
szimbolum. «Mindenki forradalmár – úgymond – aki arra
törekszik, hogy egy eddig elnyomott osztály meghódítsa az
államhatalmat. Ezt a jellegét nem veszíti el, ha ezt a meghódítást
előkészíteni és siettetni akarja olyan társadalmi
reformokkal, melyeket az uralkodó osztályoktól
kikényszeríteni igyekszik.»96)
Ime, a reform és forradalom képtelen szinthézise! Amikor tehát
Kautsky állítja és Bernstein tagadja a forradalmat, voltakép
mindkettő egy véleményen van. Kettőjük közt csak a szóhasználatban
van különbség, amennyiben Bernsteinnél a forradalom nemcsak a
változás, hanem a formák kérdése is – ami a szó
szokásos használatának megfelel – Kautskynál pedig pusztán hatalmi
változást jelent, tekintet nélkül a formákra, melyek között az
végbemegy, ami nyilvánvalóan a szokásostól eltérő
szóhasználat.97) 

Ha tehát Kautsky orthodox marxista, akkor Luther orthodox római
katholikus. Az a munka, amit ő végzett, épp oly reviziója a
marxizmusnak, akár a Bernsteiné. Kautskynál a Verelendung
 formulája helyére – mint láttuk – a
csökkenő bérjutalék Rodbertus-féle törvénye lép; a
proletárforradalom hatásos szceneriáját pedig egy győzelmes
követválasztás fakó kulisszái helyettesítik. A marxizmus dübörgő
jelszavai Kautsky írásaiban szimbolumokká szellemülnek át. De nem
hallgathatjuk el, hogy veszedelmes mutatványoknak tartjuk e
szellemes szójátékokat. Az egyszerű munkásember – akinek Kautsky
írásai voltaképp szánva vannak – aligha fogja fel az elméleti
disztinkciót, mely a Marx-féle és Kautsky-féle fogalmakat egymástól
elhatárolja és ezért a felforgatás nagy doctrinair-jének diadalmas
igazolását fogja látni ott, ahol csak kispolgári opportunizmus
húzódik meg a revolucionizmus oroszlánbőrében.98)

Fentebb rámutattunk arra, hogy gazdagodó társadalomban nincsen
talaja forradalmi romantikának. A szociális mozgalom története
pontosan igazolja e tételünket. Amint a kapitalizmus Európa ipari
államaiban, a XIX. század második felében hiperbolikus lendületet
vett, a munkásság gazdasági és politikai mozgalma mindinkább letért
a marxizmus forradalmi vágányairól és bizonyos progressziv
opportunizmus formáit vette fel.  Az ismertetett Bernstein- és
Kautsky-féle kísérletek, mint láttuk, épen azt a célt tűzték maguk
elé, hogy ezt a megváltozott taktikát valamikép összhangba hozzák a
marxizmus dogmáival. Meggyőződtünk róla, hogy e kísérletek nem
sikerültek; ám a munkáspártok beérték félsikerrel is és mialatt nem
szüntek meg tovább ropogtatni a marxizmus forradalmi
frazeológiáját: itt Bernsteinnel, amott Kautskyval békésen
talpaltak tovább a reálpolitika bevált ösvényén. «Mi, a
forradalmárok, a felforgatók sokkal jobban boldogulunk a törvényes
eszközökkel, mint a törvénytelenekkel és a felforgatással», – írta
az öreg Engels a «Klassenkämpfe» nevezetes előszavában és e
vallomás jellemzi legjobban a munkásmozgalom roppant
pálfordulását.

2. Forradalmi árnyalatok: romanticizmus és
politicizmus.

Akadtak azonban a marxizmus hívei között olyanok is – különösen
a hevesebb latin vér országaiban – akiknek drágábbak voltak az
illuzióik, mint a realitások, akik többre becsülték álmaikat a
mindennapi kenyérnél. Ezek felháborodva vették észre, hogy az
opportunizmus politikája mind távolabb és távolabb viszi a
munkásmozgalmat attól a forradalomtól, amelynek az új társadalmi
rend megteremtése lett volna hivatása. Ezek a férfiak tehát
szembefordultak a Kautsky–Bernstein-féle neomarxizmussal és
rámutatván arra, hogy a hivatalos szociáldemokrácia voltaképen
meghamisítja a marxizmust, azt hirdették, hogy vissza kell térni
Marx eredeti  tanaihoz és azokból új forradalmi
lendületet meríteni. Ezért újból tanulmányozni kezdték Marxot és az
igazi forradalmár-munkáspolitika gyakorlatára irányadó útmutatást
kerestek műveiben. Ám Marx írásai tudvalevőleg gyakorlati
útmutatásokban igen szegények; ami természetes is, hiszen ő
objektív fejlődési folyamat szükségszerű folyományaként képzelte el
a proletáriátus forradalmát és ennélfogva nem adhatott útmutatást a
cselekvésre, mert azt ama tárgyilagos folyamat által szükségkép
meghatározottnak kellett gondolnia. A marxizmus e felfrissítőinek
tehát be kellett érniök Marx ama mondatával, amely szerint a
kapitalista termelési folyamat mechanizmusa maga iskolázza,
egyesíti és szervezi a munkásosztályt. E sovány útmutatás
kiegészítésére az élethez kellett fordulniok és úgy hitték, hogy az
élet meg is adta a keresett választ. Arra a meggyőződésre jutottak,
hogy a szakszervezet (szindikátus) és ennek harci eszköze, a
sztrájk lesz amaz archimedeszi pont, ahonnan a kapitalista világot
sarkaiból ki fogják fordítani.

Ezek az újítók – úgynevezett szindikalisták – úgy vélekednek,
hogy a szakszervezeti organizáció lesz az eljövendő szocialista
társadalom csontrendszere. A szakszervezetek összetevődése
demokratikus, sommásan adminisztrált, mindentudó és mindenható nagy
központi testületekbe: állítólag ez volna a képzelt munkásállamnak
legtermészetesebb szerkezete. A szakszervezet továbbá állítólag
didaktikus hatásával is sikeresen készíti elő a munkásságot
jövőbeni szervező és irányító hivatására. «A szakszervezetekben –
így ír Enrico Leone – új alapon fejlődik ki a termelési
 folyamat vezetésére való képesség és a
műszakipolitikai routine.» A kapitalista társadalom felborításának
harcos munkáját pedig e felfogás szerint az általános sztrájk fogja
elvégezni, a munkásság kezébe juttatván a politikai hatalmat. A
szindikalisták ezért örökös sztrájkokkal folytonosan ébrentartani
és éleszteni kívánják a munkásság harci tüzét és edzeni fegyelmét.
Következésképen az osztályellentétek fokozására és kiélezésére
törekednek és tiltakoznak minden kompromisszum és minden
reformpolitika ellen, mint amely csak az osztályellentétek
tompítására, a harci kedv lelohasztására és ezzel – úgy mondják –
az egész munkásmozgalom elposványosítására alkalmas.

Nem lehet tagadni, hogy a szindikalizmus romantikus elmélete
következetesebb és tetszetősebb, mint a Kautsky-féle
csűrés-csavarás. Ám kétségkívül alapvető tévedéseken épült fel. A
szakszervezet és a sztrájk sem nem forradalmi, sem nem romantikus
alakulatok: a létért való küzdelem követelményei teremtették meg
mindkettőt, szorosan hozzáalkalmazva a tőkés társadalom
életviszonyaihoz. Fentebb már rámutattunk arra, hogy a
szakszervezetnek nincs és nem is lehet más szerepe, mint a munkás
egyoldalú munkásérdekeinek képviselete a kapitalista bérharcban.
Természete szerint tehát nem arra szolgál, hogy a kapitalizmust
felborítsa, hanem ellenkezőleg, arra, hogy lehetővé tegye a munkás
boldogulását, a tőkés társadalom életviszonyai között. Ezért
az a szervezettség, amelyre a munkásosztály a «kapitalista
mechanizmusban» szert tehet, korántsem a munkára, a munka
vezetésére  képesítő szervezettség, hanem épen
ellenkezőleg, – megfelelően a munkásság aktuális osztályhelyzetének
– a munka ellen irányuló szervezettség. A gyárban nem
ismerheti meg a munkás a termelés organizációját, nem tanulhatja
meg a termelés vezetését: munkájának lélektelen specializálódása,
merev korlátok között tartja és egyenesen megakadályozza abban,
hogy a részletmunkák bonyolult összefüggéseit áttekinthesse. A
szakszervezetek bár összefoglalják, korántsem csökkentik az egyes
korlátoltságokat, amennyiben annál szélesebb szakadékokkal vágják
szét az egyes szakmák szövevényes műszaki és gazdasági
összefüggéseit. Amire pedig a szakszervezkedés szükségkép irányul:
az a gazdasági önvédelem, mely negatív és prohibitív
szervezettséget kíván, holott az a szerep, melyet az új társadalmi
rend apostolai abban a munkásságnak szántak, pozitív, konstruktív
és didaktikus szervezettséget feltételez. Nagyon különböző
természetű az oly szervezet, amelynek célja a munkások egyéni
érdekeinek megfelel, amennyiben béremelés, munkaidő-korlátozás vagy
más kedvezmények kivívására szolgál – és az oly szervezet,
amelynek célja az, hogy a közösség egyetemes érdekét az egyesek
hajlamaival és vagyaival szemben is érvényesítse.

Ami pedig az általános sztrájkot illeti, annak döntő ütközetként
való elképzelése kétségkívül monumentális kép, amelynek realitása
szonban jóval kisebb, mint eszthetikai értéke, mert már pusztán
létrejövetele is nagyon kétséges. «Az általános sztrájk – így
vélekedik Kautsky – abban az értelemben, hogy valamely ország
minden  munkása egy adott jelre tegye le a
munkát, a munkásoknak olyan egyértelműségét és szervezettségét
feltételezi, amelyet a mai társadalomban aligha lehet valaha is
elérni és amely, ha egyszer elérhető volna, olyan
ellenállhatatlanná válna, hogy az általános sztrájkra már nem is
volna szükság. Az ilyen sztrájk azonban egyetlen lendülettel
nemcsak a fennálló társadalmat tenné lehetetlenné, hanem általában
minden exisztenciát, a proletárokét még inkább, mint a
kapitalistákét: menthetetlenül össze kellene tehát omlania éppen
abban a pillanatban, amelyben elkezdené a maga forradalmi hatásának
kifejtését.»99) Kautsky ezért a
szindikalista direktakció elméletét tömören, bár kissé
udvariatlanul, ostobaságnak minősíti. Ám tegyük föl, hogy
Kautskynak nincs igaza és hogy az általános sztrájk a szükséges
méretekben létrejön. Úgy hisszük, nem kétséges, hogy az így
kibontakozó óriási harc a legrövidebb idő alatt a sztrájkoló
munkásság súlyos vereségével végződnék, minthogy a polgári
államhatalom – még abban a határesetben is, amelyben a sztrájkoló
munkásság a népesség többségét tenné – szervezett hadseregének
fegyveres túlerejére támaszkodhatnék. A modern hadi technika
vívmányai mellett nem lehet kétséges, hogy megfelelően felszerelt
katonai erőnek még a legszervezettebb fegyvertelen tömeg sem állhat
ellen, akár csak órákig is. A barrikádharcok ideje elmúlt s a
géppuska és a srapnellkartács annál erősebb fegyver, mennél nagyobb
tömeg nyújt megfelelő célpontokat. Fegyvertelen nép csak
 akkor győzhet le fegyveres erőt, ha ez
előbb már önmagát győzte le, vagyis csak akkor, ha magán a
hadseregen lesz előbb úrrá a forradalom, ami annyit jelent, hogy
egy győzelmes tömegakciónak voltaképpen csak
előzménye és nem következménye lehet a
forradalom.

Ám hosszasabban foglalkoztunk a szindikalizmus elméletével, mint
azt annak praktikus jelentősége megkívánta volna. A par-excellence
tőkés államokban – a már érintett okoknál fogva – a szakszervezet
sokkal inkább konzervatív, mint forradalmi tényezője a
munkásmozgalomnak,100) a gazdaságilag elmaradottabb országokban pedig
a népességnek oly csekély töredéke az ipari proletariátus, hogy
annak a direkt akció révén való győzelméről még csak álmodni sem
lehet. De különben is ma már mindenki beláthatja, hogy a jelenben
és a jövőben is minden győzelmes forradalom csakis katonai
forradalom lehet.

A világháború kitöréséig nagyjában az ismertetett szektákból
állott a marxizmus tábora. «A szocialisztikus munkásmozgalomban két
irányzattal állunk szemben – mondotta egy szellemes író – a
forradalmi irányzattal, amelyet az anarchisták képviselnek, akik
forradalmilag szakszervezetteknek mondják magukat – és a
szocialisták reformáló irányzatával. Közöttük állanak, akik úgy
cselekednek, mint az utóbbiak és úgy szónokolnak, mint az
előbbiek.» (Deville.) 

Van azonban még egy változata a marxizmusnak, amely
bolsevizmus néven ismeretes. Ennek az elméletnek
középpontjában Marxnak a proletariátus forradalmi diktaturájáról
szóló homályos fejtegetései állanak. Programmja a
proletár-osztályuralom megvalósítása: nevezetesen, az úgynevezett
kisajátítók kisajátítása, vagyis a polgári osztály erőszakos
kifosztása és minden közszabadság megsemmisítése, a közvetlen és
közvetett politikai terror eszközeivel. A bolsevizmus szerint e
programm megvalósításának ideje akkor és ott érkezett el, amikor és
ahol a proletariátus a polgári társadalom védekező ellenállásat
megtörni képes. Ama reális összefüggésekkel, melyeknek szövevényébe
Marx szervesen igyekezett beilleszteni a maga képletét, a
bolsevizmus semmit sem törődik: elméletében a proletárforradalom
kérdése nem függ össze többé a gazdasági fejlődés kérdésével, hanem
úgy jelenik meg, mint puszta politikum. Ezért ezt az elméletet
tudományos műszóval leghelyesebben politicizmusnak lehet
nevezni.

A politicizmus kezdetei még a múlt századba nyúlnak vissza. Így
Luxemburg Róza már a kilencvenes években úgy vélekedett, hogy a
kapitalista organizáció alighanem politikai és nem gazdasági válság
következtében fog összeomlani.101) Azonban a világháborúnak kellett jönnie, hogy
ez az elmélet végkép kialakulhasson és hatóerővé válhasson.


II. FEJEZET.

Háború és forradalom.

1. Az összeomlás pragmatikája.

A világháború társadalmi hatásai főként három iranyban
mutatkoztak: 1. a rugalmas társadalmi szerkezetek bürokratikus
megmerevedésében, 2 általános elszegényedésben és 3. általános
demoralizációban.

Ad 1. A világháború folyamán a hadviselő államok belső
berendezkedése bizonyos militáris állami szocializmus képét öltötte
fel.

A hadsereg maga, mint szinte «önmagával beérő» gazdasági és
közigazgatási szervezet, mint bürokratikus hierarchikus commune:
állammá lett az államban. Itt minden készlet és minden szükséglet
központi számvetés és nyilvántartás targya lett; mindenki előre
kijelölt helyén, előre kijelölt hivatalnoki tömegmunkát végzett: a
földmíves és az ács épúgy, mint az iktató és a számvivő.

A nemzetközi forgalom csaknem teljesen megszünt, miáltal a
belföldi termelés a készletek apadása és a termelőmunka csökkenése
arányában, hatványozottan erősödő monopol helyzetbe került és a
piac, a tőkés társadalom szíve, megszünt dobogni. Megszületett a
piactalan társadalom!

E monopoliumok oly mértékben váltak egyre tűrhetetlenebbé, amily
mértékben fogyott – mert fogyott – a népesség vagyona. A
kormányzati beavatkozás szüksége ennélfogva csakhamar
bekövetkezett. Forgalmi árak megállapítása; készletek  és
szükségletek nyilvántartása; fölös készletek hatalmi igénybevétele;
a termelés ellenőrzése, sőt egyes termelési folyamatok közvetlen
vezetése: mindezek a kommunista ábrándok a sors különös iróniája
folytán, a polgári állam jóvoltából öltöttek való életet.

A szellemi életet – amely a háborús lelki depresszió nyomásának
hatása alatt amúgy is tengődésre volt kárhoztatva, – a kormány
cenzurája ragadta torkon. A szépirodalom szerepét frontmögötti
haditudósítások, a hírlapi hírszolgálat szerepét mende-mondák
vették át. A szellemiélet – a marxisták kedvenc szólamával élve –
elhalt.

A polgárok magánélete állami kezelésbe került. Mindenki, aki nem
volt katona, valami hivatalnoki minőségben, közvetlenül vagy
közvetve, az államot szolgálta. Mindenkinek élete és vagyona immár
állami tulajdon volt: zsellér lett a polgár saját énje
legközvetlenebb birodalmában is. Immár az állam szabta meg
mindenkinek: mikor mit és mennyit ehetik; hány szobában lakhatik;
mikor és mennyi ideig, mennyi fűtő- és világító eszközt hogyan
használjon; mikor mehet szórakozni és mikor aludni. A magánélet
elhalt. Jobban egy Fourier is alig írthatta volna ki.

Ad 2. A társadalomnak el kellett szegényednie, mert a
tőkék termelése megszünt – viszont a munka produktivitása csökkent
és a fogyasztás igényei megnövekedtek.

A tőketermelés megszünt, mert a munkáskezekből harcos kezek
lettek és amazokból csak annyi maradt meg, amennyi elegendőnek
látszott arra, hogy az elsőrendű fogyasztást javakkal és a
harcosokat fegyverrel lássa el. 

A munka produktivitása megcsappant, mert immár minden munka –
mint láttuk – átalányban végzett hivatalnoki munka lévén,
többé-kevésbbé burkolt sabotage foglalta el a termelő munka helyét:
hiszen a fixfizetés mellett esetleges többletmunka több keresettel
nem, csak több áldozattal járhatott. A föld népe hadba vonult. A
paraszt munkáját családja tovább folytatta – természetesen csökkent
intenzitás mellett, csökkenő produktivitással – de a közép- és
nagybirtok megmunkálását hadifoglyokra vagy hivatalból kirendelt
munkásosztagokra kellett bízni – nyilván a Kommunista
kiáltvány szellemében. (53. old.) A hadiipari szükségletet
ellátó gyári munkát katonai szolgálattól fölmentett
nélkülözhetetlen és ezért egyre jobban fizetett
munkás-arisztokraták végezték. A többi munkás lövészárkot ásott és
fedezéket épített, – nyilván nem a közvetlen produktivitás
tudatában. Az egész népnek «oly módon alakították ki életét a
háború esetére szóló kivételes intézkedések, hogy el kellett
veszítenie a munka éltető erejére, a kereset jogosságára, az
előrelátás szükségességére nézve minden iránypontját. Mindnyájuk
szeme előtt elveszett a munka és megélés közötti természetes
összefüggés, mert nap-nap után olyan munkát kellett látniok és
végezniök, amely nem javította senki megélhetését – és látniok, sőt
tapasztalniok kellett, hogy munka nélkül is sokáig élhet az ember,
olykor rosszul, de olykor egészen jól is.»102) 

A fogyasztás igényei megnőttek: általában a népesség és a
háztartások szaporodása, a bürokratikusan gazdálkodó hadsereg
tékozlása és a hadbavonult katonák megnövekedett étvégya
következtében; különösen a belföldi termeléssel szemben, a
behozatal hiánya folytán. Így a nemzeti termelés a fogyasztásnak
mind kisebb részét fedezhette: a nagyobbik rész a felhalmozott
készletekre volt utalva. Természetes, hogy ily körülmények között
kincses országok egész gazdagsága köddé foszlott szét egy-két év
alatt. «Szüntessük meg a munkát egy társadalomban – így kiált fel
George – és a vagyon úgy eltünik, mint egy szökőkút sugára, ha
elzárjuk a vízfolyást.»103)

Ad 3. «Háborúban töltött társadalmi élet pozitíve
demoralizáló.»104) Herbert Spencer e
tételének igazságát, amelynek érvénye mindez ideig csak részleges
lehetett, a világháború általános érvényre emelte. A mult időkben a
háború demoralizáló hatása szorosan arra a területre terjedt ki,
amelyen a kis hadseregek közvetlen tusája folyt. De a nagy
világháború minden mozdulatával az egész civilizált világot
vonszolta kolosszális keréknyomában.

A harcos erkölcsi érzületében természeses módosulások mentek
végbe: az élet és a vagyon értékeinek hátrálniok kellett a legfőbb
pozitív érték, a Haza, kimagasló érdekei előtt. (V. ö.:
Második Rész. II. fejezet. 1. szakasz.) Ámde a 
harcos a legsúlyosabb és legméltóbb kötelességteljesítés
tudatában egész férfinak érezhette magat. A harctéren
eltolódtak – de a mögöttes országrészekben
megsemmisültek az erkölcsi értékek. Láttuk, hogyan szakadt
meg a munka és a kereset között a szerves összefüggés. De merültek
fel más módjai a vagyonszerzésnek. A haborús gazdasági élet
számtalan alkalmat adott az üzérkedésre. Lelkiismeretlen spekuláció
és vakmerő hazárdjáték: ezek voltak immár az egyéni boldogulás
kizárólagos eszközei. A kockázat többé nem jöhetett számba, mert a
puszta élet maga sem volt már egyéb, mint kockázat. Az időfolyamat
folytonossága megszakadt: a mult oly messze rémlett, mintha már a
Léthe vize mosná elhagyott partjait. A jövő, már a jövő perc is
halálos bizonytalanság sötétjébe merült. Csak egy perc, csak az az
egy, amelyet épen éreztél, csak az volt megfogható. Türelmetlen és
vad hedonizmus kerítette hatalmába a lelkeket. Jól élni, gyorsan,
ameddig még lehet – ez lett a jelszó. Ki tudja, mit hoz a
holnap!

Kint a lövészárkok földalatti útvesztőiben, ahová élve
temetkezett el egy nemzedék, legkomorabb lapjaira ért az emberiség
története. A harcterek mögött az egyre szegényedő társadalom
legszélesebb rétegeinek hajlékába pedig beköszöntött a nyomor, mert
csak kevesen voltak azok, akiknek jövedelme megnövekedett és még
kevesebben azok, akiknek jövedelme úgy növekedett volna, mint az
általános drágaság.105) És ugyanakkor,  mikor a népesség nagy
többségének leírhatatlan szenvedés és leírhatatlan nyomor lett az
osztályrésze, voltak, akik biztonságban és jól éltek, felmentve a
katonai szolgálattól vagy «beásva» gránátmentes poziciókba. Sőt
voltak lelkiismeretlen kúfárok, akik embertársaik csontjaiból
építették fel gondtalan életük fényűző palotáját. Láttuk, hogy a
háborús termelés alig-alig fedezhette még a legszükségesebb
fogyasztást is. Az állam a maga idomtalan és merev apparátusával
megkísérelte biztosítani az elsőrendű szükségleti cikkek egyenletes
eloszlását. Természetes, hogy ez nem sikerült. Természetes, hogy az
igényjogosultak nagy többségének a puszta jogosultsággal kellett
beérnie és hogy a javak képtelen monopolárakon, nagy bőségben
jutottak azoknak a kezébe, akik hozhattak megfelelő anyagi
áldozatot.

Egyszer már rámutattunk arra, hogy akkor, ha valamely közösség
teljes önfeláldozást követel tagjaitól, a társas élet
elengedhetetlen fegyelme nyomasztóvá válik és az értelem ilyenkor
szükségkép fellázad e zsarnokság ellen. A háborús társadalom vázolt
viszonyai között az értelem e lázadását még jobban fűtötte az
igazságtalanság érzete. Justitia regnorum fundamentum: a közösség,
mely tagjaitól áldozatot kíván, igazságossággal tartozik azoknak.
Az erkölcsi törvény ekkép a társadalom alaptörvénye.

Minthogy a háborús szocialisztikus intézmények 
megfosztották az egyént az önsegély lehetőségeitől, ezzel minden
felelősség a közösségre hárult és az egyén tehetetlen elkeseredése
a társas élet egész strukturáját vak és tébolyodott észkritikával
támadta meg. A társas eszmények márványszobrai meginogtak a
civilizáció homlokzatán és megrendült a társas tekintélyek eleddig
oly szilárd fenntartó oszlopsora. A Jog pajzsa beszakadt a Szükség
csapásai alatt. A Kötelesség fáklyája kialudt a Gúny mocsarában… A
fennálló világ egységei még eldöntetlen harcban állottak egymással,
mikor a lelkekben már gyökeret vert a fennálló világ egészének
negációja: a forradalom.

E bomlott képleteket már csak tehetetlenségi erő tartotta fönn:
a katonai és közigazgatási organizációk automatizmusa. A forradalom
első moraját a mélységből halljuk emelkedni: a forradalmi
pszichózis forrásai odalent vannak. Ámde az organizációk
bomlása, tehát a forradalom ténye fent ered a magasban, ott,
ahol a közösség középponti szerveiben annak öntudata megtestesül.
Erre is rákerült a sor.

A világháborúban egyes hatalmak – Oroszország és az ú. n.
középponti hatalmak – már eleve kedvezőtlenebb helyzetben vették
fel a keztyűt: földrajzi és gazdasági, illetőleg szervezeti és
társadalmi okokból. Ennek az inferioris helyzetnek e hatalmak
felelős vezetői előbb vagy utóbb tudatára ébredtek. A bölcsebb és
egyúttal bátrabb mozdulat e helyzetben a meghátrálás lett volna. Ám
e vezető államférfiak lelkiállapota olyan volt, mint ama katonáké,
akik saját hadseregük géppuskáinak tűzfala előtt indulnak rohamra.
Elől el lehet veszíteni a csatát, de talán  meg
lehet menteni az életet: de aki hátrafordul, biztos halálfia. Így
ezek az államférfiak személyes felelősségük nyomasztó tudatában
hátrafordulni nem mertek, de ingadozva haladtak előre is, a biztos
vereség felé.106) E hatalmak katonai és
polgári organizációinak vezetése egyre nagyobb és nagyobb
ingadozásra mutat. A parancsadás egyre gyengül. A harctéren immár
csak azok sorvadnak, akik túlságosan becsületesek vagy túlságosan
tehetetlenek arra, hogy leleményes kibúvókat keressenek. A gyávaság
jutalma nem golyó, hanem kedvezőbb beosztás és a határtalanul
lazuló fegyelem pótlására kedvezményeket és érdemrendeket találnak
ki. De minde tüneményeknél nyomatékosabban mutatták a hatalmi
öntudat gyengülését a váratlanul messzemenő politikai engedmények,
melyekkel oly kormányzatok halmozták el az alsóbb néposztályokat,
amelyek eladdig ridegen utasítottak el minden demokratikus
reformtörekvést. Az éleseszű Kautsky a priori felfogta  egy ily
lépés szimptomatikus jelentőségét: «Háborút – úgymond – nem lehet a
nép minden erejének megfeszítése nélkül viselni. Ha mély szakadék
tátong a nemzetben, akkor a háború az uralkodó osztályt arra
kényszeríti, hogy a feltörekvő osztályoknak engedményeket tegyen,
őket a közösség dolgaiban érdekeltekké tegye és így oly hatalmat
juttasson nekik, amelyet azok háború nélkül megszerezni nem tudtak
volna. Ha az uralkodó osztály erre az áldozatra gyenge, vagy ha már
elkésett vele, akkor a háború kifelé könnyen vereséggel
végződhetik, ami azután előidézheti a benső összeomlást is.
Rombadönti a hadsereget és azzal romba dönti a kormányzatot is,
amelynek legfontosabb támasza ez a hadsereg volt.»107) Ha nem tudnók, hogy 1902-ből valók e sorok, azt
kellene hinnünk, hogy a világháború tanulságait kommentálják, mert
valóban tömör – bár szubjektiven színezett – vázlatát adják annak,
ami történt. Az «áldozat» természetesen későn volt, mert hiszen már
a külső (politikai) defaitizmus mellé párosult benső (társadalmi)
defaitizmusnak volt az eredménye. A defaitizmus pedig, amely
lassan, de annál alaposabban bontotta szét a lazuló kötelékeket –
bár a tömeghisztériává integrált önfenntartási ösztön mindenütt
megteremtette – csak ott lehetett úrrá, ahol már a vezetők sem
bíztak a győzelemben.

Azokban az országokban tehát, amelyek a küzdelemben alul
maradtak, a vesztett háború – amint láttuk – automatikusan
teremtette meg a forradalom általános feltételeit:


1. a lelki feltételeket, azáltal, hogy kiélezte a
társadalmi ellentéteket, szétbontotta a társas élet fegyelmét és
feldúlta az erkölcsi életet;

2. a hatalmi feltételeket, azáltal, hogy a polgári
berendezkedés gazdasági és politikai támaszainak önmagukban való
összeomlását idézte elő.

A lelki momentumok felkeltették és koncentrálták, a hatalmi
momentumok felszabadították a romboló erőket.

A következőkben azt fogjuk megvizsgálni, hogy mily további,
különös feltételekre volt szükség ahhoz, hogy a diadalmas
forradalom szélsőséges formákat vegyen fel.

2. Az összeomlás után.

Azokban az országokban tehát, amelyek a háborút elvesztették –
kivéve azokat, amelyeknek összeomlását katonai megszállás követte –
sorra ki kellett törnie a forradalomnak, amelynek politikai
konstrukcióiban csak a szocialista munkásságé lehetett a vezető
szerep, mert (1) a polgári organizációk összeomlása után immár a
munkásság volt az egyetlen szervezett társadalmi erő és mert (2) a
háborús államszocializmus kényszerkeretekbe zsúfolta össze a
gazdasági élet autonóm funkcióit.

Mivel azonban a defaitista agitáció herosztráteszi munkájából
polgári rétegek is kivették dicsőséges részüket, a katonai
összeomlással kapcsolatos forradalmak mindenütt vegyes polgári és
szocialista koaliciós rendszereket hoztak létre. De Oroszország és
Magyarország – a két agrár  állam – utóbb még egy nagy lépéssel
tovább ment balra: egészen a bolsevik-diktatúráig.

Problémáink általános taglalása során rámutattunk arra, hogy
agrár országokban, melyek tehát a társadalmi fejlődésnek az ipari
kapitalizmust megelőző lépcsőfokán állanak, az ipari munkásság
helyzete még a legkedvezőbb körülmények között is aránylag sanyarú
és szervezetei tehetetlenek. Ezért az ily országokban a
munkásmozgalom színezete sokkal inkább forradalmi. Ellenben ipari
államokban a szervezett munkásság szerény, de biztos és lassan bár,
de mindig növekvő jóléthez jutott és e jólét révén nyugodtabb,
elfogulatlanabb lett a mentalitása. Immár tisztában van azzal, hogy
a polgári társadalom neki is nyújt boldogulási lehetőségeket.
Lázongó temperamentuma lecsillapult. Vágyai konkrét formákat
öltenek: országa immár e földről való. «A munkás eszménye – ha van
egyáltalán – a lehető legkevésbbé forradalmi, legkevésbbé
szocialista, sőt a legnagyobb mértékben polgárias: mindig csak a
kis ház, feltéve, hogy nincsen messze a kiskocsmától», – így
vélekedik Le Bon108) – és a marxista Bernstein korántsem mond ellent
neki: «Az egyes munkás személyes vágyai – úgymond – gazdasági
tekintetben elvileg nem különböznek az egyes bourgeois-nak
személyes vágyaitól. Ez is, az is egyaránt lehetőleg szilárd és
kellemes exisztenciára törekszik, amely szokásos életmódja által ha
nem is korlátozott, de mindenesetre meghatározott igényeinek
megfelel».109) Ha tehát a  munkás
ily nagyon is polgári vágyait – habár szerény keretek között is –
kielégítheti, társadalmi mozgalma reális eszközökkel, reális
célokat fog követni és hagyja a papirnak a papirábrándokat.

Ez a különbség megmarad akkor is, ha a proletáriátus itt is, ott
is a lét vagy nem lét kérdése elé állíttatik. Emez emlékezni
fog rá, hogy jobb időket élt és a mult emlékei reményekként a
jövőbe vetítve, fenn fogják tartani lelke ingó egyensúlyát, nem
engedve, hogy deszkaszál helyett, szalmaszálra bízza hajótörött
életét. Amaz elkeseredésből kétségbeesésbe szédülve, a
megvakult óriás tehetetlen dühével a Sámson oszlopait fogja
megragadni.

De nemcsak a proletáriátus pszichéje különbözik mélységesen e
két különböző úton, hanem vezetői is gyökeresen különböző jellemű
férfiak lesznek. Amint a német szociáldemokrácia reális,
egyenletes, progressziv – mondhatni polgári – mozgalma
komoly, higgadt, meggondolt és lelkiismeretes férfiakat hordott
vállain, akik mindenkor mélységesen át voltak hatva a vezéri
felelősség érzetétől: ugyanúgy természetszerűen kerültek a
hisztérikus, illuzionista orosz és magyar munkásmozgalom élére
idegbeteg rajongók, akik egy-egy Messiást éreztek ágaskodni
keblükben és lelkiismeretlen szószátyár demagógok, jellemtelen
kalandorok, a senki fiai, akiknek nem volt és nem lehetett veszteni
valójuk, ám «nyerhettek egy egész világot». «Szédelgők a nyeregben
– így kiált fel Carlyle – e szavakban benne van minden
nyomorúság!»110) 

Az itt vázolt mélyreható differenciáknak kétszeres súlyuk
kellett hogy legyen abban a történelmi pillanatban, melyben a
legyőzött országok proletárjai váratlanul oly hatalmi helyzetbe
jutottak, hogy már csak puszta akaratelhatározásukon múlott a
marxista munkásmozgalom úgynevezett végcéljának rögtönös
megvalósítása.

A marxista mozgalom ugyanis kezdettől fogva kétféle programmra
támaszkodott. Elméleti célja, a kollektivizmus megvalósítása,
Felhő-kakukvár magasságából csillogván le a föld porában
gördenyőkre, közelebbi célokat kellett keresni, oly célokat, melyek
földi eszközökkel megközelíthetők. Így sodródott a munkásság
politikai pártja a parlamenti liberalizmus balszárnyára, ahonnan
időnkint, ahol és amikor a taktika épen megkívánta, a junkerekkel
is lehetett kacérkodni: inter duos litigantes tertius gaudet.
Eközben a végcél-programm a hétköznapokon feledésbe merült, bár
némely ünnepnapon jól esett a szolid és jónevelésű –
jobb-ma-egy-veréb – politikusoknak abban a gondolatban
tetszelegniök, hogy ők voltaképen vérszomjas felforgatók, akik egy
szép napon lángoló pöröllyel fogják pozdorjává zúzni a polgári
társadalom «korhadt épületét». 

Ez a nap egészen váratlanul előkerült a görög Kalendæk
naptárából, a katonai összeomlással kapcsolatos bomlási folyamat
nyomában. A politikai hatalom – a szociáldemokrácia törekvéseinek
nemrég még fantasztikus ábrándja – egyenesen ölébe hullott a
munkásosztálynak, mint a társadalom immár egyetlen szervezett
csoportjának és készen állottak az álmodott intézmények, várva
alulról leendő kisajátításukat. A társadalmi mozgás is, mint minden
mozgás, a legkisebb ellenállás irányában halad. A semminél kisebb
ellenállás nincs: a munkásság akaratának csak saját akarata
állhatott ellent. A polgári osztály lelkileg összeomlott azon a
napon, amelyen hatalmának támaszai kidőltek. Tökéletes apáthiával
várta, hogy róla, nélküle miként fognak dönteni. Ám a munkásságot
is furcsa zavarba hozta a sors danaida ajándéka, a hatalom. Mit
tegyen vele? Megtagadva ábrándjait, ássa ki ismét a kátyuba jutott
liberális progressziót? Emberfeletti! Álljon félre, áthárítva a
polgárságra a helyzet egész ódiumát? Lehetetlen! Valósítsa meg az
utópiák lázálmait? Végzetes! Mégis el kellett indulni valamerre és
figyelembe véve a vezetők és vezetettek vázolt mentalitását,
természetesnek kell találnunk, hogy a német szociáldemokrácia az
első, az orosz és a magyar marxizmus – némi vívódás után – a
harmadik útra lépett.

E szubjektivum mellett volt e különböző népek különböző
magatartásának egy objektiv oka is. Az éhség itt is, ott is
felütötte iszonyatos Meduza-fejét. De Németországban és
Németausztriában abszolut volt az éhség, Oroszországban és
Magyarországban relativ: ami azt jelenti, hogy ama két  ipari
állam feltétlenül rászorult a külföldi élelmezésre, holott emezek
az agrárállamok remélhették, hogy élelmezni tudják önmagukat, ha
sikerül a meglevő készleteket racionálisan elosztani. A két előbbi
állam tehát nem gondolhatott oly experimentumokra, melyeket
ellenséges szomszédai nyilván nem néztek volna jó szemmel – a két
utóbbi ellenben megkísérelhette az éhség e racionalizálását: a
kommunizmust. Hogy voltaképen erről volt szó, azt a
magyarországi bolsevizmus egyik dramaturgja nyíltan meg is írta
annak idején: «Egy kiéheztetett várat, amelynek élelmiszerkészlete
egyre fogy, csak kommunista módon lehet kormányozni. És
Magyarország egyre inkább ilyen körülzárt vár, melynek szorongatott
és éhinséggel küzdő népe – elméletek nélkül is – mindjobban
érzi, hogy a katasztrofális helyzeten (már amennyire lehetséges)
csakis az élelmiszerkészletek kényszerű egybegyüjtése és
szétosztása segíthet».111) Elméletek nélkül is? Alig hisszük!
Elméletekkel, persze, annál inkább…

III. FEJEZET.

A proletariátus diktaturája.

1. «A tudománytól a valóságig.»

A politicizmus tehát jól számított, ha a társadalmi
forradalomnak nem gazdasági, hanem politikai posszibilitására
vetette a súlyt. Valóban, a  proletáriátus csak ott
kerülhetett abba a helyzetbe, hogy diktatúráját megvalósíthassa,
ahol a vesztett háború elsöpörte a polgári társadalom hatalmi
organizációit. Ami pedig e konjunktura gazdasági feltételeit
illeti, azokat nyilván nem a kapitalizmus túlfejlődése, a gazdagság
és bőség túltengése, hanem épen ellenkezőleg, a háború nyomában
kibontakozó züllés teremtette meg, amely a gazdasági életet
államosította, a tőkéket megsemmisítette, a munkakedvet elnyomta, a
vagyoneloszlás arányait az óriási többség rovására fantasztikus
mértékben eltolta, az erkölcsi erőket elhasználta s az emberek
lelkét keserűséggel és gyűlölettel töltötte meg.

Habár tehát a marxizmus azelőtt azt hirdette, hogy – mint
azt maga Lenin írta még 1905-ben – «reakciós gondolat a
munkásosztály boldogulását másban keresni, mint a kapitalizmus
fokozatos kifejlődésében»:112) 1918 szeptemberében a leninistának már
azt kellett írnia, hogy «a szocialista forradalom semmiesetre sem
onnan fog kiindulni, ahol a kapitalizmus a legfejlettebb. A tőke
legerősebb szervezete sem képes elhárítani a tömegekről azokat a
kimondhatatlan szenvedéseket, melyeket a tőkés társadalom
anarchiája mér reájuk, de sokkal hatalmasabban bírja leszorítani a
tömegek erejét, mint az ifjabb tőkés államok. A szocialista
forradalom először azokban a tőkés államokban üt ki, ahol a
kapitalista szervezettség gyengébb. Azok a tőkés államok,
melyeknek hatalmi elnyomó szervei a legziláltabbak, válnak a
szocializmus  áttörési pontjaivá, ott kezdődik a
szocialista forradalom».113)

Mit jelent a formula ilyetén metamorfózisa? Nyilvánvalóan nem
kevesebbet, mint azt, hogy míg a marxizmus megtette viszontagságos
útját «a tudománytól a valóságig», szerencsésen elkoptatta
«tudományos» kothurnusát. A marxizmus azon a jogcímen nevezte magát
tudományosnak, hogy állítólag felfedezte a gazdasági evolució és
ezzel együtt a társadalmi evolució törvényét. «Társadalmi alakulat
sohasem pusztul el, amíg ki nem fejlődött benne minden megférő
termelő erő; és új, magasabbrendű termelési viszonyok sem lépnek
helyébe, mielőtt a régi társadalomban magában nem nőttek ki
létezésük anyagi feltételei», – írta a «tudományos»
Marx.114) «A kapitalizmustól a
szocializmushoz (tehát új, magasabbrendű termelési viszonyokhoz!)
való átmenet akkor kezdődik, mikor a kapitalista társadalom oly
szenvedést hozott a népre, hogy az kizökkenve nyugodt
életmenetéből, fellázad a tőke uralma ellen; amikor a tömegek a
kapitalista gazdaság által teremtett viszonyokat többé már
elviselni nem tudják», – írja a «marxista» Radek.115) Marx a társadalmi forradalmat attól várta, hogy
a «termelő erők feszereje széttépi azokat a kötelékeket, melyekkel
a tőkés termelő mód leszorítja», mert «a polgári viszonyok nem
eléggé tágak a saját maguk termelte gazdagság 
befogadására»,116) bolsevik híve ellenben
így érvel: «mennél tovább húzódik el a háború, annál jobban
elszegényednek benne a harcoló országok… A legszükségesebb
dolgok is hiányoznak már, mert a háború elemésztett mindent, mint a
telhetetlen sáska… Így jött el a társadalmi rend ledöntésének, a
munkásosztály kommunista forradalmának ideje».117) A dialektikus formula féloldalára dőlt, mert
megvolt az elnyomorodott és felháborodott
proletáriátus, de nem volt többé gazdagság, amit
kisajátítson. És a bolsevik politicizmus, jellemző szimplizmusával,
tökéletesen elfeledkezve a gazdasági lehetőségek sokoldalúan
bonyolult problémájáról, sietett kiaknázni a politikai
lehetőségeket.

2. Programm és praxis.

A forradalom lehetőségeit illetőleg feltétlenül igazat adhatunk
a bolsevik politicizmusnak. Ama körülmények között, melyeknek
szövevényébe a bolsevik agitáció organikusan illeszkedett bele, a
züllés ama diadalútján – mint azt magunk is kimutatni törekedtünk –
szükségszerű állomás volt az a forradalom, mely Oroszországban és
Magyarországon megteremtette a proletáriátus diktatúráját. Ám ez
csak politikai tény. Már pedig a proletáriátus
diktatúrájának nyilván társadalmi feladatai is vannak. A
marxizmus hívei egyetértenek abban, hogy a proletáriátus célja nem
az,  hogy a «polgárság osztályuralmát» saját
osztályuralmával helyettesítse, hanem az, hogy gazdasági
programmjának intézményes megvalósításával minden osztályuralmat
egyszersmindenkorra lehetetlenné tegyen.118) E célnak csak átmeneti eszköze volna a
proletár-osztályuralom. Fel kell vetnünk tehát a kérdést, hogy a
proletáriátus diktatúrája megvalósíthatta-e a marxizmus gazdasági
programmját, anélkül, hogy ennek következtében a bolsevik ábrándok
csődjét saját összeomlásával pecsételte volna meg.

Ha a magyarországi bolsevizmus sorsát elégséges bizonyítéknak
lehetne tekinteni, a kérdés el volna döntve, mert hiszen a
magyarországi munkásdiktatúra saját magában omlott össze és
ugyanazok döntötték fel, akik felállították. Minthogy azonban
lehet, hogy e fejleményekben speciális és lokális körülmények is
jelentős szerepet játszottak, a magyarországi tanulság az
oroszországi tanulságok megerősítésére szorul.

Midőn e sorokat írjuk, Oroszországban a bolsevizmus rendszere
még fennáll. Az a meggyőződésünk, hogy e régime aránylag hosszú
élettartamának két tartó pillére: a terrorra támaszkodó katonai
diktatúra és a földosztás, amelyet annak idején maguk a parasztok
hajtottak végre és amely voltakép ellentétben áll a bolsevizmus
elveivel.119) 
Mindazonáltal e meggyőződésünk nem fog befolyásolni
vizsgálatunkban, amelynek célja teljes tárgyilagossággal
megállapítani, hogy vajjon a népbiztosok uralmát mindezideig nem a
kommunista közgazdaság sikerei tartják-e fent. Evégből
mindenekelőtt szemügyre kell vennünk a bolsevizmus társadalmi
programmját, amint azt hívei, Marx és Engels útmutatásai nyomán
összeállították.

A föld köztulajdonba kerül. Megművelése kétfélekép történhetik:
a régi uradalmakon való társas termelés és külön munkásközségek
szervezése alapján.120) A gyárak szintén köztulajdonba vétetnek és
munkásszervezetek igazgatása alá helyeztetnek.121) A társadalom minden tagja munkás és
minden munkás a proletárállam választott és
elmozdítható alkalmazottja, akinek a munkásbért meg nem
haladó fizetése van.122) «Minden polgár átváltozik itt az állam díjazott
alkalmazottjává…  Az egész társadalom iroda lesz és gyár,
egyenlő munkával és egyenlő bérrel.»123) Ami pedig a tudományosan képzett szakembereket
illeti: «Ezek az urak dolgoznak ma és alávetik magukat a
tőkéseknek; holnap még jobban fognak dolgozni és alávetik magukat
majd a fegyveres munkásoknak».124)

Az oroszországi proletárdiktatúra történelmi képét ma még nem
lehet kifogástalan kútfők alapján megrajzolni. Ám vannak olyan
kútfőink, amelyek a bolsevizmus terhére elfogultak nem lehetnek:
ezek a források a bolsevik vezérek megnyilatkozásai. Csak ezekből
fogunk meríteni. Legfontosabbnak tartjuk természetesen magának a
diktátornak, Leninnek a szavait. Vizsgáljuk meg tehát, mit mond «A
szovjethatalom legközelebbi feladatai» című, 1918 tavaszán, tehát
már az alapvető tanulságok hatása alatt írt füzetében.

A termelés szervezéséről így nyilatkozik: «Ha a tőke további
kisajátítását az előbbi tempóban akarnók folytatni, biztos
vereséget szenvednénk, mert munkánk a proletárellenőrzést és
számadást illetőleg, világosan és nyilvánvalóan elmaradt a
kisajátítók közvetlen kisajátításának munkája mögött». A
munkaproduktivitás fokozásának eredményeiről – és kétségkívül ez a
kollektivizmus középponti problémája125) – ezt mondja: «E tekintetben  a dolog
nálunk különösen rosszul áll». Konkrét adatokkal, sajnos, nem
világítja meg szavait.126) Ám eléggé beszédesek a tervek, melyek alapján a
társas munka produktivitását fokozni reméli: az akkordbér és a
Taylor-rendszer alkalmazása. Egyszóval kizsákmányolás! A
munkát pedig egy ember fogja irányítani, akinek a munkások
tömege feltétlen engedelmesség kötelezettségével rendeltetik alá.
Megszünik tehát a munkásigazgatás! Viszont be fognak vonatni a
munkába a szükséges polgári szakemberek, akik, úgy látszik, nem
nagyon siettek «alárendelni magukat a fegyveres munkásoknak», mert
igen magas – tehát a munkásbért nyilván meghaladó – fizetésekkel
fognak díjaztatni. A szövetkezeti kérdés megoldásáról azt olvassuk
Lenin füzetében, hogy «a szovjethatalom lemondott a szövetkezetekbe
való ingyenes belépés elvéről, az egyetlen következetes
proletárelvről, valamint egy adott hely 
lakosságának egyetlen szövetkezetbe való egyesítéséről is» és
kénytelen volt megtűrni, elismerni, sőt a szövetkezetek felügyelő
tanácsába is bevenni a polgári alapon szervezett
szövetkezeteket.

Az agrárproblémát nem érinti Lenin füzete. E tekintetben be kell
érnünk azzal a nyilatkozattal, amit Nikolaj Bucharin tett egy
újságíró előtt 1918 decemberében: «A mezőgazdaság szervezésének
kérdése – mondotta – igen nehéz, mert a föld számtalan apró
üzemre van felosztva. Azon fáradozunk, hogy e kisüzemeket
kollektivisztikus üzemformákra redukáljuk. Ennek két módja van. 1.
Társas mintagazdaságok szervezése. A korábbi földbirtokokat részben
sikerült ily kollektiv gazdaságokká átalakítani egész- vagy
félproletárelemek, részben földmunkások, részben városi munkások
bevonásával, de csak ott, ahol a birtokokat a parasztság nem
osztotta fel és ez csak ritka eset. 2. Munkásközségek
létesítése. Ez leginkább ott sikerül, ahol a parasztok a
legszegényebbek és minden termelőeszköz híjával vannak… Eddig több,
mint 700 ilyen munkásközség alakult».127) Hétszáz munkásközség egész Szovjet-Oroszország
területén! Ez bizony édes-kevés, úgyszólván semmi. A társas
gazdaság pedig «ritka eset», mert «a föld számtalan apró üzemre van
felosztva». Pedig – mint azt épen Bucharinnál olvastuk –: a
tanácshatalom megalkotta a föld társadalmosításáról szóló
törvényt.128) A tanácshatalom, úgy
látszik, nem mindig tud törvényeinek érvényt szerezni. 

Maxim Gorkij tehát méltán nevezhette a bolsevizmus kormányzati
rendszerét decretinizmusnak, mert – mint az fenti
szemlénkből eléggé kitünik – programmjának megvalósításában
úgyszólván sehol sem jutott túl dekrétumok kibocsátásán. Nem
hisszük, hogy a marxizmus sikerei közé lehetne sorolni azt a tényt,
hogy Oroszország földje a birtokos nemesek magántulajdonából, a
parasztok magántulajdonába ment át; hogy Oroszország ipari munkásai
zsarnoki munkafegyelem alatt akkordmunkát végeznek, hogy az orosz
proletárdiktatúra igen magas fizetésekkel igyekszik megnyerni a
polgári szakemberek támogatását, hogy Oroszország polgári
szövetkezetei a régi polgári alapokon tovább folytatják
működésüket. Lenin ismertetett röpirata valóban nem más, mint
megdöbbentő vallomás a kollektiv gazdálkodás tökéletes csődjéről:
annak beismerése, hogy a bolsevizmus, mely a világ gazdasági
megváltását igérte, a maga módján egyetlenegy gazdasági kérdést sem
tud megoldani és minden tekintetben kénytelen visszatérni a
kapitalizmus módszereihez.129) 

3. A tapasztalat jelentősége.

Vonhatunk-e valamilyen konkluziót a bolsevizmus gazdasági
csődjéből a marxizmus társadalomelméletére? Hiszen a marxista
irodalomban tudvalevőleg erőteljes vita folyik arról, hogy a
bolsevik politicizmus igazi marxizmus-e vagy sem. Tagadhatatlan,
hogy valamennyire mindkét félnek igaza van. Marx műveiben mindkét
fél elegendő idézetet találhat a maga álláspontjának igazolására: a
bolsevik talán inkább a gyakorlati, ellenfele az elméleti
írásokban. Marx tanaiban kétségkívül  benne van az
evolucionizmus is és a revolucionizmus is. E kérdés további
bolygatását mindazonáltal mellőzhetjük: egyrészt azért, mert ezt a
munkát az eddigi kritika már elvégezte; másrészt és főképen azért,
mert ez a probléma minket itt nem is érdekel. Nem érdekel, hogy a
bolsevizmus elmélete beilleszthető-e Marx rendszerébe, mert egészen
bizonyos, hogy ez az elmélet ép oly szükségszerű megfejelése a
marxizmusnak, mint volt annak idején a reformizmus elmélete.

A marxizmus legtávolabbi célkitűzései utilitárius természetűek.
E célok szolgálatára eszközként  állíttatik be a
forradalom. Ám a lélektan feloldja a cél és eszköz dualizmusát és
kimutatja, hogy az eszköz heteronómiája megszűnik ott, ahol az
eszköz maga nem közvetlen cselekvés, hanem olyas valami, aminek
megvalósítására ugyancsak törekedni kell, ami tehát közelebbi
eszközök megfontolását maga is kitűzött célként irányítja. Ekkép a
forradalom is, mint a marxizmus egyik kitűzött közbenső célja,
bizonyos autonómiára tehet szert. És amint a gazdasági fellendülés
kedvezőbb korszaka, amely lehetővé tette közvetlen hasznossági
célok sikeres szolgálatát, a marxista munkásmozgalomnak is
szükségkép utilitárius jelleget adott: ugyanúgy a háború
 jóvátehetetlen pusztításai is
szükségkép tolták előtérbe a távolabbi utilitás eszközéül
proklamált forradalom gondolatát, eltiporván a közeli utilitárius
célokat. A bolsevizmus voltakép nem egyéb, mint megtestesülése a
bőség és forradalom amaz ellentmondásának, amelyen az elméleti
marxizmus felépült. A bolsevizmus kísérlete és csődje élő
bizonysága annak, hogy a proletárforradalom csak oly viszonyok
között törhet ki, amelyek eleve lehetetlenné teszik a marxizmus
társadalmi terveinek megvalósítását. A marxizmus képzeleti
világrendjének rendkívüli gazdagság, viszont a
proletárforradalomnak rendkívüli nyomor az
előfeltétele.130) 

Talán azt az ellenvetést tehetné valaki, hogy tételünk pusztán
tapasztalati általánosítás, amelynek ennélfogva feltétlen érvénye
nem lehet. Ám e tapasztalat törvényszerű összefüggések szövevényébe
világít bele és úgy hisszük, sikerült általános fejtegetéseink
során ezeket az összefüggéseket deduktive is felvázolnunk. Aki
mindazonáltal nem találja meggyőzőnek a reductio ad absurdumnak azt
a módját, amellyel éltünk, talán gondolkozóba esik, ha
figyelmeztetjük arra, hogy ennek az összefüggésnek
szükségszerűségét a világháború és a bolsevizmus tapasztalatai
nélkül is fel lehetett ismerni. Mert volt, aki felismerte:
nevezetesen Gustave Le Bon, aki a szocializmus győzelmi
esélyeit ekkép latolgatja: «úgy látszik, hogy elkerülhetetlen ez a
szörnyű rendszer. Kell, hogy legalább egy ország
elszenvedje, tanulságul a világnak. Egyike lesz ez ama didaktikus
kísérleteknek, amelyek ma már egyedül képesek megvilágosítani a
népek elméjét… Ha Európában valósul meg e kísérlet, minden
amellett szól, hogy egy szegény, félig tönkretett ország lesz a
színhelye».131) Ez a jóslat kétségkívül alaposabbnak
bizonyult, mint a Marxé!

Összefoglalás és befejezés.

A marxista munkásmozgalomnak és a változó viszonyok szerint
változó tanainak vázlatos története – mint láttuk – oly indukciókat
nyújtott,  melyek deduktive nyert eredményeinkkel
tökéletesen egybevágnak. Miként általános fejtegetéseink során,
ugyanúgy történeti vázlatunkban is, azt láttuk, hogy a társadalom
növekvő gazdagsága a népesség növekvő jólétével párosulván, reális
vágányokra tereli a munkásmozgalmat és viszont, hogy a forradalom
csak gazdasági csődnek és társadalombomlásnak lehetvén
következménye, eleve is csak tehetetlenül állhat szemben minden
gazdasági és társadalmi problémával. Miként az általános okozati
összefüggéseknek, ugyanúgy az immár történelemmé merevedett élet
jelenségeinek vizsgálata is arról győzött meg tehát bennünket, hogy
a marxizmus «tudományos» jóslata semmi körülmények között sem
állhatja meg helyét.

Vizsgálódásaink eredményét a következőképpen foglalhatjuk
össze:

A polgári társadalom fejlődésének – mint láttuk (fent: Második
rész, I. 1.) – három logikai variációja van. Ezeknek
megfelelően:

1. Marx szerint a társadalom növekvő gazdagsága és
népességének növekvő nyomora szükségkép a polgári társadalom
forradalmi összeomlására és ezzel a kollektiv termelésen alapuló
piactalan társadalmi rend kialakulására visz.

2. A Kautsky-féle marxizmus szerint a népesség jólétének
növekedése mellett is szükségkép bekövetkezik a megváltó új rendet
teremtő forradalom.

3. A Lenin-féle marxizmus szerint a társadalom általános
elszegényedése mellett is végbemegy a társadalom jósolt forradalmi
megújulása.

Ezzel szemben kimutattuk mindenekelőtt, hogy  a
forradalomból magából nem építés, hanem csak rombolás
és legfeljebb bizonyos helyreállítás következhetik. (Az
utóbbit azután a folytonossági kapcsolatban ismét organikus
építés követheti.) Kimutattuk továbbá, hogy

1. a polgári társadalom továbbfejlődésének minden lehető útján
növekvő gazdagság és növekvő nyomor összeférhetetlen;

2. növekvő gazdagság útját állja a forradalomnak;

3. növekvő nyomor útját állja a kollektiv termelésen alapuló
piactalan társadalmi rend kialakulásának.

*

A marxizmus horoszkópja tehát hamis. Hogy a kapitalizmus kora
sem fog örökké tartani, az meglehetősen bizonyos. De hogy mikor,
miért fog elenyészni és mi fog helyébe jönni, azt ma még sejteni
sem lehet.132) Ám akkor is, ha csakugyan
valamilyen szocialisztikus társadalmi forma lesz a kapitalizmus
utóda, ez semmiesetre sem lesz a marxista ábrándvilág merev
racionális konstrukciója. Zárt társadalmi rendszerek a valóságban
nincsenek: mindez csak logikai absztrakció. Az élet mozgó
egyensúlyában a társadalmi formák is örökös átalakulásban vannak és
a valóságnak egy-egy metszete mindig olyasvalamit ábrázol, amit a
diszkrét fogalmak nyelvén csak átmeneti állapotnak lehet nevezni.
Az európai társadalom itt-ott még ma is hurcol magával visszamaradt
 feudalisztikus formákat és nem lehet a
kapitalizmus kezdeteinek idejét olyan távol keresni, ahol még
szocialisztikus formáktól ment lett volna. Politikai formák
élettartama többnyire megmérhető – bár a jogalkotó szokás nem
egyszer ezeket is folyamatosan fejleszti át – de társadalmi formák
úgy nyúlnak át egymásba, mint a szivárvány színei.133)

Ha tehát vannak gondolkozók, akik a marxizmustól igen távol
esnek és mégis úgy vélekednek, hogy társadalmunk jövő életformája a
szocializmus, ezzel csak azt akarják mondani, hogy a jövőben az
előbb nagyobbrészt magángazdaságok szabályozatlan versenyén nyugvó
közgazdasági élet helyébe nagyobbrészt állami gazdálkodáson alapuló
szabályozott közgazdasági élet fog lépni és a szabad szerződést az
imperativ jog kényszere váltja fel. Ám ez a melegház is csak egy
életerejében hanyatló társadalom számára épülhet. «Egyetlen társas
alakulat sem képes a haladásra, sem helyét meg nem tarthatja
satnyulás  nélkül, hacsak faját az átlagon felül
levő egyedek nagyobb számával nem szaporítja, mint amennyien az
átlagon alul maradottak vannak» – így vélekedik a
darwinista.134) Már pedig tudjuk az
állami beavatkozás egy lelkes hívétől, hogy minden szabályozás
egy-egy Prokrusztesz-ágy, mely az egyénektől bizonyos mértéket
követel és amelyben nemcsak azok pusztulnak el, akik ezen alul
maradnak, hanem azok is, akik ezt a mértéket felülhaladják.135) A szocialista szabályozás tehát csak oly
közösség élete felett lehet úrrá, ahol kihalófélben vannak azok a
kiemelkedő egyesek, akiket nem tanácsos, de nem is lehet előre
kimért ketrecekbe szorítani és akiknek teremtő munkáján lehet csak
megmérni a népek útjának minden emelkedő darabját.136) Ahol ők kihalnak, ott fásult routine lép a
teremtő invenció helyébe. Ilyen társadalmak tagjait az iniciativ
akaraterőnek és a felelős cselekvés öntudatának teljes hiánya
jellemzi: vegetativ életösztönük keskeny vágányokon terelgeti
tartalmatlan életüket. «Szenvedélyek és hibák nélkül valók, sem
bolondok, sem bölcsek nem lévén, átlagos eszmékkel, átlagos
nézetekkel, átlagos életkorban halnak meg valamely átlagos
betegségben.» (Bertrand.)

Akiket ez a kép lelkesít, ám legyenek szocialisták!




Lábjegyzetek.


 1) F. A. Lange: Die
Arbeiterfrage. Kröner Verlag. Leipzig. 90. old.

 2) Az értékelméletet
illetőleg l. pl. Szabó Ervin: Marx és Engels válogatott művei. II.
köt. 153. old. Az agrárteóriára nézve l. lent a 90. old. jegyz. A
történetfilozófiát e rész III. fejezetében fogjuk tárgyalni.

 3) A tömegek
lélektana. 65. oldal. (Kultúra és tudomány.)

 4) V. ö. Werner
Sombart: Sozialismus und soziale Bewegung. VII. Auflage. 25.
old.

 5) «Nincsen olyan
szocialista, aki ne gyűlölne valakit vagy valamit.» Gustave Le Bon:
Psychologie du Socialisme. (Alcan.) 469. old.

 6) Palágyi Menyhért:
Marx és tanítása. II. kiadás. 65. old.

 7) A szociológiai
megismerés lényege. (Társadalomtudományi könyvtár 114–115.
old.)

 8) Bud János: A
kommunizmus után. (Közgazdasági Szemle, 1919 március–december, 167.
old.)

 9) Pikler Gyula:
Ricardo. Bp. 1885. 33. old.

 10) Karl Marx: Das
Kapital. II. Aufl. Hamburg. Meissner Verl. I. köt. 791–793. old.:
«Geschichtliche Tendenz der kapitalistischen Akkumulation.»

 11) A tudomány
(Modern könyvtár) 11. old.

 12) Id. m. 6.
old.

 13) «Ez a tudás nem
boldogság és tudomány, hanem tudatlanság felcserélése másféle
tudatlansággal.» (Manfred.) Ha pedig valaki erre azt vetné
ellenünk, hogy ha társadalombölcseleti kérdésekben nem lehet
feltétlen érvénnyel bizonyítani, a mi ellenvetéseink sem
cáfolhatják meg feltétlenül a marxizmus jóslatait: azt felelhetnők,
hogy ahol pozitiv bizonyítás a dolog természeténél fogva
lehetetlen, negativ bizonyításról még mindig lehet szó. Nagyon
különböző dolog azt állítani, hogy így van és így nem
lehet. Nem ismerjük a társas élet valamennyi törvényét, azért
nem adhatjuk pozitiv képét a jövőnek; de egyes
törvényszerűségeket kétségkívül ismerünk és ezek alapján egészen
kétségtelen határozottsággal állapíthatjuk meg, hogy bizonyos
premisszák mellett mily konkluziók lehetségesek és milyenek nem.
Marx kísérlete szintétikus: bizonyos tendenciák feltevése mellett
határozottan megjósolni a jövőt; a mi kísérletünk
analitikus: megállapítani, hogy az adott feltételezésekből
vont következtetés érvényes-e. Marx társadalomtudományi
kísérlete mellett a mi kísérletünk pusztán logikai; nála a
kísérlet pozitiv, nálunk negativ; az ő feladata
realitások, a miénk potencialitások
megállapítása.

 14) Szabó Ervin: A
szocializmus (természet és társadalom). Bpest, 1919. 64. old.

 15) «Ő az, aki
gazdája arcvonásainak összhangját tönkretette!» (Rostand
Cyranójának híres orr-tirádájából.)

 16) Szabó Ervin id.
m. 64. old.

 17) «A modern
művelődés csodás vívmányai… nem a közülünk való egyéni elmék óriási
termékei, hanem valamennyi a tudás apródonkint való
felhalmozódásának eredménye, melyhez a multban számtalan nemzedék
lassú és fáradságos munkájával járult.» (B. Kidd: A társadalmi
evolució. Akadémia. Budapest, 1905. 268. old.)

 18) Bár a
kifejezésekben óvatosak igyekeztünk lenni, mégis figyelmeztetnünk
kell arra, hogy a mondottak nem értelmezendők mereven. A
fogalomalkotó gondolkodás kénytelen bizonyos merevséget és
szakgatottságot megtűrni, ami a való életben nincsen meg.
Kétségtelen, hogy az emberi természet is, mint minden tapasztalati
jelenség, folytonos apró változásokon megy át, de e változások csak
felszínesek, s a lényeget nem érintik. Mihelyt valamely jelentékeny
változás történne: a species átalakulása be volna fejezve és az
átváltozott lény nem volna többé ember. A transzformizmus elmélete
is ily értelemben beszél átalakuló illetőleg kezdődő
fajokról.

 19) A fejlődés
törvényei és a társadalom. 208. old.

 20) Marx és Engels
válogatott művei. (Szerk. Szabó Ervin.) II. kötet, 157–158.
old.

 21) Somló Bódog:
Állami beavatkozás és individualizmus. (Társadalomtudományi
Könyvtár.) 91. old.

 22) Jászi Oszkár: A
történelmi materializmus állambölcselete. (Társadalomtudományi
Könyvtár.) II. kiadás, 49. old.

 23) Szabó Ervin: Id.
m. 64. old.

 24) Id. m. 7.
old.

 25) V. ö. Achille
Loria: A szociológia feladata és iskolái. (Társadalomtudományi
Könyvtár.) II. kiadás, 94. old.

 26) L. Pikler Gyula:
A jog keletkezéséről és fejlődéséről. III. kiadás, 23. old.

 27) Id. m. 64.
old.

 28) «… the truth is
not expressible either by Materialism or by Spiritualism, however
modified and however refined.» The Principles of Psychology.
272.

 29) Friedrich Engels:
Der Ursprung der Familie, usw. VIII. Aufl. Dietz Verl. Stuttgart,
1900. 184. old.

 30) F. Le Dantec: A
monizmus elleni ellenvetések című cikkéből idézi Pikler Gyula.
(Huszadik Század. VIII. 4.)

 31) V. ö. Szabó Ervin
fentidézett sorait a 21. oldalon. Marx is a «Kritik…» előszavában
társadalmi öntudatról beszél.

 32) V. ö. Szabó Ervin
id. m. 61. old.

 33) Wilhelm
Windelband: Einleitung in die Philosophie. Tübingen, 1914. 163.
old. V. ö. még: Böhm K.: Az ember és világa. III. kötet, 175.
old.

 34) Bernstein is érzi
ezt, de sajnálatosan összezavarja a fatalizmus és determinizmus
fogalmait. Mint minden marxista, ő sem szereti a tiszta
fogalomalkotást: l. «Die Notwendigkeit in Natur und Geschichte».
(Zur Theorie u. Geschichte des Sozialismus.)

 35) Az e szakaszban
előforduló műkifejezésekre vonatkozólag a következőket jegyezzük
meg: Ontológia a filozófiának az a része, amely a lét
problémájával foglalkozik; monisztikus, ha egyféle,
dualisztikus, ha kétféle végső lényegre vezeti vissza a
létezést. Axiológia az értékek és az értékelés
elmélete. (Értékelésnek nevezzük az ember állásfoglalását a –
legtágabb értelemben vett – dolgokkal szemben.) A
szpiritualizmus szerint a lét végső lényege a
szellem, a materializmus szerint az anyag. A
determinizmus az ember akaratát meghatározottnak, az
indeterminizmus szabadnak tekinti. A mechanizmus a
történés sorát, a cél fogalmának kiküszöbölésével, a
teleológia a célfogalom alapján állítja fel. Az előbbinek
képlete a gép mechanizmusa, amely funkcióját benső irányítás
nélkül, merev közömbösséggel látja el, az utóbbié az élő szervezet,
amely erőit egy bennrejlő cél irányítása alatt fejti ki.

 36) E leveleket lásd
Labriolánál «Socialisme et philosophie» című művében. (Bibl.
Socialiste Internationale.) Magyar fordítást közöl Földes Béla. (A
szocializmus. II. köt. Függelék.)

 37) Die Notwendigkeit
in Natur und Geschichte.

 38) V. ö. Mössmer
Pál: A német tudományos szocializmus. 253. old.

 39) «Otez (des
volontés particulières) les plus et les moins qui
s’entre-détruisent, reste pour somme des différences la volonté
générale.» Rousseau. Du Contrat Social. Livre II. Chap. III. «Si la
volonté générale peut errer.»

 40) Essais de
Critique et d’Histoire. Préface de la deuxième édition.
(Hachette.)

 41) Igaz, hogy a
marxizmus a kereskedelmet illegitim foglalkozásnak tartja, mely
feleslegesen ékelődik a termelés és fogyasztás közé, hogy mind a
kettőt szipolyozza, azonban azt hihetőleg minden marxista el fogja
ismerni, hogy amíg a fantasztikus piactalan társadalom megszervezve
nincs és a termelés a fogyasztással közvetlen nexusba nem mindenütt
léphet: a kereskedelem aktuális értékeket teremtő, produktiv, tehát
gazdasági foglalkozás marad.

 42) Römische
Geschichte. IV. Aufl. I. köt. 47–49. old.

 43) Der Usprung, stb.
id. kiad. 131. old.

 44) Hippolyte Taine:
Essais. («M. Troplong et M. de Montalembert.»)

 45) «… la lutte des
classes… remplit l’histoire moderne. L’Europe moderne est née de la
lutte des diverses classes de la société.» F. Guizot: Histoire de
la Civilisation en Europe. 1829.

 46) Ed. Bernstein:
Dialektik und Entwickelung. (Zur Theorie u. Geschichte des
Socialismus.)

 47) V. ö. Mössmer Pál
idevágó szellemes és találó fejtegetéseivel, id. m. 221–222.
old.

 48) A szocialisták
ethikai relativizmusát különösen élére állítva, igen kevéssé
tárgyilagos mederben fejti ki Anton Menger «Új erkölcstan»
című műve. (Magyar fordítása a Társadalomtudományi Könyvtárban
jelent meg.) Hazai irodalmunkban ugyanezt az álláspontot lásd
Lánczi Jenő «Szocializmus és ethika» című művében. (Természet és
társadalom.)

 49) Kidd (id.
m. 174–175.) és Le Bon (Psych. du Soc. 462–63.) meggyőzően
mutatnak rá, hogy a francia forradalom győzelmét mily mértékben
köszönhette erkölcsi erőknek, az értékelés megváltozásának, aminek
következtében a vezető osztályok – mint Michelet mondotta –
saját ügyük ellenségeivé lettek.

 50) Új erkölcstan.
4., 34. és 104. old.

 51) Az ethikai
megismerés természete. Budapest, Franklin, 1907. 43. old.

 52) F. Oppenheimer:
Die soziale Frage und der Sozialismus. 9–11. ezer. Jena, 1919. 145.
old.

 53) Oppenheimerrel
szemben erre ügyesen mutat rá Mezey Lajos «A marxizmus
Achilles-sarkai» című füzetében, 43. old.

 54)
Kommunista-kiáltvány. Népszava-kiadás. 37., 38., 39., 43. old. és
Előszó.

 55) Friedrich Engels:
Utópikus és tudományos szocializmus. Népszava-kiadás. 51. old. és
53. old.

 56) Helyes és
használható terminológiában a «forradalom» kifejezés csakis
társadalmi harcot jelenthet: társadalmi osztályok
erőszakos küzdelmét az államhatalomért, vagy az
államhatalomban való részesedésért. A kifejezés értelmének minden
kibővítése fogalomzavarra kell hogy vigyen. Az, amit közönségesen
forradalomnak neveznek: vagy szabadságharc (nemzeti
küzdelem), vagy polgárháború (pártküzdelem), vagy pedig
valóban forradalom (társadalmi küzdelem). Amit pedig Karl
Kautsky és általában a szimbolikus szocializmus (lásd lent:
III. rész, I. fejezet, 1. szakasz) forradalomnak nevez, az
voltaképpen társadalmi reform. (V. ö. lent a 93. oldalon
mondottakkal.)

 57) Az erkölcsi
értékelés normái kategórikus imperativuszok (Kant), de a társas
életben de facto érvényesülő tapasztalati erkölcs
hipothetikus imperativuszokra támaszkodik és a maga
valóságában történeti fejlemény. Ez a normativ és a
pozitiv morál különbsége: az utóbbi az, amely van, az előbbi
az, amelynek lennie kell. (V. ö. Pauler Ákos idézett
nagyértékű munkájával.)

 58) L. F. A. Lange,
id. m. 34. old.

 59) Concha Győző:
Politika. I. köt. 9. §.

 60) E. Faguet: A
kontárság kultusza. (Kultúra és tudomány.) 165. old.

 61) F. H. Giddings: A
szociológia elvei. (Társadalomtudományi Könyvtár.) 173. old.

 62) Ez az
államszervezet Marx szerint «nem lehet más, mint a proletariátus
forradalmi diktaturája». (Gothai programm kritikája. IV.)

 63) A tömegek
lélektana. 12. old.

 64) Henry George:
Haladás és szegénység. 525. old. (Athenaeum.)

 65) A tömegek
lélektana. 23–24. old.

 66) Der Ursprung stb.
Id. k. 118. old.

 67) A szociális
forradalom. I. Szociális reform és szociális forradalom. Népszava,
II. kiadás. 38. old. és 47. old.

 68) Népszava-kiadás.
13. old. és 14. old.

 69) Drei Antworten
auf ein Inquisitorium. II. Abweisung von Missdeutungen. (II.) (Zur
Theorie und Geschichte d. S.)

 70) L. Ferenczi Imre:
A munkások szervezkedése. 39. old.

 71) Le Bon: A tömegek
lélektana. 44. old. és 183. old.

 72) Lásd: Psych. du
Socialisme. 330. old.

 73) Id. m. 36. old.
és 37. old.

 74) 38. old.

 75) Marx és Engels
válogatott művei. II. k. 155. old.

 76) Le Bon: Psych. du
Soc. 58. old.

 77) H. George id. m.
422. old.

 78) W. Sombart:
Sozialismus und soziale Bewegung. VII. Aufl. 218–19. old.

 79) Ferenczi Imre: A
munkások szervezkedése. (Grill.) 256. és 258. old. Az amerikai
szocialista pártnak ma 17,000 tagja van (l’Humanité, júl. 21.), a
szakszervezeti szövetségnek pedig – amely tudvalevőleg kilépett a
túl-autoritativnek és túl-radikálisnak talált amsterdami
Internacionáléból – 4½ millió! (American Federationist,
július.)

 80) L. Psych. du
Socialisme. 61. old.

 81) Die Arbeiter und
die Wissenschaft.

 82) A tömegek
lélektana. 47. old.

 83) Szindikalizmus és
szociáldemokrácia. II. szakasz.

 84) A szovjethatalom
legközelebbi feladatai: A harc új fázisa.

 85) Soziales aus
Russland. Idézi Mössmer, id. m. 300. old.

 86) A proletárság
diktaturája. 61. old.

 87) 1905-ben még
Lenin is elismerte, hogy a szocialista berendezkedés
megvalósításának különböző alanyi és tárgyi feltételei vannak.
(Lásd Landau–Aldanov: Lénine. 35. old.) Tudjuk, hogy utóbb
gyökeresen szakított e felfogásával, midőn demagóg ösztöne
figyelmeztette arra, hogy e feltételek ellentmondanak
egymásnak.

 88) Eduard Bernstein:
Die Voraussetzungen des Sozialismus und die Aufgaben der
Sozialdemokratie. (Bevezetés.)

 89) F. Oppenheimer.
Id. m. 152. old. «Wenn die sozialistische Gesellschaftsordnung
einer fernen Zukunft nicht mehr als das Resultat einer ehernen
kausalen Notwendigkeit, sondern als das Ziel bewusster menschlicher
Zwecksetzungen hingestellt wird, so ist eben damit die
wissenschaftliche Basis geopfert.»

 90) Figyelemreméltó,
hogy e fogalmazásban a «csökkenő bérjutalék» Rodbertus-féle
törvényére ismerünk rá.

 91) A szociális
forradalom. II. 5.

 92) Ami a
mezőgazdasági koncentráció kérdését illeti, azt, úgy véljük,
Kautsky maga sem vette soha túlságos komolyan. Már az
«Agrarfrage»-ban elismerte, hogy «a szociáldemokrácia csalatkozott
a mezőgazdasági fejlődéshez fűzött várakozásaiban, mert kénytelen
volt belátni, hogy a mezőgazdaságban a kisüzem koránt sincs a gyors
elpusztulás útján és hogy a nagy mezőgazdasági üzemek csak lassan
nyernek tért, sőt helyenkint visszaesnek». Ugyanígy ír «A
proletárság diktaturája» című füzetében (65. old.). Kautsky
agrárelméletének kimerítő bírálatát lásd egyébként Oppenheimernél,
id. m. VIII. fejezet. (Kautsky als Agrartheoretiker.)

 93) A szociális
forradalom. I. 46.

 94) Bernstein: Das
realistische und das ideologische Moment im Socialismus. II. (Zur
Th. u. G. d. Socialismus.)

 95) Praesumptio
boni viri: A «jóság» vélelme.

 96) A szociális
forradalom. I. 93. old. és 14. old.

 97) Hogy a
marxista-irodalomban mennyire csak szó a forradalom, azt jellemző
módon bizonyítja a következő: A francia Parti Socialiste 1919-ben
tartott kongresszusán ily határozatot hozott: «A P. S. a szörnyű
tanulságok hatása alatt megszilárdult meggyőződéssel
határozottabban, mint valaha, kijelenti, hogy törekvéseinek végső
célja a szociális forradalom. A szociális forradalom sem többet,
sem kevesebbet nem jelent, mint a termelés, csere és fogyasztás
kollektivista rendszerének megvalósítását, a tőkés magántulajdonra
alapított jelenlegi gazdasági rendszer helyébe, amely a történelem
immár lezajlott korszakának felel meg. Csak a jövő fogja
megmutatni, hogy miként megy végbe ez az átalakulás, amely maga a
forradalom: a törvényes hatalmak átszármazása útján-e, az általános
választójog nyomása alatt, vagy pedig a szervezett proletariátus
erőszakos fellépése révén.» (Programme d’Action du Parti
Socialiste.) Léon Blum így kommentálja e dodonai igéket: «Ha
e hipothézisek közül, amelyeket mérlegelnünk kellett, az
első válik valóra – bár az a kevésbbé valószínű – ha tehát a
proletariátus legális utódlás útján jut hatalomra, úgy hogy a
szocialisták bizonyos körülmények között országuk parlamentjében a
mandátumok többségét meghódítják és akkor módkjuban lesz
megvalósítani azt, ami voltaképpen a forradalom, vagyis az állam és
a tulajdonjog gyökeres transzformációját, – nos, törvényes
származása, törvényes jellege dacára mégis csak forradalom lesz ez
a transzformáció!» (Commentaires sur le Programme d’Action du Parti
Socialiste.) Ad analogiam: azt is lehetne mondani, hogy ha egy
király «legális utódlás útján jut hatalomra» és ezt a hatalmat ama
jogkörben érvényesíti, amelyet neki az alkotmány biztosít:
cselekménye forradalom. Ha vasárnap után hétfő következik, az
nyilván forradalmi jelenség, valamint az is, ha valaki elfogyaszt
egy almát, melyet megvásárol: hiszen az előbbi gazdája nem
fogyasztotta el. (V. ö. az 52. old. jegyzetével.)

 98) Georges Sorel,
akit alig lehetne «polgári előítéletekkel vádolni, egy helyt így
ír: «Azok, akik forradalmi beszédeket intéznek a néphez, szigorú
őszinteségi öncenzurának vessék alá a magukat, mert a munkások
minden szót betű szerint értelmeznek és nem érik fel ésszel a
szimbolikus fordulatokat». (Réflexions sur la Violence. 483. old.)
Vajjon Kautsky tisztában van-e ezzel? Hisszük, hogy nem, mert
nagyon elítéli azt az erőszakot, melynek előidézésében pedig nem
egészen ártatlan.

 99) A szociális
forradalom. I. 82. old.

 100) V. ö. Kautsky:
A proletárság diktaturája. 48. old. és E. Lederer: Die
Gewerkschaftsbewegung 1918/19. stb. (Archiv für Sozialwissenschaft
u. Sozialpolitik. Bd. 47. Heft 1.) 242., 246., 250., 251., 253. és
266. old.

 101) Ed. Bernstein:
Drei Antworten auf ein Inquisitorium. I. Allgemeine Zurückweisung.
(Zur Theorie u. Gesch. d. S.)

 102) Farkas Geiza:
Munkakerülő görcs. (Huszadik század. 1919. 1–2. szám, 44. old.)

 103) Haladás és
szegénység. 154. old.

 104) «A social life
passed in war is positively demoralising.» The Principles of
Sociology. §. 575. ut. bek.

 105) Nem így volt
ott, ahol nem lévén háború, a társadalom vagyona meg nem semmisült.
A marxizmus magyar orgánumában, a Népszavában olvashattuk nemrég,
hogy Hollandiában, amely «klasszikus példája a béke áldásos
voltának», «a munkabérek arányosan emelkedtek a drágulással, sőt
azt néhány foglalkozási ágban meg is haladták». (1920 október
28.)

 106) Fejtegetéseink
teljes tárgyilagosságát megóvandó, egyes személyeket nem kívánunk
itt megnevezni. Ám ez álláspontunk meg kell hogy engedjen egy
kivételt, mellyel egy vértanu emlékének tartozunk. Tisza
István nem tartozott a fenti államférfiak közé. Ő, aki a nehéz
szívvel vállalt háború rettenetes felelősségét megrendítő
önfeláldozással viselte, becsülettel végig akarta azt küzdeni és
honszerelme roppant fanatizmusával bízott a győzelemben. Ő benne
magában nem is hiányoztak e győzelem feltételei. Volt benne
annyi hit és annyi erély, amennyit nehéz feladata megkívánt. Nem is
ingadozott egy pillanatig sem a maga útján. Ám a sors kivette
kezéből a hatalmat és hogy kivehette, ez annak a jele volt, hogy
nemzete immár a mások kétségeire kezdett hallgatni és nem az ő
hitére.

 107) A szociális
forradalom. I. 84.

 108) Psych. du Soc.
52. old.

 109) Vom Wesen des
Socialismus. (Zur Theorie u. Geschichte des Socialismus.)

 110) «Quack-ridden:
in that one word lies all misery whatsoever!» Chartism. Chapt. V.
(Historical and Political Essays.) Természetesen akadtak az orosz
és a magyar munkásmozgalom vezetői között is feddhetetlen és
meggondolt férfiak, aminthogy a német vezetők között is akadt
fantaszta és demagóg. De mind ezeknek, mind amazoknak a döntő
pillanatokban semmivé lett a szavuk, mert vagy egyedül vagy
törpe kisebbségben kellett maradniok. Példákra mindenki
emlékezhetik.

 111) Jászi Oszkár:
Szociológia és politika. (Huszadik Század. 1919. 3. szám, 132.
old.)

 112) Lásd
Landau-Aldanov: Lénine (Povolovzky ed. Paris). 34. old.

 113) K. Radek: A
szocializmus fejlődése a tudománytól a valóságig. «A kapitalizmus
érettségi foka és a szocialista forradalom.»

 114) Zur Kritik der
politischen Ökonomie. Előszó.

 115) Id. hely.

 116) Kommunista
kiáltvány. 37. old.

 117) A. Bucharin: A
kommunisták programmja. II. A rablóháború, a munkásosztály
elnyomása, a tőkés társadalmi rend vereségének kezdete.

 118) «A mi
végcélunk… megszüntetése minden szervezett és rendszeres
erőszaknak, az emberek minden leigázásának általában.» Lenin: Állam
és forradalom. IV. 6.

 119) E kérdésről egy
orosz szocialista író új keletű munkájában a következőket olvassuk:
«Az orosz forradalom katonák mozgalmának a győzelme volt… A katonai
lázadás jellegét máig is megőrizte… Egy másik tényezője… a paraszt…
Az orosz forradalom nemcsak katonai lázadás, hanem agrárforradalom
is, amelynek az volt a tendenciája, hogy a nemesség földjét
felossza a parasztok között… Ma van már földje a parasztnak… Azé a
paraszté lett a föld, akinek elég ereje volt arra, hogy megnyerje
magának a biztosok és komiték kegyét… A bolsevizmus elkerülhetetlen
bukása világosan be fogja bizonyítani, hogy az utóbbi időben már
nem volt semmi komoly szociális alapja, mint ahogyan a cárizmusnak
sem volt, csak az ő rendőrei, az ő biztosai és az ő vörös
gárdistái.» M. A. Landau–Aldanov: Lénine. (Povolovzky, Paris.)
118–120.

 120) Bucharin: A
kommunisták programmja. X. fejezet.

 121) U. o. XI.
fejezet.

 122) Lenin: Állam és
forradalom. III. 2. és VI. 2.

 123) Lenin: Állam és
forradalom. V. 4.

 124) U. o.

 125) «Nemcsak a
termelés továbbfolytatása lesz egyik sürgős feladata a szociális
forradalomnak, hanem fokozása is. A győztes proletariátusnak
gyorsan ki kell fejlesztenie a termelést, hogy kielégíthesse azokat
a nagy igényeket, amelyeket az új kormányzattal szemben
támasztanak.» Kautsky: A szociális forradalom. II. 27. old.

 126) A magyarországi
bolsevizmus félhivatalos lapja, a Népszava, annak idején szolgált
néhány adattal a kollektivista üzem produktivitásáról: «Egy
dohánygyárban egy munkás óránként átlag 400 cigarettát készített.
Most több, mint 100%-os fizetésemelés mellett, ugyanaz a munkás
óránként átlag 280-at készít… Egy katonai egyenruhaszabóságnál egy
munkás, amikor még a kizsákmányoló militaristahadsereg számára
dolgozott, naponta 9 zubbonyt varrt. Most jóval nagyobb bér mellett
csak 6-ot készít. Pedig tudhatná jól, hogy ez a zubbony a
proletárhadsereg számára készül.» (Lásd A. Fraccaroli: Magyarország
a bolsevizmus alatt. 110. old.) Úgy látszik, még elég messze van az
idő, amikor – Marx jóslata szerint – a munka elsőrendű
életszükségletté lesz. (Gothai programm. I. 3.)

 127) Lásd: Sombart
id. m. 171. old.

 128) A kommunisták
programmja. X. fejezet.

 129) E sorokat 1920
tavaszán írtuk le. Azóta jelentős események mentek végbe, melyek
azonban nem teszik szükségessé fenti fejtegetéseink revizióját,
mert épen minden tekintetben megerősítik és igazolják azokat. Ama
beszédében, amellyel az orosz kommunista-párt tizedik kongresszusát
vezette be, Lenin többek között a következőket mondta:
«Legkimagaslóbb politikai problémánk e pillanatban a munkások
viszonya a parasztokhoz, akik Oroszország lakosságának többségét
teszik. A paraszt, aki úgy érzi, hogy a cárista tábornokoktól már
nincs mit tartania, úgy véli, hogy túlságosan kevés iparcikket kap
és ezért az a véleménye, hogy a jelen állapot túlságosan sok
áldozatába kerül. Szükséges, hogy segítségére legyünk a parasztnak.
Gabonában és élelmiszerekben beszolgáltatandó természetbeni
adókat fogunk intézményesíteni. (!) Ezek az adók az egyes
parasztnak anyagi erőihez lesznek mérve és nem fogják sérteni
egyéni érdekeit. A termésnek csak egy részét fogja az állam
természetbeni adókkal igénybe venni, a többi megmarad a parasztnak,
akinek joga lesz feleslegét eladni szabad forgalomban. (!!)…
A természetbeni adó egyike a szovjetpolitika legfontosabb
problémáinak. Gyakorlati megvalósítása a párt abszolut egységét
követeli, úgyszintén világos felismerését a nehézségeknek,
amelyekkel a proletariátus diktaturájának egy kisbourgeois államban
küzdenie kell». («l’Humanité», 1921. márc. 12.) Adók, szabad
forgalom, kisbourgeois állam! A kommunista tanácsköztársaság
immár saját programmjának a karrikaturája. Hol vagyunk a termelés
és forgalom társadalmi monopóliumától, hol a «rengeteg többség
mozgalmától a rengeteg többség érdekében!» (Kommunista Kiáltvány,
42. oldal.) Érdekesen fűzi tovább Lenin e vallomásokat a
természetbeni adókról értekező újabb írásában: «Az adott
pillanatban két dolog között kell választanunk: vagy megtiltunk
minden nem állami forgalmat, vagy pedig nem akasztjuk meg a
kapitalizmua fejlődését, hanem azon vagyunk, hogy állami
kapitalizmust csináljunk belőle. Az első methodus (ez
volt az eredeti programm, mint láttuk) ostobaság volna, ama
párt részéről, mely azt megkísérlené, mert 1. ez a politika ma
gazdaságilag meg nem valósítható és mert 2. feltétlenül megbuktatná
ama pártot. A másik út azonban gazdaságilag járható és nincs benne
semmi, ami a proletariátus diktaturájával ne volna
összeegyeztethető. Ellenkezőleg, az állami kapitalizmus egy lépés
előre, a kispolgári ideológia teljes megsemmisítése felé.» (A
brünni «Volksfreund» május 12. számából.) Az angol szocialisták
szovjetbarát napilapja azonban nevén nevezi e gyermeket: «Lenin
maga az – írja a «Daily Herald» május 10-én – aki bejelenti, hogy
Oroszország ezentúl kapitalista állam… Oroszország ma már
kapitalista-állam, amelyet a kommunista-párt diktaturája kormányoz…
Világos, hogy az élelem szabad forgalma le kell, hogy rombolja a
kommunista-politika alapjait». Joggal mondja tehát az európai
szociáldemokrácia legszélső balszárnyának egyik markáns
képviselője, Friedrich Adler, hogy «öntudatlan vagy talán
épen tudatos megtévesztés, ha azt mondják nekünk, hogy
Oroszországban meg van valósítva az, ami a mi célunk…
Oroszországban parasztforradalom ment végbe, amely típusa a tiszta
polgári forradalomnak». (Arbeiter-Zeitung, 1921 márc. 22. V. ö.
Kautsky: A proletárság diktaturája, 66. old.) Mindezt frappánsan
tetőzik le Leninnek a «Krasznaja Nov» c. folyóiratban megjelent
fejtegetései «az államkapitalizmus» formáiról. «Az
államkapitalizmus első formája a koncesszió. A munkás és
parasztkormány külföldi kapitalistákat bocsát be iparunkba és
fenntartja magának az ellenőrzést. A második forma a
szövetkezet. Ostobaság és bűn volna szemet hunyni az
előtt, hogy a szövetkezetek szabadsága és jogosítása magában
foglalja a kapitalizmus szabadságát és jogosítását.» A harmadik
forma szerinte a bizomány, a negyedik állami üzemek, erdők
stb. bérbeadása. Mindezt a következő lendületes indokolás
kíséri: «Mi vagyunk a proletariátus elővédje. De ne feledjük el,
hogy ez az elővéd csak kis része a proletariátusnak és ez is csak
kis része az egész népességnek.» Már pedig «Nézzetek a térképre –
úgymond –: Vologda, a donmenti Rosztov, Szeratov és Omszk között
beláthatatlan területek terpeszkednek, amelyeken civilizált államok
tucatjai férnének el. De ott mindenütt ugyanazok a patriarchális
barbár vagy félbarbár állapotok uralkodnak. Gondoljatok az orosz
földnek elkallódott darabjaira, amelyek a vasúttól messze, útak
nélkül húzódnak meg a végtelenben, tökéletesen elszakadva a
civilizációtól, a nagyvárosi kapitalizmustól. Lehetséges-e ebből az
állapotból Oroszországot közvetlenül átvinni a szocializmusba?»
Lenin igéri, hogy igen: elektrilizással, tíz év alatt! Az
idei orosz éhinség jó foglalót ad e tíz évre! Ám hiszen Lenin maga
sem hisz ebben. «A kapitalizmus nyomorúság a szocializmushoz képest
– így fűzi tovább. De a kapitalizmus is haladás a középkorhoz, a
kisüzemhez, a bürokratizmushoz képest. Amennyiben nem lehetséges
közvetlenül a szocializmusba átmenni, a kapitalizmus a termelésnek
és forgalomnak nélkülözhetetlen fejlődési szakasza.» (Brünni
Volksfreund, jún. 2.) Ime a «nevetséges egér»! Hiszen «a
szocializmus árulói» ezzel az olcsó bölcseséggel már elég régen
kínálgatják Lenint és láttuk már, hogy Lenin maga is jól tudta ezt,
mielőtt felcsapott Messiásnak. Most már megint tudja. Lehet, hogy
még egyéb is eszébe fog jutni. Például talán az is, hogy 2×2=4,

 130) Ez az igazság
nyilvánul meg a bolsevik elmélkedők ama teljesen végig nem gondolt
érveléseiben is, melyeket a másodelőző szakaszban idéztünk. És
ugyancsak ez rémlett fel Marxnak is egy világos pillanatában, mikor
a francia proletárforradalom eshetőségére (1871-ben) azt mondotta,
hogy az «kétségbeesett ostobaság volna». (A polgárháború
Franciaországban. Népszava-kiadás. 33. oldal.)

 131) Ppsych. du
Socialisme. 1898. 171. oldal.

 132) V. ö. Földes
Béla: A szocializmus. Bp., 1910. (Tud. Akadémia.) II. köt. 185.
old.

 133) Vannak
marxisták is, akik tisztában vannak ezzel az igazsággal. Így Szabó
Ervin egy helyt elismeri, hogy «oly társadalmi állapot, amelyben
egy tiszta gazdasági típus úgy determinál, hogy benne a társadalmi
és politikai felülépítmény és a gazdasági alap között tökéletes a
harmónia: mintegy a fejlődés vége, avagy kezdete – contradictio in
adiecto, minthogy a fejlődésnek kezdete vagy vége nem képzelhető».
(Szindikalizmus és szociáldemokrácia. I.) Vandervelde pedig így
vélekedik: «Valóban, nincs okunk arra, hogy el ne képzeljünk egy
olyan szocialista-társadalmat, amelyben az egyéni tulajdon és munka
egyidőben és egymás mellett él a kollektiv tulajdonnal és
munkával.» (A kollektivizmus és az ipar evoluciója. Bpest, Grill,
1908. 37. old.)

 134) B. Kidd: A
társadalmi evolució. Akadémia, Bpest, 1905. 62. old.

 135) Somló Bódog:
Állami beavatkozás. 146. old.

 136) «Universal
History, the history of what man has accomplished in this world, is
at bottom the History of the Great Men who have worked here.» Th.
Carlyle: On Heroes, & c. Lecture I.










TARTALOMJEGYZÉK.




	Első rész: AZ ELMÉLET 5

	I. fejezet: Siker és kritika
5

	II. fejezet: A «tudományos» jóslat
11

	1. Jóslat és tudomány
11

	2. Az emberi természet
16

	III. fejezet: A történelmi
materializmus 22

	1. Az eredeti képlet és
származása 22

	2. Műszó és fogalomzavar
28

	3. A módosított képlet
33

	Második rész: AZ IGAZSÁG 44

	I. fejezet: Általános elemzés
44

	1. A jóslat elemei
44

	2. A jóslat szerkezete
48

	II. fejezet: A forradalom útja
52

	1. Társas élet és
forradalom 52

	2. Ábránd és valóság
59

	III. fejezet: Gazdagság és nyomor
71

	1. Növekvő gazdagság
71

	2. Növekvő nyomor
77

	Harmadik rész: AZ ÉLET 84

	I. fejezet: A neomarxizmus
«ideológiái» 84

	1. Az opportunizmus
álarcai: realizmus és szimbolizmus 84

	2. Forradalmi
árnyalatok: romanticizmus és politicizmus 96

	II. fejezet: Háború és forradalom
103

	1. Az összeomlás
pragmatikája 103

	2. Az összeomlás után
112

	III. fejezet: A proletariátus
diktaturája 117

	1. «A tudománytól a
valóságig» 117

	2. Programm és praxis
120

	3. A tapasztalat
jelentősége 127

	Összefoglalás és befejezés 131








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK A MARXIZMUS TÁRSADALOMELMÉLETE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/3625381897951066504_76283-cover.png
A marxizmus tarsadalomelmélete

Elméleti kritika és torténelmi tanulsagok

Lasz16 Ottlik

A c uteberg





