
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Aus der Geschichte der menschlichen Dummheit

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Aus der Geschichte der menschlichen Dummheit


Author: Max Kemmerich



Release date: May 31, 2025 [eBook #76196]


Language: German


Original publication: München: Albert Langen, 1912


Credits: Iris Schröder-Gehring, Peter Becker and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK AUS DER GESCHICHTE DER MENSCHLICHEN DUMMHEIT ***








Seite IAus der Geschichte der menschlichen Dummheit



Seite IIVon Dr. Max Kemmerich erschien im Verlage von
  Albert Langen:


  
    	Kultur-Kuriosa Erster Band Zehntes Tausend


    	Kultur-Kuriosa Zweiter Band Sechstes Tausend


    	Dinge, die man nicht sagt Siebentes Tausend


    	Prophezeiungen Alter Aberglaube oder neue
    Wahrheit? Viertes Tausend

  

 



  Seite IIIAus der Geschichte

    der

menschlichen Dummheit

  Von

  Dr. Max Kemmerich

   











   

  Albert Langen

  Verlag für Literatur und Kunst

  München




Seite IVCopyright 1912 by Albert Langen, Munich





Inhaltsverzeichnis





    
    
    
    
    


  
    	 
    	Seite
  


  
    	 
    	Vorwort
    	 
    	 
    	VII
  


  
    	1.
    	Kapitel:
    	Die Bibel als Maßstab der Wahrheit
    	1
  


  
    	2.
    	Kapitel:
    	Die Askese
    	43
  


  
    	3.
    	Kapitel:
    	Der Hexen- und Teufelswahn in der mittelalterlichen Kirche
    	72
  


  
  	4.
  	Kapitel:
  	Der Kampf um die religiöse Dummheit
  	111
  


  
    	5.
    	Kapitel:
    	Religiöse Zwangserziehung
    	154
  


  
    	6.
    	Kapitel:
    	Der Teufel in der jüngsten Vergangenheit und Gegenwart
    	192
  


  
    	7.
    	Kapitel:
    	Die heilige Garderobe und ähnliches
    	211
  


  
    	8.
    	Kapitel:
    	Die Dummheit der Massen
    	234
  


  
    	 
    	Literaturnachweis
    	286
  







Vorwort



Eine Geschichte der menschlichen Dummheit zu schreiben überstiege
meine Kräfte: sie müßte umfangreicher werden, als die chinesische
Enzyklopädie. Darum begnüge ich mich mit diesem Streifzuge, der einem
ganz bestimmten Gebiete gilt. Der Zufall war es nicht, der mich
leitete.


Nicht nur dem Vorwurfe der Unvollständigkeit sehe ich mit Gemütsruhe
entgegen. Auch auf den andern bin ich gefaßt: was mir dumm erschiene,
sei so fabelhaft gescheit, daß ich es nur nicht verstünde.


Nun — jedem Narren gefällt seine Kappe.


München, im Mai 1912


Der Verfasser

 





I. Kapitel

 

Die Bibel als Maßstab der Wahrheit



Jede Offenbarungsreligion lehrt, daß Gott in eigener Person
übernatürliche Wahrheiten oder zum mindesten Wahrheiten von
absolutem Werte den Menschen zukommen läßt. Für die Christen sind
diese göttlichen Willensäußerungen im Alten und Neuen Testament
niedergelegt. Da nun in früheren Zeiten und teilweise auch heute noch
die Theologen des frommen Glaubens sind, daß Gott, wenn auch nicht
persönlich die Schriften abgefaßt, so doch jedenfalls die Autoren
inspiriert habe, ihnen gleichsam in die Feder diktierte, so ist es
klar, daß jedem Worte der Bibel die denkbar größte Bedeutung von
dieser Seite beigelegt wird.


Der Glaube an Gott, sowie der an Offenbarung — denn wenn Gott
existiert, ist nichts näherliegend, als die Annahme, daß er auch mit
der Menschheit in Kontakt bleibt, ihr Winke oder Befehle zukommen
läßt, sie belohnt und straft, kurz sich ihr oder ihren auserlesensten
Vertretern gegenüber irgendwie äußert — mag irrig sein. Daß er
nicht töricht ist, bedarf keines Beweises. Und die Annahme, daß die
höchsten Wahrheiten nicht etwa in der Zendavesta, den vier
Veden, dem Alten Testament oder dem Koran niedergelegt sind, sondern
in den Schriften des Neuen Testamentes, versteht sich beim gläubigen
Christen von selbst. Denn würde er der Offenbarung einer anderen
Religion größeren Wahrheitsgehalt beimessen, dann hätte er aufgehört
ein gläubiger Christ zu sein.


Liegt es uns also auch völlig fern den Offenbarungsglauben —
ohne ihn zu teilen — für dumm zu halten, so ist der Umfang, in
dem der Bibel absolute Autorität in Fragen der Weltanschauung
und Lebensführung eingeräumt wird, allerdings ein Gradmesser der
Intelligenz.


Wenn frühere Jahrhunderte, unkundig der Natur und ihrer Gesetze,
die biblische Kosmologie als lautere Wahrheit hinnahmen, so ist
das verständlich. Wenn sie aber auch festgehalten wurde, nachdem
unwiderleglich ihre Irrtümlichkeit nachgewiesen war, so läßt uns das
hinsichtlich der Bibel nur die Wahl zwischen zwei Möglichkeiten.
Entweder beweist die Unstimmigkeit zwischen der Heiligen Schrift
und der Wahrheit, daß die ganze Bibel keine Offenbarung ist,
wenn wir nämlich annehmen, daß der allwissende, unfehlbare Gott sie
quasi diktiert hat, daß es sich also um eine Fälschung handelt, —
oder daß Gott zwar die frommen Verfasser der einzelnen Schriften
mit seinem Geist erfüllt hat, daß er ihnen aber die Form überließ,
beziehungsweise sie als Menschen ihrer Zeit sich auch nur gemäß dem
damaligen Wissen ausdrücken konnten. Letztere Annahme hat aber die
Konsequenz eines Verzichtes auf die Verbalinspiration der Bibel. Daß
Gottes Diktat keine Fehler enthalten  kann, ist ebenso klar,
wie daß die Schriften selbst der hervorragendsten Männer der Vorzeit
nicht dem heutigen Wissen in allen Punkten entsprechen können. Daß
Jesus von Nazareth, nach dem Evangelium, das schöne Wort sprach:
»der Buchstabe tötet, der Geist macht lebendig«, gibt jenen einen
autoritativen Helfer, die ihrer eigenen Vernunft nicht vertrauen.


Wer also in Fragen der Kosmologie, Geologie, Biologie, Geschichte und
vieler anderer Gebiete eine Inkongruenz zwischen Bibel einerseits,
Vernunft und Erfahrung anderseits erkennt und daraus weder folgert,
daß die Bibel als Ganzes keine geoffenbarte Wahrheit sei oder aber,
daß er den Umfang der Offenbarung zu weit ausdehnt, der begeht einen
Denkfehler.


Wer nun weiterhin aus solchen der Vernunft und Erfahrung
widersprechenden Bibelstellen oder gar aus einzelnen Worten
weitgehende Schlüsse irgendwelcher Art zieht, sein Leben danach
modelt, auf den Gebrauch seines Verstandes verzichtet, sich um sein
gutes Recht bringen läßt oder gar sein Leben opfert, der handelt dumm.


Diese Dummheit werden wir nun nicht etwa nur in alter Zeit finden,
in der wir sie ja kaum so bezeichnen können, sondern auch noch
in der jüngsten Vergangenheit, ja in der Gegenwart. Gibt es doch
eine mächtige Richtung, die den durch Fragen der Weltanschauung
nicht minder als solche des Wirtschaftslebens hervorgerufenen
Kämpfen unserer Zeit dadurch begegnen zu können vermeint, daß sie
den biblischen Buchstabenglauben als Panazee anrufen! Wenn diese
Männer so handeln gegen besseres Wissen, dann sind sie nicht
anständig. Handeln sie so aus Überzeugung, so sind sie dumm. Zudem
erzielen sie naturgemäß bei der Intelligenz, auf die es doch allein
ankommt, das Gegenteil dessen, was sie bezwecken.


Bekanntlich folgert das Papsttum seine auf Allmacht hinauslaufenden
Ansprüche aus der Bibelstelle »Du bist Petrus und auf diesen Felsen
will ich meine Gemeinde bauen, und die Pforten der Hölle sollen
sie nicht überwältigen. Und will dir des Himmelreichs Schlüssel
geben: alles, was du auf Erden binden wirst, soll auch im Himmel
gebunden sein, und alles, was du auf Erden lösen wirst, soll auch
im Himmel los sein.« (Matth. 16, 18-19.) Ergänzt wird diese Stelle
durch das Wort Christi an den gleichen Apostel »Weide meine Schafe«
(Ev. Joh. 21, 16). Zu diesem Mandat des Stifters unserer Religion
tritt noch nach kirchlicher Lehre eine historische Begründung des
Rechtsanspruches hinzu: Petrus sei der erste Bischof von Rom, der
erste Papst, gewesen; sein Geist aber habe sich durch Tradition
ungeschwächt erhalten.


Nachdem die Bischöfe von Rom es verstanden haben durch anderthalb
Jahrtausende in immer steigendem Maße ihre Ansprüche durchzusetzen,
muß man ihrer Intelligenz und ihrer politischen Genialität die
größte Bewunderung zollen. Anders aber steht es um die Klugheit der
beherrschten Völker.


Lassen wir es ganz dahingestellt sein, ob es nicht für eine Kirche
wünschenswert ist eine Spitze zu besitzen, so daß praktische Motive
die Errichtung des Papsttums hinlänglich rechtfertigen würden,
so scheint es desto wichtiger die römische Begründung des
Machtanspruches zu prüfen, bzw. die Bereitwilligkeit, mit
der diese Begründung hingenommen wurde, zu beleuchten. Wir
lassen dabei auch die Frage offen, ob nicht die angeführten
Evangelienstellen Interpolationen sind, die das Papsttum vornahm,
um die tatsächliche Machtstellung durch die höchste Autorität zu
legitimieren.


Man stelle sich vor: Ein armer Zimmermannssohn verleiht einem armen
und nahezu gänzlich ungebildeten Fischer ein Recht, das er selbst
nicht besitzt. Denn wenn der Stifter einer Religion denen, die an ihn
glauben, auch gewiß für die Ewigkeit, für das Himmelreich, bindende
Vorschriften machen kann, es ihnen öffnen oder verschließen darf,
da er sich ja hier mit einem gewissen Recht als Herr fühlen kann,
so gilt das doch ganz gewiß nicht für die reale, materielle Welt.
Daß das Papsttum aber die Herrschaft über diese beansprucht, sich
ausdrücklich höher einschätzt, als alle Könige der Erde, ist jedem
Geschichtskundigen bekannt.


Also; Jemand verleiht angeblich einem andern ein Recht, das er nicht
besitzt. Der andere (Petrus) übt es auch gar nicht aus, ist es doch
sehr zweifelhaft, ob er je Bischof von Rom war und wenn, dann war
er Oberhaupt einer kleinen und damals noch ganz bedeutungslosen
Gemeinde. Und dieser Mann vererbt sein »Recht« auf ewige Zeiten! Man
glaubt seinen Nachfolgern — angenommen, die Bischöfe von Rom wären
das wirklich — und Könige und Kaiser beugen sich ihnen!


Welche Fülle von Klugheit auf päpstlicher Seite! Welche Dummheit auf
weltlicher!


Dieser Fiktion fügen sich die mächtigsten Herrscher,
desgleichen ihre Völker. So wird England päpstliches Lehen,
Heinrich IV. erscheint als Büßer vor dem Papst, ein Friedrich
Barbarossa hält ihm den Steigbügel, er greift in die Wahl der
deutschen Könige ein und vernichtet ganze Geschlechter, er verteilt
gar die neue Welt als anerkannte höchste irdische Instanz! Diese
wenigen, ins Unendliche zu vermehrenden Beispiele sind eines der
grandiosesten Beweise für den Sieg der überlegenen Intelligenz über
die stultitia hominum.


Die notwendige Voraussetzung dieser über ein Jahrtausend die
Weltgeschichte bestimmenden Fiktion, deren praktische Verwirklichung
Könige und Völker nur zu sehr am eigenen Leibe erfahren mußten, war
aber ein blinder Bibelglaube.


Und wenn es heute noch Leute gibt, die die päpstlichen Ansprüche mit
päpstlicher Begründung verteidigen, wenn es den Anschein hat, daß
diese Leute sogar Boden gewinnen, dann möchte man an der Zukunft der
Menschheit verzweifeln.


Dieser blinde Bibelglaube oder Glaube an die geistliche Autorität
kommt auch den Lehrmeinungen und Dogmen zugute. Man interessierte
sich infolgedessen in früheren Zeiten für die entlegensten Dinge,
soweit sie mit dem Glauben im Zusammenhang standen. Hätte man
den gleichen Scharfsinn für Nützliches verwandt, man würde um
Jahrhunderte früher die jetzige Kulturhöhe erklommen haben.


Die Wurzel des Übels war und ist zum Teil heute noch die
Todesfurcht bzw. die Sorge um das jenseitige Leben der
Seele. Daß es eine Unsterblichkeit gibt, kann mit ebenso
triftigen Gründen behauptet, wie bestritten werden; aber
angenommen sie existiert, so ist doch soviel gewiß, daß wir von
ihrer Beschaffenheit nichts Näheres wissen, noch wissen können.
Gerade diese Frage aber beschäftigte und beschäftigt gläubige
Gemüter zum Übermaß. Und da man es verstanden hatte dieser Form der
Feigheit — denn schließlich läuft die ganze Sorge um das Fortleben
der Seele auf die Furcht vor dem Nichts hinaus oder auf die noch
jämmerlichere in einem vorausgesetzten Jenseits die Verantwortung
für seine diesseitigen Handlungen tragen zu müssen — durch Erhebung
zur »Religiosität« oder »Frömmigkeit« das Mäntelchen der Tugend
umzuhängen, so galt es auch noch für verdienstvoll sich über
die größten das Jenseits betreffenden Nichtigkeiten den Kopf zu
zerbrechen. Hier stets im Rahmen des Dogmas und der Bibel zu bleiben,
Erfahrung und Vernunft nicht allzusehr zu verletzen, war gewiß nicht
immer leicht.


Ist es schon eine Dummheit auf unlösliche Fragen Zeit und Energie zu
verwenden, so wird sie dadurch gewiß nicht geringer, daß Jahrhunderte
ihr huldigten. Die Zeit der Scholastik aber hatte es sich zur Aufgabe
gestellt Glauben und Vernunft in Einklang zu bringen. Was nicht
erreichbar war — und das war sehr vieles, etwa die Dreiheit des
Monotheismus, die unbefleckte Empfängnis, die leibliche Auferstehung
und Himmelfahrt Christi, die Verwandlung von Wein in Blut, von
Brot in den Leib des Heilandes u. a. m. — das wurde als »Wunder«
angestaunt. Und das geschieht auch heute noch von ungezählten
Millionen.


Gewiß hat die Scholastik auch das Denkvermögen verfeinert,
aber sie schliff eine Waffe, nicht um sie im Kampfe gegen die Rätsel
der Natur zu verwenden, sondern um damit Haare zu spalten.


Als einst vor König Philipp von Makedonien ein Jongleur seine Kunst
produzierte, darin bestehend, daß er in die Luft geworfene Erbsen
mit einer Nadel auffing, da verweigerte ihm der kluge König eine
Belohnung. Er ließ ihm lediglich einen Scheffel Erbsen übergeben.
Wäre ein kluger Papst beim Aufwerfen der ersten Spitzfindigkeiten
mit der ganzen scholastischen Richtung ebenso verfahren, dann hätte
die gelehrte und fromme Dummheit niemals solche Dimensionen annehmen
können.


Solche scholastische Fragen sind etwa folgende:


Steht oder liegt Gott Vater?


Kann er ein Kind schaffen ohne Vater? Einen Berg ohne Tal, eine Hure
wieder zur Jungfrau machen?


Tanzen die Engel Menuett oder Langaus?


War es Lucifer, der den ersten Purzelbaum schlug?


Ist eine Entweihung der Sakristei auf einem Ziegelstein Entheiligung
der ganzen Kirche, oder nur der Sakristei?


Geht das »Vater unser« Gott allein an, oder auch die Heiligen?
Prinzipaliter (in der Hauptsache) Gott, minus prinzipaliter (in der
minderen Hauptsache) auch die Heiligen?


Am Hof zu Konstantinopel stritt sich im 14. Jahrhundert nicht nur die
Geistlichkeit, sondern auch der Hof und die ganze Nation über die
Frage, ob das Licht auf Tabor ein erschaffenes oder unerschaffenes
Licht gewesen sei.


Besonders fein sind die Fragen über die Sakramente; namentlich
die Taufe: Ist ihr Wesen das Wort oder das Wasser? Ersteres, denn
sonst könnten ja Fische in der Taufe leben, und ein Esel, der
Taufwasser saufe, ein getaufter Christ sein wollen. Ob man auch mit
Erde, Luft, Feuer, Wein, Bier usw. taufen dürfe? Einige waren für
das Bier, wenn es so hell wie Wasser von der Wand fließe. Ob man in
jeder Sprache taufen dürfe? Ob eine bedingte Taufe, z. B. »wenn du
kein Bastard bist« oder eine unterbrochene Taufe, wenn ein Balken
herabfiele und der Priester im Schrecken ausrufe: »Sakrament! was ist
das!« gültig sei? Ob Engel oder Teufel gültig taufen können und was
zu tun sei, wenn sich das Kind gar ungebührlich aufgeführt habe? Man
war sich darin doch ziemlich einig, daß der Prophet Ezechiel reines
Wasser verlangt.


Die berühmten Scholastiker Scotus, Lombardus, Thomas
von Aquino, Occam, Bonaventura, Albertus
Magnus usw. prüften die Fragen: ob Gottes Sohn sich auch in einen
Ochsen, Esel, Kürbis oder Teufel verwandeln könne.


Wieviele Chöre der Engel es gäbe, wie sie sitzen und was für
Instrumente sie spielen.


Was man in der Hölle treibe und wie hoch die Hitze steige?


Wohin sich der transsubstanziierte Leib begäbe, wenn etwa eine Maus
oder ein Wurm ins Ciborium gerate? Ob der Mund dieser Tiere so unrein
sei, wie der des Sünders?


Ob auch das mit dem Wein im Kelch etwa vermischte Wasser sich in Wein
oder Blut verwandle und ob man mit Bier, Apfelmost, Branntwein und
Essig nicht ebensogut kommunizieren könne, als mit Wein?


Die Lächerlichkeit der Scholastik wird glänzend illustriert durch
folgendes Gespräch dreier Oxforder Mönche, die den König baten ein
Türchen durch die Stadtmauer brechen zu dürfen und die uns Ant.
Wood in seiner Historia et Antiquitates Universitas Oxoniensis
(Oxford 1674) überliefert hat:


»Erleuchtetster Herr König!« — »Wer seid ihr denn?« — »Wir sind
Magister in Euren Diensten.« — »Was für Magister?« — »Magister vom
ehrwürdigen Haus der Kongregation.« — »Was für ein Haus ist denn
das?« — »Habt ihr die Materie im Auge woraus: aus Kalk und
Steinen; habt ihr die Materie im Aug' wofür: für die Erteilung
der göttlichen Gnade; — habt ihr die Materie im Aug' worauf:
auf dem Gottesacker der heiligen Jungfrau.« — »Was ist euer
Begehren?« — »Wir wollen eine Türe gemacht haben,« sprach der erste
Mönch. Der zweite sagte: »wir wollen nicht eine gemachte Tür, sondern
daß eine gemacht werde.« Und der dritte sagte: »Wir wollen nicht, daß
eine Türe gemacht werde, sondern daß eine gemachte Tür vorhanden sei.«


Hierauf erwiderte der König: »Vortreffliche Herrn Magister, tretet ab
und werdet einig untereinander und dann sollt ihr die Türe haben[1].«


Die scholastischen Spitzfindigkeiten haben ihre Vorläufer im
Judentum, das ja nicht geringeren Wert auf die geschriebene Autorität
legte, als unser Mittelalter. Die Kasuisten der Israeliten konnten
besonders an der Sabbatfeier ihren Scharfsinn nicht genug üben.
So war es am Sabbat verboten, einen Knoten zu machen oder
aufzulösen. Da diese Bestimmung aber viel zu allgemein schien,
entschied man: »Folgendes sind die Knoten, über deren Anfertigung
man schuldig wird: der Knoten der Kameltreiber und der der Schiffer;
und so wie man schuldig ist wegen deren Schürzung, so ist man auch
schuldig wegen deren Lösung. R. Meir sagt: Wegen eines Knotens,
den man mit der einen Hand lösen kann, ist man nicht schuldig. Es
gibt Knoten, wegen welcher man nicht wie bei dem Kameltreiber- und
Schifferknoten schuldig wird. Ein Frauenzimmer darf den Schlitz ihres
Hemdes zuknüpfen, so auch die Bänder der Haube, die einer Leibbinde,
die Riemen der Schuhe und Sandalen, Schläuche mit Wein und Öl, einen
Topf mit Fleisch.« Da der Knoten an der Leibbinde gestattet war, so
wurde festgesetzt, daß man auch einen Eimer über den Brunnen mit der
Leibbinde festknüpfen dürfe, nur nicht mit einem Stricke.


Das Schreiben am Sabbat war verboten, und wenn es auch nur zwei
Buchstaben gewesen wären. Aber nicht ohne Einschränkung: »Schreibt
einer in dunkle Flüssigkeiten, in Fruchtsaft, oder in Wegestaub,
in Streusand oder überhaupt in etwas, worin die Schrift nicht
bleibt, so ist er frei. Schreibt einer mit verkehrter Hand, mit dem
Fuße, mit dem Munde, mit dem Ellenbogen ... oder wenn jemand einen
Buchstaben auf die Erde und einen an die Wand schreibt, oder auf
zwei Wände des Hauses, oder auf zwei Blätter des Buches, so daß
sie nicht miteinander gelesen werden können, so ist er frei. Wenn
er in zweienmalen vergessend zwei Buchstaben schrieb, etwa einen
des Morgens und den andern gegen Abend, so erklärt ihn R.
Gamaliel für schuldig; die Gelehrten sprechen ihn frei.«


Am Sabbat war es nicht nur verboten Feuer anzuzünden, sondern auch
es zu löschen, selbstverständlich unter Ausdehnung auf Lichter und
Lampen: »Wer ein Licht auslöscht, weil er sich fürchtet vor Heiden,
vor Räubern, vor bösem Geist, oder um eines Kranken willen, damit
er einschlafe, ist frei. Geschieht es aber, um die Lampe, das Öl
oder den Docht zu schonen, so ist er schuldig. R. Jose spricht ihn
in jedem Falle frei, außer in betreff des Dochtes, weil er dadurch
gleichsam eine Kohle bereitet.« »Man darf ein Gefäß zum Auffangen der
Funken unter die Lampe setzen, aber nicht Wasser hineintun, weil man
dadurch löscht.« Daß man eine Feuersbrunst am Sabbat nicht löschen
durfte, versteht sich von selbst.


Die Gesetzeshüter dehnten ihre Verbote auch auf Handlungen aus,
die nur möglicherweise eine Sabbatverletzung herbeiführen konnten.
Demnach eine Analogie zum berühmten dolus eventualis unserer Richter:
»Der Schneider gehe bei einbrechender Dunkelheit nicht mit einer
Nadel aus; denn er könnte vergessen und (nach Eintritt des Sabbat)
damit ausgehen. Auch nicht der Schreiber mit einem Rohre.« Ferner
ist es am Sabbat verboten, bei Lampenlicht zu lesen, oder Kleider
von Ungeziefer zu reinigen. Beides sind nämlich Handlungen, bei
denen helles Licht besonders nötig ist, daher liegt die Versuchung
besonders nahe, die Lampe zu neigen, um ihr mehr Öl zuzuführen.
Das wäre aber ein Verstoß gegen das Verbot des Feueranzündens. Dem
Schullehrer ist zwar gestattet zuzusehen, wie Kinder bei
Licht lesen, er selbst darf es aber nicht.


Ein Arzt darf am Sabbat einem Kranken nur Beistand leisten, wenn
Lebensgefahr vorhanden ist. R. Matthija ben Charasch erlaubt sogar
einem an Halsschmerzen Leidenden am Sabbat Heilmittel in den Mund
zu tun, weil es vielleicht lebensgefährlich sein könnte. Dies
wird jedoch nur als Ansicht dieses einen Gelehrten und keineswegs
als allgemein gültig angeführt. Jedenfalls darf der Arzt nur bei
Lebensgefahr helfen: »Man darf nicht einen Bruch (eines Gliedes)
wieder einrichten. Wer sich die Hand oder den Fuß verrenkt hat, darf
sich nicht mit kaltem Wasser begießen.« Daher auch die Anfeindungen
Jesu durch die Pharisäer wegen seiner Krankenheilungen am Sabbat!


Auch die jüdischen Soldaten beobachteten die Sabbatruhe gewissenhaft.
So ließ sich am Anfang der makkabäischen Erhebung eine Schar von
Gesetzestreuen lieber bis auf den letzten Mann niedermachen, als
daß sie zum Schwert gegriffen hätte. Von da an beschloß man auch am
Sabbat das Schwert zu gebrauchen, jedoch nicht zum Angriff, sondern
nur zur Verteidigung.


Daß die Gesetze über Reinheit und Unreinheit mindestens ebenso
sophistisch waren, wie die über die Sabbatruhe, ist hinlänglich
bekannt. Uns genügen die mitgeteilten Beispiele[2].


Doch zurück zur Scholastik!


Man wird zur Entschuldigung dieses Unsinns ins Treffen führen,
daß nur wenige Jahrhunderte, besonders die zweite Hälfte des 11.,
das 12. und 13., ihn kultivierten. Nun wäre es ja an sich
schon hinlänglich betrübend, wenn zweieinhalb Jahrhunderte lang —
tatsächlich herrschte die Scholastik ja die doppelte Zeitdauer,
wenn auch nicht so absolut, wie von etwa 1050 bis 1300 — die
fähigsten Köpfe der Christenheit nichts besseres zu tun gehabt
hätten, als leeres Stroh zu dreschen. Aber selbst diese lahme
Entschuldigung ist nicht stichhaltig. Denn wie man bereits im 5.
Jahrhundert in Konstantinopel an allen Straßenecken über Dogmatik,
über Gottähnlichkeit und Gottgleichheit disputiert hatte (vgl.
Kultur-Kuriosa I, S. 180), so hatte man auch schon Jahrhunderte
früher im Abendlande diesem müßigen Sport gehuldigt.


So zerbrechen sich im 9. Jahrhundert — um nur ein Beispiel zu
nennen — Nonnen den Kopf darüber, ob Maria geboren habe, wie andere
Frauen. Die Frage wurde in allen Details behandelt, was der Ausmalung
geschlechtlicher Dinge den weitesten Spielraum ließ. Als nun nach
Alt-Corvey die Kunde kam, gewisse Leute wagten zu lehren, Maria habe
trotz der übernatürlichen Empfängnis Jesus ebenso geboren, wie andere
Frauen ihre Kinder, erhob sich das lauteste und heftigste Geschrei
über diese Häresie. Paschasius Radbertus und Ratramnus,
beides Autoritäten, widersprachen mit leidenschaftlichem Eifer.
Man schuf eine Physiologie des Irrsinns, um die Jungfrauschaft der
Gottesgebärerin aufrecht erhalten zu können[3].


Das war im finstersten Mittelalter! wird man einwenden. Nun, gar
so finster war in mancher Hinsicht das 9. Jahrhundert gar nicht,
wie die Entscheidung Karls des Großen gegen den Bilderdienst
oder die Schriften des Erzbischofs Agobard von Lyon[4]
beweisen, der sich gegen das Wettermachen der Hexen u. a.
wendet. Aber immerhin sei zugegeben, daß die Menschen von damals
noch sehr barbarisch dachten, ihre Kenntnisse gering waren, ihre
Frömmigkeit kindlich.


Die Scholastik verbunden mit widerlicher Frömmelei, saß unsern
Altvordern noch Jahrhunderte lang so tief in den Knochen, daß
sich auch die Poesie von ihr nicht freimachen konnte. Der neue
Meistergesang des ausgehenden 15. Jahrhunderts, der in Nürnberg seine
Wiege hatte, schuf nicht nur eigene Töne mit eigenen Namen, sondern
war auch anscheinend bestrebt, den Gesängen einen neuen Inhalt zu
geben. Aber das war nicht so einfach, denn die älteren Meister zum
mindesten konnten auf die scholastischen Grübeleien und auf die
Metaphysik nicht verzichten. Besonders wurden kirchliche Dogmen und
kirchliche Traditionen als Gegenstand der Poeterei erkoren.


Was dabei herauskam, läßt sich denken. Sang man doch in
scholastischer Weise mit allen Künsten der Dialektik, aber
natürlich mit steter Unterordnung unter die kirchliche Lehre,
über so hochpoetische Themen wie: Wo Gott gewesen, ehe die Welt
geschaffen war. Wie das Verhältnis der drei Personen in der Trinität
beschaffen sei. Wie sich die Gottheit von ihrem eigenen Geschöpf
habe gebären lassen können. Wie es möglich gewesen, daß die Geburt
Gottes des Sohnes mit der Unbeflecktheit der Jungfrau sich habe
vereinigen lassen. Wie die Ubiquität Gottes des Sohnes im Sakrament
des Altars zu fassen sei. Selbst Hans Folz, der ja als
Neuerer des Meistergesanges auftrat, beschäftigte sich in vielen
Gedichten ganz in althergebrachter Weise mit diesen Dingen.
Von den übrigen Meistern der Schule aber, soweit ihre Gedichte mit
Wahrscheinlichkeit ermittelt werden können, hat sich kaum einer mit
einem andern Gegenstande befaßt[5].


So weit kann also eine gelehrte Dummheit von ihrer Zeit Besitz
ergreifen, daß selbst die Poesie keinen andern Stoff findet, als
diesen schon für prosaische Behandlung zu langweiligen, und daß die
Rechtgläubigkeit und dogmatische Korrektheit höher gewertet wird, als
freischaffende Phantasie!


Doch das ist ja alles noch Mittelalter, wird man einwenden.


Was aber sagt der unverbesserliche Lobredner menschlicher Intelligenz
zu Schriften, die vor wenigen Jahrhunderten, ja noch an der Schwelle
der Gegenwart im gleichen Geiste abgefaßt wurden? Was dazu, wenn er
erfährt, daß es sich um protestantische Theologen handelt,
denen man ja geneigt ist gegenüber ihren katholischen Amtsbrüdern
eine gewisse geistige »Freiheit«, ein größeres Anpassungsvermögen an
die realen Bedürfnisse des Lebens, an den Zeitgeist, nachzurühmen?
Sehen wir uns diese Literatur einmal an!


»Schriftmäßige Abhandlung von dem Dienste der Engel bey den
Eheverbindungen der Frommen, über Gen. XXIV, 7 und 40 ...« heißt
eine Broschüre, die im Jahre 1753 in Altenburg aus der Feder des
Gymnasialprofessors Salomon Ranisch erschien. Er beweist
nicht nur aus der Bibel sein Thema für die Vergangenheit, sondern
spricht auch die Meinung aus, daß noch heute Engel als
Heiratsvermittler fungieren. Allerdings nur bei Frommen.


Dieses Thema schien den Theologen so bedeutend, daß der gräflich
Schönbornsche Konsistorialprofessor Christoph Haymann im
gleichen Jahre in Waldenburg eine Abhandlung erscheinen ließ, von
deren schier endlosem Titel wir den Anfang zitieren »Zufällige
Gedanken über des Hochedlen und hochgel. M. Salomon Ranischens, des
Hochfürstl. Sächsis. Gymnasii illustris in Altenburg hochverordneten
Professors ...« Hier wird der Abhandlung zwar Beifall gezollt, jedoch
bezweifelt, ob der Beweis zwingend dafür erbracht sei, daß der
Engel, der Elieser auf seiner Reise unterstützte auch den gemessenen
Befehl gehabt hätte ihm beim Vermählungsgeschäft behilflich zu sein.
Er glaubt vielmehr, daß Gott selbst die Umstände und Herzen der in
Frage kommenden Personen nach dem Wunsche Eliesers gelenkt habe. Auch
fehle der zwingende Beweis dafür, daß Isaak durch eine Erscheinung,
Botschaft oder Anzeige des Engels bestimmt worden sei der Rebekka
entgegenzugehen.


Der Fall wird mit größtem Scharfsinn und natürlich auch unter
Zurückgreifen auf den hebräischen Urtext geprüft. Das war aber auch
nötig, denn Salomon Ranisch antwortete in einem »Sendschreiben
an den Hochehrwürdigen, hochachtbaren und hochgelahrten Herrn M.
Christoph Heymann (sic!) usw.« Altenburg 1754.


Er meint es trage die »Schwäche des menschlichen Verstandes«
Schuld an der Gleichgültigkeit der Ausleger, die der Tätigkeit
des Engels bei der Vermählung Isaaks nicht die nötige
Beachtung geschenkt hätten. Vielleicht hätten sie unter dem Engel
den unerschaffenen Engel des Bundes verstanden, vielleicht auch sich
den Schein der Gelehrsamkeit beigelegt, als ob die Interpretation
der Tätigkeit des Engels so leicht sei, daß man stillschweigend
darüber hinweggehen könne. Ihm aber sei ein Licht aufgegangen durch
die Vorlesungen des Professor Crusius, der dozierte, daß
Gott die Welt regiere teils durch den Lauf der Natur, teils durch
die Hilfe der Wunder, teils aber auch durch den Dienst der Engel.
Wenn es ihm auch ferne läge zu bestreiten, daß der Engel die Aufgabe
hatte Elieser auf seiner Reise zu beschützen, so seien wir doch auch
gezwungen, ihn als »einen Beystand der gestifteten Ehe« anzusehen.
Das beweist er denn auch philologisch. Ja, der Engel sei sogar mit
dem Messias identisch. Weit entfernt sich widerlegen zu lassen, ist
Ranisch der Ansicht, daß gerade diese Ehegeschichte ein wunderschönes
Beispiel dafür sei, daß Gott durch den Dienst der Engel die Ehen
der Frommen stifte[6].





In der Abhandlung »Adam der erste Vasall« erbringt Joh. Dan.
von Hoven (Lingen 1753) den Beweis, daß das Paradies
ein Lehen war, mit dem Gott als Lehnsherr Adam als ersten
Vasall belehnt hatte.


Der Lehnsherr Gott, zugleich unumschränkter Landesherr, führt einen
doppelten Namen im Hebräischen in diesen seinen beiden Eigenschaften.
Der Lehnsherr wird eigentlich Herr genannt, nicht sowohl weil
er die Oberherrschaft sich vorbehalten wollte, als wegen der Treue
und Pflichten, die der Vasall ihm zu leisten schuldig ist. Der an
einen Lehnsherrn zu stellenden Forderung, daß er freie Verfügung
über die zu vergebenden Güter habe, entspricht Gott durchaus. Er
handelte jedoch weniger als kontrahierende Partei, denn aus freiem
und unumschränkten Wohlgefallen.


Was nun Adam betrifft, so ist er namentlich benannt. Er ist als
Vasallus capitaneus zu betrachten, das Weib aber nur als Valvasor.


Das Lehensgut ist ein unbewegliches Grundstück, das aus besonderer
Gnade verliehen wird und eigentlich weder ge- noch verkauft werden
darf. Ein solches beneficium war der Garten Eden: a) er war ein
unbewegliches Grundstück, b) der Mensch hatte aus sich selbst kein
Recht darauf, sondern c) es lediglich aus Gnade erhalten und zwar
d) für sich und seine Leibeserben e) mit allen Regalien, f) sowohl
geistlichen als weltlichen. Zwar hatte Gott dem Menschen erlaubt sich
die Erde untertan zu machen, dabei aber den Garten Eden ausdrücklich
abgesondert und für sich selbst vorbehalten. Es handelt sich hier
also um ein Lehn in curte oder territorio des Landesherren und damit
zugleich ein feudum ligium.


Die Belohnung geschieht durch Einräumung, tätliche Einführung und
Übergebung des Grundstückes vom Herrn an seinen Vasallen im Beisein
wenigstens zweier Zeugen, wogegen sich der Vasall durch den Lehnseid
seinem Herrn verpflichtet, was jedoch auch erlassen werden kann. Die
Einsetzung erfolgt nach Gen. II, 8 und 15 ordnungsgemäß vermutlich in
Gegenwart einiger Engel, da diese auch bei der Austreibung
anwesend waren. Fehlte auch der Lehnseid, wie ja zulässig, so
empfing Adam doch Instruktionen bezüglich seiner Dienstpflichten,
nämlich den Garten zu bebauen und zu bewahren. Auch war das Servitut
auferlegt vom Baum der Erkenntnis nichts zu essen bei Verlust des
Lehens. Dieser erfolgte ganz rechtmäßig wegen eines crimen feloniae
— das unerlaubte Essen und Verhandlungen mit der Schlange als
Feindin des Lehnsherren — und crimen lesae majestatis, da er bei der
Untersuchung den Lehnsherren selbst beschuldigte[7].





Im Jahre 1756 erschien in Jena »Johann Georg Walchs D. Abhandlung
vom Glauben der Kinder im Mutterleibe, aus dem lat. ins deutsche
übersetzet und mit Anmerckungen erläutert von M. Adam Lebrecht
Müller« in zweiter Auflage!


Diese wenn auch nicht lesenswerte, so doch sicherlich gelesene
Untersuchung stellt fest, daß gar kein Zweifel darüber bestehe, daß
getaufte, in zarter Kindheit sterbende Kinder des ewigen Lebens
teilhaftig werden. Wie aber, wenn Kinder sterben, deren Eltern
keine Christen sind? Die Ansichten über das Schicksal ihrer Seelen
weichen voneinander ab. Der Verfasser hält dafür, daß sie infolge
der Erbsünde der ewigen Seligkeit verlustig gehen. Kinder aber von
christlichen Eltern erlangen die ewige Seligkeit auch wenn sie
ungetauft sterben, wofern die Taufe unmöglich war. Aber wie läßt sich
das begründen? Höchst einfach! Da es unmöglich wäre ihnen
das ewige Leben zu verleihen ohne Glauben, aber unbillig sie
unverschuldet der Verdammnis zu überliefern, so folgt daraus, daß
»Gott den Glauben in den Kindern, da sie noch im Mutterleibe sind
bewirkt!« Er kann das nach Matth. XIX, 26 und Luk. I, 37 tun.
Von Johannes wird Luk. I, 15 sogar ausdrücklich erzählt, daß er noch
im Mutterleibe vom heiligen Geist erfüllt wurde. »Wir finden Exempel
solcher Kinder, welche Gott bereits im Mutterleibe zu heiligen
Ämtern ausersehen hat. Jer. I, 5. Gal. I, 15 sqq. Also kann Gott im
Mutterleibe heiligen[8].«





Ein Thema, dessen Aufwerfung nicht geringere Intelligenz erfordert,
als seine Beantwortung, behandelt der Prediger Johann Friedrich
Wachsmann in seiner 1751 zu Helmstedt erschienenen Schrift
betitelt »Untersuchung der Frage, warum Gott den gefallenen Engeln
keinen Erlöser gegeben habe?«


Er geht mit bewundernswertem Scharfsinn zu Werke, wenn er nach
der Feststellung, daß viele Engel durch eigene Schuld in Sünde
fielen, im Gegensatz zu den verführten Menschen, schließt, daß es
also keineswegs unmöglich wäre, sie durch einen Erlöser daraus zu
befreien. Und zwar weder unmöglich bei Gott, da dieser ja allmächtig,
noch beim Erlöser. Denn diese Unmöglichkeit müßte entweder darin
bestehen, 1. daß der Sohn Gottes, ob er sich gleich mit der
menschlichen Natur habe vereinigen können, doch unvermögend gewesen,
die Natur der Engel anzunehmen und sie zu erlösen. Oder 2.
daß, weil die englische Natur trefflicher sei, als die menschliche
der Sohn Gottes eine Unmöglichkeit gefunden habe, die englische Natur
anzunehmen; oder 3. daß, weil die Sünde der gefallenen Engel größer,
als die Sünden der Menschen gewesen, es dem Sohne Gottes unmöglich
gefallen, für ihre Sünde eine vollkommene Genugtuung zu leisten, wenn
er auch ihre Natur angenommen hätte; oder 4. daß außer der Annahme
der englischen Natur, wenn sie unmöglich gewesen wäre, sonst kein
anderer Weg auf seiten des Erlösers habe sein können, die gefallenen
Engel aus ihrem kläglichen Elende zu erlösen.


Nun ist es klar, daß sowohl Gott, als auch dem Erlöser das alles sehr
wohl möglich gewesen wäre. Gab also Gott den gefallenen Engeln keinen
Erlöser, so kann nur sein Wille, nicht sein fehlendes Können, daran
schuld gewesen sein.


Aber warum wollte Gott nicht?


Die Antwort würde uns sehr schwer fallen, uns schlaflose Nächte
verursachen, vielleicht uns ein Gemütsleiden zuziehen, hätte nicht
Herr Pastor Wachsmann auch sie richtig gefunden.


Ja, warum wollte Gott nicht? Er wollte nicht entweder aus Güte, oder
aus Gerechtigkeit, oder aus Heiligkeit! Der Verfasser entscheidet
sich für die letztere. Und er hat mit seiner Motivierung recht:
Eigentlich wollte er ja den gefallenen Engeln einen Erlöser geben,
unter der Bedingung, daß sie glaubten. Aber er sah bei seiner
Allwissenheit vorher, daß sie das ganz und gar nicht tun würden, und
deshalb unterließ er es.


Zu dieser hochaktuellen Untersuchung von unabsehbarer
praktischer Bedeutung hat der hochwürdige Herr Abt Schubert
eine Vorrede geschrieben, die zugleich eine kritische Würdigung ist.


Zwar ist er der Ansicht, daß es zur Seligkeit nicht nötig sei zu
wissen, warum Gott den bösen Engeln keinen Erlöser sandte, nachdem
aber der Rostocker Gottesgelahrte D. Johann Fecht in seinen
Noctibus Christianis p. 359-887(!!!) weitläufig untersucht habe,
ob Christus unter allen Menschen die schönste Gestalt habe?,
billigt er die Frage. Hat doch schon der hl. Augustinus (Enchirid
c. 29. Opp. Tom. VI. p. 207) die Ansicht ausgesprochen, Gott habe
deshalb den gefallenen Engeln keinen Erlöser gesandt, weil das ganze
Menschengeschlecht, aber nur ein Teil der Engel gefallen sei, ein
Verlust, der durch die Anzahl der erlösten und auserwählten Menschen
wieder habe ersetzt werden müssen! Auch der hl. Gregorius (Lib. IX
Moral c. 28) hat sich zu dieser wichtigen Frage geäußert, desgleichen
Bernhard (in Tr. de grad. hum. p. 975). Wenn auch Wachsmanns
Ausführungen im allgemeinen zuzustimmen sei, so müsse doch bedacht
werden, daß die gefallenen Engel nur deshalb so verstockt seien und
an den Erlöser nicht glauben würden, weil sie wüßten, daß sie auf
ewig verdammt sind. Trotzdem wäre Gott auch die Erlösung dieser
hartgesottenen Sünder möglich gewesen, jedoch nur durch unendliche
Leiden seines Sohnes. Und da Christus sich dazu nicht freiwillig
erbot, wollte Gott ihn nicht zwingen. Zudem wäre ihre Erlösung »ein
unnützes und überflüssiges Werk« gewesen. Und so etwas macht Gott
nicht.


Der Herr Abt schließt sein Gutachten mit der Hoffnung, es
mögen sich noch viele »geschickte und gelehrte Männer« dadurch
veranlaßt sehen, »solche Fragen in der Theologie zu untersuchen, die
bisher noch nicht hinlänglich entschieden worden, damit das Licht
unserer Erkenntnis zum Preis der göttlichen Majestät immer klarer und
heller gemacht werde«[9].





Die Gründe, aus denen Kain von Abel erschlagen wurde, ließen
die Theologen nicht schlafen. Doch die Erleuchtung blieb nicht aus.
Man fand, daß religiöse Differenzen den Brudermord verursacht
hätten. Kain hätte behauptet, daß es weder ein ewiges Leben, noch
Belohnung für die guten und Bestrafung für die bösen Taten gäbe, daß
die Welt nicht durch Gottes Barmherzigkeit erschaffen worden sei usw.
Abel widersprach und da ihm bessere Argumente fehlten, tat er, was
man in solchen Fällen noch heute den Freidenkern gegenüber gern tun
würde, er erschlug den gläubigen Bruder[10]!





M. Joh. Jacob Plitts »Vernunft und Schriftmäßige Gedanken
über diejenigen Menschen, welche bald nach ihrem Tode wieder
auferwecket und größtentheils zweymahl gestorben sind«, Marburg
1752, repräsentieren vielleicht einen noch höheren Grad gelehrter
Dummheit.


Diese schon durch ihren Titel — man beachte das »größtenteils
zweimal gestorben!« — beachtenswerte Untersuchung befaßt sich
auch mit der hochwichtigen Frage, wo die Seelen der
Auferweckten gewesen sind. »Die Gottesgelahrten haben es vor die
schwerste Frage dieser Sache gehalten, wo denn die Seelen dieser
Verstorbenen bis zu der Zeit, da sie wieder auferwecket sind,
geblieben wären? Die hl. Schrift redet von zwei Orten nach dem Tode,
und versichert, daß aus der Hölle keine Erlösung sey, und wer einmahl
in dem Himmel ist, auch ewig darinne bleibe ... Die Schwierigkeiten
werden am glücklichsten gehoben, wenn man annimmt, daß diese Seelen
bis zur Auferweckung in ihren Leibern geblieben, ob sie gleich
keine weitere Gemeinschaft mit denselben gehabt haben. 1. Diese
Meynung hat nichts widersprechendes, und ist also möglich: denn die
räumliche Trennung der Seele von dem Leibe gehöret nicht zu dem Wesen
des Todes nothwendig; 2. es stimmt weit besser mit den göttlichen
Vollkommenheiten, wenn die Seelen, die bald wieder mit ihrem Cörper
haben sollen vereiniget werden, nicht an einem besonderen Ort
versetzet worden. Die Ursachen, warum die Seelen gleich nach der
Trennung von ihren Leibern an einen gewissen Ort versetzet werden,
fielen weg, und den Menschen würde es schwer werden, eine Ursache
zu entdecken, warum Gott die Seelen der zweymahl Verstorbenen auf
eine so kurtze Zeit aus ihrem bisherigen Orte in einen andern sollte
versetzet haben, in welchem sie natürlicher Weise nach dem Tode des
Leibes geblieben wären. Ueberdies häuffet Gott die Wunder nicht ohne
Noth, sondern wählet immer den kürtzten Weg, einen gewissen Endzweck
zu erreichen. Es war also ein kürtzer Weg, wenn die Seelen in ihren
Cörpern blieben, als wenn sie in den Himmel versetzet, und
kurtz hernach wieder mit dem vorigen Leibe vereiniget würden«[11].





Welcher fromme Christ fürchtet nicht das jüngste Gericht, das Ende
aller Dinge? Vor allem, daß es ihn nicht wachend und betend ereilt?
Da ist es natürlich von ungeheurem praktischen Werte, annähernd zu
wissen, wann dieses schreckliche Ereignis eintrifft. Bekanntlich
glaubte man im Jahre Tausend unserer Zeitrechnung nunmehr sei alles
aus, und in diesem Glauben wanderte der fromme Kaiser Otto III., das
Weltwunder, nach Gnesen. Die Adventisten leben in unseren Tagen noch
der Meinung, daß die Katastrophe plötzlich hereinbrechen könne. Wie
töricht! Hat doch schon längst M. Gottfried Büchner die Frage
in durchaus befriedigender Weise gelöst und dadurch jeden wahrhaft
Frommen von einem schweren Alb befreit.


Zu Jena erschien im Jahre 1751 die Abhandlung »Daß der jüngste Tag
und das Ende der Welt gewiß aber noch lange nicht komme, suchet
aus der Schrift und Vernunft zu beweisen M. Gottfried Büchner«.


Die Beweisführung ist durchaus zwingend. Wenn auch der gelehrte
Verfasser sich nicht getraut, das Jahr oder gar Tag und Stunde des
jüngsten Tages genau anzugeben, so weist er doch mit Recht auf
Habakuk III, 2 hin, wo es heißt »Herr ich habe dein Gerücht gehöret,
daß ich mich entsetze; Herr du machest dein Wort lebendig mitten
in den Jahren und lässest es kund werden mitten in den Jahren.«
Nun ist es ja evident, daß das lebendig gewordene Wort
Gottes Christus ist. Da es mitten in den Jahren kommt, d. h. in der
Mitte zwischen Schaffung und Untergang der Welt, so ist es nicht
allzuschwer, den letzteren Termin zu bestimmen. Wissen wir doch, daß
Christus etwa im Jahre 4000 nach der Schöpfung auftrat. Wir können
daraus folgern, daß der jüngste Tag 4000 Jahre nach ihm eintritt,
haben also noch über 2000 Jahre Zeit, uns unseres Lebens und unserer
Sünden zu freuen. Und das wollen wir hiermit auch tun[12]!





Die für das Seelenheil nicht minder wertvolle, als für jene
wahre Wissenschaft, die wir alle erstreben, notwendige Frage,
ob die Erde im Herbst oder im Frühjahr geschaffen wurde,
ließ begreiflicherweise die Theologen nicht zur Ruhe kommen.
Schon die alte Kirche hatte sich mit ihr befaßt. Nach der großen
Glaubensspaltung lieferten orthodoxe Katholiken, Lutheraner und
Calvinisten etwa in gleicher Stärke Verteidiger der einen, wie
der anderen Meinung. Die meisten Katholiken treten zwar für die
Erschaffung im Frühjahr ein, so auch Cajetan, Molina,
Valentia, a Lapide, Tornielli usw., aber
auch große Autoritäten, wie Arias, Montanus,
Pererius, Mesenne und Petavius entscheiden sich
für den Herbst. Von lutherischen Theologen sind sich Luther,
Melanchthon, Agid. Hunnius, Joh. Gerhard,
Somson, Gottfried Wegner u. a. darin einig, daß die
Erschaffung der Welt nur im Frühjahr stattfinden konnte, während der
berühmte Leipziger Chronologe Calvisius († 1617), Abrah.
Calov, Strauch, Runge, Walther
usw. gute Gründe für die andere Jahreszeit hatten. Auch unter den
Reformierten gab es bedauerlicherweise zwei Lager: Alsted,
Polanus, L. Capellus, G. J. Vossius, Jul.
Caesar Scaliger und Pareus brachen für den Frühling
Lanzen, während Danäus, Zanchius, Piscator,
Voetius, Maresius, Burmann, Heidegger,
Turretin usw. die Ehre des Herbstes als Weltschöpfungstermin
verteidigten. Es war ein harter Kampf, um so mehr, als der berühmte
Kartograph Mercator († 1594) berechnet hatte, daß die Welt
nur im Hochsommer entstanden sein konnte. Natürlich fand auch
diese wissenschaftliche Erkenntnis ihre Anhänger, wenn auch nicht
viele. Noch zu Anfang des 18. Jahrhunderts hatten sich die Gemüter
nicht beruhigt, wie die damals erschienene Schrift des Geraer Rektors
Hogel beweist, der herausgerechnet hatte, daß Gott am 26.
Oktober abends zu schaffen angefangen hatte[13].


Hauptsächlich in reformierten Kreisen herrschte
Meinungsverschiedenheit darüber, ob der Schöpfungsakt Gottes jedesmal
den ganzen Zeitraum von 24 Stunden einnahm oder ob er in
kürzerer Zeit fertig wurde oder ob er — wozu besonders die strenge
Orthodoxie neigte — mit einem Schlage und ohne jeden Zeitaufwand
erfolgte. Zwischen den Lutheranern aber gab es Differenzen über den
Zeitpunkt, in denen die Engel erschaffen wurden: ob er auf den
ersten oder zweiten Schöpfungstag zu legen sei oder ob man ihn
ganz unbestimmt lassen müsse[14].





Der Lübecker Generalsuperintendent August Pfeiffer
(† 1698), ein durch seine wissenschaftlichen Arbeiten bekannter
Theologe, ließ unter dem Titel »Pansophia Mosaica e Genesi delineata,
d. i. Grundriß aller Weisheit darinnen aus dem 1. B. Mosis alle
Glaubensartikul; die Widerlegung der Atheisten, Heiden, Juden,
Türcken, und aller Ketzer; alle Disciplinen in allen Facultäten;
der Ursprung aller Sprachen; der Extract von allen Historien,
Antiquitäten und Curiositäten; alle Professiones, Handwerke und
Handthierungen; alle Tugenden und alle Laster; aller Trost kurz
und deutlich gewiesen werden« (Leipzig 1685), ein Werkchen in
Duodez erscheinen, das selbst unter den an Albernheit gewiß den
höchsten Ansprüchen genügenden theologischen Untersuchungen noch
einen Ehrenplatz einnimmt. Er führt den Nachweis, daß das 1. Buch
Mosis der Inbegriff aller göttlichen und menschlichen Weisheit ist
und findet darin u. a. sogar die sämtlichen 28 Artikel der Augsburger
Konfession. Auch alle Rechtswissenschaft, Medizin, Philosophie,
Redekunst haben hier ihre Wiege.


Pfeiffer ist ganz und gar nicht verwaist unter den gelehrten
Dummköpfen. So schrieb Dorsch eine Theologia Zachariana
(1637), Majus eine Theologia Jeremiana (1696), Bebel
eine Daniel-Theologie und Hinckelmann vier Jahre später (1687)
eine Hiob-Theologie. Den Vogel aber schießt J. Deutschmann
ab mit der Schrift »Theologie Adams, des ersten wahren
Lutheraners« (Theologia primi theologi Adami vere Lutherani,
Wittenberg 1689)[15].





Wenn Naturvölker, Zeiten, die vom Naturgeschehen noch keine
richtige Vorstellung haben im Erdbeben mit seinen Schrecken einen
Eingriff Gottes in den Lauf der Natur erblicken, daraus sein Grollen
entnehmen wollen, so werden wir das für Unwissenheit, nicht aber
für Dummheit halten können. Wie aber, wenn im aufgeklärten 18.
Jahrhundert in einer Abhandlung, die die natürlichen Ursachen der
Erdbeben durchaus nicht bestreitet, ein Diakon Johann Christian
Leo in seiner Predigt »Die Offenbahrungen Gottes im
Erdbeben«, Weißenfels 1757, darlegt, daß Gott im Erdbeben
seine Gerechtigkeit und Güte offenbart! Wie völlig alles
Verstandes beraubt muß eine Konfession oder Zeit sein, die nach der
schrecklichen Katastrophe von Lissabon und unter deren unmittelbarem
Eindruck solche Folgerungen ziehen kann[16]!


Wenn irgend etwas den Beweis zu liefern vermag, daß der blinde
Bibelglaube die Vernunft lähmt und dadurch verdummt, so ist es
zweifellos ein Symptom wie dieses: unter allen Umständen ist ein
Eingriff Gottes in das Naturgeschehen eine gute Handlung. Wir sehen
zwar das genaue Gegenteil, aber da Gott alle guten Eigenschaften hat
und Vater der Menschen ist, so trügen uns eben Augen und Verstand!
Betrachten wir nun des Näheren die lähmende Rolle, die dieser
Bibelglaube spielt, zumal, wenn er noch durch den an die unfehlbaren
Interprätationen der Autoritäten gestützt wird!





Die Frage von der Existenz der Antipoden gehört zu den wenigen
wissenschaftlicher Art, die die alte Kirche beschäftigten.
Da die Manichäer zufällig das Richtige trafen, widersetzen sich die
Kirchenväter ihrer Ansicht, waren doch die Manichäer als Ketzer
verdammt. Der Mönch Cosmas, der zu Beginn des 6. Jahrhunderts
in Alexandrien lebte, hatte in seiner »Topographia Christiana«[A] die
Resultate seiner weiten Reisen niedergelegt, sowie eingehend Stellung
genommen zum Verhältnis der Wissenschaft zur Bibel. Er bestreitet die
Existenz der Antipoden, und zwar aus folgenden zwingenden Gründen:


Da der Schöpfungsbericht der sechs Tage mit den Worten schließt
»Dies ist das Buch des Ursprungs von Himmel und Erde« (Genesis 2, 4)
meint Cosmas, wenn die Lehre von den Antipoden richtig wäre, dann
würde der Himmel die Erde umschließen und es hätte daher nur zu
heißen brauchen: »Dies ist das Buch des Ursprungs des Himmels.« Da
es nun kaum einen biblischen Schriftsteller gibt, der sich nicht des
Ausdruckes »Himmel und Erde« zur Bezeichnung des Universums bedient,
so war das von Cosmas angeführte Argument von größter Beweiskraft.
Setzte es ihn doch in die Lage, als Gewährsmänner gegen die
Existenz der Antipoden Abraham, David, Hosea,
Jesaja, Sacharia, Melchisedek usw. anzuführen.
Autoritäten beweisen aber ja bekanntlich noch heute und besonders war
das damals der Fall.


Aber Cosmas hat damit seine Beweismittel noch keineswegs erschöpft.
Da es in der Bibel heißt, die Erde stehe auf ihren Pfeilern
fest, was zum mindesten schließen lasse, daß sie nicht in der Luft
schwebe, da ferner Paulus sagt (wenigstens wie Cosmas aus den
phantastischen Erklärungen von Hebr. VIII, 1, 2, IX, 1, 2, 11, 12,
24 folgert), alle Menschen seien geschaffen, um auf dem Antlitz der
Erde zu leben, woraus deutlich hervorgeht, daß sie nicht auf mehr als
einem Antlitz oder gar auf ihrem Rücken leben, so müsse ein Christ
»nicht einmal von Antipoden sprechen«.


Daß die Beweise des Cosmas, gestützt auf Bibel und Autoritäten, nicht
minder auch durch den Antagonismus gegen die Manichäer, allgemeine
Anerkennung finden mußten, ist selbstverständlich. Selbst ein
Bonifacius, ermutigt vom Papst Zacharias, fand es nicht
unter seiner Würde, in dieser Sache die Sturmfahne gegen den Irländer
St. Virgilius zu führen, als dieser es gewagt hatte, um die
Mitte des 8. Jahrhunderts in Bayern die Existenz der Antipoden zu
behaupten. Man bannte 748 diesen später heilig gesprochenen Abt von
St. Peter in Salzburg, späteren Bischof, der trotz seiner Irrlehre
dazu berufen war, Kärnten und Steiermark zu christianisieren.
Übrigens wurden auch noch in späteren Jahrhunderten Verteidiger der
Antipodenthese von päpstlicher Seite verdammt, während Albertus
Magnus, Dante und andere ungestraft die gleiche Ansicht
vertreten durften. Im 14. Jahrhundert wurden wegen der Antipodenlehre
noch Pietro d'Abano bestraft, Cecco d'Ascoli als Greis
verbrannt. Aber selbst noch zur Zeit Heinrichs des Seefahrers, als
die großen atlantischen Entdeckungen doch schon begonnen hatten,
konnten sich noch Männer wie der Kardinal d'Ailly auf Grund
der Bibel gegen Antipoden erklären, ja ein Columbus
mußte sich von den Theologen Salamancas darüber belehren lassen, daß
die Annahme bewohnter Länder auf der anderen Erdhälfte gegen Schrift
und Kirchenväter verstoße[17].





Unter dem Titel »Systema Theologicum ex Prae-Adamitarum Hypothesi«
erschien im Jahre 1655 von dem französischen Protestanten La
Peyrère ein Werk, das verdienstvoll genannt werden muß durch
die Kritik, die es an der biblischen Geschichte übt und mit der
es versucht Widersprüche zwischen Wissenschaft und Bibel dadurch
aufzuklären, daß es die ganze vorsintflutliche Geschichte lediglich
auf das jüdische Volk beschränkt wissen will. Sehr merkwürdig sind
nun einzelne Fragen, die er in diesem Bestreben aufwirft: Warum
hütete Abel die Schafe, da es doch keine Diebe gab? Wo nahm Kain die
Waffe her, mit der er seinen Bruder tötete?


Daß in der Bibel zwei Schöpfungsgeschichten miteinander verquickt
sind, was zu Widersprüchen führt, war ihm nicht entgangen und kommt
ja auch z. B. klar in Kains Furcht weiter zu wandern zum Ausdruck, da
er nicht von jemand getötet zu werden Gefahr laufen wollte.


Nun ist es gewiß kein Wunderwerk der Intelligenz, daß noch am Ende
des 18. Jahrhunderts gestützt auf diese aus der Bibel zu folgernde
Schöpfung anderer Menschen unabhängig von der Adams das irländische
Parlamentsmitglied Dobbs die Existenz einer nicht von Adam
stammenden Menschenrasse nachdrücklich verteidigt und die
Neger auf eine Ehe Evas mit dem Teufel zurückführt! In Amerika
geschah dasselbe zur Verteidigung der Negersklaverei[18].





Im Jahre 1752 erschien in Nordhausen eine 9 Bogen starke Schrift
des Konrektors des dortigen Gymnasiums Joh. Friedrich Albert
mit dem Titel »Versuch eines neuen Beweises, daß die Sündfluth
allgemein gewesen, und über die gantze Erde ergangen sey; wobey
zugleich noch andere dahin gehörige Sachen und seltene Nachrichten
ausgeführet worden.«


Das Buch, das natürlich jedes Bibelwort für bare Münze nimmt und
in naivster Weise u. a. beweist, daß die Schrift bereits vor der
Sintflut erfunden war, wirft auch die Frage auf, ob genug Wasser
zur Überschwemmung der ganzen Erde vorhanden gewesen sei. »Einige
Meßkünstler sagen, daß zur gäntzlichen Bedeckung der Oberfläche
unmöglich, so viel Wasser vorhanden seyn könne: zumahl Moses anführe,
daß das Gewässer 15 Ellen hoch über die höchsten Berge gestiegen sey.
Aber es hat noch Niemand unter allen Meßverständigen eine so genaue
Ausrechnung des Meeres Breite und Tiefe geliefert, daß man sagen
könnte, wie viel Lasten Wasser in dieser oder jener See sey. Wer
misset die Erde mit einem Dreyangel? ist ein Ausdruck der Heiligen
Schrift. Wer weiß, wie viel Wasser in den unterirdischen Gängen der
Erde, und in ihren Hölen eingeschlossen sey. Moses sagt ausdrücklich:
alle Brunnen der großen Tieffen brechen auf, d. i. alles
Wasser, das in den tiefsten Gründen der Erde befindlich war, stieg
auf Gottes Befehl herauf. Wie gieng das zu? Gott brachte durch Hülfe
der Winde die Wasser weg, also ist es ihm auch möglich gewesen durch
dieselben die Wässer über der Erde zusammen zu treiben. Man stelle
sich nur einen Seesturm vor. Wäre dieses Wasser auch nicht genug
gewesen, so kam doch das Wasser aus den Wolcken darzu.« In dieser
Tonart geht es weiter[19].


Es ist wirklich höchste Zeit, daß Gelehrte mit Rücksicht auf die
Möglichkeit einer totalen Sintflut den Wasservorrat auf den Liter
berechnen. Das wäre auch eine dankbare Aufgabe für eine Akademie der
Wissenschaften!


Welche Unsumme von pfäffischer Borniertheit und Dummpfiffigkeit ist
zur Prüfung einer solchen Frage erforderlich! Und das in der Zeit der
Aufklärung!


Der Leipziger Anti-Wolfianer Crusius († 1775), faßte die
»oberhimmlischen Wasser« als eine wirkliche Wassersphäre auf,
die die ganze Welt umgebe und durch Widerspiegelung der Gestirne
den Schein der Milchstraße erzeuge[20]!





Der Kampf der freien Forschung, der Astronomie, Geologie,
Anthropologie, ja der ganzen Naturwissenschaft gegen die Bibel bzw.
gegen die erdrückende Mehrheit der Theologen, die auf sie gegen
gesunden Menschenverstand und Erfahrung schworen, ist voller Tragik.


Daß sich frühere Jahrhunderte an den Wortlaut der Bibel
hielten und auch die Schöpfungsgeschichte buchstäblich auffaßten, ist
allgemein bekannt. Weniger schon, daß noch in einer 1789 erschienenen
Dogmatik des Freiburger katholischen Exegeten und Apologeten
Engelbert Klüpfel († 1811) die sechs Tage der
Schöpfung als 24stündige Zeiträume aufgefaßt werden. Er wies
alle Versuche zur Ausgleichung der geologischen Lehren mit der Bibel
zurück und behauptete, daß die Raschheit des Schöpfungsverlaufes
im Interesse der Wahrung von Gottes unbeschränkter Allmacht betont
werden müsse. Sogar Augustins Simultanschöpfungslehre ließ
er als plausibel, weil durch die bedingte Zustimmung so großer
Kirchenlehrer wie den hl. Thomas von Aquino gedeckt, zu. Er
verteidigte ferner die Geschichte des Sündenfalls und des Paradieses
als streng historisch aufzufassende Urkunden.


Ähnlich faßt auch das 1796 erschienene Bibelwerk von
Brentano-Dereser im 1. von Brentano bearbeiteten Teil den
Schöpfungsbericht, die Tagewerke und alles andere buchstäblich und
streng historisch auf.


Noch in der Mitte des 18. Jahrhunderts gab es eine Reihe bedeutender
protestantischer Theologen, so Buddeus, Joh. Jak.
Rambach usw., die noch zwischen Helio- und Geozentrismus
schwanken, natürlich aus biblischen Gründen. So schrieb
noch 1717 S. H. Klausing in Wittenberg De Scriptura Sacra non
Copernizante. Um dieselbe Zeit verfaßte Sam. Chr. Hollmann
ebenda die Dissertation »Vom Gebundensein des christlichen
Astronomen durch die hl. Schrift« (De obligatione astronomi
christiani erga Scr. S.), und Nikol. Möller in Kiel
eine Abhandlung »Von der unzweifelhaften Bewegung der Sonne und
Ruhe der Erde« (De indubio solis motu immotaque telluris quiete)
1724. Er verwarf darin Kopernikus, Tycho Brahe,
Cartesius, Huyghens, Newton samt und sonders und
beschwor ihre Anhänger: sie möchten doch »jene höchst gottlose, von
gewissen heidnischen Philosophen des Altertums auf des Erzfeindes
Satan Antrieb ausgesonnene, dann von Kopernikus wieder aufgewärmte
und von Cartesius und dessen Anhängern vergeblich in Schutz genommene
Meinung fahren lassen, weil sie damit doch nur dem Atheismus,
Deismus, Naturalismus und Indifferentismus Vorschub leisteten!«


Fromme Protestanten haben ja noch im 19. Jahrhundert gegen den
Heliozentrismus geeifert, nachdem schon (!) 1822 Papst Pius
VII. offiziell erklärt hatte, »daß die Drucklegung und Publikation
von Werken, welche über die Bewegung der Erde und das Stillestehen
der Sonne nach der gemeinsamen Meinung der modernen Astronomen
handeln, in Rom gestattet sei.« Allerdings ließ erst der Neudruck des
Index von 1835 die Verbote gegen Kopernikus, Stunica,
Foscarini, Galilei und Kepler fallen. Schon
achtzig Jahre vorher hatte Benedikt XIV. für einen einzigen
Fall die Weglassung gestattet[21].





Doch was will das alles gegen folgende Zeugnisse protestantischer
Beschränktheit bedeuten? Ihnen kann man weder den Stand des
Wissens ihrer Zeit als mildernden Umstand anrechnen,
noch die Intoleranz einer höchsten kirchlichen Instanz, die mit
Exkommunikation und Scheiterhaufen drohte, und sie dadurch zum
Verschweigen der eigenen Meinung zwang, noch gibt es sonstwo
irgendwelche Entschuldigungsgründe. Vielmehr handeln alle diese
Autoren aus reiner, lauterer Dummheit.


Der alttestamentliche Exeget C. Fr. Keil in Dorpat trat seit
1860 als Gegner der Geologen und Verteidiger einer buchstäblichen
Geltung der sechs Schöpfungstage auf. Seine triftigsten Gründe
zur Widerlegung der Geologen nimmt er aus der Bibel. Sie
berichtet »von zwei Ereignissen der Urzeit, deren Einfluß auf die
Gestaltung des Erdbodens und die Entwicklung der Pflanzen- und
Tierwelt keine Naturwissenschaft ermessen kann. Wir meinen 1.
den Fluch, der infolge des Falles der Stammeltern unseres
Geschlechtes von Gott über die Erde ausgesprochen und durch den auch
die Tierwelt dem Verderben unterworfen wurde (Gen. 3, 17; Röm. 8,
20), und 2. die Sintflut, durch welche der Erdboden bis zu
den höchsten Bergen unter Wasser gesetzt wurde und alle lebendigen
Wesen auf dem trocknen Lande bis auf die von Noah in der Arche
geborgenen Tiergeschlechter untergingen.« Die Sintflut verursachte
die Gebirgsbildung, Wirkung des göttlichen Fluches aber sind die
in der gegenwärtigen Tierwelt verbreiteten Phänomene des Raubens,
Zerreißens, Verzehrens usw.[22]!


Einen Vorgänger von ähnlicher Glaubensstärke und Verstandesschwäche
— es hat da oft den Anschein, als könnten sich Glaube und Verstand
nicht vertragen, so daß derselbe Mensch entweder nur gläubig
oder nur verständig sein kann, oder doch, als ob zu gewissen
Zeiten beim gleichen Individuum bald der Glaube herrscht, bald der
Intellekt — hatte Keil allerdings im orthodoxen Protestanten Joh.
Richers. Dieser gab unter dem Titel »Natur und Geist« im Jahre
1850 ein dreibändiges gelehrtes Werk heraus, in dem er, gleich wie in
seiner »Zeitschrift für heilige Naturforschung« (1860) der gesamten
physikalischen Wissenschaft vom Standpunkt einer theosophischen
Spekulation den Krieg erklärte. Er griff die Lehren von der
Schwerkraft, der Anziehungskraft, Elektrizität, Wärme, Licht,
Galvanismus und Magnetismus an. Übrigens blieb dieser bibelfeste
Mann keineswegs vereinzelt. Karl Schöppfer schrieb »Die
Erde steht fest«, Berlin 1854 (5 Auflagen!), ferner »Die
Bibel lügt nicht« (Nordhausen 1854), und »Die Widersprüche
in der Astronomie« (1869). Der Superintendent A. Frantz
in Sangershausen wurde sich gefährlich durch sein Buch »Andeutungen
über die Pseudodoxie der Naturwissenschaft« (Magdeburg 1867). Der
Engländer Morrison ließ im gleichen Jahre »New Principia or
True System of the Astronomy, in which the Earth is proved to be the
Stationary Centre of the Solar System« erscheinen.


Noch im Jahre 1876 konnte von protestantischer Seite in Frankfurt ein
Werk verbrochen werden, das im wesentlichen auf gleichem Standpunkte
steht. Anton Ziegler vertritt in seinem Buche »Die Nachtseite
der evangelischen Glaubenswissenschaft« den stumpfsinnigsten
Bibelglauben. »In sechs gewöhnlichen Tagen, d. h. in 6 mal 24
Stunden, hat Gott die rohe Weltsubstanz zum Kosmos
verklärt.« »Gott hat, nachdem er gleichsam das Gröbste auf einmal
vollbracht und die Weltmaterie, wie ein Bildhauer seinen Marmorblock,
außer sich hingestellt hatte, sich bei der ... Formierung des
Marmorblocks geradeso wie ein Mensch an die Abwechslung von Tag
und Nacht gehalten, so daß also die materielle Substanz der
Schöpfung, wenn auch nur um ein Weniges, älter ist als ihre Ordnung
und Schönheit.« Der geniale Verfasser erblickt ein eklatantes
historisches Zeugnis für diese Wahrheit, in den zwar nicht die
Erdensubstanz selbst, aber doch deren Gestalt und Ordnung teilweise
ändernden Wirkungen der Sintflut, die man jetzt gewöhnlich viel
zu gering anschlage, nachdem man sie in früheren Jahrhunderten
ungebührlich überschätzt habe.


Die Engländer hatten übrigens den Naturwissenschaften gegenüber
sich nicht minder rabiat benommen. So konnten zwei glaubensstarke
Männer, Fairholm und George Young, der profanen die
»Schriftgeologie« (Geol. of Scripture, Scriptural Geology
1833) entgegenstellen. Im Jahre 1844 eiferte Dean Cockburn
in einem Vortrage vor der britischen Naturforscherversammlung,
einmal sogar speziell gegen die Physische Geographie der Lady
Somerville in einer Predigt, die er in der Kathedrale von York
hielt, gegen die Irrlehren der Geologie. Der anonyme Verfasser der
1853 erschienenen Schrift »A brief and complete refutation of the
anti-scriptural theory of Geologists« behauptete, die Versteinerungen
seien bloße Naturspiele. Selbst die Mammute Sibiriens seien
niemals lebende Tiere gewesen, sondern als leblose
Fleisch- und Knochenklumpen unter dem Eise erschaffen. Ein
umgeknickter Baumstamm, den man versteinert in einem Steinkohlenlager
gefunden hatte, sei nur geschaffen worden, »um die schrecklichen
Gotteslästerungen der Geologen zum Schweigen zu bringen[23].«


Doch genug des Blödsinns! Wer es nicht gelernt hat seiner Vernunft
und Erfahrung zu vertrauen, wer Autoritäten bedarf, um sich von der
Wahrheit irgendeiner Sache überzeugen lassen zu müssen, der ist
auf der schiefen Ebene. Wie weit ihn seine Dummheit forttreibt,
das ist mehr oder weniger Frage des Zufalls. Der schlimmste
Förderer der Dummheit war zweifellos der Bibelglaube bzw. der an
die Unfehlbarkeit der Bibel in allen Fragen. Ferner der an die
Unfehlbarkeit irgendeiner kirchlichen Instanz, der Dogmen, Konzilien,
des Papstes oder irgend eines Bekenntnisses, weil diesen Autoritäten
die Macht zur Verfügung stand eventuell mit Gewalt ihre Ansicht
aufzuzwingen. Zudem hatten sie die Heiligung durch die Länge der
Zeit für sich und die Resonnanz der Massen. Aber auch andere Mächte
sind nicht ungefährlich, auch wenn sie nicht mit dem Bannstrahl der
Amtsentsetzung, von Folter und Gefängnis ganz zu schweigen, auftreten
können.


Doch wir wollen das Kapitel nicht schließen, ohne ein reizendes
Pröbchen von Verquickung der Naturwissenschaft mit dem Bibelglauben
mitzuteilen:


Der französische Botaniker Naudin entwickelt in seiner
Abhandlung »Die verwandten Spezies und die Entwicklungslehre« (im
Bulletin der französischen botanischen Gesellschaft 1874) folgende
Gedanken: Adam, der erste Mensch, der sich aus dem Urblastem
oder aus dem Erdkloße loslöste, besaß vorerst nur einen temporären
Organismus, einen androgynen Larvenleib ohne geschlechtliche
Differenzierung.« Aus diesem Larvenzustande trat dann durch
jene entwickelnde Kraft der volle Mensch heraus. Um dieses große Werk
zu ermöglichen, mußte Adam in einen erzeugungslosen und bewußtlosen
Schlaf versetzt werden, welcher mit dem Larvenzustande der Tiere,
die einer Metamorphose unterliegen, Ähnlichkeit hat.« Während dieses
Schlafes erfolgte nach der Bibel die Hervorbildung des Weibes aus
dem Manne. Man hat sich nach Naudin diesen Vorgang als ein ähnliches
Knospentreiben zu denken, wie es bei den Medusen und
Ascidien stattfindet. Der auf diese Weise physiologisch fertig
ausgebildete Mensch konnte fortan, ähnlich wie die Pflanzen- und
Tierarten, zwar noch zahlreiche Rassen oder Spielarten als Produkte
des ihm noch innewohnenden Rests von Entwicklungskraft hervorbringen,
jedoch keine neue organische Spezies[24].



Fußnote:



A In der Vorrede der Benediktiner-Ausgabe der griechischen
Kirchenväter — Paris 1706 — Tom. II. hat Montfaucon viele
Stimmen von Kirchenvätern gesammelt, die die Antipoden leugnen.







II. Kapitel

 

Die Askese



Sahen wir im vorigen Kapitel, wie der Geist durch die Autorität
der Bibel und Kirche geknechtet wurde, so wenden wir uns nun der
Mißhandlung des Körpers unter dem Einfluß der gleichen Faktoren zu.


Daß die sinnlichen Begierden viel Unheil in der Welt anrichten
und ihre Zügelung eine der wichtigsten Aufgaben der sittlichen
Persönlichkeit sei, ist ganz zweifellos richtig. Jeder strebende
Mensch wird danach trachten, sich von den Ketten der Sinnenlust zu
befreien, seinen Verstand und Willen über das Triebhafte in ihm Herr
werden zu lassen.


Dieser durchaus gesunde Gedanke, den alle hochstehenden Religionen
mehr oder minder klar aussprechen, bedarf aber, wie jeder, zur
Durchführung der Intelligenz. Wo diese fehlt, wird ein teils
widerliches, teils komisches Zerrbild daraus. Aus dem berechtigten
Bestreben, seine Sinne zu zügeln, wird das törichte sie überhaupt zum
Schweigen bringen. Hat eine verständige Selbstzucht das Ziel durch
Beherrschung der Sinne, Kräfte für höhere Zwecke frei zu
machen, wird in den Händen der Dummen die Ertötung des Fleisches
Selbstzweck, sie führen einen Kampf, in dem sie ihre gesamte Kraft
absorbieren. Sollen wir durch Abhärtung, Bedürfnislosigkeit,
Erlangung einer gleichmäßigen Heiterkeit der Seele uns
widerstandsfähiger machen gegen die nur allzugroßen und allzuvielen
Leiden, die uns das Leben bringt, es erreichen, daß nicht jede
bagatellmäßige Unbequemlichkeit uns derart stört, daß wir zu ernster
Arbeit oder verständiger Lebensfreude unfähig werden, so bereitet der
Asket sich absichtlich größere Leiden, als sie normalerweise je das
Leben ihm bringen wird.


Gewiß gibt es eine Weltanschauung des traurigsten Pessimismus, die
das ganze Leben als eine ununterbrochene Leidenskette betrachtet.
Niemand hat sie in eine tiefere Lehre gebracht, als Buddha. Aber
selbst dieser erhabene indische Weise ist weit davon entfernt, Askese
zu fordern. Mögen wir aus den vielen Unzulänglichkeiten des Daseins
folgern, daß es höhere Werte gibt, als Sinnengenuß, daß es nicht
ratsam ist, sein Herz allzusehr an Vergängliches zu hängen, darum
auf die ohnehin bescheiden zugemessenen Freuden zu verzichten, ist
etwa geradeso töricht, als wollte der Frierende noch seine letzten
Kleidungsstücke abwerfen, statt die wenigen, die er hat, desto fester
um sich zu nehmen.


Zweck der Askese, der Genügsamkeit und Bedürfnislosigkeit kann
doch nur sein dadurch glücklicher oder besser zu werden,
höhere oder dauerhaftere oder leichter zu beschaffende oder auch
unschädlichere Genüsse an die Stelle der gegenteiligen zu setzen.
Der Soldat, der Hochtourist, der Nordpolfahrer, werden
gut tun, sich an Entbehrungen zu gewöhnen, um auch ohne schwer zu
beschaffende materielle Genüsse zufrieden sein zu können. Der Seemann
wird versuchen müssen, das Heimweh zu bekämpfen, der körperlich
Leidende wird seine Freuden vornehmlich auf dem Gebiete des Gemütes
und Geistes suchen, statt seinen Schmerzen nachzugeben. Nicht der
ist weise, der aus Furcht ein Glied verlieren zu können, sich selbst
verstümmelt, aus Angst vor dem Tode Hand an sich legt, sondern
die starke Seele, die beim Verlust der Augen froh ist, noch das
Gehör zu besitzen, die sich mit der linken Hand begnügt, wenn die
rechte verloren ging, die überhaupt nicht das Fehlende, sondern das
Vorhandene betrachtet und mit diesen Mitteln das Möglichste zu
erreichen versucht.


Besonders einfältig aber sind Menschen, die auf den Gebrauch
irgendeines Gutes verzichten, weil sie sich nicht die Willensstärke
zutrauen, es mäßig und eines Gebildeten würdig zu verwenden. Dazu
gehört etwa die Abstinenzbewegung unserer Tage. Es ist die gleiche
Barbarei auf den Alkohol zu verzichten, weil man sonst unmäßig sein
würde, als sich zu betrinken, während es klug wäre eine Dosis zu
ermitteln, die angenehme Wirkungen hervorruft, ohne dem Körper zu
schaden und willensstark — wenn wir dieses hochtrabende Wort auf
eine so selbstverständliche Sache anwenden dürfen — dieses zulässige
Quantum nicht zu überschreiten, wenn das Verlangen danach auch noch
so groß sein mag.


Ein Blick auf die Geschichte des Christentums — allerdings auch auf
die anderer Religionen — lehrt uns, wie weit Theorie und
Praxis vom Vernünftigen abwichen. Um die Skylla zu vermeiden fiel man
allgemein in die Charybdis.


Betrachten wir zunächst die Askese des Fastens und des Speiseverbotes.


Im 4. und 5. Jahrhundert der christlichen Zeitrechnung gab es
Asketen, die gekochte Speisen verabscheuten und lange Zeit oder gar
ihr Leben lang sich ausschließlich von Gras, Kräutern, Baumfrüchten,
rohen Getreidekörnern usw. ernährten. Jakob von Nisibis war
einer dieser »Omophagen«. Eine andere Spezies dieser Narretei wurde
von den »Krithophagen« repräsentiert, sonderbaren Heiligen, die
nur von in Wasser aufgeweichter Gerste oder, wie Eusebius,
von entsprechend präparierten Bohnen oder Kichererbsen lebten. In
diese Kategorie gehört auch die Linsenesserin Domnina. Noch
weiter in der Frömmigkeit des Magens bzw. im »Vergnügen, an Dingen,
welche wir nicht kriegen«, um mit Busch zu sprechen, gingen die
Hungerkünstler Markianos, der das ganze Jahr hindurch nur
einmal täglich aß, oder Symeon Stylites der Ältere (bevor
er seine Säule bestieg) und die Beröenserinnen Marana und
Kyra, die bald das 40tägige Fasten Christi nachahmten, bald
das dreiwöchige Daniels. Den Rekord aber stellt Elpidius auf,
der 25 Jahre hindurch nur an Samstagen und Sonntagen aß oder gar der
fromme Johannes der — wer's nicht glaubt, bezahlt 'nen Taler
— eine Reihe von Jahren nur von der Eucharistie lebte. Allerdings
verwandte man damals zu diesem Zweck Brot statt Oblaten.





Daß ein solches Leben nicht gerade die Disposition zu den
Freuden der Liebe steigert, ließe sich eigentlich annehmen. Das
Verhalten der Einsiedler widerspricht dem aber. Wie ließe es sich
sonst verstehen, daß Evagrius nicht nur auf geistige Getränke
verzichtet, sondern sogar seine Schüler vor dem Wassertrinken
warnt, da es »majores phantasias generat et largiora daemonibus
receptacula praebet«. Als diesen Asketen einst der Dämon der
Unkeuschheit peinigte, sprang er zur Winterszeit in einen Brunnen und
mußte zur Kühlung seiner Glut dort die ganze Nacht zubringen. Was
diesen Frommen an Intelligenz gebrach, scheint demnach durch ihre
»Männlichkeit« reichlich wettgemacht worden zu sein[1]!





Die Askese der esoterischen Manichäergemeinde, des Ordens der
»Wahrhaftigen« oder »Erwählten«, bestand nach den übereinstimmenden
Angaben der Kirchenväter, wie der orientalischen Quellen vor
allem in der Übernahme der »drei Siegel« (signacula). Das sind:
1. die Enthaltung des Mundes von jeder Art unreiner Speise und
unreiner Worte (signaculum oris). 2. Die Enthaltung der Hände von
jedweder die Lichtwelt schädigenden Beschäftigung, namentlich
vom Abbrechen von Baumfrüchten usw. (signaculum manum), 3. Die
Enthaltung des Busens von aller sinnlichen Unlauterkeit, besonders
allem Geschlechtsverkehr, auch der Ehe (signaculum sinus). Die
Mundversiegelung verpflichtete den vollkommenen Manichäer zur
Vermeidung nicht nur jeglichen Fleischgenusses, sondern auch
aller nicht reiner Vegetabilien. Nur »reine« Pflanzenkost bestehend
aus Melonen, Öl und anderen (angeblich an Lichtbestandteilen
besonders reichen) Baumfrüchten war gestattet. Getreideprodukte,
namentlich Brot, durfte von ihnen nur ausnahmsweise genossen werden
und auch dann war es keinesfalls zulässig, daß sie es selbst
zubereiteten oder brachen. Die manichäischen Laien hatten keine
so strengen Kostgesetze, immerhin mußten sie durch die Fürsprache
eines »Elektus« göttliche Verzeihung erwirken. Der Elektus redete
das ihm überreichte Brot, um seine Unschuld an dessen Zubereitung zu
beteuern, folgendermaßen an: »Ich habe dich nicht geschnitten, nicht
gemahlen, nicht geknetet, nicht in den Backofen gelegt, sondern ein
anderer hat das getan; ich esse dich ohne Schuld usw.« Übrigens galt
ihnen die Tötung von Tieren als noch schlimmeres Vergehen, als diese
Pflanzenverletzungen, weil die Tiere dämonischer Abkunft seien, ihre
Schlachtung also einen Eingriff ins Reich der Dämonen bedeute. Auch
die Bereitung und der Genuß von Wein war ein Kapitalverbrechen, denn
der Wein sei die Galle des Fürsten der Finsternis.


Die Beschränkungen des »Händesiegels« fallen weniger unter den
asketischen Gesichtspunkt, als unter den einer abergläubigen
Reinlichkeitsobservanz. Die Busenversiegelung aber war eine Maßnahme,
die die »Erwählten« zwar in den Augen derer, die nicht alle werden,
zu höheren Wesen stempelten, im übrigen aber keine größere Torheit
forderte, als die Mönchs- und Nonnenorden bis zum heutigen Tage, ja
als die Kirche von ihrem gesamten Klerus[2].


Das Fastenverbot, das ja bekanntlich im ganzen Mittelalter
und zum Teil heute noch bestand, wurde besonders in Frankreich mit
außerordentlicher Strenge gehandhabt. Wie Bodin erzählt (Démon des
sorciers, p. 216), ließen die Zivilgerichte von Angers im Jahre
1539 diejenigen, die des Fleischgenusses am Freitag überführt
waren, lebendig verbrennen, wenn sie ohne Reue blieben, aber
aufhängen, wenn sie bereuten[3].


Diese Zwangsmaßregeln beweisen zur Genüge, wie wenig bereitwillig
man es handhabte. Auf die einfältigen Spitzfindigkeiten es zu
umgehen — daß man etwa den Biber zu den Fischen rechnete — sei nur
andeutungsweise hingewiesen.


Die Fastenaskese wird noch heute in alter Stärke in der
griechisch-orthodoxen Kirche gehandhabt. Einige an der Sonne gedörrte
Baumfrüchte mit etwas Brot und Wasser bilden die einzige Kost für
die strenger lebenden Athos-Asketen. Dabei wohnen sie in finsteren
Schluchten unter elenden Obdächern von Lehm, Baumzweigen usw. Ein
gewissenhafter anatolischer Christ hat sich im Jahre mindestens
an 180 Tagen des Fleischgenusses zu enthalten, ja an ungefähr 140
Tagen darf er auch keine Fische genießen. Im orthodoxen Rußland
aber hat für die strengeren Fastenzeiten das Priestertum eine Art
Überwachungsrecht sogar über die Ärzte. Nur auf Grund besonderer
vom Popen ausgestellter Erlaubnisscheine dürfen den Kranken dann
kräftigere Speisen, wie Fleisch, Fleischbrühe, Eier, Butter usw.
ärztlich verordnet werden[4].





Geradezu wahnwitzig ist der Kampf, den der Gläubige gegen die
Sinnenlust führen muß. Zugegeben, daß sie da und dort die Gedanken
von Wichtigerem und Höherem ablenken mag, so lehrt doch gerade die
Geschichte der Asketen die Unmöglichkeit oder doch Unzweckmäßigkeit
dieses Ringens mit einer Naturgewalt. Mit etwas mehr Intelligenz
begabt, hätte der Asket hie und da der Natur nachgegeben, statt vor
unbefriedigter Sinnlichkeit keinen anderen Gedanken fassen zu können.


Makarius, der Lehrer des Evagrius, wurde einst derart
vom Dämon der Wollust geplagt, daß er sich nur durch eine ganz
erleuchtete Kriegslist helfen konnte: er hielt sich sechs volle
Monate hindurch splitternackt in einer Sumpfgegend seiner Wüste
auf, bis die Stechmücken seinen Körper bis zur Unkenntlichkeit
zugerichtet hatten und man ihn, über und über verschwollen und
wie ein Aussätziger aussehend, nur mehr an seiner Stimme erkannte.


Ammonios mußte auch zu einer Gewaltkur greifen, um seiner
Sinne Herr zu werden. Sobald er ein menschliches Rühren verspürte,
verbrannte er sich bald an diesem, bald an jenem Gliede. Daß
sein Körper mit Brandmalen über und über bedeckt war, läßt Schlüsse
auf sein Innenleben zu.


Kein Wunder, daß diese Männer im wahrsten Sinne des Wortes — hatten
sie doch schon in der Einsamkeit ihrer Einsiedelei genug auszustehen
— den Anblick eines weiblichen Wesens nicht ertragen konnten. So riß
einer der Altväter Cassians, Paulus mit Namen, beim Anblick
einer Frau plötzlich aus, als würde er von einem Löwen verfolgt.
Die Beschaffenheit der Frau spielte gar keine Rolle. Diese
armen, an Satyriasis leidenden Trottel — denn wie ließe sich ihr
Verhalten anders als durch diese Krankheit erklären? — wurden sogar
durch den Anblick der eigenen Schwester in Wallung versetzt.
Ein gewisser Pior mußte erst von seinem Bischof den strikten
Befehl erhalten, seine Schwester aufzusuchen. Er kürzte aber den
Besuch möglichst ab, betrat nicht einmal ihr Haus, sondern stellte
sich ihr nur auf der Türschwelle zu kurzer Betrachtung vor. Dann
kehrte er spornstreichs in seine Zelle zurück.


Wie doch nichts erfunden wird, bevor sich das Bedürfnis dazu
einstellt! Was hätte man damals mit Yohimbin angefangen!


Die weiblichen Reize wirkten ja sogar noch im Grabe! Wenigstens
existiert eine Legende vom keuschen Abte Thomas — wie der
gute Mann zu dem Epitheton ornans keusch kommt, wird ihm wohl selbst
ein Rätsel sein! — dessen Gebeine noch im Grabe keine weibliche
Leiche neben sich dulden konnten[5]!


Der Geist dieser Heiligen muß auch in den frommen Leuten in Schweden
gewirkt haben, als sie die Unterdrückung von Linnés System forderten,
weil es sich auf die Entdeckung der Geschlechter der Pflanzen gründe
und demnach darauf berechnet sei, die Einbildung der Jugend zu
erhitzen[6]!


Gegenüber den oben genannten, recht unbequemen Gewaltkuren, ist
entschieden die folgende Form der Askese geschmackvoller oder doch
amüsanter.


Evagrius schildert sie mit Bewunderung: gewisse Mönche in
Palästina seien durch »ein ganz vortreffliches und göttliches Leben«
so sehr Herr ihrer Leidenschaften geworden, daß sie gewöhnt
waren, mit den Frauen zusammen zu baden. Denn weder der Blick, noch
die Berührung, noch die Umarmung einer Frau konnte sie in ihren
natürlichen Zustand wieder zurückfallen lassen. »Unter Männern
wollten sie Männer, unter Frauen Frauen sein« (Hist. Eccl. I, 21).


Damals wohnten auch Jungfrauen und Mönche oft in demselben Hause
beisammen und erklärten mit einer Heuchelei von seltener Kühnheit,
sie hätten ihre natürlichen Leidenschaften so beherrscht, daß sie
in Keuschheit dasselbe Bett teilten[7].





Die, eingangs erwähnte, an sich sicherlich ganz berechtigte Lehre,
daß man sich nicht durch persönliche kleinliche Rücksichten,
vermeidbare Schwächen, dazu verleiten lassen darf, große Ziele
aufzugeben, daß man nicht früh genug die jugendliche Sentimentalität
abstreifen soll und, ohne sich über das Notwendige hinaus zu
verhärten, gegen Heimweh und Trennungsschmerz schon deshalb ankämpfen
muß, weil es unvermeidliche Übel sind, Tatsachen, mit denen der
Weise fertig werden muß, führten zu recht widerlichen Konsequenzen
bei unseren Asketen. Hartherzigkeit, Unempfindlichkeit gegen
menschliche Leiden, Undankbarkeit gegen erwiesene Wohltaten gehören
wohl sicherlich zu den abstoßendsten menschlichen Fehlern. Gewiß
muß der Feldherr, ohne sich durch das Jammern der Verwundeten, das
Röcheln der Sterbenden erweichen zu lassen, unter Umständen Tausende
opfern. Er hat das größere Ziel, die Erhaltung des Vaterlandes,
im Auge. Weichen Regungen hier nachzugeben, die Schonung
von Tausenden auf dem Schlachtfelde mit der Auslieferung von
Hunderttausenden daheim an einen siegreichen Gegner zu erkaufen, wäre
eine Pflichtwidrigkeit. Sicherlich muß der Operateur ohne Rücksicht
auf die Schmerzen des Patienten seine blutige Kunst ausüben, wenn
es Höheres gilt, die Erhaltung des Lebens. Der Missionar darf nicht
an die Lieben daheim denken, so wenig wie der Forschungsreisende,
wenn er in die Ferne zieht zur Ausübung seines schweren und
entsagungsvollen Berufes. Höhere Rücksichten müssen eben immer und
überall den minder hohen vorangestellt werden. Zu den schwierigsten
im Leben zu erlernenden Künsten gehört sicherlich, sich jederzeit
über das, worauf es ankommt, über das Essentielle, klar zu sein.


Sonach kann man es auch gewiss verstehen und gutheißen, wenn Christus
seinen Jüngern anbefiehlt, ihre Familien zu verlassen, um ihm in
die Fremde zu folgen. Zu Hause sitzend, hätten sie eben die Lehre
unmöglich verbreiten können. Was aber wurde aus diesem in der Natur
der Sache liegenden Gebot?


Was macht die Dummheit aus ihm?


Wer zweifeln sollte, daß die Hartherzigkeit kirchliches Gebot war,
wird eines Besseren belehrt durch die Geschichte, die Gregor
der Große (Dial. II, 24) erzählt: Ein Knabe war in ein Kloster
eingetreten. Die Liebe zu seinen Eltern übermannte ihn aber derart,
daß er eines Nachts sie heimlich besuchte. Er starb jedoch am Tage
seiner Rückkehr, und als er begraben wurde, weigerte sich die Erde,
einen so schändlichen Verbrecher aufzunehmen. Seine Leiche wurde
wiederholt aus dem Grabe geschleudert und konnte erst in
Frieden ruhen, als der heilige Benedikt ihr das Sakrament auf
die Brust gelegt hatte[8].


Das ist ja natürlich nur eine Legende, aber eine mit recht trauriger
Moral! Welche Unsumme von Herzensroheit steckt in ihr! Aber diese
Roheit ist lediglich eine Ausgeburt der Dummheit. Als ob die
kindliche Pietät des Knaben ein dauerndes Hindernis seines neuen
Berufes gewesen wäre! Und wie mußte diese brutale Dummheit auf das
Volk wirken!


Doch wir brauchen uns keineswegs an Legenden zu halten. Die
Geschichte der »Heiligen« bietet genug Material. Und das Traurige
ist, daß es sich nicht etwa um menschliche Schwächen handelt, die
einfach registriert werden, sondern um vorbildliche Taten!


Das möge aus folgendem hervorgehen:


Der uns schon bekannte Wüsteneinsiedler Evagrius erhielt nach
geraumer Zeit Briefe von seinen Eltern. Da er es aber nicht ertragen
konnte, daß seine Gedanken durch Erinnerung an diejenigen, die ihn
liebten, gestört wurden, warf er die Briefe ungelesen ins Feuer.


Der heilige Pömen und seine sechs Brüder hatten ihre Mutter
verlassen, um ein asketisches Leben zu führen. Die alte, durch
Krankheit gebeugte Mutter ging nun, uneingedenk des Undankes ihrer
Söhne, allein in die Wüste, um die zärtlichgeliebten Kinder noch
einmal zu sehen. Sie erblickte sie gerade, als sie aus ihrer Zelle in
die Kirche gehen wollten. Sie liefen aber sofort in die Zelle zurück
und einer der Söhne warf die Türe vor ihr zu, so daß sie draußen
bleiben mußte und bitterlich weinte. Pömen kam nun an die
Türe, öffnete sie aber nicht und sprach: »Warum weinst und schreist
du so sehr, bist du nicht schon genug vom Alter geplagt?« Als sie die
Stimme ihres Sohnes erkannte, antwortete sie: »Es geschieht, weil ich
euch, meine Söhne, zu sehen verlange. Was könnte es euch schaden,
wenn ich euch sehen würde? Bin ich nicht eure Mutter? Säugte ich
euch nicht? Ich bin jetzt eine alte und verwelkte Frau, aber der Ton
deiner Stimme hat mein Herz so erregt, daß ich mein Verlangen, euch
zu sehen, nicht bewältigen kann.« Die heiligen Brüder weigerten sich
trotzdem, die Türe zu öffnen. Sie sagten der Mutter, sie würde sie
nach dem Tode sehen, und der Lebensbeschreiber erzählt, sie sei dann
fortgegangen, zufrieden mit dieser Aussicht[9].


So ehrt man seine Eltern.





Ein gewisser Mutius verließ einst in Begleitung seines
einzigen Kindes, eines achtjährigen Knaben, sein Besitztum und bat
um Aufnahme in ein Kloster. Die Mönche willfahrten seiner Bitte und
begannen damit sein Herz zu disziplinieren. »Er hatte bereits
vergessen, daß er reich war; er mußte nunmehr vergessen lernen,
daß er Vater war,« sagt Cassian, der uns die erbauliche
Geschichte überliefert. Man trennte also das Kind von ihm, hüllte es
in schmutzige Lumpen, schlug es, trat es mit Füßen und mißhandelte es
auf jede Art. Tag um Tag mußte der Vater sehen, wie das Kind sich vor
Kummer verzehrte. »Aber,« sagt der bewundernde Biograph, »obgleich
er dies Tag für Tag sah, war doch die Liebe zu Christus
und zur Tugend des Gehorsams so groß, daß das Vaterherz starr und
unbewegt blieb.« »Er dachte wenig an die Tränen seines Kindes,
er war einzig um seine eigene Demut und Vollkommenheit in der Tugend
bekümmert.« Endlich befahl ihm der Abt, das Kind zu nehmen und in
den Fluß zu werfen. Er ging ohne Murren und ohne sichtbaren
Schmerz, das Gebot zu vollziehen. Erst im letzten Augenblicke traten
die Mönche dazwischen und retteten das Kind am Rand des Flusses.
Mutius erlangte später eine hohe Stellung unter den Asketen und wurde
mit Recht als einer betrachtet, der das Gemüt eines Heiligen zu
großer Vollkommenheit entfaltet hatte.


Ob die Geschichte wahr ist oder nicht, ist wie bei fast allen
Heiligengeschichten recht gleichgültig und von minimaler Bedeutung
gegenüber der Tatsache, daß die damalige Kirche diese Herzlosigkeit
und alles menschliche Gefühl mit Füßen tretende Verhalten lobte. Was
hat doch die Dummheit der Askese und die um jeden Preis Gehorsam
fordernde klerikale Herrschsucht aus dem einfachen »Liebe deinen
Nächsten wie dich selbst« gemacht!


Daß jemand aus Gehorsam um ein Haar zum Mörder wird, was nicht zum
mindesten die spätere Heiligsprechung veranlaßt, ist durchaus kein
vereinzelter Fall.


Einst kam ein Thebaner zum Abte Sisös und bat ihn Mönch zu
werden. Der Abt fragte ihn, ob er Angehörige hätte. Auf die Antwort
»einen Sohn« entgegnete der Abt, »Nimm deinen Sohn und wirf
ihn in den Fluß und dann kannst du ein Mönch werden«. Der
Vater hätte den Befehl vollzogen, wenn nicht im letzten Augenblicke
ein von Sisös abgesandter Bote ihn widerrufen hätte[10].


Die Beispiele ließen sich ins Unendliche vermehren. Verlassen wir
aber lieber diese häßlichen Bilder, jedoch nicht ohne noch eines
hinzuzufügen, das Zeugnis ablegt von der Skrupellosigkeit der Mittel,
deren sich »Christen« zur Erreichung ihrer Zwecke bedienten und von
der Herzensroheit, die sich dabei offenbart.


Der fromme Kirchenvater Tertullian verbot den Gläubigen
den Besuch der Theater, dafür stellte er ihnen aber ein desto
herrlicheres Schauspiel in Aussicht, nämlich — die Todesqualen
der Sünder in der Hölle. »Von welcher Größe wird dieses
Schauspiel sein? Wie werde ich es bewundern? Wie werde ich lachen?
Wie werde ich mich freuen? Wie werde ich frohlocken, wenn ich so
viele und so große Könige, von denen es heißt, sie seien in den
Himmel aufgenommen worden, mit Jupiter in eigener Person und denen,
die für ihn zeugten, in der tiefsten Finsternis werde jammern
sehen! Dann werden die Verfolger des Namens unseres Herrn in einem
grausameren Feuer schmelzen, als das war, das sie angezündet hatten
für die Christen ... Dann werden die Tragödienspieler in ihrem
eigenen Schmerz größere Weherufe ausstoßen, als einst auf der Bühne.
Dann werden die Schauspieler erst richtig geschätzt werden können
dank der größeren Geschmeidigkeit, die ihnen das Feuer verleiht.
Dann wird man den Wagenlenker erblicken ganz feuerrot in feurigem
Wagen; dann werden die Athleten ein Schauspiel bieten, aber nicht
wie sie gymnastischen Übungen, sondern dem Feuer erliegen
usw.« Der Mann, der ein solch glänzendes Zeugnis seiner Menschenliebe
ablegt, schließt das 30. Kapitel seiner Schrift de Spectaculis
mit den Worten: »Wenn du solche Schauspiele betrachtest, darüber
in ausgelassene Freude gerätst, was kann dir dagegen ein
Prätor oder Konsul, ein Quästor oder hoher Priester bei all seiner
Freigebigkeit bieten[11]?«





Welch ein Geist, der daraus atmet! Und auf diese Weise wollte
Tertullian zur Religion der Nächstenliebe erziehen!


Gegen diese häßlichen Bilder von mit Dummheit gepaarter Roheit wirken
körperliche Peinigungen noch harmlos.


In ihnen war man recht erfinderisch. Die Übungen hatten keineswegs
nur den Zweck, den Leib abzutöten, als vielmehr dazu nach den höheren
durch Nachahmung der Leiden Christi zur Entsühnung der Menschheit
beizutragen.


Die ganze Lehre vom Sühnetode Christi ist ja merkwürdig genug. Daß
Christus sterben mußte, wenn seine Religion nachhaltig auf die
Gemüter wirken sollte, ist klar. Die tiefe Tragik seines Martyriums
war eine Voraussetzung der weltgeschichtlichen Bedeutung seines
ganzen Auftretens. Das hat aber nur sehr wenig mit der kirchlichen
Sühnelehre zu tun, in der Gott-Vater eine merkwürdige Rolle
zugewiesen ist. Machen wir uns die alte Opferlehre zu eigen, daß
man das Beste seiner Herde, seines Besitzes dem Gotte opfert, um
ihn günstig zu stimmen, so können wir ja schließlich auch
verstehen, daß der Asket das Beste was er hat diesem Zwecke widmet,
bzw. das tut, was ihm am meisten Mühe macht oder am schmerzlichsten
ist. Nur was an dieser Ansicht christlich ist — von der Naivität des
Glaubens ganz abgesehen — will nicht recht einleuchten.


Gottes Hinopferung seines Sohnes ist entschieden schwieriger zu
begreifen. Ein Vater ist beleidigt worden, was Gottes Kränkung durch
die sündige Menschheit entspricht. Um nun an den Beleidigern eine
edle Rache zu nehmen, bringt der Vater seinen Sohn um, bzw. — was
bei Gottes Allmacht auf das Gleiche hinaus läuft — er duldet, wie
sein Sohn, noch dazu der einzige, umgebracht wird. Dadurch ist das
Verbrechen der Beleidiger gesühnt. Gewiß, eine merkwürdige Logik, die
wohl niemand ins Praktische umsetzen möchte.


Doch sei dem wie ihm wolle: die Asketen glaubten — und in den
Mönchsorden glaubt man es heute noch — daß die Selbstpeinigung nicht
nur Wert habe als Disziplinierungsmittel, sondern auch dazu beitrage,
den kirchlichen Gnadenschatz zu vermehren. Je mehr Übles sich also
ein solcher Heiliger zufügt, desto größere Verdienste erwirbt er sich
um die Christenheit. Wir können diese Anschauung nicht gerade als ein
Wunder der Intelligenz betrachten. Wenn wir aber in einem späteren
Kapitel sehen werden, welches Unheil sie im Volke anrichtete, dann
werden wir sie sicherlich nicht glimpflicher beurteilen.


Da man sich nun auf normale Weise die nötige Pein nicht beibringen
kann, verfielen ingenieuse Köpfe auf die Ausbildung einer besonderen
Technik, und man muß ihnen lassen, daß sie dabei Erfolg
hatten. Wer wird das bestreiten wollen, wenn er folgende erbauliche
Geschichte hört?!


Ein gewisser Dominicus Loricatus hatte die Spezialität,
als Stellvertreter von anderen gewisse Bußzeiten durch von
Geißelschlägen begleitetes Psalmensingen zu absolvieren. So
absolvierte er beispielsweise hundert Bußjahre, indem er zwanzig von
der entsprechenden Zahl Geißelhieben begleitete Psalter rezitierte.
Auf diese 20 Psalter kamen 300000 Geißelhiebe, die er sich während
der sechs Tage, die diese Prozedur dauerte, beizubringen hatte.
Damiani, der uns von diesem sonderbaren Heiligen berichtet,
erläutert den Vorgang folgendermaßen: »Da 3000 Geißelschläge nach
unserer Regel ein Bußjahr ausmachen, und, wie es oft erprobt ist,
beim Hersingen von 10 Psalmen 1000 Hiebe stattfinden, so ergeben
sich für die Disziplin eines Psalters (also für 150 Psalmen
begleitet von 15000 Hieben) fünf Jahre Buße; und wer 20 Psalter
mit der Disziplin hersingt, kann überzeugt sein, 100 Bußjahre
vollgemacht zu haben« (20mal 15000=300000). Welche Mathematik der
Buße! Loricatus konnte es aber auch schneller, als in sechs Tagen.
Er soll einmal binnen 24 Stunden über 12 Psalter mit den obligaten
Hieben erledigt und damit den Beweis geliefert haben, daß er die 20
Psalter nötigenfalls schon binnen zwei Tagen zu absolvieren imstande
war. Einst erledigte er während einer einzigen Quadragesima, ohne
die 40 Tage ganz zu gebrauchen, das Zehnfache des obigen Betrages,
also 1000 Bußjahre, mittels Absingen von 200 Psaltern, und indem
er sich drei Millionen Geißelhiebe eigenhändig versetzte.
Hierbei pflegte er den ganzen Körper zu geißeln mittels
einer Vereinigung der disciplina sursum (betreffend Kopf und Rücken)
und der disciplina deorsum (betreffend Hüften und Beine). Weil die
anfänglich von ihm viele Jahre lang benutzten Ruten nicht genug Blut
fließen ließen, ließ er gegen sein Lebensende an deren Stelle die
stärker schmerzenden und verwundenden Geißelriemen oder Peitschen
treten[12].


Wie sein leuchtendes Vorbild auf die, welche nicht alle werden,
wirkte, werden wir in anderem Zusammenhange kennen lernen.





Doch die Selbstgeißelung wollte anderen Frommen nicht genügen. Sie
zerbrachen sich den Kopf, wie sie sich auf noch wirksamere Weise
Unannehmlichkeiten zur höheren Ehre Gottes zufügen und damit der
Menschheit noch dienlicher sein könnten. Und siehe da: ihr Eifer
wurde von Erfolg gekrönt! Da war besonders einer, der es auf diese
Weise zu einer gewissen Unsterblichkeit in der Geschichte der
menschlichen Narrheit bringen durfte. Denn seiner Askese, deren
Neuheit, wenigstens für das Abendland, noch ein gewisser Einschlag
von Sensation eine pikante Note verlieh, blieb die Nachahmung ähnlich
hochstrebender Seelen nicht versagt.


Der Eremit Symeon war selbst für seine Zeit ein wunderlicher
Heiliger. Als frommer Hirtenknabe war er fürs Mönchleben erzogen
worden und hatte bereits während eines dreijährigen Einsiedlerlebens
zu Telanissos beispiellose Proben von Selbstkasteiungen abgelegt, mit
Stricken um den Leib, mit Ketten, Fasten bis zu 40 Tagen und
anderem. Aber das alles genügte ihm nicht. Er wollte dem verhaßten
Getriebe dieser sündigen Welt möglichst fern bleiben und erreichte
diesen seinen Zweck auf die einfachste und genialste Weise: Zuerst
stellte er sich auf eine Säule von 6 Ellen Höhe, dann wählte
er eine doppelt so hohe, später eine von 18 Ellen um endlich eine
von fast 40 Ellen zu dauerndem Wohnsitz zu erküren. Hier führte er
36 Jahre lang ein luftiges Andachtsleben, um es um das Jahr 460 zu
beschließen. Sein Leben machte Schule und es soll noch gar nicht so
lange her sein, daß der letzte dieser Säulenheiligen seine Seele —
Geist hatte er vermutlich nie besessen — aushauchte[13].


Ein Nachahmer dieses Säulenasketen, Symeon der Jüngere (†
596) soll gar 68 Jahre in der Höhe zugebracht haben. Tatsächlich
konnten solche Drohnen mit sich auch gar nichts Besseres anfangen,
als sich möglichst aus jeder menschlichen Gemeinschaft auszuschließen.





Betrachten wir noch einige Formen dieser erfindungsreichen Männer
Gottes! Da war das ewige Schweigen, heute noch von den
Trapisten geübt, jeglicher Verzicht auf Körperpflege und
Waschwasser, Schlafentziehung usw.


Merkwürdiger als dauerndes Schweigen — schließlich das klügste,
was diese Geisteshelden tun konnten — und als die anderen Formen
der Selbstpeinigung ist die Askese des ewigen Weinens,
die seit den Zeiten Justinians modern wird. Reichlichstes
Tränenvergießen schien diesen Männern — einem Isidor
von Melitene, Paul von Anarzarbus, Georg von
Skythopolis u. a. — zum höchsten geistlichen Lebensbedürfnis
unerläßlich. Köstliches wird da vom Abte Joseph von Bêth
Abhê berichtet: so oft er Gras und Blumen sah, konnte er seinen
Tränenstrom kaum zurückhalten, weil ihm Jesaj. 40, 6 und 1. Pet. 1,
24 in den Sinn kamen[14]!


Übrigens war die Kunst, immer weinen zu können, wann man wollte, die
gratia lacrimarum, das ganze Mittelalter hindurch hoch geschätzt.


Wohl die armseligste Art der Askese ist die, welche die Freude an der
Natur in Acht und Bann tut. So wird von einem Mönch in den ersten
christlichen Jahrhunderten erzählt, daß er sich, sooft er in den
Garten ging, das Gesicht verhüllte, damit der Anblick der Bäume nicht
seinen Geist störe[15]!


Welch trauriger Tropf!


Aber gerne geben wir zu, daß jeder Grashalm, jedes Sandkörnchen
mehr Reiz bietet, als die damalige Art über religiöse Gegenstände
nachzudenken. Wem das vorige Kapitel diese Erkenntnis nicht
beigebracht hat, dem ist nicht zu helfen.


Übrigens ist man noch im 16. Jahrhundert auf den Pfaden des obigen
idiotenhaften Mönches gewandelt, wie ja die Dummheit mit der Wahrheit
das gemeinsam zu haben scheint, daß beide unsterblich sind.


Der Jesuit Petrus Canisius warnte davor, die Schönheit einer
Gegend zu bewundern, da aus zu großer Freiheit der Seele Gefahren
entstehen. Das Leben ist ein Kampf; bestehen kann ihn nur,
wer mit scheuem und gesenktem Blick, unter Abtötung und Kasteiung,
auf dieser Erde wandelt. Der gefährlichste Gegner der Seele ist der
Leib, an den sie gekettet. Das vornehmste Werkzeug des Teufels das
Weib, die personifizierte Verführung, gegen die nur die äußerste
Vorsicht schützen kann. »O wie große Narren sind diejenigen, die aus
diesem Jammertal ein Paradies machen wollen!« Der Mensch darf sich
an nichts freuen und ergötzen, da alles ein Werk des Teufels sein
könnte[16].


Hier sehen wir noch einmal in der einfachsten Formel dieselben
Gedankengänge, die zu Resultaten führten, wie wir sie oben kennen
lernten! So wenig vermag die Dummheit Mittel und Absicht zu
unterscheiden! Aus dem berechtigten Bestreben durch Bekämpfung
der Sinnenlust Kräfte für höhere Aufgaben freizumachen, wird ein
unausgesetztes Ringen mit der Sinnlichkeit, ein Kampf, der für nichts
anderes mehr Kräfte frei läßt. Aus dem Wunsche, sich abzuhärten, an
Entbehrungen und Schmerzen zu gewöhnen, um dadurch nicht durch kleine
Unbequemlichkeiten sich ständig den Lebensgenuß zu trüben, also aus
der Absicht einer Steigerung des Lebensgenusses, wird dessen
völlige Unterdrückung. Und endlich führte Christi Lehre, die durch
den Auferstehungsglauben die Todesfurcht bekämpfen sollte, also im
eminentesten Sinne dazu bestimmt war, das Leben freudig zu
machen, da es den Gedanken an dessen Ende, das ja manchem Hasenfuß
jedes Mahl gleich dem Schwerte des Damokles vergällen mag, fortnahm,
dazu, daß die Menschen ein solches Dasein führten, daß sie
den Tod nur als willkommene Erlösung betrachten konnten.


So gewaltig ist die Macht der Dummheit!


Nun wollen wir noch zum Schlusse dieses Abschnittes an einer
Klosterregel zeigen, wie alle die oben angeführten Torheiten zu
einem System vereint mit Hinzunahme der blödesten Gebetsaskese dazu
bestimmt waren, das ganze Leben auszufüllen und dadurch zu zerstören.
Wie diese Denkweise aus Leuten, die vielleicht Brauchbares hätten
leisten können und jedenfalls hinter dem Pflug oder in der Spinnstube
auch geleistet hätten, Drohnen erzog, denen als besonderes göttliches
Gnadengeschenk eine so groteske Dummheit verliehen war, daß sie nicht
nur meinten ein Gott wohlgefälliges Werk zu tun, ihre Seele auf
unermeßliche himmlische Freuden vorzubereiten, sondern auch noch die
Sünden der Menschheit abzubüßen sich berufen fühlten.


Bei Aufhebung der Klöster, und vielleicht da und dort noch heute,
war der Tageslauf einer Nonne, wenigstens bei den Klarissinnen in
München, folgender:


Nachts um 1/212 Uhr wird die Nonne geweckt, punkt 12 Uhr beginnt
die Matutin, die fünfviertel Stunden, an Festtagen aber volle zwei
Stunden dauert, weil dann die Laudes und das Te Deum gesungen werden.
Nach 2 Uhr müssen alle Nonnen wieder in ihren Betten liegen und zwar
bis 51/4 Uhr. Dann werden alle geweckt und müssen das hochwürdigste
Gut besuchen.


Um 3/46 Uhr gibt die Priorin das Zeichen zur Meditation
(Betrachtung). Sie geht sogleich von Zelle zu Zelle um
nachzusehen, ob jede Nonne vor ihrem Altärchen kniet und ihren
Betrachtungen obliegt. Diese dauern eine halbe Stunde, an Feiertagen
aber eine viertel Stunde, weil die Prim um 6 Uhr beginnt.


Die Prim fängt täglich um ein Viertel nach 6 Uhr an, an Sonn- und
Feiertagen aber pünktlich um 6 Uhr. Nach derselben wird in das
Kapitel gegangen, wo die Abgestorbenen vorgelesen und für sie das
Seelen-Offizium (Officium de profundis) gebetet wird.


Die Kapiteltage sind Montag, Mittwoch und Freitag, ferner Samstag,
falls an diesem Tage nicht gebeichtet wird.


Das Zeichen zur ersten heiligen Messe wird mit der Glocke um Viertel
nach 7 Uhr gegeben, an Sonn- und Feiertagen aber pünktlich um 7 Uhr.


Um 8 Uhr ist die Terz, die während des ganzen Jahres gesungen wird,
darauf folgt die zweite heilige Messe und darauf werden die Sext und
die Non psalliert. Hierauf kann jede Nonne bis um 101/4 Uhr ihrem
Amt oder Arbeit nachgehen oder in ihrer Zelle arbeiten.


An Sonn- und Feiertagen tritt insofern eine Änderung ein, als nach
der Terz eine Predigt mit Hochamt gehalten wird. An den Ordensfesten
wird nach dem Gottesdienst eine Exhortation im Speisesaal vom
Beichtvater gehalten. An den Festtagen werden die Laudes, Prim,
Vesper und Komplet gesungen, während an den Werktagen die Äbtissin
oder Priorin das Recht hat von einer gesungenen Vesper zu
dispensieren und sie nur beten zu lassen.


Um ein Viertel nach 10 Uhr wird das erste Glockenzeichen zu
Tisch gegeben, worauf jede Nonne in ihrer Zelle das
»Partikular-Examen« macht, das die Priorin, wie bei der Meditation,
von Zelle zu Zelle wandernd kontrolliert. Nach Beendigung dieses
Examen besuchen alle das hochwürdigste Gut und begeben sich dann in
den Speisesaal.


Um 1/211 Uhr setzen sich alle an die Tische und bleiben dort eine
oder höchstens fünfviertel Stunden lang. Während des Mittagsmahles
werden die Ordensregeln, die Lebensgeschichten der Heiligen und auch
Predigten gelesen.


Wird nicht vom Lesen dispensiert, was einmal die Woche geschieht,
dann muß eine Frau bei Tisch bedienen. In letzterem Falle darf nur
eine Viertelstunde lang gelesen werden und die bei Tisch bedienende
Frau wird von einer Schwester abgelöst.


Nach beendetem Mittagsmahl wird wieder das hochwürdigste Gut besucht
und dann geht jede Nonne an ihr Amt oder ihre Arbeit.


An Fasttagen wird unter dem Beten des Psalmes Miserere nach dem Chor
gegangen und dort das Tischgebet vollendet. Nach demselben nehmen
die Nonnen ihr Tischzeug weg und verwahren es, während die jüngeren
Frauen abnehmen und alles in Ordnung bringen.


Wenn eine lange Vigil gehalten wird, so fängt sie um 2 Uhr an, worauf
die Laudes gesungen werden, die Vesper aber nur psalliert wird.


Alle Tage ist die Vesper gewöhnlich um 3 Uhr nachmittags.


An Sprechtagen dürfen die Klosterfrauen ohne besondere Anfrage bei
der Priorin im Garten spazieren gehen, sooft sie Zeit haben, auch
dürfen sie im Winter im Winterrefektorium (Speisesaal) und im
Sommer im Sommerrefektorium sich zur Arbeit versammeln und erhalten
dann ihren Abendtrunk. An Fasttagen aber darf keine Frau im Garten
spazieren gehen ohne besondere Erlaubnis der Priorin. Das gleiche
gilt auch von der Versammlung im Refektorium. Eine solche Versammlung
findet nachmittags von halb drei bis 3 Uhr statt, wenn die Äbtissin
einen Abendtrunk bewilligt.


An den Muttergottestagen findet um 1/23 Uhr Prozession statt, danach
musikalische Vesper nebst Litanei. Nach deren Beendigung ist bis halb
5 Uhr Gebetstunde.


Wird nur eine kurze Vigil gehalten, dann wird sie nach der Vesper
psalliert. An allen Schweigetagen wird die Gebetstunde von 3/44 Uhr
bis 1/25 Uhr gehalten und zwar von jeder Klosterfrau in ihrer Zelle.
Die Priorin gibt hierzu das Zeichen und sieht in den Zellen nach. Im
Winter, sowie an Beicht- und Kommuniontagen wird diese Gebetstunde im
Chor gehalten.


Um 1/25 Uhr wird das erste Zeichen zum Nachtmahl gegeben, worauf das
hochwürdigste Gut wieder besucht wird. An Schweigetagen wird um 3/45
Uhr, an den Sprechtagen um 5 Uhr zu Tisch gegangen.


An den Schweigetagen wird zweimal zu den besonderen Schweigestunden
geläutet. Diese Stunden sind von 1-2 Uhr nachmittags und vom Abend
6 Uhr bis zum anderen Morgen nach der Prim. Binnen dieser Zeit darf
niemand etwas sprechen.


An allen Beichttagen, dann an Sonn- und Feierabenden, ist die
Gebetstunde zum zweiten Mal bis 1/27 Uhr auf dem Chor und
dann die Lektion im Konvent. Diese dauert eine halbe Stunde und auf
sie folgt die Komplet.


Alle Nonnen müssen wöchentlich einmal beichten und kommunizieren,
falls aber in eine Woche ein Feiertag fällt, so auch an diesem.
Abwechslungsweise müssen aber alle Tage drei Nonnen beichten und die
Kommunion empfangen.


Nach beendetem Komplet wird das nächtliche Examen eine Viertelstunde
lang gehalten und zwar in der Zelle einer jeden Klosterfrau und unter
der Kontrolle der Priorin. Hierauf wird das höchste Gut zum letzten
Male besucht.


Um 8 Uhr abends müssen alle Nonnen in ihren Betten ruhen, was
ebenfalls die Priorin kontrolliert. Sie sieht auch manchmal während
des Schlafens nach und weckt diejenigen liebreich aus dem Schlafe,
die allenfalls unanständig in ihren Betten liegen. Geschieht das bei
einer oder der anderen Nonne öfters, so wird sie gebüßt.


Es war verboten im Bett auf dem Rücken zu liegen, vielmehr sollte die
Nonne auf der rechten oder auf der linken Seite schlafen.


Der Gebrauch des Papiers auf dem Abort ist nicht erlaubt[17].


An Strafen gab es zur Ertötung der Fleischeslust — die schon
dadurch bekämpft wurde, daß die Klarissinnen niemals Fleisch aßen
— die große Disziplin, bestehend in 300 Geißelhieben und die
kleine Disziplin mit 36 Geißelhieben. Außerdem wurde der stachliche
Bußgürtel auf den bloßen Leib gelegt.


Außer den anbefohlenen Bußen war jede Nonne gehalten bei
Jahresanfang der Äbtissin schriftlich anzuzeigen, welche Bußen und
guten Werke sie noch freiwillig auf sich nehmen wolle. Zur Einhaltung
der freiwillig übernommenen Verpflichtungen war sie bei schwerer
Sünde in ihrem Gewissen verpflichtet.


Das Formular einer solchen Anzeige lautete:


Ich nehme mir mit der Gnade Gottes vor, nebst der Verrichtung der
sonst alle Jahre gewöhnlichen Gebete, Klosterandachten, Abstinenzen
und Bußwerke in den Fasten


1. wöchentlich einmal die Bußpsalmen und die Litanei von allen
Heiligen, auch einmal den Kreuzweg zu beten,


2. alle Mittwoch, Freitag und Samstag des Salates mich zu enthalten,
wie auch mir einen kleinen Abbruch im Essen zu machen,


3. in jeder Woche an einem Tage den Bußgürtel zu tragen, alle 14 Tage
die kleine, am heiligen Karfreitag aber die große Disziplin zu machen
usw.


Außer den Fasten


1. inner- und äußerliche kleine Abtötungen,


2. alle 14 Tage einmal den Bußgürtel ein oder zwei Stunden lang zu
tragen,


3. an gewöhnlichen Festtagen und jenen meiner besonderen Patrone die
kleine Disziplin vorzunehmen usw.[18]





Übrigens leistete auch der Protestantismus bisweilen Erkleckliches
auf dem Gebiete der künstlichen Lebensverschandelung.


So gab es Pietisten, die nicht nur Theaterbesuch, weltliche
Spiele und regelmäßigen Besuch von Wirtshäusern verboten, sondern
auch das Tabakrauchen, den fröhlichen Trunk im Freundeskreise, ja
man focht das Lachen und das Spazierengehen als mit dem christlichen
Lebensernst unverträglich an. A. H. Francke aber verbot
den Kindern sogar das Spielen, wenigstens in den Räumen des
Schulgebäudes[19].





III. Kapitel

 

Der Hexen- und Teufelswahn in der Mittelalterlichen Kirche



Die moderne Weltanschauung betrachtet alles Geschehen als
Naturgesetzen unterworfen. Überall herrscht die lückenlose
Kausalität. Keine Ursache ohne Wirkung, keine Wirkung ohne Ursache
und zwar eine Ursache, die natürlich ist und unter sonst gleichen
Umständen genau dieselbe Wirkung hervorruft. Das Experiment
des Naturforschers hat diese Weltanschauung zur notwendigen
Voraussetzung. Denn welchen Wert hätte alles Experimentieren, wenn
die Möglichkeit bestände, daß trotz genau gleicher Bedingungen die
Wiederholung einer Untersuchung ein anderes Resultat lieferte? Kommt
bei verschiedenen Versuchen nicht jedesmal genau dasselbe Ergebnis
heraus, dann ist nach unserer Weltanschauung der einzig zulässige
Schluß der, daß die Versuchsbedingungen eben doch nicht genau gleich
waren, daß das Material geringe Differenzen aufwies, die Wärme
verschieden war, die Versuchsdauer variierte und was noch dergleichen
Möglichkeiten mehr sein mögen.


Was für den Physiker, Chemiker, Elektriker gilt, hat auch
seine Gültigkeit in allen anderen Naturwissenschaften, nur daß in
einigen von ihnen — etwa in der Medizin — die Vorbedingungen
des Experimentes nie mit der absolut erforderlichen Genauigkeit
herstellbar sind, weil es sich eben um lebende Wesen handelt, die
immer mehr oder minder voneinander abweichen. Sieht der Arzt einen
Fall von Geisteskrankheit, so wird er keinen Augenblick zögern, die
Ursache dafür im Inneren des Patienten, in seinem Gehirn zu suchen.
Die krankhafte Störung des Gehirnes aber, deren Folge eben die
Wahnerscheinungen sind, wird er je nachdem auf Alkoholmißbrauch,
Lues, Verkalkung der Arterien oder sonst eine natürliche Ursache
zurückführen. Was dem wissenschaftlichen Menschen als Ursache völlig
fern liegt, was er als unmöglich abweist, ist das Wunder, d. h. die
Durchbrechung der naturgesetzlichen Kausalität durch eine außer- oder
übernatürliche Kraft, mögen wir sie nun Gott, Teufel oder Dämonen
nennen.


Primitive Zeiten dachten anders und mußten auch anders denken. Gewiß
hatte man in so und so vielen Fällen die regelmäßige Aufeinanderfolge
bestimmter Vorgänge beobachtet und dies in einen Kausalzusammenhang
gebracht; etwa die zunehmende Wärme im Frühling und die darauf
zurückzuführende Entfaltung der Vegetation, oder die Einwirkung der
Wärme auf den Aggregatzustand der meisten Stoffe u. a. m. Aber diese
Beobachtungen waren nicht sehr zahlreich und die Interpretation
sehr häufig irrig. Sah man z. B. den Mond in einer klaren kalten
Winternacht, so folgerte man die Kälte aus seiner Einwirkung, während
umgekehrt eine Folge der Kälte und der dadurch verhinderten
Nebelbildung seine größere Sichtbarkeit ist. Oder sah ein Naturvolk
die Schmetterlinge in der größten Tageshitze am zahlreichsten
fliegen, so folgerte es daraus, daß der Flug dieser Insekten die
Hitze hervorrufe, um so mehr, als sie gegen Abend zugleich mit der
Sonne verschwinden. So wurde der Schmetterling Herr des Tages und ihm
eine wunderbare Macht beigelegt.


Die Folge der geringen Kenntnisse der Naturgesetze mußte sein,
daß man überall, wo etwas nicht sofort erklärlich war, nicht nach
ihnen suchte, da sie ja doch nur in den seltensten Fällen genügende
Auskunft hätten geben können, sondern nach übersinnlichen
Ursachen. Bald war es das unmittelbare Eingreifen Gottes, bald
das des Teufels, seines Gegners, der in einer Welt, die lediglich
nach gut und böse gewertet wurde, Urheber des letzteren sein mußte.
Dazu kamen Zauberer und Hexen.


Das alles ist durchaus nicht dumm, sondern nur unwissend. Und es wird
desto entschuldbarer, als die höchste Instanz, die Bibel, sowohl
im Alten, als im Neuen Testament soundsooft von einem leibhaftigen
Teufel spricht, wie von Dämonen, Engeln und Hexen.


Anders müssen wir diese naive Denkweise beurteilen zu einer Zeit,
wo die Naturwissenschaften bereits so fortgeschritten sind, daß sie
in den meisten Fällen eine zureichende Erklärung der Erscheinungen
bieten können.


Das war aber bereits im 16. Jahrhundert bei uns der Fall. Hatte sich
doch gegenüber der äußerst dürftigen Kenntnis der Natur im frühen
Mittelalter, im 16. und besonders noch im 17. Jahrhundert
das Wissen von ihr ganz außerordentlich vermehrt. Wir können es
verstehen, wenn das Volk, das doch von den Forschungsergebnissen
der Gelehrten nur eine sehr verschwommene Kenntnis besitzt, am
Aberglauben festhält, dazu neigt Natürliches, dessen Kausalität es
nicht kennt, übernatürlich zu erklären. Dafür müssen wir jedoch
erwarten, daß die intellektuellen Instanzen, die Kirche, die
Obrigkeit, die Theologen, die ganze Gelehrtenwelt alles aufbietet,
um nach der Richtung der natürlichen Erklärung des Weltgeschehens zu
wirken.


Gerade diese sind dazu berufen in Fällen, die an sich vielleicht die
Wahl zwischen den Möglichkeiten der natürlichen und übernatürlichen
Erklärung zuließen, alles daranzusetzen, der ersteren Vorschub
zu leisten, im Sinne der Aufklärung und Befreiung vom Alb des
Aberglaubens. Selbst wenn sie von der Existenz der Hexen und Zauberer
theoretisch überzeugt wären, so müßten sie bestrebt sein, in der
Praxis deren Wirkungsbereich nach Tunlichkeit einzuschränken und
damit den Weg verfolgen, den vor ihren Augen die Wissenschaft seit
Jahrhunderten eingeschlagen hat. Wir sehen aber das Gegenteil! Gerade
in dieser Zeit wurde die Hexentheorie am wahnwitzigsten ausgebildet
und mit Gewalt verbreitet.


Die Dummheit besteht also in erster Linie darin, daß wir die
Autoritäten in kulturhemmender Weise und dem Fortschritt der
Naturwissenschaften entgegen arbeitend, am Werke sehen. Statt
die natürliche Deutung zu fördern, selbst auf die Gefahr hin,
eine Hypothese aufzustellen, die ihrem Bereich weitere Grenzen
steckt, als der damalige Zustand der exakten Wissenschaft
gestattete, wird sie bekämpft. Aber selbst wenn es wirklich Zauberei
je gegeben hätte, wäre es weit klüger gewesen, diese Tatsache zu
ignorieren, als durch Aufwerfung der Frage neuerdings Unruhe in ein
sich beruhigendes Volk zu tragen und zahlreiche Menschen Qualen und
dem Tode auszuliefern.


Um es nochmals mit allem Nachdruck zu betonen: der Glaube an Teufel
und Zauberei ist allen primitiven Völkern gemeinsam. Er schwindet
erst mit dem Fortschritt der Naturwissenschaften. Auch die Antike
war von diesem Wahn nicht frei und Christus teilte ihn gleichfalls.
Während er aber im Neuen Testament einen winzigen Raum einnimmt,
während wir genötigt sind, die bescheidenen naturwissenschaftlichen
Kenntnisse der Antike und der ersten Hälfte des Mittelalters als
hinreichende Entschuldigung anzuführen, fällt dies für die neuere
Zeit fort. Da ist es die Autorität des Papsttums und die der
Bibel, die ihn festhalten, während die Erleuchtetsten der Zeit
ihn längst innerlich überwunden hatten, ja, während das niedere
Volk ihn, wie die Prozeßakten lehren, bereits anfängt aufzugeben.
Da ist es das Kirchenregiment, das ihn mit Gewalt einem sich von
mittelalterlichem Aberwitz befreienden Volke aufzwingt, ungezählte
Tausende ihm zuliebe auf die grausamste Weise hinschlachtet.


Gerade in dem Augenblick, in dem die Naturwissenschaften diese
Irrlehre überwunden haben, wird sie päpstlicherseits neuerdings in
ein System gebracht und mit einem Eifer verfochten, wie
ihn die Kirche für eine gute Sache kaum je aufzubringen vermocht
hatte.


Ein Analogon finden wir in der Anti-Modernistenbewegung der
Gegenwart. Es ist ganz sonnenklar, daß die Kirche in ihrer
gegenwärtigen Verfassung und mit starrem Festhalten an längst
veralteten Glaubenslehren dem Untergange in dem Sinne verfallen ist,
daß sie aufhören wird, die geistig Reifen zu befriedigen. Um das
gänzliche Hinabsinken in den Paganismus zu verhüten, der alten Form
neues Leben einzuflößen, nicht auf Schritt und Tritt die Inferiorität
der christlichen gegenüber den profanen Wissenschaften merken zu
lassen, haben gläubige und kluge Männer versucht, dem modernen
Geist bei aller Wahrung des prinzipiellen katholischen Standpunktes
die nötigen Konzessionen zu machen. Sie revidierten den Glauben
an die Verbalinspiration der Bibel, legten die kritische Sonde an
ihre historischen Berichte an, leuchteten in die Geschichte der
kirchlichen Dogmen und Institutionen hinein, kurz begannen jene
Modernisierungsarbeiten, die bei einer so uralten Organisation, wie
die Kirche ist, sicherlich ebenso notwendig ist, wie die Restauration
eines alten Domes.


Das wäre in früheren Jahrhunderten kaum erforderlich gewesen, da
damals die historische Textkritik noch nicht einmal in ihren Anfängen
existierte, die profanen Wissenschaften noch wenig entwickelt waren
und das Volk gläubig hinnahm, was ihm die kirchliche und weltliche
Obrigkeit hinzunehmen befahl. Das lehrt etwa die Geschichte der
sogenannten Konstantinischen Schenkung, die erst Laurentius Valla
als Fälschung nachwies, ohne damit eine tiefe Wirkung zu
erzielen. Jetzt aber ist bei dem völlig veränderten Zeitgeist die
Notwendigkeit zwingend und alle Verständigen sehen sie auch ein.


Dies ist nun, wie im Falle des Hexen- und Teufelsglaubens, der
Augenblick, in dem das Papsttum mit seinem unheilvollen, im
eminentesten Sinne kulturfeindlichen Einfluß einsetzt. Und zwar durch
die verschiedenen Motu proprios gegen die »Modernismus« genannte,
oben gekennzeichnete Bewegung, die zwar nirgends so existiert, wie
der Papst sie sich vorstellt, immerhin aber ähnliche Tendenzen
verfolgt.


Da wir auch in diesem Falle dem »Statthalter Christi« keine
gemeine, auf den Untergang der Kirche und die Schädigung der Kultur
hinauslaufende Gesinnung zuschreiben können und dürfen, sind wir
gezwungen, die Dummheit in höchster Potenz als Milderungsgrund
anzuführen.


Eigentlich brauchte niemand die Kirche anzugreifen, solange ein
Pius X. an ihrer Spitze steht. Schädigt dieser Papst sie doch viel
nachdrücklicher, als es der fanatischste Kirchengegner je vermöchte.


Sehen wir uns nun einmal den Teufels- und Hexenglauben an, wie ihn
die Kirche ausbildete und lehrte und zum Teil heute noch, wie das
Nachstehende beweisen wird, vertritt!


Wenn Gregor IX., der leidenschaftliche Feind des
Hohenstaufengeschlechtes, in seiner Bulle Vox in Rama vom 13.
Juni 1233 den Tod derer fordert, die sich mit dem »Frosch- und
Kater-Teufel so groß wie ein Backofen« eingelassen haben,
dann werden wir diese Dummheit zwar belächeln, aber mit der Zeit
entschuldigen.


Das kann man vielleicht noch für den Aberglauben Papst
Johann XXII. (1316-1334) anführen, der in seiner Bulle Super
specula in hochtönenden Worten den größten Blödsinn offenbart. Dieser
Statthalter Christi überbot sich selbst an tollem Aberglauben. Man
hatte ihm weisgemacht, es gäbe ein Schlagenhorn (cornu serpentinum),
mittels dessen Gift entdeckt werden könne. Er läßt es sofort kommen
und verpfändet für diesen unschätzbaren Wertgegenstand seiner
Besitzerin alle seine bewegliche und unbewegliche Habe. Zugleich
bedroht er jeden mit dem Banne, der sich dieses Schlagenhorn
widerrechtlich aneignen will. Im Jahre 1317 schreibt er: »Gottes
Barmherzigkeit habe in seine Hände drei Zauberbilder gelangen
lassen, durch deren Durchstechung diejenigen Personen, auf deren
Namen diese Bilder getauft seien, getötet wurden.« Er hatte
folgerichtig für sich selbst auch immer die größte Angst vor jemand,
der die Wachsbilder mit seinem Bildnis durchstechen würde, so daß
er stürbe. Übrigens hielt sich dieser Glaube in Italien noch im 18.
Jahrhundert, wie aus Casanovas Mailänder Erlebnis hervorgeht.


Daß dieser Wahn praktisch die übelsten Folgen haben konnte, lehrt
das Beispiel des Magister Gerardi, Bischofs von Cahors. Weil
er auf diese Weise dem Papst nach dem Leben getrachtet haben soll,
wird er nach Avignon zitiert, für schuldig befunden, degradiert und
verbrannt. Es ist kein Wunder, daß mancher es versuchte,
seinen Gegner auf so einfache Weise zu beseitigen und verschiedene
derartige Fälle sind aus der politischen Geschichte bekannt.
Sicherlich muß die böse Absicht scharf bestraft werden. Sie wäre so
schwer zu beurteilen, wie etwa ein Mordanschlag mit einem Revolver,
dessen Patrone ohne Wissen des Attentäters entfernt wurde. Wir können
es daher dem Papst gewiß nicht verübeln, daß er ein strenges Gericht
hielt, denn wenn der Bischof Gerardi wirklich solche Absicht gehegt
hatte, war er ein Verbrecher. Wohl aber nehmen wir mit Befremden
Kenntnis vom Irrwahn des Hauptes der Christenheit.


In einer Bulle vom 4. November 1330 spricht Innozenz XXII. von
schriftlichen Verträgen mit dem Teufel, von Teufelsanbetung,
sowie von Zauberbildern, durch die der Teufel herbeigerufen werden
könne. Auf dem gleichen Standpunkt steht auch Eugen IV. in
einem Rundschreiben an die Inquisitoren vom Jahre 1437.


Mittelalter! wird man sagen. Gut.


Statt nun aber eine Abnahme des Wahnes zu beobachten, müssen wir
dessen Steigerung konstatieren, ja einem Innozenz VIII.
— welcher Hohn liegt in diesem Namen! — blieb es vorbehalten,
in den religiösen Teufelsspuk auch noch das geschlechtliche
Moment einzuflechten und damit an Blödsinn und Ekelhaftigkeit
etwas zu erzeugen, was länger fortleben sollte, als seine 16
unehelichen Kinder[1].


Im Jahre 1484 erschien die Hexenbulle, also zu einer Zeit, als
Leonardo da Vinci und Regiomontanus wirkten, Kopernikus schon geboren
war.


Die Hexenbulle (Summis desiderantes), eines der fluchwürdigsten
Erzeugnisse der Menschheitsgeschichte, lautet:


»Mit glühendem Verlangen, wie es die oberhirtliche Sorge
erfordert, wünschen wir, daß der katholische Glaube wachse und
die ketzerische Bosheit ausgerottet werde. Deshalb verordnen wir
gerne und aufs neue, was diese unsere Wünsche zum ersehnten Ziele
bringt. Nicht ohne ungeheuren Schmerz ist jüngst zu unserer Kenntnis
gekommen, daß in einigen Teilen Deutschlands, besonders in der
Mainzer, Kölner, Trierer, Salzburger und Bremer Gegend sehr viele
Personen beiderlei Geschlechts, uneingedenk ihres eigenen Heils
und abirrend vom katholischen Glauben, sich mit Teufeln in
Manns- oder Weibsgestalt (cum daemonibus incubis et succubis),
geschlechtlich versündigen und mit ihren Bezauberungen, Liedern,
Beschwörungen und anderm abscheulichen Aberglauben und zauberischen
Ausschreitungen, Lastern und Verbrechen die Niederkünfte der Weiber,
die Leibesfrucht der Tiere, die Früchte der Erde, die Weintrauben
und die Baumfrüchte, wie auch die Männer, die Frauen, die Haustiere
und andere Arten von Tieren, auch die Weinberge, die Obstgärten, die
Wiesen, die Weiden, das Getreide und andere Erdfrüchte verderben
und umkommen machen, auch peinigen sie die Männer, die Weiber, die
Zug-, Last- und Haustiere mit fürchterlichen inneren und äußeren
Schmerzen und verhindern die Männer, daß sie zeugen, die Weiber, daß
sie gebären, und die Männer, daß sie den Weibern, und die Weiber,
daß sie den Männern die eheliche Pflicht leisten können. Auch
verleugnen sie den Glauben, den sie in der Taufe empfangen
haben, mit meineidigem Munde. Ferner begehen sie überaus viele
schändliche Verbrechen, Sünden und Laster auf Anstiften des Feindes
des Menschengeschlechtes, zum Schaden ihrer Seelen, zur Beleidigung
der göttlichen Majestät, zum Ärgernis vieler. Und das geschieht,
obwohl unsere geliebten Söhne, Heinrich Institoris für die
obengenannten Teile Deutschlands und Jakob Sprenger für
gewisse Striche am Rhein, beide Mitglieder des Predigerordens und
Professoren der Theologie, durch apostolische Briefe zu Inquisitoren
bestellt worden sind und noch sind. Dennoch scheuen sich einige
Geistliche und Laien jener Länder nicht, da sie mehr verstehen
wollen, als nötig ist, halsstarrig zu behaupten, weil in den
Bestallungsbriefen (dieser Inquisitoren) einige Diözesen, Städte
und Orte, auch einige Personen und ihre Ausschweifungen und Laster
nicht namentlich genannt sind, diese auch nicht inbegriffen seien,
so daß diese Städte und Orte den genannten Inquisitoren auch nicht
unterständen, so daß sie dort ihr Amt nicht ausüben und dort ihre
Strafen nicht verhängen könnten. So bleiben denn zum augenfälligen
Schaden der Seelen und zur Gefahr des ewigen Seelenheils in
diesen Gegenden solche Verbrechen straflos. Wir aber, indem wir alle
und jede Hindernisse, durch welche die Ausübung des Inquisitorenamtes
auf irgendeine Weise verzögert werden könnte, aus dem Wege räumen,
damit die Seuche der Ketzerei und anderer solcher Verbrechen ihr
Gift zum Verderben der Unschuldigen nicht ausbreiten könne, wollen,
wie es unser Amt erfordert, taugliche Hilfsmittel anwenden,
da der Glaubenseifer uns dazu antreibt. Damit sich nun
nicht ereigne, daß die obengenannten Länder ohne das notwendige
Inquisitionsamt seien, so setzen wir aus apostolischer Vollmacht
fest, daß den genannten Inquisitoren gestattet sei, ihr Amt dort
auszuüben, und daß sie die Bestrafung dieser Verbrechen vornehmen
können, als ob diese Länder, Städte, Orte namentlich aufgeführt
wären. Und indem wir aus größerer Sorgfalt diese Bestallung auf die
genannten Länder ausdehnen, gestatten wir den genannten Inquisitoren,
daß sie und jeder von ihnen, unter Zuziehung unseres geliebten Sohnes
Johann Gremper, Magister aus der Konstanzer Diözese, in den
genannten Länderstrichen Alle, die sie der genannten Verbrechen
schuldig befunden haben, nach ihren Verbrechen züchtigen, einkerkern
und am Leib und Vermögen strafen können; auch gewähren wir diesen
Inquisitoren freie Vollmacht in allen Kirchen, sooft es ihnen gut
scheint, das Wort Gottes zu predigen und Alles und Jedes, was
dazu nützlich erscheint, zu tun. Wir befahlen durch apostolische
Schreiben dem Bischof von Straßburg, daß er, sooft er von diesen
Inquisitoren ersucht wird, es öffentlich kund tun soll, daß sie in
nichts und von niemand beeinträchtigt und gehindert werden. Alle
aber, die sie hindern, weß Amtes sie auch seien, sollen von ihm
durch Exkommunikation, Suspension und Interdikt und andere noch
schrecklichere Strafen, ohne jede Berufung, gebändigt werden, und,
wenn nötig, soll gegen sie der weltliche Arm angerufen werden: Keinem
Menschen soll es erlaubt sein, dies unser Schriftstück zu verletzen
oder in frevelhaftem Wagnis diesem entgegen zu handeln.
Wenn aber jemand dies versuchen sollte, so wisse er, daß er den
Zorn des allmächtigen Gottes und der Apostel Petrus und Paulus
auf sich geladen hat. Gegeben zu Rom bei St. Peter, im Jahre der
Menschwerdung des Herrn 1484, im ersten unseres Pontifikats am 5.
Dezember«[2].


Dieses Schriftstück hat in seinen Konsequenzen wohl mehr Kummer und
Not über die Christenheit gebracht, als irgend ein Krieg oder die
schlimmste Seuche.


Deutlich geht aus ihm hervor, daß man mit der Inquisition mancherorts
keineswegs einverstanden war, daß sich also bereits im Volke
Kräfte regten, die diesen Unsinn abschütteln wollten und daß der
Papst es war, der mit seiner ungeheuren Autorität für diese Dummheit
eintreten mußte um zu verhüten, daß die Vernunft damals schon
siegte.


Übrigens war die Erfindung des Mann-Teufels und Weib-Teufels schon
dem grüblerischen Geiste des gefeierten und für seine Zeit auch gewiß
feiernswerten Thomas von Aquino gelungen. Daß das Papsttum
für diese Ausgeburt einer verderbten mönchischen Phantasie die volle
Verantwortung übernahm, geht klar aus obiger Bulle hervor.


Doch fortzeugend sollte sie Böses stiften, praktisch und theoretisch.
Wir können auf eine Schilderung der Greuel des Hexenprozesses, der
unermeßlichen Leiden, die dieser Wahn über die Menschheit brachte,
umso eher hier verzichten, als wir an anderer Stelle[3] die Materie
eingehend behandelten. Zudem war die Art der Verfolgung
nichts weniger als dumm, sondern im Gegenteil sehr raffiniert. Dumm
waren die Voraussetzungen, die zur Hexenverfolgung führten, brutal
und jeder Menschlichkeit Hohn sprechend aber die Art der Durchführung.


Wenden wir uns nunmehr der theoretischen Ausbildung zu, die diese
Lehre unter dem mächtigen Schutz des Papsttums finden sollte.


Institoris und Sprenger, »unsere geliebten Söhne«, wie
sie der Papst nennt, die fluchwürdigsten Scheusale und wahnwitzigsten
Narren, wie wir sie heißen möchten, haben ihre Namen für ewige Zeiten
mit der Teufels- und Hexenlehre unlöslich verbunden. Gegen sie müssen
ein Dschingis Chan, ein Timur, ein Alba und Caligula geradezu harmlos
genannt werden, hörte doch mit deren Tode auch ihr Treiben auf,
während dem »Hexenhammer« der Hydra gleich stets neue Köpfe wuchsen.


Die beiden Dominikanermönche könnten selbst uns zum Teufelsglauben
bekehren. Denn die Hochachtung vor der Menschheit sträubt sich
gegen die Annahme, daß ohne höllische Einflüsse ein Werk wie ihr
»Hexenhammer« (Malleus maleficarum) das Licht des Tages
erblicken konnte. Fast alles, was seit Erscheinen dieses wahrhaft
teuflischen Buches über die Materie geäußert wurde, geht direkt
oder indirekt auf diese Quelle zurück. Seiner verpestenden Wirkung
können sich selbst Geister wie Pico della Mirandola, der
in seiner Rede von der Würde des Menschen so wundervolle Gedanken
entwickelt[4], nicht entziehen. Der Dichter Fischart,
ein Protestant, gibt das Buch neu heraus, Albrecht Dürer
und Hans Baldung Grien widmen ihre unsterbliche
Kunst diesem Vorstellungskreise. Noch auf den bayerischen Kodex
Maximilianeus von 1751 erstreckt sich die unheilvolle Wirkung dieses
grausigen Werkes.


Betrachten wir den Inhalt, wie ihn Hoensbroech in bisher nicht
erreichter Vollständigkeit übermittelt[5].


Das Buch bejaht die Frage, daß es eine Schwarzkunst gibt, und der
Teufel mit dem Schwarzkünstler zusammen wirke. Daß es sich nicht um
Einbildung handelt, beweist nach der Ansicht der Verfasser die Bulle
Summis desiderantes. Hier ist also mit wünschenswerter Deutlichkeit
der Papst, der ja auch das Werk selbst approbierte, als Quelle und
Eideshelfer angeführt.


Die dritte Frage lautet: Können durch Inkubi und Sukkubi
Menschen erzeugt werden? Hierbei ist erklärend zu bemerken,
daß die Daemones incubi in der bis heute gültigen katholischen
Terminologie jene Teufel sind, die sich in menschlicher Gestalt mit
anderen Menschen fleischlich vergehen, indem sie als Männer mit
Frauen (»Drauflieger«) Unzucht treiben, während die succubi beim
Geschlechtsakt die weibliche Rolle spielen.


Natürlich wird die Frage bejaht. »Die Behauptung, durch Inkubi und
Sukkubi können Menschen erzeugt werden, ist so katholisch, daß
ihre Leugnung den Aussprüchen der Heiligen, der Überlieferung und
der hl. Schrift widerstreitet«. Und zwar übt der Teufel nicht
um der fleischlichen Ergötzung willen die Unzucht aus, sondern um
dadurch die menschliche Natur in ihren beiden Bestandteilen, Mann
und Weib, am schwersten zu schädigen. Der hl. Thomas
lehrt, daß der männliche Teufel (incubus) unter Gottes Zulassung den
nötigen Samen von einem Manne entnehmen kann, um ihn im Beischlaf
zu übertragen! Gewisse Teufel schrecken wegen der Vornehmheit ihrer
Natur vor gewissen unzüchtigen Handlungen zurück! Vielmehr werden
diese von den untersten Teufeln ausgeführt. Genealogisch gehen diese
Teufel auf die untersten Engel zurück. Der oberste Teufel heißt
Asmodeus.


In der sechsten Frage, warum die Schwarzkunst bei den Frauen
verbreiteter sei als bei den Männern, wozu bemerkt wird, daß sich
dieser Gegenstand gut für Predigten an die Frauen eignet,
wird über die Frauen folgendes Urteil gefällt: »Was ist denn
auch das Weib anders, als eine Vernichtung der Freundschaft, eine
unentfliehbare Strafe, ein notwendiges Übel, eine natürliche
Versuchung, ein begehrenswertes Unheil, eine häusliche Gefahr, ein
reizvoller Schädling, ein Naturübel mit schöner Farbe bestrichen?«


Wurde je niedriger über das Weib geurteilt, als hier von einer
durch die höchste kirchliche Autorität sowie die Approbation der
theologischen Fakultät in Köln gestützten Stelle?


Auf den Blödsinn, der hier über die Minderwertigkeit der Frauen
vorgebracht wird, näher einzugehen, verlohnt sich nicht. Um aber
das Niveau der Beweisführung zu kennzeichnen, sei nur folgender
ethymologischer Scherz angeführt: Das Wort Femina (Frau) ist aus fe
(fides, Glaube, Treue) und minus (weniger) zusammengesetzt, denn
das Weib hat stets weniger Glauben und wahrt weniger die Treue, als
der Mann! Solche Ethymologien finden sich im »Hexenhammer«
noch mehrere. So versichern die Verfasser an anderer Stelle (p.
65), daß maleficiendo aus male de fide sentiendo herzuleiten sei.
Das beweist natürlich die Synonymik bzw. Idendität des Mannes, der
über den Glauben schlecht urteilt, des Ketzers, mit dem Übeltäter
schlechthin!


Es wird dann weiter gefragt und bejaht, daß die Schwarzkünstler
Menschen zu Liebe oder Haß bewegen können, daß sie den ehelichen Akt
verhindern, die Kriterien werden untersucht, aus denen zu entnehmen
ist, ob das geschlechtliche Unvermögen auf Schwarzkunst oder
natürlichen Mangel zurückzuführen ist.


Die neunte Frage: Können Hexen das männliche Glied durch Zauberei so
behandeln, als sei es vom Leibe getrennt? sei auch als Schulbeispiel
der Dummheit in ihrer Beantwortung mitgeteilt: Die Hexen können in
Wirklichkeit und Wahrheit das männliche Glied vom Körper trennen.
Dafür lautet ein Beweis: Die Verwandlung der Frau des Loth in eine
Salzsäule ist mehr, als die Trennung des männlichen Gliedes vom
Körper. Nun ist aber jene wirklich geschehen, also kann auch diese
geschehen. Aber diese wirkliche Trennung ist doch nur subjektiv
wirklich, nicht objektiv, d. h. das Glied bleibt am Körper, aber für
die Sinne (Auge, Hände) ist es nicht mehr vorhanden. Durch Zauberei
kann ein flacher, fleischfarbener Körper vorgeschoben werden, der
für Hand und Auge nur mehr eine Fläche darstellt, ohne Unterbrechung
durch das männliche Glied.


Ferner wird konstatiert, daß die Hexen Menschen in Tierleiber
verwandeln können, daß schwarzkünstlerische Hebammen häufig die
Kinder im Mutterleibe töten, Fehlgeburten verursachen und neugeborene
Kinder dem Teufel opfern.


Ein päpstlicher Inquisitor von Como hat aus diesem Grunde — in einer
nächtlichen Hexenversammlung soll ein Kind aufgegessen worden sein —
im Jahre 1487 einundvierzig Hexen verbrennen lassen.


Diese Proben des theoretischen Teiles dürften wohl genügen. Nunmehr
wollen wir noch einige Beispiele aus dem zweiten Teil des Werkes, in
dem die Äußerungen der Hexerei niedergelegt sind, anführen.


Zunächst wird die Frage beantwortet, wem der Zauberer nicht schaden
kann, und dabei auf Weihwasser, geweihte Kerzen und geweihte
Kräuter, die man verbrennt, als Abwehrmittel verwiesen. Als jemand
in Ravensburg von einem Teufel in Weibsgestalt zur Unzucht angereizt
wurde, fiel ihm ein, in der Predigt gehört zu haben, daß geweihtes
Salz ein gutes Mittel dagegen sei. So nahm er denn beim Eintritt
in die Kammer von dem Salz; das vermeintliche Weib verzerrte das
Gesicht und verschwand plötzlich. Ferner werden die Worte der
Kreuzesaufschrift Christi an den vier Wänden in Form eines Kreuzes
angebracht, empfohlen. Äußerst wirksam ist der Schutz himmlischer
Geister, die den Gestirnen die Bewegung verleihen. Das bewährt
sich besonders bei Behexung der Zeugungsfähigkeit. So kam einst ein
Engel zum hl. Serenus, öffnete ihm den Leib und entfernte aus seinen
Eingeweiden ein feuriges Stück Fleisch. Dadurch erlangte der Heilige
eine solche Keuschheit, daß er niemals mehr irgendwelche
sinnliche Regungen, wie sie selbst bei Kindern und Säuglingen
vorkommen, verspürte.


Im I. Hauptstück wird von den Arten erzählt, durch welche die Teufel
Unvorsichtige mittels Behexungen zur Gottlosigkeit verleiten, im
II. von der Hexerei als Beruf. Es gibt drei Arten von Hexen: einige
erregen Hagel, Gewitter, Stürme; bewirken Unfruchtbarkeit bei
Menschen und Tieren; verzehren Kinder und opfern sie dem Teufel;
machen Pferde scheu; fliegen körperlich durch die Luft; töten durch
bloßen Blick. Allen drei Arten von Hexen ist gemeinsam, daß sie
mit dem Teufel Unzucht treiben.


Die Hexen weihen sich entweder auf feierliche Art dem Teufel, indem
sie ihm, der in Menschengestalt erscheint, Treue in die Hand geloben,
oder auf unfeierliche Art. Sie sehen es besonders auf ungetaufte
Kinder ab, aus deren Fleisch und Knochen sie eine Salbe bereiten,
aus den flüssigeren Bestandteilen aber ein Getränk. Wer es
trinkt, ist sofort ein Meister in der teuflischen Kunst. Bei dieser
Gelegenheit verraten die Herren Inquisitoren so ganz nebenbei, daß
alle, die sie einäschern ließen, in bezug auf die Schwarzkunst
unfreiwillig waren! Da die »Hexen« unter der Folter natürlich
aussagten, was man ihnen in den Mund legte, so gibt es keine Zeile
dieses Buches, die nicht durch eidliche Aussagen der armen Opfer
erhärtet wäre. Z. B. gestand eine Hexe, die dann natürlich, wie
alle ohne Ausnahme, eingeäschert wurde, sie habe sechs Jahre
mit dem Teufel Unzucht getrieben und zwar im Bett und an der
Seite ihres Mannes.


Das III. Hauptstück führt aus, wie die Hexen von Ort zu Ort
geführt werden. Bald tut das der Teufel in eigener Person, jedoch
in Pferdegestalt. Auch das wurde natürlich gesehen. Bald geschieht
es auf einem Stück Holz, das mit der aus Kindern gewonnenen Salbe
bestrichen wird.


Das IV. Hauptstück handelt von der Art, in der sich die Hexen
den Teufeln in Mannsgestalt hingeben. Die Teufel bedienen sich
dabei eines Leibes aus Luft, den sie durch Dämpfe verdichten. Mit
diesem Körper können sie sprechen, sehen, hören, essen und zeugen.
Die durch den Beischlaf mit dem Teufel Gezeugten sind sehr stark
und kräftig. Die Sache geht so vor sich: Ein Teufel in Weibsgestalt
(succubus), der sich mit einem Manne abgegeben hat, nimmt den Samen
von diesem Manne auf, er macht sich dann mit diesem Samen einem Weibe
gegenüber zu einem Teufel in Mannsgestalt (incubus). Die Hexe ist
entweder alt und unfruchtbar oder nicht. Im ersteren Falle gibt sich
der Teufel mit ihr ohne männlichen Samen ab; denn auch der Teufel
vermeidet Überflüssigkeiten. Ist sie aber der Schwangerschaft fähig,
dann vermischt er sich mit ihr, wenn er irgendwoher männlichen Samen
erhalten kann, zum Zwecke der Kindererzeugung. Gewiß ist, daß eine
Ehefrau, wenn sie Hexe ist, und durch ihren Mann schwanger wird,
ihre Schwangerschaft verstärken kann durch anderen Samen, den sie im
Beischlaf mit dem Teufel erhält. Bei solchen Vermischungsakten sind
die Hexen zwar immer sichtbar, die Erfahrung der Verfasser
hat aber ergeben, daß die Teufel es nicht immer sind.


Das V. Hauptstück handelt von der Art, wie die Hexen ihre Künste
durch die Sakramente der Kirche ausüben, das VI. von der Art,
wie sie die Zeugungsfähigkeit hindern, das VII. wie die Hexen
das männliche Glied entfernen.


Wo gibt es eine gleich höllische Ausgeburt von haarsträubendstem
Blödsinn und abstoßendster ekelhaftester Schweinerei?


Ein Jüngling hatte sein Glied durch Zauberei verloren, »da ich
es nicht glauben wollte, entblößte er sich, so daß ich die Wahrheit
seiner Aussage sah. Er hatte eine Hexe in Worms in Verdacht.
Ich trug ihm auf, zu ihr zu gehen. Nach einigen Tagen kam er wieder
zurück, und ich überzeugte mich durch den Augenschein, daß er
sein Glied wieder hatte. Die Glieder werden übrigens nicht
ausgerissen, sondern nur verborgen.« Was ist aber darüber zu sagen,
daß einige Hexen solche männliche Glieder in großer Zahl, bis
zu zwanzig und dreißig, in einem Schranke aufbewahren, und daß die
Glieder dort lebendig zu sein scheinen, wie dies viele gesehen
haben? Es ist zu sagen, daß dies durch teuflische Vorspiegelungen
geschieht. Es hat uns jemand erzählt, daß er, um sein verlorenes
Glied wieder zu gewinnen, sich an eine Hexe gewandt habe. Sie hieß
ihn einen Baum besteigen, auf dem er ein Nest fand, in dem mehrere
männliche Glieder waren. Als er ein großes nehmen wollte, rief
die Hexe: nein, das nicht, denn das gehört einem Geistlichen.«


An der Tatsächlichkeit dieses von den Hexen begangenen
Verbrechens bzw. daran zu zweifeln, daß sie mit Impotenz schlagen
können, ist völlig ausgeschlossen. Haben doch die Provinzialsynoden
oder gar Konzilien von Troyes, Lyon, Mailand, Tours, Bourgos,
Narbonne, Ferrara, St. Malo, Monte Cassino, Orleans und Grenoble,
sowie die Rituale von Autun, Chartres, Perigueux, Evreux, Paris,
Angers, Arras, Chalons, Bologna, Troyes, Bourges, Alet, Beauvais,
Meaux, Reims usw., sowie die Dekrete unzähliger Bischöfe, die Hexen
eben wegen dieses Deliktes in Bann taten. Wer würde es wagen der
Autorität aller dieser Instanzen zu widersprechen[6]?!


Das VIII. Hauptstück setzt auseinander, wie Menschen in Tiere
verwandelt werden, das IX. wie sich die Teufel in menschlichen
Leibern aufhalten können. Dazu wird folgende erbauliche
Geschichte u. a. berichtet: »Ein heiliger Mann erkannte einst
durch den Geist Gottes, daß ein in einer Kirche sehr gut und fromm
predigender Priester der Teufel sei. Nach der Predigt frug er ihn,
warum er predige und erhielt zur Antwort: weil ich weiß, daß die
Leute die Predigt nur hören, aber nicht befolgen, so wird Gott nur
noch mehr beleidigt.«


Das X. Hauptstück führt aus, wie die Teufel mit Hilfe der Hexen
in den Menschen wohnen, das XI. wie die Teufel Krankheiten,
besonders schwere, verursachen können. Das geschieht z. B. durch
verzauberte Wachs- oder Bleibilder. Durch Verwünschung oder Anhauchen
kann die Hexe aussätzig machen.


Die fallende Krankheit rufen Hexen hervor durch Eier, die
sie in Gräbern vergruben. Auch das XII. Hauptstück behandelt diese
Materie. Das XIII. Hauptstück beantwortet die Frage, wie Hebammen
als Hexen schweren Schaden zufügen, indem sie Kinder töten oder dem
Teufel opfern. So hexte eine Person einer frommen Frau alle
möglichen Dinge in den Leib, die furchtbare Schmerzen verursachten.
Als sie ein natürliches Bedürfnis befriedigen mußte, kamen alle zum
Vorschein: Holz, Knochen und handgroße Dornen. Einige Hebammen, die
eingeäschert wurden, haben noch schlimmere Sachen gestanden. Der
theologische Grund, weshalb die Hexen auf Anstiften des Teufels so
viele ungetaufte Kinder töten, ist: Der Teufel weiß, daß die
ungetauften Kinder nicht in den Himmel eingelassen werden. Das Reich
Gottes aber, nach dessen Beginn er mit noch größerer Pein gestraft
wird, bricht erst an, wenn eine ganz bestimmte Zahl von Menschen in
den Himmel eingelassen ist. Die Erreichung dieser Zahl wird nun durch
die Tötung von ungetauften Kindern hinausgeschoben. Deshalb werden
sie vom Teufel besonders aufs Korn genommen. Kinder von acht
Jahren, die dem Teufel geweiht worden sind, können schon Gewitter und
Hagelschlag erzeugen.


Das XIV. Hauptstück behandelt die Frage, wie Hexen den Tieren
schaden können. Am häufigsten werden die Kühe durch die Hexen
der Milch beraubt und zwar folgendermaßen: Die Hexe stößt ein Messer
in die Wand, ruft ihren Teufel und trägt ihm auf, diese oder jene
Kuh trocken zu machen. Dann fängt sie an dem Messer zu melken an,
worauf die Milch der betreffenden Kuh aus ihm herausfließt.
Solches soll gepredigt werden, um Abscheu zu erregen. Man kann
durch zauberische Künste auch vorzügliche Maibutter und Wein machen.
Doch begnügen sich die Hexen oft nicht mit solchem Schabernack,
sondern töten auch Tiere, wie zwei Hexen, die in Ravensburg
eingeäschert wurden, von sich bekannten.


Das XV. Hauptstück beschreibt die Erzeugung von Gewitter und
Hagel, das XVI., wie auf drei Arten Männer Schwarzkunst
treiben. Besonders die schwarzkünstlerischen Pfeilschützen sind
schlimm. Sie durchbohren am Karfreitag das Bild des Gekreuzigten mit
ihren Pfeilen. Sie sind so sichere Schützen, daß sie einen Pfennig
vom Kopf eines Menschen herabschießen können, ohne ihn zu verletzen.
Der Herzog Eberhard mit dem Barte von Württemberg hatte einen solchen
Schützen in seinem Gefolge. Er konnte täglich mit drei Pfeilschüssen
jemand mit unfehlbarer Sicherheit töten, weil er täglich drei Pfeile
in ein Kruzifix schoß. Auch der Tellschuß auf den Apfel geschah aus
Zauberei.


Nunmehr geht das Buch auf die verschiedenen Arten, den Zauber zu
beseitigen ein, um im dritten Teil ausführlich die richterliche
Tätigkeit gegen Ketzer und Hexen zu behandeln.


Uns genügt das Mitgeteilte vollauf. Resümieren wir: Die Kirche —
denn da die höchsten kirchlichen Autoritäten das Buch approbierten
und jahrhundertelang als Leitfaden Kat' exochen für die Inquisition
benutzten, so identifizierte sie sich mit den hier wiedergegebenen
Ansichten — also: die Kirche bringt den haarsträubendsten Blödsinn,
den je die Menschheit ersonnen hat, in ein System. Keiner der
Fälle existiert in diesem teuflischen Buche, der nicht von »Hexen«
unter der Folter bezeugt worden wäre, keiner, für den nicht so
und so viele Unschuldige verbrannt wurden. Man stelle sich vor
— nachdem doch überall der Unsinn gepredigt werden mußte, nachdem
die Hinrichtungen in aller Öffentlichkeit stattfanden und jedermann
ihren Grund kannte, nachdem ferner an allen Orten der Christenheit
nach solchen Zauberern und Hexen gesucht wurde — welche furchtbare,
mit nichts zu vergleichende Wirkung auf das Volk durch das alles
hervorgerufen werden mußte. Verdummung und Verrohung mußte die
Folge sein, zumal bei der ungeheuren Verbreitung dieses Schandbuches,
das noch 1669 in neuer Auflage erscheinen konnte.


Wir werden in späteren Kapiteln sehen, wie dieser künstlich von der
Kirche erzeugte Irrsinn Jahrhunderte im Volke fortwirkte und heute
noch nicht erstorben ist. Wen wird das verwundern, da ja die Kirche
bekanntlich unfehlbar ist, da sie sich gerade in dieser Frage,
wenigstens im Kernpunkt, auf die unwiderlegliche Autorität des Neuen
Testaments — vom Alten ganz zu schweigen — stützen kann?


Wann hat die Dummheit je größere Orgien gefeiert? Welchem Moloch sind
mehr Hekatomben geschlachtet worden?


War der »Hexenhammer« auch das schlimmste Buch seiner Art, insofern
es bei weitem die größte Autorität besaß, so war es keineswegs
das einzige. Im Gegenteil ist die Literatur über diese blöde
Materie erschreckend reich. Indem wir Interessenten auf die
eingehende
Untersuchung Hoensbroechs verweisen[7], begnügen
wir uns, einige der wichtigsten Werke anzuführen.


Im Jahre 1522 veröffentlichte der Dominikaner Bartholomäus
Spina eine »Abhandlung über die Hexen« (Quaestio de
strigibus), in der er als Beweis für die Realität des Hexenglaubens
die zahlreichen Bestrafungen und Todesurteile anführt. Gäbe es keine
Zauberei, dann wären ja die Inquisitoren und die diese ernennende
Kirche ungerecht, was ja unmöglich wäre. Um nur einige Perlen aus
diesem Buche herauszufischen: Die Aussage der Hexen, daß sie vom
Teufel durch die Luft entführt werden, ist durchaus glaubwürdig.
Wenn trotzdem die gleiche Hexe von andern schlafend gesehen werde,
so erklärt sich das daraus, daß ein Teufel ihre Gestalt angenommen
hat.


Ein weiterer Beweis für die Wahrheit des Hexenglaubens ist seine
allgemeine Verbreitung. Diese aber geht aus der großen Menge von
Hexen hervor, die alljährlich von den Inquisitoren abgeurteilt werden!


Ein junges Mädchen, das in Bergamo wohnt, wurde — wenigstens
berichtet Spina so — plötzlich eines Nachts nackt im Bett einer
Verwandten in Venedig aufgefunden. Sie erzählte weinend folgendes:
Als ich diese Nacht wach wurde, sah ich meine Mutter, die mich
schlafend glaubte, aufstehen, ihr Hemd ausziehen und sich mit einer
Salbe salben; dann ergriff sie einen Stock, setzte sich rittlings
darauf und fuhr durch das Fenster. Ich stand auf, bestrich mich auch
mit der Salbe und fuhr dann auch hinaus und kam hier in dies Zimmer,
wo ich sah, daß meine Mutter ein Kind töten wollte. Als
meine Mutter mich sah und ich den Namen Jesu und Maria aussprach,
verschwand sie und ich blieb nackt zurück. Die Mutter hat dann auf
der Folter dem Inquisitor von Bergamo alles gestanden.


Die Hexen töten unzählige Kinder und bereiten aus ihren Leichen eine
Zaubersalbe. Gott läßt dies zur Strafe der Eltern zu, weil diese
es vielleicht einige Male unterließen, die Kinder morgens und abends
mit dem Zeichen des Kreuzes zu zeichnen!


Einer der berühmtesten Kanonisten des 16. Jahrhunderts, Paulus
Grilandi, Auditor des päpstlichen Generalvikars für die Stadt
Rom, ließ eine oft aufgelegte Schrift Tractatus de sortilegiis
erscheinen. Natürlich trug sie die Druckerlaubnis und zwar hier des
Magisters sacri apostolici Palatii, d. h. des unmittelbar unter dem
Papste stehenden Bücherzensors. Er behandelt den gleichen Blödsinn
wie die vorgenannten Bücher, führt aber als Novum an,. daß die
Kirche die Lösung einer behexten Ehe, d. h. einer, in der Mann
oder Weib verhindert sind, den Beischlaf auszuführen, gestatte und
daß die Betreffenden eine andere Ehe eingehen können.


Folgende erbauliche Geschichte findet sich in diesem geistreichen
Werke unter anderen ebenbürtigen. Mir hat ein geachteter und
gebildeter Mann erzählt: kurz vor seiner Heirat wurde er von
einer bekannten Hexe so behext, daß er in der Brautnacht und noch
lange nachher die Ehe nicht vollziehen konnte, obwohl er den
fleischlichen Akt früher sehr gut und mit größter Lust vollzogen
hatte. Endlich ließ er einen berühmten Schwarzkünstler aus
dem Sabinergebirge kommen, der gab ihm und seiner Frau einen Trank
zu trinken. Auch befahl er ihnen, sich in der nächsten Nacht mit
dem Zeichen des Kreuzes zu schützen, dann brauchten sie nicht zu
fürchten, was auch geschehe. Gegen 10 Uhr nachts entstand um das Haus
herum ein gewaltiges Unwetter mit Donner, Blitz und Erdbeben; dann
drang eine ganze Schar von Hexen, darunter das Weib eines Nachbarn,
in das Schlafzimmer und vollführte einen Höllenlärm. Der Bräutigam
sah alles, seine Braut deckte er aber mit den Bettdecken zu. Eine
halbe Stunde ungefähr dauerte der Lärm, dann trat plötzlich der
Schwarzkünstler ein und die Hexen verschwanden. Der Schwarzkünstler
rieb den Bräutigam an der Schulter und ging dann auch. Da fühlte der
Bräutigam allmählich eine Wärme seinen Körper durchströmen und er
konnte den ehelichen Akt vollziehen.


Im Jahre 1669 erschienen zu Lyon in der berühmten Druckerei von
Bourgeat mit königlichem Privileg drei starke Quartbände, die sich
ausschließlich mit Hexerei und Teufelei befassen. Der Gesamttitel
dieses Sammelwerkes, das ausschließlich von bedeutenden Theologen und
Kanonisten verfaßt ist, lautet: Daemonastrix seu adversus Daemones
et Maleficos universi operis ad usum praesertim Exorcistarum.
Es handelt sich also um ein Handbuch für Exorzisten. Eine dieser
Abhandlungen von Pater Hieronymus Mengo »Strick für den
Teufel« (Fustis Daemonorum) betitelt, behandelt die Besessenheit:
Die Teufel verlassen den Menschen teils durch den Mund als Flamme,
oder als kalter Wind, teils durch die Ohren als Ameisen,
teils durch den After als Kot oder als Frösche oder Schlangen, teils
als Blutstropfen aus der Nase.


»Als ich im Jahre 1575 in Reims war, geschah folgendes: eine Witwe
war mit einer schweren Krankheit behext worden. Ich ging mit ihrem
Arzt zu ihr und wir fanden in ihrem Bett ein aus Federn gefertigtes
Bild in Menschengestalt; als das Bild verbrannt war, war die Frau
geheilt.« Die teuflischen Zaubermittel werden meistens in den Betten
versteckt. Ein gutes Mittel dagegen ist, in den vier Ecken des Bettes
Weihrauch, Myrrhe, geweihtes Salz, geweihte Oliven und geweihtes
Wachs niederzulegen.


Den Höhepunkt des Teufelwahns bilden neben dem »Hexenhammer« die
Disquisitiones magicae des Jesuiten 
Delrio[8], eines
Theologieprofessors an den Universitäten von Graz und Salamanca.
Es umfaßt sechs Bücher auf über 1200 Druckseiten und trägt das
Imprimatur des Jesuitenordens, sowie je eines päpstlichen und eines
bischöflichen Zensors. Die Gutachten sind interessant genug, um
wiedergegeben zu werden. Das des Oliverius Manaräus, eines
der bedeutendsten Jesuiten des 16. und 17. Jahrhunderts vom 6.
Juli 1598 betont ausdrücklich, daß die »sechs Bücher zauberischer
Untersuchungen« durch das »Urteil gewichtiger und gelehrter
Theologen« (des Jesuitenordens) gutgeheißen werden.


Die beiden anderen, nicht jesuitischen Zensoren schreiben: »Die
zwei ersten Bücher der zauberischen Untersuchungen, verfaßt von
Pater Martin Delrio, Theologen der Gesellschaft Jesu, halte ich,
da sie vielseitige Gelehrsamkeit und nichts dem katholischen
Glauben Widersprechendes enthalten, für wert, daß
sie veröffentlicht werden. Gegeben zu Löwen, am 8. Februar 1599.
Wilhelm Fabricius, Apostolischer und Königlicher Bücherzensor.«


Das andere lautet: »Die drei letzten Bücher der zauberischen
Untersuchungen, verfaßt vom gelehrten Pater Martin Delrio,
Priester der Gesellschaft Jesu halte ich wegen ihrer vielseitigen
Gelehrsamkeit und wegen der Gediegenheit ihrer Lehre für sehr
nützlich, besonders in unseren Zeiten. Ich halte dafür, daß sie
zum großen Vorteil der Kirche veröffentlicht werden sollen.
Gegeben zu Antwerpen, am 1. April 1599. Silvester Pardo,
Licentiat der hl. Theologie, Domherr der Kathedralkirche und
Bücherzensor.«


Das Buch tritt »wissenschaftlich« und »theologisch« im Namen Christi
und seines »Statthalters« für das fernere Abschlachten der »Hexen«
in einer Zeit ein, in der Denker und Forscher wie Kopernikus
(† 1543), Kepler (1631), Giordano Bruno (†
1600), Montaigne († 1592) und andere teils schon gewirkt
hatten, teils noch wirkten. Die profane Wissenschaft, das
ist zu betonen sehr wichtig, war also keineswegs mehr im finsteren
Aberglauben des Mittelalters befangen, vielmehr waren es die
Theologen, die diese Dummheit künstlich aufrecht erhielten durch ihre
»Wissenschaft« und das Beweismittel des Scheiterhaufens.


Delrio ist der Ansicht, daß die Schwarzkunst ständige Begleiterin
und notwendige Folge der »Ketzerei« sei. In Deutschland sei ihr
Bollwerk das Luthertum, in Frankreich, England, Schottland und
Belgien aber sei die Hexerei durch den Kalvinismus rasch ausgebreitet
worden. Die Gründe dafür liegen nach Delrio klar zutage:
»Die Teufel haben in den Ketzern, wie einst in den Götzenbildern,
ihre Wohnstätten; aus den Götzenbildern sind sie vertrieben worden,
so haben sie sich in den Ketzern neue Wohnungen gesucht; auch die
Teufel, die Christus austrieb, fuhren in die Schweine. Wie die Pest
der Hungersnot folgt, so folgt die Hexerei der Ketzerei. Die Teufel
bedienen sich der Ketzer ähnlich wie schöner Huren, um die Menschen
zu betrügen.«


Während das I. Buch von der Zauberei im allgemeinen handelt,
beleuchtet das zweite die teuflische Zauberei und ihre Wirksamkeit.
Ihre Grundlage ist der Vertrag mit dem Teufel. Daß dieser in
Wirklichkeit existiert, beweist Delrio aus der Übereinstimmung aller
Theologen alter und neuer Zeit.


Wir machen hier wiederum die gleiche Erfahrung: weil eine Dummheit
viele Verteidiger hat und sich Jahrhunderte in Kraft erhält, darum
ist sie keine Dummheit. Sie wird aber zur höchsten Weisheit, wenn
sich unter den für sie eintretenden Eideshelfern »Autoritäten«
befinden, oder wenn sie gar durch Bibel und Dogma gestützt wird.


Die feierliche Zeremonie des Vertrages mit dem Teufel besteht,
nach Verleugnung des Glaubens und der Jungfrau Maria, darin, daß
der Teufel die Stirn der Vertragschließer mit seiner Kralle berührt
und sie auf seine Art tauft. Sie erhalten andere Namen; innerhalb
eines auf die Erde gezeichneten Kreises wird ein furchtbarer Eid
geschworen; man verspricht dem Teufel monatlich durch Blutaussagen
ein Kind zu töten; irgendeiner Stelle des Körpers, gewöhnlich einer
geheimen, drückt der Teufel ein Zeichen auf, wodurch dieser
Körperteil unempfindlich wird. Dann wird erzählt von Erregung
von Unwettern, Vernichtung von Viehherden, Hervorrufung von
Heuschreckenschwärmen durch ein teuflisches Pulver, das in die Luft
gestreut wird usw. »Solche Geschehnisse sind alltäglich, ihre
Wahrheit wird bezeugt durch das Ansehen der Päpste und ihre Bullen
darüber; so die Bullen Innozenz VIII., Julius III., Hadrian VI.«


Auch Ungeheuer bringen die Teufel hervor. Es ist möglich, durch
Vermischung zwischen Mensch und Tier solche Unholde zu erzeugen.
Zehn Seiten widmet Delrio der Frage, ob sich die Teufel mit Menschen
fleischlich vermischen. Die Tatsache bezweifelt er natürlich nicht:
»Es ist dies die gemeinsame Ansicht der h. Väter, der Theologen und
Philosophen, durch die Erfahrung vieler Jahrhunderte bestätigt. Von
dieser Ansicht abzuweichen, ist ein Zeichen von Starrköpfigkeit
und Verwegenheit.«


Aus dem geschlechtlichen Umgang zwischen Mensch und Teufel kann
Nachkommenschaft entstehen. Die Schwierigkeit der Erklärung dieser
Tatsache wird behoben, wenn man sich klar macht, daß der Teufel
zwar keinen eigenen Samen hat, wohl aber ihn sich von einem Manne
verschaffen kann. Weil er nun sehr rasch und geschickt ist, so
kann er dem Samen die nötige Wärme erhalten und ihn im geeigneten
Augenblick dem Weibe eingießen. Vater des entstehenden Kindes ist
dann aber nicht der Teufel, sondern der Mann, der den Samen lieferte.
Die Hexen gestehen, daß der Samen, den ihnen der Teufel eingießt,
kalt sei und kein Lustgefühl hervorrufe.


Ketzer, wie Luther und Melanchthon behaupten,
daß die Hexenfahrten nicht wirklich, sondern nur eingebildet seien.
Die wahre Ansicht ist aber, daß die Hexen auf Ziegenböcken
oder Besenstielen zu ihren Zusammenkünften reiten. Bei den
Hexenzusammenkünften tanzt jeder Teufel mit dem ihm anvertrauten
Weibe, und zwar lehnen die Tanzenden ihre Rücken gegeneinander.
Nach dem Tanze wird Unzucht getrieben. »Wer behauptet, diese Dinge
seien Träume und Phantasien, verfehlt sich zweifellos gegen die
Ehrfurcht, die wir unserer Mutter, der Kirche, schulden. Denn
die katholische Kirche bestraft keine Verbrechen, außer sie seien
gewiß und offenbar, noch auch erklärt sie jemand für einen Ketzer,
der nicht wirklich in Ketzerei verstrickt ist. Seit vielen Jahren
hält aber die Kirche die Hexen für Ketzer und befiehlt, sie durch
die Inquisitoren zu bestrafen und dem weltlichen Arm zu übergeben.
Also entweder irrt die Kirche, oder ihre Gegner. Wer aber
behaupten wollte, die Kirche irre in einer zum Glauben gehörigen
Sache, der sei verflucht.«


Das zweite Buch behandelt dann weiterhin die Verwandlung der
Hexen mit teuflischer Hilfe in Katzen, ob die Teufel bewirken
können, daß die Seelen Abgestorbener den Lebenden erscheinen, über
die Gespenster, von denen achtzehn verschiedene Arten unterschieden
werden und führt endlich eine Fülle »Beweismaterial« an, eine
Blütenlese von Blödsinn.


Das III. Buch, das u. a. ausführlich vom Liebeszauber handelt,
enthält folgende schöne Geschichte, die sich »kürzlich« in Flandern,
an einem Ort und in einem Orden, die Delrio bekannt
sind, die er aber beide — wohl aus Schonung — verschweigt, zutrug:
Drei Mönche eines Klosters lebten sehr ausschweifend. Eines Abends
zechten sie lange, als sie nun endlich genug hatten, sagte der eine:
Gott sei gedankt! Der andere aber sagte: Dem Teufel sei gedankt!
Dann legten sie sich jeder mit einem Mädchen zu Bett. Plötzlich geht
die Tür auf und ein Teufel in Gestalt eines Jägers von schrecklichem
Äußeren kommt herein, begleitet von zwei anderen Teufeln in Gestalt
von Köchen. Mit furchtbarer Stimme fragte er: wo ist der, der mir
gedankt hat? Er zieht den zu Tode Erschrockenen aus dem Bett und
befiehlt seinen Begleitern ihn am Feuer zu rösten. Das geschieht und
das Zimmer wird mit dem Gestank des verbrannten Menschenfleisches
erfüllt.


Während das IV. Buch über Wahrsagerei handelt, erörtert Delrio im V.
die Obliegenheiten des Richters und das Prozeßverfahren den
Hexen gegenüber.


Die brutale Grausamkeit des Verfahrens, das fast ausnahmslos mit
dem Tode auf dem Scheiterhaufen endete — die Bußfertigen wurden
vorher erdrosselt — gehört nicht hierher, wohl aber die theoretische
Begründung: Wer die Schandtaten der Hexen, besonders ihre
nächtlichen Zusammenkünfte, leugnet, huldigt dem Atheismus und
widersetzt sich der Kirche. Denn das Haupt der Kirche, ihre Zunge
und ihr Mund ist der Papst. Viele römische Päpste haben aber die
Inquisitoren ermahnt, eifrig und streng gegen die Hexen vorzugehen
und diese Pest auszurotten. Offen bekennen die Päpste, daß
sie die Verbrechen der Hexen nicht für Wahnvorstellungen, sondern für
tatsächliche Schandtaten halten.


Das geht nach Delrio nicht nur aus den päpstlichen Bullen hervor,
sondern auch aus dem übereinstimmenden Urteil aller kirchlichen
Gerichtshöfe in Spanien, Italien, Frankreich und Deutschland. Da die
Kirche definiert hat, Hexen seien als wirkliche Verbrecherinnen zu
bestrafen, so kann kein weltlicher Richter dieses Urteil aufheben
und sagen, eine Hexe, die sich als solche bekannt habe, habe sich
getäuscht, sondern er hat sie einfach zu verurteilen. Die Kirche,
welche die Säule der Wahrheit ist, und der römische Papst, der die
Zunge und der Mund der Kirche ist, und auf dem das Versprechen ruht:
dein Glaube wird nicht wanken, erklären sich für die Tatsächlichkeit
der von den Hexen begangenen Verbrechen.


Das VI. und letzte Buch handelt vom Amte und Pflichten des
Beichtvaters bei den Hexenprozessen. Seine Aufgabe ist es,
sich genau über den Teufelsvertrag zu erkundigen. Da kann er dann
allerdings mancherlei erfahren: Ein junges Mädchen hat im Jahre
1594 in Südfrankreich ausgesagt: sie sei früh von einem Italiener
verführt worden. Ihr Verführer habe sie am Vorabend des Festes
Johannis des Täufers zur Mitternachtszeit auf das Feld geführt, dort
habe er mit einem Stabe einen Kreis gezogen und gewisse Worte aus
einem schwarzen Buche gelesen. Da sei plötzlich ein großer schwarzer
Ziegenbock erschienen, der gefragt habe, was sie hier wolle.
Ihr Verführer habe geantwortet, sie wolle sich seinen Getreuen
anschließen. Darauf mußte sie den Ziegenbock unter den Schwanz
küssen. Später führte sie der Bock in ein benachbartes Gebüsch und
vermischte sich mit ihr geschlechtlich. Bei diesem Akt habe sie
keine Lust, sondern nur Schrecken gefühlt; die Samenergießung des
Bocks habe in ihr eine eisige Empfindung erregt. Auch eine Messe sei
in Gegenwart des Bocks gelesen worden. Über solche Einzelheiten
des Verkehrs mit dem Teufel sind die Hexen vom Beichtvater zu
befragen!


Es erfordert schon eine alles Menschliche übersteigende Portion von
Verblendung nicht einzusehen, daß die Antworten durch Suggestion
und Folter aus den Hexen herausgeholt wurden, nachdem die frommen
Glaubensrichter den in ihrem eigenen Gehirn brodelnden Blödsinn
in die armen Opfer hineingelegt hatten. Aber jahrhundertelang
wollten die Inquisitoren und mit ihnen ihre Auftraggeberin, die
Kirche, das nicht einsehen, sondern nahmen alles, was den armen
Opfern erpreßt wurde, für bare Münze. Widerriefen aber die »Hexen«
in den kurzen Zwischenpausen der Folter, dann war ihnen das nur ein
erneuter Beweis für ihre Halsstarrigkeit und ihre Verbindung mit dem
Satan!


Als Mittel gegen gewisse Zaubereien werden empfohlen: das
vierblätterige Kleeblatt, das Blut eines schwarzen Hundes, das rechte
Auge eines Wolfes, das Herz eines Hasen. Der Magnetstein versöhnt
Mann und Weib usw. Ein natürliches Mittel gegen das durch Zauberei
bewirkte geschlechtliche Unvermögen der Ehegatten ist nach
Delrio: sie sollen vor dem Schlafengehen im Schlafzimmer die Galle
eines Fisches auf glühenden Kohlen verbrennen.


In der Abhandlung »von den kirchlichen Heilmitteln gegen
Behexung« entwickelt Delrio, daß sie von Christus, den Aposteln
und ihren Nachfolgern eingesetzt seien, den Teufel peinigten und
häufig zum Bekenntnis der Wahrheit zwängen. In der Jesuitenmission
von Peru wollte sich ein Indianer taufen lassen. Teufel in Gestalt
von Vögeln und niederfallenden Steinen hinderten ihn daran, ja noch
in der Kirche zeigten sich Teufel auf dem Kopfe stehend, die Beine
in der Luft und schreckliche Huhurufe ausstoßend. Als aber die Messe
anfing, hörte das alles auf und nach der Taufe war der Indianer von
den teuflischen Anfechtungen ganz befreit. Solche »wahre« Geschichten
werden in Fülle mitgeteilt.


Der Bischof von Brescia, Guido von Lacha, war im Rufe der
Heiligkeit gestorben. Die päpstlichen Inquisitoren erkannten aber
aus gewissen Anzeichen, daß er ein Ketzer gewesen sei. Daher ließen
sie, überfließend vom Geiste wahren Christentums und treu den
Gepflogenheiten ihrer Kirche, den Leichnam ausgraben, um ihn zu
verbrennen. Aber vom Scheiterhaufen weg hoben die Teufel — die
jedoch niemand sehen konnte — den Körper in die Luft, so daß das
Volk dies als ein Zeichen der Heiligkeit des Verstorbenen auffaßte.
Doch die Inquisitoren ließen sich nicht beirren. Man ließt die Messe
zu Ehren der hl. Jungfrau. Bis zur Wandlung schwebt der Leichnam
noch immer in der Luft, da rufen plötzlich die Teufel: O Guido von
Lacha, solange haben wir dich verteidigen können, jetzt
ist ein Stärkerer da als wir. Und sogleich fiel der Körper auf den
Scheiterhaufen zurück und verbrannte ohne weitere Schwierigkeiten.


Zum Schlusse wollen wir noch eine dieser erbaulichen Geschichten
anführen: Im Jesuitenkollegium zu Graz trug sich folgendes zu: Am 22.
März 1600 kam dorthin ein 22jähriger Jüngling, um einem der Patres zu
gestehen, er habe sich vertraglich dem Teufel ergeben. Da er aber den
Vertrag nicht gehalten habe, sei es ihm schlecht ergangen. Der Teufel
erschien ihm darauf in Breslau wieder und versprach ihm 12 Jahre des
größten Genusses, wenn er sich nach Ablauf dieser Zeit ihm mit Leib
und Seele ergeben wolle. Der Jüngling schrieb darauf den Vertrag
mit seinem eigenen Blut, das der Teufel ihm aus den Fingerspitzen
preßte. Später erneuerte er den Vertrag wieder. Der Teufel schärfte
dem Jüngling ein, besonders nie zu den Jesuiten zu gehen und schalt
ihn, als er es doch getan hatte. Er versprach ihm sogar ein Buch,
in dem die Namen aller Teufel eingetragen seien und die Art, jeden
einzelnen herbeizurufen. Vom April bis Mitte Juni dauert nun der
schreckliche Kampf der Jesuiten gegen den Teufel um den Jüngling,
ein Kampf, in dem Erscheinungen und greuliche Unwetter miteinander
abwechselten. Schließlich siegen aber die Jesuiten doch. Auf Befehl
des Erzherzogs Ferdinand, nachmaligen Kaiser Ferdinand II.
und des Bischofs von Sekau, wird am 18. Juni über die ganze
Geschichte eine Predigt gehalten und der mit Blut geschriebene
Teufelsvertrag öffentlich in der Jesuitenkirche verbrannt.


Ein andermal zwingt Maria auf eindringliche Gebete des
Bekehrten hin, dem Teufel einen solchen Vertrag wieder auszuliefern.
Er erscheint in schrecklicher Gestalt und tut es unter Fluchen und
Heulen.


Recht instruktiv ist das lange Kapitel, in dem Delrio gegen die
Gegner des Hexen- und Teufelsglaubens vom Leder zieht. Wir
erfahren daraus, daß es zumeist »anmaßende« Ärzte, Philologen und
streitsüchtige Rechtsverdreher sind, die von Theologie keine Ahnung
haben und lügen, wenn sie den Eifer der katholischen Kirche nach
dieser Richtung hin bekritteln. Stützt sich doch dieser Eifer auf
Gottes Gebot und auf das Wort des Apostels. Sie lügen, wenn sie die
kirchlichen Exorzismen abergläubisch nennen.


Der Wert dieser Konstatierung liegt in der einwandfreien
Feststellung, daß auch hier nicht etwa Fachkreise aus sich heraus
eine verhängnisvolle Dummheit ablegten, sondern daß Outsider,
Naturforscher und Denker, nötig waren, einen Irrwahn zu beseitigen,
der sich ohne diese Hilfe von außen in alter Kraft bis heute erhalten
hätte. Ist es doch eine Tatsache, daß Delrios Werk nicht minder
als das von Institoris und Sprenger, das eine drei, das andere vier
Jahrhunderte in Geltung sein konnten, in ungezählten Auf lagen neu
gedruckt wurden — Delrio erlebte deren zwanzig — ohne daß die
»heilige apostolische, katholische und römische Kirche« auch nur ein
Wort des Tadels gefunden hätte.





IV. Kapitel

 

Der Kampf um die religiöse Dummheit



Es leuchtet ein, daß nur ein Volk, solange es auf recht primitiver
kultureller Höhe steht, all den Blödsinn gläubig hinnimmt, den wir
bisher kennen lernten. Gewiß wird das Beispiel der Theologen, in
denen es die Intelligenz, die Männer verehrt, die die es in ihrer
Hand haben, ewige Strafen oder ewigen Lohn zu verleihen, geraume
Zeit alle Auflehnungsversuche des gesunden Menschenverstandes
niederzuhalten wissen. Früher oder später wird aber zuerst bei
einzelnen, dann bei breiteren Volksschichten der Augenblick
eintreten, wo man die Ketten versuchen wird abzuschütteln.


Das war natürlich auch in unserer Geschichte der Fall. Wir meinen
hier weniger die Reformation, die gewiß viel Gutes brachte, aber
aus anderen Gründen entsprang und die schlimmsten Verstöße gegen
den gesunden Menschenverstand zum guten Teile beließ. Wenn sie
auch Dogmen und Priesterherrschaft verwarf, so richtete sie dafür
doch desto höher das Regiment der Bibel auf. Da mag wohl die Frage
erlaubt sein, ob es an sich als ein so großer Sieg der
Vernunft zu begrüßen ist, wenn der Papst, der doch als höchste
Glaubensinstanz die Möglichkeit hat — ob er im guten Sinne von ihr
Gebrauch machte, ist eine andere Frage — die Glaubenslehren an die
Zeitforderungen anzupassen, beseitigt wird, damit der kalte Buchstabe
einer zwei Jahrtausende zurückliegenden Zeit unbeugsam herrscht.


Wir haben zunächst den Kampf der Vertreter des Fortschrittes gegen
die überzeugten Verfechter der mittelalterlichen Anschauung im
Auge und werden mit Staunen sehen, daß selbst Männer, die sonst
verdienstlich wirkten und an deren Intelligenz kein Makel ist, für
den kindischsten Aberglauben eintraten. Die suggestive Macht der
altehrwürdigen Tradition, großer Namen, einer gewaltigen Organisation
ist so ungeheuer, daß nur sie es begreiflich erscheinen läßt, wie der
scharfe Verstand gelehrter Männer völlig stumpf wird in dieser Frage.


Als die fürchterliche Epidemie des Hexenwahnes, von Kirche und Papst
gefördert und noch zu einer Zeit künstlich und mit den scheußlichsten
Gewaltmitteln aufrecht erhalten, wo der Aberglaube, wie die im
vorigen Kapitel angeführten Klagen darüber hinlänglich beweisen, im
Volke längst im Schwinden begriffen war, ihren Höhepunkt erreicht
hatte, ließ Johann Weier im Jahre 1563 sein Buch »De
Praestigiis Daemonorum« erscheinen.


Dieser gelehrte Arzt aus Kleve hatte den Mut des gesunden
Menschenverstandes, den seltensten und verdienstlichsten, den es
gibt. Wenn er auch noch den Glauben an Hexerei mit der Mehrzahl
seiner Zeitgenossen teilte, so betonte er doch, daß viele
der Opfer kirchlicher Verfolgung lediglich Wahnsinnige seien, also
unschuldig hingerichtet würden. Ferner erklärte er, daß alle Hexen
vom Teufel getäuscht würden, wenn sie behaupteten, durch die Luft
zu fahren, mit ihm geschlechtlich zu verkehren usw. Der Teufel rede
ihnen nur ein, daß sie das alles getan hätten. Damit trat ganz von
selbst der Begriff der Besessenheit an Stelle der Hexerei. Wenn
Weier nun weiterhin behauptete, daß der Teufel die Besessenen direkt
und nicht durch Vermittlung einer Hexe plage, vielmehr aus Bosheit
nur ein armes altes Weib in diesen scheußlichen Verdacht bringe,
sowie, daß besonders Kranke und durch Gemütsleiden Geschwächte den
Verführungen des Teufels zugänglich seien, und mit einem Appell an
die Fürsten Europas schloß, dem Vergießen unschuldigen Blutes Einhalt
zu tun, so ist ohne weiteres klar, daß sein Werk höchsten Lobes
würdig ist. Mag er auch theoretisch noch auf irrigem Standpunkte
stehen, so macht er doch praktisch der Menschlichkeit und Vernunft
solche Konzessionen, daß die notwendige Folge des Buches eine
bedeutende Abnahme, wo nicht ein Aufhören der Hexenprozesse sein
mußte.


Wenn wir an dem Werke irgend etwas auszusetzen haben, so ist es die
naive Anschauung vom Wirken des Teufels. Schließlich ist das nur eine
dem Kausalitätsbedürfnis gemachte Konzession. Wir registrieren eben
die Phänomene der Hysterie und Besessenheit, deren Ursachen wir oft
nicht kennen, ohne sie auf den Teufel oder Dämonen zurückzuführen,
verzichten dafür aber auf eine kausale Begründung.


Auf alle Fälle tut Weier einen energischen Schritt auf der Bahn der
natürlichen Erklärung und der Humanität nach vorwärts und es wäre
sehr zweifelhaft, ob er klüger gehandelt und der Sache mehr genützt
hätte, wenn er Dämonen und Teufel negiert hätte. Wahrscheinlich hätte
dann das Buch, weil von den Zeitgenossen noch nicht verstanden,
gar keine weitere Wirkung ausgeübt, als die, den Autor auf den
Scheiterhaufen zu bringen.


Nun lebte damals in Frankreich Jean Bodin (c. 1530-1596),
den seine Zeitgenossen für den bedeutendsten Mann seines Volkes
hielten und der zweifellos ein ausgezeichneter Philosoph war. Sein
Werk »De la république« (Paris 1577) legt dafür Zeugnis ab. Dieser
kluge und tolerante Mann, der in seinem »Colloquium Heptaplomeres
de rerum sublimium arcanis abditis« einen Standpunkt über den
Religionen einnimmt und — damals etwas Unerhörtes — die Meinung
äußert, daß jede ein Recht auf Anerkennung habe, wofern sie nicht
gegen Staat, Sittlichkeit oder Gottesfurcht gerichtet sei, griff
Weiers Buch heftig an! In seiner »Démonomanie des sorcières«
beruft er sich auf die Autoritäten, die so einmütig und
entscheidend über diesen Gegenstand seien, daß es keinem vernünftigen
Menschen möglich wäre zu widerstehen. Er beruft sich ferner auf den
Volksglauben aller Länder, aller Zeiten und aller Religionen, auf
Aussprüche einer ungeheuren Anzahl von heidnischen Schriftstellern
und Kirchenvätern, auf Gesetze gegen die Hexerei und auf Hunderte
von Fällen, die französische und andere Gerichte untersucht
hätten. War er doch selbst soundsooft als Richter Vorsitzender bei
solchen Prozessen gewesen!


Er berichtet dann mit den kleinsten und umständlichsten Details und
mit unerschütterlicher Zuversicht alle Vorgänge beim Hexensabbat, die
von den Hexen zur Luftfahrt angewandten Methoden, ihre Verwandlungen,
ihren fleischlichen Verkehr mit dem Teufel, ihre verschiedenen
Mittel, den Feinden zu schaden, die Zeichen, die zu ihrer Entdeckung
führen, ihre Geständnisse nach der Verurteilung und ihr Benehmen auf
dem Scheiterhaufen.


Was nun Weiers Buch betrifft, so kann Bodin kaum Worte finden,
um sein Erstaunen und Mißfallen darüber auszudrücken, daß ein
unbedeutender Doktor es gewagt haben sollte, sich der Autorität
aller Zeitalter zu widersetzen. Daß dieser Mann ein solch
unbegrenztes Vertrauen auf seine eigenen Ansichten und eine so
übermäßige Mißachtung für die weisesten Menschen gehabt haben sollte,
um mit skeptischem Geist die Wirklichkeit einer der bekanntesten
vorhandenen Tatsachen zu tadeln und zu bekritteln, das wäre in der
Tat das Übermaß menschlicher Anmaßung, der Höhepunkt menschlicher
Beschränktheit. Aber die Gottlosigkeit sei noch größer,
wie diese Vermessenheit, Weier hätte »sich gegen Gott gerüstet«, sein
Buch sei ein Gewebe »schrecklicher Gotteslästerungen«. »Keiner, der
noch so wenig von der Ehre Gottes berührt ist, könnte ohne gerechten
Zorn derartige Lästerungen lesen.«


Weier hätte es nicht nur gewagt die Urteile so vieler
gewissenhafter Richter anzufechten, er hätte es versucht, jene,
die die Heilige Schrift und die Stimme der Kirche als die
schlimmsten Verbrecher brandmarkte, zu retten. Er hätte sich's sogar
herausgenommen, die Zaubersprüche und Beschwörungsformeln, die er von
einem berüchtigten Zauberer erlernt hatte, der Welt kundzumachen.


Mit diesem berüchtigten Zauberer meint Bodin den Cornelius
Agrippa, Lehrer Weiers, der sich durch seine Bemühungen die
Verfolgungen wegen Hexerei zu verhindern, sowie dadurch, daß er das
Leben einer Bäuerin, die der Inquisitor Savon verbrennen wollte,
rettete, ausgezeichnet hatte. Daher glaubte man allgemein, er sei mit
dem Teufel im Bunde. Wegen Magie, die er mit dem Resultate studiert
hatte, daß sie entweder auf Betrug oder einer höheren Kenntnis
der Naturgesetze beruhe, war er ein Jahr eingesperrt gewesen.
Agrippa hatte also dafür gebüßt, daß er in diesen Fragen seiner Zeit
um Jahrhunderte voraus war.


Doch kehren wir zu Bodins Entrüstung über Weier zurück!


Wer könnte — meinte er — nach solchen furchtbaren Enthüllungen,
wie sie Weiers Buch enthalte, ohne Bestürzung an die Zukunft
der Christenheit glauben? Wer könnte in Frage stellen, daß die
derartig verbreitete Wissenschaft die Zahl der Hexen ungeheuer
vermehre, die Gewalt des Satans unendlich steigere und den
Unschuldigen zahllose Leiden bringen werde? Niemand könnte nun mit
mehr Recht ob seiner Gesinnung beargwöhnt werden, wie Weier, der
ein so gottloses Buch geschrieben habe und eine solche
Vertrautheit mit den Geheimnissen eines so gottlosen Gewerbes gezeigt
habe.


Denen zu verzeihen, die Gottes Gesetz zum Tode verdamme, läge
außerhalb der Kompetenzen der Fürsten. Wer sich solcher Handlungen
schuldig mache, hätte die Majestät des Himmels beleidigt. So sei der
frühe Tod Karls IX. von Frankreich darauf zurückzuführen, daß er
das Leben des berüchtigten Zauberers Trois-Echelles geschont habe
unter der Bedingung, daß er seine Mitschuldigen nenne. »Denn das
Wort Gottes lautet sehr bestimmt, daß derjenige, der einen des Todes
Schuldigen entrinnen läßt, die Strafe auf sich selbst zieht, wie der
Prophet zum König Ahab sagte, er müsse sterben, weil er einem Manne
verziehen, der des Todes schuldig war. Denn niemand hätte jemals
gehört, daß Zauberern Gnade widerfahren wäre[1].«


Wie kam nun einer der gebildetsten Geister Europas gegen Ende des 16.
Jahrhunderts — die »Démonomanie des Sorciers« erschien 1581 — dazu
einen Irrwahn, den sämtliche Zeitgenossen, wenigstens so weit sie
sich literarisch zu äußern wagten, teilten, noch durch das Gewicht
seines Namens zu stützen?


Da ist zunächst zu berücksichtigen, daß die Kirche, wie wir sehen,
eine bis in alle Einzelheiten ausgebaute Lehre von Hexerei und
Zauberei besaß. Doch das allein genügt nicht. Bodin hatte als Richter
ja selbst die Geständnisse der Angeschuldigten gehört. Der Irrtum,
daß die Tortur die Wahrheit enthülle, statt der richtigen Ansicht,
daß ihre Qualen fast jeden zu jeder gewollten Aussage bewogen,
spielt weiter eine große Rolle. Dazu kommt, daß viele
der sogenannten Hexen selbst fest davon überzeugt waren, daß sie
der inkriminierten Handlungen sich schuldig gemacht hatten,
weil der von der Kirche, wo nicht erzeugte, so doch sicherlich
gepflegte Wahn allen ins Blut übergegangen war. Und endlich — und
das ist die letzte Wurzel — weil die Autorität der Kirche immer
noch unumstößlich feststand, selbst bei einem Manne, wie Bodin, der
wegen seiner Toleranz gegen die Protestanten fast ein Opfer der
Bartholomäusnacht geworden wäre.


Die Dummheit Bodins bestand im wesentlichen eben in seinem
Autoritätsglauben. Autoritätsglauben in Fragen der
Wissenschaft ist eine der verhängnisvollsten, den Fortschritt am
meisten hemmenden Dummheiten.


Die Hexenverfolgungen nahmen in Frankreich unter dem Einflusse
Voltaires und seines Spottes immer mehr ab, um schließlich
ganz aufzuhören, nachdem noch im Jahre 1718 das Parlament von
Bordeaux einen Mann als Zauberer verbrennen ließ. Daß trotzdem
die Geister- und Teufelsbannformeln in der römisch-katholischen
Kirche bis auf den heutigen Tag im Rituale blieben und das ganze
18. Jahrhundert hindurch angewandt wurden, ist allerdings richtig,
ebenso, daß mancherlei Versuche von geistlicher Seite, die alte
Praxis wieder einzuführen, gemacht wurden.


Als diese erfolglos blieben, da gab zu Anfang des 19. Jahrhunderts
der Abbé Fiard ein diese beklagenswerte Tatsache erklärendes
Werk heraus. Er wies darin nach, daß die Philosophen und
die Revolutionäre des 18. Jahrhunderts die Repräsentanten
der alten Zauberer wären, daß sie unter der unmittelbaren
Eingebung des Satans handelten und daß ihr Erfolg ganz und gar der
Satansgewalt zuzuschreiben sei. In gläubigen Kreisen hatte man sich
nämlich gar nicht daran gewöhnen können, daß der Satan, der bisher
eine solche Rolle gespielt hatte, daß man seine höllischen Komplizen,
die Hexen und Zauberer, mit Feuer und Schwert, durch Kirchen- und
Staatsgewalt kaum hatte unterdrücken können, so plötzlich seine
Gewalt hätte verloren haben sollen.


Fiard bewies seine immerhin nicht alltägliche These durch den
Hinweis, daß viele große und erschreckende Wunder die philosophische
Bewegung begleitet und daß diese Wunder noch jetzt nicht aufgehört
hätten. Die Kuren Mesmers so gut wie die Prophezeiungen Cagliostros
müßten der übernatürlichen Wirksamkeit zugeschrieben werden. Das
schrecklichste aber von allen Zeichen der teuflischen Gegenwart sei
das immer mehr zunehmende Vorkommen der Bauchrednerei! Gottlob
sind wir über diesen Gegenstand nicht auf unsere eigenen Vermutungen
angewiesen, da ja einige der gelehrtesten Geistlichen des 14.
Jahrhunderts feierlich erklärt hätten, daß der Mensch angewiesen sei
mit dem Munde zu sprechen und daß, so oft er in irgendeiner anderen
Weise spräche, er es mit Hilfe des Teufels täte[2].


Im protestantischen England stand es um diesen Wahnwitz nicht viel
besser, als bei uns oder in Frankreich.


Während unter Heinrich VIII. von England nur sehr
wenige Hinrichtungen von Hexen und Zauberern stattgefunden hatten und
das Hexengesetz unter seinem Nachfolger überhaupt aufgehoben wurde,
führte die »jungfräuliche Königin« Elisabeth es wieder ein und
zwar schon bei ihrer Thronbesteigung. Als der Bischof Jewel
vor der Königin predigte und auf die Vermehrung der Hexen zu
sprechen kam, drückte er die Hoffnung aus, daß die Strafen noch mehr
verschärft würden, wiewohl Elisabeth neue Gesetze, die mit Strenge
vollzogen wurden, gemacht hatte.


Der Streiter Gottes sagte zur Königin: »Mögen Eure Gnaden geruhen,
sich von der wunderbaren Vermehrung zu überzeugen, die Zauberer und
Hexen in den letzten Jahren in Ihrem Königreiche genommen haben.
Euer Gnaden Untertanen schwinden dahin bis zum Tode, ihre Farbe
verbleicht, ihr Fleisch modert, ihre Sprache wird dumpf, ihr Sinn
betäubt. Ich bitte Gott, daß die Zauberer ihre Kraft niemals weiter
anwenden mögen, als an den Untertanen.«


Trotz dieser Scharfmacherei blieben die Gesetze weit milder, als
auf dem Festlande, da die Hexen, denen man nicht nachweisen konnte
jemandem durch ihre Zauberformeln geschadet zu haben, beim erstenmal
nur mit Pranger oder Gefängnis bestraft wurden, während die zum Tode
verurteilten am Galgen und nicht auf dem Scheiterhaufen sterben
mußten. Ferner wurde gegen sie keine Tortur angewandt, sondern nur
die Nadelprobe, bei der die Opfer über den ganzen Körper gestochen
wurden, um das unempfindliche Mal (stigma diabolicum) zu finden —
daß es sich hier um hysterische Anästhesie handelt, liegt auf der
Hand! — oder man unterzog sie dem Hexenbad. Hier galt das
Schwimmen auf dem Wasser als Zeichen von Schuld, da das reine Element
eine Hexe nicht aufnahm, Untersinken aber war ein Beweis für die
Unschuld. Endlich störte man mehrere Nächte hindurch den Schlaf der
Angeklagten, um so ein Geständnis zu erpressen, ein heute noch in
Amerika bei Strafverhören als »dritter Grad« übliches Verfahren, das
allerdings wenig humaner ist, als die Folter.


Gegen diese grausamen oder einfältigen Methoden schrieb im Jahre
1584 ein Laie (natürlich!) namens Reginald Scott seine
»Enthüllungen der Hexerei« (Discovery of Witchcraft) und
bewies mit größter Geschicklichkeit die Grausamkeit und Torheit der
Verfolgung und die Einfältigkeit des ganzen Hexenwahns. Wiewohl
dieser Angriff der denkbar geschickteste war, im volkstümlichen Stile
geschrieben, jeden Denkenden überzeugen mußte, verfehlte er seine
Wirkung. Das wird den Kenner der menschlichen Dummheit in keiner
Weise verwundern, denn was will Logik, gesunder Menschenverstand,
Gelehrsamkeit oder gar Humanität ausrichten, wenn es sich um
Dummheiten handelt, die die Religion als Mutter verehren!


Jakob I., weit entfernt sich überzeugen zu lassen, verfolgte
nur desto heftiger, war er doch überzeugt, daß die stürmische
Seefahrt bei seiner Rückkehr von Dänemark, ein Werk der Hexen gewesen
sei, und daß der Teufel ihn für seinen fürchterlichsten Gegner
ansehe. Er ließ hinfort die Hexen schon bei der ersten Übertretung
töten, selbst wenn sie ihren Nächsten keinen Schaden zugefügt
hätten. Dieses Gesetz trat in Kraft, als Coke Kronanwalt und
Bacon Parlamentsmitglied war und zwölf Bischöfe in
der Kommission saßen, der es überwiesen war. Die Verfolgungen wurden
heftiger, zugleich drang der Aberglaube tiefer in die Literatur
und in das Volk ein. Denn die Dummheiten, die oben gemacht werden,
verbinden mit dem Zauber, der jeder Dummheit schon von Natur eigen
ist, noch den Nymbus der Majestät.


Damals konnte Sir Thomas Browne erklären, daß diejenigen,
die das Vorhandensein der Hexerei leugneten, nicht bloß Ungläubige,
sondern mittelbar auch Gottesleugner wären. Übrigens glaubte
er selbst weder an Incubi, noch an Lykanthropie.


Bacon konnte in einem seiner wichtigsten Werke als die drei
»Abweichungen von der Religion« Ketzerei, Abgötterei und Hexerei
bezeichnen. Daß Shakespeare an die Wirklichkeit der
Hexerei glaubte, beweisen seine Hexen im Macbeth nicht minder, wie
das entstellte Bild, das er von der Jungfrau von Orleans zeichnet.


So wirkte in einem protestantischen Lande — das ist zu beachten! —
die obrigkeitliche Dummheit Tod und Verderben bringend fort! Aber es
wurde noch schlimmer[3].


Die Puritaner, die mit Cromwell die Gewalt erlangten,
waren geneigt in allem, was ihnen nicht paßte, satanischen Einfluß
zu erblicken. Als Unruhen in der Grafschaft Suffolk entstanden,
erklärte der berüchtigte Hexenfinder Matthew Hopkins sie von
Hexen verpestet. Eine Kommission, begleitet von zwei vom Parlament
ausgewählten ausgezeichneten presbyterianischen Geistlichen, leitete
dort die Untersuchung, und in einem Jahre mußten in der
einen Grafschaft 60 Personen als Zauberer für die Dummheit ihrer
Zeitgenossen am Galgen büßen. Während der wenigen Jahre der Republik
wurden mehr Personen wegen Hexerei und Zauberei zu Tode befördert,
als in der ganzen Periode vor und nachher.


Doch von langer Dauer war der Wahn in dem so nüchternen und klugen
England nicht und sein letztes Stündlein hätte noch eher geschlagen,
würde er nicht in der Person des Joseph Glanvil einen
eifrigen Verteidiger gefunden haben. Dieser zu seiner Zeit berühmte
Geistliche, in dessen Händen siebzehn Jahre lang die Verteidigung des
sterbenden Glaubens gelegen hatte, ein relativ aufgeklärter und sogar
skeptischer Kopf, Freund der induktiven Methode, die in erster Linie
dazu berufen war, der mittelalterlichen Spekulation den Todesstoß zu
versetzen, sollte zum Hexenanwalt werden.


In seinem »Sadducismus Triumphatus« schrieb Glanvil
eines der geschicktesten Bücher, die je zur Verteidigung
des Aberglaubens verfaßt worden sind. Zunächst klagt er über den
raschen Fortschritt des Skeptizismus in England, in dessen Folge es
in den oberen Klassen Mode geworden sei, nicht mehr an Hexerei zu
glauben. Wir machen hier wieder die interessante Beobachtung, daß,
wie einst die katholische Kirche im 16. Jahrhundert über das rasche
Schwinden des Hexenglaubens im Volke klagte und deshalb mit Gewalt
die entweichende Dummheit festhalten wollte, so im protestantischen
England ebenfalls die Geistlichkeit in sich den Beruf fühlte,
sich gegen die Aufklärung des Volkes zu stemmen. Übrigens ist sie
sich in diesem Punkte, dem Festhalten an alter Torheit, bis
zur Stunde treu geblieben, wenn auch Verteidiger des Inkubus sich in
der Regel nicht mehr ins dichteste Gewühl wagen.


Glanvil sucht vor allem zu beweisen, daß die Annahme, Hexerei sei
abgeschmackt, lächerlich oder unwahrscheinlich sei. Mit Recht
konstatiert er, daß es eine Leichtgläubigkeit des Unglaubens gäbe,
er irrt eben nur in der Annahme, daß ein solcher Fall der Hexerei
gegenüber vorliegt. Sein Buch, mit Logik und großem Wissen, mit
einem Schein von Skeptizismus und viel Material aus der Bibel so
gut wie aus der Praxis der Gerichtshöfe ausgestattet, hatte einen
außerordentlichen Erfolg.


Der berühmte Philosoph Henry More schrieb eine Lobrede auf
Glanvil und unterstützte seine Beweisführung durch neues Material.
Die Gegner des Hexenglaubens nannte er »Gaukler, die lediglich von
Unwissenheit, Eitelkeit und dummen Unglauben aufgeblasen seien«.
Casaubonus, der gelehrte Dekan von Canterbury, schrieb
im gleichen Sinne. Cudworth, wohl der tiefste Denker der
englischen Kirche, meinte, der Skeptizismus gegen den Hexenglauben
sei hauptsächlich eine Folge des Einflusses von Hobbes und
fügte hinzu, daß diejenigen, die dem Skeptizismus huldigten, mit
Recht des Atheismus verdächtigt werden könnten.


Die Gegner des Aberglaubens konnten dem allen keinen Autor von Namen,
kein Buch von Erfolg entgegensetzen, was aber keineswegs hinderte,
daß der Skeptizismus und damit die Vernunft ständig zunahmen.


Nun wird man mit vollem Rechte sagen können, daß Hexen
und Teufel ebenso möglich sind, wie Gott und Engel. Denn
wie können wir mit unserer geringen Kenntnis vom Weltganzen die
Unmöglichkeit irgendeiner Erscheinung genügend beweisen? Um wie
viel weniger konnten es frühere Jahrhunderte, die noch viel
weniger Naturgesetze erkannt hatten und deshalb viel häufiger zu
Hilfshypothesen, wie sie ihnen Engel und Teufel boten, greifen
mußten? War aber die Möglichkeit eines solchen Glaubens gegeben,
dann handelte es sich nur darum, die Wirklichkeit zu beweisen, und
dafür standen Bibel und Autoritäten, Kirche und Gerichtsprotokolle,
ja die Aussagen der Beschuldigten selbst zu Gebote. Die Dummheit
eines Bodin, eines Glanvil und wie sie alle heißen, bestand also
viel weniger in der Art der Beantwortung der Frage, sondern vielmehr
in deren Stellung. Denn daß die Hexenverfolgungen nirgends
Gutes gestiftet hatten, also praktisch wertlos waren, selbst wenn sie
theoretisch berechtigt gewesen wären, müßte doch jedermann klar sein.


Auch die Neue Welt, die so mancher Auswanderer aus keinem
anderen Grunde aufgesucht hatte, als um dort unter selbstgegebenen
Gesetzen ledig jedes Glaubenszwanges zu leben, wurde von der
Seuche ergriffen. Daß das gerade in eine Zeit der größten
naturwissenschaftlichen Entdeckungen fällt, ist gewiß beachtenswert.


Einer von Cotton Mather geschriebenen Geschichte der
ältesten Hexenprozesse und einem Werke des Richard Baxter
über »Die Gewißheit der Geisterwelt«, das im Jahre 1691 erschien,
war es zuzuschreiben, daß auch in Nordamerika die
Hexenverfolgung durch die Geistlichkeit mit Eifer betrieben wurde.
Die Grausamkeit, mit der sie auch hier vorging, erhellt daraus, daß
ein achtzigjähriger Mann zu Tode gequetscht wurde, 27 Personen wurden
in Massachusetts hingerichtet. Auch hier wurde von der Geistlichkeit,
von gebildeten Männern, ein törichter und grausamer Aberglaube
neuerdings erzeugt, nachdem der gesunde Menschenverstand der Laien
ihn bereits abgelegt hatte.


Übrigens wurde in England, wo im Gegensatz zu Amerika der
Skeptizismus sehr schnell die Oberhand bekam und wo die anglikanische
Kirche im Gegensatz zum Katholizismus und zum Puritanismus nie
viel Unheil angerichtet hatte, der letzte Prozeß dieser Art gegen
Johanna Wenham in Herfordshire im Jahre 1712 geführt.
Gegen den Willen des Richters verurteilte eine stumpfsinnige
Geschworenenbank die Angeklagte zum Tode, doch war es dem Richter
nicht schwer, das durch geistlichen Einfluß zustande gekommene Urteil
zu mildern. Im Jahre 1736 wurden in England die Hexengesetze ohne
Schwierigkeiten oder Agitation aufgehoben[4].


Wo der Puritanismus herrschte, da sah es allerdings schlimm
um die Beseitigung des Aberglaubens aus. Das arme Schottland
kann ein Lied singen von den Zuständen unter der Herrschaft
einer Geistlichkeit, der kein gebildetes Laienpublikum ein
Gegengewicht bietet. Die dort herrschenden Puritaner hielten das
Volk in willenloser Sklaverei, verstanden es durch unerbittliche
barbarische Tyrannei jeden Widerstand zu brechen, alles in Furcht
zu erhalten, das ganze Volk durch ihre düstern und törichten Lehren
zu verseuchen und jedermann zur unbedingten Vollstreckung
ihrer kirchlichen Anordnungen zu zwingen. Von dem System religiösen
Terrorismus, das die puritanische Geistlichkeit ausarbeitete, um sich
den Volksgeist völlig untertan zu machen, können wir uns kaum mehr
eine Vorstellung bilden.


Die schauderhaftesten Gestalten menschlichen Leidens wurden als
schwache Abbilder der ewigen Verdammnis zusammengehäuft, nicht
ohne liebevoll zu betonen, daß die Mehrzahl der Menschheit diesem
Lose verfallen sei. Man erzählte zahllose schreckliche Wunder,
die im Lande passiert sein sollten. Krankheit, Sturm, Hungersnot,
jeder Unfall, der Menschen, Vieh oder Feldfrüchte traf, wurde
der unmittelbaren Einwirkung der Geister zugeschrieben. Daß der
Satan beständig in sichtbarer Gestalt auf Erden wandle, war eine
ausgemachte Sache.


Nun mag es ja ganz klug von der Geistlichkeit gewesen sein, durch
die spukhaftesten Schreckgestalten sich die Herrschaft über ein
unwissendes Volk zu sichern und so im Trüben zu fischen. Aber wie
unsagbar dumm von den Regierten, sich diesen blauen Dunst vormachen
zu lassen! Ihm zuliebe auf Lebensfreude, auf Wissen, auf Freiheit zu
verzichten!


Natürlich breitete sich unter diesen Seelenhirten der Hexenglaube
in erschreckender Weise aus und nahm den düstersten Charakter an.
Während er in andern Ländern wenigstens mit viel Betrug gemischt war,
scheint er in Schottland ganz unverfälscht gewesen zu sein. Buckle
weist wenigstens darauf hin, daß im Gegensatz zu andern Ländern in
schottischen Hexenprozessen keine Fälle von Betrug entdeckt
werden könnten. Die frommen Schotten nahmen also alles für bare
Münze. Und doch gab es in Schottland vor 1563 überhaupt kein Gesetz
gegen Hexerei. Die Hexenverfolgung und die Hexenprozesse sind also
ausschließliches Verdienst des Puritanismus.


Die Grausamkeit der Verfolgung stand auf gleicher Höhe wie die
Dummheit des Wahnes, der, dank der rastlosen Geistlichkeit, dem Volke
mehr und mehr in Fleisch und Blut überging. Es war es ganz zufrieden,
daß es von der Geistlichkeit zur Schlachtbank geführt wurde noch
zu einer Zeit, wo anderwärts — außer natürlich in fanatisch
katholischen Ländern — unter dem Einflusse der Wissenschaft und
der Aufklärung der gesunde Menschenverstand zu Worte kam und die
Ausgeburten einer überhitzten pfäffischen Phantasie in die dunkelsten
Höhlen verscheuchte.


Man stellte in den Kirchen Kasten mit Spalten im Deckel auf, um durch
Anonymität die Anschuldigungen auf Hexerei zu erleichtern. Sobald
eine Frau verdächtigt wurde, klagte sie der Geistliche von der Kanzel
mit Nennung ihres Namens an, ermahnte seine Pfarrkinder gegen sie
Zeugnis abzulegen und verbot jedem, ihr Schutz angedeihen zu lassen.
Die Geistlichkeit hatte sich eine Parochialverfassung gegeben, die
ihr die Hexenfälle ganz in die Hände legte. Sie wer es, die die
Kommissionen leitete, vor ihr wurden die Geständnisse abgelegt, sie
stellte die entscheidenden Zeugen oder die Leiter der Tortur zur
Erpressung von Geständnissen. Und welche Martern wandte man an zur
Erreichung dieses fluchwürdigen Zwecks!


An Grausamkeit ist die Geistlichkeit ja stets eine Meisterin gewesen
und es fragt sich nur, ob man mit mehr Recht dieser,
der Herrschsucht, Borniertheit oder heimtückischer Falschheit
den Gegnern gegenüber die Palme zuerkennen muß. Die katholischen
Hexenverfolgungen nach den Anweisungen eines Sprengers wurden von
denen der Puritaner kaum überboten.


So wurden in Schottland im Jahre 1662 mehr als 150 Personen der
Hexerei angeklagt. Ein Reisender sah 1664 in Leith neun Frauen
zusammen verbrennen, im Jahre 1678 wurden neun andere an einem
einzigen Tage verurteilt. War es in katholischen Ländern wohl so und
so oft vorgekommen, daß die Kirche sich über die weltliche Obrigkeit
beklagen mußte, weil sie sich weigerte, ein Urteil zu vollstrecken,
so scheinen solche lichte Augenblicke bei Schottlands Regierung nicht
eingetreten zu sein. Die Allmacht der geistlichen Dummheit und das
Raffinement des pfäffischen Verdummungssystems hatten sie völlig
bezwungen. Richtete man doch — im Gegensatz zu katholischen Ländern
— sogar solche »Hexen« hin, die ihre Kunst nur zum Heilen der
Kranken anwendeten!


Wurde noch im Jahre 1727 dort eine Frau verbrannt, so erließen
noch im Jahre 1773 die »Geistlichen des vereinigten Presbyteriums«
eine Resolution, in der sie ihren Glauben an die Hexerei
erklärten und den allgemein gewordenen Skeptizismus beklagten.
Intoleranz und Aberglaube bis in die Gegenwart waren die Folge dieser
seelenhirtlichen Verdummung. In Irland wurde das letzte Hexengesetz
gar erst 1821 aufgehoben[5].


Dafür zeichnet sich das kalvinistische Genf vor den anderen
katholischen und protestantischen Staaten durch frühzeitige
Abschaffung der Hexenprozesse aus, »dergestalt, daß in
Genève seit dem Jahre 1652 niemand mehr wegen solches beschuldigten
Verbrechens verbrannt worden, und man auch nichts von vielen solchen
Fabeln, womit noch manche andere Länder angefüllet sind, allhier
höret oder weiß.« Für Keyßler aber, dem wir diese Notiz
entnehmen, zeugt, daß er in einer Anmerkung die Vermutung ausspricht,
die Nachwelt werde den Greuel, des zu seiner Zeit geführten
Würzburger Hexenprozesses nicht Glauben schenken[6]. Und zwar
besuchte Keyßler Genf schon 1729. Es gab also auch in Deutschland
selbständige, aufgeklärte Köpfe, die den Hexenunfug verabscheuten.
Allerdings fast nur in Laienkreisen.


Daß man auf Seiten unserer Theologen nicht minder fest am alten
Blödsinn festhielt, wie in andern Ländern, wird niemand wundernehmen.


Als Thomasius, der erfolgreiche Bekämpfer der Hexenprozesse,
daran ging, die sinnliche Vorstellung vom Teufel zu zerstören,
wobei er aber ausdrücklich betont, »daß zwar ein Teufel außer
dem Menschen sei, und daß derselbe gleichsam von außen, jedoch
auf innerliche und unsichtbare Weise in den Gottlosen sein Wesen
treibe«, erregte er einen Sturm der Entrüstung. Nicht nur die
Theologen, auch die Juristen nahmen gegen ihn Partei; allerdings
hatte er beide scharf angegriffen. Eine dieser Gegenschriften
führte folgenden Titel: »Petri Goldschmidts Huso-Cimbri p.
t. Pastor Sterup. Verworffener Hexen und Zauberer Advokat. Das ist:
Wolgegründete Vernichtung des thörichten Vorhabens Hn. Christiani
Thomasii J. U. D. et Professoris Hallensis und aller derer, welche
durch ihre superkluge Phantasie-Grillen dem teufflischen
Hexengeschmeiß das Wort reden wollen. Indem gegen dieselben aus dem
unwiedersprechlichen göttlichen Worte und der täglich lehrenden
Erfahrung das Gegentheil zur Genüge angewiesen und bestättiget wird,
daß in der That eine teufflische Hexerey und Zauberey sey etc.« —
Hamburg 1705.


Der Verfasser führt die Beweiskraft der Bibel an, in der der Teufel
vorkomme, ferner die tägliche Erfahrung. In der »Zuschrift«,
die an Friedrich IV. von Dänemark gerichtet ist, behauptet der
Verfasser, durch sein Buch werde »die Wahrheit der göttlichen Schrift
betreffend das Zauber- und Hexenwesen gegen einen frechredenden
Philosophaster und Gottes-Wort-Schänder vertheidiget«. Er
behauptet über Thomasius, »daß alle seine Reden nichtig, betrieglich
und die göttliche Schrifft und gesunde Vernunfft äffende seyn« und
spricht von »närrischen Vernunft-Grillen«.


Und doch war das Wesen und — in unseren Augen — das Verdienst
von Thomasius Auftreten nur die Leugnung der Körperlichkeit
des Teufels, was dann mit Notwendigkeit einen fleischlichen Umgang
mit den »Hexen« ausschloß. Der Verfasser — notabene nur einer von
einer Anzahl gleichdenkender fanatischer Verteidiger altehrwürdiger
Dummheit und darum Geistesverwandter gar manches Zeitgenossen —
versichert, daß »nichts auf der Welt zu ersinnen (sei), welches
der Göttlichen Schrifft mehr Verachtung, Spott, Hohn und Gelächter
verursachen und den subtilen Atheismum in die Gemüther der Menschen
hinein flößen kann, wodurch bey ihnen das Fundament des Glaubens
in Zweiffel gezogen und die göttliche Schrifft ihrer Autorität
gäntzlich mag beraubet werden, als daß man für gewiß hält,
daß die Engel und Teuffel anders nicht seyn, als Schwärmereyen unsrer
Phantasie und närrische Gebuhrten des Temperaments.« Daß Thomasius
ein Atheist war, ist in des Angreifers Augen ausgemachte Sache[7].





Dieser kurze Streifzug durch die Geschichte des Kampfes zwischen
dem erwachenden gesunden Menschenverstand und der hinter festen
Bollwerken gut verschanzt liegenden Dummheit möge genügen.


Wir gehen nun zu der Frage über, wie es möglich war, das Volk in
seiner überwiegenden Mehrheit in der Geistesverfassung von Anno
dazumal festzuhalten. Dazu gab es außer der suggestiven Wirkung der
Hexen- und Teufelslehre, sowie der Prozesse, noch ein vortreffliches
Mittel, die Bücherzensur, die nicht nur verhütete, daß
ketzerische Gedanken von Landeskindern durch den Druck Verbreitung
fanden, sondern auch die Einfuhr solcher Erzeugnisse unterband.
Gelang es so, das Land gegen alle fremden Gedanken hermetrisch
abzuschließen, autochthone aber nicht aufkommen zu lassen, dann,
sollte man meinen, müßte das Regiment der Dummheit für ewige Zeiten
garantiert sein.


Die Zensur war gleich dem Buchhandel im alten Reiche durch eine Reihe
von Reichsabschieden eingeführt und geregelt. Schon der vom Jahre
1524 machte es jeder Obrigkeit zur Pflicht, bei ihren Druckereien
und sonst überall zu kontrollieren, daß Schmähschriften und Gemälde
gänzlich beseitigt würden. Zugleich sei aber darauf zu halten, daß
nicht Gutes zugleich mit dem Bösen unterdrückt würde.


Diese zweifellos sehr verständige Verfügung — wofern wir überhaupt
irgendwelche Zensur für verständig halten können — wurde in
der Folgezeit ergänzt, aber gewiß nicht zu ihrem Besten. So lautet
der Speirer Reichsabschied von 1529 schon wesentlich strenger:


»Es soll in allen Druckereien und bei allen Buchführern Vorsehung
getan werden, daß weiter nichts Neues und sonderlich keine
Schmähschriften gedruckt und zu Kauf getragen werden, sondern was
gedichtet, gedruckt und feilgehalten wird, soll zuvor von jeder
Obrigkeit dazu verordneten, verständigen Personen besichtigt, und so
Mangel daran befunden zu drucken und feil zu haben bei großer Strafe
der Dichter, Drucker und Verkäufer verboten werden.«


Die Angst vor den Schmähschriften entsprang selbstverständlich nicht
der Sorge um das Wohl bzw. die Ehre der Untertanen, sondern vielmehr
der Angst vor Kritik der Kirche, Obrigkeit und ihrer geheiligten
Institutionen.


Das geht schon ganz klar aus dem Augsburger Reichsabschied von 1548
hervor, der den Druck von Büchern verbietet, die schmählich und
aufrührerisch befunden würden und den Lehren der christlichen Kirchen
und den Reichstagabschieden nicht gemäß seien, oder »zu Unruh und
Weiterung« Ursache gäben.


Daß diese albernen Verfügungen nicht viel nützten geht daraus
hervor, daß schon der Reichstag von 1577 sich nicht damit begnügt,
die früheren Verbote mit Ausdehnung auf Verleger und Buchhändler
zu wiederholen, sondern noch hinzufügt, »daß künftighin im ganzen
römischen Reiche die Buchdruckereien nur in Residenz, Universitäts-
und Reichsstädten geduldet werden, alle Winkeldruckereien aber
stracks abgeschafft werden sollen. Auch soll kein Buchdrucker
zugelassen werden, der nicht seine Ansässigkeit, Ehrbarkeit
und Tauglichkeit nachgewiesen und die Beobachtung dieser Satzungen
beschworen hat. »Es wurden auch die Verträge verboten, die —
höchst bezeichnend für den mittelalterlichen Geist — die Klausel
enthielten, daß der Schuldner dem Gläubiger für den Fall des
Nichtbezahlens die Erlaubnis einräumte, ihn mit Schmähschriften zu
verfolgen.


Wie die Schlinge, die dazu angetan war, allmählich jegliche
Gedankenfreiheit zu erdrosseln, immer enger gezogen werden sollte und
auch wurde, geht aus dem Reichstagsschluß von 1715 deutlich hervor.
Dieser bestätigt die früheren Verordnungen und fügt erläuternd
hinzu: »daß alle Prediger, Gelehrte, Buchdrucker, Verleger,
Buchführer, Bücherkommissionen sich in Beziehung auf alle Glaubens-
und Staatssachen betreffende Schriften genau an diese Satzungen zu
halten haben, auch bei allen Buchdruckereien verständige Censores
anzustellen seien, welche auf genaue Durchsehung dieser Schriften,
sowie auf strenge Wachsamkeit gegen das Einführen schädlicher Bücher
aus fremden Ländern zu verflichten sind. Gegen alle diejenigen aber,
die sich gegen diese Reichssatzungen verfehlen, soll mit Verhaftung,
Untersuchung und Strafe am Vermögen, und nach Umständen an Ehre,
Leib, Gut und Blut eingeschritten werden.«


Das kaiserliche Bücherpatent von 1746 verordnet gar, daß jeder
Drucker oder Buchhändler fortan eine vollständige und aufrichtige
Designation aller seiner zum Verkaufe habender Druckschriften dem
Bücherkommissariate in den ersten Meßwochen vorzulegen und
dem gewöhnlichen Catalogo nundinarum einzuverleiben habe[8].


Diese reichsgesetzlichen Bestimmungen, die doch gewiß knebelnd genug
waren, wurden von der Landesgesetzgebung noch teilweise überboten.


Wenn es mit Berücksichtigung der damaligen Borniertheit in
konfessionellen Fragen auch nicht verwundern wird, daß man in
protestantischen Ländern katholische, in katholischen Ländern aber
protestantische Glaubensbücher zurückwies, so begnügte man sich
doch keineswegs hiermit. Das Beispiel der bayerischen Gesetzgebung
in dieser Frage möge darüber informieren, wie weit man sich in
systematischer Volksverdummung vorwagen kann. Den Jesuiten, den
Vorkämpfern gegen jegliche Geistesfreiheit, gebührt hier die Palme.


Daß man es in erster Linie auf die Jugend abgesehen hatte, um so die
kommende Generation für sich zu haben, ist einleuchtend.


Die Schulordnung für Ober- und Niederbayern, die im Jahre 1569 in
München erschien, enthält neben manchem verständigen Wort, folgenden
köstlichen Passus:


»Bei allen lateinischen Schulen sind verboten: die Schriften aller
derjenigen, die sich von der alten Religion abgesondert haben, und
zwar nicht allein ihre theologischen Werke, sondern auch die über
Grammatik, Dialektik, Rhetorik, Physik,
die bisher in den Schulen umhergezogen wurden. Denn obgleich die
Lehrmethode dieser Leute anmutig und leichter als die ist, welche in
den Schulen gebräuchlich gewesen, fehlt es doch jetzt
auch bei den Katholiken nicht mehr an solchen Werken.«


Dieselbe Schulordnung verbot, daß in den Klöstern irgendwelche
alte Autoren, besonders in der Poesie gelesen würden. Denn
da es sich doch nur um das gute Latein handle, dieses aber bei
den christlichen Autoren ebenso gut sei, so seien letztere
vorzuziehen[9].


Ein bayerisches Gesetz vom 6. Juli 1616, das strenge Verfügungen über
den Buchdruck und Handel enthält, verbietet alle Bücher, von den in
den namentlich aufgeführten Städten Ingolstadt, München, Dillingen,
Mainz, Köln, Freiburg i. Br., Innsbruck, Löwen, Lion, Rom, Venedig,
Florenz, Bologna oder in Spanien gedruckten Werken abgesehen:
»Alle übrigen sowohl in Teutschland als Italien, in Frankreich
und Engelland gedruckten Bücher sind abgeschafft und das Hausiren
derselben den Buchhändlern bey schwerer Strafe und Confiscation
untersagt.«


Schon bei seinem Regierungsantritt hatte der Kurfürst Maximilian I.
folgendes verordnet:


»Da sich noch immer bey den Untertanen ketzerische Bücher vorfinden,
und solche von den Hausierern eingeschwärzt werden, und in Bedenkung,
daß der Abfall von der katholischen Religion fast allein durch die
verbotenen, falschen ketzerischen Bücher, Tractätchen und Schriften
entsprungen, wird befohlen, daß die Untertanen alle der katholischen
Religion zuwiderlaufenden Bücher, soviel sie derer bei Handen
haben, den Obrigkeiten unverzüglich zustellen. Würde jemand eines
von solchen verbotener Büchern sträflicher Weise verhalten
(woraus eines jeden verstocktes und halsstarriges Gemüt unfehlbar
abzunehmen), soll an selben ein solches Beispiel aufgestellt werden,
daß andere sich vor ähnlichen Vergehen hüten werden.« Zugleich wurden
eigene Kommissäre mit der Haussuchung nach derlei Büchern
beauftragt. Diese hatten den Befehl, die Bücher zu konfiszieren und
die Besitzer zur Bestrafung anzuzeigen.


Selbst bei Verstorbenen sollte man nach solchen Büchern fahnden und
wenn man sie fand eine Geldstrafe aus der Verlassenschaft erheben.


Im Jahre 1609 wurde festgesetzt, daß zur Zensur jedesmal einige
aus den geistlichen Räten zu deputieren seien. »Wenn aber solche
Traktötl und Sachen, zum Druck bestimmt, vorgelegt werden, die etwas
wichtig und disputierlich sind«, sollen auch andere Geistliche und
gelehrte Personen beigezogen werden. Der Dechant der Frauenkirche
mußte überdies jedes Attest über ein begutachtetes Buch mit Vor- und
Familiennamen unterschreiben und diese Attestierung mußte bei Strafe
in jedem Buche gedruckt werden[10].


In Ingolstadt wurde besonderes Augenmerk auf die Buchdrucker
gerichtet, die Universitätsangehörige waren. Schon 1555, also
im gleichen Jahre, in das der Einzug der Jesuiten fällt, wurde
angeordnet, daß nichts gedruckt werden dürfe, was nicht vom
einschlägigen Fakultätsdekan und außerdem noch vom Dekan der
theologischen Fakultät approbiert sei. Außerdem mußte das Verzeichnis
aller aus Frankfurt bezogenen Bücher diesen Zensoren vorgelegt
werden. Um die Kontrolle noch mehr zu erleichtern, wurde im Jahre
1579 angeordnet, daß die Einfuhr auswärtiger Bücher
überhaupt nur zweimal im Jahre während zweier Wochen stattfinden
dürfe. Daß die Geschäfte der Buchdrucker bzw. Händler einer ständigen
Kontrolle unterstanden, versteht sich von selbst. Und zwar wurden die
Buchhändler vom Dekan mit einem der zwei Stadtpfarrer visitiert[11].


Da es ein seit langem von der theologischen Fakultät der Universität
Ingolstadt geübtes Recht war, die Zensur über alle Fakultäten
auszuüben, so gab es weder in der philosophischen noch in
der juristischen Fakultät akatholische Bücher von akatholischen
Verfassern. Der »Geist«, mit dem die Zensur ausgeübt wurde,
erhellt unter anderem daraus, daß die Schriften des Rektors der
Universität, Freiherrn von Ickstatt, nur nach hartem Kampfe
von der Zensurbehörde genehmigt wurden, darunter wurden sogar solche
zurückgewiesen, die das Imprimatur katholischer Bischöfe trugen!
Als nun Ickstatt einem oder zwei Schülern der juristischen Fakultät
»verdächtige« Bücher, nämlich Köhlers Kompendium der Reichshistorie
— noch dazu mit ausdrücklicher Warnung vor dem akatholischen
Standpunkte des Verfassers! — empfahl und Lori sich Reinhards
Reichshistorie verschafft hatte, da wurde von den Kanzeln aus
gegen ihn im Jahre 1752 eine furchtbare Hetze inszeniert. Doch
Ickstatt erwirkte im gleichen Jahre vom Kurfürsten Max Joseph die
Erlaubnis, daß akatholische juristische und staatswissenschaftliche
Werke gebraucht würden, solange die Ingolstädter Professoren nicht
selbst Kompendien verfaßt hätten. Das kam allerdings einer Vertagung
ad Calendas graecas so ziemlich gleich.


Das war spanischer Geist!


Wer noch am Ende des 18. Jahrhunderts in Spanien oder Portugal im
Besitze einer hebräischen Bibel war, machte sich des Judentums
verdächtig. Viele und nicht die schlechtesten Ausgaben der
Kirchenväter waren verboten, wenn ihre Herausgeber »Ketzer« waren.
Wenigstens mußten Einleitung, Kommentar und Anmerkungen fortgelassen
werden. Ein Kind durfte nicht einmal seinem Vater seine religiösen
Zweifel vortragen, weil der Vater durch die Inquisitionsgesetze
verpflichtet war, das den Inquisitoren anzuzeigen. Nach der Meinung
einiger spanischer Theologen waren sogar die Beichtväter vom
Beichtsiegel entbunden, wenn ihnen das Beichtkind seine Zweifel
entdeckte und nicht sofort ihren Vorstellungen Gehör gab. Man sagte:
Haeresis est crimen, quod nec confession celat.

Wenn in Gedichten, Komödien, Opern, Ausdrücke wie Numen, Dei usw.
vorkamen, so mußte der Autor eine Protestation beidrucken, daß sie
nur aus poetischen Gründen gebraucht würden und nicht etwa aus
Opposition gegen die wahre, allein seligmachende römische Kirche.
Kamoens ließ seiner Lusiade folgendes Glaubensbekenntnis in Versen
folgen:




  
    A catholica May romana Igreja

    Quanto digo, e disser, sujeito seja[12].

  






An der Universität Ingolstadt wurde erst im Jahre 1727 nach
anfänglichem Widerstreben Geschichte in den Lehrplan aufgenommen. Der
gelehrte Professor kam aber in seinem Diktat im Laufe eines ganzen
Jahres nie über einen oder zwei Kaiser hinaus. Da war es
dann gewiß kein Wunder, wenn eifrige Studenten das Bedürfnis hatten,
sich durch Bücher weiter zu bilden. Wohlgemerkt handelt es sich hier
um Juristen, nicht etwa um Theologen, denen die Scheuklappen ja nie
fest genug gebunden werden können, da tatsächlich jedes verständige
Buch sie in die Gefahr bringt, ihren Glauben zu verlieren.


In der Philosophie war es ebenso bestellt wie in Geschichte und
Jurisprudenz. Da sich die Philosophen aber zu schwach fühlten, um
aus eigener Kraft ihrer kläglich darnieder liegenden Wissenschaft
aufzuhelfen, überdies trotz des obligatorischen philosophischen
Bienniums vor leeren Bänken dozierten, erbaten sie zu ihren Gunsten
kurfürstliche Mandate. Aber der Nutzen blieb aus.


Vom wissenschaftlichen Geiste, der auf der ultrakatholischen
Universität Ingolstadt noch in der zweiten Hälfte des 18.
Jahrhunderts herrschte, legt allein die Tatsache Zeugnis ab, daß
der Oberstadtpfarrer und Professor der Theologie Eckler
sich 1772 rühmen konnte, er sei seit Dr. Eck (1527!) der erste
Oberstadtpfarrer und Professor in Ingolstadt, der »etwas zum
Druck geschrieben«. Ist das auch nur so aufzufassen, daß keiner
seiner Vorgänger im Stadtpfarramt, die allerdings auch häufig
zugleich Professoren waren, literarisch tätig war, so beweisen
die zweiundeinhalb Jahrhunderte beharrlichen Schweigens immerhin
keinen allzu großen wissenschaftlichen Tatendurst. Übrigens hatte
die Universitätsdruckerei trotz ihres dreihundertjährigen Bestandes
keine hebräischen Lettern, so daß man beim Drucken der
Festschrift in die größte Verlegenheit kam[13].





Dafür sprach man an dieser Musteruniversität von einer
katholischen Medizin. Man verstand darunter die ältere, auf
der arabischen und griechischen Tradition beruhende, »solidere«
Wissenschaft im Gegensatz sowohl zu den verkehrten Meinungen des
Pöbels, als zu den Grundsätzen der parazelsianischen Neuerer[14].





Die Münchner Akademie der Wissenschaften, deren Schriften der Zensur
unterstanden, und die keineswegs antikatholisch oder freigeistig war,
wenn sie auch einigermaßen dem aufgeklärten Zeitgeist gegenüber der
kirchlichen Versumpfung Bayerns Rechnung trug, wurde aufs heftigste
von den Jesuiten bekämpft. So dichtete ein P. Joseph Pemble
ein eigenes Schauspiel gegen die Akademie, das unter dem Titel »Der
Bücherbrand zu Ephesus« im großen Kongregationssaale aufgeführt
wurde. In den Zwischenakten erschien der Teufel als Verleger der
neuen Schriften.


Die Jesuiten wußten eben sehr wohl, daß sie durch die geringste
Aufklärung ihrer verdummten Herde von anderer Seite ihr Ansehen
verlieren würden und kämpften deshalb wie die Verzweifelten um
Aufrechterhaltung des Vorrechtes, ihre Schafe auch weiterhin zu
verblöden. Dabei verstanden sie es, die Kanzelredner Bayerns auf ihre
Seite zu bringen. Diese verkündeten denn auch, daß die Akademie die
Religion unterdrücke, ein Akademiker ein »Neuling«, ein »Freigeist«
sei, den man mehr fürchten müsse, als den Teufel. Das niedrige Volk
wurde dadurch derart voreingenommen, daß es sich beim Anblick eines
Akademikers bekreuzigte. Daß man nicht nur jede mißliebige
Regierungshandlung, sondern auch elementare Unglücke den
»gott- und religionslosen Freigeistern« aufs Konto setze, wird
hiernach niemanden verwundern.


Ein Franziskanermönch P. Leo überhäufte die Akademie in seinen
Predigten mit den gemeinsten Beschimpfungen und forderte seine
Zuhörer auf, die Freigeister mit dem Schwerte auszurotten.
Das aufgestachelte Volk revoltierte, kündigte den Gesellen der
akademischen Buchdruckerei das Quartier und der Magistrat forderte
Aufhebung der Presse. Bedenkt man, daß sich das in München, vor
den Augen des Kurfürsten, der die Akademie liebte und beschützte,
zutragen konnte, so hat man eine Vorstellung von der selbst zum
Märtyrertum begeisternden Allmacht der Dummheit[15].


Nur dank den Bemühungen Loris, eines Schülers und Gesinnungsgenossen
von Ickstatt, entging die Akademie dem Lose, ihre Werke der Zensur
der Ingolstädter Theologen unterwerfen zu müssen. Der von dieser
Seite gegen sie entfesselte Sturm der Entrüstung wurde besonders
schlimm, als der Theatiner Ferdinand Sterzinger am 13.
Oktober 1766 eine akademische Rede gegen den Hexenglauben
hielt. Es brach eine Flut von Streitschriften über ihn herein, die
unter Berufung auf die heilige Schrift, die Erblehre der Kirche, die
Aussprüche der Päpste die Bestreitung des Hexenglaubens geradezu
für eine Ketzerei erklärten. Allerdings war noch im Jahre 1701 in
München ein siebzehnjähriges Mädchen als Hexe hingerichtet worden[16].


Im benachbarten, von jesuitischem Geiste durchtränkten Österreich,
war es natürlich nicht anders.


In einem Schreiben vom 24. Oktober 1791, das gegen
Josephs II. Reformen protestiert, wird vor allem der
schädliche Einfluß des bei der Jugend genährten Hanges zur
Belletristik geschildert: »Sie erweicht zu sehr die Gemüter,
vertilgt die Vernunft und läßt nichts als Empfindung übrig. Sie
verdirbt sogar die Beredsamkeit und erstickt alle männlichen
Gedanken. Seit langem ist der Mangel an Kandidaten der Theologie
immer fühlbarer geworden; die neue Erziehungsweise erzeugt nämlich
einen Haß gegen das Zölibat, der von oben herab genährt wird, schon
deshalb höchst unklugerweise, weil, je mehr jener steigt, desto
mehr notwendig auch die Anzahl der Staatsdienst und Heiratsaspiranten
und hiermit auch die Staatslasten zunehmen müssen[17]«.


Doch zurück nach Bayern. Als Maximilian IV. Joseph von Bayern
die kirchliche Bücherzensur in seinen Staaten aufgehoben hatte,
erhielt er vom Papst unterm 19. November 1803 eine Antwort, die
aus der Freiheit von Buchhandel und Presse den Untergang der
Kirche befürchtet. »Du siehst demnach, wie notwendig es ist, daß
von den Bischöfen und ebenso von den übrigen Geistlichen das heilige
Amt, welches ihnen zur Erbauung der Kirche übergeben ist, frei
ausgeübt werde, da den Aposteln und Jüngern und ihren rechtmäßigen
Nachfolgern, nicht aber andern von Christus dem Herren gesagt wurde:
Gehet hin und predigt das Evangelium aller Creatur, lehrt alle
Völker, und da die Bischöfe, nicht aber andere nach dem Zeugnis des
Apostels Paulus der heilige Geist gesetzt hat, die Kirche Gottes zu
regieren[18]«.


Der Papst versuchte hier also nicht mehr und nicht weniger,
als die bischöfliche Bücherzensur auf die heilige Schrift zu gründen!
Der Kurfürst würdigte erfreulicherweise dieses Kulturdokument keiner
Antwort.





Es liegt auf der Hand, daß die Bücherzensur allein nicht genügt,
wenn nicht auch für die entsprechende Lehre in Schule und
Universität gesorgt wird. Daß das geschah, ergibt sich zwar schon
aus einigen oben angeführten Daten. Um aber die Organisation der
Dummheit, wenigstens an einem Beispiel in ihrer ganzen Glorie
zu zeigen, wollen wir auf das Unterrichtswesen noch einen Blick
werfen. Daß auch hier die Jesuiten, die Hopliten Roms, in vorderster
Reihe den Kampf führten, versteht sich von selbst. Ihrem Wirken
auf dem Gebiete der Zensur entspricht völlig das im Lehrfach, was
gewiß nicht ausschloß, daß sie da und dort auch Tüchtiges leisteten
und in der Methode, ihrer Methode natürlich, deren Geist zu
kennzeichnen überflüssig sein dürfte, glänzten.


Seit dem Jahre 1585 brach, wie sich Prantl, der Geschichtschreiber
der Ludwig-Maximilianuniversität äußert, das »jesuitische
Verderben« mit Entschiedenheit über die philosophische Fakultät der
Universität Ingolstadt, damals bekanntlich der einzigen bayerischen
Universität, herein. Die Jesuiten versuchten durch eine Schrift
»Bedenken die Schulsachen zu Ingolstadt betreffend«, die sie dem
Herzog unterbreiteten, den weltlichen Professoren den Todesstoß zu
versetzen. Sie schlugen vor, die Vorlesungen über Dialektik,
Poesie, Humaniora und Griechisch, die — man höre und staune —
ohnedies viele Jahre nicht vertreten waren, ganz abzuschaffen,
da sie ja mit Ausnahme der Dialektik nur in das Pädagogium
gehörten. Dialektik aber werde von den Jesuiten in zehn Wochen besser
gelesen, wie an der Universität in einem ganzen Jahre. Auch Rhetorik
sollte ihnen übertragen werden, desgleichen Mathematik und
Ethik. Das alles geschähe, um den Ruhm der Universität
zu steigern! Das beste sei ja überhaupt, dem Orden die ganze
philosophische Fakultät einzuräumen.


Wiewohl nun Ingolstadt niemals eine reine Jesuiten-Universität war,
wie etwa Dillingen oder Graz, benahmen sie sich doch derart herrisch,
daß sie z. B. ihren Zuhörern verboten, in den Mußestunden
anderweitige Vorlesungen zu hören, ebenso Institutionen zu
belegen und absichtlich ihre Vorlesungen ausdehnten um die Hörer
zu verhindern, eine andere Lehrstunde zu besuchen. Sie verboten
in Ingolstadt bei den Franziskanern zu beichten und exkludierten
1610 einige Adelige, weil sie es gewagt hatten, der Vesper und der
Prozession bei den Franziskanern beizuwohnen! Schon damals war man
sich in Universitäts- und Studentenkreisen darüber klar, daß der
Verfall der Universität bei diesem Verhalten unvermeidlich sei[19].


Damals wurde unter jesuitischem Einfluß auch verordnet, daß die
Jugend hinfort in Deutschland nur noch die Universitäten Ingolstadt,
Freiburg i. Br., Köln, Dillingen, in den Niederlanden Löwen und Douay
besuchen dürfe, außerdem noch die Jesuitenkollegien und katholischen
Partikularschulen. Wer schon an einem anderen Orte studierte, sollte
schleunigst abgerufen werden.


Noch strenger ist das Mandat von 1598: »Junge Leute, welchen
Standes sie immer seien, dürfen des Studierens wegen außerhalb
des deutschen Reiches nirgends hin, auch nicht auf katholische
Universitäten und Partikularschulen geschickt werden. Wer im Auslande
Sprachen oder Gewerbe erlernen will, muß die Erlaubnis der Obrigkeit
vorher einholen, die gute Ermahnungen gibt, beim katholischen Glauben
zu bleiben und die Sakramente nur bei Katholiken zu empfangen. Wer
den Glauben wechselt, dem wird der Aufenthalt in Bayern verboten[20].«


So hoffte man die Seelen keimfrei erhalten zu können!


Als der greise Freiherr von Ickstatt, der Reformator des
Unterrichtswesens Bayerns, das bisher, wie sich zur Evidenz aus
dem Mitgeteilten ergibt, unter klerikalem Regiment geistig völlig
versumpft war, in der Münchener Akademie der Wissenschaften seine
Gedanken über Reform des Schulwesens vortrug, wurde die Rede von
der Akademie übergangen. Sie hielt es nicht für ihre Aufgabe, sich
um das Schulwesen zu kümmern! Die Rede erschien noch nicht einmal
im Verlag der akademischen Schriften. Ickstatt hatte beantragt, den
naturwissenschaftlichen und mathematischen Studien weit größeren
Platz einzuräumen. Deshalb war aber der Klerus gegen die Reform, da
er mit einigem Recht für den Glauben fürchtete, da doch jeder Blick
in die Natur ihn ins Wanken bringen mußte. Tatsächlich erhoben die
Ordinariate von Freising, Regensburg und Eichstädt Klage.


Vor der Zeit von Ickstatt und Lori, sagt der Verfasser einer
1788 erschienenen Schrift, hätte niemand in Ingolstadt das Wort
Disziplin nennen dürfen, ohne verprügelt zu werden. Ingolstadt war
wegen der Verkommenheit der wissenschaftlichen Zustände nicht minder
aber wegen des zügellosen Treibens der Studenten derart verschrien,
daß katholische Eltern aus Bayern ihre Söhne lieber außer Landes nach
Salzburg oder Innsbruck schickten[21]. Also selbst die vielgerühmte
jesuitische Zucht versagte völlig!


Als noch im Jahre 1791 ein Student der Jurisprudenz in Ingolstadt
eine Rede hielt, in der er auf Grund des wissenschaftlichen
Materiales, das er von Prof. Aschenbrenner erhalten hatte,
den Satz verfocht, daß man alle Religionen dulden solle, wurde
gegen ihn eine Untersuchung eingeleitet. Der Kurfürst
erteilte schließlich Aschenbrenner einen scharfen Verweis,
desgleichen dem Dekan der juristischen Fakultät, da »nach den
angenommenen Grundsätzen keine andere, als die katholische Religion
zu gedulden ist«. Der Regierung war augenscheinlich die Erinnerung
an den westfälischen Frieden abhanden gekommen. Immerhin war ein
begrüßenswerter Fortschritt in freiheitlicher Richtung, daß im
Jahre 1782 den Professoren erlaubt wurde, ihre Schriften auch bei
ausländischen — d. h. außerbayerischen — Verlegern erscheinen
zu lassen. Von großem praktischen Werte dürfte diese Erlaubnis
allerdings kaum gewesen sein, denn bis zur Mitte des Jahrhunderts
hatte, von einigen Fachgelehrten abgesehen, ganz Deutschland keinen
einzigen katholischen Schriftsteller hervorgebracht[22].


Die neue Universität von Innsbruck war von ganz gleichen
Grundsätzen infiziert; man klagte, daß daselbst die schlechtesten
Studenten seien und doch zogen rechtschaffene Männer diesen Ort noch
anderen, z. B. Dillingen, vor, wo »unter den Theologen gar keine
Wissenschaft herrschte, das Brevierbeten und der Glaube an die Mutter
Gottes ab, das höchste Verderben der Sitten aufkam[23].«


Das Bild, das Küchelbecker zu Beginn des 18. Jahrhunderts
von der unter jesuitischem Einfluß stehenden Wiener Universität
entwirft, wird von ihm durch folgendes Resümee, das für alle
jesuitischen Universitäten paßt, ergänzt:


»Gleichwie es nun allhier mündlich keinesweges erlaubet ist, von
denen alten und einfältigen Praejudiciis abzugehen, und auf eine
vernünftige Art und Weiße zu raisonniren, und die Wahrheit zu
untersuchen; also ist solches noch viel weniger in Schrifften
zu thun vergönnet. Denn weil die Jesuiten die Aufsicht über die
Buchdruckereyen haben, und alles dasjenige, so gedruckt werden
soll, ihre Censur passiren muß, so kann man leicht erachten, daß
sie dasjenige, was ihnen zuwider, oder nicht in ihren Kram dienet,
ausstreichen, und den Auctorem wohl gar in die Inquisition bringen.
Dahero ist kein Wunder, wenn in diesen Landen wenig an das Licht
kommet, so die Approbation der gelehrten Welt findet; da man hingegen
in Franckreich die gelehrtesten Sachen von Catholischen Auctoribus
hat[24].«


Als nun der Jesuitenorden durch Papst Clemens XIV. in der Bulle
»Dominus ac redemptor noster« unterm 21. Juli 1773 aufgehoben
wurde, geriet das bayerische Volk in den mittleren und niederen
Klassen, wo die Jesuiten viele Verehrer und Anhänger hatten,
in die größte Aufregung. Die Magistrate von Ingolstadt und Straubing
übersandten dem Kurfürsten Max III. Joseph Klageschriften und
bedauerten die Vernichtung des Ordens, der sich um die Jugendbildung
so große Verdienste erworben habe[25]. Das war ja für das 16. und
teilweise für das 17. Jahrhundert richtig gewesen. Wie es in der
Folgezeit um die Verdienste der Jesuiten, um Wissenschaft und
Volksbildung bestellt war, sahen wir bereits.


Das Volk war eben an das Verdummungssystem schon so gewöhnt, daß
es voraussah, es würde sich in einer anderen Atmosphäre nicht wohl
fühlen.


Begreiflicher als das Jammern des Volkes nach den Jesuiten, ist die
Klage der Kurie über den modernen Geist. Sie wehrt sich schließlich
nur ihrer Haut.


In einer großen Beschwerdeschrift, datiert vom 30. September 1805,
erhob die Kurie gegen die bayerische Regierung den Vorwurf, die
Religion anzugreifen, weil sie der sorglosen und unkundigen Jugend
die Freiheit eingeräumt habe, die Vorlesungen über protestantische
Theologie zu besuchen und in philosophischen Disziplinen sogar
die Notwendigkeit auferlegte, die Vorträge protestantischer Lehrer zu
hören!


Ein protestantischer Professor der Mathematik! Man denke!


Gegen diese Ausgeburt pfäffischer Anmaßung und Spekulation auf
die Dummheit der Herde scheint es harmlos, wenn die Kurie im
gleichen Schriftstück einen weiteren Angriff gegen die Religion
darin erblickt, daß der Staat den katholischen Untertanen
gemischte Ehen erlaubt, den Eltern gestattet die religiöse
Erziehung der Kinder vertraglich zu bestimmen oder apostasierte
und verheiratete Priester unter offenbarer Mißachtung der
Strafbestimmungen des kanonischen Rechts zu öffentlichen Ämtern an
den Universitäten oder im Staatsdienst beförderte[26].


Übrigens hat das Wettern der katholischen Kirche gegen gemischte
Ehen ein Analogon in der Gesetzgebung des kalvinistischen Genf,
das wir weiter oben als aufgeklärten Staat kennen lernten. Keyßler
schreibt: »Keine Trauung wird verstattet, wo nicht beyde Theile
der protestantischen Religion zugethan sind. Alle vorhergegangenen
Verbindungen und Verlöbnisse einer reformirten Person mit einer
römisch-katholischen werden null und nichtig erkläret, auch die
Mittelspersonen und diejenigen, welche ihre Einwilligung dazu geben,
nach Beschaffenheit der Umstände, zur Strafe gezogen[27].«


Die Gerechtigkeit erfordert auch einen Blick auf den Protestantismus
zu werfen. Wurden protestantische Universitäten auch natürlich nicht
in jesuitischem Geiste geleitet, so herrschte doch insofern dasselbe
System, als alles abgelehnt wurde, was irgendwie durch seine Neuheit
verdächtig sein konnte. Das war aber außerordentlich viel. Denn die
Dummheit ist stets durch ein schlechtes Gewissen ausgezeichnet. Sie
wittert überall Gefahr und ist nie skrupelhaft in den Mitteln, diese
zu beseitigen.


So hatte die reformierte Geistlichkeit gegen Descartes, als
er sich in Holland aufhielt, in begreiflicher Furcht vor der Macht
seiner Gedanken, eine Anklage wegen Atheismus gerichtet. Um
diese ganze Geistestat würdigen zu können, muß man sich erinnern,
daß von Descartes derjenige Gottesbeweis stammt, der am meisten
die Vernunft befriedigt und — soweit das Dasein Gottes überhaupt
beweisbar ist — es noch am ehesten beweist. Descartes schließt
nämlich: Gewiß ist alles, was ich klar und deutlich erkenne. Unter
unseren Ideen finden wir die Gottes vor, die nicht durch Abstraktion
von anderen Dingen gewonnen sein kann, da sie an Großartigkeit weit
über sie hinausgeht. Daher kann sie uns nur von einem vollkommenen
Wesen, d. h. einem wirklich existierenden Gott eingepflanzt sein.
Würde Gott nicht in Wahrheit existieren, dann wäre er ein Betrüger,
da er uns die Idee von sich einpflanzte.


Die Dummheit der holländischen Geistlichkeit wird vielleicht
verständlicher, wenn man bedenkt, daß noch im Jahre 1690 die
Synode von Amsterdam, die sich aus holländischen, englischen und
französischen calvanistischen Priestern zusammensetzte, die Lehre,
daß der Obrigkeit kein Recht zustehe, Ketzerei und Abgötterei durch
weltliche Gewalt zu unterdrücken, einstimmig als »irrig, anstößig und
verderblich« erklärte[28].


Eine hierher gehörige Tatsache, die jeden, der über den Geist der
offiziellen Wissenschaft zu allen Zeiten mangelhaft informiert ist,
in Erstaunen setzen muß, dem Kenner aber nur eine neue Bestätigung
für seine Ansicht bedeuten kann, ist das Verhalten der Universität
Oxford allen großen Neuerungen, die sich in England vollzogen,
gegenüber. Das gilt vor allem dann, wenn theologische Gesichtspunkte
in Frage kommen. Als um die Mitte des 18. Jahrhunderts
Middleton die Glaubwürdigkeit der Kirchenväter anzweifelte und
ihre Leichtgläubigkeit bewies, kurz mit triftigen Argumenten ihre
Autorität erschütterte und über diese Frage in England jahrelang die
größten Kontroversen hervorrief, da war es natürlich die Universität
Oxford, die sich an die Spitze der Opposition stellte. Allerdings
waren die Streiter, die sie gegen den kühnen Skeptiker Middleton
ins Feld führten, so schlecht gewappnet, daß damit der neuen Sache
sicherlich kein Abbruch getan werden konnte.


Ebenso war die Theorie der bürgerlichen Freiheit im Gegensatz zur
Theorie vom leidenden Gehorsam, desgleichen die Verteidigung der
Duldung gegenüber der Verfolgung von Oxford aus am heftigsten und
gewandtesten bekämpft worden. Noch im 19. Jahrhundert sehen wir diese
Universität ganz auf der Seite der Tradition. Es handelte sich um die
Testakte und die Emanzipation der Katholiken, kurz um die politische
Gleichberechtigung der Konfessionen und damit um Beseitigung
mittelalterlicher Reste durch die Fluten der neuen Zivilisation.
Noch im Jahre 1833 wurde Oxford die Wiege einer großen reaktionären
Bewegung gegen die neue Art des religiösen Denkens, die als durchaus
falsch gebrandmarkt wurde. Nach Ansicht der Hochgelahrten war die
Geschichte der englischen Theologie seit anderthalb Jahrhunderten
eine Geschichte des ununterbrochenen Verfalls[29].


Es ist eben immer dieselbe Sache: Jedes Fünkchen gesunden
Menschenverstandes und Kritik wird in der Theologie als
Fremdkörper betrachtet und paßt ja wohl auch nicht recht in dieses
Kabinett von Geistespetrefakten. Da nun naturgemäß der Mensch das
Maß aller Dinge ist, also auch der Theologe, sein Wohlergehen, seine
Gewalt über die Seelen der Maßstab, so ist es nicht verwunderlich,
wenn er deren Abnahme bei gleichzeitiger Zunahme der bürgerlichen
Intelligenz als Verfall bezeichnet.





V. Kapitel

 

Religiöse Zwangserziehung



Wir lernten in den vorigen Kapiteln eine Reihe von Dummheiten
schlimmster Art kennen. Wir sahen, wie man emsig bemüht war durch
Zensur und hermetische Absperrung gegen neue Gedanken diesen
Dummheiten, die man mit der Religion identifizierte oder doch
wenigstens zu ihrem wichtigsten Bestandteile erklärte, Dauer und
Alleinherrschaft zu sichern.


Irgend jemand sagte einmal etwa folgendes: Die Religion fordert
Glauben; wer viel glaubt, weiß wenig; wer wenig weiß, ist dumm; je
dümmer einer ist, desto leichter ist er zu regieren.


So anfechtbar dieser Satz ist, so enthält er doch zweifellos die
Quintessenz der Regierungsweisheit früherer Zeiten. Ja, man munkelt,
daß es heute noch Länder und Völker gibt, deren Regierungen noch
nicht jede Erinnerung daran geschwunden sein soll.


Doch wie dem auch sein mag: Die Vergangenheit konnte sich
Friede und Ordnung in einem Lande ohne Religiosität, die jedoch
mit Kirchlichkeit gleichgesetzt wurde, nicht denken. Diese
zu unterstützen, mit allen zu Gebote stehenden Mitteln alles
fernzuhalten, was in den Busen der frommen Herde
irgendwelchen Zweifel zu tragen vermocht hätte, vor allem jede
Glaubensspaltung zu hintertreiben, hielt jede Landesregierung, die
es mit sich und den Untertanen gut meinte, für ihre dringendste
Aufgabe. Sie zu erfüllen, war ihre Pflicht; Mittel zur Durchführung
zu ersinnen und anzuwenden ihr gutes Recht.


Betrachten wir zunächst einmal am Beispiel Bayerns, welche Blüten
dieses System trieb. Daß wir gerade Bayern wählen hat gute Gründe,
geht doch dieses Land neuerdings den gleichen Weg, den es erst seit
einem Jahrhundert verlassen hat. Daß er zum Ziele führen wird, läßt
sich kaum bezweifeln bei den guten Relationen, die das Ministerium
Hertling zum lieben Gott hat. Wenige Wochen nach dessen Amtsantritt
verfinsterte sich die Sonne am hellen Tage (17. April 1912).
Heißt das nicht: sub hoc signo vinces?


Unterm 30. April 1599 verordnet Kurfürst Maximilian I. von
Bayern: »An hohen Festtagen, dann beim Allerseelen-Gottesdienste
für Gestorbene haben Vizedome, Präsidenten, Räte, Sekretäre und
Kanzellisten, dann die landesherrlichen und ständischen Beamten
nebst ihren Frauen und Kindern, nach dem ihnen gebührenden
Range die Opfergänge mitzumachen, auch jene Stühle in den Kirchen
einzunehmen, welche denselben angewiesen oder anzuweisen sind.«


Mit dieser Zwangsmaßregel, die augenscheinlich, wie der heutige
Kirchenbesuch unserer Schuljugend, die Liebe zu Religion und Kirche
stärken sollte, war der Einmischung des Staates in das Privatleben
noch keineswegs genüge getan. So erhielt die Regierung in
Landshut 1597 den speziellen Auftrag: »sorgfältig zu wachen, daß
die Untertanen nicht in Gefahr kommen, vom katholischen Glauben
abzufallen und bei allen Gelegenheiten besondere Aufmerksamkeit
darauf zu verwenden, um sich die genauesten Notizen über alle
religiösen Verhältnisse der Einzelnen zu verschaffen.«


Schon am 15. März 1598 waren die Geistlichen angewiesen worden,
das Volk zu sittsamem und religiösem Leben zu ermahnen, die
weltliche Obrigkeit aber mit gutem Beispiel voranzugehen. Gewiß sehr
verständig! Doch die Kralle fehlt natürlich nicht, wenn es weiter
heißt: »Wer sich aber während des Gottesdienstes auf den Kirchhöfen,
Märkten, Plätzen und anderen Schwätzorten, oder gar in Wirts- und
Winkelhäusern finden läßt, ist entweder um Geld oder mit dem Brechen,
die solcher Leute halber bereits bei allen Kirchen aufgerichtet sind,
zu bestrafen. Während des Läutens um 12 Uhr, als Zeichen zu dem
täglichen Gebete wider die Türken, soll jedermann, er sei zu Hause
oder auf der Gasse, solange mit entblößtem Haupte niederknien, bis er
wenigstens ein Vaterunser und ein Ave andächtig gebetet hat.«


»Wer überwiesen wird, daß er aus Zorn, Trunkenheit und verdammlicher
Gewohnheit des Lasters des Fluchens sich schuldig gemacht hat,
soll nicht nur mit hartem Gefängnis und namhaften Geldstrafen,
mit Landesverweisung, Ausstellung auf dem Pranger, Ausreißung und
Durchbrennung der Zunge, sondern wohl auch mit dem Leben bestraft
werden.«


Im Jahre 1601 verfällt Maximilian auf das glaubensfördernde
Mittel, Räten, die bei den Prozessionen nicht erscheinen, ein 8-
oder 14-tägiges Ratum an ihrer Besoldung abzuziehen. Dabei ist zu
berücksichtigen, daß die Prozessionen wöchentlich abgehalten wurden!


Vier Jahre später ergeht eine Anweisung an die Pfarrer, diejenigen
ihrer Herde, die nicht zur Kommunion gingen, der weltlichen Obrigkeit
behufs Bestrafung anzuzeigen. Wer verreiste, mußte vorher oder
nachher die Kommunion empfangen, und zwar — von spezieller Erlaubnis
abgesehen — nur bei ihrem Pfarrer.


Das Reisen der Landeskinder machte dem frommen Fürsten überhaupt
Sorge. So verfügte er 1606 und 1607, daß niemand ohne Vorwissen
der Obrigkeit an außerbayerische Orte reisen darf. Wer aber seine
Kinder an solchen Orten, wo die katholische Religion nicht in freier
Übung ist, hat, muß sie binnen 2 Monaten zurückrufen oder bei
Bestrafung an andere Orte schicken. Das galt natürlich auch für
Erwachsene: »Landskinder, die sich auswärts an Orten in Kondition
befinden, wo neben der katholischen Religion die protestantische
Lehre exerziert wird, sollen binnen Monatsfrist Zeugnis beibringen,
daß sie in katholische Dienste treten, oder ihnen doch in Übung ihrer
Religion kein Hindernis gemacht werde. Die außer Land reisenden
sollen ermahnt werden, sich an katholische Orte zu wenden.« Es hatte
also Schwierigkeiten von München nach Augsburg oder Regensburg zu
reisen, da an diesen Orten beide Religionen nebeneinander bestanden!
Wer dorthin wollte, mußte sich unter die Aufsicht der dortigen
herzoglichen Agenten begeben!


Im Jahre 1608 wird der geistliche Rat ausdrücklich
angewiesen, keinem Fremden oder Ausländer zu gestatten, sich im
Lande zu verheiraten und häuslich niederzulassen oder auch nur eine
Zeitlang in Bayern seinen Beruf auszuüben, es sei denn, er wäre
katholisch[1].


Von erstaunlichem Verständnis für das Wesen der Religion als
Gemütsbedürfnis zeugt auch die Instruktion Maximilians I. vom Jahre
1629 an seinen geistlichen Rat. Hier wird u. a. bestimmt, daß
Landeskinder, die sich aus Gründen des Dienstes oder in Ausübung
eines Handwerks an unkatholischen Orten aufhalten, jährlich die
österlichen Beicht- und Kommunionsscheine entweder an die bayerischen
Agenten in Augsburg, Memmingen usw. oder an ihre Geburtsorte senden,
widrigenfalls sie gewärtigen müßten, »daß sie bei Verlust ihres
dermaligen und künftigen Vermögens nach Hause berufen, und eher
nicht von der Stelle gelassen werden, bis sie nicht ihre Beichte
und Kommunion verrichtet, und versprochen haben, daß sie entweder
dergleichen unkatholische Orte gar nicht mehr besuchen, oder obiger
Verordnung Genüge leisten wollen«. Der geistliche Rat hatte auch
dafür zu sorgen, daß an Feiertagen kein Fleisch gegessen würde.


Der Güterkauf durch Akatholiken wurde in Bayern 1608 ausdrücklich
und unbedingt verboten, was 1619 wiederholt wurde mit der neuen
Bestimmung, alle in Bayern wohnenden begüterten Akatholiken zu
beschreiben.


Schon im Jahre 1616 war verordnet worden, daß jedermann, der beim
Läuten des Abendgebetes und der »Schiedung« das Haupt nicht
entblößte, ebenso bestraft werden solle, wie das beim Türkengebet
schon früher angeordnet worden war.


Von besonderer Humanität zeugt auch folgendes Dekret von 1618:
»Akatholische Landsassen, welche im Lande Güter haben, sollen
nicht für beständig darauf wohnen, und im Falle sie nachsehen
wollen, sich über einige Tage nicht aufhalten, auch keine
ketzerischen Bücher nicht mit sich hereinehmen, noch weniger gegen
den katholischen Glauben sprechen; sie sollen an verbotenen Tagen
sich des Fleischessens enthalten, niemand zu sich außer Landes ziehen
usw.«


Noch radikaler war das Dekret vom 30. November 1629, das dem
kurfürstlichen Hofrat den Befehl erteilt, sich zu erkundigen, was
für akatholische Landsassen sich im Lande befinden und — falls noch
solche vorhanden sein sollten, was man also doch nach der ihnen
zugemuteten Behandlung nicht für sehr wahrscheinlich hielt, — ihnen
zum Verkauf ihrer Güter einen gewissen Termin zu bestimmen und ihnen
vor allem keinen weiteren Güterkauf zu gestatten.


Den Handwerksburschen war, bevor sie auf die Wanderschaft gingen,
auferlegt — wiederholt im Jahre 1658 — nicht nur sich vorher in
Glaubenssachen wohl unterrichten zu lassen, sondern auch ein Attest
von der weltlichen und geistlichen Obrigkeit darüber mit sich zu
führen. Sie und andere, die längere Zeit außer Landes zubrachten,
dürfen sich bei ihrer Rückkehr nicht eher häuslich niederlassen, bis
sie nicht bei ihrem Seelsorger wegen ihrer Religion Rechenschaft
abgelegt haben. Noch im Jahre 1739 wurde diese Bestimmung neuerdings
eingeschärft[2].


Die bayerischen Gesetze verboten während des Gottesdienstes,
und zwar vormittags so gut wie nachmittags, Spazierfahrten zu
unternehmen. Die Wirtshäuser, Wein- und Bierschänken, Kaffee- und
Branntweinhäuser usw. mußten geschlossen sein, und in ihnen war
weder Zechen, Spielen, Tanzmusik, noch andere Lustbarkeit gestattet.
Nur ankommenden Fremden, die ihre Reise gleich wieder fortsetzen
mußten, durfte etwas verabreicht werden. Während es auch verboten
war, das Vieh vor Beendigung des Gottesdienstes auf die Weide zu
treiben, war hier ausnahmsweise gestattet, die Pferde zu füttern und
umzuspannen[3].


Das Köstlichste ist nun, daß trotz aller dieser schikanösen
Bestimmungen, wie eine Reihe von Dekreten beklagen, durchaus
kein religiöser oder sittlicher Geist in Bayern herrschte.
Nicht nur, daß auch ältere Leute infolge der Pflichtvergessenheit
der Geistlichkeit weder das Vaterunser, noch das Ave Maria, die zehn
Gebote oder gar die geringsten Grundlehren des katholischen Glaubens
auswendig wußten, man machte die Beobachtung, die bis heute noch in
ähnlichen Fällen stets gemacht wurde, daß, je mehr Religionsbefehle
erlassen wurden, sie desto mangelhafter befolgt wurden.


Man arbeitete trotz aller Verbote an Sonn- und Feiertagen genau
so wie an Werktagen, ging während der Messe spazieren oder in
Wirtshäuser und trieb allerlei Unfug. Es wird ausdrücklich
konstatiert, daß an akatholischen Orten weit mehr Zucht und Sitte
herrsche, als an katholischen. Statt nun daraus den Schluß zu ziehen,
daß sich Andacht schlechthin nicht befehlen lasse, daß zu viel
befehlen, auf welchem Gebiete es auch sei, abstumpfe, daß
die Kirche oder gar die Religion dadurch nur verhaßt gemacht werde,
schärfte man der Obrigkeit vielmehr strenge Befolgung der alten
Verordnungen ein und erließ neue[4].


An der katholischen Universität Ingolstadt, an der die Professoren
mit den Studenten im häufigen Kirchenbesuch, Einhaltung der
Fastengebote, Bittgänger usw. usw. wetteiferten, herrschte ein Ton,
der den erzieherischen Einfluß dieser Sorte von Religion nicht eben
hoch einschätzen läßt. Schon um 1554 konnte ein Student in einem an
das Georgianum gehefteten Blatte es aussprechen, daß die Ingolstädter
Studierenden von den Wittenbergern, Leipzigern und Tübingern wegen
ihrer Unwissenheit verspottet würden. Und dabei war das noch nicht
einmal in der jesuitischen Ära! Das Hauptübel war Trunksucht und,
meist als deren Folge, wüste Rauferei. Es wimmelte trotz scharfer
Ermahnungen von seiten der akademischen Behörden und des Herzogs von
nächtlichen Tumulten und tödlichen Raufereien, auch Wilddieberei war
an der Tagesordnung[5].


Wie man noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts über die religiöse
Erziehung dachte, erhellt aus nachstehendem:


»Ist eine Religion einmal in einem Staate eingeführt, vom Volke
genehmigt, und hat sie noch dazu — wie Portalis spricht — die
Achtung und den Nutzen mehrerer Jahrhunderte für sich, so ist ihre
Vortrefflichkeit, ihre Erhabenheit über alle menschliche Philosophie
unwidersprechlich und ihre Göttlichkeit unverkennbar, und das ist der
Fall bei der katholischen Religion. Solch eine Religion verächtlich
zu machen, wohl gar stürzen zu wollen, ist daher ein
Verbrechen, das der Staat, auf dessen Schutz sie alle gegründeten
Ansprüche hat, bestrafen muß, zumal mit dem Sturze der Religion auch
sein Verfall, oder doch eine große Zerrüttung verbunden ist.«


Von diesem Standpunkt aus, den Bayern jahrhundertelang einnahm,
wurden die Gesetze erlassen und ihn teilt völlig der Verfasser von
»Baierns Kirchen- und Sitten-Polizey unter seinen Herzogen und
Churfürsten«, der Reichsarchivar Felix Lipowsky, dem wir
obigen Passus entnehmen.


Zu welchen Konsequenzen diese Denkweise führt, wie sie als ehernes
Joch auf den Untertanen lasten muß und die gewaltsamsten Eingriffe in
das Privatleben hervorruft und billigt, möge aus folgenden Gesetzen
hervorgehen:


»Sämtliche Untertanen, wessen Standes und Würde dieselben immer
wären, sind daher verpflichtet, der allein seligmachenden
katholischen Religion nach dem erhabenen Beispiele ihrer Beherrscher
und ihrer Voreltern hold und treu zu verbleiben, dem heiligen
apostolischen Stuhl zu Rom gebührende Ehrfurcht und schuldigen
Gehorsam zu bezeigen und ihre Religion nicht nur im Innern zu
bekennen, sondern auch durch äußere Zeichen und Merkmale öffentlich
zu beweisen. Sie haben daher an den Sonntagen und sonst von
der Kirche gebotenen Feiertagen Vormittags den ordentlichen in
den Pfarrkirchen gehaltenen Gottesdiensten, sie mögen in einem
Hochamte nebst Predigt, oder in einer heiligen Messe nebst einer
geistlichen Ermahnungsrede bestehen, mit Erbauung und Andacht
beizuwohnen.«


Nur in seltenen Ausnahmefällen war es gestattet, statt
der Pfarrkirche eine andere, näher gelegene zu besuchen. So die
Dienerschaft auf einer Einöde, die sich aus Sicherheitsgründen nicht
weit entfernen darf, oder Rekonvaleszenten. Zur Osterzeit mußte aber
unbedingt zwecks Beichte und Kommunion die Pfarrkirche aufgesucht
werden.


Eltern, Vormünder und Hausväter haben ihre Kinder und Dienstboten an
Sonn- und Feiertagen nicht nur vormittags, sondern auch nachmittags
in Amt und Predigt zu schicken; dasselbe haben die Handwerksmeister
bei ihren Lehrjungen zu beobachten. Die gleichen Eltern, Dienstherren
usw. haben auch darauf zu achten, daß der Unterricht im katholischen
Glauben von ihren Kindern usw. in entsprechender Weise besucht wird;
selbstverständlich werden sie bei Saumseligkeit bestraft.


Es ist »Pflicht der landesherrlichen Beamten, der ständischen
Verwalter, Hofmarks- und Klosterrichter, dann der Magistratspersonen,
daß sie nicht nur dem Gottesdienste in den Pfarrkirchen an Sonn- und
Feiertagen mit Erbauung beiwohnen (die »Erbauung« wird
im Mandat vom 5. März 1701, § 6 ausdrücklich befohlen!),
sondern auch die Fronleichnams-Prozessionen und, soviel möglich,
ihnen ihre Amtsgeschäfte gestatten, diejenigen Prozessionen, welche
alle Donnerstage in den Pfarrkirchen gehalten werden, begleiten und
hierbei darauf sehen, daß die Zünfte mit ihren Lichtstäben nach
althergebrachter Sitte mitgehen.


Werden öffentliche Gebete in der Pfarrkirche, oder sonst besondere
große Feste gehalten, so haben die landesfürstlichen und ständischen
Beamten und Magistrate auch hierbei unfehlbar zu erscheinen
und ihre Gebetstunden zu halten. Gleiche Pflichten haben die
Vicedomen, Präsidenten, Kanzler, Direktoren und Räte der Kollegien in
jenen Städten, wo sie bestehen, zu beobachten und daß ein gleiches
vom Kanzleipersonale geschehe, zu veranstalten.«


An hohen Festtagen und beim Allerseelengottesdienste für Verstorbene,
haben die genannten Beamten mit Frauen und Kindern die Opfergänge
mitzumachen und ihre Kirchenstühle einzunehmen[6].


Selbstverständlich war die katholische Religion noch bis zu
Beginn des 19. Jahrhunderts die notwendige Bedingung für die
Erlangung öffentlicher Ämter. Alle Offiziere, Beamte, bürgerliche
Obrigkeiten und deren Untergebene waren ebenso wie die Schulmeister
zur Ablegung des katholischen Glaubensbekenntnisses verpflichtet.
Selbst die Zulassung zur Erlernung eines Gewerbes, die
Erlaubnis zur Wanderschaft, sowie zur Ansässigmachung nach
der Rückkehr waren an die gleichen Bedingungen geknüpft[7].


Nun mag sich ja ein gutmütiges Volk das alles gefallen lassen,
wenigstens geraume Zeit, wenn die Geistlichkeit, der es diese
Segnungen verdankt, nach jeder Richtung einwandfrei ist. Wie stand es
nun damit in Bayern?





Noch unter der Regierung Max III. Josephs herrschten im bayerischen
Klerus unerhörte Zustände. Und wiewohl der Kurfürst eingriff, änderte
sich in den folgenden Jahrzehnten nur sehr wenig. Erst seit der
Säkularisation, seitdem die Kirche um ihre Existenz kämpfen
mußte, besserten sich ihre inneren Verhältnisse. Nicht die Kirche
reformierte sich, sie sank vielmehr immer tiefer, sondern sie
wurde widerstrebend reformiert durch Staat und Gesellschaft, durch
unmittelbare staatliche Verfügungen und Gesetze und durch den Zwang
der Tatsachen.


Damals fiel es den bischöflichen Ordinariaten gar nicht ein, sich
um die Seelsorge zu kümmern. Sie richteten vielmehr ihr Augenmerk
so gut wie ausschließlich auf die Vergrößerung ihrer Einkünfte.
Den Mitgliedern fehlten gründliche theologische Kenntnisse; man
berief am liebsten solche Geistliche in die Ordinariate, die
über eine gewandte Suada verfügten und mit hohlen Worten gegen
die bayerische Staatsregierung kämpften. Sie besteuerten gegen
die Konkordatsbestimmungen von 1583 die Hinterlassenschaft der
Geistlichen, zerstückelten eigenmächtig die Patronatspfarreien,
schufen mehrere Pfarreien in sogenannte »Tafelpfarreien« um, d. h.
sie vergaben sie simonistisch an solche Priester, die sich zur
Leistung von Pensionen verpflichteten. Allen Pfarramtskandidaten
fertigten die Ordinariate für alle Fälle immer dieselben lobreichen
Atteste aus, um die Taxen zu vermehren. In gleicher Absicht wurden
die Prozesse und Untersuchungen gegen Geistliche endlos hinausgezogen.


Bei Disziplinaruntersuchungen gegen Pfarrer und Kooperatoren wurde
die Wahrheit nie festgestellt, da der beauftragte Dekan seinen
Kollegen möglichst gegen die reichbepfründeten adeligen Domherren in
Schutz nahm. Deshalb ernannten die geistlichen Oberbehörden in den
Städten und Märkten »Denunziatoren«, die das ehrenvolle Amt hatten,
Verfehlungen von Priestern geheim anzuzeigen. Dafür wurden
die Denunziatoren wieder bei der Staatsregierung angeschwärzt. Da
diese aber ihre Untersuchungen wenigstens unparteiisch führte, war
sie im niederen Klerus ebenso beliebt, wie die Ordinariate verhaßt
waren. Eine Wiederauferstehung feierten ja die »Denunziatoren« durch
den Modernistenerlaß Pius X.!


Die Bischöfe hatten nur unter den adeligen, in einträglichen Pfründen
sitzenden Pfarrern Anhänger, natürlich auch nur deshalb, weil diese
Herren sich Hoffnung auf den violetten Talar machten. Im übrigen
taten sie nichts, d. h. sie jagden, überließen aber ihre kirchlichen
und pfarrlichen Verpflichtungen zum Vollzuge herumwandernden
Supernumeraren.


Die Folge dieser Zustände war tiefe Versunkenheit des Volkes in
Aberglauben und Dummheit. Zauberer, Wahrsager und Wundermänner hatten
gute Zeiten. Man durchwühlte Gräber, verbrannte die geraubten Gebeine
der Toten und machte aus ihnen Zauberpulver. Ließ das Ungeziefer
die Menschen nicht schlafen, nagten Ratten und Mäuse die Vorräte an
oder ließ sich gar eine harmlose Natter blicken, so rief man nach
den zahlreichen Hexenmeistern oder Teufelsbannern. Desgleichen wenn
eine schwarze Wetterwolke am Himmel stand. Denn daß Hexen und Unholde
das Gewitter angezettelt hatten, stand fest. So nachhaltig war die
Wirkung der kirchlichen Lehren der vorangehenden Jahrhunderte!
Ehe das Unwetter vorbei war, hatte der Magier seinen Hexenlohn
eingesackt. Wollte sich jemand vor Schwindsucht sichern, so ließ er
sich von einem Barbier oder Wundarzt, der im Geruch der Zauberei
stand, einige Tropfen Blut abzapfen, in einen angebohrten
Baum gießen und mit einem hölzernen Zapfen verwahren. Das kostete
natürlich schweres Geld. Man kaufte und verkaufte Krankheiten,
besonders Fieber. Leidenschaftlich wurden Ketten, Stricke oder
Kleidungsstücke von auf dem Schafott gestorbenen Verbrechern begehrt;
die unbrauchbar gewordenen Schwerter der Scharfrichter erstand man
um hohe Summen. Um die Felder gegen Hagel zu schützen, raufte sich
das Volk am Pfingsttage während der Vesperandacht um die Stückchen,
die von der brennenden Figur des hl. Geistes vom Plafond der Kirche
herabfielen, um sie auf die Äcker zu stecken. Am Karfreitag eilten
die Bauernweiber in die Kirche, beschmierten das zur Verehrung
ausgestellte Kruzifix mit Eiern, Brot und Schmalz in Kreuzesform und
waren nun sicher, daß das ganze Jahr hindurch diese Nahrungsmittel
gedeihen würden.


Dies sind einige Beispiele des damaligen Aberglaubens, der sich
keineswegs auf die Bauern beschränkte, sondern auch gebildete
Bürgersfrauen und die Angehörigen höherer Stände ergriffen hatte.


Selbstverständlich fiel es den Predigern und Beichtvätern gar nicht
ein, hier Wandel zu schaffen. Die Regierung mußte vielmehr mit
strengen Strafen gegen Zauberer und solche, die sich ihrer bedienten,
einschreiten[8].


Daß es im benachbarten Tirol noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts um
nichts besser war, ist nicht verwunderlich, da die blutigen Kriege
ja sicherlich den Aberglauben beförderten. Ein Zeitgenosse berichtet
darüber:


»Im Jahre 1811 erhitzten tausend Erzählungen von Zeichen
und Wundertaten in Tirol die ohnehin aufgeregte Einbildungskraft der
unerschütterlichen Bewohner.


Heiligenbilder sollen geweint, Kruzifixe an Kreuzwegen mit den Augen
gewinkt haben. Abgeblühte Lilien und Sträuße erhoben frisch ihre
Kelche, wenn Waisen und Witwen auf dem Schlachtfelde entschlummerter
Landesverteidiger sich inbrünstig vor den Madonnen niederwarfen,
denen die Blumen zum Schmuck gedient hatten. Auf unzugänglichen
Felsen versicherte man Gewieher gehört zu haben. Aus Moosen und
Heiden streckten zerfleischte Arme und krallenartige Finger sich
dem schaudernden Wanderer entgegen. Mehr als einmal sahen die
bayerischen Wachen den alten Kaiserturm zu Kufstein nachts in hellen
Flammen stehen, die der tiefsten Dunkelheit Platz machten, wenn man
hinzueilte. Die Ruinen der Burgen der Vorzeit sprühten rote Funken in
Kränzen, daß es am Firmamente gleich Nordlichten widerglänzte.


In Meran wie im Pustertal erblickten Bauern, die um die Geisterstunde
nach den Wiesen gegangen waren, sie zu bewässern, auf den Bergjochen
lange Züge österreichischer Soldaten, mit Kanonen und Geschütz, und
sie vernahmen, wenn sie das Ohr dem Boden näherten, das Getöse eines
Heeres, den Hufschlag der Pferde, das Lachen unbändiger Krieger;
jedoch alles zerfloß in Dunst, sobald sie auf Nebenpfaden hinzu
schlichen, sich an dem Anblicke zu weiden.


Auf dem blutgetränkten Friedhofe bei Wilten aber schwärmten, gleich
Irrwischen, jeden Abend nach der Dämmerung blaue Flämmchen auf den
Gräbern der erschlagenen Tiroler und luden die Trauernden
ein, für die Seelen ihrer Abgeschiedenen zu beten und ihrer in Liebe
zu gedenken[9].«


In Innsbruck sah damals das Volk an mehreren Fenstern das blutende
Haupt Christi[10].


Wie hätte auch die Geistlichkeit dem entgegen treten können, wenn
sie nur einigermaßen einem Bericht aus dem Beginn des vorigen
Jahrhunderts entsprach. Da heißt es:


»Es läßt sich leicht denken, was die meistens unwissenden Mönche
für erbärmlichen Unsinn auf den Kanzeln auskramen. Nur immer die
schlechtesten von unseren Studenten treten — aus Verzweiflung
irgendwo Brot zu finden — in den Kapuzinerorden. Das Noviziat und
die zwei nächst darauf folgenden Jahre dürfen sie kein Buch,
außer ein Gebetbuch ansehen. Ihre Philosophie ist ebenso elend,
als ihre Kasuistik. Und solche Ignoranten stehen auf öffentlichen
Kanzeln als Volkslehrer auf! — Ein äußerst unangenehmer, brüllender,
stets einförmiger Ton — eine höchst fehlerhafte Mundart — eine
wüste Aussprache — bootsknechtmäßige Gebärden, unbändiges Schlagen
mit Händen und Füßen, bierschenkenartiges Schimpfen und Toben auf
ihre Zeitgenossen — grobe Ausfälle auf gewisse Personen und ihnen
nicht behagende obrigkeitliche Anstalten usw. sind die äußerlichen
Zieraten der Bettelmönchspredigten. Die Komposition selbst gleicht
einer Hanswurst-Jacke, aus buntscheckigen Lappen zusammengesetzt,
und meistens aus einem alten lateinischen Prediger ins Undeutsche
versetzt.«


Diese generelle Zeichnung wird nett beleuchtet durch folgendes
Geschichtchen, das wir an gleicher Stelle finden: Der
Karmeliter-Prediger in München sagte einst auf der Kanzel: »Liebe
Christen! Morgen gehen wir öffentlich mit der Prozession. Ihr werdet
— wenn ihr Acht habet — Freymaurer und Freydenker an vielen
Fenstern der Stadt sehen. Unchristen, die über unsere Andacht, wo
nicht laut, doch wenigstens im Stillen spotten. Waffnet Euch denn mit
dem Eifer des Herrn, greifet nach Steinen, und werfet sie nach
ihnen!«


Zur Belohnung für diese liebevolle Ermahnung sandte der Exjesuit
Pater Frank dem Redner sechs Krüge Wein und einen Eierkuchen.
Aber nicht genug damit, ließ der Kurfürst Karl Theodor den Prediger
seiner höchsten Gnade und seines Wohlgefallens versichern mit dem
Zusatz: »er möchte unermüdet in seinen christlichen Bemühungen
fortfahren!«


Der tolerante Geist des Vorganges wirkte im Volke noch heftig
beim Regierungsantritte Max IV. Josephs, der bekanntlich eine
protestantische Prinzessin zur Gemahlin hatte, nach. Als sie
guter Hoffnung war und nach altem Herkommen in landesherrlichen
Bekanntmachungen das Volk aufgefordert wurde für eine glückliche
Entbindung zu beten, stieß das christkatholische Volk Münchens laute
Verwünschungen gegen die vortreffliche Frau aus, lediglich weil sie
Protestantin war und die Geistlichkeit gegen sie hetzte. Es hätte
damals auch fast eine Pöbelrevolte gegeben, als der Kurfürst für
seine Gemahlin ein protestantisches Bethaus in Nymphenburg errichten
ließ und hier ein protestantischer Geistlicher angestellt wurde. Man
war desto empörter, als dieser ketzerische Prediger so ausgezeichnet
sprach, daß selbst viele Katholiken seinen Predigten
beiwohnten und sie gegenüber denen der Bettelmönche als Muster
hinstellten.


Was die Geistlichkeit an Qualität vermissen ließ, ersetzte sie durch
Quantität, und was an der Güte des in der Kirche Gebotenen fehlte,
wurde reichlich wettgemacht durch die Zahl der Gotteshäuser.


Damals gab es nämlich in München acht Männerklöster und neun
Nonnenklöster. Wundertätige Bilder wurden siebzehn gezählt,
dank einer neuen Augenwendung eines dieser Gemälde in der
St.-Peters-Pfarrkirche erhöhte sich diese Zahl im Jahre 1801 auf
achtzehn. Aber in nächster Umgebung der Stadt gab es noch mehr. Die
Reliquien und heiligen Leiber waren unzählbar. Kongregationen oder
Brüderschaften zu gewissen Andachtsübungen gab es 27[11].


Unter Max III. Joseph erreichte der weltliche Klerus in Bayern eine
Kopfzahl von 10800 Mann, Kirchen gab es 28709. Außerdem wohnten
noch 5400 Ordensmönche in 180 Klöstern. Von der Staatsregierung,
den Ständen und Städten wurden jährlich über hundert Freitische
an die Theologen der Universitäten und Lyzeen, besonders an die
Söhne der Bediensteten verteilt. Jeder Kandidat der Theologie, der
über einen solchen Tischtitel verfügte, wurde vom Weihbischof zum
Priester ordiniert ohne jede Rücksicht auf geistige und moralische
Befähigung. Da Hunderte von Geistlichen überzählig waren und
keine Anstellung fanden, so zogen sie von einem Pflegegericht
bettelnd und schmutzig, mit zerrissenen Kleidern ins andere, von
Dorf zu Dorf. Zur Osterzeit und an den Feiertagen von den Pfarrern
gedungen, ergaben sie sich nachher wieder der Bettelei und
dem Vagieren. Es war vorwiegend ein Klerus ohne
Bildung, Gesittung und Unterhalt.


Da die Pfarrer auf dem Lande größtenteils in ihren Einkünften von der
Landwirtschaft abhingen, so forderten sie Kooperatoren, die in der
Landwirtschaft bewandert waren. Darauf mußten sie begreiflicherweise
größeres Gewicht als auf wissenschaftliche Bildung legen. Viele
Pfarrwohnungen wurden in schmutzige Bauernstuben umgewandelt, wo
verschiedenerlei Haustieren ein warmes Winterquartier eingeräumt
wurde. Die Einkünfte waren auch deshalb so dürftig, weil sich die
Landbevölkerung ihre Messen um wenige Kreuzer in den Klöstern lesen
ließ.


In den Städten ahmten die Geistlichen ihre Domherren nach und
vertrieben sich die Zeit durch die Jagd. Im malerischen Gewande,
mit aufgestülptem Hute, mit goldenen und silbernen Schnüren daran,
mit gepudertem Haar, weithin flatternder Halsbinde, gefärbten
Strümpfen und tressiertem Leibrock gingen sie zum Weidwerk. Da sie
aber nicht jagdberechtigt waren, so machten sie mit den Wilddieben
gemeinsame Sache. Diejenigen Geistlichen, die die Jagd nicht liebten,
zogen in die Gasthäuser, wo sie sich mit Gesang, Spiel, Tanz und
leichtfertigen Weibern ergötzten.


Der hohe Klerus, die bayerischen Bischöfe von Salzburg, Freising,
Passau, Regensburg, Bamberg, Eichstädt und Augsburg, sämtlich
Fürstenhäusern oder ersten Adelsfamilien entstammend, waren durch
Staatsgeschäfte ihrem geistlichen Amt entzogen, verwalteten ihre
Domänen und zogen von einer Villa zur anderen.


Von der Anmaßung der Domherren zeugt etwa das Verhalten
der Freisinger gegen ihren Bischof, den bayerischen Herzog Johann
Theodor, Onkel des Kurfürsten Max Joseph. Bei der Wahlkapitulation
forderten sie außer anderem auch Jagd in den bischöflichen Waldungen,
und an hohen Festtagen für jeden Domkapitular einen Hirsch. Nicht
genug damit, daß diese Herren ihrem Bischof das schönste Wild
abschossen, sie vergeudeten auch noch die Einkünfte und machten
überdies jährlich für über 47000 Gulden Schulden. Allerdings konnte
sich der Bischof wenig um Freising kümmern, denn er bekleidete noch
nebenher die Würden eines Bischofs von Regensburg und Lüttich. Läßt
sich denken, wie gewissenhaft er seiner seelenhirtlichen Tätigkeit
obliegen konnte und wie viel die fromme Herde ihren Bischof zu sehen
bekam! Übrigens hinderte das keineswegs, daß Papst Benedikt XIV.
Johann Theodor zum Kardinal ernannte, »in Rücksicht auf die großen
Verdienste, welche sich das bayerische Haus um die katholische
Religion erworben«.


Die Armut des niederen Klerus stand überhaupt im schärfsten Gegensatz
zu Üppigkeit und Reichtum des hohen. So war der Erzbischof von
Salzburg und Fürstprimas von Deutschland, Reichsgraf Sigismund
von Schrattenbach, ein gar prunkliebender Herr. Bei
Konferenzen war er von seinen 8 Suffraganbischöfen umgeben, in seinem
Domkapitel saßen 7 Reichsfürsten und 17 Reichsgrafen, ihn bedienten
73 Kammerdiener, 18 Hoflakaien und 7 Heiducken; 55 Hofmusiker
verscheuchten ihm die Regierungssorgen und 21 Köche sorgten für des
Leibes Wohlfahrt. 12 Edelknaben servierten ihm in prunkendem Gold.


Wie der Erzbischof, so besaßen seine Suffragane
Erblandmarschalle, Erbkämmerer, Erbschenken, Erbtruchsessen,
Universitäten mit theologischen, juristischen und philosophischen
Fakultäten, einen Hofrat, Sanitätskommission, Oberhofmarschallamt,
Oberjägermeisteramt. Die meisten Ämter waren unter die Domherren
verteilt, unter denen ein jeder den vierten Grad adeliger Abkunft
in väterlicher und mütterlicher Linie aus deutschem Geblüt
nachzuweisen hatte. Schon in der Wiege wurde der adelige Knabe als
Domherrnaspirant vorgemerkt, um mit 14 Jahren tonsuriert und mit
dem geistlichen Violett bekleidet zu werden. Als niedersten Gehalt
bezog der junge Domherr 1500 Gulden, wofür er von 12 Uhr nachts an im
ersten Jahre innerhalb der Mauern der Bischofsstadt weilen mußte. Um
später eventuell eine gute Partie machen zu können, ließen sich viele
dieser Domherren nur die niedere Weihe erteilen.


Das Volk aber ließ sich in unergründlicher Dummheit solche
Seelenhirten gefallen!


Was den Jesuitenorden betrifft, so hatte er es immer
verstanden, über seine religiösen, ewigen Zwecke das zeitliche Wohl
nicht zu vergessen. Die ersten Jesuiten waren im Jahre 1555 zu Fuß
nach Ingolstadt gekommen. Sie waren so arm gewesen, daß Herzog
Albrecht V. ihnen das Reisegeld nach Rom hatte schicken müssen.
In ihrer Gründungsbulle von 1540 waren sie an das Gelübde der
evangelischen Armut gebunden worden, doch hatten sie das Privileg
zur Förderung der Wissenschaft und Studien Eigentum zu erwerben.
Wie gut ihnen das gelungen war, lehrt ihr Besitzstand im Jahre der
Aufhebung. Damals gab es in Bayern 546 Ordensangehörige.
Deren Gesamtvermögen, das sich aus alten Klöstern, Kammergütern,
Stiftungen, Erbschaften der Novizen, unbeweglichen Gütern, angelegten
Kapitalien, Mobilien und vorhandener Barschaft zusammensetzte, belief
sich auf die Höhe von 7382500 Gulden. Das war für die damalige Zeit
eine ungeheure Summe, die an Kaufkraft etwas 40-50 Millionen Mark
heute entsprechen dürfte[12].





Eine Folge des klerikalen Verdummungssystems in Bayern war ein
fanatischer Haß alles Fremden, besonders alles Norddeutschen.


Die von Max I. Joseph nach München berufenen Gelehrten wurden als
halbe Landstreicher betrachtet, denn die Bayern, die wenig reisten,
konnten sich gar nicht vorstellen, daß einer seine Heimat freiwillig
verließ, um zu ihnen zu kommen. Norddeutsch und protestantisch waren
identisch. Die Württemberger wurden deshalb mit den Norddeutschen in
einen Topf geworfen.


Man schilderte diese fremden Völkerschaften in den öffentlichen
Blättern etwa so, wie man heute von den Patagoniern dem Volke
erzählen würde. Der »Morgenbote«, Jahrgang 1809, S. 277, schreibt
z. B.: »Der Grundzug des süddeutschen Charakters ist Kraft, der des
norddeutschen Schwäche. Daher bei jenen Ausschweifung im Genuß der
Liebe und anderer sinnlicher Vergnügungen, kriegerischer Geist,
Herzensgüte, Offenheit. Bei diesen Hypochondrie, Falschheit,
Feigheit, Ränkesucht. Schon im Wuchs und in der Sprache hat die Natur
diese Charakterverschiedenheit klar ausgedrückt[13].«


Noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts weigerte sich der
Münchener Stadtmagistrat den ersten protestantischen Bürger
aufzunehmen. Man unterbreitete die Frage dem landständischen
Ausschuß. Dieser geriet aber in »durchdringende Bestürzung«, als
der Kurfürst Maximilian IV. Joseph die Toleranz erzwang und wandte
ein, daß die bayerischen Fürsten durch Hausvertrag von 1771 gehalten
seien, keine andere Religion als die katholische selbst zu bekennen
und in Bayern einzuführen. Die landesherrlichen Verordnungen vom
10. November 1800 und vom 26. August 1801, die erklärten, daß die
katholische Religion weder nach der Reichsverfassung, noch nach
der Landesverfassung als ein Erfordernis für die Ansässigmachung
in Bayern zu betrachten und demnach andern Religionsangehörigen
wegen dieser (akatholischen) Eigenschaft die Ansässigmachung nicht
fernerhin in Bayern zu versagen sei, wurden vom landständischen
Ausschuß in ihrer Rechtskraft bestritten. Dazu kommen folgende
Vernunftgründe!!!


Die Religionseinheit ist das beste Mittel zur Erhaltung der
öffentlichen Ruhe und Ordnung. »Bayern genoß diese Einheit in Ruhe;
mit der Vervielfältigung jetzt Trennung einzuführen, kann keine
überwiegenden Vorteile gewähren. Diese uneingeschränkte Aufnahme
fremder Religionsverwandten ist eine Quelle gefährlicher Spaltungen,
die Grundursache einer fortwährenden Entstehung entgegengesetzter
Parteien; Einheit der Religion hingegen ist ein geheiligtes Band,
welches alle Staatsbürger am Fuße des nämlichen Altars vereinigt,
welches in brüderlicher Eintracht alle an die nämlichen Pflichten
hinweist, welches also durch die Identität der Gesinnungen
und die Übereinstimmung der religiösen Handlungen mehr denn irgendein
anderes Mittel die Ordnung und Ruhe im Staate befestigen kann.«


Der aufgeklärte Kurfürst und sein vortrefflicher Minister Graf
Montgelas trat dieser Anschauung natürlich mit Nachdruck und
Erfolg entgegen[14].


Die Meinung, daß der Staat sich nicht um die Kirche zu kümmern
habe oder, richtiger ausgedrückt, nur insofern, als er für sie
Schergendienste verrichte, ihr Ausführungsorgan sei, war und ist auch
heute noch die der Kirche. Das kommt deutlich in der Stellungnahme
gegen die Toleranzbewegung vom Ende des 18. und Beginn des 19.
Jahrhunderts zum Ausdruck.


An den letzten Reichstag, der im Jahre 1806 in Regensburg tagte,
sandte der Bischof von Trient, Graf Thun, im Einverständnis
mit den Bischöfen von Augsburg, Chur und Brixen, zu Händen des
päpstlichen Nuntius Della Genza »Gravamina«, eine Beschwerdeschrift.
Sie klagten über weltliche Willkür der Kirche gegenüber und »jenen
unerträglichen Gewissenszwang, der unter dem Vorwande allgemeiner
Toleranz und des jus circa sacra gegen diejenige Anstalt geübt
wurde, die von dem Heilande selbst nicht zu passiver Duldung,
sondern zur Leitung aller Völker, Fürsten und Staaten auf dem Wege
des Heiles eingesetzt worden ist.«


In dieser Beschwerdeschrift findet sich auch folgender Passus: Durch
das Toleranzedikt Kaiser Josephs II. sei in denjenigen Ländern, wo
die Häresie sich festsetzte, durch öffentliche Verträge bewilligt
worden, daß die Akatholiken geduldet würden und sich
friedlich des Bürgerrechts erfreuen könnten. Durch das Toleranzedikt
sei aber diese Duldung auch über diejenigen Länder ausgedehnt worden,
welche sich bis dahin von aller Häresie rein erhalten hätten, so daß,
wenn die Irrgläubigen in diesen Gegenden eine bestimmte Anzahl von
Personen oder Familien bildeten, sie akatholische Pastoren, einen
solchen Gottesdienst, solche Kirchen und Schulen haben könnten,
woraus den Katholiken wegen des Umganges mit solchen große Gefahr
der Verführung erwachse. Es wäre daher sehr zu wünschen, daß das
Toleranzedikt in allen reinkatholischen Ländern zurückgenommen
werde. Anstatt aber selbst die natürliche Toleranz zu üben und den
Katholiken ihre Rechte zu lassen, mische sich der Staat in alle
Verhältnisse ein. Vor allem müsse die Kantische Philosophie von
ihrem Throne gestoßen werden, da deren Grundsätze folgerichtig
eine allgemeine Anarchie hervorbringen müßten[15].


Zu welch völliger Verdrehung der Meinung und Verkennung der Tatsachen
es infolge der Sklavendienste, die der Staat jahrhundertelang der
Kirche erwiesen hatte, gekommen war, lehrt die Stellungnahme, die
etwa Besnard der Denk- und Gewissensfreiheit gegenüber
einnimmt. Er meint: Sie gewähre jeder Gesinnung genug Freiheit, nur
nicht der christlichen!


»Mit dieser Freiheit hielt man es aber nicht für unvereinbar,
Gesetze in Vorschlag zu bringen, die die Rechte und Freiheiten der
Katholiken, älter als die Rechte aller Throne der Welt, im höchsten
Grade gefährdeten, wie eine gemessene Regulierung des
Aufwandes der Kirche und der Geistlichkeit nach dem Verhältnisse der
Staatsrevenuen, Belebung toter Kirchenschätze durch willkürliche
Verwendung von Stiftungen usw.«


Der Verfasser entrüstet sich auch über die Verminderung der
Prozessionen, Feiertage und der Ehehindernisse. Er meint, man hätte
lediglich deshalb auf eine Aufhebung des Zölibats verzichtet, weil
dadurch die staatliche Witwenkasse mehr in Anspruch genommen worden
wäre.


Man empörte sich darüber, daß Protestanten sich in der Hauptstadt
München selbst ansässig machten, ja, daß es einer gewagt hatte,
das aufgehobene Kloster der Karmeliterinnen »zum allgemeinen
Ärgernisse der Katholiken« anzukaufen. »Wahrhaften Schrecken«
aber bereitete es, als etwas später (als 1803) die Nachricht kam,
daß Akatholiken zum Unterrichte der Katholiken in das Land
gerufen, ihnen die Erziehung der Jugend anvertraut, selbst auf
der katholischen Hochschule, einst das Bollwerk des wahren Glaubens
in Süddeutschland, ihnen Katheder eingeräumt worden. »Man konnte
sich das alles nicht im Einklang denken mit den Pflichten, die
ein katholischer Fürst seinen katholischen Untertanen gegenüber
übernommen hatte[16].«


So weit hatte es kommen können nur deshalb, weil ursprünglich die
Fürsten aus Angst für ihr Seelenheil sich verpflichtet gefühlt
hatten, so gut wie alle kirchlichen Forderungen zu erfüllen. Das
Beispiel Heinrichs IV. mag gar manchen davor gewarnt haben, sich
gegen kirchliche Machtansprüche, so unbegründet sie waren,
mit Energie aufzulehnen. Ein Brauch aber, der Jahrhunderte besteht,
wird in den Augen der Urteilslosen geheiligt, und sei es der größte
Mißbrauch. So war die Folge, daß man nicht etwa jeden Versuch des
angeblichen Nachfolgers Petri sich um weltliche Angelegenheiten
zu kümmern, als Anmaßung zurückwies, sondern daß man im Gegenteil
die Bemühungen der weltlichen Gewalten um Rückerlangung der durch
Dummheit ihrerseits und raffinierte Schlauheit auf der andern Seite
verlorenen Rechte als Sakrileg betrachten konnte.


Man hatte es dank der menschlichen Dummheit dahin gebracht, daß das
Monopol der kirchlichen Lehre, deren Beschaffenheit wir ja weiter
oben zur Genüge kennen lernten, allseitig anerkannt wurde. Man hatte
das Volk daran gewöhnt, den Staat nur als Ausführungsorgan der
Kirche zu betrachten und hatte den gesunden Menschenverstand, jedes
Billigkeitsgefühl so weit eingebüßt, daß man sich in diesem Pfuhle
wohl fühlte und den angriff, der es wagte, das verblendete Volk
daraus zu befreien, ja, der ihm die Möglichkeit gewährte, auch nur
andere Meinungen kennen zu lernen.


Das war der Segen einer Zeit, die mit Staatsgewalt Frömmigkeit zu
erzwingen versucht hatte.





Aus Billigkeitsgründen wollen wir nun auch auf protestantische
Länder einen Blick werfen. Daß man hier im wesentlichen die gleichen
Prinzipien hatte, leuchtet ein.


Die Zwickauer Ratsschulbibliothek verwahrt ein Exemplar
der Originalausgabe des am 25. Juni 1580 in Dresden
erschienenen Konkordienbuches. In diesem dicken Folioband sind
Bekenntnisschriften, die drei ökumenischen Symbole, die Sondersymbole
der evangelisch lutherischen Kirche und endlich die Konkordienformel
von 1577 vereinigt. Vorbesitzer dieses Buches war der Pastor
Wenzeslaus Altwasser aus Oels, der in Bergreichenstein
wirkte, dann aber nach der Schlacht am Weißen Berge und den nunmehr
einsetzenden Bekehrungsversuchen der Jesuiten und Mißhandlungen
katholischerseits zum Wanderstabe griff.


Von seiner Hand befinden sich auf dem Vorsatzpapier folgende
Eintragungen:


Anno Domini 1629. 20. Julij. Nach vollendeter fünffacher ordentlicher
Außlegung mit den Summarien Herrn Viti Dieterichs der H. Bibel von
Meinen zwayen Kindern alß Matthia Altwasser, von Prag auß Böhmen,
eilf järgen vndt numehr inß zwölffte gehenden Knaben, vndt Anna Maria
Altwasserin der Jungern, in das zehende Jahr gehenden Mägdlein, auch
auß Böhmen, in der Königlich Freyen Berg Stadt Bergreichenstein
gebohren, geschehen, ist ihnen beyden gegenwertiges Buch Formula
concordiae auch vnder die Hende ordentlich vndt verstendlich
außzulesen von Mir gegeben worden, Gott verleihe vnd gebe ihnen
seinen heiligen Geist, daß die nach ihrem Kindlichen Alter so viel
drauß fassen vndt Behalten mögen, das ihnen die zeit ihres Lebenß zu
ihrem Besten gedeyen möge etc.


Den 6. Septemb. gleich auf den Abendt ist es mit lesen ordentlich
zuendt gebracht worden.


Den 10. Septemb. ist es Widterumb von Neuem Angefangen
worden vndt die woche furm Advent noch desselben Jares absolviret
worden.


Anno Domini 1630. den 22. May Stylo Veteri. Nachdem gedachte meine
zwey Kinder, Matthiaß vndt Anna Maria, die H. Bibel (Gott sey lob
vndt danck dafur gesagt) nu zum sechsten mahl mit ordentlichem
Lesen zu ende bracht vndt numehr daß Jüngste Kind Wenzeßlauß
Johanneß Altwasser auch darzu angewiesen worden. Alß habe ich ihnen
eben desselben tags, Welcheß Vigilia SS. Trinitatis gewesen, das Buch
Formula Concordiae zum dritten mahl vnter die Hände gegeben,
daß eß also diese 3 Meine Kinder Matthiaß, Anna Maria vndt Johannes
Wenzeßlauß ordentlich Morgenß, Mittagß vndt Abendß durchlesen sollen.
Gott wolle seinen heiligen Geist ihnen verleihen, darmit eß auch
in ihren vnmundigen Jahren nicht ohne frucht wolle abgehn vndt auf
dieser Lehr vndt Bekentnuß biß an ihr ende ... bestendig verharren
vnd seliglich ihr Leben beschließen. Amen, Amen, in deinem Namen,
Herr J. C. Amen.


Den 23. Junij ist dieses Buch Formulae concordiae mit ordentlichem
durch lesen Morgenß früe zu ende bracht worden. Gott dem Herrn sey
dafür lob vndt danck gesagt, der wolle geben vndt verleihen, daß es
nicht ohne Nutz möge abgegangen sein[17]«.


Ein Kommentar erübrigt sich!





Eine Analogie zur katholischen Intoleranz und Beschränktheit bietet
der Kampf zwischen den einzelnen protestantischen Konfessionen.


Bekanntlich bekämpften sich in früheren Jahrhunderten
die Lutheraner und Reformierten mit der größten Leidenschaft, ja
man paktierte lieber mit dem Katholizismus, als daß man sich zu
Konzessionen innerhalb der protestantischen Glaubensgemeinschaften
herbeiließ. Da dieser Zustand sehr viele Unzuträglichkeiten im
Gefolge hatte und naturgemäß lediglich dem Katholizismus dienlich
war, da überdies die Unterschiede der Glaubenslehre zwischen den
protestantischen Konfessionen kaum in die Wagschale fielen gegenüber
den Gemeinsamkeiten, war nichts näher liegend, als der Versuch einer
Verschmelzung, einer Union. Sparte sie doch nicht nur Kräfte, um
sie für wichtigere Aufgaben freizumachen. Vor allem ermöglichte
erst sie der Disziplin und Geschlossenheit des Katholizismus in
einer Erfolg versprechenden Weise entgegenzutreten. So ist es nicht
verwunderlich, daß von Zeit zu Zeit immer wieder Versuche nach dieser
Richtung unternommen wurden, nachdem Luthers Starrsinn in Fragen der
Abendmahlslehre auf dem Religionsgespräch zu Marburg (1529) eine
Verständigung mit Zwingli verhindert hatte.


Endlich sollte das 19. Jahrhundert die längst gehegten Wünsche
verwirklichen, als Friedrich Wilhelm III. von Preußen 1817 in seinen
Staaten die Union vollzog. Nassau, Rheinbayern, Baden, Darmstadt
schlossen sich im gleichen und den folgenden Jahren an. So wäre
alles in schönster Ordnung gewesen, hätte nicht die Geistlichkeit
beider protestantischer Konfessionen da und dort zu stören versucht,
was die Regierungen mit großer Mühe geeint hatten. Der sogenannte
Positivismus, die Richtung, die einen Ruhm darin findet,
den Zeitbedürfnissen und Fortschritten der Wissenschaft möglichst
gar keine Konzessionen zu machen und im Buchstabenglauben und
Konservierung des größten Unsinns, wofern er nur alt genug ist,
sich nicht genug tun kann, gewann nun in den fünfziger Jahren die
Oberhand. Damit wurde die Rückbildung des gesamten kirchlichen
Lebens im Sinne des 16. und 17. Jahrhunderts eingeleitet, alle freie
Forschung und Wissenschaft wurde geächtet.


Laut Ausschreibung vom 26. Januar 1854 sollten in Kurhessen zu
Kirchenältesten nur die Erleuchtetsten gewählt werden und diese
mußten wöchentlich einmal in den Hauptstücken des Katechismus
und den Bußpsalmen überhört werden! In Mecklenburg wurde
die Bilderbibel von Schnorr verboten »wegen erheblicher in der
christlichen Lehre begründeter Bedenken die bildlichen Darstellungen
Gottvaters betreffend!«


In diesem heute noch gottgesegneten Lande hatte — wie sich aus
obigem schon schließen läßt — die Volks- und Schulbildung einen
wunderbaren Grad der Vollkommenheit erreicht: von 822 Rekruten des
Jahrganges 1855 konnten nur 361 Gedrucktes lesen, 405 schwankten
zwischen Lesen und Buchstabieren und bloß 118 konnten fertig
schreiben. In 79 Ortschaften waren in einem der letzten Jahre
sämtliche Geburten unehelich und in 100 Ortschaften die Hälfte.


Ist es doch eine bekannte Erfahrungstatsache, daß jede
Priesterschaft, sobald sie die Gewalt erlangt, weit größeren Wert auf
unbedingte Unterordnung und blinde Anerkennung ihrer Lehren legt, als
auf sittliche Lebensführung; freie Forschung aber und unabhängiges
Streben nach Wahrheit in Acht und Bann tut.


Im Musterlande Mecklenburg wurde unterm 6. Juni 1858 dem
positiv gesinnten Professor Dr. Baumgarten von Rostock
das Recht, Vorlesungen zu halten, entzogen, »weil seine Häresien
den ganzen Bestand der kirchlichen Lehre zu zersetzen und auch die
faktischen Bestände der kirchlichen Ordnung aufzulösen drohen«.


In einer am 18. und 19. August auf dem Gute des Freiherrn von
Maltzan abgehaltenen Konferenz wurde über die Frage »Wer
ist ein Ketzer?« verhandelt. Man bewies aus der Konkordienformel,
daß es mit einem Reformierten, der die reformierte Lehre aufrecht
erhalte, keine Gebetsgemeinschaft gäbe! Als der Abgeordnete
Manecke-Duggenkoppel diese Unduldsamkeit im Landtag zur
Sprache brachte, forderte ihn der Vizelandmarschall von Maltzan, ein
Sohn des Vorgenannten.


In Reuß-Greiz wurde auf Betreiben des lutherischen Agitators
Löhe unterm 11. Dezember 1856 die Teilnahme der Reformierten
am Abendmahl, wiewohl die Fürstin dazu gehörte, verboten, »weil die
gemischte Abendmahlsgemeinschaft Sünde sei«.


Der bayerische Pfarrer Wucherer erklärte es in seinem
kirchlichen Wochenblatt sogar für bedenklich, daß lutherische Pfarrer
mit reformierten Frauen in gemischter Ehe lebten!


Am tollsten und unionsfeindlichsten gebärdeten sich die lutherischen
Pfarrer in Preußen. Die Intoleranz und Verfolgungssucht dieser
Richtung fand ihren klassischen Ausdruck in der Rede des Justizrates
und Oberkirchenrates Dr. Stahl vom 29. März
1855. Er sprach in Berlin »Über die christliche Toleranz« und
erklärte die Toleranz als Kind des Unglaubens. »Die Forderung der
Gewissensfreiheit als Recht gesetzlicher Staaten und verfassungsmäßig
regierter Völker ist ein Teil jenes Werkes der Zerstörung und
Umwälzung, welche die moderne Wissenschaft bezeichnet und die Ruhe
Europas bedroht.« Er erklärte — allerdings mit einigem Recht! —
das Christentum für seinem Wesen nach intolerant. Sein Keim ist
die Exklusivität, seine Wirkungsart ist die Aggression gegen alle
anderen Religionen, die Propaganda unter allen Völkern. »Der einzelne
Mensch könne für seine Person denken und, soweit es die polizeiliche
Fürsorge für Presse und Buchhandel zuläßt, auch sogar schreiben, nur
darf er hiernach nicht Gott mit Gleichgesinnten verehren wollen.«
Stahl wendet sich ausdrücklich an die christliche Obrigkeit, die
»zur Vermeidung von Ärgernis und öffentlicher Verführung über die
Freiheit der religiösen Vereinigung wachen müsse, auch hinsichtlich
positiv gläubiger Konfessionen und Sekten der Christenheit gehe
ihre rechtliche Verbürgung der Religionsübung über die Grenze der
christlichen Toleranz hinaus[18].«


Noch heute ist ein preußischer Erlaß vom 30. Januar 1851 in
Gültigkeit, nach dem ausländische Juden zur Bewilligung eines
längeren Aufenthaltes der Genehmigung des Ministers des Innern
bedürften. Gegenwärtig sind für die Genehmigung nachgeordnete
Behörden zuständig[19].





Die Verfolgungen Andersdenkender in den Grenzen des
deutschen Reiches muß als höchst maßvoll bezeichnet werden gegenüber
der im kalvinistisch-puritanischen Schottland. Zweifellos waren
die protestantischen Verfolgungen in allen Ländern weit weniger
blutig, als die katholischen. Das hängt aber viel weniger mit der
toleranteren Gesinnung, als mit der geringeren Macht zusammen, die
in der Regel der Protestantismus über die Seelen und die Regierungen
ihrer Länder ausübte. Immerhin wurde an Intoleranz auch anderwärts
erkleckliches geleistet.


In England wurde 1562 ein Gesetz erlassen, wonach alle, die jemals
einen Ehrengrad an den Universitäten erlangt hatten oder ordiniert
worden waren, alle Rechtsanwälte, alle Magistratsmitglieder bei
Gefängnisstrafe den Supremateneid leisten mußten. Weigerten sie sich
nach drei Monaten, den ihnen wieder zugemuteten Eid zu leisten, so
wurden sie als Hochverräter mit dem Tode bestraft.


Das war insofern berechtigt, als die Katholiken sehr unsichere
Untertanen waren. Die Regierung hätte unter diesen Umständen ganz
recht gehabt, sie durch diesen Eid in Zukunft von solchen Ämtern
auszuschließen. Aber ein rückwirkendes Gesetz zu erlassen, das
beinahe jeden gebildeten römischen Katholiken, der sich weigerte,
den mit den Lehren seiner Kirche zugestandenermaßen unvereinbaren
Eid zu leisten, der Todesstrafe schuldig machte, war sowohl eine
unerhörte Grausamkeit, als eine haarsträubende Dummheit. Denn
selbstverständlich schworen ihn nur die schlechten Charaktere,
die darum doch innerlich ihrer Kirche treu blieben und kaum einer
Regierung geneigter wurden, die sie zu solcher Heuchelei
zwang. Übrigens wurde dieses Gesetz lange vor der Bulle erlassen, die
Elisabeth des Trones verlustig erklärte.


Fast noch dümmer als das Gesetz, sind die zu seiner Rechtfertigung
angeführten Gründe. Bischof Bilson sprach in seinem Werke
»Christian Subjection« (1585) von der absoluten Sündhaftigkeit der
Toleranz. Nicht bloß das öffentliche Bekenntnis des Katholizismus
sei darum verwerflich, sondern auch die geheime Gesinnung. Er ruft
den Katholiken zu, »kein Winkel ist so geheim, kein Gefängnis so
fest, um zu gestatten, daß eure Ruchlosigkeit dort Gott schände,
andere anstecke und euren Trotz befestige ... Ein christlicher Fürst
darf keine Verzeihung und Nachsicht gegen eure Falschheit haben« (p.
26).


Bei der Thronbesteigung Elisabeths wurde ein Gesetz erlassen,
das jeden Gottesdienst der Katholiken — die sich bis dahin noch
vollkommen ruhig verhalten hatten — außer nach dem Prayer Book
verbot. Die Strafe für die dritte Übertretung war Einkerkerung
auf Lebenszeit. Ein anderes Gesetz legte jedem, der sich vom
anglikanischen Gottesdienst fern hielt, eine Geldbuße auf. Die
Presbyterianer wurden während einer langen Reihe von Herrschern
eingekerkert, gebrandmarkt, verstümmelt, gegeißelt und an den Pranger
gestellt. Viele Katholiken wurden unter falschen Vorwänden gefoltert
und gehängt, die Wiedertäufer und Arianer aber lebendig verbrannt.





In Schottland war es am schlimmsten. Dort wurde fast während
der ganzen Zeit, die die Stuarts auf dem Trone Englands saßen, von
der englischen Regierung auf Anstiften der schottischen Bischöfe und
mit Billigung der englischen Kirche eine Verfolgung gegen alle, die
die bischöfliche Verfassung verwarfen, mit einer Grausamkeit geführt,
die mit fast allen, die uns überliefert sind, wetteifern kann.


Wenn ein Konventikel in einem Hause gehalten wurde, war der Priester
der Todesstrafe verfallen. Wurde es unter freiem Himmel
abgehalten, verfielen Prediger und Gläubige demselben Schicksal.
Die Presbyterianer wurden wie Verbrecher über die Berge gejagt, man
riß ihnen die Ohren vom Kopf, brandmarkte sie mit glühenden Eisen,
riß ihnen die Finger mit Daumenschrauben auseinander, zerquetschte
die Knochen ihrer Beine in spanischen Stiefeln, peitschte Frauen
öffentlich durch die Straßen, exportierte unzählige nach Barbados,
hetzte wütend gemachte Soldaten auf sie und feuerte sie an, ihre
Geschicklichkeit im Foltern zu zeigen.


Als die Reformation in Schottland siegte, war eine ihrer ersten
Handlungen ein Gesetz, das jedem Priester die Zelebrierung und jedem
Laien das Hören der Messe verbot bei Strafe der Vermögensentziehung
bei der ersten, der Verbannung bei der zweiten und des Todes bei der
dritten Übertretung. Man bezeichnete es öffentlich als unerträgliches
Übel, daß der Königin von Schottland gestattet sein sollte, in ihrer
eigenen Privatkapelle die Messe zu hören. Daß noch heute in England
die Katholiken einige Rechte nicht besitzen, ist ja allgemein
bekannt.


Als in Frankreich die Verwaltung gewisser Städte den
Protestanten eingeräumt wurde, unterdrückten sie sofort gewaltsam
den katholischen Gottesdienst unbedingt, verboten jedem Protestanten
einer Hochzeit oder einem Leichenbegängnis beizuwohnen, wobei ein
katholischer Priester fungierte, hoben alle gemischten Ehen auf und
verfolgten mit Aufbietung all ihrer Macht diejenigen, die von ihrem
Glauben abgefallen waren.


In Schweden wurden alle, die in irgendeinem Artikel von der
Augsburger Konfession abwichen, sofort verbannt[20].


Es war eben in allen Ländern, bei allen Konfessionen der gleiche
Geist der Intoleranz lebendig. Mit den gleichen Mitteln der
Absperrung gegen Gedanken, die von den eigenen abwichen, der
Zwangserziehung zu einer äußerlichen Kirchlichkeit, der Verfolgung
Andersdenkender wurde gewirkt. Überall machte sich der Staat zum
Büttel der Kirchen. Und doch hätte jedem Verständigen klar sein
sollen, daß man mit Gewaltmitteln Gedanken nicht besiegen kann und
daß es doch wohl an der Beschaffenheit der kirchlichen Lehren liegen
müsse, wenn sie sich nicht anders, als durch solche Zwangsmaßnahmen
aufrecht erhalten ließen.


Wir haben gar keine Veranlassung, hoheitsvoll auf jene Zeiten
herabzublicken. Es wäre heute noch ebenso, wenn der Laienverstand
nicht über die Weisheit der Theologen und ihrer Werkzeuge gesiegt
hätte. Die Gefahr eines Rückfalles besteht aber so lange, bis nicht
die Trennung von Kirche und Staat durchgeführt ist. Denn auch heute
noch muß der freie Denker, jeder, dessen Gewissen sich
nicht in die Schablone irgendeiner polizeilich konzessionierten
Lehrmeinung einzwängen läßt, um sein Dasein kämpfen. Die Mittel sind
ja minder barbarisch, aber der Geist, in dem sie angewandt werden,
unterscheidet sich nur unwesentlich von dem der Vorzeit.


Und fragen wir uns, welche hohen Glaubensgüter denn heute noch
mit Gewaltmitteln, als da sind Kirchenzwang, Boykott gegen
Andersdenkende, Schwierigkeiten bei Staatsanstellungen usw. usw.
verteidigt und propagiert werden, so finden wir, daß darunter gar
manche sind, die alles andere eher als Schutz verdienen. Sehr
häufig wird die Dummheit gegen Aufklärung und Intelligenz in Schutz
genommen, und wenn das nicht schon immer so gewesen wäre, dann
hätten wir es in der Kultur unendlich viel weiter gebracht. Dem
Laienverstand gehört und gehörte stets die Zukunft. Er brachte immer
und überall den Fortschritt, führte der Wahrheit näher und darum
wurde er auch immer bekriegt.


Die folgenden Kapitel werden keinen Zweifel darüber lassen können,
daß noch in der Gegenwart von Faktoren, die sich für Hüter der
Wahrheit und Volkserzieher halten, und die durch die staatliche
Autorität in diesem Wahn bestärkt werden, ja denen geradezu ein
Monopol verliehen wurde, Lehren verbreitet und Anschauungen vertreten
werden, die wir nur als hohes Lied der Dummheit bezeichnen können.





VI. Kapitel

 

Der Teufel in der jüngsten Vergangenheit und Gegenwart



Die Leidenschaft mit der die spätmittelalterliche Kirche für den
Teufels- und Hexenglauben eintrat, die Gewaltmittel, mit der sie
das Volk, das sich zum guten Teil gegen diesen Blödsinn sträubte,
zu seiner Anerkennung zwang, haben wir kennen gelernt. Desgleichen
die literarischen Don Quichote, die auf die Bibel und sonstige
Autoritäten gestützt, dem Fortschritt der Vernunft Knüppel in den
Weg warfen. Endlich siegte diese doch mit der Aufklärung im 18.
Jahrhundert. Aber dieser Sieg war keineswegs vollständig.


Die Kirche hielt und hält auch heute noch an der Teufelslehre
fest, nur daß sie sie aus guten Gründen nicht mehr in allzugroßen
Buchstaben auf ihre Fahne schreibt. Heute noch wagt sich da und
dort ein kühner Streiter Gottes mit einer Dissertation zu Ehren des
höllischen Fürsten vor, ohne daß die kirchlichen Oberen es wagen
würden, ihn zu verleugnen. Ob sie gerade ihre besondere Freude an
solchen Arbeiten haben, ist ja eine andere Frage.


Am bekanntesten sind auf katholischer Seite die
Untersuchungen des Höllentopographen und Professors in Münster, Dr.
Joseph Bautz (vgl. Kultur-Kuriosa I, S. 232 ff.), sowie des
Professors in Dillingen, David Leistle (vgl. Kultur-Kuriosa
II, S. 35 ff.), über diese Materie. Sie beweisen, daß man heute noch
in diesen Kreisen der Frommen um kein Haar anders denkt, als vor
einem halben Jahrtausend. Denn es handelt sich keineswegs um einzelne
Entgleisungen wie die Leo Taxil-Affäre zum Gelächter der
ganzen gebildeten Welt hinreichend bewiesen hat. (Vgl. Kultur-Kuriosa
I, S. 236 ff.)


Noch im Jahre des Heils 1912, konnte der württembergische Pfarrer
Zisterer in Eriskirchen am Bodensee in der Zeitschrift »Der
Katholik« die Verfassung der Hölle zu seinem Spezialstudium
erwählen. Er führt in dem Aufsatz aus, daß es falsch sei von Teufeln
in der Mehrzahl zu reden, denn der Teufel, Satan oder Luzifer sei
der einzige souveräne Fürst und unbeschränkte Monarch im höllischen
Reiche. Die bösen Geister seien seinem Willen als untertänige Diener
und persönliche Hilfskräfte unbedingt unterworfen. Daher ist es
klar, daß man wohl von bösen Geistern, nicht aber von Teufeln reden
darf. Das unterirdische Reich ist einheitlich, seine Bewohner sind
durch den Geist der Solidarität miteinander verbunden. Sie dürfen
ohne persönliche Teilnahme ihres Herrn und Meisters auf der Erde
Streifzüge ausführen und Mensch und Vieh Schaden bringen.


Also selbst an einem theoretischen Ausbau der Lehre fehlt es nicht!


So war das rücksichtslose Eintreten der alten Kirche für
den alten Teufelsglauben doch nicht umsonst. Die Dummheit hat eben
nicht weniger Ewigkeitsdauer, als die Wahrheit, nur daß sich beider
Machtsphären, was das Menschenmaterial betrifft, nicht decken.





Doch nicht allein die römisch-katholische Kirche, die ja als Lehrerin
ewiger Wahrheiten ihrem prinzipiellen Standpunkte nach eine einst
gültige Lehre, möge sie auch noch so töricht sein, nicht aufgeben
darf, hält am Teufel fest. Auch der Protestantismus, der sich so gern
als Träger des religiösen Fortschrittes feiern läßt und keinesfalls
dogmatisch festgelegt ist, zählt in seinen Reihen mannhafte
Verfechter des Teufelsglaubens.


Daß er sich auf die Bibel stützt, die soundso oft vom persönlichen
Teufel spricht, will ihn nicht entlasten. Denn im Kampfe zwischen
Bibel und Vernunft siegte letztere doch im Laufe der Zeit und trotz
aller dem Fortschritt bereiteten Schwierigkeiten stets. Das müßte
längst bei denkenden Menschen zur Erkenntnis geführt haben, daß nicht
die Bibel oder irgendeine Glaubenslehre als Maßstab der Vernunft in
Frage kommen kann, sondern lediglich die Vernunft als Maßstab der
ersteren.


Doch sehen wir uns nunmehr einmal im höllischen Reiche, das noch bis
auf den heutigen Tag in den Köpfen protestantischer Gottesgelahrter
sein petrifiziertes Dasein fristet, näher um!


In den fünfziger Jahren des vorigen Jahrhunderts, jener berüchtigten
Reaktionszeit auf allen Gebieten, sollte auch der
Teufelsglauben, den man wenigstens im Protestantismus seit den
Jahren der Aufklärung für endgültig überwunden halten durfte, selige
Urstände feiern. Jedenfalls waren Kräfte am Werke, ihm zu neuem Leben
zu verhelfen.


August Friedrich Chr. Vilmar, in weitesten Kreisen als
Verfasser der Literaturgeschichte bekannt, ließ unter dem Titel »Die
Theologie der Tatsachen wider die Theologie der Rhetorik« (Marburg
1856, 4. Aufl. Gütersloh 1876) eine Schrift erscheinen, die nicht
mehr und nicht weniger, als die Wiedereinführung des Teufelsglaubens
bezweckt.


Er führte (S. 38f.) u. a. folgendes aus: »Unsere Rhetoriker
lachen zwar nicht mehr über den Teufel, wie die Vokabulisten
und Grammatisten vor vierzig Jahren taten und so weit sie noch
vorhanden sind, auch jetzt, gleich den Naturweisen, noch immer tun.
Die Rhetoriker und Dogmatiker unter ihnen zum voraus, besitzen
allerdings nicht die aller Belehrung unzugängliche Dummdreistigkeit
der Vokabulisten, denen ihre Vokabeln die Welt sind ... Also die
Existenz des Teufels kommt wieder zum Vorschein, aber nur als eine
Existenz der Floskel, der Phrase; käme die Existenz des Teufels
wirklich wieder in der christlichen Lehrunterweisung der Hirten und
Lehrer zum Vorschein, so müßte sie als eine Existenz des Schreckens
und Entsetzens zum Vorschein kommen; denn, beiläufig gesagt, die
Lehre vom Teufel ist wie die von der ewigen Verdammnis nicht ein
Artikel des Glaubens und des Trostes, sondern des Wissens und der
Furcht. ... Es kommt hier darauf an, wenn man recht lehren und
die Seelen recht behüten will, des Teufels Zähnefletschen
aus der Tiefe gesehen (mit leiblichen Augen gesehen; ich
meine das ganz unfigürlich), und seine Kraft an einer armen Seele
empfunden, sein Lästern, insbesondere sein Hohnlachen aus dem Abgrund
gehört zu haben. Wer kann nun hiervon zeugen? Wer kann mit einer
solchen Erfahrung, zugleich den Sieg des Gekreuzigten auf den Lippen
und in den Augen, als rechter Lehrer an Christi Statt, auftreten? Wer
lehrt mit dem Teufel kämpfen? Wer lehrt, sich gegen ihn zu verwahren?
Ihn zu überwinden? Davon schweigt die heutige Dogmatik, dieser
Tatsachen gänzlich entleert, durchaus ...


Ich habe einmal, schon vor Jahren, von der Kanzel mit mißtönender
aber aus tiefstem Herzen kommenden Stimme die laute Apostrophe
gehört: ‚Könnt ihr denn beten, beten von selbst und wann ihr
wollt? Ihr könnt's nicht, nein! Warum könnt ihr's denn nicht? Der
Satan leidet's nicht, ja der Satan; der Teufel
verwehrt's euch!‘ ... Mir jedoch klang jene mißtönende Stimme damals
und klingt mir nachhallend noch jetzt gleich der Stimme der Harfen,
die da ist wie die Stimme starker Donner und wie die Stimme großer
Wasser.«


Vilmar will in diesem IV. Abschnitt nicht mehr und nicht weniger, als
den Teufelsglauben wieder in die Theologie einführen.


Zur Lehre vom geistlichen Amt bekennt Vilmar, der als vortragender
Rat im Ministerium gewirkt hatte, bevor er in Marburg Professor der
Theologie wurde, daß es nicht aus der Gemeinde, sondern direkt von
Christus stamme, »welcher unmittelbar hinter der Ausübung
desselben steht.« Er führt u. a. als Begründung an: »Zumal vermag
sie (die Gemeinde) nicht in des Teufels zornige Augen zu sehen,
denn was von den letzten Zeiten geweissagt ist, daß wo es möglich
wäre, die Auserwählten verführt würden, das gilt mit weit schärferem
Nachdrucke von der einzelnen Erscheinung des Teufels in dieser Welt:
vor ihr stiebt die Gemeinde auseinander wie Schneeflocken, nicht
verführt, aber erschreckt bis in den Tod. Nur wir erschrecken nicht
und fürchten uns nicht, denn der, welcher den Fürsten dieser Welt
ausgestoßen hat, hat uns vor des Teufels ödes Schlangenauge, vor
seinen lästernden und hohnlachenden Mund und vor sein im Höllenzorn
zuckendes Angesicht gestellt.« (S. 85 f.)


Der gleiche Gelehrte, der nur das Unglück hatte, um einige
Jahrhunderte zu spät das Licht der Welt zu erblicken, äußert sich
auch über den Hexenglauben und Teufelslug, als dessen Verteidiger er
sich aufwirft. Er schreibt:


»So beruht das Hexenwesen seinem Ursprunge nach keineswegs
auf leeren Einbildungen, törichten Träumen und kindischen Märchen,
sondern auf wirklichen Verhältnissen und handgreiflichen
Zuständen, welche wie die Versammlungstage und Versammlungsplätze
noch in der Gegenwart vollkommen deutlich erkennbar sind.« »Der Kampf
gegen das Hexenwesen und die Hexen ist kein anderer, als derselbe,
welcher heute noch die Welt bewegt, der Streit zwischen dem Glauben
und dem Unglauben, zwischen dem Bekenntnis Christi und dessen
Verleugnung.«


Die Pièce de résistance ist entschieden folgender Satz,
in dem Vilmar sich mit nicht mißzuverstehender Klarheit auf den
Standpunkt des Hexenglaubens stellt: »Vielleicht zur größern Hälfte
waren die Bündnisse mit dem Teufel, diese Zauberkünste, Einbildung,
aus der zum Abfall geneigten Zeitrichtung gezogene Einbildung,
niemals jedoch Einbildung eines einzelnen; zur kleineren, indes
bedeutenderen Hälfte, waren sie, wie die Giftmischerkünste,
Wahrheit[1].«


Da hier Vilmar zweifellos nicht sagen will, daß die »Hexen« gewisse
hypnotische oder ähnliche Kräfte besaßen, sondern auf dem
Standpunkte des von der Kirche gelehrten Teufelsbündnisses
steht, so redet er natürlich hellen Unsinn. Und doch handelt es sich
keineswegs um die Entgleisung eines einzelnen, vielmehr stand die
Regierung hinter ihm.


Das geht mit größter Deutlichkeit aus der Tatsache hervor, der
Pfarrer Ewald, der in einer Predigt im Jahre 1858 Vilmar,
der über die Versuchungen des Teufels einen Vortrag gehalten hatte,
bekämpfte, vom hessischen Konsistorium einen Verweis erhielt.
Ewald vertrat den Standpunkt, daß Jesus nichts weniger als verlieren
könne, wenn man seine Versuchung als innerlichen Vorgang
auslege[2].


Wie weit die kirchliche Reaktion sich vorwagte, lehrt vor allem der
protestantische Hannoversche Katechismus. Dieser führte im ersten
Teile die fünf Hauptstücke auf, dann folgt die Erklärung nach
Luther. Hier werden die Gläubigen ermahnt: »des Morgens, so du aus
dem Bette fährst oder des Abends, wenn du zu Bette gehst, sollst du
dich segnen mit dem heiligen Kreuz.« Im dritten Buche folgt eine
»ausführliche Erklärung des lutherischen Katechismus.«
Hier wird in Frage 45, 46 und 47 der förmliche Bund mit dem Teufel
gelehrt. Frage 45 lautet: »Zaubern heißt übernatürliche Kräfte
und wunderbare Aushilfe wider Gottes Ordnung und ohne Gottes
Verheißung suchen.« Frage 46: »Wie geschieht solches? Durch
allerlei Aberglauben mit Besprechen und Wahrsagen, Zeichendeuten,
Geisterbannen und dergleichen, da man das Heilige mißbraucht und
die hochgelobte Dreieinigkeit, Gottes Wort, Sakrament und Kreuz
lästert und sonst vorwitzige Kunst treibt.« Frage 47: »Warum ist
dies eine schwere Sünde? Die solches selber tun, oder durch andere
tun lassen, verleugnen den Glauben und treten wissentlich oder
unwissentlich mit dem Teufel in Verbindung.« Frage 56 lautet:
»Wie versucht uns der Teufel? Wenn er uns durch innerliche Anreizung
oder äußerliches Blendwerk zur Sünde locket und dränget oder nach
geschehener Sünde in Mißglauben und Verzweiflung treibt.«


Dieser Katechismus vertrat nicht nur antediluvianische Anschauungen,
sondern kam auch dem Katholizismus entgegen, wie etwa die Frage 139
beweist: »Was ist die ewige Verdammnis? Es ist die unaufhörliche
Verwerfung von dem fröhlichen Angesicht Gottes zu unaussprechlicher
Pein und Qual an Leib und Seele unter der schrecklichen Gesellschaft
der bösen Geister in der Hölle.«


Gottlob bewies das Publikum auch hier wieder mehr Verständnis für den
Zeitgeist und den gesunden Menschenverstand als die Gottesgelahrten.
Am 14. April 1862 sollte dieser wundervolle Katechismus dem Lande
»zum Geschenk gemacht« und in die »evangelisch-lutherischen
Kirchen und Schulen« des Königreichs Hannover eingeführt werden, um
— wie die königliche Verfügung sich ausdrückt — bei den Untertanen
die rechte Erkenntnis und den wahren Dienst Gottes fördern zu helfen.
Doch es erhob sich dagegen im Volke ein solcher Entrüstungssturm, daß
unterm 19. August das Gebot der allgemeinen Einführung zurückgenommen
wurde[3].


In den Zeiten des Rationalismus war die Abrenuntiationsformel:
»Entsagst du dem Teufel und allen seinen Werken?« aus den Agenden
ausgeschieden worden. Die lutherische Reaktion hatte in ihren
Verdummungsplan auch ihre Wiederaufnahme als wesentlichen Bestandteil
der Taufe aufgenommen und auf der vom 16.-24. Mai 1854 tagenden
Kirchenkonferenz dies empfohlen. Von den Vertretern Sachsens,
Bayerns, Hannovers, Mecklenburgs und Württembergs hatten außer
denen des letztgenannten Landes alle dem dahingehenden Antrage
Kliefoths zugestimmt! Dieser Kliefoth hatte in Mecklenburg
schon im Jahre vorher den Prediger Bartholdi seines Amtes
entsetzt, weil er sich an der Teufelsentsagung Änderungen erlaubt
hatte!


Weil sich in Sachsen der Pastor Siedel aus Tharand
nicht damit begnügte, bei der Taufe die Teufelsentsagung im
allgemeinen auszusprechen, sondern die Frage jedem einzelnen
Paten vorlegte, war es zu ärgerlichen Szenen gekommen. Er hatte
von dem Kaufmann Decker keine Antwort erhalten. Als er die
Frage wiederholte, entgegnete dieser: ich glaube an Gott, aber
an keinen Teufel. Wegen dieser Erklärung wurde er nicht
nur von der Patenstelle ausgeschlossen, sondern auch in eine
Kriminaluntersuchung wegen Störung des Gottesdienstes verwickelt!
Die Sache führte sogar im Landtage zu einer aufregenden Szene.


Als in Bayern im Jahre 1854 ein sogenannter Agendenkern als Anhang
zum neuen Gesangbuch empfohlen wurde, worin die Teufelsentsagung
enthalten war, kam es zu heftigen Auseinandersetzungen, die
damit endeten, daß König Max unterm 27. November 1854 erklärte,
es sollten ohne Zustimmung der Gemeinden keine Veränderungen in
der Gottesdienstordnung getroffen werden. Endgültig wurde diese
Teufelsangelegenheit erst im Jahre 1879 entschieden und zwar dadurch,
daß nach den Beschlüssen der Generalsynode Parallel-Formulare zu
freiem Gebrauch mit und ohne Entsagungsformel aufgenommen wurden. Wen
also Herz und Geist dazu treiben, der kann noch heute in feierlicher
Weise seinen Teufelsglauben bekennen!


Übrigens war auch in der badischen Generalsynode im Jahre 1855 über
die Wiedereinführung des Teufels lebhaft debattiert worden. Es ist ja
bewundernswert, mit welcher Harmonie und Gleichzeitigkeit in allen
deutschen Staaten der Verdummungsprozeß eingeleitet wurde. Wiewohl
in Baden das ans Ruder gekommene orthodoxe Kirchenregiment mit einem
Schlage den bisherigen Katechismus, Gottesdienstordnung, biblische
Geschichte usw. abgeschafft hatte, so wagte man es doch nicht
recht, den Teufel bzw. die Teufelsentsagung in die Agenden so glatt
wieder einzuführen. Wohl aber figurierte er wieder in den
neuverfaßten Katechismen, den biblischen Geschichten und in den neuen
Gebeten[4].


Bekanntlich spielt für die Geschichte der Hexenprozesse die Stelle
1. Mosis 6, 1-4 eine traurige Rolle. Hier wird erzählt, daß die
Göttersöhne mit den Menschentöchtern Verbindungen eingingen, aus
denen »Gewaltige in der Welt und berühmte Leute« entsproßten.
Der Professor Heinrich gab nun 1857 in Berlin unter dem
hochaktuellen Titel »Die Ehen der Söhne Gottes mit den Töchtern
der Menschen« ein Buch heraus, in dem er vor allem betont, daß die
Bibel »göttlich und inspiriert« ist. Daher kann sich in ihr keine
Mythe finden, sondern alles in ihr sei reell und wirklich »nirgends
menschliche Fabeln und Phantastereien, sondern überall Geschichte und
göttliche Lehre« (S. 1). Es handelt sich also um einen wirklichen
Vorgang. Durch den Fall der Engel mit den Menschenweibern sei ein
wildes Geschlecht entstanden, das Gottes ganzen Weltplan zerstört
hätte, wenn er es nicht vertilgt haben würde. Er entwickelt, wie es
den Engeln möglich war, physisch diese Ehen zu vollziehen, »warum
die Engel allein in die männliche und nicht auch in die weibliche
Geschlechtsform sich metamorphosierten« (S. 94), und daß das
tierische Gesetz, wonach Tiere verschiedener Gattung keine Jungen
hervorbringen, hier nicht gelte usw. usw. Daß diese geistreiche
Untersuchung ganz auf den Standpunkt des Hexenhammers hinausläuft,
ist klar.


Merkwürdig ist keineswegs, daß ein Theologe so etwas produzieren
konnte, wohl aber, daß es ein protestantischer war und im Jahre
1857[5].


Noch im Jahre 1859 konnten in der evangelischen
Kirchenzeitung (Nr. 8 und 9) ähnliche Gedanken geäußert
werden. Der Verfasser, der bescheidenerweise nur E. M. zeichnet,
veröffentlichte hier »Zeitbetrachtungen über die christliche Lehre
vom Teufel«. Nach seiner Überzeugung kann »die Zugehörigkeit
der Lehre vom Satan zu dem Ganzen der kirchlichen, speziell der
evangelisch-kirchlichen Glaubenslehre nicht in Frage gestellt
werden«. Er findet »die Gegenwart merkwürdig durch den Widerspruch,
welchen sie der Annahme eines persönlichen Teufels entgegensetzt«
und charakterisiert »unsere Zeit der christlichen Lehre vom Teufel
gegenüber« sehr richtig mit den Worten »es ist die allererklärteste
Antipathie«. Er beklagt, daß »das Verhalten der großen Masse des
Volkes und zumeist der Gebildeten unter demselben, auch das eines
nicht geringen Teils der Vertreter heutiger, selbst wohl der sich
gläubig nennenden Theologie »noch immer richtig durch den
Ausspruch von Klaus Harms aus dem Jahre 1817 gekennzeichnet werde«.
»Den Teufel hat man totgeschlagen und die Hölle zugedämmt[6].«


Wenn es allerdings nach solchen frommen Glaubensstreitern auf
protestantischer oder katholischer Seite ginge, dann würde der
Teufelsglaube heute noch so lebendig sein, als je zuvor und man
würde auch weiterhin das bequeme Verfahren befolgen für Vergehen und
Verschuldungen nicht selbst die Verantwortung zu übernehmen, sondern
sie einem Außenstehenden, eben dem Fürsten der Finsternis, aufs Konto
zu setzen.


Doch noch ein Menschenalter später begegnen wir derselben Sorte
Literatur.


Ernst Mühe, Pfarrer in Derben in Pommern, ließ
1884 in Leipzig seine Predigten erscheinen unter dem Titel
»Die Leidensgeschichte Jesu Christi, sowie seine Höllenfahrt
und glorreiche Auferstehung«. Wundervoll schildert er hier die
Höllenfahrt, die er natürlich für eine historische Tatsache hält
und so eingehend beschreibt, als wäre er dabei gewesen. Er kennt
auch genauestens die Wirkung der Predigt Jesu bei den »Geistern der
Vorwelt«. »Seht, wie sie aufhorchen, wie sie die Epiphanie des Herren
anstaunen. Die Millionen scharen sich um den einst Verachteten ...
Millionen fallen nieder, bekennen und bereuen ihren Unglauben und
beten ihn an ... und der Held führt das ganze Gefängnis im Triumphe
gefangen und führt alle die, welche sich retten lassen wollen,
als den ersten Lohn seiner Todesschmerzen, hinüber in das selige
Paradies« (S. 121).


Mühe weiß es ganz genau, wie lange Christus in der Unterwelt war:
drei Stunden. Da er um 3 Uhr nachmittags starb, und zum Schächer
gesagt hatte, »heute noch sollst du mit mir im Paradiese sein», »so
kann er nach irdischer Zeitrechnung nicht ganz drei Stunden in der
Unterwelt verweilt haben, denn der Tag ging um sechs Uhr zu Ende und
er mußte Wort halten« (S. 123).


»Da nun aber bald die Zeit herannahte, da Jesus auferstehen mußte,
so kam er wieder aus dem Paradies hinauf, begab sich in seine
Grabeshöhle und nahm seinen Leib wieder an, und seine Gottheit
durchleuchtete und verklärte ihn. Nur seine Wundenmale behielt er
freiwillig, als Beglaubigungs- und Erkennungszeichen und als
ehrenvollen Siegesschmuck. Bald darauf kam ein Engel vom
Himmel herab und wälzte den Stein von des Grabes Tür. Die Erde aber
erbebte vor Freuden über ihren auferstandenen Schöpfer. So ist die
Auferstehung in Wahrheit geschehen; nur blinder Unglaube kann daran
zweifeln.«


So geht es weiter. Herrlich ist auch die Predigt Mühes über die
unbefleckte Empfängnis. Dieser Protestant sagt: »O selige Stunde
der unbefleckten Empfängnis! Maria wird Mutter ohne Zutun eines
Mannes.« »Ein geistgesalbter Prediger der Neuzeit sagt: Gott hat Adam
geschaffen nicht bloß ohne Zutun des Mannes, sondern auch ohne Zutun
einer Frau. Er hat Eva geschaffen mit Zutun eines Mannes und ohne
Zutun einer Frau; nun schafft er Jesum ohne Zutun eines Mannes mit
Zutun einer Frau.«[7]


Dieser würdige und völlig ebenbürtige Geistesgenosse seines
katholischen Kollegen Bautz, erzählt in seinen »Biblischen
Merkwürdigkeiten« und der »Neuen Folge biblischer Merkwürdigkeiten«
(Leipzig 1886) folgende erbauliche und seinem Scharfsinn Ehre
machenden Geschichten:


In der Arche Noah waren alle Tiere in Winterschlaf verfallen.
Infolgedessen brauchten sie nicht ernährt zu werden (Vorwort).


Die Mauern Jerichos sind mit Hilfe der Engel eingefallen (I, 80).


Die Sonne Josuas stand still, indem »Gott den Umschwung der Erde
um ihre Achse und infolgedessen auch den Lauf des Mondes plötzlich
aufgehalten hat« (I, 95).


Der Teufel vollbrachte sein erstes teuflisches Wunder, indem er der
Schlange Sprache verlieh, Gott sein erstes göttliches, indem
er die Schlange umbildete, daß sie auf dem Bauche kriechen mußte (II,
17-19).


Dieser unerschrockene Streiter Gottes ist auch in der beneidenswerten
Lage, über die Werke des Teufels und sein Treiben genau Auskunft
geben zu können. In seiner Predigt »Alttestamentliches Exempel
aus Moses Leben« (Leipzig 1883) hat er die glorreiche Entdeckung
gemacht, daß die Wunder der ägyptischen Zauberer keineswegs Blendwerk
waren, sondern »nach der einzig richtigen Auslegung« vollbrachten
sie ihre Wunder »mit Hilfe des Satans und der bösen Geister, mit
denen sie im Bunde standen« (S. 77). Wie der fromme Verfasser
in seinen »Biblischen Merkwürdigkeiten« feststellt, unterliegt
»es keinem Zweifel, daß der Teufel in Menschengestalt oder
sonstwie erscheinen und sichtbar werden kann«, denn in der
Versuchungsgeschichte (Matth. 4) »faßte er Christus an und führte
ihn im Fluge mit sich durch die Luft«. — »Es ist ganz verkehrt,
wenn die Weltmenschen den Teufel immer als eine Spukgestalt mit
Hörnern und Pferdefuß lächerlich machen. Er kann in tausenderlei
Gestalt die Menschen betrügen. Am meisten Macht übt er dadurch, daß
er den Menschen einredet, es gäbe gar keinen Teufel.« Aus Hiob geht
hervor, daß Unglücksfälle, Sturm, Hagel, Krieg, leibliche Krankheit
und geistliche Anfechtungen nur vom Satan über uns gebracht werden,
freilich dürfen wir damit nicht sagen, daß jede Krankheit geradezu
vom Teufel komme, aber mittelbar kommt doch alles von ihm.


Der gleiche Gottesmann setzt in seinem Buche »Der
Aberglaube. Eine biblische Beleuchtung der finstern Gebiete
der Sympathie, Zauberei, Geisterbeschwörung usw.« (2. Aufl.,
Leipzig 1886) auseinander, wie sich der Teufel bei Bündnissen mit
ihm benimmt. Diese Greuel haben auch in unserer aufgeklärten Zeit
nicht aufgehört, nur daß der Teufel jetzt »manierlicher auftrete
und sich der Mode und Zeitrichtung schlau zu akkomodieren wisse«.
»Alles Unheimliche fasse der Glaube an Zauberer und Hexen in sich.«
Die Zauberei ist der Höhepunkt menschlicher Teufelei. Nach dem
abschließenden Gesamturteil Mühes ist der Aberglaube ein Eintreten
in die Gemeinschaft mit dem Reich der Finsternis und in höchster
Linie eine Auflehnung gegen Gott. Darum gebühre ihm die Strafe der
Gotteslästerung, die Gott im Alten und Neuen Testament hundertfach
angedroht habe (3. Mos. 20, 27, Offenb. 22, 15): Hinrichtung
und Steinigung. Doch will Herr Mühe ihn zunächst mit Predigt
und Belehrung bekämpfen, »da leider die neue Gesetzgebung den
Obrigkeiten keine genügende Handhabe bietet, um diesem Frevel wirksam
zu steuern«[8].


In dieselbe Kategorie von Wahrheitssuchern scheint sich auch der
evangelische Pfarrer Ewald Dresbach stellen zu wollen, wenn
er in seinem Buche »Die protestantischen Sekten der Gegenwart im
Lichte der heiligen Schrift« (Barmen 1888) schreibt; wir sprechen
es »als unsere wohlerwogene Überzeugung aus, daß im Sektentum
sich der Antichrist offenbart«. Auf den Einwurf, daß sich
doch auch in ihnen fromme Leute finden, antwortet er: »Was die
Frömmigkeit betrifft, so wissen wir es auf Grund der apostolischen
Aussage, daß auch der Satan hin und wieder das Lichtgewand
des Engels tragen kann«, das gehört zuweilen zu seinen Manieren; im
übrigen reden wir ja nicht von einem einzelnen, auch nicht von einer
schnell vorübergehenden Erscheinung: sondern tiefer schauend haben
wir das Allgemeine im Auge, die Dinge betrachten wir im »Lichte
der Ewigkeit« — und eben da besteht die Behauptung zu Recht: im
Sektenwesen äußert sich der »Widerchrist« (S. 19).


Daß sich in den Sekten außerordentlich viel Fanatismus und Dummheit
jeder Art findet, ist ja zweifellos richtig. Aber etwa in den großen
Kirchen nicht? Mit welchem Recht bestreiten wir der Minderheit eine
Meinung, die die Mehrheit haben darf?


Am deprimierendsten aber wirkt es, wenn ein Mann, der sich zur
Aufgabe stellte, die Sekten und ihre Torheiten und Schattenseiten zu
beleuchten, keine schärfere Angriffswaffe findet, als die aus dem
Arsenal des finstersten Mittelalters entnommene des Antichrists und
Satans!


Wen wird es, wenn Männer mit solch finsterem, stupidestem
mittelalterlichen Aberglauben auf das Volk losgelassen werden,
wundern, wenn sich nachstehende Geschichte ereignen kann?


Im Dezember 1910 erschien bei der Polizeiverwaltung Cöpenick eine
Arbeiterfrau namens K. und wünschte den Polizeiinspektor in einer
dringenden Angelegenheit zu sprechen. Sie stellte allen Ernstes das
Verlangen, ihrer Nachbarin, einer 70jährigen Frau, den Prozeß zu
machen, denn sie sei — eine Hexe! Die alte Frau habe schon viele
Leute behext, lasse alte Hexenbücher im Zimmer herumtanzen usw.
Das schlimmste aber sei, daß sie das neugeborene Kind der
Beschwerdeführerin, das bis zum dritten Tage ganz gesund gewesen
sei, behext habe, so daß es seitdem immer schreie. Auch ihr Mann war
überzeugt, daß das Kind behext sei. Da die Frau durchaus nicht den
Eindruck einer Geisteskranken machte, versuchte der Polizeiinspektor
ihr durch Vernunftgründe den Aberglauben auszureden. Natürlich nützte
es nichts. Sie entfernte sich mit den Worten: »Sie mögen noch so
schlau sein, Herr Inspektor, aber die Hexe ist doch noch schlauer.
Sie hat ihre alten Bücher, die Sie nicht haben[9].«


Das Verfahren der oben gekennzeichneten Theologen wirkt umso
grotesker, je mehr wir die Forderungen des Tages auf den
verschiedensten Gebieten betrachten. Wenn wir einen Blick werfen auf
die Fortschritte der Naturwissenschaften, die uns zur Stellung immer
größerer Fragen zwingen, auf die sich auf ihrer Grundlage bildende
neue Weltanschauung, auf den Siegeslauf der Technik, der Medizin
und so und so vieler anderer Wissenszweige. Wenn wir die gewaltigen
Aufgaben ins Auge fassen, die das Wirtschaftsleben an uns stellt, der
Übergang des Agrarstaates in den reinen Industriestaat mit seinen
unabsehbaren Folgen. Wenn wir in die Rechtspflege, Wohnungsfrage und
tausend andere Probleme hineinleuchten, Probleme, die die Zukunft zu
lösen haben wird, aber nicht lösen kann, ohne die regste Mitarbeit
jedes einzelnen von uns.


Und in solchen Zeiten, wo letzten Endes die Fortexistenz des
Vaterlandes als Weltmacht auf dem Spiele steht, wo das Europäertum
gegen das erstarkte Amerika und das neu erwachte Asien
kämpfend seine Kräfte sammeln muß, da treten Männer auf, angeblich
Verkünder der Religion der Liebe, Bringer der Wahrheit, und schüren
konfessionelle Zwietracht, wenn sie nicht einer längst endgültig
abgetanen Weltanschauung neues Leben einzuhauchen versuchen.


Gäbe es einen Teufel, selbst dann wäre es eine Dummheit kostbare
Zeit durch Nachdenken über ihn zu verlieren. Unser harren wichtigere
Aufgaben!





VII. Kapitel

 

Die heilige Garderobe und ähnliches



So ungefähr alles das, was wir bisher an Dummheiten kennen lernten,
was naive Zeiten, eine irregeleitete Phantasie auf diesem Gebiete
ersannen, finden wir zu einem blühenden Strauß gebunden in einer
gewissen Literatur vereint, in die sich hineinzuwagen, nicht geringe
Überwindung kostet. Es handelt sich nicht etwa um Hintertreppenromane
oder Detektivgeschichten, mit denen die hungernde Phantasie unserer
Jugend verdorben wird. Für Erwachsene ist sie geschrieben, für
das unwissende Volk, das in Büchern Belehrung sucht, seine
kärglichen Mußestunden dazu benutzen will, den Geist zu bilden, der
Wahrheit näherzukommen.


Und wo könnte es das mit größerer Zuversicht tun, als in Schriften
seiner geistlichen Hirten? In Büchlein, für deren Inhalt die höchste
Autorität eintritt. Soll es hier nicht Belehrung und Erbauung
finden, wo wäre sie dann zu suchen?


Folgen wir also dem gläubigen Leser in seine Erbauungslektüre! Wenn
wir dabei kirchlichen Lehren begegnen, deren Ersetzung durch bessere
wir für kein unerreichbares Ideal menschlicher Geistesarbeit
halten können, so mag auch das nicht ohne Nutzen sein.


Mit bischöflicher Approbation erscheinen eine große Reihe von
Schriften, die sich mit den kirchlichen Gnadenmitteln befassen und
deren billiger Preis keinen Zweifel darüber aufkommen lassen kann,
daß sie für Verbreitung in die Volksmassen bestimmt sind. Sie sollen
der frommen Herde Fingerzeige geben für die zur Erlangung der ewigen
Seligkeit erforderlichen Schritte.


Besonders handelt es sich hier darum, den Gläubigen das Tragen von
gewissen Kleidungsstücken, deren hohe Bedeutung für das Seelenheil
wir gleich kennen lernen werden, ans Herz zu legen.


Wir meinen die Skapuliere.


Unter Skapulare versteht die Ordensregel des h. Benediktus ein
Kleidungsstück, das die Mönche bei der Handarbeit über der
Ordenskleidung trugen. Es bedeckte die Schultern und hatte das eine
Ende vorn, das andere hinten herabhängen. Manche Ordensleute tragen
dieses Skapulier als Teil ihrer Ordenskleidung in der Form eines etwa
einen Fuß breiten, vorn und hinten bis auf die Füße herabhängenden
Stückes Zeug.


Dieses Skapulier nun, in verschiedenen Farben getragen, hat eine gar
wunderbare Kraft!


Da ist zunächst das braune der Karmeliter. Dem h. Simon
Stock, Generalobern dieses Ordens, erschien die heilige Jungfrau
und gab ihm ein braunes Skapulier mit dem Auftrage, die Mitglieder
seines Ordens und der mit diesem verbundenen Bruderschaften sollten
ein solches tragen als Zeichen ihrer besonderen Verehrung
gegen die heilige Jungfrau und als Unterpfand ihres besonderen
Schutzes. Um an den gewährten Gnaden und Ablässen Anteil zu haben,
muß das Skapulier beständig, auch zur Nachtzeit, getragen werden,
desgleichen in Krankheiten. Legt man es ohne Not ab, dann hat man
während dieser Zeit keinen Anspruch auf Ablässe. Allerdings darf man
es auch unter der Kleidung tragen.


Die kleine Mühe des Tragens lohnt dieses Skapulier allerdings
reichlich. Hat doch die Madonna dem h. Simon Stock verheißen, daß
»wer in dem braunen Skapulier sterbe, das ewige Feuer nicht erleiden
werde.« Wenn es sich nun auch allerdings nach katholischer Lehre von
selbst versteht, daß der Träger des Skapuliers nicht darauf sündigend
ein ruchloser Mensch sein darf, so ist es doch offenkundig, »daß gar
manche durch Bekleidung mit dem Skapulier noch auf dem Todbette die
Gnade der Bekehrung und Rettung ihrer Seele erlangt haben, ebenso
liegen auch Beispiele vor, wo Vermessentlichen und Unbußfertigen auf
auffallende Weise noch vor ihrem Tode das Skapulier entrissen wurde
und abhanden kam.« So schreibt wenigstens der Jesuit Maurel
in seinem mit Genehmigung der Oberen in sechster Auflage 1878
in Paderborn erschienenen Buche »Die Ablässe, ihr Wesen und ihr
Gebrauch« (S. 379).


Besonders günstig gestellt sind die Träger des Skapuliers, der an
einem Samstag das Zeitliche segnen: die Jungfrau Maria wird in
höchsteigener Person zu diesen »hinabsteigen und jene, welche ich im
Fegefeuer finde, befreien und zum Berge des ewigen Lebens
führen.« Allerdings muß der Skapulierträger auch einige »gute Werke«
verrichten, aber von ihnen allen, vom Fastengebot, täglichen Gebeten
usw. usw. kann er befreit werden — so entschied noch Papst Paul V.
unterm 15. Februar 1613 — nur das Tragen des Skapuliers ist eine
unerläßliche Bedingung.


Die Länge des Aufenthaltes im Fegefeuer hängt also nicht etwa von
der persönlichen Würdigkeit des armen Sünders ab, sondern vom
Skapuliertragen und vom Wochentage, an dem er stirbt!


Doch diese Vergünstigungen scheinen dem Papst Clemens X. noch nicht
ausreichend gewesen zu sein, sonst hätte er nicht unterm 8. Mai 1673
verordnet, daß die mit dem Skapulier der Karmeliter Bekleideten »von
der Mutter Gottes auf ganz besondere Weise an Kindesstatt angenommen«
sind und »einen größeren Anteil von all dem Guten, was in der
gesamten katholischen Kirche geschieht«, erhalten.


Dazu bemerkt der Karmeliter-Pater Grassi: »Ordensleute,
Mitglieder der Bruderschaft und andere, die zu diesem Skapulier
Andacht hegen, entgehen vermöge eines ungewöhnlichen Beistandes
der Mutter Gott zahllosen Gefahren. Die Gewehre, welche nicht
losgegangen oder deren Kugeln matt und ohne zu verwunden zu Boden
gefallen, die Ketten, welche zerbrochen, die Dolche, die sich
gekrümmt, die Bedrängnisse, von welchen man befreit, die Abgründe,
in die man gefallen und aus denen man unbeschädigt hervorgekommen,
die Feuersbrünste, welche gelöscht, die Krankheiten, welche
gehoben, die verzweifelten Lagen, denen man glücklich entronnen,
wie auf so vielen Gemälden dargestellt wird, die unzähligen
Gedenktafeln, welche an den Altären der h. Jungfrau Maria
vom Berge Karmel aufgehängt sind, — verkündigen alle der Welt,
mit wie großem Rechte dem Karmeliter-Skapuliere der Titel
»Rettung in Gefahren« zukommt, welchen ihm die h. Jungfrau
gegeben hat. Man sah sogar viele von diesen Wundern sich ereignen,
wenn man dieses Skapulier anderen Gläubigen, die in Gefahren des
Leibes oder der Seele waren, auflegte, Beängstigten, Verwundeten,
Besessenen usw. oder wenn man es in anderen Notfällen anwandte, z. B.
es mit lebhaftem Vertrauen in die Flammen warf, um eine Feuersbrunst
zu löschen, oder in die Luft, in das Meer, um einen Sturm zu
stillen[1]!


Ein anderes Skapulier ist das weiße, das der »allerheiligsten
Dreifaltigkeit«, bestehend aus zwei Zeugstücken aus weißer Farbe mit
eingenähten Kreuzchen von roter und blauer Wolle. Die weiße Farbe
weist auf die Herrlichkeit des Vaters, die blaue auf das Leiden
des Sohnes, die rote auf die Liebe des heiligen Geistes hin. »Das
Skapulier verleiht die Gemeinschaft der guten Werke und Verdienste
sowohl mit dem Orden der heiligen Dreifaltigkeit als auch mit der
Bruderschaft gleichen Namens, in welche man durch Annahme dieses
Skapuliers eintritt.«


Ein drittes Skapulier ist das blaue, das der »unbefleckten
Empfängnis der heiligen Jungfrau Maria«. Es hatte einst die
ehrwürdige Ursula Benincasa, die in Neapel im Rufe der
Heiligkeit starb, vom Jesuskind erbeten, das ihr mit der unbefleckten
Jungfrau selbst erschienen war. Durch Tragen dieses Skapuliers erhält
man nicht nur die besondere Gunst der Madonna, sondern auch
noch Anteil an den Gebeten und guten Werken der Theatiner. Wer es
trägt, gewinnt »so oft er, es sei an welchem Orte es wolle, zu Ehren
der heiligen Dreifaltigkeit und der allerseligsten, ohne Erbsünde
empfangenen Jungfrau sechs Vaterunser mit ebenso vielen Ave Maria
und Ehre sei dem Vater usw. nach der Meinung des Papstes spricht,
alle Ablässe, welche für den Besuch der sieben Hauptkirchen Roms,
der Portiuncula-Kirche zu Assisi, sowie für den Besuch Jerusalems
und des Gnadenortes des heiligen Apostels Jacobus zu Compostella in
Spanien bewilligt sind, und ist hierzu ausnahmsweise keine Beichte
und Kommunion und auch kein weiteres Ablaßgebet erforderlich.«


Wer sich über dieses geheimnisvolle Skapulier näher informieren will
— und wer wollte das nicht, nachdem man auf bequemere Weise kaum
seiner Sünden ledig werden kann — lese »Andachten und Satzungen
der Bruderschaft zu Ehren der unbefleckten Empfängnis Mariä mit
dem himmelblauen Skapulier« (Regensburg, Verlag Pustet) oder
»Kurze Erklärung über das kleine himmelblaue Skapulier zu Ehren
der allerseligsten unbefleckten Jungfrau Maria, das von den
Skapulierklerikern der Theatiner-Kongregation geweiht wird, samt
einem Verzeichnis der Ablässe. Getreue Übersetzung des römischen
approbierten Textes« (Mainz, bei Kirchheim).


Ferner gibt es das »rote Skapulier des Leidens des heiligsten
Herzens Jesu, sowie des liebreichsten und mitleidigen Herzens
der seligsten unbefleckten Jungfrau Maria« über das ein bei
Pustet in Regensburg mit Genehmigung des dortigen bischöflichen
Ordinariats erschienenes Schriftchen »Herz-Jesu oder
rotes Passions-Skapulier« näheren Aufschluß gibt. Wir verdanken
es einer barmherzigen Schwester in Paris, der im Jahre 1846 »der
Heiland wiederholt mit einem solchen Skapulier in der Hand erschien«.


Das Skapulier der sieben Schmerzen Marias oder das schwarze
ist von den sieben Stiftern des Servitenordens eingeführt. »Man wird
durch Anlegung dieses Skapuliers der Bruderschaft der schmerzhaften
Mutter Gottes einverleibt und erhält sowohl an den Verdiensten aller
Bruderschaftsmitglieder wie des Ordens der Serviten Anteil. Außerdem
hat der Herr, wie nach dem heiligen Alphons der heiligen Elisabeth
geoffenbart worden ist, auf die Bitte seiner Mutter den Verehrern
ihrer Schmerzen u. a. die Gnade verheißen, daß, wer die göttliche
Mutter durch ihre Schmerzen anruft, vor seinem Tode wahre Buße über
alle seine Sünden tun wird.«


Nun ist es klar, daß dem wahrhaft Frommen die Qual der Wahl
zwischen so viel Glücksspendern äußerst wehe tun muß. Doch es ist
in anerkennenswerter Milde dafür gesorgt, sie zu lindern. Man kann
nämlich ein »fünffaches Skapulier« tragen, indem man alle
aufeinander heftet. Dadurch wird man »aller Gnaden und Ablässe«
teilhaftig. Und das ist doch was wert! Allerdings kann jedes
Skapulier nur von einem dazu bevollmächtigten Priester angelegt
werden, doch haben die Redemptoristen-Patres die Vollmacht mit
einem vierfachen Skapulier, bestehend aus allen, mit Ausnahme des
roten, zu bekleiden[2]. Sie können, wie Pater M. Ulrich in
seiner Schrift »Die geistliche Schatzkammer, oder kurzgefaßter
Unterricht über das vierfache Skapulier, die geweihten
Kreuze usw.« (Passau, Bucher, 5. Aufl., 1874) S. 24 sagt: Durch
eine einzige Weihe und Auflegung in alle vier Bruderschaften zugleich
aufnehmen.


Was der fromme Skapulierträger für einen Profit macht, ist allerdings
fabelhaft. Wer das fünffache Skapulier trägt, gewinnt »am Tage
der Aufnahme fünf vollkommene Ablässe; täglich, sooft er sechs
Vaterunser, Ave Maria und Ehre sei usw. betet, jedesmal die mit dem
Besuche verschiedener heiligen Orte verbundenen Ablässe (vgl. oben);
in jeder Woche Mittwochs und Freitags je einen vollkommenen Ablaß
usw.; ferner: in der Todesstunde vier General-Absolutionen und fünf
vollkommene Ablässe; nach dem Tode bei jeder für ihn gelesenen Messe
wenigstens einen vollkommenen Ablaß; das samstägliche Privilegium.«
Nach dem von Ulrich gegebenen Verzeichnis (S. 41 ff.) der Ablässe,
kann man an einigen Tagen« etliche Jahrhunderte Ablaß gewinnen;
erhält man doch schon 60 Jahre, »sooft man durch eine halbe Stunde
das innerliche Gebet übt oder eine fromme Betrachtung anstellt«.





Das Skapulier, von dem übrigens auch die Franziskaner eines besitzen,
ist nicht das einzige Kleidungsstück der frommen Garderobe. Verfügt
doch der gleiche Orden in seinem »seraphischen Gürtel«
über ein nicht minder seelenrettendes Instrument. Darüber belehrt
das Schriftchen »Der Seraphische Gürtel und dessen wunderbare
Reichtümer. Nach dem Französischen des hochw. Herrn von
Segur«, das mit bischöflicher Erlaubnis 1877 in
erster, im folgenden Jahre in zweiter Auflage erschien.


Sixtus V. errichtete im Jahre 1585 eine »Erzbruderschaft des Gürtels
des heiligen Franziskus«, deren Mitglied man werden kann, wenn man
aus der Hand eines Franziskaner-Oberen oder eines anderen dazu
bestellten Priesters den Gürtel empfängt und denselben Tag und Nacht
trägt. »Es ist Gebrauch, aber nicht Pflicht, jeden Tag zum Andenken
an die fünf Wunden des Erlösers und des heiligen Franziskus sowie
auch für die Bedürfnisse der Kirche nach der Meinung des heiligen
Vaters sechs Vaterunser usw. zu beten. Man kann den Gürtel auf
dem Hemde tragen. Er mag von Wolle oder Baumwolle sein, von Garn
oder Hanf, von weißer oder Naturfarbe. Man soll ihn nur ablegen im
Falle der Not, um ihn so bald als möglich wieder anzulegen. Ist er
zerrissen oder sonst nicht mehr tauglich, so kann man ihn verbrennen
und ganz einfach durch einen anderen ersetzen. Eine kleine Schnur
wäre nicht hinreichend, doch muß es auch kein dicker Strang sein.«


Es lohnt sich wirklich, diesen Gürtel zu tragen, denn er spendet
geradezu fabelhaften Segen. Segur schreibt darüber: »Die mit dem
seraphischen Gürtel verbundenen geistlichen Vorteile enthalten
den unvergleichlichen Schatz der Ablässe, welche aus der
Franziskaner-Familie ein Wunderding machen, einzig in seiner Art. Die
Träger des seraphischen Gürtels haben Anspruch auf alle diese Gnaden«
(S. 6). »So oft sie die sechs Vaterunser usw. beten, gewinnen sie
alle Ablässe des h. Landes, der sämtlichen Basiliken und Heiligtümer
von Rom, der Heiligtümer von Assisi usw., das heißt
Tausende vollkommener Ablässe und sicher mehr als 100000 Jahre
teilweiser Ablässe. Ist das nicht gleichsam ein unvergeßlicher
Ozean von Erbarmungen? Kann man da nicht täglich Tausende armer
Seelen aus dem Fegfeuer erlösen? Und diese Ablässe kann man gewinnen,
so vielmal des Tages, als man will; es ist nicht notwendig, morgens
kommuniziert zu haben, man darf sich nur im Stande der Gnade
befinden, seine Sünden bereuen und fest entschlossen sein, Gott dem
Herren treu zu bleiben. Wo ist ein Christ, der dies nicht tun könnte
und gern tun sollte?« (S. 7).


Aber das ist noch nicht alles: Wenn die Gürtelträger nach der
Kommunion den Psalm Exaudiat usw. beten, können sie alle Ablässe
gewinnen, die je allen Heiligtümern der ganzen Welt verliehen worden
sind (S. 8) und 36mal im Jahre die »große Franziskaner-Absolution«
empfangen.


Die »Monatsrosen« vom Februar 1874 berichten noch von einem anderen
Gürtel, dem Sankt-Josephs-Gürtel, durch den schon 1657 eine
Nonne in Antwerpen »von grausamen Schmerzen« wunderbar geheilt
wurde. Als Pius IX. ihn auf Ersuchen des Bischofs von Verona 1859
nebst der Weiheformel bestätigt und mit Ablässen begnadigt hatte,
kam sein Gebrauch erst recht in Aufnahme. Der Gürtel besteht aus
einer Schnur von Baumwolle, Wolle oder Leinen mit »sieben Knoten als
sieben Schmerzen und sieben Freuden des h. Josephs«. Man trägt ihn
unter der Kleidung, »um durch die Fürbitte des h. Joseph wirksame
Hilfsmittel zur Bewahrung der Reinigkeit und zur Enthaltsamkeit, die
in jedem Stande notwendig ist, zu erlangen oder sie wieder
zu erringen, wenn sie verloren ist«.


Doch das ist keineswegs die einzige Wirkung dieses Wundergürtels.
Im Märzheft 1878 der »Monatsrosen« ermahnt der Herausgeber die
Gläubigen, sich mit dem Gürtel des h. Joseph zu umgürten und macht
darauf aufmerksam, daß in der Servitenkirche zu Innsbruck ein
Filialbündnis der Umgürteten des h. Josephs bestehe. Man könne sich
um Gürtel und Büchlein an die Redaktion der Monatrosen wenden. Das
kann auch tatsächlich nur jedem angeraten werden, ist doch auch die
Wirkung dieses Kleidungsstückes nach der gleichen Quelle geradezu
verblüffend. »Ein siebenjähriges Kind, welches an Lungen- und
Brustentzündung erkrankt und von drei Ärzten aufgegeben war, wurde
in den Gebetsverein eingeschrieben, eine heilige Messe für dasselbe
gelesen, ihm einige Tropfen Lourdes-Wasser eingegeben und ein
Josephsgürtel umgelegt, und die Krankheit wendete sich zum Bessern«
(S. 247). Ein anderer Fall betrifft »ein großes Übel«, das nach
Auflegung des h. Joseph-Gürtels plötzlich behoben wurde (S. 343).


Daß solche Mittel bei Krankheiten auf nervöser Basis wirksam
sein können, wird niemand bestreiten wollen, der den gewaltigen
Einfluß der Suggestion auf den Körper kennt. Die Gürtel aber bei
Lungenentzündungen und ähnlichen Infektionskrankheiten empfehlen,
heißt in gewissenloser Weise mit dem Leben derer, die nicht alle
werden, spielen.


Der heiligen Garderobe gehört endlich noch ein dritter Gürtel an,
über den der Spitalbenefiziat Joseph Löcherer
unter dem Titel »Vollständiger Inbegriff der Gnaden und Ablässe
der ehrwürdigen Erzbruderschaft Maria vom Troste, oder der
schwarzlederne Gürtel der h. Mutter Monica, des heiligen
Vaters Augustin und des h. Nicolaus von Tolentin, zum Gebrauche der
Vorstände und aller einverleibten der Bruderschaft, getreulichst
nach dem von P. Clemens X. herausgegebenen und für ewige Zeiten
bestätigten Breve und Ablaß-Summarium Ex injuncto nobis vom 27.
März 1675 und dem neuesten, von der h. Kongregation der Ablässe
durch Urkunde vom 7. März 1863 ausdrücklich gutgeheißenen
Bruderschaftsbüchlein bearbeitet« ein Büchlein schrieb, das bei Manz
in Regensburg im Jahre 1878 in achter Auflage erschien.


Der Gürtel hat natürlich auch seine historische Berechtigung: Der
h. Monica, die auch in der Kleidung der Jungfrau Maria ähnlich sein
wollte, ist diese mit dem schwarzledernen Gürtel erschienen und sagte
ihr, daß sie ihn seit dem Tode Christi getragen habe. Natürlich legte
ihn nun die h. Monica, die Mutter Augustins, auch an.


Auch diese Gürtel-Bruderschaft ist, wie das ja nur recht und billig
ist, an Ablässen außerordentlich reich[3].


Es leuchtet jedem denkenden Menschen ohne weiteres ein, daß die
himmlischen Heerscharen, Gottvater, Sohn, heiliger Geist, kurz das
ganze Weltregiment eine närrische Freude darüber haben muß, wenn
christkatholische Menschen mit Skapulieren und Gürteln herumwandeln.
Wenn es eine genaue Bekleidungsvorschrift für das Militär oder den
hoffähigen Adel gibt, warum braucht nur gerade der Himmel
keine zu haben? Sollte hier etwa auf passenden Anzug weniger Gewicht
gelegt werden? Das wäre eine geradezu beleidigende Annahme.


Wie oberflächlich, wie weltlich klingt doch der Satz »Kleider
machen Leute«. Der wahrhaft Fromme sagt, »Kleidungsstücke machen
himmelsfähig«, oder »Bekleidungsstücke machen Seelen«.





Doch nicht nur auf Skapuliere und Gürtel beschränkt sich die
wunderbare Kraft für Lebzeiten und im Tode, sondern sie erstreckt
sich auch auf Medaillen. Die Benediktiner sind im Besitze der
sogenannten Benediktus-Medaille. Über sie schrieb Dom
Prosper Gueranger, Abt des Benediktiner-Klosters Solesmes in
Frankreich, »Bedeutung, Ursprung und Privilegien der Medaille
oder des Kreuzes des hl. Benedikt«, bearbeitet von P. Laurenz
Hecht, Benediktiner des Stiftes Einsiedeln. 2. Auflage, mit
Approbation des Bischofs von Chur-Einsiedeln 1871. Ferner existiert
über diese wichtige Materie das »St. Benediktus-Büchlein
oder die Medaille des hl. Benedikt« von einem Priester der Diözese
Münster, mit Erlaubnis der geistlichen Obrigkeit, Münster 1876.


Es ist aber auch wirklich der Mühe wert, um dieser Medaille willen
zur Feder zu greifen, denn, wie Pater Hecht aus einer zu Rom 1857
mit kirchlicher Approbation erschienenen Schrift mitzuteilen in
der glücklichen Lage ist, wurde sie wirksam angewendet: »1) um
Zaubereien und alle anderen teuflischen Einwirkungen zu
zerstören; 2) um die Zauberei vom Orte abzuhalten;
3) um die Tiere, welche von der Pest oder Seuche angesteckt
oder von Zauberei befallen sind, zu heilen und gesund
zu machen; 4) um jeden Menschen, der vom bösen Feinde versucht,
getäuscht oder geplagt wird, den notwendigen Schutz zu gewähren; 5)
um die Bekehrung irgendeines Sünders, insbesondere wenn er in
Todesgefahr ist, zu erlangen. Der vertrauensvolle Gebrauch dieser
Medaille ist überdies wirksam: 1) zur Zerstörung des Giftes;
2) zur Vertreibung der Pest; 3) zur Wiederherstellung der
Gesundheit für diejenigen, welche von Steinkrankheiten,
Seitenstechen, fallender Sucht, Blutüberfüllung
oder Blutspeien befallen sind; 4) für die Mütter,
damit durch den geistlichen Beistand die Kinder zur rechten Zeit
und gesund geboren werden; 5) zum Schutze der Menschen
vor dem Blitze; 6) zum Schutze derjenigen, welche von
Ungewittern hart bedrängt sind; 7) was aber mehr als alles
andere geschätzt werden muß, dient diese geweihte Medaille, fromm
gebraucht, dazu alle Versuchungen gegen die leibliche Tugend der
Reinigkeit zu überwinden und durch Gottes Gnade die Menschen heilig
an Seele und Leib zu bewahren.«


Daß diese theoretischen Wirkungen auf voller Wahrheit beruhen,
bezeugt uns Abt Gueranger. In einem Kapitel »Wunderbare Wirkungen
der Medaille des h. Benedikt im 19. Jahrhundert« überschrieben
(Übersetzung von Hecht, S. 64 ff.), werden u. a. einige körperliche
Heilungen mitgeteilt:


»Eine Dame wurde plötzlich von starkem Nasenbluten befallen;
die Mittel, welche der Arzt verordnete, schienen den Blutfluß eher zu
fördern, als zu hemmen; so war der Abend des dritten Tages
herangekommen; da empfängt die Kranke, eine Person voll lebendigen
Glaubens, die Medaille des h. Benedikt, und sogleich hört das Bluten
auf.«


Ein anderer Fall: »Eine Ordensschwester wurde von einem
Augenleiden befallen; nachdem sie sich die Augen mit Wasser
gewaschen, in das sie die Medaille des h. Benedikt getaucht hatte,
erlangte ihr Gesicht bald seine frühere Kraft wieder.«


Ferner: »Eine Frau, deren Tochter von einer heftigen Entzündung
des Kehlkopfes befallen wurde, kam auf den Einfall, die Medaille
in ein Glas voll Wasser zu tauchen und es dem Kinde zu trinken zu
geben. Sogleich führt sie ihren frommen Einfall aus. Das Kind trinkt
das Wasser; am anderen Tage ist es außer aller Gefahr. — Eine
Frau, die an heftigem Ohrenweh litt und der von Zeit zu Zeit
Klumpen geronnenen Blutes und Eiterstoff aus den Ohren kamen, legte
eine Medaille in das Ohr und betete mit Vertrauen ein Vaterunser und
ein Gegrüßt zu Ehren des h. Benedikt. Eine Minute nachher war sie
gänzlich geheilt.«


Die geistige Wirkung steht ganz auf der Höhe der körperlichen.
Davon mögen folgende Beispiele aus dem 2. Abschnitt, überschrieben
»Geistige Gnaden. Plötzliche Bekehrungen« (S. 76 ff.) überzeugen.


»Eine Frau berührte mit einer Medaille die Weinflasche ihres dem
Trunke ergebenen Mannes; dieser fand den Wein abscheulich und ging
in eine benachbarte Schenke, kam aber nach einer Viertelstunde
zurück und sagte, der Wein sei dort noch schlechter. In
den nächsten Tagen trank er nur Wasser, und die Frau benutzte dies,
um die Zusage von ihm zu erlangen, daß er hinfort seine religiösen
Pflichten erfüllen wolle.«


Ein anglikanischer Geistlicher disputierte neun Tage lang mit drei
Konvertiten; einer von diesen begleitete ihn, als er am zehnten
Tage zurückkehrte, und disputierte noch mit ihm bis zum Abend. Der
Anglikaner brach endlich die Unterredung mit Worten ab, welche gar
keiner Hoffnung zu seiner Rückkehr in die katholische Kirche Raum
gaben. Da bat ihn der Katholik, die Medaille des h. Benedikt, die
er bei sich trug, anzunehmen. Er tat es, und nach einigen Minuten,
während deren der Katholik betete, erklärte er: »Das Licht strahlt
vor meinen Augen, und ich habe an nichts mehr zu denken, als an
die Abschwörung meiner Irrtümer.« Fünf Tage nachher erfolgte diese
Abschwörung.


Daß die Benediktus-Medaille auch gegen böse Geister hilft, wissen
wir schon. Nachstehend sei eine dieser erbaulichen Geschichten
wiedergegeben: In einem Hause in Rennes trieben »böse Ceister« ihr
Wesen: man hörte Lärmen und Stimmen, das Hausgeräte veränderte seinen
Platz, ohne daß jemand es berührte usw.


»Die Hausbewohner ließen viele Messen für die Verstorbenen lesen,
für den Fall, daß eine verstorbene Person durch solche Zeichen ihren
Wunsch um Befreiung von den Schmerzen des Fegfeuers hätte kund geben
können und wollen; nebst dem riefen sie auch den Priester herbei,
damit er die Gebete verrichte, welche von der h. Kirche gegen vom
bösen Feinde belästigte Häuser angeordnet sind. Allein die
unheimliche Plage wollte nicht weichen. Da begann man damit, an
den Türen eine Medaille des h. Benedikt aufzuhängen, und alsbald
erfolgte die gänzliche Befreiung. Aber man hatte vergessen, eine
Medaille an der Türe des Kellers zu befestigen; die ganze Bosheit
der höllischen Geister schien sich dort vereinigt zu haben; so groß
war dort der Lärm und die Unordnung. Nun befestigte man auch dort
eine Medaille, und siehe, die teuflische Bosheit verließ endlich das
Haus, jedoch nicht ohne Rache zu nehmen; denn die Person, welche (den
Rat erteilt hatte und) uns diese Tatsachen berichtete, wurde alsbald
vom bösen Geiste sehr grausam an Leib und Seele geplagt. In diesem
Leiden erhielt sie endlich Erleichterung durch genaue Befolgung der
Ratschläge ihres Beichtvaters, der ihr empfohlen hatte, kühn und
mutig gegen den bösen Feind aufzutreten und öfters die h. Namen
Jesus, Mariä und Joseph gegen ihn auszusprechen.«


Mehr hätte es uns ja imponiert, wenn es ohne den Beichtvater allein
durch die Medaille gegangen wäre. Immerhin war auch so die Wirkung
recht zufriedenstellend.


Hausfrauen! Schafft euch die Benediktus-Medaille an! Oder wer
fühlt sich nicht durch folgende schöne Geschichte dazu geradezu
verpflichtet? Das »St.-Benediktus-Büchlein« erzählt (S. 63): »Im
Jahre 1863 zerbrachen täglich in einem Kloster mehrere Lampen und
Trinkgläser auf eine ganz unerklärliche Weise. Mehrere Wochen hatte
dies gedauert, da verfielen die Schwestern auf den Gedanken, die
Benediktus-Medaille anzuwenden, und fortan blieb alles in bester
Ordnung.«


In einer Stadt wollte der Gemeinderat die Straße breiter
machen lassen und zu diesem Zwecke einen bedeutenden Teil einer von
Wallfahrern stark besuchten Kirche der h. Jungfrau abbrechen lassen.
Man befestigte die Medaille des h. Benedikt am Fuße des Standbildes
der h. Jungfrau und »wenige Tage nachher wurde der Baumeister,
welcher den unglücklichen Gedanken gehabt hatte, das Haus Gottes zu
verstümmeln, plötzlich krank und starb. Seinem Nachfolger leuchtete
es gleich ein, wie unnütz die Verstümmelung der Kirche sei«, und auf
seinen Antrag hin wurde der Verbreiterungsplan geändert (Hecht, S.
93).


»Zu T. in Frankreich wurde durch Aufhängung einer Medaille des
h. Benediktus im Hühnerstalle den Hühnern die Fruchtbarkeit
zurückgegeben.«


Hecht folgert daraus die »Wahrheit, daß es dem Herren in seiner
Weisheit gefallen, einen kleinen, materiellen, zu seiner Ehre
geweihten Gegenstand als Werkzeug für Zernichtung aller teuflischen
Gewalt und für das Wohl der Menschen und Tiere zu bestimmen« (S. 120).


Diese und viele andere ähnliche, erbauliche und wunderschöne
Geschichten werden in jedem intelligenten Leser — und wer wäre das
in den Augen eines Autors, dessen Bücher er auszeichnet, nicht? —
den brennenden Wunsch wecken die Medaille zu besitzen. Damit er sie
auch richtig anwendet, geben wir die wörtlich übereinstimmenden
Anweisungen Guerangers (S. 161) und des Priesters von Münster (S. 95)
wieder:


»Diese Medaille wird bei ansteckenden Krankheiten an den Wänden
und Pforten der Häuser, bei Viehseuchen an den Wänden der Ställe
befestigt, damit bei dem Anblicke des darauf befindlichen
Zeichen des h. Kreuzes die bösen Geister fliehen. Sie wird bei
Aufführung von Gebäuden in das Fundament eingesenkt ... Ferner pflegt
sie gegen Ungeziefer auf den Wiesen in die Erde gegraben zu werden.
Auch ist es üblich, daß die Gläubigen sie in ein Wassergefäß legen,
damit Menschen und Tiere, wenn sie von diesem Wasser trinken, die
Gesundheit erlangen. Die Art und Weise, die Benediktus-Medaille
zu gebrauchen, wird durch das Ansehen der h. Kirche und durch die
glücklichsten Erfolge empfohlen.« Allerdings sind die Wirkungen nur
insofern unfehlbar, »als sie von Gott für das Heil der Gläubigen
zuträglich erkannt werden«.


Übrigens macht bisweilen nicht nur die Benediktus-Medaille den Arzt
überflüssig. So wird im »Sendboten« (1871, S. 302) berichtet: »Ein
Mann, der infolge eines Beinbruchs an sehr heftigen Schmerzen litt,
band eine Herz-Jesu-Medaille an den Fuß, versprach eine
neuntägige Andacht zum Herzen Jesu, und nach kurzer Zeit verließ
ihn der Schmerz. Einer protestantischen Frau wurde geraten, ihrem
kränklichen Kinde, das katholisch getauft war, etwas Geweihtes
beizulegen, und ihr eine Herz-Jesu-Medaille gegeben. In wenigen Tagen
besserte sich das Kind. Die Frau wurde katholisch[4].«





Die Jesuiten haben zwar weder ein besonderes Skapulier, noch
einen Gürtel, noch eine Medaille, dafür aber ein Wasser, das
Ignatiuswasser. Und wenn man ihnen glauben darf — und wer
wird einem Jesuiten nicht glauben? — dann macht die wunderbare
Flüssigkeit die anderen Mittel auch entbehrlich. Der
belgische Jünger Loyolas Eduard Terwekoren hat darüber eine
Schrift verfaßt, die 1867 bei Mayer & Comp. in Wien unter dem Titel
»Das Weihwasser des h. Ignatius von Loyola für alle Leiden der
Seele und des Leibes« in Übersetzung erschien. Aus unbekannten
Gründen ist diese Ausgabe nicht mehr im Buchhandel, was wir noch
lebhafter beklagen würden, wenn mit ihr auch das Wasser verschwunden
wäre. Das ist aber zum Heile aller frommen Seelen und deren
beglückwünschenswerten Körper nicht der Fall. Vielmehr wird nach wie
vor das Wasser geweiht und wir haben keinen Grund zur beleidigenden
Annahme, daß es heute weniger wirksam sein sollte, als vor 45 Jahren.


Übergehen wir die wunderbaren Heilungen früherer Jahrhunderte, um
uns auf die jüngere Vergangenheit zu beschränken: »Der im Jahre 1860
zu Alost im Geruche der Heiligkeit verstorbene Pater Bernhard
erwarb sich gerade durch die Verteilung des Ignatius-Wassers und
durch seine Unermüdlichkeit im Beichtstuhle ungeheure Popularität.
Die Vorsehung hatte ihn auserwählt, um in der Gegend von Alost diese
alte und mächtige Andacht zum Weihwasser des h. Ignatius zu erwecken
(S. 22, 24). Bei einer Viehseuche gebrauchte man das Wasser
auf einem Bauernhofe, und von 15 Pferden ging kein einziges zugrunde
(S. 25). Als den Pater Bernhard seine Krankheiten verhinderten,
die Kranken zu besuchen und eine Schwerhörigkeit ihn nötigte, das
Beichthören aufzugeben, fuhr er doch fort, das Ignatius-Wasser
auszuteilen. Er zeichnete Tag für Tag die Zahl der Personen
auf, welche solches von ihm erhielten. Als nach seinem Tode sein
Leichnam ausgesetzt war, brachten viele Leute die Fläschchen, welche
das Weihwasser des Paters enthalten hatten, in der Meinung, dadurch
daß sie dieselben an seinen Händen und an seinem Munde anrührten,
ihnen die Weihe zu erhalten.« (S. 27.)


Wie wenig doch oft dazu gehört, um im Geruch der Heiligkeit zu
sterben!


»Im Jahre 1859 wurde zu Antwerpen eine Frau, welche beinahe blind
geworden war, geheilt. Ihr Vertrauen wurde glücklicherweise
ansteckend: noch an demselben Vormittage holten 5 oder 6 Personen
dieses Wasser, um sich gegen die Cholera zu schützen. Am Nachmittage
zählte man bereits etliche 30 Begehrer, und wenige Tage später
war ein solcher Andrang um das Ignatius-Wasser, daß 4-5 Personen
kaum hinreichten, es auszuteilen.« (S. 29.) Im Jahre 1839 hörte
die Choleraepidemie in der Straße auf, in der ein Mann das
Wasser brauchte! Daß Sünder nach dem Trinken des Wunderwassers sich
bekehrten, ist klar. Kann es bei dieser Wirkung wundernehmen, daß das
Wasser wie frische Semmel abgeht? Verlangte man doch in Gent binnen
zweier Monate 100000 Flaschen und mehr als 50000 Personen aus Stadt
und Umgebung bedienten sich seiner.


Am verdienstlichsten ist aber folgende Wirkung: »Außerdem gibt es
noch zwei Umstände, in welchen man früher seine Zuflucht zum h.
Ignatius nahm, und das scheint heute aufs neue in Schwung zu kommen.
Nämlich bei Frauen, welche das Herannahen des Augenblicks fürchten,
wo sie ein Kind zur Welt bringen sollen, und bei solchen,
welche sich darüber betrüben, daß sie keine Hoffnung haben,
eines Tages mit dem süßen Namen ‚Mutter‘ benannt zu werden.
In diesen beiden Umständen hat die Fürbitte des h. Ignatius viele
Tränen getrocknet, viele Ängsten beseitigt« (S. 68). »Man gebraucht
das Ignatius-Wasser gar oft bei Frauen, welche in Gefahr einer
Schwergeburt sind, und man erzielt damit die glücklichsten
Erfolge« (S. 73)[5].


Der »Sendbote des göttlichen Herzens Jesu«, der mit »Genehmigung der
geistlichen Oberen« von Malfatti als Monatsschrift herausgegeben
wird, besonders zur Förderung der Andacht zum Herzen Jesu, die in den
letzten Jahrzehnten eifrig kultiviert wird, erzählt außer unzählbaren
ähnlichen Geschichten, folgende zwei, die wir als besonders
leuchtende Perlen herausgreifen möchten.


Im Jahrgang 1871 (S. 184) finden wir folgenden Bericht: »Im
Dekanat Bozen wurde ein totes Mädchen geboren, in dessen
mißgestaltetem Gesichte weder Augen noch Nase zu sehen waren. Zwei
Personen trugen das tote Kind zur wundertätigen Mutter Gottes nach
Riffian mit der festesten Hoffnung, in der dortigen Wallfahrtskirche
Lebenszeichen zu erbitten, um dasselbe mindestens bedingungsweise
taufen zu können. Sie kamen am 13. Januar spät abends in Riffian an
und trugen am folgenden Tage das Kind in die Kirche.« Es zeigten sich
Lebenszeichen. Sie trugen darauf das Kind zum Pfarrer, um es taufen
zu lassen, konnten aber kein Lebenszeichen mehr wahrnehmen.
Es wurde am gleichen Tage wiederholt und auch beim dritten Gebete
zeigte sich kein Lebenszeichen. Nunmehr begrub man das Kind.
Sie ließen es aber am 18. wieder ausgraben, bemerkten während
ihres Gebetes Lebenszeichen und ließen das Kind durch den gerade
anwesenden Meßner taufen. Die Lebenszeichen wurden nach der Taufe
immer noch schöner und verschwanden erst allmählich wieder.


Eine ähnliche Geschichte steht im gleichen Jahrgang (S. 268):


»In Stilfs ertrank am 3. Juli eine schwangere Frau; die Leiche wurde
erst am 5. untersucht und geöffnet, und das Kind als tot gefunden.
Abends kamen viele Personen bei der Leiche zusammen, um durch die
Fürbitte Marias die Taufgnade zu erbitten; sie nahmen ihre Zuflucht
besonders zur schmerzhaften Mutter von Stilfs. Wie sie beteten,
sahen sie, daß das Gesicht des Kindes Lebensfarbe erhielt, daß
Lippen und Wangen sich röteten und der Mund sich öffnete; einige
Weiber wollten auch den Pulsschlag des Herzens gesehen haben. Das
Kind wurde bedingungsweise getauft; bald nach dem Taufakte schloß es
den Mund und wurde bleich wie Wachs.«


In früheren Jahrhunderten waren solche schönen Geschichten ja
nichts Seltenes. Friedrich berichtet in seinen Beiträgen zur
Kirchengeschichte des 18. Jahrhunderts (München 1876, S. 8) ähnliche
Fälle. Damals aber schritt die römische Inquisition gegen diese
Volksverdummung ein. Heute wird dieser Blödsinn von Kreisen, die Rom
sehr nahe stehen, zu neuem Leben erweckt[6].





VIII. Kapitel

 

Die Dummheit der Massen



Jahrtausende alte Erfahrung erbringt den unwiderleglichen Beweis
dafür, daß ein großer und weiser Gedanke sehr lange braucht, um
vom Volke angenommen zu werden. Ja, die größten Gedanken dringen
überhaupt nicht in die Menge oder doch nur in einer Form, die
wenig mehr vom Geiste ihres Schöpfers verrät. So wurde etwa aus
den erhabenen Lehren Christi der Paganismus der römisch- und
griechisch-katholischen Kirche. Die edle Weisheit eines Buddha konnte
zum Lamaismus Tibets entarten; während die weltumstürzende Entdeckung
eines Kopernikus Jahrhunderte brauchte, bis sie sich allseitig
durchzusetzen vermochte.


Man wird das ganz natürlich finden und mit der mangelnden
Bildung, dem Mangel an Intellekt, dem Trägheitsbedürfnis breiter
Volksschichten motivieren.


Wie aber, wenn ein Gedanke absurd ist? Wenn der Wahnwitz ihm aus den
Augen grinst? Wenn er jeder Vernunft, jeder Erfahrung widerspricht,
seinen Anhängern die größten Mühen, Opfer und Gefahren an
Gut und Blut auferlegt? — Dann wird er in zahllosen Fällen fanatisch
aufgegriffen werden und mit elementarer Gewalt sich durchzusetzen
versuchen. Der Träge wird zum Tatenmenschen, der Zauderer kühn, der
Geizhalz verschwenderisch, der Feigling ein Held werden. Es ist
nur nötig, daß der Gedanke einen Herold findet, der, selbst von
ihm erfüllt, die Gewalt des Beispiels oder der Rede besitzt, mit
möglichst überspannten Bildern und Zukunftshoffnungen nicht spart,
der den mystischen Schleier des Geheimnisvollen zu weben versteht
und alles wird ihm folgen, wie einst die Kinder dem Rattenfänger von
Hameln.


Das war zu allen Zeiten so, es ist so und wird so bleiben. Heute
nennen wir die Kraft, die jene wunderbare Wirkung hervorruft:
Suggestion; früher hatte sie keinen Namen. Man reihte sie in
das große Gebiet der Magie oder Zauberei ein. Uns genügt die
Feststellung, daß sie wirken kann, einen Fieberwahn hervorzurufen
vermag, wenn sie — auf Dumme stößt. Diese Dummen aber findet sie
immer und überall.


Hier bewährt sich die Allmacht der Dummheit in unheimlichster Weise:
sie steckt an. Dieselben Leute, die unter normalen Umständen die
Torheiten verlachen würden, machen sie mit, wenn sie andere sehen,
die sie vormachen. Das Geheimnis der Massenpsyche, der die Hemmungen
fehlt, ist nahezu unergründlich. Unergründlicher aber noch ist die
Tiefe der Dummheit, die in solchen Momenten einem Vulkan gleich
zur Oberfläche drängt, sich nun erst zeigt, während sie immer
gegenwärtig ist. Und wie die glühenden Lavamassen eines
Ätna, die sonst in den Eingeweiden der Erde schlummern, hier und da
durch ein schwaches Rauchwölkchen ihr Dasein verratend, plötzlich
zu neuem Leben erwachen, wie sie mit ihrer feurigen Flut blühende
Landschaften, betriebsame Städte in Wüsten und Trümmerhaufen
verwandeln, so sehen wir es auch hier.


Wehe, wenn die Dummheit, sonst mit möglichster Diskretion unsern
Augen verborgen — etwa wie die Senkgruben der Häuser — die so
heilsame Hülle der Scham abwirft, wenn sie die Lächerlichkeit nicht
mehr fürchtet, auf die Stimmen der Warner nicht mehr hört. Dann
richtet sie furchtbareres Unheil an, als alle Vulkane der Erde. Gewiß
nicht immer. Bisweilen bleibt es bei harmlosen Versuchen, über die
man bald wehmütig lächeln, bald laut lachen möchte, aber oft, nur
allzuoft bahnt sie sich über Leichen ihren Weg.


Was etwa denken wir von den Kreuzzügen, die mindestens
zwei Millionen wehrhafte Männer, die Blüte der Christenheit, mit
unwiderstehlicher Gewalt in den Hades führten? Gewiß, die Folgen
waren vielfach segensreich. Die Berührung mit fremden Völkern und
Zonen erweiterte den Horizont, gab dem glücklich Heimkehrenden manch
fruchtbares Samenkorn in die Hand, das im Heimatlande üppig erblühen
sollte. Aber die Idee selbst? Die Art der Verwirklichung? Wie müssen
wir den Kinderkreuzzug des Jahres 1212 beurteilen, als
Tausende und Abertausende, den Ruf des Heilands »Lasset die Kindlein
zu mir kommen« mißverstehend, auszogen, um im fremden Lande elend
unterzugehen? Reiners Annalen vom Jahre 1212 berichten dazu,
daß »ex arte magica« dieses Phänomen bewirkt worden sei. Wir aber
sagen: es war die gewissenlose Dummheit der Eltern und Seelsorger,
die namenloses Leid über unzählige Familien brachte.


Stehen hier gleich am Anfange klassische Beispiele für den Heroismus,
die Todesverachtung, zu der die Dummheit die Massen fortzureißen
vermag, so werden wir im bunten Wechsel einer Fülle von Gesichten
begegnen, die kaleidoskopisch an unserm Auge vorbeiziehend, neben den
edelsten Regungen des Menschenherzens auch dessen gemeinste enthüllen.


Wie die gewaltige Autorität der Kirche die treibende Kraft der
Kreuzzüge war, so werden wir finden, daß sie fast ausnahmslos auch
die anderen Dummheiten bewußt oder unbewußt veranlaßte. Fast immer
aber sind es religiöse Motive, die den grandiosesten Erscheinungen
der Massendummheit als Triebfedern zugrunde liegen.


Wir sahen, daß die Kirche seit je der Askese das Wort geredet hat.
Während im allgemeinen der Mensch es sich lieber gut sein läßt, die
Feste feiert, wie sie fallen, gibt es auch Zeiten großer Erregung,
in denen die unvermeidlichen Übel nicht zu genügen scheinen, in
denen man danach trachtet, sich »zur Buße« für etwas, was man
meistens weder direkt noch indirekt verschuldete, noch andere Leiden
freiwillig zuzufügen.


Hierher gehören die Geißelfahrten des Mittelalters.


Die Kirche hat es von je gern gesehen, wenn Büßer sich mit eigener
Hand geißelten. Gab es Virtuosen dieser Art der Askese,
so fehlte es auch nicht an gekrönten Häuptern, die ihnen nur wenig
nachstanden. Daß selbst Kaiser und Könige, ein Otto III., Heinrich
II. von England, Otto IV., Ludwig IX. von Frankreich, ja noch ein
Maximilian I. von Bayern sich mit eigener Hand züchtigten, ist
hinlänglich bekannt. Besonders abschreckend — nach unsern Begriffen
— ist das Verfahren Otto IV., der an den Folgen eines in zu großer
Dosis genommenen Abführmittels starb. Am 18. Mai 1218 hatte der
erst 36jährige Fürst aus dem alten Welfenhause gebeichtet. Doch das
genügte ihm nicht. An seinem siechen Körper wollte er abbüßen, was
seine Seele gesündigt hatte. So ließ er denn Ruten herbeischaffen
und unter den Klängen des Miserere sich von den Geistlichen damit
schlagen. Die Streiche schienen ihm zu milde. Bis aufs Blut sollte
man ihn peitschen. Endlich wurde er erschöpft in sein Bett getragen,
in dem er andern Tags seine Seele aushauchte[1].


Wo das Volk solches bei seinen Führern sah, ist es nicht so
wunderlich, daß es in schweren Zeiten an Nachahmung dachte.
So entwickelte sich denn die Geißelwut zu einer
Massenepidemie, die riesige Dimensionen annahm.


Das kam so: Aus dem I. Kapitel des Neuen Testamentes ließ sich
berechnen, daß das große Jahr des Gerichtes 1260 eintreten würde.
Denn die 42 Geschlechter von Abraham bis Jesus Christus, jedes
zu 30 Jahren berechnet, ergaben in Anwendung auf die Zukunft der
Menschheit die Zahl 1260. Ein Irrtum war völlig ausgeschlossen, da ja
das große Sterben des Jahres 1259, das Italien heimsuchte, deutlich
auf das Ende aller Dinge hinwies. Ein gewaltiger Bußeifer,
geschürt durch das Tertiariertum des Ordens vom hl. Franz, ergriff
die weitesten Kreise. Ein alter Einsiedler, Rainerio Fasani
genannt, trat in der Nähe von Assisi als einer der ersten Führer von
größeren Bußbrüderschaften, die sich öffentlich geißelten, auf. Von
Perugia aus, wo er die Genossenschaft von »Geißlern Jesu Christi«
gründete, verbreitete sich die Seuche weiter nordwärts. Halbnackt
zogen die Büßer, von fanatischen Mönchen geführt, von Stadt zu Stadt,
im Takt der gesungenen Bußpsalmen die Geißeln auf ihre Körper fallen
lassend und ihre Wege mit Blutspuren bezeichnend. In die Gegend von
Modena und Parma fällt der Hauptschauplatz dieses Treibens. Man wäre
über den Po vordringend bis in die Lombardei gezogen, hätte nicht
der Tyrann Pallavicini von Cremona Verstand genug besessen, dieses
Korps der Rache von seinem Gebiete fernzuhalten. So bewirkte sein
Eingreifen das baldige Abflauen der Bewegung. Schon mit dem Ende
des Jahres 1260 hörten die Geißelfahrten auf, um sich für viele
Jahrzehnte nicht zu wiederholen.


Übrigens betrugen sich die frommen Büßer nichts weniger als
gesittet. Ihr wüstes Geheul, ihr Benehmen fremdem Eigentum
gegenüber — wo ihren Betteleien kein geneigtes Ohr geschenkt
wurde, scheuten sie auch vor Gewalttaten nicht zurück — heilte
manchen der Bewegung sonst freundlich gegenüberstehenden Christen.
So auch Salimbene, den Augenzeugen und Berichterstatter der
merkwürdigen Epidemie.


Erst das furchtbare Pest- und Hungerjahr 1348/49 ließ wieder
Geißelfahrten im großen Stile aufkommen. Nicht mehr Prozessionen,
sondern Wallfahrten großer Massen zogen im Lande herum, nicht mehr
auf Italien beschränkte sich die Epidemie, wenn sie auch wieder von
dessen Norden ausging, sondern Ungarn und Polen, Österreich, Böhmen,
Sachsen, Thüringen, die Gegenden des Ober- und Niederrheins, die
Niederlande, ja England und Jütland samt den dänischen Inseln wurden
zum Schauplatz dieses Völkerwahns. Frankreich wurde nur mit Mühe
freigehalten.


Die Wallfahrer gaben sich durch Bezeichnung ihrer Mäntel und Hüte
mit roten Kreuzen, sowie durch Vorantragen von Fahnen und Kreuzen
als eine Art von Kreuzfahrern aus und behaupteten durch einen von
Christus selbst geschriebenen und von einem Engel dem Patriarchen von
Jerusalem überbrachten Brief zu ihren Bußübungen aufgefordert zu sein.


Als Geißelwerkzeug bedienten sich die sonderbaren Heiligen kurzer
Stöcke, mit je drei Strängen daran, durch deren dicke Endknoten je
zwei scharfe Stacheln kreuzweise hindurchgetrieben waren. Auch mit
ihrer Körperhaltung und ihren Manipulationen ahmten sie das Kreuz
nach, indem sie sich bei Absingung des Bußliedes an den drei Stellen,
wo der Refrain wiederkehrte:




  
    »Jesus der wart gelabt mit gallen

    des süllen wir an ein criuze vallen«

  






mit kreuzweise ausgestreckten Armen zu Boden warfen und für die Dauer
von fünf Paternostern liegen blieben. Am Schluß des Gesanges schlugen
sie sich mit kreuzweise ausgebreiteten Armen an die Brust.





War Frankreich von der großen Geißelbewegung von 1348/49
verschont geblieben, so holte es das damals Versäumte doch später
nach. Wo hätte je das zündende Beispiel der Dummheit nicht
epochemachend gewirkt?! In Südfrankreich und Spanien trat unter
Führung des gewaltigen Bußpredigers Vincentius Ferrer (†
1419) im Jahre 1399 die Bewegung mit größter Kraft auf. Es sollen
sich um ihn 80000 Büßer gesammelt haben, die unter den Rufen »(dies
geschieht) zu Ehren des Leidens Jesu Christi!« oder »Zur Erlangung
der Vergebung meiner Sünden« oder »Herr Gott habe Erbarmen« barfüßig
einherzogen und sich öffentlich geißelten. Übrigens wurde die Kirche,
die hier im großen und ganzen den kühlen Kopf behielt, den sie
der privaten Geißelung gegenüber verloren hatte, dieser Bewegung
gleichfalls Herr, wenn auch nach nicht geringem Kraftaufwande[2].


Dieser Wahn hat sich in scheußlichster Form sogar bis in unsere Zeit
erhalten!


Unweit Messina geißelten sich im Jahre 1891 bei einer Prozession am
Feste »U. L. Frau in Ketten« die Büßer mit Eisenketten so grausam an
Brust, Schultern, Schenkeln und Waden, daß im Volke eine lebhafte
Erregung entstand. Von Bußschmerz und Bewunderung ergriffen, leckten
Weiber den blutbesprengten Boden der Kirche, in der die Prozession
zum Hochaltar zog, ab! Zwei Männer sollen damals an ihren Wunden
gestorben sein.


Eine Fraternidad piedosa in Neu-Mexiko vereint in der Karwoche
Geißelungen mit Schaustellungen der Kreuzigung. Einzelne ihrer
Büßer schleppen schwere Holzkreuze auf den Knien über steinigen
Boden hinrutschend einen steilen Hügel hinauf. Einer
derselben ließ sich — um das Jahr 1870 — in Puerto de Luna
ans Kreuz nageln, was seinen Tod verursachte. In Santa
Rita in Südkalifornien sind ähnliche Aufführungen auch heute
noch im Schwange, doch lassen sich die Büßer vorsichtshalber nur
anbinden[3].


Auf die grausigste Form dieser Raserei, die Kreuzigung, werden wir
weiter unten noch zurückkommen.





Ein anderes Gebiet der Dummheit betreten wir mit folgenden Berichten:


Im Findelhaus zu Amsterdam trat im Jahre 1566 eine psychische
Massenerkrankung unter den Pfleglingen auf, die auch heute noch unter
dem Namen Chorea magna bei hysterischen Kindern beobachtet wird.
Bei der Mehrzahl der Insassen des Findelhauses, etwa 30-60 Kindern
beiderlei Geschlechts, sah man damals eigenartige Konvulsionen mit
Grimassenschneiden, wütendem Herumklettern auf Möbeln, Dächern
und Bäumen, Blöken wie die Schafe und Verschlucken einer Menge
von unverdaulichen Dingen, wie Nadeln, Wolle, Glasscherben und
Lederstücken, die nachher wieder erbrochen wurden.


Ferner zeigte sich in dem Kloster Uvertet (Grafschaft Hoorn)
nach Ablauf eines sinnlosen Fastens von 50 Tagen in den Jahren
1550-1565 eine merkwürdige Epidemie unter den Nonnen. Nachdem sie
sich während des Fastens nur von Rübensaft ernährt hatten und beinahe
alle an einer schweren Stomatitis mit fauliger Zersetzung
im Munde erkrankt waren, stellte sich zunächst bei einer der
Klosterfrauen die Halluzination von nächtlichem Stöhnen ein. Bald
folgten bei ihr und dann bei einer Anzahl anderer Lachkrämpfe.
Dann verdrehten sie auf alle möglichen Weisen den Körper, fielen
in kataleptische Starre, die mit grotesken Sprüngen abwechselte,
und mißhandelten sich selbst, schrieben aber die Peinigungen einem
zornigen Teufel zu. Die Nonnen rutschten ferner auf den Knien durch
weite Räume und selbst die Treppen herab, ja sie kletterten auf Bäume
und ließen sich, den Kopf nach unten, herabhängen. In den Intervallen
waren sie häufig sprachlos geworden. Hervortretend war auch die
Sucht, andere zu beißen, wie überhaupt die Angriffe auf Zuschauer.
Beten in Gegenwart der Nonnen und Widerstand steigerte ihr Gebaren
zu Wutparoxysmen. Zu den sonderbarsten Bewegungen gehörte auch das
Hinunterrollen eine ganze Treppe hinab um die eigene Längsachse. Als
Sündenbock mußten die unglückliche, selbst mitergriffene Köchin des
Klosters und ihre alte Mutter herhalten. Die Nonnen verklagten sie
stürmisch als Satansanbeterinnen und Urheberinnen der Seuche, was
zur Folge hatte, daß beide Frauen verbrannt wurden. Darnach
steigerte sich jedoch noch die Seuche und erlosch erst nach drei
Jahren[4].


Im Jahre 1609 trat in der Landschaft Labourd in den
französischen Pyrenäen gleichfalls eine schreckliche Epidemie auf:
Die Frauen der armen, ungebildeten, ein rauhes Leben führenden
baskischen Fischer wurden nachts massenhaft von Träumen und
Teufelsvisionen heimgesucht. Meistens glaubten sie mit einem
Incubus-Teufel geschlechtlich zu verkehren. Man
schickte besondere Kommissäre, die den hervortretenden Zug der
Nymphomanie in erster Linie erkundeten und hunderte von Frauen
alsbald hinrichten ließen. Auf der Folter sollen verschiedene
»unsagbare Genüsse« erlebt haben. Nun ergriff dieser Zustand aber
auch die Kinder zu Tausenden: beinahe alle gaben an von
schwarzen Katzen, den Seelen der hingerichteten Mütter, nachts zu
den Hexensabbaten entführt zu werden. Man versammelte sie, um sie zu
behüten, scharenweise nachts in den Kirchen. Trotzdem dauerte es noch
Monate, bis die Epidemie erlosch[5].


Es ist klar, daß in beiden Fällen die kirchliche Lehre von Hexen
und Teufel das Unheil angestiftet hatte. Das gemeine Volk ist ja
meistens zu unproduktiv, um auch nur eine Dummheit aus sich selbst zu
erzeugen. Selbst dazu braucht es eine höhere Instanz, die sich ihm im
vorliegenden Falle in der Kirche in wünschenswerter Vollendung bot.


Quidquid delirant reges, plectuntur Achivi!


Die stärkste und tragischste aller so zahlreicher ähnlicher
Klosterepidemien war die der Ursulinerinnen des Klosters bei
Loudun, einer Stadt im Departement Vienne, in den Jahren
1632-1637 resp. 1642. In diesem erst vor sechs Jahren begründeten
Kloster waren viele Töchter vornehmer Familien, auch eine Verwandte
Richelieus. Durch ein gegenseitiges maßloses Überbieten in
asketischen Übungen wohl verursacht, brach der merkwürdige Wahn
plötzlich bei 16 Nonnen, darunter der Oberin, aus. Zuerst traten
zahlreiche Visionen und Halluzinationen erst schreckhaft von
Gespenstern (darunter bezeichnenderweise des verstorbenen
Beichtvaters) auf, dann wurden die Visionen lasziv.


Man sah Dämonen, die durch die verschlossene Tür, öfter in der
Gestalt des derzeitigen Beichtvaters, eindrangen und unter tausend
Überredungskünsten obszöne Anträge stellten. Die Nonnen liefen aus
ihren Zellen, kletterten sogar auf den Dächern herum und wurden bei
ihrem Widerstande gegen die Verlockung der Dämonen »von diesen«
furchtbar mißhandelt, so daß die Spuren noch tagelang sichtbar
waren. Leichname im Fegefeuer erschienen, die bei Bespritzen mit
Weihwasser laut aufzischten. Bald fühlten die Nonnen die Macht der
Dämonen, die durch Mund und Genitalien einzudringen pflegten, oft
mehrere, 3-5 gleichzeitig. Sie werden in die tollsten Verdrehungen
geworfen. Besonders oft kommt es zu dem sogenannten »arc de cercle«,
so daß der Kopf weit hinten übergebogen die Zehen berührt. In dieser
Position laufen sie mit verblüffender Schnelligkeit durch die Zimmer.
Dann schreien und brüllen sie laut in tierischen Tönen oder lassen
die Zunge schwarz und borkig weit zum Munde heraushängen. Dann
kommen wieder laszive Stellungen, Beckenbewegungen und schamlose
Entblößungen sehr oft vor. Sie schließen dabei die Augen und scheinen
die Halluzination sexuellen Verkehrs zu erleben. Dazwischen schütteln
sie blitzschnell den Kopf, werden von hystero-epileptischen Krämpfen
befallen mit Schaum vor dem Mund und folgender kataleptischer
regungsloser Starre oder flexibilis cerea mit automatischem Einhalten
der eigenartigsten Stellungen.


Am meisten bestürzte das Verhalten der Besessenen bei den
Exorzismen, in der Kirche oder überhaupt in Gegenwart heiliger,
gottesdienstlicher Übungen. Während die Frauen in den Zwischenzeiten
normal schienen, ihren Verrichtungen nachgingen und tiefe
Verzweiflung über ihren Zustand an den Tag legten, brach, sobald der
Exorzismus begann, der Paroxysmus mit voller Macht aus. Die vorher
gesitteten Mädchen benahmen sich nun wie die Furien.


Mit wüsten Schimpfworten, wie sie dem Pöbel eigen sind und von denen
man nicht wissen konnte, wie sie die Nonnen kennen gelernt hatten,
zogen sie gegen alles Heilige los. Sie schalten über die wütenden
Schmerzen, die ihnen der Anblick der heiligen Kultobjekte verursache
und verlachten die Ohnmacht des beschwörenden Priesters. Dann wanden
sie sich wieder — meist unter lasziven Reden — unter Krämpfen und
Verdrehungen am Boden.


Da die Nonnen den Priester Urbain Grandier als Veranlasser ihrer
Besessenheit nannten und dieser beim Versuch sie zu beschwören fast
in Stücke gerissen worden wäre, wurde er grausam gefoltert und dann
hingerichtet. Nachdem sich dieser Wahnsinn auch auf die städtische
und ländliche Umgebung des Klosters ausgebreitet hatte, erlosch er
erst nach 9 Jahren[6].





Ein Wahnsinn, der der Großartigkeit nicht ermangelt, befiel die
Hugenotten nach der Aufhebung des Ediktes von Nantes durch
Ludwig XIV. im Jahre 1685. Diese Handlung des alternden Sonnenkönigs,
bei der man zweifeln kann, ob sie mehr ein Akt der Dummheit
oder der Niedertracht war, hatte der allliebenden Kirche, die
ihren Grundsätzen damals so getreu blieb, wie in den Zeiten der
Albigenser oder Stedinger, das Schwert in die Hand gedrückt. In
den Landschaften Dauphiné, Vivarais und in den Cevennen wurde jede
kalvinistisch-protestantische Religionsübung mit den grausamsten
Maßregeln unterdrückt, Geistliche hingerichtet, Güter konfisziert
und dennoch die Auswanderung aufs härteste bestraft. In dieser Not
ergriff die einfachen Bauern, zunächst der Dauphiné, das Feuer
göttlicher Inspiration. Sie sahen die Wiederkunft Christi nahe und
erklärten sich selbst für den auferstandenen Heiland. Sie versprachen
die Truppen der Regierung durch den heiligen Geist selbst in die
Flucht zu schlagen, ja buchstäblich »wegzublasen«.


Um das zu beweisen, gingen die frommen Bauern scharenweise und ohne
Furcht den Regierungstruppen entgegen. Zunächst teilte man sich
gegenseitig durch Anblasen den heiligen Geist mit, dann begann man
mit voller Lungenkraft gegen den Feind zu hauchen, und zwar
taten sich hier vornehmlich die Frauen hervor, die mit hellster
Stimme »Taratara« schrien, um dadurch die Trompetenstöße Jerichos
nachzuahmen. Natürlich wurden die armen, unwissenden, frommen
Landleute wie die Schafe von den Regierungstruppen niedergemetzelt.
Erst nachdem sich diese Vorgänge so und so oft wiederholt hatten,
flohen sie und in der Dauphiné und Vivarais wurde der Widerstand
endlich im Blut erstickt.


Übrigens entspricht dem Blasen eine ähnliche Tollheit in grauer
Vorzeit.


Die Messalianer, eine häretische Sekte des 4. Jahrhunderts,
machten das Ausspucken zur religiösen Handlung, in
der Hoffnung, sich auf diese Weise der Teufel zu entledigen[7].


In den Cevennen jedoch ward der Widerstand weit hartnäckiger.
Nachdem die Erwachsenen schließlich der schonungslosen Gewalt
gewichen waren, begann der Geist die zarten Kinder zu erfassen,
wiewohl man Sorge getragen hatte, sie gut katholisch zu erziehen. Die
Dörfer vereinigten sich zu gemeinsamen Betversammlungen, in denen
gewöhnlich ein als Prophet anerkannter Mann den Vorsitz führte.
Zunächst kamen feurige Ermahnungen zum Ausharren, dann Absingen von
Psalmen und daraufhin einstimmig der Ruf »Erbarmen«. Hierauf stürzt
plötzlich der Vorsitzende mit einigen aus der Versammlung nieder,
entweder in vollen Konvulsionen mit schäumendem Mund oder nur unter
starkem Zittern am ganzen Körper oder klonischem Zucken von Kopf und
Schultern (daher rührt der Name Trembleurs des Cévennes).
Die Leute schilderten dabei das Gefühl, als ob im Hinstürzen ein
Hammerschlag sie getroffen hätte. Nach dem Erwachen beginnt sofort
einer in erhobenem Ton und pathetisch zu prophezeien, vom Untergang
des großen Babylons, d. h. der katholischen Kirche, dem Siege ihrer
Sache, der Erscheinung Gottes mit allen Engeln voll Glorie, feurigen
Ermahnungen zum Ausharren usw. Ferner reden sie oft stundenlang in
einer fremden Sprache mit sonderbaren Wortbildungen, das frühere
»in Zungen reden«. Verstummte der eine, so wurde durch Anblasen der
Geist auf einen anderen übertragen, dieser fiel sofort nieder, wand
sich in Krämpfen, prophezeite darnach und so ging es fort.
Viele hatten allerdings nur die Krämpfe, ohne dann zu prophezeien. An
diesen merkwürdigen Andachten beteiligten sich viele Tausende mit dem
größten Eifer, mit Extasen und Krämpfen. Für einen, der hingerichtet
wurde, standen zehn neue auf, wie die Schergen des Königs klagten.


Schließlich kamen die Kinder an die Reihe. Man schätzt sie auf
8000! Darunter waren ganz junge im Alter von 3-5 Jahren. Wenn den
Kindern auch die Krämpfe fehlten, so hatten sie dafür doch um so
glänzendere Visionen und besonders die göttliche Inspiration, die
sich in einem ganz ähnlichen pathetischen Redestrom äußerte, wie bei
den Erwachsenen. Der Eindruck dieser Versammlungen war so stark,
daß frühere Gegner und Katholiken mit vom Geist ergriffen wurden,
ebenfalls zu prophezeien begannen und sich den Hugenotten anschlossen.


Die Gesamtdauer dieser Bewegung ist auf 20 Jahre anzusetzen. Am
heftigsten war sie um 1689. Sie erlosch selbst bei den vielen, die
nach England ausgewandert waren, nicht vor Ablauf von Jahren.


Übrigens waren die gleichen Personen außerhalb ihrer Paroxysmen
todesmutige und äußerst unerschrockene Verteidiger ihrer Sache auf
dem Schlachtfelde[8].





Daß die katholische Kirche durch ihre wahnwitzige Teufels- und
Hexentheorie, sowie durch ihre Verfolgung der Hexen und Hexenmeister
diesen fürchterlichen Blödsinn noch gewaltsam zu einer Zeit aufrecht
erhielt, wo das Volk schon längst angefangen hatte ihn
abzulegen — nicht die einzige Dummheit, die durch die kirchliche
Autorität aufrecht erhalten wurde und wird — ist eine schon häufig
betonte Tatsache. Aber auch eine andere merkwürdige Erscheinung, die
Lykanthropie, ist auf die Einwirkung der alleinseligmachenden
Kirche zurückzuführen.


Diese Lykanthropie besteht in dem Wahn oder namentlich in der Furcht,
daß Menschen zu reißenden Tieren werden, oder daß Kinder durch Hexen
in »Werwölfe« verwandelt werden können. Eine solche merkwürdige
Epidemie kam in den Jahren 1598-1600 im schweizerischen Jura
zu St. Claude bei Freiburg vor. Einige Frauen bildeten sich ein,
sie seien Werwölfe, und eine fiel auch wirklich Kinder an
und tötete sie. Die Untersuchung wurde mit christlicher oder doch
kirchlicher Milde geführt. Da es ganz klar auf der Hand lag, daß es
sich hier um einen Satansbund handelte, so ließ der Richter Bouquet
600 Personen aus der Jura Landschaft hinrichten.


Harmloser war die sogenannte Laira-Krankheit, die im Jahre
1613 die Gemeinde Amon bei Dax in Südfrankreich ergriff. Mehr als
hundertundzwanzig Frauen, sicher ein sehr hoher Prozentsatz der
weiblichen Bevölkerung der Ortschaft, wurde von dem merkwürdigen
Drange ergriffen, laut und andauernd ein heulendes Bellen, so
wie die den Vollmond anbellenden Hunde, auszustoßen. Ferner wälzten
sie sich wütend am Boden herum, schlugen um sich, bissen und benahmen
sich wie wilde Tiere. Am heftigsten wurde das Bellen, wenn die Frauen
zum Gottesdienst versammelt waren. Natürlich waren auch
hier wieder Hexen schuldig, die sich deutlich dadurch verrieten,
daß die Besessenen die Nähe einer solchen durchs Gefühl merkten und
sofort einen heftigen Anfall bekamen. Allein die Hexen waren so
zahlreich, da außer den Richtern und den Besessenen die Mehrzahl der
Ortsbewohner verdächtigt worden waren, daß man sich damit begnügte,
nur eine beschränkte Anzahl hinzurichten, darunter allerdings einige,
die selbst von dem Wahne befallen waren. Das störte die Richter aber
in keiner Weise, da ja der Teufel, wie sie meinten, den Hexen die
List eingeflößt habe, die Krankheit nur vorzutäuschen[9].





Bei den französischen Jansenisten grassierte von 1728-1739 ein
äußerst absonderlicher Massenwahn. Ein sehr gutmütiger und
asketischer Almosenpfleger namens François de Paris
war 1727 gestorben und hatte sich im Testament als geheimen
Jansenisten bekannt. Er wurde auf dem kleinen Pariser St.
Medardus-Friedhof begraben, aber später vom Papste wegen seines
Bekenntnisses verleugnet. Sofort nach seinem Tode begannen suggestive
Wunderheilungen von oft zwanzigjährigen hysterischen Lähmungen und
sonstigen hysterischen Symptomen. Das erregte das größte Aufsehen,
eine Völkerwanderung auf den Friedhof begann und bald waren dort
hysterische Krämpfe und Extasen an der Tagesordnung. Bald kam eine
ganze Tanzseuche auf nach Art des »großen Veitstanzes«.


Männer und Frauen hüpften unter allen möglichen Verdrehungen
umher, die Frauen besonders liebten es ohne Rücksicht auf das
Schamgefühl, auf dem Kopf zu tanzen. Alles wirbelte durcheinander,
man verschlang Kieselsteine und glühende Kohlen, Frauen ließen sich
von Männern den aufgetriebenen Leib eindrücken (vgl. Kultur-Kuriosa
I, S. 178f.) usw. Besonders auffällig war ein hinkender Abbé, der auf
dem Grabmal selbst stehend, als Virtuosenstück den »Karpfensprung«
unermüdlich ausführte und behauptete, daß dadurch sein kurzes Bein
sich verlängere. In dem allgemeinen Tanze hörte man ein »Seufzen,
Heulen, Deklamieren, Prophezeien und Miauen«.


Als der Unfug zu stark wurde, ließ König Ludwig XV. den Kirchhof
schließen und den Eingang bewachen, woher das witzige Epigramm stammt:




  
    De par le roi défense à Dieu

    De faire miracles en ce lieu.

  






Statt nun dadurch ein Aufhören der Seuche zu erzielen, brach sie
im Gegenteil jetzt allenthalben in mitten von Paris aus. Man sah
die Konvulsionäre in den Höfen und auf den Straßen, bis man sie
einsperrte, was in wenig Tagen 60 Geistliche ereilte.


Hierauf trat eine neue Form der merkwürdigen Seuche auf, indem die
Askese überhand nahm. Einige ältere Männer fasteten bis zu 40 Tagen,
davon 18 Tage absolut. Einer hatte sich einen Drehkrampf angewöhnt.
Auf dem einen Absatz drehte er sich während 11/2-2 Stunden täglich
blitzschnell herum — bis zu 60 Touren in der Minute — und las
dabei noch laut aus einem Erbauungsbuche. Eine Frau ließ sich über
offenem Feuer einige Minuten rösten, andere saugten die
übelriechenden gangränösen Geschwüre aus. Dann gab es wieder alle
erdenklichen Konvulsionen: Emporschnellen aus liegender Position,
Krähen wie Hähne, Bellen wie Hunde, unanständige Purzelbäume, auch
Visionen, Prophezeiungen und Wunderheilungen durch Händeauflegen
kamen vor.


Die extravagantesten Formen nahm die Seuche gegen ihren Schluß
an. Da gab es sogenannte »Secours«, die die Frauen angeblich zur
Erleichterung mit sich vornehmen ließen und die darin bestanden, daß
der Leib mit Latten, bis zu 3000 mal, geschlagen wurde, daß der Kopf
in einer starken Schlinge eingeschnürt wurde, die mehrere Männer
zogen. Man warf ferner Personen in Tüchern in die Höhe, ließ Kopf und
Beine auseinander ziehen usw. usw. Und zwar nahmen jeweils mehrere
Männer zugleich diese Prozeduren an den Mädchen, ihren bizarren
Wünschen folgend, vor[10].


Nunmehr entstand eine Manie, sich kreuzigen zu lassen.
Unter der geistlichen Führung eines Herren De la Barre wurden vier
Närrinnen derart suggeriert, daß sie sich jeweils am Karfreitag vor
einem gewählten Publikum ans Kreuz schlagen ließen, wo sie
eine Stunde und darüber blieben. Dann zog man die Nägel heraus und
die Wunden hatten Zeit bis zur nächsten Prozedur zu verheilen. Das
wichtigste Suggestivmittel waren auch die oben schon kurz erwähnten
»Secours«. Sie bestanden in gewaltsamen Zerrungen des Körpers,
Fausthieben auf die Brust, taktmäßigem Dreschen des Kopfes mit
den Fäusten (faire le moulinet), das von vier bis fünf Personen
an der Konvulsionärin vorgenommen wurde, Pressen von Kopf
und Bauch usw. Herr de la Barre ließ seine Opfer auch mit
Holzklötzen auf die Brust schlagen und behauptete, daß sie dadurch
nicht verletzt wurden, um anzudeuten, daß auch die Kirche aus
allen Verfolgungen unberührt hervorgehe. Barre erzählte einem
Augenzeugen von den Kreuzigungen: »Gott befiehlt zuweilen zwei oder
drei derselben (nämlich der Ekstatikerinnen), eine zu Füßen der
anderen zu kreuzigen. Man kann nicht umhin, davon gerührt zu werden,
denn es gewährt einen wirklich recht hübschen Anblick.«


Aus dieser Äußerung geht sehr klar hervor, daß es dem geistlichen
Herren weniger um eine fromme Handlung, als um Befriedigung einer
perversen Wollust zu tun war. Seine Opfer aber handelten aus reiner
Dummheit.


Eine andere Gruppe von Närrinnen stand unter Geistlichen, deren
Anführer ein P. Cottu war. Sie wurden für die Kreuzigung am
Karfreitag ebenfalls durch »secours« präpariert, außerdem versuchte
man die von den Nägeln zu durchbohrenden Stellen durch Waschen mit
dem Wasser vom Grabe des heiligen Paris unempfindlich zu machen.
Merkwürdig ist, daß die Gekreuzigten angaben, keinen Schmerz zu
empfinden. Die soeur Françoise starb 1760, wie es scheint wesentlich
infolge der erlittenen »secours«. Auf dem Sterbebett wollte der
Pater Cottu ihr noch mit einigen secours-Hieben zu Hilfe kommen. Der
anwesende Arzt hinderte ihn daran. Eine Viertelstunde später war sie
eine Leiche[11].


Noch im Jahre 1823 trug sich etwas Ähnliches in
Wildensbuch, einem kleinen Weiler im Norden des Kantons Zürich
zu. Die Hauptheldin war Margarete Peter von Wildensbuch, ein
junges Bauernmädchen. Sie verstand es, ihrer Umgebung ihre religiösen
Phantasien einzuflößen und führte mit ihnen, bewaffnet mit allen
möglichen Instrumenten, Kämpfe gegen den Teufel und Dämonen auf. Als
»heilige Gret« verehrten sie die Landleute, wiewohl ihrem Seelenbunde
mit einem ähnlich veranlagten Schuster ein Kindlein entsprossen war.


Nach mancherlei tumultuarischen Szenen eröffnete Margarete am 15.
März 1823 den Ihrigen: Wenn Christus siegen und der Satan völlig
überwunden werden müsse, dann sei es notwendig, daß Blut fließe.
Zudem habe Gott ihr in der letzten Nacht große Dinge offenbart,
die heute zustande kommen müßten. Sie habe sich für viele Seelen
verbürgt, besonders für die ihres Vaters und ihres Bruders Kaspar.
Niemand dürfe sich jetzt weigern, sein Leben für Christus zu lassen.


Sie ließ nun in ihre Kammer ihre Anhänger und Anhängerinnen kommen,
zwölf an der Zahl, und das widerliche Schauspiel begann.


Zunächst machte sie der Umgebung klar, daß nunmehr Blut fließen
müsse, damit viele tausend Seelen gerettet würden. Sie befahl allen,
sich auf Brust und Stirn zu schlagen, damit dem Teufel die Gewalt
über sie genommen würde. Dann versetzte sie ihrem Bruder Kaspar
mit einem eisernen Keile so heftige Hiebe auf Kopf und Brust,
daß er ohnmächtig zu werden begann. Es fiel dem Dummkopf aber
keineswegs ein, sich zu wehren. Während sie losschlug, rief sie:
»Sehet, wie der Teufel die Hörner aus dem Kopfe des Kaspar
hervordrängen will, — sehet, wie sie aus der Brust herauskommen!«
Und die fromme Gemeinde sah es auch wirklich!


Sie ließ dann von ihrem übel zugerichteten Bruder ab, und behandelte
andere mit einem hölzernen Hammer. Das war aber nicht ausreichend.
Auf ihre Frage, ob die Anwesenden für die armen Seelen sterben
wollten, erhielt sie ein einstimmiges »Ja« zur Antwort. Sie begnügte
sich aber vorerst mit ihrer Schwester Elisabetha.


Diese schlug sich zunächst selbst mit einem hölzernen Schlägel
auf den Kopf, dann legte sie sich quer über das Bett und forderte
Margarete auf, sie sofort totzuschlagen. Sie wurde dann auch
erschlagen, nachdem die »heilige Gret« versprochen hatte, sie
am dritten Tage wieder auferstehen zu lassen. Sie ließ sich
ohne einen Laut des Schmerzes mit einem eisernen Keil den Kopf
zerschmettern und sagte noch unter den Todesstreichen: »Ich lasse
mein Leben für Christus.«


Grausiger war das Ende der »Heiligen« selbst. Neben der Leiche
ihrer Schwester auf dem Bette sitzend, schlug sie sich den Kopf
blutig und befahl ihrer Anhängerin Kündig, die auch beim Tode der
Schwester mitgewirkt hatte, ihr noch weitere Wunden beizubringen,
denn »Christus in ihr habe gegen seinen Vater für so viele tausend
Seelen Bürgschaft versprochen; erst jetzt müsse noch mehr Blut
fließen; sie müsse sterben und sich selbst opfern.« »Schlag zu, Gott
stärke deinen Arm!« rief sie der zögernden Freundin zu. Sie ließ sich
dann, ohne die geringste Äußerung von Schmerz, von der Kündig mit
einem Schermesser einen Kreisschnitt um den Hals und einen
Kreuzschnitt auf die Stirne machen.


Hierauf mußte die Kündig auf ihren Befehl, damit die Seelen erlöst
und der Satan überwunden werde, die Kreuzigung an ihr
vornehmen. Sie legte sich auf Holzstücke und ließ sich von der
Freundin, die sie mit »Gott stärke deinen Arm« und der Verheißung
nicht nur die tote Schwester aufzuerwecken, sondern auch selbst
nach drei Tagen wieder aufzuerstehen, anfeuerte, Nägel durch Füße
und Hände, durch jedes Ellbogengelenk und durch die beiden Brüste
schlagen. Eine andere Närrin half dabei. Während der Kreuzigung rief
sie unaufhörlich: »Gott stärke deinen Arm! Ich fühle keinen Schmerz!
Es ist mir unaussprechlich wohl! Sei du nur stark, damit Christus
überwinde.«


Als sie nun, ohne jegliche Schmerzäußerung, gekreuzigt war, forderte
sie, man solle ihr einen Nagel ins Herz schlagen, oder ihr den Kopf
spalten. Die Kündig versuchte ihr demgemäß ein Messer in den Kopf zu
treiben. Da es sich krümmte und sie gleich darauf begehrte, man solle
ihr den Kopf einschlagen, taten es die Kündig und ein weiterer
Anhänger mit einem Stemmeisen[12].


Wenige Jahre vorher, 1817, war in dem österreichischen Dorfe
Ampfelwang etwas Ähnliches passiert. Veranlaßt war die
fanatische Bewegung durch den dortigen katholischen Pfarrer
Pöschl, der die Köpfe seiner Gemeinde mit närrischen Ideen
von einer nahen Judenbekehrung, dem bevorstehenden Ende der Welt und
ähnlichem füllte. Da er durch die Regierung versetzt wurde, sah sich
die Gemeinde, in der dieser Blödsinn Wurzel gefaßt hatte,
gezwungen, sich ein neues Haupt zu geben. Sie wählte sich also den
Bauern Joseph Haas, einen leidenschaftlichen Anhänger Pöschls,
zum geistlichen Führer. Dieser gewann in Kürze die ganze Gemeinde mit
Ausnahme einer einzigen Familie für seine Ideen.


Die Pöschelianer waren sich bald darüber klar, daß in dieser
Familie der Antichrist stecken müßte, weigerte sie sich doch den
gemeinschaftlichen Andachtsübungen beizuwohnen. Daß man sie deshalb
umbringen mußte, war selbstverständlich und es geschah auch
unter dem Zauberworte »der Herr will es«.


Doch man sann auf neue fromme Taten, wozu gerade die Karwoche die
beste Gelegenheit bot. Die Frage wurde aufgeworfen, ob Gott, da ihm
doch der für die Brüder erfolgte Tod Christi angenehm war, wohl auch
Gefallen daran finden würde, wenn ein Mitglied der Gemeinde für die
andern Brüder und Schwestern den Opfertod erlitte. Natürlich bejahte
man sie und beschloß durch das Los eines der Gemeindemitglieder als
Opfer zu bestimmen. Da zuerst der Führer Haas gezogen wurde, man
ihn aber für unentbehrlich hielt, warf man das Los zum zweiten Male
mit dem Erfolg, daß es auf ein 17- bis 18jähriges Mädchen fiel.
Es jubelte laut über die Gnade, für die Brüder und Schwestern wie
Christus sterben zu dürfen, nur bat sie, ihr auch die Martern
Christi zuzufügen. Man schneidet ihr den Kopf bis aufs Gehirn
auf, als sie aber, bisher jubelnd, nun zu wimmern begann, wurde
sie völlig erschlagen. Nun erwartete ihre Gemeinde betend
ihre Auferstehung gleich der Christi, da sie doch wie dieser
gestorben war. Vorher schnitt man ihr noch das Herz auf, um darin
mystische Figuren zu finden. Während die Gläubigen die Auferstehung
erwarteten, wurden sie verhaftet[13].





Zu den grausigsten Äußerungen der Dummheit gehört wohl unzweifelhaft
in neuerer Zeit die russische Sekte der Skopzen, d. h. der
Selbstverstümmler. Sie zählt mehrere tausend Anhänger, meistens
aus dem niederen Volke, besonders Soldaten, aber auch sehr reiche
Kaufleute, die große Geldsummen dafür, früher namentlich zur
Bestechung der Obrigkeit, hingeben. Sie berufen sich für ihren
Wahnwitz auf zwei Bibelstellen (Matth. 19, 12 und Luk. 23, 29),
wiewohl in der ersteren nur von Verschnittenen die Rede ist, ohne
jede Nutzanwendung, es in der zweiten aber heißt: »Die Zeit wird
kommen, wo man sagen wird: selig sind die Unfruchtbaren, die Leiber,
die nicht geboren, die Brüste, die nicht gesäugt haben.« Das ist
aber völlig genügend, und vielleicht noch weniger wäre es, denn die
Dummheit stellt sehr bescheidene Ansprüche an das Material, aus dem
sie ihre Schlüsse zieht.


Die eigentliche Lehre der Sekte nimmt an, daß der Sündenfall Adams
die geschlechtliche Vermischung gewesen sei, denn die Menschen
sollten sich nur durch »heilige Küsse« fortpflanzen. Aus dieser
ersten Sünde seien alle übrigen gekommen und die Welt sei jetzt
sehr verderbt. Die Hauptlehre Christi, die Erlösung, bestehe
aber in nichts anderem, als der »Feuertaufe«, d. h. der
Entmannung durch glühendes Eisen. Diese, jetzt durchs
Messer ausgeführt, besteht entweder in vollständiger Entfernung
oder in Kastration, das »große und kleine Siegel«. Damit verbinden
sich chiliastische Ideen. Im Anfange des 19. Jahrhunderts war ein
gewöhnlicher Bauer Seliwanoff der inkarnierte Christus und auch
zugleich der Zar Peter III., der nicht wirklich getötet worden
sein soll. Dagegen ist der herrschende Zar der Antichrist. Ferner
fordern die Skopzen geheime Versammlungen, in denen wildes Tanzen
und Singen, inspiriertes, sinnloses Predigen und wohl auch wirklich
ekstatische Zustände die Hauptsache sind. Die Neubekehrten werden
dabei in narkotischen Schlaf versetzt und dann entmannt, die Weiber
verschneiden ihre Brüste. Geschlechtlicher Verkehr ist die größte
Sünde. Deshalb fluchen die Skopzen ihren eigenen Eltern. Trotz aller
Verfolgungen besteht die Sekte noch heute.


Eine sicherlich nicht minder furchtbare Sekte, wie die Skopzen,
ist in Rußland die der Teufelsanbeter, die dem Satan Opfer
darbieten. Ferner gibt es in Sibirien die Morelschiki, die
es für ihre Pflicht halten, sich »Gott ganz darzubieten« und sich
in ganzen Scharen gegenseitig niederstechen und verbrennen.
Das taten im Jahre 1868 auf dem Gute eines Herrn von Gurieff an der
Wolga 47 Männer und Frauen gleichzeitig. Um 1870 sollen hundert, ja
Hunderte auf diese Weise zugleich gestorben sein.


Die Geißlersekte der Chlysten, die stündlich den Weltuntergang
erwartet, sowie das Reich des Antichrist, gerät unter wilden
Tänzen und Sängen in eine ekstatische Wut, wobei sie sich nicht nur
selbst furchtbar mißhandeln und durchpeitschen, sondern im Jahre
1869 sich einmal auf die harmlosen Zuschauer stürzten und einige
totprügelten.


Im Gouvernement Kiew bei Tiraspol weihten sich 25 Sektierer, beinahe
alle Bewohner eines Gehöftes, freiwillig dem Opfertod, indem sie sich
auf Anstiften einer Frau den Tod durch Einmauernlassen und
Verhungern gaben[14].


Noch am Ende des 19. Jahrhunderts bestand in unserem so gesitteten
und aufgeklärten Europa, nämlich in Appelteren bei Amsterdam
eine Sekte, die mehrfach zu religiösen Zwecken geheime Morde begangen
haben soll. Gerichtlich konnten etwa 40 Mitglieder ermittelt werden.
Sicher ist, daß der Knecht Brinkman, in Diensten bei einem Bauern
Scherf, bei einer »Teufelsaustreibung« ums Leben kam. Man sprach
bei einer Versammlung dieser ultraorthodoxen Protestanten im Hause
Scherfs die Überzeugung aus, der Teufel sei im Hause und habe
speziell von Brinkman Besitz ergriffen. Zunächst soll Scherf nach
dem Beispiel Abrahams seine eigenen 5 Kinder als Opfer angeboten
haben. Da man sie aber nicht im Hause fand, so ging man um 1 Uhr
nachts, sofort nach Schluß der Sitzung, zu Brinkman, den man aus
dem Schlafe weckte. Scherf begann die Teufelsbeschwörung,
worauf der Knecht mit Stangen und Stöcken von allen totgeschlagen
wurde. Am nächsten Tage richtete man für die »Brüder und
Schwestern« ein festliches Mahl her und sang dabei zahlreiche
religiöse Lieder. Bei der bald folgenden Verhaftung gab der
Gemeindevorsteher Spiering an, er habe die feste Absicht
gehabt, auch noch eines seiner Kinder zu opfern[15].


Wer an den heute noch in der protestantischen theologischen Literatur
spukenden Teufelsglauben sich erinnert, wird sich nicht im mindesten
darüber wundern, daß Bauern das praktisch üben, was ihre Seelenhirten
theoretisch begründen.


Es läßt sich ja überhaupt nicht in Abrede stellen, daß alle
diese Massendummheiten auf kirchliche oder biblische Einflüsse
zurückgehen. Entweder wird eine kirchliche theoretische Forderung
praktisch und im großen Stile geübt, wie wir es bei den verschiedenen
Formen der Askese sahen. Oder es wird ein Beispiel aus der Geschichte
unserer Religion nachgeahmt, wie etwa die Kreuzigung Christi, oder
aber eine in den Evangelien enthaltene, oder auch nur angedeutete
Lehre wird weiter entwickelt. Dahin gehört der kirchlich — vom
Katholizismus so gut wie vom Protestantismus — sanktionierte und
in ein System gebrachte Hexen- und Teufelsglaube. Oder man beruft
sich, wie etwa die Skopzen, auf teils mißverstandene, teils isoliert
betrachtete und ganz einseitig, monomanisch, zur Lebensrichtschnur
gemachte Bibelstellen. Schließlich können die Skopzen sich mit dem
gleichen dogmatischen Recht auf ein Bibelwort hin verstümmeln, wie
das Papsttum auf ein anderes, seine Macht des Bindens und Lösens
aufbaut.


Es ist eben immer eine ungeheure Dummheit sich irgendeinem Ausspruch,
irgendeiner Autorität mit Kadavergehorsam zu unterwerfen,
auf Buchstaben und Worte zu schwören. Damit soll natürlich nicht
gesagt sein, daß es nicht auch sehr klug sein kann, sich die Weisheit
und Lebenserfahrung anderer zunutze zu machen. Aber maßgebend
soll eben doch stets die Art der Interpretation, die Kritik, die
Beurteilung des Falles, kurz der eigene gesunde Menschenverstand
bleiben.





Ein anderer religiöser Gedanke, der auch auf die Bibel zurückgeht,
ist der des tausendjährigen Reiches. Ja, für die Wiederkehr
Christi können sich Gläubige sogar auf seine eigenen Worte berufen.
Da ist es nur natürlich, wenn sie für ihr Leben die Konsequenzen
daraus ziehen. Die Dummheit besteht eben auch hier wieder in der
willenlosen Unterordnung unter eine fremde Autorität. Aber auch diese
Willenlosigkeit, dieser freiwillige Verzicht auf Kritik, ist von den
Kirchen mit Feuer und Schwert gezüchtet worden, wie die Geschichte
der Glaubensverfolgungen lehrt. Ist aber einmal das eigene Urteil zum
Schweigen gebracht, ist der Fromme gezwungen mancherlei, was Vernunft
und Erfahrung widerspricht, unter dem Drucke kirchlicher Autorität
bedingungslos zu glauben, dann ist der Geist für die gläubige
Hinnahme jeder Ungeheuerlichkeit entsprechend präpariert.


Übrigens hat die gewissenhafte Befolgung des »Wachet und betet« auch
manches Gute im Gefolge und die Verirrungen der Chiliasten sind im
Vergleich mit jenen, die wir oben kennen lernten, recht harmloser
Natur.


Einer solchen Form der Narretei huldigt eine Sekte
in Amerika, die sich Shaker nennt und Mitte vorigen
Jahrhunderts etwa 4000 Mitglieder zählte. Auch sie sind Chiliasten,
unterscheiden sich aber nicht unwesentlich von zahlreichen
Glaubensgenossenschaften, die gleichfalls an die Wiederkehr des
Messias glauben, dadurch, daß sie vom bereits erfolgten Eintritt
dieses Zustandes fest überzeugt sind. Und zwar war es ein weiblicher
Messias, namens Ann Lee, in der die Wiederverkörperung Christi
zu erblicken ist. Diese Ann Lee, die zu Bolton in Lancashire 1758
einer kleinen Gemeinde von Mystikern beitrat und durch mancherlei
Verfolgungen sich genötigt sah, im Jahre 1772 nach Amerika
auszuwandern, ist als »Schwester und Braut Christi« die einzige
Heilige, die die Shaker verehren.


Die Lehre ist sehr einfach: Im Jahre 452 begann mit der Begründung
der päpstlichen Macht das Reich des Antichrists, das nach der
Offenbarung Johannis dem zweiten irdischen Auftreten des Heilandes
vorangehen soll. Seit der Reformation, die den »großen Drachen«
nicht tötete, sondern nur in zwei Teile zerriß, nahm dieses Reich
allmählich wieder ab. Während dieser Herrschaft des Antichrists war
der göttliche Geist Christi in den Himmel zurückgekehrt, um dort
seine »Wiederkunft in und mit der heiligen Braut, welche die Tochter
der ewigen Weisheit ist«, vorzubereiten. Anno 1747 ließ er sich auf
Ann Lee herab, um durch eine zweite Erlösung der Menschheit sein
tausendjähriges Reich zu gründen, in dem die Sünde keine Stätte hat.


Die friedliche, arbeitsame und überhaupt brave Gemeinde
scheut vor allem jeden geschlechtlichen Verkehr. Gott feiert sie
durch tägliche Tänze, nach flotten Melodien. Warum sollten allein die
Beine den Schöpfer nicht loben dürfen[16]?


Schlimmer war die Millermanie in Amerika, die verursacht wurde
durch die Prophezeiungen eines gewissen William Miller (geb.
1772, † 1849) aus dem Staate Neu-York. Seit dem Jahre 1831 kündigte
er das Erscheinen des Herrn am Himmel an, sowie das Ende aller Dinge
für den März 1843. In Neu-York, Maine, Massachusetts und anderwärts
scharten sich Leute, denen er seine Wahnideen zu suggerieren
verstand, um ihn. Als Adventisten, wie sie sich im Glauben an
die Wiederkehr Christi in sichtbarer Gestalt nannten, verloren sie
alles Interesse an irdischen Dingen. Sie gaben ihre Geschäfte auf,
überließen zum Teil ihre Familien dem Elend, um in Versammlungen
zu beten und zu predigen und sich auf diese Weise für den großen
Tag vorzubereiten. Als dieser aber nicht eintraf, tröstete man
sich mit der Annahme, daß die Berechnung des Datums falsch sei und
die Prophezeiung sich am 22. November 1844 nach jüdischem Kalender
erfüllen müsse.


Manche Anhänger der Millersekte verfielen infolge der andauernden
religiösen Exaltation in unheilbare Geisteskrankheit, wähnten sich
im Himmel oder verzichteten auf Nahrung, weil sie nurnoch die
Kost der Engel benötigten. Als nun auch das zweite Datum sich als
falsch herausstellte, genügte selbst diese Enttäuschung nicht, die
Adventisten von ihrer Torheit zu heilen. Vielmehr war die einzig
bedeutsame Folge lediglich die, daß die Anhängerschaft sich
in mehrere Sekten spaltete. Noch heute gibt es in Amerika gegen
65000 solcher sonderbarer Heiliger, während die europäische
Generalkonferenz im Jahre 1901 mit Stolz auf eine Gemeinde von 7700
Seelen blicken konnte[17].


Eine ebenbürtige Sekte gründete der gänzlich ungebildete Rademacher
Kondrat Maljòwanni in Südrußland. Die Eltern dieses
Analphabeten waren Potatoren und er selbst bis zum 40. Lebensjahre
dem Trunk ergeben. Trotz oder wegen aller dieser Umstände gelang
es ihm in den achtziger Jahren des letzten Jahrhunderts eine große
und begeisterte Gemeinde um sich zu versammeln. Auch er predigte
den nahen Weltuntergang und verstand es denen, die nicht alle
werden, klarzumachen, daß dieses Ereignis auf ihr Schicksal von
günstigem Einfluß sei. Sie gaben ihre Arbeit auf und verkauften oder
verschenkten ihr Eigentum.


Bei den gemeinsamen Andachtsübungen der Maljòwannisten kommt es unter
den Versammelten häufig zu hysterischen Anfällen. »Unter allgemeinem
Lärm, Geschrei und Durcheinander sieht man die einen hinstürzen
wie vom Blitze getroffen, andere entzückt oder kläglich schreien,
weinen, springen, in die Hände klatschen, sich selbst gegen die
Stirn oder vor die Brust schlagen, an den Haaren reißen, mit den
Füßen stampfen, tanzen, alle möglichen Töne und Rufe von sich geben,
entsprechend den verschiedenen Emotionszuständen wie Freude, Glück,
Verzweiflung, Furcht, Entsetzen, Erstaunen, Andacht, dem Ausdrucke
psychischen Schmerzes, der Geruchs- oder Geschmackswahrnehmung usw.
Noch andere ahmen Hundegebell, Pferdewiehern und sonstige
Tiere nach[18].«


Besonders merkwürdig war bei dieser Erscheinung, daß Maljòwanni
es verstand, bei seinen Anhängern fast genau dieselben Wahnideen
hervorzurufen, die ihn selbst erfüllten. Er suggerierte zunächst
Personen aus seiner Umgebung, die eine gewisse Neigung zu religiöser
Exaltation besaßen, seine Wahnideen, und diese sorgten dann
ihrerseits für deren Weiterverbreitung. Diese psychopathische
Epidemie nahm schließlich einen so bedrohlichen Umfang an, daß nur
durch die Einmischung der russischen Regierung Einhalt getan werden
konnte.


Eine ganz analoge Bewegung haben wir im Lazarettismus zu sehen.


Er ist als Erscheinung deshalb so interessant, weil er beweist, daß
noch heute, genau wie vor Jahrtausenden, ein religiöser Fanatiker
sein Publikum findet. Die Bewegung gewinnt an Bedeutung, wenn
man berücksichtigt, mit welcher Energie die katholische Kirche
Sonderbestrebungen zu bekämpfen weiß und nicht minder durch ihr
Auftreten auf dem uralten Kulturboden Italiens.


Der Vater der zu betrachtenden Sekte war David Lazaretti, 1834
in Arcidosso geboren, seines Zeichens Karrenführer (barocciaio). Er
stammte aus einer Familie, in der religiöser Wahnsinn vorgekommen
war, besaß Intelligenz und war ein schöner, stattlicher Mann.
Auf eine Erscheinung der Madonna im Jahre 1866 hin, brachte er
einige Monate bei einem Einsiedler in Montorio Romano zu. Das
Resultat dieser frommen Zurückgezogenheit war ein Stigma an der
Stirn, bestehend in dem von Strahlen und Dornen umgebenen
Herzen Jesu. War er auch nicht gerade auf sehr wunderbare Weise
zu diesem Zeichen gekommen — er hatte es durch Glüheisen und
Tätowierung hervorgerufen — so läßt sich denken, daß es im gegebenen
Moment seine Wirkung nicht verfehlte.


Aus dem früheren Trinker und Flucher wurde durch religiöse
Halluzinationen ein Asket und Schwärmer, der zum Volke predigte und
durch Prophezeiungen, Versprechungen und Drohungen auf die ländliche
Bevölkerung großen Einfluß zu gewinnen verstand. So konnte er,
gefördert durch großes Selbstgefühl, zunächst die »Gesellschaft der
christlichen Familien«, die 80 Familien umfaßte, aus der Bevölkerung
von Monte Amiata gründen. Die Kolonie lebte unter Führung ihres
Propheten, für den sie sogar Frondienste tat, um ihn der profanen
Feldarbeit zu entheben, mehrere Jahre lang in genossenschaftlichem
Kommunismus.


Lazaretti begnügte sich nicht damit, immer geheimnisvoller zu
prophezeien und heftig auf alle Andersgläubigen, besonders die
Protestanten, zu fluchen, sondern ordnete auf dem Monte Labbro, den
er sich zum Sitze seines geistlichen Fürstentums erkor, den Bau eines
Turmes an. Seine Gemeinde widmete sich dieser Arbeit mit Feuereifer,
vom frühen Morgen bis zum späten Abend in Wind und glühender Sonne
Steine tragend. Übrigens wurde der Turm nicht vollendet.


Der religiöse Wahnsinn zeigte bei Lazaretti immer groteskere Formen.
Er schrieb an den König von Italien, an die Fürsten der Christenheit,
umgab sich mit »Aposteln« und suchte in Äußerlichkeiten,
so weit es eben ging, Christus nachzuahmen. So hatte er seinem
Apostel Petrus als Symbol seines Amtes zwei Schlüssel aus Pappdeckel
kreuzweise auf die Brust geheftet.


Für den 18. August 1878 hatte Lazaretti ein Erdbeben vorherverkündet,
das alle, die nicht an ihn glaubten, verschlingen würde. Natürlich
sah seine Gemeinde mit Furcht und Hoffnung diesem Tage entgegen,
hatte er doch versprochen, sich um Mitternacht ihr in anderer Gestalt
zu zeigen. Immerhin war auch seine jetzige Erscheinung, wenigstens
in seinen und der Gläubigen Augen, ganz respektabel, denn er
beanspruchte »Symbol der neuen Reform des heiligen Geistes« zu sein.


Die Tragödie — oder sollte es keine sein, wenn wir viele Hunderte
von Menschen einem Wahnsinnigen folgen sehen? — ging ihrer
Katastrophe entgegen. Sprach er von sich als »Anführer und Richter
Christus in der wahren und lebendigen Gestalt der Wiederkunft unseres
Herrn Jesu Christi in diese Welt«, so war das natürlich Irrwahn.
Recht aber sollte er mit seiner düsteren Prophezeiung erhalten, er
sei das »Opfer, das für die Erlösung der Welt hingeschlachtet werden
mußte«.


Für die Mitte des August 1878 bereitete Lazaretti einen großartigen
Auszug vom Monte Labbro vor. Die Tage vom 14.-18. August wurden
mit Gebet, Predigt und Gottesdienst zugebracht und in ungezählten
Tausenden war die Umgebung herbeigeströmt, harrend der Dinge, die da
kommen sollten. Am Morgen des 18. August kam Lazaretti in die Kirche,
das rote Futter seines Mantels nach außen. Mit leiser und
feierlicher Stimme sagte er: »Dies ist ein Blutzeichen. Mein Blut,
das Blut des neuen Abel wird, ihr werdet es sehen, binnen kurzem
vergossen werden und wird sich mit dem heiligen Blut, das dort in
jenem Kelch ist, vermischen«. Als er an der Spitze des grotesken
Zuges aufbrach, trat ihm die Behörde mit der Aufforderung, sich
zurückzuziehen, entgegen. Er leistete keine Folge. Ein Steinhagel
überschüttete die Beamten und Karabinieri. Sie gaben Feuer. Als eines
der ersten Opfer fiel der Prophet.


Noch 1883 gab es Leute, die an die Wiederkunft des »heiligen David«
glaubten[19].


Einwohner des Ortes Korano bei Neapel sahen noch im Cholerajahr
1885 auf einem benachbarten Hügel, auf dem eine Kapelle stand, die
Madonna in schwarze Gewänder gehüllt, für die Errettung
der Menschheit betend. Die Kunde von diesem Ereignis zog alsbald
solche Menschenmassen nach Korano, daß sich die italienische
Regierung veranlaßt sah, zur Verhütung weiterer Ausbreitung der
Halluzinationsepidemie den Hügel polizeilich abzusperren, und die
Kapelle zu beseitigen. Natürlich könnte sich jeden Tag wieder etwas
Ähnliches ereignen[20].





Daß die Dummheit auch in den gebildeten Kreisen Masseninfektionen
ermöglicht, lehrt die Geschichte der »Königsberger Mucker«.


In den ersten Dezennien des 19. Jahrhunderts erregte in Königsberg,
ausgerechnet in Königsberg, der Stadt Kants, eine Sekte berechtigtes
Aufsehen. Zwei Geistliche, der Archidiakon Ebel
von der Altstädter Kirche, und der Prediger Diestel von der
Haberger Kirche hatten sie ins Leben gerufen, und zwar ausschließlich
aus den höchsten Gesellschaftsschichten. Grafen und Barone, Gräfinnen
und Geheimrätinnen, Offiziere und ein jüdischer Professor hatten sich
zu Ebels Gemeinde die Bruderhand gereicht, und tatsächlich hatte
dieser dafür Sorge getragen, daß man auf seine Kosten kam.


Das Zeremoniell interessiert uns am meisten, denn die Lehre war
schließlich auch nicht viel dümmer, als manche offiziell vertretene,
und wenn sich Ebel als »des Menschen Sohn« feiern ließ, so
will das alles noch gar nichts besagen gegen die Art, in der dies
geschah.


Es handelte sich natürlich um eine Geheimlehre. Da war vor allem die
Rangordnung wichtig, die Ebel in seinem Reiche einführte. Hinter
ihm, als Spitze, folgten drei Frauen, die Gräfin v. d. G. als Ebels
erste Frau im Geiste als »Lichtnatur«, Emilie v. S. als seine zweite
Frau im Geiste in der Eigenschaft als »Finsternisnatur« und endlich
seine angetraute Gattin als dritte Frau im Geist. Sie repräsentierte
die »Umfassung«. In psychischer und physischer Hinsicht stand
sie dem heiligen Ebel weit weniger nah, als seine vornehmen und
schönen Seelenbräute. Auf diese drei Frauen folgte dann in genauer
Rangordnung die übrige fromme Gemeinde.


Wo so viel vom Geist die Rede ist, darf natürlich der Körper
nicht darben. Und daß er das nicht tat, dafür hatte Ebel in
bewundernswerter Weise gesorgt. Da war zunächst die Beichte.


Die Angehörigen der engeren Gemeinde hatten von Zeit zu
Zeit zu beichten, und zwar nicht etwa Ebel selbst, sondern den drei
»Frauen im Geiste«. Worauf es hier besonders ankam, waren natürlich
geschlechtliche Sünden mit inbegriffen die einfache Gedankenunzucht.
»Je überströmender man in dieser Hinsicht war, je empörenderer
Ausdrücke man sich bediente,« so erzählt Professor Sachs
als Eingeweihter, »desto höher wurde man gestellt, desto mehr als
im wahren Ernst der Heilung stehend, wurde man betrachtet. Schien
das Bekannte nicht wichtig, d. h. nicht arg genug, so erregte das
Unzufriedenheit und wurde ein Festhalten am Argen, ein Unterhandeln
mit dem Teufel, Lauheit, ärger als kalt und warm genannt, und nun
begann das heftigste und andringlichste Pressen auf andere und
geschärftere Bekenntnisse. Kamen solche hervor, so wurde Gott
gepriesen, der das Herz eines Verstockten erweicht hatte.«


Im Zeremoniell der Ebelschen Mysterien spielte der
»Seraphinenkuß« eine große Rolle. Er bestand darin, daß
sich die Gläubigen verschiedenen Geschlechts mit den Zungenspitzen
berührten.


Doch gab es noch eine weit vollkommenere Methode zur stufenweisen
Läuterung und fortschreitenden Heiligung der Mitglieder dieser
frommen Gemeinde. Im wesentlichen bestand diese heilige Prozedur
darin, daß in den Versammlungen Frauen irgendwelche, für
gewöhnlich dem männlichen Anblick entzogene Teile ihres Körpers
entblößten. Die Männer hatten dabei die ihnen sicherlich nicht
wenig sauer fallende Aufgabe, die ganze Herrlichkeit ohne
Empfindung von Sinnenlust zu betrachten. Da das natürlich nicht so
einfach war, wurde eifrig geübt. Übrigens hat auch diese Art der
Abtötung, wie wir an anderer Stelle ausführten, in der von der Kirche
gebilligten »Askese« ihr Vorbild.


Die Erfolge der Methode waren, wie ja vorauszusetzen, glänzend. Sachs
schreibt darüber:


»Schon das unaufhörliche starke Küssen und Umarmen, das gang und
gäbe war, die ungenierte Art der körperlichen Annäherung auch da, wo
von geschlechtlichen Übungen zur Heilung keine Rede war, sondern die
zur gewöhnlichen Art des Zusammenseins gehörte (denn in Gegenwart
irgendeines Fremden, draußen Stehenden, trat das förmlichste und
zierlichste Zeremoniell ein), schon dies konnte nicht verfehlen, jene
Wirkung sinnlicher Erregung auszuüben, zumal viele der Frauen mit
vielen Reizen des Äußeren, wie des Geistes ausgestattet waren. Wer
etwa sagen wollte, es sei ihm hierin anders ergangen, von dem scheint
es mir, daß er sich belüge oder wenigstens täusche.«


Wir brauchen nicht die Versicherung des Mediziners Sachs, der in der
ganzen frommen Geschichte keine rühmliche Rolle spielte, um an der
Wirkung der Übungen nicht zu zweifeln.


Ebel hatte sich selbst eine besonders schwere Form des Gottesdienstes
vorbehalten: Zur Herstellung von einer Hautkrankheit besuchte er das
Seebad Tenkitten bei Fischhausen, wo ihn ein Teil seiner weiblichen
Gemeinde pflegte. Als ihn einst der behandelnde Arzt besuchen wollte,
wie er gerade im Bade saß, bemerkte er schon von weitem, daß in dem
nahe gelegenen Damenbad gebadet wurde. Kaum hatte man von
dort seine Annäherung wahrgenommen, als eine halb entkleidete Dame
ihm entgegenrannte und ihn beschwor, fern zu bleiben, weil Ebel
gerade von den Damen gewaschen und gebadet würde! Zehn bis zwölf
jüngere und ältere Damen standen entkleidet halb im Wasser um ihren
Oberpriester herum, um ihm »voll Eifer Hilfsleistungen zu tun, von
denen das Schamgefühl mit Unwillen sich abwendet«.


Daß Ebel sich auf so angenehme und billige Weise mit einem Harem zu
versorgen wußte, mag für seine Sittlichkeit nicht eben rühmlich sein,
jedenfalls macht es aber seiner Intelligenz alle Ehre. Was aber soll
man von den Damen seiner Gemeinde denken, die ohne Rücksicht auf
Schamgefühl und Standesbewußtsein sich bereitwillig seinen Wünschen
fügten!? Was von der Gräfin Ida v. d. G., einer jungen Witwe, die
durch Geburt, Charakter und Schönheit gleich ausgezeichnet war? Und
doch glaubte sie, ungeachtet ihrer hohen Bildung, in Ebel Gottes Sohn
verehren zu müssen. Sie glaubte es auch noch, als das Gericht über
die »Mucker von Königsberg« sein Urteil gefällt, Ebel seines Amtes
entsetzt und als sittlich verworfenen Menschen gebrandmarkt hatte.
Sie verließ ihn auch dann nicht und opferte ihm Stellung, Familie,
Vermögen, ja pflegte ihn bis an sein Ende (1861). Und zwar darf man
nicht annehmen, daß sie mit ihm im Konkubinat lebte, wenn auch eine
unbewußte Erotik sie sicherlich zu dem schönen Manne hinzog. Es war
pure Dummheit[21].


Ganz gewiß nicht intelligenter war die Gemeinde, die sich
um den Henry James Prince in England scharte. Er hatte seinen
weiblichen Anhang so betört, daß er sich eines Tages folgendes
leisten konnte: in offener Versammlung kündete er an, »in der Kraft
Gottes werde er eine Jungfrau sozusagen zum Weibe nehmen, nicht mit
Fürchten und Schämen an geheimer Stelle und bei verschlossenen Türen,
sondern offen im Lichte des Tages und in Gegenwart aller Heiligen
beiderlei Geschlechtes. Gottes Wille sei es, daß er sie nehme und er
werde niemanden fragen, am wenigsten die Erwählte selbst. Welche er
nehmen würde, sagte er nicht. Die Jungfrauen sollten sich also bereit
halten, da niemand wissen könne, wann der Bräutigam käme. Zuerst
wollte er sie besiegeln mit einem Kuß, dann sie herzen und an sich
halten, so daß der himmlische Geist und das Ding von Erde miteinander
verwüchsen und fortan eins seien an Leib und Seele.«


Tatsächlich passierte das Unerhörte. An der von ihm gegründeten
»Stätte der Liebe« (Agapemone) deflorierte er in offener
Versammlung der Gläubigen ein schönes Mädchen namens Miß Paterson!


Die Folge davon war, daß allerdings einige Mitglieder der Gemeinde
sich von Prince lossagten, die Mehrzahl scharte sich aber um so
dichter um den Heiligen!





Übrigens hatte er in Norddeutschland einen Vorläufer gehabt in der
Person des Johann Paul Philipp Rosenfeld (geb. 1731). Wiewohl
aus guter Familie stammend, trieb er sich in bettelhafter
Kleidung als Vagant herum, da seine Faulheit ihn an der Ausübung
eines Berufes hinderte. Da kam er auf den Gedanken, die Dummheit
als unerschöpfliche Goldader auszubeuten, und er sollte glänzenden
Erfolg haben. Durch geheimnisvolle Andeutungen über seine Person,
Prophezeiungen, Angriffe auf Geistlichkeit, Taufe, Kirchenbesuch,
weltliche Obrigkeit usw. usw. verstand er es, sich in bengalische
Beleuchtung zu setzen und den Landleuten den Glauben beizubringen,
er sei der wahre Messias und Gottessohn. Er stellte ihnen das ewige
Leben schon auf Erden in Aussicht, doch war daran eine Bedingung
geknüpft. Er erklärte, die Schlüssel zum verschlossenen Paradies zu
besitzen, sowie das »Buch des Lebens, das nach der Beschreibung in
der Offenbarung Johannis mit sieben Siegeln versiegelt sei. Um das
Erlösungswerk zu vollenden, müsse er die Siegel öffnen und dazu müsse
er sieben Jungfrauen haben«.


Seine Anhänger, höchst ehrbare, wenn auch, im Gegensatz zum
Königsberger Fall, ungebildete Leute, waren gern bereit, ihm diesen
bescheidenen Wunsch zu erfüllen, doch waren unter der damaligen
Gemeinde in Prenzlow (Brandenburg) keine sieben Jungfrauen
aufzutreiben und so mußte die Zeremonie verschoben werden.


Daß Rosenfeld im Jahre 1769 ins Irrenhaus, ein Teil seiner Gemeinde
nach Spandau gebracht wurde, schürte den Glaubenseifer nur an und
trug zur Vermehrung der Anhängerschaft bei. Er hatte nunmehr den
Hauptsitz seiner Tätigkeit nach Biesental verlegt und bewirkt, daß
die Rosenfeldianer aus friedlichen Bürgern zu Fanatikern
und Radaubrüdern geworden waren. Sie bedrohten ihren Pfarrer und
veranstalteten 1770 einen förmlichen Tumult.


Rosenfeld hatte im Irrenhaus seinen Plan der Siegeleröffnung
keineswegs aufgegeben. Unter seinen getreuesten Anhängern befand
sich auch der Schäfer Gumto aus Mecklenburg-Schwerin. Ihm gegenüber
hatte er sein Inkognito gelüftet und sich Gumto und dessen Frau als
wahrer Heiland vorgestellt, dem zur Öffnung des Buches mit
sieben Siegeln nur eine Kleinigkeit, nämlich die besagten sieben
Jungfrauen, fehlten. Da Gumto drei Töchter hatte, so machte ihm
Rosenfeld klar, daß unter den von Anbeginn der Welt zur Entsiegelung
bestimmten Jungfrauen auch sie sich befänden. Würde der Schäfer sie
ihm nicht ausliefern, dann würden alle Seelen über ihn »Ach« schreien.


Die Vorstellung der über ihn »Ach« schreienden Seelen machte
begreiflicherweise auf den Schäfer den tiefsten Eindruck. Er wollte
durch seine Weigerung nicht eine schreckliche Schuld auf sich laden
und war bereit die drei Töchter auszuliefern. Aber sie waren leider
noch zu jung! Doch die Zeit verging schnell und Rosenfeld befahl aus
dem Irrenhaus — das man sich darnach als ein recht fideles Gefängnis
vorstellen muß — dem Ehepaar Gumto, die älteste 15jährige Tochter
ihm zuzuführen.


Die Frau übernahm die Überbringung und schärfte der Tochter unterwegs
ein, den Befehlen des Propheten ja genau zu folgen, sonst wäre sie
ewig verflucht, da sie ja schon von Geburt an zu einer der sieben
Jungfrauen erkoren sei. Unterwegs nahm man noch einen Mann
und eine Frau, ebenfalls Rosenfeldianer, mit, um der bevorstehenden
Zeremonie mehr Weihe zu verleihen.


»In der Dämmerung kamen die vier Personen im Irrenhaus an und wurden
vom Türhüter in eine besondere Stube gewiesen. Rosenfeld, von ihrer
Ankunft benachrichtigt, erschien. Er fragte das Mädchen, ob sie eine
Braut Christi werden wolle? Sie antwortete: Ja! Er fuhr fort:
So müsse sie auch alles tun, was er von ihr verlange. Ob sie das
aufrichtig wolle? Als das Kind auch hierauf ja antwortete, legte
er sie auf ein dastehendes Bett und vollzog den Beischlaf mit ihm
im Angesicht der gegenwärtigen Personen, nämlich der eigenen
Mutter, ihres nachmaligen Schwagers Lüdemann und einer Frau
Naumann.«


Auf Grund günstiger Berichte über seine Aufführung(!) im Irrenhaus
wurde Rosenfeld im März 1771 aus der Irrenanstalt entlassen und
ließ sich 1775 dauernd in Berlin nieder. Hier verlangte er nun zum
Erlösungswerke von seinen Anhängern die sieben Jungfrauen. Man fand
das ganz selbstverständlich und außer den drei Töchtern Gumtos
lieferte ihm noch der Weber Glanz aus Biesental zwei und ein anderer
Anhänger, namens Meyer die beiden letzten.


Die armen Kinder behandelte er nun wie Sklavinnen, die er nach Laune
rief und fortschickte und im übrigen vom Morgen bis zum Abend für ihn
arbeiten ließ. Während er eine der sieben liebte und mit ihr drei
Kinder erzeugte, verhütete er Nachkommenschaft bei den sechs anderen,
die diesen faulen Wollüstling durch ihrer Hände Arbeit ernähren
mußten. Als eine der armen geplagten und halb verhungerten
Geschöpfe aus Hunger und Kummer zu ihrer Mutter floh, genügte die
Drohung Rosenfelds, wenn sie nicht zurückkehre, gehöre sie nicht zu
den sieben glücklichen Jungfrauen, sondern sei ewig verdammt und
verloren, um die Mutter zu veranlassen, die Tochter zur Rückkehr zu
zwingen. Zwei der Jungfrauen starben, zwei Töchter Gumtos heirateten
Rosenfeldianer. Niemand beschwerte sich.


Endlich im Jahre 1780 leitete Gumto eine Klage gegen Rosenfeld ein,
da er seine messianischen Verheißungen nicht erfüllt habe, wiewohl
der Kläger 15 Jahre sein treuer Anhänger war, ihm drei Töchter
auslieferte und in Armut, Spott und Verachtung gefallen sei. Er
bat Friedrich den Großen, Rosenfeld zu prüfen, ob er wirklich der
rechte Messias sei. Gumto erklärte aber in der Eingabe, »daß, was an
ihm sei, er sich nach der Schrift und nach der Vernunft völlig
überzeugt habe, daß Rosenfeld wirklich der sei, für den er sich
ausgebe, nämlich der gerechte und lebendige Gott!«
Natürlich hatte der Schwindler jetzt ausgespielt und mußte mit
Staupenschlag und lebenslänglicher Festungshaft seine Verfehlungen
büßen[22].





Eine einfache, aber raffinierte Schuhmachersfrau namens
Ulbricht gründete in einem Dorfe in der Nähe Dresdens eine
religiöse Sekte, die 1887 70 Mitglieder zählte. Sie verbreitete
den Grundsatz des Kommunismus und das Gebot der geschlechtlichen
Abstinenz, auch bei Verheirateten. Sie gab vor »Sendbotin
Christi« zu sein, hatte öfter göttliche Inspirationen, in welchen sie
mit geschlossenen Augen (die aber dann mit blauer Brille verdeckt
waren), sich in einer Art länger dauernder ekstatischer Hypnose
zu befinden schien und erteilte in diesem Zustande der Gemeinde
detaillierte Weisungen über die Art, in der sie ihr, der Prophetin,
ihr Vermögen anzuvertrauen hätten. Das geschah auch wirklich
und einzelne lieferten ihr den ganzen Besitz, bis zu 30000 Mark aus.
Von den Mitgliedern der Sekte reisten mehrere im Lande herum und
heilten Kranke durch Händeauflegen.


Endlich wurde ein Bauer mißtrauisch, zeigte die Frau an und führte
ihre Verhaftung herbei. Die Ulbricht legte ein volles Geständnis
ab und bekannte, daß sie als ehemaliges spiritistisches Medium die
Praktiken zur Täuschung der Bauern erlernt habe. Wegen Betruges wurde
sie zu zwei Jahren Gefängnis verurteilt.


Merkwürdig und für die unüberwindliche Macht der Dummheit Zeugnis
ablegend ist nun die Tatsache, daß sie nach ihrer Rückkehr aus der
Strafhaft von der Mehrzahl ihrer Gläubigen wieder als Prophetin
anerkannt wurde und daß die Sekte noch 1898, vielleicht auch
heute noch, fortbestehen konnte[23].





Wohl die harmloseste Form, in der die religiöse Dummheit sich der
Massen bemächtigen kann, ist die der Wut zu predigen.


In Schweden trat in den Jahren 1840 und 1841 diese
merkwürdige religiöse Volkskrankheit auf und verbreitete sich über
mehrere tausend Personen. Bei jeder kleinen Aufregung begannen
lokalisierte Zuckungen im Körper oder Gesicht und es folgte der
unwiderstehliche Drang zu predigen, d. h. von den Visionen,
die die guten Leute erfüllten, zu berichten, vor Laster, Trunk und
Lüge usw. zu warnen. Das Volk nannte daher diese hystero-epileptische
Seuche »Predigerkrankheit«[24].


Nach dem Vorangehenden wird niemand mehr bezweifeln, daß auch
heute noch, trotz aller Aufklärung, Bildung und »Kultur« ähnliche
Vorkommnisse möglich sind. Ja, vor wenigen Jahren erst, 1907, hat
sich eine derartige Schwärmerbewegung gezeigt und zwar in
Hessen.


In Kassel und dessen weiterer Umgebung versammelten sich religiös
erregte Volksmassen, um zwei Norwegerinnen, die behaupteten, die
Gabe des Zungenredens von Gott zu besitzen und vom Evangelisten
Heinrich Dallmayer nach Kassel gebracht worden waren, zu
lauschen. Die beiden Damen schrien zwar nur in unverständlichen
Tönen und gaben vor, daß es der Geist Gottes sei, der aus ihnen
rede. Das genügte aber der frommen Gemeinde, die sich zuerst im
»Blauen Kreuz« zusammenfand, vollständig als Befähigungsnachweis.
Man feierte sie also als Prophetinnen. Aber das Zungenreden wirkt
ansteckend. Kaum hört die Versammlung die mit wildem Enthusiasmus
hervorgestoßenen Worte, als sich auch schon neue Zungenredner melden.
Die Norwegerinnen verschwinden von der Bühne und der Hexensabbat
beginnt.


Als Großalmerode, das von dieser heiligen Sekte hörte, eine
Deputation in die Kasseler Versammlung geschickt hatte, kann sie
sich, in die Heimat zurückgekehrt, eines Zungenredners rühmen. Auch
dieser wirkte Wunder, denn nach wenigen Tagen gab es in Großalmerode
ein halbes Dutzend, ja Dutzende, die diese Gabe zu besitzen
behaupteten, und in Bälde galt es sogar als höchst auffallend, wenn
ein junges Mädchen, ein halbwüchsiger Bursche, nicht ebenfalls
zungenredeten.


Die Symptome nun, die sich überall, denn Großalmerode war keineswegs
der einzige Schauplatz dieses Blödsinns, gleichmäßig zeigten, waren
folgende: Wenn die Stunde gekommen ist, verfällt der Zungenredner
in einen regelrechten Krampf. Mit leichten Zuckungen beginnend,
endet er mit den wildesten Gliederverrenkungen. Die Gesichter sind
verzerrt, die Augen starr, die Arme werden wild und sinnlos durch
die Luft gewirbelt und der ganze Körper schüttelt sich rhythmisch,
wie in furchtbaren Wehen. Das Knacken der Glieder und ein wüstes,
schauerliches Zähneklappern bildet die Begleitmusik. Dann hört man
wieder jammervolles Stöhnen, Seufzen und Schluchzen, das nur von
einzelnen mehr geheulten, als gesprochenen Gebetsrufen unterbrochen
wird.


Das ist der Auftakt. Nunmehr beginnt plötzlich und gewaltsam
das eigentliche Zungenreden. Eine Anzahl unverständlicher Laute
wird ungestüm in die Versammlung geschleudert. Meistens sind es
komplizierte und verworrene Orakelsprüche. Ein Ohrenzeuge hat einen
der einfachsten Sätze festgehalten. Er lautet: »Schallo mo, dall
badbad wotschikrei.« Die meisten lassen sich aber in unserer
Buchstabenschrift gar nicht wiedergeben.


Ein Mädchen hatte es sich bequemer gemacht, indem es in seiner
Besessenheit immer »toje, toje, toje ... to« schrie. Das genügte aber
auch vollständig den Offenbarungssuchern und ließ sich als höhere
Weisheit unschwer interpretieren.


Denn das Zungenreden allein tut es nicht. Die goldenen Sprüche
müssen erst durch einen Ausleger der misera plebs verdeutlicht und
verdeutscht werden. Daß dieser Interpret sich nicht viel anders
benimmt, als die Zungenredner, ist sicher eher dazu angetan seine
Autorität zu erhöhen, als zu vermindern.


Übrigens setzte sich die Versammlung ganz systematisch durch
stundenlanges Knien verbunden mit der Monotonie des ewigen Betens,
Seufzens und Jammerns, die dann plötzlich durch die tollen Ausbrüche
der Zungenredner unterbrochen wurde, in eine seltsame, für alles
Mystische empfängliche Stimmung. Dazu kam die von Augenblick zu
Augenblick geschickt gesteigerte Erwartung, daß nunmehr etwas
besonders Großartiges sich ereignen müsse.


Daß keineswegs nur Ungebildete sich an diesem Wahn, dem nach geraumer
Zeit die Regierung ein Ende bereitete, beteiligten, geht schon daraus
hervor, daß der Pfarrer des Ortes sich an die Spitze der Bewegung
stellte[25].





Wenn wir im Kometenjahre 1910 soundsooft in den Zeitungen von Leuten
lesen mußten, die aus Furcht vor dem Weltuntergang selbst Hand an
sich legten, so waren das ja alles gewiß keine Beweise von
hoher Intelligenz. Immerhin ist der Gedanke, durch Zusammenstoß mit
einem Himmelskörper vernichtet zu werden, vielleicht falsch, aber
an sich keineswegs dumm. Der Halleysche Komet stand ja am Himmel,
er näherte sich mit unheimlicher Geschwindigkeit; daß die Erde in
seine Nähe kommen würde, war gewiß; also war doch zweifellos eine
Ursache der Furcht vorhanden, wenn auch nicht für Naturkundige. Zudem
handelte es sich wohl ausnahmslos um Landleute, die ein sicheres Ende
einem möglichen vorzogen, und ferner betreffen die Fälle meist Ungarn
und weniger zivilisierte Länder.


Was aber sagen wir dazu, wenn im aufgeklärten Deutschland im
Jahre 1912 sich in Bad Godesberg, in nächster Nachbarschaft der
Universitätsstadt Bonn eine Sekte bildet, die den Weltuntergang
prophezeit und zwar ausgerechnet auf den 21. März 1912 und wenn diese
Sekte Gläubige in gebildeten Kreisen findet?


Ein wahnwitziger Schwärmer hatte aus der Bibel den untrüglichen
Beweis für seine Prophezeiung erbracht. Seine Weisheit hatte er in
einem Schauertraktätchen unter die Leute verteilt. Natürlich fand er
Gläubige, die sich auf diesen großen Tag entsprechend vorbereiten
wollten. Unter ihnen befand sich auch eine Dame besten Standes, die
»um ganz rein vor dem Heiland zu erscheinen«, sich einer radikalen
Leibesreinigung unterzog. Ein einfaches Bad genügte ihr nicht in
ihrem frommen Sinne und so schüttete sie denn in das Badewasser
ein großes Quantum Salzsäure. Die Folge blieb nicht aus:
beim Verlassen des Wassers löste sich die Haut vom ganzen Körper
ab, so daß die Unglückliche in die Klinik verbracht werden
mußte, wo sie wohl inzwischen ihren Leiden erlegen ist[26].





Wir sind am Ende!


Wer bezweifelt noch, daß es ausnahmslos die Autoritäten und zwar
fast ausschließlich die religiösen Autoritäten waren und sind,
die durch törichte Lehren der Dummheit oft in ihren furchtbarsten
Formen Anregung boten und Vorschub leisteten, ja noch leisten? Die
Dummheit aber gehört zum kostbar gehüteten, unverlierbaren Besitz der
Menschheit.





Literaturnachweis



I. Kapitel



1 Vorstehende Beispiele nach Carl Julius Weber, Demokritos, Ausg.
bei C. H. Otto, Berlin, III. Bd., S. 216 f.


2 Vgl. Emil Schürer, Gesch. d. jüdischen Volkes im Zeitalter
Jesu Christi, 2. Bd., 4. Aufl., Leipzig 1907, S. 553 ff. Die
Reinlichkeitsgesetze ebenda, S. 560 ff.


3 Hermann Reuter, Gesch. d. religiösen Aufklärung im Mittelalter,
I, S. 41 ff.


4 Über Agobards Schriften vgl. W. Wattenbach, Deutschlands
Geschichtsquellen, I. Bd., 6. Aufl., S. 211, Anm. 3.


5 Karl Goedeke, Dichtungen von Hans Sachs, I. Teil (Deutsche
Dichter des XVI. Jahrhunderts, IV, 1), Leipzig 1870, S. XXII der
Vorrede.


6 Vgl. Das Merckwürdige aus den kleinen deutschen theologischen,
philosophischen und philologischen Schriften, welche vor kurtzen an
das Licht getreten, II. Bd., Leipzig 1756, S. 469 ff., 519 ff. und
529 ff.


7 Ebenda, II. Bd., S. 170 ff.


8 Ebenda, II. Bd., S. 1049 ff.


9 Ebenda, I, Leipzig 1753, S. 65 ff.


10 Bayle, Dictionnaire historique et critique, Rotterdam 1698, I.
Bd., p. 21, Artikel Abel.


11 Das Merckwürdige etc., I, S. 445 f.


12 Ebenda, I, S. 143 ff.


13 O. Zöckler, Geschichte der Beziehungen zwischen Theologie und
Naturwissenschaft, I. Bd., S. 628.


14 Ebenda, I, S. 629.


15 Ebenda, I, S. 689.


16 Vgl. W. E. Hartpole Lecky, Geschichte des Ursprung und
Einflusses der Aufklärung in Europa. Übers. von H. Jolowicz, Leipzig
und Heidelberg 1868. I. Bd., S. 209 ff. und Zöckler, Theologie und
Naturwissenschaft, I, S. 338 ff.


17 Vgl. W. E. Hartpole Lecky, Geschichte des Ursprung und
Einflusses der Aufklärung in Europa. Übers. von H. Jolowicz, Leipzig
und Heidelberg 1868. I. Bd., S. 209 ff. und Zöckler, Theologie und
Naturwissenschaft, I, S. 338 ff.


18 Lecky, Gesch. d. Aufklärung, I, S. 230, Anm. 2.


19 Das Merckwürdige etc., I, S. 614 f.


20 Zöckler, Theologie und Naturwissenschaft, II, S. 47.


21 Ebenda, II, S. 44 f., 351 und 471 ff.


22 Vgl. C. Fr. Keil, Die biblische Schöpfungsgeschichte
und die geologischen Erdbildungstheorien in Kliefoths Kirchlicher
Zeitschrift, 1860, S. 479 ff. (nach Zöckler).


23 Zöckler, II. Bd., S. 471-475, S. 558, Anm. 41 und S. 353.


24 Ebenda, II. Bd., S. 703.





II. Kapitel



1 O. Zöckler, Askese und Mönchtum, I. Bd., 2. Aufl., 1897, S. 237
f.


2 Ebenda, I. Bd., S. 171 ff. und 177 ff.


3 Lecky, Gesch. d. Aufklärung, I, S. 241, Anm.


4 Zöckler, Askese und Mönchtum, I, S. 300, Anm. 2 und S. 302 f.


5 Ebenda, I, S. 238 f.


6 Gioja, Philosophia della Statistica tom, II, p. 389 zitiert nach
Lecky, Gesch. d. Aufklärung, II, S. 34.


7 Lecky, Sittengeschichte Europas, II. Bd., S. 121.


8 Ebenda, II, S. 107.


9 Ebenda, II, S. 99 und 103.


10 Ebenda, II. Bd., S. 100.


11 Zitiert nach Lecky.


12 O. Zöckler, Askese und Mönchtum, S. 529, Anm.


13 Ebenda, I, S. 265 und 267.


14 Ebenda, I, S. 279 f.


15 Lecky, Sittengeschichte Europas, II. Bd., S. 99.


16 Rieß, P. Canisius, S. 514, zitiert nach S. Riezler, Gesch.
Baierns, VI, S. 252. Die Puritaner Schottlands forderten dasselbe.
Vgl. H. Th. Buckle, Gesch. der Civilisation in England, übers. von A.
Ruge, 7. Aufl., Leipzig 1901, II. Bd., S. 376 ff.


17 (Lipowsky) Gemälde aus dem Nonnenleben, München 1808, S. 65-77.


18 Ebenda, S. 89 f.


19 O. Zöckler, Askese und Mönchtum, I. Bd., S. 579 f.





III. Kapitel



1 Graf von Hoensbroech, Das Papsttum in seiner sozialkulturellen
Wirksamkeit, I. Bd., 5. Aufl., 1905, S. 215-220.


2 Ebenda, I. Bd., S. 384 ff.


3 Kemmerich, Kultur-Kuriosa I, 10. Tausend, S. 242 ff. Teilweise
einschlägig auch S. 53 ff.


4 Jakob Burckhardt, Die Cultur der Renaissance in Italien, 7.
Aufl., II. Bd., S. 73 und Exkurs LXXVII.


5 Hoensbroech, Das Papsttum, I. Bd., S. 387 ff.


6 Lecky, Gesch. der Aufklärung in Europa, I. Bd., S. 61, Anm. 3.


7 Hoensbroech, 1. Bd., S. 428 ff.


8 Ebenda, I, S. 442 ff.





IV. Kapitel



1 Lecky, Gesch. der Aufklärung in Europa, I, S. 66 ff.


2 Garinet, Histoire de la magie en France, p. 280, zitiert nach
Lecky.


3 Lecky, Gesch. d. Aufklärung, I, S. 79-82.


4 Lecky, I, S. 83-95.


5 Ebenda, I, S. 98 f., 101 ff., 105 und 36. Über die Zustände in
Schottland vgl. ferner Buckle, Gesch. der Civilisation in England,
II. Bd., 5. Kapitel.


6 Keyßlers »Reisen«, Hannover 1776, S. 150.


7 Gustav Roskoff, Geschichte des Teufels, 2. Bd., S. 480 ff.


8 Max Frh. v. Freyberg, Pragmatische Geschichte der bayerischen
Gesetzgebung, II. Bd., Augsburg 1836, S. 194-196.


9 Ebenda, III. Bd., S. 290 f.


10 Ebenda, III. Bd., S. 126 f.


11 Karl Prantl, Geschichte der Ludwig-Maximilians-Universität,
München 1872, S. 299 f. und 303.


12 Andreas Zaupser, Über den falschen Religionseifer eines
Ungenannten, München 1780, S. 13 f.


13 August Kluckhohn, Der Freiherr von Ickstatt und das
Unterrichtswesen in Bayern unter dem Churfürsten Maximilian Joseph.
Festreden der bayr. Akad. d. Wiss., München 1869, S. 13-20.


14 S. Riezler, Geschichte Baierns, VI. Bd., S. 302.


15 Fr. A. W. Schreiber, Max Joseph III., der Gute, München 1863, S.
230 f.


16 Hermann von Sicherer, Staat und Kirche in Bayern, München
1874, S. 7. Die von 1766-1775 zur Verteidigung oder Bekämpfung des
Hexenglaubens erschienenen Schriften sind zusammengestellt in den
Annalen der Baierischen Literatur vom Jahre 1781, Nürnberg 1782, II.
Bd., S. 130-134.


17 F. A. von Besnard, Repertorium für katholisches Leben, Wirken
und Wissen, III. Bd., Landshut 1843, S. 52.


18 Sicherer, Staat und Kirche, S. 65.


19 Prantl, Gesch. der Ludwig-Maximilians-Universität, S. 264, 354
und 358 ff.


20 Freyberg, Pragmatische Gesch., III. Bd., S. 326.


21 Kluckhohn, Frh. v. Ickstatt, S. 27 f. und S. 15.


22 Prantl, S. 645 und Schreiber, Max III. Joseph, S. 239.


23 Besnard, Repertorium, III. Bd., »Denkwürdigkeiten aus der Gesch.
Süddeutschlands im 19. Jahrh.«, S. 57.


24 Allerneueste Nachrichten, S. 657 f.


25 Schreiber, Max III. Joseph, S. 211.


26 Sicherer, Staat und Kirche, S. 101 f.


27 »Reisen«, 21. Brief, S. 147.


28 Lecky, Gesch. d. Aufklärung, II, S. 34.


29 Ebenda, I, S. 122-124.





V. Kapitel



1 Freyberg, Pragmatische Geschichte der bayerischen Gesetzgebung,
III. Bd., S. 156-165.


2 Ebenda, III. Bd., S. 165-173.


3 Felix Lipowski, Baierns Kirchen und Sittenpolizei, München 1819,
S. 12-14.


4 Freyberg, III. Bd., S. 162, 164, 166 und 230.


5 Karl Prantl, Gesch. d. Ludwig-Maximilians-Universität, S. 347
f.


6 Lipowski, S. 1-4.


7 Sicherer, Staat und Kirche in Bayern, S. 1-3.


8 Schreiber, Max III. Joseph, S. 205-209.


9 J. L. S. Bartholdy, Der Krieg der Tyroler Landleute im Jahre
1809, Berlin 1814.


10 F. A. v. Besnard, Repertorium für katholisches Leben etc., III.
Bd., S. 90.


11 Beyträge zur Vaterlandskunde Bayerns, I. Heft, 1801, S. 8 f.


12 Schreiber, S. 202-207 und 211-215.


13 Christian Meyer, Wie Bayern ein moderner Staat wurde, München
1903, S. 41 f.


14 Sicherer, Staat und Kirche, S. 24.


15 Besnard, Repertorium, III. Bd., S. 68.


16 Ebenda, III, S. 69.


17 Beilage der Münchener Allgem. Zeitung, 1905, Nr. 34, S. 271.


18 Georg Längin, Der Wunder- und Dämonenglaube der Gegenwart,
Leipzig 1887, S. 43-46.


19 Nach Schücking, Türmer XI. 2 (1909), S. 770.


20 Lecky, Gesch. d. Aufklärung, II. Bd., S. 31 ff.





VI. Kapitel



1 S. 146-187, zitiert nach Georg Längin, Der Wunder- und
Dämonenglaube der Gegenwart, S. 53. Das Buch heißt »Zur neuesten
Kulturgeschichte Deutschlands«.


2 Längin, S. 57 f.


3 Der Titel lautet »Dr. Martin Luthers Kleiner Katechismus
mit Erklärung«, Hannover, Verlag der Calenberg-Grubenhagenschen
Landschaft; ohne Jahreszahl.


4 Längin, S. 48-51.


5 Ebenda, S. 61-63.


6 Roskoff, Gesch. d. Teufels, II. Bd., S. 606 f.


7 Vgl. Längin, S. 89-91.


8 Ebenda, S. 92. Anm. und S. 91-93.


9 Berliner Tageblatt, 21. Dez. 1910, Nr. 647.





VII. Kapitel



1 Heinrich Reusch, Die deutschen Bischöfe und der Aberglaube,
Bonn 1879, S. 33-39.


2 Ebenda, S. 39-42.


3 Ebenda, S. 48 f.


4 Ebenda, S. 61.


5 Ebenda, S. 62-66.


6 Ebenda, S. 95 f.





VIII. Kapitel



1 M. Kemmerich, Lebensdauer und Todesursachen innerhalb der
deutschen Kaiser- und Königsfamilien, Wien 1909, S. 20.


2 O. Zöckler, Askese und Mönchtum, 2. Aufl., S. 530 ff. u. 535.


3 Ebenda, S. 611 f.


4 M. Friedmann, Über Wahnideen im Völkerleben, Grenzfragen des
Nerven- und Seelenlebens, Wiesbaden 1900, S. 289.


5 Ebenda, S. 249 f.


6 Ebenda, S. 290 f.


7 Lecky, Gesch. der Aufklärung in Europa, I. Bd., S. 18, Anm. 3.


8 Friedmann, S. 293-295.


9 Ebenda, S. 292 f.


10 Ebenda, S. 295-297.


11 O. Stoll, Suggestion und Hypnotismus, 2. Aufl., Leipzig 1904,
S. 448 f. und 446.


12 Nach J. L. Meyer, Schwärmerische Gräuelszenen oder
Kreuzigungsgeschichte einer religiösen Schwärmerin, 2. Aufl., Zürich
1824.


13 Meyer, S. 327 ff. und J. Salat, Versuche über Supernaturalismus
und Mystizismus, Sulzbach 1823, vgl. Stoll, S. 462 f.


14 Friedmann, S. 276.


15 Ebenda, S. 266.


16 Moritz Busch, Wunderliche Heilige, Leipzig 1879, S. 81 ff.


17 L. Löwenfeld, Der Hypnotismus, Wiesbaden 1901, S. 480 f. und
Dresbach, Die protestantischen Sekten der Gegenwart, Barmen 1888.


18 v. Bechterew, der Maljòwanni selbst untersuchte, in »Die
Suggestion und ihre soziale Bedeutung«, Deutsch von Weinberg, Leipzig
1899, nach Löwenfeld, Hypnotismus, S. 481 f.


19 Stoll, Suggestion und Hypnotismus, 2. Aufl., S. 478-483, nach
Barzellotti, David Lazaretti.


20 Löwenfeld, Hypnotismus, S. 480.


21 Stoll, Suggestion und Hypnotismus, S. 504 ff.


22 Ebenda, S. 509-514.


23 Friedmann, Wahnideen, S. 267 f.


24 Ebenda, S. 299.


25 E. Buchner, Beilage der Münchener Allgem. Ztg., 1907, Nr. 203,
S. 228 ff.


26 Münchener Neueste Nachrichten, 1912, Nr. 157.







Seite 292Dr. Max Kemmerich


Kultur-Kuriosa




    
    
    
    
    


  
    	 
    	Erster Band:
    	 
    	Zehntes Tausend
    	 
  


  
    	Zweiter Band:
    	Sechstes Tausend
  


  
    	Jeder Band geheftet 3 Mark 50 Pf., gebunden 5 Mark
  




Münchner Neueste Nachrichten: Wenn ich den Verfasser recht verstanden
habe, so hat er mit dieser Veröffentlichung von Kulturdokumenten
aller Zeiten und Völker das ethische Ziel verfolgt, im Spiegel der
Vergangenheit das Bild der Gegenwart zu zeigen und dadurch auch
seinerseits dazu beizutragen, daß Leben, Ehre, Freiheit und fremde
Überzeugung jene Achtung genieße, die er mit vollem Recht als das
wichtigste Kulturkriterium betrachtet, wichtiger als alle technischen
und wissenschaftlichen Fortschritte und alle künstlerischen Großtaten.


Der Tag, Berlin: Ein ganz verflixtes Buch. Vom Standpunkt der
Orthodoxie aus — hüben wie drüben — höchst verwerflich nach Tendenz
und Inhalt. Und nun gar: wenn man sich »Töchterschülerinnen« als
seine ungebetenen Leserinnen vorstellen wollte — einfach Pfui
Deibel! Und dennoch: recht zum Nachdenken bewegend, zur Einkehr
stimmend, zur Umschau anregend. Notabene: Für solche, die ihr bißchen
Spiritus gewöhnt sind nicht nach einem irgendwie vorgeschriebenen
Schema F einzustellen. Bei allem Pessimismus, der daraus spricht,
eine sinnige Gabe für geborene Optimisten .... Der wahre Satiriker
will nicht nur bloßstellen, sondern auch bessern; so will auch dies
Buch bei aller Boshaftigkeit oder doch Ungeschminktheit den unserer
»Bildung« durchaus nicht überall adäquaten Stand unserer sogenannten
Kultur heben. Möchte es vor allen Dingen unter die Augen der Männer
geraten, die es namentlich angeht.


(Dr. Hans F. Helmolt)

 

Generalanzeiger Mannheim: Solche Bücher sind selten. Denn zu
gern verschließt sich der Mensch solch krassem Bekenntnis der
Wahrheit. Aber sie haben eben dadurch doppelten Wert. Kemmerichs
»Kultur-Kuriosa« sollte jeder besitzen, der Anteil nimmt an
menschlicher Kultur, und es ist jedem von uns heilsam, mitunter in
dem Buche zu blättern.


Neue Züricher Zeitung: Eine Sammlung drastischer Anekdoten aus dem
weiten Reiche der Kulturgeschichte mit viel Geschick ausgewählt zum
Behufe des Nachweises, »daß unsere Kultur, soweit sie auf Befreiung
von Grausamkeit, Intoleranz und Borniertheit beruht, noch sehr jungen
Datums ist«. In der Tat ist es unglaublich, von welcher Barbarei
wir herkommen, und in welcher Barbarei wir vielfach heute noch
stecken, auf dem Gebiete des Rechts, der Ehe, der Sittlichkeit, des
Glaubenslebens usw. Manchmal traut man seinen Augen nicht; aber der
Verfasser beruft sich in einem überaus reichen Literaturnachweis
durchgängig auf die besten Quellen.


Liberales Wochenblatt Straßburg i. E.: So wirkt das Büchlein
kulturkräftig, als eine Mahnung zur Offenheit und Freimütigkeit in
dem Eintreten für ein wahrhaft humanes, sittliches Kulturideal.


Albert Langen, Verlag, München






Seite 293Dr. Max Kemmerich


Dinge, die man nicht sagt


Siebentes Tausend

Geheftet 3 Mark 50 Pf., gebunden 5 Mark


Straßburger Post: Mit diesem Bande ist uns ein ganz köstliches
Buch geschenkt worden. Es handelt von allem, was das Leben an
Erscheinungen und Fragen bringt, von Schule und Universität und
von Nationalgefühl und Moral, von Kunst und Humanität und von
Kritik und Polemik. Es wird keinen einzigen Leser finden — außer
den Kritiklosen, die dies Buch nicht wert sind —, der mit einem
einzigen seiner Aufsätze ganz einverstanden wäre. Aber auch keinen,
der nicht gerade dort, wo er nicht zustimmt, über die rücksichtslose
Offenherzigkeit und das fröhliche Draufgängertum sich freute, mit
dem der Verfasser seine Meinung sagt. Dieser Mut zur Wahrhaftigkeit
macht das Buch anziehend. Allerdings ist aber die besondere Gabe
des Verfassers auf ein enges Gebiet begrenzt. Er ist ein überaus
glücklicher Beobachter des bunten Treibens unserer »Gesellschaft«,
das man in den beteiligten Kreisen als »unsere Kultur« bezeichnet.
Aber zum tieferen Eindringen in die Probleme zeigt er hier entweder
keine Lust oder kein Geschick. Darum sind die Abschnitte, deren
Gegenstände am meisten ein Einsetzen der Kritik nicht an den Zweigen,
sondern an der Wurzel erheischten, die unbefriedigendsten. Aber man
soll sich durch die Gegenstände, deren Wahl ein Fehlgreifen ist,
nicht den Genuß an dem andern, glücklich gewählten, verderben lassen.


Die Propyläen: Die »Kultur-Kuriosa« sind mehr als eine bloße
Raritätensammlung, sie wollen den Nachweis führen, daß auch unser
herrliches 20. Jahrhundert das dunkle Mittelalter noch immer
nicht überwunden hat, während die »Dinge, die man nicht sagt« in
systematischem Kriegsplan gegen die Gebrechen unserer Zeit vorgehen.
Beide Bücher, insbesondere das zweite, das ich vorziehen möchte,
müssen und wollen auf Schritt und Tritt anstoßen, aber sie enthalten
eben doch einen wahren Kern, wie jeder zugeben muß, der sich von den
Fesseln der Voreingenommenheit und der Phrase freimacht.


Niederschlesische Zeitung, Görlitz: Vielleicht ist man mit der
Behandlung des einen oder anderen Themas nicht völlig einverstanden,
aber in sehr vielen Punkten, ja man kann sagen in den meisten, muß
man den Verfasser als einen grundgescheiten Menschen, der sich
unter allen Umständen bestrebt, die Dinge ohne alle Schönfärberei
zu betrachten, oder einfacher gesagt, der den Mut hat, vernünftig
zu sein, recht geben. Wenn man ihm beispielsweise zuhört, wie er
über »Wissensdurst und Universität« urteilt, wie er das zopfige
Gelehrtentum herunterputzt, das an Stelle einer universellen
lebendigen Darstellung stundenlanges trockenes Aufzählen der Quellen,
der Werke, die der Darstellung zugrunde liegen, für die richtige
geistige Kost hält, dann spricht einem der Verfasser aus dem Herzen!
Nach dieser Richtung hin bietet das Buch eine Summe von Beobachtung
aus dem täglichen Leben, und wenn nur die Hälfte von dem, was er
sagt, Nachachtung fände, so würde es um vieles besser stehen um
unsere Kultur.


Albert Langen, Verlag, München






Seite 294Dr. Max Kemmerich


Prophezeiungen


Alter Aberglaube oder neue Wahrheit?


Viertes Tausend


Geheftet 5 Mark, gebunden 6 Mark 50 Pf.


Psychische Studien: Und doch wurde er unter dem Gewicht der Tatsachen
von einem Saulus zu einem Paulus, dessen Buch zu den besten der
ganzen metapsychischen Forschung gehört.... Das Buch gehört in
die Bibliothek aller, denen das Rätsel der Menschenseele und ihrer
Fähigkeiten am Herzen liegt. Es wird bahnbrechend wirken für die
Seelenforschung.


Fränkische Volkszeitung: Das Buch wird manches Kopfschütteln erregen,
manche Polemik hervorrufen. Aber an der Tatsache läßt sich nicht
rütteln, daß uns sein Verfasser eines der interessantesten und zum
Nachdenken anregendsten Werke der Gegenwart geschenkt hat.


Zentralblatt für Okkultismus: Bücher, wie das vorliegende, sind
die wertvollsten Mithelfer und wir können es nur wärmstens allen
Zweiflern empfehlen, allen »exakten Forschern«, die hier den geradezu
mathematischen Beweis für das Vorhandensein der Kraft zeitlichen
Fernsehens aus der Feder eines Nichtokkultisten erhalten ... sie
können daraus vor allem lernen, wie man Fragen dieser Art mit
wissenschaftlichem Rüstzeug Schritt für Schritt an den Leib rückt.


Albert Langen, Verlag, München






Seite 295Im Verlag von Klinkhardt & Biermann, Leipzig,
erschienen folgende Bücher von


Dr. Max Kemmerich:


Die frühmittelalterliche Porträtplastik in Deutschland


bis zum Ende des XIII. Jahrhunderts.


IV, 253 Seiten mit 112 Abbildungen. Geh. M. 11.—, geb. M. 12.50.


Kunst für Alle: Sehr tüchtig hat Kemmerich alles, was vorher an
Einzelarbeit auf diesem Gebiete geleistet worden ist, benützt, mit
kritischem Auge hat er gesondert, zusammengeschlossen und aufgebaut.
Kunstforscher und Historiker auf K.s Porträtwerk hinzuweisen,
hieße wohl deren literarische Umsicht stark unterschätzen — aber
wie vielen Künstlern und Sammlern, die schon immer nach einem
derartigen Werke verlangten, das ihnen »Porträts« mittelalterlicher
Persönlichkeiten zeigt, wird man das Werk immer als sicherste Quelle
für neue künstlerische Werke oder als Quelle der Erinnerung und
Vorstellung mit der Gewißheit des Dankes empfehlen können.


 

Die deutschen Kaiser und Könige im Bilde


Ein Ergänzungsbuch zum deutschen Geschichtsunterricht


4°. VIII u. 60 Seiten. M. 2.50 kart.


Mitteilungen zur Geschichte usw.: Das Studium dieses trefflichen
Werkes wird nicht nur den Historikern von Fach, sondern auch allen
für die Geschichte Interessierten viel Nutzen und Belehrung bringen.
Besonders auch für die Schüler wird das Werk anregend wirken.







Anmerkungen zur Transkription:


Schreibweise und Interpunktion des Originaltextes wurden übernommen;
lediglich offensichtliche Druckfehler wurden korrigiert. Bis
auf offensichtliche Druckfehler wurde vom Haupttext abweichende
Schreibweise innerhalb der Zitate beibehalten. Die Punktuation in
Referenzen wurde weitestgehend egalisiert. Fußnote 17 zu Kapitel 1
fehlt (Seite 286), ich habe die vorherige Fußnote 16 kopiert, da
die Richtung ähnlich ist und es sich sicher auch hier um Zitate aus
Zöckler und evt. Hartpole Lecky handelt. Auf Seite 205 (Kapitel VI)
wurde ein fehlender Fußnotenanker [7] gesetzt, der im Originaltext
nicht erscheint. Die Stellung des Ankers wurde durch Korrelation des
Originaltextes und des Zitates ungefähr ermittelt.



Übernommen wurden:



  	Ampfelwang (Seite 257) statt Ampflwang im Hausruckwald


  	Biesental (Seiten 276 und 278) statt Biesenthal


  	Die Offenbahrungen Gottes im Erdbeben (Seite 30)


  	Don Quichote (Seite 192) statt Don Quichotte/Quixote


  	Eichstädt (Seiten 146 und 172) statt Eichstätt


  	François de Paris (Seite 251) statt François de Pâris


  	Gueranger (Seiten 223 und 224) und Guerangers (Seite 228) statt
  Guéranger


  	Joseph Glanvil (Seiten 123, 124 und 125) statt Joseph Glanvill


  	Kamoens (Seite 139) statt Camõen


  	Leo Taxil (Seite 193) statt Léo Taxil


  	Lion (Seite 136) wahrscheinlich ist Lyon gemeint


  	parazelsianischen (Seite 141) statt paracelsianischen


  	Reginald Scott (Seite 121) statt Reginald Scot


  	Resonnanz (Seite 41) statt Resonanz


  	Schlagenhorn (cornu serpentium)(2x Seite 79) 
  statt möglicherweise Schlangenhorn


  	soeur (Seite 254) statt sœur


  	stachliche (Seite 69) statt stachlige


  	Tharand (Seite 200) statt Tharandt


  	Trois-Echelles (Seite 117) statt Trois-Échelles





Einige Ausdrücke wurden in beiden Schreibweisen übernommen:



  	anderm (Seite 81) und anderem (Seiten 61, 62, 138, 173 und 259), wie
  auch andern/anderen (verschiedene Textstellen)


  	Auf seiten (Seite 22) und auf Seiten (Seite 130)


  	Düstern (Seite 126) und düsteren (Seite 269)


  	Ebensogut (Seite 10) und ebenso gut (Seite 136)


  	Ekstatikerinner (Seite 254), ekstatische/r (Seiten 260, 261 und 280)
  und Extasen (Seiten 249 und 251)


  	Incubi (Seite 86) und Inkubi (Seite 86)


  	Interprätationen (Seite 30) und Interpretation (Seiten 18, 73 und 263)


  	Lucifer (Seite 8) und Luzifer (Seite 193)


  	Nurnoch (Seite 265) und nur noch (Seiten 93 und 145)


  	Offenbahrungen (Seite 30) und Offenbarung (Seiten 1, 2, 3, 264 und
  276)


  	soundsooft (Seiten 74, 115 und 283) und soundso oft (Seite 194)


  	succubi (Seite 86) und Sukkubi (Seite 86)


  	Tron (Seite 189), Trones (Seite 188), Trone (Seite 189) und
  Thronbesteigung (Seiten 120 und 188), Throne (Seite 178)





Folgende offensichtliche Druckfehler wurden korrigiert:



  	geändert wurde

"jedem Narrn gefällt
                  seine Kappe"
              

in

"jedem Narren gefällt
                  seine Kappe"
              

(Seite VII)


  	geändert wurde

"die Schriften des
                   Erzbischofs Agobard von
                   Lyon[3] beweisen,"
              

in

"die Schriften des
                  Erzbischofs Agobard von Lyon
                  [4] beweisen,"
              

(Seite 14)


  	geändert wurde

"ausersehen hat. Jer.
                  I, 5. Gal. 1, 15 sqq. Also kann"
              

in

"ausersehen hat. Jer. I,
                  5. Gal. I, 15 sqq. Also kann"
              

(Seite 21)


  	geändert wurde

"Diese schon durch ihren
                  Titel — man beachte das »größtenteils zweimal
                  gestorben! – beachtenswerte Untersuchung"
              

in

"Diese schon durch ihren
                  Titel — man beachte das »größtenteils zweimal
                  gestorben!« — beachtenswerte Untersuchung"
              

(Seite 24)


  	geändert wurde

"Existenz der Antipoden
                  Abraham, David,
                  Hosea, Jesaja,
                  Sacharia,"
              

in

"Existenz der Antipoden
                  Abraham, David,
                  Hosea, Jesaja,
                  Sacharia,"
              

(Seite 31)


  	geändert wurde

"da er nich von jemand
                  getötet zu werden Gefahr laufen wollte."
              

in

"da er nicht von jemand
                  getötet zu werden Gefahr laufen wollte."
              

(Seite 33)


  	geändert wurde

"Pansophia Mosaica e
                  Genesi delineate"
              

in

"Pansophia Mosaica e
                  Genesi delineata"
              

(Seite 29)


  	geändert wurde

"lassen, unter Umständen
                  Tausende zu opfern."
              

in

"lassen, unter Umständen
                  Tausende zu opfern."
              

(Seite 52)


  	geändert wurde

"seinen Tränenstrom kaum
                  zurückhalten. weil ihm"
              

in

"seinen Tränenstrom kaum
                  zurückhalten, weil ihm"
              

(Seite 63)


  	geändert wurde

"bestehend in 300
                  Geiselhieben und die kleine Disziplin mit 36 Geiselhieben."
              

in

"bestehend in 300
                  Geißelhieben und die kleine Disziplin mit 36 Geißelhieben."
              

(Seite 69)


  	geändert wurde

"Der Hexen- und
                  Teufelwahn in der mittelalterlichen Kirche"
              

in

"Der Hexen- und
                  Teufelswahn in der mittelalterlichen Kirche"
              

(Seite 72)


  	geändert wurde

"Im Jahre 1484 erschien
                  die Hexenbulle, also zu einer Zeit, als Lionardo da
                  Vinci und Regiomontanus wirkten, Kopernikus schon
                  geboren waren."
              

in

"Im Jahre 1484 erschien
                 die Hexenbulle, also zu einer Zeit, als Leonardo da
                 Vinci und Regiomontanus wirkten, Kopernikus schon
                 geboren war."
              

(Seite 80)


  	geändert wurde

"die höchste kirchliche
                 Autorität sowei die Approbation der"
              

in

"die höchste kirchliche
                 Autorität sowie die Approbation der"
              

(Seite 87)


  	geändert wurde

"ist, lautet:
                 Daemonastrix seu adversus Daemones
                 et Maleficos universi operis ad usum praesertim
                 Exorcistarum. Es handelt"
              

in

"ist, lautet:
                 Daemonastrix seu adversus Daemones
                 et Maleficos universi operis ad usum praesertim
                 Exorcistarum. Es handelt"
              

(Seite 99)


  	geändert wurde

"einige der gelehrtesten
                  Geistlichen des 14. Jahrhunders feierlich"
              

in

"einige der gelehrtesten
                  Geistlichen des 14. Jahrhunderts feierlich"
              

(Seite 119)


  	geändert wurde

"27 Personen wurden in
                  Massachusets hingerichtet."
              

in

"27 Personen wurden in
                  Massachusetts hingerichtet."
              

(Seite 126)


  	geändert wurde

"Fakultät approbiert
                  sei.« Außerdem mußte das"
              

in

"Fakultät approbiert
                  sei. Außerdem mußte das"
              

(Seite 137)


  	geändert wurde

"Man sagte: Haeresis ist
                  crimen, quod nec confession celat."
              

in

"Man sagte: Haeresis est
                  crimen, quod nec confession celat."
              

(Seite 139)


  	geändert wurde

"wird der Aufenthalt in
                  Bayern verboten[20]."
              

in

"wird der Aufenthalt in
                  Bayern verboten[20].«"
              

(Seite 146)


  	geändert wurde

"anzukaufen. »Wahrhaften
                  Schrecken aber bereitete"
              

in

"anzukaufen. »Wahrhaften
                  Schrecken« aber bereitete"
              

(Seite 179)


  	geändert wurde

"Untertanen gegenüber
                  übernommen hatte[16]."
              

in

"Untertanen gegenüber
                  übernommen hatte[16].«"
              

(Seite 179)


  	geändert wurde

"Fortschritten der
                  Wissenschaft möglicht gar keine Konzessionen"
              

in

"Fortschritten der
                  Wissenschaft möglichst gar keine Konzessionen"
              

(Seite 184)


  	geändert wurde

"die Ruhe Europas
                  bedroht. »Er erklärte"
              

in

"die Ruhe Europas
                  bedroht.« Er erklärte"
              

(Seite 186)


  	geändert wurde

"seinem Wesen nach
                  intolerant.« Sein Keim"
              

in

"seinem Wesen nach
                  intolerant. Sein Keim"
              

(Seite 186)


  	geändert wurde

"mit Gleichgesinnten
                  verehren wollen. Stahl wendet sich"
              

in

"mit Gleichgesinnten
                  verehren wollen.« Stahl wendet sich"
              

(Seite 186)


  	geändert wurde

"Als die Reformation in
                  Schottland siegte, war einer ihrer ersten Handlungen"
              

in

"Als die Reformation in
                  Schottland siegte, war eine ihrer ersten Handlungen"
              

(Seite 189)


  	geändert wurde

"bei Staatsanstellungen
                  usw usw. Verteidigt und"
              

in

"bei Staatsanstellungen
                  usw. usw. Verteidigt und"
              

(Seite 191)


  	geändert wurde

"Durch den Fall der
                  Engel mit dem Menschenweibern sei"
              

in

"Durch den Fall der
                  Engel mit den Menschenweibern sei"
              

(Seite 202)


  	geändert wurde

"solchen frommen
                  Glaubensstreitern auf protestanischer oder
                  katholischer Seite ginge, dann"
              

in

"solchen frommen
                  Glaubensstreitern auf protestantischer oder
                  katholischer Seite ginge, dann"
              

(Seite 203)


  	geändert wurde

"menschlicher Teufelei.
                  »Nach dem"
              

in

"menschlicher Teufelei.
                  Nach dem"
              

(Seite 207)


  	geändert wurde

"im Sektenwesen äußerst
                  sich der"
              

in

"im Sektenwesen äußert
                  sich der"
              

(Seite 208)


  	geändert wurde

"2) zur Vertreibung
                  der Pest;"
              

in

"2) zur Vertreibung
                  der Pest;"
              

(Seite 224)


  	geändert wurde

"Kinder als Opfer
                  angeboten haben Da man sie"
              

in

"Kinder als Opfer
                  angeboten haben. Da man sie"
              

(Seite 261)


  	geändert wurde

"die es namentlich
                  angeht]"
              

in

"die es namentlich
                  angeht."
              

(Seite 292 Anzeigenteil)








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK AUS DER GESCHICHTE DER MENSCHLICHEN DUMMHEIT ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1694965579791017670_cover.jpg
Aus der Geschichte
der

menschlichen Dummbheit

Von

Dr. Max Kemmerich

@

=)

Albert Langen
Verlag fiir Literatur und Kunst
Miinchen





