
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of "... és a felelősségtől való rettegés"

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: "... és a felelősségtől való rettegés"

        "A kontárság kultuszának" folytatása


Author: Émile Faguet


Translator: Gyula Szánthó



Release date: May 28, 2025 [eBook #76175]


Language: Hungarian


Original publication: Budapest: Franklin-Társulat, 1922


Credits: Albert László from page images generously made available by the Library of the Hungarian Academy of Sciences




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK "... ÉS A FELELŐSSÉGTŐL VALÓ RETTEGÉS" ***








KULTURA és TUDOMÁNY

 

«… ÉS A
FELELŐSSÉGTŐL VALÓ RETTEGÉS»

(«… ET L’HORREUR DES
RESPONSABILITÉS»)

«A KONTÁRSÁG
KULTUSZÁNAK» FOLYTATÁSA

(SUITE AU «CULTE DE
L’INCOMPÉTENCE»)

 

IRTA FAGUET EMIL

FORDITOTTA Dr SZÁNTHÓ
GYULA

 

 

BUDAPEST, 1922

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

KIADÁSA



«… ÉS A FELELŐSSÉGTŐL VALÓ RETTEGÉS»

(«… ET L’HORREUR DES
RESPONSABILITÉS»)

A KONTÁRSÁG
KULTUSZÁNAK» FOLYTATÁSA

(SUITE AU «CULTE DE
L’INCOMPÉTENCE»)

IRTA

FAGUET
EMIL

FORDITOTTA ÉS
JEGYZETEKKEL KISÉRTE

Dr SZÁNTHÓ
GYULA

 

 

BUDAPEST, 1922

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

KIADÁSA

FRANKLIN-TÁRSULAT
NYOMDÁJA.







Mi akar lenni mindenki? Felelőtlen. Ez a franciák története
éppen egy század óta és ez lesz a történetük végnélkül, ha csak ez
a könyv meg nem javítja őket, amire számítok, de nem nagyon.
Felelőtlenek akarnak lenni. Ezen célzattal valósítják meg jogi
eszméiket. Ezen szempont szerint rendezik be és gyakorolják összes
foglalkozásaikat; ezen elv által vezérelt társadalmi életet
élnek.

I.

JOGI ESZMÉK ÉS SZABÁLYOK.

Azon uralomnak, amely 1789-et követte, összes jogi rendszereit
és szabályait azon általános eszme vezérelte, hogy aki ítélkezik,
felelőtlen legyen és semmi szemrehányás se érhesse. Valóban: 1-ször
is a bíró egyáltalában nem a méltányosság, de a törvény szerint
ítélkezik; másként mondva, ő nem bíró, de írnok; olyan ember, aki
egy eset alkalmából törvényt lát, amely már eleve gondoskodott ezen
esetről és amely arra alkalmazható; olyan ember, aki valamely
esetet a törvényhez alkalmaz, olyan aki kijelenti, hogy a törvény
határozottan alkalmazható ezen esetre, «fedi» ezen esetet – miként
a németek mondanák – aki ennek folytán ítéletet hoz. 

Következésképpen teljesen felelőtlen; a törvény és nem ő hozza
az ítéletet; az ítélet a törvényből ered – hogy így mondjuk –
automatikus módon. Kit vádolhat ezért a sértett? A bírót bizonyára
nem; a törvényt annyira, amennyire akarja; a bíró ellen fordulni
lehetetlen; a bíró szigorúan felelőtlen. Talán jobban szeretnétek –
mondhatnák erre – hogy a bíró a méltányosság alapján önkényesen
ítélkezzék. No, szép lenne! Egyáltalában nem tudjátok, hogy a
szavoyard-ok, újra egyesülvén a francia birodalommal, azt kérték
első kegyképpen Franciaország királyától, hogy ezentúl ne ítéljenek
felettük a méltányosság, hanem törvény alapján, legyen az
akármilyen s nagyon meg lesznek elégedve, feltéve, hogy az ítélet
alapja nem a mindig teljesen méltánytalan méltányosság lesz. Vajjon
inkább lennétek-e Magnaud elnök tanítványai, aki körülbelül
1890-től 1900-ig igen hírhedtté vált, sőt még fanatikusokat is
szerzett doktrinája és a törvény ellen való ítélkezési szabálya
által s azáltal, hogy mindannyiszor helyettesítette a bíróval a
törvényt, valahányszor a bíró, vagyis ő a törvényt rossznak ítélte?
Vagy ellentétben vagytok-e Montesquieu következő alapelveivel:
«Minél inkább közeledik a kormányzat a köztársasághoz, annál inkább
határozottabbá lesz az ítélkezés módja. A lace dæmon köztársaságnak
az volt egyik hibája, hogy az ephorok önkényesen ítélkeztek, bár
voltak őket irányító törvények; Rómában az első konzulok úgy
ítélkeztek, mint az ephorok; ámde észrevették ennek a
helytelenségét és határozott törvényeket hoztak. A despotikus
államokban egyáltalában nincs törvény; a bíró magamagának
 a
szabálya. A monarchikus államokban van törvény és ahol az
határozott, a bíró követi azt, ahol pedig nem határozott, felkeresi
annak szellemét. A köztársasági kormányzatoknál olyan természetű az
alkotmány, hogy a bírók a törvény betűit követik. Egyáltalában
nincs olyan polgár, aki ellen valamely törvény magyarázható
volna, midőn javairól, becsületéről vagy életéről van szó.»

Semmiképpen sem gondolok arra vagy óhajtom azt, hogy a bíró
méltányosság alapján ítélkezzék és nagyon jónak találom, ha
határozott törvény szerint ítélkezik. Csupán megjegyzem, hogy
minden dolognak megvan a maga rossz oldala és ha a törvény szövege
szerint való ítélkezésnek páratlan előnyei vannak, és egyedül jó ha
a szóhoz ragaszkodom, a törvény szövege szerint való ítélkezésnek
is megvan az a hátránya, hogy az összes erkölcsi felelősségtől
megfosztja a bírákat. Lehetővé teszi nekik azt, hogy megértsék vagy
meg ne értsék a törvényt, hogy vagy jól alkalmazzák vagy ne
alkalmazzák jól a törvényt arra az esetre, a mely szóban forgott,
vagy azt az esetet, amely szóban forgott a törvényhez, vagy hogy ne
vegyék kellőképpen figyelembe a formákat; ámde csak ezeket engedi
meg nekik. Egyszóval az értelmi felelősséget hagyja meg számukra;
minden erkölcsi felelősségtől megfosztja őket és ez talán akadálya
egy nagy jónak, ami jó nagy hátrány.

A régi uralom alatt a törvények annyira komplikáltak és annyira
zűrzavarosak voltak, hogy a bíráknak teljesen a törvényre
támaszkodva s maguknak azzal hízelegve, hogy csupán a törvényekre
támaszkodnak, miként Montesquieu mondotta: «nem volt csupán csak
szemük» s akik nagyon  bőségesen ítélkeztek a méltányosság
szerint. Ebből az következett, hogy igen nagy volt az erkölcsi
felelősségük. Olyanok voltak, amilyenek még az angol bírák. Az
angol törvény nem egyéb jogtudománynál, precedensek gyüjteményénél.
Ezen egymással ellentétben álló precedensek körében – miként
elgondolható – az angol bíró előtt felette tágas szabad tér nyílik
a magyarázásra, elméletek és tantételek felállítására és
befolyásolva a precedensek által, de mégis szabadon mozogva
anélkül, hogy bármi indokból szolgaivá lenne: azt a törvényt,
amelyet elődei az általuk hátrahagyott precedensek által alkottak,
törvényszerűleg forgalomba hozza az általa szerkesztett ítélet
által, amelyet ismét mint precedenst ő hagy maga után hátra.
Alapjában véve az angol bírák törvényhozók voltak s minthogy azok
voltak, bár részlegesen, de elég nagy mértékben, a mostani angol
bíró is ilyen igyekszik lenni.

Eléggé hasonlít a római prætorhoz, jóllehet egyáltalán nem
gondolok arra, hogy azonosítsam vele. A római prætor nem csupán
olyan ember volt, aki jogot szolgáltatott, hanem olyan, aki jogot
alkotott. Elfoglalva tisztségét, egy fajtáját a törvényhozói
manifesztumnak tette közzé, edictum praetoris, melyben
kijelentette azon általános jogelveket, amelyeket követni
szándékozott. Ekként fokozatosan egy egész jogrendszert, t.
i. a praetori jogot alkották meg, amelyet Rómában Augustus
idejéig és a következő idő alatt Papinianusig sokkal inkább
tanultak, mint a törvényhozók törvényeit és amely egész biztosan
azon igazi jog volt, amelyből későbben az összes kodifikált római
jog kiindult. 

Nem szükséges mondanom, hogy az ekként alkotott jog a leginkább
élő jog, az az élő jog, melyet lassankint az esetek és az emberi
ész alkottak, alkalmazkodva az esetekhez, megvilágosítva a megelőző
analóg esetek által, nem származván valamely törvényhozó igen
gyakran nagyon apriorisztikus ilyen vagy olyan
ideájából.

Annyi bizonyos, hogy a római prætorok törvényhozó-bírák voltak,
olyan bírák, akik jogot szolgáltattak és jogot alkottak, akikkel
nem lehet az angol bírákat egyenlősíteni.

Az ilyen bírákat rendkívül nagy felelősség terheli s ők érzik is
a rendkívüli nagy felelősséget s az igazságszolgáltatás kötelessége
és a bírói méltóság körében magának ezen felelősségnek állandó
érzülete által tartatnak fenn. Érzik, hogy méltányosság alapján
ítélkeznek, melyet egy igen széleskörű, messzeterjedő, igen
tiszteletreméltó, igen jelentős jogtudomány ismerete világít meg,
amelyet ismerniök kell s amelyet tényleg ismernek is, amelytől
tanácsot kérnek, amelyet fontolóra vesznek és tiszteletben
tartanak; azonban érzik, hogy jelentős részük van a méltányosságban
is, vagyis az igazságban, azon igazságban, amely hozzá fog járulni
ahhoz, hogy a nekik kedves ország számára jogot alkosson és
kétféleképpen hagyománykövetők és ennek így is kell lennie s annak
terhe alatt ilyenek, hogy máskülönben csak félig volnának
hagyománykövetők; hagyománykövetők visszafelé mindazon hagyomány
folytán, amely hozzájuk jutott és tradicionisták előre és a jövő
számára az általuk megalapított hagyomány folytán.

Igenis, mind ennek nagyon erősen ki kell fejlesztenie
 és meg kell erősítenie bennük a
felelősség mélységes érzetét.

Ilyenek voltak a római prætorok, ilyenek az angol bírák, ilyenek
a francia régi uralom birái.

Még ma is ezt mondta nekem egy igen kiváló bíró:

A törvények oly számosak, egymással annyira ellentmondásban
levők és dacára látható szigorúságuknak, olyannyira hajlíthatók,
hogy mindig ítélkezhetünk a méltányosság alapján.

– És így tesznek?

– Soha, mert a méltányosság alapján ítélkezve, felelősséget vesz
magára az ember, amit senki sem akar tenni.

– Helyes!

– Talán.

A felelősségtől való ezen irtózást jól látjuk Beccaria híres
tételében. A törvény szavain nyugvó ítélet mellett foglal ebben
állást, olyan bíró mellett, aki az ítélete alá bocsátott ténynek és
a törvény szövegének, amelyre hivatkozik, egyszerű összefoglalása
mellett ítélkezik és olyan bíró mellett, akinek «csak szemei vannak
«. Jó, bizonyos; nem mondok ellent. De nézzük csak, hogy mennyire
fél a törvény szelleme szerint való ítélkezéstől és hogy
mindenekfelett miért fél attól: «Semmi sem veszélyesebb, mint ezen
általánosan elterjedt alapelv: «tanácsot kell kérni a törvény
szellemétől»; ezen elv elfogadása annyi, mint az összes gátak
lerombolása és a törvényeknek a vélemények áradatába való dobása.
Minden ember a maga módja szerint formál nézetet: valamely törvény
szelleme tehát a bíró jó vagy rossz logikájának, a dolog
könnyű vagy nehéz megemésztésének,  a vádlott gyengeségének, a
bíró szenvedélyei hevességének, a sértettel való viszonylatainak,
végül mindazon apró okoknak eredménye, amelyek megváltoztatják a
jelenségeket és eltorzítják az ember tárgyilagosságát. Elfogadva
ezen elvet, látnánk a polgár felfogásának megváltoztatását, midőn
egyik bíróságtól a másik elé járul, a szerencsétlenek élete pedig
bírájuk helytelen okoskodása vagy rossz kedélyállapota
könyörületétől függne. Azt látnánk, hogy ugyanazon bűntényeket,
ugyanazon törvényszékek, különböző időben különbözőképpen bocsátják
meg, mert ahelyett, hogy meghallgatnák a törvények állandó és
megváltoztathatlan szavát, átengedik magukat az önkényes
magyarázatok csalfa állhatatlanságának». Mi sem jogosabb és
ismétlem, hogy előnyt adok a törvény passziv alkalmazásának, a
méltányosságon nyugvó ítélet, sőt még a törvény szelleme
szerint hozott ítélet felett is. De még azt is jól figyeljük meg,
hogy mitől fél Beccaria: a bírónak a perben való
intervenciójától. Azt akarja, hogy a bíró ne legyen más, mint
lajstromozó gép, de ne legyen okoskodó ember, ne legyen olyan, aki
emészt, akinek szenvedélyei vannak, aki barátkozik, aki véleményt
változtat; jó, rendben van; és ne legyen olyan sem, aki megérzi az
árnyalatokat, amelyek egyik és a másik bűntény között vannak, s
amelyek a törvény szövege szerint azonosak, de nem egészen azonosak
az igazság szempontjából; s hogy ne mérlegelje azon kisebb-nagyobb
veszedelmeket, melyek a társadalmat veszélyeztetik és ne legyen
egyéb, mint valamely esetre vonatkozó törvényszöveghez gépiesen
alkalmazkodó ember. 

Miért? A vádlott érdekében, feleli Beccaria mondása. Lehetséges,
de még inkább a bíró érdekében, aki ekként fel van szabadítva és
meg van könnyítve az ítélkezés nagy terhétől. Mit akarnak?
Felelőtlenek akarnak lenni.

Csatoljuk ehhez még azt is, amiről észreveszi az olvasó, hogy
ismétlésbe esem, de amiről azt vélem, hogy soha sem ismételhetem
eléggé azt, vajjon hogyan rendeltetnek ki Franciaországban a bírák?
a fejedelem által. Ki fizeti őket? a fejedelem. Ki intézi el
kedvezőleg az előmenetelt vagy ki hagyja örökre őket a legalsóbb
állásokban? a fejedelem. Tehát «a fejedelem ténye», vagyis a
kormány akarata uralkodik felettük, ők pedig a kormány akarata
szerint ítélkeznek, kivéve azon ügyeket, ahol a kormány nincs
érdekelve és csupán egy szó használatos Franciaországban: a kormány
ítélkezik felettünk.

Nem így volt a régi uralom alatt, minthogy a bírák tulajdonosai
voltak hivatalaiknak, következésképpen függetlenek, mert nehezen
van más eszköze annak, hogy a bíró független legyen, mint az, hogy
tulajdonosa legyen hivatalának. A hivatalok megvásárolhatósága volt
a bíróság függetlensége. Tudjuk, hogy Montesquieu miként védelmezte
ezt és miként támadta meg Voltaire Montesquieut e pontra nézve.
Montesquieu ezt mondta: «A hivatalok elárúsíthatósága jó a
monarchikus államokban, mert mintegy családi mesterséggé teszi azt,
amit nem akartak elvállalni az erény alapján…»

Voltaire ezt írja: «Az igazságszolgáltatás isteni hivatása, az
emberek vagyonáról és életéről való rendelkezés családi mesterség
legyen!» 

Amire ezt válaszolom: nem ez a legfőbb indoka Montesquieu
véleményének, de ezen indok távol áll attól, hogy lebecsülhető és
vállvonogatással elintézhető legyen. Itt egész egyszerűen
arisztokratikus eszmével állunk szemben, amelyre nézve Voltaire a
nyakas despotista, soha sem értett meg semmit. Montesquieu ezt
akarja mondani: az elárúsíthatóság ítélőbírói hivatalt ad egy
családnak; ime, az atyáról fiúra átszálló bíróság. Az egész
arisztokrácia ezen nyugszik. A római szenátoroknál, a velencei
szenátoroknál azon isteni hivatás, hogy őrködjenek az állam érdekei
felett, családi mesterség és ez határozottan azért van így, mert
jól van betöltve. Nem csudálkoztok azon, hogy az isteni
foglalkozás, mely szerint a csatamezőn kettévágja valaki az embert,
családi mesterség? Mégis ez nem más dolog a francia nemesség
körében és elég ragyogó módon van betöltve. Itt nincs más dolog és
mindez benne foglaltatik Montesquieu beszédében, ami a világon a
legtermészetesebb az előtt a valaki előtt, aki tudja, hogy mi az
arisztokrácia.

«Ezen megvásárolhatóság az állami néposztályokat sokkal
állandóbbakká teszi – folytatja Montesquieu, – Suidas nagyon
helyesen mondja, hogy Anastasius a császárságból az
arisztokráciának egy faját alkotta meg, eladván az összes bírói
hivatalokat.» Voltaire nem emeli ki ezen sorokat határozottan
azért, mert ezek Montesquieu összes gondolatait tartalmazzák és
ezen gondolatokban az foglaltatik, amibe Voltaire nem képes
belehelyezkedni.

Állami rendek az ő számára nem léteznek és nem szabad létezniök,
nem szabad itt lenni, csak  abszolut hatalmú királynak és egyenlő
alattvalóknak. Következésképpen mellőzi mondani, hogy az, ami
állami rendet kreált s ami az abszolutizmus képzelgéseinek féke,
Montesquieu szerint jó dolog, Voltaire szerint pedig gyűlöletes
dolog és miután Voltaire nem hozza fel ezen jelentős szöveget, ez
kétségtelenül azért történik, mert így szól magában: «Helyes. Ez a
Montesquieu arisztokratikus vesszőparipája; nem is szükséges erre
figyelmet fordítani. Gyerünk tovább.»

És sokkal könnyebb volt azt mellőzni, mint magát a kérdés
alapját vitatni, amely fennforog, t. i. hogy jó-e vagy rossz az
arisztokratikus uralom.

Montesquieu annak beismerésével folytatja, hogy Platon nem képes
elviselni a hivatalok ezen elárúsíthatását, azt állítván, hogy ez
annyi volna, mintha valakinek a hajójában kormányossá tennék a
leggazdagabbat; de megjegyzi, hogy Platon a köztársaság polgáráról
és ő, Montesquieu, a monarchia alattvalójáról beszél. «Tehát midőn
a monarchiában a hivatalok nem adatnak el nyilvános szabály
folytán, mégis az udvaroncok szegénysége és kapzsisága fogja azokat
elárúsítani s a véletlen fogja szolgáltatni a jobb választásokat és
nem a fejedelem.»

Montesquieu itt helyes úton jár: választani kell a hivatalok
megvásárolhatósága és a bírák megvásárolhatósága közt. Ha a bíró
tulajdonosa hivatalának, nem vásárolható meg többé; ha a hivatalt
adták neki, megvásárolható lesz. Először is, hogy megszerezze azt,
gyakran lesz kényszerítve annak megvételére, nem a tulajdonostól,
minthogy ilyen nem lesz, hanem a minisztertől, aki azzal
rendelkezik, vagy azon emberektől,  akik a miniszterre
befolyással bírnak; azután hogy megtartsa ezen hivatalt, vagy hogy
egy fokkal szebbet és jövedelmezőbbet szerezzen magának, mindig
rendelkezésére fog állani azoknak, akik neki a hivatalt adták és
isteni mestersége a szolga mestersége lesz. Választani kell a
hivatalok vásárolhatósága és a bíróságok megvásárolhatósága (vagy
ami ugyanaz a dolog: szolgasága) között.

Voltaire, úgylátszik, nagyon kitérően felel, miként ezt mindig
teszi is, mivel a kérdés magvát szem elől téveszti, vagy mivel az
abba való elmélyedés meg nem felel könnyed természetének. «Miért
legyen Franciaország az egyedüli monarchia az egész világon, amely
be legyen szennyezve az állam törvényeibe átment ezen szégyene
által a hivatalok megvásárolhatóságának? Miért nem hozták be
korábban, mint tizenegy száz év múlva ezen rendkívüli visszaélést?
Elég jól tudjuk, hogy ezt a szörnyszülöttet egy király szegénysége
és pazarlása szűlte és némely polgár hiúsága, akiknek atyjuk pénzt
halmozott össze. Mindig ostromolták ezen visszaélést tehetetlen
lármával, minthogy pótolni kellett volna a hivatalok vételárát.
Ezerszer többet ért volna eladni az összes zárdák kincseit és az
összes templomok ezüstneműit – mondja egy bölcs jogtudós – mint
eladni az igazságszolgáltatást. Midőn első Ferenc elvette szent
Márton ezüst sisakrostélyát, senkivel szemben sem követett el
igaztalanságot; szent Márton egyáltalában nem panaszkodott, igen
jól nélkülözte sisakrostélyát. De nyilvánosan eladni a bírói állást
és megesketni a bírót, hogy ő azt nem vásárolta, ez szentségtörő
ostobaság volt, egyike divatos szokásainknak!  Mellőzve a
rossz tréfákat, ezen szövegben csupán ez foglaltatik: az
igazságszolgáltatás elárúsítása szörnyűség. Tehát pontosan az, amit
Montesquieu mondott, t. i. az, hogy az igazságszolgáltatás jogának
megvétele egyedüli eszköze annak, hogy az ne adassék el; mert ha te
veszed meg, azeladás jogát, te vagy annak tulajdonosa és semmi okod
sem lesz többé arra, hogy eladd ítéleteidet és egyáltalában nem is
adod el azokat; ellenben, ha nem vagy tulajdonosa hivatalodnak,
szünet nélkül vásárolod azáltal, hogy olyan ítéleteket hozol,
aminőket óhajtaz, aki neked a hivatalt adta; szünet nélkül
megvásárolod, ítéletekkel fizetvén meg azt. Vagy a hivatalok
elárúsíthatósága, vagy a bírák megvásárolhatósága,»

Voltaire oly kevéssé érti a kérdést, hogy a jogszolgáltatás
eladásának hívja azt, ami határozottan megakadályozza, hogy az
ítéletek eladassanak.

Ami az ő igen jogos megjegyzését illeti, hogy a francia
monarchia az egyetlen volt Európában, ahol a bíróság hivatalának
tulajdonosa volt, az nem szörnyűség, az felsőbbrendűség. Ráillik
erre a mondás, hogy Európában egyedül a francia bíróság volt külön
rendje az államnak. Minden más országban a bíróság hivatalnokok
testülete volt, a milyenek a vámszedők. Nem ítélkezik, a kormány
ítélkezik általa. Ezen országokban nincs elkülönítés a végrehajtó
hatalom és a bírói hatalom közt; tehát (legalább az 1789. évi 16-ik
cikkben foglalt kijelentése után az emberi jogoknak:
Déclaration des droits de l’homme) despotizmus van. De éppen
Voltaire részére a despotizmus a helyes. És kétségtelenül ez
választja őt el Montesquieutől,  aki előtt a despotizmus
szörnyűség és aki a bíróság függetlenségében a despotizmusnak egy
fékét látván, bármiféle történeti eredete legyen is ezen
függetlenségnek, ki van elégítve, ha a bíróság független.

És ha megbotránkozással mondanátok neki, hogy csak
Franciaországban az, képes volna azt felelni, hogy ez azért van,
mert Franciaország Európának nem az utolsó, de az első országa.

– Az utolsó! – kiáltana fel Voltaire, – mert ez azon ország,
ahol a despotizmus leginkább meg van gátolva.

– Az első! – felelné Montesquieu – minthogy ez azon ország, ahol
a legkevesebb despotizmus van.

Midőn a vitatkozás visszatérítette mindkét vitatkozót egész
pontosan az eszmék kiindulási pontjához, akkor megszünik; ez az
egyedüli eredmény.

Ugyanezen kérdéshez még hozzákapcsol némely dolgot Montesquieu,
amire Voltaire semmit sem válaszol: «Végre is a gazdagság által
való felemelkedés módszere az ipart inspirálja és fenntartja, amire
a kormánynak (a monarchiának) nagy szüksége van. Spanyol tunyaság:
itt az összes hivatalokat adományozzák».

Ez magyarázatra szorul, mert rosszul van megírva; Montesquieu
ezt akarja mondani: egy atya szorgalmas és vagyont szerez, hogy
vagyont igyekezett szerezni, ez azért történt, hogy fiának egy
igazságszolgáltatási hivatalt szerezzen és hogy fia ily módon a
társadalmi hierarchiában emelkedjék. Ime, a szorgalomnak egy szép
ösztönzője. Azon országokban, ahol nem jut el az ember  ekként
egyik osztályból egy magasabb osztályba, nem dolgoznak,
intrikálnak. Spanyol lustaság, itt a hivatalokat
adományozzák; ezentúl nem dolgoznak, hogy megvásárolják
azokat, kérik azokat.

És miként azokkal szokott megtörténni, kik összes ideáik felett
egyszerre rendelkeznek, Montesquieu az összes uralmak általános
eszméit itt adja meg. A világ legnagyobb országai azok, amelyekben
egy a hagyományokhoz igen ragaszkodó, de mindig nyitva tartott
arisztokrácia van, amelyet állandóan megújít az alsó
néposztályokból származó aktiv és energikus rész beözönlése. Tehát
Franciaországban három arisztokrácia van: a legelzártabb nemesség,
egyébiránt nyitva tartva, minthogy a király képes nemességet
kreálni és kreálja is azt; a teljesen nyitva tartott papság,
minthogy nem örökösödés, de kooptáció által egészíti ki magát,
vagyis a választásos örökösödés egy faja által; a magisztratura,
amely félig örökletes, félig megvásárolható olyan emberek által,
akik munkával pénzt szereztek. Ez a három arisztokratikus rend
alkot egy olyan arisztokratikus együttességet, amely igen nyitva
tartott lévén, alkotja az előkelőket. Nincs Franciaországnál
értelmesebben és szerencsésebben alkotott arisztokratikus
ország.

Ime, amire Voltaire nem felelt, minthogy attól kezdve, amikor
arisztokratikus doktrináról volt szó, többé semmit sem értett meg.
De jól látjuk Montesquieu a hivatalok eladhatására vonatkozó összes
ideáinak együttességét.

Mirabeaunak ezt kellett mondania későbben: «Az államban nem
szabad másoknak lenni, mint koldúsoknak, tolvajoknak és államilag
díjazottaknak».  Ez a tiszta szocialista doktrina; ez
kizárja a tulajdonost és a független munkást; nem lesz itt több
tulajdonos, mert nincs bérmunkás, sem tolvaj, sem koldús; nem lesz
többé független munkás; lesznek ugyan munkások, de ezek az állam
díjazottjai lesznek. Ez az a doktrina, amelyre Montesquieu már
előbb ezt feleli: «Valóban! nekem, aki nem vagyok szocialista,
nekem, aki nem akarok olyan kormányt, amely mindent tesz, amely
mindent képes tenni és amelytől minden függ, nekem, aki szabad
akaratok által korlátolt és elgátolt kormányt akarok: független
munkások kellenek, akik tulajdonra törekednek, akik azt elérve,
elérik általa az általuk megszerzett és nem az állam által
adományozott s attól független munkaköröket. Példának okáért
ilyen a szorgalom és a munka által megszerzett bíróság. Az én nagy
társadalmi hatalmú bíróságaim nem lesznek sem koldúsok, sem
tolvajok, sem díjazottak. Érdekemben fekszik, hogy ne legyenek
díjazottak, mert ha díjazottak volnának: koldúsok lennének.
Koldúsok is képesek helyesen ítélkezni, de az olyan perekben, ahol
a kormány egyes emberrel áll összeütközésben, a kormány
segélyezettei talán nem teljes részrehajlatlansággal
ítélkeznének.»

Montesquieunek ezen eszméit a Törvény Szelleme
közzététele után három évvel majdnem eredetibb módon és
határozottabb erővel, mint maga Montesquieu, tartotta fenn egy
fiatalember, Angliviel de La Beaumelle, akinek kalandos és nagyon
rendellenes élet jutott osztályrészül, de aki huszonöt évével sokat
ígért. Mes Pensées (Gondolataim) című első munkájában ezt
mondja  La Beaumelle: «A hivatalok
elárúsíthatósága miatt minden jó francia zúgolódott. A fejedelmek
kapzsisága és az idők kényszere hozták be s ugyanezen okok
tartották meg és tartották fenn azt. Fájdalom, hogy ez nem a
politika érdeme és dicsősége, ez remekműve volna. Csodálatos
dolog, hogy létezhetett egy nemzet, amelynél a bíráskodás joga
vevőre talált és ahol az ítéletek nem eladók, ahol a hivatal
szorgalomra buzdít (Montesquieu szövege ismét szóba kerül) és
ahol a hivatalok nincsenek lealacsonyítva (és nem is
lehetnek, minthogy a hatalom nem önkénykedhetik felettük). A
bírósági hivatalok ezen elárúsíthatósága Franciaország állami
rendjének legfőbb java».

A forradalom a bíróságot a központi hatalomhoz csatolta, vagyis
megszűntette az államnak ezen osztályát, miként megszűntette a két
központot, t. i. akként, hogy elhatározta, miszerint jövőben az
legyen a végrehajtó hatalom, amely ítélkezik. Ez nagy haladás
volt, ha a despotizmusra vonatkozik, amint hiszem is, de
visszafejlődés volt, ha a szabadság volt a cél.

Tehát visszatérve a felelősség ezen kérdésére, amelytől
semmiképpen sem távolodtunk el – miként az olvasó látni fogja – a
felelősség szempontjából mit tett az új uralom? Az egyik
felelősséghez hozzácsatolt egy másikat. A régi uralom bírái
kevésbbé voltak fedezve, mint az újak, mert igaz, hogy a törvény
szerint ítéltek, de kevésbbé szigorúan, mint az új uralom bírái,
miként kimutattuk. A létező kormány bírái teljesen fedezve vannak a
törvény által, amely határozottabb, kevésbbé sokféle, kevésbbé
alkalmas a magyarázatra; nekik egyszerűen a jogot kell
kijelenteniök,  a jog felelős. Tehát ezen
felelőtlenséghez hozzákapcsolódik az, hogy mivel ők az ítélkező
hatalom s midőn a kormány meghagyja nekik, hogy mily módon
ítélkezzenek, azon mód szerint tartoznak ítélkezni és nem ők, de a
kormány a felelős. Idézni szokták azon magasállású bírót, aki a
parlamenti bizottság előtt egy, a törvénnyel teljesen ellentétes
eljárási művelet iránt kérdeztetvén meg, ezt felelte: «a fejedelem
dolga». Szigorúan elítélte a közvélemény. Miért? Nem tett egyebet,
mint felmentette magát egy felelősségtől, amelyet visszahelyezett
oda, ahol az a kormányrendszer szerint van. Mondhatta: «a
kormánytól rendeletet kaptunk és engedelmeskedtünk ezen
rendeletnek». Ez árulás? miben? Állami rend vagyunk-e mi?
egyáltalában nem. Közvetítő testület vagyunk-e a fejedelem és a nép
között, miként Montesquieu mondta? egyáltalában nem. Maga az
ítélkező nép vagyunk-e, mint az athéni heliasták? egyáltalában nem.
A szenátorok és lovagok delegáltjai vagyunk-e miként ez megszakítás
nélkül volt Rómában, következésképpen egy állami rend képviselői
vagyunk-e? semmiképpen. A nép által megválasztott prætorok
vagyunk-e, miként ez még Rómában volt? semmiképpen. Minket a
kormány nevez ki, fizet, léptet elő, avagy otthagy a pálya
kezdetén; mi a kormány igazságügyi tisztjei vagyunk; nem vagyunk
egyebek, mint eszközök; midőn a kormány maga akar ítélkezni s ehhez
nyilvánvalólag joga van, ettől kezdve nincs más teendő, mint
hallgatni. Ezt tettük. Azon tény által, amely bennünket azzá tett,
amik vagyunk, teljesen felelőtlennek érezzük magunkat.
Franciaországban, az első  uralkodóház idején, ha a prévôt
(bírósági előljáró) valakit felhívott a megjelenésre és ha az nem
jött el, elment hozzá és ezt mondta neki: «hivattalak téged és te
nem tartottad méltónak eljönni. Indokold ezen lebecsülést» és
megverekedtek. Ime, olyan emberek, akik rettenetesen felelősöknek
érezték magukat. Gondoljátok, hogy nekünk is hasonlóképpen kellene
cselekednünk, mikor a kormány parancsol és rendeleteit nem tartjuk
kellemeseknek? És mily jogon? Mi nem mondhatjuk neki: «Ki tett
téged fejedelemmé?» De ő mondhatja nekünk: «Ki tett meg téged
bíróvá?» Mi függő helyzetű delegált hatalom vagyunk örökös
lehetősége mellett hatalmunk visszavételének az által, aki azt
nekünk nyújtotta. Végeredményben függésben vagyunk,
következésképpen felelőtlenek vagyunk, ami által nem vagyunk
elvarázsolva, minthogy nem rendelkezünk a középkor prévôts-jainak
becsületérzésével».

Még egy másik példája a felelőtlenség azon érzelmének, amellyel
a francia bírák határozottan rendelkeznek attól kezdve, midőn olyan
ügyről van szó, melybe a politika bele van keverve. A francia
püspököknek 1910-ben a hívekhez intézett egy «levele» nem
tanácsolja sok indokból a világi iskolákat, a többek között azért,
mert olyan világi iskolák vannak, ahol a kis fiúk és leányok együtt
vannak éppen úgy az osztályban és a tanulás alatt, mint a szünórák
alatt. A néptanítók társasága ezen levél aláírója, Mgr. Luçon
bíboros ellen pert indított. Első folyamodásban az ügy a néptanítók
javára intéztetett el; megfelebbezték; a felebbviteli törvényszék,
t. i. a párisi törvényszék, 1911 január 14-én újból elítélte Luçon
bíborost.  Indokainak egyike ez: «tekintettel, hogy
azok (a püspökök levelében foglalt vádak) különösen a vegyes
iskolákra (écoles mixtes) vonatkoznak, hogy a különnemű gyermekek
együtt tartása ott meg van engedve, továbbá tekintve, hogy
felebbező (Luçon bíboros) egyáltalában nem tudja, hogy úgy
az osztályban, valamint a szünórák alatt a fiatal fiúk és leányok
egymástól el vannak különítve és hogy egyetlen iskola sincs
megépítve és elfogadva ezen feltétel teljesítése nélkül…»

Ezen indoknak a szövege által: «továbbá minthogy nem
tudja», a párisi törvényszék valósággal hazugsággal vádolta meg
Mgr. Luçon bíborost és mint hazugot ítélte el.

A La Croix hirlap vizsgálatot ejtett meg közvetlenül (1911
januárban), hogy megtudja, voltak-e valóban olyan vegyes világi
iskolák, ahol a különnemű gyermekek együtt lehettek. Nem talált,
csupán kétszázat, amelyeket részletesen megnevez.

Különös részletezés: éppen azon községekben, ahol a különnemű
gyermekek együtt voltak, a dolog ekként történt: a tanító magához
vette a nagy fiúkat és a nagy leányokat, a tanítóné pedig a kis
fiúkat és kis leányokat, tehát megtörtént az elkülönítés, de úgy,
mintha arra törekedtek volna, hogy a kohabitációt a lehető
legveszélyesebbé tegyék. Bizonyos, hogy ez az abszurditás minden
rossz szándék nélkül való volt, de végre is megtörtént.

A kohabitáció mindenesetre fennforgott és Mgr. Luçon nem
hazudott, a párisi törvényszék pedig hibásan jelentette ki őt
hazugnak. Mielőtt  ily könnyen hazugnak jelentette ki Mgr.
Luçont, mit kellett volna tennie a párisi törvényszéknek?
Vizsgálatot kellett volna foganatosítania, olyan vizsgálatot, mint
aminőt a La Croix újság ejtett meg időközben. Miért nem
foganatosította ezen vizsgálatot? Miért elégedett meg, miként
ítéletének a szövege határozottan megjelöli, az iskolaépületek
terveivel, amelyeket vele a közoktatásügyi miniszter közölt, mintha
ezen tervek, valamit bizonyítanának azon eljárásra nézve, amit az
azok alapján épített iskolaépületekben gyakorolnak; mintha a háznak
egyik része feltartatván a tanítónénak, a másik része pedig a
tanítónak, a tanító nem vehetné magához a maga házrészébe az összes
nagy gyermekeket nemük megkülönböztetése nélkül, a tanítóné pedig
az összes kis gyermekeket nemükre való tekintet nélkül; ami valóban
gyakran így is történt? Végre is miért nem foganatosított a párisi
törvényszék vizsgálatot és miért jelentette ki oly könnyedén Luçon
bíborost hazugnak?

Azért, mert midőn politikai ügyről van szó, a francia bíróság
nem érzi magát többé függetlennek. Szerinte ezen ügyben a
kormánynak kell ítélkeznie és ő nem lehet más, mint a kormány
hallócsöve. Úgy tetszik nekem, hogy ezen eljárási módot a maga
lényegében mutatjuk be s ebből tényleg mindenki láthatja a
törvényszék eljárását. Itt ténykérdés forog fenn, tehát vizsgálatot
kell foganatosítani; a törvényszék egyáltalában nem tette azt, de
minthogy politikai ügyről van szó, a kormányra tartozónak tekinti
az ügyet és ezt mondja: «a kormány beszél» és tanácsot kér a
közoktatásügytől. A közoktatásügy ezt feleli:  «legendák,
mesék, hitrege; itt vannak az iskolaépületek tervei; látják,
miszerint anyagilag lehetetlen, hogy itt a két külön nem
kohabitációja lehessen.» Világos, feleli a törvényszék. Miért
mondja, hogy «világos», miért nem teszi fel a kérdést ekként:
dacára a terveknek, nincs-e meg valósággal valahol az elméletileg
lehetetlen kohabitáció? Azért, mert helyette a kormány ítélkezett;
nem gondoskodott saját szemeivel való értesülésről; ítélkezett; ez
politikai ügy volt, a kormányra volt tekintettel és az ítélet a
kormány véleménye, óhajtása, velleitása vagy tendenciája volt; nem
volt más feladata, mint megszerkeszteni azt. Mgr. Luçon hazudott,
mert a kormány óhajtani látszott, hogy kijelentessék, miszerint
Mgr. Luçon hazug volt. A bíróság felelőtlensége a XIX. és XX.
század bírósága előtt minden politikai ügyben jogi elvként látszik
fennforogni.

De más is van – vagy éppen annyi – ugyanezen ügynél. Mgr. Luçon
védelméül előterjesztette Hannotin mesternek, az államtanács és a
semmitőszék ügyvédének véleményét és ugyanezen véleménye Hannotin
mesternek az, amelyre 1911. jan. 4-iki ítélete támaszkodik a
párisi törvényszéknek, hogy elítélje Mgr. Luçont. És hogy
rátámaszkodjék erre, idézi azt és ime, a mód, amely szerint
rátámaszkodik és amely szerint azt idézi: «Megfontolva… hogy a
nevében (Mgr. Luçon nevében) felmutatott vélemény különben is
kijelenti, hogy a tanyai iskolákban a leányok és fiúk gondosan
el vannak egymástól különítve; és hogy ekként az ügyiratnak
maga ezen töredéke által a vád (mely a püspökök levelében
foglaltatik, a különnemű gyermekeknek a vegyes iskolákban való
 együttartására nézve) helytelennek és
jogtalannak ismertetik el…» De hát mondta ezt a véleményében
Hannotin mester? Mondta, hogy a tanyai iskolákban a leányok és fiúk
gondosan el vannak különítve egymástól? Ha mondta, akkor különös
módszere lett volna arra, hogy védelmezze Mgr. Luçont; különös
módszere lett volna arra, hogy védőbeszédet tartson mellette, mit
tett volna, ha vádat akart volna emelni? De végre is lehetséges,
hogy mondta, néha az igazság ereje vádoló nyilatkozatot adat ki
attól, aki védelmezni akar és igazoló nyilatkozatot attól, aki
vádolni akar; lehetséges, hogy mondta, de végre is mondta-e? Én
Istenem! határozottan az ellenkezőt mondta. Ezt mondta: «Amit a
pásztorlevél szem előtt tartott, az nem a tanyai iskola volt, ahol
a tanító vagy tanítóné egyszerre tanítja az egymástól gondosan
különválasztott leányokat és fiúkat, de azon iskola, ahol
szándékosan, rendszeresen… van a két nem együtt tartva». Ime, ezt
mondta Hannotin mester; a pontosság lelkiismeretességével és
igazságosságból is mellőzte a szegény kis tanyai iskolákat, ahol
akár egy tanító, akár egy tanítóné, hat kis fiúból és négy kis
leányból állván az osztály s egymaga lévén, majdnem
kényszerítve van feltartani s képes is feltartani akár az
osztályban, akár a szünórán az elkülönítést s tényleg fel is tartja
azt; azon igen számos iskolára célzott, – miként a La Croix
vizsgálata bebizonyította – ahol szándékosan, rendszeresen (miért?
kényelmi szempontból) a tanító és tanítóné – ketten lévén –
a különneműeket együtt tartják, magához vévén a tanítóné a nagyon
fiatal kis fiúkat és kis leányokat, a tanító  pedig az
előrehaladottabb korú kis fiúkat és kis leányokat.

Hát mit tesz a törvényszék? Elkülöníti a mondatnak azon
tagját, ahol Hannotin mester megteszi az engedményt, amit
tennie kellett és nem veszi számba a mondat azon tagját, ahol a
kritika van és azt konkludálja, hogy elismerte Hannotin
mester, miszerint az iskolákban a nemek szigorúan el vannak
különítve egymástól; és kinyilatkoztatja, hogy elismerte,
miszerint a nemek minden iskolában szigorúan el vannak
különítve egymástól.

Jegyezzük még meg, hogy ahhoz, miszerint ekként konkludáljon és
ekként nyilatkozzék, kényszerítve volt megváltoztatni a macskaköröm
közé tett szöveget, nemcsak az idézetet csonkítván meg, de
egymásután meg is változtatván azt. Mert miként idéz? «a tanyai
iskolákban a leányok és fiúk gondosan el vannak különítve
egymástól», az, amit a pásztorlevél szem előtt tartott, nem a
tanyai iskola, ahol egy tanító tanítja egyszerre az
egymástól gondosan elkülönített leányokat és fiúkat, de azon
iskola, ahol…» az ellenkezőnek van helye. Oly módon, hogy
egy kifejezést, mely magábanvéve azt jelenti, hogy vannak
kifogástalan iskolák és hogy vannak igen megróhatók, egy
olyan kifejezéssel helyettesít, amely azt állítja, hogy
minden iskola kifogástalan.

Ime, a szöveg elszigetelése által, majd még azonfelül a szöveg
megváltoztatása által, melyet már elszigetelvén eltorzítottak
odajutnak, hogy valakivel nemet mondatnak, aki igent
mondott. Vannak esetek, amelyek sajnos sokszor előfordulnak és
amelyeknél fájlalom hogy nem lehetek Pascal. 

Hát némelyek efelett méltatlankodnak és azt kiáltják, hogy a
francia bíráknak nincs erkölcsi érzékük. Ez tökéletes és teljes
tévedés. Annyi erkölcsi érzékkel bírnak, mint bárki, de sajátos
fogalmuk van a bíróságról. Úgy tekintik a bíróságot, mint a kormány
szervét, mint annak egy részét. A kormány nevezi ki, fizeti a
bíróságot, részét képezi annak; ő az ítélkező kormány. Tehát
mindazon ügyekben, amelyekben a kormány nincs érdekelve,
igazságosan és jogászilag ítélkezik: de mindazon ügyekben, ahol a
kormány van érdekelve, a kormány véleménye szerint ítélkezik és
amiként azt előre kikérte, megkapta vagy feltételezte; az ilyen
ügyben nem ítélhet saját maga és nem ítélhet a maga feje szerint;
egyenesen a hatalom ítél, egyszerű szócsőnek használván a
bíróságot.

Ellenvethetik, hogy ez azt jelenti, hogy a kormány csak akkor
bíráskodik, midőn bíró is, ügyfél is. Hát persze. Midőn nem ügyfél,
bocsáthat más bírákat a maga helyére, de ha ügyfél, ő maga
ítélkezik, mert mások nem adnának talán neki igazat, ami meg nem
engedhető. Mit jelent ez? Én, bíróság, aki részét képezem a
kormánynak, nem engedem meg, hogy a kormánynak ne legyen mindig
igaza, mert a kormány én vagyok. Nem lehet tőlem azt követelni,
hogy saját magamat ítéljem el.

– De ebből az következik, hogy mindazon ügyben, ahol egy egyén
vagy egyének csoportja áll szemben az állammal, már eleve az van
elítélve.

– Világos.

– Nem volna jobb, ha ez másként volna?

– Talán, de hogy ez másképpen lehessen, az  kellene,
hogy egy hatalom létezzék az állam és az egyén között s
éppen ez nincs. Amit szerveztek, az a bírói és a végrehajtó hatalom
zűrzavara. Ám legyen, igen jól ítélkezik mindazon ügyekben, amelyek
nem érintik, de mindazon ügyekben, amelyek érintik, a maga
érdekében ítélkezik. És mi össze lévén zavarva vele, ő lévén mi,
tisztán és egyszerűen felkérjük, hogy a mi helyünkön ítélkezzék,
hogy ne vessék szemünkre – ami kis újságírók gyermekjátéka lenne –
indokaink sajátosságát, amidőn politikai ügyről van szó.

Attól kezdve, midőn olyan ügyekről van szó, ahol a kormány van
érdekelve, hát értsétek meg, mi nem vagyunk többé bírák, mi a
király emberei vagyunk, a fejedelem emberei, mi ítélkező kormány,
vagyis magát védelmező kormány vagyunk és indokaink éppen olyanok,
mint a minisztérium politikáját védelmező és annak részét képező
tárcanélküli miniszter beszédei, akinek bizonyára nem fogják
szemére hányni hibás következtetéseit, álokoskodásait,
megcsonkított idézeteit, szövegferdítéseit és inverzióit.

Ime, ez igen jó okoskodás, de hát mi ez? Ez a bírói
felelősségnek a bírák válláról a kormány vállára való igen
kényelmes áttétele legalább is mindazon ügyekben, ahol a kormány
van érdekelve. Ime, egy felelősség, amely legalább e pontra nézve
nyeresége a modern biróságnak, szemben a régi uralom bíróságával.
Jegyezze meg az olvasó, ha visszaemlékezik arra, amit fentebb
mondtunk, hogy ez legalább is két felelősséget hoz létre. Tehát a
bírói hatalomra nézve két felelőtlenséget: a törvény szigorú
alkalmazása okából az automatikus jogszolgáltatás okából való
 felelőtlenséget és a függőség okából való
felelőtlenséget az autonómia hiánya miatt, a központi hatalom
mellett.

Amint el kellett következnie, be is következett, hogy ezen két
felelőtlenség egymásfölébe helyezkedik s egyik a másikhoz
csatlakozik. Megtörténik az is, hogy összeütközésbe jutnak
egymással. A felelőtlenségek összeütközése, nem a kötelességek, de
a kötelességek hiányának összeütközése, ami különös dolog. Ezt
tökéletesen így lehetett látni. 1906. év júliusában a
semmítőtörvényszéknek kellett egyszernél többször ítélkeznie
Dreyfus kapitány ügyében. Ha azt a második haditanács által tévesen
elítéltnek találja, a törvény szerint nem tehetett egyebet, mint
visszautalja egy harmadik haditanács elé. Van ugyan egy cikk (a
büntetőperes eljárásról szóló törvénykönyv 445. cikke), amely
visszautalás nélkül engedi meg a megsemmisítést, amely azonban nem
alkalmazható, midőn még életben levő elítéltről van szó és csak
azon esetre, ahol az ügyből többé semmi sem áll fenn, ami
bűntettnek vagy vétségnek volna minősíthető. Például ha azzal
vádoltattam volna, hogy megöltem Pált és ezért elítéltettem volna
és ha időközben bebizonyult volna, hogy Pál öngyilkos lett, nincs
többé semmi rám nézve vagy bárkire nézve, ami bűntettnek
vagy vétségnek minősíthető volna. De ezen cikk nem alkalmazható a
Dreyfus-ügyre, mert az, hogy Dreyfus ártatlan, lehetséges volt, de
hogy 1894-ben az árulás ténye fennforgott legyen, az sem vitás nem
volt, sem vitatva nem volt és fennállott; másrészről Dreyfus
életben lévén, a 445. cikk által megjelölt kifogás nem forgott
fenn. 

És mindezen indokok miatt a semmítőtörvényszék törvényesen nem
tehetett mást, minthogy Dreyfust egy harmadik haditanácshoz utalja.
Ugyanezt mondta Manau államügyész az első felülvizsgálat folyamán,
jóllehet kedvező érzülettel volt Dreyfus iránt: «Ahhoz, hogy
lehetséges legyen Dreyfus ártatlanságát kijelenteni, először nekünk
(közvádlónak), azután önöknek (bíráknak), (nekünk hic et nunc)
az kellene, hogy Dreyfus meghalt legyen… A törvény erre
nézve semmi kétséget sem hagy fenn. Elegendő azt ismerni és hogy
megismerjük, olvasni».

A semmítőtörvényszék tehát nem tehetett mást, mint meg nem
semmisíteni az ítéletet vagy visszautalással megsemmisíteni.

Ámde a kormány már megelégelte ezt a végnélkül való ügyet, sőt
nem is volt szüksége arra, hogy ezt a semmítőtörvényszéknek
megmondja; a semmítőtörvényszék ezt éppen úgy tudta, mint
mindenki.

Tehát látjátok a két felelőtlenség összeütközését? Ha a
törvényszék a törvényhez alkalmazkodik: felelőtlen; «Fedve vagyok a
törvény által; támadjátok meg a törvényt, amit határoztam, azért
mosom a kezeimet, mert a törvény határoz és nem én».

– Ha a törvényszék engedelmeskednék a kormánynak vagy a kormány
óhajtásának nem engedelmeskedik a törvénynek, éppen úgy felelőtlen:
«A kormány ágense vagyok, mosom a kezeimet azért, amit határoztam;
ő ítélkezik az én számmal, nem én».

– De elforgatja a törvényt, ami éppen oly kevéssé  van
megengedve neki, mint neked, minthogy az senkinek sincs
megengedve.

– Lehet, de mondjátok ezt neki, ne nekem.

A törvényszék tehát nagyon kényelmes helyzetben volt… Dehogy
volt, mert ebben a különös összeütközésben, ha mindenfelé
felelőtlen volt is, mégis legalább az alakszerűségben kellett
megnyugtatnia a közönséget, a törvényt és a fejedelmet; mert ámbár
a bíróság az új rendszerben nem egyéb, mint a fejedelem ágense,
kell, hogy a törvény szerint, a törvény szövege szerint
ítélkezzék.

Azután visszautalás nélkül akarván az ítéletet megsemmisíteni,
ámbár a törvény szerint nem semmisíthette meg, csak
visszautalással, mégis hogy visszautalás nélkül semmisítse meg,
kitalálta, hogy rátámaszkodjék magára azon szövegre, amellyel a
törvény azt megtiltotta. Ahelyett, hogy idézte volna a 445. cikket,
amely ez: «Ha az ítélet megsemmisítése egy életben levő
elítéltre nézve nem enged többé semmit fennforogni, amelyet
bűntettnek vagy vétségnek lehetne minősíteni», ezt hitelesíti: «Ha
az ítélet megsemmisítése nem enged semmit fennforogni, amely az
elítélt terhére bűntettnek vagy vétségnek volna minősíthető,
semmiféle visszautalás sem fog kimondatni». Látjátok a
különbségeket. Először is az ítélet szövegében ez van: «Az elítélt
terhére», ehelyett: «Egy élő elítéltre nézve», ami nem mindenben
ugyanaz a dolog.

Az élő szó kihagyásával az ítélet szerkesztője
kétségtelenül el akarta fordítani az olvasó figyelmét azon ideától,
hogy Dreyfus meghalt, mert  szüksége volt erre azért, hogy
lehetséges legyen a megsemmisítés visszautalás nélkül.

A «vádlottra nézve» kifejezésnek a vádlott terhére
való megváltoztatása által az ítélet szerkesztője ki akarta kerülni
ezen kevéssé franciás fordulatot, «bűntettnek vagy vétségnek
lehetne minősíteni az elítéltre nézve» («étre qualifié crime au
delit a l’égard de»), azon fordulatot, amelyhez az új szöveg
kritikai módszere vezette, hogy mindenekfelett jól meg akarta
jelölni azt, hogy véleménye szerint semmi sem maradt fenn
Dreyfus-ra terhelőleg.

A szöveg ily hűtlen visszaadása még a könnyebb fajtából való. A
legsúlyosabb és a leglényegesebb az, ami abban állott, hogy ezen
szavakat: «az elítéltre nézve», ezen szavak után helyezi el:
«nem enged semmit fennforogni, amit lehetne», ahelyett, hogy elől
hagyta volna, miként az a törvény szövegében van. Ez egy ú. n.
invertatur, miként nyomdász-nyelven mondják. Hát egy
invertatur néha semmit sem változtathat meg a mondat
értelmében, mint például ebben: «szűrdolmány» és
«dolmányszűr»,1 de minden tekintetben meg is
változtathatja azt és ez történik itt.

Ha ebben a mondatban: «ha az ítélet megsemmisítése egy élő
elítéltre nézve nem enged semmit sem fennmaradni, ami bűntettnek
vagy vétségnek volna minősíthető», ezen szavak: «egy el ítéltre
nézve» az ítéletre vonatkoznak, akkor a mondat ezt akarja
kifejezni: «Ha egy élő elítéltre vonatkozó ítéletet megsemmisítünk
és nem marad fenn többé semmiféle bűntett és egyáltalában semmi,
bárki terhére sem».

Ha pedig ebben: «ha az ítélet megsemmisítése  nem enged
semmit sem fennmaradni az elítéltre nézve, ami bűntettnek vagy
vétségnek volna minősíthető», ezen szavak: «az elítéltre nézve», a
fennmaradna szóra vonatkoznak, akkor ez ezt akarja
kifejezni: «Ha a vádlott általunk többé nem tekintetik
bünösnek».

A két értelem száz mértföldre van egymástol, annyira, hogy a
törvény szerinti szöveg megtiltja a visszautalás nélküli
megsemmisítést, a törvényszék által elfogadott szöveg pedig
megengedi és ez egy egyszerű inverzió által van így. Ez a szavakkal
való bűvészkedés diadala; a semmítőtörvényszék 1906 júliusi tagjai
páratlan szemfényvesztők lettek volna.

Ezen pont felett vita volt. Charpentier Armand (1911 márciusi
Annales de la Jeunesse Laique) írja: «Hogy a
semmítőtörvényszék bíráit hibával lehessen vádolni, a l’Action
Française2 nekik tulajdonítja az általuk
elforgatva gyártott szöveget. Ime, amelyet nevetséges beszédmódján
a l’Action Française «Talisman»-nak nevez:


445. cikk.


A törvénykönyv szövege:

Ha az ítélet megsemmisítése egy élő elíteltre nézve nem
enged semmit fennmaradni, ami bűntettnek vagy vétségnek volna
minősíthető, semmféle viszszautalás nem fog kijelentetni.




A törvényszék által hitelesített nem létező
szöveg:

Ha az ítélet megsemmisítése nem enged semmit fennmaradni, ami
az elítélt terhére bűntettnek vagy vétségnek volna
minősíthető, semmiféle visszautalás nem fog kijelentetni.






«Balfelől dőlt betűkkel van kiírva a törvénykönyv szövegében
beírt négy szó, amelyeket a semmítőtörvényszék kihagyott. Jobbfelől
pedig azon szavak vannak kiírva, amelyeket a szöveg egy másik
helyére tett a törvényszék.»

«Tehát a törvényszék ítéletének ez az egyetlen helye – írja
Charpentier – ahol a kérdésben levő törvénycikk szövege idézve
található: «Tekintve azon érvek összességét, melyek a
felülvizsgálatot megelőzték következik, hogy az új tények vagy a
haditanács ismeretlen ügyiratai az elítélt ártatlanságát megerősítő
természettel bírnak… és hogy vizsgálatot kell az ügy alapjára nézve
megejteni és alkalmazni a büntetőperrendtartást tartalmazó
törvénykönyv 445. cikkének befejező szakaszát, amely szerint ha a
kijelentett megsemmisítés egy élő elítéltre nézve nem enged semmit
fennmaradni, ami bűntettnek vagy vétségnek volna minősíthető,
semmiféle visszautalás nem fog kijelentetni».

«Elegendő – mondja tovább Charpentier – a balfelől levő hasábhoz
visszatérni, hogy lássuk ezen idézet aggályos pontosságát. A
l’Action Française követte el a hibát, amelyet a
semmítőtörvényszéknek tulajdonít.»

Tökéletesen pontos eljárás, hogy a törvényszék a törvény
szövegét úgy idézte ítéletében, mint később Charpentier. De
az is tökéletesen pontos eljárás, hogy a törvényszék ítéletének
záradékában utal és támaszkodik ezen törvényszövegre és így idézi:
«Tekintve végső elemzésben, hogy a Dreyfus ellen emelt vádból semmi
sem áll fenn és a haditanács ítéletének megsemmisítése semmit
sem enged fennmaradni, amit az ő terhére bűntettnek vagy
 vétségnek lehetne minősíteni,
tekintve ennek folytán, hogy a 445. cikk alkalmazása mellett
semmiféle visszautalást nem szabad kijelenteni…» Amiből
nyilvánvaló, hogy a semmítőtörvényszék kétszer idézte a 445. cikk
szövegét: először igen hűségesen, másodszor pedig, midőn
határozata miatt rátámaszkodik, megváltoztatva. Azt mondhatnák,
hogy azért, mert önmaga akarta megmutatni ezen kétféle
idézés által, miként kellett volna neki ítélkeznie a törvény
szerint és miként ítélt annak ellenére. És alapjában ez a
véleményem és ez van a rendszeremben: a törvényszék meg akarta
mutatni, hogy igen jól ismeri a törvényt, hogy előtte volt, hogy
olvasta azt és hogy államérdekből ítélkezett annak ellenére. Az
általam adott ezen magyarázat bizonyára a legkedvezőbb neki.

Még egy különös részlet: a Gazette des Tribunaux hozván
az ítéletet, az ítélet ezen szelleméről, ezen alapelvéről, nem
tudom egészen, miként kell mondani, ezt bocsátotta előre (a
jogtudomány számára): «Mikor egy határozat megsemmisítése, melynek
felülvizsgálása kéretett, semmit sem en ged fennmaradni, ami az
elítélt terhére bűntettnek vagy vétségnek volna minősíthető, a
semmítőtörvényszék által semmiféle visszautalás kijelentése nem
történhetik a büntetőtörvénykezési eljárást tartalmazó
törvénykönyv 445. cikke végső szakaszának szavai szerint. Ebből
következik, hogy ez az igazi szövege a 445. cikknek, amely elrejtve
marad az 1906 júl. 12-iki ítélet egy szegletében s amely
végeredményben a törvényben megmarad; de a megváltoztatott szöveg
képezi a jogi álláspontot. Ez megnevettetheti Heraclitot.»

Annyi bizonyos, hogy a törvényszék egy olyan  törvényt
alkalmazott, amelyet ő maga gondolt ki. Maguk Dreyfus védői
elismerik ezt, csakhogy talán indokoltan azt mondják, hogy csendet
kellett teremteni és hogy a semmítőtörvényszék ekként érte el annak
megvalósítását. Lehetséges. Ámbár ítélete újra életrekeltette a
polemiákat, de kikerült egy harmadik új pert a haditanács előtt s
talán kissé nagyon is kedvezett azon lecsendesítésnek, amely nem
volt ellenére.

Csakhogy ami talán nem is volt célba véve: 1-ször függőben
hagyta örök időre és az egész történet számára a Dreyfus-ügyet,
ahelyett, hogy lezárta volna; 2-szor elítélte Dreyfust.

Függőben hagyta, ahelyett, hogy lezárta volna az egész történet
számára a Dreyfus-ügyet. Valóban, ezt fogják mondhatni örökké:
«Dreyfus-t elítélte két haditanács, másrészről felülvizsgálatra
utalta a semmítőtörvényszék ítélete, majd felmentette a
semmítőtörvényszék, ámde a törvény beigazolt megmásításával; a
dolog legalább is egyensúlyban van; az ügy függőben marad,
végnélkül lehet tárgyalni. És tényleg az a véleményem hogy
végnélkül fogják tárgyalni s igen jogosan a semmítőtörvényszék
utolsó ítélete s azon mód szerint, amely szerint az azt
megszerkesztette.

A semmítőtörvényszék pedig utolsó ítéletével elítélte
Dreyfust. Bizonyára elítélte, mert a törvény szellemével és
betűivel ellentétes ítélete által egyedül azt akarta, hogy Dreyfust
egyáltalában nem engedi egy harmadik haditanács elé állítani.
Kijelentette egyrészről, hogy a visszautalás nélkül megsemmisítés
nem történhetik meg, csak a törvény megváltoztatásával, ami
tökéletes erkölcsi elítélés; másrészről pedig kijelentette, hogy
bármely  haditanács elé utaltassék is Dreyfus,
csalhatatlanul újból elítéltetik, ami szinte elég tökéletes
erkölcsi elítélés.

A törvényszék ítélete által elég világosan ezt mondja: «a
törvény azt akarja, hogy Dreyfus felett még egy haditanács
ítélkezzék, de mivel még minden haditanács által elítéltetett,
felmentem én a törvény ellenére»; ez világos elítélés.

Annyira világos – jegyezze meg magának az olvasó – hogy Dreyfust
csak két haditanács ítélte el, a semmítőtörvényszék pedig ítélete
által olyanná tette, mint akinek minden lehető haditanács által el
kell ítéltetnie, tehát hogy ne utaltassék bármely más haditanács
elé: felmenti. Azt akarta mondani és nem is akart másként eljárni:
«Kijelentem, hogy Dreyfus mindig el fog ítéltetni». Egy humorista
ezt mondaná: «a semmítőtörvényszék a világon a legrosszabb
szándékkal viseltetett Dreyfus iránt, mert ítéletével mindenkinek
kikiabálta, hogy lehetetlenség volt Dreyfust felmenteni».

Nem így van és a törvényszéknek nem volt Dreyfus iránt rossz
szándéka; de be kell ismerni, hogy ezt el lehetne hinni. Annyi
azonban bizonyos, hogy erkölcsileg annyira elítélte, amennyire csak
lehetett.

Ez annyira igaz, hogy – miként tudjuk – a békés emberek meg
voltak elégedve az ítélettel; de a tiszta Dreyfusistáknak
nagyon rosszul esett. Nagyon érezték, amit mondtam, hogy az ügy
újból függővé tétetett anélkül, hogy valaha le lehessen zárni és
az, hogy a felmentés csak ilyen mesterséggel és ilyen ítélettel
volt lehetséges, nagyon is elég kegyetlen elítélés volt. Az 1906
 júl. 12-iki ítélet jogászi bűvészkedés,
sőt több, páratlan ügyetlenség.

De hát ezt a jogászi csűrés-csavarást, ezt az ügyetlenséget a
semmítőtörvényszék követte el? A világért sem. A kormány követte
el. A kormány volt az, amelynek 1899 júl. hónapja óta az volt
szándékában, hogy Dreyfus bíróira, bárkik legyenek is azok,
ráerőszakoljon egy felmentő ítéletet, ami de Gallifet
hadügyminiszternek Waldeck-Rousseau-hoz, a tanács elnökéhez
intézett ezen leveléből következik: Hétfő, 1899 júl. 10. «Kedves
elnököm és barátom! Nagyon «nyíltnak» találta Ön (a szöveg szerint
valószínűleg ezt akarja mondani: nagyon szabadon hagyva a teret)
azon utasításokat, melyeket a rennesi haditanács kormánybiztosához
intézni határoztam el; ezeket én igen határozottaknak
(valószínűleg: nagyon szigorúaknak) találtam. Két nap óta minden
figyelmemet ezen ügyre fordítottam és azon indokokból, amelyeket
Önnek ezen levélben kifejtek, elhatároztam, hogy nem küldök
semmiféle utasítást, ami a gyakorlattal megegyező és ami
gyakoroltatott is, p. l. a Bazaine-pör esetén. Higyje meg nekem,
midőn azt állítom Ön előtt, hogy ami hasznos volna a polgári rendű
bírákra nézve, az ártalmas midőn a kormány bizottságairól, a
haditanács elnökéről és katonai bírákról van szó… Ha mi bármiféle
ügybe beleavatkozunk, meg vagyok arról győződve, hogy marasztaló
ítéletet készítünk elő. Erről annyira bizonyos vagyok, hogy igen
tartózkodom ebben közreműködni. A haditanács bírái, valamint a
kormánybiztos közös utasítást kaptak társaiktól: «Ne vegyen számba
semmiféle tanácsot, semmiféle rendeletet – mondták  neki – ez
a kormány által állított csapda lenne!» Mindnyájan ezen viszonyban
vannak hivatalos állásukon kívül. Utasításaink nem maradnának
titokban; közzétennék, magyaráznák, rossz hírbe hoznák és a
kormánybiztos nem venné azt számba. Dicsőségszomjas ember, aki
összes utasításainkból piédesztált fog készíteni magának, amelyeket
tombolva fog lábbal tiporni. Ebben a pillanatban mi ezt nem tudjuk
megváltoztatni. Nincs semmi ideám a jogtudomány szabályairól, de
van egynémely ismeretem a katonatisztek különböző lélekállapotáról…
Végzem, azt állítván Önnek, hogy ha beszélünk és írunk, a
marasztaló ítélet biztosan bekövetkezik… Gallifet».

Ez a történeti levél erősen bizonyít a dolog állása mellett.
Először bizonyítja, hogy az 1899-iki kormány nyomást akart
gyakorolni nemcsak a haditanács mellett levő biztosára, ami
teljesen törvényes volt, de a haditanácsra és ezen tanács bíráira
is, jóllehet de Gallifet ezt mondja Waldeck-Rousseau-nak:
«higyje el nekem…» közbenjárásunk ártalmas lenne «a
kormánybiztosra, a haditanács elnökére, a katonai bírákra»; tehát
Waldeck-Rousseaunak az volt a véleménye, közbenjárni és pedig elég
erélyesen a kormánybiztosnál és magánál az elnöknél és a bíráknál
is.

Ez a levél először azt bizonyítja, ami igazság szerint nem
szorult bizonyításra, amit de Gallifet mondott kormánybiztosáról,
azt Waldeck-Rousseaunak kellett némi keserűséggel elmondani de
Gallifetről: «Én most ezt nem vagyok képes megváltoztatni».

Ez a levél továbbá azt bizonyítja, hogy dacára eltérésüknek,
Waldeck-Rousseau és de Gallifet  teljes egyetértésben vannak
abban, hogy a kormány ezen közbenjárása azoknál, akik ítélkeznek, s
hogy a fejedelem ténye «Igen hasznos lenne a polgári rendű
bíráknál». Efölött semmi eltérés, semmi egyenetlenség, semmi
különbség, minthogy itt nem lehetséges sem kételkedés, sem
tétovázás; Waldeck-Rousseau éppen úgy meg volt győződve, mint de
Gallifet és de Gallifet éppen úgy, mint Waldeck-Rousseau, hogy a
polgári bírák engedelmeskedni fognak.

És jegyezze meg az olvasó, hogy ez azért van, mert
Waldeck-Rousseaut – aki ügyvéd és aki járatos a polgári bíróság
szokásaiban – azon gondolat ragadta magával, hogy éppen így fognak
eljárni a katonai bírák is és hogy ezeket is ugyanazon módon lehet
kezelni; ez azért van, mert de Gallifet, aki katona s akinek
«van némi ismerete a katonatisztek lelkiállapotáról» egyáltalában
nincs ugyanazon véleményen, mert azt hiszi, hogy minél inkább
akarják, hogy a katonatisztek engedelmeskedjenek, annál kevésbbé
fognak engedelmeskedni. De úgy az egyiknek, valamint a másiknak az
a véleménye, hogy a katonai engedelmesség ezúttal a polgári
bíráknál van meg.

Miért van ez? Azért, mert a tisztek és a bírák közt mintegy
fajkülönbség van? Egyáltalában nem azért; ki állíthatná ezt? Egész
egyszerűen azért, mert egy haditanács bírái tökéletesen
függetleneknek érzik magukat, a polgári bírák pedig egyáltalában
nem érzik magukat ilyeneknek. A katonatiszt, aki a haditanácsnak
egyidőre bírója, akként vélekedik, amint megértette és a következő
nap visszatér állásába körülbelül úgy, mint egy polgári esküdt. Azt
mondom, körülbelül,  minthogy ez nem minden tekintetben
ugyanaz a dolog; ez a katonatiszt nagyobb veszélynek van kitéve,
mint a polgári esküdt; visszaemlékezhetnek rá később, hogy részt
vett egy haditanácsban, amely a kormány óhajtásaival ellenkezőleg
ítélkezett és előmenetele megérezheti ezt és ha csak saját
érdekétől kér tanácsot, jobban fogja tenni, ha az ösztökélések,
vagyis a kormány óhajtásai szerint fog ítélkezni; de végre is nem
olyan, mint a polgári bíró, akinek az a rendeltetése, hogy egész
életén át bíró maradjon és nap-nap mellett érintkezésben legyen a
kormánnyal. Függetlensége sokkal nagyobb; végeredményben ez
középhelyet foglal el a polgári rendű bíró függetlensége, amely
igen csekély és a polgári esküdt függetlensége közt, amely
abszolut.

Ime, miért hasznos a kormány nyomása arra, aki ítél, ha
polgári bírákról van szó és ártalmas, midőn katonai bírákról
van szó, mint amilyen hasznos, ha polgári bírákról van
szó.

Jegyezze meg az olvasó, hogy senkit sem támadok egyénileg. A
rennes-i katonai bírák magaviselete 1899-ben helyteleníthető s a
polgári bírák magaviselete 1906-ban védelmezhető. Azt lehet
mondani, hogy a rennes-i katonai bírák a szenvedélyeknek
engedelmeskedtek (azon elfogultságnak, hogy az előbbi bírákat meg
ne hazudtolják, a katonai szolidaritás ösztönének stb.) és azt
lehet mondani, hogy a polgári bírák 1906-ban engedelmeskedtek…
kétségtelenül a kormánynak és engedelmeskedvén a kormánynak, nem
tettek mást, mint engedelmeskedtek az államérdeknek, ami fontos
dolog.

Fennmaradna megtudni, vajjon határozottan,  felsőbb
államérdek-e az, hogy legyen oly hatalom, amely szembehelyezkedjék
azon államérdekkel, amelyet a kormány adott alkalommal szem előtt
tart. Ez még megvitatható lenne. Ámde visszatérek a tárgyhoz és
megfontolva az 1906-iki ítéletet egyszerűen és magában véve, amely
kétségtelenül a körülményekhez alkalmazkodik, kérdem: hogyan képes
egy jogszolgáltató bíróság némi tekintetben lényegileg ekként
eljárni? azért, mert felelőtlennek érzi magát és mert felelőtlen
akar lenni. Két felelősség közé fogva, ami nagyon ritka és eléggé
különös, mindent másokra hárít. Egyrészről ítéletét a
törvényre hárítja, amelyet különben képvisel: «Nem én ítélek, a
törvény ítél»; másrészről személyes felelősségét, amelyet magának a
törvénnyel szemben megenged, a kormányra hárítja: «Mindenki jól meg
fogja érteni, hogy amikor megkerülöm a törvényt a Dreyfus-ügy
megakasztása miatt: a kormány óhajtásának engedelmeskedem;
vádoljátok a kormányt». De hát mi ez, miféle bíróság ez? Egy nagyon
okos, nagyon bölcs, nagyon felvilágosodott, sőt nagyon tehetséges
bíróság, amelynél a felelősség összes gondja eltűnt.

Elődeinek egyike, a restauráció alatt ezt mondta az akkori
kormánynak: «a törvényszék ítéleteket hoz és nem szolgálatokat
teljesít». Látjátok: «a holtak, akik beszélnek». Látjátok, miként
maradt fenn ezen 1820-iki bíróságnál azon gondolkozás, amely az
1750-iki bírákat lelkesítette? A törvényszék ítéleteket hoz és nem
szolgálatokat teljesít? Mit akar ez jelenteni? Ezen szavak egy
1750-iki bíró szájából, az állami rend egy tagjától és aki semmi
módon nem függ a központi hatalomtól,  egészen
természetesek és egyedül méltóságának nagyfokú érzetét bizonyítják;
de egy 1820-iki bíró által kijelentve, nem egyéb elavult
kifejezésnél (archaïzmusnál). Az 1820-iki bíró nem lévén egyéb,
mint hivatalnok, olyan mint a préfet, nem teljesít egyebet, mint
szolgálatokat. Egyébiránt kényelmére szolgál mindazon ügyekben,
amelyekbe a kormány nem avatkozik, lelkiismeretesen a törvény
szerint ítélni; de attól kezdve, hogy a kormány beavatkozott, már
csak azért is, mert a kormány embere, nem szabad más törvénnyel és
lelkiismerettel bírnia, mint maga a kormány; másként nagyon
következetlen, sőt természetellenes lenne; a kormány ellen ítélkező
kormányember lenne, más szavakkal: a kormány ellen ítélkező
kormány, ez tiszta anarchia lenne.

A Dreyfus-ügy lezárása végett olyan ítéletet hozván a
semmítőtörvényszék, amely meg nem áll, egyszerűen azon óhajtásnak
engedelmeskedett, hogy ne legyen anarchia.

Következményeiben kedvező, de kissé szomorú, hogy ez a
bíróságnak minden felelősségtől való felmentése tényéhez vezetett.
Kétségtelenül örvendezhetett efelett, hiszen mi sem kellemesebb,
mint ezt mondani: «senki – ha csak kissé nem bolond – nem vádolhat
engem». Különben a dolog igen súlyos. Az a nemzet, amely felett
felelőtlen emberek ítélkeznek, a kik magukat felelőtlennek tudják,
felelőtleneknek mondják, akik megmutatják, hogy felelőtlenek és
akiket a hatalom is felelőtlenekké akar tenni, veszélyben érezheti
magát. Azt a kérdést vetheti fel, vajjon nem felette veszélyes-e az
egyesekre, ha az egyesek és az  állam közti minden perben –
az ítélkező állam lévén a bíróság – szükségképpen az egyesek ellen
ítélkezik? Azt a kérdést vetheti fel: «vajjon nem az önkényuralom-e
ez?»

Nagyon valószínű, hogy ez az önkényuralom Franciaországban
1789-ben kezdett teljességhez jutni, majd a részletekben
tökéletesíttetett; egyébiránt még most is tökéletesíthető. Ez a
szocialista uralom dolga lesz.

Montesquieu mintegy meg volt ijedve ezen gondolattól: a kormány
ítélkezik. Ezt mondá: «a despotikus államokban maga a fejedelem
ítélkezhetik (és megfordítva, mindazon uralom, ahol a fejedelem
maga ítélkezik, despotikus). A monarchikus államokban ezt nem
teheti, mert az alkotmány volna lerombolva; a közvetítő hatalmak
megsemmisítve, megszűnni látnánk az ítélet összes formalitásait
(magát a törvényt, melynek alakszerűségei csupán oltalmul
szolgálnak, kiforgatva); félelem fogna el mindenkit, kétségbeesés
ülne ki mindenki arcára; nincs többé bizalom, becsület, szeretet,
biztonság, nincs többé monarchia… ha maga ítélkeznék, ő lenne
bíró és fél. De a despotizmusban éppen az fontos, hogy midőn
egyes emberrel pereskedik, a fejedelem legyen ugyanazon időben fél
is, bíró is; enélkül nem volna önkényuralom.» Éppen itt tartunk. Az
állam a bíróságból saját magát kiegészítő szervet alkotván,
despotikussá lett, amennyire csak lehetett.

Ezen helyzetet igen élénken világítja meg Raymond Poincaré egy
öreg bíró emlékeihez írt ékes előszóban. Guizot ezen szavainak
idézésével kezdi: «attól fogva, midőn a politika a bíróságok
övezetébe behatol, az igazság elköltözik onnan». Ez  nagyon is
nyilvánvaló. De kérdi tovább Poincaré: «soha sem volt a bíróság sem
romlatlanabb, sem lelkiismeretesebb, hogyan történik mégis, hogy
részrehajlatlansága ily gyakran gyanúba vétetik?» Nem vádolja meg
ezért az emberek növekedő gonoszságát, azt véli, hogy ez talán
azért van, mert «az igazságszolgáltatás és a politika ritkán voltak
annyira kitéve a veszélyes szerződéseknek és a gyászos
zűrzavaroknak. Hajdan (a XIX. század közepe felé) a bíróság a
családnak egy faját képezte, amely szigorúan el volt zárkózva,
amelyet testületi, hierarchikus, majdnem papi szellem lelkesített s
amelyet a világtól a megközelíthetetlenség szigetelt el. Ezen
állapot bírt ugyan hibákkal; doktrinér, alakiságokhoz ragaszkodó és
az új eszmékkel szemben csökönyös volt. De függetlenség és
részrehajlatlanság által kiemelkedett a mindennapiságból. Egyébként
nem volt teljesen mentes a politikai befolyásoktól. Igen gyakran
volt ő is a hatalom kezei közt. Van Balzac-nál valahol egy
vizsgálóbíró, aki Brieux és Bernéde Arthur bírák méltó előde.
Camusot-nak hívják. A felesége féltékenyen gondoskodott
pályafutásáról s egy bírói székről álmodván számára a seine-i
törvényszéknél, gyengéden ezt suttogta neki: «cicám, innen, a
törvényszék tanácselnökségéhez nem fog más kelleni, mint valamely
politikai ügyben teljesített szolgálat». Ilyenfajta szolgálatokat a
bíró hajdanában legalább csak a kormány sürgős felhívására
teljesített. Ez sok volt, de jóformán semmi sem azon árhoz
képest, amivel mainapság megelégszik. Mainapság az elgyengült
végrehajtó hatalom nem meri többé érinteni a bíróságok méltóságát,
midőn  az a törvényhozó hatalom ösztökélésének
enged. Ámde a parlament a maga egészében és részeiben azon
gondolkozás felé hajol, hogy az igazságszolgáltatás az ő hódolatára
van, maga a közönség pedig azon meggyőződésre jut, hogy ennek
ekként kell lenni.

«Hány igazságkereső embernek, akik attól félnek, hogy
pervesztesek lesznek, nincs meg a jámborságuk (de nem – az
intelligenciájuk) ahhoz, hogy képviselőjükhöz forduljanak! És hány
képviselő van, aki illetlen vagy kényes kéréssel mer a bíróhoz
fordulni! Ezen személyes ingerenciák még kevéssbbé súlyosak,
mint azon kollektiv beavatkozások, amelyekre a kamarák
felhatalmazottaknak hiszik magukat; bírósági ügyekre vonatkozó
interpellációk, a szószék magaslatáról követelt rendeletek, az
igazságügyminiszterek számára való kemény meghagyások, vizsgáló
bizottságok és mit tudom, miáltal? A politika ezer eszközt gondolt
ki, hogy az igazságszolgáltatás csarnokába becsússzék és
régideje, hogy a félrevezetett és elbátortalanított
igazságszolgáltatás már letett az ellenállásról: nem olyan
kamarák-e ezek, amelyek a közhatalom igazi letéteményesei és az
előmenetel szuverén osztogatói? 1906-ban találkozott egy
igazságügyminiszter, aki bírt azzal a bátor felbuzdulással, hogy
egy kevés rendet állítson vissza ezen anarchiában, kiszabadítsa a
bírákat a parlamenti rabszolgaságból s hogy bizonyos szilárdságot
adjon személyi állapotuknak. Az általa ellenjegyzett dekrétum oly
vihart keltett fel, hogy kijavítania és enyhítenie kellett azt.
Ettől fogva egy bírósági főtanács felállításáról beszéltek, amely
analóg azokkal, amelyek több minisztériumban  működnek
és feladatuk: teljesen függetlenül értékelni a hivatalok
birtokosainak előmenetelét. És bizonyára nem lenne semmi
lehetetlenség abban, hogy az igazságügyminiszteriumban legyen egy
olyan szerv, amely hasonló a bányák vagy a hidak és műutak
főtanácsához (conseil génèral), a középiskolai oktatás főfelügyelői
bizottmányához, vagy az összes többi hivatáscsoportokhoz, amelyek a
miniszteri választások önkényének korlátozására vannak
rendelve.

Mindaz a nemzet üdvére fog szolgálni, ami a politika és
jogszolgáltatás elkülönítésére és mindkettőnek az ő saját
területükön való elhatárolására nézve fog tétetni. Ha a bíró nem
fogja elérni felszabadítását a parlamenti gyámság alól: csakhamar
vége lesz a jogszolgáltatás tekintélyének. Nem lesz többé szükség
értekezéseket írni és olvasni az ítélkezés művészetéről. «A
fondorkodás (intrikálás) művészete mindenre elegendő lesz». Minden
megfontolásra méltó ezen világos és magvas mondás. Jegyezzétek meg
itt egymástól megkülönböztetvén a rendes és rendkívüli bírósági
gyakorlatot. A rendes a kormány ingerenciája az ítélet alá
bocsátott ügyekre: ez a mindennapos, ez a mindennapi élet. Azon
pillanattól fogva, hogy a kormány valamely ügyben érdekelve van, az
végeredményben az övé, a bíróság elismeri, hogy ez az ő ügye s hogy
tartozik ezt ismerni s azt megítélni.

Rendes gyakorlat még a képviselők személyes ingerenciája a
bíráskodási ügyekbe és ez nagyon érdekes, minthogy újból elénk
tárja – akik műveimet olvassák, tudják, mily gyakran tettem
vizsgálat tárgyává ezen kérdést – ezen törvénytelen 
intézményt, de ami ezáltal nem kevésbbé egyike Franciaország
intézményeinek: t. i. a helyi kormányok. Franciaország sokkal
inkább decentralizált, mint ezt általában hiszik. Minden
département a préfet és a conseil général (département-i gyűlés)
által adminisztráltatik és kormányoztatik…

A préfet és a conseil général által. Egyáltalában nem, ez egy
elemi iskolás növendék felelete; amit Ön mond, az csak látszat.
Minden département-et Quinze-Mille-jei kormányozzák, vagyis
képviselői és szenátorai, egy kevéssé inkább képviselői, minthogy a
képviselők gyakrabban ledöntik a kormányt, mint ahogy azt a
szenátorok teszik, de végre is szenátoraik és képviselőik.

Mielőtt tovább mennénk, még egy megkülönböztetést kell tenni.
Akarod-e Saon és Marne département, hogy megközelítőleg jól
kormányozzanak? Csakis ellenzéki szenátorokat és képviselőket
válassz. Miért? Mert ha csak ellenzéki szenátorokat és képviselőket
választasz, ezeknek nem lesz semmi befolyásuk főnökeidre, bíráidra,
mérnökeidre, útbiztosaidra és közigazgatásilag, vagyis körülbelül
szabályszerűleg és törvényesen lehetsz kormányozva. De ha
kormánypárti szenátorokat és képviselőket választasz, ezek fognak
téged kormányozni. Franciaország ily módon némileg úgy van
felosztva – s ebben van analógia – miként az írottjog és a
szokásjog idejében volt. Miként szokásjogi és írottjogi tartományok
voltak, ma állami és parlamenti tartományok vannak. Azon
tartományokat, amelyeknek parlamenti képviselete ellenzéki, a
kormány kormányozza,  préfet-jei lévén ágensei; azon
tartományokat pedig, amelyeknek parlamenti képviselete
kormánypárti, képviseletük kormányozza, amely előtt a préfet
egyáltalában semmi és amelynek a préfet, nemkülönben az államügyész
engedelmeskednek. Ebből következik – a politikának minden komoly
dolga a legbohóbb lévén – hogy a préfet-ek semmit sem óhajtanak
annyira, mint hogy ellenzéki département-be neveztessenek ki, mert
itt szabad kezük van és kevésbbé szeretik, ha kormánypárti megyébe
nevezik ki őket, ahol alárendeltek; ebből az is következik, hogy a
francia kormány nem kormányoz reálisan, csak az ellenzéki
département-ekben, amelyek, minthogy ellenzékiek, az állam megyéi
és csakis nagyon pártoskodó és prekarius módon kormányoz a
kormánypárti département-ekben, amelyek, minthogy kormánypártiak, a
parlament megyéi.

De ne gondoljuk, hogy ezen utóbbiak a számosabbak. Valóságos
helyi kormányuk van. Szenátoraik és képviselőik egy départementi
komitét alkotnak, amelynek nem szabad a préfet-nek ellenmondania. A
kinevezéseket ők eszközlik, rákényszerítvén a miniszterre azokat,
akik a miniszter hatalma alatt állanak és rákényszerítvén a
préfet-ekre azokat, akik a préfet hatalma alatt állanak; áthelyezik
azon néptanítókat, akik nem választási ágensek, minthogy vétenek az
egyedüli hivatás ellen, amiért kinevezték őket és azokat is, akik
nem elég buzgó választási ágensek, minthogy hiányzik belőlük a
buzgóság azon egyetlen ténykedésben, amelyet tőlük kívánnak;
közbenjárnak a bíróságoknál azon ügyekben, amelyekben valamely
 pártfelük elítélhető volna, ami nagyon
rossz példa volna és ami kompromittálná a köztársaságot; végre is
ők kormányoznak.

Ezen igen jól szervezett és igen erős helyi kormányok, amelyeket
mindössze egyedül azért alkottak, nehogy a törvény kormányozzon,
minthogy a törvény kedvezhetne a köztársaság ellenségeinek, a mai
rendszer legkúlönösebb jelenségeinek egyikét képezik és eszes
mechanizmusuk által a történetíró figyelmét keltik fel, egyébiránt
pedig a harmadik köztársaság lényeges intézményét
képezik.

Megértjük, mily kitünő ürügyet talál a bíróság ezen intézményben
arra, hogy minden felelősségtől felmentse magát, máskülönben pedig
körülbelül azon lehetetlen helyzetben van, hogy nem képes valamely
felelősséget érvényesíteni. Mert nehezebb ellenállani a helyi, mint
a központi kormánynak, a helyi kormány sokkal inkább birtokában
tart, sokkal inkább felügyel reád és sokkal szigorúbban elnyom. A
központi kormánytól inkább meg lehet tagadni pártfelei
valamelyikének felmentését bebizonyított vadászati kihágás esetén;
mindent összevéve, jól tudjuk, hogy semmibe sem veszi azt, de
nagyon tiszteletlen és igen veszélyes lenne a helyi kormánytól
megtagadni azt.

Tegyük hozzá, hogy ha a bíróság nem engedelmeskednék a helyi
kormánynak, szemben találná magát úgy a helyi kormánnyal,
mint a központi kormánnyal, mert a helyi kormány tagjai mint
köztársaságellenest jelentenék fel a központi kormánynak, a
központi kormány pedig annyiban függ a helyi kormánytól, hogy azon
parlamenti  tagokból van összealkotva, akik a
központi kormányt oly könnyen megdönthetik. A bilincs tökéletesen
szoros, nagyon erős.

Következésképpen a francia bíróság, amennyire csak képes
engedelmes – vagy ha így akarjuk – a lehető legkevésbbé engedetlen
a helyi kormány iránt a parlament megyéiben és ítéleteiért önként
neki engedi át a felelősséget.

És ez – miként mondtuk – a rendes, a mindennapi. A rendkívüli –
miként láttuk – s amire Poincaré sem mulasztotta el célozni, azon,
még pedig eléggé számos ok, amidőn a törvényhozó hatalom magához
ragad egy bírósági ügyet, amely előtte rosszul kezeltnek vagy
rosszul elítéltnek látszik. Példa 1910-ben a Rochette-ügy. Rochette
bankár és ügyes üzletember, aki egyébiránt kevéssé vonzó,
rendkívüli eredményekkel és mérhetetlen népszerűséggel bír.
Megszámlálhatatlan vállalatainak részvényesei bizalommal vannak
iránta. A kormány – miként mondá – részint a megtakarított kis
tőkékről való gondoskodásból és ez nem lehetetlen, mert lehet, hogy
a kormánynak van néha gondja a nemzet közérdekeire, ami egészen a
monarchikus kormányzat, az atyáskodó kormányzat hagyománya – és
éppen ezen érdekben, amelyet azon emberek iránt tanúsított, akiknek
egyike sem panaszkodik, holott panaszkodnia kellene, van
valami éppen oly megragadó, mint nevetséges, részint, ami pedig nem
sokkal valószínűbb, de szintén valószínű, a bankároknak, az állam
barátainak és Rochette ellenségeinek érdekében – elhatározta utóbbi
elejtését. Nem járhatván el közvetlenül a törvényszéken, minthogy
nincs panaszos, talált panaszost, feltámasztja,  felfedezi
és mozgásba hozza a bírósági gépezetet. A képviselő-kamara,
amelynek – úgy látszik – nincs ugyanaz a gondja, mint a kormánynak
a kis megtakarított tőkére, parlamenti vizsgálatot rendel el,
vagyis legalább erkölcsileg magához vonja az ügyet és megteszi
magát bírónak. Mit akar ez jelenteni? Azt, hogy a király «Grandes
Jours»-okat rendel el. Midőn a régi uralom alatt valamely
tartományban a jogszolgáltatás a sokszoros bűntettek és a bünösök
elhatalmasodása miatt tehetetlen volt, a király Grandes Jours-okat
rendelt el, t. i. egy teljhatalmú igazságügyi főtörvényszéket
alkotott, amely határozottán őt, a királyt képviseli és amelynek
joga volt mindazt tenni, amit ő maga tehetett. Éppen így a kamara,
vagyis a Souverain, vagyis a fejedelem, vagyis Franciaország,
megállapítván vagy megállapítani vélvén, hogy a bíróság olyan
ügyben, melybe a kormány beleártja magát, mint mindig s miként ez
neki elve, engedelmeskedik a kormánynak; mi több, megállapítván
azt, hogy a kormány talán saját érdeke szavára és nem Franciaország
érdeke szavára hallgatott: megtartja a maga Grandes Jours-jait,
kijelenti, hogy ő, a főhatalom, mint souverain, önmaga fog
ítélkezni. A kormány helyettesévé teszi magát, amely önmagát tette
a bíróság helyettesévé; «a fejedelem ténye» fölé helyezi a saját
«fejedelmi tényét», amelyet a kormány a bíróság fölé helyezett;
kiveszi a kormány kezéből, amely kivette a bíró kezéből; alapjában
rossznak jelenti ki a kormány önkényét, azért mert a magáéval
helyettesíti azt.

Montesquieu egy éjszaka alatt megőszült volna a hatalmaknak
ezen, a hatalmak még nagyobb  zűrzavara által megjavított
zűrzavara miatt; a megkettőzött hatalom ezen zűrzavara miatt s egy
sajnálatraméltóbb heresis által kijavított első heresis miatt és
azt mondta volna, hogy ez a másodrendű hatalom szerinti
önkényuralom.

Mi sem igazabb; különben hát mi a teendő? Mert ha a bíróság
többé semmi sem azon ügyekben, amelyekbe a politika beleártotta
magát és a politikai ügyekben a kormány a bíró, logikus, hogy
úgyis, mint bíró, úgyis, mint végrehajtó hatalom, számot adjon a
törvényhozó hatalomnak. Én törvényhozó hatalom, elragadom tőled
végrehajtó hatalom bírói hatalmadat; úgy van, de mert te végrehajtó
hatalom, jogtalan támadást intéztél a bírói hatalom ellen; ami
kettős jogtalan támadást jelent; igen talán, de ez olyan jogtalan
támadás, amely megjavít egy másikat és olyan bitorlás, amely egy
másik bitorlásnak szolgál indokul.

– Ez azonban anarchia.

– Oh, ami azt illeti, hát az; és ez még egy ok arra, hogy a
bíróság magát felelőtlennek érezze és hogy végre is mosolyogjon a
felelősségen. «Nagyon sok az ügy», mondja. «A fejedelem ténye», a
végrehajtó hatalom részéről felettem; a «fejedelem ténye» a
törvényhozó hatalom részéről, a végrehajtó hatalom felett. Én a
végrehajtó hatalomtól függök, amely a törvényhozó hatalomtól függ.
Számot kell adnom a kormánynak, amelynek számot kell adnia a
kamarának. Mindebben csak egy dolog világos, hogy igen kis dolog
vagyok és hogy semmiben sem vagyok felelős. A rendes ügyekben –
kivéve egyébiránt a helyi kormányok mindennapi közbenjárását, – azt
teszem,  amit a törvény és az én
törvénymagyarázásom szerint tenni kötelességemül vélek, azon ügyek
körében pedig, ahol a kormány érdekelve van, ezt mondom a
kormánynak: «mit kívánsz?», a törvényhozó hatalomnak ezt: «mit
kívánsz?» és mindakettőnek: «megegyeztetek, hogy közös akaratotok
teljesüljön? egyáltalában nem egyeztetek meg? tárgyaljatok,
egyezzetek ki egymással és amidőn megegyeztetek, veletek leszek.
Sem egyéb mondanivalóm, sem egyéb tennivalóm nincs. Így akarja ezt
a reális alkotmány, amely a hivatalos alkotmány ünnepélyes
homlokzata mögött kormányozza ezen országot».

Más szavakkal Franciaországban a bírói hatalom többé nem
létezik, nincs Franciaországban bírói hatalom. «Ebben az
anarchiában egy igazságügyi miniszter egy kevés rendet akart
teremteni és ezzel parlamenti viharokat keltett fel», mondja
Poincaré. Valóban, igen óhajtanám tudni, kinek jutna eszébe a két
kamara valamelyikében megszorítani a két kamara hatalmát,
biztosítván, bárha kis mértékben is autonómiáját, vagy csupán csak
függetlenségét a bírói hatalomra nézve. A politikai, valamint a
többi testületeknél is sikert érünk el, ha jogkörük kiterjesztését
javasoljuk és kétségtelenül nem, ha megszorítását javasoljuk.
Poincaré azt konkludálja, hogy ez a folyamat csakhamar végét fogja
vetni az igazságszolgáltatás tekintélyének. Egészen az ő véleményén
vagyok, kivéve, hogy nem látom egész határozottan, hogy miért
használja a jövőt; azt is konkludálja, hogy az ítélkezés művészetét
el fogják hagyni az intrikák művészete által. Talán igen, de mit
óhajthatnának természetesen a parlamenti  tagok, ha
csak nem azt, hogy Franciaországban kisebb-nagyobb tökéletességgel
minden az ő képmásuk szerint legyen?

Egy másik felelőtlenség, amelyet a francia bíróság
megszerzett, a bűntető perekkel kapcsolatos, minden
felelősségtől felszabadították magukat; a büntető perekben csak a
zsüri ítélkezik. Az esküdtszék története rendkívül érdekes. Nagyon
távoli antikvitásból ered. Az athéni heliasták bírósága esküdtszék
volt.1) Azért akart ítélkezni, nem fontos, hogy
ki volt (feltéve, hogy polgár volt), mert ítélkezni kellemes s
mert ezt mondta: «ítélkezni akarok». Meg is fizették ezért egy
kissé. Ítéletei közül leghíresebb az, amellyel a kissé
szarkasztikus semmittevőt, akit Socrates-nek hívtak, halálra
ítélte. Rómában soha sem létezett, a rómaiaknak soha sem volt
teljes demokratikus érzelmük.

Az angoloknál igen régi.

Az angolok utánzásából a XVIII. század francia bölcsészei – maga
Montesquieu is – teljes bátorságukkal ajánlják. Nem mulasztja el
mondani – és ezt jól tartsa meg az olvasó, amiről későbben
tárgyalni fogok – hogy a zsüri bíráskodása «nem lévén sem egy
bizonyos rendhez, sem egy bizonyos foglalkozáshoz hozzákötve, hogy
úgy mondjuk, láthatatlanná és nullává válik; a bírák egyáltalában
nincsenek folytonosan szemünk előtt, a bíróságtól és nem a bírótól
félünk». Hozzáteszi: «Sőt szükséges, hogy a bírák a vádlottal egy
állásúak  vagy vele egyenlőek legyenek, nehogy arra
a gondolatra jöhessen, hogy olyan emberek kezébe jutott, akik
erőszakoskodni akarnak felette».

Voltaire Angolországról írt leveleiben (lettres sur
l’Angleterre) nagyon dícséri a zsürit és azt a szabadság egyik
védbástyájának tekinti, el lévén már telve a parlamentek elleni
azon gyűlölettől, amelyet egész életén át megtartott.

Sokkal inkább határozott ezen pontra nézve életének végén de
Beaumont Illéshez (1771) intézett levelében: «… egész egyszerűen
jobban szeretem az esküdtek régi módszerét, amely Angliában maradt
fenn. Ezen esküdtek soha sem engedték volna kerékbe törni
Calast és Riquet alatt (a touloni parlament államügyésze)
kerékbe töretni tiszteletreméltó feleségét; nem törették volna
kerékbe a legnevetségesebb bűnjelenségek mellett Martint, a 19 éves
la Barre lovagot és d’Etallonde elnök 17 éves fiát, nem tépették
volna ki ítéletileg nyelvét, nem vágatták volna le kezét, nem
vetették volna testét lángok közé azért, mert a kapucinusok egy
körmenete előtt nem tanúsított tiszteletet és mert a gránátosok egy
silány dalát énekelte.

Ime, ez helyes; de amidőn Voltaire a Calas- és a la Barre-üggyel
foglalkozott, igen szorgalmasan szerzett információkat és ez
becsületére válik. Hát milyen értesülést nyert? A la Barre-ügyet
illetőleg azon értesülést nyerte, hogy: «Abbevilleben egy egész
éven át csak a szentségtörésekről beszéltek; azt mondták, hogy egy
új felekezet alakult, amely minden Krisztus-keresztet elégetett,
minden ostyát a földre dobott és késsel szúrta át azokat és hogy
bizonyították, miként azokból  vér ömlött s voltak
asszonyok, akik hitték, hogy tanúi voltak annak; és hogy
felújították mindazon rágalmakat, amelyek Európa annyi városában
voltak elterjedve a zsidók ellen; és tudják – teszi hozzá – mily
kihágásokba viszi a szerzetesek által mindig felbátorított
népességet a fanatizmus kegyetlensége».

A Calas-ügyet illetőleg azon értesülést nyerte, amit 1765
március 1-ről Damilaville-hez3 írt
levelében mond: «mily nagy volt meglepetésem, midőn provencei
nyelven ezen rendkívüli ügyről írtam és katholikusok s protestánsok
azt felelték nekem, hogy Calas bünösségében nem lehet kételkedni.
Még sem hátráltam meg. Szabadságot vettem magamnak még azoknak is
írni, akik a tartományt kormányozták, azoknak, akik a szomszédos
tartományokban parancsnokoltak és az állam minisztereinek;
mindnyájan egyértelműleg azt tanácsolták, hogy egyáltalában ne
ártsam bele magamat egy ily rossz ügybe; mindenki megítélt és én
tovább is kitartottam…» Egy másik levélben ezt mondja: «a nép
fanatizmusa eljuthatott egészen a tájékozott bírákig (Toulouse-ba).
Többen ártatlan bűnbánóknak mutatkoztak; tévedhettek…»

És aztán! Ha az abbeville-i nép őrjöngött la Barre és
d’Ettalonde ellen s ha a toulouse-i és toulouse-kerületi nép, úgy a
protestánsok, valamint a katholikusok őrjöngtek Calas ellen; ha a
nép fanatizmusa oly nagy volt, hogy el tudott jutni a bírákig;
minthogy még biztosabb, hogy sokkal hevesebben gyakorolná azt, ha
nem hatolna a népből a bírákig és magában a népben maradna; tehát
eléggé valószínű, hogy az abbeville-i  népből
választott zsüri elítélte volna La Barret és d’Etallonde-ot és hogy
a toulouse-kerületi népből választott zsüri elítélte volna Calas-t;
és ezután eléggé komikus ezt mondani: «a zsüri sohasem engedte
volna kerékbetörni Calas-t», a logikusabb következtetés az, hogy
éppen ezt tette volna; és «a zsüri sohasem égette volna meg La
Barre-t», a logikusabb következtetés ez, hogy minden valószínűség
szerint megtette volna.2) Az
az igazság, hogy a zsürit jogosítván fel ítélethozatalra a
bűntettesek pereiben, elvonták a vizsgálatot, az elmarasztalást
vagy felmentést a bírák szenvedélyeitől és a vizsgálatot,
elmarasztalást vagy felmentést rábízták a nép szenvedélyeire, hogy
pedig a bírák és a nép szenvedélyesek, az teljesen az én
véleményem; de azt hiszem, hogy a bírákból inkább kihaltak a
szenvedélyek egy sokkal nagyobb műveltség, a törvény és a
 jogtudomány ismerete, a jogászbölcsészek
olvasása és az okoskodás szokása folytán, következésképpen úgy
látszik nekem, hogy kevesebb szenvedély van a bírákban és hogy
szenvedélyek csak a népben vannak.

Hozzáteszem, hogy a szenvedélyek a bírákból kihaltak a
felelősség érzete folytán, a zsürinek pedig nincs semmiféle
felelőssége. Visszatérünk Montesquieu igen szép szavaihoz: «a zsüri
bíráskodása nem függvén össze sem egy bizonyos renddel, sem egy
bizonyos foglalkozással, hogy úgy mondjuk, láthatlatlanná és
nullává válik. A bírák egyáltalában nincsenek folytonosan szemeink
előtt és a bíróságtól félünk s nem a bíráktól». Ez nagyon eszes és
mélységes mondás. De ha a zsüri láthatatlan és nulla bíróság, akkor
a gonosztevők többé nem félnek a bíróságoktól s nem gyűlölik
azokat, ami kellemes a bíróságoknak; csakhogy nincs többé senki
sem, akit a gonosztevők gyűlölnek és akitől félnek, ez pedig
veszedelmes.

Azt mondjátok, ha nem félnek a bíráktól, akik láthatatlanok,
félnek a bíróságtól, amelyet nem látnak, de tudják, hogy van.

Nem tudom egészen, nem tudom, vajjon egy – hogy így mondjuk –
láthatatlan és nulla bíróság nagy félelmet okoz-e. Azt hiszem,
olyan félelmet okoz, mint a véletlen, mert ez a bíróság
határozottan a véletlen. Vajjon az a zsüri, amelyre a bűntettes
gondol, gyenge lesz-e vagy szigorú? Semmit sem tud arról; s mert
nem tud arról semmit, ez megnyugtat titeket, minthogy ennek meg
kell őt félemlítenie, engem pedig megijeszt, minthogy ez őt
bizalommal töltheti el. Az a bűntettes,  akire a
bíró előtti eljárás vár, bizonyos abban, hogy el lesz ítélve, ha
elfogják, az a bűntettes pedig, akire a zsüri előtti eljárás vár,
bizonytalanságban van aziránt, fel lesz-e mentve vagy el lesz-e
ítélve. Maga ez a bizonytalanság – úgy tetszik nekem – inkább
felbátorító, mint megfélemlítő. Az a bűntettes, akire a bíró előtti
eljárás vár, nem számíthat az ügyvédre, mert az ügyvéd sohasem
változtatja meg a bíró véleményét; az a bűntettes ellenben, akire a
zsüri előtti eljárás vár, számít az ügyvédre, aki igen gyakran
megváltoztatja a legtöbb esküdt lelkiállapotát. Mindent egybevéve,
a bűnvádi perek átszármaztatásával a bírákról az esküdtekre, csak a
bírák és a bűntettesek vannak megelégedve, a bírák azért, mert ez
őket egy súlyos felelősség alól menti fel, a bűntettesek pedig
azért, mert azon – 50% – esélyhez, hogy nem esnek fogságba, az
esküdtszék által való felmentés 75%-ának esélye járul. Ez
megnyugtató és bizonyos mértékben felbátorító. Adva lévén, hogy 100
bűntény közül 50 ismeretlen marad s hogy a felmaradt 50 közül a
bűnszerzők 50%-át nem fedezik fel s hogy a felmaradt 25% közül a
bűnszerzők 75%-át felmentik, minden túlzás nélkül és éppen
ellenkezőleg úgy lehet számítani, hogy midőn egy bünös bűntettet
követ el, 6 ellen 94 esélye van arra, hogy meg ne bűntettessék, ami
a bűntettes ipart sokkal kevésbbé teszi kockázatossá, mint a
kisboltosipart, mert a kisboltosok közül 50% válik vagyonbukottá, a
bűntettes-iparosoknak pedig csupán 6%-a csinál rossz üzletet.

Ez magyarázza meg a bűnözés folytonos és igen gyors emelkedését.
A vallásos nevelés csökkenésével  és a néptanítók istentagadó
erkölcsének befolyásával kísérelték meg ezt megmagyarázni; mindez
kétségtelenül közrehat és alig kételkedem abban, hogy közre is hat;
mégis az a dolog alapja, hogy a mesterségek nagyobb része az
eredménytelenség több esélyét szolgáltatja, mint az orgyilkosság
mestersége, hogy az orgyilkosság hivatása, anélkül, hogy helyeselni
kellene, teljes gondtalanságot nyújt vagy legalább egyikét a
biztosabbaknak; úgy hogy a hivatalnoknak vagy az orgyilkosnak
van az egyedüli gondtalan foglalkozása. Ez a kriminalitás és a
hivatalnoki pálya felé vezet és elfordítja az ipartól a komoly
elmék nagy számát.

Jegyezzétek meg még, hogy ezen láthatatlan és nulla bíróság –
miként Mostesquieu mondja – t. i. a zsüri láthatatlannak és
nullának tudja magát és hogy felelőtlenségéhez hozzácsatolja
felelőtlenségének érzetét és tudatát is. A zsüri tényleg
láthatatlannak és nullának érzi magát; nincs kifejezetten és
névszerint kiszolgáltatva a megbüntetett bűnösök vagy azok barátai
gyűlöletének és haragjának.

– Helyes, ez szigorúbbá teszi az esküdtbíróságot! – … és nincs
kifejezetten és névszerint kiszolgáltatva a nem védett és nem
oltalmazott tisztességes emberek méltatlankodásának és haragjának,
ami szabad teret enged érzelmeinek. A zsüri a polgároknak nyolc
napra ítélkezési joggal felruházott csoportja, amely először is,
minthogy nincs semmiféle jogi-, sem a bűntettesre irányúló
lélektani ismerete – össze-vissza ítélkezik, majd a politikai
közvélemény, majd érzülete szerint és azon benyomás szerint, amit
az ügyvéd vagy  közvádló ékesszólása gyakorolt reá; és
amely azután, annak tudatában, hogy össze-vissza ítélkezett,
hajlandósággal bir arra, hogy felelősségét még majdnem a semmire
szállítja le, amely oly kevéssé terheli őt s ily módon akarja a
majdnem abszolut felelőtlenséget – amelyet élvez – még inkább
növelni.

Nagyon ritka dolog mintegy tiz év óta, hogy az a zsüri, amely
marasztaló ítéletet hozott, ne irna alá kegyelmi kérvényt, ítélete
után. Mit jelent ez? Hát nem tudjátok mit cselekedtek, hát
beismeritek, hogy nem tudjátok mit cselekedtek? Teljhatalmatok van.
Megvan nektek engedve, hogy egy bizonyos bűntettest felmentsetek,
még akkor is, ha beismerésben van, mert nem azt kérdezik tőletek:
«elkövette-e ezt a vádlott»? hanem ezt: «bűnös-e a vádlott?» és
mindig kimondhatjátok, – s amiben nincs semmi észellenes – hogy egy
ember, aki megölte atyját és anyját nem bűnös.
Megmérhetetlen és abszolut teljhatalmatok van. Hát teljhatalommal
birván, marasztaló ítéletet hoztok és ugyanazon kézzel s ugyanazon
negyedórában kegyelmi kérvényt irtok alá! Ez kápráztatja el egészen
az elvakulásig felelőtlenségetek szenvedélyét. Marasztaló ítéletet
hoztok, minthogy – bár némi ellenszenvvel viseltettek a marasztaló
ítélethozatal iránt – lelkiismeretetek szerint és saját magatok
lebecsülése nélkül nem tehettek másként; mégis másra akarjátok
hárítani a felelősséget; végeredményben azt akarjátok, hogy más
ítélkezzék ne ti, vagyis hogy más tagadja meg a kegyelmet.

A felelősségtől való írtózás, a felelőtlenség szenvedélye
 ez: «mindenekelőtt és mindenekfelett ne
engem terheljen a felelősség» mondjátok.

Végre még két dologgal találkozunk itt, ami azonban egyremegy;
először a francia embernek azon hajlamával, hogy mindig mossa a
kezeit; «tettem valamit, de azon szin alatt, hogy amit tettem
semmis és meg nem történt legyen».: «nem ártom bele magamat,
sohasem akarom beleártani magamat, sőt midőn a törvénynél fogva
ártottam bele magamat, keresek és találok egy közvetítőt, hogy ne
legyek beleártva. Azután pedig azt találjuk itt nem kevésbé
kifejezően – amint hiszem – hogy már egy század óta minden francia
ember arra törekszik, hogy a kormány tegyen mindent.

Amint az esküdtszék, úgy példáúl a semmitőtörvényszék is örömmel
mondja: «ez a fejedelem ténye», ez az utasítás, «nem vagyok részes
benne»; épen így a zsüri is örül, hogy mondhatja: «nem vagyok
részes benne, nincs részem ebben a bűnbocsánatban, marasztaló
ítéletet hoztam, aláírtam a kegyelmi kérvényt; a kormány
megkegyelmezett, ez nem az én hibám; ebben a kivégzésben nincs
semmi részem; marasztaló ítéletet hoztam, igaz, aláírtam egy
kegyelmi kérvényt, a kormány kegyelmet adhatott volna, nem tette,
ez nem az én hibám; átszármaztattam minden hatalmamat a
kormányra; mert Franciaországban jogos és mintegy alkotmányszerű,
hogy mindent a kormány tegyen.»

Ebből eléggé látható, hogy a felelősség elől mindenki
megfutamodik. Egy aránylag egyszerű és szorosan összefüggő
törvénykönyv által felmentjük a bíróságokat azon felelősségtől,
amely onnan származott, hogy törvénymagyarázatra és egy kissé a
méltányosság alapján való ítélkezésre  voltak
kötelezve, megvannak elégedve; felmentjük őket, hogy a bűntettes
felett ítélkezzenek, de megterheljük ezzel a zsürit, ami kellemes a
bíráknak és előnyös a bűntetteseknek és úgy a bírák, valamint a
bűntettesek meg vannak elégedve; ámde a zsüri maga – jóllehet
láthatatlansága és nullitása folytán felelőtlen – nincs mindenben
megelégedve ezen láthatatlan és quasi-nulla felelősséggel, amelyet
átszármaztattak reá s amely alól felmenti magát s átszármaztatja a
kormányra a kegyelmi kérvény által.

Ekként oly látványosságával találkozunk itt a tévelygő, minden
oldalról rossz szemmel nézett, rosszúl fogadott, elűzött s úgy az
egyik, valamint a másik rész előtt gyűlöletes és végül a kormányra
átruházott felelősségnek, – amely különben azzal semmiképen sem
törődik.

Mindez jellemző a XIX. és XX. század franciájának szellemi
állapotára. Ámde ez nem minden. A bírák felelőtlenségéhez, meg a
zsüri felelőtlenségéhez mintegy húsz év óta még hozzákapcsolták a
bűntettesek felelőtlenségét is. Minden tisztességes ember
felelőtlen akar lenni a marasztaló ítéletekért, de azt is tudni
kell, hogy a bűntettesek is felelőtlenek a bűntettért. Maga a
törvénykönyv már jóval előbb állította fel azon elvet – és jól
jegyezze meg az olvasó ezen pontot – amelyből tökéletesen
megtudjuk, hogy ki az elmebeteg: 1-ször, hogy a bűnöst kell
elítélnünk. (Innen van, hogy nem ezt a kérdést teszik fel az
esküdteknek: «a vádlott követte-e el a cselekményt, amiről szó
van?» – hanem ezt: «bűnös-e a vádlott?») 2-szor, hogy a bolond nem
bűnös.

Minden oldalról észrevették, tanulmányozván  egyrészről
a bűnösséget, másrészről az elmebetegséget, hogy a bűnös mindig
elmebeteg, következésképpen, hogy az elmebeteg sohasem bűnös és
hogy végső következtetés szerint a bűntettest sohasem szabad
elítélni.

Ismételjük az elmondottakat; elemezzük a kérdést. Lehet azt
mondani, hogy az elmebeteg bűnös? Bizonyára nem; ez a józan ész
ellen van. A bolond beteg, aki nem tudja mit cselekszik és
akinek nem számítható be amit cselekszik. Gondozni kell őt, nem
bebörtönözni. Ő felelőtlen.

Ám legyen; de nincsenek fokozatok az elmebetegségben; igen
valaki többé, vagy kevésbbé elmebeteg; vannak félbolondok, akik
igen veszélyesek, talán inkább mint az egész bolondok, minthogy
kevésbé nyilvánvaló bolondok; de végre is csak félig bolondok.

Hát igen, nincsenek negyed- meg ötödrész bolondok? Istenem hát
persze, hogy vannak s ez nyilvánvaló és mivel különböző fokozatok
vannak következésképen van tökéletlen felelősség, vagy korlátolt
felelősség? Kétségkívűl innen származik a többé- vagy kevésbbé
korlátolt felelősségnek minden rendszere és találkoztak orvosok,
akik a felelősség huszadrészét állapították meg; találkozott egy
(ez megtörtént), aki egy bűntettesnél 45% beszámíthatóságot
talált.

Ám legyen; de mi a jele valamely bűntettesnél a teljes vagy
részleges felelősségnek? Ha úgy tetszik maga a bűnössége. A
jogszolgáltatás évkönyvei egészen telve vannak olyan ítéletekkel,
melyek azt jelölik meg, hogy ez az egyedüli kriterium. Elítélnek
egy embert azért, mert lopott egy nagy árúházban. Elítélik,
bebörtönözik;  büntetése elszenvedése után szabadon
bocsátják. Másodszor, harmadszor, tizedszer is lop. Már ekkor többé
nem ítélik el, mert ha tizedszer lop, többé nem tolvaj, de
kleptomaniakus: bolond, nem bűnös többé. Ebből következik, hogy
minél inkább bűntettes valaki, annál kevésbbé bűnös; a bűntettesség
intenzitása minden bűntethetőséget eltöröl; az ember csak azon
feltétel mellett bűnös, ha kevéssé az; a bűnösségben emelkedve,
kisebbítjük a büntethetőséget, a nagy bűntettes egyáltalában nem
bűnös és végelemzésben egyedül a tisztességes ember büntethető, aki
hibát követett el.

Jegyezze meg az olvasó, hogy ez nagyon igaz, nagyon igaz a
beszámíthatóság szabályánál, – miként a theologusok mondták.
Lehet-e beszámítani vagyis szemére vetni egy
embernek, – aki nagyanyjától kezdve fiunokájáig kiölte egész
családját – azt amit cselekedett?

Nem, nem! nagyon is világos, hogy ez vadállat, akinek egyáltalán
semmit sem lehet mondani. Egy igen tisztességes, igen okos, igen
felvilágosodott embernek lehet beszámítani, lehet szemére hányni,
hogy egy könnyű kihágást követett el? Bizony lehet! Ő igen bűnös,
mert ismeri, látja a jót, szüntelenül látja, ha csak egyszer
cselekedett is rosszat: rendkívül bűnös.

Vita tárgya volt ez Pascal és a jezsuiták közt; a jezsuiták ezt
mondták: «az akinek semmi fogalma sincs Istenről, sem a vétkekről,
amelyeket elkövet, nincs semmi ismerete a könyörület cselekedetei
gyakorlásának kötelezettségéről, (bölcsészeti nyelven: nincs semmi
ismerete a kötelességről), vagy a bűnbánatról (contrition)
(lelkiismeretmardosásokról)  (remords)… semmi bűnt nem követ
el, ha el is mulasztja ezen cselekményeket… Hogy egy cselekedet
bűnné váljék, kell hogy ez a lélekben lakozzék: a jó ismerete,
hajlandóság annak tevésére, ellenállás a rossz ösztönökkel szemben,
stb., ha pedig ezen dolgok nem lakoznak a lélekben egyáltalában
nincs bűnösség!»

Pascal – elismerem, hogy bizonyos rátermettséggel – ezt felelte:
Óh atyám! mily nagy jó van ebben az én ismerőseim számára! Kell
hogy hozzád vezessem őket. Talán kevésbbé láttad azokat, akiknek –
mert sohasem gondolnak Istenre – kevesebb a vétkük; a bűneik
megelőzték eszüket; sohasem ismerték sem erőtlenségüket, sem azt a
gyógyszert, amely őket meggyógyíthatná. Sohasem gondoltak arra,
hogy óhajtsák a lélek épségét és még kevésbbé arra, hogy kérjék
Istentől annak megadását; ebből következik, hogy szerinted még a
keresztség ártatlanságában vannak.

Sohasem voltak kényszerítve vétkeik által; vétkük különféle
gyönyörök állandó keresésében áll, amelynek folyamatát a legkisebb
lelkiismeretmardosás sem szakította meg sohasem. Mindezen túlzások
biztos vesztüket hitették el velem; de most atyám te arra tanítasz
engem, hogy épen ezen túlzások adják meg nekik biztos üdvöket. Légy
áldott atyám, aki ilymódon igazolod az embereket! Mások a lelkeknek
kínos szigorúsággal való gyógyítását tanítják, mig te megmutatod,
hogy akiket a legkétségbeesettebb betegeknek gondoltak, jól érzik
magukat. Óh ez a boldogság útja úgy ezen – mint a másvilágon!
Mindig azt gondoltam, hogy annál többet vétkezünk, minél kevesebbet
gondolunk Istenre. De amint látom,  ha az ember odáig jutott,
hogy egyáltalán nem gondol rá, számára minden dolog erény lesz.

Senki sincs e félig vétkezők közt, aki némileg szereti az
erényt. Ezek a félig vétkezők mind elkárhoznak, de a szabad – a
megátalkodott bűnösöket, a befejezett, tökéletes, különbségnélküli
bűnösöket a pokol nem fogadja be: megcsalták az ördögöt, amennyiben
átengedték magukat a bűnnek.

Van ebben igazság; de azért mégis a jezsuitáknak van igazuk.
A beszámíthatóság, a szemrehányás és egyszóval a
tulajdonképeni értelemben vett büntethetőség szempontjából
semmiképen sem bűnös az, akinek nincs a jóról semmi fogalma,
ellenben nagyon bűnös az, akinek igen tiszta fogalma lévén a jóról
cselekszi a rosszat és a félig bűnösök, vagy a részben bűnösök ezen
két szélsőség közt mozognak.

Következésképen a büntethetőség szempontjából a kegyetlen
bűntettes ártatlan és nagyon igaz, hogy magát a kriminalitást
ismerik el felelőtlenségnek és a bűntény nagyságát, amellyel a
felelőtlenséget mérik.

Ennek az a következménye, hogy soha sem bűnös valaki akkor,
midőn bűntettes ugyan, de elmebeteg.

Midőn a bíróságok azt kérdezik az orvostól: «Elmebeteg-e a
vádlott?» az orvosnak mindig ezt kellene felelnie: «Persze, mivel
bűntettes». Ez nem mindig dühöngő őrültség; de mindig gyönge
elméjüség. Valaki öl féltékenységből, vagy haragból, vagy
bosszú-szomjból, mivel hülye; azután öl, hogy lopjon mivel
ügyetlen, mert amit megszerez sohasem ér fel azzal amit elveszít;
azután még lop  anélkül hogy ölne butaságból, tekintve a
nagy sülyedést szemben a csekély előnnyel. A nem kényes természetű
ügyekben eljáró ember maga nem egyéb, mint korlátolt elméjű szegény
ördög aki ostobán azt hiszi, hogy meggazdagodni előny s aki későn
veszi észre, hogy ez mily bolondság. Minden bűnös degenerált, ez a
helyes elv. A megközelíthetetlen ember csupán intelligens ember
lehet.

És hol kezdődik az erény? ott midőn nem csupán gáncs nélkül
valók, – de a hozzánk hasonlók iránt odaadók vagyunk; midőn nem
csupán nem cselekesszük a rosszat, amihez elegendő, ha
intelligensek vagyunk, de a jót cselekesszük, amire az
intelligencia nem tanít.

Dehát a bűntettesek őrültek a delinquensek gyönge elméjűek és
senkinek sincs egészséges agyveleje és mindenki beteg és senki sem
bűnös.

Tehát mentsük fel őket mind! – Dehogy, – ítéljük el őket mind,
nem mint bűnösöket, de mint akiket el kell rettenteni. Ez az elv
rossz volt, a büntethetőség a theologia számára homályban marad. Az
az igaz elv, hogy ne keressük sehol se a bűnösöket, de mindenütt
lássuk meg a veszélyeseket mindazokban, akik a törvényt
megszegik.

– És ez egyre megy s nem is volt szükség annyit beszélni, hogy a
dolgokon mitse változtassunk.

– Persze; de ez nem jelenti ám ugyanazt és ez itt a fontos. A
bűntethetőség a beszámíthatóság ezen elvével a bíró vagy az esküdt,
– mindenekfelett a kevésbbé finom szellemmel bíró esküdt – megvan
zavarva, minthogy az elv mint gyakorlati  útmutató
túlságosan hamis. «Bűnös-e – kiált fel az ügyvéd, ez az ember –
akit maga bűntényének szörnyűsége idiótának tűntet fel; ez az
ember, aki születésétől kezdve – azon cselekmény előtt, amely őt
elétek vezette – nem cselekedett egyebet rendellenességeknél? nem
bűnös, beteg; gondozzátok!»

– Igaz mondja az esküdt, bizonyára nem bűnös (és ez igaz).
Tehát felmentem.

Ez a tehát az ostobaság; igazán az, minthogy ez az ember
képtelen volt a bünösségre, hogy börtönbe kellene őt vetni.

«Bünös ez az ember, aki háromszor ítéltetett el lopásért és
mégis lop? Ez mániákus. Bűntetik a mániákusokat?

– Nem bünös, mivel oly gyakran bűnös – mondja az esküdt és
felmenti.

– Nem tízszeresen bünös ez az ember – mondja a közvádló – aki
eddig jó, épeszű és igen értelmes ember volt, de aki csalárd
tolvajságot követ el, de aki visszaél tisztessége jó hírnevével,
hogy könnyebben követhesse el a bűnt.

– Igen tízszeresen bűnös – mondja az esküdt (és ez igaz)
Tehát nem engedem el azt neki.

Ez a tehát nem ér semmit. Várni kell a bűntetéssel vagy
szigorú bűntetéssel, hogy visszaesés álljon be. Eszerint a
bünösségnek és a beszámíthatóságnak ezen hamis elv által a
gyakorlatban, a megtorlás rendjében a képtelenségek gyűjteménye
származik az ítéletek körében; de legalább is és mindig állandó
bizonytalanság keletkezik azok gondolatkörében, akik ítélkeznek,
minthogy nem tudják többé s ezért nem is lehet őket okolni, ha
vajjon a nagyobb bűnöst kell-e jobban vagy  kevésbbé,
avagy a kevésbbé bünöst kevésbbé vagy még inkább bűntetni.

Ez azért van így, mert rossz az elv; másikra van szükség. Az
ártalmasság és az elrettentés álláspontjára kell helyezkedni.

Ami az ártalmasságot illeti: nem arról van szó, vajjon bünös-e
az illető vagy sem; erről nem tudunk semmit; ez bölcsészeti
kérdés; vajjon felelős-e vagy felelőtlen, erről sem tudunk semmit,
ez is bölcsészeti kérdés; hanem arról van szó, veszélyes-e az
illető és mily mértékben. Ijesztő módon veszélyes, ha
faragatlan s következésképpen, nem bünös. Nem bünös talán, de
ártalmatlanná teszem, mert veszélyes. Eléggé veszélyes, ha félig
faragatlan, ha félig értelmes, ártalmatlanná teszem azzal, hogy
gondozom, nevelem s arra törekszem, hogy ami benne
intelligens, lépésről-lépésre haladjon. Kevéssé veszélyes, ha
nagyon értelmes létére ostobaságot követett el; bünösebb talán,
mint egy másik, de efelett majd a bölcsészek fognak tárgyalni; én
csupán megbűntetem, mert leckére van szüksége; de mindenesetre
olyan emberek kezei közé adom, akik meg fogják neki mutatni
pontosan, hogy intelligens létére mily képtelen módon járt el.

Ami a megfélemlítést illeti: ezek az emberek nem csupán azok,
akiket elénk, az ítélkezők elébe vezetnek, de még a velük egyformák
is fogékonyak a botbüntetésektől okozott félelem iránt és akik
közöttük a legostobábbak, csakis ez iránt fogékonyak. A bűntetésnek
olyan eszköznek kell lennie, amely megszünteti a veszélyes
állapotot; mindenekfelett pedig a megfélemlítés eszközének kell
lennie. Az állatok különben, amelyek sokkal inkább  érzékenyek
a szelidség eszközei iránt, mint az emberek, megfélemlítés által
taníthatók, azon emberek pedig, akik közelednek az állatiassághoz,
nagyon érzékenyek a megfélemlítés iránt s azáltal részben
taníthatók. Kell, hogy a veszélyesek, az ártalmasak féljenek a
büntetéstől; hogy a büntetés ne legyen szelid, ne legyen semmi
indok arra, hogy attól a bünös ne féljen, hogy esetleg óhajtsa azt
vagy hogy azt már eleve is bizonyos kedélyeskedéssel
megkockáztassa. Az Angliában használt testi bűntetések kitünő
dolgok, mert elijesztenek és aki azt elszenvedi, kiszabadulva a
börtönből, többé nem fogja keresni, hogy újból kitegye magát annak
és azon rosszrahajlókat, akik még nem követtek el bűntényt, a
bűntetés elszenvedésének tudata nem fogja felbátorítani annak
elkövetésére.

Magától értetik, hogy ezen bűntetéseknek sohasem szabad
megakadályozni, hogy a szabad időközökben közre ne működjenek a
bünös nevelése, jóravezetése és javításában. Minden fogháznak
kórháznak kell lennie, minthogy betegekkel van dolgunk; minden
fogháznak iskolának kell lennie, amely iskola az agybetegek
kórháza; de nem szabad, hogy a kórház-iskola-fogház kellemes hely
legyen a bűntettes számára, minthogy a helyrehozás és a javítás
eszközeinek egyike főleg a megfélemlítés.

A halálbűntetést bizonyára azért ellenzik annyira, minthogy
kizárja annak megfélemlítését és megjavítását, aki azt elszenvedi
és nem szól mellette egyéb, mint az, hogy elrettenti azokat, akik
esetleg elhatároznák ráadni magukat annak elszenvedésére. Ez,
bocsánatot kérek, egy oly szó  leírásáért egy ilyen
kérdésnél, ami mosolyt kelthet, tökéletlen bűntetés, a doktrina
szempontjából teljesen tökéletlen: három közül csak egy célja van;
nem vesz mást célba, csak az általános elrettentést. Szükségesnek
tartom bizonyos országokban és bizonyos időkben; olyan országokban
és olyan időkben, ahol és amidőn a vallásos és erkölcsi nevelés
teljes hiánya olyan figyelembe veendő társadalmi réteget teremt,
ami csupa banditákból áll, olyan időkben és országokban, amidőn és
ahol a szelidség, még inkább a többi vagy a más egyéb represszáliák
semmissége nem hagy fenn egyéb elrettentőt a halálbűntetésnél és
oly időben, midőn a bünözések kiújulása szükségessé teszi, hogy
visszatérjünk az elrettentéshez.

Például Franciaországban a XX. század kezdetével öt vagy hat
évig nem volt többé kivégzés és a bünözés oly villámgyors módon
növekedett meg, hogy visszatértek a főbenjáró bűntetések
végrehajtásához. Ezen visszatérés sokkal újabb keletű, semhogy
statisztikailag megállapítható volna, vajjon összefügg-e vele a
bűnözések csökkenése. Nagyon is híve vagyok a halálbűntetésnek, ha
be van bizonyítva, hogy csakis ennek van hatása, de nagyon is
ellenzem az olyan bűntetést, amely csupán elrettentő, amikor a
többiek is azok, óhajtanám egy oly kísérlet végrehajtását, ami
könnyű volna. Olyan ország, mint Anglia, ahol a börtönökben
keményen bűntetnek, ahol a fogház nem egyszerű találkozóhely,
függessze fel tíz évre a halálbűntetést. Ha ezen tíz év alatt a
bünözés nem növekedik, ez bizonyítéka lesz annak, hogy a fogház
fenyítéssel elegendő elrettentési rendszer és ekkor kell, hogy
eltöröljék a halálbűntetést vagy hogy 
felfüggesszék. Ha a bűnözés emelkedik, ez annak lesz a bizonyítéka,
hogy a fogház fenyítéssel nem elegendő és hogy a halálbűntetésnek
elrettentő külön és specifikus ereje van, amelyről a legnagyobb
helytelenség volna lemondani.

A bűntető doktrinában nem kell beszélni sem bűnözésről, sem
felelősségről, sem beszámításról; csupán a többé vagy kevésbbé nagy
társadalmi veszélyről. Vissza kell térni a szavak igazi értelméhez.
Mit jelent ez: ártatlan? azt jelenti: aki nem árt.
Mit jelent ez: ártalmas? azt jelenti: aki árt. Ime, a
szavak közhasználatú értelme. Ami a szubtilis bölcsészet
közbelépésére és a felelősség és felelőtlenség megfontolása mellett
oda jutott, hogy ártatlan lett az emberek között a
legártalmasabb és hogy minél ártalmasabb, annál ártatlanabb; de
hagyjuk ezt és csupán az ártalmasak ellen védekezzünk; adjuk
meg neki, – ha úgy tetszik – hogy nem bűnös, de akadályozzuk meg
szigorúan, hogy ártalmas lehessen.

Ime, a bűntetőjogi igazság. De észre lehet venni, mennyire
zavarba ejtette az esküdtek lelkét a szociális felelősséggel
alattomosan összezavart erkölcsi felelősségnek feltalálása. A
bünösök felelőtlensége fokozta az esküdteknél azt, hogy maguk is
felelőtlenek legyenek, mivel lélekjóságból és francia szelídségből
szeretnek felmentő ítéletet hozni; ujjongtak, midőn erre ürügyet
találtak. Mindenik esküdt ezt mondja: «ezen lélektani felelősséghez
nem nagyon értek, de amit megértek, ezen felelőtlen bűntettesekkel
szemben, az az, hogy én válok azzá, ez azután szép dolog».

A bírák felelőtlensége, akik a törvény által felmenthetik
magukat az ítélkezés gondjától; akik  felmenthetik magukat és
hiszik, hogy kötelességük is felmenteni magukat a kormány által az
ítélkezés gondjától a legjelentősebb ügyekben; az esküdtek
felelőtlensége, akik annak dacára, hogy nem kell indokolást adniok,
felmentethetik magukat a kormány által az ítélkezés, különösen
pedig a szigorú ítélkezés gondjától, a kegyelmi kérvényekkel; a
bűntettesek felelőtlensége, ami igen megköveteli az esküdteknél az
ítélkezéssel járó felelősség elvállalásának félelmét, ime, a
különféle s azt hiszem, elég számos felelőtlenség, amelyek
enerválják Franciaországban az összes igazságszolgáltatást,
különösen a bűntető igazságszolgáltatást és abból olyan országot
alkotnak, ahol a bűntettesek biztonsága leginkább meg van őrizve,
bár szerencsétlenségre tökéletlenül.

El kell tehát törölni a zsürit és vissza kell térni a tisztségek
vásárolhatásához? Bizonyára el kell törülni a zsürit, amely
képtelenségének minden bizonyítékát szolgáltatta annyira, hogy
mindenki úgy tekinti, mint a véletlent és mindenki, ügyvédek és
közvádló, mindig ezt mondják: «a zsürinél semmit sem lehet előre
tudni».

A tisztségek megvásárolhatóságának erős pártfele lennék. Bármily
szörnyűnek látszik is, még mindig létezik bizonyos tisztségeknél:
az ügyvivők (avoués) és közjegyzők (notaires) tisztsége
megvásárolhatók és ez nem kelti fel az általános méltatlankodást,
minthogy ez megvan. Hát rosszul ítélkeznének felettetek a
közjegyzők vagy az ügyvivők, akiktől különben megkövetelik, hogy
jogtudorok legyenek? Igen jól ítélkeznének, nagy függetlenséggel és
ha nem is teljes, de legalább igen nagy és igen általános
megvetésével az egyezkedésnek.  Inkább alá vetnétek
magatokat az préfetek vagy az alpréfetek ítéletének? Nem, pedig
éppen a préfetek és az alpréfetek ítélkeznek felettetek.

De hát szigorúan véve nem lehet visszatérni a tisztségek
vásárlásához. Bár mindeniknél többet ér – nem habozom ezt mondani –
mást is lehet találni. Már tízszer kifejtettem – ami rövidségre
ösztönöz – hogy elegendő volna arra, hogy a bíróság – miként már
volt – az állam független rendjévé tétessék, például a következő
eszköz: az állam fizeti a bírákat, de nem nevezi ki, nem lépteti
elő őket; semmiképpen nem avatkozik bele sem kinevezésükbe, sem
előléptetésükbe; ime, így függetlenek.

Ki nevezi ki és ki lépteti elő őket? a semmítőtörvényszék;
Franciaország összes ítélőbíróságainál minden kinevezést és
előléptetést ez eszközöl.

De a semmítőtörvényszéket a kormány nevezi ki.

Nem az nevezi ki.

Ki nevezi ki?

Franciaország bírósága választás által az elhalálozásokhoz
képest.

A főtörvényszék nevezvén ki a bíróságot, a bíróság pedig a
főtörvényszéket, következik, hogy a bíróság zárt, autonom és
autogén test, amely csak önmagától függ és önmagából származik,
éppen úgy, miként a régi uralom bírósága és éppen ezt kell
kieszközölni.

Csakhogy a régi uralomtól eltérőleg, a kormány fizeti a
bíróságot, már pedig aki fizet, az egy kissé mindig gazda is; s
éppen úgy, amint a törvény által szervezett bíróságot – miként
megjelöltem –  a parlament talán egy kézmozdulattal
megváltoztathatja, szükséges, hogy a bíróságot mint állami rendet
megalkotó törvény a legerősebb biztosítékokkal alkotmányosan
körülvett törvény legyen, amelyet például csak plebiscitum által
lehessen megváltoztatni.

A bíróság ekként állami rend lesz s kell is, hogy az legyen,
ha azt akarjuk, hogy helyesen ítéljen felettünk.

– Ámde, ez ultra-arisztokratikus!

– Elismerem, hogy ez ultra-arisztokratikus.






II.

FOGLALKOZÁSOK.



A francia ember hivatásának megválasztásánál határozottan
ugyanezen irányú törekvéseket táplálja. Szenvedélye akár a maga,
akár fiai, akár leányai számára, egy teljesen nyugalmas
foglalkozás; és teljesen nyugalmas foglalkozás alatt olyat ért,
amelynél semmit sem kockáztat, semmiért sem felelős. A francia
ember minden erejével, minden vágyával azt akarja, hogy fia
hivatalnok és leánya hivatalnok felesége legyen. A hivatalnok olyan
ember, akinek első kötelessége, jóformán egyetlen kötelessége, hogy
ne legyen akarata: «a hivatalnok két nagy erényét, a lustaságot és
a pontosságot egyesíté», – mondja Gancourt. Helyes mondás ez: a
hivatalnokok herék; nem követelnek tőle egyebet, mint hogy pontosan
belekapcsolódjék a gépezetbe; nem követelnek tőle kezdeményezést,
sem buzgóságot, sem munkát; ez mindent megzavarna, zavarba hozná az
általános mozgást, felforgatást idézne elő a megállapított rendben.
Végtelenül keveset dolgozni és sohasem gondolkozni önállólag; de
pontos időben megjönni és beilleszkedni a gépezetbe, midőn a gép
kívánja, ez minden, amit tőle kívánnak. 

Ami a pontosságot és a tökéletes paszivitást illeti, – az így
lehet, mondhatják nekem – de ami a munkát illeti, ennek mégis meg
kell lennie, mert bizonyos mennyiségét a munkának el kell
végezni.

Egyáltalában nem, felelnék én. Nyolc órában lévén a valamely
hivatalban végzendő munka meghatározva és évenkint nyolczezer
frankban azon összeg, ami méltányosan jár ezen hivatallal, az állam
pedig jól ismervén a franciák azon mániáját, hogy bármily kevéssé
van is megfizetve a hivatal, azt mégis mindig kérni fogják, ketté
osztja ezen hivatalt két hivatalnok közt s egynek csak négyezer
frankot ad és csak négy órai munkát követel tőle, majd idővel ezen
fél-hivatal mindenikét újra kettéosztja és van négy hivatalnoka és
egynek csak kétezer frankot fizet s naponkint csak kétórai munkát
követel tőle, majd még újra felosztja azt és van nyolc hivatalnoka
s egynek évenkint csak ezer frankot ad s naponkint csak egyórai
munkát követel tőle. Most már nagyon is kényszerítve van arra, hogy
itt megállapodjék. Megállapodik az általa adott fizetés miatt és
egyáltalában nem az általa követelt munka miatt. A sürgető kérések
száma szüntelenül növekedvén, még újabb felosztást eszközöl, hogy
új hivatalokat teremtsen és hogy az új hivatalnokokat fizethesse, a
közadózásból újabb erőfeszítést követel s ekként eléri azt, hogy
vannak hivatalnokai, akik körülbelül ezer frankot kapnak, de akik
nem teljesítenek és nem teljesíthetnek csak félórai munkát.

És a francia ember kívánságának elég van téve: nem dolgozik,
keveset érdeklődik, menedékhelye  van és nincs semmi akarata
és semmi felelőssége. A szó teljes értelmében és egész
terjedelmében vett gondnélküli mestersége van.

Mindez a francia polgárság két fő jellemvonásából ered: a
kockázattól való félelemből és a tunyaságból, amelyek a
felelősségtől való irtózás alakjai. A kockázattól való félelem
nálunk rettenetes. Midőn valaki tőkéit valamely ipari vállalatba
fekteti, amelynek hozadéka 10% lenne, két lehetőséggel három közül
arra, hogy tőkéit elveszti, vagy pedig állami járadékokba helyezi
azokat, ahol 3%-ot fognak azok hozni, ez mathematikailag egy és
ugyanazon dolog; erkölcsileg azonban mindenben különböző, mert
három közül két lehetőséggel bírni arra, hogy mindent elveszítsen,
elrettenti a francia embert, mint a halál tudata és emiatt
hajszálai az égnek merednek. De mégis miért? Mert kockáztatni
annyi, mint rettenetes felelősséget vállalni; a francia ember
felelősnek érzi magát gyermekeivel szemben azon vagyonért, melyet
kockáztatna; szégyenpír öntené el ábrázatát, midőn ezt kellene
mondania: «mindent elvesztettem» és rendkívül nagy elégtételt érez,
midőn ezt mondja: «kevéssé gyarapítottam vagyonotokat, ámde kevéssé
is kockáztattam.» Sohasem akar felelős lenni.

Ebből a kötelességnek egy faja hárul a francia emberre. Hogy az
államnak hitelezzen, ez előtte hazafiasnak látszik, de hogy az
iparnak hitelezzen, ez előtte az állam rászedésének látszik, mintha
az államnak teljesített legnagyobb szolgálat egyáltalában nem abban
állana, hogy a nemzetet iparilag és kereskedelmileg gazdaggá tegye.
Tudok arról, hogy némelyek hazafiatlanságnak  gondolták
orosz értékpapirokkal bírni, mintha a köztünk és a különben
hatalmas, sőt még a gyönge, de jövővel biró népek közötti
szövetségek nem volnának eszközei annak, hogy financiális
kötelékeket teremtsenek. Ámde itt kockázat van. «Arra tanít
bennünket az ész, hogy dolgoznunk kell a bizonytalanért», – mondja
Pascal. Az összes francia gondolkozók közül és nem csupán ezen
szempontból, bizonyára Pascal az, akinek a francia észjárásra a
legkevesebb befolyása volt.

A tunyaságnak a kockázattól való irtózás ezen másik alakjának,
minthogy ezenfelül más forrásokból is ered, jelentékeny befolyása
van a francia ember azon hajlamára, hogy «állása legyen». Ez a
polgárság igen különös; áthatva az ősök iránti bámulattól, amely az
ezen ország régi arisztokráciája utáni sóvárgással kapcsolatos,
átvette annak minden hibáit egészen, anélkül hogy jótulajdonságai
valamelyikét is átvette volna. Megveti a népet és nem gondolnátok,
hogy mennyire más fajból, sőt más nemzetségből valónak tekinti
magát és mivel a nép sokat dolgozik, a polgárság azt hiszi, hogy a
magas rangnak jele «a nemes ember módjára élés», vagyis a
semmittevés. Eszménye: a nemes ember módjára való élés. Mint
hivatalnokot, akinek irodájában kell lennie tíz órától délig és két
órától ötig, sohasem fogod látni tíz óra előtt az utcán, minthogy
ekkor olyan embernek néznék, aki már hajnaltól kezdve keresi
kenyerét és kárpótlásul végtelen gőgösen fog sétálni öttől hétig,
bejárván kis városa helyeit, hogy jól feltüntesse, miként napi
 munkája teljesen bevégződött, három
órával korábban, mint a munkásoké.

Máskülönben teljes szívéből irígyli azt, aki tőle különben
kevéssé különbözik, aki éppen semmit sem csinál és akit két órától
ötig kóborolni látunk. Cifrálkodva mutogatja magát minden órában,
amíg azok, akiknek alkalmazásuk van, irodáikban vannak.

Ez a polgárság egészen az állam által akarja magát eltartatni,
miként a régi nemesség egészen a király által akarta magát
eltartatni és szinekurára vadászik, miként a Lauzun-ok5 vadásztak a tartásra, mindenik a maga, gyermekei,
vői és unokaöccsei számára, ami részben gőg, részben izléstelenség,
részben tunyaság.

A tunyaságnak és a gőgnek kombinálását jól látta Montesquieu:
Nézzétek, – mondja – azon végtelen sok vétket, amelyek bizonyos nép
gőgjéből születnek; a tunyaságot, a szegénységet, a mindennel való
szakítást és a nemzetek leromlását, amire őket a véletlen és saját
romlottságuk juttatta. A tunyaság a gőg eredménye…»

A tunyaság főképpen a békeszerető érzület eredménye: de az is
nagyon igaz, hogy egy kevéssé a gőgé is: midőn megkülönbözteti
magát a munkástól és pedig a leginkább látható jellel
különböztetheti meg magát attól; úgy dolgozik, hogy ne dolgozzék; a
régi köztársaságok polgárai, akik arisztokraták voltak, mélységes
gyűlölettel viseltettek azok iránt, akik valamit műveltek; az
annyira értelmes Aristoteles előtt is a kézműves (artisan): fél
rabszolga.

«A tunyaság a gőg eredménye, a munka a hiúság kísérője.» Ez az
igazság; mégis a hiúság  nem lévén más, mint kisebb gőg, vagyis
inkább, mint egy kis lélekben levő gőg, legtöbbször ugyanazon
eredményre vezet, mint maga a gőg; a gőgös hiúság miatt nem
dolgozik a francia polgárság.

«A munka a hiúság kísérője; a spanyolt a gőg arra fogja
indítani, hogy ne dolgozzék, a franciát pedig a hiúság arra, hogy
jobban tudjon dolgozni másoknál. Minden tunya nemzet komoly; mert
azok, akik nem dolgoznak, szouveraineknek tekintik magukat azok
felett, akik dolgoznak.»

Gondoljatok a francia polgárság spanyol merevségére; nagyon
komoly, nem szeret nevetni, nem szereti a szellemességet,
méltósággal szeret unatkozni.

«Minden tunya nemzet komoly, mivel azok, akik nem dolgoznak,
azok szouveraineinek tekintik magukat, akik dolgoznak. Vizsgáljátok
meg az összes népeket és azt látjátok, hogy a legtöbbnél (azt
mondja a legtöbbnél, minthogy bizonyára gondolatban kiveszi
Angliát) egyenlő lábon állnak a komolyság, a gőg és a tunyaság.
Achem6 népei büszkék és lusták: akiknek nincs
rabszolgájuk, bérelnek egyet, nehogy száz lépést tegyenek két pint
rizs elhozataláért: megbecstelenítve éreznék magukat, ha azt maguk
vinnék.»

Franciaország összes kis, nagy, közép városában az összes
polgárok és polgárnők megbecstelenítve éreznék magukat, ha egy
ökölnyi csomagot vinnének az utcán.

«Az Indiák asszonyai megalázónak hiszik magukra nézve az olvasni
tanulást; ez a rabszolgák dolga, – mondják – akik dicsénekeket
énekelnek a pagodákban…» 

A francia fiatal polgárleányok lebecsülik azokat, akik
tanulmányaikat az elemi oktatáson túl is folytatják, és pedig
azért, mert ezek valamely szakmát akarnak megtanulni, tanítónők,
tanárnők akarnak lenni, le akarnak hanyatlani; mégis hát
honnan?

A francia polgárság még abban is hasonlít a régi nemességhez,
hogy a tudatlanság kultuszát űzi. Megveti a tudóst, az írót, a
művészt, akik szerinte kevés józan ésszel, a rendestől eltérő
eszmékkel biró és mindent egybevetve, kevés egyensúlyt tartó
emberek és mindenekfelett olyanok, akik ha végeznek is valamely
dolgot, az a fajbeli és észbeli inferioritás jele; és még többnyire
olyanok, akiknek nincs helyük a kormányzatban, mert a társadalmi
felsőbbrendűség két ismérve: a nemes ember módjára élés és hivatali
állás az államban két olyan dolog, amelyek a legtöbbször össze
vannak keveredve egymással.

A francia polgárság nem olvas. Könyvkiadóink tudják; ha nem
volnának iskolakönyvek a lyceumok számára, hírlapok és
papirkereskedések, – három vagy négy nagy város kivételével – nem
volnának a vidéken könyvkereskedések.

Franciaország tudományos, irodalmi és művészeti dicsősége iránti
érdeklődés teljesen ismeretlen a francia polgárság előtt. Az
államtól élni, hanyagul szolgálva azt és különben mindent
lebecsülni, ez az ő állandó lélekállapota.

Nem gyanítja, hogy mennyire szocialista és hogy mennyire
következetlen, midőn szemére hányja a munkásnak szocialistaságát.
Vagy még inkább homályosan vet számot a dologgal, u. i. szocialista
a saját érdekében, de nem akarja azt,  hogy mások
is szocialisták legyenek a maguk érdekében. Egy egészen polgár
hivatalnok köztársasági, radikális antiklerikális ember szárnyaló
mondását hallottam: «a szocialisták mind hivatalnokok, ez az ő
doktrinájuk, mindnyájan hivatalnokok akarnak lenni.» Ez tökéletesen
igaz; de a hangot, amellyel ezt mondta, meg kellett volna
zenésíteni. A munkások hivatalnokok, a parasztok hivatalnokok! Nem
sajnálatra méltó, vagy nem kacajt keltő ez! Ezen emberek
hivatalnokok mint én, fizetve az állam által, mint én! Van ilyenről
fogalmatok! Azt hittem, hogy marquise de la Pretintaillet7 hallom, amint mondja: «Ezek a koldusok azt
követelik, hogy mind nemesek legyenek!»

A francia kispolgárság még gyermekei nevelésének módszere
szerint is nyomról-nyomra hasonlít a régi nemességhez. A régi
nemesség fiai számára azonnal valamely nagy urat keresett, aki
azokat kegyeibe fogadhatta és előrevihette a világban; a mai
polgárság fiai számára mindenekelőtt valamely főhivatalnokot keres,
aki «protektor» lehet; a protekciók felkeresése összes gondja és
aggodalma a francia családatyának. A régi nemesség leányai számára
ott volt a kolostor; a szegény polgárság nem rendelkezik a
kolostorral. De eltelve a régi nemesség összes osztálygőgjével,
éppen úgy neveli leányait, mint ahogy a régi nemesség nevelte az
övéit. Nem tanít nekik semmit, sem kézi, sem értelmi mesterséget.
Nem lehet, hogy egy kispolgárnő elsőrendű munkásnővé legyen, sem
munkafelügyelőnővé, aki tízezer frankot, sem tanárnővé, aki hatezer
frankot, sem művésznővé, aki húszezer frankot keres;  ez
sérelmes sülyedés lenne, sőt még azt a látszatot sem szabad
keltenie, hogy tanulással magát egy ilyen pályára készítse elő.
Ez azt jelentené, hogy szüksége van arra, hogy nincs hozománya; a
család méltósága ellenzi ezen megnyilatkozást, vagy ami ezen
megnyilatkozás látszatával bírna.

A fiatal leány osztálygőgből nem tanul semmit sem,
következésképpen anyagilag és erkölcsileg nagyon alatta áll a
parasztleánynak. Anyagilag véve: vagy férjhez megy, vagy nem
megy férjhez. Ha a hozomány elégtelensége, vagy a családot ért
szerencsétlenség folytán előre nem gyüjtött hozomány elégtelensége
miatt nem megy férjhez, szegény aggszűz marad, éppen úgy, mint a
kolostorba küldött régi nemesség fiatal leánya és sokkal
szerencsétlenebb a parasztleánynál, akinek kezeiben mindig megvan a
mestersége.

Ha férjhez megy, vagy jó férje van, vagy rossz, vagy özvegységre
jut. Ha jó férje van, nem szólhat semmit, hacsak azt nem, hogy
kedvező esélye volt a lottérián; ha rossz férje van, kényszerülve
van eltűrni, nem lévén életszükségletei megszerzésére képes lény és
ijesztő módon szerencsétlen, minthogy a változtatás lehetősége és
reménye nélkül szerencsétlen; ha özvegységre jut, visszaesik szülei
vagy az állam terhére (mert nagyon valószínű, hogy férje hivatalnok
volt) és növelni fogja azon rettenetes csoportját a kérelmezőknek,
akik a hivatalos előszobák ajtóin zörgetnek.

Erkölcsileg véve: A fiatal polgárleány sokkal alantabb
áll a parasztleánynál, minthogy a parasztleány szabad lény, a
fiatal polgárleány pedig rabszolga. 

Minthogy naponkint nem képes tíz soust keresni, a fiatal
polgárleánynak nincs egyéb pályája, mint a házasság; ebből
következik: majdnem kényszerítve van arra, hogy férjhez menjen
ahhoz, akit családja számára kijelöl, elrémítve, vagy legalább is
megfélemlítve attól, ami reá családjában vár, ha visszautasítja
azt; és miként a régi nemességnél a szokások szerint kényszerítve
volt a fiatal leány tizenhat éves korában a számára kijelölt férjet
elfogadni s lemond később az igen törvényes kárpótlások vételéről;
éppen így a fiatal polgárleány gazdasági szükségességből kénytelen
eltűrni huszonöt éves korában a számára kijelölt férjet és lemond
később a jogos elégtételek vételéről. Ha olyan férjjel házasodott
össze, aki jól viseli magát, elviselhető sorsa van, ámbár akkor
igazán elviselhető az asszony sorsa, ha olyan férfihez ment
feleségül, akit szeretett; végre is körülbelül elviselhető sorsa
van; mégis ezen jó férjjel szemben is teljesen függő helyzetben
lévőnek érzi magát annak lehetetlensége miatt, hogy ha férje rosszá
válik, elhagyhassa őt s minthogy anyagilag van hozzákötve, anélkül,
hogy a legkevésbbé is abszurdum legyen, teljesen képtelen neki ezt
mondani: «nem te vagy az úr», midőn ő azt mondja: «én vagyok az
úr.» Rabszolgaság.

Ha rossz férjjel házasodott össze, – némely állítólagos
felszabadító rendszabály mellett, melyeket az elválás által a
feleség kedvéért állapított meg az állam – azon kilátása van, hogy
soha se válhasson el férjétől, minthogy az keresi a pénzt, ő pedig
képtelen pénzt keresni; és nincs olyan törvényszöveg, amely
érvényesülne ez ellen  és megengedné az asszonynak a szabad
eltávozást, midőn a táplálkozás szükségessége miatt maradásra van
kényszerülve. Rabszolgaság.

Végül ha özvegy lesz, a rabszolgaság állapotából a nyilvános
koldusok állapotába kerül, ami igazság szerint előléptetés, mert ez
a magánkoldusok állapotából, a nyilvános koldusok állapotába való
menetel; de ha az államtól vagy a községtől segélyeket kér és
kénytelen elviselni a durva visszautasításokat és ezt hallani:
«dolgozzék», majd erre válaszolni: «hiszen jól tudja ön, hogy nem
értek semmihez, hiszen polgárnő vagyok»; – ez rendkívül kemény
dolog. Rabszolgaság.

Osztálygőgből és hogy leányaik általában ne úgy tegyenek mint a
munkásnők, vagy ne is keltsék annak látszatát, a polgárok
leányaikat nagyon alábbra helyezik a munkásnőknél; szolgaság
állapotában tartják.

Az elfogultság, érzékenység és dicsőség említése mellett az a
legnagyobb személyes bántalom, – és itt nagy vigyázatot kérünk –
amivel Franciaország egy polgára illethető, ha ezt mondják neki:
«Leányát valamely mesterségre kellene tanítatnia.»

– Valamely mesterségre? Szabónőségre? – kinek néz ön engem?

– Valamely kevésbbé nyereséges szakra, tanítónőnek,
tanárnőnek.

– Tanulónak? – kinek néz ön engem?

Ekként vitázol vele (ez velem nem szokott megtörténni, mert nem
vagyok elég ostoba ahhoz, hogy egy polgárnak ezt mondjam).

Hát van 35,000 frankja, amit leányának hozományul  adhat. De
méltósága ellenáll annak, hogy leánya értelmileg a munkásnő vagy a
tanítónő rangjára emelkedjék. Jobban szereti, hogy leánya dolog
nélkül maradjon. Igen, még csak nem is szolgáló.

Elakartam helyezni egy nyomorúságra jutott fiatal leányt. Hogy
tanítónő legyen, erre nem lehetett gondolni; kispolgárnő volt,
kétlem, hogy tudott olvasni. Munkásnőnek? Milyen munkára? Még az a,
b, c-jét sem ismerte semmiféle mesterségnek. Hát akkor szolgálónak,
mondtam az úrnőnek, akivel róla beszéltem: «De nem! Hát nem tudja
Ön, hogy a szolgálók munkásnők? Munkásnők a konyhában, vagy a női
pipere körül. Az Ön fiatal polgárnőjét úgy nevelvén fel polgárnő
anyja, hogy semmihez se értsen, sem a konyhában, sem a varrás
körül, nem lehet sem szabónő, sem szobaleány. A fiatal
polgárleányok csupán azt tudják, hogy hibátlanul beszélik
provinciájuk francia nyelvét és nem alkalmasak másra, csak
gyermeknemzésre; ezen két foglalkozás közül nem jövedelmező sem az
egyik, sem a másik.»

Megfordítva, egy fiatal leányt – igen szerény tanítónőt – nőül
vesz egy milliomos, a milliomos öt év alatt elveri vagyonát; a nő
vele marad nyomorba jutva. A férj gonosztevővé válik; elhagyja és
visszatér tanítónőnek, hogy megéljen és eltartsa egyetlen
gyermekét. Ezt mondá nekem: «Nem vagyok egészen sajnálatraméltó,
olyan munkásnő vagyok, akit egy kiskorú fiú szépnek talál,
maitresseül veszi és elhagyja, midőn megelégelte. A munkásnő
számára mindig tartalékban van mestersége és ha elhagyják,
nyugodtan visszatér varrógépéhez. Éppen így vagyok én. Férjem
 bolondságai mélyen megindítottak, a
rémülettől nem aléltam el, volt mesterségem; midőn nem tudtam
tovább tűrni: elhagytam kétségbeesés nélkül. Nem voltam
kényszerítve erkölcsileg oly mélyen lehanyatlani, mint férjem,
megtartottam varrógépemet.»

Fiát hivatalnokká tenni, leányát hivatalnokkal vagy gazdag
emberrel összeházasítani, ime Franciaország polgárainak minden
álma; fiából és leányából, hogy függetlenek legyenek eléggé erős és
eléggé felfegyverzett lényeket nevelni, ime amiről nincs ideája
vagy amitől irtózik.

Leányaira vonatkozólag – ő, aki igen erényes és igen magasra
becsüli a női ártatlanságot – nem látja be, hogy erősen
kockáztatja, miszerint azokból kurtizanokat nevel, miként ez elég
gyakran meg is történik.

A két mód közül ez az egyik: miként a régi uralom fiatal nemes
leánya, aki úgy ment férjhez, hogy meg sem kérdezték, éppen úgy a
mi időnkbeli fiatal polgárleány is férjéhez menve vonzalma ellenére
vagy vonzalom nélkül, igen elő van készítve arra, hogy később
szeretőt tartson. Az idegeneket – dacára regényeinknek – felhívom;
higyjék el, hogy ez a francia nők középszerű érzékisége okából
eléggé ritka eset, de végre is nem tagadom, hogy megesik.

Egy másik, sokkal gyakoribb mód ez: a fiatal leány, akinek nem
engedtek más életpályát, mint a házasságot és aki tudja, hogy nincs
más életpályája csak a házasság, ha még oly bizonytalan is ez,
teljes erővel ráadja magát, hogy azt elérje; dühvel flörtöl, dühvel
és asszonyi fondorlatokkal törekszik egy férfit behálózni; a
kurtizan mesterségét  folytatja; betűszerinti értelemben
szűz-kurtizan. Jegyezzük meg, hogy az a fiatal leány, aki nem
flörtöl, de aki helyett anyja flörtöl (gyakori eset) és aki férjhez
megy szerelem nélkül ahhoz a férfihez, akit számára toboroztak,
éppen olyan szűz-kurtizan. Ime ide irányulnak a polgári ideák,
hagyományok, előítéletek és erkölcsök.

Ez a kép kissé elkésve érkezett. Egy nemzedék óta, vagy kissé
régebben is a szűz-kurtizanok észrevehetőleg ritkábbak. A fiatal
polgárnők már kevésbé flörtölnek, sőt kevésbé engedik át magukat
anyjuk értük való flörtölésének; szivesen maradnak leányok. Miért?
Elvitázhatatlanul azért, mert erkölcsi színvonaluk emelkedett és
mert a szűz-kurtizannő szerepe visszatetsző előttük és mert saját
lelkükben él minden asszonynak azon eszményképe, hogy ahhoz menjen
férjhez, akit szeret, vagy egyáltalában ne menjen férjhez. Igen
helyes, de mivel egyidejűleg csupán rabszolgák lehetnek, minthogy
nem képesek megkeresni életszükségleteiket, az emancipált nők
érzületeivel bírnak, ámde nem tudják betölteni az emancipált nők
rendeltetését. Nincs más hátra, hogy mint leányok atyjuknál
maradjanak addig, míg él, a kiskorúság szomorú és áldatlan
állapotában. «Ki a kiskorú? – kérdé egy gyermek. Mily korban nem
kiskorú többé az ember?

– Nincs korhoz kötve, feleli atyja: midőn az ember megkeresi
életfenntartási szükségleteit, többé nem kiskorú, addig, amíg meg
nem keresi életfenntartási szükségleteit – kiskorú. A francia
polgárság nem álmodik egyébbről, mint quasi-kiskorú,  vagyis
hivatalnok-fiúkról és halálukig kiskorú leányokról.

Nagyon eltávolodtam tárgyamtól? Teljesen tárgyamnál vagyok. Egy
kis tunyaság, sok gőg, félreértés és különösen az alapos
felelősségtől való irtózás teszi e sok rosszat. Nem végezni sokat,
de mindenekfelett alárendeltségi állapotban végezni és csak olyan
foglalkozásokat űzni, ahol az ember alárendeltségi állapotban
cselekszik és úgy a férfiaknak, mint a nőknek csupán olyan
helyzettel bírni, ahol csak alárendelt szerepben cselekszik az
ember: ez a maga egészében a polgár eszményképe. A francia
polgárság szenvedélyes módon nem szeret a saját dolgába
beleavatkozni és vakon engedelmeskedik annak, aki elrendeli,
hogy mitcselekedjék, aki azután ezért felelős és «amit teszek, nem
engem illet» ezen szavakat szereti mondani és ezen gondolkozásba
éli bele magát. Minden olyan foglalkozás vagy állapot amely önálló
eljárást követel, nem tetszik neki, minthogy ez azt követelné tőle,
hogy előrelásson, számítson, kombináljon, hogy az esélyeket pro és
kontra megállapítsa és hogy befejezésül kockáztasson. Mert
előrelátni, számítani, kombinálni, annyi mint szembehelyezkedni egy
jövő felelősséggel, amely már annyira-amennyire előrelátható,
vagyis vajjon fogok-e valaha ennek örülni, nem fogok-e egykor
szemrehányást tenni magamnak, hogy ezt cselekedtem? És ez a
felelősség ijesztő. A francia ember igen fél attól, hogy önmagának
legyen felelős.

Ime ezért nyeli el a hivatal a francia polgárt, ezért irtózik
különösen az emancipáció gondolatától és ezért irtóznak leányai is
az emancipációtól. 

Figyeljük meg, mily csekély számú szabad foglalkozás van
Franciaországban és azok a szabad foglalkozások is lassankint
nacionalizálódnak és lassanként állami foglalkozásokká alakulnak
át. Nincs szabad foglalkozás, csupán a földmívelés, az ipar, az
ügyvédség és az orvosi pálya. Természetesen beleértve az összes
ipari munkásszakokat is. Hát… először is a szocializmus azt akarta,
hogy összes foglalkozásai nacionalizálva legyenek és hogy minden
ember államhivatalnok legyen és valószínűleg ez a jövő, de hagyjuk
ezt. Addig is, amíg ez teljesül, megállapíthatjuk, hogy ez a
tendencia általános. A nagy ipari vállalatokat az állam magához
akarja csatolni és tényleg magához is kezdi kapcsolni és
fogadkozik, hogy jobban lesz ellátva az ő, mint mások kezeiben. Az
eredmény nem mindig bizonyítja valami fényesen, hogy igaza volna,
de most nem erről van szó,

Arról van szó, vajjon a francia ember óhajtja-e, hogy a dolgok
ekként alakuljanak. Bizony óhajtja, és ez igen egyszerű dolog. A
vasuti munkás ezt mondja: «az államnál kevesebbet dolgozik
az ember, kevesebb felelősség terheli és a politika által megy
előre. Kevesebbet fog az ember dolgozni, mert az államnak politikai
érdekében állván az, hogy kedvezőleg gyüjtsön össze minél több
hivatal iránti kérelmet, sokszorosítani fogja a hivatalokat és
változatlan szokása, nagyon ésszerű szempontja szerint, mindig
három hivatalnokot helyez oda, ahol ebből egy kellene. Az államnál
kevesebbet kell dolgozni, kevesebb a felelősség, minthogy az
államnak az áll érdekében, hogy ne utasítsa vissza a
hivatalnokokat, akik a parlamenti tagok választói, akiktől meg ő
függ; az  államnál a legkevesebb felelősséggel fog
bírni az ember. A politika által fogunk előrehaladni, nem fognak
visszautasítani; a hivatalnok jó választónak, aki igen jó
hivatalnok lehet és jól is halad előre, de a jó választási agens
jobban fog előre haladni, mert aki jó választási agens, rossz
hivatalnok, a politika által haladunk előre.»

A vasúti munkás személyes érdeke egyébiránt egyenesen ellentétes
az általános érdekkel és azzal, hogy a vasút nacionalizáltassék
(kisajátítassék a nemzet által).

A szabadnak mondott foglalkozások is nacionalizálódnak. Az
orvosok tömegesen arról álmodnak, hogy hivatalnokok legyenek és
részben hivatalnokká is válnak. Kieszközlik, hogy menedékhelyek,
kórházak, lyceumok, kollegiumok és vasútak orvosaivá legyenek
(tudjuk, hogy több vasút állami). Megjegyzésre méltó és igen
jellemző dolog, hogy ebben nincs semmiféle érdekük. Ha csak az nem
hogy klientela nélküli orvosok legyenek, mert az állam csak
kivételesen alkalmaz olyan orvost, akinek klientelája van; tehát
azon orvosoknak, akik azt kérik, hogy állami orvosok legyenek,
nincs ebben semmi érdekük, mert sokkal kevésbbé vannak fizetve az
állam által, mint lennének az egyesek által és az az idő, amelyet
az államnak szentelnek, majdnem elveszett idő, amely alatt máshol
kereshettek volna pénzt. Egy vasúti társaság igazgatója ezt mondta
nekem: «fokozatosan leszállítjuk a kereslet és kínálat törvényének
megfelelőleg orvosaink jövedelmét, mindig találunk és pedig igen jó
orvosokat; végül csak vasúti szabadjeggyel fogjuk őket fizetni
 és mégis fogunk kapni orvost, nem értem,
de így van.»

Egy orvostól, aki felkért, hogy jelöltségét egy vasúti orvosi
állásra támogassam, ezt kérdeztem: «miért törekszik erre? hiszen ez
veszteség. Azon órák alatt, melyeket ön az adminisztrációra fordít,
az ötszörösét fogná megkeresni annak, amit az fog önnek adni,
számításon kívül hagyva, hogy ezen ily kevéssé jutalmazott órák
alatt nem fog önnek alkalma lenni a hasznothajtó foglalkozásra, nem
lévén otthon akkor, midőn önt keresik stb. Hasonló lenne Ön egy
igen virágzó üzlettel biró olyan kiskereskedőhöz, aki raktárát
naponkint hat óráig zárva tartaná s ezen idő alatt a közvetett adók
valamely kis irodájába menne dolgozni. Helyes eljárás volna ez
tőle? Miért ragaszkodik ön ehhez?»

Ezt felelte: «címmel és fixummal jár.» Ez nagy mondás volt. Cím
és fixum, éppen ez a francia ember jelmondata. Legyen valamije,
amit látogatókártyáján neve után tehet és legyen igen szabályos
módon egy kissé fizetve, ez minden francia polgár kettős álma. Hogy
címe legyen, ez hiúsága miatt van, hogy fixuma legyen, ez
biztonságra vágyódása a kockázat és felelősségtől való rettegése
miatt van és némileg még azért, hogy részben kielégítse a jövőtől
való rettegését.

Nem szabad hinni azt, hogy azon szenvedélyben, melyet a tanítás
monopóliumára nézve sok tanár táplál, ne volna más is, mint a
kereszténység gyűlölete és a szabadságtól való félelem. Sok van
ebből, természetesen ezt szívesen beismerem, a kereszténység
gyűlölete és a szabadságtól való félelem főfő francia érzelmek; de
a tanítás  monopóliuma iránti ezen erőteljes
szeretetben még más is van. Az foglaltatik benne, hogy ne egyedül ő
maga tartozzék az államhoz és tartassék el az állam által, hogy
egyedül csak azt tanítsa, amit az állam akar hogy tanítsanak, hanem
azon vágy is, hogy minden tanár hasonló helyzetben, illetőleg az
államnál legyen. Miért? Azért, mert az állami tanár, jóllehet
mélységesen alázatos az állam iránt, egy kissé szégyenli magát,
hogy lekötött ember, hogy olyan ember, aki csak eléggé megszorított
mértékben gondolkozik szabadon, következésképpen azt óhajtja, hogy
egy tanár se legyen szabadabb vagy ne is lássék szabadabbnak, mint
ő. Ez az érzelem természetes. Azt mondhatnák nekem, hogy nem
soknak, talán a többségnek nincs ez a természetében. Ez igaz, de ez
azért van, mert ők igen intelligensek. Felfogják, hogy a szabad
munkások szabadsága az állami munkások szabadságának biztosítéka.
Világos! Ha csupán állami munkások vannak, akkor az állam először
is úgy fizeti őket, amint akarja és olyan irányzatot táplál,
amelynél fogva végül éhbért fog rájok kényszeríteni; továbbá a
kézimunkásoktól fizikai erőfeszítésben, a gondolat munkásaitól
pedig rabszolgaságban mindazt követelheti, amit csak akar; tiszta
rabszolgaság; ezt valósítaná meg a szocialista uralom. De ha állami
munkások és szabad munkások vannak, ott a szabad munka fog
szabadságversenybe kerülni az állami munkával, vagyis ha az állami
munkás, nagyon meg van terhelve, mindig otthagyhatja az állami
munkát és szabad munkát vállalhat s minthogy ezt teheti, tényleg
szabad s mert az állam tudja, hogy így tehet, arra van
kényszerítve, hogy a szabadságnak  egy bizonyos, sőt reális
mértékével ruházza fel, nemkülönben hogy tisztességesen
fizesse.

A szabad munkások szabadsága tehát szabadságot szerez a
kaszárnyába zárt munkások számára.

A tanárok tehát – hogy az ő külön esetükre térjünk vissza – igen
jól tudják, hogy ha igen elfogadható mértékben szabadok, az azért
van, mert nincs tanítási monopólium és ekként gondolkoznak: «ha
tanítási monopóliumunk volna, szépen volnánk! Ez a szouverainitás
számunkra a halált jelentené».

Beléptem az állami oktatásba (igen jól lévén értesítve annak
mivoltáról, minthogy atyám tanár volt) minden gond nélkül, minthogy
ott szabad tanítás volt, ami egyrészről megengedte kilépnem az
állami oktatásból, másrészről megengedte, hogy ne lépjek ki,
határozottan biztosítván számomra tűrhető életet, mert az állam
tudta, hogy eltávozásom lehetséges volt. Ha nem lett volna az
államnál szabad tanítás, nem léptem volna be az állami
oktatásba.

– Ennek folytán ön a szabad oktatásba lépett volna be, ha ott
ilyen tanítás nem lett volna.

– Nem; semmiféle tanításra sem adtam volna magamat; más
életpályát választottam volna.

– De ha minden életpálya állami lett volna?

– Szocialista uralom; más országba mentem volna, azt tartván,
hogy egy tisztán szocialista uralom alatti állam lakhatatlan.

Azon tanárok tehát, akik visszautasítják az állami monopóliumot,
tökéletesen a saját érdekükben okoskodnak, eltekintve az elvek és
általános eszméktől. 

Azonban azok, akik a monopóliumot óhajtják, először is olyan
emberek – miként már mondtam – akik államiak (étatistes) vagy
olyanok, akik a kereszténység iránt legyőzhetetlen ellenszenvet
éreznek; továbbá olyan emberek, akik szeretik, ha a gondolkodás
valamely módját erőszakolják rájuk, mivel szeretik, hogy helyettük
gondolkozzanak és határozottan ebben rejlik a dolog veleje.

Mi sem érdekesebb a tanulmányozásra, mint ezen gondolkozásmód.
Ez katholikus gondolkozásmód. Azon gondolkozók, akik a monopólium
párthívei, ultramontán katholikusok. A katholikus ember olyan, aki
kerüli a gondolkozás felelősségét. Ugyanígy ők is. A gondolkozás
felelőssége igen súlyos. Nem egy szellemnek okozott már remegést.
Nem a bátorságnak, de a szerénységnek kell hiányoznia ahhoz, hogy
valaki egy adott pillanatban ezt gondolja: «nem fogom számbavenni
nyájam gondolkozását, arra fogok törekedni, hogy saját agyammal
gondolkozzam, mint ahogy saját gyomrommal emésztek». Ez nem jelent
semmit és rendkívüli erőfeszítést követel. Csudálatos, hogy
természetére nézve mily szerény az ember. Embereket rendel ki, hogy
helyette gondolkozzanak és képtelennek ismeri el magát az önálló
gondolkozásra. Az egész katholicizmus nem egyéb ennél.

Hozzáteszem, majdnem az egész protestantizmus is. A Luther
gondolatai által áthatott protestánsoknak kétségtelenül vannak
ilynemű formuláik: «Mindazon vallás, amelyet nem magunk alkottunk
magunknak, babona, nem vallás». «Ha nem magatok alkottok magatoknak
lelket,  egyáltalában nem lesz lelketek.» «Aki
más lelket vesz, mint amellyel bírnia kell, nem egyéb, csak test.»
Midőn egy protestánstól ezt kérdeztem: «Hát mindazok, akik nem
esnek herezisbe a protestantizmus ellen, nem protestánsok?», ekként
felelt: «Ön tréfálni akar».

Igenis, az ultraliberális protestánsok így okoskodnak, vagy
pedig erőfeszítést tesznek arra, hogy ekként okoskodjanak, de
közülük a legtöbb nem egyéb, mint szabadon gondolkozó katholikus.
Megvannak saját dogmáik, amelyekben azt követelik, hogy a hívő
határozottan alkalmazkodjék azokhoz, erősen megkövetelik a hívőtől,
hogy vegyen búcsút tőlük, ha gondolkozni akar. Az egyetlen
különbség, hogy kevésbbé szigorúak. In dubiis libertas
(kételyekben van a szabadság). Csakhogy a protestánsoknál egy kissé
több a dubia. A katholikus szellem uralkodik az összes
vallások felett és hatja át azokat, minthogy az a vallásos eszme
maga; a vallásos eszme: tartózkodjál az elszigetelt gondolkozástól;
vae soli putanti. (Jaj az egyedül vélekedőnek.)

Ezen vallásos, ezen katholikus eszmét birtokolják csudálatosan a
monopólisták, vagyis inkább birtokban tartatnak általa. Szükséges,
hogy – miként a katholikusoknak – csak egy hitük legyen. Ki fogja
azt megadni? Mindenkinek a nyáj. És ki fogja megadni a nyájnak? A
nyáj vezetője. A papismus (pápaság) hívei ők.

És ezen antiklerikális papizmus, miként a katholikusok pápája,
amikor hatalmas, híve minden kényszerrendszabálynak és nem engedi
meg a papságnak a saját, csak a maga gondolatait; ez igen egyszerű.


Mégis, miért bírnak a monopólisták ezen szellemi állapottal,
amely elég gyakran minden vallásos vagy politikai gondolaton kívül
esik? Egy kissé a monizmus (egységtan), egy kissé és mindenekfelett
az értelmi felelősségtől való félelem miatt. Az, hogy minden
egyenlő legyen, ez bizonyos szellemek előtt igen szép dolog és
kielégíti külön eszthétikájukat és hogy minden egyenlő legyen,
annak az a legjobb eszköze, hogy minden dolog ugyanaz a dolog
legyen. Egyetlen gondolat az egész államban, ez minden elmét
csodálatosan nivellál és egyenlősít és nem engedi meg a
felsőbbrendű szellemek közt azon különbségeket, amelyeket oly
kellemetlen szemlélni; egyetlen gondolat az egész államban, ez maga
a rend, minthogy a szabálytalanságnak, következésképpen a
rendellenességnek ellentéte; egyetlen gondolat az egész államban,
ez az anarchia vége és az anarchia lehetetlen; nincs ennél szebb
színjáték; ez a Bauce, a Bauce csodálatos perspektiva.

Nemde szinte fizikai fájdalom egy Voltairet és egy Rousseaut
húsz éven keresztül és azok tanítványait még sokkal hosszabb időn
át ellenkező véleményben látni? Ezen fájdalmas látványtól az
emberiség megkímélhető lett volna, ha egy felsőbb értelmi tekintély
által közbevetett egysége az akaratnak létezett volna, amely nem
engedett volna meg eltérést. Ezen egyetlen gondolat amely a nemzet
általános gondolatának összefoglalata, kétségtelenül elnyomta volna
Voltairet éppen úgy, mint Rousseaut és Rousseaut éppen úgy, mint
Voltairet, de egyformaságot teremtett volna és semmi sincs szebb az
egyformaságnál, az  egyenlőség ezen jelénél és formájánál.
Ut fiat æqualitas (hogy egyenlőség legyen).

Észrevette az olvasó, hogy Montesquieu választást enged. Miben?
Igen, tisztán a szabadság és az egyenlőség közt; Défense de
l’esprit des lois-jában (védelme a törvények szellemének) ez
foglaltatik: «Éreztettem, hogy azon indokból vagyunk szabadok a
politikai államban, mert egyáltalában nem vagyunk egyenlők». És
tényleg minden könyve érezteti ezt; de sohasem mondta ezt annyira
kifejezetten, mint ezen sorokban. Nem lehetünk szabadok, csak az
egyenlőtlenség indokából, azon eléggé jó indokból, hogy az
egyenlőség minden szabadságot elnyom és nagyon is kényszerítve van
annak elnyomására, hogy saját magát fenntartsa, minthogy minden
szabadság amióta valaki azt gyakorolja, felsőbbrendűséget,
vagy alsóbbrendűséget szűl és lerontja az egyenlőséget. Szabadság
és egyenlőség tehát egymással ellentétesek (antinomikus fogalmak)
és választani kell. Mi, monisták az egyenlőséget választottuk,
mivel ez szebb és megteremti az egyformaságot, visszautasítjuk a
szabadságot, mert ez a vonalak szabálytalanságát, következésképpen
a rútat teremti meg. Ime, az értelmi monizmus.

A monopolisták elég gyakran monisták, Bauce szerelmes művészei.
Gyakran még inkább a felelőtlenség szerelmesei, olyan emberek, akik
visszavonulnak az értelmi felelősség elől. Semmi sem oly kegyetlen
bizonyos szellemekre, mint bírni valamely gondolattal, amelytől nem
szabadíthatják meg magukat és amelyet nem képesek ráhagyni
valakire, aki azt nekik adta, vagy aki akként bírja azt, mint ők.
Egyedül érzik magukat  és maguk körül mintegy nagy csendet
éreznek, amely őket megijeszti. Ezt mondja Doudan valahol: «Attól
kezdve, hogy egy kissé előrehaladtunk valamely tanulmányban,
elhallgat a közhelyek lármája és nagy csendben találjuk magunkat,
amely a gondolkodás munkájának nagyon kedvező». Igen helyes; ámde
ez a nagy csend kínos a legtöbb szellemnek. Lenyomja őket,
jelezvén, hogy nem gondolkoznak közösen többé csoportjukkal,
pártjukkal, nemzetükkel, vallásukkal. Az az ember, aki elhagyja
vallását, hazáját vagy csupán pártját, fázik. Eltávolítottnak érzi
magát a tűzhelytől, elkülönítettnek, száműzöttnek és kivándoroltnak
érzi magát. Ismertem olyan embereket, akik, bár úgy találták, hogy
pártjuknak nincs igaza, amikor ezt vagy azt mondja s azért mégis
követték a pártot, mert elhagyva azt, szakadásra került volna a
sor. Úgy látszott nekik, hogy az ember nincs arra teremtve, hogy
egyedül helyesen gondolkozzék, inkább ha úgy kellett, megosztozott
csoportjával a tévedés és helytelen nézetben. Kevésbbé volt nekik
fájdalmas megtagadni önmagukat, mint elszakadni környezetüktől.

– De nem lelkiismeret hiányának hívjuk-e ezt?

– Nem gondolom; mert ez határozottan a lelkiismeret zavara és
izgalma, amely megakadályozta azokat, akikről beszélek. Ez nem
öntudathiány, inkább kettős öntudat; ez a kollektiv öntudatnak egy
fajtája, amely harcban áll az egyéni öntudattal. Egyszóval ez azon
gondolattól való eltávolodást jelenti, amelyért felelősek vagyunk,
mivel az egyedül a mienk. Azt a gondolatot, amely másokkal közös,
nem nehéz táplálni, minthogy  veled együtt azt mások
annyian táplálják. Ime, az értelmi felelőtlenség, sőt egy kevés
erkölcsi felelőtlenség. Azok, akik visszautasítják a tanítás
szabadságát és akik azt akarják, hogy a tanítás állami szakma
legyen, olyan emberek, akik rendelet által, rendelet mellett,
rendelet szerint és rendelet folytán akarnak gondolkozni; talán
azért, mert szabadgondolkozóknak nevezik magukat.

Elismerem, hogy kitünő társas lények, de hogy Conte
terminológiáját alkalmazzuk, a társadalmi statika (az egyensúlyban
maradás elmélete) és nem a társadalmi dinamika (a mozgás elmélete)
szerint. Ha egyedül volnánk, az állam sohasem jönne zavarba, de
sohasem mozdulna meg, mert – bár a dolgot némely modern szociológus
vitatta – teljesen az a nézetem, hogy azok a mozgalom szerzői, akik
feltalálók. «Az állam a leghidegebb szörny az összes hideg szörnyek
közt» – mondja Nietzsche; és nem akarok azzal hízelegni magamnak,
hogy határozott tudományos ismeretem van arról, amit mondani akar.
Talán azt akarja megértetni, hogy az állam önmagában semminemű
teremtő hővel nem bír és hogy azt azon egyénektől kell kapnia, akik
azzal bírnak. Lehetséges.

Egyébiránt – higyje el az olvasó – hogy midőn az állam kötelezve
lesz mindenki helyett gondolkozni, nagy általános értelmi
lehülésnek lesz kitéve, megfogja őrizni a régi hőnek viszonylag
mindig gyengébb mennyiségét; de nem lesz többé tűzhely. Megengedem,
hogy egyformaság lesz, és hogy nem fogjuk hallani többé az
ellenszegülő hangok kakofoniáját, ami talán igen nagy jó.

Annyi bizonyos, hogy a felelősségtől való féle  lem az
indoka a hivatalnokoskodás ezen szenvedélyének, ami mindazáltal a
legnyilvánvalóbb ismérve a francia jellemnek és hogy ezen
hivatalnokoskodási szenvedély, azzal egyidejűleg, hogy jele a
francia energiának, egyszersmind ennek egyik forrása is.






III.

A CSALÁDBAN.



Hogy a francia család egyike azon legszebb dolgoknak, amelyet
Franciaország az idegenek tisztelete és csudálata tárgyáúl képes
felmutatni és amelyet az idegen gyakran önként tisztel és csudál
még akkor is midőn nem itéli meg azt elavúlt regényíróink
bizonysága szerint: ezt teljes szivemből beismerem és igen boldog
vagyok, hogy ezt beismerhetem. Ámde ez kritikai könyv, amely
erkölcsi és politikai alkatunk gyöngeségeit jelöli meg, arra
törekedve, hogy eszméket szuggeráljon és a lehetséges javítások
vágyát keltse fel.

Hát magában a családban a felelősségtől való félelem,
nemkülönben a felelősség helytelen felfogásának módja azon
gyengeségek, amelyeket azon teljes pontossággal kell megjelölni,
amit ezekre csak fordíthatunk.

A francia polgár teljes szívéből szereti gyermekeit, sőt
túlságosan is, ha ugyan lehet őket túlságosan szeretni; végre is
teljes szívéből szereti őket. Ez talán az egyetlen ország – vagy
talán itt történik meg a leggyakrabban, – hogy férj és feleség,
akik egyáltalában nem szeretik egymást, azzal végzik, hogy szeretik
egymást gyermekeikben  és a gyermekük iránti szeretet által
olyformán, hogy teljesen odaadók lesznek egymás iránt. Ha megtudnák
egymást figyelni (és ezt kezdetben némelykor nem kellene elhagyni)
így szólnának egymáshoz első gyermekük megérkezéseig: «egyáltalában
nem szeretjük egymást, csak kényelmi szempontból keltünk egybe,
miként ezt Franciaországban majdnem mindig teszik és anélkül, hogy
ismertük volna egymást, miként ezt Franciaországban mindig teszik;
midőn pedig vonzalomból keltünk egybe, miként ezt Franciaországban
néha teszik, ez anélkül történt, hogy ismertük volna egymást,
miként ezt mindig teszik Franciaországban; s ime így nem szeretjük
egyáltalában egymást.»

Az első gyermek megszületésétől pedig így beszélhetnek: «Ami
mindent kiegyenlít az a gyermek; az anya végtelenűl szereti, én is
nagyon szeretem; meg vagyok vele elégedve a gyermekért; nem
panaszolkodunk többé, mióta gyermek van; mindent megbocsátok neki a
gyermek miatt.»

Húsz évvel később pedig így beszélhetnek: «felneveltük a
gyermekeket teljes odaadással, végtelen sok gonddal és minden
pillanatban szeretetteljes őrködéssel; megindultsággal mondom neki,
hogy legjobb anya a világon, ő pedig gyöngédséggel mondja: hogy
igen jó atya vagyok; ezen pillanatok nagyon édesek. Nézd csak!…
szeretjük egymást!»

A francia házastársak mélységesen szeretik egymást, miután
elmúlt a szerelem korszaka. Ez onnan ered, mert a gyermekeik iránt
érzett szeretetben szeretik egymást. Úgy hiszem vannak  olyan
országok, ahol a szerelem szüli a gyermekeket, Franciaországban
pedig a gyermekek szülik a szerelmet. Csak meglegyen – az a
lényeges.

A franciák tehát mélységesen szeretik gyermekeiket; csakhogy
gyermekeik iránti szeretetből nem nemzenek és nem nevelnek
gyermekeket.

Gyermekeik iránti szeretetből nem nemzenek gyermeket. Miként
Ugolino felfalta saját gyermekeit, hogy megtartsa számukra az
atyát, a franciák óvakodnak a gyermekektől, hogy gazdag- vagy
jólétben lévő atyát tartsanak meg számukra és hogy egyáltalában ne
legyenek nyomorban. A francia családatyák írtóznak attól, hogy
kettőnél, sőt még hogy egynél is több gyermekük legyen. Ha több
gyermekük van kettőnél, akkor már kevesebb jólétben látják őket,
mint a milyenben vannak és jogosnak vélik, hogy azok nekik ezért
szemrehányást tegyenek; rettegve kerülik e felelősséget. Ha pedig
csak két gyermekük van, ekkor egyébbiránt indokoltan és mint jó
számítók azt mondhatják, hogy amidőn gyermekeik házasságra fognak
lépni, ők, a szülők még akkor szerencsétlenségre életben lévén, a
vagyon négyfelé fog osztatni, két rész lesz a szülőké és mindenik
gyermek kap egy részt; következésképen minden gyermek csak
egynegyed részt kap szülei haláláig ami igen takarékos és igen
gyenge osztályrész: «Óh mily szegény kis háztartása lesz a mi
leányunknak! Óh mily szűkösen fog belépni az életbe a mi fiunk,
akinek mint hivatalnoknak csekély fizetése lesz! Csak egy
gyermeknek volna szabad lenni».

Ekként okoskodnak a felelősségtől való félelemből, amely
fenyegeti őket, ha kettőnél, vagy egynél  több
gyermekük van. Néha felviszik kettőig, ez egy fiú utáni vágyból
történik, midőn leánnyal kezdték; de még maga ezen vágy sem
sarkalja őket mindig arra a bátorságra, hogy két gyermekük legyen.
Mindig egy gyermeket óhajtanak nagyon élénk lévén bennük a szülői
szeretet, azonban egynél többet igen ritkán. Szükségük van arra,
hogy egy tőlük származott lénnyel bírjanak, akit szeretnek, akinek
kedveskednek, hízelkednek és akit gyönyörűen elkényeztetnek és aki
által szeretve hiszik magukat; hát erre egy is elég és attól
kezdve, hogy ez az egy megvan, a szülői érzetet kioltotta maga a
szülői érzet, akarom mondani, kioltatik a gyermekek utáni vágy azon
elégtétel által, hogy már van egy és azon mérhetetlen kötelességek
gondolata által, amely a meglevővel szemben terheli őket:
Franciaországban – ne tévesszük meg magunkat és mondjuk ki –
bizonyos helytelenítés, bizonyos lebecsülés éri a családatyákat,
igenis egy faja a családatyákra vonatkozó megvetésnek éri azokat,
akiknek számos gyermekük van; ezeket rossz atyáknak tekintik,
minthogy megfosztották első gyermeküket azon kedvezménytől, hogy
egyedül legyen, vagy két első gyermeküket attól, hogy csak ketten
legyenek. Ezek olyan emberek, akik nem szeretik gyermekeiket, és
ezen érzelemben homályosan maguk idősebb gyermekeik is osztoznak;
olyan emberek ezek még, akik nem bírnak a szó kitűnő értelmében
vett francia erénnyel, – az egyetlen az igazán becsült erénnyel – a
takarékossággal; ezek tékozlók, könnyelmű vagyonpusztítók,
vagyon-elverők. Alapjában véve, minden francia polgár szemében egy
hat gyermekes  családatya bohéme könnyelmű
ember, akit gondnokság alá kell helyezni.

Ami mindebből következik előszőr is az, hogy a francia család
igen egyszerű, igen összpontosított, szorosan egymáshoz símuló,
igen tiszteletreméltó, rokonszenves és megható, de bizonyos
szempontból tekintve – nem létezik. Az igazi család a nagyszámú-, a
sokgyermekes család. Ezen családban – ami első tekintetre
rendkívűli dolog, de ami megmagyarázható, ha gondolkozunk – sokkal
több szeretet van a gyermekben az atya és anya iránt, talán egy
kissé több féltékenység – miként már jeleztem – az elsőszülöttek
részéről, de az utóbb szülöttek részéről is, akik többen vannak és
átplántálás folytán mindenki részéről több szeretet, tisztelet- és
kultusz van az atya és anya iránt, akik patriarcháknak a gens- a
nemzet főnökeinek látszanak és akiket egy faja a dícsőségnek övez.
Bizonyára ismer az olvasó számos tagból álló családokat; mert még
vannak ilyenek és ekkor tökéletesen felfedezte ezen érzületet.

Mi több ezen sok gyermekes családban egészen természetesen
alakulnak ki a tribus szokásai. Ebben a családban ép gyermekek
vannak, azok pedig, akik kevésbbé épek neveltetnek és tiszteletben
tartatnak a többiek által, a rossz családtagnak nem egyedül atyja
és anyja a fegyelmezői, de még becsületes fitestvérei is; a család
egy fajtája a törvényszéknek és zsürinek, ahol a jók
diadalmaskodnak, a rosszak pedig sorompója elé idéztetnek; sőt
feltéve, hogy a rosszak vannak többségben kettőt elriaszt a
rossztól egyedül egy, aki az atya és anya mellett áll, akit ezek
támogatnak,  miként ez támogatja őket; egyszóval a
család olyan társaság, ahol a rossz elemeket a jó elemek inkább
ellensúlyozzák és visszatartatják; míg az egyetlen gyermekes
családban, ha a gyermek jó, misem jobb ennél, de ha rossz,
szüleinek nincs ellene segítője. A több tagú család a jóra igen
nagy erővel rendelkezik.

Az egyetlen gyermekes családban előszőr is gyakran megtörténik,
hogy az egyetlen gyermek meghal és a szeretetnek azon nagy
erőfeszítése, amellyel a család egy gyermekre szorítkozott, tiszta
veszteséggé vált; ha pedig az egyetlen gyermek nem hunyt el, az
következik be, hogy túlhajtott gyöngédséggel nevelik, kényeztetik s
hogy ennek folytán önző lesz, aki egyáltalában nem szereti szüleit.
Vannak kivételek, de ez ritkaság.

Hogy az egyetlen gyermek egyáltalában nem szereti szüleit, vagy
hogy kevéssé szereti őket, ez olyan természetes dolog, ami nem
szorul bizonyításra; a féltékenykedő szeretet tanítja meg a
gyermeket a szeretetre, ez a féltékenykedő szeretet, a
leggyakrabban gyöngéd, szelid és igen kedves, de végre is nem
egyéb, mint féltékenykedő szeretet. «Jobban szereted nővéremet,
mint engem; nem szeretsz annyira engem, mint fivéremet. – Hogyis
ne! Egyformán szeretlek benneteket». A kis féltékeny körülbelül meg
van győzve; miközben a féltékenység nyugtalansága tanította meg a
szeretetre és amely szívében nem fog megszünni.

Az egyetlen, az egyedül imádott gyermek a szülei szeretetet
természetesnek találja és minden viszonzás nélkül engedi magát
imádni, minden nélkül a mi viszonosságra ösztönözné vagy
 anélkül, hogy még ezen gondolatot is
felébresztené benne valaki. Az egyetlen gyermek hasonló a feleség
által túlságosan szeretett férjhez, vagy a férj által túlságosan
szeretett feleséghez; egyáltalában nem tanúsít szeretetet; ezen
szeretet nagyon kötelességszerűnek látszik, amely nem részesül
visszautasításban, amely sohasem, – félig-meddig sem, – még
látszólag sem részesül visszautasításban; az ezen így rápazarolt
szeretet nagyon is kötelességszerűnek látszik.

Azt hiszem igen különös dolog, amit megfigyeltem, vagy talán
csalódom; az egy gyermekes szülők egészen természetesnek találják,
hogy egyáltalában ne szeressék őket; talán nem is veszik ezt észre;
mégis azt hiszem, hogy egy kissé észreveszik, de ezt magától
értetőnek vélik: érezni vélik, hogy a végtelennek a semmi felel meg
– «végtelen semmi» mondja Pascal – mással kapcsolatosan, – érezni
vélik, hogy a határtalan vonzalomnak, minthogy mással nem
hasonlítható össze, egy igen unalmas vonzalom felel meg és hogy egy
igen nagyfokú aktivitású vonzalomnak, egy paszív aktivitású
vonzalom felel meg.

Mindig úgy van, hogy az egyetlen gyermek igen paszív a
vonzalomban, és hogy szülei nem veszik észre ezen paszívitást, vagy
kiveszik abból részüket, vagy egy fajtájával az örömnek szemlélik
azt. A rendellenes helyzetek denaturálják az érzelmeket. Mindnyájan
ismeritek azon heves szerelmet, amivel azon férj viseltetik neje
iránt, akit felesége egyáltalában nem szeret, az ő fájdalmas
kétségbeesését, midőn elveszti azt, az ő igen gyakran hallott
szavait: «Szegény asszony! mennyire nem szeretett engem! mennyire
nem voltam  képes megszerettetni magamat!» Az
egyetlen gyermek szülei nem kevésbbé ilyenek; de ilyen, mindenek
felett az anya: «nem szeret engem! különb nálam! imádásra méltó!
Hogyne szeretném ezt a gyermeket?»

És valóban annak a szeretetlensége akit szeretsz megerősít azon
hitben, amelyet az ő megmérhetetlen tökéletességéről és a te
méltatlanságodról táplálsz és ez a hit megerősít téged az iránta
érzett imádatban.

Csakhogy ez együgyüség. Ezen együgyüséghez vezet azon oktalan
gondolkozás, hogy tíz helyett csak egy gyermeked legyen.

Nem kevésbbé súlyosak és fájdalmasak az ethnikai következmények.
Egy igen szapora népek mellé helyezett, vagy csupán nálánál
szaporább népek mellé helyezett nem szapora népet, lassankint s
folyton-folyvást elárasztják ezek. A Németország és Itália közt
levő Franciaország évenkint egy békés csatát veszít Itáliával és
kettőt Németországgal szemben. Azon gyermekek, akiket nem szűlt
Franciaország azon gyermekek által helyettesíttetnek, akiket
Németország és Itália szültek s akiket a náluk levő sűrű népesség
miatt, a nálunk levő elhagyott és üres helyekre – hozzánk küldenek.
Róma görög várossá vált, mondá Juvenal; én sokkal kevesebb
túlzással mondtam: Franciaország városi népe németté és olasszá
vált. Tegyük hozzá a kozmopolita zsidó népet, amely sehol sem érzi
magát jobban, mint Franciaországban és amely nagyon szapora,
bőségesen népesíti be városi területeinket. Igaz – és ezt
lényegesnek tartom kijelenteni, – hogy a francia értelmi
olvasztótégely annyira erős, annyira  égő és annyira hatalmas,
hogy a német- olasz- és zsidó ifjakat igen gyorsan franciákká
változtatja, akik osztoznak a vérbeli franciák majdnem egész
jellemében és akik alig különböztethetők meg a régi rétegektől. A
németek, olaszok és mindenekfelett a zsidók nagyon produktiv
franciák, fellévén ruházva a franciák erényeivel és hibáival. De ez
csak félig megnyugtató, mert ha ezen idegenek fiai az értelem, sőt
még a szív szempontjából is igen elfogadható franciák, nem lehet,
hogy a hazafiság szempontjából erős franciák legyenek. Jó hazafiak
elfogadtatik – fogják mondani. – Tudom; de azt is tudom,
hogy igen ritkán. Az idegenek fiai közt van a hazafiatlanok
törzskara és mindenekfelett az idegenek közt találjuk a haza
eszméje iránt a legtöbb közömböst. Ebből folyólag – miként
Petit Éduard sajátságos nyelvezetével mondja – a paucinatalitás
(kevésszületés) járúl legtöbbel a hazafiság
meggyöngüléséhez.

Mindenesetre megjegyzendő, hogy a hazafiság hanyatlása nálunk
pontosan összeesik, a tisztán francia születések csökkenésével. A
némelyek előtt annyira gyűlöletes patriotizmus leverésére
legalkalmasabb eszköz a gyermektelenség. Midőn egy néptanító atyává
lesz, fogadok, hogy ezt mondják neki a többiek: «Gyermekeket
nemzesz; nem tartozol közénk». Ha ezt nem mondják neki, ez azért
van, mert nem értenek hozzá.

Azt mondom: a franciák a felelősségtől való félelem miatt nem
nemzenek gyermeket és rosszúl nevelik ivadékaikat; – vizsgálat alá
vetem ezen második állítást.

Semmi sem ijeszti meg jobban a francia embert,  mint
az, hogy maga nevelje gyermekét. Nem neveli, de elrontja
gyermekeit. Előszor is, ha leányról van szó, azt sohasem neveli a
francia atya, mindig anyjára hagyja a nevelést; ez mindig súlyos
hiba. Sietek kijelenteni, hogy gyermekei életszükségleteinek nagyon
szent gondja által a családon kívűl igen elfoglalt atya nem
szentelhet sok időt leányai nevelésére, sőt még fiai nevelésére
sem. – De mégis neki kell és pedig nagy tekintéllyel általános
irányt adni. – Majdnem azt mondanám, a leányok nevelése, azok
bizonyos életkoráig, körülbelül tizennégy éves korukig
mindenekfelett reátartozik. Az anya az asszonyi jótulajdonságok
egész tömegével bír, amelyeket észrevétlenül közöl leányával és mi
sem jobb annál; de az asszonyi fogyatkozások egy tömegével is bír,
amelyeket a férfiúi, az atyai befolyással kell ellensúlyozni. Ezen
fogyatkozá sokat, amelyeket az anya nem képes leküzdeni leányánál,
sőt amit ő nem is képes leányának nyújtani szükséges, hogy mindig
az apa jelölje meg leányának, azon bizonyosságban, hogy az anya ezt
nem tette s ezen kijelentésre támaszkodva, hogy az anya nem is
akarta azokat ellensúlyozni; de végre is szükséges, hogy mindig az
atya jelezze és elítélje azokat.

Közbevetve legyen mondva, leküzdvén ezeket leányánál azon
erélyes állítással, hogy anyjának nincsenek ilyen hibái, egy
csapással, egy kissé az anyánál is gyógyítja azokat. A
rendetlenségből, a nemtörődömségből, a tunyaságból, az örökös
halogatásból, («van még elég idő») a pontatlanságból, az unalmas
fecsegésből, de hagyjuk mindezeket,  hogyan akarnád, hogy
ennyi tökéletlenségből egy francia anya kigyógyítsa leányát?

Példájával? Tréfálsz. Szavaival? Ez inkább lehetséges; de tudod,
hogy ha az ember hibáit kissé kijavítja ez azért történik, mert
azokat jó tulajdonságainak tekinti és azzal tölti el életét, hogy
ezeknek örül.

Tehát bizonyos életkorig igen fontos, hogy az atya kétségtelenül
egyenesen és a szükséges tapintattal (diszkrécióval) ámde igen
szorgalmasan vegyen részt leányai nevelésében.
Royer-Collardnak8 annyi tekintélye volt a házában,
mint a politikai gyűlésekben, ami egy államférfiúnál a világon a
legritkább dolog. A Royer-Collard kisasszonyokkal nagyon keményen
bánt, többek között ezt mondá nekik: «nem lesztek kisasszonyok,
ebben erősen meg foglak akadályozni benneteket». Nem tudom, hogy
megakadályozta-e ebben őket, de tudom azt, hogy jól ismerte a
családatya kötelességeit leányaival szemben.

A francia családatyák legnagyobb része, leányaira nézve
megelégszik avval, ha lelkinemességben, bájban és kellemben
növekedni látja őket és nem törődik mással. Egy oly kényes munka
felelőssége, mint a leányok nevelése, előtte súlyosnak látszanék.
Chrysale-ok ők. Megjegyeztétek, hogy Chrysale egyáltalában nem
nevelte leányait? Mind a két leányát anyjuk képezte ki.
Philaminte-nak közvetlen befolyása volt Armande-ra, akiből
tudákosnő lett. Ellenkező befolyása volt Henriette-re, aki atyja
vérmérsékletével bírván, ellentétbe jutott anyjával, de egy kissé
élénk, kissé agresziv igen túlhajtott a 
reakcióban egész odáig, hogy beszédében egy kissé pórias, egy kissé
szobaleányos. «Ennek a fiatal leánynak hiányzik a himpora» mondta
Lemaître Gyula.9 Vagy ha úgy tetszik Philaminte
képezte Armande-ot és Henriette Armande ellentéteül, sok szellem
mellett egy kevés trivialítást tanúsított. Ez a szegény Chrysale
még nővérére is kevés befolyással birt, aki alárendelte magát
Philaminte-nak, mint kíváló személynek, akire büszke volt és
boldog, hogy sógornőjévé lett, miként fivére, majdnem pórias
polgár, – ő is majdnem pórias polgárnő létére egyszerűen
Philaminttá lett, aki csak regényeket olvas és akinek tudós női
szerepe mindenek felett abban áll, hogy a helyesírás tudásával
büszkélkedjék; kis-városi tudós nő. Annyi bizonyos, hogy fivérének
nem volt rá befolyása, sőt még azt sem mondhatta: «legalább az én
jó kis nővérem megmaradt nekem».

Nálunk sok családatya hasonlít hozzá. Számos francia családfő
olyan, mint Chrysale.

Van a leányok nevelésének egy rendkívűl komoly része, ahol a
felelősség ezen félelmét egész a nevetségig erőszakolják s ami
egyszersmind a legnagyobb kárt okozza a világon. Tulajdonképpen az
anyák azok, akiket ezen gond terhel, az atyákra pedig abból semmi
sem hárul. A férfi és nő közötti viszonylatoknak az ifjú leány
előtti leleplezéséről beszélek. A francia családok legnagyobb
részében azt tartják, hogy ezen felvilágosításnak soha sem szabad
megtörténnie, vagy csak a házassági nász előtt két vagy három
órával. Semmi sem veszélyesebb ennél. Vagy tájékozatlan marad az
ifjú leány, ami sokkal gyakrabban megesik, miként azt hinnénk, vagy
megtanulja a dolgokat ifjú  barátnéitől. Az első esetben súlyos
veszélyeknek van kitéve, a második esetben zürzavaros, homályos és
illetlen tudása van és olyan ami őt megzavarja. Az élet
misztériumait tisztán, szűziesen, komolyan, méltósággal kell neki
megtanítani, mint tényleg a legméltóságosabb, legkomolyabb és
legszűziesebb dolgot; úgyde az anyák kivonják magukat azon
felelősség alól, amelyet annak megtanításával vélnek magukra
vállalni. A gyöngédségtől fosztani meg leányuk lelkét, előttük
rossz cselekedetnek látszik. Tehát jobban szeretik, hogy mások
tegyék? Bizonyára nem, de végnélkül halasztgatják mindaddig, amig
csak azt nem mondhatják – bár szeretik az ellenkezőjét hinni – hogy
megtörtént. Itt egy igen jellegzetes hiánya van előttünk a
bátorságnak, ami egyidejűleg súlyos esztelenség is. A fiatal leányt
röviden, világosan fel kell világosítani a szerelem realitásáról
még mint leányt. Annak, hogy a veszélyeket kikerülhetőkké tegyük,
egyedüli eszköze azoknak feltárása és hogy a kiváncsiság
elbetegesedését meggátoljuk kielégítjük azt egészséges módon.

Ime a felelősségre nézve mily számos és különböző iszony
van a francia családokban. Ennél az igen bátor népnél hiányzik a
polgári-, nemkülönben a családi bátorság. Ez a családi bátorság –
keletkezésére nézve – az első minden bátorság közt. Ez azon
bátorság, amelyre az összes többi bátorság támaszkodik, vagyis
inkább ez az a légkör, amelyből az összes többi bátorságnak ha
határozottan nem is abból kellene erednie, de legalább is abból
kellene táplálkoznia, fejlődnie, magát fenntartania és új tetterőt
merítenie.






IV.

A POLITIKAI ERKÖLCSÖK KÖRÉBEN.



Két tárgya van a politikának: a politikai alkotmány és a
politikai erkölcsök. A politikai alkotmány – hogy azzal kezdjük – a
franciáknál az általános felelőtlenségre van alapítva. A régi
uralom alatt igen reális felelősség volt, t. i. a király
felelőssége. Erről nagyon megfelejtkeztek; de ha a király abszolut
volt, ami egyébiránt abszurdum volt, örökké és teljesen felelős
maradt és éreztették is ezt vele. Jegyezze meg jól az olvasó, hogy
a francia királyság a XVI. század polgárháborúi végétől kezdve
despotikusan, de mindig a forradalmakkal harcolva kormányzott,
XIII. Lajos uralkodása, a fölkelt nemesség elleni folytonos harca a
királyságnak; éppen úgy XIV. Lajos kiskorúsága, a nemességhez
csatlakozván a bíróságok és a nép s; midőn XIV. Lajos maga
uralkodott, a protestánsok ellen kellett harcolnia, akiket
oktalanul kihívott; mindig nyugtalanítják a parlament tagjai és
mindig a Fronde-ra10 vigyázott. Jól értsük meg, hogy
az abszolutnak mondott monarchia folytonosan fenyegetettnek,
következésképpen igen felelősnek érezte magát. Voltak néha abszolut
hatalmi mámoros pillanatai,  de mindig megvolt azon
zűrzavaros – néha igen világos érzete, hogy valaki közel volt
hozzá, aki tőle számot kért vagy aki számot fog kérni tőle. S ezzel
számolt is feltételes bölcsesége; esztelensége abban állott, hogy
nem értette meg, hogy ezen felelősség zűrzavaros és határozatlan,
amelyet szervezni kellett; a felkelés által, vagy a felkeléstől
való félelem által mérsékelt despotizmus, fenyegetett despotizmus,
megfélemlített despotizmus, de nem mérsékelt monarchia; meg kellett
határozni a felelősséget, hogy normális és szerencsés eredményekben
termékeny legyen; hogy le kellett fegyverezni a felkelést, előlegül
adván azt az ígéretet, hogy ellenzékké lehet és hogy ne találja
magával szemben a népet és számoltak azzal, amit mondott. A
felelősség azonban mégis létezett és nagyon tiszta tudatában is
volt annak.

Annyival is inkább tudatában volt annak, mert a királyság –
elismerem, hogy egy kissé határozatlanul – de bitorlónak érezte
magát. Tudta, hogy volt alkotmány, hogy voltak a királyságnak
«alaptörvényei», amelyek kötelezték a királyt, amelyeket meg nem
sérthetett, de amelyeket a király ellenkező szokás által elavulni
engedett, amelyek a polgárháborúkra felette kedvezők és mindig
hasznosak voltak a bosszúállónak, de olyan alaptörvények, amelyek
fennállottak és amelyek tényleg még mindig fennállottak. Nem
ismerek a régi uralom írói közt olyat, aki fenntartotta volna azon
állítást, hogy a francia királyság despotikus volt. Mindnyájan azt
mondják, a király felett törvények voltak és a király nem tehette
mindazt, amit akart. Midőn a királyság ezt mondá – és 
szászszor mondá ezt – beszédet intézvén a parlament tagjaihoz,
«hogy a törvényhozói hatalom a királyt illeti», tudta, hogy nem
mond igazat és teljesen érezte bitorló voltát.

Egyedül a papság mondta neki, majdnem mindig, hogy souverain,
aki hatalmát csak Istentől bírja; csakhogy ugyanazon egy csapással
igen félelmes felelősséget is hárított rá. Azt kiáltotta oda neki:
felelős Isten előtt és számadással tartozik Istennek azért, amit a
nép ellen tett vagy ha nem törődött vele.

Azt fogják mondani, ez a felelősség könnyűnek és mert végtelen –
határozatlannak látszhatik és a királyság egy kevéssé
Tartuffe-el11 ezt mondhatta: «Ha csupán csak az
ég…» nem kellett volna ennyire felvenni a dolgot, nem kellett volna
ilyenformán felvenni, ha a papság négyszem közt, halk hangon mondta
volna ezt. De a papság ezt egész hangosan mondta és itt kezdődik a
világi hatalom felelőssége. Egész hangosan mondta és a nép éppen
oly jól megértette, mint a király és megalkotta ebből a királyi
felelősség érzületét. Az igazságos kormányzás az Isten iránt való
kötelesség; ám legyen, de egyszersmind a nép iránti kötelesség is,
hogy Isten akarata szerint kormányozzák. Itt éledt fel újra még a
régi – jóllehet elgyengült – lelki hatalomnak a souverain Isten
nevében való beavatkozása a világi hatalom körébe, azon
beavatkozás, amely annyira hatalmas és üdvös volt a barbár
fejedelmekre. Megjegyzendő, hogy egy istenfélő souverain sokkal
súlyosabb felelősséget érez magában – jóllehet abszolut fejedelem,
– mint egy, a nép által választott és csak névlegesen felemelt
souverain. Midőn  az egyház ezt mondá: «minden emberi
hatalom Istentől származik», általában azt hiszik, hogy az egyház a
souverain alá hajlította és nyomta a népet. Vigyázzunk! Azzal, hogy
azt mondá a királynak, a hatalom Istentől származik, egy csapással
rettenetes módon felelőssé tette Isten előtt. Ellenben az a
souverén, aki azt gondolja, hogy csak a néptől függ, igen jól
tudja, hogy nem függ senkitől, hogy csupán az eredményektől függ s
csak addig szeretik, amíg szerencsés, de gyűlöltté, elhagyatottá és
ledöntötté válik, midőn a sors ellene fordul. Az Istentől való
souverain Istennel kötött szerződést, a nép által felemelt
souverain pedig a véletlennel. Ezzel számolni kell.

Elismerem, elismertem, hogy ahhoz, hogy az Istennel kötött
szerződésből üdvös eredmény származzék, szükséges, miszerint a
fejedelem istenfélő legyen és azt is meg kell engedni, hogy
határozottan ezen félelem az, amely jelentékenyen meggyengült a mi
régi uralombeli királyainknál, az utolsót kivéve; de azt akartam
megértetni, hogy habár a régi uralomban nem is létezett alkotmányos
felelősség, de létezett egy felelősség, még pedig hármas formában:
felelősség Isten iránt, amelyet különben nem lehetett észrevenni,
felelősség az alkotmány iránt, amely, miként de Staël asszony
szellemesen mondta: «mindig csak korlátolt volt», de amiről
különben bírtak ideával és amit igen gyakran emlékezetbe idéztek a
jogtudósok, ami pedig a nép iránti felelősséget illeti, ezzel
szemben a király, minthogy megsemmisítette a közvetítő testeket,
súlyos hiba esetén egyesegyedül érezte magát, ami a meggondolás és
félelem állapotába juttat. 

Napjainkban a hatalom felelősségét alkotmányosan odáig
korlátoztuk, hogy semmit se tegyen és megváltoztatván a
közerkölcsök az alkotmányt, a központi hatalomnak és ügyvivőinek
már nagyon is gyenge alkotmányos felelősségét a semmire
szállítottuk le. A köztársaság elnökének elég nagy hatalma van;
több hónapra elnapolhatja a képviselőkamarát.

A szenátus javaslatára feloszlathatja a képviselőkamarát és új
választásoknak vetheti alá; elrendelheti, – ami felfüggesztő
természetű vétó – hogy a kamara egy általa már megszavazott
törvényt újra tárgyaljon. Különös, hogy mindezen rendelkezések holt
betűkké váltak, csupán papiroson léteznek; a gyakorlatban olyanok,
mintha nem is volnának és valóban egyáltalában nem is léteznek. A
kamarának Mac-Mahon által 1877. május 16-án történt feloszlatása
óta képviselőkamarát sohasem oszlattak fel. 1871 óta az elnök
sohasem hívta fel a kamarát egy megszavazott törvény második
tárgyalására, 1877 óta sohasem napolta el az elnök a
képviselő-kamarát. Mi több, az elnöknek alkotmányos joga van
üzenettel közölni gondolatát a kamarával. Thiers igen gyakran élt a
kormányzat ezen eszközével. Egy ilyen eszköz az, hogy bár alapjában
az elnök üzenet által semmit sem rendel el, mégis ha eltérés van
közte és parlamentje közt, a nemzetet teszi ebben bíróvá, amely
ugyanazon képviselőket választván meg, majd megmondja neki, hogy
nincs vele, majd másokat választván meg azt, hogy vele van. Ilyen
felelősséget vállal el tehát és a megkerülés ily módját fogadja el,
midőn üzenetet  intéz a kamarákhoz. Mac-Mahon óta ezen
mód sohasem alkalmaztatott.

És végül az elnök hét évig el nem mozdítható az alkotmány
szerint. Egy elnököt elmozdítottak a kamarák, Grévy Gyulát, az
elmozdítás minden formás szövege nélkül, mert ez alkotmányellenes
lett volna; ezen híres formulában értesítették visszavonulása
elrendeléséről: «A kamara… a szenátus… elvárva a köztársasági elnök
közleményét…»

Mindebből az következik – követve Aulard szerencsés kifejezését
– hogy a törvényes alkotmányt egy reális alkotmány pótolta
és hogy nem merték annyira radikálisan megsérteni a reális
alkotmányt a törvényes alkotmány alkalmazása miatt és hogy az
alkotmányos eljárás kihívólag alkotmányellenesnek látszik.

Ezen reális alkotmány pedig egy szóból áll: a francia
köztársaság elnöke semmi, vagy másként mondva: a francia
köztársaságnak nincs elnöke.

Ez annyira igaz, hogy egy köztársasági elnöknek választott
államférfi csak azt érzi, hogy politikai pályája be van fejezve.
Teljesen és mindenkorra be van fejezve. Mert mint köztársasági
elnöknek nem szabad semmit sem tennie és semmit sem mondania; sőt
midőn már nem elnök többé, – úgy rendelvén a szokás, hogy egy volt
köztársasági elnök sem szenátor, sem képviselő ne lehessen – tovább
kell folytatnia azt, hogy ne tegyen semmit és ne mondjon semmit. A
köztársaság elnöksége egy államférfit elnöksége idejére és azon
időre is, midőn már nem elnök, száműz (osztracizmussal 
száműz). Maga fölé helyezvén őt, megsemmisíti és felmentvén,
eltünteti őt.

Ezen elvek, amelyek sehol sincsenek feljegyezve, de amelyek
érvényben vannak, mindig annyira erősek, hogy egy elnök, Loubet,
aki nem volt minisztereivel egyetértésben, nem utasította soha
vissza minisztereit, nem napolta el a kamarát, nem oszlatta fel a
kamarát, nem követelte egy már megszavazott törvény másodszori
tárgyalását, nem intézett üzeneteket a kamarákhoz, ámde néha egy
lakomán vagy egy fogadtatáson miniszterei politikájával éppen
ellenkező szavakat hangoztatott. Ekként könnyített lelkiismeretén;
de élénk világításba helyezte a «reális alkotmányt» és ezen reális
alkotmány rendkívül paradox voltát. Ezt lehetett volna neki
mondani: «Ha ön ekként gondolkozik, miért nem alkalmazza ön az
alkotmányos eszközöket, hogy megértesse és érvényesítse azon
határok közt, amelyek közt ezt alkotmányosan teheti? És minthogy
ezt egyáltalában nem tette, elejtett beszédei igen világosan ezt
jelentik: «A reális alkotmány szerint semmi olyan jogaim nincsenek,
amit a legális alkotmány ad nekem és nem beszélhetek úgy, mint
magánember, ami pedig a cselekvést illeti, semmi módon sem
cselekedhetem».

Nincs tehát Franciaországnak köztársasági elnöke; nincs tehát
Franciaországban államfő.

Ez nagyon meggondolandó, minthogy ebből azon állítás következik,
hogy Franciaország tiszta demokrácia. Midőn a tiszta demokráciának
– nézetem szerint – félelmes helytelenségeit, melyeket lassanként,
sőt igen rohamosan hord magával megjelölöm, az antique és az
amerikai demokráciákat  hozzák fel ellenem. Ez a köztársaság és
a demokrácia összezavarása, ennél pedig nincs súlyosabb zűrzavar. A
régi demokráciák sohasem léteztek, ennyit ezekről; az amerikai
köztársaság pedig nem demokrácia.

A régi köztársaságok arisztokráciák voltak, kivéve igen rövid
ideig az athéni köztársaságot, ahol létrejöttével bevégződött,
összeesvén különben a nemzet hanyatlásával. A lacedæmoni
köztársaság arisztokrácia volt. A római köztársaság megszűnt az
arisztokráciától az egyeduralmi kormányzathoz való átmenet nélkül.
Talán nem szükséges mondanom, hogy a velencei köztársaság
gyökeresen arisztokratikus volt.

Ami az amerikai köztársaságot illeti, az alkotmányos monarchia:
nem egyéb alkotmányos monarchiánál. Az amerikai köztársaság elnöke
– minden hatalmával a külügyekben; minisztereivel a belügyekben,
akik a parlamentnek nem felelősek; törvénykezdeményezési jogával,
amit gyakorol; az összes állami hivatalnokok kinevezésére vonatkozó
jogával, amit szintén gyakorol – souverain. Annyival inkább, mert
ha a miniszterek nem felelősek a kamaráknak, ő nem kevésbbé az, nem
lévén általuk, de a nép által választva.

Alapjában és egész valójában az amerikai köztársaság elnöke igen
hatalmas alkotmányos souverain, akit csak a közérdek kell hogy
áthasson, akinek csak a közvéleménnyel kell törődnie, hogy népszerű
legyen és hogy újra megválasztassék és hogy amidőn újra
megválasztatott és többé már nem választható újra, becsületben
tartassék hazájában. Souverain pro tempore; de souverain. Az
Egyesült-Államok egyik francia követe mondá  nekem:
«Az amerikai köztársaság elnöke összehasonlíthatatlanul inkább
király, mint Nagy-Brittania királya és sokkal inkább császár, mint
a német császár».

Sohasem volt és nincs is a világon tisztább demokrácia a francia
demokráciánál. Ezért vagyunk kényszerítve mi, akik azt
tanulmányozzuk, hogy óvjuk attól, ahová jutni fog és megfontolva
jövőjét, megbíráljuk s tanácsot adjunk neki majdnem elméletileg
okoskodva. Eléggé szemünkre hányják ezt: de nem tehetünk másként,
vagy csak kevésbbé tehetünk másként.

Némely visszaemlékezéssel az atheni demokráciára érvelünk, amely
mint ilyen fennállott, de körülbelül csak félszázadig. Így tett már
Rousseau, midőn megtámadta a tiszta demokráciát és ez vele a
Contrat social dacára történt. Egy kevéssé a francia
forradalommal is érvelünk, melyet azon pályáján veszünk tekintetbe,
amelyet a Mirabeautól Babeufig terjedő görbevonalon futott meg,
amely témája a demokrácia történetének és amely prófétai alakulata
a tiszta demokrácia fejlődésének (evuluciójának). Egy kevéssé a
harmadik francia köztársaság történetével is érvelünk, azon
tendenciákkal, amelyeket feltüntetett, azon vívmánnyal, amelyet
vett és hirdetjük a holnap demokráciáját, mint a demokráciának
871-től 1911-ig meghosszabbítását, mint a mai demokrácia fokozatos
radikalizációját. De mindenekfelett elméletileg okoskodunk,
magát a demokrácia lényegét véve fontolóra, vagyis az abszolut
egyenlőséget, azt állítván, hogy a francia demokrácia mindinkább
közeledik lényegéhez, a tiszta demokráciához. 

Jogos-e így okoskodni és hát lehetetlen-e az, hogy a demokrácia,
amidőn kifejlődik, saját magát is megjavítsa és amidőn megerősödik,
megjavuljon és saját maga kreálja a számára szükséges
ellensúlyokat?

Igen is, azt hiszem, hogy jogos ekként okoskodni és nem hiszem,
hogy akkor, midőn a francia demokrácia kifejlődik, megjavítja saját
magát, minthogy – óh mily jól látta ezt az amerikai Barrett-Wendell
France d’anjourd hui-jében! (mai Franciaországjában!)
– a francia embernek az a sajátsága, hogy radikális, hogy
ideologus, a francia ember sajátsága, hogy eljusson eszméi
megvalósításához és hogy nem fél és éppen ellenkezőleg mindig
meggondolja, hová vezetik eszméi.

Semmi sem jogosabb ennél. Midőn Franciaország katholikus
államosító12 volt, aggodalom és könyörület
nélkül, sőt a maga kárára mintegy egyhangú elégtétellel látta
eltávozásra kényszerítve a legjobb és leghasznosabb két millió
franciát azért, hogy megvalósíttassék ezen idea: egy
államvallás és egy vallás legyen az államban. Szenvedélyes
ideológia. «Inkább vesszenek a gyarmatok, mint az elv!»

Midőn Franciaország nacionalista13 volt,
vagyis a nacionalitás14 elvével
kísérletezett, önmaga ellen és saját világos érdeke ellen prédikált
és dogmatizált; önmaga ellen harcolt, önmaga ellen ontotta vérét,
hogy nemzeteket kreáljon önmaga ellen, hogy megvalósítsa ezen
eszmét: a fajok és nyelvek szerint csoportosított nagy
nacionalitások eszméjét. Szenvedélyes ideológia. Egyáltalában nem
csalódunk abban, hogy a francia intellektuális 
jellemnek egyik legnagyobb francia képviselője III. Napoleon.

Ha Franciaország értelmileg ekként van megalkotva, kevésbbé
kételkedünk abban, hogy a demokratikus eszme kísérlete nem viszi
egyenes irányban célhoz és a legrövidebb úton előre.

Ime azért érvelünk in abstractio ezen kérdésben, először
mert a demokrácia új lévén, kevésbbé tehetünk másként, azután olyan
néppel lévén dolgunk, amely maga is elméletileg és az elmélet után
cselekszik, eléggé helyes módszer lesz, hogy elméletileg
okoskodjunk afelett, hogy mi lesz belőle.

Ezen eltérés foglalata: Franciaország a tiszta demokrácia
kísérlete, amely minden erejével a tiszta demokrácia
megvalósítására törekszik.

Eltértem tárgyamtól? nem hiszem. Franciaország az a demokrácia,
amely az abszolut demokrácia felé törekszik, ezért szervezkedik
önként, majdnem automatikus módon az abszolut demokrácia elve
szerint; ezen elv pedig először az abszolut egyenlőség, azután meg
hogy ne legyen felelősség sehol és hogy senkise legyen felelős. Az
atheneieknek a demokrácia időszakában nem volt kormányuk; a
polgárok tömege által kormányoztattak, amely mint minden tömeg,
senkinek sem volt felelős, hacsak a történet előtt nem, amely
egyébiránt őket jó szemmel nézte.

De hogyan kell elnyomni a felelősséget? Megosztani és olymódon
szétszórni azt, hogy mindenütt észrevehetetlen legyen és ne
mondhassa senki sem: «Is fecit» (ez tette). Határozottan ezt tette
a mi alkotmányunk, sőt még inkább tették ezt politikai
erkölcseink.

Franciaországban a parlament kormányoz. Nem  az
állítólagos «államfő», kimutattuk. A miniszterek, akik örökösen a
parlament akaratának vannak alávetve, amidőn a parlament
határozatai szerint kormányoznak és adminisztrálnak, nem egyebek,
mint végrehajtó ágensek, mint a parlament ügynökei. Minden
kormányzati ténykedés a két kamarát illeti. Tehát a parlamenti
tagok felelőtlenek, minthogy 900-an vannak. Közülük mindenik, midőn
határozatot hoz, fedve érzi magát a többiek által és azon jogos
érzületet táplálja, hogy igen rossz tulajdonság volna, ha emiatt őt
támadnák. Aki uralkodik, aki egyedül uralkodik, az egy zűrzavaros
tömeg, amely nem ad egyetlen támpontot sem arra, hogy kinek
panaszkodjunk, midőn arról van szó, hogy panaszolkodjunk, igényt
támasszunk vagy nyugtalankodjunk. Montesquienek a hatalmak
elkülönítésére vonatkozó nagy elmélete, a felelősség elmélete.
Felelős az államfő és miniszterei, ha kormányoznak; felelős a bíró,
feltéve hogy a felelősséget nem háríthatja a kormányra, amely
rendeleteket ad neki. Felelős a törvényhozó, feltéve, hogy nem
megszámlálhatatlan, másrészről pedig, hogy a törvényhozó nem azon
zűrzavaros hatalom, amely törvényt is hoz, kormányoz is,
adminiszrál is, sőt még az igazságszolgáltatás felett is
mérlegelést gyakorol, látszólag annyi felelősséget vesz magára,
hogy valósággal többé semmi felelőssége sincs.

Azt vethetik ellen, – de az ellenvetés nem lesz jogos – hogy ime
egy igen szép példája a felelősség-szomjnak, midőn a
törvényhozó-testület, amely mindent maga végez, törvényhozó,
végrehajtó, adminisztratív és bírói hatalom és amely – hogy úgy
mondjuk – az összes lehető revindikációkat  egyedül
magához ragadja. De azt mondom, hogy az ellenvetés hibás, minthogy
aki mindent magára vállal, az kiválólag, kifejezetten és világosan
semmit sem vállal magára. Franciaország úgy érzi, hogy képviselői
és szenátorai kormányozzák, adminisztrálják, sőt még ítélkeznek is
felette; de azonfelül, hogy ezek egy tömeget képeznek, amely
felosztja és szétosztja a felelősséget, ez egyúttal végrehajtó,
adminisztráló és bírói hatalom is, amelyet a parlament kormányoz,
adminisztrál és ítél meg, anélkül hogy meglehetne különböztetni,
hogy a tekintélynek vagy a parlament befolyásának mily mennyiségét
árasztja, viszi be vagy veszi el ezen hatalmak mindegyikétől. Ebből
következik, hogy a kormányzat, az adminisztráció és a
jogszolgáltatás hatalmára nézve, a parlament rejtett hatalom és
hogy Franciaország úgy érzi, hogy őt egy rejtett és észrevehetetlen
hatalom kormányozza, adminisztrálja és ítélkezik felette.

És ezenfelül, minthogy a parlament, mint rejtett hatalom,
mindenbe beleártja magát, midőn mint törvényhozó hatalom működik,
elmenekül a felelősség elől annyiban, hogy nem látható a maga
területén, még azon pillanatban sem, midőn működik, minthogy
szüntelenül mások felett áll. Azzal, hogy a parlament mindenütt
jelen van, teljesen fedi magát még akkor is, midőn saját ügyével
foglalkozik annyiban, hogy eltereli azon figyelmet, amely az ő
ügyére és reá volna fordítható. Törvényeket hoznak: oly sok dolgot
mívelnek, hogy azokat mint törvényhozók egyáltalában nem figyelik
meg pontosan. Törvényeket hoznak: ez annyira másodrendű része azon
hivatásnak, amivel magukat felruházzák,  hogy
nem egész pontosan erre irányul a közfigyelem, amely különben a
többi dolgokra nézve, amit cselekszenek, nem lehet csak bizonytalan
és kétes.

A parlamenti kormánynak, midőn az egy fajtája a
szinkretizmusnak, midőn különböző kerekei nincsenek tisztán
elhatárolva és elkülönítve, az a nagy hibája, hogy a törvényes
revindikáció elveszti egyenes irányát, tévútra jut, nem tudja mihez
tartsa magát, következőleg tudatában van tehetetlenségének és azzal
végzi, hogy a közönbösség és lemondás egy fajához tér vissza.
Mesterséges sötétségben kormányoztatunk, amely nagyon ügyesen úgy
formáltatott, hogy sem a kormányzottak nem tudják mit kezdjenek,
sem a kormányzók pontosan azt, amit tesznek. Tapogatódzva
kormányzunk és kormányoztatunk…

Mindez szónoklás!

Ám lássunk egy egészen új példát. Champagne határigazítása
ügyében a kormány határozatot hozott – jót vagy rosszat – az nem
kérdés. Ezen határozat Champagneben felkelést idézvén elő,
elhatározza a szenátus interpelláció folytán, hogy határigazítást
kellett volna megejteni és ezzel a ténnyel elítéli a kabinetet. A
kabinet csak egy dolgot tehetett: hogy visszalépjen. Egyáltalában
nem lép vissza, hanem visszahelyezi a kérdést az államtanács
(Conseil d’État) kezeibe, egy fehér lapon levő törvényjavaslat
által (par un project de loi en blanc), vagyis törvényhozatallal
ruházza fel az államtanácsot. A képviselőkamara a maga rendjén erős
tiltakozással a szenátusra nézve, tárgyalja az ügyet és bizalmat
szavaz a kormánynak. Milyen bizalmat? Nem a kormánynak kellett
bizalmat szavazni ezen ügyben, minthogy  azt
kibocsátotta kezeiből, hanem az államtanácsnak és a kamara
napirendjének ennek kellett volna lennie. Miután a kamara
meghallgatta a kormányt, amelynek nincs véleménye, nem lévén
magának a kormánynak sem, mivel rábízta ezt az államtanácsra,
melyet arra kért, hogy legyen véleménye: napirendre tér.» Annyi
bizonyos, hogy ezen ügyben, e pillanatban, midőn e sorokat írom,
nem kormányoz minket a kormány, amelynek nincs véleménye, nem
kormányoz a kamara, amelynek nincs véleménye, nem a szenátus,
amelynek megvan a maga véleménye, de amit nem vesznek számba;
kormányoztatunk az államtanács által, amelynek nincs a kormányzásra
megbízatása s amely nem egyéb, mint tanácsadó gyűlés és ez főképpen
alkotmányellenes helyzet.

De mi van ezen alkotmányellenes helyzet mélyén? A felelősségtől
való irtózás, amely felelősséget – a szenátus kivételével –
mindenki elvet magától. A kormány kiengedte a kezéből és nincs
többé akarata és nem is akarja, hogy legyen többé; a kamara
bizalmát fejezvén ki a kormány akarata és véleménye hiányában,
vélemény és akarat nélkül lármázva igazolja magát és mindenki –
kivéve a szenátust – kitér a felelősség elől, átengedvén azt egy
törvényhozó és adminisztráló tanácsnak, amely nem bír
felelősséggel.

Mindezen uraknak úgy látszik az az ideáljuk, hogy az határozzon,
akitől senki sem kérhet számot. A felelősség előli kitérés
szenvedélye ebben kulminál. Nemde idegenszerű, midőn egy más
felelőtlen kormány, minthogy nem egyéb, mint  a
parlament végrehajtó ágense, kitér a felelősség árnyéka elől,
lerázván magáról és átadván a határozás gondját egy olyan
gyűlésnek, amely nem része a kormánynak és midőn egy már tagjai
számánál fogva felelőtlen kamara eltávolítja magától a felelősség
árnyékát s átengedi azt egy olyan kormánynak, amely azt egy
harmadiknak engedi át, rábízván azt egy oly kormányra, amely azt
egy harmadik csoportra bízza?

Annyira megosztani a felelősséget, hogy ne maradjon belőle semmi
megfogható: ez a rendszer, amint látjuk.

Ha a kormány felelőtlen, nem kevésbé azok a kormány ágensei is,
sőt talán még inkább. Tudjuk jól miben áll Nagybritanniában és az
Amerikai Egyesült-Államokban az egyéni szabadság, milyen a
biztosítéka és hogy mi tartja fenn. Ami fenntartja, az, hogy te
egyes ember beperelheted a hivatalnokot, még hivatalos munkakörében
is, ha megbánt. Az angol-szász törvényhozó megértette, hogy
jogigényt támaszthat a hatalom ágense ellen (joga van a bíróságot
segítségül hívni) éppen úgy, mint egy vele egyenlő ellen, sőt
nagyon valószínű, hogy inkább fog engem molesztálni és
elnyomni egy hivatala által hatalmas ember, mint egy velem egyenlő.
Tehát Angolországban és Amerikában pert lehet indítani egy
hivatalnok ellen, még hivatala gyakorlása közben is, ha azt
gondolod, hogy igazságtalanságot követett el ellened.

Franciaországban ez nem lehet abban az értelemben, mintha
igazság szerint lehetne, de ha valaki mégis teszi, a bepanaszolt
hivatalnok illetékességi kifogást (Déclinatoire d’incompétence)
 emel, ami az ügyet az illetékességi
törvényszékhez (Le tribunal des conflits) utalja, amely többségében
államhivatalnokokból lévén összealkotva, nem adhat az egyes
embernek igazat a hivatalnokkal szemben. Az, hogy az egyes embernek
joga legyen pert támasztani egy hivatalnok ellen hivatalos
eljárására vonatkozólag, Franciaországban tényleg nem létezik.

Akkor, amikor azt hiszik, hogy ez a jog oly jól fennállhatna,
anélkül, hogy a hivatalnok sokkal felelősebb volna, anélkül, hogy
több felelősség terhelné! Attól a pillanattól fogva, midőn a
bíróság annyira függ a kormánytól – tudjuk miért – hogy nem engedi
meg azt magának, hogy az egyes emberrel szemben ne adhasson igazat
a kormánynak, sem azt, hogy bármily módon ellenezze a kormány
óhajtásait, szükséges volna-e hát, hogy elvonják tőle az egyesek
által megtámadott hivatalnokok feletti jogszolgáltatást, mert
nagyon valószínű, hogy sohasem gyakorolná azt, sem az egyesek
javára, sem a hivatalnokok hátrányára? Hát nem; nem elegendő, hogy
a bíróság a hatalom ágensének tekintse magát, hogy ezáltal a
hatalom többi ágenseinek felelőtlenségét vélje biztosítottnak;
ezenfelül még szükséges, hogy ezen felelőtlenség érintetlen legyen
s hogy ezen ágensek részére a kifogások és privilégiumok rendszere
létezzék. Az a hivatalnok csalhatatlansága biztosítékainak és
védelmeinek sokszorozása. Mily boldog a francia hivatalnok, mily
kényelmesen érezheti magát!

A valóságban egyáltalában nem oly boldog s nincs is mindenben
annyira kényére-kedvére hagyva, mint ezt az ember gondolhatná.
Rettenetesen  korlátozott és rettenetesen felelős. De
azok korlátozzák, akik által nem volna szabad korlátozva lennie és
azoknak felelős, akikkel szemben épenséggel s egyáltalában nem
kellene annak lennie. Először is számot kell adnia kormányának, ami
egészen törvényes és megtámadhatatlan; azután számot kell adnia,
ami sokkal kényesebb azon rejtett kormánynak, amelyről beszéltünk.
Kérülete parlamenti tagjai, szenátorai és képviselőinek, szenátorai
és képviselői ellenfeleinek érdekében kell adminisztrálnia. A
rejtett kormány nem kér és nem követel tőle parancsolólag egyebet,
mint ezt. Már erre hivatkoztam más helyen, amelyre nem akarok itt
kiterjeszkedni.

Ebből következik, hogy a polgártársai irányában felelőtlen
hivatalnok – nem esik választás alá – a jogszolgáltatás viszonyában
is felelőtlen – nem tartozik számot adni – felelős a quasi –
felelőtleneknek, a parlamenti tagoknak, akik maguk is olyan
emberek, akik azon szolgálatokra nézve, amelyeket tőlük
követelhettek, teljesen felelőtlenek.

Tényleg kinek fog beszámolni a parlamenti tag a törvényhozás
befejezésével? Pártjának. Mit fog tőle pártja kérdezni? Számon
kérheti tőle, miként szavazott, milyen törvényeket hozott. De soha
sem kérheti számon tőle, vajjon a département hivatalnokaira
befolyást, megfélemlítést vagy meg nem engedett nyomást
gyakorolt-e. Ellenkezőleg, ha ezirányban valamit szemére vet
képviselőjének, ez csupán az lenne, hogy nem fejtett ki elég erélyt
arra, hogy a hivatalnokokat a párt érdekében működtesse.

Tehát a hatalom azon hivatalnoka, aki felelőtlen  a
jogszolgáltatásnak, felelős a quasi felelőtleneknek, akik arra
nézve, amit velük végeztetnek, mindenképen felelőtlenek.

Amiből következik, hogy a hivatalnokot nem azon felelősség
terheli, ami hasznos volna, de az ami romlásra vezet; nem felelős
azon értelemben, amelyet a közjó megkivánhat, de szigorúan felelős
a társadalmi igazságtalanság értelmében, amelytől függ.

Ilyen ez a kormány a gyakorlatban, amely elvileg és látszólag a
jog-, igazság- és méltányosságra van alapítva és azon mód miatt,
amellyel az igazságra, a jogszolgáltatásra és a közjóra nézve oly
károsan van megmásítva. Végeredményben egy nem személyes kormányt
alapítottak meg, ami felelőtlenné vált és a világon ennél
veszélyesebbet nem ismerek.

A gyógyszerek kétfélék lehetnek, alkotmányosak és
erkölcsiek.

Az alkotmányos gyógyszereknél természetesen azonnal a
monarchiára gondolnék. Eléggé természetes a monarchiára gondolni,
minthogy a demokrácia a despotia felé lévén útban, nem személyes, a
monarchia pedig lényegileg személyes lévén, képes megalapozni a
szabadság biztosítékát. Azt hiszem, ez tévedés. Mindig ezt mondják:
csak egy király képes az összes pártok fölött lenni és egyedül ő
képes, aki az összes pártok fölött van, gondot viselni a közjóra,
sőt mindenki szabadságára is, mert határozottan nem akarja, hogy
egyik párt túlszárnyalja a többit, ennek folytán, hogy elnyomja a
többit és önmagát is, amiből következik, hogy a fejedelem és a
polgárok szabadsága közt szolidaritás van. 

Ez nem rossz okoskodás és öröm kifejteni és összefoglalni azon
emberek véleményét, akik ily helyesen okoskodnak. De ha az
eseményeket vizsgáljuk és emlékezetünkbe idézzük történetünket,
honnan van az, hogy egy abszolutnak mondott király alatt épen annyi
a hatalomért vetélkedő párt, mint a köztársaságban? Ez a tény nem
vitatható el. Minden király alatt pártok, vagyis érdekkörök vannak,
amelyeknek vezérei, alvezérei, klientelája, díjazottjai vannak, s
mivel mindenikük előnyt húz a többiek hibáiból és vetélkedik a
királyi kegyért, majd megnyervén azt, részint a többiek hibái,
részint saját áskálódásai folytán, ha a sor rákerül, épen úgy
követik egymást a hatalomban, miként most ami pártjaink vagy
párttöredékeink, amiből következik, hogy nincs több eredmény mai
napság az ügyek körül, mint a régi uralom idejében, nemkülönben,
hogy nem volt több eredmény a régi uralom idején az ügyek körül,
mint mai napság van.

Szakadatlanúl azt hangoztatják Renannak Réforme
intellektuelle et morale-ja (Értelmi és erkölcsi reformja)
után, hogy egy nagy államférfiúi tulajdonságokkal bíró ember mai
napság sohasem lehet miniszterré azon okból, minthogy sem
képviselővé, sem szenátorrá nem lehet s hogy sokkal könnyebb volt
Turgot-nak15 miniszterré lenni 1774-ben,
minthogy azzá legyen mai napság; mert napjainkban az ő szerénysége,
szögletessége, szónoki képességének hiánya, megakadályozták volna
őt abban az első lépéstől kezdve, sőt már az első lépés előtt, «míg
ahhoz, hogy ezt 1774-ben elérje, elegendő volt, hogy megértse és
értékelje őt Viry abbé, De Maurepas-né16 által
nagyon meghallgatott  bölcsészpap». Mi sem helyesebb ennél,
de elfelejtik hozzátenni, hogy bár Turgot igen könnyen elérte a
miniszterséget, még könnyebben eltávozott onnan, és hogy csak két
évig maradt a hatalmon anélkül, hogy valaha fölemelkedjék újra,
mivel ledöntötte az intrika.

Akik a királyság érdemeit magasztalják, mindig egy intelligens
és igen erélyes királyt tételeznek fel, aki megtudja választani
minisztereit s megtudja tartani azokat, felette áll mindig a
pártoknak, amennyire csak képes, vagyis abszolut módon. Ez nem
egészen feltételezés, minthogy megtörtént; ilyenek voltak XIII.
Lajos, aki felett talán uralkodtak, de aki annyi határozottságot
tanusított arra nézve, hogy mindig azon ember uralkodjék felette,
akinek genialitása van, hogy őt királyaink közt a
legintelligensebbnek és a legenergikusabbnak gondolom; ilyen volt
XIV. Lajos legalább uralkodása azon első felében, amidőn Colbert-et
és Louvois-t összes ellenségeik ellen, sőt egymás ellen is
megvédelmezte. A nagyon intelligens, nagyon erélyes és az összes
pártok felett álló királyról való elmélet tehát nem puszta
feltételezés, de mégis egy kivételen alapúl, kivételre pedig nem
szabad elméletet építeni.

Az az igazság, hogy semmi sem lévén ritkább, mint egy
intelligens és erős akaratú király, fennáll a pártok harca és a
pártok utódlása a hatalomban, következésképpen éppen annyi
bizonytalanság van egy király alatt, mint a köztársaságban.

Tegyük hozzá, amit már néhányszor mondtam, de hát az elméleti
politikusnak az a kötelessége, hogy ismételjen, hogy ami
Franciaországot illeti, nyolcvan év óta állván fel ott a
köztársaság,  – az a politikus első erénye, hogy t.
i. a jelentős tények és meggyökösödött hagyományok tiszteletével
fogadja el a köztársaságot és egyedül azzal kísérelje meg elérni a
legnagyobb előnyt. Azt mondom, hogy a köztársaság Franciaországban
1830 óta áll fenn, mert akkor, amidőn egy nemzetnél három monarchia
versenyez a hatalomért, akkor a nemzet, a köztársaság, mint a
szükségképeni megoldás felé törekszik és már alapjában véve, sőt
tényleg ott is van, mivel egy olyan monarchia által kormányoztatik,
amely nincs általánosságban elismerve, – ami a monarchiának lényege
is – hanem egy olyan monarchia által, amelyet általánosságban
támadnak, amiből folyik, hogy egy párt által egy időre van
kormányozva, ami pedig a köztársaság lényege.

Tehát alaposan – mélységesen igaz, hogy Francziaország nyolcvan
esztendő óta köztársaság, hogy ez egy jelentős tény s hogy abba,
hogy azt el kell viselni, hosszú idó óta megnyugodtak és hogy
egészen hagyományszerű 1911-ben köztársaságinak lenni.

Az absolut monarchia (vagy a consultativ formájú parlamentáris
monarchia, amilyen a régi uralom monarchiája volt) mellőztetvén, a
szigorúan parlamentáris monarchiához, vagyis azon monarchiához
kellene-e menekülni, ahol a király uralkodik, de nem kormányoz és
ahol egy többséggel bíró párt kormányoz, hoz törvényt, adminisztrál
és biráskodik? Minthogy ezen monarchia és a köztársaság közt –
bármily erőfeszítést tegyek is – nem látok semmiféle különbséget
sem, hacsak azt nem, ami abban áll, hogy a monarchiában civillista
van, – azon  óhajtásból, hogy egyáltalában ne
vesztegessem el a saját időmet és az olvasóét sem, nem szólok egy
szót sem a parlamentáris monarchiáról.

Tanácsos tehát, hogy Franciaország maradjon meg a köztársaság
mellett, véleményem szerint megmérhetetlen végső szerencsétlensége
az volna, ha erőit, a vitatott, keresztezett, akadályozott és igen
valószínűleg kérészéletű monarchia helyreállítási kísérletével
merítené ki, s amely, ha nem volna ephemer-életű, a harcokat,
felfordulásokat, belső egyenetlenségeket és az erők elvesztegetését
még inkább meghosszabbítaná.

Legyünk tehát köztársaságiak; de aki azt mondja, hogy
köztársasági, nem azt mondja, hogy demokrata, s egyáltalán nem azt,
hogy korlátozott és felületes demokrata, hogy Renan kifejezéseivel
éljünk. Egy életképes köztársaság megalkotásáról van szó, vagyis
olyan köztársaságról, amely mint az összes fennállott
köztársaságok, demokratikus alappal bírjon és arisztokratikus
elemet is foglaljon magában.

Arisztokratikus elem van a nemzetben, mindig van; csupán talán
az intézmények játéka, paradoxona vagy iróniája okozza, hogy mivel
megvan a nemzetben, igen gondosan el van távolítva mindenütt a
kormányzó hatalom köréből, és határozottan ez történik nálunk.

Az arisztokratikus elem a nemzetben mindaz, amely birt
életképességgel, a cohesió erejével és a felelősség érzetével, hogy
csoportosúljon, társúljon, összefogódzék, szervezkedjék, hogy
élővé, vagyis kollektiv személlyé váljék. Ilyen arisztokratikus
elem: az ügyvédek osztálya; arisztokratikus elem (vagy az lehetne
más szervezettel és  szellemmel) a bíróság; aristokratikus
elem az orvosok osztálya; arisztokratikus elem a hadsereg, akarom
mondani a katonatisztek testülete; arisztokratikus elem a
kereskedelmi kamarák; arisztokratikus elem a városok, legalább a
nagyvárosok, amelyek igazi kollectiv személyek, – lévén multjuk,
hagyományaik, önszeretetük és bírván felelősséggel a jelennel, – az
ősökkel és az utódokkal szemben; arisztokratikus elem (és ezt jól
tudják) a munkás-szindikátusok.

Csak példákat sorolok fel.

Mindaz, ami a nemzetben nem tisztán személyszerű, ez mind
arisztokratikus elem.

Ezen elemek azok, amelyek Franciaországban el vannak távolítva a
közhatalmaktól. Különös részlet: az 1875-iki alkotmányban, pártos
elfogúltságból, a szenátus választásánál, a városok majdnem
ki vannak zárva, holott mint nagy erkölcsi személyeknek
határozottan sokkal jelentékenyebb képviselettel kellene bírniok,
mint a falvaknak és az 1875-iki alkotmány szerzője e pontra nézve
mélységesen demokratikus művet alkotott.

Ezek azon arisztokrata elemek, amelyeknek szerintem választásos
képviselet által és kizárólag kell alkotniok a felsőházat. A
felsőház mindazok képviselete lenne, amelyek a nemzetben cohesióval
kollektiv-életképességgel és kollektiv-felelősségérzettel bírnak.
Ez a felsőház gyakorolná egyedűl a törvényhozás hivatását, minthogy
– véleményem szerint – egyedűl ő van erre minősítve.

Mellette az általános szavazatból eredő kamara, amely teljesen
szükséges azért, hogy a kormány  megismerje a nép
véleményének mibenlétét, vétó-joggal bírna a főrendiház
által hozott törvényekre nézve, mert a nép teljesen képtelen lévén
tudni azt, hogy mit akar, de nagyon képes lévén megismerni azt,
amitől szenved és amit nem akar, ennek folytán olyan emberek által
kell képviseltetnie, akik nem hoznak törvényeket, de akiknek joguk
van visszautasítani azon törvényeket, amelyeket egyáltalában nem
akarnak.

Végül a köztársasági elnöknek, akit, mint az
Egyesült-Államokban, a nemzet választana mint konstituált nemzet és
pedig nem közvetlen, általános szavazattal, de két fokozatú
általános szavazattal, például: akár a conseils généraux, akár és
inkább a conseils regionaux, provinciaux által, ennek az elnöknek
elég tekintélye lenne ahhoz, hogy bírjon olyan véleménnyel,
amellyel számot vetnek, nem lenne a parlament egyszerű szolgája,
nem lenne egyszerű számfeletti magisztrátus, egyszerű tiszteletbeli
magisztrátus állása elhagyása előtt, sőt akkor is, amidőn azt
elfoglalva tartja; nem lenne megválasztása pillanatától kezdve
egyszerű jövendőbeli volt elnök, aminő és semmi több a mai
uralomban; ámde üzenetei által, amelyeket merne megírni, a második
tárgyalást elrendelő joga által, amelyet merne gyakorolni, még a
szenátusra vonatkozó feloszlatási joga által is, amelyet merne
felhasználni, bírna azon túlsúllyal, amelynek az államfő általi
gyakorlására szükség van avégből, hogy a kormányzati felelősség
valahol koncentráltassék.

Ellenvetés. De igaz-e, hogy a mai Franciaországban azon
arisztokrata elemek, melyeket ön megjelölt, valóban arisztokrata
elemek? Milyen kohesiót  és a kohesió által milyen
életképességet tüntet fel a francia bíróság és milyen kollektiv
személyiséget alkot? Milyen kollektiv személyiséget lát ön a
hadseregben, milyet az egyetemben, a kereskedelmi kamarákban, a
városokban? Nem látja egyáltalában, hogy sehol sincs kohezió,
kollektiv életképesség és a felelősség közérzete, kivéve talán a
legrégibb és a legújabb testületi szervezeteket, t. i. a papság és
munkás-szindikátusok szervezeteit?

Az ellenvetés igen jogos. Nagyon világos, hogy ha a demokrácia
olyan szervezetlen intézményeiben, ez azért van, mert szervezetlen
a tényekben és igen különös volna, ha szervezett volna
intézményeiben, anélkül, hogy a konkrét valóságban az volna. Habár
a priori és habár metafizikailag szokták némely népnél
létrehozni az intézményeket, mégis a rendkívüli tények azok,
amelyek ráerőszakolják magukat az intézményekre és mintegy erőnek
erejével beférkőznek azokba és ha Franciaországban jelentős és
hatalmas arisztokráciák volnának, akár akarja a törvényhozás, akár
nem, mégis bevonulnának a törvényhozásba.

Igenis, mert Franciaországban a természetes és spontán
arisztokráciák mind elernyedtek, lehanyatlottak, úgy hogy nem
számítottak rájuk az alkotmányban; mert a bíróság alig egyéb, mint
engedelmeskedő hivatalnok-testület, mint a különben igen
tiszteletreméltó pénzügyőrök testülete, mivel nem látszik olyannak,
hogy arisztokratikus testületnek lehessen őt tekinteni; mert az
egyetem, a hadsereg, a városok, a kereskedelem sokkal inkább bírnak
hivatalos, mint személyes létellel és sokkal inkább államiak,
mintsem testületek, annyira, hogy nem szerepelhettek s  elég
természetes is, hogy nem tünhettek fel a törvényhozó előtt nagy
kollektiv személyekként; azért, mert Franciaország népe egy kevéssé
«porrá és hamuvá» és «homokhalmazzá» vált az arisztokrata írók
szokás által szentesített kifejezései szerint s mert a francia
alkotmány nem számol a kohéziókkal és a kolektivitásokkal és mert
Franciaország népe tisztán demos és uralma tisztán
demokratikus.

– Következésképpen ön okoskodik a priori és tisztán
metafizikailag, aki egy nép számára, amelyben nincsenek
arisztokrata erők, arisztokrata szervezetet követel.

– Mégis bocsánat! Nem arisztokrata erőkről, de arisztokrata
elemekről beszéltem, amit mondtam, az mindig létezik. Ezen testek
hatalmas kollektiv élet nélkül ugyan, de mégis léteznek és mint
testek léteznek. Amidőn pedig ezen testek léteznek és feltéve, hogy
léteznek, ezen kollektiv életképesség érzületet ad, ezen kollektiv
felelősségérzetet megadják nekik vagy növelik bennük és a
meglevő gyöngeséget erőssé teszik, nagy jelentőséget és előkelő
helyet adván nekik az államban.

Tökéletesen az oknak, amely hatás és a hatásnak, amely ok, a
törvénye nyer itt alkalmazást. Azért, mert az arisztokrata elemek a
nemzetben gyengék és mert az egyén és a testület irígységgel
mondja: «minden az államé és hogy az állam tegyen mindent» és mert
ily módon nincs nagy különbség a testületek és az egyének közt:
ezért és éppen ezért mereven demokrata az uralom, éppen úgy az
lenne, ha az arisztokrata elemekkel – amelyekről beismerem, hogy
oly gyöngék – számot vetne; azért, mert bármilyennek tekintjük is
 őket, mivel mégis jelentékenyebb
társadalmi erők, mint «a por és hamu», a kormányzat
legjelentékenyebb részét bíznák rájuk; azután kifejlesztenék bennük
a kollektiv életképesség érzetét és a kollektiv felelősséget és
öntudatot ébresztenének bennük vagy pedig, ha öntudatuk gyönge
volna, azt erőssé tennék s így azokból kétségtelenül igen nagy és
igen jelentős erkölcsi személyeket formálnának.

Mindaz, amit elmondtam, véleményem szerint tökéletesen szükséges
egy köztársaság megalkotásához s ahhoz, hogy egy köztársaság
fennálljon; és mindaz, amit az antique, modern és jelenkori
történetből ismerek, azt hiszem bizonyítja ezt vagy legalább is
kevésbbé bizonyítja az ellenkezőt, ami sokat jelent, de mégis
elismerem, hogy azok, akik azt mondják, bár nincs igazuk, de még
sincsenek teljesen a rossz úton, hogy az alkotmány keveset jelent
és hogy még az a legjobb, amellyel bírunk, ha azzal értelmesen és
kizárólag a közérdekkel foglalkozva tudunk élni. Így fogva fel,
elég jó hasznot húzhatunk mostani alkotmányunkból azon feltétel
mellett, hogy annak szellemében cselekszünk és nem tartjuk
érvényben a «reális» alkotmányt a «legális» miatt.

Van szenátusunk, amely nem egészen az, aminek lennie kellene,
vagyis nem arisztokratikus azon értelemben, amit e szónak adtam;
amelyet – adva lévén választó-kollégiumainak szervezete – nem
kevésbbé a préfet-ek választanak és amely mindig a kormány
képviselője lesz, bármilyen legyen is az, inkább mint a nemzeté;
amely talán sokkal inkább «demokrata» lesz, mint a képviselőkamara,
ha megújítására a lajstromos szavazást 
aránylagos képviselettel hozzák be; végre is a szenátus igen rossz
törvényhozási tényező; mégis a falusi eszméket közvetíti és
képviseli; a parasztok kamarája; soha sem lesz szocialista,
alkotmányosan a korosabb emberekből van megalkotva, ami a
viszonylagos kötelesség biztosítéka; részlegesen újhodik meg, ami a
rendnek és a munkában való kontinuitásnak a biztosítéka; tagjainak
száma nem nagy, jóllehet még elég nagy és én ötszáz szenátornál és
képviselőnél nem kívánnék többet; konstituciójának egy látszólag
jelentéktelen része által, minthogy a szenátorok megbízatása kilenc
évig tart, részben a politika veteránjaiból van összeállítva, mivel
az öreg képviselők belefáradnak a minden négyévi választási
küzdelmekbe és inkább hosszú tartamú törvényhozói megbízatást
ambicionálnak. Végre is a szenátus nem sajnálatraméltó politikai
eszköz.

Bizonyára túlsúlyra jutna, ha azt egész egyszerűen magának
tulajdonítaná; ha a költségvetést nem tizenöt napig vizsgálná azon
ürügy mellett, hogy még tizenegy-tizenketted rész provizóriuma van,
ha nem félne felhívni az elnököt, hogy a kamara által helytelenül
megszavazott törvény újratárgyalását követelje, ha nem félne
felhívni az elnököt a képviselőkamara feloszlatására, midőn a
választásokra való hivatkozás szükségessége világosan indokolt;
egyszóval, ha nem irtóznék elmenni az összeütközések bizonyos
fajáig, mintha éppen nem azért volna a parlamentáris kormányzat
számára minden országban két kamara, hogy összeütközések legyenek,
vagyis hogy az egyik kamara által megszavazott törvényt ellenőrizze
a másik, amelyből egyhangúság  ered, ha a törvények jók,
de konfliktus, midőn rosszak.

De – és ez igen különös – a demokrata babona oly erős, hogy
mivel a szenátust, mint a nagy forradalom gyűléseit kétfokú
általános szavazattal választják, ahelyett, hogy miként a kamarát,
közvetlen általános szavazattal választanák, azt hiszi magáról, úgy
érzi, hogy kevésbbé törvényes és mindig attól fél, hogy szemére
hányják eredetét és hogy megszégyenítik s úgy látszik, állandóan
már jóelőre pirul.

Az elnöknek végül elég kiterjedt hatalma van; maga az a tény,
hogy ezzel bír, kijelöli számára alkotmányosan, hogy be kell
avatkoznia a politikai életbe és nem nyugodnia bele mindenbe és nem
arra szorítkozni, hogy annak homlokzatát képezze és vidéken, s a
gyarmatokban nagy pompával szerte járjon, mint a köztársaság
utazója. Ő a nemzeti politika alkotmányos irányítója; ez a szerepe,
amelyet diszkrécióval, tapintattal kell játszania, de játszania
kell azt. Anélkül, hogy véleményét erőszakolná, kivéve – és akkor
is alkotmányos formák szerint – az egészen s különösen kivételes
esetekben úgy kell tennie, hogy mindig ismeretes legyen
véleménye.

Az elnöki vélemény a legtöbbször nem lesz egyéb, mint nézet, de
egy jelentős, fontos, magasról jövő nézet, amelynek nagy súlya lesz
nem a tárgyalásra, de először minden szenátor-képviselő
véleményére, azután és végeredményben magára a tárgyalásra és
magára a határozathozatalra.

Minden fontos kérdésnél szükséges, hogy az elnök véleményét
mindenki ismerje. Arról biztosítanak,  hogy a
francia köztársaságnak egy volt elnöke azon időről beszélvén, midőn
hivatalban volt, ezt mondá: «Alkotmányosan hallgattam». Nemde,
nagyon itt van az a babona, amely a politikai világban a «reális»
alkotmányra nézve uralkodik? Hogyan! Az az alkotmány, amely az
elnököt a miniszterek kinevezése gondjával ruházza fel s a
minisztertanács tárgyalásain való elnökléssel és azzal, hogy a
kamarákat egy újból való tárgyalásra utasíthatja stb., stb., ez az
alkotmány hallgatást rendel az elnöknek! Az az alkotmány, hogy az
elnök hallgasson! És miként teljesen lehetetlen gondolkozni beszéd
nélkül és hasonlóképpen lehetetlen felöltenie a hallgatás szokását,
anélkül, hogy el ne veszítené a gondolkozás szokását, azt akarja az
alkotmány, hogy az elnök ne gondolkozzék? Ime, ez felette
különös.

Megengedem, hogy ha a volt elnök ezt akarta mondani: «Az
alkotmány jogot adott nekem arra, hogy ne beszéljek», ez
elvitázhatatlan jogában volt; de minden arra utal, hogy ezt akarta
mondani: «Az alkotmány a hallgatás kötelességét szabta rám» és ez a
különös. Azt mondták, hogy a népek hallgatása a királyok leckéje,
de nem értjük, miként lehet a királyok hallgatása a népek leckéje,
a királyok pedig tartoznak a népnek megadni azon leckéket, amelyek
szándékában vannak. Hát azon elnöknek, akiről beszélünk, a
bizalmasai bizonyára tudták, hogy ez az elnök egyáltalában nem volt
egy véleményben miniszterelnökével; fontos lett volna a parlamenti
tagok és mindenki kitanítására (instruálására) nézve, hogy afölött
megfelelő és hasznos reflexiókat  tegyenek, hogy ezen meg
nem világosított eltérés ismertté legyen.

Az elnök tehát az alkotmány által szereplésre van felhíva és azt
lelkiismeretesen tartozik betölteni.

Igaz, hogy a szenátorok és képviselők, mivel féltékenyek
hatalmukra, arra törekesznek, hogy olyan embert válasszanak meg
köztársasági elnöknek, aki mindig tiszteletreméltó, de koránál vagy
jelleménél fogva elsekélyesedett, semmivel nem törődő; ezt tették
gyakran és fogadni lehet, hogy ezután is mindig ezt fogják tenni.
Az a vágy, hogy felelősség nélkül legyenek hatalmasak, azt szüli,
hogy ne tegyenek ezen első állásba csak egy olyat, aki ne legyen
még inkább felelős és ne is akarjon egyáltalában felelős lenni.

Végül a bíróság – még úgy is megalkotva, amint van – ha
tisztességesen és türelmetlenség nélkül keresné fel, de felkeresné
ahelyett, hogy előle elfutna, a felelősséget, képes volna egy
nagyon fontos, nagyon hasznos és olyan szerepet betölteni,
amilyenre kötelezve van.

Kétségtelenül meg kell itt mondani, hogy már szervezete arra
hívja fel a bíróságot, hogy elvonuljon és ne legyen egyéb, mint a
kormány engedelmes ágense. Franciaországban az a bíróság nagy
hibája, hogy életpálya, melybe mintegy lajstromba bejut az ember
fiatalon, vékony díjazással és lassan előrehalad, – mint mindenütt
– ha arra szorítkozik, hogy hivatását jól teljesítse, de rohamosan
– mint mindenütt – ha szolgálatokat teljesít a kormánynak. Tehát
ebben keresi az előmenetelt; az előmenetel gondja uralja
 és gyakran azt teszi, ami szükséges
ahhoz, hogy elnyerje azt.

A bíróság Angliában nem életpálya; egy életpálya
megkoronázása az. Az öreg ügyvédek közül nevezik ki a bírákat, akik
egészen befejezték pályájukat és akik kitünők az ügyvédség körében,
akik megszokták a függetlenséget és amit egyáltalában nem
veszítenek el és akik előtt nincs indoka annak, hogy az
előmenetelre vágyódjanak, minthogy nem emelkednek, vagy pedig
nagyon kevéssé. Egyszóval a bírói foglalkozás nyugalomba vonulás,
nagyon fényes és emellett bőségesen ellátva, de mégis nyugalomba
vonulás; az angol bírónak a világon minden indoka megvan arra, hogy
tökéletesen független legyen.

Látnivaló, hogy a jó eredmények nem függnek mindig össze,
abszolute nem függnek össze az intézményekkel, de sokkal inkább a
gyakorlattal. Angliában semmi indok sincs arra, hogy a bíróságból
életpályát ne alkossanak, ami előidézné mindazon helytelenségeket,
amivel – mint látjuk – a dolog itt jár; csakhogy ezt nem teszik, a
megszokásból, az erkölcsökből, talán azon homályos érzetből, hogy
nem felel meg a bíróság méltóságának, hogy életpálya legyen, tehát
anélkül, hogy ezen ügyre nézve a legkisebb törvényük volna, kitünő
bíróságuk van.

Mégis azt mondom, hogy a bíróságnak törvényes, bár rossz
alkatával, vagy még azon szokással is, – ami hasonlóképpen rossz –
hogy a bíróságból, mint bármely másikból, életpályát alkossanak, a
bíróság kitünő lesz, ha az akarna lenni. Elegendő volna, hogy
kollektive, de egészen vagy majdnem egészen bírja a felelősség
 érzetét, amely óriási, nem kevesebb,
mint annak a tudata, hogy a bíróság egy szabad ország talpköve;
hogy a polgár nem lehet szabad, vagyis hasznos, csak ha érzi, hogy
igazát elismerik és megvédi azt egy teljesen független és
részrehajlatlan hatalom, a központi hatalom ellen. Az a bíróság,
amelyet ezen eszme hat át, biztosítaná magának a függetlenségét
azzal, hogy elfoglalja, érvényesíti és gyakorolja azt. Bármily
kapzsi legyen is a kormány hatalmában és mindenhatóságában, nem
lesz képes «kiselejtezni» a bíróságot minden hat hónapban és
kénytelen eltűrni egy független, részrehajlatlan és
hozzáférhetetlen bíróságot.

A jó intézmények kitünő dolgok, de jókká tesszük a gyakorlatban
még a rosszakat is aszerint, amint élünk velük. Különösen nem
jelent az semmit, hogy a függetlenség törvény által legyen
biztosítva, ha természeteteknél fogva függetlenek és olyan testület
vagytok, amely olyan egyénekből van összealkotva, akik
természetüknél fogva függetlenek és nem engedik magukat
vezetni.

Olyan alkotmányunk van tehát, amelyet bizonyára javítani
kellene, de amely bár olyan, amilyen nem lenne rosszabb egy
másiknál, vagy nem éreznénk annak tökéletlenségeit, ha jellemünk
jobb, szilárdabb, fenköltebb, önállóbb lenne. És ez az utolsó
általános megfigyeléshez vezet, amit előadunk az olvasónak.






V.

MINDNYÁJUNKNAK.



A francia jellem nem áll a francia szellem magaslatán és ebből
ered minden rossz. A francia szellem egészen elsőrendű. Mint eszmék
teremtőjének, mint az ismeretek megszerzőjének, mint a szépség
megteremtőjének a világon egy szellemnek sincs több értéke, mint a
francia szellemnek, vagy talán annyi se. A francia jellem beteg.
«Franciaországban annyi a szív embere és annyi a szellem embere,
mint egyetlen országban sem, de mindezt nem tartják becsben» –
mondja Renan. Mindezt miért nem értékesítik? Mi hiányzik ahhoz,
hogy mindez nincs értékesítve? A jellem, az akarat.

Könnyűvérűek vagyunk, kitartás, határozottság, szívósság nélkül
valók vagyunk. Készek a könnyelműségre. Gyermekek vagyunk vagy
öregek – a többségről beszélek – sohasem vagyunk a férfikorban.
Anélkül, hogy tunyák volnánk, ami különben egyet jelent, szeretjük
rábízni magunkat azokra, akik nekünk munkát adnak, ez természetünk
paradoxona; szeretjük átengedni magunkat az államnak, elfogadván
még az általa reánkrótt nehéz feladatokat is. Ezen paradox
 hajlandóságnak az alapja az egyéni
akarat hiánya, maga az egyéni akarat ezen hiánya pedig a
felelősségtől való irtózásból származik.

Ez nem annyi, hogy nem akarunk cselekedni, mint inkább az, hogy
nem helyezünk súlyt arra, amit nekünk a cselekmény eredményeként
betudnak. Semmit sem szeretünk inkább mondani, mint azt: «Mosom a
kezeimet, ez nem az én hibám, mit tegyek? Semmit sem tehetek,
minthogy semmi sem vagyok?»

Ekként voltunk formálva két századon át a tündöklő despotizmus
által, amelyre egyébiránt nem lehetünk némely okból büszkék.
Megszoktuk, hogy magunkat semminek se tekintsük és hogy minden
mindenütt anélkül történjék, hogy senki sem járul hozzá. Ez
természetes, minthogy hajdan minden a királyság által történt, az
egyesektől eredő bármily kezdeményezés nélkül. Most azt képzeljük,
hogy minden a kollektivitás által történik, anélkül hogy a
kollektivitást alkotó egyének bármelyikének a cselekvés
keresztülvitelére akarata volna. Az összesség helyettesítette az
egyet és ebben (ez irányban) semmi sem változott.

Egész pontosan véve, mégis megváltozott és a demokrácia nem
képes önmaga, magában és azon egyszerű tény által, hogy létezik,
helyettesíteni a központi hatalmat és a központi értelmiséget. Kell
hogy a saját kebeléből emeljen ki egyéneket, vagy hogy onnan
emelkedjenek ki azok, akik tudnak akarni. Olyan egyének, akik
tudnak akarni, akik elvállalják és szeretik a felelősséget s akik
egy közös gondolatban s egy akaratban 
egyesülnek és akik elvállalják és szeretik a közös felelősséget,
ezek az arisztokraták.

Ebből következik, hogy a demokrácia csak azon feltétel mellett
élhet, ha kebeléből arisztokratákat emel ki, vagy ha tűri, hogy
arisztokráciák emelkedjenek ki belőle.

Ez különösnek látszik, de semmi sem bizonyosabb. A demokráciák
életképességének mértéke az arisztokráciákat szülő azon erő, amit
magában hord.

És még ez sem elég, miként bátor voltam már egy alkalommal
mondani, hogy a demokráciák tűrjék el, hogy belőlük arisztokratikus
kollektivitások származzanak; szükséges, hogy maguk a demokráciák
arisztokratikusok legyenek olyan értelemben, hogy meg legyen bennük
erre az akarat és ezen akaratra irányuló hajlam. Szükséges, hogy az
egyének, akik alkotják, bírjanak egyéni kitartással és
szívóssággal, mert egyedül ezen feltétel mellett értik meg
arisztokráciájuk jótulajdonságait és fogják elviselni, feltartani
szeretni és fognak felette figyelemmel őrködni.

A nemzet olyan hadsereg, amely szereti vezérkarát, mert ismeri
vezérkarának jótulajdonságait és erényeit és csupán akkor érti meg
azokat, ha benne is megvannak azok, bár kifejletlen, de igen reális
és erős állapotban. A nemzet az akaratok foglalata, kollekciója
akaratok szervezete. Az akaratok kollekciója önmaga a nemzet; az
akaratok szervezése az arisztokrácia, amelyet magának adott,
amelyet jóváhagy és üdvözöl, mint erős akaratokat. A nép akaratának
abban kell állania, hogy főnökei bírjanak akarattal.

Gyakran ismétlem egy vígjátékból a kanditátus  ezen
szavait: «polgárok, mindazt, amit kívántok, én nálatok még jobban
kívánom.» A polgárok feleletének ennek kellett volna lenni: «Van
akaratom és ez az, hogy legyen akaratod és tudd is, hogy mit
akarsz.»

A felelősségre irányuló hajlam saját magad tisztelete és a
kollektivitás tisztelete, amelynek tagja vagy. Szükséges, hogy az
egyén tisztelni tudja önmagát és hogy a kollektivitás tisztelje
kollektív öntudatát és azon kötelességét, amelyet rád szab és hogy
a nemzet tisztelje nemzeti öntudatát és a nemzeti kötelességet,
amely abban áll, hogy befelé és kifelé szabadon éljen. Az a titkos
vágy, midőn mindenki egy másikra számít, másokra, vagy mindenkire,
lemondás és megfutamodás. Nagyon sok nálunk az, aki lemond
közönbösségből és aki megfutamodik lustaságból.

Küzdeni kell ezen nemzeti fogyatkozás ellen, melyet erkölcseink
szelid mivolta szült és amelyet a despotia hosszú ideje tartott fel
szinte gondosan. Soha se mondjátok: «ez nem az én hibám»; az
összesség, sőt a szelidebbek hibája ez. Sohase mondjátok: «Nem
tehetek semmit.» Valamit mindig tehetünk, ha mást nem is, legalább
példát adhatunk személyes energiánkkal és azzal, hogy felkeressük
azokat a körülöttünk levő, esetleg még homályba burkolt energiákat,
amelyekkel társulhatunk s magvát képezhetjük a társadalmi
erőnek.

Nem mondom, hogy a földi királyság az energikusoké és azoké,
akik nem félnek a szemrehányásoktól. Nem az uralkodásról, az
életről van szó. Csak az akarat által élünk. Goethe ezt mondá:
 «Csak akkor halunk meg, midőn lemondunk
az életről; addig élünk, ameddig akarunk.» Ez talán nem egészen áll
az egyesekre, de áll a népekre. Nietzsche sokat beszélt az
akaraterőről. Sok mondanivaló volna erre nézve, de van egy olyan
akaraterő, amelyet nem lehet eléggé ajánlani és kívánni
mindazoknak, akiket szeretünk, első sorban saját magunknak s ez az
önmagunk feletti hatalom akarata.






FORDÍTÓ JEGYZETEI.




 1 Szerző ezen mondását:
«blanc bonnét» et bonnét blanc», amely közmondás ezt jelenti: egyik
olyan, mint a másik, egyre megy; a magyar nép által használt
«szűrdolmány» és «dolmányszűr» közmondás által vélem megközelítőleg
visszaadni.




 2 A L’Action Francaise
royalista és antiszemita lap, amely a forradalom érdekében
agitál.




 3 Damilaville, Voltaire
barátja.




 4 La Tournelle (chambre
de la Tournelle; chambre du Parlament de Paris) Franciaországban a
királyság első idejében a Parlament kezdetben törvényszéket, később
országgyűlést jelentett. A parlamenti bíróság a király nevében
ítélt. 12 ilyen parlament volt. A párisi parlamenti bíróság mint
legfőbb bíróság működött s minthogy a királyi rendeleteket is
regisztrálta politikailag is jelentős szerepe volt.




 5 Két Lauzun ismeretes,
ú. m. Antoine Nampau de Caumant de Lauzun francia tábornok volt,
különben Montpensier asszony szeretője és finom világfi és Armand
de Biron, duc de Lauzun, szinte francia tábornok. Különben Lauzun
finom világfit jelent.




 6 Achem vagy Achen:
királyság Sumatra szigetén.




 7 La marquise de
Pretintaille: Béranger egyik alakja; különben a Franciaországba
1814 után visszatért nemesség prætensióit jelenti.




 8 Royer-Collard Péter
francia bölcsész és szónok, szül. 1845-ben.




 9 Lemaitre Gyula
Francia kritikus, szül. 1853-ban.






 10 Fronde az a párt,
amely a királyi udvarnak, különösen ausztriai Annának és
Mazarin-nak ellensége (1650 körül).




 11 Le Tartufe Moliére
vígjátéka és az abban szereplő főszemély neve, aki alatt de
Roquette Gábor autuni püspököt értette.




 12 Államosító
(étatiste), aki az államnak tulajdonít valamit, pl. az
oktatásügyet.




 13 Nacionalista
(nationaliste), aki a saját nemzetét részesíti előnyben.




 14 A nacionalitás elve
(principe des nationalites) azt jelenti, hogy ugyanazon nemzet
különálló alkatrészei egy politikai egészet képezzenek.




 15 Turgot
Anne-Robert-Jaques francia államférfi, XVI. Lajos király
minisztere.




 16 De Maurepas
Jean-Phélippeaux XVI. Lajos francia király mindenható minisztere
(1781.).






Lábjegyzetek.


 1) Elkésve jegyzem
meg, hogy Montesquieu ezt jól megfontolta; az angol zsüriről
beszélve, ezt mondja: «A nép testéből vett személyek által
gyakorolt bírói hatalom» és jegyzetben hozzáveti: «miként
Athénben.»

 2) Ami Martint illeti
– akire nézve biztos bírói tévedés forog fenn – az ő történetéből
nincs semmi, amit a zsüri ellen vagy mellett lehetne felhozni; egy
utazót orgyilkos módon megöltek, a lépések nyomai – a melyekbe
Martin cipői beleillettek – a bűntett helyéről Martin házához
vezettek; az orgyilkos egy szemtanú szerint, ruhái után ítélve,
Martinhoz hasonlított, a bűntény egy tanúja Martinnal szembesítve
azt mondja: «nem ösmerem fel őt» és Martin felkiált: «hála Isten!
ime egy ember, aki engem nem ismert fel». Ezen kétértelmű
szavakban a bíró beismerést lát; elítéli Martint. A bűntető par
amenti bíróság4 megerősíti. Martint kerékbe törik.
Az igazi orgyilkos, akit más dolog miatt tartóztattak le, a Martin
terhére rótt gyilkosság szerzőjéül magát jelenti ki. Itt nincs több
mondani való. Voltaire biztos benne, hogy a zsüri nem ítélte volna
el Martint: semmit nem tud róla, magam sem tudok többet.










TARTALOM.




	Jogi eszmék és szokások 5

	Foglalkozások 79

	A családban 106

	A politikai erkölcsök körében 119

	Mindnyájunknak 153








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK "... ÉS A FELELŐSSÉGTŐL VALÓ RETTEGÉS" ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/5469588852209747963_76175-cover.png
"... & a feleldsségtdl vald rettegés"
"A kontarsag kultuszanak' folytatésa

Emile Faquet

\q77_~-Y





