
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Aphorismes du temps présent

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Aphorismes du temps présent


Author: Gustave Le Bon



Release date: March 8, 2025 [eBook #75555]


Language: French


Original publication: Paris: Flammarion, 1913


Credits: Laurent Vogel (This file was produced from images generously made available by the Polona digital library)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK APHORISMES DU TEMPS PRÉSENT ***







GUSTAVE LE BON


APHORISMES

du Temps présent



PARIS

ERNEST FLAMMARION, ÉDITEUR

26, RUE RACINE


1913


TROISIÈME
MILLE   Prix : 4 fr.  »





PRINCIPALES PUBLICATIONS

DU Dr GUSTAVE LE BON



1o RECHERCHES EXPÉRIMENTALES


	La Fumée du Tabac. 2e édition augmentée de nouvelles
recherches sur les divers alcaloïdes que la fumée du tabac
contient. In-8o. (Épuisé.)

	La Vie. — Traité de physiologie humaine. 1 volume
in-8o, illustré de 300 gravures. (Épuisé.)

	Recherches expérimentales sur l’Asphyxie. (Comptes
rendus de l’Académie des Sciences.)

	Recherches anatomiques et mathématiques sur les
lois des variations du volume du crâne. (Épuisé.)

	La Méthode graphique et les appareils enregistreurs,
contenant la description des nouveaux instruments
de l’auteur. 1 vol. in-8o, avec 63 figures. (Épuisé.)

	Les Levers photographiques. Exposé des méthodes des
levers de cartes et de plans employées par l’auteur pendant
ses voyages. 2 vol. in-18. (Gauthier-Villars.)

	L’Équitation actuelle et ses principes. — Recherches
expérimentales. 4e édition. 1 vol. in-8o, avec un atlas de
200 photographies instantanées. (Flammarion.)

	Mémoires de physique. Lumière noire. Phosphorescence.
Ondes hertziennes. Dissociation de la matière.
Énergie intra-atomique, etc.

	L’Évolution de la matière. 1 vol. in-18, illustré de
62 figures photographiées au laboratoire de l’auteur. 24e édition.
(Flammarion)

	L’Évolution des forces. 1 vol. in-18, illustré de 40 figures.
13e édition. (Flammarion.)



2o VOYAGES, HISTOIRE, PHILOSOPHIE


	Voyage aux monts Tatras, avec une carte et un panorama
dressés par l’auteur. (Publié par la Société géographique de
Paris.)

	Voyage au Népal. (Publié par le Tour du monde.)

	L’Homme et les Sociétés. — Leurs origines et leur
histoire. 2 vol. in-8o. (Épuisé.)

	Les premières Civilisations de l’Orient. Grand in-4o,
illustré de 430 gravures, 2 cartes et 9 photographies. (Flammarion.)

	La Civilisation des Arabes. Grand in-4o, illustré de 366
gravures, 4 cartes et 11 planches en couleur, d’après les documents
de l’auteur. (Épuisé.)

	Les Civilisations de l’Inde. Grand in-4o, illustré de 352 photogravures
et 2 cartes, d’après les photographies exécutées par
l’auteur. 2e édition. (Épuisé.)

	Les Monuments de l’Inde. In-folio, illustré de 400 planches,
par l’auteur. (Épuisé.)

	Les Lois psychologiques de l’évolution des peuples.
1 vol. in-18, 10e édition. (F. Alcan.)

	Psychologie des foules. 1 vol. in-18, 18e édition. (F. Alcan.)

	Psychologie du Socialisme. 1 vol. in-8o de la Bibliothèque
de philosophie contemporaine. 7e édition. (F. Alcan.)

	Psychologie de l’Éducation. 1 vol. in-18, 14e mille. (Flammarion.)

	La Psychologie politique. 1 vol. in-18, 9e mille. (Flammarion.)

	Les Opinions et les Croyances. 1 vol. in-18, 7e mille.
(Flammarion.)

	La Révolution française et la psychologie des
révolutions. 1 vol., in-18, 9e mille. (Flammarion.)






Il existe des traductions en allemand, anglais, italien,
russe, polonais, espagnol, portugais, suédois, tchèque,
arabe, turc, hindoustani, japonais, etc., de plusieurs des
précédents ouvrages.





A

S. A. R. LE PRINCE GEORGES DE GRÈCE


Affectueux Souvenir


GUSTAVE LE BON





PRÉFACE



Ce livre a pour but de condenser en aphorismes
quelques-unes des idées disséminées dans
mes divers ouvrages.


Grâce à sa forme brève, l’aphorisme impressionne
l’esprit et se retient facilement. Il constitue,
pour ces raisons, un des genres littéraires
les plus répandus.


La plupart de nos vérités, c’est-à-dire des
idées que nous nous faisons des choses, se
présentent à l’esprit sous une forme concise.
L’expérience humaine fut toujours synthétisée
en proverbes et sentences, qui sont les aphorismes
des peuples. L’homme pense par aphorismes
et se guide avec des aphorismes.
L’aphorisme le dispense de longuement réfléchir
avant d’agir.


Ces avantages ne sont pas sans inconvénients.
L’aphorisme représente en effet la
conclusion d’une démonstration que le lecteur
doit chercher.


Quand cette démonstration se devine facilement,
l’aphorisme est voisin du truisme ; si on
ne la saisit pas, l’aphorisme reste incompréhensible.
Il semble donc condamné à n’exprimer
que des vérités très générales et souvent évidentes.
Tel est justement le cas de la plupart
des proverbes.


Si je n’ai pas hésité à faire figurer dans
ce livre certaines propositions dont l’évidence
ne s’impose pas tout d’abord, c’est que leur
démonstration se trouve dans mes ouvrages.
Ce petit volume en est la synthèse.


GUSTAVE LE BON


Paris, Mars 1913.





LIVRE PREMIER

La Vie Affective





I

LE CARACTÈRE
ET LA PERSONNALITÉ



On ne se conduit pas avec son intelligence
mais avec son caractère.






Le moi se compose d’un agrégat d’éléments
ancestraux souvent hétérogènes. Son
unité est aussi fictive que celle d’une armée.






La psychologie de chaque individu
est formée de psychologies superposées :
psychologie de sa race, de sa famille, de
son groupe. Un homme peut rarement se
soustraire à cette addition de forces accablantes.






Les transformations brusques du caractère
tiennent à ce que certains événements,
font surgir une des nombreuses personnalités
qui sommeillent en nous.






Il est impossible de juger les sentiments
d’un être par sa conduite dans un cas déterminé.
L’homme d’une circonstance n’est pas
celui de toutes les circonstances.






Pour connaître un homme il faut l’étudier
en temps de grandes crises, notamment de
révolutions. Alors seulement se révèlent ses
diverses possibilités de caractère.






La constance du caractère représente
surtout la constance du milieu.






Les raisons attribuées par nous à nos actes
constituent rarement leurs vrais mobiles.
Elles servent surtout à justifier les impulsions
sentimentales et mystiques qui nous
ont fait agir.






Les contradictions de la conduite tiennent
souvent aux dissemblances de la volonté
consciente et de la volonté inconsciente.






L’intelligence et la volonté inconscientes,
étant quelquefois supérieures à l’intelligence
et à la volonté conscientes, des hommes
raisonnant fort mal peuvent agir très bien.






Supposer chez les autres des sentiments
identiques à ceux qui nous mènent, est se
condamner à ne jamais les comprendre.






Grâce aux suggestions de l’habitude, les
hommes savent chaque jour ce qu’il faut
dire, faire et penser.






L’être irrésolu n’est pas guidé par ses
véritables désirs, mais par ceux qu’il se suppose
au moment où il est forcé d’agir.






Quand on ne gêne pas par sa volonté,
on nuit souvent par son inertie.






Les héros populaires n’ont pas toujours
le caractère qu’on leur attribue, mais ils
finissent souvent par le prendre.






Les œuvres importantes résultent plus
rarement d’un grand effort, que d’une accumulation
de petits efforts.






Le proverbe : Qui peut le plus peut le
moins, n’est pas toujours exact. Les esprits
supérieurs réussissent parfois mieux les
choses difficiles que les choses faciles.






La vanité est pour les imbéciles une puissante
source de satisfaction. Elle leur
permet de substituer aux qualités qu’ils
n’acquerront jamais, la conviction de les
avoir toujours possédées.






Nul besoin d’être loué quand on est sûr
de soi. Qui recherche la louange doute de
sa propre valeur.






Appartenir à une école, c’est perdre sa
personnalité ; ne pas appartenir à une école,
c’est abdiquer toute possibilité de prestige.






Les grandes pensées viennent de l’esprit
et non du cœur comme on l’a soutenu, mais
c’est du cœur qu’elles tirent leur force.






Le caractère et l’intelligence étant rarement
réunis, il faut se résigner à choisir
ses amis pour leur caractère et ses relations
pour leur intelligence.






Chez les natures sensibles, l’âme est une
mer changeante, sur laquelle la lumière des
choses se reflète chaque jour avec des
nuances différentes.






Les grandes supériorités mentales sont un
peu comparables aux monstruosités botaniques
artificiellement créées. Leur descendance
retourne toujours au type moyen de
l’espèce.






On n’est pas maître de ses désirs, on l’est
souvent de sa volonté.






Rien ne résiste à une volonté forte et
continue : ni la nature, ni les hommes, ni
la fatalité même.






Une volonté forte a le plus souvent un
désir fort pour soutien. Le désir est l’âme
de la volonté.





II

L’AFFECTIF ET LE RATIONNEL



Les sentiments sont la base de l’existence.
Le jour où le dévouement, la pitié, l’amour,
et les illusions qui nous mènent, seraient
remplacés par la froide raison, tous les
ressorts de l’activité se trouveraient brisés.






Le rôle de la raison apparut très tard
dans l’histoire de notre planète. Pendant
des entassements d’âges, les êtres ont vécu
et se sont transformés sans elle.






L’évolution des sentiments est indépendante
de la volonté. Nul ne peut aimer ou
haïr à son gré. L’homme le plus fort reste
sans pouvoir sur la vie de ses éléments affectifs
et ne peut qu’en réfréner l’expression.






Les sentiments, quoique peu variables,
changent souvent d’objet. C’est ce qui fait
croire à leurs transformations.






En matière de sentiment, l’illusion crée
vite la certitude.






Les sentiments simulés finissent quelquefois
par devenir des sentiments éprouvés.






La force des évidences sentimentales, est
de ne pas tenir compte des évidences
rationnelles.






Les diverses formes de logiques : mystique,
sentimentale et rationnelle, n’ayant
pas de commune mesure, peuvent se superposer
mais non se concilier.






Les sentiments se combattent avec des
sentiments, ou des représentations mentales
de sentiments, jamais avec des raisons.






Ce qu’on fait par orgueil est supérieur à
ce qu’on accomplit par devoir.






Les impulsions sentimentales et mystiques
agissent beaucoup plus sur la conduite
des hommes, que toutes les démonstrations
rationnelles.






Une idée, dénuée de soutien affectif ou
mystique, n’exerce aucune action. Elle est
un fantôme sans prestige, sans durée et sans
force.






Les influences affectives, mystiques et collectives
sont les grandes régulatrices de
l’histoire.






Démontrer qu’une chose est rationnelle
ne prouve pas toujours qu’elle soit raisonnable.





III

LE PLAISIR ET LA DOULEUR



L’homme ne possède que deux certitudes
absolues : le plaisir et la douleur. Elles
orientent toute sa vie individuelle et sociale.






Les codes religieux et sociaux n’ont
jamais pu trouver d’autres soutiens à leurs
prescriptions, que l’attrait du plaisir et la
crainte de la douleur : châtiments ou récompenses,
paradis ou enfer.






Les variations possibles de la sensibilité
n’étant pas très étendues, les bornes du
plaisir et de la douleur sont bientôt atteintes.






La répétition fréquente des mêmes sensations,
engendre un effet physiologique
qu’on pourrait qualifier loi de lassitude. Elle
oblige les êtres sensibles à varier souvent
leurs désirs.






Les croyants reconnaissent que l’attrait
du paradis serait moins vif sans la crainte
de l’enfer.






Le plaisir étant éphémère, et le désir
durable, les hommes sont plus facilement
menés par le désir que par le plaisir.






Le bonheur est surtout de l’espérance
réalisable, mais non réalisée encore.






L’homme qui, suivant le conseil du bouddhisme,
tuerait en lui le désir perdrait toute
raison d’agir.






Le désir établit l’échelle de nos valeurs.
L’idéal de chaque peuple est la synthèse de
ses désirs.






Les grands manieurs d’hommes furent
toujours des créateurs de désirs. Les réformateurs
ne font que substituer un désir à
un autre désir.






La vie paraîtrait trop longue si elle n’était
consacrée à poursuivre des bonheurs chimériques,
et à regretter ceux qu’on ne peut
atteindre.






L’homme vraiment sage saurait maîtriser
toutes les impulsions de son cœur, mais être
sage n’est pas toujours être heureux.






La vue du malheur est antipathique au
bonheur. L’amitié ne dure guère entre
l’homme heureux et l’homme malheureux.






L’attraction et la répulsion dirigent l’évolution
des mondes. L’amour et la haine,
qui en sont des formes, dirigent l’évolution
des êtres.






La véritable durée de la vie ne dépend
pas du nombre des jours, mais de la diversité
des sensations accumulées pendant ces jours.





IV

LA PSYCHOLOGIE FÉMININE



La femme est trop confinée dans le
domaine de l’affectif et du mystique, pour
être beaucoup influencée par un raisonnement.






L’intuition est souvent supérieure à la raison.
Elle fait deviner à des femmes, raisonnant
mal, des choses incomprises d’hommes
raisonnant très bien.






La femme demeurant plus apte à sentir
qu’à raisonner, on n’améliore pas sa destinée
en l’obligeant à trop penser.






Selon les divers ordres d’activité, la femme
est inférieure ou supérieure à l’homme. Elle
est rarement son égale.






En matière d’art et de toilette, les femmes
n’ont que des goûts suggérés.






La femme ne pardonne pas à l’homme
de deviner ce qu’elle pense, à travers ce
qu’elle dit.






Dominer ou être dominée, il n’y a pas
pour l’âme féminine, d’autre alternative.






L’affectif étant mal exprimable en termes
intellectuels, vouloir raisonner sur l’amour
c’est forcément déraisonner.






Les femmes perdraient vite leur empire
sur l’homme, si elles pouvaient acquérir la
faculté d’être sincères.






L’homme ne croit guère la femme que
quand elle ment. Il la condamne ainsi à
souvent mentir.






L’obstination habituelle des femmes et
des diplomates à nier l’évidence, est la principale
cause du scepticisme que leurs propos
inspirent.






Les femmes reprochent aux hommes de
ne pas les comprendre, mais quels êtres
de mentalités différentes se sont jamais
compris ?






En amour, quand on demande des paroles,
c’est qu’on a peur d’entendre les pensées.






L’amour élève ou abaisse, il ne nous permet
donc pas de rester nous-même.






La femme est trop peu sortie encore du
domaine de l’Instinctif pour ne pas préférer,
à la gloire la plus haute, l’amour le plus
médiocre.






L’amour craint le doute, cependant il
grandit par le doute et périt souvent par la
certitude.






Les passions modérées sont les plus
durables. On arrive vite à ne plus se supporter
quand on commence par trop s’aimer.






L’amour devenu clairvoyant, est bien près
de finir.






Vouloir retenir un amour qui meurt, c’est
prétendre ralentir l’écoulement des jours.





V

LES OPINIONS



Nos opinions représentent souvent de
petites croyances en voie de formation, et
par conséquent non stabilisées encore.






Une opinion peut avoir des origines affectives,
mystiques ou rationnelles. L’origine
rationnelle est la plus rare.






Les opinions de la majorité des hommes
ne se fondent pas sur des arguments, mais
sur des haines, des sympathies ou des espérances.






Le milieu crée nos opinions. Les passions
et l’intérêt les transforment.






La plupart des hommes sont incapables
de se former une opinion personnelle, mais
le groupe social auquel ils appartiennent
leur en fournit de toutes faites.






Peu d’êtres savent voir les choses comme
elles sont. Les uns aperçoivent seulement
ce qu’ils veulent voir, les autres ce qu’on
leur fait voir.






Il faut un esprit très indépendant, pour
se créer cinq ou six opinions personnelles
dans le cours de l’existence.






Si les opinions les moins fondées sont
généralement très tenaces, c’est qu’elles
ont pour soutien des éléments affectifs et
mystiques sur lesquels la raison reste sans
prise.






Un livre peut modifier pendant quelques
instants les opinions du lecteur, mais ses
idées inconscientes reprennent bientôt leur
force.






L’intolérance des opinions l’emporte sur
la tolérance, parce que la première est
d’origine affective ou mystique, et la seconde
d’origine rationnelle.






Contester la valeur d’une opinion d’origine
affective ou mystique, c’est la fortifier.






Les foules ne créent pas l’opinion, mais
lui donnent sa force. Une opinion populaire
devient vite contagieuse.






Il n’y a guère aujourd’hui de journaux
assez indépendants, pour permettre à leurs
rédacteurs des opinions personnelles.






L’absence d’esprit critique favorise beaucoup
l’adoption des opinions générales,
nécessaires à l’existence d’une société. Un
peuple, dont toutes les unités seraient
douées d’esprit critique, ne subsisterait pas
longtemps.






La force d’une opinion générale est irrésistible.
En la créant on la domine ; si on ne
sait pas la créer il faut la subir.





VI

LES MOTS ET LES FORMULES



L’affectif, n’ayant pas d’équivalent rationnel,
n’est pas exprimable en termes intellectuels.
Les mots ne peuvent donc traduire
les sentiments avec exactitude.






Derrière certains mots, se trouve un
monde d’idées que ces mots ne sauraient
atteindre.






Plus un mot est d’usage général, plus il
revêt de sens différents suivant la mentalité
des hommes qui l’emploient.






L’incompréhension qui domine les relations
entre les êtres de races, de situations
sociales et de sexes différents, est irréductible,
parce que les mêmes mots éveillent
chez eux des idées dissemblables. On peut
donc dire qu’en réalité, ils ne parlent pas la
même langue.






Les mots qui représentent des idées
abstraites, ne sont pas traduisibles avec
exactitude dans une langue étrangère.
D’un peuple à l’autre, les mêmes mots correspondent
à des images mentales différentes.






L’interprétation diverse de mêmes mots,
par des êtres de mentalité dissemblable, a
été une cause fréquente des luttes historiques.






Dans l’art de gouverner figure la nécessité
d’utiliser les mots possédant du prestige.
Leur action est généralement plus efficace
que celle des arguments rationnels.






Le contenu mystique de certaines formules,
leur donne un pouvoir magique
redoutable. Des milliers d’hommes se firent
tuer pour des paroles qu’ils ne pouvaient
comprendre, et d’ailleurs dépourvues de
sens rationnel.






En politique, les choses ont moins d’importance
que leurs noms. Déguiser sous
des mots bien choisis, les théories les plus
absurdes, suffit souvent à les faire accepter.






Certains mots, certaines formules, sont de
puissants évocateurs d’images, mais leur vie
est éphémère. Ils s’usent et perdent alors
la faculté d’émouvoir.






Les mots fixés par l’écriture ne peuvent
changer que lentement. Leur sens et les
images qu’ils évoquent évoluent au contraire
rapidement. Un langage ancien ne peut
donc représenter que les idées d’autrefois.






Chez beaucoup d’hommes, la parole précède
la pensée. Ils savent seulement ce
qu’ils pensent, après avoir entendu ce qu’ils
disent.





VII

LA PERSUASION



§ 1. La suggestion, la répétition
et la contagion.


Un traité complet de l’art de persuader
pourrait ne contenir que cinq chapitres :
Affirmation, Répétition, Prestige, Suggestion,
Contagion.






Persuader n’est pas simplement convaincre,
mais faire agir.






Les raisonnements peuvent convaincre,
mais ils ne font pas toujours agir. La suggestion,
la répétition et la contagion pénétrant
dans l’inconscient, tendent au contraire
à se transformer en actes.






La contagion mentale est le plus sûr
agent de propagation des opinions et des
croyances. Les convictions politiques ne se
fondent guère autrement, on tâche ensuite
de leur donner un aspect rationnel pour les
justifier.






Si les observations collectives sont presque
toujours erronées, c’est qu’elles représentent
souvent l’illusion d’un individu, transmise
par voie de contagion.






Dès que, par suggestion ou contagion, une
opinion est fixée dans l’esprit, son absurdité
n’apparaît plus, la raison ne peut
l’atteindre, elle domine la volonté et la
conduite.






Suffisamment répétées, les théories les
plus funestes finissent par s’incorporer dans
l’inconscient et devenir mobiles d’action.






Obtenir par suggestion, vaut toujours
mieux qu’obtenir par contrainte.






L’art des grands meneurs, est de créer
chez ceux qu’ils entraînent, des personnalités
nouvelles.






Pour acquérir une autorité momentanée,
il suffit généralement de persuader qu’on la
possède.






On domine plus facilement les peuples
en excitant leurs passions, qu’en s’occupant
de leurs intérêts.






Pour agir profondément sur les hommes,
ce n’est pas leur âme consciente qu’il importe
d’influencer, mais leur âme inconsciente.






Qui sait dompter ou séduire, n’a pas
besoin de discourir pour persuader.



§ 2. Le Prestige.


A qui possède le prestige, la force est
inutile.






Le prestige peut remplacer la force, mais
la force ne remplace pas le prestige.






La force contraint à obéir, le prestige
enlève jusqu’à l’idée de désobéir.






Pas d’obéissance volontaire sans respect,
pas de respect sans prestige.






En remplissant l’âme d’étonnement et de
respect, le prestige paralyse les facultés critiques
et rend la suggestion facile.






Une erreur, auréolée de prestige, exercera
toujours plus d’action qu’une vérité
sans prestige.






Les gouvernements et les peuples qui
perdent leur prestige, ont bientôt tout
perdu.





LIVRE II

La Vie Collective





I

L’AME DES RACES



Les races pures n’existent plus que parmi
les primitifs. Chez les peuples civilisés, la
répétition des croisements et l’identité du
milieu ont fini par former des races historiques
nouvelles, analogues aux races pures.






Les caractères psychologiques d’une race
historique, sont aussi stables que ses caractères
anatomiques. Ils se transmettent par
l’hérédité avec régularité et constance.






Le hasard des conquêtes peut courber
sous une seule domination plusieurs peuples
différents. Des siècles de croisements et
de conditions d’existence identiques, leur
sont nécessaires pour acquérir une âme
nationale.






L’histoire d’un peuple est le récit de ses
efforts pour stabiliser son âme et sortir
ainsi de la barbarie.






La force d’un peuple réside moins dans
la puissance de ses armées, que dans la communauté
de sentiments engendrée par la
solidité de son âme nationale. L’âme nationale
des Romains leur fit dominer le monde.
Ils disparurent en la perdant.






L’évolution régressive étant toujours plus
rapide que l’évolution ascendante, les
peuples mettent des siècles à acquérir une
certaine structure mentale et la perdent
parfois très vite.






Un peuple civilisé représente une foule,
dont l’âme a été stabilisée par de lentes
accumulations ancestrales.






L’âme stable de la race tend toujours à
lutter contre l’âme instable de la foule et à
limiter ses oscillations. Les foules font les
révolutions. L’âme de la race en restreint
la durée.






Chaque race historique et chaque phase
de la vie de cette race impliquent certaines
institutions, certaines morales, certains
arts, certaines philosophies et n’en
impliquent pas d’autres. Jamais peuple
n’adopta une civilisation étrangère sans la
transformer entièrement.






Prétendre imposer nos institutions, nos
coutumes et nos lois aux indigènes d’une
colonie, c’est vouloir substituer au passé
d’une race le passé d’une autre race.






Sans rigidité, l’âme ancestrale ne possède
aucune permanence. Sans une certaine malléabilité,
elle ne saurait s’adapter aux changements
de milieux, engendrés par l’évolution
de la civilisation, et en conséquence progresser.






L’hérédité seule peut lutter contre l’hérédité.
Les croisements entre individus inégaux
désagrègent l’âme ancestrale de la
race. Plusieurs nations périrent pour ne
l’avoir pas compris.






Le patriotisme représente la synthèse des
aspirations de l’âme nationale.






Le métis est un homme qui flotte entre
les impulsions contraires d’ancêtres, d’intelligence,
de moralité et de caractère différents.






Un peuple de métis est ingouvernable.






Le passé ne meurt jamais. Il vit en nous-même
et constitue le guide le plus sûr de
la conduite des individus et des peuples.
L’âme des vivants est faite surtout de la
pensée des morts.






Les morts sont souvent terriblement
tyranniques.






Créer des idées qui influenceront les
hommes, c’est mettre un peu de soi-même
dans la vie de ses descendants.





II

L’AME DES FOULES



Chez les hommes en foule se forme une
âme collective, très différente de l’âme
individuelle de chacun d’eux.






L’âme des foules est dominée par une
logique particulière inconsciente : la logique
collective.






L’homme faisant partie d’une multitude
cesse d’être lui-même. Sa personnalité consciente
s’évanouit dans l’âme inconsciente de
la foule. Il perd tout esprit critique, toute
aptitude à raisonner, et redevient un primitif.
Il en a les héroïsmes, les enthousiasmes
et les violences.










Excitabilité, fureurs subites, inaptitude
au raisonnement, crédulité sans bornes,
intolérance excessive, obéissance servile aux
meneurs, constituent les caractères principaux
des foules.






Toujours intellectuellement au-dessous de
l’homme isolé, une foule peut lui être supérieure
ou inférieure dans le domaine des
sentiments. Elle devient aussi aisément
héroïque que criminelle.






La foule est un être amorphe, incapable
de vouloir et d’agir sans meneur. Son âme
semble liée à celle de ce meneur.






Exagérées dans leurs sentiments, les
foules réclament de leurs meneurs la même
exagération.






Il est beaucoup plus facile de suggestionner
une collectivité qu’un individu.






La notion de sa puissance et de son
irresponsabilité, donne à la foule une intolérance
et un orgueil excessifs.






La foule est plus susceptible d’héroïsme
que de moralité.






Il faut à la foule un fétiche : personnage,
doctrine ou formule.






L’extrême sensibilité des foules rend leurs
sentiments très mobiles. Elles passent facilement
de l’adoration à la haine.






Le mysticisme, qui sature les foules, leur
fait attribuer une puissance mystérieuse à
la formule politique, ou au héros qui les
séduit.






Confinée dans l’affectif et le mystique, la
foule est incapable de voir ce qu’apercevrait
clairement l’observateur isolé. Un
témoignage collectif est donc le plus souvent
erroné.






La foule ne retient guère des événements
que leur côté merveilleux. Les légendes
sont plus durables que l’histoire.






Les foules exigent avant tout des espérances.
Privées du sens des possibilités et
douées d’une crédulité infinie, elles acceptent
les plus invraisemblables promesses.






Dans les foules, les sentiments les émotions
et les croyances, exercent un pouvoir
contagieux, contre lequel aucun argument
rationnel ne peut lutter.






L’affirmation, la répétition, la contagion
et le prestige constituent les seuls moyens
efficaces de persuader les foules.






Une idée n’est acceptée par les foules que
concrétisée en formules brèves et violentes.






L’altruisme est une vertu collective. L’intérêt
personnel, si influent sur les individus,
agit peu sur les multitudes.






Toujours impressionnées par la force,
les foules le sont rarement par la bonté.






Les foules ne respectent que les forts.
Le mépris du faible a toujours été leur loi.






A la liberté, les foules ont généralement
préféré l’égalité dans la servitude.






Quand les freins sociaux, qui contiennent
les instincts des multitudes, sont brisés, elles
retombent très vite dans la barbarie ancestrale.






Il est parfois utile à un politicien d’invoquer
la sagesse, le bon sens et la modération
des multitudes. Les croire douées de telles
qualités rend incapable de gouverner.






Céder une fois à la foule, c’est lui donner
conscience de sa force et se condamner à lui
céder toujours.






Le poids du nombre tend chaque jour
à se substituer au poids de l’intelligence.
Mais si le nombre peut détruire l’intelligence,
il est incapable de la remplacer.






Les foules comprennent rarement quelque
chose aux événements qu’elles accomplissent.





III

L’AME DES ASSEMBLÉES



Les grandes assemblées possèdent les
principales caractéristiques des foules :
Niveau intellectuel médiocre, excitabilité
excessive, fureurs subites, intolérance complète,
obéissance servile aux meneurs.






Une foule hétérogène formée d’individus
différents, réunis au hasard, n’a qu’une
âme transitoire. Une foule homogène :
comités politiques, groupements professionnels,
congrégations, etc., possède une
âme collective que la communauté des
intérêts rend assez fixe.






Bien que soumise aux règles de la psychologie
collective, une assemblée politique
n’agit pas toujours comme une foule, parce
que les groupes rivaux dont elle se compose
possèdent des intérêts contraires et ont chacun
leurs meneurs.






L’homme médiocre augmente sa valeur
en faisant partie d’un groupe ; l’homme
supérieur la diminue.






Certains meneurs violents et possédant
du prestige, parviennent quelquefois à transformer
tous les groupes d’une réunion, en
une seule foule soumise à leur volonté. Les
grandes assemblées révolutionnaires fournirent
plusieurs exemples de ce phénomène.






L’âme collective des assemblées les conduit
souvent à des votes contraires aux
volontés individuelles de leurs membres.
L’histoire de la Révolution est incompréhensible
sans la connaissance de cette loi.






On ne peut agir sur les individus d’un
groupe qu’en influençant d’abord les meneurs
de ce groupe.






Une minorité brutale et hardie conduira
toujours une majorité craintive et irrésolue.






La peur est un des plus grands mobiles
d’action des assemblées politiques. C’est
par excès de peur qu’elles manifestent quelquefois
un peu de courage.





IV

LA VIE DES PEUPLES



Les principes directeurs capables de
guider un peuple n’ont pas besoin d’être
nombreux, il suffit qu’ils soient stables et
universellement respectés.






La destinée d’un peuple dépend beaucoup
plus de son caractère, que de son intelligence.






L’âme ancestrale d’un peuple domine
toute son évolution. Les bouleversements
politiques ne modifient que l’expression de
cette âme.






Garder les institutions du passé, mais les
transformer insensiblement, est pour les
peuples une grande force. Les Romains
jadis, les Anglais de nos jours, sont à peu
près les seuls ayant su réaliser cet idéal.






Un peuple n’essaya jamais de rompre
brusquement avec ses aïeux, sans bouleverser
profondément le cours de son histoire.






Le joug formidable des ancêtres écrase
l’individu mais fortifie la société.






Pour un peuple, ne pas avoir de passé,
comme les États-Unis, par exemple, est à
la fois une force et une faiblesse.






Un peuple ne pourrait pas plus transmettre
à un autre ses institutions, que lui
léguer son âme.






La conquête durable d’un peuple ne se
fait pas avec des canons, mais par l’établissement,
entre conquérant et conquis,
d’une certaine communauté de sentiments,
d’intérêts et de pensées.






Un peuple n’est vraiment fort que si
les classes qui le composent possèdent
beaucoup d’intérêts communs. L’égoïsme
individuel agit alors dans le même sens que
l’égoïsme collectif.






Les divergences politiques chez un
peuple, dont l’âme nationale est solidement
constituée, s’effacent vite devant de grands
intérêts collectifs.






Les nations latines se fatiguent plus rapidement
de la liberté que de la servitude.






Les peuples qui n’ont pas su acquérir une
discipline interne, sont condamnés à subir
une discipline externe.






L’élite d’un peuple crée ses progrès, les
individus moyens font sa force.






Dans la vie d’un peuple l’effort continu
est seul efficace. L’effort intermittent peut
créer des révolutions ; il ne réalise pas de
progrès durables.






Un peuple dont la population augmente
rapidement ne saurait rester pacifiste. Il
finit par envahir les voisins dont la population
demeure stationnaire.






Les peuples restent toujours saturés de
mysticisme. Les lois, les institutions et les
gouvernements, représentent pour eux des
puissances magiques, capables de changer le
cours des choses à leur gré.






Chez les primitifs, l’homme n’étant pas
dégagé des influences collectives, l’âme de
l’individu diffère peu de celle de son
groupe.






Une civilisation avancée contient des
résidus de toutes les étapes successivement
franchies. L’homme des cavernes et les
barbares du temps d’Attila y ont des représentants.






Les barbares de l’avenir ne surgiront pas
du dehors, mais de cette armée des inadaptés,
que les civilisations en progressant
laissent derrière elles.






Si médiocre que soit un homme d’État,
ses facultés de jugement et de prévision
sont supérieures à celles d’une réunion de
diplomates. Par leur groupement, ces derniers
acquièrent la mentalité inférieure des
foules. Le sort des peuples réglé par des
congrès fut toujours misérable.






La civilisation d’un peuple est le vêtement
extérieur de son âme, l’expression visible
des forces invisibles qui le mènent.






Une civilisation utilise la science, mais ne
s’édifie pas sur elle.






Une foi forte rend un peuple invincible,
tant qu’il ne rencontre pas devant lui une
foi plus forte.






En créant des freins sociaux puissants les
peuples sortent de la barbarie, en les brisant
ils y retournent.






Les progrès d’un peuple ne sont déterminés
ni par les gouvernements ni par les
révolutions, mais par la somme des efforts
des individus qui le composent.






Les peuples, comme les espèces vivantes,
disparaissent lorsque, trop stabilisés par un
long passé, ils sont devenus incapables de
s’adapter à de nouvelles conditions d’existence.





V

LES INSTITUTIONS ET LES LOIS



Les hommes en société ne pouvant vivre
sans tyrannie, la plus acceptable est encore
celle des lois.






Les peuples étant gouvernés par leur
mentalité et non par les institutions qu’on
leur impose, les lois doivent être l’expression
de cette mentalité. Une loi utile pour
un peuple devient souvent nuisible pour un
autre.






Les lois n’ont pas à s’occuper de la
logique rationnelle. Elles sont filles de
nécessités indépendantes de cette logique.






Les lois doivent fixer des nécessités et
non des passions. Celles édictées sous l’empire
d’une passion ne sont jamais durables.






Les lois stabilisent des coutumes, elles
peuvent rarement en créer.






Une loi qui ne sanctionne pas simplement
la coutume, c’est-à-dire l’expérience du
passé, ne fait que codifier notre ignorance
de l’avenir.






Les nécessités sociales évoluant plus vite
que les codes, la jurisprudence doit compléter
et modifier les lois.






Les institutions politiques ne créent pas
les sentiments d’un peuple. Elles sont
engendrées par ces sentiments.






Les institutions imposées à coups de
décrets troublent toujours le jeu des facteurs
politiques que les nécessités naturelles
finiraient par équilibrer.






Croire, comme les politiciens, à la puissance
transformatrice des lois, c’est oublier
que derrière les phénomènes visibles, se
trouvent toujours des forces invisibles qui
les déterminent.






Si tant de lois accroissent les maux
qu’elles prétendaient guérir, c’est qu’en
les votant on ignorait leurs incidences.






Une loi générale, c’est-à-dire non édictée
contre un parti, peut être despotique, elle
n’est pas arbitraire.






La tyrannie individuelle est prochaine
quand les collectivités se soustraient au joug
des lois.






Un délit généralisé devient bientôt un
droit.






Les lois n’ayant que la force armée pour
soutien, ne sauraient durer longtemps.






On remanie facilement sur le papier les
lois d’une nation, on ne refait pas son âme.





VI

LE DROIT



La nature ignore la justice. L’équité est
une création de l’homme.






Le droit ne commence qu’à dater du
moment où l’on détient la force nécessaire
pour le faire respecter.






Dès qu’on possède la force, on cesse
d’invoquer la justice.






Le droit et la justice ne jouent aucun
rôle dans les relations entre peuples de
forces inégales.






On ne peut opposer le droit à la force,
car la force et le droit sont des identités.
Le droit est de la force qui dure.





VII

LA MORALE



Les lois morales ne sont pas des entités
fictives, mais d’impérieuses nécessités.






La morale représente la synthèse des
besoins sociaux d’une époque. Par le fait
seul qu’elle veut subsister, une société est
obligée d’avoir un criterium irréductible du
bien et du mal.






Nulle civilisation ne pouvant durer sans
morale, les codes n’accumuleront jamais
trop de sévérités pour maintenir les prescriptions
morales.






Formule des nécessités d’existence d’une
société à un moment donné, la morale
évolue avec ces nécessités.






En droit, comme en morale, certaines
nécessités ne sont pas toujours des vérités,
mais il est inutile de contester des nécessités.






Toute morale qui, sous l’influence de l’hérédité,
de l’éducation et des codes, n’est pas
devenue inconsciente, et par conséquent
instinctive, ne constitue pas une sûre morale.






Les règles morales n’ont de force que
lorsqu’il n’y a plus de mérite à les observer.






Une vertu pratiquée sans effort est une
qualité, mais non une vertu.






Vouloir, avec beaucoup de philosophes,
fonder la morale sur la raison pure est une
dangereuse illusion. Une morale, dépourvue
de supports affectifs ou mystiques, reste
sans durée et sans force.






La morale ne s’apprend qu’en la pratiquant.
Elle fait partie, comme les arts, de
ces connaissances que ne sauraient enseigner
les livres.






Le milieu et l’exemple sont deux grands
générateurs de la morale.






Il faut quelquefois des siècles à un peuple
pour acquérir une morale et peu d’années
pour la perdre.






La morale d’un peuple représente l’échelle
de ses valeurs.






Le minimum possible de morale est celui
prescrit par les codes et maintenu par les
gendarmes. Dès que ce minimum cesse
d’être respecté, l’anarchie commence.






Au-dessus de la morale indispensable,
maintenue par les codes, existe une morale
plus haute qui apprend à sacrifier l’intérêt
individuel à l’intérêt collectif. Une société
peut durer avec la première, elle ne grandit
pas sans la seconde.






On peut considérer comme un grave
symptôme de décadence, que la moralité
des classes dirigeantes tombe au-dessous de
celle des classes dirigées.






Faute d’un code accepté, la morale internationale
n’a jamais réalisé aucun progrès.
Elle est restée celle d’une bande de loups :
respecter les forts, dévorer les faibles.






Le même sentiment peut être appelé vice
ou vertu suivant son utilité sociale. Étendu
à la famille, à la tribu, à la patrie, l’égoïsme
individuel devient une vertu. La vanité,
défaut individuel, est également une vertu
collective.






Les vertus individuelles deviennent parfois
des vices collectifs. La douceur et le pardon
des injures, pratiqués par un peuple, attireraient
sur lui un universel mépris.






Possible entre individus, la tolérance ne
l’est jamais entre collectivités.






L’intolérance représente souvent dans la
vie des peuples une vertu nécessaire à
l’action.






A en juger par ses résultats, on pourrait
difficilement ranger l’humanitarisme parmi
les vertus. Il est le plus redoutable ennemi
de la morale. Quand l’humanitarisme grandit,
la morale fléchit.






La criminalité d’un pays croît avec le
développement de l’humanitarisme. Limitant
sans cesse la répression, il réduit l’action
inhibitive des châtiments.






Excuser le mal, c’est le multiplier.






Dans le domaine moral, l’homme moderne
détruit plus vite qu’il ne bâtit.






La vertu ne pousse pas toujours à l’action.
Des vices inférieurs : haine, vengeance,
jalousie, amour du pillage, ont été les grands
mobiles de l’activité des hommes. Ces sentiments
maintiennent l’Europe en armes.






Les gens vertueux se vengent souvent
des contraintes qu’ils s’imposent, par l’ennui
qu’ils inspirent.






L’action désintéressée nous grandit à nos
yeux et donne souvent plus de joie que des
actes égoïstes.






Les petits héroïsmes continus sont plus
difficiles, que les grands héroïsmes accidentels.






La peur du jugement des autres, est un
des plus sûrs soutiens de la morale.






Plus un peuple possède de discipline
interne et par conséquent de moralité stable,
plus il est élevé en civilisation.






Les peuples disparaissent vite de l’histoire
quand leur morale commence à se
désagréger.





VIII

L’IDÉAL



Un idéal a toujours des soutiens affectifs
et mystiques. Les éléments rationnels qu’on
lui superpose n’ont jamais servi à le créer.






Les révolutions et l’anarchie représentent
la rançon de ce phénomène, capital dans
l’histoire d’un peuple, un changement
d’idéal.






On ne peut rien sur l’homme dont l’idéal,
comme celui des révolutionnaires russes,
est de sacrifier sa vie pour une croyance.






Pas de peuple puissant sans un idéal
respecté. Cet idéal le guide, comme une
boussole oriente la direction d’un navire.






Les peuples dont l’idéal est fort et les
besoins faibles, triompheront toujours de
ceux dont les besoins sont grands et l’idéal
médiocre.






Détruire l’idéal d’un individu, d’une
classe, d’un peuple, c’est lui ôter tout ce
qui faisait sa cohésion, sa grandeur et ses
raisons d’agir.






Synthèse de l’existence ancestrale, la
patrie est un idéal dont le culte a toujours
constitué un des plus forts ciments sociaux.






Consacrer de longs efforts à édifier un
idéal, puis autant d’efforts pour le détruire,
tel est le cycle de la vie d’un peuple.





IX

LES DIEUX



Il ne faut pas croire à la multiplicité des
dieux. Sous des noms divers, les hommes de
tous les âges n’ont guère adoré qu’une divinité :
l’Espérance.






L’attribution d’un pouvoir mystérieux à
des forces supérieures, concrétisées sous
forme d’idoles, de fétiches, de formules,
constitue l’esprit mystique. Il domine
l’histoire.






Si l’homme change parfois les noms de
ses dieux, il ne s’en est jamais passé. Le
mysticisme semble un besoin indestructible
de l’esprit.






La logique mystique peut dominer la
logique affective, au point d’annuler l’instinct
de la conservation.






Les héros et les Dieux, condensent en
lumineuses synthèses, les obscures aspirations
des peuples.






Une religion traduit la mentalité collective
d’un peuple à un moment donné de
son histoire.






Les dieux eux-mêmes évoluent. Les
dogmes fixés par les textes restent invariables,
mais suivant les peuples et le temps,
l’interprétation de ces dogmes se transforme.






L’esprit religieux est indépendant des
dogmes qui l’alimentent. Les Jacobins de la
Terreur et les moines de l’Inquisition possédaient
une mentalité identique.






Incapable de vivre sans certitude, l’homme
préférera toujours les croyances les moins
défendables, aux négations les plus justifiées.






Si l’athéisme se propageait, il deviendrait
une religion aussi intolérante que les
anciennes.






L’intolérance de certains libres penseurs,
résulte fréquemment de la religiosité inconsciente
dont l’atavisme a rempli leurs âmes.






La libre pensée ne constitue souvent
qu’une croyance, qui dispense de la fatigue
de penser.






Il est toujours imprudent de vouloir raisonner
sa foi.






En donnant aux hommes l’espoir d’une
éternité heureuse, les religions ont été
beaucoup plus utiles à l’humanité que toutes
les philosophies réunies.






Les religions constituent une force à
utiliser ; jamais à combattre.






Si les croyances religieuses ont retardé
la connaissance de quelques vérités scientifiques,
il est douteux qu’aux phases inférieures
de son évolution, l’homme eût beaucoup
gagné à leur découverte.






C’est surtout après avoir détruit ses
dieux qu’on en découvre l’utilité.






La raison crée le progrès, mais les bâtisseurs
de croyances mènent l’histoire. Du
fond de leurs tombeaux, de grands hallucinés
comme Bouddha et Mahomet, courbent
encore des millions d’hommes sous l’enchantement
de leurs rêves.






Les peuples survivent rarement à la mort
de leurs dieux.





X

L’ART



La naissance des arts a toujours précédé
celle de la philosophie et des sciences. Fils
de besoins affectifs et mystiques, antérieurs
à l’âge de la raison, ils peuvent fleurir aux
époques de barbarie.






Les arts, la musique surtout, sont le langage
de l’affectif et du mystique ; les mots,
celui du rationnel.






L’artiste est médiocre quand il raisonne
au lieu de sentir.






L’art dérivant des sentiments n’est accessible
aux interprétations intellectuelles, que
dans ses éléments techniques.






Comme la politique l’art est guidé par
quelques meneurs, suivis d’une foule de
menés.






Le beau, c’est ce qui nous plaît, et ce
qui nous plaît se détermine moins par le
goût personnel, que par la sensibilité de
personnes influentes, dont la contagion
mentale impose le jugement.






Il n’y a pas de lois esthétiques invariables.
Les monuments gothiques et les
œuvres de certains peintres, très admirés
aujourd’hui, furent méprisés pendant longtemps.






A certaines époques semble se créer une
véritable atmosphère de goûts et de sentiments,
qui s’impose aux esprits les plus indépendants.






La contagion mentale est si puissante en
art, qu’elle donne aux œuvres d’une époque
un air de famille, permettant de reconnaître
le moment de leur création.






L’art subit tellement l’influence du milieu
et de la race qu’il n’y a pas dans l’histoire,
malgré certaines apparences contraires, de
peuple ayant adopté les arts d’un autre
sans les transformer.






Une grande œuvre artistique est inconsciente.
Consciente, elle deviendrait personnelle
et ne traduirait plus les sentiments
et les idées d’une époque.






Évoquant des idées indécises, accompagnées
de sensations fortes, la musique agit
facilement sur les êtres d’intelligence faible
mais de sensibilité vive. On a dit avec raison,
qu’elle est l’art des femmes et des
foules.






L’homme, confiné par la nature dans
l’éphémère, rêve d’éternité. En élevant des
temples et des statues, il se donne l’illusion
de créer des choses qu’on ne verra pas
périr.






Le véritable artiste crée, même en copiant.





XI

LES RITES ET LES SYMBOLES



Les rites et les symboles : cérémonies,
drapeaux, fêtes nationales, usages mondains,
dominent la volonté individuelle. Ils
constituent les plus sûrs soutiens de la vie
religieuse et sociale.






Nulle place dans une société, pour qui
prétend s’affranchir des rites et mépriser les
symboles.






C’est seulement sous l’influence des rites
et des symboles que les croyances individuelles
prennent un caractère collectif.






La justice privée de rites et de symboles
ne serait plus la justice.






Une croyance religieuse ou politique se
fonde sur la foi, mais sans les rites et les
symboles elle ne saurait durer.






La force des rites est telle, qu’ils survivent
longtemps à la foi qui les avait fait naître.






L’homme le plus indépendant, le libre
penseur le plus sceptique, soumettent volontairement
leur existence à des rites politiques,
mondains ou sociaux qui leur ôtent
toute liberté réelle.






Les rites évitent à l’homme l’incertitude.
Grâce à eux, il sait, sans réfléchir, ce qui doit
être dit et fait en toutes circonstances.






Les rites et les symboles fondamentaux
d’un peuple sont la création de ses morts.





LIVRE III

La Vie Rationnelle





I

LA CROYANCE
ET LA CONNAISSANCE



La croyance et la connaissance constituent
deux modes d’activité mentale, d’origines
différentes.






La connaissance est toujours consciente
et rationnelle, la croyance irrationnelle et
inconsciente.






La croyance a pour caractéristique fondamentale
de n’être modifiable ni par
l’observation, ni par la raison, ni par l’expérience.






La découverte de la plus modeste connaissance
scientifique exige un énorme
labeur, l’acquisition d’une croyance n’en
demande aucun.






La connaissance se répand par les livres,
les croyances par les apôtres.






La connaissance constitue le grand facteur
des progrès matériels de la civilisation.
Les croyances orientent les idées, les sentiments,
et par conséquent la conduite.






La connaissance établit des vérités, la
croyance incarne nos désirs ; c’est pourquoi
l’homme préféra toujours la croyance à
la connaissance.






Les religions donnent aux illusions, nées
de nos désirs, une apparence de réalité. La
science seule crée des réalités indépendantes
de ces désirs.






Une croyance politique, religieuse ou
sociale, est un acte de foi inconscient.
Lorsque le raisonnement essaie de la justifier,
elle est déjà formée.






La grande force des croyances, est de
donner des espérances et des représentations
mentales impliquant le bonheur.






On ne citerait pas dans l’histoire, une
croyance politique ou religieuse réduite par
réfutation rationnelle. La raison se brise
toujours contre le mur de la croyance.






Une croyance se subit et ne se discute
pas. Quand on la discute, c’est que, fort
ébranlée déjà, elle est près de disparaître.






On rencontre difficilement un homme
acceptant d’exposer sa vie pour une vérité
rationnelle. On en trouve aisément dix mille
prêts à se faire tuer pour une croyance.






Les hommes de chaque âge vivent sur
un petit nombre de croyances politiques,
religieuses et sociales, que le temps seul, ou
l’acquisition d’une nouvelle croyance, peut
transformer.






Créer une croyance, c’est créer une nouvelle
conscience, génératrice d’une nouvelle
conduite.






Le moindre changement dans les croyances
d’un peuple modifie sa destinée.






Lorsqu’une question soulève des opinions
violemment contradictoires, on peut assurer
qu’elle appartient au cycle de la croyance
et non à celui de la connaissance.






Dans les persécutions politiques antireligieuses,
ce n’est pas la raison qui se
dresse contre une croyance, mais deux
croyances contraires qui se trouvent en
lutte.






Les divergences d’origine rationnelle se
supportent facilement, les antagonismes de
croyances ne se tolèrent pas. Les luttes religieuses
ou politiques seront toujours violentes.






L’intolérance est la compagne nécessaire
des convictions fortes. Entre sectateurs de
croyances voisines, elle est beaucoup plus
accentuée qu’entre défenseurs de dogmes
sans parenté.






C’est surtout dans le domaine des croyances,
que l’esprit humain cherche des certitudes.






L’hypothèse est une croyance souvent
prise pour une connaissance.






Les phénomènes qui se passent dans le
champ de la croyance n’étant pas scientifiquement
vérifiables, la crédulité du savant
y peut égaler celle de l’ignorant.






Les choses rationnellement contradictoires
se concilient parfaitement dans l’esprit
hypnotisé par une croyance.






Une croyance n’étant ni rationnelle ni
volontaire, aucune des absurdités qu’elle
enseigne ne saurait nuire à sa propagation.






Ne pas croire les choses possibles, c’est
les rendre impossibles. Une des forces de
la foi est d’ignorer l’impossible.






Une croyance forte crée des volontés
fortes, auxquelles ne résistent jamais les
volontés faibles.






L’homme eut toujours besoin de croyances
pour orienter sa pensée et guider sa conduite.
Ni la philosophie, ni la science n’ont
pu jusqu’ici les remplacer.






Les croyances ont fait surgir du néant
des œuvres d’art, qu’aucune pensée rationnelle
n’aurait pu en faire sortir.






Malgré leur faible valeur rationnelle, les
croyances mènent les peuples. Elles les
empêchent d’être une poussière de barbares,
sans cohésion et sans force.





II

L’INSTRUCTION ET L’ÉDUCATION



L’éducation est l’art de faire passer le
conscient dans l’inconscient.






Bien éduqué, l’inconscient est notre
esclave et travaille pour nous. Mal éduqué,
il devient notre maître et agit contre nous.






La valeur de l’homme ne se mesure pas,
comme le croient les maîtres de notre université,
au niveau de son instruction mais à
celui de son caractère.






La force du caractère, et non l’instruction,
donne à l’homme une armature interne
résistante. Privé de cette armature, il
devient le jouet de toutes les circonstances.






Une des plus graves erreurs latines est de
croire au parallélisme de l’instruction, de la
moralité et de l’intelligence.






Instruire n’est pas éduquer. L’instruction
enrichit la mémoire. L’éducation crée chez
l’homme des réflexes utiles et lui apprend
à dominer les réflexes nuisibles.






Quelques années suffisent pour instruire
un barbare. Il faut parfois des siècles pour
l’éduquer.






Développer chez l’homme la réflexion,
le jugement, l’énergie, et le sang-froid,
serait autrement nécessaire que de lui
imposer l’insipide phraséologie, qui constitue
l’enseignement scolaire.






Confiner l’esprit dans l’artificiel et le
rendre incapable d’observation, est le plus
sûr résultat des méthodes ne montrant le
monde qu’à travers les livres.






La science élève ou abaisse, suivant le
terrain mental qui la reçoit. La culture
supérieure n’est utilisable que par des cerveaux
supérieurs.






Une trop haute instruction, imposée à des
êtres de mentalité inférieure, fausse tous
leurs jugements. A demi rationalisés, ils
perdent les qualités intuitives du primitif
et deviennent des métis intellectuels.






Les expériences, répétées sur des milliers
d’indigènes des colonies, montrent combien
une instruction mal adaptée, abaisse l’intelligence,
la moralité et le caractère.






Rien de plus dangereux que les idées
générales dégagées de leurs racines. Elles
conduisent toujours au simplisme et à l’incompréhension.






Il faut d’abord de grands efforts pour
établir d’utiles habitudes dans l’inconscient,
mais une fois fixées elles permettent de se
guider sans efforts.






Canalisée par une bonne méthode, l’intelligence
la plus faible arrive à progresser.






Acquérir une méthode, c’est posséder
l’art d’économiser le temps et, par suite,
d’en prolonger la durée.






Vouloir enseigner trop de choses empêche
l’élève d’en apprendre aucune. Ce principe
fondamental est entièrement méconnu de
notre Université.






L’éducateur devrait savoir déterminer les
aptitudes de chaque élève, qui peuvent être
utilement développées. Quand le hasard
seul détermine le choix des études et des
carrières, le rendement de l’homme est
médiocre.






Une des grandes illusions de la démocratie
est de s’imaginer que l’instruction
égalise les hommes. Elle ne sert souvent
qu’à les différencier davantage.






Les concours mnémoniques créent des
inégalités sociales plus profondes que celles
de l’ancien régime, et souvent moins justifiées.






Notre système d’éducation classique a
fini par créer une aristocratie de la mémoire,
n’ayant aucun rapport avec celle du jugement
et de l’intelligence.






L’instruction peut être mnémonique ou
expérimentale. La première forme les beaux
parleurs, la seconde les hommes d’action.






Conservée presque exclusivement par les
peuples latins, l’instruction mnémonique est
une des grandes causes de leur faiblesse.
Elle a pour résultat de confier les plus
importantes fonctions sociales à des individualités
souvent fort médiocres.






Le choix d’un système d’éducation, à
plus d’importance pour un peuple, que celui
de son gouvernement.





III

LES ÉLITES



La force d’une nation ne se mesure pas
au chiffre de sa population, mais à la valeur
de ses élites.






Créées par les élites, les civilisations ne
progressent que par elles. Privé de ses
élites, un pays tomberait bientôt dans la
misère et l’anarchie.






Le peuple est le grand réservoir d’énergie
d’un pays, mais cette énergie n’est utilisable
que canalisée par une élite.






Les inventions de génie sont toujours
personnelles. Elles s’épanouissent en devenant
collectives.






Des hommes d’élite réunis en groupe ne
constituent plus une élite. Pour garder son
niveau, l’esprit supérieur doit rester solitaire.






Les aristocraties ont pris des formes
diverses : naissance, talent ou fortune. Le
monde ne s’en est jamais passé.






L’aristocratie intellectuelle devrait paraître
aussi peu équitable aux foules égalitaires
que l’ancienne noblesse. La naissance seule
en effet, confère les qualités intellectuelles,
comme jadis elle conférait les privilèges.






La lutte des aveugles multitudes contre les
élites dont elles vivent est une des continuités
de l’histoire. Le triomphe du nombre a marqué
la fin de plusieurs civilisations.






Les grandes civilisations n’ont pu prospérer,
qu’en sachant dominer leurs éléments
inférieurs.






L’élite crée, la plèbe détruit.





IV

LES CONCEPTIONS PHILOSOPHIQUES



La raison est beaucoup plus constructive
qu’explicative. Elle a changé la face du
monde mais n’a rien dit encore, des puissances
secrètes qui font évoluer un brin
d’herbe.






La logique de l’univers diffère trop de
notre logique pour que nous puissions
espérer en pénétrer les secrets.






Si on appelait miracle tout ce qui est
incompréhensible, la vie d’un être quelconque
devrait être considérée comme un
perpétuel miracle.






Les forces mystérieuses qui font naître,
grandir et mourir les êtres, sont si éloignées
de notre raison, que la science renonce
aujourd’hui à les expliquer.






La moindre cellule vivante porte en elle
un immense passé et un mystérieux avenir.






Le monde est-il créé ou incréé, réel ou
irréel, l’espèce humaine durable ou éphémère ?
La philosophie, qui répondait jadis
à ces questions, renonce maintenant à les
résoudre.






Certains problèmes redoutables : d’où
venons-nous ? où allons-nous ? ne doivent pas
être trop discutés, afin de leur laisser un
nuage de doute qui n’efface pas toute espérance.






Des trois conceptions possibles de la vie :
optimiste, pessimiste, résignée, la dernière
est peut-être la plus sage, mais aussi la
moins génératrice d’action.






Se révolter ou s’adapter, il n’y a guère
d’autre choix dans la vie.






En ôtant l’éternité à la matière, la science
a détruit une des dernières idoles de la
philosophie.






La philosophie réelle du monde se fait à
côté des philosophes et en dehors d’eux.






Les systèmes philosophiques pourront
disparaître, mais il restera toujours une
façon philosophique d’envisager les phénomènes.






Le dernier mot de la philosophie est de
comprendre qu’on ne peut pas encore comprendre.






Chaque phénomène a son mystère. Le
mystère est l’âme ignorée des choses.





V

LES PRINCIPES SCIENTIFIQUES



La science est en réalité une révolte
de l’homme contre la nature, un effort
pour se soustraire aux forces aveugles qui
l’oppriment.






Les asservissements, imposés à l’homme
par la nature, constituaient autrefois d’inexorables
fatalités. En apprenant à désagréger
ces fatalités, la science leur ôte de plus en
plus le caractère de nécessités.






Déterminisme et fatalisme sent choses fort
différentes. Découvrir le déterminisme d’un
phénomène, fait souvent disparaître sa fatalité.






L’harmonie, supposée préétablie de l’univers,
n’est due sans doute qu’à l’équilibre
inévitable des forces qui le composent.






Les lois scientifiques les plus précises, ne
sont valables que pour une portion limitée
du temps et de l’espace.






Chaque science dérive d’un petit nombre
de principes. Celui de l’invariabilité de la
masse soutient tout l’édifice de la chimie.
Sur celui de la conservation de l’énergie
reposent la physique et la mécanique.






Les deux grandes constantes de l’univers
sont la résistance et le mouvement. La première
est constituée par l’inertie, la seconde
par l’énergie.






Les formes diverses de l’énergie, aussi
bien que les phénomènes de la vie, résultent
de perturbations d’équilibre, constituées le
plus souvent par des dénivellations.






Dans la constatation des phénomènes, la
science avance rapidement. Dans leur explication,
elle reste depuis longtemps stationnaire.






Le terrain de la science est sûr, mais il
ne représente qu’un îlot perdu dans l’océan
illimité des choses inconnues.






Les progrès scientifiques ne font que
déplacer dans l’infini les barrières qui nous
séparent de l’inaccessible.






Le matérialisme a prétendu se substituer
aux religions, mais aujourd’hui la matière
est devenue aussi mystérieuse, que les dieux
qu’elle devait remplacer.






La précision des formules scientifiques
cache souvent l’incertitude des principes.






Une des supériorités du savant sur l’ignorant
est de sentir où commence le mystère.






Dès qu’une théorie scientifique arrive à
la fixité, elle retarde tout progrès.






La science crée plus de mystères qu’elle
n’en éclaircit.





VI

LA MATIÈRE[1]


[1] Les propositions qui vont suivre étaient très
neuves quand je les formulai pour la première fois.
Elles représentent les résultats de recherches expérimentales,
poursuivies pendant près de dix ans, et
exposées dans dix-huit mémoires que résument mes
deux ouvrages : L’Évolution de la Matière et L’Évolution
des Forces. J’interrompis ces recherches le jour
où elles devinrent trop onéreuses et me résignai à
retourner aux études psychologiques.




La matière supposée jadis indestructible
s’évanouit lentement par la dissociation continue
des atomes qui la composent.






Certains produits de la dématérialisation
de la matière constituent par leurs propriétés,
des intermédiaires entre les corps pondérables
et l’éther impondérable, mondes
profondément séparés par la science jusqu’ici.






La matière, jadis envisagée comme inerte
et ne pouvant que restituer une énergie
préalablement fournie, est au contraire un
colossal réservoir d’énergie — l’énergie
intra-atomique — capable d’être spontanément
dépensée.






C’est de l’énergie intra-atomique, libérée
pendant la dissociation de la matière, que
résultent la plupart des forces de l’univers,
l’électricité et la chaleur solaire notamment.






La force et la matière sont deux aspects
d’une même chose. La matière représente
une forme relativement stable de l’énergie
intra-atomique. La chaleur, la lumière,
l’électricité, etc., représentent des formes
instables de la même énergie.






Dissocier les atomes, ou en d’autres termes
dématérialiser la matière, c’est simplement
transmuer la forme stable d’énergie nommée
matière, en ces formes instables, connues
sous les noms d’électricité, lumière, chaleur,
etc.






Les équilibres des forces colossales condensées
dans les atomes leur donnent une
stabilité très grande. Il suffit cependant de
troubler ces équilibres, par un réactif approprié,
pour que la désagrégation des atomes
commence. C’est ainsi que certains rayons
lumineux dissocient facilement les parties
superficielles d’un corps quelconque.






La lumière, l’électricité et la plupart des
forces connues, résultant de la dématérialisation
de la matière, un corps en rayonnant
perd, par le fait seul de ce rayonnement,
une partie de sa masse. S’il pouvait rayonner
toute son énergie, il s’évanouirait entièrement
dans l’éther.






La matière se transmue en des formes
diverses d’énergie, mais c’est uniquement
sans doute à l’origine des choses, que l’énergie
put se condenser sous forme de matière.






La loi d’évolution, applicable aux êtres
vivants, l’est également aux corps simples.
Les espèces chimiques, pas plus que les
espèces vivantes, ne sont invariables.





VII

LA VÉRITÉ ET L’ERREUR



Le besoin de certitude a toujours été
plus fort que le besoin de vérité.






La valeur pratique d’une vérité se mesure
au degré de croyance qu’elle inspire.






Les apparences de certitude exercent sur
les âmes autant d’action que les véritables
certitudes.






Parfois peu difficile sur le choix de ses
vérités, l’homme supporte toujours mal
qu’on les combatte.






La logique affective et la logique mystique
ne servent pas à découvrir des réalités
mais à cacher celles qu’on redoute.






Revêtir l’erreur d’une forme séduisante,
suffit souvent pour la faire accepter comme
vérité.






Les vérités formulées mettent parfois
longtemps à se transformer en vérités
acceptées.






C’est nuire à la découverte de la vérité
que de l’apprécier, comme les pragmatistes,
d’après son degré d’utilité.






La vérité n’est ni une entité, ni une
commodité, ni une utilité, mais une nécessité.






Avant la science, l’homme ne connaissait
guère que des vérités subjectives ; le rôle
des savants fut de créer des vérités impersonnelles.






Dans notre univers, les choses s’enchaînent
mais ne se fixent pas.






Il n’y a pas plus de vérité définitive pour
l’homme, qu’il n’y a d’être définitif pour la
nature.






Une vérité, comme un organisme vivant,
n’est explicable que par la connaissance de
ses états antérieurs.






Les êtres et les choses se modifient sans
cesse. Aux réalités qui s’écoulent correspondent
des vérités suivant la même marche.






Une vérité est une étape provisoire sur
une route qui n’a pas de fin.






Il y a des vérités absolues dans le temps
mais non dans l’éternité.






Les siècles finissent par transformer en
erreurs la plupart de nos vérités.






Les vérités changent d’aspect suivant les
mentalités qui les reçoivent.






Présentée sous forme mathématique,
l’erreur acquiert un grand prestige. Le sceptique
le plus endurci, attribue volontiers aux
équations de mystérieuses vertus.






Beaucoup d’hommes se passent facilement
de vérités, aucun n’est assez fort pour se
passer d’illusions.






Une illusion tenue pour vraie agit comme
une réalité.






Perdre une illusion n’est pas toujours
acquérir une certitude.






C’est en poursuivant des illusions, que
l’homme a souvent réalisé des progrès qu’il
ne cherchait pas.






En devenant collective une illusion individuelle
acquiert la force d’une vérité.






L’erreur a peut-être rendu plus de services
au monde que la vérité.





VIII

LA LÉGENDE ET L’HISTOIRE



L’Histoire se déroule en dehors de la
raison et souvent même contre toute raison.






Beaucoup d’événements restent incompris
tant qu’on leur suppose des causes rationnelles.






Un historien n’a pas à s’occuper de la
qualité rationnelle des croyances, mais seulement
du degré de domination qu’elles ont
exercé sur les âmes.






La vie mentale de chaque génération
dérivant des générations précédentes,
la trame de l’histoire future est en partie
tissée par le présent.






La légende est généralement plus vraie
que l’histoire. La première traduit les sentiments
réels des peuples. La seconde raconte
des événements déformés par la mentalité
de leurs narrateurs.






Il n’est possible d’écrire l’histoire que si,
n’étant attaché à aucun parti, on se trouve
dégagé des passions qui sont l’âme des partis.






Les conflits psychologiques mènent l’histoire.
Les grands bouleversements dérivent
beaucoup plus des luttes de croyances que
des oppositions d’intérêts.






L’histoire fut presque toujours dominée
par le mystique et l’affectif et rarement par
le rationnel. L’Irréel a été le vrai moteur
du monde.





LIVRE IV

La Pensée et l’Action





I

L’ACTION



L’intelligence fait penser. La croyance
fait agir.






Si l’homme avait commencé par penser
au lieu d’agir, le cycle de son histoire serait
clos depuis longtemps.






Illusoires ou réelles les certitudes sont
génératrices d’action. L’homme privé de
certitudes serait comme un vaisseau sans
gouvernail, une machine sans moteur.






L’absurde et l’impossible n’ont jamais
empêché une croyance suffisamment forte,
de faire agir.






L’action seule révèle la nature de notre
intelligence et la valeur de notre caractère.






Réfléchir est utile, mais agir sans trop
réfléchir est parfois nécessaire. Les grands
héroïsmes sont généralement dus à des
hommes ayant peu réfléchi.






Les pensées, comme tous les phénomènes
de la vie, résultent d’équilibres instables,
sans cesse en voie de transformation.






Les livres font rarement évoluer les idées
générales. Ils se bornent le plus souvent à
enregistrer leurs transformations.






Nos actes portent en eux un cortège de
conséquences nécessaires. Nous nommons
fatalité l’enchaînement logique de ces conséquences.






Savoir ce qu’on doit faire, n’est pas du
tout savoir ce qu’on fera.





II

LES ILLUSIONS DÉMOCRATIQUES



La démocratie, qui se croit d’origine
rationnelle, tire en réalité sa force d’éléments
affectifs et mystiques indépendants
de la raison.






Le mot démocratie correspond, dans les
classes populaires et chez les lettrés, à des
idées fort différentes.






Dominée par le besoin d’égalité, la démocratie
populaire repousse la fraternité entre
classes et ne manifeste aucun souci de la
liberté. La démocratie des intellectuels est
au contraire avide de liberté et très peu
d’égalité.






Le vrai démocrate est un être collectif,
n’ayant d’autre individualité que celle de
son groupe.






Contrairement aux idées démocratiques,
la psychologie enseigne que l’entité collective,
nommée Peuple, est très inférieure à
l’homme isolé.






Les empiètements successifs de la classe
ouvrière rappellent ceux de la noblesse et
du clergé, contre lesquels les anciens rois
eurent tant de peine à lutter.






La haine du despotisme et l’amour de la
liberté, furent toujours proclamés chez des
peuples supportant fort bien le despotisme
et très mal la liberté.






Les principes démocratiques font partie
de ces idées, volontiers imposées aux autres,
mais rarement acceptées pour soi.






Plus les lois proclament l’égalité, plus se
développe le besoin des signes extérieurs
d’inégalité.






Le démocratique besoin de paraître est
le plus coûteux et le moins profitable des
besoins.






La soif d’égalité n’est souvent qu’une
forme avouable du désir d’avoir des inférieurs
et pas de supérieurs.






La notion artificielle d’égalité a fait naître
la haine de toutes les supériorités qui constituent
la grandeur d’un pays.






Les démocraties arriveront à remplacer
les guerres intermittentes entre peuples, par
des luttes continues entre classes.






La nature ne connaît pas l’égalité. Elle
n’a réalisé ses progrès que par des inégalités
croissantes.






Loin de tendre à l’égalisation des
hommes, la civilisation les différencie chaque
jour davantage.






En lui attribuant des pouvoirs imaginaires,
la démocratie a fini par faire de la
science un faux dieu.





III

LES ILLUSIONS SOCIALISTES



Le socialisme, forme ultime du principe
d’égalité, est un état mental bien plus qu’une
doctrine.






Démocratie et socialisme sont, malgré les
apparences, séparés par de profonds abîmes.






Le socialisme qui prêche le nivellement
des conditions, est en opposition évidente
avec la démocratie des intellectuels, qui
prétend faire triompher les plus capables.






L’imprécision des doctrines socialistes est
un élément de leur succès. Il importe pour
un dogme de ne se préciser qu’après avoir
triomphé.






Les progrès du socialisme tiennent surtout
à ce qu’il est une forme de l’Étatisme,
idéal de tous les partis politiques en France.






La dureté de certains capitalistes et la
faiblesse de leur moralité, créent beaucoup
d’adeptes au socialisme.






Quand l’État prétend trop protéger les
citoyens, ils perdent l’habitude de se protéger
eux-mêmes et par conséquent toute
initiative.






Les croyances n’impliquant pas de désillusions,
placent leur paradis dans des
régions inaccessibles. La faiblesse du socialisme
est de situer le sien ici-bas.






Le bonheur mesquin, l’égalité dans la
servitude, que promet le socialisme, n’est
pas un idéal assez fort pour passionner
longtemps les peuples.






Par le seul fait de leurs progrès, les civilisations
modernes créent une masse croissante
d’inadaptés toujours prêts à lutter
contre elles. Ils forment la majorité des
socialistes.






La richesse, édifiée jadis sur l’immobilisation
du capital, dépend aujourd’hui de
la rapidité de sa circulation, et par conséquent
de l’intelligence qui le manie.






Le socialisme serait un asservissement
universel. Le syndicalisme serait aussi un
asservissement, mais, limité aux intérêts
de chaque groupement professionnel, il permettrait
à l’individu de se défendre contre
le despotisme de l’État.






La plupart des progrès de l’esprit humain
sont dus à certains facteurs : initiatives
individuelles, risques, concurrence, etc.,
que le socialisme voudrait détruire.






Substituer l’initiative et la responsabilité
collectives, à l’initiative et à la responsabilité
individuelles, c’est faire descendre l’homme
très bas sur l’échelle des valeurs humaines.






Certains groupements sociaux représentent
une absorption de l’âme individuelle
dans l’âme collective, et par conséquent
un retour à des phases inférieures d’évolution.






C’est en s’évadant de l’égalité des premiers
âges, à laquelle le socialisme veut nous
ramener, que l’homme put s’élever de la
sauvagerie à la civilisation.





IV

LE PACIFISME ET LA GUERRE



Vivre c’est lutter. La lutte est une loi
universelle. Des êtres non combatifs n’auraient
réalisé aucun progrès.






Si la nature n’avait pas été impitoyable
pour les faibles, le monde serait peuplé
de monstres, et aucune civilisation n’aurait
pu éclore.






Les peuples possédant beaucoup de canons
ont seuls le droit et le pouvoir d’être pacifistes.






Une minutieuse préparation, une foi forte,
une haine de l’ennemi très vive, seront toujours
les grands éléments du succès des
batailles.






Reculer devant l’effort qu’on croit inutile,
est renoncer d’avance à tout succès.






Une armée, composée d’individus qui
discutent, serait facilement vaincue par une
armée de barbares, incapables de raisonnement,
mais prêts à obéir sans discussion.






Craindre d’être vaincu augmente les
chances de l’être. Persuader une armée de
sa supériorité, double son courage et ses
chances de victoire.






Le courage individuel est beaucoup plus
rare que le courage collectif.






Les amitiés entre individus peuvent
n’avoir que la sympathie pour mobile. Les
alliances entre collectivités ont uniquement
des intérêts matériels pour bases, et s’évanouissent
quand ces intérêts disparaissent.






Les intérêts économiques des peuples
leur font souhaiter la paix, mais les divergences
de sentiments et de croyances, les
poussent toujours à la guerre.






Un peuple, vraiment pacifiste, disparaîtrait
vite de l’histoire.





V

LES RÉVOLUTIONS



Les seules révolutions durables sont celles
de la pensée.






Les révolutions scientifiques dérivent
uniquement d’éléments rationnels, les révolutions
politiques et religieuses d’éléments
affectifs, mystiques et collectifs.






Les révolutions scientifiques transforment
beaucoup plus profondément la vie sociale
que les révolutions politiques.






Souvent rationnelle à ses débuts, une
révolution politique ne se propage que par
des influences affectives, collectives et mystiques
étrangères à toute raison.






Les révolutions, comme les guerres,
représentent l’extériorisation de conflits
entre forces psychologiques.






Une révolution ne constitue pas toujours
un phénomène qui finit suivi d’un autre qui
commence, mais un phénomène continu
ayant accéléré son évolution.






Un peuple trop conservateur est fatalement
voué aux révolutions violentes. Incapable
d’évoluer, il est obligé de se transformer
brusquement.






L’être vraiment malheureux est celui à
qui on persuade que son état est misérable.
Ainsi procèdent les meneurs pour faire les
révolutions.






Les meneurs des révolutions se croient
toujours guidés par la raison. Ils obéissent
en réalité à des forces affectives, mystiques
et collectives qu’ils ne soupçonnent pas.






La contagion mentale est le plus puissant
facteur de propagation d’un mouvement
révolutionnaire.






La multitude est l’aboutissant d’une révolution,
mais n’en constitue pas le point de
départ.






Idées, meneurs, armée et foule sont les
éléments fondamentaux des révolutions.






Toute révolution populaire qui réussit
est un retour momentané à la barbarie. Elle
constitue le triomphe de l’instinctif sur le
rationnel, le rejet des contraintes sociales
qui différencient le civilisé du barbare.






Les révolutions ne sauraient détruire une
structure mentale édifiée par un long passé.
Elles ne changent guère que des façades.






Les révolutions n’ont généralement pour
résultat immédiat, qu’un déplacement de
servitude.






Les grandes réformes sociales ne sont pas
l’œuvre des révolutions. Elles s’opèrent,
comme les bouleversements géologiques, par
une lente accumulation de petites causes.






La majorité des hommes demande à être
dirigée et non à se révolter.






Rarement un peuple comprend quelque
chose aux révolutions accomplies avec son
concours.






Quand un peuple finit par comprendre
pourquoi il a subi une révolution, elle est
généralement terminée depuis longtemps.






Un monarque se renverse facilement,
mais les principes qu’il représentait survivent
à sa chute. La plupart des révolutions
sont suivies de restaurations.






Dès que l’armée d’un pays commence à
se désagréger, une révolution est proche.
La royauté périt en France, le jour où
des troupes indisciplinées refusèrent de
défendre leur roi.






Chez certains hommes, l’esprit révolutionnaire
est un état mental, indépendant de
l’objet sur lequel il s’exerce. Aucune concession
ne pourrait donc l’apaiser.






Les révolutions qui commencent, résultent
le plus souvent de croyances qui finissent.





VI

LES GOUVERNEMENTS POPULAIRES



Ce qu’on appelle gouvernement populaire
est, en réalité, une petite oligarchie
de meneurs.






La grande illusion des politiciens est de
considérer le peuple comme une sorte de
divinité infaillible, n’ayant pas à rendre
compte de ses actes.






Se guider d’après des opinions fausses,
mais populaires, est une condition d’existence
de tous les gouvernements démocratiques.






La surenchère, l’humanitarisme et la
peur, furent toujours les grands facteurs
de conduite des gouvernements démocratiques.






Un gouvernement populaire est dominé
par trop de passions pour rester équitable
et tolérant. Il ne se maintient qu’en devenant
de plus en plus despotique.






Limité par la crainte des responsabilités,
le despotisme individuel est moins oppressif
qu’un despotisme collectif, toujours irresponsable.






Une tyrannie individuelle se renverse
aisément. Contre une tyrannie collective les
opprimés sont sans force.






Ce qu’on déteste dans une tyrannie, n’est
pas toujours la tyrannie elle-même, mais
les individus qui l’exercent.






Les tyrannies les plus dures sont facilement
acceptées dès qu’elles deviennent anonymes.






Pas de gouvernement populaire possible
sans prépondérance de la mentalité jacobine.






Esprit borné, passions fortes, mysticisme
intense, incapacité à raisonner juste, sont
les principales composantes de l’âme jacobine.






Le jacobin n’est pas un rationaliste, mais
un croyant. Loin d’édifier sa croyance sur
la raison, il tâche de mouler la raison sur
sa croyance.






Au point de vue politique, certains peuples
se divisent en jacobins, qui ne comprennent
rien aux influences du passé, et en conservateurs,
qui n’aperçoivent pas les nécessités
du présent.






Une politique de groupe est toujours
d’ordre inférieur. Les gouvernements populaires
ne peuvent en avoir d’autre.






Si les nécessités économiques ne réfrénaient
pas les volontés passionnelles des
gouvernements populaires, ils se détruiraient
par leurs propres mains.






La première phase d’évolution d’une
démocratie triomphante est de détruire les
anciennes aristocraties, la seconde d’en créer
de nouvelles.






Les crimes des rois sont peu de chose
auprès des crimes des peuples.






L’État moderne a hérité aux yeux des
multitudes de la puissance mystique attribuée
aux rois, lorsqu’ils incarnaient la
volonté divine.






Dans les gouvernements populaires, le
fantôme de la peur joue un rôle prépondérant.
La peur de l’armée, de l’Église, des
ouvriers, des fonctionnaires, a dicté depuis
vingt ans, la plupart de nos lois.






Dans un gouvernement démocratique dont
les ministres changent rapidement, le pouvoir
réel appartient aux administrations.
Chaque ministre croit les gouverner, il est
en réalité gouverné par elles.






Plus un gouvernement s’affaiblit, plus le
pouvoir de la caste administrative grandit.






Un peuple tombe vite dans l’anarchie,
lorsque la souveraineté passe de la loi à la
multitude.






L’instabilité des gouvernements populaires
limite seule leur tyrannie. Les partis
en lutte se succédant rapidement au pouvoir,
le despotisme de chacun est forcément
éphémère.






Quand les démocraties ne se transforment
pas en dictatures militaires, elles finissent
par la ploutocratie, forme très oppressive du
despotisme.






Le vrai régime politique d’un peuple
n’est révélé, ni par sa constitution, ni par ses
lois. Il se découvre seulement en recherchant
l’étendue respective du rôle de l’État
et des citoyens, dans les affaires publiques
et privées.






Les gouvernements démocratiques considèrent
la fermeture des églises comme
moins nuisible que celle des cabarets. Ils
découvriront sûrement un jour, que la fermeture
des églises est plus dangereuse.






Un peuple qui réclame sans cesse l’égalité
est bien près d’accepter la servitude.





VII

LA PSYCHOLOGIE POLITIQUE



Les problèmes politiques modernes peuvent
se comparer à ceux du sphinx de la
légende antique. Il faut les résoudre ou
être dévoré.






Sans la connaissance de la psychologie
des races, des peuples, des individus et des
foules, la politique ne saurait être comprise.






Une société est un agrégat de forces
contraires, qu’il faut maintenir en équilibre.
Avec la rupture de cet équilibre, l’anarchie
commence.






Toute la politique se ramène à ces deux
règles, savoir et prévoir.






Un gouvernement n’est pas le créateur
d’une époque, mais sa création.






Atomes physiques, cellules vivantes,
unités humaines, restent une vaine poussière,
tant que des forces directrices ne canalisent
pas leurs actions.






La vraie puissance d’un gouvernement
réside moins dans sa force, que dans la soumission
volontaire de ceux qui lui obéissent.






La tyrannie individuelle et la tyrannie
collective sont les seules formes de gouvernement
découvertes, depuis l’origine de l’histoire.
La seconde fut toujours la plus dure.






Les incidences des mesures politiques ne
pouvant se prévoir, la manie des grandes
réformes est fort dangereuse pour un
peuple.






Un événement politique ne germe pas
spontanément. Il est l’épanouissement de
toute une série de causes antérieures.






Juger un événement inévitable, c’est en
faire une fatalité.






En politique comme dans la vie, le succès
appartient généralement aux convaincus et
rarement aux sceptiques.






Dès qu’une classe n’est plus sûre de ses
droits, noblesse autrefois, bourgeoisie de
nos jours, elle les perd bientôt.






Dans la vie politique, comme dans la vie
individuelle, les préoccupations formulées
sont beaucoup moins importantes que celles
qui ne se formulent pas.






Déplacer une tyrannie n’est pas créer
une liberté.






Le danger de l’autocratie ne réside pas
dans l’autocrate, mais dans les milliers d’individus
se partageant son pouvoir et l’exerçant
chacun comme un petit despote.






La confusion des pouvoirs suit toujours
la confusion des esprits.






De même que les croyances religieuses,
les idées politiques ne doivent pas être
jugées d’après leur valeur rationnelle, mais
d’après l’action qu’elles exercent.






Beaucoup d’erreurs politiques dérivent
d’idées théoriquement rationnelles.






En politique, il est moins dangereux de
manquer d’idées directrices que d’en avoir
de fausses.






Les gouvernements périssent beaucoup
plus par leurs fautes, que par les attaques
de leurs ennemis.






Le despotisme des vivants serait parfois
sans limite, s’il n’était contenu par le despotisme
des morts.





VIII

L’ART DE GOUVERNER



Il n’y a pas de société possible sans
principe d’autorité, de même qu’il n’y a
pas de fleuve sans rives pour l’endiguer.






Le plus sûr moyen de détruire le principe
d’autorité est de parler à chacun de ses
droits et jamais de ses devoirs. Tous les
hommes sont prêts à exercer les premiers,
très peu se préoccupent des seconds.






On ne gouverne pas un peuple en tenant
compte seulement de ses besoins matériels,
mais aussi de ses rêves.






Les puissances morales ne se combattent
ni avec des lois, ni avec des armées.






Pour manier les hommes, il ne faut pas
oublier, que leur moi affectif et leur moi
intellectuel, n’ont pas d’évolution parallèle
et ne s’influencent guère.






Utiliser les impulsions affectives et mystiques
des peuples comme moyen d’action
en tâchant de leur donner une orientation
rationnelle, est un des secrets de l’art de
gouverner.






Une idée nouvelle a besoin d’appuis pour
se faire accepter. Devenue forte, elle sert
d’appui.






On ne doit jamais partager les passions
des hommes qu’on dirige, mais il faut les
connaître.






Impossible de gouverner un peuple si l’on
oublie que des croyances, jugées absurdes
par la raison, sont parfois plus puissantes
que des vérités démontrées.






Il est fort dangereux d’avoir la foi pour
ennemie. Un gouvernement qui persécute
une croyance religieuse s’expose à périr
par cette croyance.






En ne se plaçant même qu’au point de
vue de l’utilité pure, un gouvernement doit
éviter les persécutions. Elles sont toujours
plus utiles aux doctrines persécutées, qu’à
leurs persécuteurs.






Le rôle du savant est de détruire les
chimères, celui de l’homme d’État de s’en
servir.






Quand un gouvernement demande à suivre
l’opinion au lieu de l’orienter, il cesse d’être
le maître.






Un pouvoir discuté n’est bientôt plus un
pouvoir respecté.






Une responsabilité morcelée devient vite
de l’irresponsabilité.






Gouverner exclusivement au profit d’une
classe, c’est accroître indéfiniment les exigences
de cette classe, et se condamner à
l’avoir bientôt pour ennemie.






Un des éléments de l’art de gouverner
consiste à conquérir les meneurs des majorités,
ou à leur en opposer d’autres.






Les meneurs ne se combattent qu’avec
des meneurs.






On peut désagréger facilement l’âme
transitoire d’une foule, on demeure impuissant
contre l’âme permanente d’une race.






Temporiser pour avoir le temps de se
préparer, comme le conseillait Machiavel,
est très sage. Temporiser, pour laisser au
hasard le soin d’arranger les événements,
est fort dangereux.






Le mécontentement fut toujours générateur
d’effort, l’homme trop content de son
sort ne poursuit aucun progrès.






Un gouvernement doit élever des barrières
morales avant qu’elle soient indispensables.
Au moment où elles le deviennent,
il est trop tard pour les construire.






Dès qu’on entrevoit la nécessité de céder,
il ne faut pas attendre le moment où il sera
impossible de ne pas céder.






L’humanitarisme et la peur font partie
des facteurs de dissociation des peuples.
Ces sentiments sont sans excuse pour qui
prétend gouverner.






Céder toujours aux menaces et aux violences,
c’est faire naître dans l’âme populaire
l’idée qu’il suffit de menacer, et au besoin
de saccager, pour être obéi.






Les concessions n’empêchent pas les
batailles devenues nécessaires. Elles les
rendent plus coûteuses et plus dures.






Une répression énergique momentanée
est beaucoup plus efficace qu’une répression
faible et continue.






La terreur n’est un procédé psychologique
utile, qu’à la condition de ne pas durer.






Un gouvernement qui pactise sans cesse
avec l’émeute périt par l’émeute.






Quand on ne peut pas gouverner un
peuple avec des idées vraies, il faut se résigner
à le gouverner avec des idées tenues
pour vraies.






Les grands courants sociaux ne se remontent
pas. La sagesse consiste à les dévier
lentement.






L’homme supérieur sait utiliser la fatalité,
comme le marin utilise le vent, quelle que
soit sa direction.






Chaque événement visible a derrière lui
des forces invisibles qui le déterminent. Qui
ne sait les découvrir ignore l’art de gouverner.






Une politique, ne tenant compte que de
l’heure présente, est toujours d’ordre inférieur.






Le bon sens et le caractère sont souvent
plus utiles que le génie à un homme d’Etat.






Une société ne dure pas sans pensées
fixes, l’individu ne progresse pas sans pensées
mobiles.






L’avenir étant toujours chargé de passé,
pour prévoir, c’est-à-dire voir en avant, il
faut d’abord regarder en arrière.






Prévoir est utile, prévenir l’est davantage.
Prévoir, élimine les surprises de l’avenir.
Prévenir, empêche leur action.






Un homme d’État sans prévoyance est
un créateur de fatalités désastreuses.





TABLES DES MATIÈRES





	 
	Pages


	Préface
	1


	LIVRE PREMIER

LA VIE AFFECTIVE


	I.

	Le Caractère et la Personnalité
	3


	II.

	L’Affectif et le Rationnel
	11


	III.

	Le Plaisir et la Douleur
	15


	IV.

	La Psychologie féminine
	19


	V.

	Les Opinions
	25


	VI.

	Les Mots et les Formules
	29


	VII.

	La Persuasion
	33


	LIVRE II

LA VIE COLLECTIVE


	I.

	L’Ame des Races
	41


	II.

	L’Ame des Foules
	47


	III.

	L’Ame des Assemblées
	55


	IV.

	La Vie des Peuples
	59


	V.

	Les Institutions et les Lois
	67


	VI.

	Le Droit
	71


	VII.

	La Morale
	73


	VIII.

	L’Idéal
	81


	IX.

	Les Dieux
	85


	X.

	L’Art
	91


	XI.

	Les Rites et les Symboles
	95


	LIVRE III

LA VIE RATIONNELLE


	I.

	La Croyance et la Connaissance
	101


	II.

	L’Instruction et l’Éducation
	109


	III.

	Les Élites
	117


	IV.

	Les Conceptions philosophiques
	121


	V.

	Les Principes scientifiques
	125


	VI.

	La Matière
	129


	VII.

	La Vérité et l’Erreur
	133


	VIII.

	La Légende et l’Histoire
	139


	LIVRE IV

LA PENSÉE ET L’ACTION


	I.

	L’Action
	145


	II.

	Les Illusions démocratiques
	149


	III.

	Les Illusions socialistes
	155


	IV.

	Le Pacifisme et la Guerre
	161


	V.

	Les Révolutions
	165


	VI.

	Les Gouvernements populaires
	171


	VII.

	La Psychologie politique
	179


	VIII.

	L’Art de gouverner
	185










*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK APHORISMES DU TEMPS PRÉSENT ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/3002131940064850324_cover.jpg





