
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Compendio del viaje del joven Anacarsis a la Grecia (2 de 2)

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Compendio del viaje del joven Anacarsis a la Grecia (2 de 2)


Author: J.-J. Barthélemy


Contributor: Antoine Caillot


Translator: José March



Release date: October 19, 2024 [eBook #74605]


Language: Spanish


Original publication: Gerona: Oliva, 1830


Credits: Ramón Pajares Box. (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive / Fondo antiguo de la Universidad de Sevilla.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK COMPENDIO DEL VIAJE DEL JOVEN ANACARSIS A LA GRECIA (2 DE 2) ***






  

  Índice

  Tablas

  Compendio del viaje del joven Anacarsis á la Grecia (2 de 2)





  Nota de transcripción

  
    	Los errores de imprenta han sido corregidos.


    	La ortografía del texto original ha sido modernizada de acuerdo con
    las normas publicadas en 2010 por la Real Academia Española.


    	También se ha modernizado la puntuación así como los nombres propios
    de personas y lugares, y los gentilicios.


    	Los nombres de dioses y héroes aparecen con la denominación griega,
    no con la romana. Es decir, Venus y Hércules aparecen como
    Afrodita y Heracles.


    	En los casos de inteligencia dudosa se ha seguido el texto del
    original francés no compendiado.


    	Las rayas intrapárrafo que indican diálogo se han sustituido por
    comillas.


    	Las tablas finales no se ha corregido, pese a los problemas
    aritméticos que presentan.

  










  

  COMPENDIO

  DEL VIAJE

  DEL

  JOVEN ANACARSIS.

  —

  TOMO II.

  








BARCELONA: EN LA LIBRERÍA DE OLIVA,

JUNTO A LA PLAZA DE SANTA MARÍA.








  COMPENDIO

  DEL VIAJE

  DEL

  JOVEN ANACARSIS

  A LA GRECIA.


  Por Juan Santiago Bartelemi.

  EXTRACTADO POR ANT. C.**

  Traducido del Francés y aumentado

  Por J. March.


  
    TOMO SEGUNDO.

  


  GERONA: Mayo 1831.

  En la oficina de A. Oliva, impresor de S. M.

  —

  Con las licencias necesarias.










Todos los ejemplares van rubricados por el propietario de la obra,
quien demandará en juicio al que la reimprima sin su consentimiento.
Firma del editor












  

  COMPENDIO

  DEL VIAJE

  DEL JOVEN ANACARSIS

  EN GRECIA.

  

  CAPÍTULO L.

  Viaje a la Arcadia.




Algunos días después de la
conversación referida, nos despedimos de Damonax con mutuo sentimiento,
y tomamos el camino de la Arcadia.


Vimos lo primero a Belina, plaza fuerte, y atravesando el valle por
donde se va desde esta ciudad a Megalópolis, llegamos a esta capital,
distante de Lacedemonia trescientos cuarenta estadios (once leguas y
cuarto). Durante nuestro viaje, nos recreamos viendo por ambos lados el
curso ya de torrentes impetuosos que sonaban con estrépito, y ya de las
aguas del Eurotas, del Tiunte y del Alfeo.


Ocupa la Arcadia el centro del Peloponeso, y elevándose por encima
de las regiones que la
cercan, está erizada de montes, algunos de ellos de altura prodigiosa,
casi todos poblados de bestias monteses y cubiertos de bosques. Las
campiñas cortadas por muchas partes de ríos y de arroyos, producen en
general trigo y otros granos en abundancia. En ella son los pastos
excelentes, en particular para los asnos y los caballos, por cuya razón
son muy estimados.


Los arcadios se creen hijos de la tierra porque siempre han habitado
el mismo país y jamás han sufrido el yugo extranjero. Son aficionados
a la poesía, al canto, la danza y las fiestas; humanos, benéficos,
hospitalarios, pacientes en los trabajos y obstinados en sus empresas,
con desprecio de los obstáculos y los peligros. Han peleado muchas
veces con buen éxito y siempre con gloria.


Sometidos antiguamente a reyes, por último se dividieron en muchas
repúblicas. Mantinea y Tegea son cabezas de esta confederación, que
sería muy temible si reuniese sus fuerzas, porque el país es muy
poblado; pero la envidia del poder mantiene continuamente la división
en los estados grandes y pequeños.


Cuando entramos en Megalópolis, hacía cerca de quince años nada más
que había sido fundada
esta ciudad por Epaminondas, y quedamos admirados tanto de la extensión
de su recinto como de la altura de sus murallas, flanqueadas de torres;
de modo que causaba ya celos a Lacedemonia, lo cual advertí en una
conversación que tuve con el rey Arquidamo, quien algunos años después
atacó a esta colonia naciente, y por último ajustó un tratado con
ella.


Determinamos dar una vuelta por la Arcadia, cuyo país ofrece
una continuación de cuadros amenos y variados en que la naturaleza
ha desplegado la grandeza y fecundidad de sus ideas, reuniéndolas
negligentemente, sin atender a las diferencias de géneros. La mano
potente que fundó sobre bases eternas tantos peñascos áridos y
enormes se divirtió en dibujar a su pie o en sus intervalos praderas
encantadoras, asilo de la frescura y del reposo: por todas partes se
ven sitios pintorescos, contrastes imprevistos y efectos admirables.
¡Oh, cuántas veces, habiendo llegado a la cumbre de un soberbio monte,
hemos visto serpentear el rayo por debajo de nosotros! ¡Cuántas
también, parados en la región de las nubes, vimos de improviso la luz
del día convertirse en una claridad tenebrosa, ofreciendo a nuestra
vista un espectáculo
tan hermoso como terrible! Aquellos torrentes de vapor que pasaban
rápidamente por delante de nuestros ojos y se precipitaban en profundos
valles, aquellos torrentes de agua que caían bramando al fondo de
los abismos, aquellas grandes masas de montes que, entre las nieblas
espesas de que estábamos rodeados, parecían teñidas de negro, los
fúnebres cantos de las aves y el susurro lamentable de los vientos y de
los árboles; todo, todo ofrecía el aspecto del infierno de Empédocles;
y presentaba aquel océano de aire blanquecino, que impele y rechaza las
almas delincuentes, ya atravesando las llanuras de los aires, y ya por
en medio de los globos sembrados en el espacio.


Salimos de Megalópolis, y habiendo pasado el Alfeo, fuimos a
Licosura al pie del monte Liceo, por otro nombre Olimpo. Este país
está lleno de bosques y poblado de animales monteses. Por la noche
nos hablaron nuestros huéspedes de su ciudad, que es la más antigua
del mundo; de su monte, donde fue criado Zeus, del templo y de las
fiestas de este dios. El día siguiente subimos a la cumbre del monte
Liceo, y presenciamos unos juegos celebrados en honor del dios Pan,
cerca de un templo y un
bosquecillo que le están dedicados.


Los arcadios son muy adictos al culto de esta divinidad, a la
cual representan en sus monedas. Este dios persigue en la caza a los
animales dañinos a las mieses, se complace en andar errante por las
montañas, cuida desde allí de los numerosos rebaños esparcidos por la
llanura y, tocando el instrumento de siete cañas inventado por él, hace
resonar sus ecos por los valles cercanos.


Pan gozaba en otro tiempo de más brillante fortuna. Predecía lo
futuro en uno de sus templos, donde mantienen una lámpara que arde
noche y día. Los arcadios afirman todavía que distribuye a los mortales
en vida las penas y recompensas que merecen. Le ponen, como los
egipcios, en la jerarquía de las primeras divinidades, y el nombre que
le dan parece significar que extiende su imperio sobre toda sustancia
material.


Fuimos a Figalia, que se descubre a lo lejos sobre una roca muy
escarpada; vimos el monte Elaio, donde se ve una gruta que sirvió de
asilo a Deméter, desconsolada por la pérdida de su hija Perséfone, y
el monte Cotilio, en el cual hay un lugar con un templo de los más
hermosos del Peloponeso
dedicado a Apolo; luego pasamos el Alfeo, a corta distancia de
Trapezunte, y fuimos a dormir en Gortina, cuyas campiñas fertiliza un
río del mismo nombre.


Los poetas han celebrado las frescuras de las aguas del Cidno en
Cilicia, y del Melas en Panfilia, pero aún eran más dignas de tales
elogios las del Gortinio; jamás las hielan los fríos más rigurosos,
ni nunca alteran su temperatura los calores más ardientes. Ya se bañe
uno en ellas o ya las beba, siempre aprovechan y causan sensaciones
deliciosas.


Además de aquella frescura que hace singulares las aguas de la
Arcadia, las del Ladón, que atravesamos al día siguiente, son tan
transparentes y tan puras que no las hay más bellas en la tierra. Junto
a sus márgenes, a que hacen sombra los altos y frondosos álamos, vimos
a las jóvenes de aquellas cercanías danzando alrededor de un laurel
en el cual acababan de colgar guirnaldas de flores. La joven Clitia,
acompañándose con su lira, cantaba los amores de Dafne, hija de Ladón y
de Leucipa, hija del rey de Pisa.


Subimos por la orilla del Ladón, y volviendo a la izquierda tomamos
el camino de Psófide. Esta ciudad una de las más antiguas del Peloponeso, está situada
en los confines de la Arcadia y de la Élide. En ella fijaron nuestra
atención dos objetos dignos de notarse. Vimos allí el sepulcro de aquel
Alcmeón que, obedeciendo las órdenes de su hermano Anfiarao, mató a
su madre Erífile, y, habiendo sido perseguido mucho tiempo por las
Furias, terminó el desdichado su vida agitado horriblemente. Al lado de
su sepulcro, cuyos únicos adornos son unos cipreses de extraordinaria
altura, nos enseñaron una reducida posesión y una cabaña donde vivió
algunos siglos hace un ciudadano pobre y virtuoso llamado Aglao; sin
temores ni deseos, ignorado de los hombres e ignorante de lo que entre
ellos pasaba, cultivaba sus tierrecillas, cuyos límites no extendió
jamás; había llegado a una extrema vejez cuando ocurrió que unos
embajadores del poderoso rey de Lidia, Giges o Creso, fueron encargados
de preguntar al oráculo de Delfos si existía en alguna parte de la
tierra un mortal más feliz que aquel príncipe, a lo cual respondió la
Pitia: «Aglao de Psófide».


Desde esta ciudad fuimos a la de Feneo, la cual, aunque es una de
las principales de la Arcadia, nada contiene digno de atención; pero la
llanura inmediata ofreció
a nuestra vista uno de los monumentos más hermosos de la antigüedad. No
se puede fijar la época, pero se ve fácilmente que en los siglos muy
remotos, habiéndola sumergido enteramente los torrentes que bajan de
los montes, arrasaron la antigua Feneo y, para evitar en lo sucesivo
semejante desastre, se adoptó el medio de abrir en el llano un canal
de cincuenta estadios de largo (cerca de una legua y tres cuartos),
de treinta pies de hondura y de ancho proporcionado. Este canal
debía recibir las aguas del río Olbio y las de avenidas de lluvias
extraordinarias, llevándolas hasta dos abismos que aún subsisten
al pie de dos montes, bajo los cuales se han abierto naturalmente
unos conductos subterráneos. Suponen que Heracles fue el autor de
estas obras: mas sea lo que quiera, descuidaron insensiblemente la
conservación del canal, y con el tiempo un terremoto obstruyó los
conductos subterráneos que absorbían las aguas de los campos.


Los habitantes, refugiados en unas alturas, construyeron puentes de
madera para comunicarse, y como quiera que la inundación aumentaba de
día en día, se vieron por último precisados a levantar otros puentes
sobre los primeros.





Algún tiempo después, se abrieron paso las aguas por debajo de
tierra por en medio de los hundimientos que las detenían, y saliendo
con furor de aquellos oscuros retiros, llevaron la consternación a
muchas provincias. El Ladón, este hermoso y pacífico río de que ya
he hablado y que cesó de correr desde la obstrucción de los canales
subterráneos, convertido en torrentes impetuosos, se precipitó en el
Alfeo, que sumergió el territorio de Olimpia.


Desde Feneo fuimos a Cafias, donde nos enseñaron cerca de una fuente
un antiguo plátano que tiene el nombre de Menelao, y contaban que este
príncipe le plantó antes de ir al sitio de Troya. Saliendo de esta
ciudad situada en un monte, tomamos el camino de Orcómeno, que vimos
de paso, y en seguida entramos en uno de los dos caminos que van a
Mantinea.


Esta ciudad, fundada en otro tiempo por los habitantes de cuatro
o cinco aldeas de las inmediaciones, sobresale por su población, sus
riquezas y los monumentos que la adornan; tiene fértiles campos, y
parten de su recinto muchos caminos que se dirigen a las principales
ciudades de la Arcadia. Cuentan que sus habitantes son los primeros
que imaginaron pelear cuerpo a cuerpo; los primeros también que vistieron militarmente, y
que hicieron uso de una especie de armadura que tiene el nombre de
esta ciudad. Siempre se les ha mirado como los más valientes de la
Arcadia.


Yendo de Mantinea a Tegea, teníamos a la derecha el monte Ménalo,
y a la izquierda una gran selva. En la llanura que hay en medio de
estas barreras, se dio hace algunos años aquella célebre batalla en que
Epaminondas ganó la victoria y perdió la vida. Allí mismo le erigieron
dos monumentos, que son un trofeo y un sepulcro cerca el uno del otro,
como si la filosofía les hubiese señalado el puesto.


Dispútanse tres ciudades el débil honor de haber dado a luz el
soldado que dio a Epaminondas el golpe mortal. Los atenienses nombran
a Grillo, hijo de Jenofonte, y han exigido de Eufránor que en uno de
sus cuadros se conformase con esta opinión; según los mantineos lo
fue Maquerión, uno de sus conciudadanos, y según los lacedemonios el
espartano Antícrates.


Tegea solo dista de Mantinea cien estadios (tres leguas y cuarto).
Sus habitantes son famosos por su valentía. En la batalla de Platea,
que dio fin a la gran querella de la Grecia y de la Persia, los
tegeatas, en número de
mil quinientos, disputaron a los atenienses el honor de mandar un ala
del ejército de los griegos y no lo consiguieron; pero mostraron con
las acciones más ilustres que eran dignos de ello.


Cada ciudad de la Grecia se pone bajo la protección especial de una
divinidad. Tegea ha escogido a Atenea apellidada Alea, cuyo antiguo
templo fue quemado y reedificado de nuevo bajo el plan y dirección de
Escopas de Paros, el mismo de quien hay tantas y tan célebres estatuas.
Este templo es el más hermoso de cuantos existen en el Peloponeso, y
está servido por una doncella que abdica el sacerdocio cuando llega a
la edad de la pubertad. Vimos también otro templo en el cual solamente
entra el sacerdote una vez al año.






  CAPÍTULO LI.

  Viaje a la Argólida.




Desde Tegea entramos en la
Argólida por en medio de altos montes. Acercándonos al mar vimos el
lago de Lerna, mansión en otro tiempo de aquella hidra monstruosa
de que triunfó Heracles, y luego tomamos el camino de Argos atravesando una pradera
amena.


La Argólida fue la cuna de los griegos, pues ella recibió las
primeras colonias extranjeras que fueron a civilizarlos, y fue también
el teatro de la mayor parte de los acontecimientos que ocupan los
antiguos anales de la Grecia. Aquí es donde se presentó Ínaco, que
dio su nombre al río cuyas aguas riegan el territorio de Argos, y
aquí vivieron también Dánao, Hipermnestra, Linceo, Alcmeón, Perseo,
Anfitrión, Pélope, Atreo, Tiestes, Agamenón y otros muchos personajes
famosos.


Argos está situada al pie de una colina sobre la cual han construido
la ciudadela. Es una de las ciudades más antiguas de la Grecia. Desde
su origen dio tanto lustre y esplendor que algunas veces pusieron
su nombre a la provincia, al Peloponeso y a la Grecia entera; pero
habiéndose establecido en Micenas la casa de los Pelópidas, esta
ciudad eclipsó la gloria de su rival. Agamenón reinaba en la primera y
Diomedes y Esténelo en la segunda. Algún tiempo después recobró Argos
su esplendor para siempre.


Los argivos son famosos por su valentía, han tenido frecuentes
contiendas con las
naciones inmediatas, y nunca han temido medir sus armas con los
lacedemonios, que han solicitado muchas veces su alianza. Aunque han
sido negligentes en las ciencias no por esto han dejado de cultivar
las artes, de modo que han sobresalido entre ellos muchos músicos y
escultores, siendo célebre entre estos últimos Policleto, que vivía
en tiempo de Pericles. Este escultor, excediendo a Fidias, añadió
nuevas bellezas a la naturaleza del hombre; pero ofreciéndonos la
imagen de los dioses, no se elevó a la sublimidad de su rival. Escogía
sus modelos en la juventud o en la infancia, pudiendo decirse que la
vejez espantaba sus manos acostumbradas a representar las gracias.
Consérvase de él una figura en que las proporciones del cuerpo humano
están observadas de tal modo que, por un juicio irrefragable los
artistas mismos, la han llamado la regla, y la estudian cuando tienen
que representar la misma naturaleza en las mismas circunstancias,
porque no se puede imaginar un modelo único para todas las edades,
todos los sexos y todos los caracteres. Si hay alguna vez quien censure
a Policleto, se le puede contestar que si no llegó a la perfección, a
lo menos se acercó bastante. Él mismo parecía que desconfiaba del éxito de sus obras,
pues en un tiempo en que los artistas escribían al pie de sus obras
fulano la hizo, se contentó con poner en las suyas Policleto
la hacía, como si esperase el juicio del público para acabarla.
Escuchaba el dictamen de todos y sabía apreciarlos. Hizo dos estatuas
sobre un mismo asunto, la una en secreto, sin consultar más que a su
genio y las reglas del arte, y la otra en su taller, a vista de todo el
mundo, corrigiéndola y reformándola a gusto de aquellos que le daban
consejos. Luego que las hubo acabado, las expuso al público. La primera
excitó la admiración y la segunda carcajadas de risa. Entonces dijo:
«Ved aquí vuestra obra y mirad aquí la mía.»


Telesila, que florecía cerca de ciento cincuenta años hace, ilustró
a su patria con sus escritos y la salvó con su valor. La ciudad de
Argos iba a caer en poder de los lacedemonios, y acababa de perder
seis mil hombres, entre los cuales se encontraba la flor de la
juventud. En tan fatal momento, reúne Telesila las mujeres que juzgó
más a propósito para ayudar a su intento; entrégales las armas de que
ha despojado los templos y las casas de los particulares, corre con
ellas a las murallas, y rechaza al enemigo, que temeroso de que le avergüencen con la
victoria o la derrota, tomó el partido de retirarse. Hiciéronse los
más grandes honores a estas guerreras: las que murieron en el combate
fueron enterradas al lado del camino de Argos, y permitiose a las demás
que erigiesen una estatua al dios Ares. La de Telesila fue colocada
sobre una columna en frente del templo de Afrodita, y en lugar de echar
la vista sobre unos libros figurados a sus pies, la fija recreándose
en un casco que tiene en la mano y va a poner en su cabeza. En fin,
para perpetuar la memoria de un acontecimiento tan extraordinario
instituyeron una fiesta anual en que las mujeres van vestidas de
hombres y los hombres de mujeres.


Sucede en Argos lo que en todas las ciudades de la Grecia, donde son
comunes los monumentos de las artes, pero muy raras las obras maestras.
Entre estas últimas, bastará nombrar muchas estatuas de Policleto y de
Praxíteles.


Vimos con sumo interés que llamaron nuestra atención, entre muchos
objetos, un grupo representando a Perilao de Argos en actitud de
dar muerte al espartano Otríadas. Los lacedemonios y los argivos se
disputaban la posesión de la ciudad de Tirea, y convinieron en nombrar de una y otra parte
trescientos guerreros, cuyo combate decidiría la disputa. Murieron
todos excepto dos argivos que creyéndose seguros de la victoria,
llevaron la noticia a los magistrados de Argos. En tanto respiraba
Otríadas todavía, a pesar de sus heridas mortales, tuvo bastante
fuerza para levantar un trofeo en el campo de batalla y, después de
haber escrito con su sangre estas pocas palabras: los lacedemonios
vencedores de los argivos, se dio la muerte por no sobrevivir a sus
compañeros.


A cuarenta estadios de Argos (más de cinco cuartos de legua) está
el templo de Hera, que es uno de los mas célebres de la Grecia, común
en otro tiempo a esta ciudad y a Micenas. Se halla construido al pie
del monte Eubea, a las márgenes de un riachuelo, y da indicios de los
progresos de las artes; tanto que perpetuará la memoria del arquitecto
Eupolemo, así como de Policleto, cuyo cincel la ha enriquecido con
muchas obras, entre otras la de una estatua de Hera casi colosal. Este
templo está servido desde su fundación por una sacerdotisa que debe,
entre otras cosas, abstenerse de comer ciertos peces. La erigen en vida
una estatua, y después de su muerte graban en ella su nombre y la duración de su
sacerdocio.


Mientras celebraban la fiesta de la diosa, nos contaron la historia
de una sacerdotisa llamada Cídipe que fue deudora de su gloria a sus
hijos. Esta solemnidad, a la cual concurren infinitas gentes, es digna
de admiración en particular por una pompa magnífica que va desde Argos
hasta el templo de Hera; preceden la marcha cien bueyes adornados con
guirnaldas, los cuales se sacrifican y distribuyen a los asistentes,
y protege la procesión un cuerpo de jóvenes argivos, vestidos con
armaduras refulgentes, las cuales dejan por respeto al pie del altar;
cierra la marcha la sacerdotisa, llevada en un carro tirado de dos
bueyes cuya blancura iguala a su belleza. Sucedió pues que en tiempo
de Cídipe, habiendo desfilado la procesión y no llegando los bueyes
que debían tirar del carro, asieron de él Cléobis y Bitón, y llevaron
a su madre en triunfo por espacio de cuarenta estadios (cerca de legua
y media), por la llanura y hasta la mitad del monte donde estaba
situado el templo. Llegó Cídipe entre aclamaciones y aplausos, y en
los arrebatos de su gozo suplicó a la diosa que concediese a sus hijos
la mayor dicha. Fueron
oídos sus votos, según dicen, y apoderándose de ellos un dulce sueño
en el templo mismo, pasaron tranquilamente de la vida a la muerte. Los
argivos enviaron a Delfos las estatuas de estos dos generosos hijos, y
en un templo de la Argólida he visto un grupo que los representa asidos
al carro de su madre.


Salimos para Tirinto, distante de Argos cerca de cincuenta estadios
(más de legua y media). En esta antigua ciudad no quedan más que
murallas de más de veinte pies de grueso y de altura proporcionada,
construidas de peñas enormes amontonadas unas sobre otras; y, a causa
de no haberlas labrado, tuvieron que rellenar con piedras pequeñas los
vacíos que quedaban entre peña y peña. Estas murallas duran muchos
siglos hace, y quizás causarán admiración durante millares de siglos
todavía. El mismo trabajo se observa en los antiguos monumentos de
Argólida, y particularmente en los muros medio derribados de Micenas
y en las grandes excavaciones que vimos cerca del puerto de Nauplia,
situado a corta distancia de Tirinto.


Atribuyen todas estas obras a los cíclopes, creyendo que las
construcciones, digámoslo así, gigantescas no podían ser obra de otros, sino de gigantes hijos
del cielo y de la tierra, encargados de forjar los rayos de Zeus.
Sin duda no se había observado que los hombres desde los tiempos más
remotos, construyéndose sus moradas, pensaron más en la solidez que
en la elegancia, y se valieron de medios poderosos para dar más larga
duración a unos trabajos indispensables. Así es que excavaban en los
peñascos espaciosas cavernas para refugiarse a ellas en vida, o que
allí los depositasen cuando muriesen: desprendían peñascos de los
montes y cercaban con ellos sus moradas, siendo esto el efecto de la
fuerza y el triunfo de los obstáculos. Trabajaban entonces con arreglo
al plan de la naturaleza, que nada hace que no sea sencillo, necesario
y duradero.


Mientras nos referían en Tirinto que los argivos, fatigados con
largas guerras, habían destruido esta ciudad y algunas otras, Filotas
nos contó una historia que había sabido referente a los tirintios.
Este pueblo se había acostumbrado a burlarse de todo, de manera que no
podía ya tratar sin reírse aun de los asuntos más serios. Cansados ya
de su ligereza, se dirigieron al oráculo de Delfos, el cual les aseguró
que curarían de su achaque si después de sacrificar a Poseidón un toro podían echarle al mar
sin reírse. Era sabido que la restricción impuesta no permitiría acabar
con seriedad tal prueba, mas no obstante se reunieron en la playa,
alejaron de allí los muchachos y, queriendo apartar a uno que se había
mezclado entre los grandes, exclamó este: «¿Qué, tenéis miedo de que yo
me trague el toro?». Al oír estas palabras soltaron todos la risa, y
persuadidos de que su enfermedad era incurable, se sometieron al rigor
de su destino.


Salimos de Tirinto y habiendo visto a Hermíone y Trecén costeamos el
mar y llegamos a Epidauro, situada en el centro de un golfo, enfrente
de la isla de Egina. Extramuros de esta ciudad y a distancia de
cuarenta estadios (más de cinco cuartos de legua), están el templo y
el bosque sagrado de Asclepio, adonde van los enfermos de todas partes
a buscar la salud. Allí hay un consejo compuesto de ciento ochenta
ciudadanos encargado de la administración de este reducido país. Nada
se sabe de cierto acerca de la vida de Asclepio, y este es el motivo de
que se digan tantas cosas. Ciertas tradiciones parece que dan algunas
luces de la verdad, y nos presentan un hilo que seguimos por un momento
sin empeñarnos en rodeos.





El maestro de Aquiles, el sabio Quirón, había adquirido algunos
conocimientos sobre las virtudes de los simples, y otras mayores
acerca de las fracturas y dislocaciones, las cuales transmitió a sus
descendientes que aún existen en Tesalia y que en todo tiempo se han
dedicado generosamente a cuidar de los enfermos. Parece que Asclepio
fue su discípulo, y que habiendo llegado a ser el depositario de sus
secretos, los comunicó a sus hijos Macaón y Podalirio, que después de
su muerte reinaron en una ciudad pequeña de Tesalia. Durante el sitio
de Troya se distinguieron por su valor en los combates y su habilidad
en curar a los heridos. Macaón perdió la vida bajo los muros de Troya y
sus cenizas fueron trasladadas al Peloponeso por el cuidado de Néstor.
Sus hijos, aficionados a la profesión del padre, se establecieron en
aquel país, donde erigieron altares a su abuelo, y los merecieron por
los importantes servicios que hicieron a la humanidad doliente.


El autor de una familia tan respetable llegó a ser en breve el
objeto de la veneración pública. Su promoción a la jerarquía de los
dioses debe ser sin duda posterior al tiempo de Homero, pues no habla
de él sino como de un simple particular, pero en el día le hacen por todas partes honores
divinos. Su culto ha pasado de Epidauro a las demás ciudades de la
Grecia, y aun a climas lejanos. Se extenderá ciertamente más y más,
porque los enfermos imploran siempre con suma confianza la piedad de
una divinidad que estuvo sujeta a sus mismas enfermedades.


El templo del dios está adornado con su estatua, obra de Trasimedes
de Paros, y es de oro y marfil: Asclepio está sentado en un trono
con un perro a sus pies, tiene un palo en una mano, y alarga la otra
sobre una serpiente que está en ademán de enderezarse para tocarle.
El artista ha esculpido en el trono las hazañas de algunos héroes de
la Argólida, y allí se ve a Belerofonte que triunfa de la Quimera y a
Perseo cortando la cabeza a Medusa.


Cerca del edificio hay un salón en el cual pasan las noches los que
van a consultar a Asclepio, después de haber dejado sobre la mesa santa
algunas tortas, frutas y otras ofrendas. Uno de los sacerdotes les
manda que se entreguen al sueño, que guarden profundo silencio, y que
estén atentos a los sueños que el dios va a enviarles; en seguida apaga
las luces, y tiene el cuidado de recoger las ofrendas que hay encima
de la mesa. A poco
rato creen los enfermos que oyen la voz de Asclepio, prescribiéndoles
los remedios oportunos para su curación, que todos son muy conformes a
los de otros médicos, y les entera al mismo tiempo de las prácticas de
devoción con que deben asegurar su efecto.


Están consagradas a este dios las culebras en general; ya porque la
mayor parte de ellas tienen propiedades de que hace uso la medicina,
ya por otras razones difíciles de exponer; pero Asclepio parece que
prefiere las que se crían en el territorio de Epidauro, cuyo color es
amarillento, no tienen veneno, son de índole mansa y apacible y gustan
de vivir familiarmente con el hombre. La culebra que mantienen los
sacerdotes en lo interior del templo, se les enrosca algunas veces
alrededor del cuerpo, o se empina sobre la cola para tomar la comida
que le presentan en un plato. Rara vez la dejan salir, y cuando le dan
libertad se pasea con majestad por las calles: su aparición es de feliz
presagio y por tanto excita un entusiasmo general.


Se ven estas culebras domésticas en los otros templos de Asclepio,
en los de Dioniso y de algunas otras divinidades, siendo más comunes en
Pela, capital de la Macedonia, de modo que las mujeres tienen gusto particular en criarlas.
En los calores rigurosos del verano se dan vueltas con ellas al cuello
cual si fuesen un collar, y en sus orgías les sirven como de adorno o
las agitan encima de su cabeza. Cuando yo estaba en Grecia, se decía
que Olimpia, mujer de Filipo, rey de Macedonia, solía acostar con ella
una de estas culebras, y aun añadían que Zeus había tomado la forma de
este animal y que Alejandro era hijo suyo.


Volvimos a pasar por Argos, y tomamos el camino de Nemea, ciudad
famosa por los juegos que en ella se celebran de tres en tres años en
honor de Zeus; pero ofrecen poco más o menos el mismo interés que los
espectáculos de Olimpia, y por lo mismo omito hablar de ellos. Baste
observar que los argivos los presiden y que únicamente se concede al
vencedor una corona de apio. Nos internamos luego en los montes, y a
quince estadios de la ciudad nuestros guías nos enseñaron con espanto
la caverna donde estaba el león que Heracles mató con su clava. De
allí, habiendo vuelto a Corinto, volvimos a tomar en breve el camino
de Atenas, donde, al punto que llegué, continué mis averiguaciones
tanto en lo relativo a la administración, como acerca de las opiniones y los diferentes
ramos de la literatura.






  CAPÍTULO LII.

  República de Platón.




Dos grandes objetos ocupan a
los filósofos de la Grecia: el cómo se gobierna el mundo, y cómo se
ha de gobernar a los hombres. Expondré aquí los medios que imaginaba
Platón para formar una sociedad la más dichosa, y ved aquí la idea que
nos dio de su sistema un día que se encontraba en la Academia, donde
hacía algún tiempo que había dejado de dar lecciones. Si se hubieran de
conservar a sus pensamientos los encantos con que supo hermosearlos,
sería preciso que las Gracias tomasen el pincel.


«No voy a trazar», nos dijo, «el plan de una monarquía, ni de un
sistema democrático. Poco me importa que la autoridad esté en manos
de uno solo o de muchos, pues formo un gobierno en que los pueblos
pueden ser felices bajo el imperio de la virtud. Divido los ciudadanos
en tres clases, a saber: la de los mercenarios o sea la multitud, la
de los militares o guardias del estado, y la de los magistrados o los
sabios. Nada prescribo
a la primera, pues se ha hecho para seguir ciegamente el impulso de las
otras dos. Quiero un cuerpo de militares que tengan siempre las armas
en la mano, a fin de mantener en el estado una paz duradera. Esta clase
no debe mezclarse con los otros ciudadanos, sino que debe permanecer
siempre en un campamento, y estar dispuestos a reprimir las facciones
intestinas y a repeler los ataques exteriores.


»Su educación debe empezar desde los primeros años de su infancia,
y se tendrá particular cuidado de que no les cuenten ni aprendan las
vanas ficciones depositadas en los escritos de Homero, de Hesíodo y
de otros poetas. Anúncieles la poesía la divinidad con tanta dignidad
como encanto, y dígaseles continuamente que Dios no puede ser autor
más que del bien, que no causa a nadie su desgracia, que sus castigos
son beneficios y que los malos son dignos de compasión no cuando los
experimentan, sino cuando encuentran el medio de sustraerse a ellos.
Se les debe decir que el verdadero heroísmo consiste en dominar sus
pasiones y obedecer a las leyes. Se imprimirán en su alma, como en el
bronce, las ideas inmortales de la justicia y de la verdad, y quedará
grabado en ella con caracteres indelebles que los malos son infelices en la prosperidad,
y que la virtud es feliz en la persecución y aun en el olvido. Todo
dependerá en nuestra república de la educación de los militares, y en
esta educación todo dependerá también de la severidad de la disciplina:
deben mirar pues la menor observancia como una obligación, y el más
pequeño descuido como un crimen. Es necesario que, bajo la mano de los
jefes, las almas se hagan aptas para las cosas más nimias lo mismo
que para las más grandes o elevadas; que refrenen frecuentemente su
voluntad, y que a fuerza de sacrificios lleguen a no pensar, ni obrar,
ni respirar, sino por el bien público. Los que no sean capaces de este
desprendimiento de sí mismos no serán admitidos en la clase de los
militares, sino reducidos a la de los artesanos y labradores, porque
las clases no se han de arreglar por el nacimiento y sí únicamente por
las cualidades del alma.


»Antes de pasar adelante, obliguemos a nuestros discípulos a fijar
la vista en la vida que han de tener algún día: les causará menos
novedad la severidad de nuestras reglas, y se prepararán así mejor para
el alto destino que les aguarda.





»Si los militares poseyesen tierras y casas, y si el oro y la plata
mancillasen una vez sus manos, en breve la ambición, el odio y todas
las pasiones que llevan en pos de sí las riquezas penetrarían en sus
corazones y no serían ya más que hombres ordinarios. Eximámosles pues
de todos estos nimios cuidados que les obligarían a encorvarse hacia
la tierra. Mantengáseles en comunidad a expensas del público, pues la
patria, a la cual consagran todos sus pensamientos, sus deseos y su
reposo, debe encargarse de proveer a sus necesidades, que se reducirán
a lo meramente preciso.


»Despojándolos de aquel interés sórdido que ocasiona tantos
crímenes, es preciso apagar también, o más bien perfeccionar en sus
corazones, los afectos que inspira la naturaleza, y unirlos entre
ellos por los mismos que contribuyen a dividirlos. Nuestros guerreros
partirán con sus esposas el cuidado de proveer a la tranquilidad
pública, y unos y otras serán educados bajo los mismos principios,
en los mismos lugares y por unos mismos maestros. Recibirán juntos
con los elementos de las ciencias las lecciones de sabiduría, y en
los gimnasios las muchachas, sin más adorno que el de sus virtudes,
disputarán el premio de
los ejercicios a los muchachos que serán sus émulos.


»En las fiestas instituidas para formar uniones legítimas y santas,
se echarán en una urna los nombres de aquellos que han de dar guardas a
la república, los cuales serán los militares desde la edad de treinta
años hasta cincuenta y seis, y las guerreras desde los veinte a los
cuarenta. La casualidad será la que reúna en apariencia a los esposos,
pero los magistrados valiéndose de la maña, corregirán de tal modo
los caprichos de la suerte, que escogerán siempre los sujetos más a
propósito de uno y otro sexo, para conservar en su pureza la estirpe de
nuestros guerreros.


»Los que nacieren de estos matrimonios serán separados de sus padres
inmediatamente, y depositados en un paraje donde sus madres, sin
conocerlos, vayan a distribuir ya a los unos, ya a los otros, aquella
leche que ya no podrán reservar exclusivamente para el fruto de sus
amores.


»Hemos fijado en los corazones de nuestros guerreros dos principios
que deben de concierto reanimar incesantemente su celo, cuales son el
sentimiento y las virtudes. No solamente ejercerán el primero de una
manera general, mirándose todos como los ciudadanos de una misma patria, sino que se
penetrarán todavía más y más de ellos, mirándose como individuos de una
misma familia. Lo serán en efecto; y la oscuridad de su nacimiento no
empañará jamás los títulos de su afinidad.


»Ahora voy a hablar de nuestros magistrados, de este corto número de
hombres escogidos entre los hombres virtuosos, de estos jefes, en una
palabra, que, sacados de la clase militar, serán tan superiores a ellos
por su excelente mérito como lo serán los guerreros a los artesanos y
labradores.


»¡Qué precaución será necesaria en nuestra república para escoger
hombres tan raros! ¡Cuánto estudio para conocerlos y qué atención y
cuidado para formarlos! Entremos en aquel santuario donde educan a los
hijos de los guerreros, y en el cual pueden merecer ser admitidos los
hijos de los otros ciudadanos. Fijemos la atención en aquellos que
reuniendo las ventajas de una buena presencia a las gracias naturales,
se distingan de sus semejantes en los ejercicios del cuerpo y del alma,
y examinemos su conducta siguiendo los progresos de su educación.


»Hemos hablado más arriba de los principios que deben arreglar sus costumbres, y ahora
corresponde tratar de las ciencias que pueden dar extensión a sus
luces. Tales son en primer lugar la aritmética y la geometría, ambas
útiles al guerrero y necesarias al filósofo para acostumbrarle a fijar
sus ideas y elevarse hasta la verdad. La astronomía, la música, todas
las ciencias que produzcan el mismo efecto, entrarán en el plan de
nuestra enseñanza. Desde que hayan cumplido los treinta años, los
iniciaremos en la ciencia de la meditación, en este dialecto sublime
que debe ser el término de sus primeros estudios, y cuyo objeto no
es tanto el conocer la existencia, como la esencia de las cosas.[1]




[1] En
tiempo de Platón se comprendía bajo el nombre de dialéctica, la música,
la lógica, la teología natural y la metafísica.





»Desprendidos de los sentidos y entregados enteramente a la
meditación, se llenarán poco a poco de la idea del bien; de aquel bien
por el cual suspiramos con tanto ardor y del cual nos formamos imágenes
tan confusas; de aquel bien supremo que siendo origen de toda verdad y
justicia, debe animar al soberano magistrado y hacerle imperturbable en
el ejercicio de sus deberes. ¿Mas dónde reside? ¿Dónde debemos buscarle? ¿Está acaso en los
placeres que nos embriagan, en aquellos conocimientos que nos llenan
de orgullo y de soberbia, o en aquella espléndida decoración que nos
deslumbra? No: porque todo lo que es mudable y movible, no puede ser
el verdadero bien. Dejemos pues la tierra y las sombras que la cubren,
elevemos nuestras almas hacia la mansión de la luz y anunciemos a los
mortales las verdades que ignoran.


»Hay dos mundos, uno visible y otro ideal; el primero, formado por
el modelo del segundo, es este en que nosotros habitamos; en él es
donde estando todo sujeto a la generación y la corrupción, todo se
muda y pasa sin cesar; aquí no se ven más que imágenes y porciones
fugitivas del ser; el segundo encierra las esencias y ejemplares de
todos los objetos visibles, y estas esencias son verdaderos seres,
porque son inmutables. Dos reyes, de los cuales el uno es ministro
y esclavo del otro, derraman su claridad en estos dos mundos. De lo
alto de los aires, el sol hace brotar y perpetúa los objetos que
hace visibles a nuestros ojos, y del lugar más elevado del mundo
intelectual, el bien supremo produce y conserva las esencias que hace
inteligibles a nuestras almas. El sol nos alumbra con su luz, el bien supremo con la verdad;
y así como nuestros ojos tienen una percepción clara cuando se fijan
en los cuerpos donde cae de la luz del día, así nuestra alma adquiere
una ciencia verdadera cuando contempla los seres en que la verdad se
refleja.


»¿Pero queréis saber cuánta es la diferencia de esplendor y belleza
que media entre las luces que iluminan estos dos mundos? Figuraos una
cueva profunda, en la cual están los hombres sujetos desde su infancia
con pesadas cadenas de tal manera que no pueden ni moverse del sitio,
ni ver otros objetos sino aquellos que tienen delante. Detrás de ellos,
a cierta distancia, está situado en una altura un fuego cuya luz se
difunde en la caverna; entre este fuego y los cautivos hay un muro a
lo largo del cual van y vienen las personas, van y vienen las gentes;
los unos en silencio, los otros hablando entre ellos, teniendo en sus
manos y levantando sobre el muro figuras de hombres o de animales, o
muebles de toda especie, cuyas sombras irán a proyectarse en la parte
de la caverna que pueden ver los cautivos. Sorprendidos de estas
imágenes pasajeras, las tendrán por unos seres reales, y llegarán hasta
atribuirles movimiento,
vida y palabra. Escojamos ahora uno de estos cautivos, y para disipar
su ilusión rompamos sus cadenas y obliguémosle a que se levante y
vuelva la cabeza. Admirado al ver los nuevos objetos que se ofrecen a
su vista, dudará de su realidad, y ofuscado y herido del brillo del
fuego, apartará de él la vista para dirigirla a los vanos fantasmas de
que estaba poseído anteriormente. Hagámosle sufrir una nueva prueba;
saquémosle de la caverna, a pesar de sus clamores, sus esfuerzos y
las dificultades de una marcha penosa. Cuando se vea en tierra, se
encontrará de repente agobiado con el resplandor del día, y únicamente
después de muchos ensayos, podrá discernir las sombras, los cuerpos,
los astros, fijar el sol, mirarle como el autor de las estaciones y el
principio fecundo de todo cuanto alcanzan nuestros sentidos.


»¿Qué idea tendrá entonces de los elogios que se dan en la caverna
a los que aprenden y reconocen primero las sombras a su paso? ¿Qué
pensará de las pretensiones, los odios, las envidias y los celos
que excitan estos descubrimientos entre aquel pueblo de infelices?
La compasión le obligará sin duda a volar en su socorro, para
desengañarlos de su falsa inteligencia y de su pueril saber; pero como al pasar
repentinamente de una luz tan grande a tan grande oscuridad no podrá
distinguir al principio cosa alguna, todos se levantarán contra
él, y no cesando de echarle en cara su ceguera, le citarán como un
ejemplo espantoso de los peligros que corre el que pasa a la región
superior.


»He aquí precisamente el cuadro de nuestra funesta condición: el
género humano está sepultado en una caverna inmensa, cargado de cadenas
y sin poder ocuparse más que de sombras vanas y artificiales. Aquí
no tienen los placeres más que una amarga compensación, los bienes
un brillo engañoso, las virtudes un fundamento frágil y los cuerpos
mismos una existencia ilusoria. Preciso es salir de este lugar de
tinieblas, preciso es romper sus cadenas, elevarse con esfuerzos
redoblados hasta el mundo intelectual, acercarse poco a poco a la
suprema inteligencia y contemplar su divina naturaleza en el silencio
de los sentidos y las pasiones. Entonces se verá que mana de su trono
en el orden moral la justicia, la verdad y la ciencia, y en el orden
físico la luz del sol, las producciones de la tierra y la existencia
de las cosas. No: una alma que habiendo llegado a esta grande elevación, ha experimentado
una vez las sensaciones, los arrebatos y éxtasis que excita la vista
del bien supremo, no se dignará volver a participar de nuestros
trabajos y honores; y si baja hasta nosotros, y antes de familiarizarse
con nuestras tinieblas se ve en la precisión de explicarse sobre la
justicia ante los hombres, que solo conocen su sombra, sus nuevos
principios parecerán tan extravagantes que al fin se reirán de su
locura o castigarán su temeridad.


»Tales son no obstante los sabios que deben estar al frente de
nuestra república, y que debe formar la dialéctica. Por espacio de
cinco años enteros consagrados a este estudio, meditarán sobre la
naturaleza de lo verdadero, lo honesto y lo justo. Poco satisfechos
de las vagas e inciertas nociones que de ello se dan ahora, buscarán
su verdadero origen; leerán sus deberes no en los preceptos de los
hombres, y sí en las instrucciones que recibirán directamente del
primero de los seres. En las conversaciones familiares que tendrán,
digámoslo así, con él, adquirirán luces infalibles para discernir la
verdad, firmeza inalterable en el ejercicio de la justicia, y aquel
tesón en obrar bien, de que nada puede triunfar y que al fin triunfa de todo.


»Los filósofos que nosotros pongamos al frente de nuestra república
no serán pues esos declamadores ociosos, esos sofistas despreciados
de la multitud que son incapaces de guiar; serán almas fuertes,
grandes, ocupadas únicamente del bien del estado, ilustradas en todos
los puntos de la administración con un largo estudio y la teoría más
sublime, y transformadas por sus virtudes y sus conocimientos en
imágenes e intérpretes de los dioses sobre la tierra. Hallarán en fin
su recompensa en el placer de hacer bien y de tener al Ser supremo por
testigo».


A estos motivos añadió Platón otros más poderosos todavía, cuales
son el cuadro de los bienes y de los males reservados en otra vida a la
virtud y al vicio. Extendiose sobre la inmortalidad del alma; recorrió
a continuación los defectos esenciales de que adolecen los gobiernos
establecidos entre los hombres, y acabó observando que nada había
prescrito relativo al culto de los dioses porque esto le correspondía
al oráculo de Delfos.






  

  CAPÍTULO LIII.

  Comercio de los atenienses.




El puerto del Pireo es muy
concurrido no solamente de las naves griegas sino también de las otras
naciones que los griegos llaman bárbaras.


Como el Ática produce poco trigo, está prohibida su exportación, y
aquellos que van lejos a buscarlo no pueden introducirlo en ninguna
otra ciudad sin exponerse a penas rigurosas. Lo traen del Egipto
y la Sicilia, y mucho más de Panticapea y Teodosia, ciudades del
Quersoneso táurico, porque el soberano de este país, señor del Bósforo
cimerio, exime a los buques atenienses del treintavo que exige por la
exportación de este grano.


Traen de Panticapea y de varias partes del Ponto-Euxino maderas
de construcción, esclavos, sal, miel y cera, lana, cueros y pieles
de cabra. De Bizancio y de algunos otros países de la Tracia y de la
Macedonia, pesca salada, madera de carpintería y construcción; de
la Frigia y de Mileto, tapices, mantas y aquellas hermosas lanas de
que fabrican los paños;
del mar Egeo, vino y todas las especies de frutos que producen sus
islas; y de la Tracia, la Tesalia, la Frigia y otros muchos países, un
gran número de esclavos.


El aceite es el único género qué Solón permitió trocar por las
mercancías extranjeras; la salida de todas las demás producciones del
Ática está prohibida, y solo pagando crecidos derechos se permite
exportar maderas de construcción, tales como el abeto, el ciprés, el
plátano y otros árboles que se crían en las cercanías de Atenas. Los
habitantes de esta ciudad tienen un gran recurso para su comercio en
las minas de plata, porque, acostumbrados en muchas ciudades a alterar
sus monedas, las de los atenienses, más estimadas que las demás, les
facilitan cambios ventajosos. Por lo común compran vino en las islas
del mar Egeo o en las costas de Tracia. El primor que se nota en las
obras que salen de sus manos hace desear y buscar en todas partes sus
manufacturas. Exportan para países distantes espadas y otras armas,
diferentes paños, camas y otros muebles. Hasta los libros son para
ellos objeto de comercio.


Tienen corresponsales en casi todas las partes, adonde los lleva la
esperanza del lucro.
Muchas ciudades de Grecia los eligen por su parte en Atenas para que
cuiden de los intereses de su comercio.


Los atenienses tienen tres clases de moneda. Parece que al principio
acuñaron moneda de plata y después de oro, y hace poco más de un siglo
que hicieron para esto uso del cobre. Las más comunes son de plata,
y ha sido preciso diversificarlas ya para el sueldo poco constante
de las tropas, ya por las liberalidades sucesivamente concedidas al
pueblo, y ya en fin para facilitar más y más el comercio. Excedente
al dracma (3 reales 17 maravedís), compuesto de seis óbolos, hay el
didracma o doble dracma, y la tetradracma o la cuádruple dracma; las
menores son las monedas de cuatro, de tres o de dos óbolos. No pudiendo
facilitar estas últimas el cambio menudo, aunque son de poco valor, se
introdujo la moneda de cobre en tiempo de la guerra del Peloponeso,
y acuñaron monedas que no valían más que la octava parte de un óbolo
(dos maravedís y medio). La mayor moneda de oro pesa dos dracmas y vale
veinte dracmas de plata (67 reales 2 maravedís).


Apenas circulaba el oro en la Grecia cuando yo llegué a ella.
Sacábanlo de la Lidia
y de algunos otros países del Asia menor, de la Macedonia, donde las
gentes del campo recogen todos los días las partículas y fragmentos que
las lluvias desprenden de los montes inmediatos a la isla de Tasos,
cuyas minas descubiertas en otros tiempos por los fenicios, conservan
todavía en su seno indicios de las obras inmensas que emprendió aquel
pueblo industrioso. Dos acontecimientos de que yo fui testigo hicieron
más común este metal.


Habiendo sabido Filipo, rey de Macedonia, que había en sus dominios
varias minas explotadas en tiempos antiguos y abandonadas en su
tiempo, hizo excavar las que se habían abierto del monte Pangeo.
El éxito correspondió a sus esperanzas, y este príncipe, que antes
no poseía en oro más que una ampollita que ponía de noche bajo su
almohada, sacaba cada año de aquellos subterráneos más de mil talentos
(más de veinte millones de reales). Por el mismo tiempo robaron los
focenses del tesoro de Delfos las ofrendas de oro que habían enviado
al templo de Apolo los reyes de Lidia. Aumentose en breve la masa de
este metal hasta tal punto que su proporción con la plata no fue ya
de uno a trece, como lo era cien años hace, ni de uno a doce algún tiempo después, sino
únicamente en proporción de uno a diez.






  CAPÍTULO LIV.

  Impuestos y Hacienda pública de los atenienses.




Las rentas de la república han
ascendido algunas veces hasta la suma de dos mil talentos (más de 40
millones de reales), y estas rentas son de dos clases, a saber: las que
percibe en el país mismo, y las que saca de los pueblos tributarios.


En la primera clase debe contarse: 1.º el producto de los bienes
raíces que pertenecen al estado, es decir, de las casas que alquila, y
de las tierras y bosques que arrienda; 2.º la vigésima cuarta parte que
se reserva del producto de las minas de plata, cuando concede permiso a
los particulares para explotarlas; 3.º el tributo anuo que exige de los
libertos y de los diez mil extranjeros establecidos en la Ática; 4.º
las multas y confiscaciones, cuya mayor parte está destinada al tesoro
público; 5.º la cincuentena que se cobra del trigo y otras mercancías
que vienen del extranjero, así como de muchas de las que salen del
Pireo; 6.º otros muchos
objetos menudos, tales como los derechos impuestos sobre ciertos
géneros que salen al mercado, y la contribución que se exige a los que
mantienen cortesanas en sus casas. Se arriendan la mayor parte de estos
derechos, y se hace la adjudicación en un paraje público, en presencia
de diez magistrados que presiden las subastas.


La segunda y principal clase de las rentas del estado consiste en
los tributos que le pagan muchas ciudades e islas que están bajo su
dependencia. La suma total de las contribuciones extranjeras ascendió
a principios de la guerra del Peloponeso a seiscientos talentos
(más de doce millones de reales), y hacia el medio de esta guerra a
mil doscientos o mil trescientos. Durante mi permanencia en Grecia
las conquistas de Filipo habían reducido esta suma a cuatrocientos
talentos, pero se prometían que llegaría con el tiempo a mil
doscientos.


Por más considerables que sean estas rentas, no guardan proporción
con los gastos, y por lo mismo hay precisión de recurrir muchas veces
a medios extraordinarios, tales como los donativos voluntarios y las
contribuciones forzosas.


No hay carga más onerosa que la conservación de la marina. Todo ciudadano que posee un
haber de diez talentos (veinte mil reales de vellón), debe en caso
necesario contribuir al estado con una galera; o dos, si su caudal
asciende a veinte talentos; pero al que más, aunque posea inmensas
riquezas, únicamente se le exigen tres galeras y una lancha; los que
tengan menos de diez talentos se reunirán para poder contribuir con una
galera.


Este impuesto, de que tan solamente se exceptúan los arcontes,
es proporcionado en lo posible a las facultades de los ciudadanos,
recayendo siempre el peso sobre los más ricos, como una consecuencia
del principio de que no deben gravar los impuestos sobre las personas y
sí sobre los bienes.


La obligación de suministrar naves y contribuir con dinero cesa
en el momento en que se acaba la guerra, pero es costumbre que los
ciudadanos ricos den convites en ciertos días a aquellos de sus tribus
que contribuyen a la conservación de los gimnasios, y proporcionan en
los juegos públicos los coros que deben disputar el premio de la danza
y de la música. Unos se encargan voluntariamente de estos gastos, otros
se ven precisados a hacerlos por disposición de su tribu, y no pueden eximirse de ello a
menos que no hayan logrado la exención en mérito de servicios hechos
al estado. Todos tienen derecho al favor del pueblo, que indemniza
con empleos y honores a los que se han arruinado por solemnizar sus
fiestas.






  CAPÍTULO LV.

  Continuación de la biblioteca de un ateniense. — La lógica.




Antes de mi viaje a las
provincias de la Grecia, pasé muchos días en la biblioteca de Euclides,
y a mi regreso volvimos a nuestras sesiones.


Me enseñó en un estante las obras que tratan de lógica y de
retórica, puestas las unas al lado de las otras, porque estas dos
ciencias tienen mucha conexión entre sí.


«Son en corto número», me dijo, «porque no hace más de un siglo,
poco más o menos, que se ha meditado sobre el arte de pensar y hablar.
Nosotros debemos este beneficio a los griegos de Italia y de Sicilia,
lo cual fue una consecuencia del vuelo que había dado al entendimiento
humano la filosofía de Pitágoras.





»Debemos hacer a Zenón la justicia de decir que es el primero que
ha publicado un ensayo de dialéctica, pero debemos hacer también a
Aristóteles el homenaje de añadir que ha perfeccionado de tal manera el
método del raciocinio que pudiera mirársele como inventor.


»El hábito nos enseña a comparar dos o más ideas, para conocer y
demostrar a los demás su conexión o su oposición. Tal es la lógica
natural; ella bastaría a un pueblo que, privado de la facultad de
generalizar sus ideas, no vería en la naturaleza y en la vida civil más
que cosas individuales. Se engañaría a cada instante en los principios,
porque sería ignorante, pero sus consecuencias serían justas porque
sus nociones serían claras, y las explicaría siempre con la palabra
adecuada.


»Pero entre las naciones cultas, el espíritu humano, a fuerza de
ejercitarse sobre las generalidades y abstracciones, ha producido
un mundo ideal quizás tan difícil de conocer como el mundo físico.
A la cantidad enorme de percepciones recibidas por los sentidos se
ha juntado el número prodigioso de combinaciones que forma nuestro
entendimiento, cuya fecundidad es tal que no es posible señalarle
límites. Si consideramos a continuación que entre los objetos de nuestras ideas
hay muchos que tienen entre sí relaciones sensibles que parece que
las identifican, y diferencias leves que en efecto las distinguen,
quedaremos admirados de la audacia y sabiduría de los primeros
que formaron y ejecutaron el proyecto de establecer el orden y la
subordinación en esta infinidad de ideas que los hombres habían
concebido hasta entonces, y que podrían concebir en adelante.


»Esto es quizás uno de los mayores esfuerzos del entendimiento
humano; o a lo menos, uno de los mayores descubrimientos de que pueden
los griegos vanagloriarse. Nosotros hemos recibido de los egipcios,
de los caldeos y acaso también de alguna nación más lejana los
elementos de casi todas las ciencias y de casi todas las artes; pero
la posteridad nos deberá este método cuyo feliz artificio sujetó el
raciocinio a reglas».


Después de estos preámbulos, nos expuso Euclides las principales
partes de este precioso método, poniéndonos lo primero a la vista
aquellas famosas categorías en las cuales ha clasificado Aristóteles
todos los seres según su género y su especie; expliconos a continuación
lo que se entiende por
buena definición, e hizo observaciones muy exactas sobre la naturaleza
del género y de la diferencia, así como sobre las diversas especies de
aserciones que se han solido adelantar raciocinando. Todo cuanto decía
estaba sacado de la doctrina del mismo Aristóteles, y concluyó fijando
nuestra atención sobre el descubrimiento del silogismo hecho por este
gran filósofo.


«Esta especie de argumento», dijo, «se compone de tres términos. El
último es el atributo del segundo, y el segundo del primero, como en
este razonamiento: Toda virtud es un hábito; ahora bien, la justicia
es una virtud, luego la justicia es un hábito. Hábito es
atributo con respecto a la virtud, y virtud con respecto
a justicia.


»De aquí se sigue que un silogismo se compone de tres proposiciones.
En las dos primeras se compara el término medio con cada uno de los
extremos; de la tercera se deduce que uno de los extremos debe ser
el atributo del otro. Así pues, un silogismo es un raciocinio por el
cual, estableciendo ciertas aserciones, se deriva otra diferente de las
primeras.


»Las diversas combinaciones de los tres términos producen
diferentes especies de silogismos, que la mayor parte se reducen a la que hemos propuesto
por modelo. Los resultados varían también según sean afirmativas
o negativas las proposiciones, y según se les de, así como a los
términos, más o menos universalidad: de aquí emanan muchas reglas por
las cuales se descubre a primera vista la exactitud o el defecto de un
raciocinio. Nos valemos de instrucción y de ejemplos para persuadir a
la multitud, de silogismos para convencer a los filósofos.


»Se suprime a veces una de las proposiciones, fácil de suplir;
entonces el silogismo se llama entimema y, aunque imperfecto, no es
menos concluyente. Ejemplo: Toda virtud es un hábito; luego la
justicia es un hábito; o bien: La justicia es una virtud; luego
es un hábito.


»Toda demostración es un silogismo, pero no todo silogismo es una
demostración. Este es demostrativo cuando está fundado en los primeros
principios o en aquellos que se derivan de los primeros; es dialéctico
cuando está fundado en opiniones que parecen probables a todos los
hombres o a lo menos a los sabios más ilustrados; y contencioso cuando
se concluye según proposiciones que se quiere hacer pasar por probables
y no lo son.





»El primero suministra armas a los filósofos que se ciñen a lo
verdadero; el segundo a los dialécticos, ocupados muchas veces en
la verosimilitud, y el tercero a los sofistas, a quienes bastan las
menores apariencias».






  CAPÍTULO LVI.

  Continuación de la biblioteca de un ateniense. — La retórica.




«En tanto que se construía
con ahínco el edificio de la lógica», dijo Euclides, «se levantaba
a su lado el de la retórica, menos sólido a la verdad, pero más
magnífico».


Acercándose a los estantes: «Estos son», continuó, «los autores
que nos dan preceptos sobre la elocuencia y los que nos han dejado
modelos de ella. Casi todos han vivido en el último siglo o en el
nuestro. Entre los primeros están Córax de Siracusa, Tisias, Trasímaco,
Protágoras, Pródico, Gorgias, Polos, Licimnio, Alcidamante, Teodoro,
Eveno, Calipo, etc.; entre los segundos gozan de una reputación bien
merecida Lisias, Antifonte, Andócides, Iseo, Calístrato e Isócrates;
y a estos se debe agregar los que han comenzado a distinguirse, tales como Demóstenes,
Esquines, Hipérides, Licurgo, etc.


»Los primeros ensayos de retórica se hicieron en Sicilia. Cerca
de cien años después de la muerte de Cadmo, reunió discípulos un
siracusano llamado Córax, y compuso sobre este arte un tratado muy
estimado en nuestros días, aunque solo hace consistir el secreto de la
elocuencia en el cálculo engañoso de ciertas probabilidades.


»Protágoras, discípulo de Demócrito, durante su permanencia en
Sicilia fue testigo de la gloria que este Córax había adquirido.


»Hasta entonces se había distinguido con profundas investigaciones
sobre la naturaleza de los seres, y lo fue también en breve por las
obras que publicó sobre la gramática y las diferentes partes del
estudio oratorio. Se le hace el honor de haber sido el primero que
reunió las proposiciones generales, llamadas lugares comunes,
de que hace uso un orador, ya para multiplicar sus pruebas, ya para
discurrir fácilmente sobre todas las materias.


»Después de arreglar el modo de construir el exordio, de disponer
la narración y de mover las pasiones de los jueces, se extendió el dominio de la
elocuencia, encerrado hasta entonces en el recinto de la plaza pública
y del foro. Rival de la poesía, celebró al principio a los dioses, los
héroes y los ciudadanos que habían muerto en los combates, y en seguida
Isócrates compuso elogios para los particulares de alta jerarquía.
Después han elogiado indiferentemente a los hombres útiles o inútiles a
su patria, y humeando el incienso por todas partes, se ha decidido que
tanto la alabanza como el vituperio no debían guardar medida alguna.


»Se distinguió también dos clases de oradores: los que dedicaban
la elocuencia a ilustrar al público en sus reuniones, tales como
Pericles; a defender los intereses de los particulares en el foro, como
Antifonte y Lisias; a derramar sobre la filosofía los vivos colores de
la poesía, como Demócrito y Platón; y los que cultivando la retórica
por un sórdido interés o por vana ostentación, declamaban en público
sobre la naturaleza del gobierno o de las leyes, sobre las costumbres,
las ciencias y las artes, haciendo soberbios discursos en los cuales el
lenguaje ofuscaba las ideas.


»La mayor parte de estos últimos, esparciéndose por la Grecia,
fueron conocidos bajo
el nombre de sofistas: andaban errantes de ciudad en ciudad, eran bien
recibidos en todas partes, seguíanles un numeroso séquito de discípulos
que, aspirando a elevarse a los primeros empleos con el auxilio de la
elocuencia, pagaban con usura sus lecciones, y tomaban en su compañía
aquellas nociones generales o lugares comunes de que acabo de hacer
referencia.


»El más célebre de estos sofistas ha sido Gorgias, siciliano.
Adquirió un caudal tan grande como su reputación, aunque era un
escritor frío, que aspiraba a lo sublime haciendo esfuerzos que le
alejaban de él. La magnificencia de sus expresiones solo ha servido
comúnmente para manifestar la esterilidad de sus ideas, mas esto no
obstante, extendió los límites del arte y sus defectos mismos han
servido de lección».


Euclides, enseñándome varios discursos de este orador y varias
obras compuestas por algunos de sus discípulos, añadía: «yo hago menos
caso del pomposo aparato que despliegan en sus escritos que de la
noble y sencilla elocuencia que caracteriza a los de Pródico de Ceos.
Este tiene un gran atractivo para las personas juiciosas: escoge casi
siempre el término
propio, y descubre distinciones muy finas entre las palabras que
parecen sinónimas».


Después de una corta digresión acerca de Platón y de Pericles, tuvo
Euclides la bondad de exponerme las reglas de la verdadera elocuencia.
«Ya conocéis», me dijo, «a los autores que se han distinguido en
nuestros días, y os halláis en estado de apreciarlos. Las reglas que
justifican la impresión que os han hecho son el fruto de una larga
experiencia, y se han formado según las obras y el acierto de los
grandes poetas y los primeros oradores.


»El imperio de la elocuencia es muy extenso. Se ejercita en
las asambleas generales, donde se delibera sobre los intereses de
una nación; ante los tribunales, donde juzgan las causas de los
particulares; en los discursos, donde se debe representar el vicio
y la virtud bajo sus verdaderos colores, y en todas las ocasiones,
en fin, donde se trata de instruir a los hombres. De aquí nacen tres
géneros de elocuencia, a saber: el deliberativo, el judiciario y el
demostrativo; así pues, las augustas funciones del orador consisten
en apresurar o acelerar la decisión del pueblo, defender al inocente,
perseguir al criminal, alabar la virtud y vituperar el vicio. ¿Y cómo
se ha de efectuar
esta persuasión? Con un estudio profundo, dicen los filósofos; con el
auxilio de las reglas, dicen los retóricos.


»Si la naturaleza os destina, dicen los primeros, al ministerio de
la elocuencia, esperad que la filosofía os conduzca a él a paso lento:
que os haya demostrado que el arte de la palabra, debiendo convencer
antes que persuadir, debe sacar su fuerza principal del arte del
raciocinio: que os haya enseñado, por consecuencia, a no tener más
que ideas sanas, a expresarlas de una manera clara, a distinguir de
los objetos todas las relaciones y todos los contrastes, y a conocer
y dar a conocer a los demás lo que es en sí cada cosa. Continuando su
influencia en vos, os llenará de las luces que convienen al hombre de
estado, al juez íntegro y al excelente ciudadano: estudiaréis a su
vista las diferentes especies de gobiernos y de leyes, los intereses
de las naciones, la naturaleza del hombre y el juego movible de sus
pasiones.


»Pero, esta ciencia, adquirida en fuerza de largas fatigas, cedería
fácilmente al soplo contagioso de la opinión si no la sostuvieseis
no solo con una probidad reconocida y una prudencia consumada, sino
también con un celo ardiente por la justicia y un profundo respecto a los dioses, testigos
de vuestras intenciones y palabras.


»Este es el modo de pensar de los filósofos con respecto o la
retórica; ahora sería preciso examinar el fin que los retóricos se
proponen y las reglas que nos han prescrito; pero Aristóteles ha
emprendido el trabajo de recopilarlas en una obra, en que tratará la
materia con aquella superioridad que ya hemos observado en sus primeros
escritos. Leedle un día, y creo que me dispensaréis de deciros más
sobre este punto».


Instaba yo a Euclides, aunque en vano, pues apenas respondía a mis
preguntas. «¿Adoptan los retóricos los principios de los filósofos?».
«Se apartan de ellos muchas veces, y particularmente cuando prefieren
la verosimilitud a la verdad». «¿Cuál es la primera cualidad del
orador?». «La de ser excelente lógico». «¿Y su primer deber?». «El
demostrar que una cosa es o no es». «¿Cuál su principal atención?».
«Descubrir en cada tema los medios propios de persuadir». «¿En cuántas
partes se divide el discurso?». «Los retóricos admiten un gran número,
que se reduce a cuatro: el exordio, la proposición o el hecho, la
prueba y la peroración. Se puede no obstante suprimir la primera y
la última». Iba a
continuar, pero Euclides se excusó, y solamente pude conseguir un corto
número de observaciones sobre la elocución.


«Conveniencia y claridad», me dijo, «son las dos principales
cualidades de la elocución. 1.º La conveniencia. La dicción debe
variar según el carácter del que habla, y de aquellos de quienes habla,
y según la naturaleza de las materias que trata y de las circunstancias
en que se encuentra.


»El estilo de la poesía, el de la elocuencia, de la historia y del
diálogo se diferencian esencialmente unos de otros; y eso que, en cada
género, las costumbres y el talento de un autor proyectan en su dicción
diferencias sensibles. 2.º La claridad. Un orador o un escritor
debe haber hecho un estudio serio de su lengua. Si desatendéis las
reglas de la grámatica, me será costoso entender vuestro pensamiento.
Hacer uso de palabras anfibológicas y de circunlocuciones inútiles,
colocar sin tino las conjunciones que ligan los miembros de una
frase, confundir el plural con el singular; no tener cuidado con la
distinción establecida en estos últimos tiempos entre los nombres
masculinos y femeninos; designar con un mismo término las impresiones
que reciben dos de
nuestros sentidos, distribuir inoportunamente las palabras de una
frase, de modo que un lector no pueda adivinar el sentido del autor;
todos estos defectos coadyuvan igualmente a la oscuridad del estilo,
la cual se aumentará si el exceso de los adornos y lo largo de los
periodos distraen la atención del lector y no le permiten respirar;
o bien si por ir con demasiada rapidez, no puede comprender vuestro
pensamiento, como sucede con los corredores del estadio que en un
momento desaparecen de la vista de los espectadores.


»Nada contribuye más a la claridad que el uso de expresiones ya
admitidas, pero si nunca las desviáis de su común sentido o acepción,
vuestro estilo no pasará de familiar y rastrero: para que sea elevado
y sublime, es necesario valerse de nuevos giros y de expresiones
figuradas».


«He oído hablar», dije a Euclides, «de las diversas especies
de estilos, tales como el noble, el grave, el sencillo, el ameno,
etc.».


«Dejemos a los retóricos», respondió Euclides, «el cuidado de trazar
los diferentes caracteres. Todos los he indicado en dos palabras: si
vuestra dicción es clara y conveniente, habrá en ella
una proporción exacta
entre las palabras, los pensamientos y el tema. Nada más debe exigirse.
Meditad este principio y no os causarán admiración las siguientes
aserciones.


»La elocuencia forense se diferencia esencialmente de la
elocuencia de la tribuna. Al orador se le perdonan los descuidos y
las repeticiones que se miran como un crimen en el escritor. Hay
discursos que merecen aplausos en la asamblea general, y cuya lectura
no puede sufrir, porque la acción les daba valor; y hay otros que están
escritos con sumo esmero, y no causarían efecto en el público si no se
acomodasen a la acción. La elocución que trata de deslumbrarnos con su
magnificencia llega a ser excesivamente fría cuando carece de armonía,
cuando las pretensiones del autor se presentan a descubierto, y,
valiéndome de la expresión de Sófocles, cuando infla excesivamente los
carrillos para soplar en un pito».


Pregunté a Euclides qué autor proponía él por modelo de buen
estilo, y me respondió: «Ninguno en particular y todos en general.
No cito a ninguno personalmente, porque Platón y Demóstenes, dos
de nuestros escritores que más se acercan a la perfección, pecan
algunas veces, el uno
por exceso de adornos y el otro por falta de nobleza. Digo todos en
general porque meditándolos, comparando unos con otros, no solamente
se aprende a colorear la dicción, sino que también se adquiere aquel
gusto exquisito y puro que dirige y juzga las producciones del genio;
sentimiento rápido, y tan general entre nosotros que pudiera tenerse
por el instinto de la nación».


Salimos de la biblioteca de Euclides y dirigimos nuestro paseo hacia
el Liceo, y al entrar en el primer patio llamaron nuestra atención unos
gritos penetrantes que salían de una de las salas del gimnasio. El
retórico León y el sofista Pitodoro se habían empeñado en una disputa
acalorada. Nos costó trabajo abrirnos paso por en medio de la multitud,
y el primero nos dijo: «Acercaos y veréis a Pitodoro, quien defiende
que su arte no es diferente del mío y que el objeto de ambos es engañar
a cuantos nos escuchan. ¡Rara pretensión, en un hombre que debiera
correrse de tener el nombre de sofista!».


Acercámonos a escuchar: Pitodoro defendía la causa de los sofistas
con razones que nos hubieran persuadido si hubiésemos estado menos
prevenidos en favor de
la retórica. León no podía contenerse, y a cada instante estaba
pronto a contrarrestarle con el aparato pomposo y amenazador de su
arte. Apenas hubo acabado de hablar su antagonista, cuando emprendió
la defensa de la retórica, mas era ya tarde y, dejándolos en su
controversia, tomamos el partido de retirarnos.






  CAPÍTULO LVII.

  Viaje al Ática. — Discurso de Platón sobre la formación
    del mundo.




Había yo pasado con frecuencia
estaciones enteras en diferentes casas de campo; atravesé varias veces
el Ática, y voy a referir algunas singularidades que me han chocado en
mis viajes.


Tenía Apolodoro una posesión considerable cerca de Eleusis, y me
llevó a verla en tiempo de la siega. La campiña estaba cubierta de
espigas doradas y de esclavos que las derribaban al impulso de sus
cortantes hoces, al mismo tiempo que las recogían los muchachos y
las alargaban a los que hacían garbas. Empezaba esta tarea al rayar
el alba, y todos los de la casa debían ser partícipes de ella. En un
rincón del campo, a
la sombra de un árbol frondoso, los hombres preparaban la carne y las
mujeres cocían lentejas, y echaban harina en unos cacharros llenos de
agua hirviendo para la comida de los segadores, que se animaban al
trabajo entonando cantares que resonaban por la llanura.


Transportaban las garbas a la era y las tendían haciendo con ellas
parvas redondas. Uno de los jornaleros se pone en el centro, teniendo
en la mano un látigo y un ramal, con el cual dirige a los bueyes,
caballos y mulas; los arrea y hace andar o trotar alrededor de él.
Algunos de sus compañeros, revuelven la paja, y la agolpan bajo los
pies de los animales, hasta que se halla enteramente partida. Otros
echan paladas al aire, y un viento ligero, que se mueve por lo regular
a una misma hora, lleva las briznas de paja a cierta distancia, y
deja caer a plomo los granos, que luego encierran en vasijas de barro
cocido.


Pasados algunos meses, volvimos a la casa de campo de Apolodoro,
en tiempo en que los vendimiadores cortaban los racimos suspensos
de las vides, que se elevaban sostenidas en los rodrigones. Veíanse
también mancebos y muchachas, llenando de uva los canastos de mimbre que trasportaban luego
al lagar. Antes de pisarlos, algunos cultivadores llevan a sus casas
los sarmientos cargados de racimos, los ponen al sol durante diez días
y luego a la sombra por espacio de otros cinco.


Los unos conservan el vino en cubas, otros en cueros y algunos en
vasijas de barro.


Mientras que pisaban la uva en el lagar, escuchábamos con placer los
cantares de los lagareros. Habíamos oído otros mientras comían
los vendimiadores, y en los diferentes intervalos del día, alternando
la danza con el canto.


La siega y la vendimia terminan con fiestas celebradas con aquellos
movimientos rápidos que produce la abundancia, y que varían según la
naturaleza del objeto. Teniendo el trigo como un beneficio de una diosa
que provee a nuestras necesidades, y el vino como el presente de un
dios que cuida de nuestros placeres, se anuncia el reconocimiento a
Deméter con una alegría viva y moderada, y a Dioniso con los arrebatos
del delirio.


Al tiempo de las sementeras y de las siegas, se ofrecen también
sacrificios, y durante la cosecha de la aceituna y de otros frutos ponen también en los
altares las primicias de los presentes recibidos del cielo. Los griegos
han sentido que, en estas ocasiones, el corazón necesita desahogarse y
dirigir homenajes a los autores del beneficio.


Eutimenes, uno de nuestros amigos, había confiado siempre la
administración de sus bienes a la vigilancia y fidelidad de un esclavo
que tenía como capataz de los otros; pero convencido al fin de que el
ojo del amo vale más que el de un administrador o mayordomo, tomó el
partido de establecerse en su casa de campo situada en el lugar de
Acarnas, a sesenta estadios de Atenas. Fuimos a verle algunos años
después y tuvimos la satisfacción de encontrarle restablecido de su
salud, quebrantada en otro tiempo, y a toda su familia sana y robusta.
«Nuestra vida es activa y en ninguna manera agitada», nos dijo; «y así
es que no conocemos el tedio, y sabemos gozar de lo presente».


Enseñonos su casa recién construida; está orientada al mediodía,
a fin de que la dé el sol de cara en invierno, y que esté preservada
del calor en verano, cuando este astro está en su mayor altura. La
habitación de las mujeres está separada de la de los hombres por medio de unos baños que
impiden toda comunicación entre los esclavos de uno y otro sexo. Cada
cuarto era adecuado a su destino, de modo que se conserva el trigo en
un sitio seco, y el vino en un lugar fresco. No se advierte lujo alguno
en los muebles, mas sí el mayor aseo en todo. Coronas e incienso para
los sacrificios, vestidos para las fiestas, armaduras y arneses para
la guerra, ropas de cama y otros usos para las diferentes estaciones,
utensilios de cocina, instrumentos para moler trigo, etc., etc., todo
se encontraba a mano porque todo estaba en su sitio y colocado con
simetría.


«Los habitantes de la ciudad», decía Eutimenes, «verían ciertamente
con desprecio un arreglo tan metódico, ignorando que así se ahorra
tiempo en buscar las cosas, y que un sabio agricultor debe ser tan
económico de los instantes como de las rentas.


»Mi mujer y yo hemos partido, continuó diciendo, los cuidados
y afanes de la administración de nuestros bienes, no perdiendo de
vista que a ella la conciernen los pormenores o mecanismo interior,
y a mí los negocios exteriores. Yo me he encargado de cultivar y
mejorar la hacienda que heredé de mis padres, y Laódice mi esposa cuida del gasto de la
casa, del almacenamiento, venta, préstamo y distribución del trigo,
vino, aceite y demás frutos de nuestras cosechas: ella cuida también
de la subordinación, de la tarea y del respeto de nuestros criados,
enviando unos al campo, ocupando a otros en la elaboración de la lana
y enseñándolos a prepararla para hacer de ella vestidos. Su ejemplo
suaviza la tarea de ellos, y cuando están enfermos, su asistencia y la
mía disminuyen sus sufrimientos. La suerte de nuestros esclavos nos
enternece, considerando, que son dignos de buen trato, porque al fin
son hombres».


Atravesamos un corral poblado de gallinas, patos y otras aves
caseras, y vimos la caballeriza, el aprisco y el jardín lleno de
narcisos, jacintos, anémonas y lirios, violetas varias, rosas de
diversas especies y toda clase de plantas odoríferas. «No os causará
extrañeza», me dijo, «el cuidado que tengo del cultivo de estas
flores, pues sabéis que con ellas adornamos los templos, los altares
y las estatuas de nuestros dioses; nos coronamos la cabeza en los
convites y en nuestras ceremonias religiosas; las echamos por encima de
nuestras mesas y camas, y tenemos también el cuidado de ofrecer a nuestras divinidades las que
les son más gratas».


Llevonos luego Eutimenes a su hacienda, que tenía más de cuarenta
estadios de circuito (legua y cuarto) y en la cual había tenido en
el año anterior una gran cosecha de cebada y ochocientos cántaros de
vino. Tenía seis acémilas que llevaban diariamente al mercado leña y
otras muchas cosas, que le producían doce dracmas diarias (40 reales 8
maravedís).


El territorio de Acarnas está cubierto de viñas. Todo el Ática de
olivos, que es el árbol de que se tiene más cuidado. Eutimenes había
plantado un gran número de ellos, particularmente a los lados de los
caminos que pasaban por su posesión, y los había puesto distantes
nueve pies uno de otro, sabiendo que sus raíces se extienden mucho.
Continuando nuestro camino, vimos pasar cerca de nosotros numerosos
rebaños de ovejas, cubierta cada una de ellas con un pellejo. Esta
precaución adquirida de los megarenses, preserva los vellones de la
porquería o inmundicia que los mancharía, como también de las zarzas
que pudieran desgarrarlos y quitar la lana. Ignoro si contribuye
a hacer la lana más fina, pero puedo decir que la de Ática es muy bella, y añado que el
arte de la tintura ha llegado al punto de cargarla de colores que nunca
pierden.


Al pie de una ladera que servía de límite a una pradera, había
muchas colmenas en medio de un campo de romeros y retamas. «Observad»,
nos dijo Eutimenes, «con qué afán ejecutan las abejas las órdenes de
su soberana, la cual, no pudiendo sufrir que estén ociosas, las envía
a esta hermosa pradera a recoger los ricos materiales para hacer de
ellos el uso conveniente; ella forma también un enjambre, y las obliga
o expatriarse acaudilladas por una abeja que ella elige».


Mas a lo lejos, entre unas colinas enriquecidas de viñedos, se
extiende un llano donde vimos muchos pares de bueyes, llevando los
unos carretadas de estiércol, y otros que, uncidos al arado, abrían
lentamente hondos surcos. «Aquí se sembrará cebada», dijo Eutimenes,
«porque es el grano que se da mejor en el Ática. Es verdad que el trigo
que en él se recoge da un pan muy grato al paladar, pero es de menos
alimento que el de la Beocia, y se ha observado no pocas veces que los
atletas beocios, cuando permanecen algún tiempo en Atenas, consumen
dos quintas partes más
de trigo que en su país, no obstante que confina con el nuestro: en
esto se conoce que es menester muy poco para modificar la influencia
del clima. Aún voy a daros otra prueba. La isla de Salamina está casi
tocando con el Ática, y los granos sazonan allí mucho antes que en
nuestra tierra».


Hablonos en seguida Eutimenes de las labores del campo; enterándonos
de muchos pormenores acerca del cultivo del trigo, extendiéndose aún
más sobre el de la viña y, satisfaciendo nuestra curiosidad, nos enteró
de muchas cosas relativas al modo de cuidar la hortaliza y los árboles
frutales. En todo lo que nos decía concerniente a las ocupaciones
rústicas, manifestaba su alegría y nos pintaba con enajenamiento los
placeres de la vida del campo.


Una tarde que estábamos sentados a la mesa delante de su casa, a
la sombra de unos plátanos altísimos que se encorvaban sobre nuestras
cabezas, nos decía: «Cuando yo me paseo por mi hacienda, todo se ríe y
ufana a mi vista. Esas mieses, estos árboles, esas plantas no existen
sino para mí o más bien para aliviar la suerte de muchos desgraciados.
Algunas veces me formo ciertas ilusiones para aumentar mis placeres: entonces me parece
que la tierra lleva su atención hasta la delicadeza, y que vienen las
flores para anunciar los frutos, así como las gracias deben anunciar
entre nosotros los beneficios.


»Una emulación sin rivalidad, forma los lazos que me unen con mis
vecinos, los cuales vienen con frecuencia a sentarse alrededor de esta
mesa que jamás se vio rodeada de personas que no fuesen amigos míos.
La confianza y la franqueza reinan en las conversaciones nuestras: nos
comunicamos nuestros descubrimientos, porque muy diferentes de los
demás artistas que tienen secretos, cada uno de nosotros tiene tanto
gusto en instruir a los demás como en instruirse a sí mismo».


Habiendo salido de Acarnas, subimos otra vez hacia la Beocia y vimos
de paso algunos castillos cercados de gruesas murallas y de torres
elevadas. Las fronteras del Ática están defendidas por todas partes con
plazas fuertes donde se mantienen guarniciones y, en caso de invasión,
se manda a las gentes del campo que se refugien en ellas. Vimos en una
eminencia el templo de Némesis, diosa de la venganza, cuya estatua es
de mármol de Paros, alta de diez codos y hecha de la mano de Fidias.
Bajamos luego al lugar
de Maratón, cuyos habitantes nos enseñaron los sepulcros de los griegos
que murieron en la batalla de los persas; de allí fuimos a dormir a
Prasias, lugarcillo situado junto al mar, y al día siguiente llegamos
a Tórico, plaza fuerte, donde supimos que se hallaba cerca de allí
Platón en casa de Teófilo, uno de sus antiguos amigos, que poseía en
aquel territorio una casa de campo. Nuestra vista tuvo el aire de un
reconocimiento, y Teófilo prolongó su dulzura deteniéndonos en su casa.
Al amanecer del siguiente día, fuimos al monte Laurion, donde están
las minas de plata que explotan desde tiempo inmemorial. Penetramos
en aquellos lugares húmedos y enfermizos, y fuimos testigos de lo
mucho que cuesta sacar de las entrañas de la tierra aquellos metales
destinados a no ser descubiertos y menos poseídos que por esclavos.


No dimos noticia a Platón de nuestro viaje a las minas, pero
quiso acompañarnos al cabo de Sunio, distante de Atenas cerca de
trescientos treinta estadios (cerca de 11 leguas). Allí se ve un
soberbio templo de mármol blanco consagrado a Atenea, de orden dórico,
rodeado de un peristilo que, como el de Teseo, al cual se parece en la disposición general,
tiene seis columnas de frente y trece de lado.


Apenas empezábamos a gozar del gran espectáculo que nos ofrecían
las llanuras de la mar y de las islas vecinas, cuando vimos a lo lejos
cargarse el horizonte de vapores ardientes y sombríos; el sol se iba
volviendo pálido, la superficie del agua, lisa y serena, se cubría de
colores lúgubres, cuyos visos variaban incesantemente. Ya el cielo,
oscuro y cerrado por todas partes, solamente ofrecía a nuestra vista
una bóveda tenebrosa que penetraba la llama y se cargaba sobre la
tierra. Toda la naturaleza estaba en silencio, en expectativa y en un
estado de inquietud que se comunicaba hasta lo interior de nuestras
almas. Buscamos asilo en el vestíbulo del templo y en breve vimos
romper el rayo con estrépito la barrera de tinieblas y de fuegos
suspensa sobre nosotros, rodar espesas masas de nubes por los aires,
correr a torrentes en la tierra, y los vientos desencadenados agolparse
al mar y conmoverle hasta en sus abismos. Todo bramaba, el trueno, los
vientos, las olas, las cavernas, los montes; y de todos estos ruidos
juntos se formaba un estruendo espantoso que parecía anunciar el fin
del mundo. Habiendo redoblado el aquilón sus esfuerzos, la tempestad fue a descargar su
furia en los climas ardientes del África. Seguímosla con la vista y la
oímos bramar a lo lejos; brilló el cielo con una claridad más pura,
y aquel mar, cuyas oleadas espumosas se habían levantado hasta los
cielos, apenas impelía sus aguas hasta las playas.


Al aspecto de tan inesperadas y rápidas mudanzas, permanecimos por
algún tiempo inmóviles y mudos; pero en breve nos recordaron aquellas
cuestiones en las cuales se ejercita muchos siglos hace la curiosidad
de los hombres. ¿A qué se dirigen estos extravíos y revoluciones de
la naturaleza? ¿Deberemos acaso atribuirlos a la casualidad? ¿Es por
ventura una causa inteligente la que excita y apacigua las tempestades?
¿Pero qué objeto se propone? ¿De dónde viene que arroja rayos sobre
los desiertos y perdona a las naciones culpables? De aquí subimos a
la existencia de los dioses, a la confusión del caos y al origen del
universo. Perdíamos el tino, y suplicamos a Platón que rectificase
nuestras ideas. Estaba este en una meditación profunda, pero cediendo
en fin a nuestras instancias, sentose en un poyo y, habiéndonos hecho
poner a su lado, empezó de esta manera:





«¡Oh, cuán débiles somos los mortales! ¿Podemos acaso penetrar
nosotros los secretos de la divinidad? Postrado a sus pies le pido que
ponga en mi boca discursos que le sean gratos y parezcan conformes a la
razón. Si me viese obligado a explicarme en presencia de la multitud
acerca del primer autor de todas las cosas, del origen del universo y
la causa del mal, me vería en la precisión de hablar por enigmas; pero
en estos sitios solitarios, donde no tengo más testigos que Dios y mis
amigos, tendré la condescendencia de hacer homenaje sin temor a la
verdad.


»El Dios que os anuncio es un Dios único, inmutable, infinito.
Centro de todas las perfecciones, manantial inagotable de la
inteligencia y del ser; era antes que hubiese desplegado su poder en lo
exterior, porque no ha tenido principio; era en sí mismo y existía en
los arcanos de la eternidad. No, mis expresiones no corresponden a la
grandeza de mis ideas, ni mis ideas a la grandeza del asunto.


»Dios, mediante su bondad infinita, había resuelto desde la
eternidad formar el universo, según un modelo presente siempre a sus
ojos; modelo inmutable, increado, perfecto: idea semejante a la que
concibe un artista
cuando convierte la tosca piedra en un soberbio edificio; mundo
intelectual de que este mundo visible no es más que la copia y la
expresión. Todo está a la comprensión nuestra en el universo, todo lo
que se oculta a su actividad estaba delineado de una manera sublime
en aquel primer plan; y como el ser supremo nada concibe que no sea
real, se puede decir que produjo el mundo antes que le hubiese hecho
sensible.


»Cuando llegó el instante de esta grande operación, la sabiduría
eterna dio sus órdenes al caos y al punto agitó a toda la masa un
movimiento fecundo y desconocido. Sus partes, antes divididas por un
odio implacable, corrieron a reunirse, a abrazarse y formar una cadena.
Brilló la luz por primera vez en las tinieblas; separose el aire de la
tierra y del agua, y estos cuatro elementos quedaron destinados a la
composición de todos los cuerpos».


Hasta aquí escuché a Platón con un vivo sentimiento de admiración
por la sublimidad de su doctrina, pero cuando llegó a hablarnos de un
alma del mundo, formada en parte de la esencia divina y de la sustancia
material de aquellos genios a quienes Dios confió el gobierno de los
astros, de dos almas
humanas, la una mortal y la otra inmortal, diciendo que la primera
reside en el cerebro y la segunda en la región del estómago, me lamenté
de que un filósofo que por la fuerza de su genio y su talento había
llegado a formarse tan grandes ideas del primer ser, mezclase en ellas
los vagos y falsos sistemas de su imaginación.






  CAPÍTULO LVIII.

  Sucesos memorables ocurridos en Grecia y en Sicilia
  (desde el año 357 hasta el de 354 antes de J. C.). — Expedición de
  Dion. — Juicio de los generales Timoteo e Ifícrates. — Principio de
  la guerra sagrada.




Ya dije en el capítulo 32 que,
desterrado Dion de Siracusa por el rey Dionisio, su sobrino y cuñado,
se había en fin determinado a libertar a su patria del yugo que la
oprimía. Saliendo de Atenas, marchó para la isla de Zacinto, punto de
reunión de las tropas que juntaba algún tiempo había, y allí encontró
tres mil hombres, la mayor parte alistados en el Peloponeso, todos de
valor acreditado y de una intrepidez superior a los peligros. Se embarcaron con él
ochocientos soldados, quedando los demás para salir después al mando de
Heráclides.


Después de una violenta tempestad, arribó al puerto de Heraclea
Minoa, en la parte meridional de la Sicilia, el cual era una plaza
fuerte de los cartaginenses, donde Dionisio se había embarcado para
Italia algunos días antes.


A la noticia de su llegada, se pusieron bajo sus órdenes los
habitantes de muchas ciudades y corrieron en tropel a recibirle los de
Siracusa y los campos inmediatos.


Distribuyó entre cinco mil de ellos las armas que había llevado del
Peloponeso, y los principales habitantes de la capital, vestidos de
blanco, salieron a su encuentro. Habiendo llegado a la plaza pública
se detuvo, y desde un sitio elevado dirigió la palabra al pueblo;
presentole de nuevo la libertad, le exhortó a defenderla con vigor y le
rogó que no pusiese al frente de la república sino a jefes capaces de
gobernarla en tan críticas circunstancias.


Informado Dionisio de la llegada de Dion, algunos días después se
fue por mar a Siracusa y entró en la ciudadela, alrededor de la cual
había construido un muro que la tenía bloqueada. Envió al momento diputados a Dion, quien les
mandó dirigirse al pueblo, y, siendo admitidos en la junta general,
procuraron ganarla con expresiones las más lisonjeras. Entre tanto, los
bárbaros que componían la guarnición de la ciudadela atacan el muro que
la cercaba, demuelen una parte y rechazan a las tropas de Siracusa. Son
arrollados inmediatamente por los soldados del Peloponeso, pero Dion
queda herido en el combate.


Entonces comprendió Dionisio que para hacer a Dion sospechoso al
pueblo debía valerse de los mismos artificios de que había usado en
otro tiempo para denigrarle estando a su lado, y al efecto le escribió
una carta con este sobre: A mi padre. Leyola Dion en la junta
de los siracusanos y vieron que Dionisio le exhortaba a que abandonase
el partido del pueblo para salvar a su esposa, su hijo y su hermana,
que estaban encerrados en la ciudadela; pero aún quedaba oculto el
veneno más activo en las palabras siguientes: «¡Acordaos del celo con
que defendisteis la tiranía cuando estabais conmigo! Lejos de volver
la libertad a unos hombres que os odian, porque se acuerdan de los
males que les habéis causado, guardad el poder que os confían como
único que puede salvaros a vos, a vuestra familia y a vuestros amigos». Desde este momento, se
vio Dion en la dura necesidad de perdonar al tirano o de remplazarle,
y desde este mismo momento debió prever también la pérdida de su
crédito.


Mientras que esto pasaba, llegó la segunda división de las tropas
del Peloponeso mandada por Heráclides. Este general, que gozaba de una
gran consideración en Siracusa, tardó poco en intrigar secretamente
contra Dion, al mismo tiempo que se mostraba solícito por él,
adulándole servilmente; y habiendo Dion excitado una rebelión contra su
persona por la resistencia que hacía al repartimiento de tierras que
Heráclides propuso a la junta, se retiró inmediatamente al territorio
de los leontinos. Allí permaneció hasta que sus conciudadanos, sitiados
por las tropas llegadas de Nápoles al mando de un teniente de Dionisio,
le enviaron diputados encargados de implorar su socorro. Apenas supo
el riesgo que amenazaba a Siracusa, se puso al frente de sus soldados
del Peloponeso y de un cuerpo de leontinos. Preséntase y resuena con
júbilo su nombre por toda la ciudad, al mismo tiempo que la llama
devora las casas contiguas a la ciudadela. Marcha sin detenerse contra
los soldados enemigos, derrota una parte y obliga a los demás a encerrarse de nuevo en su
fortaleza, que, defendida por Apolócrates, hijo de Dionisio, tardó muy
poco en rendirse.


La gloria de Dion había llegado a su colmo, y viéndose desembarazado
de Heráclides, muerto por los siracusanos, parecía que ya no le quedaba
otra cosa sino gozar de la estimación y la dicha de aquellos que le
debían la libertad. Por desgracia encontró un enemigo más pérfido
y peligroso que Heráclides, el cual era un tal Calipo, ciudadano
de Atenas, que después de haberle hospedado en su casa durante su
residencia en esta ciudad, le siguió a Sicilia. Habiendo obtenido los
primeros grados militares, y viéndose honrado de la confianza del
general y de las tropas, tramó contra su bienhechor una conjuración y
el día de la fiesta de Perséfone le hizo asesinar en su casa por diez
soldados. Era Dion de edad de cincuenta años, y hacía cuatro que había
vuelto a Sicilia.


Al principio cosechó Calipo el fruto de su perfidia, pero poco
tiempo después se reunieron los amigos de Dion para vengar su muerte y
fueron vencidos. El asesino, derrotado después por Hiparino, hermano
de Dionisio, se retiró a Italia con el resto de los forajidos, y pereció en fin, agobiado por
sus miserias, a los trece meses de la muerte de Dion.


Mientras se procuraba destruir la tiranía en Sicilia, Atenas se
debilitaba haciendo esfuerzos vanos para sujetar otra vez a su yugo
los pueblos que hacía algunos años se habían separado de su alianza.
Determinó apoderarse de Bizancio, y con este designio mandó hacerse a
la vela ciento veinte galeras al mando de Timoteo, de Ifícrates y de
Cares. Fueron al Helesponto, donde en breve los alcanzó la escuadra
enemiga que venía a ser igual en fuerzas, y una y otra se disponían
para el combate, cuando sobrevino una tempestad violenta. Cares fue de
dictamen que se diese el ataque, pero los otros generales, más hábiles
y prudentes, se oponen a su consejo, y entonces él manifiesta en voz
alta la resistencia a los soldados y se aprovecha de esta ocasión para
desconceptuar y perder a sus compañeros. Al leerse en Atenas las cartas
que él escribió acusándolos, el pueblo, arrebatado de cólera, les llama
inmediatamente y les forma proceso.


Ni las victorias de Timoteo, ni las setenta y cinco ciudades que
había reunido a la república, ni los honores que justamente le concedieron en otros
tiempos, ni su ancianidad, ni la bondad de su causa, nada pudo bastar
para salvarlo de la iniquidad de los jueces. Condenado a una multa
de cien talentos que no se hallaba en disposición de poder pagar,
se retiró a la ciudad de Calcis en Eubea, y después de su muerte
manifestaron sus conciudadanos un arrepentimiento tan infructuoso como
tardío.


La condena de Timoteo no aplacó el furor de los atenienses ni
pudo intimidar tampoco a Ifícrates, que se defendió con intrepidez,
reuniendo a los recursos de la elocuencia uno cuyo éxito le pareció
menos incierto, cual fue el de rodear el tribunal de varios oficiales
jóvenes adictos a sus intereses, dejando ver él mismo a los jueces
un puñal que llevaba oculto bajo del vestido. Salió absuelto y no
volvió a servir. Cuando le reconvinieron acerca de este procedimiento,
respondió: «Harto tiempo he llevado las armas para salvar a mi patria,
y sería poco cuerdo en no tomarlas cuando se trata de salvarme yo
mismo».


Entre tanto Cares no fue a Bizancio, y se puso con su ejército a
sueldo del sátrapa Artabaces, que se había rebelado contra Artajerjes,
rey de Persia. Quedó derrotado el ejército del príncipe, y Cares escribió inmediatamente
al pueblo de Atenas diciendo que acababa de ganar a los persas una
victoria no menos gloriosa que la de Maratón; pero esta noticia
solamente excitó una alegría pasajera, y así es que los atenienses,
intimidados con las amenazas del rey, llamaron a su general y se
apresuraron a ofrecer la paz y la independencia a las ciudades que
habían intentado escapar de su yugo.


A continuación de esta guerra se empezó otra que causó un incendio
general y desplegó los grandes talentos de Filipo, para desgracia de la
Grecia.


Los focidios se apoderaron de algunas tierras consagradas a Apolo y
dependientes del templo de Delfos. Acusados por los de Tebas y Tesalia
ante el tribunal de los anfictiones, fueron condenados a pagar una
gran multa, cuya sentencia fue seguida en breve de otra que consagraba
sus campos al dios que habían ultrajado. En lugar de someterse, se
dejaron dominar de la elocuencia de Filomelo, uno de los primeros de
entre ellos por sus riquezas y talentos. Tomaron las armas y, haciendo
alianza con los lacedemonios, se apoderaron del templo de Delfos,
a pesar de los locrios que acudieron a la defensa, y arrancaron de sus columnas los
decretos infamatorios que habían expedido los anfictiones contra los
pueblos acusados de sacrilegio. Esta guerra, tan célebre bajo el nombre
de guerra sagrada, duró más de diez años, cuyos sucesos principales
indicaré más adelante.






  CAPÍTULO LIX.

  Cartas sobre los asuntos generales de la Grecia,
  dirigidas a Anacarsis y a Filotas, durante su viaje a Egipto y
  Persia.




Mientras estuve en la Grecia,
oí hablar tantas veces de la Persia y del Egipto, que no pude resistir
al deseo de recorrer ambos reinos. Apolodoro me dio a Filotas por
compañero de viaje, y tanto él como otros amigos nos ofrecieron darnos
noticia de cuanto ocurriese durante nuestra ausencia.


(Año 354 antes de J. C.) Emprendimos el viaje a fines del año
segundo de la olimpiada ciento seis. Reinaba entonces una calma
profunda en el mediodía de la Grecia, al mismo tiempo que el norte
estaba alborotado con la guerra de los focidios y las empresas
de Filipo rey de Macedonia, siendo esto el motivo de la primera
carta que recibí,
concebida en los términos siguientes.



CARTA DE APOLODORO.


La Grecia arde en disensiones
civiles. Los tebanos, los beocios, los locrios, los tesalios, todos
estos pueblos, tratando de vengar injurias particulares, se disponen
para vengar el agravio hecho por los focidios a la divinidad de Delfos.
Los atenienses, los lacedemonios y algunas ciudades del Peloponeso, se
declaran a favor de los focidios, a causa del odio que tienen a los
tebanos.


Filomelo se ha apropiado una parte de las riquezas de Delfos para
asalariar a los mercenarios que acuden de todas partes a esta ciudad.
Ha vencido sucesivamente a los locrios, a los beocios y a los tesalios;
pero su triunfo ha sido poco duradero. Por último, los beocios le han
derrotado completamente, ha quedado herido y, temiendo caer en manos
del enemigo, se ha precipitado de lo alto de un peñasco.



SEGUNDA CARTA DE APOLODORO.


Desde 14 de julio de 353, hasta 3 de julio de 352
antes de J. C.


Onomarco ha remplazado a
Filomelo en el mando
del ejército y alista nuevas tropas pagadas con el oro y la plata del
tesoro sagrado, que ha convertido en moneda.


Ha corrido la voz de que el rey de Persia iba a dirigir sus armas
contra la Grecia, y con este motivo ha habido una junta tumultuaria
en la cual se ha propuesto llamar a la defensa común a todas las
naciones griegas y aun al rey de Macedonia, para anticiparse a los
intentos de Artajerjes, invadiendo sus estados. Demóstenes se opuso a
este dictamen, pero ha insistido fuertemente acerca de la necesidad de
ponerse en estado de defensa, previéndolo todo anticipadamente.


Han sido muy aplaudidas las miras de este orador, pero ya no se
piensa en nada, desde que se ha sabido que el rey de Persia no piensa
en nosotros.


No sucede lo mismo con Filipo, príncipe que está presente en todos
tiempos y lugares. Apenas ha dejado nuestras costas, cuando vuela a la
Tracia marítima, toma en ella la plaza fuerte de Metone, la destruye
y distribuye sus campos a sus soldados, que le adoran. Durante el
sitio de esta ciudad, pasando un río a nado, perdió el ojo derecho de
un flechazo lanzado por una máquina o por un soldado enemigo. Sitia en la actualidad
el castillo de Herea, sobre el cual tenemos nosotros legítimos
derechos.


La guerra sagrada se hace desesperadamente, sin dar cuartel a nadie.
Los focidios atacados por Filipo y los tesalios, sus aliados, han sido
desbaratados y perseguidos hasta el mar, con pérdida considerable.
Seis mil han muerto en la batalla, y tres mil que se han rendido a
discreción han sido precipitados a las aguas como sacrílegos. Filipo,
cuyo celo religioso está sometido a su ambición, había hecho tomar
a sus soldados coronas de laurel como si marchasen al combate en
nombre de la divinidad de Delfos, a quien está consagrado este árbol.
Intenciones tan justas en la apariencia y unos resultados tan célebres
excitan la admiración de los griegos hasta tocar en el entusiasmo,
de modo que únicamente se habla de este príncipe y de sus talentos y
virtudes.



TERCERA CARTA DE APOLODORO.


Desde el 3 de julio de 352, hasta el 22 del mismo mes
del año 351 antes de J. C.


A fin de oponernos a la ambición
y a las incursiones de Filipo, habíamos hecho grandes preparativos, pero con motivo de la
falsa noticia de su muerte hemos dejado al punto las armas, y Filipo
ha dirigido las suyas hacia las Termópilas, con intento de caer sobre
la Fócida y luego venir contra nosotros. Por fortuna se encontraba en
la costa inmediata una escuadra que conducía un cuerpo de tropas, y
Nausicles, que la mandaba, se ha apresurado a desembarcarlas y situarse
en el estrecho. Entonces ha tomado Filipo el camino de sus estados.


En estos días pasados se ha ocupado la asamblea general en nuestras
desavenencias con este príncipe, y Demóstenes se ha presentado en
la tribuna. Propuso el equipo de una escuadra y que se levantase un
cuerpo de tropas para hacer la guerra en Macedonia, y no terminarla a
no ser con un partido ventajoso o con una acción decisiva. Manifestó
en fin sus miras con tanta fuerza y claridad que fueran capaces de
desconcertar los planes de Filipo y le impedirían combatirnos a
expensas de nuestros aliados, de cuyas naves se apodera impunemente.
Toda su arenga está sembrada de rasgos de la más viva elocuencia,
conociéndose en su estilo el de Tucídides, que le ha servido de
modelo.






CARTA CUARTA DE APOLODORO.


Desde 22 de julio de 351, hasta 11 del mismo mes del
año 350 antes de J. C.


Ha muerto Artemisia, reina
de Caria, dos años después del fallecimiento de Mausolo, que era su
hermano y su esposo. Ya sabéis que Mausolo era uno de aquellos reyes
a los cuales puso la corte de Susa en las fronteras del imperio para
defender las entradas. Se dice que su esposa, que le gobernaba,
habiendo recogido sus cenizas por un exceso de ternura, las echó en el
agua que bebía y que su excesivo sentimiento la ha llevado también al
sepulcro.


Esta princesa no perdonó medio alguno para perpetuar la memoria
de aquel esposo querido. Estimuló con recompensas a los talentos
más distinguidos para que se dedicasen a las acciones de Mausolo;
compusieron versos y tragedias en honor suyo, y fueron invitados los
oradores de la Grecia para hacerle elogios.


Ha mandado también erigirle un panteón, que según las apariencias
eternizará la gloria de los artistas. He visto los planos y viene a
ser un cuadrilongo cuyo contorno tiene cuatrocientos once pies. La
parte principal del
edificio, rodeada de treinta y seis columnas, estará adornada por las
cuatro fachadas por cuatro escultores los más famosos de la Grecia,
cuales son: Briaxis, Escopas, Leócares y Timoteo. Encima se levantará
una pirámide dominada por un carro tirado de cuatro caballos, el cual
debe ser de mármol y trabajado por Piteo. Tendrá de elevación este
monumento ciento cuarenta pies. Se han echado los cimientos en medio
de una plaza construida por disposición de Mausolo en un terreno que,
dispuesto naturalmente en forma de teatro, se extiende suavemente hasta
el mar. Cuando se entra en el puerto sorprende el aspecto imponente
de aquel sitio. Por una parte se ve el palacio del rey, y por la
otra los templos de Afrodita y de Hermes, situados junto a la fuente
Salmacis; enfrente se dilata a lo largo de la costa el mercado público;
más arriba está la plaza, y a mayor distancia, en la parte superior,
se para la vista en la ciudadela y el templo de Ares, donde se ve
sobresalir una estatua colosal. El sepulcro de Mausolo, destinado a
llamar la atención después que se haya recreado la vista por un momento
en aquellos magníficos edificios, será sin duda uno de los monumentos
más hermosos del universo. Está ya muy adelantado; pero como quiera que Hidrieo, sucesor
de su hermano, no se toma el mismo interés en esta obra, los artistas
han manifestado que les resultará mayor honor de acabarla sin recibir
paga alguna.


El rey de Persia se prepara para la conquista del Egipto, y creo que
ya habréis tomado vuestras medidas para poneros en salvo. Nos ha pedido
tropas, como también a los demás pueblos de la Grecia. Nosotros se las
hemos negado, y los lacedemonios han hecho lo mismo. Bastante hemos
hecho con haberle cedido a Foción para mandar, en unión con Evágoras,
las tropas de Hidrieo destinadas a someter a los reyes de Chipre que se
han rebelado.



CARTA DE NICETAS.


Desde 11 de julio de 350, hasta 30 de junio del año
349 antes de J. C.


Me río de los temores que
quieren inspirarnos con respecto a Filipo. El poder de este príncipe
no puede ser duradero porque solamente está fundado en la mentira, la
perfidia y el perjurio. Lo detestan sus aliados, a quienes ha engañado
muchas veces, como igualmente sus súbditos y sus soldados cansados ya de expediciones que
debilitan sus fuerzas sin sacar de ellas fruto alguno, no menos que los
principales oficiales de su ejército, a quienes castiga si lo hacen mal
y los humilla si aciertan.


Este reino se halla en un estado deplorable. No hay cosechas
ni comercio: pobre y débil por sí mismo, se debilita más y más
engrandeciéndose.


El menor revés destruirá esta prosperidad que Filipo debe únicamente
a la incapacidad de nuestros generales y a la corrupción que
vergonzosamente ha introducido en toda la Grecia.


Sus partidarios ensalzan sus prendas personales, pero escuchad lo
que de él me han contado personas que le han visto de cerca. El arreglo
de las costumbres no tiene cabida en su estimación, y sí los vicios,
casi siempre en su amistad. Desdeña al ciudadano que no tiene más que
virtudes, aparta de sí al hombre ilustrado que le da consejos, y se
deja llevar de la adulación con tanta ceguedad como va la lisonja en
pos de los otros príncipes.


El que quiera complacerle, lograr sus favores y ser admitido
en su sociedad, ha de ser de salud robusta para que pueda acompañarle en sus excesos, y
tener la habilidad que se requiere para divertirle y excitar su risa.
Los chistes, las sátiras, los versos, algunas coplas muy obscenas,
todo esto basta para estar en su gracia. Así es que, a excepción de
Parmenión, Antípatro y algunas otras personas también de mérito,
su corte no es más que una gavilla de bandidos, de músicos, poetas
y bufones que le aplauden lo malo y lo bueno, y por esto acuden a
Macedonia de todas las partes de la Grecia. Con ellos se entrega a
la más horrible crápula pasando las noches en la mesa, borracho casi
siempre, casi siempre furioso, dando golpes a derecha o izquierda, y
entregándose a excesos de que no es posible recordarse sin rubor. No
puedo creer, Anacarsis, que haya nacido tal príncipe para subyugar a la
Grecia.



QUINTA CARTA DE APOLODORO.


El estado de la Grecia me
tiene en un continuo sobresalto. Sus pueblos están debilitados y
corrompidos. No hay leyes, no hay ciudadanos, no hay ya ideas de gloria
ni amor alguno al bien público; por todas partes hay viles mercenarios
por soldados, y bandidos en lugar de generales. Nuestras repúblicas no se reunirán
ya nunca contra Filipo; sufrimos los insultos de este príncipe con
el mismo valor que nuestros padres arrostraban los peligros, y la
elocuencia impetuosa de Demóstenes no podrá sacarnos del letargo en que
estamos sepultados.


Observad cómo Filipo, único confidente de sus secretos, solo
dispensador de sus tesoros, general el más hábil de la Grecia y soldado
el más valiente de su ejército, concibe, prevé, ejecuta por sí mismo;
siempre está prevenido, se aprovecha de los acaecimientos cuando puede
y cede a ellos cuando es preciso. Observad la perfecta disciplina de
sus tropas siempre en continuo ejercicio, en todos tiempos al frente de
ellas; haciéndolas marchar y contramarchar con una prontitud asombrosa
desde la una a la otra parte de su reino, y que han aprendido de él, en
fin, a no encontrar diferencia alguna entre invierno y verano, entre
fatiga y descanso. Observad que si en lo interior de Macedonia se ven
señales de los estragos de la guerra, él encuentra recursos abundantes
en sus minas de oro, en los despojos de los pueblos que subyuga, y en
el comercio de las naciones que empiezan a concurrir a los puertos,
de que se ha apoderado
en la Tesalia. Observad como desde su entronizamiento no tiene más
que un objeto, que posee la constancia necesaria para seguirlo con
lentitud, que no da el primer paso sin meditarlo, ni el segundo sin
estar asegurado del acierto del primero; que es ansioso, insaciable de
gloria, yendo a buscarla en los peligros, en la pelea, en los parajes
donde se vende a precio más costoso. Observad, por último, que dirige
siempre sus operaciones según los tiempos y los lugares: opone a las
frecuentes sublevaciones de los tracios, ilirios y otros bárbaros,
combates y victorias; a las naciones de la Grecia tentativas para
probar sus fuerzas, apologías para justificar sus empresas; el arte de
dividirlas para debilitarlas, y el de corromperlas para someterlas.


En vano nos lisonjeamos de que pasa el tiempo en los excesos y la
disolución. Es inútil que la calumnia nos le represente como al hombre
más despreciable y disoluto. El tiempo que gastan otros soberanos
en aburrirse, él lo dedica a los placeres; el que ellos dedican al
deleite, él lo dedica a cuidar de su reino. ¡Pluguiese a los dioses
que, en lugar de los vicios que le atribuyen, tuviese defectos; que
fuese obstinado en su
opinión sin atender a la elección de sus ministros y generales, y que
no tuviese vigilancia ni consecuencia en sus empresas! Filipo tiene
quizás el defecto de admirar a los hombres de talento como si él no
tuviese más que todos ellos. Un gran pensamiento le seduce, pero no le
gobierna.


Mi querido Anacarsis, cuando yo reflexiono en la inmensa carrera que
Filipo ha recorrido en tan pocos años, cuando pienso en este conjunto
de prendas eminentes y de circunstancias favorables a su ambición, no
puedo menos de concluir que nació para avasallar a la Grecia.



CARTA DE CALIMEDÓN.


Yo adoro a Filipo, él gusta de
la gloria, los talentos, las mujeres y el vino. En el trono es el mayor
de los reyes, y en el trato, el hombre más amable.


El rey de Macedonia se ve algunas veces en la precisión de tratar
con dureza a los vencidos, pero Filipo es humano, benigno, afable
y esencialmente bueno. En un momento se enciende su cólera y en un
momento se aplaca; sin hiel, sin rencor, está tan por encima de la
ofensa como del elogio; nuestros oradores le llenan de injurias en
la tribuna, y sus
mismos súbditos le dicen verdades amargas; pero él responde que debe
favores tanto a los primeros, porque le corrigen sus debilidades, como
a los segundos, porque le enseñan sus obligaciones. Presentose a él una
mujer del pueblo suplicándole que despachase cierto asunto, y él la
respondió: «No tengo tiempo para eso». «¿Por qué, pues, permanecéis en
el trono?». Esta proposición le detuvo, y al punto mandó que le diesen
cuenta de todos los negocios pendientes. Otra vez se durmió mientras se
veía un pleito, y no por esto dejó de condenar a pagar una multa a una
de las dos partes.


«Apelo», exclamó esta al momento. «¿A quién, pues?». «Al rey más
atento». Vuelve al instante a ver el asunto, reconoce su error, y paga
él mismo la multa.


En la toma de una ciudad reclamaba su amistad uno de los prisioneros
puestos en venta. El rey, sorprendido, le dijo que se acercase; estaba
sentado, y el desconocido le dijo al oído: «Dejad caer vuestra ropa,
pues no estáis en postura decente». «Tiene razón», contestó Filipo, «es
amigo mío, que le quiten las cadenas».


Un macedonio llamado Nicanor, se atrevió a proferir contra él
chanzas amargas y
serias, y habiéndole propuesto que le desterrase, «No haré tal cosa»,
respondió, «pues iría a publicar por todas partes lo que dice aquí».


En el asedio de una plaza le rompieron de una pedrada una clavícula,
y el cirujano, estándole curando, le pidió una gracia: «No puedo
negártela», le dijo Filipo riéndose, «pues me tienes agarrado por
el cuello». Su corte es el asilo de los talentos y placeres. La
magnificencia brilla en sus fiestas y en su mesa la alegría. Esto es
constante, y así es que me importa poco su ambición. Si viene contra
nosotros pelearemos, y si somos vencidos, podremos al menos reír y
beber en su compañía.



FRAGMENTO DE UNA CARTA DE ANACARSIS A UN AMIGO
SUYO EN ATENAS.


Desde 30 de junio de 349 hasta 18 de julio de 348
antes de J. C.


Hemos recorrido muchas
provincias del vasto imperio de los persas. En Persépolis hemos quedado
absortos al ver el gran palacio de los reyes, donde todo respira
la magnificencia y el temor porque sirve al mismo tiempo de ciudadela. Los reyes han
hecho edificar otros, menos suntuosos en verdad pero de una hermosura
que sorprende, en Susa, en Ecbatana y en las demás ciudades donde
pasan las estaciones del año. Tienen además grandes parques que llaman
Paraísos, y están divididos en dos partes. En la una salen
a caballo, provistos de flechas y venablos, por entre los bosques,
a la caza de animales monteses que tienen al intento en aquellos
cercados. En la otra, donde han apurado cuanto puede dar de sí el
arte de la jardinería, cultivan las más hermosas flores y cogen las
frutas más delicadas, sin dejar de esmerarse en criar también allí
altos y corpulentos árboles, que comúnmente disponen al tresbolillo.
Se encuentran en otros varios parajes estos paraísos, pertenecientes a
sátrapas o grandes señores.


En Egipto oímos hablar mucho y con grande elogio de aquel Arsames a
quien el rey de Persia llamó a su consejo muchos años había. Durante
su ministerio dio actividad a los distintos talentos con su discreta
influencia; los militares se felicitaban de la emulación que mantenía
entre ellos, y los pueblos de la paz que les había proporcionado,
a pesar de obstáculos casi invencibles. En fin, la nación había llegado, en fuerza de
sus desvelos, a gozar de la alta consideración que había perdido entre
las demás naciones a causa de guerras desgraciadas.


Este excelente ministro, separado ya de los negocios, pasa
actualmente sus días con tranquilidad en su paraíso, distante
de Susa cerca de cuarenta parasangas (cerca de 39 leguas y cuarto).
Sus amigos no han dejado de verle; y aquellas personas cuyo mérito
apreciaba no han olvidado todavía sus beneficios y sus promesas; así es
que todos vienen a visitarle con tanta complacencia y afán como si aún
se hallase en el ministerio.


La casualidad nos ha traído a su retiro encantador, donde hace
varios meses que estamos detenidos, cediendo a sus favores y afable
trato, y no sé si podremos dejar una compañía que únicamente pudiera
reunir Atenas en el tiempo en que reinaban en esta ciudad la política,
la decencia y el buen gusto.


En su casa, alrededor de su morada, todo da indicios de la
bondad de su carácter generoso, anticipándose a todos los deseos, y
satisfaciendo a todas las necesidades. Las tierras antes incultas y
abandonadas, están
cubiertas de mieses, y ya las pobres gentes de los campos cercanos,
habiendo experimentado sus beneficios, le ofrecen un tributo de amor
que le es aún más grato que el respeto que le tienen.


Querido Apolodoro, a la historia pertenece poner en su debido lugar
a un ministro que siendo depositario de todo el favor, y no teniendo
ninguna especie de aduladores asalariados, jamás ambicionó otra cosa
que la gloria y la dicha de su nación.



CARTA DE APOLODORO.


Bien sabéis que en las cercanías
de los estados de Filipo en la Tracia marítima, se extiende a lo
largo del mar la Calcídica, donde en otro tiempo se establecieron
varias colonias griegas, siendo Olinto la principal de ellas. Esta
es una ciudad fuerte, opulenta, populosa, y que, situada en parte en
una altura, llama desde lejos la atención por la hermosura de sus
edificios y la grandeza de su recinto. Sus habitantes han dado muchas
veces pruebas manifiestas de su valor. Amenazados por Filipo, que hace
mucho tiempo que ha formado el designio de añadir la Calcídica a sus
estados, han resuelto echarse en nuestros brazos, enviándonos al efecto sus diputados,
que han implorado nuestro socorro. Conformándonos con el dictamen de
Demóstenes, les hemos enviado algunas tropas bajo el mando de Cares.
Este general, después de haber derrotado a una tropa de mercenarios al
servicio del rey de Macedonia, ha vuelto aquí a gozar de este triunfo,
cual si fuese una gran victoria. Caridemo, a quien hemos enviado en
reemplazo de Cares, ha entrado en la ciudad de Olinto, y en ella se ha
señalado con su intemperancia y sus desórdenes.


Estoy persuadido de que nada es tan importante para nosotros como la
conservación de esta plaza, porque si Filipo se apodera de ella, ¿quién
podrá impedirle que penetre en el Ática?



CARTA DE NICETAS.


Solo esperaba una imprudencia de
Filipo. Temía y contemplaba a los olintios, cuando de repente se le ha
visto acercarse a sus murallas a distancia de cuarenta estadios (más de
legua y cuarto). Le han enviado diputados, pero él les ha respondido:
«Preciso es que salgáis de la ciudad o yo de la Macedonia».





Se dice que a su llegada han huido, ¿pero como podrá pasar aquellos
muros, fortificados por el arte y defendidos por un ejército entero?
No, jamás hubiese emprendido esta expedición si no estuviese cierto
del buen éxito, o si no hubiese creído ganarlo todo de una embestida.
El resultado ha excedido a nuestras esperanzas: pronto sabréis que el
poder y la gloria de Filipo se han estrellado contra las murallas de
Olinto.



SEXTA CARTA DE APOLODORO.


Filipo mantenía inteligencias en
la Eubea, adonde enviaba tropas secretamente. Ya era dueño de la mayor
parte de las ciudades y, enseñoreándose de esta isla, lo hubiese sido
en breve de la Grecia entera. A ruegos de Plutarco de Eretria, enviamos
a Foción con un corto número de caballos y de infantes, contando con
los amigos de la independencia y los extranjeros pagados por Plutarco,
pero la corrupción había hecho tan grandes progresos que toda la isla
se sublevó contra nosotros. Foción se vio pues obligado a dar batalla,
y derrotó completamente al enemigo. El orador Esquines, que se ha
distinguido en la
acción, nos ha traído la noticia de esta victoria.


Foción ha hecho salir de Eretria a este Plutarco que la tiranizaba,
y de Eubea a todos los déspotas que se habían vendido a Filipo; y
después de una campaña que es la admiración de los inteligentes, ha
venido a confundirse con los ciudadanos de Atenas.



SÉPTIMA CARTA DE APOLODORO.


Desde julio de 348 hasta 8 del mismo mes del año 347
antes de J. C.


Olinto ya no existe. Sus
riquezas, sus fuerzas, sus aliados, catorce mil hombres que les
habíamos enviado en diferentes veces, nada ha podido salvarla. Filipo,
rechazado en todos los asaltos, valido de unos traidores se ha metido
por último en esta ciudad desgraciada. Casas, pórticos, templos, todo
lo ha destruido el hierro o el fuego, y en breve se preguntará «¿dónde
fue Olinto?». Filipo ha puesto en venta a los habitantes, y dado muerte
a dos hermanos suyos que habían tomado asilo en aquella ciudad algunos
años antes.


La Grecia está consternada temiendo perder su libertad y su
poder. ¿Cómo podrá defenderse contra un príncipe que dice y prueba con frecuencia
que no hay muralla que no pueda saltar fácilmente un asno cargado
de oro? Las demás naciones han aplaudido los decretos fulminantes
que hemos expedido contra los que han hecho traición a los olintios;
pero es preciso hacer justicia a los vencedores que, indignados de
esta perfidia, la han afeado a los culpados. Eutícrates y Lástenes se
han quejado de ello a Filipo, quien les ha contestado: «Los soldados
macedonios son todavía tan rudos que llaman a cada cosa por su
nombre».



CARTA DE NICETAS.


No me esperaba a la verdad la
desgracia de los olintios, y si han perecido, es por no haber sofocado
en su origen el partido de Filipo. Mandaba su caballería Apolónides,
hábil general y excelente ciudadano, y le desterraron de repente porque
los partidarios del rey de Macedonia habían logrado hacerle sospechoso.
Eutícrates, que ocupó su lugar, y Lástenes que le asociaron, estaban
en inteligencia con Filipo y los olintios no lo advirtieron. El
suplicio de estos dos traidores atemorizará en adelante a los cobardes
que traten de imitarlos, pues han perecido miserablemente, habiendo
sido abandonados
por Filipo a los ultrajes de sus soldados, que han terminado por
despedazarlos.


La toma de Olinto, lejos de hacernos perder las esperanzas, las ha
avivado aún más todavía. Nuestros oradores han inflamado los ánimos;
las demás naciones empiezan a moverse; toda la Grecia se pondrá en
breve sobre las armas; y, en tanto, nosotros hemos acogido públicamente
a los habitantes de Olinto que han podido salvarse de las llamas y de
la esclavitud.



CARTA OCTAVA DE APOLODORO.


A 25 de mayo del año 347 antes de J. C.


No dudo que seréis partícipe de
nuestro grave sentimiento. Una muerte imprevista acaba de arrebatarnos
a Platón. Este fatal incidente ha ocurrido el 17 de este mes, día de su
nacimiento. No había podido eximirse de asistir a un convite de boda.
Yo estaba a su lado, y advertí que únicamente comió algunas aceitunas,
según su costumbre. Jamás había estado tan placentero, ni nunca nos
había dado su salud más gratas esperanzas. En el momento mismo en que
yo le felicitaba por esto, se sintió malo, perdió el conocimiento y
cayó en mis brazos.
Todo cuanto hicimos en su socorro fue inútil, y le trasladamos a su
casa. Vimos encima de su mesa algunos renglones que había escrito pocos
momentos antes de salir, y las correcciones que hacía de cuando en
cuando a su tratado de la república, lo cual regamos con lágrimas. El
sentimiento del público y el llanto de sus amigos le han acompañado
hasta el sepulcro. Se le ha enterrado cerca de la Academia, a la edad
de ochenta y un años cumplidos.


Su testamento contiene el estado de sus bienes, que se reducen a dos
casas de campo, tres minas en dinero efectivo (1005 reales vellón),
cuatro esclavos, dos vasos de plata de peso de ciento sesenta y cinco
dracmas el uno, y el otro de cuarenta y cinco, un anillo de oro y los
pendientes del mismo metal que llevaba en su infancia. Declara que no
tiene deuda alguna; lega una de sus casas de campo al hijo de Adimanto,
su hermano, y da libertad a Dianes, cuyo celo y cuyos servicios
merecían este testimonio de reconocimiento. Además de esto, arregla y
dispone todo lo respectivo a sus funerales y sepultura. Espeusipo, su
sobrino, es uno de los albaceas y debe sucederle en la Academia.





La pérdida de este gran filósofo me ocasiona otra muy sensible.
Aristóteles nos deja con motivo de algunas desazones que os contaré
cuando volváis, y se retira a la compañía del eunuco Hermias, a quien
el rey de Persia ha confiado el gobierno de Atarneo, ciudad de Misia.
Siento en el alma la falta de sus luces, su conversación y su amistad.
Me ha prometido volver, pero, ¡ay!, ¡qué diferencia tan notable entre
gozar y esperar!


Estoy disgustado de no haber apuntado y hecho una colección de sus
dichos agudos. Me acuerdo de que en una conversación sobre la amistad
exclamó repentinamente y con mucha gracia: «¡Oh, amigos míos, no hay
amigos!». Habiéndole preguntado que para qué servía la filosofía,
respondió al punto: «Para hacer espontáneamente lo que obligaría hacer
el temor de las leyes». Pero vos, que habéis vivido en su compañía,
sabéis bien que, aunque tenga más conocimientos que nadie, tiene acaso
más talento que conocimientos.



CARTA DE CALIMEDÓN.


Desde el 8 de julio de 347 hasta el 27 de junio de
346 antes de J. C.


Noticioso Filipo del contento
que reina en nuestras tertulias o juntas, acaba de remitirnos un talento (20.517 reales
vellón), y nos invita a que le comuniquemos el resultado de cada sesión
nuestra. La sociedad de que soy individuo se complacerá en satisfacer
sus deseos. Yo he propuesto que se le envíe la pintura de algunos de
nuestros ministros y generales, y en el acto mismo he suministrado
apuntes curiosos para ello. Voy a ver si los recuerdo.


Démades ha sobresalido durante algún tiempo entre la chusma de
nuestras galeras. Manejaba el remo con igual maña y fuerza que en el
día maneja la palabra, sacando de su primer estado el honor de habernos
enriquecido con el proverbio que dice del remo a la tribuna para
describir el camino de un arribista.


Es hombre de talento, y sobre todo muy chistoso y chancero, pero no
consiste en esto solo su ingenio. Cuando se trata en la asamblea un
asunto imprevisto, en que ni el mismo Demóstenes se atreve a hablar, él
habla con tanta elocuencia que nadie titubea en tenerle por superior a
todos nuestros oradores. Es de trato tan franco, al mismo tiempo, que
se vendería, aunque fuese por algunos años, a cualquiera que quisiera
comprarle.


Filócrates es menos elocuente que Démades, pero tan voluptuoso
como este y tan
desarreglado. En la mesa todo desaparece en su presencia, y es además
uno de aquellos hombres en cuya frente se cree leer, como sobre las
puertas de una casa, estas palabras escritas con letras muy grandes:
Se alquila, se vende.


No es así Demóstenes, pues manifiesta un celo ardiente por la
patria, y quizás nos venderá cuando no pueda impedir que los demás nos
vendan.


Sus grandes defectos naturales se oponían a sus vivos deseos
de seguir la carrera de la elocuencia, pero a costa de esfuerzos
extraordinarios ha vencido una parte de aquellos inconvenientes, y
cada día añade un nuevo rayo a su gloria. Bien es verdad que le cuesta
caro, porque es menester que medite mucho tiempo y que revuelva su
entendimiento para forzarle a producir. Sus enemigos suponen que sus
escritos huelen a humo de lámpara: las personas de gusto encuentran
cierta cosa de poco noble en su acción, y le critican ciertas
expresiones duras y metáforas extravagantes. Por mi parte, le encuentro
tan malo en el estilo jocoso como ridículo en el esmero de su vestido.
La dama más melindrosa no gasta ropa tan fina, y este acicalamiento
hace un contraste singular con su áspero carácter.





Es digno de risa su amor propio, aunque no ofende porque al momento
lo conoce cualquiera. Estando yo días pasados en la calle, una
aguadora, que le vio, le enseñaba a otra mujer señalando con el dedo
y diciendo: «Mira, mira, ese es Demóstenes». Yo hacía como que no lo
veía, pero él me lo hizo advertir.


Esquines se acostumbró desde muy joven a hablar en público. Se
agregó temprano a una compañía de cómicos para hacer en ella únicamente
los terceros papeles. A pesar de la hermosura de su voz, el público le
declaró una guerra abierta. Dejó pues su profesión; fue escribano de
un tribunal subalterno y después ministro de estado. Desde entonces
ha mostrado siempre una conducta arreglada y decente. Su elocuencia
se distingue por la feliz elección de palabras, por la abundancia y
claridad de sus ideas y por una gran facilidad que debe más bien a la
naturaleza que al arte; y aunque no tiene tanto nervio como Demóstenes,
tiene no obstante el suficiente en sus discursos. Debo añadir que es
hombre muy valiente pues se ha distinguido en muchos combates, tanto
que Foción ha dado testimonio del valor suyo.


Foción no ha sabido nunca que vivía en esta ciudad ni en este siglo. Es pobre y no
se humilla por esto; hace el bien y no se alaba de ello; tiene talento
sin ambición y sirve al estado sin interés. Al frente del ejército se
contenta con restablecer la disciplina y batir al enemigo, y en la
tribuna ni le turban los gritos de la multitud, ni le envanecen los
aplausos. Es el único general que nos queda, y casi nunca le empleamos;
el más íntegro y acaso el más ilustrado de nuestros oradores, y el
que menos escuchamos. Es cierto que no le quitaremos sus principios,
pero juro por los dioses que él tampoco nos quitará los nuestros, y
en verdad no se dirá que con este despliegue de virtudes añejas y con
sus rapsodias de antiguas costumbres, Foción será bastante fuerte para
corregir a la nación más amable del universo.


Ved a Cares, que enseña con su ejemplo a nuestros jóvenes a profesar
públicamente la corrupción. Es el general más bribón y más torpe de
cuantos tenemos, pero el más acreditado porque se ha puesto bajo la
protección de Demóstenes y de algunos otros oradores, al mismo tiempo
que da fiestas al pueblo.






CARTA NOVENA DE APOLODORO.


Por todas partes resonaba aquí
el estruendo de las armas, pero una palabra de Filipo las ha hecho
caer de nuestras manos. Tomó Olinto, y desde entonces solo respiramos
guerra, mas luego dos de nuestros actores, Aristodemo y Neoptólemo,
a quienes trata el príncipe bondadosamente, nos aseguraron a su
vuelta, que persistía en sus primeras disposiciones, y con esto ya no
respiramos más que paz.


Acabamos de enviar a Macedonia diez diputados, todos personas
distinguidas por sus talentos, los cuales deben arreglar con Filipo
los principales artículos del tratado, y empeñarle a enviarnos
plenipotenciarios para concluirlo en esta ciudad. Para conseguir su
beneplácito es preciso que tengan el arte y la dicha de agradarle. El
actor Aristodemo tiene contraídas obligaciones con algunas ciudades que
debían dar espectáculos, y vamos a enviar a suplicarles de rodillas
de parte del senado que no le multen, porque la república le necesita
en Macedonia. El autor de este decreto es aquel Demóstenes que en sus
arengas trataba a Filipo con tanto desprecio.






CARTA DE CALIMEDÓN.


Nuestros embajadores han
desempeñado su misión con tanta eficacia y prontitud que ya están de
vuelta. Voy a contaros algunas anécdotas acerca de su viaje.


Demóstenes, cuya vanidad tanto les molestaba, no cesaba de
prometerles que abriría delante del rey las fuentes inagotables de su
elocuencia. «No temáis a Filipo, les decía, yo le coseré la boca
de tal modo que se verá obligado a restituirnos Anfípolis».


Cuando estuvieron en presencia de Filipo, Tesifonte y los demás,
se explicaron en pocas palabras; Esquines elocuente y largamente;
Demóstenes... vais a verlo. Levantose muerto de miedo. No era aquella
la tribuna de Atenas, ni aquella multitud de obreros que componen
nuestras asambleas, pues Filipo estaba rodeado de sus cortesanos,
la mayor parte personas de talento. Todos habían oído hablar de las
magníficas promesas de Demóstenes y todos esperaban su efecto con una
atención que acabó de trastornarle. Empieza temblando o tartamudear un
discurso oscuro, lo advierte él mismo, se turba, se corta y calla. En
vano procuró el rey alentarle, pues ya no volvió a levantarse sino para caer más pronto, y
cuando hubieron gozado un rato de su silencio, el heraldo hizo que se
retirasen nuestros diputados. A poco rato los mandaron entrar otra vez,
y cuando estuvieron sentados Filipo examinó por orden sus pretensiones,
respondió a sus quejas, se detuvo particularmente en el discurso de
Esquines, y le dirigió muchas veces la palabra: en seguida, tomando un
tono de dulzura y bondad, manifestó un deseo el más sincero de ajustar
la paz. En tanto Demóstenes se esforzaba con ademanes para llamar la
atención, pero no logró ni una palabra, ni siquiera una mirada.


Después del regreso de los diputados, se ha conducido bien en la
asamblea del senado. Habiendo sido entregada a esta compañía la carta
de Filipo, Demóstenes ha felicitado a la república por haber confiado
sus intereses a unos diputados tan recomendables por su elocuencia
como por su probidad; ha propuesto que les concedan una corona de
olivo y que al día siguiente se les convide a comer en el Pritaneo. El
senado-consulto es en todo conforme a lo que ha pedido.


No cerraré esta carta hasta que se haya acabado la asamblea
general.





Salgo de ella en este momento. Demóstenes ha hecho maravillas.
Los diputados acababan de referir, cada uno por su orden, diferentes
circunstancias de la embajada. Esquines dijo alguna cosa de la
elocuencia y la feliz memoria de Filipo. Ctesifonte de su belleza, de
su rostro, de su fecundo ingenio y de su humor festivo cuando tiene el
vaso en la mano. Todos fueron aplaudidos. Subió Demóstenes a la tribuna
con un continente más grave que de costumbre y empezó su discurso
diciendo: «¿Cómo nos atrevemos a pasar el tiempo en nimiedades cuando
se trata de un asunto el más importante? Yo por mi parte voy a daros
cuenta de mi embajada. Léase el decreto del pueblo, en virtud del cual
marchamos, y la carta que el rey nos ha remitido. Acabada su lectura,
aquí tenéis nuestras instrucciones, las cuales hemos cumplido.


»Ved aquí lo que ha respondido Filipo: solo falta deliberar. Voy a
proponer un decreto. El heraldo de Filipo ha llegado y tras él vendrán
sus embajadores. Pido que sea permitido tratar con ellos, y que los
pritanos convoquen una junta que se celebrará en dos días consecutivos,
y en la cual se delibere sobre la paz y la alianza. Pido también que
se den elogios a los diputados si lo merecen, y que se les convide a comer mañana en el
Pritaneo». Este decreto se ha aprobado a pluralidad de votos, y el
orador ha recobrado su ascendiente.



CARTA DÉCIMA DE APOLODORO.


Os envío una relación
circunstanciada de una parte de lo ocurrido en nuestras asambleas hasta
la conclusión de la paz.


Han llegado Antípatro, Parmenión y Euríloco, los cuales vienen de
parte del rey para celebrar el tratado. Antípatro es después de Filipo
el más hábil político de la Grecia, tanto que el príncipe suele decir:
«Podemos entregarnos a los placeres y al reposo, pues vela por nosotros
Antípatro».


Parmenión, querido del soberano y más todavía de los soldados, se ha
dado ya a conocer con muchas proezas, y sería el primer general de la
Grecia si Filipo no existiese. Por los talentos de estos dos diputados
se puede juzgar del mérito de Euríloco, su asociado.


Hemos hecho con Filipo un tratado de paz que lo es también de
alianza; le cedemos nuestros derechos sobre Anfípolis, pero creemos
recibir en indemnización o la isla de Eubea, de que él puede
disponer, o la ciudad de Oropo, que nos han quitado los tebanos. También nos
lisonjeamos de que nos dejará gozar el Quersoneso de Tracia. Hemos
comprendido en el tratado a todos nuestros aliados, y por este
medio salvamos al rey de Tracia, a los habitantes de Halo y a los
focidios.


Salimos garantes a Filipo de cuanto posee actualmente, y miraremos
como enemigos a cuantos intenten despojarle de ello.


Aunque nada han prometido estos embajadores, nosotros nos hemos dado
prisa a prestar juramento en sus manos, y a nombrar diputados para ir a
recibir el suyo.


Después de algunas dilaciones, han partido al fin estos diputados, y
en lugar de ir en derechura al campo de Filipo que se hallaba haciendo
la guerra al rey de Tracia Cersobleptes, se han tomado veinte días
de tiempo para ir a Pela, capital de la Macedonia, y han abrazado el
partido de esperar allí tranquilamente a que la expedición de este
príncipe se concluya. A su vuelta comprenderá sus nuevas adquisiciones
entre las posesiones de que le hemos salido garantes, bajo pretexto de
que todavía no ha visto a los embajadores ni ratificado el tratado que
podía detener el curso de sus expediciones.


Nuestros diputados están de vuelta en Atenas; darán cuenta de su misión al senado
pasado mañana, y a la asamblea del pueblo en el día siguiente.


No hay cosa más criminal ni irritante que su conducta, si se da
crédito a Demóstenes que era uno de ellos. Hay sospechas de que
Esquines y Filócrates han cedido a los regalos y caricias de Filipo.


El día de la audiencia les hizo hacer antesala este príncipe que
aún estaba en cama, y los embajadores murmuraban de esto. «No lo
extrañéis», les dijo Parmenión, «pues Filipo duerme mientras veláis,
así como velaba cuando vosotros dormíais». Dejose ver al fin, y cada
uno expuso el objeto de su misión. Extendiose Esquines sobre la
determinación que el príncipe había tomado de terminar la guerra de
los focidios, le suplicó que restituyese la libertad a las ciudades
de Beocia cuando estuviese en Delfos, y restableciese las que habían
abolido los tebanos; que no entregase a estos indistintamente los
desgraciados habitantes de la Fócida, sino que sometiese el juicio de
los que habían profanado el templo de Apolo y saqueado el tesoro a la
decisión de los pueblos anfictiónicos, encargados en todo tiempo del
conocimiento de esta clase de crímenes.





Filipo, sin explicarse abiertamente acerca de estas peticiones,
despidió a los diputados de las otras ciudades de la Grecia, partió
con los nuestros para la Tesalia, y firmó el tratado en una posada de
la ciudad de Feres jurando la observancia. Se negó a comprender en
él a los focidios, por no violar el juramento que había hecho a los
tesalios y tebanos, pero hizo promesas y dio una carta. Despidiéronse
de él nuestros diputados, y las tropas del rey avanzaron hacia las
Termópilas.


El senado se ha reunido esta mañana, Demóstenes ha tratado de
probar que sus colegas han obrado contra sus instrucciones, que están
de inteligencia con Filipo, y que no tenemos otro recurso que el de
volar al socorro de los focidios y ocupar el paso de las Termópilas.
El senado ha expedido un decreto conforme a su dictamen, pero no ha
concedido elogios a los diputados, ni les ha convidado a comer en el
Pritaneo, severidad que jamás había ejercido contra los embajadores.



FRAGMENTO DE UNA CARTA DE CALIMEDÓN.


Acabo de conocer a fondo a
Demóstenes. Si queréis un genio vigoroso y sublime, hacedle subir a la tribuna; si
un hombre pesado, inhábil y de mal modo, trasladadle a la corte de
Macedonia. Se ha dado prisa para hablar el primero cuando nuestros
diputados se han presentado a Filipo. Empezó prorrumpiendo en
invectivas contra sus colegas; en seguida hizo una larga retahíla
de los servicios que había hecho al príncipe; luego la lectura
fastidiosa de los decretos que había propuesto para acelerar la paz;
su atención en hospedar en su casa a los embajadores de Macedonia, en
proporcionarles buenos almohadones en los espectáculos, en escogerles
tres tiros de mulas cuando regresaron y en acompañarles él mismo a
caballo; todo esto a despecho de los envidiosos, al descubierto, con
la única intención de complacer al monarca. Sus colegas al oír esto
se tapaban el rostro para ocultar su rubor, y él continuaba: «No he
hablado de vuestra belleza», decía al rey, «porque este es el mérito
de una mujer; ni de vuestra memoria, porque es el de un retórico; ni
de vuestra habilidad para beber, porque es el de una esponja». En fin,
tanto es lo que ha dicho que nadie ha podido contener la risa.






CARTA UNDÉCIMA DE APOLODORO.


A 23 de junio año 346 antes de J. C.


Decidiose la suerte de la Fócida
y sus habitantes. La asamblea se ha reunido hoy en el Pireo para
tratar de nuestros arsenales, y Dercilo, uno de nuestros diputados, se
ha presentado de repente. Había sabido en Calcis, en Eubea, que los
focidios se habían entregado a Filipo pocos días antes, y que este
va a entregarlos a los tebanos. No es fácil pintaros el dolor, la
consternación y el espanto que se han apoderado de todos los ánimos.


Los generales, de acuerdo con el senado, han convocado una asamblea
extraordinaria, la cual ha mandado trasladar sin pérdida de tiempo a la
ciudad y al Pireo las mujeres, los niños y todos los efectos del campo
que están a distancia de menos de ciento veinte estadios (cerca de
cuatro leguas y media), y los que distan más, a Eleusis, Filé, Afidnas,
Ramnunte y Sunio; que se reparen los muros de Atenas y otras plazas
fuertes, y se ofrezcan sacrificios a Heracles, como acostumbramos en
las calamidades públicas.


A pesar de todas nuestras precauciones, no tenemos ahora otro recurso que la
indulgencia o la piedad de Filipo. ¡La piedad! ¡Oh manes de Temístocles
y de Arístides!...


Aliándonos con él, ajustando de repente la paz, al mismo tiempo
que invitábamos a los otros pueblos a tomar las armas, hemos perdido
nuestras posesiones y nuestros aliados. ¿A quién pues nos dirigiremos
ahora? Toda la Grecia septentrional está adicta al rey de Macedonia.
En el Peloponeso, la Élide, la Argólida y la Arcadia, llenas de
partidarios suyos, no querrán, como tampoco los demás pueblos de
estos países, perdonarnos nuestra alianza con los lacedemonios. Estos
últimos, a pesar del genio fogoso de Arquidamo, su rey, prefieren la
paz a la guerra. Por nuestra parte, cuando vuelvo la vista hacia el
estado de la marina, del ejército y de las rentas, no veo más que las
reliquias de una potencia que era en otro tiempo muy formidable.



CARTA DUODÉCIMA DE APOLODORO.


Desde el 27 de junio de 346 hasta el 13 de julio
de 345 antes de J. C.


Aún se nos permite ser libres.
Filipo no volverá sus armas contra nosotros, pues los negocios de la Fócida lo tienen ahora
ocupado, y en breve le llamarán a Macedonia otros intereses.


Inmediatamente que llegó a Delfos, reunió a los anfictiones para
imponer un ejemplar castigo a los que se habían apoderado del templo
y del tesoro sagrado. La forma era legal. Los principales autores del
sacrilegio quedan condenados a la execración pública, y es permitido
perseguirlos en todas partes. La nación, como cómplice de su crimen,
pues tomó la defensa de ellos, pierde el voto doble que tenía en la
asamblea anfictiónica, cuyo privilegio se confiere para siempre a los
reyes de Macedonia. A excepción de tres villas, en donde únicamente
serán demolidas las fortificaciones, todas las demás serán arrasadas y
reducidas a aldeas de cincuenta casitas situadas a cierta distancia una
de otra. Los habitantes de la Fócida, privados del derecho de ofrecer
sacrificios en el templo y de participar de las ceremonias santas,
cultivarán sus tierras y depositarán anualmente en el tesoro sagrado
sesenta talentos (1.207.000 reales vellón) hasta que hayan restituido
el total de las sumas que cogieron: entregarán sus armas y caballos,
y no podrán tener otros hasta que se halle indemnizado el tesoro. Filipo, de concierto
con los beocios y los tesalios, presidirá en los juegos píticos en
lugar de los corintios, acusados de haber favorecido a los focidios.


Filipo ha hecho ejecutar el decreto, según unos con un rigor
bárbaro, y según otros con bastante moderación; veintidós ciudades
circuidas de muros eran el ornamento de la Fócida, y la mayor parte no
ofrecen en el día más que un montón de cenizas y de escombros. En los
campos no se ve más que viejos, mujeres, niños y hombres enfermos que,
con débil y trémula mano, apenas pueden arrancar de la tierra algunos
alimentos groseros; sus hijos, sus esposos, sus padres, se han visto
precisados a abandonarlos. Unos, vendidos en pública subasta, gimen
entre cadenas, y otros, proscritos y fugitivos, no encuentran asilo en
la Grecia. Nosotros hemos acogido algunos de ellos, y ya nos atribuyen
un crimen por esto los tesalios.


Filipo ha sacado de su expedición el fruto que esperaba, cual es
la libertad de pasar las Termópilas cuando quiera; el honor de haber
terminado una guerra de religión; el derecho de presidir en los
juegos públicos; y otro más importante, que es el de asiento y voto en la junta de los
anfictiones.


El pueblo ya no teme a Filipo desde que se ha retirado a sus
estados. El modo con que ha dirigido y terminado la guerra de los
focidios, su desinterés en el repartimiento de los despojos y, en
fin, su comportamiento mejor examinado, nos deben tranquilizar tanto
en lo presente como atemorizarnos para lo venidero que acaso no está
lejos. Este príncipe quiere conquistar a los griegos antes que a la
Grecia; quiere ganar nuestra confianza, acostumbrarnos a las cadenas,
obligarnos quizá a pedírselas, y por medios lentos y suaves hacerse
insensiblemente nuestro árbitro, nuestro defensor y nuestro dueño.



CARTA DECIMOTERCERA DE APOLODORO.


Desde el 13 de julio de 345 hasta el 4 de julio de
344 antes de J. C.


Timónides de Léucade ha llegado
hace algunos días. Bien sabéis que acompañó a Dion a Sicilia, hace
trece años, y que peleó siempre a su lado. La historia que está
escribiendo contendrá los pormenores de esta célebre expedición.





Nada hay más espantoso que el estado en que ha dejado aquella
isla, en otro tiempo tan floreciente. No parece sino que la fortuna
ha elegido este teatro para mostrar en un corto número de años todas
las vicisitudes de las cosas humanas. La mayor parte de las ciudades
han roto los lazos que constituían su fuerza cuando estaban unidas
a la capital, y se han entregado a jefes que las han esclavizado
prometiéndoles la libertad. Estas revoluciones se han hecho con
torrentes de sangre, con odios implacables y crímenes atroces.


Todas estas calamidades han convertido la Sicilia en un horroroso
desierto: aldeas y lugares han desaparecido: los campos incultos,
las ciudades, medio destruidas y casi sin gentes, están pasmadas de
horror en vista de aquellas ciudadelas donde se encierran los tiranos
rodeados de los ministros de la muerte. Ya lo veis, Anacarsis: no hay
cosa más funesta para una nación que ya no tiene valores morales que la
empresa de romper sus cadenas. Los griegos de Sicilia estaban demasiado
corrompidos para conservar su libertad, eran demasiado vanidosos para
tolerar la servidumbre. A fuerza de sufrir, han llegado a ser los
hombres más desventurados y los más viles esclavos.





Acaba de salir de aquí Timónides, quien ha recibido cartas de
Siracusa en las cuales le dicen que Dionisio ha vuelto a ocupar otra
vez el trono, habiendo arrojado de él a Niseo, su hermano por parte de
padre, y al cual ha encerrado en un calabozo, condenándole a perder la
vida.



CARTA DECIMOCUARTA DE APOLODORO.


Acabamos de recibir noticias
de Sicilia, Dionisio se creía dichoso en el trono, manchado no pocas
veces con la sangre de su familia. Cuando salió de Italia para Sicilia,
dejó a su mujer, sus hijas y su hijo menor en la capital de los locrios
epicefirios. Así que se ausentó, estos pueblos, contra los cuales había
ejercido la tiranía más horrible, quitaron la vida a toda su familia
con una muerte la más lenta y dolorosa. Esta desgracia que acaba de
ocurrir ha difundido el terror en todo su imperio. No hay que dudarlo:
Dionisio va hacer olvidar las crueldades de su padre con las suyas.






CARTA DECIMOQUINTA DE APOLODORO.


Desde el 4 de julio de 344 hasta el 25 de julio de
343 antes de J. C.


Seguid, si podéis, las rápidas
operaciones de la última campaña de Filipo. Junta un ejército, cae
sobre la Iliria, se apodera de muchas ciudades, coge un botín inmenso,
vuelve a Macedonia, penetra en la Tesalia a donde le llaman sus
partidarios, libértala de todos los tiranuelos que la oprimían, la
divide en cuatro grandes distritos, pone a su frente jefes que le son
adictos, une así con nuevos lazos los pueblos que la habitan, se hace
confirmar los derechos que percibía en sus puertos y vuelve a sus
estados tranquilamente.


En la actualidad toma con empeño la defensa de los mesenios y de los
argivos, a quienes da soldados y dinero, y ha enviado a decir a los
lacedemonios que si se atreven a atacarlos entrará en el Peloponeso.
Demóstenes ha ido a Mesenia y a la Argólida, mas a pesar de sus
esfuerzos, no ha podido lograr que estas dos naciones conozcan sus
verdaderos intereses.






CARTA DECIMOSEXTA DE APOLODORO.


Acaba de enseñarme Isócrates una
carta que escribe a Filipo. Un viejo cortesano no sería más diestro y
sagaz para lisonjear a un príncipe. Se disculpa de atreverse a darle
consejos, pero se ve en la precisión de hacerlo porque lo exige el
interés de la Grecia y de Atenas, tratándose del cuidado que debería
tomar en su conservación el rey de Macedonia. «Todo el mundo os
vitupera», le dice, «el precipitaros al peligro con menos precaución
que un simple soldado. Es muy glorioso morir por su patria, por sus
hijos y por aquellos que nos han dado el ser; pero no hay cosa tan
reprensible como exponer una vida de la cual depende la suerte de un
imperio, y marchitar con funesta temeridad la carrera esclarecida de
tantas hazañas».


Isócrates querría establecer entre Filipo y los atenienses una
amistad sincera, y dirigir sus fuerzas contra el imperio de los persas.
Mira la república como cosa propia; conviene en que hemos desacertado,
pero los dioses mismos no son irreprensibles a nuestros ojos.





No paso adelante, y no me causa extrañeza que un hombre de más de
noventa años de edad sea todavía tan rastrero, cuando lo ha sido toda
su vida. Me aflige, sí, que muchos atenienses piensen del mismo modo.
De aquí debéis inferir lo mucho que han mudado nuestras ideas desde
vuestra ausencia.






  CAPÍTULO LX.

  De la naturaleza de los gobiernos según Aristóteles
  y otros filósofos.




A nuestra vuelta de Persia nos
entregaron en Esmirna las últimas cartas que acabo de recibir. En
esta ciudad supimos también que Aristóteles se había establecido en
Mitilene, capital de la isla de Lesbos, después de haber estado tres
años con Hermias, gobernador de Atarnea. Nos hallábamos tan cerca de
él, y hacía tanto tiempo que no le habíamos visto, que determinamos
ir a sorprenderle, y esta prueba de afecto le enajenó de gozo. Estaba
disponiéndose para ir a Macedonia, porque al fin había conseguido
Filipo que se encargase de la educación de su hijo Alejandro.
«Sacrifico así mi libertad», nos dijo, «pero oíd mi disculpa». Entonces nos enseñó una
carta del rey concebida en estos términos: «Tengo un hijo, y doy
gracias a los dioses no tanto de habérmelo dado como de que haya nacido
en vuestro tiempo. Espero que vuestros cuidados y vuestras luces le
harán digno de mí y de este imperio».


Pasábamos los días enteros con este gran filósofo, y le hicimos una
relación circunstanciada de nuestro viaje. Las reflexiones que también
le hicimos acerca del despotismo del rey de Persia y de sus sátrapas
le empeñaron a hablarnos de las diferentes clases de gobierno, en lo
cual se había ocupado desde nuestra separación. Comenzó haciendo una
recopilación de las leyes y las instituciones de todas las naciones
griegas y bárbaras, y nos las hizo ver puestas en orden, y acompañadas
con notas, en otros tantos tratados particulares en número de más de
ciento cincuenta. Allí se encuentra la constitución de Atenas, la de
Lacedemonia, de los tesalios, los arcadios, de Siracusa, de Marsella, y
hasta de la reducida isla de Ítaca.


Esta inmensa colección bastaría por sí sola para afianzar la gloria
del autor, pero él no la miraba más que como un andamio para levantar
un monumento todavía más precioso. Estaban ya reunidos los hechos, pero presentaban
diferencias y contradicciones muy chocantes, y para sacar de ellos
resultados útiles al género humano era preciso empezar por el espíritu
de las leyes y seguirlas en sus efectos; examinar según la experiencia
de muchos siglos las causas que conservan o destruyen los estados,
proponer remedios para los vicios que son inherentes y contra los
principios de alteración que le son extraños; formar en fin para
cada legislador un código luminoso mediante el cual pueda escoger el
gobierno el que más convenga a la nación, así como a las circunstancias
de los tiempos y de los lugares.


Esta grande obra estaba casi acabada cuando llegamos a Mitilene, y
salió a luz algunos años después. Aristóteles nos permitió leerla y
hacer de ella el extracto siguiente.



PRIMERA PARTE.


Sobre las diferentes especies de gobierno.


Es necesario distinguir dos
clases de gobierno: unos en que se atiende en todo a la utilidad
pública, y otros en que no se cuenta con ella para nada. En la
primera clase
pondremos la monarquía templada, el gobierno aristocrático, y el
republicano propiamente tal. La segunda clase comprende la oligarquía
y la democracia, que no son más que corrupciones de las dos segundas
formas de gobierno, porque la aristocracia degenera en oligarquía
cuando el poder supremo solo reside ya en un corto número de personas
únicamente distinguidas por sus riquezas, y el gobierno republicano
en democrático, cuando los más pobres tienen demasiada influencia en
las deliberaciones públicas. Es oportuno observar que la más absoluta
autoridad se hace legítima si los súbditos consienten en establecerla o
tolerarla.


En la historia de los pueblos descubrimos cinco especies de
monarquías, pero la moderada, que es aquella en que el soberano ejerce
en sus estados la misma autoridad que un padre de familia en su casa,
es la única de que yo voy a tratar.


El soberano goza de la autoridad suprema y vela sobre todas las
partes de la administración pública, así como sobre la tranquilidad del
estado. Tal es la idea que nos formamos de una verdadera monarquía.
Este gobierno, estando fundado únicamente en la confianza que inspira,
se destruye cuando el
soberano, que no es más que el ejecutor de las leyes, se hace odioso
por su despotismo o despreciable por sus vicios.


Bajo un opresor, todas las fuerzas de la nación se vuelven contra
ella misma; el gobierno hace una guerra continua a sus súbditos, los
ataca en sus leyes, en sus bienes, en su honor, y no deja más que el
sentimiento profundo de su miseria.


Un rey se propone la gloria de su reino y el bienestar de su pueblo,
pero un tirano no tiene otra mira que la de recoger todas las riquezas
del estado y hacerlas servir a sus vergonzosos deleites, y como no
reina sino por el temor que inspira, su seguridad debe ser el único
objeto de su atención.


Una nación es infeliz cuando el príncipe, a ejemplo de los reyes
de Siracusa, no permite el progreso de los conocimientos humanos que
pueden ilustrar a los súbditos, cuando los rodea de espías que a
cada instante los tienen inquietos y amedrentados, cuando introduce
con arte y con maña la turbación y la cizaña entre las familias, la
discordia en las diferentes clases del estado, y la desconfianza
entre los más íntimos amigos, cuando el pueblo está agobiado con obras públicas,
abrumado con exorbitantes contribuciones, y se le conduce a guerras
suscitadas de intento, cuando el trono está cercado de viles aduladores
y de tiranuelos, a quienes no contienen ni la vergüenza ni los
remordimientos.


La libertad, dicen los fanáticos partidarios del poder popular, no
puede encontrarse sino en la democracia: ella es el principio de este
gobierno, da a cada ciudadano la voluntad de obedecer, el poder de
mandar, le hace dueño de sí mismo, igual a los demás y útil al estado
de que es parte.


Esta forma de gobierno está expuesta a más revoluciones que la
aristocracia. Es moderada en aquellos parajes donde por sabios
reglamentos la primera clase de ciudadanos no es víctima del rencor
y de la envidia de las últimas clases; en todos los parajes, en fin,
donde en medio de los movimientos más tumultuosos, las leyes tienen
fuerza para hablar y hacerse oír; pero es tiranía por todas partes,
donde los pobres influyen como sucede comúnmente en las deliberaciones
públicas.


Casi todos nuestros gobiernos, cualquiera que sea su forma,
llevan en sí mismos muchas semillas de destrucción. Como la mayor parte de las
repúblicas griegas están encerradas en el recinto de una ciudad o de
una comarca, una sucesión rápida de acontecimientos imprevistos puede
en un instante trastornar o destruir la constitución. Así es que hemos
visto abolida la democracia por la pérdida de una batalla en la ciudad
de Tebas; en la de Heraclea, de Cumas y de Mégara por la vuelta de los
principales ciudadanos que el pueblo había proscrito para enriquecer
el tesoro público con sus despojos. En Siracusa se ha visto mudar la
forma de gobierno por una intriga amorosa, en la ciudad de Eretria por
un insulto hecho a un particular, y en Epidauro por una multa impuesta
a otro. ¿Y cuántas sediciones se han visto que no tenían causas más
importantes, y comunicándose por grados han venido a parar en guerras
sangrientas?


Mientras que estas calamidades afligen a la mayor parte de
la Grecia, tres naciones, los cretenses, los lacedemonios y los
cartaginenses, gozan en paz, muchos siglos hace, de un gobierno que se
diferencia de todos los demás, aunque reúne las ventajas de ellos.


Los cretenses concibieron en tiempos remotos la idea de atemperar el
poder de los grandes
con el del pueblo; los lacedemonios y los cartaginenses, siguiendo sin
duda su ejemplo, la de conciliar la dignidad real con la aristocracia y
la democracia.


Según lo que hemos dicho, es fácil descubrir cuál sea el objeto
que debe proponerse el magistrado en cada forma de gobierno. En la
monarquía, lo honesto es lo bueno, porque el príncipe debe desear la
gloria de su reino, y no adquirirla sino por medios honrosos. En la
tiranía, es la seguridad del tirano, porque únicamente se mantiene en
el trono por el terror que inspira. En la aristocracia, la virtud,
pues los jefes solo pueden distinguirse por el amor a la patria. En la
oligarquía, las riquezas, atendiendo a que únicamente se escoge entre
los ricos los administradores del estado. En la democracia, la libertad
de cada ciudadano; pero este principio degenera casi en todas partes en
licencia, y solo podría subsistir en el gobierno de que se da una idea
sucinta en la segunda parte que sigue.



SEGUNDA PARTE.


Cuál sea la mejor constitución.


El mejor gobierno para un
pueblo es aquel que más se acomoda a su carácter, a su interés, al clima que habita y a
infinitas circunstancias particulares.


Estudiando el legislador los hombres sometidos a su mando, verá si
han recibido de la naturaleza o si pueden recibir de sus instituciones
las luces necesarias para conocer el mérito de la virtud, y bastante
fuerza y entusiasmo para preferirla a todo. Cuanto más grande es el
objeto que se propone, más debe reflexionar, instruirse y dudar. Si,
por ejemplo, el terreno que su colonia ha de ocupar es susceptible
de mucho cultivo, y hay obstáculos insuperables que no le permiten
proponer otra constitución, en tal caso, no debe titubear para
establecer el gobierno popular.


Un pueblo agricultor es el mejor de todos, pues no abandonará las
labores que exigen su presencia para ir a la plaza pública a disputar
honores que no codicia y entretenerse en disensiones que el ocio
fomenta. Los magistrados más respetados no se verán expuestos a los
caprichos de jornaleros, trabajadores y mercenarios, tan atrevidos como
insaciables.


Por otra parte, la oligarquía se establece naturalmente en los
lugares donde es necesario y posible tener una caballería numerosa;
porque constituyendo esta la fuerza principal del estado, es preciso que un gran número
de ciudadanos puedan mantener en ella un caballo y sufragar el gasto
que exige su profesión: entonces el partido de los ricos domina al de
los pobres.


El gobierno cuya idea os doy, continuó Aristóteles, propendería a la
democracia, pero tendría también oligarquía porque sería un gobierno
mixto, combinado de tal modo que se titubease para calificarle, y
sin embargo los partidarios de la democracia y de la oligarquía
encontrarían en él las ventajas de la constitución que prefieren sin
encontrar en ella los inconvenientes de la que reprueban.


Esta acertada combinación se conocería particularmente en la
distribución de los tres poderes que constituyen un estado republicano.
El primero, que es el legislativo, residirá en la asamblea general
de la nación; el segundo, que es el ejecutivo, pertenecerá a los
magistrados; y el tercero, que es el judicial, se confiará a los
tribunales de justicia.


No se crea que Aristóteles haya condenado la monarquía, presentando
como bueno un gobierno mixto de oligarquía y democracia; antes bien,
la ha elogiado y la
mayor parte de los demás filósofos han reconocido la excelencia de
este gobierno, que unos han considerado con respecto a la sociedad y
otros con relación al sistema general de la naturaleza, de modo que la
monarquía es preferible a todo gobierno.


La mejor constitución, dicen los primeros, sería aquella en que
depositada la autoridad en manos de un solo hombre, la ejerciese con
arreglo a las leyes sabiamente establecidas; en que el soberano,
siendo superior a sus súbditos, tanto por sus luces y sus virtudes
como por su poder, se persuadiese de que él mismo es como la ley que
existe únicamente para la felicidad de los pueblos; en que el gobierno
inspirase el respeto y el temor dentro y fuera del estado, no solamente
por la uniformidad de principios, el secreto de las empresas y la
celeridad en la ejecución, sino también por la rectitud y la buena fe,
pues entonces se confiaría más en la palabra del príncipe que en los
juramentos de los demás hombres.


Los segundos dicen: todo nos conduce en la naturaleza a la unidad.
El universo está presidido por el ser supremo, las esferas celestes
por otros tantos genios, los reinos de la tierra deben serlo por
otros tantos
soberanos, establecidos sobre el trono para conservar en sus estados la
armonía que reina en el universo. Mas, para corresponder dignamente a
tan alto destino, deben copiar en sí mismos las virtudes de aquel Dios
de que son las imágenes, y gobernar a sus súbditos con la terneza de un
padre, los cuidados vigilantes de un pastor y la imparcial equidad de
la ley.


Están más acordes en cuanto a la necesidad de establecer buenas
leyes sobre la obediencia, y en la mudanza que deben experimentar
algunas veces.


Como no es dado a un simple mortal el conservar el orden con solo su
voluntad pasajera, es preciso que haya leyes en una monarquía, porque
sin este freno llega a ser tiránica.


Pero ¿cuál es el fundamento sólido de la quietud y el reposo de
los pueblos? No lo son las leyes que arreglan su constitución o que
aumentan su poder, sino las constituciones que forman ciudadanos y dan
vigor a sus almas; tal es la decisión unánime de los legisladores, de
los filósofos, de todos los griegos y quizás de todas las naciones.


Las leyes, impotentes por sí mismas, adquieren su fuerza únicamente
de las costumbres,
que son tan superiores a ellas, como lo es la virtud a la probidad.
Por las costumbres se prefiere lo honesto a lo que no es más que
justo, y lo justo a lo útil. Contienen al ciudadano con el temor de la
opinión, mientras que las leyes no le espantan sino por el temor de las
penas.


De aquí resulta para todo gobierno la indispensable necesidad de
atender a la educación de los niños, como un asunto el más esencial,
de criarlos en el espíritu y amor de las leyes, en la sencillez de los
tiempos antiguos, en una palabra en los principios que deben arreglar
para siempre sus virtudes, sus opiniones, sus sentimientos y sus
maneras. Todos los que han meditado sobre el arte de gobernar a los
hombres se han persuadido de que la suerte de los imperios depende
de la instrucción de la juventud. Según sus reflexiones se puede
establecer este principio luminoso: Que la educación, las leyes y
las costumbres jamás deben estar en contradicción.






  

  CAPÍTULO LXI.

  Dionisio rey de Siracusa, en Corinto. — Hazañas
  de Timoleón.




De vuelta a Atenas, después
de once años de ausencia, nos pareció, digámoslo así, llegar a esta
ciudad por primera vez. La muerte nos había privado de muchos amigos y
conocidos: faltaban familias enteras, y otras se habían levantado en su
lugar; así es que nos recibían como extranjeros en las casas que antes
visitábamos, de modo que por todas partes veíamos la misma escena, pero
distintos actores.


Durante algún tiempo nos importunaron con preguntas relativas
al Egipto y la Persia, y yo volví inmediatamente a mis antiguas
investigaciones. Un día que yo pasaba por la plaza pública, vi un
gran número de noveleros que iban y venían, y se agolpaban en tumulto
sin saber cómo explicar su sorpresa. «¿Qué ha sucedido?», pregunté
acercándome. «Dionisio está en Corinto», me respondieron. «¿Qué
Dionisio?». «Aquel rey de Siracusa tan poderoso y tan temido. Timoleón
le ha arrojado del trono, y le ha hecho poner en una galera que acaba
de traerle a Corinto.
Ha llegado sin escolta, sin amigos y sin parientes; todo lo ha perdido,
excepto la memoria de lo que era».


Esta noticia me movió el deseo de ir a Corinto, acompañando a
un corintio llamado Euríalo con quien yo había tenido relaciones
amistosas, y él las había tenido en otro tiempo con Dionisio.


Al llegar a esta ciudad, encontramos a la puerta de una taberna
un hombre grueso, mal vestido, y a quien el tabernero, al parecer
por compasión, le daba las escurriduras de algunas botellas de vino.
Aguantaba y repulsaba riendo las groseras bufonadas de algunas mujeres
de mala vida, y sus chistes divertían al populacho que alrededor de él
se había juntado.


Nos apeamos del carruaje y seguimos a aquel hombre hasta un paraje
donde estaban ensayando unas mujeres que debían cantar en coro en la
fiesta próxima.


Él les hacia repasar su papel, dirigía su voz, y disputaba con
ellas sobre el modo de ejecutar ciertos pasajes. «¿Creeréis», me
dijo Euríalo, «que ese es el mismo rey de Siracusa? Él no me conoce,
porque ha perdido mucho la vista a causa del exceso del vino. En
el día es maestro de escuela en Corinto». Efectivamente le vimos
más de una vez en una
encrucijada explicar a los niños los rudimentos de gramática.


El mismo motivo que a mí me había llevado a Corinto atraía allí
diariamente a muchos extranjeros. Algunos, al aspecto de aquel
desgraciado, manifestaban cierta compasión, pero los más se recreaban
al ver un espectáculo que las circunstancias hacían más interesante:
porque estando Filipo a punto de poner las cadenas a la Grecia,
saciaban en el rey de Siracusa el odio que les inspiraba el rey de
Macedonia. El ejemplo instructivo de un tirano sumido de repente
en la más profunda humillación fue en breve el único consuelo de
aquellos altivos republicanos. Algún tiempo después, los lacedemonios
respondieron a las amenazas de Filipo solo con estas palabras
enérgicas: Dionisio en Corinto.


Tuvimos con este varias conversaciones en las cuales confesaba
francamente sus faltas. Euríalo quiso saber cómo pensaba de los
homenajes que le hacían en Siracusa, a lo cual respondió: «Mantenía
muchos solistas y poetas en mi palacio, y aunque yo no los estimaba, me
daban cierta reputación. Mis cortesanos advirtieron que yo empezaba a
perder la vista, y todos ellos, digámoslo así, se volvieron ciegos, no
distinguían ya nada,
y si se encontraban delante de mí, tropezaban unos con otros, y en
nuestras comidas tenía yo que dirigir sus manos que parecía que andaban
desatinando por encima de la mesa».


Dionisio teme que los corintios lleguen a temerle, y quiere salvarse
de su odio por su desprecio. Así es que se cubre de andrajos, pasa su
vida de taberna en taberna, en las calles, y con hombres de la plebe
que han llegado a ser los compañeros de sus placeres. Ya fuera por
miseria o por falta de espíritu, lo cierto es que se enroló en una
compañía de sacerdotes de Cibeles, con quienes recorría las ciudades
y las calles, llevando un tímpano en la mano, cantando y danzando
alrededor de la efigie de la diosa, y alargando la mano para recibir
algunas limosnas.


Antes de representar estas escenas humillantes, tuvo permiso para
ausentarse de Corinto y viajar por la Grecia. El rey de Macedonia le
recibió con distinción, y en su primera conversación le preguntó que
cómo había perdido aquel imperio que su padre conservó tanto tiempo.
«Porque yo heredé su potestad pero no su fortuna». Habiéndole hecho
igual pregunta un corintio, le había respondido: «Cuando mi padre subió al trono, los
siracusanos estaban cansados de democracia, y cuando me han precisado
a bajar de él, lo estaban de la tiranía». Un día, estando sentado a
la mesa del rey de Macedonia, hablaban de la poesía de Dionisio el
antiguo: «Pero ¿qué horas destinaba vuestro padre», le preguntó Filipo,
«para componer tan gran número de obras?». «El que vos y yo pasamos en
beber», respondió Dionisio.


Los vicios de este príncipe le precipitaron por dos veces en el
infortunio, y su destino le opuso cada vez uno de los hombres más
grandes que este siglo ha producido: primeramente Dion, y luego
Timoleón. Voy a contar lo que he sabido de este en los últimos años de
mi permanencia en Grecia.


Ya se ha visto, en el capítulo nueve de esta obra, que Timoleón se
ausentó de Corinto después de muerto su hermano. Había ya pasado cerca
de veinte años en este destierro voluntario cuando los siracusanos,
no pudiendo ya resistir a sus opresores, imploraron el socorro de los
corintios, de quienes son oriundos. Levantaron tropas estos últimos
y las enviaron a Sicilia bajo el mando de Timoleón. Este general
con mil doscientos hombres derrotó a cinco mil leontinos, y cincuenta días después de
su llegada a Sicilia Dionisio se rindió a discreción y le entregó la
ciudadela de Siracusa con los tesoros y las tropas que en ella había
recogido.


Timoleón, después de haber libertado la Sicilia de los opresores
y puesto en fuga a los cartaginenses con seis mil hombres solamente,
lejos de limitar su gloria a tan rápidos sucesos, hizo declarar por los
heraldos en los juegos solemnes de la Grecia que podían volver a su
patria y gozar de libertad todos los sicilianos a quienes la tiranía
les obligó o abandonarla.


Al grito lisonjero de libertad, que resonó también por toda la
Italia, volvieron a Siracusa sesenta mil hombres, unos para gozar del
derecho de ciudadano y otros para esparcirse por lo interior de la
isla.


Timoleón revisó, con Céfalo y Dionisio, dos corintios que le
acompañaron, las leyes antiguas que Diocles había dado o los
siracusanos. Las relativas a los particulares fueron conservadas con
interpretaciones que aclaran su sentido verdadero; fueron reformadas
las pertenecientes a la constitución, y reprimida la licencia del
pueblo sin perjudicar a sus derechos; antes bien para asegurarle más el goce de ellos, les
invitó Timoleón a que destruyesen las ciudadelas que servían de guarida
a los opresores.


Después de haber hecho feliz a la Sicilia este grande hombre, se
redujo a la clase de simple particular. Los habitantes de Siracusa le
obligaron a que aceptase en su ciudad una casa distinguida, y en las
cercanías una quinta agradable donde pasase los días tranquilamente con
su mujer y sus hijos, a quienes mandó venir de Corinto.


Lejos de cifrarse en esto el reconocimiento de los siracusanos,
mirándole como su segundo fundador decretaron que el día de su
nacimiento sería celebrado como un día de fiesta, y pedirían un general
a Corinto siempre que tuviesen alguna guerra extranjera.


Al morir, solamente encontró alivio el dolor público en los honores
que hicieron a su memoria. Pusieron el cadáver en la pira, y entonces
un heraldo leyó en voz alta el siguiente decreto: «El pueblo de
Siracusa, reconocido a Timoleón por haber destruido a sus opresores,
vencido a los bárbaros, reedificado muchas ciudades principales y
dado leyes a los sicilianos, ha resuelto dedicar a sus funerales
doscientas minas
(67.044 reales 16 maravedís), y honrar todos los años su memoria con
certámenes de música, carreras de caballos y juegos gimnásticos».






  CAPÍTULO LXII.

  Continuación de la biblioteca de un ateniense. —
  Física, historia natural, genios.




A mi vuelta de Persia, fui
otra vez a casa de Euclides donde me faltaba que recorrer una parte
de su biblioteca, y le encontré con Metón y Anaxarco. El primero era
de Agrigento en Sicilia, y de la misma familia que Empédocles, y el
segundo de Abdera de Tracia y de la escuela de Demócrito.


Euclides me enseñó algunos tratados sobre los animales, plantas y
fósiles, y me dijo: «No soy muy rico en este género, porque la afición
a la historia natural y a lo que propiamente se llama física no es
conocida entre nosotros sino de pocos años a esta parte. Aristóteles
se ha apoderado del depósito de los conocimientos de Egipto y de
Oriente, de todos los pueblos que llamamos bárbaros, aumentado por los
filósofos pitagóricos y por los nuestros. Aún lo aumentará él con sus trabajos y,
transmitiéndolo a la posteridad, elevará el monumento más soberbio no a
la vanidad de una escuela particular y sí a la gloria de todas nuestras
escuelas.


»Esto es la historia general y particular de la naturaleza.
Primeramente tomará las grandes masas; el origen o la duración del
mundo; las causas, los principios y la esencia de los seres; la
naturaleza y la acción recíproca de los elementos, la composición y
descomposición de los cuerpos; en todo esto entrará, examinando las
cuestiones sobre lo infinito, el movimiento, el vacío, el espacio y
el tiempo. Describirá en todo o en parte lo que sucede en los cielos,
en lo interior, en la superficie de nuestro globo. En los cielos,
los meteoros, las distancias y las revoluciones de los planetas, la
naturaleza de los astros y de las esferas a las cuales están fijos.
En el seno de la tierra, los fósiles, los minerales y las conmociones
violentas que trastornan el globo. Y sobre la superficie, los mares,
los ríos, las plantas y los animales.


»Como el hombre está sujeto a infinitas necesidades y obligaciones,
se le considerará bajo todos aspectos. La anatomía del cuerpo humano,
la naturaleza y las facultades del alma, los objetos y los órganos de las sensaciones,
las reglas propias para dirigir las más delicadas operaciones del
entendimiento y los movimientos más secretos del corazón, las leyes,
los gobiernos, las ciencias, las artes; sobre todos estos objetos
interesantes, el historiador juntará sus luces a los de los siglos
precedentes; y, conforme al método de muchos filósofos, aplicando
siempre la física a la moral, nos hará más ilustrados para hacernos más
felices.


»Tal es el plan de Aristóteles, según yo he podido comprender por
sus conversaciones y sus cartas».


«Pudiera yo atribuir a Demócrito», dijo Anaxarco, «el mismo proyecto
que decís de Aristóteles. Veo aquí las obras sin número que él ha
publicado sobre la naturaleza y las diferentes partes del universo,
sobre los animales y las plantas; sobre nuestra alma, nuestros
sentidos, deberes y virtudes; sobre la medicina, la anatomía, la
agricultura, la lógica, la geometría, la astronomía y la geografía; y
añado también sobre la música y la poesía. Y no hablo de ese estilo
encantador que difunde las gracias en las materias más abstractas. La
opinión pública le ha puesto en primer lugar entre los físicos que han
aplicado los efectos
a las causas. Admírase en sus escritos una multitud de ideas nuevas, a
veces muy atrevidas y comúnmente muy atinadas».


«Empédocles», dijo Metón a su vez, «ilustró a su patria con sus
leyes y a la filosofía con sus escritos: su poema sobre la naturaleza
y todas sus obras en verso abundan de bellezas que el mismo Homero no
hubiera desaprobado. Convengo, no obstante, en que sus metáforas, por
felices que sean, perjudican a la precisión de sus ideas y solo sirven
algunas veces para echar un velo brillante sobre las operaciones de
la naturaleza. En cuanto a los dogmas, sigue a Pitágoras no con la
deferencia ciega de un soldado, sino con la noble audacia de un jefe
de partido y la independencia de un hombre que hubiera preferido vivir
como simple particular en una ciudad libre que reinar sobre esclavos.
Aunque se haya ocupado principalmente en estudiar los fenómenos de
la naturaleza, no por esto deja de manifestar su opinión sobre las
primeras causas».


Luego que hablaron por turno Euclides, Anaxarco y Metón para
explicar los sistemas de Aristóteles, de Demócrito y de Empédocles
sobre el origen y los primeros principios de las cosas: «Convenid», me dijo Anaxarco
riéndose, «en que Demócrito tenía razón de decir que la verdad está
arrinconada en un pozo de inmensa profundidad». «Convenid también»,
le respondí, «en que se quedaría atónita si viniese a la tierra y
principalmente a la Grecia». «En tal caso se volvería al instante a
su encierro», replicó Euclides, «pues nosotros la tendríamos por el
error».


Habiéndose despedido de Euclides Anaxarco y Metón, Euclides volvió
otra vez a hablar de Aristóteles, y quiso comunicarme las principales
observaciones con que este filósofo trata de enriquecer la historia
de los animales.


«Hay algunas de ellas», dijo, «que él me ha comunicado y que
voy a referir para instruiros del modo con que ahora se estudia la
naturaleza.


»1.º Mirando o los animales con relación al clima, se ha notado
que los salvajes son más feroces en Asia, más fuertes en Europa, más
variados en sus formas en África; y que aquellos que viven en los
montes son más perversos que los que habitan en las llanuras.


»El clima influye poderosamente en las costumbres, y así es que
el exceso del frío
y del calor los hace agrestes y crueles; los vientos, las aguas, los
alimentos bastan a veces para alterarlos. Las naciones del mediodía
son tímidas y cobardes; las del norte, valerosas y confiadas; pero las
primeras son más ilustradas, porque son quizás más antiguas, acaso
también porque son más afeminadas. En efecto, las almas fuertes se ven
rara vez movidas del inquieto deseo de instruirse.


»2.º Las aves son muy sensibles a los rigores de las estaciones,
y así es que al acercarse el invierno o el verano, unas bajan a las
llanuras o se retiran a los montes, y otras dejan su morada y van lejos
a respirar un aire más templado.


»No de otro modo el rey de Persia, para evitar el exceso de frío o
de calor, traslada sucesivamente su corte al norte y al mediodía de su
imperio.


»Los equinoccios son el tiempo a propósito para marchar y volver
las aves. Las más débiles van delante; casi todas viajan juntas como
en tribus; y tienen que hacer una larga travesía antes de llegar al
término de su viaje. Las grullas vienen de Escitia, y se van hacia las
lagunas que hay en los confines del Egipto y donde nace el Nilo.





»La misma causa que obliga a ciertas aves a expatriarse todos los
años, obra en el seno de las aguas. En Bizancio se ve en ciertas épocas
muchas especies de peces ya subir hacia el Ponto-Euxino, ya bajar
al mar Egeo, los cuales van en cuerpo de nación como las aves, y su
camino, así como nuestra vida, está indicado por las celadas que los
esperan a su tránsito.


»3.º Se han hecho investigaciones sobre la duración de la vida de
los animales, y se cree que en muchas especies las hembras viven más
que los machos; pero, sin detenernos en esta diferencia, podemos decir
que los perros llegan comúnmente hasta catorce o quince años, y algunas
veces hasta veinte; los bueyes con corta diferencia a la misma edad;
los caballos a dieciocho o veinte, algunas veces a treinta y aun a
cincuenta; los asnos a más de treinta; los camellos pasan de cincuenta,
y algunos llegan a cien; los elefantes según unos llegan a doscientos
años, y según otros a trescientos. Antiguamente se decía que el ciervo
vivía cuatro veces tanto como la corneja, y esta última nueve veces la
edad del hombre. Lo que en el día se sabe de cierto en cuanto al ciervo
es que el tiempo del
preñado y la rapidez con que crece no permite atribuirles tan larga
vida.


»La naturaleza hace algunas veces excepciones a las leyes generales.
Los atenienses os citarán el ejemplo de un mulo que murió de edad de
ochenta años, al cual, cuando se construyó el templo de Atenea, se
le dio libertad porque era viejísimo, pero él continuó yendo delante
de los demás, animándolos con su ejemplo y procurando participar de
sus fatigas. Por un decreto del pueblo se prohibió a los mercaderes
espantarle cuando se acercase a los granos o frutos que estuviesen de
venta en el mercado.


»4.º Se ha observado que la naturaleza pasa de un género y de una
especie a otra por graduaciones imperceptibles, y que desde el hombre
hasta los seres más insensibles todas sus producciones parece que están
unidas con un enlace continuo.


»Tomemos los minerales que forman el primer anillo de la cadena, en
los cuales no veo más que una materia pasiva estéril, sin órgano, y
por consecuencia sin necesidades y sin funciones. Al punto me parece
distinguir en algunas plantas una especie de movimiento, sensaciones
oscuras, una chispa
de vida, y en todas una reproducción constante pero exenta de cuidados
maternales que la favorezcan. Voy a las orillas del mar, y casi dudo si
las conchas que veo pertenecen al género de los animales o al de los
vegetales. Vuelvo atrás, y se multiplican a mi vista las señales de
vida al ver seres que se mueven, que respiran, y que tienen apetitos
y deberes. Si hay algunos de ellos que, como las plantas de que acabo
de hablar, fueron abandonados al acaso desde su infancia, también hay
otros cuya educación fue más o menos cuidada. Estos viven en sociedad
con el fruto de sus amores; aquellos se han extrañado de su familia.


»Muchos ofrecen a mi vista el bosquejo de nuestras costumbres; entre
ellos encuentro caracteres dóciles como también indomables, al mismo
tiempo que veo rasgos de dulzura, de audacia, de barbarie, de temor,
de cobardía, y a veces hasta la imagen de la prudencia y de la razón.
Nosotros tenemos la inteligencia, la sabiduría y las artes, y ellos
tienen facultades que suplen a estas ventajas.


»Esta serie de analogías nos conduce en fin al extremo de la
cadena, donde está el hombre colocado. Entre las cualidades que le asignan el lugar
supremo, observo dos esenciales. La primera es aquella inteligencia
que durante su vida le eleva a la contemplación de las cosas celestes,
y la segunda es su acertada organización, y en particular ese tacto,
el primero, el más necesario y el más exquisito de nuestros sentidos,
la fuente de la industria y el instrumento más apropiado para ayudar
a las operaciones del entendimiento. “A la mano”, decía el filósofo
Anaxágoras, “debe el hombre una parte de su superioridad”».


»¿Y por qué», dije yo, «ponéis al hombre en la extremidad de la
cadena? ¿Acaso no será un vasto desierto el espacio inmenso que le
separa de la divinidad? Los egipcios, los magos de Caldea, los frigios,
los tracios, lo llenan de habitantes tan superiores a nosotros como
nosotros lo somos a los brutos».


«Solo hablaba yo», respondió Euclides, «de los seres visibles. Es de
presumir que haya una infinidad de otros seres superiores a nosotros,
los cuales no podemos ver. Desde el ser más tosco nos hemos remontado
por grados imperceptibles hasta nuestra especie, y para llegar desde
este término hasta la divinidad es menester sin duda pasar por diversos
órdenes de inteligencias, tanto más excelsas y más puras cuanto más se acercan al
trono del eterno.


»Esta opinión es tan antigua como general entre las naciones, de las
cuales la hemos adquirido. Nosotros poblamos la tierra y los cielos de
genios, a los cuales ha confiado el Ser supremo la administración del
universo, y los distribuimos por donde quiera que la naturaleza parece
animada, pero principalmente en aquellas regiones que se extienden
alrededor y encima de nosotros, desde la tierra hasta la esfera de la
luna. Ejerciendo allí su autoridad sin límites, dispensan la vida y la
muerte, los bienes y los males, la luz y las tinieblas.


»Cada pueblo, cada particular, encuentra en estos agentes un
amigo íntimo que le proteja, y un enemigo no menos ardiente en
perseguirle. Están revestidos de un cuerpo aéreo, y su esencia está
entre la naturaleza divina y la nuestra: son superiores a nosotros en
inteligencia; algunos están sujetos a nuestras pasiones, y la mayor
parte a mudanzas que les hacen pasar a una clase superior. Algunos
están sujetos a nuestras dolencias y penas, y así es que se ven cual
nosotros atormentados por las penas y destinados a la muerte. Según
Hesíodo, las ninfas
viven millares de años, y según Píndaro, una hamadríada muere con el
árbol que la ha encerrado en su seno».






  CAPÍTULO LXIII.

  Continuación de la biblioteca de un ateniense. — La
  historia.




Viéndome Euclides ir muy
temprano al día siguiente: «Me sacáis de un cuidado», me dijo, «pues
temía que os hubieseis fastidiado de lo larga que fue nuestra última
conferencia. Hoy trataremos de los historiadores, sin detenernos en
opiniones ni preceptos.


»Muchos autores han escrito de historia, pero antes de Heródoto
todos se han limitado a trazar la de una ciudad o de una nación: todos
han ignorado el arte de unir a una misma cadena los acontecimientos que
interesan a los diversos pueblos de la tierra, y hacer un todo regular
de tantas partes desunidas. Heródoto tuvo el mérito de concebir aquella
grande idea y de ejecutarla. Abrió a los ojos de los griegos los anales
del universo conocido, y les ofreció bajo un mismo punto de vista, todo
lo que había pasado
memorable en el transcurso de doscientos cuarenta años. Entonces se
vio por la primera vez un conjunto de pinturas que, puestas unas al
lado de otras, se hacían más y más espantosas; y las naciones, siempre
inquietas, siempre en movimiento aunque celosas de su reposo, desunidas
por el interés y reunidas por la guerra, suspirando por la libertad
y gimiendo por la tiranía; por todas partes triunfando el crimen, la
virtud perseguida, la tierra empapada de sangre y el imperio de la
destrucción establecido de un cabo al otro del mundo. Pero la mano que
pintaba estos cuadros supo de tal modo suavizar los horrores con los
encantos del colorido y las imágenes halagüeñas, juntó tanta gracia,
armonía y variedad a la belleza de su plan, y excitó tan continuamente
aquella dulce sensibilidad que se regocija del bien y se aflige del
mal, que su obra fue mirada como una de las más preciosas producciones
del espíritu humano. Heródoto ha hecho por la historia general lo que
hizo Homero por el poema épico; los que vengan después que él podrán
distinguirse por la belleza de las descripciones y por una crítica
más ilustrada, pero la dirección de la obra y el encadenamiento de los hechos tratarán más
bien de igualarle que excederle.


»En cuanto a su vida bastará advertir que nació en la ciudad de
Halicarnaso en Caria, hacia el cuarto año de la olimpiada setenta y
tres (hacia el año 484 antes de J. C.); que viajó por muchos países
de aquellos cuya historia quería escribir; que su obra, leída en la
junta de los juegos olímpicos y en seguida en la de los atenienses, fue
aplaudida por todas partes; y que viéndose en la precisión de dejar su
patria, despedazada por las facciones, fue a acabar sus días en una
ciudad de la Magna Grecia.


»En el mismo siglo vivía Tucídides, que tenía trece años menos que
Heródoto y era de una de las principales familias de Atenas. Puesto
al frente de un cuerpo de tropas, contuvo por algún tiempo las de
Brásidas, general el más hábil de Lacedemonia, pero habiendo este
sorprendido la ciudad de Anfípolis, vengose Atenas en Tucídides de un
revés que él no pudo precaver.


»Durante su destierro, que duró veinte años, reunió materiales
para la historia de la guerra del Peloponeso, y no perdonó medio ni
gasto alguno para conocer las causas que la motivaron y los intereses
particulares que la
hicieron duradera. Esta historia, que comprende los veintiún años
primeros de aquella fatal guerra, descubre su extremado amor a la
verdad y su carácter inclinado a la reflexión.


»Su obra no es como la de Heródoto, una especie de poema en que se
ve las tradiciones de los pueblos sobre su origen, el análisis de sus
usos y de sus costumbres, la descripción de los países que habitan, y
los sucesos maravillosos que despiertan casi siempre la imaginación,
sino más bien unos anales, o si se quiere, las memorias de un militar
que, siendo a un mismo tiempo hombre de estado y filósofo, ha mezclado
en sus relaciones y en sus arengas los principios de sabiduría
que había aprendido de Anaxágoras y las lecciones de elocuencia
que le dio el orador Antifonte. Sus relaciones son por lo regular
profundas, siempre justas, su estilo enérgico, conciso, y por lo mismo
algunas veces oscuro, ofendiendo al oído por intervalos; pero llama
incesantemente la atención, y se diría que su misma dureza constituye
su majestad. Si este autor estimable usa de expresiones anticuadas o
palabras nuevas, es a causa de que un ingenio tal como el suyo rara vez
se acomoda a la lengua que habla todo el mundo.





»Jenofonte, a quien habéis conocido, continuó con acierto la
historia de Tucídides. A estos dos historiadores, lo mismo que a
Heródoto, se les tendrá en lo venidero por los principales de los
nuestros, aunque se diferencian en el estilo.


»Heródoto bosquejó la historia de los asirios y de los persas,
pero un autor que conocía mejor que él estas dos célebres naciones ha
descubierto y manifestado sus errores. Este es Ctesias de Cnido, que
ha vivido en nuestro tiempo. Fue médico en la corte de Artajerjes e
hizo una larga mansión en la corte de Susa. Nos ha comunicado lo que
ha encontrado en los archivos del imperio, lo que ha visto y cuanto le
habían transmitido testigos oculares. Entre otras muchas obras nos ha
dejado una historia de las Indias, en que trata de los animales y de
las producciones naturales de aquellos climas lejanos; pero como no
tuvo bastantes noticias exactas, se empieza ya a dudar de la verdad de
sus relaciones.


»Aquí tenéis las antigüedades de Sicilia, la vida de Dionisio el
viejo y el comienzo de la de su hijo, escrita por Filisto, que murió
pocos años después de haber visto desecha enteramente la armada que
mandaba en nombre del más joven de estos príncipes. Filisto tenía talentos que de algún
modo le han hecho comparable con Tucídides, pero no tenía las virtudes
de este historiador, antes bien se puede decir que era un esclavo que
escribió para adular a los tiranos.


»Con esto doy fin a esta corta enumeración. Acaso no hallaréis un
pueblo, una ciudad, un templo célebre que no tenga su historiador.
Muchos escritores se ocupan hoy día en este género, y entre otros os
citaré a Éforo y a Teopompo que ya se han distinguido».


Entraron estos últimos en aquel momento, y Euclides, que los
esperaba, me dijo aparte que nos leerían algunos fragmentos de las
obras en que entonces se ocupaban. Venían con ellos tres amigos, y
Euclides había convidado por su parte a algunos de los suyos.


«Me he propuesto», dijo Éforo, «escribir cuanto ha pasado entre
los griegos y los bárbaros desde la vuelta de los heráclidas hasta
nuestros días, en el transcurso de ochocientos cincuenta años; en esta
obra, dividida en treinta libros, precedido cada uno de un prólogo,
se hallará el origen de los diferentes pueblos, la fundación de
las ciudades principales, sus colonias, sus leyes y costumbres, la
naturaleza de sus
climas y los grandes hombres que han producido». Dijo por último que
las naciones bárbaras eran más antiguas que las de Grecia, y esta
confesión me previno a favor suyo.


Este preámbulo fue seguido de la lectura de un fragmento sobre
Egipto, falto de exactitud. A pesar de estos defectos, su obra será
mirada siempre como un tesoro, tanto más precioso cuanto que cada
nación encontrará en ella, con separación y buen orden, todo lo que
pueda interesarla. El estilo es puro, elegante, florido, aunque
frecuentemente sujeto a ciertas armonías, y casi siempre falto de
elevación y energía.


Concluida esta lectura, todos volvieron la vista hacia Teopompo,
que empezó hablándonos de sí mismo con tanta vanidad que al punto
nos indispuso contra él; pero a propósito de su obra, que es una
continuación de Tucídides y la historia de la vida de Filipo de
Macedonia, se empeñó en un camino tan luminoso, desenvolvió tan grandes
conocimientos sobre los negocios de la Grecia y de otros pueblos,
tanta inteligencia en la distribución de los hechos, tanta sencillez,
claridad, nobleza y armonía en su estilo, que nos vimos obligados a
colmar de elogios a un hombre que merecía ser humillado.


No obstante, las fábulas y las relaciones increíbles entibiaron nuestra admiración; y
sus frecuentes digresiones, así como las arengas que ponía en boca de
los generales antes de la batalla, nos impacientaban haciéndonos perder
fácilmente el hilo de sus narraciones.






  CAPÍTULO LXIV.

  De los nombres propios que usan los griegos.




Platón ha compuesto un tratado
en que aventura muchas etimologías de los nombres de los héroes,
los genios y los dioses; y en ello se toma ciertas licencias de que
esta especie de trabajo es tan susceptible. Animado por su ejemplo,
y menos osado que él, coloco aquí algunas observaciones sobre los
nombres propios que usan los griegos, hechas casualmente en las dos
conversaciones que acabo de referir. En ellas ocurrieron varias veces
digresiones, en que se habló de la filosofía y muerte de Sócrates,
y entonces supe circunstanciadamente lo que diré en el capítulo
inmediato.


Distínguense dos suertes de nombres: los propios y los compuestos.
Entre los primeros
los hay que traen su origen de cierta semejanza entre el hombre y tal
animal, por ejemplo, Licos, el lobo; Sauros, el lagarto;
Alectrión, el gallo; y los hay también que parecen derivados del
color del rostro, como Argos, el blanco; Melas, el negro;
Pirro, el bermejo.


A veces ponen a un niño el nombre de una divinidad, dándole una
ligera inflexión, y así es que Apolonio viene de Apolo,
Demetrio de Deméter, etc.


Los nombres compuestos son en mayor número que los simples. Si dos
esposos creen haber alcanzado con sus oraciones el tener un hijo,
en señal de reconocimiento añaden con una leve mudanza al nombre
de la divinidad protectora la palabra doron, que significa
dádiva; y de aquí vienen los nombres de Teodoro, Diodoro,
Olimpiodoro, Heliodoro, etc.


Algunas familias pretenden descender de los dioses, y de aquí vienen
los nombres de Teógenes o Teágenes, hijo de los dioses;
Diógenes, hijo de Zeus; Hermógenes, hijo de Hermes.


Es digno de notarse que la mayor parte de los nombres que menciona
Homero, son títulos de distinción, los cuales fueron concedidos como
premio a las calidades que más se apreciaban en los siglos heroicos, tales como el
valor, la fuerza, la ligereza en la carrera, la prudencia y otras
virtudes. De la palabra pólemos, que significa la guerra, se
compuso Tlepólemo, es decir, propio para sufrir las fatigas
de la guerra; añadiendo a la palabra maco, combate, algunas
preposiciones y diferentes partes de oración que modifican el sentido
de un modo siempre honroso compusieron los nombres de Anfímaco,
Antímaco, Telémaco, etc. Haciendo lo mismo con la palabra
henorea, que significa fuerza, intrepidez, compusieron la de
Agapénor, el que estima el valor; Agénor, el que le
dirige, y otros muchos; de la palabra damao, yo domo, yo someto,
se formó Damástor, Anfídamas, Ifídamas, Polídamas, etc.


De aquí es que muchos particulares tenían entonces dos nombres: el
que sus padres les pusieron, y el que merecían por sus acciones; pero
con el segundo olvidaron en breve el primero. Estos títulos honoríficos
se transmitían a los hijos para recordarles las acciones de sus padres
y empeñarlos a imitarlas, y así es que han llegado hasta nuestros
días; y como han pasado a toda clase de ciudadanos, no imponen obligación alguna, antes
bien algunas veces resulta un singular contraste con el estado o el
carácter de aquellos que lo han recibido en su infancia.






  CAPÍTULO LXV.

  Sócrates.




Sócrates era hijo de un
escultor llamado Sofronisco, y de Fenareta; su madre era partera. Fijó
alternativamente su atención en el estudio profundo de la naturaleza,
las ciencias exactas y las bellas letras. Dejose ver en un tiempo en
que dos clases de hombres se encargaban de recoger o esparcir nuevas
luces: unos eran los filósofos, cuya mayor parte pasaban su vida
meditando sobre la formación del universo y la esencia de los seres; y
los otros los sofistas, que a favor de algunas nociones superficiales
y de una elocuencia pomposa se entretenían en discurrir sobre todos
los objetos de la moral y de la política, sin aclarar ninguno.
Sócrates concurrió a oír a unos y otros, pero miró como inútiles
las meditaciones de algunos filósofos y como peligroso el método de
los sofistas que sostenían todas las doctrinas sin adoptar ninguna. De aquí dedujo que
el único conocimiento necesario a los hombres era el de sus deberes;
la única ocupación digna de los filósofos, la de instruir en ellos; y
sometiendo al examen de la razón nuestras relaciones con los dioses
y nuestros semejantes, se atuvo a aquella teología sencilla cuya voz
habían escuchado las naciones tranquilamente después de una larga
sucesión de siglos.


Este grande hombre no manifestó su modo de pensar con respecto a
la naturaleza de la divinidad, pero se explicó siempre con claridad
sobre su existencia y su providencia. Reconoció un Dios único autor y
conservador del universo, e inferiores a él unos dioses formados por
su mano, revestidos de una parte de su autoridad y dignos de nuestra
veneración.


No se detuvo a indagar el origen del mal, que reina en el orden
moral como en el físico, pero conoció los bienes y los males que
constituyen la dicha y la desdicha del hombre, y fundó su moral sobre
este conocimiento.


Penetrado de su doctrina, la cual enseña que la verdadera dicha del
hombre consiste en la virtud, concibió el proyecto tan extraordinario
como interesante de destruir, si era aún tiempo de ello, los errores y las preocupaciones
que son la causa de la desgracia y la vergüenza de la humanidad. Viose
pues un simple particular, sin nacimiento, sin crédito, sin ninguna
mira de interés o de gloria, encargarse del penoso cuidado de instruir
a los hombres y conducirlos a la virtud por medio de la verdad; nunca
trató de mezclarse en los asuntos del gobierno, pues tenía que cumplir
con otras obligaciones más nobles, y así decía que formando buenos
ciudadanos multiplicaba los servicios que debía a su patria.


No teniendo intención ni de anunciar sus proyectos de reforma, ni
de precipitar su ejecución, no compuso obra ninguna, ni hizo alarde de
reunir a sus oyentes en horas determinadas. Pero en las plazas y en los
paseos públicos, en las tertulias distinguidas y en medio del pueblo,
aprovechaba cualquier ocasión para instruir en sus verdaderos intereses
al magistrado, al artesano, al labrador, en una palabra a todos sus
hermanos; pues bajo este aspecto miraba a todos los hombres.


Sus lecciones eran verdaderamente conversaciones familiares en
que daban materia para ellas las circunstancias. Unas veces leía con sus discípulos
los escritos de los sabios que le habían precedido, repitiendo la
lectura porque sabía que, para perseverar en el amor del bien, suele
ser preciso convencerse de nuevo de las verdades de que uno está
convencido; otras veces explicaba la naturaleza de la justicia, de
la ciencia y del verdadero bien. «Perezca», exclamaba entonces, «la
memoria del primero que se atrevió a hacer distinción entre lo justo y
lo útil».


Habiendo nacido con una ciega inclinación al vicio, fue durante su
vida el modelo de todas las virtudes. Le costó trabajo reprimir la
violencia de su carácter, pero al fin le hizo invencible su paciencia.
El mal genio de Jantipa, su esposa, jamás turbó la quietud de su alma
ni la serenidad que se notaba en su frente. Levantó un día la mano
contra su esclavo y se contuvo, diciendo: «Si no fuera porque estoy
encolerizado...». Había prevenido a sus amigos que le advirtiesen
cuando notasen alguna alteración en la voz o en el semblante.


A pesar de su pobreza, no quiso paga alguna por las lecciones que
daba, ni aceptó nunca las ofertas de sus discípulos. Algunas personas
ricas de la Grecia le instaron para que se fuese a su casa, mas él
se excusó, y cuando
Arquelao, rey de Macedonia, le ofreció un acomodo en su corte, lo
rehusó también bajo pretexto de que no se hallaba en disposición de
volverle beneficio por beneficio.


Esto no obstante, no era desaliñado en lo exterior, aunque siempre
indicaba la medianía de su fortuna. Este aseo era conforme con las
ideas de orden y decencia que dirigían sus acciones, y el cuidado que
tenía en la conservación de su salud era también correspondiente al
deseo que tenía de conservar su ánimo libre y tranquilo. En aquellas
comidas en que el placer degenera a veces en licencia, sus amigos
admiraban siempre su frugalidad, y en su conducta respetaban sus
enemigos la pureza de sus costumbres.


Sirvió en varias campañas, y en todas dio ejemplo de valor y de
obediencia. Así es que en el sitio de Potidea se le vio sufrir el frío
más riguroso, y andar descalzo por el hielo cuando los soldados no se
atrevían a salir de sus tiendas. En la batalla de Delio fue de los
últimos que se retiraron al lado del general, marchando despacio y
siempre peleando, hasta que habiendo visto al joven Jenofonte rendido
de cansancio y caído del caballo, lo tomó a cuestas y le puso en salvo. El general,
llamado Laques, confesó después que hubiera podido contar con la
victoria si todo el mundo se hubiese portado como Sócrates.


Solía divertirse algunas veces hablando de la semejanza que
tenían sus facciones con las del dios Sileno. Era de genio festivo y
placentero, de carácter firme y consecuente; tenía gracia particular
para hacer la verdad palpable e interesante: sus discursos carecían
de adornos pero no de elevación, manifestándose siempre en ellos la
propiedad en las palabras así como el enlace y la exactitud de las
ideas. Decía que Aspasia le había dado lecciones de retórica, dando a
entender sin duda que a su lado había aprendido a explicarse con más
gracia. Tuvo amistad con esta mujer célebre, con Pericles, Eurípides y
los hombres más distinguidos de su siglo, pero sus discípulos fueron
siempre sus verdaderos amigos; estos le adoraban, y yo mismo los he
visto enternecerse al acordarse de él mucho tiempo después de su
muerte.


Mientras conferenciaba con ellos, les hablaba frecuentemente de
un genio que lo acompañaba desde su infancia y cuyas inspiraciones
jamás le inducían a emprender cosa alguna, antes bien le solían
contener cuando iba a
ejecutar. Si le consultaban sobre algún proyecto que podía tener algún
mal resultado, se hacía oír la voz secreta, y si había de salir bien,
guardaba silencio. Entonces tomaba sin duda sus presentimientos por
inspiraciones divinas, y atribuía a una causa sobrenatural los efectos
de su prudencia o de la casualidad.


Jamás tuvieron los atenienses con este gran filósofo las
consideraciones de que era digno. Aristófanes, Eupolis y Amipsias le
pusieron en ridículo sacándole al teatro, tratando así de burlarse
de su pretendido genio y de sus largas meditaciones. Aristófanes le
representó suspendido del suelo, asimilando sus pensamientos al aire
sutil y ligero que respiraba, invocando las diosas tutelares de los
sofistas, las Nubes, cuya voz creía oír en medio de las nieblas y
tinieblas que le rodeaban. Era preciso desconceptuarle con el pueblo, y
para ello le acusa el poeta de enseñar a los jóvenes a despreciar a los
dioses y engañar a los hombres.


Dicen que Sócrates no se desdeñó de asistir a la primera
representación, porque semejantes insultos no alteraban su constancia,
ni más ni menos que los otros acontecimientos de su vida. «Yo debo corregirme», decía,
«si las reconvenciones de estos autores son fundadas, y si no lo son,
despreciarlas».


Veinticuatro años habían pasado ya desde la representación de Las
Nubes, pareciendo que había pasado también para él el tiempo de las
persecuciones, cuando recibió la inesperada noticia de que un joven
llamado Meleto acababa de denunciarle al segundo arconte como a un
enemigo de los dioses y un corruptor de la juventud, pidiendo contra él
la pena de muerte. Sirviéronse de Meleto, como instrumento de su odio,
otros dos acusadores más poderosos llamados Ánito y Licón.


El denunciador, persiguiendo a Sócrates como a un impío, debía
prometerse que le perdería porque el pueblo admitía siempre con calor
esta clase de acusaciones; por otra parte, persiguiéndole como a un
corruptor de la juventud, a favor de una acusación tan vaga, podía
recordar por incidencia y sin riesgo alguno las opiniones que el
acusado había manifestado contra el gobierno popular, establecido
desde la expulsión de los treinta tiranos, entre los cuales se contaba
Critias, uno de los discípulos de Sócrates. Mantúvose este quieto durante los primeros
trámites de la causa, pero sus discípulos atemorizados se apresuraron a
conjurar la tempestad. El célebre Lisias hizo en su favor un discurso
persuasivo y capaz de conmover a los jueces, pero Sócrates, aunque
reconoció los talentos del orador, no encontró en el discurso el
lenguaje vigoroso de la inocencia. Un amigo suyo llamado Hermógenes le
rogó un día que trabajase en su defensa, y Sócrates respondió: «Me he
ocupado en ella desde que respiro... Examínese mi vida entera y en ella
se hallará mi apología. La posteridad se pronunciará entre mis jueces
y yo: hará recaer el oprobio sobre su memoria y cuidará de la mía, y
me hará la justicia de creer que, lejos de pensar en corromper a mis
compatriotas, únicamente me he dedicado a hacerlos mejores».


Estas eran sus disposiciones cuando le citaron para comparecer
ante el tribunal de los heliastas, al cual acababa de remitir el
proceso el arconte rey, y que en esta ocasión se compuso de quinientos
jueces. Meleto y los demás acusadores habían plenamente concertado
sus planes, y en sus arengas, sostenidos de todo el prestigio de la
elocuencia, habían reunido con mucho estudio todas las circunstancias
a propósito para
prevenir a los jueces. Voy a referir algunos de sus alegatos.


Primer delito de Sócrates: Que no admite las divinidades de
Atenas, aunque según la ley de Dracón, todo ciudadano está obligado a
honrarlas.


Segundo delito de Sócrates: Que pervierte la juventud de
Atenas.


Muchos amigos de Sócrates tomaron su defensa: otros escribieron en
su favor, y Meleto hubiera quedado vencido si no hubiesen acudido en su
auxilio Ánito y Licón.


Defendiose el acusado para obedecer a la ley, pero lo hizo con
la firmeza de la inocencia y la dignidad de la virtud. La mayor
parte de los jueces eran gentes ordinarias, sin luces ni principios:
unos tuvieron su firmeza por un insulto, otros se ofendieron de los
elogios que se dio a sí mismo, y habiendo procedido a la sentencia le
declararon reo y convicto. Sus enemigos ganaron por la diferencia de
algunos votos, y aun hubiesen tenido menos y hubiera recaído sobre
ellos el castigo si Sócrates hubiese hecho el más leve esfuerzo para
conmover a sus jueces.


Según la jurisprudencia de Atenas, era menester segunda sentencia
para imponer la pena. Meleto en su acusación pedía la de muerte, y Sócrates
podía escoger entre una multa, el destierro o el encierro perpetuo;
pero tomando otra vez la palabra, dijo que se encontraría culpable si
se impusiese a sí mismo el castigo más leve, cuando, en recompensa de
los grandes servicios que había hecho a la república, era acreedor a
que le mantuviesen en el Pritaneo a expensas del público. Al oír esto,
ochenta de los jueces que habían votado a su favor se pusieron de parte
del acusador, y se pronunció una sentencia de muerte, expresando que
terminase el veneno los días del acusado.


Sócrates la oyó con la serenidad de un hombre que toda su vida
había estado aprendiendo a morir. Cuando salió del palacio para ir a
la cárcel, no se advirtió alteración alguna en su semblante ni en su
andar, y viendo él que sus discípulos le acompañaban vertiendo llanto:
«¿Y por qué», les dijo, «no habéis llorado hasta hoy? ¿Ignorabais que
cuando la naturaleza me concedió la vida, me condenó a perderla?».
Al mismo tiempo vio pasar a Ánito, y dijo a sus amigos: «¡Mirad cuán
envanecido y altivo está de su triunfo! Pero ignora que la victoria
queda siempre para el hombre virtuoso».





El día siguiente de su sentencia, el sacerdote de Apolo puso una
corona en la popa de la galera que lleva todos los años a Delos las
ofrendas de los atenienses, y desde que se hace la ceremonia hasta que
ha vuelto la nave, la ley prohíbe que se ejecute ninguna sentencia de
muerte. Con este motivo pasó Sócrates treinta días en la cárcel rodeado
de sus discípulos, los cuales para aliviar su dolor iban todos los días
a recibir sus miradas y sus palabras, que a cada instante creían oírlas
por la vez postrera.


Un día al despertarse, vio sentado junto a su cama a Critón, que era
uno de los que él más quería, y le dijo: «¿Por qué habéis venido hoy
más temprano que otros días?». «Por una novedad fatal, no para vos,
sino para mí y vuestros amigos: la novedad más cruel y más horrible que
puede haber». «¿Ha vuelto la nave?». «Ayer tarde la vieron en Sunio,
hoy llegará sin duda, y mañana será el día de vuestra muerte». «Sea en
hora buena, pues tal es la voluntad de los dioses».


Entonces Critón le participó que, unido con otros amigos, había
tomado la resolución de sacarlo de la cárcel, que todo estaba dispuesto
para la noche próxima, y que le proporcionarían en Tesalia un cómodo retiro para
vivir tranquilo. «¡Ay, mi querido Critón!», le respondió, «vuestro
celo no está conforme con los principios que siempre me he propuesto
seguir y que nunca abandonaré a pesar de los tormentos más rigurosos.
Habiendo declarado que preferiría la muerte al destierro, ¿crees tú
que yo iría, siendo infiel a mi palabra así como a mi deber, a mostrar
a las naciones lejanas a Sócrates proscrito, humillado, convertido en
infractor de las leyes y enemigo de la autoridad, por conservar algunos
días más la vida entre pesares y deshonra? ¿Iría yo a perpetuar la
memoria de mi debilidad y de mi crimen, y no atreverme a pronunciar
las palabras de virtud y de justicia sin avergonzarme de mí mismo y
excitar contra mí las más agudas recriminaciones? No, amigo mío; estaos
quietos, y dejadme seguir el camino que me han señalado los dioses».


A los dos días de esta conversación, pasaron a la cárcel los once
magistrados encargados de la ejecución de las sentencias de los
criminales, le quitaron las cadenas y le notificaron que había llegado
la hora de su muerte. Entraron después de esto muchos discípulos suyos,
y hallaron a su lado
a Jantipa, que tenía en brazos a su hijo menor, y apenas ella los vio,
exclamó con voz interrumpida de sollozos. «¡Ay, ved ahí por última
vez a vuestros amigos!». Sócrates suplicó a Critón que la llevasen a
su casa, y la sacaron de allí, dando gritos dolorosos y arañándose la
cara.


Jamás se mostró a sus discípulos con tanta serenidad y espíritu. En
su última conversación les dijo que a nadie le es permitido atentar
contra su vida, porque estando en la tierra como colocados en un
puesto, no debemos dejarle sin permiso de los dioses; que en cuanto a
él, conformándose con su voluntad, suspiraba el momento que le pondría
en posesión de la dicha que había tratado de merecer por su conducta.
Pasando de aquí al dogma de la inmortalidad del alma, lo fundó en una
multitud de pruebas que justificaban sus esperanzas.


Luego entró en un cuartito para bañarse, a donde le siguió Critón, y
los demás amigos se quedaron hablando de los discursos que acababan de
oír y del estado a que iba a reducirles su muerte.


Presentáronle sus tres hijos, dos de los cuales eran de edad muy
tierna, y habiendo hecho algunas prevenciones a las mujeres que los habían llevado, las
despidió, y volvió a juntarse con sus amigos.


A breve rato entró el carcelero que le llevaba el veneno. «Estoy
cierto», dijo a Sócrates, «de que no me atribuís vuestro infortunio,
pues harto conocéis a los autores. Quedad con dios, y procurad
someteros a la necesidad». Las lágrimas apenas le permitieron acabar, y
se fue a un rincón de la cárcel para derramarlas libremente. «Adiós»,
le respondió Sócrates, «seguiré vuestro consejo», y volviéndose hacia
sus amigos les dijo: «¡Qué buen corazón tiene este hombre! Mientras he
estado aquí ha venido algunas veces a darme conversación... Mirad cómo
llora... Critón, es preciso obedecerle; que traigan el veneno si está
preparado, y si no, que lo preparen al momento».


Critón le hizo presente que el sol no se había puesto todavía, y que
otros habían tenido la libertad de prolongar su vida algunas horas más.
«Tendrían sus razones», contestó Sócrates, «y yo tengo las mías para
obrar de otro modo».


Entonces Critón dio sus órdenes, y cuando todo estuvo pronto,
un criado le trajo la copa fatal, y Sócrates le preguntó qué era
lo que tenía que hacer. «Pasearos después de haber tomado la pócima», respondió el
hombre, «y echaros boca arriba cuando sintáis que os flaquean las
piernas». Entonces, sin inmutarse y con mano firme tomó la copa,
dirigió sus oraciones a los dioses y la llevó a sus labios.


En aquel terrible momento quedaron suspensos y horrorizados los
ánimos de todos, y derramaron lágrimas espontáneamente, aumentándose
los sollozos al oír los lamentos del joven Apolodoro, que, después
de haber llorado todo el día, andaba por la cárcel dando espantosos
alaridos. «¿Qué es lo que hacéis, amigos míos?», les dijo Sócrates con
la mayor serenidad. «Mandé salir de aquí a las mujeres para no ser
testigo de semejantes debilidades: cobrad ánimo; siempre he oído decir
que la muerte debía ir acompañada de buenos augurios».


En tanto, no dejaba de pasearse, pero luego que sintió pesadez
en sus piernas, se echó en la cama y se tapó con el manto. El
criado mostraba a los circunstantes los progresos sucesivos del
veneno: heló sus pies y manos un frío mortal, y estaba cerca de
insinuarse en el corazón, cuando Sócrates levantó el manto y dijo a
Critón: «Debemos un gallo a Esculapio; no olvidéis el cumplimiento
de este voto». «Quedaréis satisfecho», respondió Critón, «¿pero no tenéis otra cosa
que advertirnos?». No respondió. Un instante después hizo un leve
movimiento; el criado le destapó, recibió su última mirada y Critón le
cerró los ojos.


Así murió el hombre más religioso, el más virtuoso y feliz, el
único quizás que, sin temor de que le desmintieran, pudo decir en alta
voz: «Nunca cometí la menor injusticia, ni con mis obras ni con mis
palabras».






  CAPÍTULO LXVI.

  Fiestas y misterios de Eleusis.




De todos los misterios
establecidos en honor de las diferentes divinidades, no hay otros más
célebres que los de Deméter, cuyas ceremonias arregló ella misma,
según dicen. Cuando recorría la tierra en busca de su hija Perséfone,
arrebatada por Hades, llegó a la llanura de Eleusis, y, satisfecha
del buen recibimiento que la hicieron aquellos habitantes, les hizo
dos beneficios singulares, cuales son: el arte de la agricultura y
el conocimiento de la doctrina sagrada. Añaden que los misterios
menores que sirven
de preparación para los mayores, fueron instituidos en favor de
Heracles.


Se pretende que ha difundido el espíritu de unión y de humanidad por
donde quiera que los atenienses han introducido este sistema religioso,
que purifica el alma de su ignorancia y de sus manchas, que proporciona
una asistencia particular de los dioses, los medios de llegar a la
perfección de la virtud, las delicias de una vida santa, la esperanza
de una muerte sosegada y de una felicidad sin límites. Los iniciados
ocuparán un lugar distinguido en los campos elíseos, gozarán de una
luz pura y vivirán en el seno de la divinidad, mientras que los demás
habitarán cuando mueran en unos lugares de horror y tinieblas.


Para evitar semejante alternativa, van los griegos de todas partes
a Eleusis para mendigar la prenda de la dicha que se les anuncia. Los
atenienses son admitidos a las ceremonias de la iniciación desde la
edad más tierna, y aquellos que nunca han sido iniciados las piden a la
hora de la muerte.


Sin embargo, algunas personas ilustradas creen no tener necesidad
de tal asociación para ser virtuosas. Así es que Sócrates jamás quiso agregarse a
ella, y este rechazo dio motivo a dudar de su religión.


Los grandes misterios se celebran todos los años, y la fiesta de los
menores es también anual, y cae seis meses antes.


Salí yo con algunos de mis amigos a fin de hacer algunas
indagaciones sobre esta institución. La puerta por donde se sale de
Atenas para ir a Eleusis se llama la puerta sagrada, y el camino
por donde se va, la vía sacra. El espacio que hay entre estas dos
ciudades es de cerca de cien estadios (más de tres leguas y cuarto).
Habiendo pasado una colina muy alta y cubierta de adelfas, entramos
en el territorio de Eleusis. A corta distancia del mar se prolonga
en la llanura una colina, en cuya falda y a la extremidad oriental
han erigido el famoso templo de Deméter y Perséfone, y más abajo la
pequeña ciudad de Eleusis. En las cercanías y sobre la colina misma hay
muchos monumentos sagrados y hermosas casas de campo propias de ricos
habitantes de Atenas.


El templo, construido por disposición de Pericles, es de mármol
pentélico, mira hacia el oriente y es tan vasto como magnífico. Los
más célebres artistas fueron encargados de llevar esta obra a su perfección.


Entre los ministros del templo hay cuatro principales. El primero es
el hierofante, cuyo nombre significa el que revela las cosas santas,
y su principal función es iniciar en los misterios. Se presenta con
una vestidura distinguida, la frente adornada con una diadema y los
cabellos sueltos por los hombros. Su sacerdocio es perpetuo, y desde el
momento en que entra en él, queda sujeto al celibato.


El segundo ministro está encargado de llevar la antorcha sagrada en
las ceremonias, y de purificar a los que se presentan a la iniciación.
Los otros dos son el heraldo sagrado y el asistente del altar. Todos
cuatro son de las más ilustres familias de Atenas, y tienen a sus
órdenes otros ministros subalternos.


Preside las fiestas el segundo arconte, encargado especialmente de
conservar en ellas el buen orden, y de impedir que en nada se falte al
culto. Estas fiestas duran muchos días.


Para la iniciación en los grandes misterios, estaba señalada
la noche siguiente al sexto día. Los novicios iban coronados de
flores: los vimos entrar en el recinto sagrado, y a la mañana siguiente uno de los recién
iniciados, que era amigo mío, me explicó algunas ceremonias que había
presenciado. «Encontramos», me dijo, «a los ministros del templo
revestidos de sus ornamentos pontificales, y apenas habíamos tomado
puesto cuando gritó un heraldo: “Fuera de aquí los profanos, los
impíos y todos aquellos cuya alma esté manchada de crímenes”. Hecha
esta advertencia, se impondría pena de muerte a cualquiera que tuviese
la temeridad de quedarse en la junta sin tener derecho. El segundo
ministro hizo tender bajo nuestros pies las pieles de las víctimas
ofrecidas en sacrificio, y nos purificó nuevamente. Leyeron en voz
alta los ritos de la iniciación y cantaron himnos en honor de Deméter;
oyose al punto un ruido sordo, de modo que parecía que la tierra
bramaba debajo de nuestros pies, y el rayo y los relámpagos no dejaban
vislumbrar más que fantasmas y espectros que andaban errantes en las
tinieblas, haciendo resonar en los lugares santos unos alaridos que nos
helaban de espanto, y unos gemidos que despedazaban nuestras almas. El
dolor mortal, los cuidados devoradores, la pobreza, las enfermedades,
la muerte se presentaban a nuestra vista bajo aspectos odiosos y fúnebres. El
hierofante explicaba estos diversos emblemas, y sus pinturas animadas
aumentaban nuestra inquietud y nuestro susto.


»En tanto, a la claridad de una luz débil nos íbamos acercando a
aquella región de los infiernos donde las almas se purifican hasta que
llegan a la mansión de la bienaventuranza. En medio de muchas voces
lastimeras oímos las amargas quejas de aquellos que habían atentado
contra su vida. “Esos reciben su justo castigo”, dijo el hierofante,
“porque han abandonado el puesto que los dioses les habían confiado en
este mundo”.


»Apenas pronunció estas palabras, cuando se abrieron con estrépito
unas puertas de bronce y ofrecieron a nuestra vista los horrores del
tártaro. Allí no se oía más que ruido de cadenas y lamentos de los
desdichados, y entre estos gritos lúgubres y penetrantes, salían de
cuando en cuando estas terribles palabras: “Aprended en este ejemplo
a respetar a los dioses, a ser justos y agradecidos”. Vimos también
a las furias, armadas de látigos, encarnizarse cruelmente en los
criminales.


»Estas pinturas horrorosas, animadas incesantemente por la voz sonora
y majestuosa del
hierofante, que parecía ejercer el ministerio de la venganza celeste,
nos llenaban de espanto, y apenas daban tiempo para respirar cuando nos
hicieron pasar a unos bosquecillos deliciosos y a unas praderas amenas,
mansión afortunada, imagen de los campos elíseos donde brillaba una
claridad pura al mismo tiempo que se oían unas voces melodiosas que
suspendían los sentidos. Introducidos luego en el lugar santo, fijamos
la vista en la estatua de la diosa, resplandeciente de luz y ricamente
adornada. Allí era donde debían acabarse nuestras pruebas, y allí
hemos visto y oído cosas que no es permitido revelar. Únicamente diré
que, en la embriaguez de una alegría santa, hemos cantado himnos para
felicitarnos de nuestra dicha».


Preciso es confesar que la iniciación, a pesar de todo lo que
en ella se ve y se oye, no es casi más que una vana ceremonia.
Así es que cuantos la han recibido no son más virtuosos que los
demás, pues quebrantan todos los días el juramento que hicieron de
abstenerse de comer volatería, pesca, granadas, habas y algunas otras
especies de frutas y legumbres. Muchos de ellos han contraído esta
obligación sagrada por miras poco conformes a su objeto, pues casi en nuestros días se ha
visto al gobierno permitir la compra del derecho de participar de los
misterios para salir del apuro de las rentas públicas, y hace ya mucho
tiempo que se admiten a la iniciación mujeres de mala vida. Día vendrá,
pues, en que la corrupción desfigurará una asociación la más santa.






  CAPÍTULO LXVII.

  Historia del teatro de los griegos.




(Año 343 antes de J. C.) Por
este tiempo di yo fin a mis averiguaciones sobre el arte dramático.


En el seno de los placeres tumultuosos, y en los extravíos de la
embriaguez causados por las fiestas de Dioniso, se formó un arte el más
arreglado y sublime. Trasladémonos tres siglos más atrás del nuestro,
y veremos que, entre los poetas que entonces florecían, los unos
cantaban las acciones y las aventuras de los dioses y los héroes, y
los otros perseguían con malignidad los vicios y las extravagancias de
los hombres. Los primeros tomaban a Homero por modelo, los segundos se
autorizaban y abusaban de su ejemplo.





Conocíase ya la necesidad y el poder del arte teatral. Susarión y
Tespis, ambos naturales de un lugarcillo del Ática, se dejaron ver cada
cual al frente de una compañía de actores; el uno en las tablas y el
otro en un carro. El primero persiguió los vicios y las extravagancias
de su tiempo, y el segundo trató asuntos más nobles tomados de la
historia.


La excesiva afición que se propagó repentinamente, en la ciudad
y en el campo, a las composiciones dramáticas de estos dos autores,
justificó que era inútil la recelosa previsión de Solón. Los poetas,
que hasta entonces se habían ejercitado en los ditirambos y en la
sátira licenciosa, conociendo las reglas acertadas con que empezaban
a caracterizarse estos géneros, consagraron sus talentos a la comedia
y la tragedia: muy en breve variaron los asuntos del segundo de estos
poemas, empezando a tenerse por extraños al culto de Dioniso.


Frínico, discípulo de Tespis, dejó la tragedia en la infancia.
Esquilo la recibió de sus manos envuelta en un tosco vestido, con el
rostro cubierto de varios colores, o con una máscara sin carácter,
sin gracias, sin dignidad en sus movimientos, explicándose algunas
veces con decoro y elegancia, y otras muchas con un estilo débil, rastrero y obsceno. Este
padre de la tragedia se había distinguido en las batallas de Maratón,
de Salamina y de Platea, y desde su más tierna juventud se entregó a
la lectura de aquellos poetas que inmediatos a los tiempos heroicos,
concebían unas ideas tan grandes como sus hechos.


Introdujo un segundo actor en sus primeras tragedias, y más
adelante, a imitación de Sófocles, que acababa de entrar en la carrera
del teatro, añadió un tercero y algunas veces un cuarto: por esta
multiplicidad de personajes, uno de los actores venía a ser el héroe
de la pieza, y excitaba el principal interés. Sus planes son sumamente
sencillos: descuidaba o no conocía bastante el arte de salvar las
inverosimilitudes, de enlazar y desenlazar una acción, de ligar
íntimamente sus partes, y de acelerarla o suspenderla con conocimientos
u otros accidentes imprevistos. Únicamente interesa algunas veces por
la relación de los hechos y la viveza del diálogo, y en ocasiones por
la fuerza del estilo o por el terror del espectáculo. Parece que miraba
como esencial la unidad de acción y de tiempo, y como menos necesaria
la de lugar.


El carácter y las costumbres de los personajes son convenientes, y rara vez se desmienten.
Escogió continuamente sus modelos en los tiempos heroicos, y los
sostiene en la elevación en que Homero puso a los suyos. Se complace
en pintar almas vigorosas, francas, superiores al temor, amantes de la
patria, insaciables de gloria y de combates, más grandes que son hoy
día; tales como quisiera formarlas para la defensa de la Grecia, porque
escribía en tiempo de la guerra de los persas.


En tiempo de Esquilo no se conocía para el género heroico más que el
tono de la epopeya y el del ditirambo, los cuales se acomodaban tanto
a la elevación de sus ideas y de sus sentimientos que los trasladó a
la tragedia sin desfigurarlos. Dominado por un entusiasmo de que ya no
es dueño, prodiga los epítetos, las metáforas, todas las expresiones
figuradas de los sentimientos del alma, todo lo que da peso, fuerza,
magnificencia en el lenguaje, todo lo que puede en fin animarle y darle
expresión. Bajo su pincel vigoroso, las relaciones, las ideas, las
máximas, todo se convierte en imágenes admirables por su belleza o por
su singularidad.


La elocuencia de Esquilo era tan fuerte que no permitía sujetarla
a los adornos de
la elegancia, de la armonía y de la corrección, y su vuelo muy alto
y atrevido exponiéndose a extravíos y caídas. Su estilo en general
es noble y sublime, en algunas partes grande hasta el exceso, y
pomposo hasta la hinchazón, algunas veces desconocido y chocante por
comparaciones mezquinas, juegos pueriles de palabras, y otros vicios
que son comunes a este autor y a los que tienen más gusto y más genio.
A pesar de sus defectos, mereció un lugar muy distinguido entre los
poetas más célebres de la Grecia.


Acusado falsamente de haber revelado en una de sus piezas los
misterios de Eleusis, le fue difícil escaparse del furor de un pueblo
fanático. Habiendo abandonado su patria, pasó a Sicilia, donde el rey
Hierón le colmó de beneficios y honores, y allí murió poco tiempo
después, de edad de cerca de setenta años. Los atenienses decretaron
honores a su memoria, y más de una vez se ha visto a los autores que se
dedicaban al teatro ir a hacer libaciones en su sepulcro y declamar sus
obras alrededor de este fúnebre monumento.


Los progresos del arte fueron rápidos en extremo. Sófocles,
contemporáneo de Esquilo, disputó la gloria a este gran trágico. Nació Sófocles de una
familia noble de Atenas en el año cuarto de la olimpiada setenta
(hacia el año 497 antes de J. C.), y catorce años antes del nacimiento
de Eurípides. Después de la batalla de Salamina, puesto al frente de
un coro de jóvenes que alrededor de un trofeo entonaban cánticos de
victoria, llamó la atención del concurso por la bizarría y belleza de
su persona, y el voto de todos por la melodía de su lira; en diferentes
ocasiones le confiaron empleos importantes, ya civiles, ya militares. A
la edad de ochenta años, fue acusado por un hijo ingrato de que no se
hallaba ya en estado de dirigir los negocios de su casa, y se contentó
con leer en la audiencia el Edipo en Colono, cuya obra acababa
de hacer; los jueces, indignados por la acusación, le conservaron sus
derechos, y todos los circunstantes le condujeron en triunfo a su casa.
Murió a la edad de noventa y un años, después de haber gozado de una
gloria cuyo brillo se aumenta de día en día. A la muerte de Eurípides,
ocurrida poco antes de la suya, se dejó ver vestido de luto, acompañó
en su dolor a los atenienses, y en una pieza que daba no permitió que
los actores se pusiesen coronas.





Aplicose al principio a la poesía lírica, pero su ingenio le puso
muy pronto en un camino más glorioso, y su primer ensayo le fijó en él
para siempre. Siendo de edad de veintiocho años, concurría con Esquilo
que estaba en posesión del teatro, y después de la representación de
las obras se reunió en favor suyo la pluralidad de los votos, de modo
que su concurrente, resentido por esta preferencia, se retiró poco
tiempo después a Sicilia.


El joven Eurípides fue testigo de este triunfo de Sófocles; a la
edad de dieciocho años se le vio entrar en la carrera, y durante muchos
años recorrerla a la par de su rival, siendo semejantes a dos soberbios
competidores que con igual fogosidad aspiran a la victoria.


Diversas causas le empeñaron al fin de sus días a retirarse a la
corte de Arquelao, rey de Macedonia, que reunía en su corte a todos
los que se distinguían en las letras y en las artes. Murió pocos años
después, de edad de unos setenta y seis años, y los atenienses enviaron
diputados a Macedonia para pedir su cuerpo y trasladarle a Atenas,
pero Arquelao no escuchó sus súplicas, tuvo por un honor el conservar
los restos de un gran hombre, y le erigió un sepulcro magnífico cerca de su capital.
Al mismo tiempo le erigieron también los atenienses un cenotafio en el
camino que va desde la ciudad al Pireo. En Salamina, su patria nativa,
me llevaron, inmediatamente que llegué, a una gruta donde se pretende
que compuso la mayor parte de sus piezas dramáticas; también en el
lugar de Colono me enseñaron los habitantes más de una vez la casa en
que Sófocles pasó una parte de su vida.


Casi a un mismo tiempo perdió Atenas estos dos célebres poetas, y
apenas habían cerrado los ojos cuando Aristófanes compuso una pieza que
fue representada con aplauso, y en la cual señaló el primer lugar a
Esquilo, el segundo a Sófocles y el tercero a Eurípides. Esta decisión
era entonces conforme a la opinión de la mayoría de los atenienses.
Cualquiera que sea su mérito particular, y a pesar de las diferencias
que mediaban entre ellos, se verán siempre al frente de los que han
ilustrado la escena.


Aunque la comedia tenga el mismo origen que la tragedia, su historia
menos conocida indica revoluciones cuyos pormenores ignoramos, y
descubrimientos cuyos autores nos oculta. Habiendo nacido en las aldeas del Ática
hacia la olimpiada cincuenta (580 años antes de J. C.), acomodada
a las costumbres groseras de las gentes del campo, no se atrevía a
acercarse a la capital. Solo después de una larga infancia creció
de repente en Sicilia. En lugar de un amontonamiento de escenas sin
orden ni enlace, el filósofo Epicarmo estableció una acción, ligó
todas sus partes, la trató en una justa extensión, y la condujo hasta
el fin sin extravíos: sus composiciones, sujetas a las mismas leyes
que la tragedia, fueron luego conocidas en Grecia, sirvieron allí de
modelo, y la comedia participó en breve con su rival del voto público
y del homenaje debido a los talentos. Los atenienses en particular
la acogieron con el entusiasmo que pudiera excitar la noticia de una
victoria. Muchos de ellos se ejercitaron en este género, y sus nombres
adornan la lista numerosa de aquellos que desde Epicarmo hasta nuestros
días se han distinguido en él. Tales fueron entre los más antiguos,
Magnes, Cratino, Crates, Ferécrates, Eupolis y Aristófanes que murió
unos treinta años antes de mi llegada a Grecia. Todos vivieron en el
siglo de Pericles. La lectura de sus piezas prueba claramente que no
tuvieron más objeto
que el de agradar a la multitud; que todos los medios les parecieron
indiferentes, y que a su vez emplearon la parodia, la alegoría y la
sátira, sostenidas por imágenes las más obscenas y por expresiones las
más groseras.


Algunos, tratando un objeto en su generalidad, se abstuvieron de
toda injuria personal, pero otros fueron tan pérfidos que confundieron
los defectos con los vicios y el mérito con el ridículo. Espías en
la sociedad y delatores en el teatro, entregaron las reputaciones a
la malignidad de la multitud, y a su envidia los que tenían bienes,
mal o bien adquiridos. No había ciudadano, por elevado ni despreciado
que fuera, que estuviese a salvo de los tiros de ellos; a veces le
señalaban valiéndose de ciertas alusiones de fácil aplicación, y en
muchas ocasiones por sus nombres y las facciones del rostro figuradas
en la máscara del actor. Los autores de estas sátiras recurrían a la
impostura para saciar su encono, y a las injurias indecentes para
complacer al populacho. Con el veneno en la mano recorrían todas las
clases de ciudadanos y lo interior de las casas para sacar a luz
todos los horrores que el tiempo no había descubierto. Otras veces
se desencadenaban
contra los filósofos, los poetas trágicos y sus propios rivales.
Eurípides se vio toda su vida perseguido por Aristófanes, y unos mismos
espectadores celebraron las piezas del primero, y la crítica que hacía
el segundo.


La parte más sana de la nación murmuraba, y algunas veces con éxito,
de los atentados de la comedia, hasta que al fin salió un decreto
prohibiendo su representación; después otro que prohibía también el
nombrar personas, y en el tercero el insultar a las autoridades; pero
estos decretos se olvidaban o revocaban luego.


Hacia el fin de la guerra del Peloponeso, habiéndose apoderado del
gobierno un corto número de ciudadanos, se trató al momento de reprimir
la licencia de los poetas, permitiendo a la persona agraviada que los
demandase en juicio. El terror que inspiraron estos hombres poderosos
produjo en la comedia una revolución repentina. Ya no se oyeron sátiras
directas contra los particulares, ni invectivas contra los jefes del
estado, ni tuvieron retratos en las máscaras. El mismo Aristófanes se
sometió a la reforma en sus últimas piezas, y los que le siguieron
después, tales como Eubulo, Antífanes y otros muchos, respetaron las reglas de la
decencia.


Este es el estado en que se hallaba la comedia durante mi residencia
en Grecia. Algunos continuaban tratando y glosando los asuntos
históricos y fabulosos, pero los más preferían los fingidos; y el
mismo espíritu de análisis y de observación que conducía a recoger
en la sociedad aquellos rasgos dispersos cuya reunión caracteriza la
grandeza de alma o la pusilanimidad, empeñaba a los poetas a pintar en
lo general las singularidades que impactan a la sociedad o las acciones
que la deshonran.


La comedia había llegado a ser un arte arreglado, pues los filósofos
habían podido definirla diciendo que imita no todos los vicios, sino
únicamente aquellos que son susceptibles de ponerse en ridículo, y
añadían que, a ejemplo de la tragedia, puede exagerar los caracteres
para hacerlos más interesantes.


Después de haber seguido los progresos de la tragedia y de la
comedia, me falta hablar de un drama que reúne a la gravedad de la
primera, la alegría de la segunda. La sátira tuvo también su origen en
las fiestas de Dioniso, donde los coros de sátiros y de silenos hacían
alternar con dichos
jocosos los himnos que cantaban en honor de este dios.


Esto dio la primera idea de la sátira, poema en que se tratan los
asuntos más serios de un modo conmovedor y cómico al mismo tiempo.
Se distingue de la tragedia en la especie de personajes que admite,
en la catástrofe, que nunca es funesta, en el estilo, los chistes y
las bufonadas que constituyen el principal mérito; se distingue de
la comedia por la naturaleza del asunto, por el tono de dignidad que
reina en algunas de sus escenas y el cuidado que se pone en apartar
las personalidades; y se distingue de una y otra por los ritmos que le
son propios, por la sencillez de la fábula, por los límites prescritos
a la duración de la acción, y porque la sátira es una pieza corta que
se da después de la representación de la tragedia para descanso de los
espectadores.


La escena presenta a la vista bosques, montes, grutas y perspectivas
varias. Los personajes del coro disfrazados del modo extravagante
que se atribuye a los sátiros, unas veces ejecutan danzas vivas y
saltadoras, otras hacen diálogos o cantan con los dioses o los héroes,
y de la diversidad de ideas, sentimientos y expresiones resulta un
contraste raro y singular.






  

  CAPÍTULO LXVIII.

  Representaciones de las piezas en el teatro
  de Atenas.




Al principio era el teatro de
madera, pero habiéndose hundido cuando estaban representando una pieza
de un autor antiguo, después lo construyeron de piedra, y subsiste
todavía en el ángulo sudeste de la ciudadela. Voy a describir el plan
del edificio.


Mientras se representa no se permite a nadie permanecer en la
platea, habiendo demostrado la experiencia que si no estuviese
enteramente desocupada, se oiría menos la voz.


El proscenio se divide en dos partes: la una más alta, donde recitan
los actores, y la otra más baja, donde está por lo regular el coro.
Esta última está levantada diez a doce pies encima de la platea y desde
ella se puede subir, de forma que el coro, colocado en este lugar,
puede volverse fácilmente hacia los actores o hacia los asistentes.


El teatro está descubierto, y de aquí resulta que cualquier
lluvia repentina obliga a los espectadores a refugiarse bajo los
pórticos y en los
edificios públicos de las inmediaciones.


En el vasto recinto del teatro se celebran con frecuencia
certámenes, ya de poesía, ya de música o de danza, con los cuales se
solemnizan las grandes fiestas. Este edificio está consagrado a la
gloria, y sin embargo se han visto allí en un mismo día una pieza de
Eurípides y una función de títeres.


Distínguense dos clases de actores: unos que están especialmente
encargados de seguir el hilo de la acción, y otros que componen el
coro. Para explicar sus funciones recíprocas, daré aquí una idea de la
división de las piezas.


Además de las partes que constituyen la esencia de un drama, y
que son la fábula, las costumbres, la dicción, las ideas, la música
y el aparato, es preciso considerar también las que lo dividen en su
extensión, tales como el prólogo, el episodio, el exordio y el coro.


El prólogo comienza con la pieza y acaba con el intermedio primero
o entre acto. El episodio por lo general llega desde el primero hasta
el último intermedio. El exordio comprende cuanto se dice después
del último intermedio. En la primera de estas partes se hace la exposición, y comienza
algunas veces la intriga: la acción se desenvuelve en la segunda
y se desenlaza en la tercera. Estas tres partes no guardan entre
sí proporción alguna, y así es que en el Edipo en Colono de
Sófocles, que contiene mil ochocientos sesenta y dos versos, solo el
prólogo comprende setecientos.


Nunca está desierto el teatro: el coro se presenta a veces en la
primera escena, y si tarda más en salir, se le debe introducir con
naturalidad; si se va, solo es por algunos instantes y con causa
legítima. Según lo requiere el asunto, el coro está compuesto de
hombres o de mujeres, de viejos o de jóvenes, de ciudadanos o de
esclavos, de sacerdotes o de soldados, etc., siempre en número de
quince en la tragedia, y de veinticuatro en la comedia, y siempre de un
estado inferior al de los personajes principales de la pieza. Como el
coro por lo común representa al pueblo o a quien al menos es parte de
él, está prohibido a los extranjeros, aun a los establecidos en Atenas,
formar parte de él, por la misma razón que les está prohibido asistir a
la asamblea general de la nación.


Durante la pieza, tan pronto ejerce el coro la función de actor
como da forma al intermedio. Bajo el primer aspecto se introduce en la acción, canta o
declama con los personajes, sirviéndole su corifeo de intérprete; en
ciertas ocasiones se divide en dos grupos, dirigidos por dos jefes que
refieren algunas circunstancias de la acción, o que se comunican sus
temores o sus esperanzas. Esta clase de escenas, que casi siempre son
cantadas, concluyen a veces reuniéndose las dos partes del coro. Bajo
el segundo aspecto, se reduce a lamentarse de las desgracias de la
humanidad, o a implorar el auxilio de los dioses en favor del personaje
que le interesa.


En cada tragedia se necesitan tres actores para los tres primeros
papeles que saca por suerte el principal arconte, y en consecuencia
les asigna la pieza en que deben representar. El autor solamente tiene
el privilegio de escogerlos cuando ha ganado la corona en una de las
fiestas anteriores.


Algunas veces representan unos mismos autores en la tragedia y la
comedia, pero rara vez se ve que sobresalgan en ambos géneros. Es
inútil advertir que alguno ha sobresalido siempre en los primeros
papeles, que algunos nunca han pasado de los terceros, y que hay
papeles que requieren una fuerza extraordinaria, como el de Áyax
furioso.





Dan crecidos sueldos a los actores que han adquirido gran
celebridad, tanto que yo he visto a Polo ganar un talento en dos días
(más de 20 mil reales vellón). Su salario se arregla por el número de
piezas que representan, y así que sobresalen en el teatro de Atenas,
los buscan y solicitan de las principales ciudades de Grecia. Si
faltan a las contratas que hacen, están obligados a pagar cierta suma
estipulada en el contrato, y por otra parte la república les impone una
multa cuando se ausentan durante las solemnidades.


Se canta en los intermedios, y se declama en las escenas siempre
que el coro calla. En el canto dirige la flauta a la voz, y en la
declamación la dirige una lira que la impide que decaiga.


Con respecto al canto, se observaban antiguamente con rigor las
leyes de él, pero en el día se infringen impunemente las respectivas
a los acentos y cantidad. Para asegurar la ejecución de las demás, el
maestro del coro en defecto del poeta, ejercita y ensaya por mucho
tiempo a los actores antes de representar las piezas; mide el compás
con el pie o con la mano, o de otra manera que dé movimiento a los
coristas siempre atentos a sus ademanes. No se limita a dirigir la voz de los que están
a sus órdenes, pues debe también darles lecciones de dos especies de
danzas propias del teatro. La una es la danza propiamente tal, que los
coristas ejecutan solamente en ciertas piezas y en ciertas ocasiones,
por ejemplo, cuando alguna plausible noticia les obliga a entregarse
a los arrebatos de la alegría. La otra, que se ha introducido muy
tarde en la tragedia, es aquella que arreglando los movimientos y las
diversas inflexiones del cuerpo, ha llegado a pintar con más exactitud
que la primera las acciones, las costumbres y los sentimientos. De
todas las imitaciones esta es acaso la más enérgica, porque la palabra
no debilita su elocuencia rápida, todo lo expresa, dejando vislumbrarlo
todo, y no es menos propia para satisfacer el entendimiento que para
mover el corazón.


No siendo esta clase de danza una sucesión de movimientos y de
pausas expresivas, como la armonía, es visto que ha debido verificarse
en las diferentes especies de drama. La de la tragedia debe representar
almas que sufren sus pasiones, su dicha y su inforturnio con la
decencia y firmeza que convienen a la elevación de su carácter.





Es menester que la actitud de los actores semeje a los modelos que
toman los escultores para dar hermosas posiciones a sus estatuas: que
las evoluciones de los coros se ejecuten con el orden y la disciplina
de las marchas militares; y, en fin, que todas las señales exteriores
concurran con tanta exactitud a la unidad del interés que resulte de
ello un concierto tan agradable a la vista como al oído.


La danza de la comedia es libre, familiar, a veces vil, y las más
deshonrada con licencias tan groseras que el mismo Aristófanes tiene
por un mérito el haberlas desterrado de algunas piezas suyas.


En el drama que se llama sátira, esta danza es viva y tumultuosa,
pero sin expresión, y sin relación con las palabras.


Los actores tienen trajes y atributos adecuados a sus papeles. Los
reyes ciñen su frente con una diadema, se apoyan en un cetro coronado
de un águila, y visten ropas talares en que brilla a la vez el oro, la
púrpura y toda clase de colores. Los héroes se presentan comúnmente
cubiertos con una piel de león o de tigre, con espada ceñida,
armados de lanza, carcaj y maza: los que se hallan en infortunio con
vestidura negra, oscura o cenicienta y algunas veces desgarrada: la edad y el sexo, el
estado y la situación actual de un personaje se dan a entender casi
siempre por la forma y el color de su vestidura. Pero aún se indican
mejor por una especie de casco que les cubre enteramente la cabeza,
y que sustituyendo una fisonomía distinta de la del actor, causa
ilusiones sucesivas mientras dura la pieza. Hablo de aquellas máscaras
que se diversifican de muchos modos, ya en la tragedia, ya en la
comedia y la sátira. Unas están guarnecidas de cabellos de diferentes
colores, los otros de una barba más o menos larga, más o menos espesa,
y otras reúnen cuanto es posible los atractivos de la juventud y de la
belleza. Las hay que tienen una boca enorme forrada interiormente de
láminas de cobre o de cualquier otro cuerpo sonoro, a fin de que la
voz adquiera así bastante fuerza y tono para que se oiga en el vasto
recinto donde están sentados los espectadores; hay algunas, en fin,
sobre las que se eleva un tupé que acaba en punta y que recuerda el
antiguo peinado de los atenienses. Se sabe que cuando se hicieron los
primeros ensayos del arte dramático, había la costumbre de juntar y
atarse los cabellos por encima de la cabeza.





Hubo un tiempo en que la comedia ofrecía a los espectadores el
retrato de aquellos a quienes atacaba abiertamente; pero hoy día, más
decente, solo se ciñe a presentar semejanzas generales y relativas
a los vicios y ridiculeces que persigue, aunque bastan para que se
conozca al instante al amo, al criado, al parásito, al viejo indulgente
o severo, al joven arreglado o desordenado en sus costumbres, la
soltera adornada con sus atractivos, y la matrona distinguida por su
comportamiento y sus canas.


Es verdad que no se ve la graduación de las pasiones sucederse en
el rostro del actor, pero la mayoría de los espectadores está tan
distante de la escena que de modo alguno podrían captar un lenguaje
tan elocuente. Aún hay otros inconvenientes mayores: la máscara quita
a la voz parte de aquellas inflexiones que le dan tantos encantos
en la conversación, sus tránsitos son algunas veces repentinos, sus
entonamientos duros y, digámoslo así, escabrosos. La risa se altera,
y si no se maneja con arte, su gracia y su efecto se desvanecen a
un tiempo. En fin, ¿quién podrá sufrir el aspecto de aquella boca
disforme, siempre inmóvil y boquiabierta, aun cuando el actor está
en silencio? Sin embargo, como se permite mudar de máscara en cada escena, y pueden
imprimirse en ellas los síntomas de los principales afectos del alma,
pueden conservar y justificar el error de los sentidos, y añadir a la
imitación un nuevo grado de verosimilitud.


Bajo este mismo principio, se da muchas veces a los actores en la
tragedia una estatura de cuatro codos (seis pies, siete pulgadas),
conforme a la de Heracles y de los primeros héroes. A este fin usan
de coturnos, especie de calzado a veces de cuatro o cinco pulgadas de
alto, alargan sus brazos con guantes y agrandan artificialmente el
pecho, los costados y todas las demás partes del cuerpo a proporción;
y cuando, con arreglo a las leyes de la tragedia que requiere una
declamación fuerte y a veces vehemente, la persona o figura disfrazada
con magnífico ropaje despide una voz sonora que se oye a lo lejos,
hay pocos espectadores que no se conmuevan al ver aquella majestad
imponente, y que no se hallen dispuestos a experimentar las sensaciones
que se intenta comunicarles.


Antes de que empiece la representación, se purifica el
lugar, y cuando se ha acabado, suben los magistrados al teatro
y hacen libaciones en un altar consagrado a Dioniso. Estas ceremonias parece que
imprimen un carácter religioso a los placeres que anuncian y que
terminan.


Las decoraciones con que hermosean la escena causan también ilusión
a la multitud. Según la naturaleza del asunto, el teatro representa un
campo ameno, una soledad espantosa, una playa cercada de precipicios y
hondas grutas, tiendas armadas cerca de una ciudad sitiada o cerca de
un puerto cubierto de naves. Por lo común la acción es en el vestíbulo
de un palacio o de un templo; enfrente hay una plaza, y al lado se ven
algunas casas formando dos calles principales, la una hacia el oriente
y la otra al occidente.


La representación requiere un gran número de máquinas; con unas
ejecutan y fingen vuelos y bajadas de los dioses, y apariciones de
sombras; con otras causan efectos naturales, tales como el humo, la
llama, el trueno, cuyo ruido se imita dejando caer guijarros desde
muy alto en un vaso de bronce. Hay también otras máquinas que, dando
vueltas sobre ruedas, presentan lo interior de una casa o de una tienda
de campaña. De este modo se presenta a Áyax en medio de los animales
que ha inmolado a su furor.





Hay empresarios encargados de una parte del gasto que ocasiona
la representación de las piezas, y reciben de los espectadores una
corta retribución para indemnizarse. Algunas veces dan la función
gratis, y otras distribuyen billetes que equivalen a la paga
ordinaria, hoy día de dos óbolos.






  CAPÍTULO LXIX.

  Conversaciones sobre la naturaleza y objeto
  de la tragedia.




Había yo conocido en casa de
Apolodoro a uno de sus sobrinos llamado Zópiro, mozo de talento, y
ardiente del deseo de dedicar su ingenio al teatro; vino a verme un día
y encontró en mi casa a Nicéforo, poeta que después de algunos ensayos
en el género cómico se creía en disposición de preferir el arte de
Aristófanes al de Esquilo.


Zópiro me habló de su pasión con nuevo ardor. «No es extraño», me
decía, «que no se hayan recopilado aún las leyes de la tragedia, pues
aunque tenemos grandes modelos, no por esto dejan de tener grandes
defectos.


»En otro tiempo el ingenio tomaba vuelo sin detenerse en nada, pero hoy se trata
de sujetarle a leyes, sin que nadie nos instruya de ellas». Estando en
esto, vimos entrar a Teodectes, autor de muchas tragedias excelentes,
Polo, uno de los más hábiles actores de la Grecia, y otros amigos
nuestros que juntaban un gusto delicado a unos conocimientos profundos.
Tomando inmediatamente a Zópiro de la mano, le dije a Teodectes:
«Permitidme que os confíe a este hombre, pues quiere entrar en el
templo de la gloria y le dirijo a los que saben el camino». Teodectes
manifestó que se tomaba interés, y prometió sus consejos para en caso
necesario. «Estamos con mucha prisa», añadí yo, «y es el caso que ahora
mismo necesitamos un código de preceptos». «¿Y donde los hallamos?»,
respondió, «teniendo talentos y modelos, se entrega uno a veces a
la práctica de un arte, pero como la teoría debe considerarse en su
esencia y elevarse hasta la belleza ideal, es preciso que la filosofía
ilumine el gusto y dirija la experiencia. Bien quisiera responder a
lo que esperáis de mí, pero bajo condición de que siempre me he de
excusar con la autoridad de Aristóteles, que vos mismo me iluminéis con
vuestras luces, y que únicamente se ventilarán los puntos más esenciales». A pesar de
esta última condición, nos vimos precisados a reunirnos muchos días
seguidos. Voy a manifestar el resultado de nuestras conferencias del
modo más breve y más claro que me sea posible.


En la primera, a petición de Zópiro, señaló Teodectes por asunto
de la tragedia el interés que excita el terror y la compasión.
«Para producir este efecto», añadió, «os presento una acción grave,
entera y de cierta extensión. Dejando a la comedia los vicios y las
extravagancias de los particulares, la tragedia no pinta más que
grandes infortunios, que va a tomarlos en la clase de los reyes y
los héroes. Nuestros primeros autores se ejercitaban comúnmente
sobre los personajes célebres de los tiempos heroicos, y nosotros
hemos conservado este uso porque los republicanos contemplan siempre
con una risa maligna el rodar los tronos por el suelo, y la caída
de un soberano que arrastra la de un imperio. Las desgracias de
los particulares no podrán prestar lo maravilloso que requiere la
tragedia.


»La acción debe ser entera y perfecta, es decir, que debe tener un
principio, un medio y un fin. Esta regla se conocerá por un ejemplo:
en la Ilíada la acción empieza por la disputa de Agamenón y de Aquiles, se perpetúa por los
males sin cuento que causa la retirada del segundo, y concluye cuando
cede a las lágrimas de Príamo. En efecto, cuando acaba esta escena
afectuosa, nada tiene el lector que desear.


»No penséis, como algunos autores, que la unidad de la acción no
es otra cosa que la unidad del héroe, ni vayáis como ellos a abrazar
en un poema todos los pormenores de la vida de Teseo o de Hércules,
porque es debilitar o destruir el interés el prolongarle con exceso o
esparcirle en un gran número de puntos. Admirad la sabiduría de Homero,
que únicamente ha escogido para la Ilíada un episodio de la guerra de
Troya.


»Sería de desear que la acción no durase más que la representación
de la pieza, pero tratad a lo menos de reducirla al espacio de tiempo
que transcurre desde que sale el sol hasta que se pone. Insisto
sobre la acción porque es, digámoslo así, el alma de la tragedia,
y el interés teatral depende particularmente de la fábula o de la
constitución del argumento».


«Los hechos confirman este principio», interrumpió Polo. «Yo he
visto que han tenido aceptación algunas piezas cuyo mérito se reducía a una fábula
bien dispuesta y seguida hábilmente, y he visto también otras
costumbres, ideas y estilo que parecía aseguraban el mejor éxito, y sin
embargo fueron despreciadas porque estaban mal dispuestas, que es el
defecto en que incurren todos los principiantes».


«Empezad pues», replicó Teodectes, «bosquejando vuestro argumento,
y luego le enriqueceréis con los adornos de que es susceptible. Al
disponerle, acordaos de la diferencia que media entre el historiador y
el poeta. El uno cuenta las cosas como han sucedido, y el otro como han
podido o debido acontecer. Si la historia no os ofrece más que un hecho
desnudo de circunstancias, os será lícito hermosearlo con la ficción,
y juntar a la acción principal acciones particulares que la harán más
interesante; pero no os olvidéis de conservar la verosimilitud al
exponer los hechos y las circunstancias».


Al decir esto se hizo general la conversación, versando sobre los
diferentes géneros de verosimilitud; se atendió a que hay una para el
pueblo, y otra para las personas ilustradas; y se convino en atenerse a
las que requiere un espectáculo en que domina la multitud.





Después de algunas otras observaciones sobre la verosimilitud, nos
separamos.


Al día siguiente, cuando todos llegaron, dijo Zópiro a Teodectes:
«Ayer nos hicisteis ver que la ilusión teatral debe estar fundada en
la unidad de acción y en la verosimilitud. ¿Qué otra cosa, pues, se
necesita?».


«Lograr el fin de la tragedia», respondió Teodectes, «el cual se
reduce a excitar el terror o la compasión, y esto se consigue: 1.º
por el espectáculo, cuando se nos presenta Edipo con una máscara
ensangrentada, Telefo andrajoso y las Euménides con atributos
horrorosos; 2.º por la acción, cuando el objeto y la manera de ligar
los incidentes bastan para conmover fuertemente a los espectadores.
En el segundo de estos medios brilla particularmente el genio del
poeta. No se crea que es necesario excitar en el espectador sensaciones
penosísimas y muy dolorosas. Todavía hay memoria de Amasis, aquel
rey de Egipto que habiendo llegado al colmo de la desgracia, no pudo
verter una lágrima viendo a su hijo caminar al suplicio, y prorrumpió
en llanto cuando vio a uno de sus amigos cargado de cadenas alargar
la mano a los que pasaban. Este último cuadro enterneció su corazón,
mientras que el primero le había endurecido. Alejad de mí esos excesos de terror, esos
golpes fulminantes que ahogan la compasión; evitad ensangrentar la
escena, y no permitáis que venga Medea al teatro a degollar a sus
hijos, Edipo a sacarse los ojos, y Áyax a traspasarse con la espada.
Esta es una de las reglas principales de la tragedia.


»Observad», continuó Teodectes, «observad como una acción que
pasa entre dos personas enemigas o indiferentes no hace más que una
impresión pasajera, siendo así que uno experimenta fuertes sensaciones
cuando se ve que alguno va a perecer a manos de un hermano, de un
hijo o de aquellos mismos que le dieron el ser. Haced pues, si es
posible, que vuestro héroe lidie con la naturaleza, pero no escojáis
a un malvado que pase de la desdicha a la felicidad, o de esta a la
desdicha, pues no excitará ni terror ni compasión. No escojáis tampoco
un hombre que dotado de una virtud sublime caiga en la desgracia sin
merecerla.


»Diréis quizás que os hablo un lenguaje nuevo, y a esto os añado que
es el de los filósofos, que en estos últimos tiempos han reflexionado
acerca de la especie de placer que debe procurar la tragedia.





»¿Cuál es pues la pintura que la tragedia debe presentar en la
escena? La de un hombre de bien que pueda en cierto modo culparse de
su desgracia. ¿Acaso no habéis observado que las desgracias de los
particulares, y hasta las revoluciones de los imperios, no dependen
muchas veces sino de la primera falta, lejana o próxima, cuyas
consecuencias son tanto más terribles cuanto eran menos previstas?
Aplicad esta observación y hallaréis en Tiestes la venganza llevada
al extremo; en Edipo y en Agamenón, falsas ideas sobre el honor y la
ambición; en Áyax, un orgullo tan desmedido que desdeña el auxilio
del cielo; en Hipólito, la injuria hecha a una divinidad celosa; en
Yocasta, el olvido de los más sagrados deberes; en Príamo y en Hécuba,
demasiada condescendencia con el raptor de Helena; y en Antígona, los
sentimientos de la naturaleza preferidos a las leyes establecidas».


«Según eso», dijo Polo, «¿desaprobáis aquellas piezas en que el
hombre se hizo infeliz y culpable a pesar suyo? Sin embargo siempre han
sido aplaudidas, y siempre se verterá llanto por la suerte deplorable
de Fedra, de Orestes y de Electra».


Esta observación dio a todos motivo de una disputa acalorada. Unos sostenían que
adoptar el principio de Teodectes era condenar el antiguo teatro, cuyo
único móvil es el de los decretos ciegos del destino: otros observaban
que, en la mayor parte de las tragedias de Sófocles y de Eurípides,
tales decretos, aunque mencionados de cuando en cuando en el discurso,
no influían ni en las desgracias del primer personaje, ni en la marcha
de la acción.


Con este motivo se habló de aquel hado irresistible, tanto para
los dioses como para los hombres. Este dogma, decía uno, parece más
peligroso de lo que es efectivamente; y así es que, si observáis a sus
partidarios, veréis que discurren como si nada pudiesen y obran como
si lo pudiesen todo. Otros, después de haber demostrado que únicamente
sirve para disculpar los crímenes y desalentar a la virtud, preguntaron
como había podido establecerse.


«Hubo un tiempo», respondió uno, «en que no pudiéndose contener a
los opresores de los débiles con el freno del remordimiento, se imaginó
refrenarlos con el temor de la religión, y entonces se miró como una
impiedad no solamente el ser negligente en cuanto al culto de los
dioses o despreciar
su poder, sino también el despojar sus templos, robar los rebaños
consagrados a ellos o insultar a sus ministros.


»Semejantes crímenes se debían castigar, a no ser que el culpable
reparase el insulto y fuese al pie de los altares a sujetarse a las
ceremonias destinadas para justificarle.


»Los sacerdotes no le perdían de vista, y si la fortuna le era
propicia, colmándole de beneficios, decían que los dioses le hacían
aquellos favores para hacerle caer en el lazo; mas si experimentaba
alguna de aquellas adversidades anexas a la condición humana,
exclamaban diciendo que la ira celeste debía descargar sobre su
cabeza, y que cuando se sustraía al castigo durante su vida, entonces
decían que el rayo estaba suspenso, pero que sus hijos y sus nietos
sufrirían el peso y la pena de su iniquidad. Acostumbráronse, pues,
a ver la venganza de los dioses, persiguiendo al culpable hasta su
última generación; venganza mirada como justicia con respecto al que la
mereció, y como nada en cuanto a los que habían recibido tan funesta
herencia. Con esta solución creyeron aplicar aquel encadenamiento
de maldades y de
desastres que destruyeron a las familias más antiguas de la Grecia.


»¡Felices, no obstante, las naciones cuando la venganza celeste solo
se extiende a la posteridad del culpable! ¡Oh, cuántas veces se la ha
visto descargar sobre un reino entero! ¡Cuántas también los enemigos de
un pueblo lo han llegado a ser de sus dioses, aunque jamás los habían
ofendido!


»A esta idea injuriosa para la divinidad, sustituyeron después otra
que no lo era menos. Algunos sabios, atemorizados por las vicisitudes
que trastornan las cosas humanas, supusieron un poder que se burla de
nuestros proyectos, y nos aguarda en el momento de la felicidad para
inmolarnos a su cruel envidia.


»De estos monstruosos sistemas», añadió Teodectes, «resulta que
un hombre puede ser impelido al crimen o a la desgracia por solo el
impulso de una divinidad a quien su familia, su nación o su prosperidad
es odiosa. Sin embargo, como la dureza de esta doctrina se hacía sentir
mejor en una tragedia que en otros escritos, nuestros primeros autores
no la anunciaron con frecuencia sino con ciertos correctivos, y de este
modo se acercaron a la regla que acabo de establecer.





»El dogma de la fatalidad, o el hado, no domina en parte alguna
con tanto imperio como en las tragedias de Orestes y de Electra; pero
por más que se trate de referir el oráculo que les manda vengar a su
padre; de llenarlos de terror antes del crimen y de remordimientos
después de haberlo cometido; de tranquilizarles con la aparición de
una divinidad que los disculpa y les promete una suerte más feliz:
estos asuntos no dejan de ser contrarios al objeto de la tragedia. Los
aplauden, no obstante, porque no hay cosa más propia para conmover que
el peligro de Orestes, las desgracias de Electra y el reconocimiento de
los dos hermanos; y porque todo se hermosea con la pluma de Esquilo,
de Sófocles y de Eurípides. Hoy que la sana filosofía nos prohíbe
atribuir a la divinidad el menor movimiento de envidia o de injusticia,
dudo de que semejantes fábulas, tratadas por la primera vez con la
misma superioridad, lleguen a reunir la aceptación general. A lo menos
sostengo que se vería con disgusto al principal personaje mancillarse
con un crimen atroz.


»Cada asunto ofrece variedades sin número», continuó Teodectes,
después de haberle
interrumpido muchas veces acerca de lo que acababa de decir,
«variedad en las fábulas que son simples o intrincadas; variedad en
los incidentes que incitan el terror o la compasión; variedad en los
reconocimientos que son uno de los principales recursos de lo patético,
particularmente cuando hacen una revolución repentina en el estado de
las personas. Los hay de muchas especies, unos sin arte, que comúnmente
han llegado a ser el recurso de los poetas medianos y están fundados
en signos accidentales o naturales, por ejemplo, brazaletes, collares,
cicatrices o señales impresas en el cuerpo; otros muestran invención, y
los más bellos nacen de la acción.


»Variedad en los caracteres. El de los personajes que aparecen con
frecuencia en el escenario es decidido entre nosotros, pero solo en
su generalidad. Aquiles es impetuoso y violento, Odiseo prudente y
disimulado, Medea implacable y cruel. Pero todas estas cualidades se
pueden graduar de tal manera que de un solo carácter resulten muchos
que solamente sean parecidos en lo principal: tales son el de Electra
y el de Filoctetes en Esquilo, Sófocles y Eurípides. Es permitido
exagerar los defectos
de Aquiles, pero es mejor debilitarlos con el esplendor de sus
virtudes, como ha hecho Homero. Siguiendo este modelo, Agatón dio un
Aquiles que no se había visto aún en el teatro.


»Variedad en las catástrofes. Las unas acaban en la felicidad, y
las otras en la desventura; las hay en que por una doble mudanza,
los buenos y los malos experimentan un cambio de fortuna. La primera
variedad conviene únicamente a la comedia».


«¿Y qué decís», preguntó Zópiro, «de las apariciones de los dioses?
¡Oh, cuán favorables al espectáculo!». «¡Cuán cómodas al poeta!»,
añadió Nicéforo. «No las tolero», respondió Teodectes, «sino cuando es
necesario sacar de lo pasado a lo venidero las luces que no se pueden
adquirir por otras vías; no mediando este motivo, el prodigio honra más
al maquinista que al autor.


»Conformémonos con las leyes de la razón y las reglas de la
verosimilitud, y sea vuestra fábula constituida de modo que se
presente, se enrede y desenlace por sí misma; que no venga un agente
celestial a instruirnos, en un frío prólogo, de lo que ha sucedido
antes y de lo que debe suceder después; que la intriga o enredo forme
obstáculos que han precedido a la acción, y por los que la acción produzca, se enrede
más y más desde las primeras escenas hasta el momento en que empiece
la catástrofe; que los episodios no sean largos ni muchos; que los
incidentes nazcan rápidamente unos de otros y traigan acontecimientos
imprevistos; en una palabra, que las diferentes partes de la acción se
hallen entre sí tan trabadas que, quitando o mudando una siquiera, el
todo se destruya o mude. No imitéis a aquellos autores que ignoran el
arte de acabar ingeniosamente una intriga felizmente bien urdida, y que
después de haberse metido imprudentemente en medio de los escollos, no
imaginan otro recurso para salir de ellos que implorar el auxilio del
cielo.


»Acabo de indicaros los diversos modos de tratar la fábula, a lo
cual podéis juntar las diferencias sin número que os ofrecerán las
ideas y sobre todo la música. Así pues, no podréis quejaros ya de la
esterilidad de nuestros asuntos, y no olvidéis que inventarlos es lo
mismo que presentarlos bajo una nueva forma».


En la tercera sesión se trató de las costumbres, de las ideas, de
los sentimientos y del estilo que convienen a la tragedia.


«En las obras de imitación», dijo Teodectes, «y sobre todo en la epopeya y en el drama,
lo que se llama costumbres es la exacta conformidad de las acciones,
de los sentimientos, de las ideas y los discursos del personaje con su
carácter. Es necesario, pues, que desde las primeras escenas se conozca
por lo que se hace y lo que se dice cuáles son sus inclinaciones
actuales y cuáles también sus proyectos ulteriores.


»Las costumbres caracterizan al que obra, y por lo mismo deben ser
buenas. Lejos de recargar los defectos, debéis disminuirlos.


»La poesía, así como la pintura, favorece al retrato sin faltar
a la semejanza. No manchéis el carácter de un personaje, aunque sea
subalterno, sino cuando os veáis en la precisión de hacerlo.


»Es menester también que las costumbres sean convenientes, parecidas
e iguales, propias de la edad y de la dignidad del personaje, que no se
opongan a la idea que nos dan de un héroe las tradiciones antiguas, y
que no se contradigan en el discurso de la pieza.


»Si queréis darle realce y brillo, haced que tengan un contraste
entre sí. Notad como en Eurípides se hace interesante el carácter de
Polinices por el de Etéocles su hermano, y en Sófocles el carácter de Electra por el de
Crisótemis su hermana.


»Nosotros debemos, como los oradores, excitar en nuestros jueces la
compasión, el terror y la indignación; probar como ellos una verdad,
refutar una objeción y aumentar o disminuir un objeto. En los tratados
de retórica encontraréis los preceptos, así como los ejemplos en las
tragedias que son el ornamento del teatro. Aquí es donde brillan
la belleza de los pensamientos y la elevación de los sentimientos;
aquí donde triunfan el lenguaje de la verdad y la elocuencia de
los desgraciados. Ved a Mérope, Hécuba, Electra, Antígona, Áyax,
Filoctetes, rodeados ya de los horrores de la muerte, ya de los de
la vergüenza y la desesperación; escuchad aquellos acentos de dolor,
aquellas exclamaciones que despedazan el corazón, aquellas expresiones
apasionadas que, desde el uno al otro extremo del teatro, hacen resonar
los gritos de la naturaleza en todos los corazones y fuerzan a los ojos
a llenarse de lágrimas. ¿De dónde vienen pues estos efectos admirables?
Proceden de que nuestros autores poseen en sumo grado el arte de poner
sus personajes en situaciones las más tiernas, entregándose enteramente
al sentimiento único
y profundo que exigen las circunstancias.


»No dejéis de estudiar continuamente nuestros grandes modelos:
penetraos de sus bellezas, pero aprended sobre todo a juzgarlas,
sin que una servil admiración os empeñe a respetar sus errores. Las
sentencias claras, precisas y naturales son muy del gusto de los
atenienses, pero es menester escogerlas con tino, porque miran con
horror las máximas subversivas de la moral.


»Aunque el estilo de la tragedia no sea ya tan pomposo como lo era
en otro tiempo, es necesario no obstante que sea adecuado a la dignidad
de los pensamientos. Emplead las gracias de la elocución para encubrir
las inverosimilitudes que os veréis en la precisión de admitir; pero
si tenéis ideas que explicar o caracteres que juntar, guardaos de
oscurecerlos con vanos adornos. Evitad las expresiones ruines, y no
olvidéis que a cada especie de drama le conviene un tono particular y
unos colores distintos».


Cuanto Teodectes acababa de decirme sobre el estilo conveniente a la
tragedia dio motivo a varias observaciones de Nicéforo, y más todavía
acerca de las expresiones familiares, y algunas veces de un cómico bajo usadas por
grandes poetas, tales como Esquilo, Sófocles y Eurípides. Polo confesó
que más de una vez había creído representar la comedia bajo la máscara
de la tragedia.


«Habláis», dijo Teodectes, «de los retruécanos, los chistes insulsos
y las imágenes indecentes que se encuentran en algunas piezas de estos
autores. Estos mismos defectos divierten a la multitud, y es una
servidumbre de la que no han podido librarse nuestros mejores autores,
aunque se lamentaban de ella; por tanto, es fácil excusar a los otros.
Acercándose a los siglos heroicos, se han visto obligados a pintar
costumbres diferentes de las nuestras, y queriendo acercarse a la
naturaleza, debían pasar de lo sencillo a lo familiar, cuyos límites
no están bastante demarcados. Nosotros, con menos ingenio, corremos
aún mayores riesgos porque el arte se ha hecho más difícil. Por una
parte el público, saciado de las bellezas que por tanto tiempo le
presentan a la vista, exige locamente que un autor reúna los talentos
de todos cuantos le han precedido; de otra, los actores se quejan a
cada instante de que sus papeles no tienen bastante lucimiento, y de este modo nos vemos en
la precisión, ya de ampliar o violentar el argumento, ya de destruir
su trabazón, y aun muchas veces su negligencia o poca habilidad bastan
para desacreditar una pieza. Polo me perdonará esta censura, pues
aventurarla en su presencia es elogiarle».


En la cuarta conferencia se ventilaron algunos puntos que
hasta entonces no se habían tratado. Acalorose la conversación,
particularmente cuando se trató de la antigua comedia, y se dividieron
las opiniones acerca de Aristófanes. Manifestándose Nicéforo admirador
de este poeta, no puede prescindir de exclamar: «¡Oh, qué reformador
es ese Aristófanes, siendo el que tenía más ingenio y talentos, el
que conoció mejor la gracia, y el que más se entregó a una feroz
alegría!


»Dicen que solo componía sus obras cuando estaba embriagado, pero
más bien se diría que era cuando estaba poseído del odio y de la
venganza. Cuando sus enemigos están exentos de infamia, los ataca en
la cuna, echándoles en cara su pobreza y sus defectos personales. ¡Oh,
cuántas veces motejó a Eurípides porque era hijo de una verdulera!
Había nacido para complacer a los hombres de bien, y la mayor
parte de sus piezas
dramáticas parece que estaban dedicadas a gentes perversas y viciosas.
Los hombres más sabios e ilustrados de la nación estaban tan distantes
de mirar la comedia antigua como la escuela de las costumbres que
Sócrates no asistía a la representación de las piezas y la ley prohibía
a los areopagitas el componerlas».


Al llegar aquí, dijo Teodectes: «¡Terminose la causa!», y levantose
inmediatamente, pero, habiéndole detenido, continuó la conferencia.
«Yo conozco», dijo Zópiro a Nicéforo con tono muy animado, «conozco
a vuestros célebres escritores. Acabo de repasar todas las piezas de
Aristófanes, menos la de Las aves, cuyo asunto me irritó desde
las primeras escenas; y sostengo que no merece la reputación que tiene,
y me desentiendo de aquella sal acre y picante, y de aquellas negras
vilezas con que ha llenado sus escritos. ¡Oh, cuántos pensamientos
absurdos, cuántos juegos de palabras insípidas, y cuánta desigualdad de
estilo!».


«Y yo añado», dijo Teodectes, interrumpiéndole, «¡qué elegancia,
qué pureza en la dicción, qué finura en los chistes, qué variedad y
expresión en el diálogo, y que poesía en los coros! Soy joven, y es
menester que no os
manifestéis descontentadizo a fin de parecer ilustrado: tened presente
que el fijar la atención en los extravíos del ingenio suele ser indicio
de un corazón viciado o de pocos conocimientos. De que un gran hombre
no lo admire todo, no se debe inferir que sea un gran hombre el que
nada admira. Estos autores, cuyas fuerzas calculáis antes de haber dado
pruebas de las vuestras, están plagados de defectos y de bellezas; pero
estas irregularidades son propias de la naturaleza, que a pesar de las
imperfecciones que en ella descubre nuestra ignorancia, no parece menos
grande a los hombres reflexivos.


»Aristófanes conoció aquella especie de chiste que entonces era
del gusto de los atenienses y que debe serlo en todos los siglos.
Sus escritos encierran de tal modo la semilla de la buena comedia
y los modelos del verdadero cómico, que solo se podrá aventajarle,
penetrándose de sus bellezas».






  

  CAPÍTULO LXX.

  Extracto de un viaje a las costas de Asia y algunas
  de las islas inmediatas.




Tenía Filotas en la isla de
Samos varias posesiones que exigían su presencia, y yo mismo le propuse
que fuese allá antes de lo que había determinado: que pasásemos a
Quíos, luego al continente, y que recorriésemos las principales
colonias griegas establecidas en Eólida, en Jonia y en Dórida: que
fuésemos en seguida a las islas de Rodas y de Creta, y por último que a
nuestro regreso pasásemos por las que están situadas hacia las costas
del Asia, desde donde iríamos a Samos.


Me ceñiré a extractar de mi diario los artículos que me han parecido
convenientes al plan general de esta obra.


Apolodoro nos confió a su hijo Lisis que, habiendo acabado sus
estudios y ejercicios, empezaba a entrar en el mundo, y varios amigos
nuestros quisieron también acompañarnos.


La isla de Quíos, adonde llegamos, es una de las mayores y más
célebres del mar Egeo. En ella se forman valles deliciosos, muchas cordilleras de
montes coronados de frondosos árboles, y las colinas están en diversos
parajes, plantadas de viñas que dan excelente vino.


Un día que estábamos comiendo en casa de uno de los principales
habitantes de la isla, se suscitó la famosa cuestión de la patria
de Homero, cuyo nombre célebre pretenden apropiarse muchos pueblos.
Despreciáronse las pretensiones de las otras ciudades, y se defendieron
con calor las de Quíos; entre otras pruebas nos dieron la de que
subsistían todavía en la isla los descendientes de Homero bajo el
nombre de Homéridas. En el mismo instante vimos presentarse dos
de ellos ricamente vestidos, y ceñida la frente con una corona de
oro. No hicieron elogio alguno del poeta, pues tenían otro incienso
más precioso que ofrecerle. Después de invocar a Zeus, cantaron
alternativamente muchos fragmentos de la Ilíada, y manifestaron tanta
inteligencia en la ejecución que descubrimos nuevas bellezas en los
rasgos que más nos habían interesado.


De Quíos pasamos a Cime en Eólida, y de allí fuimos a ver aquellas
ciudades florecientes que limitan el imperio de los persas a la parte
del mar Egeo. Lo que
voy a decir exige algunas nociones preliminares.


Desde los tiempos más remotos, se hallaron los griegos divididos
en tres grandes poblaciones: los dorios, los eolios y los jonios, y
se distinguen por rasgos más o menos notorios. La lengua griega nos
presenta tres dialectos principales, el dorio, el eolio y el jonio, los
cuales admiten subdivisiones sin número. El primero, que se habla en
Lacedemonia, en Argólida, en Rodas, en Creta, en Sicilia, etc., forma,
en estas y en otras partes, idiomas particulares. Lo mismo sucede con
el jonio, pero el eolio suele confundirse con el dorio.


Cerca de dos siglos después de la guerra de Troya, se estableció
en las costas del Asia una colonia de jonios, a consecuencia de haber
arrojado de allí a los antiguos habitantes. Poco tiempo antes los
eolios se apoderaron del país que está al norte de la Jonia, y el que
está al mediodía cayó en seguida en las manos de los dorios. Estas tres
provincias forman en la costa del mar una especie de cinta, que en
línea recta puede tener mil setecientos estadios de longitud (más de
cincuenta y seis leguas) y cerca de cuatrocientos sesenta en su mayor
anchura, no se comprenden en este cálculo las islas de Rodas, Cos, Samos, Quíos y Lesbos,
aunque hacen parte de las tres colonias.


El país que ocuparon en el continente es famoso por su hermosura y
su riqueza, y aunque el suelo de la Jonia no es tan fértil como el de
la Eólida, se goza en él de un cielo más sereno y de una temperatura
más benigna.


Los eolios poseen en el continente once ciudades, cuyos habitantes
se reúnen en ciertas ocasiones en la ciudad de Cime. La confederación
de los jonios se ha formado entre doce ciudades principales, cuyos
diputados se reúnen todos los años junto a un templo de Poseidón
situado en un bosque sagrado encima del monte Mícala, a corta distancia
de Éfeso. Los estados de los dorios se juntan en el promontorio
Triopio, y las ciudades de Cnido, la isla de Cos y tres ciudades de
Rodas, son las únicas que tienen derecho de enviar allí diputados.


Recorrimos las tres provincias ocupadas por estos pueblos. La ciudad
de Cime es una de las mayores y más antiguas de la Eólida. Nos habían
pintado sus habitantes como hombres casi estúpidos, pero en breve vimos
que no debían esta reputación sino a sus virtudes. Pasamos algunos
días en Focea, cuyas
murallas son de grandes piedras perfectamente unidas, y entramos en
aquellas vastas y ricas campiñas que el Hermo fertiliza con sus aguas,
extendiéndose desde las costas del mar hasta más allá de Sardes. El
camino que seguíamos estaba casi todo cubierto de frondosos árboles, y
nos llevó por la sombra a la embocadura del Hermo, desde donde tendimos
la vista por aquella soberbia rada formada por una península donde
están las ciudades de Eritras y de Teos. En el fondo de la bahía se
encuentran algunas aldeas, restos infelices de la antigua ciudad de
Esmirna, destruida en otro tiempo por los lidios pero aún conservan el
mismo nombre.


En seguida dirigimos nuestro camino hacia el mediodía. Además
de las ciudades que hay tierra adentro, vimos en la costa y en las
inmediaciones a Lébedos, Colofón, Éfeso, Priene, Miunte, Mileto, Yaso,
Mindo, Halicarnaso y Cnido.


Los habitantes de Éfeso nos enseñaron con sentimiento las ruinas del
templo de Artemisa, tan célebre por su antigüedad como por su grandeza;
catorce años antes había sido quemado, no por el fuego del cielo ni
el furor del enemigo, y sí por el capricho de un particular llamado
Eróstrato, quien en
medio de los tormentos confesó que no había tenido otro fin que el de
eternizar su nombre. La dieta general de los pueblos de Jonia expidió
un decreto condenando al olvido el nombre fatal de Eróstrato, pero la
misma prohibición debe perpetuar su memoria, y el historiador Teopompo
me dijo un día que al contar el hecho nombraría al reo.


No quedan de este soberbio edificio más que las cuatro paredes y
unas columnas que se levantan en medio de los escombros.


La llama consumió el techo y los adornos que decoraban la nave;
han empezado a restablecerle, para lo cual han contribuido todos los
ciudadanos, haciendo sacrificio de sus joyas las mujeres.


Las partes deterioradas por la llama se restablecerán, y las
consumidas se volverán a hacer con más magnificencia o a lo menos con
más gusto. La belleza interior estaba realzada por el brillo del oro
y las obras de algunos artistas célebres, y lo será mucho más con
los tributos de la pintura y la escultura, perfeccionadas en estos
últimos tiempos. No se hará variación en la figura de la estatua,
tomada antiguamente de los egipcios, y que se encuentra en los templos de muchas
ciudades griegas. La cabeza de esta diosa está coronada de una torre,
sostienen sus manos dos triángulos de hierro, y el cuerpo remata en una
pilastra en la cual se ven esculpidas varias figuras de animales y de
otros símbolos.


Vednos ya en Mileto, admirando sus muros y sus templos, sus fiestas,
sus fábricas y sus puertos; esta reunión confusa de naves, de marineros
y trabajadores agitados por un movimiento rápido. Esta ciudad es la
mansión de la opulencia, de las luces y los placeres: es la Atenas de
Jonia. Los monumentos de las artes adornan lo interior de la ciudad, y
brillan en las cercanías las riquezas de la naturaleza. ¡Oh, cuántas
veces hemos dirigido la vista hacia el Meandro, que después de haber
recibido muchos ríos, y bañado los muros de muchas ciudades, se dilata
dando revueltas por aquella llanura que se honra con su nombre y se
adorna orgullosa con sus beneficios! ¡Oh, cuántas veces, sentados
sobre el césped que guarnece sus floridas riberas, rodeados por todas
partes de cuadros encantadores, no pudiendo saciarnos ni de aquel
aire, ni de aquella luz cuya suavidad iguala a su pureza, sentíamos
introducirse en
nuestras almas una languidez prodigiosa, y echarlas, digámoslo así, en
la embriaguez de la dicha!


Cerca de Mileto nos llevaron a la fuente de Biblis, donde esta
princesa infortunada expiró de amor y pena, y allí nos enseñaron el
monte Latmos, donde Artemisa acariciaba al joven Endimión. Los amantes
desgraciados van a Samos a dirigir sus votos a los manes de Leóntico y
de Rádine.


Se ofrece el espectáculo más interesante al viajero atento que sube
hacia el norte desde el puerto de Halicarnaso en Dórida, para ir a la
península de Eritras.


En este camino que tiene en línea recta más de novecientos estadios
(29 leguas y tres cuartos), se presentan a la vista muchas ciudades
esparcidas por las costas del continente y de las islas inmediatas.
Jamás ha producido la naturaleza en tan corto espacio tan gran número
de talentos distinguidos y de ingenios sublimes. Heródoto nació en
Halicarnaso, Hipócrates en Cos, Tales en Mileto, Pitágoras en Samos,
Parrasio en Éfeso, Jenófanes en Colofón, Anacreonte en Teos, Anaxágoras
en Clazómenas y Homero en todas partes.


Desde Jonia propiamente tal, pasamos a la Dórida. Cnido situada
cerca del promontorio
Triopio, dio a luz al historiador Ctesias así como al astrónomo Eudoxo
que ha vivido en nuestros días. Al pasar nos enseñaron la casa en que
este último hacía sus observaciones, y un momento después nos vimos en
presencia de la célebre Afrodita de Praxíteles, la cual está colocada
en medio de un templete que recibe la luz por dos puertas opuestas
a fin de que esté alumbrado suavemente por todas partes. ¿Pero cómo
pudiera yo pintar mi sorpresa al primer golpe de vista y las ilusiones
consecuentes? Dábamos nuestros sentimientos al mármol, y le oíamos
suspirar. Dos discípulos de Praxíteles, recién venidos de Atenas para
estudiar esta obra maestra, nos hacían notar sus bellezas, cuyos
efectos experimentábamos sin penetrar la causa.


Los cnidios se vanaglorian de poseer un tesoro que favorece a un
mismo tiempo los intereses de su comercio y los de su gloria. Entre los
pueblos supersticiosos y apasionados a las artes, basta un oráculo o un
monumento célebre para atraer a los extranjeros; así es que se les ve a
menudo pasar los mares y venir a Cnido a contemplar la obra más hermosa
que ha salido de las manos de Praxíteles.


Al salir del templo recorrimos el bosque sagrado, donde todos los objetos son
relativos al culto de Afrodita. Allí parece que reviven y que gozan
de una eterna juventud la madre de Adonis bajo la figura del mirlo,
la sensible Dafne bajo la del laurel, el hermoso Cipariso bajo la del
ciprés. Por todas partes se ve la flexible yedra agarrada a las ramas
de los árboles, y en algunas la fecunda parra encuentra en ellos un
apoyo favorable. Debajo de los emparrados protegidos por la sombra de
soberbios plátanos, vimos muchos grupos de cnidios que después de un
sacrificio hacían una comida campestre, cantando sus amores y echando
a menudo en sus copas el vino delicioso que produce esta venturosa
comarca.


De Cnido fuimos a Milasa, una de las principales ciudades de la
Caria, de la cual es parte Dórida. Posee un rico territorio y muchos
templos, algunos antiquísimos, y todos de un hermoso mármol sacado de
una cantera cercana.






  

  CAPÍTULO LXXI.

  Las islas de Rodas, de Creta y de Cos. —
  Hipócrates.




Nos embarcamos en Cauno y
fuimos a la isla de Rodas, llamada antiguamente Ofiusa, que quiere
decir la isla de las serpientes. En tiempo de Homero estaba dividida
esta isla entre las ciudades de Yáliso, Cámiros y Lindos, que aún
subsisten aunque despojadas de su antiguo esplendor. Casi en nuestros
días, habiendo resuelto la mayor parte de sus habitantes establecerse
en un mismo paraje para reunir sus fuerzas, echaron los cimientos
de la ciudad de Rodas, según los planes de un arquitecto ateniense,
y trasladaron allí las estatuas que adornaban sus primeras moradas,
algunas de las cuales eran verdaderos colosos.[2]




[2] No hago
aquí mención de aquel famoso coloso que tenía, según Plinio, setenta
codos de altura, pues no se construyó hasta cerca de 64 años después de
la época del viaje de Anacarsis a Rodas.





Construyeron la nueva ciudad en forma de anfiteatro sobre un terreno
que baja hasta la orilla del mar. Sus fuertes, sus arsenales, sus
murallas, que son muy altas, sus casas hechas de piedra y ladrillo, sus templos, sus
calles, sus teatros, todo ostenta allí la grandeza y la hermosura, todo
da indicios del gusto de una nación que ama las artes y cuya opulencia
las posee en estado de ejecutar grandes cosas.


Antes de la época de las olimpiadas, se aplicaron los rodios a
la marina. Su isla sirve de asilo y descanso a las naves que van
de Egipto a Grecia y viceversa, a causa de su excelente posición.
Sucesivamente se establecieron en la mayor parte de los lugares donde
les atraía el comercio, porque sus leyes concernientes a la marina
jamás dejarán de mantener su isla en un estado floreciente y podrán
servir de modelos a todas las naciones comerciantes, y así es que se
presentan con seguridad en todos los mares y costas. No hay cosa alguna
comparable con la velocidad de sus naves, la disciplina que en ella se
observa y la habilidad de sus capitanes y pilotos. Esta parte de la
administración está confiada al celo y vigilancia de una magistratura
severa, que castigaría de muerte a cualquiera que se atreviese a
penetrar en ciertos parajes de los arsenales.


Las leyes de los rodios inspiran a estos un amor ardiente a la
libertad, y sus soberbios monumentos imprimen en sus almas ideas y sentimientos
de grandeza. Conservan la esperanza en los más grandes reveses, y
la antigua sencillez de sus padres en el seno de la opulencia. Sus
costumbres han recibido algunas veces fuertes invasiones, pero están
adheridos de tal modo a ciertas formas de orden que semejantes ataques
solo tienen entre ellos una influencia pasajera. Se presentan en
público vestidos con modestia y con grave continente; jamás se les
ve correr por las calles, ni agolparse unos con otros; asisten a los
espectáculos silenciosamente, y en aquellos banquetes en que reina la
confianza de la amistad y de la alegría, se respetan a sí mismos.


Entre los literatos que ha producido la isla de Rodas citaremos a
Cleóbulo, uno de los siete sabios de Grecia, Timocreón y Anaxándrides,
uno y otro célebres por sus comedias. Timocreón era a un mismo tiempo
atleta y poeta, muy voraz y muy satírico. En sus composiciones
dramáticas y en sus canciones se encarnizaba sin piedad contra
Temístocles y Simónides, quien le hizo el epitafio cuando murió,
concebido en estos términos: «He pasado mi vida comiendo, bebiendo, y
hablando mal de todo el mundo».





Llamado Anaxándrides a la corte del rey de Macedonia, aumentó con
una de sus comedias el esplendor de las fiestas que allí se celebraban.
Su vanidad le daba un genio insufrible. Había compuesto sesenta y cinco
comedias, y ganó el premio diez veces; pero más humillado de sus caídas
que altanero de sus victorias, en vez de corregir las piezas que no
habían tenido aceptación, las enviaba a los especieros.


La isla de Rodas es mucho menor que la de Creta;[3] nuestra travesía de una a
otra fue muy feliz, y desembarcamos en el puerto de Cnosos, distante
veinticinco estadios (cerca de tres cuartos de legua) de la ciudad del
mismo nombre.




[3] Hoy
Candia.





Cnosos era capital de la isla en tiempo de Minos. Los habitantes
quisieran conservarla la misma prerrogativa, y fundan su pretensión
en un título el más respetable para ellos, cual es el sepulcro de
Zeus, que es aquella famosa caverna donde dicen que fue sepultado y
está abierta al pie del monte Ida, a corta distancia de la ciudad. Nos
instaron para que fuésemos a verla, y el cnosio en cuya casa estábamos
alojados se empeñó en acompañarnos.





El camino por donde se va a la caverna de Zeus es muy ameno: a
la entrada de esta caverna, que puede tener unos doscientos pies de
longitud y veinte de anchura, hay colgadas muchas ofrendas, y en lo
interior vimos una silla que se llama el trono de Zeus, y en las
paredes esta inscripción en caracteres antiguos: Aquí está el
sepulcro de Zan.


Como se estaba en la creencia de que el dios se manifestaba en el
subterráneo sagrado a los que iban a consultarle, hubo hombres de
talento que se aprovecharon de este error para ilustrar o seducir a los
pueblos; y en efecto, se pretende que Minos, Epiménides y Pitágoras,
queriendo dar a sus leyes o a sus dogmas una sanción divina, bajaron a
la caverna y estuvieron encerrados en ella más o menos tiempo.


De allí fuimos a la ciudad de Gortina, una de las principales del
país, la cual está situada a la entrada de un valle fertilísimo. Nos
llevaron a la cumbre de una colina por un camino muy áspero, hasta
la boca de una caverna cuyo exterior presenta a cada paso rodeos sin
número. Nuestros guías, que sabían todos los escondrijos y revueltas de
este oscuro retiro, iban prevenidos con una tea. Seguimos por una especie de callejón muy
ancho, alto de siete a ocho pies en algunos parajes y en otros de dos o
tres solamente. Después de haber andado o trepado por espacio de unos
mil doscientos pasos, fuimos a parar a dos salas casi circulares, cada
una de veinticuatro pies de diámetro, sin otra salida que aquella por
donde habíamos entrado, y ambas abiertas en la peña, del mismo modo que
una parte del camino que acabábamos de pasar.


Pretendían nuestros conductores que esta caverna era precisamente
aquel famoso laberinto donde Teseo mató al minotauro que Minos encerró
en él, y aun añadían que el laberinto solo sirvió de cárcel al
principio.


En medio de la isla se eleva el monte Ida, a cuya cumbre llegamos
atravesando bosques de encinas, de arces y de cedros, y caminando
por la orilla de los precipicios. Esta enorme masa ocupa un espacio
de seiscientos estadios de circunferencia (noventa y cuatro leguas),
y ofrecía sucesivamente a nuestra vista soberbias selvas, valles y
praderas deliciosas, animales silvestres y mansos, y copiosas fuentes
que van a larga distancia de allí a fertilizar los campos.





La isla de Creta era muy poblada en tiempo de Homero, pues se
contaban en ella noventa o cien ciudades. Se pretende que las más
antiguas fueron construidas en las faldas de los montes, y que los
habitantes bajaron a las llanuras cuando los inviernos se hicieron más
largos y rigurosos. El país es por todas partes montuoso y desigual,
por cuya causa se usa allí más bien la carrera de a pie que la de a
caballo, y es tanto el ejercicio que hacen del arco y la honda los
cretenses desde la infancia que han llegado a ser los mejores arqueros
y los honderos más diestros de la Grecia.


Nos hablaron de muchos cretenses que han sobresalido en la poesía
y en las artes. Epiménides, que se jactaba de haber aplacado la ira
celeste por medio de ciertas ceremonias religiosas, se hizo así más
célebre que Misón, el cual fue puesto únicamente entre el número de los
sabios.


En muchos parajes de la Grecia se conservan con respeto ciertos
monumentos que dicen ser de la más remota antigüedad; tales son en
Queronea el cetro de Agamenón; en otra parte la clava de Heracles y la
lanza de Aquiles; pero yo estaba más ansioso de descubrir los restos de
su antigua sabiduría
en las máximas y los usos de un pueblo que tuvo por legisladores a
Radamanto y Minos, y de quienes Licurgo había tomado algunas de sus
leyes. Los cretenses no mezclan jamás en sus juramentos los nombres de
los dioses. Para preservarlos de los riesgos de la elocuencia, se había
prohibido la entrada en la isla a los profesores de oratoria; y, aunque
en el día son más indulgentes acerca de esto, hablan todavía con la
misma concisión que los espartanos, y cuidan más de los pensamientos
que de las palabras.


Yo fui testigo ocular de una querella entre dos cnosios, y el uno
dijo al otro en un acceso de ira: «¡Ojalá vivas en mala compañía!» y se
fue al momento.


Estaban para hacerse a la vela del puerto de Cnosos para el de
Samos un barco mercante y una galera de tres órdenes de remos, y
nosotros preferimos el primero porque debía tocar en las islas donde
debíamos desembarcar. Formamos una compañía de viajeros que no
podíamos cansarnos de estar juntos. Unas veces lamiendo la costa, nos
admirábamos de la semejanza o de la variedad de los aspectos, y otras,
menos distraídos por los objetos exteriores, tratábamos con calor
varias cuestiones que
verdaderamente nos interesaban muy poco. En ocasiones ocupamos nuestros
ratos ociosos en asuntos de filosofía, de literatura y de historia. Un
recio viento nos echó al puerto de Cos, saltamos a tierra, y se puso la
nave en seco.


Esta isla es pequeña, pero muy amena. Habiendo destruido un temblor
de tierra una parte de la ciudad antigua, y viéndose en seguida los
habitantes despedazados por las disensiones civiles, la mayor parte
de ellos fueron, algunos años hace, a establecerse al pie de un
promontorio a cuarenta estadios (más de legua y cuarto) del continente
del Asia. No hay cosa más bella que las perspectivas que ofrece esta
posición, ni nada más magnífico que el puerto, las murallas y lo
interior de la nueva ciudad. El célebre templo de Esculapio situado en
el arrabal está cubierto de ofrendas, tributo del reconocimiento de los
enfermos, y de inscripciones que indican tanto los males de que estaban
afligidos como los remedios con que se curaron.


Aún llamaba nuestra atención otro objeto más noble. En esta misma
isla nació Hipócrates en el año primero de la olimpiada ochenta (año
460 antes de J. C.), era de la familia de los Asclepíades, que desde muchos siglos
conserva la doctrina de Esculapio, al cual atribuye su origen, y ha
formado tres escuelas, establecidas la una en Rodas, la segunda en
Cnido y la tercera en Cos. Hipócrates aprendió de su padre Heráclides
los elementos de las ciencias, y convencido de que para conocer la
esencia de cada cuerpo en particular era preciso remontarse a los
principios constitutivos del universo, se aplicó de tal modo a la
física general que ocupa un lugar honorífico entre aquellos que más se
han distinguido en ella.


Enriquecido con los conocimientos de los filósofos y de los
Asclepíades, concibió una de aquellas grandes e importantes ideas
que sirven de época a la historia del ingenio, y fue ilustrar la
experiencia con el raciocinio y rectificar la teoría con la práctica.
Sin embargo, en esta teoría no admitió sino los principios relativos
a los fenómenos que presenta el cuerpo humano, considerado en las
relaciones de enfermedad y de salud.


Elevado el arte a la dignidad de la ciencia mediante este método,
marchó con paso más seguro por el camino que se acababa de abrir, e
Hipócrates terminó pacíficamente una revolución que ha mudado el semblante de la
medicina. No me extenderé sobre los felices ensayos de sus nuevos
remedios, ni sobre los prodigios que se produjeron en todos los lugares
honrados con su presencia, particularmente en Tesalia, donde después de
una larga mansión murió poco antes de mi llegada a la Grecia; pero sí
diré que ni el cebo de la ganancia ni el deseo de celebridad jamás le
condujeron a climas lejanos. Según todo lo que de él me han contado,
no he descubierto en su alma sino un sentimiento que es el del amor al
bien, y un solo hecho en el discurso de su larga vida: el del alivio de
los enfermos.


Ha dejado muchas obras; unas que se reducen a los diarios de las
enfermedades que había observado, y otras que contienen los resultados
de su experiencia y la de los siglos anteriores; otras, en fin, que
tratan de los deberes del médico, y de varias partes de la medicina
y de la física. Todas deben meditarse atentamente porque el autor se
contenta a veces con sembrar las semillas de su doctrina, y su estilo
es siempre conciso; pero dice muchas cosas en pocas palabras; jamás
se aparta de su meta y, mientras avanza, deja en el camino huellas
luminosas, más o
menos notables según se halle el lector más o menos instruido. Este
era el método de los antiguos filósofos, más deseosos de indicar ideas
nuevas que de ceñirse a las comunes.


Poco satisfecho de haber consagrado su vida al alivio de los
enfermos y de haber consignado en sus escritos los principios de una
ciencia de la que fue el creador, dejó para la instrucción del médico
varias reglas que deben meditarlas a menudo los que traten de seguir su
profesión, y de las cuales voy a dar un extracto.


La vida es tan corta y nuestra ciencia exige un estudio tan largo
y detenido que es preciso empezar el aprendizaje desde la infancia.
Si queréis formar un discípulo, aseguraos lentamente de su vocación.
Si ha recibido de la naturaleza un discernimiento fino, un juicio
sano, un carácter dulce y firme al mismo tiempo, afición al trabajo e
inclinación a lo bueno, concebid fundadas esperanzas. Si padece cuando
padecen los demás y su alma compasiva se complace en enternecerse de
los males de la humanidad, deducid de aquí que tomará pasión a una
ciencia que enseña a socorrer a la humanidad misma.


Cuando por un corto salario adoptéis un discípulo, debe haber jurado antes
una pureza inalterable en sus costumbres y en el desempeño de sus
obligaciones. Un médico no cumplirá jamás con sus deberes sin las
virtudes propias de su estado. ¿Y cuáles son estas? Casi no exceptúo
ninguna, porque lo honroso de su ministerio se funda en que exige
casi todas las buenas prendas del corazón y del alma. En efecto, si
no hubiese confianza en su discreción y prudencia, ¿qué padre de
familia le llamará sin el temor de introducir en su casa un espía, un
intrigante o un corruptor de su mujer y de sus hijas? ¿Cómo se ha de
contar con su humanidad si se acerca a los enfermos con una alegría
irritante o con un genio adusto, ceñudo, y unos modales groseros con
imprudencia? ¿Si ocupado siempre de engalanarse, siempre perfumado y
magníficamente vestido, se le ve andar de casa en casa para recitar
discursos en elogio de su ciencia? ¿Quién podrá contar con sus
intenciones, si le domina un loco orgullo o aquella envidia baja que
nunca fue el patrimonio del hombre superior; y si sacrificando en fin a
su interés todas las consideraciones, se dedica solamente al servicio
de los ricos?


¿Cuál es el médico que honra su estado? Aquel que ha merecido la estimación pública
por sus profundos conocimientos, una larga experiencia, una exacta
probidad y una conducta irreprensible; aquel a cuyos ojos todos los
desgraciados son iguales, como lo son todos los hombres a la vista
de la divinidad; el que acude afanoso a su voz, sin excepción de
personas, que los habla con dulzura, les escucha con atención, tolera
sus impertinencias, y les inspira aquella confianza que basta algunas
veces para darles la vida; aquel que, penetrado de sus males, estudia
con obstinación la causa y los progresos, no se turba jamás por los
accidentes imprevistos, mira como un deber el llamar en caso necesario
algunos de sus compañeros para que le iluminen con sus consejos; aquel,
en fin, que después de haber luchado con todos sus esfuerzos contra la
enfermedad, se tiene por dichoso y es modesto en el buen éxito, y que
puede felicitarse, a lo menos en los reveses, de haber suspendido los
dolores y dado consuelos.


Tal es el médico filósofo que Hipócrates comparaba a un dios, sin
echar de ver que se pintaba a sí mismo. Algunas gentes que por la
excelencia de su mérito eran capaces de conocer la superioridad del
suyo me han asegurado
que los médicos le mirarán siempre como el primero y más hábil de sus
legisladores, y que su doctrina, adoptada por todas las naciones,
obrará todavía millares de curaciones después de millares de años. Si
la predicción se cumple, los más vastos imperios no podrán disputar
a la isleta de Cos la gloria de haber dado el hombre más útil a la
humanidad; y a los ojos de los sabios los nombres de los más grandes
conquistadores se humillarán delante del de Hipócrates.


Después de haber visto algunas islas inmediatas a Cos, salimos para
Samos.






  CAPÍTULO LXXII.

  Descripción de Samos. — Polícrates.




Cuando se entra en la rada de
Samos, se ve a la derecha el promontorio de Poseidón, en cuya cumbre
hay un templo consagrado a este dios; a la izquierda están el templo
de Hera y muchos edificios hermosos esparcidos por entre los árboles
que dan sombra a las orillas del Ímbraso; y enfrente, la ciudad situada
a lo largo en parte del mar y en parte de la ladera de un monte que
se eleva por el lado del norte. Esta isla tiene seiscientos estadios (cerca de 20
leguas) de circunferencia.


La ciudad sobresale entre todas las que poseen los griegos y los
bárbaros en el continente inmediato. Se apresuraron a enseñarnos
las singularidades. La más admirable de todas es el templo de Hera,
construido, según dicen, hacia el tiempo de la guerra de Troya, y
reedificado en estos últimos siglos por el arquitecto Reco. Es de orden
dórico, y aunque hay otros más elegantes, no he visto ninguno tan vasto
como este. Está situado a corta distancia del mar, en las márgenes del
Ímbraso, en el mismo sitio que la diosa honró con sus primeras miradas.
Se cree, en efecto, que nació bajo uno de aquellos arbustos, llamados
agnus castus, que son muy comunes en aquella ribera. Este
edificio tan respetable ha gozado siempre del derecho de asilo.


La estatua de Hera nos ofreció los primeros ensayos de la escultura.
El sacerdote que nos acompañaba nos dijo que anteriormente un simple
leño recibía en aquellos santos lugares el homenaje de los samios;
que entonces representaban en todas partes a los dioses con troncos
de árboles o con piedras, ya cuadradas ya de figura cónica; que estos
monumentos toscos subsisten todavía, y los veneran en muchos templos antiguos y
modernos, servidos por ministros tan ignorantes como los escitas
bárbaros que adoran una cimitarra.


Preguntamos al sacerdote qué significaban dos pavos reales de bronce
puestos al pie de la estatua, y nos respondió que estas aves gustan
mucho de la isla de Samos, que las han consagrado a Hera, que las
representan en la moneda corriente, y que de esta isla han pasado a la
Grecia. También le preguntamos para qué servía un cajón en que estaba
plantado un arbusto. «Es», nos respondió, «el mismo agnus castus
que sirvió de cuna a la diosa; tiene todo su verdor», añadió, «y no
obstante es más viejo que todos esos árboles sagrados que hace tantos
siglos se conservan en diferentes templos». Habiéndole preguntado,
además, que por qué estaba la diosa con vestido de boda, nos dijo:
«Porque se casó en Samos con Zeus. La prueba de ello es clara», añadió,
«pues tenemos una fiesta en que celebramos el aniversario de su
himeneo».


Vimos después aquella confusión de estatuas que rodean el templo,
y entre ellas contemplamos tres colosales, obra del célebre Mirón,
puestas en una misma base, y representando a Zeus, Atenea y Heracles. Vimos también las
de Apolo de Telecles y de Teodoro, dos artistas que habiendo adquirido
los principios del arte en Egipto, aprendieron de sus maestros a
asociarse para ejecutar una misma obra; el primero vivía en Samos y
el segundo en Éfeso. Después de haberse convenido en las proporciones
que debía tener la figura, el uno se encargó de la parte superior y
el otro de la inferior, y reunidas después, vinieron tan bien, que
cualquiera las tendría por obra de una misma mano. Preciso es convenir,
no obstante, en que Apolo es más recomendable por la exactitud de las
proporciones que por las bellezas de los pormenores; pero entonces no
había hecho todavía grandes progresos la escultura.


La historia de los samios suministra rasgos interesantes para
la de las letras, de las artes y del comercio. Entre los hombres
célebres que ha dado esta isla citaré a Creófilo, que dicen mereció el
reconocimiento de Homero, dándole acogida en su miseria, y el de la
posteridad, conservándonos sus escritos; y a Pitágoras, cuyo nombre
bastaría para ilustrar el siglo más hermoso y el mayor imperio. A
continuación de este, aunque en grado inferior, pondremos a dos contemporáneos suyos, que
son Reco y Teodoro, escultores hábiles en su tiempo, y que después
de haber perfeccionado, según se dice, la regla, el nivel y otros
instrumentos útiles, descubrieron el secreto de forjar las estatuas de
hierro y nuevos medios para fundir las de cobre.


La tierra de Samos no solamente tiene propiedades de que hace uso
la medicina, sino que se convierte también, bajo la mano de muchos
artífices, en vasos muy estimados en todas partes.


Samos nunca ha dejado de aumentar y ejercitar su marina. Así es
que salieron muchas veces de sus puertos, y durante algún tiempo
sostuvieron la libertad contra los esfuerzos de los persas y de las
potencias de la Grecia, deseosas siempre de reunir a su dominio la
marina de los samios; pero también se vio más de una vez suscitarse
disensiones civiles en su seno, y después de largas contiendas,
terminar con el establecimiento de la tiranía, que es lo que sucedió en
tiempo de Polícrates.


Hacen uso para mantener al pueblo en la obediencia, ya de fiestas
y de espectáculos, ya de la violencia y la crueldad; distraerle del
sentimiento de sus males, conduciéndole a célebres conquistas, y del de sus fuerzas,
sujetándole a trabajos penosos; apoderarse de las rentas del estado
y algunas veces de las de los particulares; rodearse de satélites y
de un cuerpo de tropas extranjeras; encerrarse en caso necesario en
una fuerte ciudadela; saber engañar a los hombres y burlarse de los
juramentos más sagrados; tales fueron los principios que dirigieron a
Polícrates después de su elevación, de modo que pudiera intitularse
la historia de su reinado: Arte de gobernar, para el uso de los
tiranos.


Atento siempre a consolidar su poder, no lo estuvo menos a proteger
las letras. Reunió cerca de su persona a los que las cultivaban, y
en su biblioteca las mejores producciones del entendimiento humano.
Entonces se vio un contraste extraordinario entre la filosofía y la
poesía. Mientras Pitágoras, incapaz de sufrir la presencia de un
déspota bárbaro, huía lejos de su patria oprimida, Anacreonte traía
a Samos las gracias y los placeres. Se grangeó fácilmente la amistad
de Polícrates, y celebrole con su lira, con el mismo ardor que si
hubiese cantado el más virtuoso de los príncipes. A Polícrates,
feliz en todas sus empresas, le parecía que nada le quedaba por
desear. Sus pueblos
se acostumbraban al yugo, se creían felices por sus victorias contra
los rebeldes y las tropas de Lacedemonia y de Corinto; y dichosos por
su fasto y los soberbios edificios que erigió a sus expensas, olvidaban
la muerte que su príncipe dio a su hermano, el vicio de su usurpación,
sus crueldades y sus perjurios. Él mismo no se acordaba ya de los
sabios consejos de Amasis, rey de Egipto, con quien le habían unido
tiempo hacía los vínculos de hospitalidad. «Vuestras prosperidades me
espantan», escribía en una ocasión a Polícrates. «Deseo a las personas
que estimo una mezcla de bienes y de males; porque una divinidad celosa
no sufre que un mortal goce de una felicidad inalterable. Tratad de
buscaros algunos trabajos y reveses para oponerlos a los favores
obstinados de la fortuna».


Polícrates, sobresaltado por estas reflexiones, determinó consolidar
su dicha haciendo un sacrificio que le costase algunos momentos de
pesar. Llevaba en el dedo una esmeralda engastada en oro, en la cual
Teodoro, de quien ya he hablado, grabó no sé qué asunto, obra tanto más
preciosa, cuanto que el arte de grabar en piedra se hallaba todavía en
la infancia entre
los griegos. Embarcose pues en una galera, se alejó de la costa y echó
al mar el anillo; pero de allí a pocos días se lo entregó uno de sus
oficiales que le había encontrado en el vientre de un pez que compró.
Al punto dio noticia de este suceso al rey Amasis, quien desde este
momento cortó toda comunicación con Polícrates.


Verificáronse al cabo los temores de aquel rey, pues mientras
Polícrates meditaba la conquista de la Jonia y de las islas del mar
Egeo, el sátrapa de una provincia inmediata a sus estados y sometida al
rey de Persia logró llevarle a su gobierno, y después de haberle dado
muerte entre horribles tormentos, mandó que atasen su cuerpo a una cruz
levantada en el monte Mícala, enfrente de Samos.


Después de su muerte experimentaron los isleños toda clase de
tiranía; la de uno solo, la de los ricos, la del pueblo, la de los
persas y de las potencias de la Grecia. Las guerras de Lacedemonia y de
Atenas hicieron prevalecer entre ellos la oligarquía y la democracia.
Los atenienses, haciéndose en fin dueños de la isla, la dividieron
algunos años hace en dos mil porciones distribuidas por suerte entre
otros tantos colonos
encargados de cultivarlas. Neocles era uno de ellos, y se estableció
en la isla con Queréstrata, su mujer. Aunque era mediano su haber, nos
obligaron a aceptar hospedaje en su casa, y sus obsequios y los de
aquellos habitantes prolongaron nuestra estancia en Samos.


Unas veces pasábamos el brazo de mar que separa la isla de la costa
del Asia y nos divertíamos en cazar por el monte Mícala, y otras
disfrutábamos del placer de la pesca al pie de este monte, hacia aquel
paraje donde los griegos ganaron sobre la escuadra y el ejército de
Jerjes aquella famosa victoria que consolidó el reposo de la Grecia.


A la vuelta de un corto viaje que hicimos para gozar de estas
diversiones, encontramos a Neocles ocupado en los preparativos
de una fiesta, y a Queréstrata recién parida. Acababa de poner
nombre a su hijo, y le había dado el de Epicuro.[4] En tales ocasiones, los
griegos tienen costumbre de convidar a comer a sus amigos: el convite
fue numeroso y muy lucido; yo estaba a la cabecera de la mesa, entre
un ateniense muy
hablador y un samio que no decía palabra.




[4] Este es
el célebre Epicuro que nació en el año tercero de la olimpiada ciento
nueve (341 años antes de J. C.). En aquel año nació también el poeta
Menandro.





Al principio fue muy estrepitosa la conversación entre los
convidados, y en nuestro lado vaga y sin objeto, pero luego se hizo
más sostenida y seria. El samio tenía aspecto sereno y continente
grave, y estaba vestido de una ropa tan blanca como aseada. Yo le
ofrecí sucesivamente vino, pescado, vaca y un plato de habas, pero
nada admitió; no bebía más que agua ni comía más que hierbas. «Es
un rígido pitagórico», me dijo al oído el ateniense, y de repente,
levantando la voz: «hacemos mal en comer estos peces», dijo, «porque
al principio habitábamos como ellos en el seno de los mares. Sí,
nuestros primeros padres han sido peces; y no se puede dudar esto, pues
lo dijo el filósofo Anaximandro. El dogma de la metempsicosis me da
escrúpulos sobre el uso de las viandas; comiendo esa vaca me expongo
a ser antropófago. En cuanto a las habas, es la sustancia que más
participa de la materia animada, cuyas partículas son nuestras almas.
Tomad flores de esta planta cuando empiezan a negrear, ponedlas en un
vaso, metedlo debajo de tierra, quitad la cubierta a los noventa días,
y hallaréis al fondo
del vaso la cabeza de un niño. Pitágoras hizo este experimento».


Todos empezaron a dar carcajadas a costa de mi compañero de mesa,
pero él guardaba silencio. «Mucho os apuran», le dije. «Bien lo
conozco», respondió, «pero no contestaré nada: mal haría en tener
razón en este momento..., refutar seriamente lo ridículo es aún mayor
ridiculez. Pero no corro ningún riesgo con vosotros. Neocles me ha
enterado de los motivos que habéis tenido para emprender tan largos
viajes, sé que sois amantes de la verdad, y yo no tendré reparo en
decírosla». Acepté su ofrecimiento, y después de comer tuvimos la
conversación siguiente.






  CAPÍTULO LXXIII.

  Conferencia sobre la doctrina de Pitágoras.




Samio. Sin duda no creéis que Pitágoras haya dicho los
absurdos que se le atribuyen.


Anacarsis. Estaba sorprendido, en efecto, de que ese
hombre extraordinario que ha enriquecido a su nación con las luces
de otros pueblos, que ha hecho en geometría descubrimientos que solo
son propios del
ingenio, y fundado en fin esta escuela que ha producido tan grandes
hombres; estaba yo sorprendido, repito, de que hubiese enseñado dogmas
incomprensibles y prescrito observancias impracticables.


Samio. Pitágoras nada o casi nada ha escrito, pues las obras
que se le atribuyen, todas o casi todas son de sus discípulos. Estos
son los que le han cargado sus reglas con nuevas prácticas. Ya habéis
oído decir, y aún lo oiréis más en adelante, que Pitágoras asignaba un
mérito infinito en la abstinencia de las habas. Es cierto, no obstante,
que hacía mucho uso de esta legumbre en sus comidas, según lo que
oí siendo joven a Jenófilo y a muchos ancianos casi contemporáneos
suyos.


Anacarsis. ¿Por qué, pues, os las ha prohibido después?


Samio. Porque causan flatulencias y otros efectos nocivos a
la salud.


Anacarsis. Luego esta prohibición no es un reglamento civil,
sino un simple consejo. Sin embargo, yo he oído hablar de ella como de
una ley concerniente a la religión.


Samio. Entre nosotros, así como en todas las sociedades
religiosas, las leyes civiles son leyes sagradas, y el carácter
de santidad que se
les imprime favorece su ejecución.


Anacarsis. Según eso, aquellas abluciones, aquellas
privaciones, aquellos ayunos que los sacerdotes egipcios observan tan
escrupulosamente y que tanto se recomiendan en los misterios de la
Grecia, no eran en su origen más que leyes de medicina y lecciones de
sobriedad.


Samio. Así lo pienso. Pitágoras se introdujo en la escuela
de los sacerdotes de Egipto, y estudió la medicina, que se dirige
a precaver los males más bien que a curarlos; la transmitió a sus
discípulos y fue considerado con justo motivo como uno de los médicos
más hábiles de la Grecia.


Anacarsis. Sin duda creería que el uso del vino, de la carne
y del pescado es dañoso al cuerpo humano, cuando os lo ha prohibido
severamente.


Samio. Es un error. Solo condenaba el exceso del vino. A
veces servían a sus discípulos una porción de los animales ofrecidos en
sacrificio, excepto el buey y el carnero; él mismo no tenía repugnancia
en comer de ello, aunque comúnmente se contentaba con un poco de
miel y algunas legumbres. Prohibía ciertos peces por razones que no
hay necesidad de referirlas; por otra parte prefería el régimen vegetal a todos los
demás, y la prohibición absoluta de carnes se reducía únicamente a
aquellos discípulos suyos que aspiraban a la mayor perfección.


Anacarsis. Pero ¿cómo puede conciliarse el permiso que
concede a los otros con su sistema sobre la transmigración de las
almas? Porque, en fin, como ha dicho antes este ateniense, os exponéis
a comeros a vuestro padre o a vuestra madre.


Samio. Os digo que Pitágoras y sus discípulos no creían en la
metempsicosis.


Anacarsis. ¿Cómo es eso?


Samio. Timeo de Locros, uno de los más antiguos y más
célebres de ellos, así lo confesó.


Anacarsis. ¿Y por qué se tomaba Pitágoras ese interés tan
vivo por la conservación de los animales y particularmente de aquellos
que son útiles al hombre, si no es porque les suponía un alma semejante
a la nuestra?


Samio. Este interés se fundaba en la justicia. Porque en
verdad, ¿qué derecho tenemos para atrevernos a quitar la vida a unos
seres que han recibido como nosotros este don del cielo? Los primeros
hombres, siendo más dóciles a la voz de la naturaleza, únicamente
ofrecían a los dioses
frutos, miel y tortas de que ellos mismos se alimentaban, sin atreverse
a derramar la sangre de los animales, y particularmente de aquellos
que son útiles al hombre. Pitágoras conoció fácilmente que no se podía
desarraigar de repente el abuso autorizado ya por una larga serie
de siglos; se abstuvo de los sacrificios sangrientos y siguieron
su ejemplo sus discípulos de primera clase. Los demás, obligados
a conservar relaciones con los hombres, tuvieron la libertad de
sacrificar un corto número de animales, y de probar su carne, más bien
que comerla.


Anacarsis. Ya veo que conozco mal vuestro instituto, y por lo
mismo me atrevo a suplicaros que me deis una idea exacta de él.


Samio. Bien sabéis que Pitágoras fijó su residencia en
Italia cuando volvió de sus viajes; por sus exhortaciones, las
naciones griegas en este fértil país pusieron las armas a sus pies
y sus intereses en sus manos; haciéndose árbitro de ellas, les
enseñó a vivir en paz entre sí y con los demás; hombres y mujeres se
sometieron con igual ardor a los más duros sacrificios, y de todas
las partes de Grecia, de Italia y de la Sicilia se vio acudir un
número infinito de
discípulos; dejose ver en la corte de los opresores sin adularlos, y
obligoles a bajar sin sentimiento de un trono mal adquirido; en fin,
al aspecto de tantas mudanzas los pueblos exclamaron que se había
aparecido en la tierra un dios para librarla de los males que la
afligen.


Anacarsis. Pero él o sus discípulos, ¿no se han valido de la
mentira, suponiendo prodigios, para conservar esa ilusión?


Samio. En nada veo que Pitágoras se haya arrogado el derecho
de mandar a la naturaleza. No son los elogios exagerados que le dan
lo que asegura su gloria, ni las acusaciones odiosas lo que puede
mancillarla. El fundamento de su gran fama es aquel proyecto de una
congregación que siempre subsistente y siempre depositaria de las
ciencias y de las costumbres fuese el órgano de la verdad y de la
virtud, cuando los hombres se hallasen en estado de oír la una y
practicar la otra.


»Un gran número de discípulos abrazaron este instituto, y él los
reunió en un edificio inmenso, donde vivían en comunidad, distribuidos
en diferentes clases. Unos pasaban su vida contemplando las cosas
celestes; los otros cultivaban las ciencias, y en particular la
astronomía y la geometría; otros en fin, llamados ecónomos o políticos, estaban
encargados de mantener la casa y los asuntos propios de ella.


»No admitía Pitágoras novicios con facilidad, antes bien examinaba
el carácter del pretendiente, sus costumbres, su conducta, su modo
de andar, sus palabras y su silencio; la impresión que en él hacían
los objetos y el comportamiento que había tenido con sus padres y sus
amigos. Si era admitido, desde aquel momento depositaba todos sus
bienes en manos de los ecónomos.


»Varios hombres virtuosos, la mayor parte establecidos en parajes
lejanos, se filiaban en la orden, e interesándose en sus progresos se
penetraban de su espíritu y observaban la regla.


»Los discípulos que vivían en comunidad se levantaban muy temprano.
Al despertarse hacían dos exámenes: uno, de lo que habían dicho o
hecho en la víspera, y otro, de lo que habían de hacer en aquel día;
el primero para ejercitar la memoria y el segundo para arreglar su
conducta. Después de ponerse una ropa blanca muy aseada, tomaban la
lira y entonaban cánticos sagrados hasta el momento en que mostrándose
el sol en el horizonte, se postraban ante él, e iba cada uno en particular a pasearse
a unos bosquecillos amenos o a gratas soledades. El aspecto y el
silencio de aquellos hermosos lugares les inspiraban la tranquilidad de
alma, y la disponían a las sabias conferencias que les aguardaban a su
vuelta.


»Casi siempre las tenían en un templo, y versaban sobre las ciencias
exactas o la moral: explicaban los elementos sabios profesores, y
conducían a los discípulos a la más alta teoría. Les proponían a menudo
por objeto de meditación un principio fecundo, una máxima luminosa.
Pitágoras, que lo veía todo de una mirada, como él lo explicaba todo
con una sola palabra les dijo un día: «¿Qué es el universo? El orden.
¿Qué es la amistad? La igualdad». A los ejercicios del entendimiento
sucedían los del cuerpo, tales como la carrera y la lucha, y estas
contiendas pacíficas se tenían o en bosques o en jardines.


»En la comida se les servía pan y miel. Los que aspiraban a la
perfección no tomaban más que pan y agua. Al salir de comer se
reunían de dos en dos o de tres en tres, volvían al paseo, y tratando
entre ellos de las lecciones que les habían dado por la mañana de
tales conferencias, alejaban severamente las murmuraciones y las injurias, las bufonadas
y toda palabra superflua.


»Cuando volvían a la casa, entraban en el baño y, al salir de él, se
distribuían en diferentes salas donde se habían puesto mesas, cada una
de diez cubiertos. Les servían pan y vino, legumbres crudas o cocidas,
a veces trozos de animales inmolados y rara vez pescado. La cena, que
debía acabarse antes de ponerse el sol, empezaba por la ofrenda del
incienso y diversos perfumes que ofrecían a los dioses, a lo cual
seguían nuevas libaciones y una lectura que estaba obligado a hacer
el más joven y tenía derecho de elegir el más antiguo. Este último,
antes de despedirlos, les recordaba los preceptos más importantes,
diciéndoles: «No ceséis de honrar a los dioses, los genios y los
héroes, de respetar a vuestros padres y bienhechores, y de volar al
socorro de las leyes violadas». Para inspirarles más y más el espíritu
de dulzura y equidad: «Guardaos», añadía, «de arrancar el árbol o la
planta que dé al hombre utilidad, y de matar el animal que no le hace
daño».


»Retirados a su estancia, se citaban ante su propio tribunal, y
repasaban menudamente
sus faltas de comisión u omisión: hecho este examen, cuya constante
práctica bastaría por sí sola para corregir nuestras faltas, tomaban
otra vez sus liras y cantaban himnos en honor de los dioses. Su muerte
era tranquila. Encerraban sus cuerpos, como se hace todavía, en unos
ataúdes guarnecidos de hojas de mirto, olivo y álamo, y hacían sus
funerales con ciertas ceremonias que nos está prohibido revelarlas.


»Debían animarlos toda su vida dos sentimientos, o más bien diré un
sentimiento único, cual es la unión íntima con los dioses y la más
perfecta unión con los hombres. Nadie ha conocido ni sentido la amistad
tan bien como Pitágoras. Él fue el primero que dijo estas hermosas
palabras, las más hermosas y consoladoras de todas: Mi amigo es otro
yo. En efecto, cuando yo estoy con mi amigo, no estoy solo, y no
estamos dos.


»Los hijos de esta gran familia esparcidos por muchos climas sin
haberse visto jamás, se reconocían en ciertos signos, y desde el primer
día que se veían se trataban como si hubiesen estado siempre juntos.
Reuníanse todos sus intereses de tal modo que muchos de ellos han
pasado los mares, y arriesgado sus bienes para recobrarlos de uno de sus hermanos que había
quedado pobre e indigente.


»Voy a daros un ejemplo tierno de su mutua confianza. Uno de los
nuestros, que viajaba a pie, se extravió en un desierto, llegó rendido
de cansancio a una posada y cayó en ella enfermo. Iba a expirar, y
estando en la imposibilidad de sufragar los gastos que había causado
trazó con mano trémula en una tablita algunos signos simbólicos, y
mandó que los pusiesen junto al camino. Mucho después de su muerte la
casualidad llevó por allí a otro discípulo de Pitágoras, y habiendo
visto y entendido aquellos caracteres enigmáticos que se ofrecieron a
su vista, se entera del infortunio del primer viajero, se detiene, paga
con interés los gastos al posadero, y continua su camino.


Anacarsis. ¿Y podía lisonjearse Pitágoras de que el edificio
que erigía a las leyes y a las virtudes sería respetado siempre, y que
no le destruiría el menor sacudimiento?


Samio. A lo menos era cosa admirable verle poner los
cimientos, y los primeros pasos le dieron esperanzas de que podría
levantarle hasta cierta altura. Os he hablado de la revolución que
causó en Italia
en las costumbres desde un principio, y se hubiera difundido
insensiblemente, si unos hombres poderosos, pero manchados de crímenes,
no hubiesen tenido la loca ambición de entrar en la congregación:
fueron excluidos y esta negativa ocasionó su ruina. La calumnia se
levantó en cuanto se vio sostenida. Nos hicimos odiosos a la multitud,
al negarnos que se diesen las magistraturas por suerte; a los ricos,
al disponer que se concediesen al mérito. Nuestras palabras fueron
transformadas en máximas sediciosas y nuestras juntas en consejos de
conspiradores. Pitágoras, desterrado de Crotona, no halló asilo en
los pueblos que le debían su felicidad. Su muerte no extinguió la
persecución. Varios discípulos suyos, reunidos en una casa, fueron
entregados a las llamas y murieron casi todos. Habiéndose dispersado
los demás, los habitantes de Crotona, que reconocieron su inocencia,
los volvieron a llamar algún tiempo después; mas habiendo sobrevenido
una guerra se distinguieron en una batalla, y terminaron una vida
inocente con una muerte gloriosa.


»Reducidos hoy día a un corto número, separados los unos de los
otros, no excitando
ni envidia ni compasión, practicamos en secreto los preceptos de
nuestro fundador. Por el poder que tienen todavía, podéis juzgar del
que tuvieron al fundarse el instituto. Nosotros formamos a Epaminondas,
y Foción se ha formado con los ejemplos nuestros.


»No necesito recordaros que esta congregación ha producido una
multitud de legisladores, de geómetras, de astrónomos, de naturalistas
y de hombres célebres en todos los géneros; que ella ha ilustrado a la
Grecia, y que los filósofos modernos han bebido en nuestros autores la
mayor parte de los descubrimientos que brillan en sus obras.


Al día siguiente de esta conversación, salimos para Atenas, y
algunos meses después, fuimos a las fiestas de Delos.






  CAPÍTULO LXXIV.

  Delos y las Cícladas.




La estación encantadora de la
primavera traía unas fiestas aún más encantadoras, cuales son las que
se celebran en Delos, de cuatro en cuatro años, en honor del nacimiento
de Artemisa y de Apolo. El culto de estas divinidades subsistió en la
isla por una larga
serie de siglos; pero como empezaba a debilitarse, los atenienses
instituyeron durante la guerra del Peloponeso unos juegos que
atraían cien pueblos diversos. La juventud de Atenas estaba ansiosa
de distinguirse: toda la ciudad estaba en movimiento, y en ella se
preparaba también la diputación solemne que va a ofrecer todos los años
al templo de Delos un tributo de reconocimiento por la victoria que
Teseo ganó contra el Minotauro. La conduce la misma nave que transportó
a este héroe a Creta, y el sacerdote de Delos tiene ya coronada la popa
con sus manos sagradas. Yo bajé al Pireo con Filotas y Lisis, y nos
embarcamos en una de las naves ligeras que se hacían a la vela para
Delos.


Al día siguiente entramos en el canal que separa esta isla de la
de Renea. Vimos inmediatamente el templo de Apolo, y lo saludamos
enajenados de alegría. La ciudad de Delos se presentaba casi entera
a nuestra vista, y con esta recorrimos ansiosos aquellos soberbios
edificios, aquellos pórticos elegantes y aquellos bosques de columnas
que la adornan.


Luego que arribamos, corrimos al templo que solo dista unos cien
pasos. Hace mil años que le construyeron, y es de mármol de Paros. Vimos en lo
interior la estatua de Apolo, más célebre por su antigüedad que por el
buen gusto. El dios tiene el arco en la mano, y para manifestar que
la música le debe su origen y sus placeres, sostiene con la izquierda
las tres gracias representadas, la primera con una lira, la segunda
con flautas y la tercera con un caramillo. Junto a la estatua está
aquel altar que se tiene por una de las maravillas del mundo. No se
admira en él ni el oro ni el marfil; unos cuernos de animales doblados
con esfuerzo, entrelazados con arte y sin ninguna argamasa, forman un
todo tan sólido como regular. Un ciudadano de Delos nos hizo observar
todos los pormenores de lo interior del templo; y nosotros admirábamos
la sabiduría de sus discursos, la amable expresión de sus miradas, y
el tierno interés que se tomaba por nosotros; pero ¡cuál fue nuestra
sorpresa cuando, por las noticias mutuas que nos dábamos, conocimos
que era Filocles! Era uno de los principales habitantes de Delos por
sus riquezas y dignidades, padre de Ismenia, cuya belleza era objeto
de la conversación de todas las mujeres de Grecia, y el que estaba
prevenido por cartas de Atenas para obsequiarnos y ejercer con nosotros todos los deberes
de la hospitalidad. Después de habernos abrazado repetidas veces,
«apresuraos», nos dijo, «venid a saludar a mis dioses caseros; venid a
ver a Ismenia y a ser testigos de su himeneo».


Salimos del templo, y el impaciente celo de Filocles apenas nos
permitió dar una ojeada por aquella confusión de estatuas y altares
de que está rodeado. Brillaba la opulencia en casa de este hombre
excelente, pero había arreglado el uso de ella con tal discreción
que parecía estar todo conforme con la necesidad y todo ajeno al
capricho. Principiamos haciendo libaciones en honor de los dioses que
presiden a la hospitalidad. Luego nos hizo varias preguntas acerca
de nuestros viajes; después de algunos instantes de una conversación
deliciosa, salimos con nuestro huésped para ver los preparativos de
las fiestas que debían principiar el día siguiente, y nos dirigimos a
diferentes parajes de la isla que solo tiene de siete a ocho mil pasos
de circuito, y su anchura es la tercera parte de su longitud. El monte
Cinto, que va del norte al mediodía, termina un llano que se extiende
hacia occidente hasta la orilla del mar, y en este llano está situada
la ciudad. Se halla
severamente desterrado de esta isla todo cuanto puede ofrecer la imagen
de la guerra, de modo que no se permite, ni aun el animal más fiel al
hombre, porque destruiría a los animales más débiles y más tímidos. En
fin, la paz ha escogido a Delos como morada, y la casa de Filocles por
su palacio.


Algunos días después partimos muy de mañana con nuestro huésped para
ver el monte Cinto, que solo tiene una mediana altura. Desde su cima
se descubre una multitud extraordinaria de islas de todas magnitudes,
sembradas en medio de las aguas con el mismo bello desorden que las
estrellas en el cielo. La vista las recorre con avidez, y vuelve a
buscarlas después de haberlas perdido. Ya se distrae con placer en las
revueltas de los canales que las separan, ya mide lentamente los lagos
y las líquidas llanuras que ellas abrazan. Aquí el seno de las aguas se
ha convertido en mansión de los mortales; esta es una ciudad esparcida
en la superficie del mar; es la pintura de Egipto, cuando el Nilo se
derrama por sus campos, y parece que sostiene con sus aguas las colinas
que sirven de retiro a los habitantes.


«La mayor parte de estas islas», nos dijo Filocles, «se llaman Cícladas, porque
forman como un recinto alrededor de Delos. Sesostris, rey de Egipto,
sometió una parte de ellas a sus armas; Minos, rey de Creta, gobernó
algunas con sus leyes; los fenicios, los carios, los persas, los
griegos, todas las naciones que han tenido el imperio del mar las
conquistaron y poblaron sucesivamente; pero las colonias de estos
últimos han hecho desaparecer las extranjeras, e intereses poderosos
han unido para siempre la suerte de las Cícladas a la de la Grecia.
Atenas les ha dado leyes, y exige de ellas tributos proporcionados
a sus fuerzas. A la sombra de su poder ven florecer en su seno el
comercio, la agricultura y las artes, y serían felices si pudiesen
olvidar que fueron libres.


»Estas islas no son todas fértiles igualmente, pues las hay que
apenas cubren las necesidades de los isleños. Tal es Miconos, que es
aquella que se divisa al este de Delos, de donde dista veinticuatro
estadios. Expuesta la tierra a los rayos ardientes del sol, suspira
incesantemente por lluvias refrigerantes, y parece que reúne toda su
virtud en beneficio de las viñas y las higueras, cuyos frutos son
afamados.


»No tan grande pero más fértil que Miconos es Renea que veis al poniente, y que solo
dista de nosotros unos quinientos pasos, la cual se distingue por la
riqueza de sus colinas y sus campos. Esta isla encierra las cenizas de
nuestros padres, y encerrará las nuestras algún día. A la eminencia
que se ve enfrente fueron trasladados los sepulcros que estaban antes
en Delos, y que, multiplicándose cada día con nuestras pérdidas, se
levantan del seno de la tierra como otros tantos trofeos que la muerte
cubre con su sombra amenazadora.


»Dirigid la vista hacia el norte, y allí descubriréis las costas de
la isla de Tenos. Los primeros que la cultivaron hicieron de ella una
tierra nueva que corresponde a los deseos del labrador o los previene,
ofreciendo a sus necesidades los frutos más exquisitos y granos de
toda especie. Por todas partes brotan mil fuentes, y las llanuras
enriquecidas con sus aguas se hermosean más y más con el contraste de
los áridos montes y los desiertos que la rodean.


»Andros está separada de Tenos por un canal de doce estadios de
anchura (más de un cuarto de legua). En esta isla se encuentran montes
cubiertos de verdor como en Renea, fuentes más abundantes que en
Tenos, valles tan deliciosos como en Tesalia, frutos que halagan la vista y el gusto;
es, en fin, una ciudad famosa por los obstáculos que hallaron los
atenienses para someterla, y por el culto a Dioniso, a quien honra
especialmente.


»Casi a igual distancia de Andros y de Ceos se encuentra la isleta
de Giaros, digno retiro de malhechores, si se purgase de ellos la
tierra; región yerma y erizada de peñascos, de modo que parece
habérselo negado todo la naturaleza, así como parece que todo lo ha
concedido a la isla de Ceos.


»Los pastores de esta hacen honores divinos y consagran sus rebaños
al pastor Aristeo que fue el primero que condujo a esta isla una
colonia. Abunda de frutos y pastos; los cuerpos son allí robustos,
las almas naturalmente vigorosas, y los pueblos tan numerosos que se
han visto obligados a distribuirse en cuatro ciudades, cuya capital
es Yulis. Está situada en una altura, y su nombre se deriva de una
fuente copiosa que corre al pie de la colina. Careso, que dista de ella
veinticinco estadios (más de tres cuartos de legua), la sirve de puerto
y la enriquece con su comercio.


»Adornan a Yulis soberbios edificios, enormes piedras de mármol
forman sus murallas, y se ha hecho fácil la subida por caminos hechos en las
vertientes de las alturas vecinas. Pero lo que le da más lustre es el
ser cuna de muchos hombres célebres, entre otros Simónides, Baquílides
y Pródico.


»Simónides nació hacia el tercer año de la olimpiada cincuenta (558
antes de J. C.). Mereció la estimación de los reyes, los sabios y los
grandes hombres de su tiempo. Era poeta y filósofo, y la feliz reunión
de estas cualidades hizo sus talentos más útiles y su sabiduría más
amable. Su estilo lleno de dulzuras es sencillo, armonioso y admirable
por la elección y la colocación de las palabras. Fueron el asunto de
sus cantos las alabanzas de los dioses, las victorias de los griegos
contra los persas y los triunfos de los atletas. Ejercitose en casi
todos los géneros de poesía, y consiguió el acierto principalmente
en la elegía y en los cantos lúgubres. Nadie ha conocido mejor que
él el arte sublime y delicioso de interesar y enternecer: nadie ha
pintado con más verdad las situaciones y los infortunios que excitan la
compasión.


»Como los caracteres de los hombres influyen en sus opiniones,
era natural que la filosofía de Simónides fuese dulce sin altanería.
Su sistema, según lo que se ha podido juzgar por algunos de sus escritos y muchas
de sus máximas, se reduce a los artículos siguientes.


»“No sondeemos la inmensa profundidad del Ser supremo: limitémonos
a saber que todo se ejecuta por su orden y que posee la virtud por
excelencia. Los hombres no tienen más que una débil emanación de ella
y la reciben de él. No se glorían, pues, de una perfección a la cual
no podrían llegar. La virtud ha fijado su residencia entre rocas
escarpadas, y si a fuerza de trabajos se elevan hasta ella, en breve
los arrastran al precipicio mil fatales circunstancias. Así su vida
es una mezcla de bien y de mal, y es tan difícil ser con frecuencia
virtuoso como imposible serlo siempre. Complazcámonos, pues, en alabar
las buenas acciones; cerremos los ojos para no ver aquellas que no
lo son, o por obligación, cuando apreciamos por otros títulos al que
delinque, o por indulgencia, cuando nos es indiferente. Lejos de
censurar a los hombres con tanto rigor, acordémonos que no son más que
debilidad, que están destinados a permanecer por un momento sobre la
superficie de la tierra y para siempre en su seno. El tiempo vuela: mil
siglos comparados con la eternidad, no son más que un punto o una pequeñísima parte de un
punto imperceptible”.


»Simónides murió a la edad de cerca de noventa años. Se le atribuye
mérito por haber aumentado en la isla de Ceos el aparato de las fiestas
religiosas, añadido la octava cuerda a la lira, y descubierto el arte
de la memoria artificial; pero lo que le asegura inmortal gloria es
haber dado lecciones útiles a los reyes, haber hecho feliz a la Sicilia
sacando a Hierón de sus extravíos y obligándole a vivir en paz con sus
súbditos y consigo mismo.


»La familia de Simónides era como aquellas en que es perpetuo el
sacerdocio de las Musas. Su nieto, del mismo nombre que él, escribió
sobre las genealogías, y sobre los descubrimientos que hacen honor al
entendimiento humano. Baquílides, su sobrino, le hizo en cierto modo
resucitar en la poesía lírica. La pureza del estilo, la corrección
del diseño, las bellezas regulares y sostenidas, le hicieron digno a
Baquílides de los aplausos que pudiera envidiarle el mismo Píndaro.
Estos dos poetas dividieron entre sí el favor del rey Hierón y los
votos de la corte de Siracusa, pero cuando la protección no les
impidió ya ponerse en su lugar, Píndaro se elevó, digámoslo así, a los cielos, y Baquílides
se quedó en la tierra.


»Mientras que este último perpetuaba en Sicilia la gloria de su
patria, el sofista Pródico la hacía brillar en las diferentes ciudades
de la Grecia, donde recitaba arengas preparadas con arte, sembradas
de alegorías ingeniosas, de un estilo sencillo, noble y armonioso.
Su elocuencia, que presentaba la virtud bajo rasgos seductores, fue
admirada por los tebanos, elogiada por los atenienses y estimada por
los espartanos. Después propaló ciertas máximas que destruían los
fundamentos de la religión, y desde este instante le miraron los
atenienses como el corruptor de la juventud, y le condenaron a beber la
cicuta.


»No lejos de Ceos está la isla de Citnos, famosa por sus pastos, y
más cerca de nosotros esa tierra que veis al poniente es la fértil isla
de Siros, donde nació uno de los más antiguos filósofos de la Grecia,
Ferécides, que vivía en ella doscientos años hace.


»Tended la vista hacia el mediodía y ved en el horizonte aquellos
vapores opacos y fijos que ofuscan su naciente brillo: esas son
las islas de Paros y de Naxos. La primera tiene fértiles campiñas,
numerosos rebaños y
dos excelentes puertos, y las Gracias tienen también altares en ellas.
Un día que Minos, rey de Creta, hacía sacrificios a estas divinidades,
fueron a decirle que su hijo Androgeo había sido muerto en Ática; acabó
la ceremonia arrojando lejos de sí una corona de laurel que le ceñía
las sienes, y con voz interrumpida de sollozos, impuso silencio al
tocador de flauta.


»Muchas ciudades se glorían de haber sido cuna de Homero, pero
ninguna disputa a Paros el honor o la vergüenza de haber producido a
Arquíloco. Este poeta, que vivía trescientos cincuenta años hace, ha
hecho en favor de la poesía lírica lo que hizo Homero a favor de la
épica, teniendo ambos de común el haber servido de modelos, cada uno
en su género; que sus obras se recitan en las juntas de los generales
de la Grecia, y que su nacimiento se celebra comúnmente con fiestas
particulares. Esto no obstante, el reconocimiento público no ha querido
confundir la jerarquía de cada uno de ellos, y así pone en el segundo
lugar al poeta de Paros; pero eso es ocupar el primero, al tener
únicamente por superior a Homero.


»En cuanto a las costumbres y la conducta, Arquíloco debía ser echado en la clase
más vil de los hombres. Jamás se unieron talentos más sublimes a un
carácter más atroz y depravado; manchaba sus escritos con expresiones
licenciosas y pinturas lascivas, derramando en ellas con profusión
la hiel con que su alma se complacía en alimentarse. Sus amigos, sus
enemigos, los objetos infelices de sus amores, todo caía al impulso
de los dardos sangrientos de sus sátiras, siendo lo más extraño que
sepamos por él mismo estos hechos detestables, porque escribiendo la
historia de su vida tuvo valor para contemplar a su satisfacción todos
los horrores de ella, y la insolencia de exponerlos a la vista del
universo.


»Toda la tierra está llena de monumentos empezados en las canteras
del monte Marpeso. En estos subterráneos alumbrados con débiles luces,
arranca con dolor un pueblo esclavo aquellos trozos enormes que brillan
en los más soberbios edificios de la Grecia y hasta en la fachada del
laberinto en Egipto. Hay muchos templos hermoseados de este mármol,
porque dicen que su color es grato a los inmortales. Hubo un tiempo en
que los escultores no empleaban otro: en el día le buscan con esmero,
aunque no siempre corresponde a las esperanzas, porque las grandes partes cristalinas que lo
forman deslumbran la vista con reflejos engañosos, y saltan a pedazos
al golpe del cincel. Pero este defecto se resarce con otras cualidades
excelentes, y en particular por su extremada blancura, a la cual los
poetas hacen alusiones frecuentes, y a veces relativas al carácter de
sus poesías.


»Separa a Naxos de la isla precedente un estrechísimo canal. Ninguna
de las Cícladas puede igualarla en grandeza, y es tal su fertilidad
que pudiera disputarla a la Sicilia. Dioniso preside en ella; Dioniso
protege a Naxos y todo presenta aquí la imagen del beneficio y el
reconocimiento. Los habitantes se apresuran a enseñar a los extranjeros
el paraje donde las ninfas lo criaron. Cuentan las maravillas que
obra en su favor, dicen que de él vienen las riquezas que hay en sus
templos, y sus altares humean noche y día. Aquí sus homenajes se
dirigen al dios que les enseñó el cultivo de la higuera; allí al dios
que llenó sus viñas de un néctar robado a los cielos, y lo adoran bajo
muchas advocaciones para multiplicar unos deberes que les son tan
gratos.


»En las cercanías de Paros están Serifos, Sifnos y Milo. Para tener
una idea de la
primera de estas islas, figuraos muchas montañas escarpadas, áridas, y
que no dejan, digámoslo así, en sus intervalos más que fosas profundas,
donde los hombres desventurados ven continuamente suspensos sobre sus
cabezas peñascos espantosos, monumentos de la venganza de Perseo;
porque según una tradición tan ridícula como horrorosa para los
serifeos, este héroe fue aquel que, armado con la cabeza de Medusa,
transformó en otro tiempo a sus mayores en objetos horribles.


»A corta distancia de allí y bajo un cielo siempre sereno, figuraos
campiñas esmaltadas de flores y siempre cubiertas de frutos, una
mansión encantadora, donde el aire más puro alarga la vida de los
hombres más de lo ordinario, y tendréis una débil imagen de las
bellezas que ofrece Sifnos.


»La isla de Milo es una de las más fértiles del mar Egeo. El
azufre y otros minerales escondidos en las entrañas de la tierra
conservan allí un calor activo, y dan un gusto exquisito a todas sus
producciones.


»Un filósofo natural de esta isla sublevó contra sí la Grecia entera
negando abiertamente la existencia de los dioses: este era Diágoras,
a quien deben los mantineos sus leyes y su felicidad. Suscitose
contra él un grito
general, y su nombre se oía como una injuria. Los magistrados de
Atenas le citaron a su tribunal y le persiguieron de ciudad en ciudad,
prometiendo un talento al que presentase su cabeza, dos a los que
le entregasen vivo; y para perpetuar la memoria de este decreto, le
grabaron en una columna de bronce. Diágoras, no encontrando ya asilo en
la Grecia, se embarcó y pereció en un naufragio.


»Recorriendo con la vista una pradera, no se descubre ni siquiera
una planta dañosa que mezcle su veneno entre las flores, ni flor
modesta que se oculte bajo la hierba. Así, describiendo las regiones
que forman una corona alrededor de Delos, no debo hablaros ni de los
escollos esparcidos en sus intervalos, ni de muchas isletas cuyo brillo
solo sirve para adornar el fondo del cuadro que se presenta a nuestra
vista.


»La mar separa aquellos pueblos y el placer los reúne. Las fiestas
que les son comunes los pintan ya en un pasaje y ya en otro, pero
desaparecen tan pronto como empiezan nuestras solemnidades. Los templos
inmediatos van a quedar desiertos: las divinidades que se adora en
ellos permiten llevar a Delos el incienso que se les destinaba, y
unas diputaciones conocidas bajo el nombre de Teorías, están encargadas de este
glorioso empleo, llevando consigo coros de mancebos y de doncellas.
Estos coros vienen de las costas de Asia, de las islas del mar
Egeo, del continente de la Grecia, de las regiones más lejanas, y
llegan al son de instrumentos con todo el aparato del gusto y de la
magnificencia».


Al tiempo que Filocles acababa su relación, cambiaba la escena de
cuando en cuando y se hermoseaba más y más. Habían salido ya de los
puertos de Miconos y de Renea las flotillas que conducían las ofrendas
a Delos, descubríanse en alta mar otras flotas; un gran número de
buques de toda clase volaban por la superficie de las aguas y brillaban
con mil colores diferentes: se les veía deslizarse y escapar de los
canales que separan las islas, cruzarse, darse caza y reunirse: un
viento fresco jugueteaba en sus velas teñidas de púrpura, y bajo sus
remos dorados las olas se cubrían de una espuma que los rayos nacientes
del sol penetraban con sus fuegos.


Más abajo, al pie de la montaña, inundaba la llanura una multitud
inmensa cuyas filas cerradas ondeaban hacia todos lados como la mies
agitada por los vientos, y el alborozo que la animaba hacía un ruido vago y confuso que
sobrenadaba, digámoslo así, sobre este vasto cuerpo.


Las teorías de las islas de Renea y de Miconos esperaban bajo
el pórtico del templo el momento para entrar en el lugar donde se
celebraba la fiesta, y en breve vimos bajar tras de ellas, las de Cos y
de Andros, seguidas de otras diputaciones solemnes que hacían resonar
los aires con cánticos sagrados. Arreglaban en la misma ribera el
orden de marcha, y se adelantaban lentamente hacia el templo con las
aclamaciones de un pueblo que se agolpaba alrededor de ellas. Con sus
homenajes presentaban juntamente al dios las primicias de los frutos de
la tierra, y al salir del templo las llevaban a unas casas mantenidas a
expensas de las ciudades cuyas ofrendas habían llevado.


En tanto se divisaba a lo lejos la teoría de los atenienses,
casi toda escogida entre las familias más antiguas de la república.
Presentose con todo el esplendor que era de esperar de una ciudad
donde el lujo ha llegado al exceso, y al llegar ante la estatua del
dios le ofreció una corona de oro valuada en mil quinientas dracmas
(5029 reales vellón); a breve rato se oyeron los mugidos de cien bueyes
que expiraban al golpe de las cuchillas de los sacerdotes. Luego que esta diputación
acabó las ceremonias que motivaron su llegada al pie de los altares,
nos condujeron a un banquete que daba el senado de Delos a los
ciudadanos de esta isla a las márgenes del Inopo, y bajo la bóveda que
formaban hermosas arboledas. Reinaba bajo aquel ramaje una alegría
pura, bulliciosa y general, y cuando el vino de Naxos brincaba en
las copas todos celebraban en voz alta el nombre de Nicias, general
ateniense, que fue el primero que reunió al pueblo en aquellos sitios
deliciosos, y señaló fondos para celebrar y para perpetuar este
beneficio.


El resto del día se invirtió en espectáculos de otro género. Unas
voces encantadoras se disputaron el premio de la música, y los brazos
armados de manoplas, el de la lucha. El pugilato, el salto y la carrera
de a pie llamaron sucesivamente nuestra atención. Habían trazado hacia
el extremo meridional de la isla un estadio, alrededor del cual estaban
sentados por su orden los diputados de Atenas, el senado de Delos y
todas las teorías magníficamente vestidas. Esta brillante juventud era
la imagen más fiel de los dioses reunidos en el Olimpo.


Duraron las fiestas muchos días, y repitiéronse muchas veces las corridas
de caballos, y vimos otras tantas los buzos tan afamados de Delos,
ya precipitarse al mar, ya bajar hasta los abismos o descansar en la
superficie, y ya representar los combates y acreditar con su destreza
la fama que han adquirido.






  CAPÍTULO LXXV.

  Ceremonias del matrimonio en la isla de Delos.




Filocles iba a casar con el
joven Teágenes a su hija Ismenia, modelo de gracia y de virtud, y
nosotros fuimos testigos de las ceremonias con que debía verificarse
esta unión.


Empezaban a renacer en Delos el silencio y la calma, y los pueblos
iban saliendo como un río que, después de haber inundado los campos,
se retira insensiblemente a su madre. Los habitantes de la isla habían
madrugado más que la aurora, se habían coronado de flores, y para hacer
los dioses propicios al himeneo de Ismenia, ofrecían incesantemente
sacrificios en el templo y delante de sus casas. Llegó el instante en
que debía efectuarse el enlace, y todos estuvimos reunidos en casa de Filocles: abrieron
la puerta de la estancia de Ismenia, y vimos salir a los dos esposos
acompañados de sus padres y de un oficial público que acababa de
extender el contrato del matrimonio.


Estábamos magníficamente vestidos con ropas que Ismenia nos había
regalado, y el vestido que llevaba su esposo era obra de ella.


Ismenia tenía puesto un collar de piedras preciosas, y un ropaje en
que el oro y la púrpura confundían sus colores. Tenían ambos el cabello
suelto y perfumado de esencias, con coronas de adormideras, sésamos y
otras plantas consagradas a Afrodita, y con este aparato subieron a un
carro y fueron al templo. Ismenia llevaba a su esposo a la derecha, y
a la izquierda a un amigo de Teágenes que debía acompañarle en aquella
ceremonia.


A la puerta del templo, recibió a los esposos un sacerdote que
presentó a cada uno una rama de yedra, símbolo de los lazos que debían
unirlos para siempre, y luego los llevó al altar, donde todo estaba
ya preparado para el sacrificio de una becerra que debía ofrecer a
la casta Artemisa, a Atenea y a otras divinidades que jamás han sufrido el yugo del
himeneo. Imploraban también a Zeus y a Hera, cuya unión y cuyos
amores son eternos; al cielo y a la tierra, cuyo concurso produce la
abundancia y la fertilidad; a las Parcas, porque está en sus manos
la vida de los mortales; a las Gracias, porque hacen placenteros los
días de los esposos; y en fin, a Afrodita, a quien el amor debe su
nacimiento y los hombres su felicidad.


Los sacerdotes, después de haber examinado las entrañas de las
víctimas, declararon que el cielo aprobaba este himeneo. Tomó luego
Filocles la mano de Teágenes, la puso en la de Ismenia y pronunció
estas palabras: «Yo os doy mi hija a fin de que deis a la república
ciudadanos legítimos». Ambos esposos se juraron inmediatamente una
fidelidad inviolable, y sus padres, después de haber recibido sus
juramentos, los ratificaron con nuevos sacrificios.


Empezaba ya la noche a tender su manto por los aires, cuando salimos
del templo para ir a casa de Teágenes, la cual estaba adornada de
guirnaldas e iluminada por todas partes. Así que los esposos llegaron
al umbral de la puerta, les pusieron por un instante en la cabeza
unos canastillos
de frutas, presagio de la abundancia de que debían gozar, y al mismo
tiempo oímos repetir por todas partes el nombre de Himeneo, de aquel
joven de Argos que devolvió en otro tiempo a su patria las doncellas de
Atenas, arrebatadas por unos corsarios. Recibió, en premio de su celo,
una de aquellas mismas cautivas, a quien amaba tiernamente, y desde
entonces los griegos no celebran matrimonio alguno sin recordar su
memoria.


Siguiéronnos estas aclamaciones hasta la sala del festín y
continuaron durante la comida. Entonces algunos poetas que se habían
introducido al mismo tiempo que nosotros entramos, recitaron varios
epitalamios en obsequio de los esposos.


Acabado el festín, la madre de Ismenia encendió el hacha nupcial,
y condujo a su hija a la habitación que le estaba preparada. Allí
probaron los esposos una fruta cuya dulzura debía ser el emblema de su
unión.


Entre tanto, nosotros, entregados a los arrebatos de una alegría
excesiva, dábamos voces descompasadas y sitiábamos la puerta defendida
por un amigo de Teágenes. Una cuadrilla de jóvenes danzaban al son
de varios instrumentos, hasta que por último fue interrumpido este
ruido por la
teoría de Corinto que se había encargado de cantar el himeneo de la
anochecida.


Al día siguiente, a la primera hora del día volvimos allá, y las
doncellas de Corinto entonaron también su himeneo. Este día, que los
esposos miraron como el primero de su vida, se empleó casi todo por su
parte en gozar del tierno interés que los isleños se tomaban por su
enlace, y se autorizó a todos sus amigos para hacerles regalos. Ellos
mismos se los hicieron recíprocamente y recibieron en común los del
padre de Teágenes.


Por la noche volvieron a Ismenia a casa de sus padres y, más bien
para expresar sus verdaderos sentimientos que para conformarse al uso,
manifestó la grave pena que sentía por haber dejado la casa paterna; al
día siguiente volvió a reunirse con su esposo, y desde aquel momento,
nada turbó su felicidad.






  CAPÍTULO LXXVI.

  Sobre la felicidad.




Había visitado frecuentemente
Filocles en su juventud a los más célebres filósofos de la Grecia.
Ilustrado con sus luces, y aún más todavía con sus reflexiones, se había formado un
sistema de conducta que difundía la paz en su alma y en todo cuanto
le rodeaba. Nosotros no cesábamos de estudiar a este hombre, para el
cual cada momento de la vida era un instante de dicha. Un día que
nos paseábamos por la isla vimos esta inscripción en un templete de
Leto. No hay cosa más bella que la justicia: nada mejor que la
salud, ni cosa tan dulce como la posesión de lo que uno ama. «Eso
mismo», dije yo, «reprobaba un día Aristóteles en presencia nuestra,
porque creía que las calificaciones que comprende esa máxima no debían
separarse ni pueden convenir sino a la dicha. En efecto, la felicidad
es la cosa más bella y más dulce de este mundo; pero ¿de qué sirve
describir sus efectos? Más importante sería subir a su origen». «Es
poco conocido», respondió Filocles, «y así es que, para llegar a él,
todos cogen senderos diferentes y todos están discordes sobre la
naturaleza del verdadero bien». «Tened la bondad», interrumpió Filotas,
«de comunicarnos las reflexiones que hayáis hecho sobre un objeto
tan importante, y dignaos decirnos, como habéis llegado a ese estado
pacífico de que gozáis actualmente».





«¡Oh, Filocles», exclamó el joven Lisis, «parece que los céfiros
juguetean en este plátano! El aire se llena del perfume de las flores
que abren su cáliz presurosas; esas viñas empiezan a enlazar sus
sarmientos con esos mirtos para no dejarlos nunca; esos rebaños que
triscan por la pradera, esas avecillas que cantan sus amores, el son
de los instrumentos que resuenan en el valle; todo cuanto veo, todo
cuanto oigo, me arrebata y enajena. ¡Ah, Filocles!, hemos nacido para
ser felices; lo veo en las gratas y profundas sensaciones que ahora
experimento, y si vos conocéis el arte de perpetuarlas, es un crimen
hacernos de ello un misterio».


«Me recordáis», respondió Filocles, «los primeros años de mi vida.
La naturaleza, a la que yo no estaba acostumbrado todavía, se juntaba
a mis ojos bajo el aspecto más halagüeño, y mi alma nueva y sensible
parecía que respiraba alternativamente la frescura y la llama. No
conocía yo a los hombres; a todos los creía justos, verdaderos, capaces
de la amistad y humanos sobre todo, porque es menester experiencia para
convencerse de que no lo son.


»Cercado de estas ilusiones entré en el mundo, y dando a ciertos
vínculos agradables
los derechos y los sentimientos de amistad, me entregué enteramente al
placer de amar y ser amado. Mis cuidados, hasta entonces sin reflexión,
llegaron a serme funestos; casi todos mis amigos se alejaron de mí,
unos por interés, otros por envidia o por ligereza. En lo sucesivo,
habiendo experimentado injusticias notorias y perfidias atroces, me vi
precisado, después de muchos esfuerzos, a renunciar a aquella dulce
confianza que tenía con los hombres. Entre la multitud de opiniones
acerca de la dicha, de la que solo tenía una leve idea, resolví
entonces buscar la mía en los placeres solamente. Omito contar los
pormenores referentes a los extravíos de mi juventud para llegar al
tiempo en que detuve su carrera.


»Estando en Sicilia, fui a ver a uno de los principales habitantes
de Siracusa, tenido por el hombre más feliz de su siglo, y solo
encontré en él un personaje acostumbrado a los placeres, un alma
embrutecida sin principios ni recursos.


»Conocí en Tebas a un discípulo de Sócrates cuya probidad oí alabar
no menos que sus excelentes prendas, pero su carácter raro, suspicaz y
muchas veces injusto daba motivos para huir de su trato.





»Poco tiempo después, fui a Delfos con motivo de la solemnidad de
los juegos píticos, y en una alameda sombría vi a un hombre que gozaba
del concepto de muy ilustrado, y me pareció que estaba atormentado de
disgustos. Me contó su historia, y supe que ni las dignidades, ni la
gloria militar, las ciencias, las artes, la filosofía, ni sus viajes
a Egipto y Persia, nada había podido saciar sus deseos, librarle de
disgustos ni hacerle amar la existencia.


»Bien sabéis», añadió, «que las naves evitan con mucha precaución
los escollos que están indicados por los naufragios de los primeros
navegantes; pues así me aprovechaba yo en mis viajes de las faltas de
mis semejantes. Ellas me enseñaron que el exceso de la razón y de la
virtud es casi tan funesto como el de los placeres; que la naturaleza
nos ha dado ciertos gustos que es tan peligroso destruir como apurar;
que la sociedad tiene derecho a mis servicios; que debía adquirirme
su estimación; y, en fin, que para llegar a este término feliz que
incesantemente se presentaba y huía delante de mí, debía calmar la
inquietud que experimentaba en lo interior de mi alma y que la sacaba
fuera de sí misma a cada instante.





»Ya que queréis saber mi método de vida, tened entendido que
estrechando más y más los lazos que nos unen con los dioses, con
nuestros padres, nuestra patria y amigos, he hallado el secreto de
cumplir a la vez con las obligaciones de mi estado, y de satisfacer las
necesidades de mi alma, persuadiéndome, en fin, que cuanto más se vive
para los demás tanto más vive el hombre para sí mismo».


Extendiose entonces Filocles sobre la necesidad de llamar en ayuda
de nuestra razón y de nuestras virtudes una autoridad que sostenga su
debilidad. Mostró hasta qué grado de poder puede elevarse un alma que,
mirando todos los acontecimientos de la vida como otras tantas leyes
emanadas del más grande y más sabio legislador, se ve obligada a luchar
o contra el infortunio o contra la prosperidad.


«La antigua sabiduría de las naciones ha confundido, digámoslo así,
entre los objetos del culto público a los dioses autores de nuestra
existencia y a los padres autores de nuestra vida. Nuestros deberes
con respecto a unos y otros están estrechamente unidos en los códigos
de los legisladores y en los usos de las naciones. De aquí dimana
aquella costumbre sagrada de los pisidios que empiezan sus comidas con libaciones en
honor de sus padres, y de aquí también este hermoso pensamiento de
Platón: Si la divinidad acepta el incienso que ofrecéis a las estatuas
que las representan, ¡cuánto más gratos no deben ser a sus ojos y a los
vuestros aquellos monumentos que conserva en vuestras casas, ese padre,
esa madre, esos abuelos, en otro tiempo vivas imágenes de su autoridad,
y actualmente objetos de su protección especial! No lo dudéis: aprecia
a los que los honran, así como castiga a los que los descuidan o los
ultrajan. Si se manifiestan injustos con vosotros, antes de prorrumpir
en quejas, acordaos del consejo que el sabio Pítaco daba a un joven que
demandó en juicio a su padre: “Si no tienes razón, te condenarán; y si
la tienes, mereces que te condenen”.


»El amor a la patria es otro origen de felicidad. Amarla es hacer
que esté respetada por fuera y tranquila por dentro. Las victorias o
los tratados ventajosos la hacen respetar de las naciones, pero la
observancia de las leyes y la conservación de las costumbres es lo
único que puede consolidar su sosiego interior. Así pues, mientras
que se oponen a los enemigos del estado generales y negociadores hábiles, es
preciso oponer a la licencia y a los vicios, que propenden a destruirlo
todo, leyes y virtudes que se dirijan a restablecerlo todo y a
mantenerlo: de aquí nace aquella multitud de preceptos tan esenciales
como indispensables para cada clase de ciudadanos y para cada ciudadano
en particular.


»Oh vosotros que sois objeto de estas reflexiones; vosotros a
quienes yo quisiera infundir todos los amores honestos, porque así
seríais más felices, recordad a cada instante que la patria tiene
derechos imprescriptibles y sagrados a vuestros talentos, vuestras
virtudes, vuestros pensamientos y todas vuestras acciones, que en
cualquier estado en que os halléis no sois más que unos soldados a su
servicio siempre, obligados a velar por ella, y volar a su socorro al
menor riesgo.


»Según la opinión de los filósofos más ilustrados, acabo de
deciros que nuestros vínculos con los dioses, nuestros padres y la
patria no son más que una cadena de deberes que nos interesa animar
con el sentimiento, y que la naturaleza nos ha preservado para
ejercitar y aliviar la actividad de nuestra alma. En ejercitarlos
con ardor, es en lo
que consiste aquella sabiduría de la que, según Platón, estaríamos
locamente enamorados si se descubriese su belleza a nuestra vista.


»No crean que la felicidad de nuestra alma termine en las
sensaciones deliciosas que encuentra en el resultado feliz de las
artes y las ciencias, y en el goce de los placeres. Hay para ella
otros manantiales de felicidad, no menos copiosos y perennes. Tal
es la estimación pública, esta estimación que el hombre no puede
prescindir de ambicionar, sin confesar que es indigno de ella; que
únicamente se debe a la virtud que le resarce los sacrificios que ha
hecho, y la sostiene en los reveses que padece; es nuestra estimación
propia, privilegio el más hermoso que se ha concedido a la humanidad,
la necesidad más pura en un alma honrada, la más viva en un alma
sensible, sin la cual no se puede ser amigo de sí mismo, y con la cual
se puede pasar sin la aprobación de los demás, si son muy injustos para
negárnosla; tal es en fin la amistad; este sentimiento el más propio
para hacer suavizar los disgustos de la vida.


»Casi todos los que hablan de este sentimiento, le confunden con
las relaciones que
son el fruto de la casualidad y la obra de un día. En el fervor de
estas uniones nuevas ve uno sus amigos tales como quisiera que fuesen,
y en breve se les ve tales como son en efecto. No son más acertadas
otras elecciones, y en este caso se toma el partido de renunciar a la
amistad, o lo que es igual, de variar de objeto a cada instante.


»Como casi todos los hombres pasan la mayor parte de su vida en
no reflexionar, y la menor en reflexionar sobre los otros más bien
que sobre ellos mismos, conocen poco la naturaleza de los enlaces
que contraen. Si se atreviesen a meditar sobre la multitud de amigos
de que algunas veces se creen rodeados, verían que estos amigos no
están unidos a ellos sino por medio de apariencias engañosas. Esta
perspectiva los llenaría de dolor, porque ¿de qué sirve la vida cuando
no se tienen amigos? Pero este mismo dolor les obligaría a hacer una
elección de que en lo sucesivo no tuviesen que arrepentirse.


»El genio, los talentos, la afición a las artes, las cualidades
brillantes son muy gratas para el trato de la amistad, pues la animan
y la adornan cuando está formada, mas no bastarían por sí mismas para
prolongar su duración.





»La amistad únicamente puede fundarse en el amor a la virtud, en
la bondad del carácter, en la conformidad de principios, y en cierta
atracción que previene la reflexión y que esta después justifica.


»Si me propusiesen todas esas cuestiones que agitan los filósofos
acerca de la amistad, si me pidiesen para conocer sus deberes y
perpetuar su duración, entonces yo respondería: “Haced una buena
elección, y descansad luego en vuestros sentimientos y los de vuestros
amigos, porque la decisión del corazón es siempre más pronta y más
ilustrada que la del entendimiento”.


»Hay otras relaciones que se contraen todos los días en la sociedad
y que es útil cultivarlas: tales son las que se fundan en la estimación
y el gusto, pues aunque no tengan los mismos derechos que la amistad,
nos ayudan poderosamente a sobrellevar el peso de la vida.


»Jamás os aleje vuestra virtud de los honestos placeres adecuados
a vuestra edad, y a las diferentes circunstancias en que os halláis.
La sabiduría solo es amable y sólida por la feliz mezcla de las
distracciones que permite y de los deberes que impone.


»Si a los recursos de que acabo de hablar añadís aquella esperanza que se introduce
en las desgracias que experimentamos, hallaréis, Lisis, que la
naturaleza no nos ha tratado con tanto rigor como se dice».






  CAPÍTULO LXXVII.

  Continuación del viaje a Delos. — Sobre las
  opiniones religiosas.




Interrumpió el discurso de
Filocles un joven llamado Demofonte, a quien vimos conversar con un
filósofo de la escuela de Elea, y habiéndose informado del asunto de
que tratábamos: «No esperéis vuestra felicidad», nos dijo, «sino de
vosotros mismos: yo también tenía mis dudas y acaban de aclarármelas.
Sostengo, pues, que no hay dioses o que no se mezclan en las cosas de
acá abajo».


«Hijo mío», respondió Filocles, «he visto muchos que, seducidos en
tu edad por esa nueva doctrina, la han abjurado luego que no han tenido
interés en sostenerla». Demofonte protestó que jamás se contradiría,
y extendiose sobre los absurdos del culto religioso, insultando con
desprecio la ignorancia del pueblo y mofándose de nuestras preocupaciones. «Escuchad»,
replicó Filocles, «nosotros no nos tenemos por infalibles, y por eso no
debes tratar de humillarnos. Si estamos en el error, tu deber es el de
ilustrarnos o compadecernos; porque la verdadera filosofía es dulce,
compasiva y sobre todo modesta. Explícate claramente». «La naturaleza
y el acaso», respondió el joven, «han ordenado todas las partes del
universo, y la política de los legisladores ha sometido la sociedad a
ciertas leyes. Estos misterios están ya descubiertos.


»Ahora bien», continuó Demofonte, «yo os pregunto si la sana moral
podrá jamás estar conforme con una religión que únicamente propende a
destruir nuestras costumbres, y si la suposición de un montón de dioses
injustos y crueles no es la idea más extravagante que jamás ha podido
caber en el entendimiento humano. Nosotros negamos su existencia;
vosotros los habéis degradado vergonzosamente y sois más impíos que
nosotros».


«Esos dioses», respondió Filocles, «son obra de nuestras manos, pues
tienen nuestros vicios, y nos indignan más que a ti las debilidades
que se les atribuye; pero si llegásemos a purificar el culto de las
supersticiones que le
desfiguran, ¿estarías dispuesto a dar a la divinidad el culto que le
debemos?».


Demofonte. Probad que existe y que cuida de nosotros, y yo me
postraré delante de ella.


Filocles. A ti te toca probar que no existe, pues niegas
un dogma en posesión del cual están todos los pueblos desde tiempo
inmemorial. Preguntas qué monumento atestigua la existencia de la
divinidad, y yo respondo: el universo, el brillo deslumbrante y la
marcha majestuosa de los astros, la organización de los cuerpos, la
correspondencia de esa inmemorable cantidad de seres; en fin, ese
conjunto y esos pormenores admirables que todos tienen el sello de una
mano divina en que todo es grandeza, sabiduría, proporción y armonía,
y añadiré el consentimiento de los pueblos, no para subyugar con la
autoridad sino porque su persuasión, siempre conservada por la causa
que la ha producido, es un testimonio incontestable de la impresión
que han hecho siempre en los ánimos las bellezas encantadoras de la
naturaleza.


»La razón, de acuerdo con mis sentidos, me manifiesta también el más
excelente obrero en
la obra más magnífica. Veo que anda un hombre, y de aquí deduzco que
tiene interiormente un principio activo; sus pasos le conducen a donde
quiere ir, e infiero que este mismo principio combina sus medios con el
fin que se propone. Apliquemos este ejemplo. Toda la naturaleza está
en movimiento, luego hay en ella un primer motor. Este movimiento está
sujeto a un orden constante, luego existe una inteligencia suprema.


Demofonte. Estas pruebas no han contenido entre nosotros los
progresos del ateísmo.


Filocles. Los debe únicamente a la presunción y a la
ignorancia.


Demofonte. Los debe a los escritos de los filósofos. No
ignoráis su modo de pensar sobre la existencia y la naturaleza de la
divinidad.


Filocles. Se les tiene por sospechosos y se les acusa de
ateísmo porque no respetan en nada las opiniones de la multitud,
y porque aventuran unos principios cuyas consecuencias no prevén;
porque explicando la formación y el mecanismo del universo servilmente
adictos al método de los físicos, no llaman en su auxilio una causa
sobrenatural. Los hay, aunque en corto número, que desechan formalmente esta causa, y sus
soluciones son tan incomprensibles como insuficientes.


Demofonte. Se nos habla ya de un solo dios y ya de muchos;
yo no veo pues, menos imperfecciones que opiniones en los atributos
de la divinidad. Su sabiduría exige que ella mantenga el orden sobre
la tierra, y sin embargo triunfa en ella el desorden. Es justa y yo
padezco sin merecerlo.


Filocles. Desde el origen de las sociedades, se supuso que
cuidaban de la administración del universo unos genios colocados en los
astros; y viendo que parecían revestidos de gran poder, obtuvieron los
homenajes de los mortales y se olvidaron casi en todas partes de adorar
al soberano por rendir adoración a sus ministros. A pesar de esto, se
conserva siempre su memoria entre los hombres y de ello encontrarás
huellas más o menos conocidas en los más antiguos monumentos, y
testimonios más formales en los escritos de los filósofos modernos.
Véase la preeminencia que Homero concede a uno de los primeros objetos
del culto público. Zeus es el padre de los dioses y de los hombres.
Recorre la Grecia, y encontrarás al Ser único adorado en Arcadia desde
tiempos remotos, bajo
el nombre del Dios bueno por excelencia; en muchas ciudades, bajo el
del Altísimo o Grandísimo.


»Escucha después a Timeo, Anaxágoras y Platón: el Dios único es quien
ha ordenado la materia y producido el mundo. Escucha a Antístenes,
discípulo de Sócrates: son adoradas muchas divinidades entre las
naciones, pero la naturaleza solo indica una sola. Escucha en fin a los
de la escuela de Pitágoras. Todos han considerado el universo como un
ejército que se mueve a voluntad del general, como una vasta monarquía
en que la plenitud del poder reside en el soberano.


Demofonte. Si el orden del universo emana de un Dios único,
¿por qué hay tantas desgracias y crímenes en la tierra? ¿Dónde está su
poder, si no puede impedirlos? ¿Dónde su justicia, si no quiere?


Filocles. Ya me esperaba esta objeción que en todos se ha
hecho y hará, y que es la única que se puede oponer. Si todos los
hombres fuesen felices, no se rebelarían contra el autor de sus días;
pero ellos padecen a su vista, y parece que él los abandona. Aquí mi
razón confusa consulta a las tradiciones antiguas, y todas deponen
a favor de una providencia. Pregunta a los sabios, y casi todos están de acuerdo
sobre el fondo del dogma, pero titubean y están discordes en el modo
de explicarlo. Hay algunos que dejan caer sobre estas tinieblas un
rayo de luz que las ilumina. ¡Débiles mortales!, exclaman; cesad de
mirar como males verdaderos la pobreza, la enfermedad y las desdichas
que os vienen de afuera; estos accidentes que vuestra resignación
puede convertir en beneficios, no son más que la consecuencia de
las leyes necesarias a la conservación del universo. Entráis en el
sistema general de las cosas, pero no sois más que una parte. Fuisteis
ordenados al todo y el todo no fue ordenado a vosotros.


»Así pues, todo está bien en la naturaleza, excepto en la clase de
seres donde todo debería estar mejor. Los cuerpos inanimados siguen sin
resistencia los movimientos que se les imprime. Los animales, privados
de razón, se entregan sin remordimiento al instinto que los arrastra.
Los hombres son los únicos que se distinguen tanto por sus vicios
como por su inteligencia. ¿Obedecen a la necesidad, como el resto de
la naturaleza? ¿Por qué pueden resistir a sus inclinaciones? ¿Por qué
recibieron estas luces que los extravían, este deseo de conocer a su
autor, estas nociones
del bien, estas preciosas lágrimas que les arranca una bella acción,
este fin el más funesto (si no es el más bello de todos), cual es
el de enternecerse por las desgracias de sus semejantes? A la vista
de tantos privilegios que los caracterizan esencialmente, ¿no deben
deducir que Dios, por vías que no está permitido a nosotros sondear, ha
querido hacer fuertes pruebas de la facultad que tienen de deliberar
y de elegir? Sin duda, si hay virtudes en la tierra, también hay en
el cielo una justicia. El que no paga un tributo a la regla, debe una
satisfacción a la regla. Empieza su vida en este mundo y la continua en
una mansión en la que el inocente recibe el premio y el culpable expía
sus crímenes hasta que se haya purificado.


»Ve aquí, Demofonte, el modo con que nuestros sabios justifican la
providencia. No conocen otro mal que el vicio para nosotros, ni otro
desenlace al escándalo que produce que un porvenir en que todas las
cosas estarán en su lugar. Preguntar ahora por qué Dios no lo impidió
desde el principio es preguntar por qué se ha hecho el universo según
sus miras y no según las nuestras.


Demofonte. La religión no es más que un tejido de ideas pequeñas, de prácticas
minuciosas.


Filocles. Ya he dicho que el culto público está torpemente
desfigurado, y que mi objeto era exponerte sencillamente las opiniones
de los filósofos que han reflexionado sobre las relaciones que tenemos
con la divinidad. Duda de estas relaciones, si eres tan ciego que no
las conoces; pero no digas que es degradar nuestras almas el separarlas
de la masa de los seres, darles origen y destino el más brillante, y
establecer entre ellas y el Ser supremo una comunicación de beneficio
y de reconocimiento. ¿Quieres una moral pura y celestial que eleve
tu espíritu y tus sentimientos? Estudia la doctrina y la conducta de
Sócrates que únicamente vio en su sentencia, su prisión y su muerte
los decretos de una sabiduría infinita, y no se dignó de abatirse
hasta quejarse de la injusticia de sus enemigos. Contempla al mismo
tiempo con Pitágoras las leyes de la armonía universal, y pon esta
pintura ante tus ojos; regularidad en la distribución de los mundos,
regularidad en la distribución de los cuerpos celestes, concurso
de todas las voluntades en una sabia república, concurso de todos
los movimientos en una alma virtuosa; todos los seres trabajando de acuerdo en la
conservación del orden, y el orden conservando el universo y sus
menores partes; un Dios autor de este plan sublime, y unos hombres
destinados a ser por sus virtudes sus mismos cooperadores. Jamás hubo
un sistema en que tanto resplandeciese el genio: nunca hubo cosa que
diese idea más alta de la grandeza y la dignidad del hombre.






  CAPÍTULO LXXVIII.

  Continuación de la biblioteca de un ateniense. — La
  poesía.




Llevé al joven Lisis a casa
de Euclides, y entramos en una pieza de la biblioteca que únicamente
contenía obras de poesía y de moral, unas muy numerosas y otras en
corto número; quedose Lisis sorprendido de esta desproporción, y
Euclides le dijo: «Bastan pocos libros para instruir a los hombres,
y se necesitan muchos para divertirlos». Enseñonos luego las obras
que han salido a luz en diferentes épocas, bajo los nombres de
Orfeo, de Museo, de Tamiris, de Lino, de Antetes, Panfo, Olén,
Ábaris, Epiménides, etc. Unas no contienen más que himnos sagrados y lamentaciones;
otras tratan de los sacrificios, de los oráculos, de las expiaciones y
de los encantamientos. En algunas, y particularmente en el ciclo épico
que es una recolección de tradiciones fabulosas, están descritas las
genealogías de los dioses, la guerra de los titanes, la expedición de
los argonautas y las guerras de Tebas y de Troya. Como la mayor parte
de estas obras no son de los autores cuyos nombres tienen al frente,
Euclides descuidó ponerlas en un orden determinado.


En seguida estaban las de Hesíodo y de Homero: este último estaba
escoltado, digámoslo así, de un cuerpo terrible de intérpretes y de
comentadores. A su ejemplo muchos poetas intentaron cantar la guerra
de Troya, siendo uno de ellos Lesques, que empezó su obra con estas
palabras enfáticas: Yo canto la fortuna de Príamo y la guerra
famosa, etc. El mismo Lesques en su Pequeña Ilíada y
Diceógenes en sus Ciprios describieron todos los acontecimientos
de esta guerra. Los poemas de la Heracleida y de la Teseida no omiten
ninguna de las hazañas de Heracles y de Teseo. Estos autores nunca
conocieron la naturaleza de la epopeya y, no obstante, estaban puestos
a continuación de Homero, y se perdían entre sus rayos, así como se pierden las
estrellas entre los del sol.


Había tratado Euclides de reunir todas las tragedias, comedias y
sátiras que desde doscientos años atrás se habían representado en los
teatros de Grecia y de Sicilia. Tenía unas tres mil, y su colección no
era completa.


Yo conté varias veces cien piezas que venían todas de una misma
mano. «Los mimos», me dijo, «no fueron en su origen, más que farsas o
sátiras que se representaban en el teatro. Después se ha transmitido su
nombre a los pequeños poemas que ponen a la vista del lector aventuras
particulares.


»Por su objeto se acercan a la comedia, pero se diferencian por la
falta de enredo, y algunas por una licencia extremada. Hay algunas en
las que reina un chiste fino y decente». Entre los que Euclides había
reunido, encontré los de Jenarco y de Sofrón de Siracusa: estos últimos
eran las delicias de Platón que, habiéndolos recibido de Sicilia, los
dio a conocer a los atenienses.


«Antes del descubrimiento del arte dramático», nos dijo también
Euclides, «los poetas, a quienes la naturaleza concedió una alma
sensible y negó el talento de la epopeya, ya trazaban en sus pinturas
los desastres de
una nación o las desventuras de un personaje de la antigüedad, ya
lamentaban la muerte de un pariente o de un amigo, y ya aliviaban
su dolor entregándose a él. Sus cantos lastimeros, casi siempre
acompañados de la flauta, fueron conocidos bajo el nombre de elegías o
lamentaciones.


»Este género de poesía sigue una marcha comúnmente irregular;
quiero decir que el verso de seis pies y el de cinco se suceden en
él alternativamente. Su estilo ha de ser sencillo, las expresiones
fogosas, pero sin imprecaciones ni género alguno de desesperación.


»La elegía puede aliviar nuestros males cuando experimentamos la
desgracia, y ha de inspirarnos valor cuando estamos próximos a ella.
Entonces toma un tono más vigoroso y, haciendo uso de imágenes las
más fuertes, nos hace avergonzar de nuestra cobardía y envidiar las
lágrimas derramadas en los funerales de un héroe muerto en defensa
de la patria. Así es como Tirteo reanimó el ardor apagado de los
espartanos, y Calino el de los habitantes de Éfeso.


»Cansada en fin de lamentarse de las calamidades harto reales de la
humanidad, la elegía
tomó a su cargo el expresar los tormentos del amor, y muchos poetas le
debieron un brillo que resalta en favor de sus queridas. Las gracias de
Batis se ven a cada instante celebradas por Filetas de Cos que, siendo
aún joven, se ha adquirido una justa reputación. Dicen que su cuerpo
es tan delgado y tan débil que para resistir a la violencia del viento
tiene que ponerse en el calzado unas soletas de plomo o unas bolas del
mismo metal. Los habitantes de Cos envanecidos con sus progresos, le
han consagrado una estatua de bronce bajo un plátano».


Había en los estantes muchos himnos en honor de los dioses, odas a
los vencedores en los juegos de la Grecia, églogas, canciones y varias
piezas sueltas.


«La égloga», nos dijo Euclides, «ha de pintar las dulzuras de la
vida pastoril. Los pastores, sentados en el césped a las márgenes de un
arroyo, en la falda de una colina, a la sombra de un árbol antiguo, ya
conciertan sus caramillos con el murmullo de las aguas y del céfiro, ya
cantan sus amores y sus contiendas inocentes, sus rebaños y los tiernos
objetos que los rodean.


»El origen de este género de poesía debe buscarse en Sicilia, donde
el pastor Dafnis concibió la primera idea de él, y después lo perfeccionaron dos
poetas del mismo país, Estesícoro y Diomo.


»La égloga por falta de movimiento y variedad jamás lisonjeará
nuestro gusto tanto como aquella poesía en que el corazón se explaya
en el instante del placer y en el de la pena; hablo de las canciones,
cuyas diferentes especies conocéis. Las he dividido en dos clases: la
una contiene las canciones de mesa, la otra las que son peculiares
de ciertas profesiones, tales como las de los segadores, los
vendimiadores, las espigadoras, los molineros, los cardadores, los
tejedores, las nodrizas, etc.


»La embriaguez del vino y del amor, de la alegría y el patriotismo
caracteriza a las primeras. Exigen un talento particular; los que le
deben a la naturaleza no necesitan precepto alguno, y en cuanto a los
demás, serían inútiles. Píndaro ha compuesto canciones para beber, pero
siempre se cantarán las de Anacreonte y de Alceo. En la segunda especie
de canciones, la relación de los trabajos se endulza con el recuerdo de
ciertas circunstancias o con el de las ventajas que proporcionan. Oí
una vez a un soldado medio borracho que cantaba una canción marcial,
de cuyas palabras
no me acuerdo pero este era el sentido: “Una lanza, una espada, un
escudo, ved aquí todo mi haber; con la lanza, la espada y el escudo
tengo tierras, mieses y vino: he visto gentes que postradas a mis pies
me llamaban su soberano y su señor, porque no tenían ni espada ni
escudo”.


»Antes de pasar adelante, debo hacer mención», dijo Euclides, «de un
poema en que comúnmente brilla el entusiasmo del que hemos hablado. Son
los himnos de Dioniso, conocidos con el nombre de ditirambos.
Es preciso estar en una especie de delirio para componerlos y cuando
los cantan, porque están destinados a dirigir las danzas vivas y
turbulentas, ejecutadas comúnmente en corro.


»Este poema se reconoce fácilmente en las propiedades que lo
distinguen de los demás. Para pintar a un mismo tiempo las cualidades
y las relaciones de un objeto, muchas veces se permite reunir muchas
palabras en una sola, y de esto suelen resultar expresiones tan
voluminosas que cansan el oído, y tan ruidosas que conmueven la
imaginación. Las metáforas que parece que no tienen entre sí conexión
alguna se suceden sin seguirse; el autor que va siguiendo a saltos impetuosos ve el
enlace de los pensamientos y descuida el indicarlo. Ya se desentiende
de las reglas del arte, ya emplea diferentes medidas de versos y
diversas especies de modulaciones».


En seguida vi una colección de versos improvisados, de enigmas, de
acrósticos, y de toda especie de grifos o acertijos. En las últimas
páginas había dibujado un huevo, un altar, un hacha de dos filos, y
las alas del amor. Examinando detenidamente estos dibujos, advertí que
eran piezas de poesía compuestas de versos cuyas diferentes medidas
indicaban el objeto que por diversión habían querido representar. En el
huevo por ejemplo, los dos primeros versos eran de tres sílabas cada
uno; los siguientes iban creciendo hasta cierto punto, desde el cual,
menguando con la propia proporción que habían aumentado, terminaban
en dos versos de tres sílabas como los del principio. Simias de Rodas
acababa de enriquecer la literatura con estas producciones tan pueriles
como laboriosas.






  

  CAPÍTULO LXXIX.

  Continuación de la biblioteca. — La moral.




«La moral», nos dijo Euclides,
«no era en otro tiempo más que un tejido de máximas. Pitágoras y
sus primeros discípulos la unieron a principios muy superiores a
los espíritus vulgares, e hicieron de ella una ciencia. Sócrates,
persuadido de que hemos nacido más para obrar que para pensar, se
sujetó más a la práctica que a la teoría. Desechó las nociones
abstractas, y bajo este punto de vista se puede decir que hizo
descender la filosofía a la tierra. Sus discípulos explicaron su
doctrina, y algunos la alteraron con ideas tan sublimes que hicieron
subir la moral al cielo. La escuela de Pitágoras creyó deber renunciar
alguna vez a su lenguaje misterioso para ilustrarnos acerca de
nuestras pasiones y nuestros deberes; y esto es lo que ejecutaron, con
feliz éxito, Teages, Metopo y Arquitas, cuyos diferentes tratados se
encuentran aquí mismo».


Voy a referir ahora algunas observaciones que Euclides había sacado
de muchas obras que tuvo la curiosidad de reunir.





La palabra virtud en su origen no significa más que la fuerza
y el vigor del cuerpo, y en este sentido dijo Homero la virtud
de un caballo, y se dice todavía la virtud de un terreno.
En adelante esta palabra significó lo que hay más estimable en un
objeto; y hoy día se valen de ella para expresar las cualidades del
entendimiento, y aún más las del corazón.


El hombre solitario no tendría más que dos sentimientos, el deseo y
el temor, y todos sus movimientos serían los de perseguir o de huir.
Pudiendo ejercitarse en la sociedad estos dos sentimientos sobre un
gran número de objetos, se dividen por consecuencia en varias clases,
y de aquí resulta la ambición, el odio y los demás movimientos de
que está agitada el alma. Pues, como no hubiese recibido el deseo y
el temor sino para su propia conservación, es preciso que todos sus
afectos concurran tanto a su conservación como a la de los demás.
Cuando arreglados por la recta razón producen este dichoso efecto,
entonces se vuelven virtudes.


Distínguense cuatro principales, a saber, la fuerza, la justicia,
la prudencia y la templanza. Esta distinción que todo el mundo conoce,
supone profundos conocimientos en aquellos que la establecieron.


Las dos primeras, más estimadas, porque su utilidad es más general,
propenden hacia la conservación de la sociedad; la fuerza o el valor en
la guerra y la justicia en la paz. Las otras dos se dirigen a nuestra
utilidad particular. En un clima en que la imaginación es tan viva y
las pasiones tan fogosas, la prudencia debía ser la primera cualidad
del entendimiento y la templanza la primera del corazón.


Preguntó Lisis si los filósofos discordaban o no sobre ciertos
puntos de moral, y Euclides respondió: «Algunas veces. Se han prodigado
elogios a la probidad, la pureza de costumbres, a la beneficencia; y
en todos tiempos se ha clamado contra el homicida, el adúltero, el
perjuro y toda clase de vicios. Los escritores más corrompidos se ven
forzados a anunciar una doctrina sana, y los más atrevidos a desechar
las consecuencias sacadas de sus principios. Ninguno de ellos se
atrevería a sostener que vale más cometer una injusticia que sufrirla.
No extrañaréis que estén marcados nuestros deberes en nuestras leyes y
en nuestros autores, pero sí os sorprenderéis al estudiar el espíritu
de nuestras instituciones: las fiestas, los espectáculos y las artes tuvieron entre
nosotros, en su origen, un objeto moral cuyas huellas se podrán seguir
fácilmente.


»Algunos usos que parecen indiferentes, presentan a veces una
lección interesante. Se ha tenido cuidado de erigir templos a las
Gracias en parajes expuestos a la vista de todos, porque la gratitud
nunca puede manifestarse con exceso. Hasta en el mecanismo de nuestra
lengua, las luces de la razón o del instinto han introducido verdades
preciosas. Entre las antiguas fórmulas de cortesía que ponemos al
principio de una carta y que usamos en varios encuentros, hay una
de ellas digna de atención. En lugar de decir: yo os saludo,
digo sencillamente: haced el bien, y esto es desearos la mayor
felicidad. La misma palabra designa al que se distingue por su valor o
por su virtud, porque ser esforzado es tan necesario al uno como a la
otra. Si se quiere dar la idea de un hombre perfectamente virtuoso, se
le atribuye la hermosura y la bondad; es decir, las dos cualidades que
más atraen la admiración y la confianza».






  

  CAPÍTULO LXXX.

  Nuevas empresas de Filipo. — Batalla de Queronea. —
  Retrato de Alejandro.

  —

  (Desde el 30 de junio del año 341 hasta
  el 7 de julio del 336 antes de J. C.).




La Grecia se había elevado al
más alto grado de gloria, y era ya preciso que descendiese al término
de humillación fijado por aquel destino que agita sin cesar la balanza
de los imperios. Esta declinación, anunciada tiempo hacía, fue muy
notable durante mi residencia en la Persia, y muy rápida algunos años
después. Me apresuro al desenlace de esta gran revolución.


Filipo había formado nuevamente el proyecto de apoderarse de la
isla de Eubea por medio de sus intrigas, y de la ciudad de Mégara por
medio de las armas de los beocios, sus aliados. Foción ha burlado
sus proyectos, cuya ejecución hubiera hecho a este príncipe señor
de Atenas. Con la mira de disponer del comercio de granos que sacan
los atenienses del Ponto Euxino, atacó vigorosamente la fuerte
plaza de Perinto, y, rechazado por los habitantes socorridos de los bizantinos, fue a
situarse luego bajo los muros de Bizancio.


Inquietos los atenienses con este sitio, hicieron pedazos la columna
en que estaba inscrito el tratado celebrado con Filipo siete años
antes, equiparon naves, y se prepararon para la guerra. Nombraron a
Foción como general de la expedición dirigida a la defensa de Bizancio,
y al presentarse al frente de esta plaza, los magistrados de la ciudad
introdujeron en ella sus tropas. Su valor y disciplina tranquilizaron
a los bizantinos y obligaron a Filipo a levantar el sitio. Antes de
retirarse tuvo la precaución de renovar la paz con los atenienses,
quienes al punto se olvidaron de los decretos y los preparativos que
habían hecho contra el rey de Macedonia.


Entre tanto la junta de los anfictiones había declarado la guerra a
los habitantes de Anfisa, acusados de sacrílegos contra el templo de
Delfos. Estos desgraciados, habiendo quedado vencidos en la primera
acción, se sometieron a las condiciones más humildes; pero lejos de
cumplirlas, rechazaron en segunda batalla al ejército coligado, y aun
hirieron al general. Con este motivo tuvieron los anfictiones otra
junta que se celebró en Delfos, y encargaron a Filipo la empresa de vengar los ultrajes
hechos al templo de esta ciudad. Este príncipe, que desconfiaba de
las intenciones de los tebanos, en virtud de este decreto mandó a los
pueblos del Peloponeso que tomasen las armas e hiciesen provisión de
víveres para cuarenta días. Entonces se hizo general el descontento en
la Grecia; Esparta guarda un profundo silencio, y Atenas, vacilante y
temblando, quiere y no se atreve a unirse a los pretendidos sacrílegos.
En una de sus juntas se propuso consultar a la Pitia. Ella
filipiza, exclamó Demóstenes, y la proposición fue desechada.


Pasó Filipo las Termópilas, entró en la Fócida, y cayó de repente
sobre la ciudad de Elatea con el objeto de establecerse y fortificarse
en ella. Al recibirse la noticia en Atenas, se amotina la ciudad y un
mortal espanto hiela los ánimos. Los generales pasan la noche corriendo
a todas partes y suena por las calles la trompeta. Amanece, y el
pueblo se reúne en la plaza pública; en medio de un silencio imponente
sube Demóstenes a la tribuna, pronuncia algunas palabras sobre las
intenciones de Filipo y propone un decreto reducido a los artículos
siguientes. «Después de haber implorado el auxilio de los dioses
protectores del
Ática, se equiparán doscientas naves. Los generales irán con las tropas
a Eleusis; se enviarán diputados a todas las ciudades de la Grecia:
luego irán también a Tebas para exhortarla a la defensa de su libertad
y ofrecerles armas, tropas, dinero y decirles que si Atenas creyó hasta
ahora que era gloria suya disputarles la preeminencia, ahora piensa que
sería ignominioso para ella, para los tebanos, para todos los griegos,
sufrir el pesado yugo de una potencia extranjera».


Pasó el decreto sin la menor oposición, y fueron nombrados cinco
diputados, dos de ellos Demóstenes y el orador Hipérides. Partieron
inmediatamente para Tebas, y Demóstenes expuso a los tebanos con tal
fuerza y energía la necesidad de aliarse con Atenas que no titubearon
en recibir dentro de sus muros el ejército de los atenienses, mandado
por Cares y Estratocles.


Filipo, aguardando una ocasión favorable, abrazó el partido de
ejecutar el decreto de los anfictiones y atacar la ciudad de Anfisa.
Valiéndose de una estratagema, se apoderó de un desfiladero abandonado
por los atenienses y los tebanos, venció a los anfisios y se apoderó de
su ciudad.





Hecha esta conquista, entabló negociaciones con los jefes de los
tebanos, quienes comunicaron sus proposiciones a los atenienses, y
estos les exhortaron a que las aceptasen. Foción era de este dictamen,
mas prevaleció el de Demóstenes, que era contrario. Este orador marchó
al punto a la Beocia, y obligó a los tebanos y beocios a que rompiesen
toda negociación con Filipo, quedando así desvanecida toda esperanza
de paz. El rey de Macedonia avanzó al frente de un numeroso ejército
hasta Queronea en Beocia, distante de Atenas cerca de seiscientos
estadios (algo más de 23 leguas). A la voz imperiosa y elocuente de
Demóstenes, se ven avanzar hacia la Beocia numerosos batallones de
aqueos, corintios, leucadios y otros muchos pueblos. El ejército
confederado dicen que era más fuerte que el de Filipo. A pesar de esto
la Grecia entera se ha levantado, digámoslo así, mirando a la Beocia
en la terrible expectativa de un acontecimiento que va a decidir de su
suerte. Atenas pasa a cada momento por todas las convulsiones de la
esperanza y del temor, y Foción está tranquilo.


Diose la batalla el día tres de agosto del año trescientos ochenta
y tres antes de J. C. Jamás mostraron más valor los atenienses y tebanos. Los primeros
llegaron a romper la falange macedonia, pero sus generales no supieron
aprovecharse de esta ventaja. Advirtiolo Filipo, que mandaba el ala
derecha, y restableció el orden en su ejército. Alejandro, su hijo,
era general de la izquierda, y uno y otro acreditaron el mayor valor.
Demóstenes fue de los primeros que huyeron: más de mil atenienses
murieron con gloria y más de dos mil quedaron prisioneros. Casi igual
fue la pérdida de los tebanos.


El rey manifestó al principio una alegría indecorosa, y después de
un banquete en que sus amigos, imitándole, se entregaron a los mayores
excesos, fue al campo de batalla y no se avergonzó de insultar a
aquellos valientes guerreros que veía a sus pies postrados, y, batiendo
el compás, se puso a declamar el decreto que Demóstenes formó para
levantar contra él a los pueblos de la Grecia; pero el orador Démades,
aunque encadenado, le dijo: «Filipo, tú haces el papel de Tersites,
cuando pudieras hacer el de Agamenón». Estas palabras le hicieron
volver en sí, arrojó la corona de flores que ceñía su frente, puso a
Démades en libertad, e hizo justicia al valor de los vencidos.





Algún tiempo después y en tanto que los atenienses se preparaban
para sostener un sitio, Alejandro, acompañado de Antípatro, vino a
ofrecerles un tratado de paz y alianza.


Entonces vi a aquel que ha llenado la tierra de admiración y
de luto. Tenía dieciocho años y se había distinguido ya en muchas
batallas, tanto que en la de Queronea desbarató y puso en fuga
precipitada el ala derecha del ejército enemigo. Esta victoria
añadía nuevo esplendor a sus gracias personales. Tiene las facciones
regulares, la tez blanca y encarnada, la nariz aguileña, los ojos
grandes, vivos y expresivos, el cabello rubio y rizado, la cabeza
erguida y algo inclinada al hombro izquierdo, la estatura mediana
pero fina y desenvuelta, el cuerpo muy proporcionado y fortalecido
con un continuo ejercicio; dicen que es en la carrera muy ligero y en
el vestir muy afectado. Entró en Atenas montado en un caballo blanco,
llamado Bucéfalo, que nadie pudo dominarle antes que él, y había
costado trece talentos (más de 260,000 reales vellón).


Este príncipe reúne a un gran ingenio, grandes disposiciones, el
insaciable deseo de instruirse y la afición a las artes que protege sin conocerlas
todavía; es afable en la conversación, sencillo y consecuente en el
trato, y de ideas sublimes y elevadas. La naturaleza insinuó en su
corazón las virtudes, y Aristóteles le ha explicado los principios de
ellas. Pero en medio de tantas ventajas reina en él una pasión que le
será funesta, y aun quizá al género humano, cual es el excesivo deseo
de dominar. Quisiera ser el único soberano de la tierra y el solo
depositario de los conocimientos humanos. Entre padre e hijo se halla
alguna diferencia de carácter. Filipo se vale de diferentes medios para
lograr sus fines; Alejandro no conoce otro que el de su espada. Aquel
no se avergüenza de disputar el premio en los juegos olímpicos a un
simple particular; este no quisiera por contrarios más que reyes.


Celoso de su padre, querrá excederle; y émulo de Aquiles, tratará de
igualarle. Acerca de este decía en una ocasión que fue el mortal más
feliz por haber tenido un amigo como Patroclo y un panegirista como
Homero.


La negociación de este príncipe no sufrió demora alguna. Los
atenienses aceptaron la paz, cuyas condiciones fueron muy benignas,
pues únicamente exigió que sus diputados fuesen a la dieta que iba a convocar en Corinto
para tratar del interés general de la Grecia. Estando reunidos casi
todos los diputados de esta, excepto los de Lacedemonia, Filipo les
propuso primeramente que extinguiesen todas las disensiones que hasta
entonces habían tenido divididos a los griegos, y que estableciesen
un consejo permanente encargado de velar por la conservación de la
paz universal. A continuación les hizo presente que era tiempo de
vengar a la Grecia de los ultrajes que la habían hecho en otro tiempo
los persas, y de llevar la guerra a los estados del gran rey. Ambas
proposiciones fueron admitidas con aplausos, y por voto unánime
eligieron a Filipo para generalísimo del ejército de los griegos con
poderes los más amplios. Al mismo tiempo arreglaron el contingente
de tropas que debía dar cada ciudad, y ascendían a doscientos mil
infantes y quince mil caballos, sin contar los soldados de Macedonia y
de las naciones bárbaras sometidas a sus leyes. Hecha esta resolución,
volvió Filipo a sus estados, a fin de prepararse para esta gloriosa
expedición.


Entonces fue cuando expiró la libertad de la Grecia. Este país, tan
fecundo en grandes
hombres, estará por mucho tiempo sujeto al rey de Macedonia. Entonces
fue también cuando yo me separé de Atenas para volver a Escitia, exento
ya de las preocupaciones que me habían hecho odiosa su residencia.
Acogido por una nación establecida en las márgenes del Borístenes,
cultivé un reducido terreno que perteneció al sabio Anacarsis, uno de
mis abuelos. En mi juventud busqué la felicidad entre las naciones
ilustradas; en una edad más avanzada he hallado el descanso entre un
pueblo que no conoce más bienes que los que da la naturaleza.



Fin del tomo segundo y último.






   

  Para
  mayor inteligencia y utilidad del lector se ponen al fin de este
  compendio tres tablas muy curiosas. La primera contiene las
  principales épocas de la historia griega, desde la fundación del
  reino de Argos hasta el reinado de Alejandro. La segunda, la
  correspondencia de las medidas itinerarias. La tercera, la valuación
  de las monedas griegas según el valor de las nuestras.





TABLA PRIMERA.



  
    	 
    	Años ant.

de J. C.
  

  
    	Colonia conducida por Ínaco a Argos.
    	1970
  

  
    	Diluvio de Ogiges en la Beocia.
    	1796
  

  
    	Colonia de Cécrope en Atenas.
    	1657
  

  
    	Colonia de Cadmo en Tebas.
    	1594
  

  
    	Colonia de Dánao en Argos.
    	1586
  

  
    	Diluvio de Deucalión en Tesalia.
    	1580
  

  
    	Fundación de Troya.
    	1425
  

  
    	Nacimiento de Heracles.
    	1383
  

  
    	Nacimiento de Teseo.
    	1367
  

  
    	Expedición de los argonautas.
    	1360
  

  
    	Primera guerra de Tebas entre Etéocles y Polinices.
    	1329
  

  
    	Segunda guerra de Tebas o de los epígonos.
    	1319
  

  
    	Muerte de Teseo.
    	1305
  

  
    	Toma de Troya.
    	1282
  

  
    	Vuelta
      de los Heráclidas al Peloponeso.
    	1202
  

  
    	Muerte de Codro, último rey de Atenas.
    	1092
  

  
    	Establecimiento de los arcontes perpetuos.
    	1092
  

  
    	Paso de los jonios al Asia menor.
    	1076
  

  
    	Nacimiento de Licurgo.
    	926
  

  
    	Homero, hacia el año...
    	900
  

  
    	Restablecimiento de los juegos olímpicos.
    	884
  

  
    	Legislación de Licurgo.
    	845
  

  
    	Su muerte.
    	841
  

  
    	Primera olimpiada[5] en que Corebo ganó el
      premio del estadio.
    	776
  

  
    	Teopompo, sobrino de Licurgo, sube al trono de Lacedemonia.
    	770
  

  
    	Fundación de Siracusa y de Córcira por los corintios.
    	757
  

  
    	La autoridad de los arcontes de Atenas limitada al término
      de diez años.
    	743
  

  
    	Fundación de Tarento por Falanto lacedemonio.
    	708
  

  
    	Los arcontados de Atenas se limitan a un año.
    	683
  

  
    	Fundación
      de Bizancio por los de Mégara.
    	658
  

  
    	Nacimiento de Tales de Mileto.
    	640
  

  
    	Nacimiento de Solón.
    	638
  

  
    	Arcontado y legislación de Dracón en Atenas.
    	624
  

  
    	Alceo y Safo florecen.
    	604
  

  
    	Nacimiento de Pitágoras hacia el...
    	600
  

  
    	Arcontado y legislación de Solón.
    	594
  

  
    	Esopo florecía en...
    	572
  

  
    	Pisístrato usurpa el poder soberano en Atenas.
    	560
  

  
    	Ciro sube al trono de Persia.
    	560
  

  
    	Muerte de Solón.
    	559
  

  
    	Anacreonte florecía en...
    	532
  

  
    	Muerte de Ciro y sucesión de su hijo Cambises.
    	529
  

  
    	Muerte de Pisístrato, tirano de Atenas; sus dos hijos Hipias
      e Hiparco le suceden.
    	528
  

  
    	Darío, hijo de Histaspes, reina en Persia.
    	521
  

  
    	Nacimiento de Píndaro.
    	517
  

  
    	Muerte de Hiparco, tirano de Atenas.
    	514
  

  
    	Hipias arrojado de Atenas.
    	510
  

  
    	Expedición de Darío contra los escitas.
    	508
  

  
    	Sublevación de los jonios contra Darío; incendio de Sardes.
    	504
  

  
    	Toma y destrucción
      de Mileto por los persas.
    	496
  

  
    	Batalla de Maratón ganada por Milcíades.
    	490
  

  
    	Muerte de Darío, rey de Persia: Jerjes, su hijo, le sucede.
    	485
  

  
    	Jerjes atraviesa el Helesponto.
    	480
  

  
    	Combate de las Termópilas y toma de Atenas.
    	480
  

  
    	Batalla de Salamina.
    	480
  

  
    	Batallas de Platea y de Mícala.
    	479
  

  
    	Destierro de Temístocles.
    	471
  

  
    	Victoria de Cimón contra los persas junto al Eurimedonte.
    	470
  

  
    	Nacimiento de Sócrates.
    	469
  

  
    	Muerte de Arístides.
    	467
  

  
    	Muerte de Jerjes; sucédele Artajerjes Longímano y reina 40 años.
    	465
  

  
    	Muerte de Píndaro.
    	452
  

  
    	Muerte de Temístocles.
    	449
  

  
    	Gobierno de Pericles.
    	444
  

  
    	Principio de la guerra del Peloponeso.
    	431
  

  
    	Nacimiento de Platón.
    	429
  

  
    	Muerte de Pericles.
    	429
  

  
    	Batalla de Delio entre atenienses y beocios, cuya victoria
      ganaron estos últimos.
    	424
  

  
    	Batalla de
      Anfípolis entre lacedemonios y atenienses.
    	422
  

  
    	Expedición de los atenienses a Sicilia.
    	415
  

  
    	Batalla de las Arginusas, en que la escuadra de Atenas derrota
      a la de Lacedemonia.
    	406
  

  
    	Célebre victoria de Lisandro contra los atenienses cerca
      de Egospótamos.
    	406
  

  
    	Toma de Atenas.
    	404
  

  
    	Lisandro establece en esta ciudad 30 tiranos.
    	404
  

  
    	Restablecimiento de la libertad de Atenas.
    	404
  

  
    	Expedición del joven Ciro.
    	400
  

  
    	Muerte de Sócrates.
    	399
  

  
    	Victoria de Conón contra los lacedemonios cerca de Cnido.
    	394
  

  
    	Paz de Antálcidas entre persas y griegos.
    	387
  

  
    	Nacimiento de Demóstenes.
    	385
  

  
    	Nacimiento de Aristóteles.
    	384
  

  
    	Artajerjes-Mnemón, rey de Persia, pacifica la Grecia.
      Los lacedemonios conservan el imperio de la tierra;
      los atenienses consiguen el del mar.
    	374
  

  
    	Platea destruida por los tebanos.
    	372
  

  
    	Batalla de
      Leuctra, ganada por Epaminondas contra los lacedemonios.
    	371
  

  
    	Expedición de Epaminondas a Laconia.
    	369
  

  
    	Aristóteles, de edad de dieciocho años, va a establecerse a Atenas.
    	367
  

  
    	Batalla de Mantinea entre tebanos y lacedemonios. Muerte
      de Epaminondas.
    	362
  

  
    	Filipo sube al trono de Macedonia.
    	360
  

  
    	Guerra social.
    	358
  

  
    	Expedición de Dion a Sicilia.
    	357
  

  
    	Principio de la guerra sagrada.
    	356
  

  
    	Nacimiento de Alejandro.
    	356
  

  
    	Demóstenes sube por primera vez a la tribuna de las arengas.
    	354
  

  
    	Los olintios, sitiados por Filipo, imploran el socorro
      de los atenienses.
    	349
  

  
    	Muerte de Platón.
    	347
  

  
    	Filipo se apodera de la Fócida.
    	346
  

  
    	Dionisio el joven, rey de Siracusa, arrojado de la Sicilia
      por Timoleón que le envía a Corinto.
    	343
  

  
    	Batalla de Queronea.
    	338
  

  
    	Muerte de Filipo.
    	336
  

  
    	Muerte de Alejandro.
    	323
  

  
    	Muerte de Aristóteles.
    	322
  

  
    	Muerte de Demóstenes.
    	322
  






[5] La
olimpiada se compone de cuatro años; cada uno de estos, empezando en la
luna nueva que sigue al solsticio de verano, corresponde a dos años
julianos, y comprende los seis meses últimos de uno y los seis primeros
del siguiente.









  

  TABLA SEGUNDA.




Correspondencia de los estadios con nuestras toesas.





  
    	Estadios.
    	   
    	Toesas.
  

  
    	1
    	   
    	94
    	½
  

  
    	2
    	   
    	189
    	 
  

  
    	3
    	   
    	283
    	½
  

  
    	4
    	   
    	378
    	 
  

  
    	5
    	   
    	472
    	½
  

  
    	6
    	   
    	567
    	 
  

  
    	7
    	   
    	661
    	½
  

  
    	8
    	   
    	756
    	 
  

  
    	9
    	   
    	850
    	½
  

  
    	10
    	   
    	945
    	 
  

  
    	20
    	   
    	1890
    	 
  

  
    	30
    	   
    	2835
    	 
  

  
    	40
    	   
    	3780
    	 
  

  
    	50
    	   
    	4725
    	 
  

  
    	60
    	   
    	5670
    	 
  

  
    	70
    	   
    	6615
    	 
  

  
    	80
    	   
    	7560
    	 
  

  
    	90
    	   
    	8505
    	 
  

  
    	100
    	   
    	9550
    	 
  

  
    	200
    	   
    	19.100
    	 
  

  
    	300
    	   
    	28.650
    	 
  

  
    	400
    	   
    	38.200
    	 
  

  
    	500
    	   
    	47.750
    	 
  

  
    	600
    	   
    	57.300
    	 
  

  
    	700
    	   
    	66.850
    	 
  

  
    	800
    	   
    	76.400
    	 
  

  
    	900
    	   
    	85.950
    	 
  

  
    	1000
    	   
    	95.500
    	 
  






Correspondencia de los estadios con la legua
  de España de 4000 pasos.





  
    	Estadios.
    	 
    	Leguas.
    	 
    	Pasos.
  

  
    	1
    	 
    	»
    	 
    	132
    	¼
  

  
    	2
    	 
    	»
    	 
    	264
    	½
  

  
    	3
    	 
    	»
    	 
    	396
    	¾
  

  
    	4
    	 
    	»
    	 
    	529
    	 
  

  
    	5
    	 
    	»
    	 
    	661
    	¼
  

  
    	6
    	 
    	»
    	 
    	793
    	½
  

  
    	7
    	 
    	»
    	 
    	925
    	¾
  

  
    	8
    	 
    	»
    	 
    	1058
    	 
  

  
    	9
    	 
    	»
    	 
    	1190
    	¼
  

  
    	10
    	 
    	»
    	 
    	1322
    	½
  

  
    	20
    	 
    	»
    	 
    	2645
    	 
  

  
    	30
    	 
    	»
    	 
    	3967
    	½
  

  
    	40
    	 
    	1
    	 
    	1290
    	 
  

  
    	50
    	 
    	1
    	 
    	2612
    	½
  

  
    	60
    	 
    	1
    	 
    	3935
    	 
  

  
    	70
    	 
    	2
    	 
    	1257
    	½
  

  
    	80
    	 
    	2
    	 
    	2580
    	 
  

  
    	90
    	 
    	2
    	 
    	3902
    	½
  

  
    	100
    	 
    	3
    	 
    	1225
    	 
  

  
    	200
    	 
    	6
    	 
    	2450
    	 
  

  
    	300
    	 
    	9
    	 
    	2675
    	 
  

  
    	400
    	 
    	13
    	 
    	900
    	 
  

  
    	500
    	 
    	16
    	 
    	2125
    	 
  

  
    	600
    	 
    	19
    	 
    	3350
    	 
  

  
    	700
    	 
    	23
    	 
    	575
    	 
  

  
    	800
    	 
    	26
    	 
    	1800
    	 
  

  
    	900
    	 
    	29
    	 
    	3025
    	 
  

  
    	1000
    	 
    	33
    	 
    	250
    	 
  








  

  TABLA TERCERA.




Correspondencia de la moneda de Atenas con la de España.





  
    	Dracmas.
    	 
    	Reales.
    	 
    	Mrs.
  

  
    	El óbolo 6.ª parte de la dracma.
    	19
  

  
    	1
    	 
    	3
    	 
    	12
  

  
    	2
    	 
    	6
    	 
    	24
  

  
    	3
    	 
    	10
    	 
    	2
  

  
    	4
    	 
    	13
    	 
    	14
  

  
    	5
    	 
    	16
    	 
    	26
  

  
    	6
    	 
    	20
    	 
    	4
  

  
    	7
    	 
    	23
    	 
    	16
  

  
    	8
    	 
    	26
    	 
    	28
  

  
    	9
    	 
    	30
    	 
    	6
  

  
    	10
    	 
    	33
    	 
    	18
  

  
    	20
    	 
    	67
    	 
    	2
  

  
    	30
    	 
    	100
    	 
    	20
  

  
    	40
    	 
    	134
    	 
    	4
  

  
    	50
    	 
    	167
    	 
    	22
  

  
    	60
    	 
    	201
    	 
    	6
  

  
    	70
    	 
    	234
    	 
    	24
  

  
    	80
    	 
    	268
    	 
    	8
  

  
    	90
    	 
    	301
    	 
    	26
  

  
    	100
    	dracmas hacen una mina.
  

  
    	Minas.
    	 
  

  
    	1
    	 
    	335
    	 
    	10
  

  
    	2
    	 
    	670
    	 
    	20
  

  
    	3
    	 
    	1005
    	 
    	30
  

  
    	4
    	 
    	1341
    	 
    	6
  

  
    	5
    	 
    	1676
    	 
    	16
  

  
    	6
    	 
    	2011
    	 
    	26
  

  
    	7
    	 
    	2347
    	 
    	2
  

  
    	8
    	 
    	2682
    	 
    	12
  

  
    	9
    	 
    	3017
    	 
    	22
  

  
    	10
    	 
    	3352
    	 
    	32
  

  
    	20
    	 
    	6705
    	 
    	30
  

  
    	30
    	 
    	10.058
    	 
    	28
  

  
    	40
    	 
    	13.411
    	 
    	26
  

  
    	50
    	 
    	16.761
    	 
    	4
  

  
    	60
    	minas hacen un talento.
  

  
    	Talentos.
    	 
  

  
    	1
    	 
    	20.117
    	 
    	22
  

  
    	2
    	 
    	40.235
    	 
    	10
  

  
    	3
    	 
    	60.352
    	 
    	32
  

  
    	4
    	 
    	80.410
    	 
    	20
  

  
    	5
    	 
    	100.588
    	 
    	8
  

  
    	6
    	 
    	120.705
    	 
    	30
  

  
    	7
    	 
    	140.823
    	 
    	18
  

  
    	8
    	 
    	160.941
    	 
    	6
  

  
    	9
    	 
    	181.058
    	 
    	28
  

  
    	10
    	 
    	201.176
    	 
    	16
  

  
    	20
    	 
    	402.352
    	 
    	32
  

  
    	30
    	 
    	603.529
    	 
    	14
  

  
    	40
    	 
    	804.705
    	 
    	30
  

  
    	50
    	 
    	1.005.882
    	 
    	12
  

  
    	60
    	 
    	1.207.058
    	 
    	28
  

  
    	70
    	 
    	1.408.235
    	 
    	10
  

  
    	80
    	 
    	1.609.411
    	 
    	26
  

  
    	90
    	 
    	1.810.588
    	 
    	8
  

  
    	100
    	 
    	2.011.764
    	 
    	24
  

  
    	200
    	 
    	4.023.529
    	 
    	14
  

  
    	300
    	 
    	6.055.294
    	 
    	4
  

  
    	400
    	 
    	8.047.058
    	 
    	28
  

  
    	500
    	 
    	10.058.823
    	 
    	18
  

  
    	600
    	 
    	12.070.588
    	 
    	8
  

  
    	700
    	 
    	14.082.352
    	 
    	32
  

  
    	800
    	 
    	16.094.117
    	 
    	22
  

  
    	900
    	 
    	18.105.882
    	 
    	12
  

  
    	1000
    	 
    	20.117.647
    	 
    	2
  




Esta evaluación aproximativa puede dar a los que lean
la historia griega una idea de las multas considerables que algunas
veces imponían los atenienses a los generales suyos que querían
castigar; las sumas que adquirían con sus conquistas, las que les daban
los tributos y contribuciones y las que invertían, en fin, tanto en
tiempo de paz como de guerra; les servirá además para rectificar las
diferentes valuaciones que encontrarán en las historias compuestas más
de cincuenta años hace.



Fin de las tres tablas.






  

  TABLA

  DE LOS CAPÍTULOS

  CONTENIDOS

  EN ESTE SEGUNDO TOMO.

  





  
    	Capítulo L.  
      Viaje a la Arcadia.
    	pág. 1
  

  
    	Cap. LI.  
      Viaje a la Argólida.
    	11
  

  
    	Cap. LII.  
      República de Platón.
    	25
  

  
    	Cap. LIII.  
      Comercio de los atenienses.
    	38
  

  
    	Cap. LIV.  
      Impuestos y Hacienda pública de los atenienses.
    	42
  

  
    	Cap. LV.  
      Continuación de la biblioteca de un ateniense. — La lógica.
    	45
  

  
    	Cap. LVI.  
      Continuación de la biblioteca de un ateniense. — La retórica.
    	50
  

  
    	Cap. LVII.  
      Viaje al Ática. — Discurso de Platón sobre la formación del mundo.
    	61
  

  
    	Cap. LVIII.  
      Sucesos memorables ocurridos en Grecia y en   Sicilia (desde el año 357 hasta
      el de 354 antes de J. C.). — Expedición de Dion. — Juicio de los generales
      Timoteo e Ifícrates. — Principio de la guerra sagrada.
    	76
  

  
    	Cap. LIX.  
      Cartas sobre los asuntos generales de la Grecia, dirigidas a Anacarsis y a
      Filotas, durante su viaje a Egipto y Persia.
    	84
  

  
    	Carta de Apolodoro.
    	85
  

  
    	Segunda carta de Apolodoro.
      Desde el 14 de julio de 353, hasta 3 de julio de 352 antes de J. C.
    	85
  

  
    	Tercera carta de Apolodoro.
      Desde el 3 de julio
      de 352 hasta el 22 del mismo mes del 351 antes de J. C.
    	87
  

  
    	Carta cuarta de Apolodoro.
      Desde 22 de julio de 351 hasta 11 del mismo mes del año 350 antes de J. C.
    	89
  

  
    	Carta de Nicetas.
      Desde 11 de julio de 350 hasta 30 de junio del año 349 antes de J. C.
    	91
  

  
    	Quinta carta de Apolodoro.
    	93
  

  
    	Carta de Calimedón.
    	96
  

  
    	Fragmento de una carta de Anacarsis a un amigo
      suyo en Atenas. Desde 30 de junio de 349 hasta 18 julio de 348 antes de J. C.
    	98
  

  
    	Carta de Apolodoro.
    	101
  

  
    	Carta de Nicetas.
    	102
  

  
    	Sexta carta de Apolodoro.
    	103
  

  
    	Séptima carta de Apolodoro.
      Desde julio de 348 hasta 8 del mismo mes del año 347 antes de J. C.
    	104
  

  
    	Carta de Nicetas.
    	105
  

  
    	Carta octava de Apolodoro.
      A 25 de mayo del año 347 antes de J. C.
    	106
  

  
    	Carta de Calimedón.
      Desde el 8 de julio de 347 hasta 27 de junio del año 346 antes de J. C.
    	108
  

  
    	Carta novena de Apolodoro.
    	113
  

  
    	Carta de Calimedón.
    	114
  

  
    	Carta décima de Apolodoro.
    	117
  

  
    	Fragmento de una carta de Calimedón.
    	120
  

  
    	Carta undécima de Apolodoro.
      A 23 de junio año 346 antes de J. C.
    	122
  

  
    	Carta duodécima de Apolodoro.
      Desde 27 de junio de 346 hasta 13 de julio de 345 antes de J. C.
    	123
  

  
    	Carta decimotercera de Apolodoro.
      Desde el 13 de julio de 345 hasta el 4 de julio de 344 antes de J. C.
    	126
  

  
    	Carta decimocuarta de Apolodoro.
    	128
  

  
    	Carta decimoquinta de Apolodoro.
      Desde 4 de julio
      del año 344 hasta 23 de julio del año 343 antes de J. C.
    	129
  

  
    	Carta decimosexta de Apolodoro.
    	130
  

  
    	Cap. LX.  
      De la naturaleza de los gobiernos según Aristóteles y otros filósofos.
    	131
  

  
    	PRIMERA PARTE.
      Sobre las diferentes especies de gobierno.
    	133
  

  
    	SEGUNDA PARTE.
      Cuál sea la mejor constitución.
    	138
  

  
    	Cap. LXI.  
      Dionisio rey de Siracusa, en Corinto. — Hazañas de Timoleón.
    	144
  

  
    	Cap. LXII.  
      Continuación de la biblioteca de un ateniense. — Física, historia natural, genios.
    	151
  

  
    	Cap. LXIII.  
      Continuación de la biblioteca de un ateniense. — La historia.
    	162
  

  
    	Cap. LXIV.  
      De los nombres propios que usan los griegos.
    	169
  

  
    	Cap. LXV.  
      Sócrates.
    	172
  

  
    	Cap. LXVI.  
      Fiestas y misterios de Eleusis.
    	188
  

  
    	Cap. LXVII.  
      Historia del teatro de los griegos.
    	195
  

  
    	Cap. LXVIII.  
      Representaciones de las piezas en el teatro de Atenas.
    	208
  

  
    	Cap. LXIX.  
      Conversaciones sobre la naturaleza y objeto de la tragedia.
    	219
  

  
    	Cap. LXX.  
      Extracto de un viaje a las costas de Asia y algunas de las islas inmediatas.
    	241
  

  
    	Cap. LXXI.  
      Las islas de Rodas, de Creta y de Cos. — Hipócrates.
    	251
  

  
    	Cap. LXXII.  
      Descripción de Samos. — Polícrates.
    	265
  

  
    	Cap. LXXIII.  
      Conferencias sobre la doctrina de Pitágoras.
    	275
  

  
    	Cap. LXXIV.  
      Delos y las Cícladas.
    	287
  

  
    	Cap. LXXV.  
      Ceremonias del matrimonio en la isla de Delos.
    	307
  

  
    	Cap. LXXVI.  
      Sobre la felicidad.
    	311
  

  
    	Cap. LXXVII.  
      Continuación del viaje a Delos. — Sobre las opiniones religiosas.
    	322
  

  
    	Cap. LXXVIII.  
      Continuación de la biblioteca de un ateniense. — La poesía.
    	331
  

  
    	Cap. LXXIX.  
      Continuación de la biblioteca. — La moral.
    	338
  

  
    	Cap. LXXX.  
      Nuevas empresas de Filipo. — Batalla de Queronea. — Retrato de Alejandro.
    	342
  





Fin de la tabla del segundo y último tomo.












*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK COMPENDIO DEL VIAJE DEL JOVEN ANACARSIS A LA GRECIA (2 DE 2) ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/6281389433160720720_cover.jpg
COMPENDIO

DEL VIAGE
DEL
JOVEN ANACARSIS
A LA GRECIA.
Por Juan Santiago Bartelemi.
ESTRACTADO POR ANT. C.**

Graducido deb Frances ay aumentado

%7’ j e/ém‘cé

TOMO SEGUNDO.






