
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of La Franc-Maçonnerie en France

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: La Franc-Maçonnerie en France


Author: Georges Goyau



Release date: October 3, 2024 [eBook #74513]


Language: French


Original publication: Paris: Perrin et Cie, 1899


Credits: René Galluvot (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LA FRANC-MAÇONNERIE EN FRANCE ***




GEORGES GOYAU


La Franc-Maçonnerie

En France



PARIS

LIBRAIRIE ACADÉMIQUE DIDIER

PERRIN ET Cie, LIBRAIRES-ÉDITEURS

35, QUAI DES GRANDS-AUGUSTINS, 35

1899

Tous droits réservés





DU MÊME AUTEUR





	L’Allemagne religieuse. — Le Protestantisme. — Paris,
Perrin, 1897 (Ouvrage couronné par l’Académie française,
premier prix Bordin) ; 2e édition. — Un volume
in-16.
	3 fr. 50


	Autour du Catholicisme social. — Paris,
Perrin, 1897. — 2e édition. Un volume in-16.
	3 fr. 50


	L’École d’aujourd’hui. — Paris, Perrin,
1899. — Un volume in-16.
	3 fr. 50









« Ce qu’il y a de déplorable dans l’enseignement
en France, c’est l’Université
française tout entière », disait M. Blatin
au convent maçonnique de 1898.


« Parfaitement », répondait une voix :
c’était celle de l’un des « Frères » de
M. Blatin, professeur dans un lycée
d’Algérie.


On devine quelle fut notre surprise,
lorsque tomba sous nos yeux, il y a quelques
mois, le compte rendu sténographique de
cet échange de propos.


Que la maçonnerie fût malveillante au
clergé, on le savait de longue date ; qu’elle
tînt l’armée dans une certaine disgrâce, le
cours des événements nous l’apprenait.
Mais qu’à son tour l’Université fût traitée
de suspecte et que l’adhésion des « Frères »
universitaires présents au convent ratifiât
et encourageât ces suspicions, c’était là un
fait nouveau : il nous éclairait, d’une
lueur encore vacillante, sur l’attitude que
la grande association maçonnique observe
à l’égard de toutes les forces vives du
pays.


Notre curiosité ne résista point à la
provocation de M. Blatin.


M. Prache, député de la Seine, avec
une généreuse obligeance dont nous tenons
à le remercier, voulut bien nous ouvrir,
sans réserves, sa riche collection de documents
authentiques du Grand Orient.


Froidement, historiquement, nous appuyant
sur les textes et nous arrêtant aux
textes, nous avons abordé l’étude de la maçonnerie.
La Revue des Deux Mondes du
1er mai en publiait les résultats ; on les
retrouvera dans cette brochure.


Et, si l’on y constate des lacunes, qu’on
veuille bien en partager la responsabilité
entre l’auteur, qui a tenu à ne rien avancer
sans preuves, et la maçonnerie, qui ne tient
point à être connue.





LA FRANC-MAÇONNERIE EN FRANCE



D’être né malin et de pousser souvent
cette malice jusqu’à la gouaillerie, c’est peut-être
en définitive une faiblesse pour notre
peuple. Il y a deux catégories de Français :
ceux qui croient à l’existence de la maçonnerie,
et ceux qui n’y croient pas ; les premiers,
d’ordinaire, rient de la maçonnerie, et les
seconds rient des premiers. A l’abri de ce
double éclat de gaieté, la « Veuve » et ses
fils, depuis de longues années, poursuivent
dans notre pays une besogne sérieuse, une
tâche historique. L’heure est venue de la
faire connaître. Prétendrait-on, par hasard,
que les procédés mêmes avec lesquels s’écrit
toute histoire, — consultation des « documents »,
juxtaposition des textes, exégèse
des sous-entendus, — soient en l’espèce
impuissants et même illégitimes ? Il semble
bien que ce soit là l’opinion de la maçonnerie,
puisque depuis 1896, le Grand Orient
soustrait à la formalité du dépôt légal les
comptes rendus des « convents » et des « ateliers[1] » ;
et qu’ainsi les publications maçonniques,
seules parmi tout ce qui s’imprime
en France, échappent au contrôle du pouvoir
et à la curiosité des érudits. Mais nous avons
trop de confiance dans la vertu des méthodes
historiques pour renoncer à soulever, en
quelque mesure, le toit des « temples ». Au
surplus, des circonstances toutes personnelles
nous ont aisément consolé de l’inefficacité
de nos recherches à la Bibliothèque
nationale. Nous sommes à même de citer,
dans les pages qui suivent, les Bulletins du
Grand Orient de France depuis 1889 jusqu’au
1er août 1896[2] ; les Comptes rendus aux ateliers
de la Fédération des travaux du Grand Orient,
depuis le mois d’août 1896 jusqu’au début
de 1899, et Les comptes rendus, aussi, de certains
congrès régionaux. Les « ateliers du
suprême conseil du rite écossais ancien » et
ceux de la « grande loge symbolique écossaise »
nous seront annuellement présentés,
par leurs dignitaires, dans les banquets mêmes
du Grand Orient ; quant à ceux du « rite de
Mizraïm », ils sont assez épars pour que nous
les puissions négliger[3]. Nous prodiguerons
les citations : la langue, peut-être, en paraîtra
nouvelle. Il y a, en effet, une langue maçonnique,
comme il y a une ponctuation maçonnique :
langue abstraite, éprise des termes
généraux et dédaigneuse de la variété, visant
plus à l’ampleur qu’à la richesse, détestant les
vocables usuels, préférant, par exemple, au
mot « banquet » l’expression, évidemment
plus digne, de « travaux de mastication[4] »,
et s’exaltant souvent jusqu’à des effets de
grandiloquence dont le « profane » demeure
accablé. Cette langue, commune à toutes les
loges, est un insigne instrument de nivellement
intellectuel : le sot et l’homme d’esprit,
dans la maçonnerie, disent à peu près les
mêmes choses dans les mêmes termes ; soit
par condescendance, soit par suite des nécessités
de ce genre oratoire, les originalités
s’effacent, et les talents personnels, en même
temps qu’ils entrent en loge, entrent en sommeil.
Ils sont captifs et victimes de la phraséologie
qui leur est imposée et que nous
aurons nous-mêmes à subir.


[1] Circulaire no 6 du 20 décembre 1896, citée dans le
recueil : Constitution et Règlement général de la Fédération,
1898, p. 233.



[2] Nous désignerons le Bulletin par les lettres B. G. O.,
et les Comptes rendus par les lettres C. R. G. O.



[3] Sur les rapports de ces divers rites, voir B. G. O.,
sept. 1882, p. 283-368.



[4] B. G. O., sept. 1883, p. 654.






I



Pénétrons dans une « tenue blanche » : on
nomme ainsi, soit les harangues d’apparat,
soit les cérémonies d’« adoption », de « reconnaissance
conjugale », de « tenue funèbre »,
auxquelles la maçonnerie admet le public.
C’est une « tenue blanche » liturgique que
nous choisirons. Il fut un temps, proche
encore, où ces solennités étaient inaccessibles :
lorsque, en 1885, M. Foussier, conseiller
municipal de Paris, composait le Rituel d’adoption
aux trois voiles[5], il n’avait en vue qu’une
cérémonie intime, ésotérique ; c’est en présence
des « Frères », et d’eux seulement, que
les enfants devaient entrer dans le temple,
la tête triplement voilée, et que le « Frère
surveillant », sur l’ordre du « Vénérable »,
arrachait de leurs jeunes fronts les trois
« étoffes sombres » sur lesquelles on lisait en
lettres d’or : « Misère, ignorance, fanatisme. »
Mais M. Blatin, longtemps maire et député
radical de Clermont-Ferrand, a préconisé,
non sans succès, au cours des dernières
années, ce qu’il appelle la Maçonnerie blanche.
« Les symbolismes, disait-il au convent de
1883, ont jusqu’ici abrité, dans leurs formes
toujours puissantes, les doctrines d’ignorance
et de servitude… Le grand obstacle que rencontre
la propagation de la libre-pensée, c’est
cette absence complète de symbolisme qui en
rend la pratique d’une aussi glaciale austérité…
La naissance, l’adolescence, le mariage,
la mort, seront toujours des occasions
de joies ou de douleurs, de regrets ou d’espérances,
qui demandent à se manifester par
des signes physiques et par des formules spéciales,
dont les religions ont su jusqu’ici conserver
un monopole qu’il est de notre devoir
de leur disputer aujourd’hui… C’est au moyen
de la maçonnerie blanche que nous arriverons
peu à peu à gagner les masses populaires
et à faire pénétrer les profanes dans
nos temples[6]. » Acclamé par le convent,
M. Blatin se mit à l’œuvre : en 1886, il faisait
imprimer, à Clermont même, un Rituel de
cérémonie funèbre pour tenue blanche ; en 1895,
il publiait, au Grand Orient, un Rituel d’adoption
et un Rituel de reconnaissance conjugale.


[5] Paris, imprim. Louis Hugonis, 1885.



[6] Blatin, Rituel de cérémonie funèbre pour tenue
blanche, Préface. Clermont-Ferrand, Imprimerie clermontoise,
1886.



Ce dernier, surtout, mérite attention : écrit
avec recueillement, il le faut lire de même.
Ce qui frappe tout d’abord, c’est l’emploi
constant et l’apologie systématique d’un symbolisme
extrêmement compliqué, sans racines
historiques, sans attaches traditionnelles,
symbolisme tout abstrait qui, tant bien que
mal, ajuste à des idées éperdument générales
les objets portatifs qui tapissent ou
meublent les temples. Le Vénérable qui
célèbre, d’après le rituel Blatin, doit expliquer
que « ce symbolisme n’a rien de commun
avec celui des sectes religieuses », qu’il en
est au contraire l’« antidote », qu’il a pour
but de « matérialiser les devoirs nouveaux
qui s’imposent aux époux », et n’est qu’un
« procédé emprunté à l’universelle mimique
dont l’humanité s’est servie de tout temps, une
des formes du langage universel ». Sous les
auspices de ces déclarations, les Frères qui
assistent le Vénérable viennent jouer sous
les yeux du jeune couple les épisodes de
l’« universelle mimique » ; ils se succèdent
en ordre, rituellement. Voici venir l’équerre,
le compas, le niveau, le maillet, la règle ; et
le Vénérable, tour à tour, commente les
symboles : « Frère qui portez l’équerre,
venez déposer sur cette table ce symbole de la
rectitude et de la précision qu’une famille de
maçons doit s’efforcer d’apporter dans ses
pensées, dans ses paroles et dans ses actes…
Frères qui portez le niveau, déposez sur cette
table le symbole de l’égalité qui doit régner
dans un ménage de maçons. » Lorsqu’est
achevée l’explication, le Frère grand expert
intervient, porteur du cordon conjugal, qui
doit être « de dimension suffisante pour pouvoir
embrasser, en même temps, les deux
époux » ; il le place « en écharpe, de l’épaule
droite de l’époux à l’aisselle gauche de
l’épouse », et le Vénérable reprend : « Que
ce cordon commun qui les enlace emblématise
pour eux les générations nouvelles qui
naîtront de leurs communes tendresses et
qui, pareilles à ces lianes dont les tiges
flexibles unissent deux arbres centenaires,
les attacheront plus étroitement l’un à l’autre
par les liens d’un filial et jeune amour et les
couvriront encore de frais feuillages et de
fleurs, alors qu’ils seront déjà sur le point de
s’affaiblir et de disparaître. »


Une pause : voici l’Amour. « Contrairement
à la doctrine catholique, disait tout à
l’heure le Vénérable, la Maçonnerie sait que,
dans toute la nature, l’amour est le régulateur
souverain de la vie de l’espèce, qu’il est
la grande force inconsciente qui préside, à
travers les âges, à l’antagonisme harmonique
de l’hérédité et de l’adaptation. » Les
époux, peut-être, comprenaient mal ; mais
M. Blatin commande, et le Vénérable après
lui, qu’une baguette leur soit apportée, faite
« de verre transparent, rayée à la lime ou au
diamant dans son milieu » ; et cette baguette,
c’est l’amour. Elle est mise aux mains des
mariés. Le Vénérable leur dit, avec des périphrases
liturgiques, qu’elle est pure et fragile :
« Que cet emblème vous rappelle que
l’amour a besoin de soins attentifs et constants. »
Et, tandis que le couple timide, tenu
lui-même par le cordon conjugal, détient avec
vigilance la baguette d’amour, le Vénérable,
pressé de rendre « hommage à la logique et
à la sagesse des législateurs républicains qui
ont introduit dans nos lois le principe du
divorce », ordonne au frère grand expert, — une
façon de diacre, — de reprendre la
baguette et de la briser sous les yeux des
conjoints : on leur explique, longuement, qu’ils
pourront divorcer. Vite un peu de vin pour
écarter les sombres pressentiments ! M. Blatin,
vraiment paternel, et le Vénérable après lui,
poursuivent :



Frère grand expert, donnez le vin à notre Frère.
Que ce vin symbolise, pour lui, la santé et le
courage, la force, la persévérance, la confiance en
lui-même, qu’il doit apporter à sa nouvelle famille.
Mais souvenez-vous, mon Frère, que de même que
ce liquide réconfortant est, pour celui qui en
abuse, l’agent effroyablement toxique d’un des
vices les plus abjects, de même l’excès de certaines
qualités peut engendrer les plus graves et
les plus dangereux défauts. Vous devez donc
prendre garde, ainsi que la Maçonnerie vous l’a
toujours enseigné, que la force ne tourne à la brutalité,
que la persévérance ne se transforme en
entêtement et que la confiance en soi-même ne
devienne un aveugle et insupportable orgueil.
Donnez l’eau à la jeune épouse. Et que cette eau
limpide et transparente emblématise, pour elle, la
pureté du corps et de l’esprit, la douceur du caractère
et la fraîcheur des sentiments. Mais qu’elle
se garde d’emprunter, à cette eau symbolique,
son abandon d’elle-même et sa soumission inconsciente
et passive qui en font le dissolvant toujours
prêt des amertumes comme des douceurs, l’inerte
véhicule des remèdes comme des poisons, et la
laissent se transformer indifféremment en un breuvage
de vie ou en un liquide de mort.





Mais un mouvement se dessine : sur les
« colonnes du Nord et du Midi », les Frères
forment la « chaîne d’union » : c’est ce que
les pompiers appellent faire la chaîne et les
enfants faire un rond. De Frère à Frère
l’« attouchement mystérieux » du Vénérable
circule : en présence des profanes, on ne peut
pas faire passer le « mot sacré » ; les paumes
donc, se parlent entre elles, à défaut des
lèvres. Et sur la « colonne du Nord », le
« signe parvient dans toute sa pureté » ; la
chaîne est impeccable. Mais le Frère surveillant
qui clôt la « colonne du Midi » se plaint
qu’il ne voit rien venir : l’attouchement est
en détresse. On fait un semblant d’enquête :
c’est que, de ce côté, un anneau manque à la
chaîne ; et cet anneau, c’est le marié. Alors
l’Épouse, interpellée, conduit à ses Frères ce
Frère défaillant : « Elle apprendra de cette
manière, dit le Vénérable, que la femme
d’un maçon ne doit jamais retenir son mari. »
De nouveau les paumes échangent leurs contacts :
tout va bien, cette fois : « C’est à cette
jeune femme, continue le Vénérable, que
nous devons d’avoir pu renouer notre chaîne
d’union momentanément brisée. » Le grand
expert donne trois baisers à l’Époux, et
l’Époux les passe à sa femme, cependant que
les frères, levant brusquement leurs glaives,
dressent un toit d’acier sur les têtes du jeune
couple et lui font promettre que les enfants
seront élevés « dans le respect de la science
et de la raison, dans le mépris des superstitions,
dans l’amour des principes de l’ordre
maçonnique ». Aussitôt, au nom du Grand
Orient de France, la reconnaissance conjugale
est proclamée, et la liturgie est à peu près
finie ; — il ne reste plus que les discours.


C’est en multipliant de semblables cérémonies
que M. Blatin espère multiplier,
parmi les profanes, les conversions maçonniques.
Il fut un temps où le Grand Convent
et la majorité du conseil de l’Ordre semblèrent
hostiles à cette espérance : c’était
en 1890. M. Amiable, maire du Ve arrondissement
de Paris, mort conseiller à la Cour
d’appel d’Aix, proposa vainement, cette
année-là, l’achat d’un matériel pour une cérémonie
funèbre triennale par laquelle le Grand
Orient rendrait hommage aux maçons disparus :
« Sans le symbolisme, s’écria-t-il, nous
serions une association quelconque, nous ne
serions plus la franc-maçonnerie. » Mais
M. Doumer, aujourd’hui gouverneur général
de l’Indo-Chine, riposta : « Nous ne croyons
pas, comme le F∴ Amiable, que toute la force,
que la charpente de l’œuvre de l’institution
maçonnique, ce soient les rituels, les décors,
l’apparat. Si nous voulions contrefaire l’Église,
nous réussirions mal. » M. Blatin vint à la rescousse :
« J’estime, déclara-t-il, que, le jour où
vous porteriez une atteinte au symbolisme
maçonnique dans les conditions qui ont été
spécifiées par le F∴ Doumer, vous auriez tué
d’une manière définitive le Grand Orient. »
M. Doumer eut raison de M. Blatin, et la
proposition de M. Amiable fut repoussée[7].
Mais le député du Puy-de-Dôme eut une
rapide revanche : choisi comme président par
le convent de 1895, il entendit M. Merchier,
rapporteur général des travaux des loges,
célébrer avec conviction son œuvre de liturgiste[8].
On peut dire que, dans la maçonnerie
française, après une apparence de crise, le
symbolisme est demeuré vainqueur.


[7] B. G. O., août-sept. 1890, p. 433-452.



[8] B. G. O., août-sept. 1895, p. 168.



M. Minot, dont les Rituels des trois premiers
degrés et de la loge de table, publiés il
y a deux ans[9], sont très usités dans les cérémonies
secrètes des loges, professe en sa préface
que le symbolisme est « la langue de
l’égalité, un hommage pratique à la liberté,
un puissant moyen d’unité morale », et que
« nulle langue humaine n’aura la même
force de pénétration et pareille action sensationnelle ». — « Il
est aussi indispensable
que jamais, poursuit-il, pour l’homme qui a
les dévouements du cœur, d’avoir un milieu
homogène et gardé pour s’y défendre de la
contagion des vices sociaux et jouir de la
liberté d’étude et de communication intellectuelle
à laquelle font obstacle le tumulte
et les aveuglements du dehors. » Et voilà
pourquoi M. Minot, dans son rituel du premier
degré, ordonne que le profane qui veut
devenir maçon soit conduit, les yeux bandés,
au « Cabinet de Réflexions » ; qu’on enlève son
bandeau et qu’on lui fasse expliquer, par écrit,
quelles seraient ses dernières volontés s’il
était sur le point de mourir ; que ce « testament »,
suspendu à la pointe d’un glaive,
soit porté au Vénérable ; que le profane, introduit
ensuite parmi les Frères, longuement
interrogé, soit mené par une route semée
d’obstacles au milieu d’un « bruit intense et
confus », produit par les Frères armés de
glaives, et qu’enfin il mette la main à plat
sous sa gorge, pour signifier qu’il aimerait
mieux avoir la gorge coupée que de violer
les secrets maçonniques. Voilà pourquoi,
dans son rituel du second degré, M. Minot
stipule que le candidat au grade de « compagnon »
recevra, à l’aide d’un maillet, d’un
ciseau, d’un compas, d’une règle, d’un livre
et d’un niveau, des enseignements sur les
sens, les arts, les sciences, les bienfaiteurs de
l’humanité et la glorification du travail, et
qu’il prêtera un nouveau serment en portant
sa main droite à l’endroit du cœur, « les
doigts prêts à l’arracher ». Voilà pourquoi,
dans son rituel du troisième degré, M. Minot
exige que le compagnon qui veut devenir
« maître » soit introduit dans une loge tendue
de noir et contraint d’enjamber le corps
d’un Frère couché par terre, symbole du
cadavre de l’architecte Hiram, contemporain
de Salomon, qui mourut plutôt que de violer
ses serments. Et voilà pourquoi, enfin, dans
son rituel de la loge de table, M. Minot
règle la façon dont les Frères, après avoir
fraternellement partagé la pierre brute et le
sable, doivent, en scandant leurs tuiles avec
leurs glaives, porter certaines santés avec des
canons de poudre rouge ou de poudre forte,
tempérée s’ils le veulent par les barriques de
poudre blanche qui sont à leur disposition[10].
Tout cela, c’est le symbolisme : il est par ses
signes, affirme M. Minot, une « langue universelle ».


[9] Paris, impr. Adolphe Reiff, 1897.



[10] Pierre brute = pain ; sable = sel ; tuile = assiette ;
glaive = couteau ; canon = verre ; poudre rouge = vin
rouge ; poudre forte = vin blanc ; barrique = bouteille ;
poudre blanche = eau. — Cf. le récit de l’initiation de
M. Andrieux, raconté par lui-même. (Souvenirs d’un préfet
de police, t. I, p. 124-137.)



Il craint, pourtant, qu’elle ne soit « point
apte à être comprise de plain-pied » ; et cette
crainte le rend assez peu favorable aux rituels
pour tenue blanche qui ont fait la réputation
de M. Blatin. Mais peu nous importe cette
querelle entre officiants, d’autant qu’en fait,
les grimoires occultes de M. Minot ne sont
pas plus introuvables pour les bouquinistes
profanes que les missels élémentaires de
M. Blatin. Le symbolisme est, pour la maçonnerie,
un élément essentiel, ou tout au
moins fort important : c’est là un premier
fait ; les textes authentiques affluent pour le
prouver, sans qu’il soit besoin de parler ici
de satanisme ni de ressusciter de la fosse du
mépris, où il s’est définitivement abîmé, le
fantôme mystificateur de Diana Vaughan,
associée de Lucifer.





II



Derrière l’image, cherchons l’idée ; et derrière
le symbole, la pensée. Le même symbole,
à des époques successives, peut abriter
des contenus assez différents ; et, comme on
peut être assuré que les Bourbons ou Lamartine
n’interprétaient point le symbolisme
maçonnique comme le font M. Blatin ou
M. Minot, il nous faut ici tenir compte des
dates et ne point remonter au delà de trente-cinq
ans en arrière. En l’an 1864, Alexandre
Massol, Vénérable de la loge de la Renaissance,
faisait grand bruit dans le monde maçonnique.
Il était né en 1806, s’était fait Saint-Simonien,
avait suivi jusqu’en Égypte les
pérégrinations du P. Enfantin, collaboré,
sous la seconde République, au journal de
Lamennais, puis à celui de Proudhon ; et
sous l’Empire, enfin, il partageait son temps
entre l’industrie et la maçonnerie. « La systématisation
de la morale indépendante », tel
était son rêve : il y voyait, paraît-il, « l’œuvre
capitale du siècle, l’aboutissant final de tous
les efforts scientifiques depuis le mouvement
de la Renaissance, et le seul moyen de coordonner
l’éducation laïque, cette garantie du
suffrage universel, coordination impossible
tant qu’on restera dans les données théologiques
ou métaphysiques[11] ».


[11] Adrien Desprez, Massol, p. 20. A la photographie de
la Maçonnerie française, Paris, 1865.



Son Rapport sur la question de la Morale,
publié dans le Monde maçonnique en
avril 1864[12], produisit sur ses Frères une
impression profonde. Il expliquait que, sur
les ruines de l’idée théologique, l’idée de la
morale indépendante devait surgir ; et c’est
aux loges qu’il appartiendrait de l’élaborer.
La morale, telle qu’il la concevait, reposait
sur un fait et sur une idée : le fait, c’est que
« l’homme n’est pas un être collectif individuel
qui s’ignore, comme l’abeille ou le castor,
parties intégrantes d’un organisme qui
est leur fin, mais un être qui se sait, un être
conscient de lui-même » ; l’idée, c’est le
« concept de l’absolue indépendance, autrement
dit du franc-arbitre : l’homme est une
personne, membre actif d’une association tacitement
ou expressément consentie et dont
il est la fin ». Massol déduisait, de ces prémisses,
la doctrine du « droit pur », exclusive
de toute hétéronomie morale. « La
réciprocité de respect entre les personnes
humaines et la paix ou le trouble qui l’accompagnent » :
c’est là ce qui constituait la
« conscience », aux yeux de Massol. « Respect
de soi, respect des autres, l’homme sacré à
l’homme ; par suite, félicité personnelle et
harmonie sociale » : ainsi définissait-il la loi
morale et sa sanction.


[12] Tirage à part à l’Orient de Paris, 1864.



Cette simplification de l’éthique déplut à
beaucoup de maçons. M. Scarchefigue, « orateur »
des Amis de l’Ordre, composa contre
Massol une réponse qu’il concluait en ces
termes : « Dieu existe, toute morale qui ne
découle pas de ce grand principe est une morale
sans moralité[13] » ; et Charles Fauvety,
fondateur de la Revue philosophique et religieuse,
fit condamner la philosophie de Massol
par la majorité du Conseil de l’Ordre et
par le Grand Convent de 1865. Mais l’obstiné
novateur ne se découragea point ; peu à peu,
suivant les expressions de M. Amiable, « il
donna, ou plutôt il rendit à la franc-maçonnerie
son orientation véritable en faisant nettement
ressortir son caractère dominant[14] » ;
il chercha des disciples, et il les trouva ; il
devint pour M. Henri Brisson, alors tout
jeune, un vieil ami personnel[15], et finalement
il obtint, à force d’efforts, que l’éviction
de Dieu fût à l’ordre du jour des loges.
Fallait-il, oui ou non, supprimer le paragraphe
de la constitution maçonnique qui
affirmait Dieu et l’immortalité de l’âme ?
Ainsi se posait la question. La solution cessa
d’être douteuse, en 1875, du jour où la loge
parisienne la Clémente Amitié, ayant admis
MM. Littré et Ferry aux honneurs de l’initiation,
applaudit vigoureusement et fit reproduire
par la presse profane une leçon de
philosophie positive que professa devant elle
M. Littré, et à laquelle M. Ferry fit adhésion[16].
« Ce grand acte, écrivait Edmond About dans
le XIXe Siècle, remue profondément Paris,
Versailles et la province[17]. » Le convent de
1876 prépara sans plus tarder, et le convent
de 1877 vota solennellement la disparition de
Dieu : c’est M. Desmons, ancien pasteur de
l’Église évangélique, aujourd’hui sénateur
du Gard, qui sut emporter cette grave décision[18].
L’on affecta d’expliquer, d’ailleurs,
que la maçonnerie n’entendait point détrôner
Dieu, mais permettre aux athées l’accès des
loges et garantir, ainsi, une absolue liberté
de conscience. Les loges de l’étranger, surtout
celles d’Angleterre, ne laissèrent point
d’être offusquées ; elles exigèrent, parfois,
des maçons français qui se présentaient à elles,
« une sorte de billet de confession » déiste ;
et le convent de 1878, à titre de riposte,
autorisa le Grand Orient à constituer des
ateliers dans les pays étrangers où la « puissance
maçonnique régulière » ne serait point
« en relations fraternelles avec lui[19] ». Lorsqu’on
tint à Paris, en 1889, le Congrès maçonnique
international du Centenaire, M. Desmons
sentit la nécessité de rassurer ses hôtes
du dehors en affirmant avec insistance qu’« il
n’est point exact que notre maçonnerie ait
répudié le déisme et l’ait remplacé officiellement
par une doctrine nouvelle[20] ».


[13] Réponse au rapport sur la morale du F∴ Massol par
le F∴ Scarchefigue, p. 29. Paris, impr. Wittersheim, 1864.



[14] B. G. O., août-septembre 1894, p. 145, et, en général,
p. 136-146.



[15] C. R. G. O., 16 janv.-28 févr. 1898, p. 75.



[16] Initiation des FF. Émile Littré, Jules Ferry, H. Chavée
(Bibliothèque franc-maçonnique). Paris, au Grand-Orient,
1865.



[17] Le XIXe Siècle, 11 juillet 1878.



[18] Voir C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 467, le compte
rendu du banquet Desmons.



[19] B. G. O., oct. 1878, p. 350-360.



[20] Congrès maçon.∴ international du Centenaire ; Compte
rendu, p. 95-97 et 104-107. Paris, au Grand-Orient, 1889.



Mais la lecture des publications maçonniques
postérieures à 1877 eût sans doute
paru moins rassurante aux maçons exotiques.
Ils eussent vu M. Fleury, plus tard membre
du Conseil de l’Ordre, professant en 1879 à la
loge les Philanthropes réunis, balayer, d’un
geste implacable, « l’inconnu, le mystérieux,
la divinité, avec son cortège de jouissances
et de châtiments célestes[21] ». Ils eussent lu,
dans le Bulletin maçonnique de mars 1882,
un chaleureux éloge du livre de M. Gaston :
Dieu, voilà l’ennemi ![22] N’est-ce pas l’« orateur »
même du convent de 1885, M. Fernand
Faure, alors député de la Gironde et maintenant
directeur général de l’enregistrement,
qui réclamait l’élimination des idées métaphysiques[23],
« véritable infirmité dans l’esprit
de l’homme ». Et n’est-ce pas l’« orateur »
même du convent de 1886, M. le pasteur
Dide, qui disait : « Nous sommes positivistes…
Il ne faut pas se préoccuper des causes premières…
Nous voulons instituer le culte des
réalités[24]. » Le déisme, du reste, ne trouva
point de défenseurs dans les convents de 1893,
1894, 1896, où l’on discuta l’inscription des
devoirs envers Dieu dans les programmes
scolaires[25] ; et l’épuration de ces programmes
fut formellement demandée par le convent
de 1896, avec l’approbation fort autorisée de
M. Cuir, membre du Conseil supérieur de
l’instruction publique et Vénérable d’une
loge de Lille[26]. Le culte d’une morale indépendante,
exclusive de toute métaphysique,
est aujourd’hui si strictement observé par
la maçonnerie française qu’elle le veut
imposer à l’Université de France : « Nos
Frères, écrit la Revue maçonnique, doivent
créer un mouvement contre l’enseignement
déiste et antilaïque qui existe, et réclamer
énergiquement l’instruction laïque avec un
idéal substitué enfin à l’idéal mystique[27]. » Et
je ne sais si l’on trouverait cette instruction
et si l’on pourrait entrevoir cet idéal dans les
2.400 vers du poème la Voie du philosophe[28],
qu’offrait naguère au Grand Orient M. Leconte,
ancien député de l’Indre, — le même qui
parlait, à la tribune, de « Monsieur le Pape » :
mais certainement on en peut rencontrer
l’esquisse dans le Mémoire sur l’éducation
maçonnique, présenté par M. Jules Thomas
à la loge Bélisaire, d’Alger[29], et dans les Principes
de philosophie morale[30], également publiés
par ce zélé professeur.


[21] Fleury, Instruction laïque, gratuite et obligatoire,
éducation religieuse, éducation laïque et nationale, p. 60,
Impr. Nouvelle, Paris, 1879.



[22] Bulletin maçonnique, mars 1882, p. 379.



[23] B. G. O., nov.-déc. 1885, p. 706.



[24] B. G. O., sept. 1886, p. 521.



[25] B. G. O., août-sept. 1893, p. 546 ; août-sept. 1894,
p. 208-211 ; — C. R. G. O., 21-26 sept. 1896, p. 203-205.



[26] C. R. G. O., 21-26 sept. 1896, p. 197 ; cf. B. G. O.
août-sept. 1894, p. 210.



[27] Revue maçonnique, 1897, p. 91.



[28] B. G. O., août-sept. 1895, p. 277.



[29] Alger, impr. Baldachino, 1890.



[30] Paris, Alcan, 1889.



Au demeurant, nous avons mieux encore.
Que M. Hubbard, ancien député de Seine-et-Oise,
professe une doctrine, c’est affaire à lui,
et personne n’a le droit, ni peut-être le désir,
de s’en enquérir. Mais, en 1897, il était
l’« orateur » du Grand Convent : on lui avait,
suivant ses propres termes, confié « l’inestimable
pouvoir d’être, pendant ces jours de vie
maçonnique intense qui forment la durée du
convent, la voix et le verbe de tous les
Frères[31] ». Il profita de ses augustes fonctions
pour exposer la doctrine maçonnique au
milieu d’applaudissements unanimes.


[31] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 285.




Oui, mes Frères, proclama M. Hubbard, il y a
une doctrine maçonnique, une et simple comme
tout ce qui est beau et grand. Elle n’est pas un
système ; elle n’est pas la conception passagère
d’un seul esprit. Elle est le fruit commun du travail
intellectuel et moral de nos loges… Nos loges
sont les cellules vivantes de la démocratie unie ;
elles élaborent lentement, mais sûrement, la conscience
collective de la nation. Elles substituent à
l’aveugle foi dans une révélation prophétique,
s’imposant par la terreur ou l’imposture aux
masses, la définition méthodique et assurée des
devoirs et des droits de l’homme… Toutes les
religions, mes Frères, ont proposé à chaque
homme de s’occuper surtout de lui-même, d’assurer
son salut en vue de la mort ; elles sont des
religions de mort. Votre doctrine est une doctrine
de vie, de vie intense, perfectible, toujours
ascendante, préoccupée du perfectionnement
commun de l’humanité, avec un stoïque dédain de
l’avenir personnel. Ce qui vous enthousiasme,
c’est le flambeau toujours plus éclatant de l’humanité
vivante, et non la destinée, problématique
jusqu’à l’invraisemblable, de l’individu disparu…
Notre doctrine agit et combat chaque jour, au
lieu de se bercer dans le bleu de l’infini, où la
poésie peut peindre toutes les illusions de la fantaisie,
sans que la raison puisse y voir autre chose
que les manifestations relatives du Temps, de
l’Espace et de la Force. Activité, amour de
l’humanité, préparation du mieux social, vous
affirmez que c’est là le meilleur aliment de la vie
sentimentale et intellectuelle des hommes… Tandis
que le prêtre veut tout subordonner au
caprice divin, qu’il forge et représente à sa guise,
vous voulez, vous, laïciser l’existence sociale et
ramener les décisions communes à un seul objet,
lequel n’est pas la plus grande gloire de divinités
indémontrables, mais la disparition de maux,
hélas ! réels, qui, de tous côtés, soumettent à la
souffrance la sensibilité humaine. Telle est notre
philosophie directrice, mes Frères[32].





[32] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 286-287.



Il y a une « éducation maçonnique », corrélative
de cette philosophie. M. Henri Brisson
en donnait l’exemple lorsque, présidant en
janvier 1898 la distribution des prix des cours
commerciaux au Grand Orient, il remettait à
un lauréat privilégié le beau livre historique de
M. Émile Bourgeois : le Grand Siècle. « Livre
magnifique, très intéressant », déclarait
M. Brisson ; et qui ne lui donnerait raison ? Et,
après avoir qualifié, l’on ne sait trop pourquoi,
de « maître de philosophie », le maître de
conférences d’histoire de l’École normale
supérieure, M. Brisson recommandait au
pupille du Grand Orient de méditer spécialement
cette phrase : « Le public, qui pardonna
à Louis XIV toutes ses maîtresses, ne lui pardonna
pas son confesseur[33]. » Là-dessus, tout
l’auditoire applaudit et emporta une idée singulièrement
étroite de l’ouvrage de M. Émile
Bourgeois. Ce petit trait, tombé de haut, est
significatif : je ne sais quelle leçon morale le
jeune lauréat en a conservée. Mais nous devons
croire, — c’est M. Blatin qui l’a dit à
l’Orphelinat maçonnique en 1895, — que « la
Maçonnerie possède un grand idéal moral qui
lui est propre ». Elle l’a élevé, tour à tour,
en face de la monarchie, en face du catholicisme,
en face des iniquités sociales : de là,
la révolution politique qui s’est faite, la révolution
religieuse qui se fait, la révolution
sociale qui se fera. M. Blatin définit cet idéal
par les mots de « solidarisme, altruisme, fraternité[34] » ;
et si le vœu de la loge parisienne
Osiris était exaucé, cette éducation serait
donnée, dans chaque hameau de France, par
un « conseiller du peuple », sorte de fonctionnaire
gratuit installé « parallèlement à la
fonction sacerdotale[35] ».


[33] C. R. G. O., 16 janv.-28 fév. 1898, p. 86-87.



[34] B. G. O., février 1895, p. 493-494.



[35] Revue maçonnique, juillet 1898, p. 131 et suiv.



Volontiers, on soutiendrait, au Grand
Orient, que la maçonnerie, tout ensemble
immuable et progressive, a toujours eu la
même philosophie et caressé le même idéal.
Le Conseil de l’Ordre, en 1897, dans une
« déclaration » destinée à une grande publicité,
proclama que la maçonnerie, appuyée
sur la science, trouve dans les « rapports familiaux
et sociaux » l’origine des « idées de
devoir, de bien, de mal et de justice » ; qu’elle
s’efforce de « dégager la morale des superstitions
religieuses et des théories de la métaphysique » ;
et qu’« à toutes les époques de
son histoire la diffusion de la science et celle
de la morale indépendante ont figuré en tête
de son programme[36] ». Il est permis de voir,
dans cette dernière affirmation, une demi-ingratitude
à l’égard de Massol, en même
temps qu’une certaine désinvolture à l’endroit
des maçons avancés en âge, qui prêtèrent
serment, jadis, au Grand Architecte de l’Univers.
Aujourd’hui, les nouveaux initiés ne
connaissent plus d’autre architecte qu’Hiram ;
encore est-il mort, et lorsqu’on leur montre
son cadavre fictif, ce n’est point pour qu’ils
l’honorent, mais pour qu’ils l’enjambent.


[36] C. R. G. O., 1er juillet-31 août 1897, p. 16-18.



De Massol à M. Hubbard, la jeune philosophie
maçonnique semble avoir acquis, non
point à vrai dire plus de précision, mais au
moins plus de relief. Massol, qui travaillait
avec des réminiscences positivistes, identifiait
à peu près l’« état métaphysique » et l’« état
théologique », condamnait l’un et l’autre, et
souhaitait l’avènement rapide de l’« état positif » ;
il aspirait, même, à seconder cette
évolution naturelle des choses, et il patientait.
M. Hubbard et les maçons d’aujourd’hui
la veulent brusquer ; ils justifient avec éclat
ce qu’écrivait un jour un philosophe de valeur,
très expert en positivisme, M. Raymond Thamin :
« Le positivisme, observait-il, est un
dogmatisme où les fanatiques de l’incrédulité
trouvent à la fois des armes et des excuses…;
et voilà organisée la pire des intolérances[37]… »
Ce n’est pas seulement dans les écrits de
Massol ou de Littré, c’est un peu partout que
la maçonnerie cherche des armes et des
excuses : elle introduit dans sa doctrine les
ingrédients philosophiques les plus hétérogènes ;
et M. Hubbard disant, en 1897 : « Notre
doctrine n’est pas un système », avait plus
raison qu’il ne le croyait.


[37] Thamin, Éducation et positivisme, p. 22-23. Paris,
Alcan.



Le maçon qui cherche la gloire de penseur
et qui, dans sa loge, l’obtient en général sans
trop de peine, a l’habitude, dans les doctrines
philosophiques qui l’entourent, de cueillir
une idée négative avec deux ou trois vocables
qui, par leur longueur ou leur sonorité, lui
semblent avoir un aspect auguste. Au positivisme,
par exemple, il emprunte la négation
du transcendant et le mot d’altruisme : quant
aux conceptions sociologiques de Comte, singulièrement
hostiles, on le sait, à l’œuvre de
la Révolution française, à l’individualisme
de 1789 et à la fausse notion de la liberté, le
maçon semble les ignorer. Au matérialisme
évolutionniste, il emprunte la négation de
l’âme ; mais songe-t-il à se demander comment
les théories de la lutte pour la vie, édifiées
par cette philosophie sur les ruines des
doctrines archaïques, se concilient avec les
principes de solidarité que lui, maçon, se
targue d’incarner ? Il professe le culte des
grands hommes ; au convent de 1898, on a
prié M. Léon Bourgeois, alors ministre de
l’Instruction publique, d’organiser chaque
année, le 14 juillet, la fête d’un grand homme ;
tel Michelet en juillet dernier[38]. Mais les notables
que la maçonnerie reçoit dans son
Panthéon obtiennent ses hommages en raison
du rôle de destructeurs qu’ils jouèrent, non
en raison de leur rôle d’architectes : à l’inverse
de cet éclectisme superficiel qui enseignait,
il y a un demi-siècle, que tous les systèmes
sont vrais en ce qu’ils affirment et faux
en ce qu’ils nient, la maçonnerie apparaît
comme l’adoratrice des négations.


[38] C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 279.



Rien n’est plus curieux, d’ailleurs, que
l’incessant emploi qu’elle fait du mot « tolérance » ;
et j’y verrais moins, pour ma part, le
résultat d’une hypocrisie que l’effet d’un contresens.
Être tolérant, pour le vulgaire, signifie
laisser à toutes les opinions un large et libre
champ d’épanouissement. Pour la maçonnerie, — et
peut-être Voltaire fut-il, à cet
égard, le plus accompli des maçons, — cela
veut dire : lutter contre toute intolérance. Or
l’affirmation est en elle-même une intolérance,
puisqu’elle exclut son contraire : a
fortiori passe-t-elle pour une oppression lorsqu’elle
porte sur un objet transcendant. Toute
idée susceptible d’être niée par un maçon est
intolérante ou risque de devenir telle, par là
même qu’elle s’énonce ; il y a donc là un danger :
l’intolérance personnelle du maçon à
l’endroit de cette idée est un hommage suprême
à la « tolérance » abstraite ; et c’est
ainsi qu’au nom de cette « tolérance », toute
spéculation dépassant la sphère des réalités
vérifiables, nous allions dire brutales, est
ouvertement proscrite, de même qu’au nom de
la « liberté absolue de conscience » on déclare
« qu’on ne peut ni ne veut avoir aucun respect
pour les pratiques religieuses[39] ». M. Blatin,
en 1894, à la conférence maçonnique
internationale d’Anvers, a très clairement
expliqué qu’au XVIIIe siècle, quand il n’y avait
que des déistes, — et M. Blatin, sans doute,
ignorait Helvétius et d’Holbach, — le vocable
du « Grand Architecte » n’avait rien d’intolérant,
mais qu’à notre époque, où les athées
sont nombreux, ce vocable était devenu « un
drapeau d’intolérance, dont la suppression
s’imposait[40] ». Tandis que les précurseurs de
l’idée de tolérance avaient la généreuse ambition
d’élargir le champ de la pensée afin
qu’on pût à souhait le meubler et l’enrichir,
la théorie maçonnique dépeuple ce champ,
elle paralyse l’initiative des semeurs ; elle
méconnaît ou elle ignore ces « phénomènes
mystérieux de la conscience et de la pensée »,
dont parle quelque part M. Armand Gautier,
et qui, d’après lui, « échappent à la fois à
l’expérience et à la mesure et font partie du
domaine métaphysique[41] ». Elle s’annonce avec
fracas, s’affiche avec une impérieuse emphase ;
et puis, en fin de compte, autour d’elle et
derrière elle, elle n’a fait que le vide…


[39] B. G. O., août-sept. 1895, p. 308-309.



[40] B. G. O., mai 1895, p. 71. — Cf., dans le rapport de
M. Merchier au convent de 1895, B. G. O., août 1895,
p. 167, un passage analogue sur les « trois étapes de la
tolérance ».



[41] Leçons de chimie biologique, 2e édit., II, p. 814.






III



C’est la haine de toute religion et de toute
métaphysique qui assure à la philosophie
maçonnique une apparence d’homogénéité et
une parfaite fixité d’attitude : elle est, avant
tout, anticonfessionnelle, et plus spécialement
antipapiste ; et la maçonnerie qui la
professe doit être, suivant un mot de M. Fernand
Faure au convent de 1885, l’« Association
professionnelle des libres penseurs[42] ».
« Cette philosophie est essentiellement agissante,
déclarait M. Hubbard au convent
de 1897 ; elle commande une politique[43]. » Et
il définissait cette politique : « Chacun de
nous, comme citoyen, peut avoir son guidon
préféré, mais il y a un drapeau commun qui
nous abrite tous, radicaux, progressistes, socialistes,
sous les mêmes plis. Ce drapeau n’est
directement opposé qu’à la bannière papiste.
Il servira de ralliement, à l’heure du scrutin
décisif, à tous ceux que la philosophie humanitaire
a pénétrés de l’esprit de solidarité.
C’est le drapeau de la philosophie[44] ». La
harangue de M. Hubbard répondait si intimement
aux sentiments de l’assemblée que
M. Rabier, député d’Orléans et membre du
Conseil de l’Ordre du Grand Orient, en fit
voter, par acclamation, la diffusion dans le
monde profane. Il résultait de ce « magnifique
discours », — l’éloge est encore de
M. Rabier, — que la maçonnerie a une politique
et que cette politique est le corollaire
de sa philosophie. « Il faut, mes Frères, insistait
le député d’Orléans, que la France entière
sache, que tous les républicains sachent, que
tous les membres du Parlement francs-maçons
sachent ce que pensent les délégués de la
maçonnerie française[45]. » C’est justement ce
qu’à notre tour nous voulons savoir, mais
nous ne nous contenterons pas du discours de
M. Hubbard.


[42] B. G. O., nov.-déc. 1885, p. 708.



[43] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 287.



[44] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 295.



[45] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 297.



On a les preuves, aujourd’hui, que, dès le
temps de la Révolution française, la maçonnerie
avait, à proprement parler, une politique.
Louis Blanc, le premier, avait signalé ce
fait ; les publications maçonniques de Jouaust
et d’Amiable l’ont mis en relief[46], et le Conseil
de l’Ordre, enfin, dans son manifeste de 1897,
n’a pas craint d’affirmer que les loges du
siècle passé avaient élaboré la Déclaration des
droits de l’homme[47]. Les destins et l’action de
la maçonnerie sous nos divers régimes monarchiques
ou césariens intéressent probablement
les amateurs de curiosités : le rapport
historique que fit à ce sujet M. Colfavru,
alors député de Seine-et-Oise, au Congrès
international maçonnique de 1889, est un
guide excellent. C’est en 1870 seulement que
la maçonnerie recommença de s’afficher
comme une puissance politique. « Elle fut,
nous dit M. Colfavru, la pépinière où le gouvernement
de la Défense nationale allait trouver
ses plus fermes et ses plus énergiques
représentants. C’est de nos rangs que sont
sortis les hommes les plus considérables du
gouvernement de la République et du parti
républicain[48]. » — « Les loges maçonniques,
écrivait en 1887 Anatole de la Forge, député
de la Seine, au président du Conseil des
Ministres, ont été le berceau de la France
nouvelle[49]. » — « Sainte maçonnerie, s’exclamait
en 1888 l’« orateur » du convent, M. Dequaire ;
sainte, c’est-à-dire trois fois consacrée, tu es
la grande crucifiée de la République ! C’est
toi qui souffres pour elle ! C’est toi qui pratiques
sur toi-même toutes les expériences
salutaires ! C’est toi, mère dévouée, institutrice
admirable de la démocratie, qui ne transportes
dans le monde profane que celles de tes
tentatives qui ont réussi dans tes flancs[50] ! » — « La
République est fille du Grand Orient »,
disaient M. Poulle en 1894 et M. Desmons
en 1895[51]. « Franc-maçonnerie et République
sont précisément la même chose », répétait
M. Lucipia[52]. Devenue majeure, la République
avait paru consentir que l’« esprit nouveau »
ratifiât sa majorité par une émancipation :
c’est l’heure que le Grand Orient choisissait
pour affirmer ses droits de paternité et pour
proclamer ouvertement son intention de les
faire valoir, jusqu’à épuisement, sur le terrain
politique. « Dans l’ancien temps, expliquait
en 1895 M. Rousselle, ancien président
du Conseil municipal de Paris, on disait : En
maçonnerie, il ne faut pas faire de politique.
Eh bien ! ne faisons pas de politique si vous
voulez, mais faisons de l’action ; changeons le
mot pour conserver la chose ; faisons de la politique
sous une autre forme, mais faisons de
la politique, c’est le seul moyen que la maçonnerie
puisse vivre[53]. »


[46] Jouaust, Histoire du Grand Orient de France, Rennes
et Paris, 1865. — Jouaust, la Maçonnerie à Rennes jusqu’en
1789 (Monde maçonnique, décembre 1859.) — Amiable,
Rapport au Congrès international du Centenaire, publié
dans le Compte rendu, p. 67 et suiv.



[47] C. R. G. O., 1er juill.-31 août 1897, p. 19. — M. Colfavru,
B. G. O., nov.-déc. 1885, p. 739, prétendait que Mirabeau
disposait de sept cents loges.



[48] Congrès international du Centenaire, Compte rendu,
p. 98.



[49] Cité dans B. G. O., mars-juillet 1894, p. 47.



[50] B. G. O., août-sept. 1888, p. 576.



[51] B. G. O., août-sept. 1894, p. 401, et août-sept. 1895,
p. 369.



[52] B. G. O., décemb. 1895, p. 467.



[53] B. G. O., août-sept. 1895, p. 380.



L’avenir, sans doute, pourra diviser l’histoire
de la troisième République en deux
périodes, entre lesquelles l’année 1894 marque
à peu près la transition. Avant cette date, la
maçonnerie « fit de la politique » en prétendant
souvent, par « formalisme », qu’elle
n’en faisait point[54] ; elle en fit encore, après
cette date, en alléguant qu’elle « faisait de
l’action ». — « C’est la maçonnerie, disait
M. Hubbard au convent de 1897, qui a fait
passer dans la législation de la troisième
République les lois militaires et scolaires[55] » ;
on en aurait en effet la preuve en étudiant, à
vingt années en arrière, les comptes rendus
des convents ; nous n’insisterons point ; l’élaboration
de ces lois appartenant déjà, ou peu
s’en faut, à l’histoire ancienne. Ce qui marque
l’attitude de la maçonnerie dans cette première
période, c’est qu’elle ne se mêle point,
ouvertement, publiquement, aux modifications
ministérielles. Maîtresse et gardienne
de la philosophie républicaine, éducatrice
attitrée de presque tous les hommes du parti
républicain, elle traite ce parti comme une
chose qui lui appartient, et c’est un droit de
propriété dont elle est si convaincue qu’elle
demeure sans inquiétude, quels que soient
les hommes que ce parti pousse au devoir.
D’ailleurs, la suspicion presque unanime où
les catholiques tenaient la forme républicaine
offrait à la franc-maçonnerie un prétexte
plausible pour présenter ses doctrines antireligieuses
comme étroitement connexes aux
intérêts de la République. Mais, lorsque les
instructions de Léon XIII et les déclarations
de M. Spuller eurent troublé l’échiquier de la
politique française, la maçonnerie crut sentir
qu’une fraction du parti républicain lui
échappait : de là, depuis cinq ans, le surcroît
d’exigences qu’elle témoigne, les vœux spécialement
vexatoires qu’elle multiplie, les
sommations dont elle fatigue les ministères
douteux, les audacieux compliments qu’elle
assène aux ministères dociles.


[54] Comparer, au convent de 1886, cette curieuse déclaration
de M. Gonnard : « Il fut un moment non pas de
règle, mais de formalisme, de déclarer que la Maç∴ ne
s’occupait ni de religion ni de politique. Était-ce de l’hypocrisie :
je ne le dirais pas. C’était sous l’impression des lois
et de la police que nous étions obligés de dissimuler ce
que nous tous avons mission de faire, ou plutôt de faire
uniquement. » (B. G. O., sept. 1886, p. 545.)



[55] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 289.



« Il pourrait sembler à première vue,
disait en 1894 l’orateur du convent, M. Gadaud,
sénateur de la Dordogne, que la franc-maçonnerie,
qui n’est autre chose que la
République à couvert, comme la République
elle-même n’est autre chose que la franc-maçonnerie
à découvert, doive arrêter là son
rôle politique, puisque la République est
devenue un gouvernement acquis et définitif.
Il n’en est rien. Plus que jamais le concours
de la franc-maçonnerie est indispensable à la
République. » Et M. Gadaud, qui peu de
mois après devenait ministre, dénonçait en
termes énergiques le péril du « ralliement »
et l’artifice de l’« esprit nouveau[56] ». C’est
pour fournir des munitions à la « bataille
contre l’« esprit nouveau[57] » que M. Dequaire,
devenu depuis lors, par un choix étrange,
inspecteur d’académie dans l’inflammable
région des Cévennes, obtenait du convent le
vote d’un impôt de capitation supplémentaire
de 1 franc par tête, exigible de tous les
maçons. Il appela plus tard cette assemblée
le « convent de l’organisation[58] » ; l’œuvre de
propagande était désormais créée.


[56] B. G. O., août-sept. 1894, p. 389.



[57] B. G. O., août-sept. 1894, p. 372.



[58] C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 445.



Nécessité de refaire à l’image de l’unité
maçonnique l’unité du parti républicain et
d’emprunter à la doctrine maçonnique les
idées directrices qui permettent de grouper
pour une action commune les éléments du
parti républicain : ainsi s’intitulait une brochure
qui parut à Saint-Étienne, dans l’été
de 1895[59], à la suite du Congrès des Loges de
l’Est. M. Chandioux, député de la Nièvre, et
quelques-uns de ses Frères recommandaient
dans cette brochure, avec une insistance
anxieuse, la concentration à gauche ; et c’est
sous l’impression de cette publication, que
s’ouvrit le convent de 1895. Il fut, nous dit
M. Dequaire, « le convent de la doctrine ».
M. Delpech, alors professeur au collège de
Foix, et plus tard sénateur de l’Ariège, en
était l’orateur : son discours, synthèse de la
« doctrine », fut un long tressaillement d’angoisse
et d’effroi ; Vasquez, Sanchez, Gury,
Thomas d’Aquin, le « sacré cœur de Marie
Alacoque » furent tour à tour flétris avec
emportement ; le christianisme fut accusé de
« banqueroute frauduleuse » et l’École normale
supérieure de cléricalisme ; l’anathème fut
jeté contre cette « cohue de Jésuites, de
revenants des temps passés et de décadents
fin de siècle, associés pour des intérêts divers
dans une action commune contre la civilisation » ;
et l’orateur frissonnait d’un tremblement
incurable en discernant, parmi cette
cohue, un « peuple de moines microcéphales »,
et, tout en tête, le « maître Jacques qui joue
à Rome le Père éternel » : M. Delpech désignait
ainsi Léon XIII. « Voix et verbe » de
ses Frères, il poursuivait en invitant les
maçons à « veiller jusqu’au jour où les ministères,
les administrations diverses, les armées
de terre et de mer, seraient dégagés de toute
influence papaline et jésuitique », et en prophétisant
que, ce jour-là, la maçonnerie monterait
à Montmartre, y proclamerait « la
déchéance définitive du Pape et dresserait,
sur le parvis de la basilique, un monument
dédié à toutes les victimes des fanatismes
religieux[60] ».


[59] Saint-Étienne : impr. du Stéphanois, 1895.



[60] B. G. O., août-sept. 1895, p. 357-368. Il ne faudrait
point voir dans cette prophétie une simple hyperbole oratoire,
mais plutôt l’expression imagée d’un certain plan
maçonnique, qu’indiquait, dès l’an 1883, M. Blatin, « orateur »
du convent : « Dans ces édifices élevés de toutes
parts, depuis des siècles, aux superstitions religieuses et
aux suprématies sacerdotales, nous serons peut-être appelés,
à notre tour, à prêcher nos doctrines et, au lieu de
psalmodies cléricales qui y résonnent encore, ce seront les
maillets, les batteries et les acclamations de notre Ordre
qui en feront retentir les larges voûtes et les vastes
piliers. » (B. G. O., sept. 1883, p. 645.)



Avec une vue plus courte, mais plus efficace,
M. Blatin signifiait, au même convent,
que la France avait « un gouvernement réactionnaire
appuyé sur une majorité dont les
doctrines, les tendances, l’orientation n’ont
absolument rien de conforme avec les doctrines
et l’orientation de la maçonnerie ».
C’est surtout à M. le général Zurlinden,
ministre de la Guerre, que s’appliquaient les
reproches de M. Blatin : on était mécontent,
au convent, des conséquences qu’avait eue
l’interpellation de M. Rabier sur le cléricalisme
dans l’armée ; on se plaignait que certains
chefs pussent s’autoriser d’une circulaire
du ministère de la Guerre pour interdire
à leurs subordonnés l’accès des loges ; et
M. Blatin s’acharnait sur les « bureaucrates
et ronds-de-cuir » de la rue Saint-Dominique,
« qui sont absolument à la dévotion des cléricaux[61] ».
Moins de quatre ans après, on a
vu s’accentuer cette offensive de la maçonnerie[62],
et l’histoire ramenait, en face de M. Blatin
et de ses Frères, M. le général Zurlinden…
Enfin le convent de 1895 fit une démarche
éloquente, plus éloquente même que les
discours de M. Delpech et de M. Blatin, en
acclamant comme président du Grand Orient
M. Lucipia. Les juridictions répressives qui
suivirent la Commune avaient impliqué
M. Lucipia dans l’affaire de l’assassinat des
dominicains d’Arcueil ; et, parmi les souvenirs
qui désignaient cet homme politique à la
confiance de la maçonnerie, M. Desmons ne
craignit pas de rappeler « les longs mois passés
au bagne ». M. Lucipia répondit avec
franchise : « Bien que les cheveux aient blanchi,
si les circonstances étaient les mêmes,
votre frère Lucipia serait le même[63]. » Le procès-verbal,
ici, marque de vifs applaudissements.


[61] B. G. O., août-sept. 1895, p. 202.



[62] Vœux de M. Geyer, receveur des finances à Saint-Jean-d’Angely,
en son nom personnel, et de M. Dazet,
avocat, au nom du Conseil de l’Ordre, à l’ouverture du
convent de 1898. (C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 11-15.)



[63] B. G. O., août-sept. 1895, p. 370 et 376.



L’année 1896 fut tragique pour la maçonnerie :
subitement elle escalada le Capitole,
et puis en descendit. Au début de l’année,
M. Léon Bourgeois était au pouvoir avec sept
de ses « Frères » ; et, s’il « tint à marcher de
l’avant », c’était, comme il le déclara plus
tard dans une loge de Suresnes, parce qu’il
« savait devoir être suivi par les maçons de
France[64] ». La joie des loges fut immense.
« Pour la première fois, déclarait M. Friquet,
président de la Grande Loge symbolique
écossaise, en portant un toast à M. Mesureur,
nous possédons un gouvernement vraiment,
entièrement démocratique, un gouvernement
de maçons, et de maçons dignes de ce nom.
Il me suffira de citer, parmi les ministres profanes,
M. Berthelot, pour avoir le droit de
dire qu’il ne leur manque, pour être des
nôtres, que la formalité de l’initiation[65]. »
M. Combes se flattait hautement de rester, au
pouvoir, un maçon militant[66]. M. Guieysse
présidait avec M. Mesureur la distribution des
prix des cours commerciaux du Grand Orient ;
ils étaient présentés à l’assistance par M. Lucipia
lui-même, comme des « maçons soucieux
de leurs engagements » ; et M. Guieysse
répondait, avec l’autorité d’un homme d’État
et la gravité d’un homme d’Église : « C’est
dans la maçonnerie que j’ai trouvé la plus
haute expression de la règle qui doit guider
les hommes dans la vie[67]. » MM. Bourgeois et
Doumer se faisaient présenter à Lyon cent
vingt délégués des loges ; M. Alfred Faure,
député radical du Rhône, interprète de ce
cortège, témoignait aux deux ministres avec
quel « orgueil de famille » les maçons
saluaient, dans le Cabinet, « les plus illustres
d’entre leurs Frères » ; et, priant M. Bourgeois
de compter sur leur « action politique », sur
leur « concours le plus généreux » il sollicitait,
en finissant, les palmes académiques
pour le doyen de la maçonnerie lyonnaise :
alors, « au milieu de l’émotion générale »,
MM. Bourgeois et Doumer[68], « instantanément »,
exauçaient cette demande, et, « séance
tenante », ce « doyen d’une espèce rare » était
décoré. La maçonnerie des départements, partout,
s’abandonnait à l’enthousiasme ; la loge
de Bar-le-Duc constatait avec fierté que le
programme du cabinet Bourgeois était identique
au programme d’action politique voté
à Épinal en 1893 et à Mâcon en 1894 par
les congrès des Loges de l’Est[69] ; et la Revue
maçonnique, organe de l’« écossisme », coupable
de certaines réserves à l’endroit de
M. Bourgeois[70], eut à subir le désabonnement
officiel de plusieurs loges, formellement
approuvées par le Grand Orient[71].


[64] C. R. G. O., sept.-oct. 1897, p. 23.



[65] Revue maçonnique, 1896, p. 3-5.



[66] C. R. G. O., mai-juin 1897, p. 5.



[67] B. G. O., fév. 1896, p. 534-535.



[68] B. G. O., janv. 1896, p. 491-494. — « Lyon est en train
de devenir quelque chose comme la Mecque de la maçonnerie »,
disaient Les Débats du 3 mars 1896.



[69] B. G. O., décemb. 1895, p. 469.



[70] Rev. maç., 1896, p. 97-101.



[71] Rev. maç., 1896, p. 101-104. — C. R. G. O., nov. 1896-janv.
1897, p. 12-13.



Par surcroît, la maçonnerie, inlassable en
sa victoire, se piquait d’avoir capté la plus
haute magistrature de l’État. Elle avait, au
congrès de 1895, appuyé de ses vœux et de
ses votes la candidature de M. Brisson à la
présidence de la République : M. Brisson
avait échoué, et, trois ans après, avec une
amertume étrangement tenace, M. Desmons,
dans un discours public, déplorait encore cet
« échec immérité » ; bref, l’installation de
M. Félix Faure à l’Élysée avait été une
défaite de la fraction maçonnique. Mais la
maçonnerie, par un acte de haute politique,
transforma sa défaite en victoire. Elle
retrouva, dans le passé de M. Félix Faure,
certains liens d’initiation contractés au Havre,
en 1865, à la loge l’Aménité[72], et le souvenir
de conférences qu’il avait faites plus tard,
dans cette loge, sur les budgets contemporains[73] ;
elle allégua ces deux faits et profita
de l’inaltérable courtoisie du Président de la
République pour envahir les préfectures, où
l’amenaient ses voyages successifs. A Clermont-Ferrand,
en mai 1895, M. Blatin lui
présentait les délégués de soixante-cinq loges[74] ;
on ébruitait la nouvelle dans la presse profane,
avec une habileté consommée ; et
quelques semaines après, dans une grande
tenue maçonnique à Neuilly, un orateur,
exploitant l’incident de Clermont, qualifiait
M. Félix Faure de « maçon fidèle et actif »,
et encourageait les fonctionnaires à être
« maçons comme le Président de la République[75] ».
Cet orateur n’était autre que
M. Léon Bourgeois. Devenu ministre, il sut
organiser, autour des voyages de M. Félix
Faure, de vraies mobilisations maçonniques :
tantôt les Frères offraient au Président un
« bijou[76] » ; tantôt ils le venaient saluer, en
grand nombre, à des heures matinales, que
le sommeil, à défaut du protocole, eût suffi
pour interdire. La maçonnerie se faisait
inopportune et importune, afin de laisser
croire à son règne ; et l’on pouvait se demander
si M. Bourgeois n’espérait point la faire
régner, par une double intimidation, sur la
France et sur l’Élysée, et si l’on ne rêvait
pas d’agir avec M. Félix Faure comme la
légende reprochait à la Congrégation d’avoir
agi avec Charles X.


[72] B. G. O., avril 1895, p. 28.



[73] Congrès maçonnique international du Centenaire,
Compte rendu, p. 131.



[74] B. G. O., mai 1895, p. 62-63.



[75] B. G. O., juin 1895, p. 95-97.



[76] B. G. O., mars-avril 1896, p. 18-19.



Mais ces aspirations furent déçues : les
« cléricalismes coalisés », que dénonçaient
plus tard, à la loge les Trois Frères, de Bergerac,
MM. Combes et Delpech[77], l’emportèrent
sur le cabinet Bourgeois ; en mai 1896,
M. Méline prit le pouvoir. C’est M. Dequaire
qui, cette année-là, présidait le convent de
septembre ; et le toast savamment étudié par
lequel il porta la santé de M. Félix Faure
laissait pressentir l’écroulement d’un songe.
Il rappelait une fois encore, — n’ayant rien
autre à rappeler, — la lecture sur les budgets
contemporains, dont M. Félix Faure avait
jadis honoré la loge l’Aménité, et il ajoutait :
« Nous aimons à associer à ce souvenir une
espérance, l’espérance que ce Frère, en présidant
aux destinées de la France, saura
rester fidèle à son passé maçonnique, au nom
duquel nous ne lui demandons qu’une chose :
continuer à servir cette démocratie dont il
est issu et qu’il a le devoir de représenter à
la magistrature suprême de notre pays. C’est
dans ces sentiments, c’est avec le souvenir
d’un passé qui ne se peut discuter, puisqu’il
est fixé dans l’histoire de notre Ordre, c’est
avec l’espérance que justifie ce passé, c’est
avec une confiance raisonnée dans les sentiments
démocratiques du Président de la
République que je lève mon verre à notre
Frère Faure, et surtout, dominant sa haute
personnalité, à la République française[78]. »
Il y avait dans ce toast, avec beaucoup de
mauvaise grâce, à côté d’espérances découragées
qui n’osaient plus se traduire en sommations,
des évocations du passé qui étaient
toutes proches d’expirer en menaces. M. Mamelle,
président de la Grande Loge symbolique
écossaise, but à son tour à la politique
de « concentration républicaine » et déplora
le fossé qui s’était creusé entre républicains[79] ;
et sa loge, la Justice, envoyait secrètement
une souscription au Comité d’action pour les
réformes républicaines, fondé par MM. Mesureur
et Bourgeois[80]. Les sommations de
M. Mamelle ne furent ni acceptées ni peut-être
connues de M. Méline ; et, peu après,
MM. Bourgeois et Isambert, reçus en grande
pompe par une loge d’Orléans, jetèrent le
gant, d’un geste décisif, à la politique de
« piétinement sur place » et du « 16 mai à
l’amiable[81] ».


[77] C. R. G. O., mai-juin 1897, p. 21.



[78] C. R. G. O., 21-26 sept. 1896, p. 356.



[79] C. R. G. O., 21-26 sept. 1896, p. 375.



[80] Revue maçonnique, 1896, p. 117.



[81] C. R. G. O., décemb. 1896-janv. 1897, p. 27.



Aussi le convent de 1897 sonna-t-il vigoureusement
l’attaque contre le gouvernement
du pays. Comme si l’on voulait châtier
M. Félix Faure d’avoir rempli ses devoirs de
chef d’État en secondant les intentions pacificatrices
de M. Méline, on ne but point à la
santé du Président de la République. « Je ne
veux pas parler de celui-là, j’aime mieux le
tenir dans le silence[82] », devait s’exclamer, au
convent de 1898, M. Urbain, président de la
Grande Loge écossaise ; en 1897, on se contentait
encore de se taire, sans faire observer
que l’on se taisait. Mais M. Méline, lui, fut
abreuvé d’invectives. Un publiciste de Meulan,
M. Maréchaux, rapporteur de la commission
de propagande, dénonça la « promiscuité
infâme entre l’or des fonds secrets et la
mitraille dorée du Vatican », le pape devenant
« socialiste », les curés « chantant des
Te Deum pour la République[83] ». — « La maçonnerie,
déclara M. le colonel Sever, député
socialiste du Nord, doit tout entière se précipiter
dans la lutte, son Conseil de l’Ordre en
tête[84]. » M. Hubbard recueillit une triple salve
d’applaudissements en flétrissant le ministère
« qui transforme la France en une province
vassale de la congrégation du Gesù, du
collège des cardinaux italiens, du pape italien
infaillible[85] ». M. Dequaire fut vivement fêté
lorsque, faisant bon marché de l’interdiction
que lui avait faite M. Rambaud, ministre de
l’instruction publique[86], de porter d’un bout à
l’autre du territoire son activité de « commis
voyageur en maçonnerie[87] », il clôtura le
banquet du convent en criant que c’était la
« veillée des armes[88] ». — « De l’action, citoyens,
encore de l’action, et toujours de l’action[89] ! »
C’est M. Lucipia qui poussait cette clameur,
et M. Urbain saluait en lui son « ancien complice
d’il y a vingt-sept ans, son compagnon
de bagne[90] ». Les réminiscences de l’insurrection
de 1871 emplissaient l’atmosphère de la
rue Cadet. Le mot de « trésor de guerre[91] »
était prononcé ; c’est sur les lèvres de
M. Adrien Duvand, l’instigateur de nos
« patronages laïques », qu’on le saisissait, et
M. Duvand voulait, au nom de la commission
de propagande, « englober dans la grande
famille qui lutterait en mai toutes les fractions
dignes de ce nom du parti républicain[92] ».


[82] C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 439.



[83] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 176.



[84] C. R. G. O., id., p. 153.



[85] C. R. G. O., id., p. 294-295.



[86] Voir C. R. G. O., avril-mai 1897, p. 25-26, 42-43 ; mai-juin
1897, p. 21, les protestations des loges contre cette
interdiction de « l’ex-frère Rambaud, qui oublie que la
République a pris naissance dans les loges ».



[87] B. G. O., août-sept. 1894, p. 380.



[88] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 309.



[89] C. R. G. O., id., p. 310.



[90] C. R. G. O., id., p. 305. — Cf. C. R. G. O., 6 janv.-28
févr. 1899 : au début de cette année, à Saint-Geniès-de-Malgoirès
(Gard), une fête maçonnique fut donnée en
l’honneur de M. Desmons ; les habitants, pour rendre
hommage à M. Lucipia, qui y assistait, inscrivirent à la
craie, sur leurs portes, le no 25217, que M. Lucipia portait
au bagne.



[91] C. R. G. O., id., p. 181.



[92] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 182. — Le congrès
des Loges de l’Ouest, tenu à Angoulême, venait aussi de
se prononcer pour la concentration à gauche (Compte
rendu, p. 48.)



A quel prix s’achetait ce nom de « républicain » ?
De sourdes divisions sillonnaient
l’assemblée ; la question de l’anticléricalisme
était claire pour tous ; mais, pour quelques-uns,
la question du socialisme conservait
beaucoup d’obscurités. La crânerie de M. Lucipia,
de M. Dequaire, de quelques autres
encore, acheva de combler le fossé qui séparait
encore le radicalisme maçonnique et le
socialisme. On se rappelait, d’ailleurs, le discours
de M. Dequaire, en 1893, sur la tombe
de Benoît Malon : socialisme et maçonnerie y
étaient identifiés[93]. Et n’est-ce pas M. Lucipia
qui, en 1894 et 1895, avait insisté pour que
le convent, docile d’ailleurs à l’exemple du
Congrès des Loges du Centre[94], envoyât une
obole aux mineurs de Graissessac, aux
mineurs de Carmaux, aux corsetières de
Limoges[95] ? Il était possible, en 1897, de faire
un pas de plus : le convent, par une demi-surprise,
imposa aux candidats qui désireraient
le soutien des loges la promesse de
voter, au Palais-Bourbon, « toutes les lois
socialistes et ouvrières[96] » ; et puis on rassura
les vieilles troupes, enlizées encore dans
un certain « opportunisme », en substituant
à cette première formule une formule plus
vague et d’un aspect moins révolutionnaire.
Le vote, néanmoins, demeurait significatif ;
et, dans cette assemblée secrète, les armes
s’affinèrent pour la mêlée publique, en faveur
des candidats de l’extrême gauche, socialistes
inclus.


[93] B. G. O., août-sept. 1893, p. 593 et suiv.



[94] Revue maçonnique, juin 1895, p. 133.



[95] B. G. O., août-sept. 1894, p. 385 ; août-sept. 1895,
p. 192-196.



[96] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 234-239.



Elles furent brandies, en 1898, d’un bout
à l’autre de la France, contre « cette horde
de perfides et de travestis que Victor Hugo,
prophète, appelait l’immensité des Poux[97] » ;
et grâce aux dépenses, « beaucoup plus
grandes que les années précédentes[98] », qu’avait
faites la Commission de propagande, la
maçonnerie, « non pas officiellement, mais
d’une manière effective néanmoins, descendit
partout dans l’arène[99] ». M. Massé, député
radical de la Nièvre, a dit, au convent
de 1898, l’occulte héroïsme de ses Frères :
rapporteur de la commission de propagande,
nul n’était mieux qualifié pour parler avec
exactitude et conclure avec vaillance. « Ne
nous endormons pas sur des lauriers éphémères,
s’écria-t-il : fêtons la victoire d’hier
en nous préparant aux luttes de demain, et
que, dans la paix comme dans la guerre,
notre mot d’ordre reste éternellement le
même : le cléricalisme, voilà l’ennemi[100] ! »
Lorsque Gambetta forgeait cette devise de
circonstance, il eût été fort surpris si on lui
eût révélé qu’il travaillait pour l’éternité ; il
avait d’ailleurs un sens trop délicat des vicissitudes
historiques pour accepter une pareille
prévision.


[97] Discours de M. Viguier, conseiller municipal de Paris,
et membre du Conseil de l’Ordre, aux obsèques du F∴ Lartigue
(20 juin 1898).



[98] C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 273.



[99] C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 275-276.



[100] C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 292.



Mais le « cléricalisme maçonnique », pour
reprendre l’expression piquante de M. Lenervien[101],
a l’immutabilité d’une Église ; avec
une sûreté toute dogmatique, il enseigne
l’évolution future, comme les confessions
chrétiennes enseignent les fins dernières ; et
la politique se doit assouplir à son dogme,
dont le premier article est la négation de
l’idée religieuse. La maçonnerie sait, aussi,
que la continuité des maximes devient une
force inusable, lorsqu’elle a pour auxiliaire,
au fond des âmes, la continuité des passions ;
et qu’importe que les intelligences s’ennuient
du mot d’ordre maçonnique, si les passions,
incessamment, lui renouvellent leur adhésion ?


[101] Le cléricalisme maçonnique : Paris, Perrin, aussi intéressant
que « documenté ».






IV



Vénérables et surveillants, experts et tuileurs,
maîtres et compagnons, Frères de tout
grade s’échelonnant sur les trente-trois degrés
symboliques, ils sont en tout, dans l’armée
du Grand Orient, 17.000 environ[102]. Joignez-y,
peut-être, 7.000 maçons des autres rites.
Cette armée comptait, en 1898, 364 cantonnements,
dont 286 étaient directement rattachés
au Grand Orient, et dont 78 relevaient
immédiatement de la maçonnerie « écossaise[103] » ;
on les désigne sous le nom de loges
ou d’ateliers ; ce sont les points d’occupation
du territoire, les points d’attache de l’action.
Inclinons-nous vers la petite ville, devancière
du progrès national, boulevard de la civilisation
moderne, où travaille une loge. Voici
quelques sectaires : leur place y est marquée,
depuis qu’en 1891, pour faire voter le
vœu Pochon par le convent, un orateur
s’écria : « Nous, francs-maçons, sommes-nous
des libertaires ? Non, nous sommes des
sectaires, mais des sectaires qui veulent
avant tout le salut de la République[104]. »
Voici des électeurs qui aiment à se qualifier
d’avancés, à passer pour « rouges », comme
l’on dit : le parchemin maçonnique garantit
le bon teint de leurs opinions ; naturellement
ils le briguent et ils l’obtiennent.


[102] C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 107.



[103] B. G. O., mars-juillet 1894, p. 11.



[104] B. G. O., août-sept. 1891, p. 433. C’est en 1890 que les
loges de Moulins et Millau lancent l’idée du vœu Pochon.
(B. G. O., déc. 1890, p. 727 et 728.)



Et voici enfin d’honnêtes gens, bien paisibles,
qui veulent être ou paraître quelque
chose : l’isolement et l’émiettement leur
pèsent ; au café, maison de verre, nul abandon
n’est possible ; ils rêvent d’un cercle
restreint d’amis, auquel présiderait un bureau…
dont ils seraient membres. Vienne le
besoin d’une faveur, un embarras avec le fisc,
un de ces incidents où l’on souhaite qu’un
gratte-papier donne un coup de pouce ou
qu’un gros fonctionnaire ferme les yeux : ils
retombent lourdement sur eux-mêmes ; ils ne
sont rien que des citoyens, c’est-à-dire à peu
près rien ; et leur rêve devient une obsession.
Il y a là, tout proche, une loge dont les
membres se serrent les coudes et pressent le
coude des puissants : souvent c’est du député
qu’ils usent ou bien du conseiller général ; à
Angers, à Poitiers, c’est d’un conseiller à la
Cour d’appel ; dans la Seine-Inférieure, c’est
d’un procureur de la République[105] ; dans le
Tarn, dans le Gard, c’est d’un chef de division
à la préfecture ; dans un département proche
de Paris, c’est du commissaire central : tous
personnages de marque, délégués au Grand
Convent, et tous obligés de porter aide à des
Frères qui font appel. Voilà le moyen de n’être
plus seul en présence de la bureaucratie. Le
curé tonne, en chaire, contre la loge, mais
il ne sait pas ce qu’il dit, puisque Pierre
Larousse, un savant, et Charles Floquet, un
ministre, ont affirmé l’un et l’autre que
Pie IX était maçon. D’ailleurs tous les Frères
s’accordent à dire que le curé est intolérant
et qu’il faut lutter pour la tolérance et la
République. On n’était rien, pas même un privilégié,
et soudain on peut devenir non seulement
un privilégié, mais un lutteur, et non
seulement un lutteur, mais un vainqueur. Le
voisin, l’autre jour, après boire, racontait qu’il
était passé « maître », et qu’on lui avait dit, au
terme de la cérémonie : « Salut à vous, mon
vénérable maître ! Faites refleurir en votre personne
les vertus d’Hiram, répandez l’honneur
sur les enfants de la Veuve par vos actes, et
grandissez l’humanité par votre amour et vos
lumières[106] ! » Hiram, la Veuve, qu’est-ce à
dire ? Le voisin le sait et il se rengorge,
comme si c’était difficile de se faire initier.
Et pourquoi non, décidément ? On n’avait ni
crédit ni prestige, et voilà qu’en se faisant
initier on se tirerait d’affaire, on se grandirait
et on grandirait l’humanité. Mais un
monsieur de Paris vient d’arriver à l’Hôtel
central : c’est une notabilité du Grand Orient,
qui vient visiter la loge. Le voisin va causer
avec cet étranger ; bien mieux, il chuchote.
On dit qu’en France il n’y a pas plus de
trente-trois personnages comme celui-là, et
parmi eux quatre députés, deux anciens
députés, six conseillers généraux ou municipaux,
un préfet, un chef de division de
préfecture, deux maires de chefs-lieux, un
conseiller à la Cour d’appel, un inspecteur
d’Académie ; et l’une de ces grandeurs condescend
à venir voir la petite loge. Rien
d’étonnant qu’on obtienne des faveurs ! Agacé
de ne rien pouvoir et jaloux d’influence, agacé
de ne fréquenter que ses pairs et jaloux de
hautes relations, agacé de ne rien savoir et
jaloux de connaître la « Veuve », sa prochaine
mère, agacé d’être un homme comme un autre
et jaloux de grandir les fils d’Adam, le profane
postule, et la loge compte un maçon de plus. On
ne lui demande, lors même qu’il aspirerait à
détrôner le Vénérable, aucun engagement au
sujet de l’éducation confessionnelle de ses
enfants ou du caractère civil de ses obsèques :
les convents de 1894, 1895, 1896, refusèrent
de stipuler en l’espèce aucune exigence[107] ;
seuls les membres du Conseil de l’ordre et
les employés que le Grand Orient fait vivre
doivent, en vertu d’un règlement oral, signer
à cet égard certaines promesses[108]. Le commun
des profanes souscrit, depuis 1895, une
obligation imprimée par laquelle ils s’engagent
à « tenir toute leur vie une conduite
conforme aux doctrines maçonniques[109] » ; et
c’est tout. Ils ne connaissent qu’ultérieurement
le mot révélateur de M. Courdaveaux,
ancien professeur à la Faculté de Lille : « La
distinction entre le catholicisme et le cléricalisme
est officielle, subtile, pour les besoins
de la tribune ; mais, ici, en loge, le catholicisme
et le cléricalisme ne font qu’un[110]. »


[105] Sur la participation des magistrats à la solidarité
maçonnique, voir dans la Réforme sociale, 16 janv. 1899,
les judicieuses et fines remarques de M. H. Joly.



[106] Minot, Rituels, p. 64.



[107] B. G. O., août-sept. 1894, p. 183-187 et 263-270 ; août-sept.
1895, p. 289 et suiv. ; — C. R. G. O., 21-26 sept. 1896,
p. 20-33 et 169-173.



[108] B. G. O., août-sept. 1894, p. 310-311.



[109] B. G. O., août-sept. 1895, p. 219. — En revanche, le
Congrès des Loges de l’Ouest, tenu à Angoulême en 1897,
prétend réclamer de tous les maçons l’engagement d’élever
leurs enfants en dehors de tout culte. (Compte rendu, p. 22.)



[110] Chaîne d’union, 1880, p. 199.



Esprit de secte, impérieux besoin d’affecter
des idées « avancées », innocent désir d’acquérir
des amitiés, des protections et du
lustre : c’est pour l’une de ces raisons, et
parfois pour deux d’entre elles, et parfois
pour les trois, qu’on allait heurter à la porte
des loges, jusqu’à ces dernières années. Le
rapport de M. Massé au convent de 1898
donne lieu de croire que, dans peu de temps,
une nouvelle clientèle affluera. La magistrature,
la jeunesse des écoles, à plus forte raison
l’armée, inspirent peu de confiance au
député de la Nièvre ; c’est sur la « masse du
prolétariat » qu’il compte pour défendre la
République, de concert avec la maçonnerie[111],
et pourquoi cette action parallèle ne deviendrait-elle
pas une fusion ? L’idée n’est pas
neuve ; mais la maçonnerie n’y accède qu’avec
lenteur. Il n’est pas de loge, si modeste soit-elle,
qui ne réclame 100 francs, payables
immédiatement, de celui qui veut devenir
maître en maçonnerie ; et les tarifs, en général,
sont beaucoup plus élevés. En fait, donc,
la classe ouvrière est à peu près proscrite.
C’est pourquoi M. Amiable, dès 1893, demandait
que, pour les ouvriers, les taxes fussent
réduites de moitié, comme c’est le cas pour
les fils de maçons et pour les instituteurs[112].
Le convent se montra froid ; et la maçonnerie,
deux ans durant, eut auprès des socialistes
parisiens l’ingrate réputation d’un club bourgeois.
Elle répara ce désagrément en élisant,
en 1895, M. Lucipia, et en ouvrant ses loges
parisiennes, toutes grandes, aux conférences
socialistes de MM. Fournière, Sembat, Viviani,
Groussier, Chauvière, tous maçons. Secondée
par ces nouveaux auxiliaires, la maçonnerie,
présentement, guette la classe ouvrière. « Il
ne faut pas compter outre mesure sur la jeunesse
bourgeoise[113] », déclare M. Duvand ; et,
du poids de son expérience, il encourage
M. Massé, qui espère que les patronages
laïques et les groupes Union et Compagnonnage,
prenant les jeunes gens le dimanche et
les jours de fête, pourront « développer en
eux l’esprit maçonnique et assurer le recrutement
des initiés dans un monde autre que
celui où ils se sont recrutés jusqu’à ce jour[114] ».
Déjà M. Maréchaux, en 1897, marquait la
nécessité d’attirer à la maçonnerie les « compagnonnages »
et les « groupes de libre pensée[115] ».
Esprit hardi, parole franche, M. Foveau
de Courmelle, au dernier convent, toucha
de nouveau le nœud de la difficulté : « Il s’agit,
dit-il, d’appeler les prolétaires. Le quatrième
État doit pénétrer au milieu de nous. Vous
devez diminuer le prix d’entrée pour les
ouvriers[116]. » Cette invite fut laissée sans réponse ;
mais la question reviendra, plus pressante :
idées et clientèles se créent réciproquement,
et l’évolution socialiste de la maçonnerie
doit exercer quelque influence sur son
recrutement.


[111] C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 281-282.



[112] B. G. O., août-sept. 1893, p. 329-332. M. Amiable voyait
dans cette proposition « une mesure de salut public pour
la maçonnerie ».



[113] C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 291.



[114] C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 278.



[115] C. R. G. O., 20-24 sept. 1897, p. 171.



[116] C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 285.



« Tous nous sommes amoureux de galons,
déclarait encore M. Foveau de Courmelle ;
nous voulons tous être quelque chose, et alors
nous multiplions les loges, et nous arrivons à
avoir, à nos tenues, un nombre infime de
membres[117]. » M. Blatin se fâcha, déclara que
ce n’était pas la question, mais le renseignement
subsiste ; et sans doute il suffit, pour le
corroborer, de constater qu’en cas de referendum
sur la modification d’un article de la
constitution, les abstentions ou les réponses
ambiguës des loges sont parfois assez nombreuses,
et de recueillir, aussi, une observation
de M. Poulle, commandeur du Grand
Collège des Rites, constatant, en 1894, que,
dans les loges qu’il visitait, les collections du
Bulletin du Grand Orient n’étaient pas coupées[118].
Il serait donc imprudent, sinon naïf,
d’admettre, entre les loges et le Grand Orient,
je ne sais quelle coopération assidue ; et le
Grand Orient ne s’en plaint peut-être pas ;
l’émiettement des loges, la demi-ignorance
où certaines s’attardent, ne sont-elles pas des
conditions excellentes pour assurer l’hégémonie
d’un pouvoir central ? Toute loge, si
médiocre soit-elle, garde avec le Grand Orient
deux liens indissolubles : d’une part, elle
doit annuellement payer un impôt, qui s’élève,
en 1899, à 4 fr. 50 par tête de maçon[119] ; d’autre
part elle doit, chaque année, sauf excuse légitime,
envoyer au Grand Convent de septembre,
assemblée générale de la fédération maçonnique,
un délégué. Joignez-y que le Vénérable
peut, à son gré, adresser au Conseil de l’Ordre
des communications appelées « planches »,
dont la plupart sont mentionnées, en termes
clairs ou volontairement équivoques, dans
les comptes rendus du Grand Orient. Les délégués
des loges jouent ainsi le rôle de pouvoir
législatif ; le Conseil de l’Ordre, renouvelable
par tiers et dont les membres sont élus pour
trois ans par ces mêmes délégués, est le pouvoir
exécutif. Il semblerait donc, de prime
abord, que toute autorité appartient aux loges,
puisque, directement ou indirectement, ces
deux pouvoirs sont leur émanation.


[117] C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 156.



[118] B. G. O., août-sept. 1894, p. 175.



[119] Rapport du Conseil de l’ordre sur l’exercice
1897 et
projet de budget pour 1899,
p. 19. — Jusqu’en 1879, grandes
et petites loges payaient le même chiffre d’impôts ; c’est
depuis 1879 qu’on tient compte du nombre des membres.
(Voir B. G. O., octobre 1879, p. 258 et suiv.)



Mais que vaut, en fait, ce parlementarisme
maçonnique ? M. le colonel Sever le prend à
peine au sérieux ; il demandait, en 1896 et
1897, que le Conseil de l’Ordre eût auprès de
lui, toute l’année, des délégués permanents
des loges ; et plusieurs orateurs insinuèrent
avec lui que ce conseil souverain avait ses
coudées trop franches. Les délégués, à chaque
mois de septembre, votent un budget de
101.000 à 103.000 francs ; là-dessus, plus de
74.000 francs sont fournis par les loges, qui
donnent au Grand Orient, à peu près, le
sixième de leurs recettes[120]. Or 7.300 francs
seulement, sur les recettes du Grand Orient,
sont affectés aux dépenses philanthropiques ;
l’orphelinat maçonnique ne vit qu’en réclamant
de l’État, du Conseil général de la Seine
et de la Ville de Paris 34.000 francs de subvention[121].
D’autre part, si l’on laisse de côté
les 14.000 francs consacrés au loyer du Grand
Orient, nous rencontrons des dépenses de
personnel, de bureaucratie, d’imprimés, d’affranchissements,
d’indemnités de voyage,
bref d’organisation et de propagande maçonnique,
qui s’élèvent à environ 67.000 francs.
Or ces dépenses, de près ou de loin, touchent
à la politique ; et, tandis que les pouvoirs
publics viennent en aide à la charité maçonnique,
les ressources personnelles de la
maçonnerie lui servent surtout à s’ériger
elle-même en pouvoir public.


[120] Voir B. G. O., novembre-décembre 1885, p. 561.



[121] B. G. O., août-sept. 1894, p. 274-278.



Vous êtes membre d’une loge et vous avez,
pour votre part, contribué à procurer ces
ressources au Grand Orient : il ne vous rend,
de l’emploi qu’il en fait, que des comptes
fort incomplets ; et volontiers dirions-nous
qu’il y a un secret maçonnique que la maçonnerie
suprême observe, tout d’abord, à l’endroit
de la masse corvéable des maçons. En
1895, le rapport de la commission de propagande,
présenté par M. Émile Lemaître, conseiller
général du Pas-de-Calais, n’est point
publié : la foule des contribuables en est
sevrée[122]. En 1896, le compte rendu du convent
constate simplement que l’Assemblée
s’est constituée en comité secret pour entendre
le rapport sur la propagande[123]. En 1898, le
rapport de M. Massé est émaillé de points,
qui indiquent des suppressions. Les délégués
écoutent et sont chargés de rapporter à leurs
loges des relations orales ; on juge que c’est
suffisant. C’est d’après les indications de la
commission de propagande que le Conseil
de l’ordre concerte l’emploi des fonds et les
termes des circulaires d’action ; et les documents
eux-mêmes qu’élabore cette commission
sont, une fois sur deux, inconnus de
l’armée maçonnique. Ce n’est pas tout : la
commission de propagande elle-même s’est
plainte, en 1898, de la mauvaise grâce que
mettait le Conseil de l’Ordre à la renseigner
sur l’emploi du fonds de réserve, et nous lisons
dans le compte rendu : « Le Frère Massé :
Fonds de réserve qui se monte… — Plusieurs
Frères : Pas de chiffre. — Le Frère Massé : Je
ne citerai pas de chiffres[124]… » On trouve toujours,
dans la maçonnerie, plus silencieux que
soi.


[122] B. G. O., août-sept. 1895, p. 279.



[123] C. R. G. O., 21-26 sept. 1896, p. 305.



[124] C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 323.



Les colonies, à leur tour, sont une sorte de
terre vierge où la maçonnerie travaille fiévreusement ;
et voici que M. Lucipia, — un
homme sûr, pourtant, — interpelle le Conseil
de l’Ordre, au convent de 1897, sur les
moyens d’action « par lesquels il combat
l’influence cléricale dans les colonies » ; au
nom de la commission de propagande, M. Duvand
s’insurge : rien ne peut être divulgué[125].
Maçons et profanes, et M. Lucipia lui-même,
doivent se borner à constater qu’au début de
1898 le Conseil de l’Ordre félicitait M. Doumer
pour sa « bienveillance » et son « affabilité[126] »,
et qu’au convent de la même année
ne figuraient pas moins de quatre fonctionnaires
du ministère des Colonies.


[125] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 198.



[126] C. R. G. O., janv.-fév. 1898, p. 17.



Il y a enfin, dans le budget du Grand Orient,
un chapitre des « relations extérieures » :
car la maçonnerie, suivant le mot de M. Dequaire,
a une « politique extérieure » aussi
bien qu’une « politique intérieure[127] » ; et
celle-là dans son ensemble, comme celle-ci
dans certains de ses détails, demeure inconnue
de la masse des maçons. En 1894, le
rapport de M. Dequaire sur les relations
extérieures « ne peut être imprimé, à cause
des aperçus délicats qu’il renferme sur les
relations du Grand Orient de France avec
diverses fédérations de l’univers[128] ». En 1896,
on transmet mystérieusement à la commission
des relations extérieures une planche
relative aux affaires espagnoles et cubaines[129].
Dans les convents plus récents, on fait le
silence. Une organisation internationale, sise
rue Cadet, concerte avec la maçonnerie universelle
une « politique extérieure » (je reprends
le mot de M. Dequaire) ; et les maçons
épars sur tout le territoire sont tenus à
l’écart. Est-ce Paris, Londres ou Rome, qui
donne le mot d’ordre ? Cette « politique occidentale »,
que certains historiens de l’heure
présente conseillent à la France, serait-elle la
politique du Grand Orient ? La ville aux sept
collines, par une sorte de prédestination
fatale au titre de reine du monde, inspirerait-elle
la contre-église, dont M. Bourgeois
fut parfois le missionnaire transalpin, comme
elle inspire l’Église ? On est réduit à des
hypothèses. Qu’il suffise aux Français initiés
de savoir qu’ils travaillent pour une œuvre
internationale qui leur échappe ; ils n’ont
rien de plus à demander ; ils sont des moyens
en vue d’une invisible fin ; ils paient, ils
obéissent, c’est tout ce qu’il faut.


[127] B. G. O., août-sept. 1894, p. 409.



[128] B. G. O., août-sept. 1894, p. 117.



[129] C. R. G. O., 21-26 sept. 1896, p. 85.






V



Jusqu’où va l’obéissance, c’est ce que les
documents ne nous révèlent que d’une façon
fort incomplète. On a parlé discrètement, au
convent de 1897, d’une circulaire par laquelle
les Vénérables sont invités à fournir au Conseil
de l’Ordre certains renseignements confidentiels.
Lorsqu’on lit qu’en 1893 M. Dutreix,
député radical de l’Aube, engagea la loge de
Vitry-le-François à « faire la plus active propagande
en vue des élections[130] », l’imagination
évoque tout de suite un club. Lorsque
l’on constate qu’en 1896 M. Monteil apportait
au Conseil une promesse de la loge de
Laon, et que cette loge s’engageait à « centraliser
tous les renseignements politiques ou
autres qu’elle pourrait se procurer dans la
contrée[131] », on se demande si les loges sont
des organisations de police secrète. Lorsqu’on
voit qu’en 1890 une loge de Marseille
dénonce l’embauchage de l’armée par une
société cléricale[132], et qu’en 1897 la loge
de Tarbes dénonce au Conseil une messe
commandée par un général pour l’anniversaire
de Solférino, et lorsqu’on lit dans la
« planche » de cette dernière loge : « Encore
quelque temps, et l’armée sera définitivement
l’armée du pape, de la superstition, du
despotisme[133] », on note avec intérêt l’origine
des cris d’alarme dont le militarisme et le
cléricalisme sont devenus l’objet, et l’on
cherche, mais en vain, ce qu’a pu faire le
Grand Orient pour rassurer ces loges ombrageuses.
Mais nous découvrons, par ailleurs,
qu’en 1893, M. Dequaire s’en fut voir le ministre
pour l’entretenir de certaines fraudes
employées par le clergé[134] ; un « Frère » de
Versailles les avait, paraît-il, révélées ; et
M. Dequaire répercuta la dénonciation. La pénombre
maçonnique achève enfin de s’éclairer,
grâce à un discours du même M. Dequaire,
prononcé au convent de 1894 : « Vous avez,
disait-il, autorisé le F∴ Lucipia, toujours si
méthodiquement dévoué, à constituer au
Grand Orient cette chose qu’il vous disait à
demi-mot, qui sera un puissant moyen d’action
pour la centralisation habile de tous les
renseignements. Grâce au personnel que
vous n’avez pas marchandé à notre Frère, il
est incontestable qu’avant peu de temps nous
saurons quels sont les hommes qu’on promène
d’un département à un autre pour y
représenter la République. Si les groupes
républicains se connaissent mal de circonscription
à circonscription, c’est à la maçonnerie
à leur servir de trait d’union, et, disons
le mot un peu terre à terre, d’agence très
fidèle de renseignements[135]. » Ainsi les
loges, en 1894, devinrent des agences de
renseignements, avec M. Lucipia comme
correspondant. Il y a, dans chacune d’elles,
un ou deux personnages qui s’occupent
de la police politique ; les autres s’abandonnent
aux pompes du symbolisme
ou aux grandioses abstractions de la philosophie
maçonnique ; et peut-être seront-ils
bientôt étonnés du mouvement de haine auquel
la politique maçonnique commencera
d’être en butte.


[130] B. G. O., juin 1893, p. 154.



[131] C. R. G. O., déc. 1896-janv. 1897, p. 18.



[132] B. G. O., nov. 1890, p. 694.



[133] C. R. G. O., juillet-août 1897, p. 12.



[134] B. G. O., mars-avril 1893, p. 59.



[135] B. G. O., août-sept. 1894, p. 409. — Cf. B. G. O.,
août-sept. 1895, p. 173 : M. Merchier supplie les loges de
constituer partout des dossiers sur les infractions aux lois
scolaires.



Députés et fonctionnaires, suivant la conduite
qu’ils tiennent, sont les bénéficiaires ou
les victimes de cette politique : et, chez
beaucoup, la lassitude est proche. « La maçonnerie
est un sucre qui doit fondre », disait
un orateur à l’un des récents convents[136]. Et
longtemps en effet, dans le marais parlementaire,
ce sucre a fondu ; d’un bout à l’autre
de la gauche, il imprégnait les éloquences
« républicaines ». Mais il s’est, aujourd’hui,
condensé et comme coagulé ; il y a à la
Chambre un groupe maçonnique, qui se confond
presque avec l’extrême gauche et qui,
d’autre part, conserve sur les bancs du
centre une sorte d’arrière-garde intimidée.
Vous pouvez discerner les membres de cette
arrière-garde en épiant leurs votes ou leurs
abstentions lorsqu’une question religieuse
occupe l’assemblée ; leur orthodoxie maçonnique,
alors, devient d’une rigidité farouche ;
et pareils en cela à beaucoup de sénateurs
francs-maçons, ils se font pardonner, par la
constance de leur « anticléricalisme », la lenteur
de leurs étapes vers le socialisme. En
revanche, un certain nombre de républicains
modérés, dont la maçonnerie avait abrité les
débuts politiques, ont été évincés des loges,
ou s’en sont évincés eux-mêmes ; il semble
même que, systématiquement, le Grand
Orient travaille à leur aliéner les loges avec
lesquelles ils garderaient des liens. Quand, au
convent de 1895, M. Cocula criait que
M. Dupuy devrait être rayé de la maçonnerie[137],
et, quand, en 1896, M. Dequaire expliquait,
avec une allégresse complaisante, que
la majorité de la loge le Réveil anicien était
hostile à M. Dupuy[138], ils prenaient l’un et
l’autre une peine inutile ; pour que le perspicace
homme d’État leur faussât compagnie,
il lui suffisait de connaître l’article du Code
pénal sur les associations, et M. Dupuy le
connaît. On s’est lassé, peu à peu, parmi les
membres du Parlement, d’être traités, rue
Cadet, comme les commissionnaires d’un
syndicat d’intérêts : « Nous avons organisé
au Parlement, expliquait M. Blatin au convent
de 1888, un véritable syndicat de maçons, et
il m’est arrivé, non pas dix fois, mais cent
fois, grâce aux signatures des maçons du
Parlement, de faire rendre raison à des centaines
de maçons[139] ». Il est des stratagèmes
qu’on n’ébruite point : le rural fraîchement
initié qui lit M. Blatin sait que, là-haut, les
maçons travaillent pour lui ; mais le député,
qui s’ennuie de sentir qu’il n’est qu’un corvéable,
est tout proche, ce jour-là, d’envier
et d’imiter la courageuse indépendance de
M. Jules Legrand, le récent sous-secrétaire
d’État, qui, du jour où les électeurs de
Bayonne l’eurent fait représentant de la
nation, fit savoir à la maçonnerie, par une
lettre de congé rendue publique, qu’ils étaient
désormais ses seuls maîtres.


[136] C. R. G. O., 21-26 sept. 1896, p. 98.



[137] B. G. O., août-sept. 1895, p. 344-345.



[138] C. R. G. O., 21-26 sept. 1896, p. 73. — D’après la Revue
maçonnique, octobre 1896, p. 230, le refus d’une faveur
administrative, opposé par M. Dupuy à un membre influent
de cette loge, aurait déterminé ce courant d’hostilité.



[139] B. G. O., août-sept. 1888, p. 529.



Aussi la maçonnerie, se sentant parfois
importune, n’a pas dédaigné de se commettre
de plus en plus ouvertement avec une fraction
de la gauche, afin de demeurer une
force parlementaire ; et cette fraction-là, du
moins, est absolument maîtrisée. La création
du Groupe fraternel d’études en juin 1885,
sous la présidence de M. Barbe, député radical
de Seine-et-Oise, inaugura cette politique.
On la poursuivit en expulsant des loges tous
les fauteurs du boulangisme[140]. Puis on projeta,
en 1894, au Congrès des Loges du Midi, de
former un atelier au Palais-Bourbon, où seuls
les députés seraient admis[141] : la proposition
fut ajournée. Mais, en juin 1895, tous les
députés maçons furent convoqués rue Cadet,
chambrés deux heures durant, et M. Blatin
constata chez eux « une grande fidélité pour
la doctrine maçonnique, un très grand désir
de servir les intérêts maçonniques » ; aucune
indiscrétion ne fut commise sur cette réunion,
grâce aux « formes strictement rituéliques
des travaux[142] ». Et nos députés maçons
reprirent le chemin du Palais-Bourbon, ayant
superposé au mandat public qu’ils avaient
sollicité du suffrage universel le mandat
occulte qu’ils avaient accepté de leur « Frère »
M. Blatin, — éconduit, lui, en 1893, par le
suffrage universel. — Leur obéissance semblait
si parfaitement apprivoisée que, lorsque, au
convent, trois mois après, MM. Pochon et
Cocula demandèrent que les députés indociles
fussent exclus des loges, la précaution fut
jugée superflue. En revanche, en 1897, on se
préoccupa d’avoir prise sur les candidats ; et
le programme anticlérical et radical des loges
parisiennes leur fut imposé comme un minimum[143].
Aussi n’est-ce point un paradoxe de
soutenir, comme le faisait il y a sept ans
déjà, dans un livre toujours digne d’être consulté,
M. Copin-Albancelli[144], que la maçonnerie
est plus adéquatement représentée, dans notre
Parlement, que ne le sont les collèges électoraux.
Les électeurs donnent, pour quatre
ans, un blanc-seing à leur député ; la maçonnerie,
elle, de temps à autre, envoie des
« indications » aux Frères du Palais-Bourbon[145].
Vote rapide de la loi sur le monopole des
inhumations, vote d’une loi interdisant le
droit de suffrage aux membres des congrégations
religieuses, application stricte du
droit d’accroissement, rétablissement du
scrutin de liste, vote du vœu Pochon contre
la liberté de l’enseignement, vote formel
contre l’institution d’une fête nationale de
Jeanne d’Arc : tels sont les derniers ordres.
Conseillers généraux et municipaux feront
bien de s’en inspirer, dans la mesure de leurs
attributions. Conformez-y docilement vos
votes, vous serez le député idéal ; reprenez
ces idées, à titre de vœux, dans les assemblées
départementales, vous serez le conseiller
général idéal ; et lorsqu’on est maire, on
obtient pour sa « vaillante conduite républicaine »
les « fraternelles félicitations du
Conseil de l’Ordre », si l’on parvient, comme
le fit, en mai 1897, un humble maire de
Seine-et-Marne, à rendre la vie impossible au
desservant et à « débarrasser sa commune de
toutes robes noires[146] ». « Vous avez barre sur
les hommes qui composent les conseils municipaux,
disait au convent de 1893 M. Thulié,
conseiller municipal de Paris, vous pouvez
les obliger à laïciser les hôpitaux comme on
fait à Paris[147]. »


[140] B. G. O., nov. 1890, p. 706-709, et déc. 1890, p. 730-731.



[141] B. G. O., août-sept. 1894, p. 111.



[142] B. G. O., juin 1895, p. 88 et août-sept. 1895, p. 201.



[143] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 225 et suiv.



[144] La franc-maçonnerie et la question religieuse. Paris,
Perrin.



[145] C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 344.



[146] C. R. G. O., mars-mai 1897, p. 13-14.



[147] B. G. O., août-sept. 1893, p. 587.



Et, par une amusante ironie, quelques
exigences que professent en général les mandataires
élus en ce qui concerne l’obéissance
passive des fonctionnaires, ce sont, en l’espèce,
des fonctionnaires qui, bien souvent,
signifient ces ordres aux « représentants du
peuple » : c’est un receveur des finances qui
commande à la Chambre, en 1898, de voter
le projet Pochon[148] ; c’est un inspecteur primaire
qui commande à la Chambre, en 1896,
de supprimer des programmes les devoirs
envers Dieu[149]. Plus ces fonctionnaires oseront,
plus ils seront sacrés intangibles par le Grand
Orient : il y a un comité spécial chargé de
les protéger[150] ; courent-ils quelque péril, le
Grand Orient menace le député, le député
menace le ministère, et jamais ministre,
encore, ne s’est permis de rendre au Grand
Orient menace pour menace. Oserait-on même,
dans les ministères, faire faire antichambre
aux membres du Conseil de l’Ordre ? C’est
une question que posait assez impérieusement,
au convent de 1893, l’un des orateurs,
et il menaçait les ministres qui, par une telle
désinvolture, se rendraient indignes du « cordon
maçonnique[151] ». Lorsque se préparent
les promotions, les mouvements administratifs,
on sent çà et là des points de résistance,
des obstacles indéfinis, des nécessités inavouées,
des impossibilités inexplicables : c’est
rue Cadet que la clef de l’énigme est cachée.
Et l’État laïque supporte que, dans cette
assemblée mi-politique mi-religieuse du Grand
Convent, on puisse saluer au passage, en 1898,
21 directeurs d’écoles ou instituteurs, 14 professeurs,
9 employés des finances ou des
postes, 6 employés des ponts et chaussées ; — et
nous pourrions continuer l’énumération.


[148] C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 300.



[149] C. R. G. O., 22-27 sept. 1896, p. 197.



[150] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 202.



[151] B. G. O., août-sept. 1893, p. 342.



On se rappelle l’invitation mal déguisée
que M. Léon Bourgeois, parlant à Neuilly
en 1895, adressait aux fonctionnaires[152] : la
maçonnerie acclame, en eux, de précieuses
recrues : ils ne sont pas, eux, comme les
députés, qui, une fois ministres, deviennent
souvent, au témoignage de M. Mamelle,
« aussi égoïstes que puissants[153] » ; ils ont
toujours à la solliciter ou à la redouter.
Dans l’armée même, elle a tenté de s’étendre :
on écouta deux « Frères », au convent de 1897,
discuter longuement sur la réduction du service
militaire[154], après avoir, sans doute,
échangé l’uniforme de la France contre la
toilette maçonnique ; et le convent de 1898
comptait parmi ses membres deux officiers de
l’armée active, qui, pour éviter tout ennui,
« laissèrent estropier leurs noms dans la liste
des délégués[155] ». Mais les « graines d’épinards,
écrivait récemment la Revue maçonnique,
n’aiment généralement pas les démocraties[156] » ;
les fonctions civiles sont beaucoup plus accessibles
à l’embauchage maçonnique que la hiérarchie
militaire : la maçonnerie y trouve un
motif nouveau pour être la gardienne vigilante
de la « suprématie du pouvoir civil ».
Entendez, sous ce mot : pouvoir civil, l’autorité
politique, et elle seule ; car la maçonnerie
semble aimer assez peu les corps constitués
autonomes, où la valeur professionnelle
classe l’individu : c’est ainsi que la question
de la nomination des instituteurs par les inspecteurs
d’Académie s’étant posée au convent
de 1897, M. Rabier la fit évincer en disant à
mots couverts (et plusieurs points interrompent
le compte rendu) : « Il y a des questions
à côté ; il se présente des situations que
vous ne pourriez trancher, et je vous demande
de laisser de côté cette question importante
qui, je le répète, a déjà fait l’objet des préoccupations
du parti républicain qui l’a
rejetée[157]. » M. Hubbard, en 1896, souhaitait
que « l’armée des instituteurs, fidèle à la République »,
fût protégée contre les « défaillances
du gouvernement républicain[158] » ; mais,
loin de proposer à cette armée des protections
universitaires, le Grand Orient aime mieux
faire peser sur elle des protections politiques,
dont en général il espère disposer à son gré.
A l’heure où, partout dans l’État, le ressort
de l’obéissance fléchit, la maçonnerie, avec
un esprit de gouvernement qui l’a fait comparer
au « club des Jacobins[159] », a l’insigne
talent de fortifier ce ressort, de le durcir, et
puis de le tendre, avec une indéviable rigidité.


[152] B. G. O., juin 1895, p. 93-97.



[153] Revue maçonnique, mars 1899, p. 58.



[154] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 271-282.



[155] C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 183.



[156] Revue maçonnique, juin 1896, p. 140. — Cf. d’autres
appréciations maçonniques hostiles à l’armée, dans la
même revue, décembre 1895, p. 265-270, et nos de novembre
et décembre 1897.



[157] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 259.



[158] C. R. G. O., 21-26 sept. 1896, p. 121.



[159] L’expression est de M. Paul Nourrisson, dont les travaux
sur cette question comptent parmi les plus sûrement
informés. (Voir spécialement le Correspondant du
10 mars 1899.)






VI



Il ne semble pas que les œuvres de propagande
intellectuelle, concertées par la maçonnerie,
soient à la hauteur de sa tactique politique :
elles sont, tout à la fois, moins élégantes
et plus saisissables. Chacun sait que la Ligue de
l’Enseignement est « sortie des flancs de la
maçonnerie, adulte et armée pour la lutte,
comme la Minerve antique du cerveau de Jupiter[160] » ;
M. Jean Macé, dès l’origine de la Ligue,
et M. Adrien Duvand, dans la discussion sur
les œuvres post-scolaires au convent de 1898,
ont, de part et d’autre, inauguré et fermé une
longue série de témoignages sur le caractère
maçonnique de la Ligue[161] ; et la victoire de cette
Ligue sur « l’imposture et l’hypocrisie cléricales »
serait plus aisée si cette filiation était
demeurée plus secrète. Quant à la littérature
de vulgarisation que le Grand Orient propage,
elle se compose généralement de brochures
véhémentes qui furent d’abord lues ou récitées
dans les loges ; telle la conférence de M. Delpech
sur Jeanne d’Arc, publiée avec cette
épigraphe : « Évêque, je meurs par vous » ;
ou bien, si elle affecte une forme moins oratoire,
elle étudie de préférence l’histoire des
religions afin de « mettre un terme au charlatanisme
éhonté d’une caste qui n’a que trop
abusé de la crédulité humaine[162] ».


[160] Salva, l’État et l’Église, conférence, p. 2. Rouen, 1892.



[161] Voir ces témoignages et des indications sur les rapports
entre la Ligue de l’Enseignement et la maçonnerie,
dans notre volume : l’École d’aujourd’hui (Paris, Perrin.)



[162] Dobrski, l’Éducation des masses, conférence au Libre
Examen, p. 28. Paris, Renaudie, 1897.



Un petit livre de M. Jeanvrot, conseiller à
la Cour d’appel d’Angers et présentement
membre du Conseil de l’Ordre, a été recommandé
comme un modèle, dans les derniers
convents ; et M. Viguier, conseiller municipal
de Paris, fit tout de suite souscrire, par le
Conseil général de la Seine, 700 exemplaires
de ce « véritable chef-d’œuvre[163] ». Il s’intitule
Science et Religion[164] ; on y lit, entre
autres détails imprévus, que « l’existence de
Jésus est problématique » ; que l’inscription
INRI, qui dominait la croix du calvaire, se
doit interpréter : Igne natura renovatur integra ;
que le monothéisme et le christianisme
sont des variantes du culte solaire ; que les
reliques de Sudario Christi sont des gouttes
de la sueur du Christ ; que l’épître de saint
Paul à Timothée est en cinq tomes, qu’« Athénée
(Minerve) a fourni saint Athanase » au
Panthéon chrétien, et parmi les revues d’érudition
qui se sont occupées de ce livre, aucune
n’a pu partager l’enthousiasme du convent
de 1895, où il fut qualifié de « magnifique
travail, admirable étude scientifique,
synthèse de patientes études, véritable machine
de guerre anticléricale », ni s’associer
au vœu qu’entendit le convent de 1898, et
qui tendait à faire du livre de M. Jeanvrot
une édition à cinq sous[165].


[163] Rapport au nom de la 5e commission du Conseil général,
1895.



[164] Société des éditions scientifiques, Paris, 1895, 2e édit. — Voir
la critique piquante qu’en a faite M. Dauvergne,
Religion et Science. Angers, Lachèze, 1897.



[165] B. G. O., août-sept. 1895, p. 169, et C. R. G. O., 19-24
sept. 1898, p. 269. « Admirable petit ouvrage », dit, au
nom de l’« écossisme », la Revue maçonnique, 1897, p. 183.



Tantôt les brochures maçonniques portent
l’effigie du Grand Orient : Ordo ab Chao,
suum cuique jus ; 33 ; tantôt, vierges de tout
indice, elles se prêtent mieux à la diffusion.
La maçonnerie, en général, préfère le second
cas. La fondation d’un journal proprement
maçonnique fut toujours repoussée par les
convents. Mais, en 1897, au nom de la commission
de propagande, M. Maréchaux constatait,
« à demi-mots », que la maçonnerie,
par son influence d’« à côté », arrive toujours,
et sans dépenses, à donner « la bonne
nouvelle » à un nombre considérable de journaux
locaux[166] ; et M. Duvand, en 1898, a
demandé qu’une correspondance régulière fût
établie entre le Grand Orient et ces journaux[167].
Il advient parfois que, dans vingt
journaux radicaux en même temps, on lit le
même article : c’est parfois le Grand Orient
qui est le pourvoyeur. Telle, par exemple, la
correspondance parisienne insérée dans les
journaux profanes, en avril 1895, à la suite
de la fête gastronomique et scientifique offerte
à M. Berthelot : on y célébrait la « concentration
philosophique et républicaine opérée
au banquet » ; on y flétrissait « Basile, qui
avait voulu frapper en bloc les adversaires de
la conspiration cléricale dans la divinité
moderne qui leur sert à tous d’idéal et de
guide » ; et l’on exaltait « le Socrate moderne,
qui, courtoisement, avait jeté la ciguë à la
face des dieux imprudents ». Le Collège des
Rites, désireux de perpétuer ce commentaire,
le réimprima dans la brochure, timbrée du
Grand Orient, qui s’intitule Commémoration
du banquet Berthelot.


[166] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 172.



[167] C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 289.



Faut-il aussi faire remonter à ce mémorable
événement l’idée, plusieurs fois exposée
dans les derniers convents, de la création
d’une revue qui s’inspirerait des idées maçonniques,
mais dont aucun signe, aucun titre,
ne révélerait l’origine ? MM. Maréchaux et
Duvand soumirent ce vœu au convent de
1897[168], et la commission de propagande, en
1898, put annoncer qu’un Frère « modeste et
dévoué » préparait, tout à la fois, l’organisation
d’un tel périodique et la réimpression
des grands penseurs du XVIIIe siècle[169]. Il y a
beaucoup d’anonymat dans l’activité littéraire
de la maçonnerie, comme il y a beaucoup
d’occultisme dans son activité politique :
dans le domaine de la pensée, elle cherche à
créer une atmosphère, comme dans le
domaine de l’action elle cherche à créer des
faits acquis ; ici et là, elle aime mieux
la besogne que le bruit, et les besognes
autour desquelles elle fait du bruit ne sont
jamais celles auxquelles elle attache le plus
d’importance.


[168] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 172 et 180.



[169] C. R. G. O., 19-24 sept. 1898, p. 275.



Secrète elle est, et secrète elle veut rester.
Il ne dépend pas du Conseil de l’Ordre,
même, que le secret ne devienne plus rigoureux.
En 1893, les journaux profanes avaient
saisi certaines interviews maçonniques : une
circulaire suprême du 25 février blâma
leurs confidents et signala la discrétion
comme la condition nécessaire du succès[170].
Le Conseil, en 1894, proposa la suppression
du Bulletin et l’institution d’une correspondance
fermée : le convent maintint le
Bulletin[171], mais, à partir d’août 1896, on lui
donna le titre de Compte rendu ; il demeura
tout aussi volumineux, mais cessa d’être
strictement périodique, et l’on inscrivit, sur
la couverture, qu’il n’était point destiné à la
publicité[172]. Une autre fois, en 1897, le Conseil
prit l’habitude de refuser les noms et
les adresses des maçons que d’autres maçons
lui demandaient ; et cette conduite fut, au
convent, l’objet d’une très vive discussion.
D’une part, on ne voyait pas « l’intérêt qu’il
peut y avoir à publier les noms des Frères
qui ne pourraient plus servir notre cause si
on savait qu’ils appartiennent à notre institution » ;
d’autre part, un fonctionnaire des
chemins de fer de l’État racontait avec
quelque justesse que, son chef de service
allant à la messe, il serait bon de savoir si
le directeur général des chemins de fer de
l’État est un maçon ; non moins franchement,
un autre disait qu’« il est souvent nécessaire
de savoir si un nouveau préfet ou un
nouvel inspecteur d’Académie sont maçons » ;
un troisième, qu’en vue des élections prochaines
ces renseignements auraient leur
prix[173]. Bref, on discuta longuement, nulle
mesure générale ne semble avoir été prise ;
mais d’ores et déjà, dans les comptes rendus
des Congrès des Loges de l’Est, les noms des
orateurs sont absents, et depuis quelques
années, enfin, comme vient de le montrer
M. Émile de Saint-Auban dans un livre où
les traits pénétrants abondent[174], la maçonnerie
s’efforce de créer une jurisprudence
d’après laquelle il serait interdit de divulguer
dans la presse la qualité maçonnique de l’un
de ses membres si l’on a, dans quelque paragraphe
ou article connexe, maltraité la
maçonnerie elle-même.


[170] B. G. O., févr. 1893, p. 689-690.



[171] B. G. O., août-sept. 1894, p. 170-183 et 218-223. En
1893, on avait discuté s’il suffirait ou non, pour soustraire
le Bulletin au dépôt légal, d’enlever le point de couture et
la brochure. (B. G. O., août-sept. 1893, p. 549-550.)



[172] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 113.



[173] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 184-193, passim.



[174] Le Silence et le Secret, Paris, Pedone, 1899.



Il paraît résulter des débats des derniers
convents que deux courants existent dans
l’ordre maçonnique : les uns ont la passion
du secret, et c’est le cas habituel pour les
membres du Conseil de l’Ordre ; les autres
commencent à sentir le goût d’une certaine
parade en public ou le besoin d’une constitution
moins oligarchique ; et les convents,
le plus souvent, donnent raison aux premiers
contre les seconds. En 1894, MM.
Poulle, Lucipia, Pochon, de Heredia,
Delpech, Dequaire, proposent de faire reconnaître
le Grand Orient comme société d’utilité
publique : « Nous avons des maçons au
Sénat, à la Chambre, au Conseil d’État,
déclare M. Poulle ; on peut tenter la chose[175] » :
mais la commission des vœux redoute
« l’ingérence du gouvernement dans les
affaires maçonniques[176] », et la proposition
est enterrée. En 1897, M. le colonel Sever
réclame une délégation permanente des loges,
qui surveillerait le Conseil de l’Ordre et le
groupe maçonnique de la Chambre : il
explique qu’il y a deux conceptions de la
maçonnerie : ou bien elle doit se terrer, ne
pas se montrer, agir individuellement par
chacun de ses membres ; ou bien elle doit
s’afficher toujours et partout, tenir haut et
ferme son drapeau, ne se point dissimuler,
faire bloc au contraire ; et le convent, par
223 voix contre 30, évince M. Sever et
marque ainsi ses préférences pour l’occultisme
politique[177]. Vous avez peur, leur crie
en substance le colonel : « Supposer qu’on
pourrait fermer nos temples sous la
République, c’est là une idée que nous ne
pouvons pas avoir[178]. » Mais le convent se
rappelle les propos d’un juriste, M. Poulle,
conseiller à la Cour de Poitiers, qui disait, en
1894 : « Le chef de l’État (Napoléon III), par
un décret, nomma le maréchal Magnan
grand-maître du Grand Orient. Nous sommes
donc autorisés… Il est vrai que le chef de
l’État actuel peut supprimer cette autorisation,
et, avec sa simple signature et celle
d’un ministre, fermer toutes les loges…
Nous ne sommes que des tolérés[179]. »


[175] B. G. O., août-sept. 1894, p. 216.



[176] B. G. O., août-sept. 1894, p. 211.



[177] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 118-146, notamment
121-122.



[178] C. R. G. O., 20-25 sept. 1897, p. 153.



[179] B. G. O., août-sept. 1894, p. 212 et 215. D’après le
Bulletin maçonnique de la Grande Loge Écossaise, 1880,
p. 17, les douze loges qui formèrent cette Grande Loge
furent spécialement autorisées par un décret de M. Lepère
du 12 février 1880 ; ce décret figure-t-il aux documents
officiels ?



Autorisés ou tolérés, un peu plus que
tolérés ou un peu moins qu’autorisés, les
francs-maçons, en France, sont ce qu’ils
veulent et font ce qu’ils veulent, et laissent
en toute sécurité se ramifier et s’épanouir,
se projeter en avant et se replier sur eux-mêmes,
diverger et se croiser, les innombrables
tentacules qui composent l’organisation
maçonnique. Deux facteurs sont en
présence. D’une part, un pays où personne
n’est responsable, où la représentation
nationale, comme ici même M. Charles
Benoist l’a si fortement montré, n’est pas et
ne cherche pas à être l’image vraie du
peuple, où le mot de démocratie, — un beau
mot pourtant, et bien ample et bien large, — se
rétrécit à force d’être prodigué, et est
confisqué par une politique d’exclusivisme,
où la démocratie réelle, qui appellerait le
peuple à s’occuper lui-même et par lui-même
de la chose publique, n’est ni pratiquée
ni même peut-être entrevue, où la
divulgation de tous les secrets gouvernementaux
est devenue l’un des traits essentiels
des mœurs publiques, où toute politique
suivie semble impossible. D’autre part, une
association secrète qui sait tour à tour, et
quelquefois en même temps, être occulte et
provocante, qui trouve les moyens et s’arroge
le droit de faire sentir son action au
moment même où elle la cache, et de l’imposer
au moment même où elle la nie, qui
double la prestigieuse force du mystère en y
ajoutant parfois les gratuites apparences du
ridicule, qui semble provoquer le haussement
de nos épaules pour mieux peser sur
elles, qui séduit les uns par la vanité des
hochets, les autres par la perspective d’un
avancement, ceux-ci par l’espoir d’un service
et ceux-là par la fascination d’une
langue emphatique, qui retient certaines
fidélités par la reconnaissance, beaucoup
par l’ambition, toutes par la peur, qui
dompte les députés par les fonctionnaires
et les fonctionnaires par les députés, et qui
parvient, enfin, à glisser dans la presse ce
qu’elle y veut glisser sans laisser deviner ce
qu’elle y veut taire. Il est naturel et il est
logique que cette association vise à l’hégémonie
de ce pays, et l’on s’explique comment
un publiciste radical, M. Fernand
Maurice, pouvait dire sans trop de jactance,
au convent de 1890 : « Incontestablement,
nous sommes tous d’accord sur ce point que
la maçonnerie ne donne pas aujourd’hui le
plein de ses forces, qu’elle n’a pas aujourd’hui,
sur la politique de la France, l’action
qui lui devrait être dévolue, qui lui appartient…
Nous n’emportons pas le morceau,
et il faut que cela soit. Eh bien, si la maçonnerie
veut s’organiser… je dis que, dans
dix ans d’ici, la maçonnerie aura emporté le
morceau et que personne ne bougera plus
en France en dehors de nous[180]. » Dix ans ont
passé, depuis lors ; et la France, défiante de
l’internationalisme maçonnique, désespérant
de savoir jamais vers quelle fin mystérieuse
essaie de l’acheminer la politique intérieure
et extérieure de la maçonnerie française,
semble faire effort pour réclamer, avec le
droit d’association, le droit de bouger.


[180] B. G. O., août-sept. 1890, p. 500-501.






TOURS. — IMPRIMERIE DESLIS FRÈRES







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LA FRANC-MAÇONNERIE EN FRANCE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/643507238495619651_cover.jpg
GEORGES GOYAU

La Franc-

Maconnerie

En France

PARIS

LIBRAIRIE ACADEMIQUE DIDIER
PERRIN ET Cie, LIBRAIRES-EDITEURS
35, QuAl DES GRANDS-AUGUSTINS, 35
1899

Tous droits réservés





