
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Grundriß der Logik

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Grundriß der Logik


Author: Kurt Joachim Grau



Release date: April 27, 2024 [eBook #73480]


Language: German


Original publication: Leipzig und Berlin: Verlag von B. G. Teubner, 1918


Credits: The Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GRUNDRISS DER LOGIK ***







Anmerkungen zur Transkription


Der vorliegende Text wurde anhand der Buchausgabe von
1919 so weit wie möglich originalgetreu wiedergegeben. Typographische
Fehler wurden stillschweigend korrigiert. Ungewöhnliche und heute
nicht mehr verwendete Schreibweisen bleiben gegenüber dem Original
unverändert; fremdsprachliche Ausdrücke wurden nicht korrigiert.


Der Übersichtlichkeit halber wurden alle Buchanzeigen am
Ende des Texts zusammengefasst. Die Fußnoten wurden an das Ende des
jeweiligen Abschnitts verschoben.


Abhängig von der im jeweiligen Lesegerät installierten
Schriftart können die im Original gesperrt
gedruckten Passagen gesperrt, in serifenloser Schrift, oder aber sowohl
serifenlos als auch gesperrt erscheinen.











Aus Natur und Geisteswelt


Sammlung
wissenschaftlich-gemeinverständlicher Darstellungen


637. Bändchen


Grundriß der Logik


Von


Dr. Kurt Joachim Grau



  Verlagssignet



Verlag von B. G. Teubner in Leipzig und Berlin 1918



  Zensurstempel: Völkerschlachtdenkmal



Berthold Goldstein


dem toten Freunde

in treuem Gedenken


(Gefallen am 13. Juni 1915 beim Sturmangriff unweit
Jaroslau in den Kämpfen zur Befreiung Galiziens)




„Ich bin der Meinung, man täte wohl, daß man die Mathematik, Historie
und anderes vor der ausführlichen Logik lernte; denn wie will
der die Gedanken wohl ordnen, der noch wenig bedacht? Wenn man aber
mit einem Vorrat guter Gedanken versehen, dann kann man sie mustern
und abmessen, und mit Hilfe der darin sich zeigenden Ordnung desto
besser auf etwas Neues kommen. Es ist hierin wie mit der Sprachkunst,
da bin ich auch der Meinung, man solle sich bei Erlernung einer
Sprache mehr an die Übung als Grammatik halten; wenn man aber schon
ziemlich in der Sprache erfahren, dann dienet die Grammatik, darin
höher zu steigen.“


G. W. Leibniz (Brief an

Gabriel Wagner, 1696.)













Vorwort.





Der vorliegende „Grundriß der Logik“ erwuchs im wesentlichen aus
pädagogischen Motiven. Dem Schüler und Studenten, ja dem
philosophisch Interessierten überhaupt, einen kurzen, übersichtlichen
Leitfaden in die Hand zu geben, der ihn über die Hauptfragen der
Logik orientiert, über ihre verschiedenen Lösungsversuche und den
gegenwärtigen Stand der Probleme, der ihm zugleich den Weg weist
zu weiteren und tieferen Studien auf diesem nützlichen Gebiete
menschlichen Wissens, hat dem Verfasser als Ziel und Aufgabe
vorgeschwebt.


Daraus ergab sich, daß manches unerörtert bleiben mußte, was dem
Zweck dieser als Einführung gedachten Arbeit widersprochen
und auch sonst allzusehr ins Spezielle, ins Polemische sowie in die
Grenzgebiete logischer Betrachtung geführt hätte. Der Verfasser hat
sich daher durchgehends bemüht, sich in der Darstellung streng an sein
vorgeschriebenes Thema zu halten und alles Psychologische, Grammatische
und Erkenntnistheoretische nur so weit heranzuziehen, wie es für die
eigentliche Aufgabe, die Erörterung der logischen Probleme,
unumgänglich notwendig erschien. Daß eine solche Beschränkung nicht
immer leicht ist, wird, wer je versucht hat, ein System der Logik
abzuhandeln, wohl wissen; nicht minder aber auch, daß die Vorteile
strenger Abgrenzung der Wissenschaften gegenüber deren Nachteilen bei
weitem überwiegen. Auch sonst standen bei der Abfassung didaktische
Gesichtspunkte über den theoretisch-wissenschaftlichen. Der
Grundriß sollte nicht so sehr untersuchen wie darstellen;
sollte weniger dazu beisteuern, Probleme zu lösen als zu zeigen, wie
aus gegebenen Lösungsversuchen neue Probleme entstehen.
Die verschiedenen gegenwärtig miteinander streitenden Richtungen
der Logik (die formale, metaphysische und erkenntnistheoretische,
psychologisierende, mathematische, Inhalts- und Umfangs-, induktive und
deduktive Logik) sind, wie ich glaube, in genügender Weise zum Ausdruck
gekommen. Eine kritische Stellungnahme innerhalb dieser zum Teil arg
auseinandergehenden Strömungen war unvermeidlich, entsprechend dem
allgemein anerkannten Grundsatz, daß es nur eine Wahrheit und
in wissenschaftlichen Dingen gegenüber dem als unzureichend Erkannten
keine Toleranz geben dürfe.


Daß ich mit erläuternden Beispielen im Text nicht gespart
habe, wird man mir nicht als eine unnötige Belastung des Bändchens
auslegen wollen; haben diese doch (nach der treffenden Bemerkung
Drobischs) im Lehrbuch der Logik eine ähnliche Funktion wie die
veranschaulichenden Figuren im Lehrbuch der Geometrie.


Der Darstellung ist ein Literaturverzeichnis angehängt, das Fingerzeige
zur weiteren Beschäftigung mit logischen Fragen enthält.


Berlin, im Sommer 1917.


Der Verfasser.







Inhaltsverzeichnis.






  
    	
      Einleitung:

    
    	
      Seite

    
  

  
    	
       
    
    	
      1.
    
    	
      Die Stellung der Logik im System der Philosophie

    
    	
      1

    
  

  
    	
       
    
    	
      2.
    
    	
      Über Begriff, Aufgabe und Einteilung der Logik

    
    	
      4

    
  

  
    	
       
    
    	
      3.
    
    	
      Die geschichtlichen Voraussetzungen der neueren Logik

    
    	
      8

    
  

  
    	
      Erster Teil:
      Logische Elementarlehre.

    
  

  
    	
      I. Abschnitt: Die Lehre
      vom Begriff

    
  

  
    	
       
    
    	
      1.
    
    	
      Psychologische Vorbemerkungen über das Verhältnis von
      Sprechen und Denken

    
    	
      16

    
  

  
    	
       
    
    	
      2.
    
    	
      Die Gegenstände des Denkens und die Bedeutung der
      Begriffe

    
    	
      20

    
  

  
    	
       
    
    	
      3.
    
    	
      Das Wesen des Begriffes und sein Inhalt

    
    	
      23

    
  

  
    	
       
    
    	
      4.
    
    	
      Der Umfang des Begriffes und sein Verhältnis zum
      Inhalt

    
    	
      26

    
  

  
    	
       
    
    	
      5.
    
    	
      Arten und Ordnungsreihen der Begriffe; Kategorien

    
    	
      27

    
  

  
    	
      II. Abschnitt: Die Lehre
      vom Urteil

    
  

  
    	
       
    
    	
      1.
    
    	
      Arten und Ordnung der Urteile

    
    	
      32

    
  

  
    	
       
    
    	
      2.
    
    	
      Logische Theorie des Urteils

    
    	
      35

    
  

  
    	
       
    
    	
      3.
    
    	
      Formale und materiale Bedingungen der
      Urteilsgültigkeit

    
    	
      41

    
  

  
    	
       
    
    	
      4.
    
    	
      Das Subjektsglied der Urteile und die
      Subjekt-unbestimmten Urteile

    
    	
      46

    
  

  
    	
       
    
    	
      5.
    
    	
      Das Prädikatsglied der Urteile und die Arten der
      Prädizierungen

    
    	
      49

    
  

  
    	
       
    
    	
      6.
    
    	
      Wesen und Arten der Beurteilungen

    
    	
      56

    
  

  
    	
       
    
    	
      7.
    
    	
      Die zusammengesetzten Urteile (Urteilsverbindungen
      und Urteilsgefüge)

    
    	
      62

    
  

  
    	
       
    
    	
      8.
    
    	
      Wesen und Arten der Frage

    
    	
      68

    
  

  
    	
      III. Abschnitt: Die Lehre
      vom Schlußverfahren

    
  

  
    	
       
    
    	
      1.
    
    	
      Die unmittelbaren Schlüsse oder Folgerungen

    
    	
      72

    
  

  
    	
       
    
    	
      2.
    
    	
      Die Arten der mittelbaren Schlüsse und die
      kategorischen Deduktionen

    
    	
      77

    
  

  
    	
       
    
    	
      3.
    
    	
      Hypothetische Deduktionen und Zusammensetzungen
      deduktiver Schlüsse

    
    	
      86

    
  

  
    	
       
    
    	
      4.
    
    	
      Logische Theorie des deduktiven Schließens

    
    	
      91

    
  

  
    	
       
    
    	
      5.
    
    	
      Die induktiven Schlüsse und die Theorie der Induktion

    
    	
      93

    
  

  
    	
       
    
    	
      6.
    
    	
      Das Wesen und die logische Bedeutung der
      Analogieschlüsse

    
    	
      98

    
  

  
    	

      Zweiter Teil:
      Logische Methodenlehre.

    
  

  
    	
      I. Abschnitt: Die Lehre
      vom wissenschaftlichen Untersuchungsverfahren

    
  

  
    	
       
    
    	
      1.
    
    	
      Unwissenschaftliches und wissenschaftliches Denken
      und die Aufgaben der Methodenlehre

    
    	
      102

    
  

  
    	
       
    
    	
      2.
    
    	
      Wissenschaftliche Begriffsbildung und
      Begriffsbestimmung

    
    	
      105

    
  

  
    	
       
    
    	
      3.
    
    	
      Das analytische Untersuchungsverfahren

    
    	
      109

    
  

  
    	
       
    
    	
      4.
    
    	
      Das Experiment und die wissenschaftliche Erfindung
      als Hilfsmittel der Analyse

    
    	
      111

    
  

  
    	
       
    
    	
      5.
    
    	
      Das synthetische Untersuchungsverfahren (Gesetz,
      Theorie, Hypothese)

    
    	
      113

    
  

  
    	
       
    
    	
      6.
    
    	
      Die Klassifikation und das Begriffssystem der
      Wissenschaften

    
    	
      120

    
  

  
    	
      II. Abschnitt: Die Lehre
      vom wissenschaftlichen Beweisverfahren

    
  

  
    	
       
    
    	
      1.
    
    	
      Begriff und Arten des Beweises

    
    	
      123

    
  

  
    	
       
    
    	
      2.
    
    	
      Die Auffindung der Beweisgründe

    
    	
      126

    
  

  
    	
       
    
    	
      3.
    
    	
      Fehler und Unzulänglichkeiten des Beweises

    
    	
      129

    
  

  
    	
       
    
    	
      4.
    
    	
      Fiktionen und Utopien

    
    	
      132

    
  

  
    	
      Literaturnachweise

    
    	
      135

    
  

  
    	
      Sachregister

    
    	
      138

    
  









Einleitung.





1. Die
Stellung der Logik im System der Philosophie.


Was Philosophie ist, was Philosophie soll, darauf gibt es fast
ebenso viele Antworten, wie es Philosophen gegeben hat. Wer die
Geschichte der Philosophie aufmerksam durchgeht, von den Tagen der
Griechen bis auf die neueste Zeit, der steht wohl staunend vor der
bunten Mannigfaltigkeit von Auffassungen, die Wesen und Zweck des
philosophischen Denkens im Laufe der Jahrhunderte gefunden hat.


Nur der oberflächliche Betrachter vermag aus dieser Tatsache einen
Einwand gegen die Existenzberechtigung der Philosophie herzuleiten.
Es sind erfahrungsgemäß nicht die unfruchtbarsten Wissenschaften, die
ihr spezielles Untersuchungsgebiet, den ihnen eigenen Standpunkt der
Betrachtung und die dazu gehörige Methode erst spät finden; und alle
Wege zur wahren Einsicht führen über Irrtümer und Täuschungen.


Dennoch gibt es heutzutage eine Anzahl Forscher, meist Vertreter
der Naturwissenschaften, die der Philosophie mit mehr oder minder
offen eingestandener Mißachtung gegenüberstehen und ihr den Rang
einer Wissenschaft aberkennen wollen. Sehr zu Unrecht! Denn wer so
denkt, übersieht ganz und gar die eigentümliche Stellung, welche die
Philosophie bisher in der Geschichte der Wissenschaften eingenommen,
und die außerordentlichen Leistungen, die sie für Ursprung und
Fortschritt der wissenschaftlichen Erkenntnis vollzogen hat. Gerade
die Philosophie ist es (die Geschichte bietet dafür die bündigsten
Beweise), die fast alle anderen Wissenschaften, insbesondere
die von der äußeren Natur, gewissermaßen geboren und an ihrer
Mutterbrust großgezogen hat. Zur Zeit des Aristoteles, des größten
Forschers des Altertums, gibt es nur eine Wissenschaft, die
Philosophie, und alle besonderen Erkenntnisse sind Zweige und Äste
dieser einen. Dieselbe Auffassung findet sich der Hauptsache nach
auch noch zu Anfang der Blütezeit der neueren Philosophie, im 17.
Jahrhundert, bei Bacon, bei Gassendi, Hobbes und Descartes, nur
daß hier bereits Wissenschaften wie die Theologie und Mathematik
sich zum Teil emanzipiert haben, und die Philosophie selbst sich
in einzelne Disziplinen zu sondern beginnt, wie Hobbes z. B. eine
„philosophia naturalis“ und „philosophia civilis“
(Natur- und Bürgerphilosophie) unterscheidet, und wenig später in der
englischen Philosophie des 18. Jahrhunderts (mit den Bezeichnungen
„natural philosophy“ und „moral philosophy“) die
Scheidung in die Philosophie des Geistes und der Natur aufkommt. Nennt
doch auch selbst Newton sein großes wissenschaftliches Hauptwerk noch
„philosophiae naturalis principia mathematica“ (Mathematische
Prinzipien der Naturphilosophie, erschienen im Jahre 1687). Das 18. und
das 19. Jahrhundert sind die Epochen der Differenzierung der
Wissenschaften, d. h. der allmählichen Loslösung der Einzeldisziplinen
von ihrem philosophischen Mutterboden, und zugleich Blütezeiten
philosophischer Arbeit. Und gerade jetzt, in unseren Jahrzehnten,
erleben wir wieder das Schauspiel, daß Wissenschaften, die bereits als
Teile philosophischer Erkenntnis eine jahrhundertelange Geschichte
aufweisen, nun sie genügende Reife erlangt haben, sich aus dem
Schoße der Philosophie entfernen und zu selbständigen Forschungen
heranwachsen: die Psychologie und die Ästhetik.


Diese allmähliche fortschreitende Absonderung philosophischer
Disziplinen von ihrer Mutterwissenschaft ist nun freilich nicht
einer völligen Trennung gleich zu erachten, dergestalt, daß die
Philosophie, nachdem sie alle ihre Zweige und Äste zu selbständigen
Einzelwissenschaften erhoben hätte, zuletzt selbst gleichsam leer und
ohne Gegenstand ausginge. Vielmehr bleibt zwischen der Philosophie und
den Einzelforschungen ein eigentümliches Verhältnis derart bestehen,
daß die Philosophie die Einzelwissenschaften zwar nicht ihrem Inhalt,
wohl aber ihrer Form nach als Objekte der Forschung beibehält.
Die Philosophie als Mutter aller wissenschaftlichen Erkenntnis ist in
ihrem theoretischen Teil zugleich Wissenschaft aller wissenschaftlichen
Erkenntnis. Ihre Gegenstände sind das wissenschaftliche Denken und
Erkennen, das wissenschaftliche Untersuchungs- und Begründungsverfahren
schlechthin, kurzum das geistige Instrument, dessen sich der Forscher
in seinem Wirken bedient, das er selbst aber als gegeben hinnimmt und
zumeist nach Bestand und Voraussetzungen ununtersucht läßt.





Alle Wissenschaften bedürfen, um zu Resultaten zu kommen, als Mittel
dazu des Denkens und des Erkennens. Ist die Philosophie Wissenschaft
der wissenschaftlichen Verfahrungsweisen, so ist sie damit Wissenschaft
vom Denken und Erkennen. Nun aber sind das Erkennen und Denken bereits
Gegenstände einer anderen Wissenschaft, der Psychologie, die diese wie
alle anderen psychischen Vorgänge nach ihrem Bestande und Verlaufe
analysiert und ihre gesetzlichen Beziehungen untereinander sowie zu den
physiologischen Korrelaten festzustellen sucht. Wozu bedarf es außerdem
noch einer Philosophie, die das Denken und Erkennen zum Gegenstande
besonderer Forschung macht?


Dieser naheliegende Einwand löst sich sofort, wenn wir den Begriff der
Philosophie auf eine genauere Formel bringen, als es bisher geschehen
ist. Philosophie ist (nach ihrem theoretischen Teile betrachtet)
nicht schlechthin die Wissenschaft vom Erkennen und Denken. Sie
untersucht diese nicht wie die Psychologie auf die tatsächlichen
Elemente ihres Aufbaues; sie ist vielmehr die Wissenschaft von den im
Denken und Erkennen immanent liegenden allgemeinen Regeln und
Gesetzen, die allem speziellen Denken und Erkennen Gesetz und Regel
vorschreiben. Diese allgemeinen Gesetze und Regeln bleiben in den
sogenannten positiven Einzelwissenschaften ununtersucht; sie gelten
als selbstverständliche und darum unerörtert gelassene Voraussetzungen
aller Wissenschaft. Solcher Voraussetzungen gibt es zweierlei Art:
Voraussetzungen des Erkennens und des Denkens. Voraussetzungen
des Erkennens sind z. B. die Annahme einer vom Wahrnehmen
unabhängig-realen Welt von Körpern, die Annahme der objektiven Realität
und Dreidimensionalität des Raumes, der Gültigkeit der Anwendung
von Zeit, Zahl und Kausalbegriff auf die als real vorausgesetzte
Körperwelt u. a. m.; wir nennen diese mit B. Erdmann (Logik I2, S.
18) materiale Voraussetzungen der Wissenschaft. Voraussetzungen
des Denkens sind die Annahme der absoluten Allgemeingültigkeit der
Formen unseres Urteilens und Schließens und deren ungeprüfte Anwendung
in den Methoden der Wissenschaften; wir nennen diese — im Gegensatz
zu den materialen — formale Voraussetzungen der Wissenschaft.
Entsprechend dieser Unterscheidung zerfällt die Philosophie (wenn wir,
wie es hier geschehen ist, sie nur in ihrem theoretischen Teile
betrachten) in zwei Hauptdisziplinen: sie ist, wo sie die materialen
Voraussetzungen untersucht, Wissenschaft von der Erkenntnis oder
Erkenntnislehre; wo sie die formalen Voraussetzungen prüft,
Wissenschaft vom Denken oder Logik.


2. Über
Begriff, Aufgabe und Einteilung der Logik.


Betrachten wir das an die Funktionen der Sprache geknüpfte Denken
nicht nach seinem Ursprunge und Verlaufe, sondern nach seinen
gedanklichen Ergebnissen, den Urteilen und Fragen, so können wir an
allem Gedachten unterscheiden zwischen der Materie (Stoff,
Inhalt), welche gedacht, und der Form, in der das Gedachte uns
zum geistigen Eigentum wird. Um das an einem Beispiel zu erläutern:
Nehmen wir die Urteile: „Friedrich der Große regierte 6 Jahre länger
als Maria Theresia; Das spezifische Gewicht des Wismuts ist in
flüssigem Aggregatzustande höher als in festem; Die Lichtstrahlen
pflanzen sich in der Luft im allgemeinen ungefähr eine Million mal
so schnell fort wie die Schallwellen“, so ist leicht zu ersehen, daß
diese drei zwar einen verschiedenen Inhalt, aber die gleiche
Form haben. Sie sind sogenannte „quantitative Relationsurteile“,
deren logisches Prädikat (P) das logische Subjekt (S)
in ein bestimmtes Größen- oder Maßverhältnis zu einem im Prädikat
bezeichneten Vergleichs- oder Beziehungsobjekt rückt. Und doch ist
das eine dem Bestande der Geschichte, das andere dem Bestande
der Chemie und das dritte dem der Physik entnommen.
Geringe Überlegung lehrt demnach, daß das Denken zwar über unendlich
viele verschiedene Stoffe, aber nur über relativ wenige Formen
verfügt, in denen es diese gedanklich fixiert. Es dürfte daher ganz
treffend sein, das Denken etwa mit einer Art Münze zu vergleichen,
in der die verschiedensten Metalle in verhältnismäßig wenigen festen
Formen geprägt werden.


Wäre die Logik schlechthin die Wissenschaft vom Denken, untersuchte
sie also sowohl den Inhalt des Denkens wie dessen Formen, so müßte
sie offenbar dem Inbegriff aller Wissenschaften identisch sein. Mit
anderen Worten: sie wäre eine Art Universalwissenschaft, und der
Logiker müßte, wollte er zu Werke gehen, vorerst die Ergebnisse aller
bisherigen wissenschaftlichen Arbeit beherrschen. Damit aber wäre sie
eine überflüssige und fruchtlose Betätigung, abgesehen davon, daß sie
in diesem Sinne ein für den Einzelmenschen unmögliches Unterfangen
darstellte. Gegenstand der logischen Untersuchung ist nach dem Gesagten
aber nicht der Inhalt des Denkens, sondern dessen Form. Die Logik
ist mithin die Wissenschaft von den Formen des Denkens,
also eine formale Wissenschaft. Das ist sie aber nicht in dem
Sinne, in dem Kant sie definierte, daß sie nämlich von allem
und jedem Inhalt des Denkens schlechthin abstrahiere. Form und
Materie sind nur in bedingtem Maße voneinander zu trennen; denn wie
die Form nicht ohne Inhalt, so ist der Inhalt nicht ohne Form möglich.
Beide bedingen und ergänzen einander dergestalt, daß der Inhalt sich
die Form schafft, und die Form wiederum dem Inhalt das logische Gepräge
gibt. Die Logik kann also — obschon eine formale Wissenschaft — nur
von allem besonderen und bestimmten Inhalte abstrahieren, nicht aber
vom Inhalte des Denkens überhaupt und im allgemeinen (vgl. Drobisch,
Neue Darstellung der Logik, 1863, § 5). — Die Formen des Denkens sind
es, die diesem — gegenüber seinen mannigfachen Materien — einen
festen, gesetzlichen Charakter verleihen. Sie sind das Stetige im
Flusse; der ruhende Punkt in der Erscheinungen Flucht; das Beharrende,
Bleibende und Unveränderliche des Denkprozesses gegenüber dem
wechselvollen Inhalte unserer Gedanken. Sie bilden mithin Gesetz und
Regel des Denkens. Ist der Inhalt dasjenige, was wir denken, so
die Form das, wie wir denken. Und diese Formen festzustellen,
in den einfachsten wie in den kompliziertesten Denkprozessen, ihre
Beziehungen zueinander, die Bedingungen ihrer Gültigkeit sowie ihre
Bedeutung und ihren Wert speziell für die wissenschaftliche Forschung
— das ist die Aufgabe, die die logische Untersuchung des Denkens zu
leisten hat. Danach ist die Logik — als die Wissenschaft von den
Formen des Denkens — zugleich die Wissenschaft von den Gesetzen
des Denkens.


Mit dem Gesagten ist die Begriffsbestimmung der Logik noch nicht
erschöpft. Als Wissenschaft von den Formen (und dementsprechend von
den Gesetzen) des Denkens ist die Logik eine Disziplin, welche ihren
Gegenstand in der Erfahrung vorfindet, ihn dort analysiert und auf
Grund der Ergebnisse dieser Analyse durch synthetisches Fortschreiten
zu den von ihr gesuchten Resultaten gelangt. Mit der Erreichung dieses
Zieles sind die Aufgaben, die der Logik gestellt sind, erfüllt. Diese
Auffassung widerspricht nun einer weitverbreiteten Annahme, der zufolge
die Logik nicht bloß eine feststellende, sondern vielmehr eine
lehrende (normative) Disziplin sei. Nach dieser bestehe ihre
Aufgabe darin, dem ungeübten Denker wahres und falsches Denken zum
Bewußtsein zu bringen und ihn darüber zu unterrichten, wie man beides
unterscheide und zu sicheren Resultaten im Denken gelange. Vornehmlich
die deutschen Logiker des 18. Jahrhunderts, (so Christian Wolff und
seine Schüler), haben diese Definition mit aller Entschiedenheit zum
Ausdruck gebracht und demzufolge die Logik als eine „Vernunft-lehre“,
„Vernunft-kunst“ oder auch geradezu als „Kunst-lehre“ (Schule) des
Denkens bezeichnet. — In dieser Aufgabebestimmung steckt gewiß
insofern ein richtiger Kern, als die Logik — mehr vielleicht denn
andere Wissenschaften — die Eigenschaft hat, die Fähigkeit des Denkens
bei dem, der sich mit ihr beschäftigt, zu schärfen. Ob sie indessen
in dieser Hinsicht mehr zu leisten vermag als die Mathematik, ist zum
mindesten sehr zweifelhaft. Und es wird gewiß keinem einfallen, etwa
die Mathematik wegen ihrer das formale Denken fördernden Wirkungen
eine normative Wissenschaft zu nennen. Der normative Charakter der
Logik wird damit im Prinzip zugestanden; aber dieses Zugeständnis geht
nicht weiter als bis zu der Behauptung, daß die Logik ihrem Wesen nach
zunächst eine feststellende Wissenschaft sei; und daß ihre
Eigenschaft, darüber hinaus noch die Fähigkeit des Denkens zu stärken,
nicht die Erfüllung einer ihrer unmittelbaren Aufgaben, sondern nur
einen aus ihrem Wesen resultierenden Nebenerfolg darstellt.




Um Begriff und Aufgabe der Logik noch genauer zu kennzeichnen,
ist es zweckmäßig, ihr Verhältnis zur Erkenntnistheorie, zur
Psychologie des Denkens und zur Grammatik kurz zu beleuchten.
Die Erkenntnistheorie untersucht, wie oben gesagt, die
allgemeinen, von den Einzelwissenschaften ununtersucht
gelassenen Voraussetzungen des Erkennens, ihrem Wesen nach die
materialen; die Logik die von den Wissenschaften ungeprüften
Voraussetzungen des Denkens, ihrem Wesen nach die formalen.
Was sind nun Erkennen und Denken, und wie verhalten sie sich
zueinander? — „Erkennen“ bezeichnet im logischen Sinne den Inbegriff
derjenigen Vorgänge, durch die ein Bestandteil des Bewußtseins
als Gegenstand erfaßt wird. Einen Bewußtseinsbestandteil
als Gegenstand erfassen heißt aber: ihn nach seinem wesentlichen
Inhalt bestimmen als das, was er ist, und ihn als von seinem
Vorgestelltwerden unabhängig wirklich voraussetzen. Nun ist
ersichtlich, daß sowohl das „nach seinem Inhalt bestimmen“ wie
das „als unabhängig wirklich voraussetzen“ Funktionen sind,
die Urteilscharakter tragen. Da ferner alles Denken ein
Urteilen ist, und danach das Erkennen selbst eine — und zwar
komplizierte — Form des Denkens bildet, so sind die Voraussetzungen
des Denkens (die formalen) auch zugleich mittelbare
Voraussetzungen des Erkennens, die des Erkennens (die materialen)
aber nicht solche des Denkens. Demzufolge ist die Logik als
Grundwissenschaft der Philosophie zu bezeichnen, die der
Erkenntnistheorie ihrem Wesen nach notwendig voranzugehen hat. (Über
die Probleme der Erkenntnistheorie vergl. man August Messer,
Einführung in die Erkenntnistheorie, Leipzig 1909.)


Die Psychologie des Denkens hat — wie bereits oben
angedeutet — die Aufgabe, den Ursprung und Verlauf des Denkens nach
seinen grundlegenden Elementen, deren Verhältnis zum Vorstellen,
Sprechen und Fühlen sowie zu den physiologischen Korrelaten im
Zentralnervensystem gesetzlich zu bestimmen. Sie betrachtet die
Produkte des Denkens, also das Gedachte, nur insoweit, als sie
festzustellen hat, in welcher Gestalt des Erlebens uns dieses
zu Bewußtsein kommt, und in bezug auf etwaige emotionale oder
physiologische Begleiterscheinungen. Eine abstrahierende Scheidung
zwischen Form und Inhalt des Urteils kennt die Psychologie nicht:
sie nimmt das Urteil als Ganzes und untersucht es als seelischen
Vorgang auf seine Entstehung, auf seinen Bewußtseinsbestand, seine
Korrelate, nicht aber auf seine Form im Unterschied von seinem
Inhalt. Die Psychologie des Denkens fragt: Was geht in uns vor,
wenn wir denken?; die Logik: wie, d. h. in welchen Formen denken
wir? — Damit ist das Wesen der Psychologie des Denkens und der
Logik genügend unterschieden; aber es fragt sich noch, wie sich
der Logiker zu seiner Schwesterwissenschaft, der Psychologie des
Denkens, zu stellen habe. Der Logiker ist kein Psychologiefeind. Je
klarer und bewußter er die Aufgaben seiner Wissenschaft von denen
der Psychologie zu scheiden weiß, mit um so größerem Nutzen für die
eigene Forschung wird er sich der Psychologie hingeben und sich von
ihr belehren lassen. Nur eine Vermengung muß beiden Wissenschaften
Schaden bringen. Reinlich auseinandergehalten befruchten sie einander
gegenseitig und fördern eine der anderen Bestand. Namentlich für
den Logiker ist die Kenntnis der psychologischen Analyse des
Denkens und Sprechens, speziell des Vorgangs der Begriffsbildung,
der Abstraktion, der Urteils- und Schlußfunktionen ungemein
wichtig, wenngleich es nicht unbedingt erforderlich ist, daß
jeder Darstellung der Logik ein Abriß der Psychologie des Denkens
vorhergeht. Andererseits ist auch die gänzliche Ausschaltung alles
Psychologischen aus der Logik unzweckmäßig, weil die Erörterung
psychologischer Tatsachen — als solche streng geschieden von den
eigentlich logischen Fragen — das Verständnis der logischen Probleme
in mancher Hinsicht fördert und hebt.


Das Verhältnis der Logik zur Grammatik kann hier nur im
allgemeinen behandelt werden, da für eine genauere Betrachtung
eine eingehendere Erörterung über das Verhältnis von Sprechen und
Denken Voraussetzung wäre. Die Grammatik kann definiert werden
als die Wissenschaft vom elementaren Aufbau der Sprachen. Als
solche bildet sie den systematischen Teil der allgemeinen
Sprachwissenschaft; sie untersucht die Laute, die Stämme und
Wurzeln, die Flexionen, die Syntax der verschiedenen Sprachen auf
ihren Bestand und vergleicht sie miteinander innerhalb eines und
desselben Sprachstammes und mit anderen Sprachstämmen (allgemeine
und vergleichende Grammatik). Demzufolge gibt es ebenso viele
verschiedene Grammatiken wie es Sprachen gibt: eine Grammatik
des Angelsächsischen ebenso wie eine des Althochdeutschen, des
Hebräischen wie des Chinesischen. Daraus erhellt der Unterschied
zwischen der Logik und der Grammatik: es gibt viele Grammatiken,
ebenso viele wie Sprachen, aber nur eine Logik. In und
vermittels welcher Sprache man auch denken und seine Gedanken zum
Ausdruck bringen mag, die Formen des Denkens bleiben dieselben.
Es ist für den logischen Aufbau eines Urteils gleich, ob man es
in einer germanischen, romanischen, slawischen oder etwa gar in
einer der mongolischen Sprachen formuliert, vorausgesetzt, daß in
allen diesen Formulierungen derselbe Sinn zum Ausdruck gelangt. Das
sprachliche Gewand des Denkens kann mithin wechseln, aber das Denken
und seine Form selbst bleibt sich gleich. Damit ist erwiesen, daß
die Logik nicht nur gänzlich verschieden, sondern auch gänzlich
unabhängig von der Grammatik ist, wenngleich auch hier anregende
Wechselbeziehungen zwischen beiden als in reichem Maße vorhanden
zugegeben werden sollen.





Die übliche Einteilung der Logik richtet sich nach ihrem Begriff
und ihrer Aufgabe. Als allgemeine Wissenschaft von den Formen des
Denkens — des unwissenschaftlichen sowohl wie des wissenschaftlichen
— ist sie eine Elementarlehre des Denkens überhaupt. Als solche
untersucht sie dieses auf seine einfachsten formalen Elemente, als die
sich ihr — nach einer zuerst von Petrus Ramus aufgestellten
Einteilung — die verschiedenen Arten der Begriffe,
Urteile und Schlußweisen ergeben. Als spezielle
Wissenschaft von den methodischen Formen des wissenschaftlichen
Denkens ist sie eine Methodenlehre der Wissenschaft;
als solche untersucht sie, welche Anwendung und Bedeutung die in der
Elementarlehre aufgezeigten Elemente in dem Verfahren der Wissenschaft
haben, und analysiert den formalen Aufbau der wissenschaftlichen
Methodik auf seine grundlegenden Faktoren, als die sie die
verschiedenen Formen des wissenschaftlichen Untersuchungs-
und des wissenschaftlichen Beweisverfahrens voneinander
unterscheidet.


3.
Die geschichtlichen Voraussetzungen der neueren Logik.


Die Logik als Wissenschaft ist eine Schöpfung des griechischen Geistes.
Angelegt in den Spitzfindigkeiten des genialen Zenon aus Elea (um 500
v. Chr.) und in den dialektischen Streitigkeiten der Sophisten, die
zuletzt eine allgemeingültige Wahrheit überhaupt leugnen und damit die
Frage nach dem Wesen einer formell-richtigen Beweisführung im Gegensatz
zu den beliebten Trug- und Fangschlüssen ihrer Zeit zum Problem
erheben; vorbereitet ferner durch die Sokratisch-Platonischen Gespräche
über das Wesen des Begriffs (λόγος), der Begriffsbestimmung und der
Einteilung eines Begriffes, über das Wesen der Wissenschaft (ἐπιστήμη),
das Verhältnis von Denken und Empfinden (νοεῖν; αἶσθησις, δόξα) sowie
von Denken und wirklichem Sein (νοεῖν, εἶναι), findet die Logik in dem
größten Forscher des Altertums, in Aristoteles, ihren Begründer
und Meister.







Aristoteles (384-322 vor Chr.) ist der erste, der die
Logik als wissenschaftliche Disziplin selbständig und ausführlich
behandelt. Die Bezeichnungsart „Logik“ freilich rührt nicht von
ihm her. Erst Spätere nennen die von ihm begründete und zunächst
als Analytik bezeichnete Wissenschaft eine λογικὴ τέχνη
(sprich: lŏgikḗe tĕ́chnēe), d. h. eine Kunst des Denkens oder
Vernunftkunst; und zur Zeit Ciceros ist der Name „Logica“
bereits völlig üblich. Aristoteles selbst hat die von ihm zuerst
erkannten logischen Probleme in einer Reihe von Schriften behandelt,
die er je nach der Besonderheit ihres Inhalts als „Analytika
protera und hystera“ (Erste und zweite Auflösungen),
als „Topik“ (Beweislehre), als Schrift „über die Kategorien“
(Arten der Aussage) [Echtheit angezweifelt], als „sophistische
Widerlegungen“ bezeichnet. Seine Schüler haben alle diese ihrem
Gegenstande nach zusammengehörigen Schriften gesammelt und unter
dem gemeinsamen Titel „Organon“ (Werkzeug; im Sinne eines
Werkzeuges zur Erkenntnis der Wahrheit) vereinigt. — Im Mittelpunkt
der Aristotelischen Logik steht die Frage nach den richtigen Formen
des Beweises, also das Problem des gültigen Schlußverfahrens im
Gegensatz zu den absichtlich-täuschenden Trug- und Fangschlüssen der
Eristen und Sophisten. Diesen widmet er eine besonders gründliche
Untersuchung, um die ihnen innewohnenden logischen Fehler aufzudecken
und sie für immer zu entkräften. Im Gegensatz dazu stellt er
drei grundlegende Arten des gültigen Beweisverfahrens auf, die
sog. syllogistischen Figuren (οχήματα), die zeigen, wie man von
allgemeingültigen Wahrheiten auf besondere Tatsachen schließen
dürfe. Nur von hier aus und unter dem Gesichtspunkte dieses Problems
behandelt Aristoteles auch die anderen uns heute geläufigen Probleme
der Logik: die Fragen nach dem Wesen des Begriffs, nach Wesen und
Arten der Urteile, die Fragen der Methodenlehre. Nichtsdestoweniger
kommt er auch über diese zum Teil zu tiefgründigen Einsichten.
Aristoteles bereits entwickelt Ansätze zu einer Kategorienlehre;
er stellt den Satz des Widerspruches und den vom ausgeschlossenen
Dritten auf; er berührt und erörtert das Problem der Induktion,
die er „ἐπαγωγή“ (Ĕpagōgḗ) nennt; und er ist ebenso der
erste, der das Wesen der Definition und Klassifikation einer
tiefergreifenden Untersuchung unterzieht. Nur eines hat Aristoteles
der Logik in ihrem Aufbau mitgegeben, das ihr in ihrer späteren
Entwicklung verhängnisvoll werden sollte: d. i. die Vermengung der
logischen mit der metaphysischen Fragestellung. Aristoteles nämlich
betrachtet die Begriffe, in denen wir die Dinge denken, schlechthin
als Abbilder des Wesens der Dinge, mithin die Formen und Gesetze
des Denkens (Kategorien, Axiome) als die Formen und Gesetze des
Seins. Damit hat Aristoteles, der Vater der formalen Logik, auch die
sog. metaphysische Logik ins Leben gerufen und so zwar die
Logik begründet, aber sie bereits von vornherein in ihrer eigenen
Entwicklung gehemmt, wie denn ihre Befreiung von der Metaphysik erst
einer späten Zeit unter schweren Kämpfen gelingen sollte.




Die Entwicklung der Logik nach Aristoteles im Altertum und Mittelalter
zeitigt keine Ergebnisse von besonderer Bedeutung. Seine Schüler —
Theophrast, Eudemos, Andronikos von Rhodus, Alexander von Aphrodisias
u. a. — begnügen sich im allgemeinen damit, die Lehre des Meisters
zu kommentieren und zu verbreiten; nur einige von ihnen ergänzen sie
durch unwesentliche Einzelheiten. Sowohl die Epikureer wie die Stoiker
und Neuplatoniker beschäftigen sich mit logischen Fragen. Insbesondere
die Stoiker (Zenon, Chrysippos) erweitern die Aristotelische
Schlußlehre um die Arten der hypothetischen und disjunktiven Schlüsse
und stellen eine neue reifere Kategorienlehre auf. Dennoch bleibt
das Fundament der Aristotelischen Logik im wesentlichen unberührt
und unverändert. Nicht viel anders liegen die Dinge während des
gesamten Mittelalters. Selbst die bedeutendsten Vertreter der
Scholastik (Albertus Magnus; Thomas von Aquino; Duns Scotus)
schöpfen wie in der Metaphysik so in der Logik aus den Schriften des
Aristoteles und vermengen mehr noch als dieser selbst — (der gesamte
Universalienstreit ist dafür der beste Beweis) — die logischen Fragen
mit metaphysischen und grammatischen. Dennoch hat das Mittelalter das
unbestreitbare Verdienst, die Aristotelische Logik im Bewußtsein der
denkenden Menschheit lebendig erhalten zu haben. Besonders Petrus
Ramus (aus der Übergangsepoche zwischen Mittelalter und Neuzeit)
ist hier zu nennen, der der Logik als erster eine Einteilung gegeben
hat, die zum Teil noch bis heute die gebräuchliche geblieben ist.


Die Geschichte der neueren Logik beginnt mit der Geschichte der
neueren Philosophie. Bacons großangelegtes Programm einer
neuen Wissenschaft auf Grund einer neuen wissenschaftlichen Methode
(vgl. sein Hauptwerk „Novum Organon“, 1620), sein Kampf gegen
die Herrschaft des Aristoteles bleiben im Stimmengewühl der Zeit
nicht ungehört. Und wenn Bacon selbst auch nur umzustürzen, nicht
aufzubauen versteht, so verbindet er sich doch dem Geiste nach mit
denen, die den Ruf nach Reformen im wissenschaftlichen Denken nicht
nur laut werden lassen, sondern auch in die Tat umsetzen. Auf dem
Boden des Cartesianischen Rationalismus, in Verbindung mit der
altaristotelischen Tradition, und befruchtet durch den englischen
Empirismus, besonders durch Locke und Hume, wächst wie die neuere
Philosophie auch die neuere Logik[1].


Descartes selbst hat der Logik kein besonderes Werk gewidmet;
dennoch beschäftigt er sich in fast allen seinen Schriften — so
besonders in der ersten, betitelt: „Regulae ad directionem
ingenii“ (Regeln zur Leistung des Verstandes) — mit logischen
Fragen und weist damit seine Schüler unausgesprochen direkt auf ein
neu zu schaffendes System der Logik hin. Tatsächlich erwachsen aus
der Cartesianischen Schule drei Logiken von Bedeutung: 1. die sog.
„Logik von Port-Royal“, als deren Verfasser Antoine Arnauld
und Pierre Nicole gelten (zuerst erschienen 1662); 2. die
Logik des als Okkasionalisten bekannten Arnold Geulincx und
3. die Logik des als deutschen Cartesianers bekannten Johannes
Clauberg. Die speziellen Anregungen, die Descartes für eine
Reform der Logik gegeben hat, gehen fast durch den ganzen Bestand
seines Systems hindurch. Descartes untersucht den Begriff der Wahrheit
und stellt als Kriterien der wahren Erkenntnis die klare und deutliche
Einsicht auf. Er untersucht die Methoden der wissenschaftlichen
Forschung und unterscheidet als solche die Intuition, Deduktion
und Induktion: die Intuition als Quelle absolut-gewisser, weil
unmittelbar-einleuchtender Wahrheiten; die Deduktion als Ableitung
spezieller Erkenntnisse aus allgemeinen und die Induktion als eine Art
vollständiger, methodisch-geordneter Aufzählung (enumeratio) von
Gegenständen (die Epagoge des Aristoteles). Er entwickelt ferner eine
eigene Theorie des Urteils und des Irrtums (die im Kern freilich mit
ähnlich-gewendeten Gedanken bei Augustin übereinstimmt), wonach nicht
der Verstand das eigentlich urteilende Element in uns ist, sondern der
Wille, der das vom Verstande klar und deutlich oder auch verworren bzw.
dunkel Erkannte bejaht oder verneint.


Andere wesentliche Anregungen kommen der Logik etwa gleichzeitig aus
England. Dort beschäftigt sich Thomas Hobbes (1588-1679) mit
logischen Problemen, so mit der Frage nach dem Wesen des Denkens,
das er als eine Form des Rechnens (Addierens und Subtrahierens von
Begriffen und Definitionen) faßt, ferner mit dem Verhältnis von
Sprechen und Denken, wobei er die Worte (terms; nomina)
als Zeichen oder Symbole der Vorstellungen deutet. Von größerer
Bedeutung als er ist für die Entwicklung der Logik John Locke
(1632 bis 1704[2]), der diese durch seine grundlegenden Untersuchungen
über Ursprung, Arten und Gewißheit der Erkenntnis in mannigfacher
Weise bereichert, wenngleich er — infolge der von ihm auch gegenüber
logischen Problemen angewandten psychologischen Methode — ungewollt
der eigentliche Begründer der sog. psychologisierenden Logik
geworden ist, einer heute noch nicht erstorbenen Richtung, die die
Logik entweder ganz in eine psychologische Disziplin umzugestalten
sucht oder doch zum wenigsten die oben gekennzeichneten Aufgaben der
Psychologie des Denkens und der Logik nicht reinlich voneinander
scheidet. Psychologisierend ist, was die Logik betrifft, auch das
Verfahren David Humes (1711-1776); dennoch hat Hume in der
Entwicklung der Logik das große Verdienst, in seinen grundlegenden
Untersuchungen über das Problem der Kausalität die moderne Theorie der
Induktion vorbereitet zu haben, als deren unmittelbarer Vorläufer, wenn
nicht gar Begründer, er darum bezeichnet werden muß (vgl. B. Erdmann,
Logik I2, S. 781).


Auch die deutsche Philosophie des 17. und 18. Jahrhunderts weist eine
reiche logische Entwicklung auf. Dem im Geiste Descartes’ gehaltenen
Werke Claubergs folgt wenig später die auch Spinozistische Einflüsse
verratende „Medicina mentis“ (Gesundheitslehre des Geistes) des
Grafen Ehrenfried Walter von Tschirnhausen; und zur gleichen
Zeit etwa beginnt auch Leibniz durch den gewaltigen Bau seines
philosophischen Systems auf die Entwicklung der Logik befruchtend
einzuwirken. Leibniz (1646-1716) selbst hat zwar ebensowenig
wie Descartes die Grundlagen der Logik systematisch abgehandelt; aber
er hat doch fast alle logischen Probleme der Zeit, wenn nicht direkt
erörtert, so doch zum mindesten gestreift. Er fügt dem von Aristoteles
aufgestellten Satz des Widerspruchs den sog. logischen Satz vom
zureichenden Grunde hinzu und scheidet entsprechend diesen beiden
Grundsätzen die wissenschaftlichen Erkenntnisse in zwei Gruppen: in
die „vérités de fait“ (Tatsachenwahrheiten) und die „vérités
de raisonnement“ (Vernunftwahrheiten). Er nimmt Stellung zu dem
Descartes-Lockeschen Problem der angeborenen Ideen und Wahrheiten; er
klassifiziert — gründlicher als vor ihm Descartes und Locke — die
Erkenntnisse in klare und dunkle bzw. deutliche und verworrene und
betont nachdrücklich die für die Logik zu begründende Lehre von der
Wahrscheinlichkeit.


Was die Verfasser der Logik von Port-Royal gegenüber Descartes,
dasselbe leistet Christian Wolff (1679-1754) gegenüber Leibniz.
Wolff bringt die Gedanken, die er bei Leibniz gefunden hat (wobei
übrigens auch gewisse andersher gerichtete Einflüsse nicht übersehen
werden dürfen), in ein System. Durch die breite, ausführliche, das
Wesentliche wie das Unwesentliche gleichermaßen erschöpfend behandelnde
Darstellung, die er der Logik sowohl in seinem lateinischen Werke
„Logica“ (zuerst 1728) wie in dem deutschen, betitelt:
„Vernünftige Gedanken von den Kräften des menschlichen Verstandes“
(zuerst 1712), angedeihen läßt, popularisiert er die Grundlagen des
logischen Lehrbestandes seiner Zeit und wird damit zum Urheber einer
ausgebreiteten logischen Literatur, die zwar ihre Wissenschaft nur
wenig zu bereichern oder zu verbessern vermag, aber sie doch zum
Gemeingut aller in jener Zeit wissenschaftlich interessierten Kreise
der Bevölkerung macht. Aus der Reihe der Logiker dieser Epoche, die
übrigens die Logik fast ausnahmslos als eine normative Disziplin
abhandeln, deren Aufgabe darin bestehe, richtiges Denken zu lehren,
ragen als die bekanntesten hervor: Georg Friedrich Meier;
Hermann Samuel Reimarus; Gottfried Ploucquet; Johann
Heinrich Lambert sowie Christian August Crusius.


Es muß beinahe als eine besondere Eigentümlichkeit in der Geschichte
der Logik angesprochen werden, daß gerade die Männer, die diese
Disziplin am meisten angeregt und gefördert haben, ihr selbst kein
besonderes oder doch zum mindesten kein größeres Werk gewidmet
haben. Wie das für Descartes, Locke und Leibniz gilt, so auch für
Kant[3]. Wie durch Kant für die Philosophie überhaupt,
so beginnt auch für die Logik eine neue Epoche. Kant selbst hat
zwar vermeint, daß die Logik bereits durch Aristoteles einen so
vollendeten Ausbau gefunden habe, daß sie seitdem weder einen
Schritt vorwärts habe tun können noch auch einen Schritt zurück
habe tun müssen. Nichtsdestoweniger ist gerade er es, der die Logik
weit über Aristoteles hinaushebt. Kant betont in erster Linie
den formalen Charakter der eigentlich und so zu nennenden
Logik, die er als allgemeine von der sog. transzendentalen Logik
scheidet. Die transzendentale Logik, die er in der „Kritik der
reinen Vernunft“ abhandelt, untersucht das Erkenntnisvermögen des
Menschen auf seine apriorischen Elemente, soweit diese dem Verstande
angehören, d. h. auf diejenigen Elemente der Erkenntnis, die als
reine Verstandesbegriffe unabhängig von der Erfahrung sind und als
solche dieser Gesetz und Regel vorschreiben; eine Disziplin, die zu
einem Teil etwa der heute sog. Erkenntnistheorie entspricht. Die
allgemeine Logik, die Kant des öfteren in Vorlesungen an der
Königsberger Universität behandelt hat (unzulänglich herausgegeben
von Jäsche, 1800), ist demgegenüber die Wissenschaft von den formalen
Regeln alles Denkens — es mag dieses apriorisch oder empirisch
sein — und untersucht das Denken, indem sie von allen Objekten der
Erkenntnis und ihrem Unterschiede abstrahiert, so daß der Verstand
es in ihr mit nichts anderem wie mit sich selbst und seiner Form zu
tun hat. Sie erörtert und prüft also die Formen des Denkens (Begriff,
Urteil, Schluß), ferner die formalen Kriterien der Wahrheit (den
Satz der Identität und des zureichenden Grundes, des Widerspruches
und des ausgeschlossenen Dritten). Ungeachtet dieser strengen
begrifflichen Scheidung gehen die Anregungen, die Kant der Logik
gegeben hat, mehr von der in der Kritik d. r. Vern. entwickelten
Transzendentalphilosophie als von den Vorlesungen über die formale
Logik aus. Kant stellt in der Elementarlehre der Kritik d. r. Vern. wie
eine Tafel der Urteile, so auch eine Kategorientafel auf, indem er die
letztere aus der ersteren ableitet. Das Schema der Urteile hat noch
bis in die Gegenwart hinein für die meisten Logiker als grundlegende
Einteilung der Lehre vom Urteil gegolten.


Die Geschichte der nachkantischen Logik ist von dem gleichen
wechselvollen Charakter wie die Geschichte der nachkantischen
Philosophie überhaupt. Fichte betrachtet die formale Logik
durch die Transzendentalphilosophie, die er seinerseits durch
die Wissenschaftslehre ersetzt, als überwunden (vgl. die
Vorlesungen Fichtes über das Verhältnis der Logik zur Philosophie,
1812, Nachgel. Werke I). Hegel stürzt das bis dahin mühsam
aufgerichtete Gebäude der Logik um, indem er diese von neuem mit
metaphysischen Erörterungen durchsetzt (metaphysische
Logik auf der Grundlage der Identität von Denken und Sein). Und
Fries macht den Versuch, die logischen Probleme ganz und gar
zu psychologisch-genetischen (nach Friesscher Terminologie:
zu anthropologischen) zu gestalten. Erst Herbart und seine
Schüler (besonders Drobisch) bemühen sich wieder, die Logik von ihrer
Vermengung mit der Psychologie und Metaphysik zu befreien, und betonen
nachdrücklich ihren formalen Charakter.


In der neueren Logik — etwa seit der Mitte des 19. Jahrhunderts
— sind wieder alle Richtungen vertreten, die auch in der älteren
Geschichte miteinander um die Palme ringen. Neu zu nennen sind nur
gewisse Versuche in der englischen Logik seit William Hamilton
und George Boole, die allerdings in älteren Denkern wie
Raymundus Lullus, Leibniz und Ploucquet Vorläufer haben, die Logik
im Sinne einer der Mathematik verwandten Wissenschaft abzuhandeln,
worin an Stelle der Zahlen und Größen die Begriffe treten, eine
Auffassungsart, die man als algebraische, arithmetische oder auch
allgemeiner als mathematische Logik (Lehre vom logischen Kalkül,
vom logischen Algorithmus) zu bezeichnen pflegt. In Deutschland haben
diese (durch Jevons und andere in England und Amerika weitergeführten)
Versuche, die das Wesen der Denkoperationen eher verdunkeln als
erhellen, nur wenig anregend und fördernd gewirkt (vereinzelte Anhänger
sind Rob. Graßmann, Joseph Hontheim, besonders Ernst Schröder);
um so mehr jedoch andere aus England kommende philosophische
Strömungen, wie z. B. die grundlegenden Untersuchungen von John Stuart
Mill, dem Hauptvertreter der sog. induktiven Logik,
sowie von Herbert Spencer und William Stanley Jevons zur
wissenschaftlichen Methodenlehre.


Wie das Problem der Methode so steht auch das Problem des
Urteils im Mittelpunkte der neueren logischen Untersuchungen.
Die Frage nach dem Wesen des Urteils, d. h. nach dem Sinne der
prädikativen Beziehung zwischen Subjekt und Prädikat, wird zum
Hauptproblem der Elementarlehre. Aber ihre Erörterung begegnet
durch die immer wieder nachhaltende, vornehmlich von Husserl
mit Erfolg bekämpfte Vermengung der psychologischen mit der
logischen Fragestellung zunächst großen Schwierigkeiten. Die
psychologisierende Logik zeigt ihren Einfluß auch gegenwärtig
allerorten; sie findet sich nicht nur herrschend bei solchen
Denkern, die wie ursprünglich Theodor Lipps sich offen zu
ihr bekennen, sondern auch zum Teil bei solchen, die mit gutem
Glauben vorgeben, eine psychologiefreie formale Logik zu vertreten.
Anderseits aber tritt an Stelle der metaphysischen Logik im Sinne
Hegels neuerdings die sog. erkenntnistheoretische Logik, die
zwischen der erkenntnistheoretischen und logischen Problemstellung
keinen prinzipiellen Unterschied anerkennt (Trendelenburg; Überweg;
Schuppe; ebenso Wundt; in anderer Hinsicht auch: Cohen und Natorp).
Gegenüber diesen Richtungen haben die Vertreter der formalen
Logik im Sinne der Kant-Herbartschen Tradition nicht immer leichten
Stand. Die fundamentalen Hauptarbeiten dieser Richtung sind die Werke
von Chr. Sigwart und B. Erdmann. So sehr auch diese
wiederum in wesentlichen Punkten voneinander abweichen, so ist doch
das ihnen richtunggebende Ziel das gleiche: die Ausschließung alles
Metaphysischen aus der Logik und die möglichst reinliche Trennung
der logischen von der erkenntnistheoretischen und psychologischen
Problemstellung. Diesem Ziel ist von den zuletzt genannten Denkern B.
Erdmann am nächsten gekommen. Darin vor allem sowie in der von ihm
aufgestellten Theorie des Urteils, des Syllogismus und der Induktion,
liegt das besondere Verdienst Erdmanns; in der mannigfachen Förderung
der wissenschaftlichen Methodenlehre das besondere Verdienst Sigwarts
um die Fortbildung der Logik.






[1] Über die Entwicklung der neueren Philosophie im
allgemeinen vgl. Ludwig Busse. Die Weltanschauungen der großen
Philosophen der Neuzeit (ANuG Bd. 56).







[2] Zum folgenden vergleiche man P. Thormeyer, Locke,
Berkeley, Hume (ANuG Bd. 481).







[3] Man vergleiche zum folgenden Oswald Külpe, Immanuel
Kant (ANuG Bd. 146).










A.
Logische Elementarlehre.





I. Die Lehre vom Begriff.


1. Psychologische Vorbemerkungen über
das Verhältnis von Sprechen und Denken.


Die Beziehungen zwischen Sprechen und Denken bilden ein altes
philosophisches Problem. Schon Platon hat gelegentlich bemerkt, daß das
Sprechen ein lautgewordenes Denken, das Denken ein stilles Sprechen
sei (Sophistes). Dieser Identifizierung von Sprechen und Denken, die
beides solchermaßen in eins setzt, daß eines ohne das andere unmöglich
erscheint, steht jene Auffassung gegenüber, die zwischen dem Denken und
Sprechen streng scheidet und die Sprache nur als eine Art Gewand oder
äußere Hülle des Gedankens ansieht, welche dem Denken lediglich zum
Zwecke der Mitteilung gegeben und ihm unabhängig davon eher schädlich
sei als nütze (Lehre der Mystiker).


Wie man zwischen diesen extremen Theorien entscheiden soll, hängt von
den Ergebnissen einer anzustellenden psychologischen Analyse ab. Wenn
wir auf uns achten, sobald wir mit einer Sache gedanklich beschäftigt
sind, so finden wir, daß die Funktionen des Denkens meist an die
Elemente der Sprache gebunden sind. Wir denken vermittels der Worte,
die wir zu Sätzen aneinanderreihen und deren Sinn wir verstehen. Auch
dann, wenn wir den Verlauf unserer Gedanken nicht anderen mitteilen,
sondern still für uns denken (stilles Denken), ist dieser Prozeß
meist an Worte und daraus gebildete Sätze geknüpft. Danach würde
Platon recht zu haben scheinen, daß alles Denken ein sprachliches,
ein Denken ohne Sprache mithin nicht möglich sei. Nun aber gibt es
in unserem Bewußtsein zweifellos gewisse dem sprachlichen Denken
verwandte Vorgänge, die sich ohne jede Hilfe von Worten lediglich durch
Verknüpfungen von Vorstellungen auf Grund der Inhalte der Wahrnehmung
und des Gedächtnisses vollziehen. Beispiele dafür sind die Fülle von
Vorstellungen der Erinnerung und Einbildung, die in jemandem erwachen,
der etwa in reifem Alter die Stätten seiner Jugend betritt, oder der
Pläne zu einer Reise zurechtlegt in Gegenden, die ihm durch früheren
Aufenthalt ganz oder zum Teil bekannt sind. In diesen und ähnlichen
Fällen können alle Wortvorstellungen im Bewußtsein fehlen, und doch in
dem Vorstellenden Erkenntnisse und Entschlüsse von Bedeutung reifen.
Will er diese freilich sich völlig klar zu Bewußtsein bringen oder
gar anderen mitteilen, so muß er sie in Worte fassen (sprachlich
formulieren); konzipiert aber hat er sie doch ohne jede Beihilfe der
Sprache.


Damit hätte die psychologische Analyse des Verhältnisses von Denken und
Sprechen zwei verschiedene Arten des Denkens ergeben: ein sprachliches
und ein unsprachliches, in der neueren Psychologie (so von B. Erdmann)
als formuliertes und intuitives Denken bezeichnet. Diese
beiden Arten des Denkens sind jedoch nicht gleichwertig. Ohne Zweifel
steht das formulierte Denken seinen Leistungen nach unvergleichlich
über dem intuitiven, und dem letzteren kommt ein gewisser Wert
überhaupt nur dadurch zu, daß uns die Möglichkeit gegeben ist, das bloß
intuitiv Gedachte in Worten zu formulieren. Wäre diese Möglichkeit uns
versagt, so ständen wir darin auf der Stufe der Tiere, die — ebenso
wie die Kinder vor Beginn der Spracherlernung — nur die Fähigkeit des
intuitiven, nicht aber des formulierten Denkens besitzen. Aus diesem
Grunde haben manche Psychologen es vermieden, das intuitive Denken
überhaupt als ein Denken im eigentlichen Sinne zu bezeichnen, und den
Begriff Denken auf das formulierte beschränkt. Wie man sich in der
Psychologie zu dieser rein terminologischen Frage stellen mag, soll
hier nicht weiter erörtert werden. Den Zwecken der Logik jedenfalls,
bei deren Untersuchung der Formen des Denkens allein das formulierte
in Betracht kommt, ist es angepaßter, den Begriff des Denkens, wo er
verwandt wird, stets im Sinne des formulierten zu verstehen.





Diese propädeutisch für die Logik entwickelte Bestimmung, die das
Denken ganz allgemein als einen Inbegriff von an die Funktionen der
Sprache gebundenen Vorgängen kennzeichnet, betont zwar die Bedeutung
der Sprache für das Denken, identifiziert diese mit jenem aber
keineswegs. Hören wir beispielsweise einen Vortrag in einer uns
unbekannten Sprache, so werden unseren Ohren zwar Schallwirkungen,
dem Gehörsinn zwar Geräusche, die wir als Worte deuten, dem Verstande
aber keine Gedanken vermittelt. Das Denken (sowohl das stille, das
wir für uns vollziehen, wie das laute formulierte Denken) ist also
wohl an die Mittel der Sprache gebunden, seinem Wesen nach aber ganz
etwas anderes als diese. Das bloße Wort ist an und für sich Schall
und Rauch; erst das Verständnis des Wortes ermöglicht den Gedanken.
Worte sind mithin Träger, wenn wir zu anderen sprechen, Vermittler
von Gedanken; nicht sie, sondern ihre Bedeutungsinhalte bilden
die Grundlagen des Denkens. Darum rufen zwei- oder mehrdeutige Worte
(Äquivokationen) leicht Mißverständnisse hervor; darum bedarf jede
auf genaues Verständnis der Teilnehmer abzielende Erörterung oder
Auseinandersetzung einer Terminologie, innerhalb deren jedes nicht
eindeutige Wort in fest umgrenztem, nicht mißzuverstehendem Sinne
bestimmt ist.


Nichtsdestoweniger sind die Elemente der Sprache für das Denken in
seinen beiden Formen des Eigendenkens und des Nachdenkens
(das letztere im Sinne des Verständnisses von Gehörtem und Gelesenem)
so bedeutungsvoll, daß andere wie Wortvorstellungen dabei im
Bewußtseinsbestande völlig fehlen können. Diese Auffassung widerspricht
einer bereits alten, weit verbreiteten Theorie, die das Denken —
wenn nicht etwa ganz in ein Verknüpfen bzw. Trennen oder Zerlegen von
Vorstellungen auflöst — so doch ohne das Vorhandensein von
Vorstellungen der gedachten Gegenstände als unmöglich erklärt[4].
Demnach komme das Verständnis der Worte in uns dadurch zustande, daß
wir uns die durch sie bezeichneten Objekte anschaulich vorstellen,
und zwar gemeinhin durch abstrakte Allgemeinvorstellungen
jener Objekte. So hat z. B. Locke gelegentlich gemeint,
der Gattungsbegriff „Dreieck“ werde gedacht durch die abstrakte
Allgemeinvorstellung eines Dreiecks, welches weder schiefwinklig
noch rechtwinklig, weder gleichseitig noch gleichschenklig noch
ungleichseitig, sondern dieses alles und zugleich nichts davon sei.


Schon George Berkeley (1684-1753) hat gegenüber dieser
Theorie darauf hingewiesen, daß es nach einer sorgfältigen Prüfung,
die er angestellt habe, abstrakte Allgemeinvorstellungen dieser
Art nicht gebe. Was man mit der Vorstellung eines Dreiecks,
das weder schiefwinklig noch rechtwinklig, weder gleichseitig
noch gleichschenklig noch ungleichseitig sei, meine, wisse er
nicht. Er seinerseits könne in seinem Bewußtsein beim Denken nur
Einzelvorstellungen entdecken, die als solche Repräsentanten
der gesamten Gattung bilden. Der Sinn des Wortes „Dreieck“ z. B.
könne verstanden werden durch die Vorstellung eines beliebigen
Dreiecks, das in sich die gesamte Gattung „Dreieck“ repräsentiere.
Aber es sei auch sehr wohl möglich, ihn lediglich auf Grund des
Wortes zu erfassen und ohne jegliche Vermittlung einer
Vorstellung. (Ähnliches später bei Schopenhauer.)


Die neuere experimentelle Psychologie des Denkens hat diese Auffassung
glänzend bestätigt. Arbeiten von Bühler, Messer, Ach u. a. haben
einwandfrei erwiesen, daß wir ganze Zusammenhänge denken können,
ohne daß auch nur die geringste Vorstellung der gedachten Objekte in
unserem Bewußtsein wach wird, dergestalt, daß Sinn und Verständnis
lediglich in und mit den Worten gegeben ist[5]. Daraus folgt, daß das
Wort für das Denken — zum mindesten für das entwickelte Denken
— einen ungleich wichtigeren Faktor bedeutet als die Vorstellung.
Wort und Begriff verhalten sich — nach einem treffenden Ausspruch
Riehls — zueinander wie Organ und Funktion. Wohl ist es
beinahe die Regel, daß — infolge der Tatsachen der Assoziation
und Reproduktion — Vorstellungen unser Denken begleiten, die uns
die gedachten Gegenstände optisch, akustisch oder wie sonst immer
repräsentieren. Aber diese Vorstellungen sind nicht Bedingungen
des Denkens: d. h. sie gehören nicht notwendig dazu; sondern sie
bilden lediglich eine Art Denk-Hilfen zum schnelleren und
besseren Verständnis, die je nach dem Gegenstande des Denkens und
den individuellen Eigentümlichkeiten des Denkenden fehlen können, ja
sogar beim entwickelten Denken des reifen Menschen, besonders wo
es sich um abstrakte oder häufig wiederholte Gedankengänge handelt,
überaus oft fehlen. Demgegenüber wird natürlich das Kind erheblich
mehr Sachvorstellungen im Bewußtsein haben als der Erwachsene; denn
hier sind die Assoziationen zwischen Wort und Vorstellung noch frisch
und nicht durch jahrelange Übung und Gewohnheit so mechanisiert, daß
dem Worte das Verständnis unmittelbar, nicht durch die Hilfe einer
Vorstellung folgt.


2. Die Gegenstände des Denkens und
die Bedeutung der Begriffe.


Gegenstand des Denkens kann alles werden, was in irgendeiner Gestalt
in unser Bewußtsein eingeht: die räumlich-ausgedehnten Objekte
der sog. „Außenwelt“ mit ihren Farben, Tönen, Gerüchen und deren
Beziehungen untereinander ebenso wie die psychischen Phänomene des
Denkens und Vorstellens, Fühlen und Wollens. Sieht man von der oben
gekennzeichneten Art des intuitiven Denkens ab, so kann ein Gegenstand
erst dann von uns gedacht werden, wenn er benannt ist. Für das
Denken ist es an und für sich gleichgültig, wie man einen Gegenstand
bezeichnet. Wenn es jemandem einfiele, der erfinderisch genug dazu
wäre, sich eine eigene Sprache zu schaffen, so könnte er darin
auf seine Weise alles ausdrücken, wie es ihm beliebte (Geheimsprachen,
Diplomatensprachen); nur die Möglichkeit einer Verständigung mit
anderen wie Eingeweihten wäre für ihn dann aufgehoben. Da aber die
Sprache gemeinhin den Bedürfnissen der Mitteilung dient, ist es
erforderlich, daß die Verbindung zwischen Wort und Bedeutung für alle
die, welche Gedachtes mitteilen und Mitgeteiltes verstehen wollen, eine
den Sprachgewohnheiten nach in gewissen Grenzen beharrende sei.


Gegenüber der gewaltigen Fülle von Objekten, die als mögliche
Gegenstände des Denkens in unser Bewußtsein eingehen, hat das
menschliche Denken eine Leistung von hervorragender Ökonomie
geschaffen. Die psychologischen Tatsachen der Erinnerung und des
Wiedererkennens, des Vergleichens und Unterscheidens, der Abstraktion
und Determination haben es mit sich gebracht, daß das Denken nicht
je ein besonderes Wort für jeden einzelnen Inhalt des Bewußtseins
geprägt, sondern immer ganze Gruppen ähnlicher Objekte unter einem
gemeinsamen Namen zusammengefaßt hat. Diesem allmählich
sich entwickelnden Prozeß der Benennung der Gegenstände analytisch
nachzugehen, ist Sache der Psychologie, speziell dort, wo sie über
den Ursprung und die Entwicklung der Sprache zu handeln hat, und
führt über den Rahmen einer rein logischen Untersuchung hinaus. Was
man gemeinhin in der Logik als Frage nach dem Ursprung der
Begriffe bezeichnet, ist nichts anderes wie dieses Problem der
Zusammenfassung ganzer Gruppen von Objekten unter einem Namen.
Denn als Begriff bezeichnet die neuere Logik gemeinhin die
Bedeutung eines Wortes, mithin das, was wir verstehen, wenn wir die
Worte einer uns bekannten Sprache vernehmen (... „doch ein Begriff muß
bei dem Worte sein“; Goethe, Faust). Der Prozeß der Begriffsbildung
ist danach mit dem der Spracherzeugung und Sprachentwicklung aufs
engste verwachsen und die Frage nach der Entstehung der Begriffe kein
eigentlich logisches, sondern psychologisches Problem.


Um so mehr ist für die Logik die Frage nach der Leistung und dem Wert
der Begriffe wesentlich. Verstehen wir zunächst ganz allgemein unter
einem Begriff den Bedeutungsinhalt eines bekannten Wortes, so besteht
die Leistung eines Begriffes darin, einen größeren oder kleineren
Ausschnitt aus der Welt der Objekte durch ein einziges Wort bequem für
das Denken zugänglich zu machen. In dieser Beziehung des Begriffes auf
einen engeren oder weiteren Kreis von Gegenständen vermittels eines
einzigen Wortes liegt seine Bedeutung; zugleich wurzelt darin
seine wesentlichste Eigenschaft, der Charakter der Abstraktheit.
Alle Begriffe an und für sich sind ihrem Wesen nach abstrakt. Die
übliche Unterscheidung zwischen Konkret und Abstrakt bezieht sich
nicht auf Begriffe, sondern auf Gegenstände (Riehl). Begriffe haben
stets abstrakten Charakter, selbst diejenigen, in denen wir die
konkretesten Dinge denken. Begriffe von Individuen sind dabei weniger
abstrakt als Begriffe, die sich auf Arten oder Gattungen beziehen
(z. B. Napoleon, Verona im Vergleich zu: Türke,
Koralle); Begriffe von der Allgemeinheit wie Menschheit,
Schönheit, Wachstum (sog. Kollektivbegriffe)
sind wiederum von abstrakterer Natur als Gattungsbegriffe wie:
Mensch, schön und wachsen. Der Grad der
Abstraktheit eines Begriffes richtet sich dabei nach dem Maße, in dem
sein Gegenstand der Anschauung näher oder ferner steht. Die höchsten
und allgemeinsten Begriffe sind mithin die am meisten, die niedersten
und speziellsten die am wenigsten abstrakten.





Heben wir aus dem Bisherigen das Wesentliche hervor und ziehen wir
daraus die notwendigen Konsequenzen. Wir denken die Objekte der äußeren
und inneren Welt mit ihren Qualitäten und Beziehungen nicht in den
Wahrnehmungen der Sinne, nicht in den Vorstellungen der Erinnerung,
Einbildung oder Abstraktion, die unser Bewußtsein erfüllen, auch nicht
in den Worten, mit denen wir diese Objekte bezeichnen, sondern in und
mit den Begriffen, die uns durch Worte vermittelt und gegeben,
einen mehr oder weniger großen Umkreis von Objekten zu einem einzigen
Gegenstand des Denkens erheben. Was Begriffe sind, kann jeder an sich
selbst beobachten, der den Sinn der Bezeichnungen einer ihm bekannten
Sprache versteht. Den Begriff „Lieblichkeit“ versteht jeder, der ihn
hört und mit der deutschen Sprache vertraut ist, auch ohne daß er
sich etwa irgendwelche Objekte von lieblichem Aussehen oder Klange
vorstellte, oder eine daraus gebildete abstrakte Allgemeinvorstellung
in ihm wach würde. Was in mir vorgeht, wenn ich das Wort „Lieblichkeit“
in dem Urteil: „Lieblichkeit ist ein Geschenk Gottes“ denke, ist in
der Tat keine besondere Vorstellung (obschon das wohl der Fall sein
könnte!), insbesondere keine abstrakte Allgemeinvorstellung, die durch
Abstraktion und Determination aus tausend oder noch mehr lieblichen
Gegenständen meiner Wahrnehmungen und Erinnerungen gewonnen wäre,
sondern ist ein unmittelbares Wissen und Verstehen dessen, was mit dem
Worte gemeint ist (in der neueren Psychologie bei Bühler benannt als:
„Gedanke“; bei Ach als: „Bewußtheit“). Ich könnte die Bedeutung des
Wortes, wenn man es von mir verlangte, definieren; ich könnte, falls
diese Definition nicht exakt genug ausfiele, zum mindesten den Sinn des
Wortes beschreiben, durch Beispiele erläutern oder durch Gleichnisse
versinnbildlichen. Kurzum: dieses Wissen um die Bedeutung des Wortes
macht seinen Begriff aus. Der Begriff ist danach logisch seiner
Definition gleich zu erachten, nur daß der Begriff implicite
(unentfaltet) enthält, was die Definition (oder Begriffsbestimmung)
explicite (entfaltet) darlegt (vgl. A. Riehl, Beiträge zur
Logik, 2. A. S. 12 f.). An dieser Theorie wird auch dadurch nichts
erschüttert, daß die Begriffe des gemeinen Volkes andere sind wie die
der Wissenschaft. Den vollkommenen Begriff eines Gegenstandes
hat nur der, der ihn in wissenschaftlicher Weise zu bestimmen vermag.
Dem nichtwissenschaftlichen Zwecken angepaßten Denken der großen Menge
genügt es, wenn es den Sinn der sprachlichen Bezeichnungen, die seinen
Wortschatz bilden, in nichtwissenschaftlicher Weise zu bestimmen
weiß. Es ist ein ideales Ziel aller Volksbildungsversuche, die
unklaren Begriffe der Menge zu immer klareren zu erheben. Ein Begriff
des praktischen Denkens ist um so klarer, je mehr seine Definition
den wissenschaftlich gesicherten Ergebnissen über seinen Gegenstand
entspricht. Alle Popularisierung von wissenschaftlichen Resultaten
führt darum, wo es maßvoll und zweckentsprechend geschieht, zu einer
Klärung der Begriffe des Volkes und damit zu einem höheren Stande der
Volksbildung überhaupt. „Vollkommen“ sind die Begriffe der Wissenschaft
(mit Ausnahme gewisser grundlegender mathematischer Begriffe) auch nur
in relativem Sinne oder ihrer idealen Forderung nach. Gilberts
Begriff der elektrischen Anziehung (vor 1600) — für seine Zeit höchst
bedeutsam — ist nach Lage der Dinge unendlich viel ärmer als der
moderne Begriff der Elektrizität. Aber auch dieser Begriff wiederum ist
nur in höchst relativem Sinne als „vollkommen“ zu bezeichnen, wie wir
denn hoffen dürfen, daß eine fortschreitende Erkenntnis auch unseren
Begriff der Elektrizität einmal als ärmlich und unzureichend erkennen
wird.


3. Das Wesen des Begriffes und sein
Inhalt.


In und mit jedem Begriff, der in unser Denken eingeht, erfassen wir
einen eigentümlichen Inhalt, der diesen Begriff bestimmt, ihn
zugleich als besonderen Begriff kennzeichnet und von allen anderen
Begriffen unterscheidet. Nehmen wir beispielsweise den Begriff
„Schwan“, so versteht man darunter, wofern man mit den zoologischen
Eigentümlichkeiten dieses Tieres vertraut ist, einen großen, sehr
langhalsigen, aber kurzbeinigen Schwimmvogel von der Art der
Entenvögel, mit an der Spitze abgeplattetem Schnabel, der in der
gemäßigten und kalten Zone lebt, in der nördlichen Halbkugel weiß, in
der südlichen ganz oder teilweise schwarz gefärbt ist. Der Begriff
„Schwan“ hat mithin zum Gegenstand eine Art der Schwimm-,
genauer der Entenvögel; als Inhalt die besonderen Eigenschaften
des sehr langen Halses, der kurzen Beine, des abgeplatteten Schnabels
usw., die den Schwan von anderen Schwimmvögeln unterscheiden und ihn
als Schwan kenntlich machen.


Der Inhalt eines Begriffes ist es danach, der das Wesen des
Begriffes ausmacht. Bestehend aus dem Inbegriff der Merkmale, die den
betreffenden Gegenstand charakterisieren, bildet er dasjenige Element,
durch das wir den Begriff als das, was er ist, denken und ihn von
allen anderen Begriffen absondern. Der sog. logische Grundsatz der
Identität (in der traditionellen Logik zumeist an unpassendem
Platze in der Urteilslehre erwähnt), dargestellt durch die Formel:
„A ist A“, besagt nichts anderes wie, daß jeder Begriff,
bestimmt und gekennzeichnet durch einen ihm zugehörigen Inhalt, von
uns als mit sich selbst identisch und verschieden von allen anderen
Begriffen gedacht wird. („Jeder Begriff ist mit sich selbst identisch.“)


Ein Begriff ist das, was er ist, durch seinen Inhalt. Begriffe
sind einander gleich (identisch), auch wenn sie mittels
verschiedener Worte sprachlich fixiert sind, sofern in ihnen der
gleiche Inhalt gedacht wird (Grundsatz der Synonyme). Begriffe sind
verschieden, auch wenn sie durch ein und dasselbe Wort
ausgedrückt werden, wofern in ihnen ein verschiedener Inhalt gedacht
wird (Grundsatz der Äquivokationen). Der Begriff darf also nicht etwa
als eine Art „stetiger Funktion“ des Wortes gedeutet werden, an das
er geknüpft ist. Worte können abweichende Bedeutung haben je nach
dem Zusammenhang, in den sie eingeordnet sind, und damit also auch
verschiedenen, wenn auch zumeist verwandten Begriffen dienen. Schon
daraus allein ergibt sich, was sich in einem späteren Zusammenhange
noch deutlicher erweisen wird, daß Begriffe an und für sich
unselbständige Elemente des Denkens sind. Alles Denken geschieht
durch Urteilen oder Fragen, und das Fragen hat, wie sich noch zeigen
wird, seiner logischen Funktion nach selbst wieder Urteilscharakter.
Das Urteil ist, logisch wie psychologisch genommen, dem Begriff (und
auch dem Schluß) gegenüber das Ursprünglichere; es ist mithin das
Formelement des Denkens, zu dem sich die Begriffe etwa verhalten
wie Protoplasma, Kern und Membran zur Zelle als dem Formelement
des organischen Lebens.


Der Inhalt eines Begriffes zerfällt nach den Merkmalen, die in ihm
enthalten sind, in einen Inhalt im engeren und im weiteren Sinne.
Der Inhalt im engeren Sinne oder konstituierende
Inhalt ist der Inbegriff der Merkmale eines Gegenstandes, ohne die
dieser schlechthin nicht gedacht werden kann, weil sie ihm seinem
Wesen nach als bestimmend und darum notwendig zugehören (wesentliche
oder notwendige Merkmale); der Inhalt im weiteren Sinne oder
auch mögliche Inhalt ist der Inbegriff derjenigen Merkmale, die dem
Gegenstande seinem Wesen nach zukommen können, aber nicht
notwendig zukommen müssen (mögliche oder unwesentliche Merkmale).
Insofern nun alles, was von einem Gegenstand urteilsmäßig ausgesagt
werden kann, entweder dem Inhalt im engeren oder dem Inhalt im weiteren
Sinne angehören muß, nennt man den Inbegriff dieser beiden auch den
prädikativen (aussagbaren) Inhalt eines Begriffes.




Diese Scheidung sei durch ein Beispiel verdeutlicht. Unter dem
Begriff „Uhr“ versteht man ganz allgemein eine von Menschen
geschaffene Einrichtung, deren Zweck es ist, entsprechend der
Einteilung des Tages in 24 Stunden, der Stunde in 60 Minuten usw. die
Zeit anzugeben. Diese beiden Eigenheiten (1. Einrichtung durch den
Menschen und 2. zeitmessender Zweck) bilden die wesentlichen
Merkmale des Begriffes „Uhr“, die dessen konstituierenden Inhalt
ausmachen, ganz gleich, ob es sich um eine Sonnenuhr, Sanduhr,
Pendeluhr oder Federwerkuhr handelt. Der mögliche Inhalt
des Begriffes ist dahingegen unendlich viel reicher. Man kann je
nach den besonderen Umständen von der Uhr aussagen, daß sie ein
nützliches oder wertloses Geschenk für die Menschheit sei; daß sie
als zeitmessendes Instrument ein zweckmäßiges oder unzweckmäßiges
Zahlensystem als Einteilungsmaßstab zu ihrer Voraussetzung habe, daß
sie aus Gold, Silber, Kupfer, Stahl gefertigt sei u. a. m. Kurzum:
der mögliche Inhalt des Begriffes umfaßt alle Merkmale, die ihm unter
Umständen zukommen können, d. h. mit seinen wesentlichen Merkmalen
verträglich sind.




Zu dieser Unterscheidung kommen noch fernere. Die Merkmale, die den
Inhalt eines Begriffes bilden, sind entweder innere, d. h.
solche, die man gewinnt, wenn man den Gegenstand des Begriffes in sich
selbst analysiert („innere Analyse“); oder auch äußere (besser:
Beziehungsmerkmale, Relationsmerkmale), d. h. solche, die sich aus der
Vergleichung des betreffenden Gegenstandes mit anderen ergeben. Mit
Rücksicht auf die letzteren hat man auch von einem „relativen Inhalt“
gesprochen, der gleich dem Inbegriff der Beziehungsmerkmale eines
Begriffes ist. Endlich sind die Merkmale eines Begriffes entweder
qualitative oder quantitative; ursprüngliche oder abgeleitete; eigene
oder gemeinsame (vgl. B. Erdmann, Logik I2, Kap. 23).


Es ist ersichtlich, daß für die Bestimmung eines Begriffes nicht
der mögliche, sondern der konstituierende Inhalt in Frage kommt.
Der konstituierende Inhalt als Inbegriff der notwendigen Merkmale
begründet den Begriff; der mögliche Inhalt ist demgegenüber logisch
als vom konstituierenden abhängig und ableitbar zu bezeichnen.
Will ich einen Begriff denken, so ist es nötig, daß ich mit
seinen konstituierenden Merkmalen vertraut bin (d. h. ich muß sie
wissen, obschon es nicht notwendig ist, daß sie mir alle
zugleich bewußt sind); will ich einen Begriff definieren,
so ist es nötig, daß ich seine konstituierenden Merkmale angebe. Es
ist demgegenüber aber weder für das Denken noch die Definition eines
Begriffes erforderlich, daß ich auch alle seine möglichen Merkmale
kenne oder anzugeben weiß; denn diese sind jederzeit aus dem Inbegriff
der wesentlichen Merkmale ableitbar, insofern als zum möglichen
Inhalt alles gehört, was dem notwendigen nicht widerspricht. Darum
haben manche Logiker unter dem „Inhalt“ eines Begriffes überhaupt
nur den konstituierenden verstanden. Darum soll auch hier, wo nicht
ausdrücklich zwischen beiden Arten des Inhalts unterschieden wird,
überall, wo vom Inhalt schlechthin die Rede ist, der konstituierende
gemeint sein.




Konstituierender und möglicher Inhalt eines Begriffes stehen
zueinander in relativem Verhältnis. Der Wandel der Begriffe
im Laufe der Zeiten bringt es mit sich, daß heute als einem Begriff
notwendiges Merkmal gedacht wird, was gestern noch als möglich und
darum unwesentlich galt und umgekehrt. Ebenso können Merkmale —
entsprechend der Verschiedenheit der menschlichen Kenntnisse und
Erfahrungen — dem einen als konstituierende gelten, die dem anderen
als nur mögliche und darum unwesentliche erscheinen.




4. Der Umfang des Begriffes und sein
Verhältnis zum Inhalt.


Die Zahl der notwendigen Merkmale, die den konstituierenden Inhalt
eines Begriffes bilden, ist entsprechend der Verschiedenheit der
Begriffe verschieden groß. Je nach der Größe dieser Zahl ist der
Umkreis der Objekte, auf die der Begriff sinngemäß Anwendung findet,
kleiner oder größer. Bezeichnet man den Inbegriff der Merkmale eines
Begriffes als dessen Inhalt, so den Inbegriff der Arten
(Unterarten, bzw. Exemplare), auf die der Begriff sich bezieht, als
seinen Umfang, sein Anwendungsgebiet oder auch, wie
neuerdings vorgeschlagen worden ist, sein Geltungsbereich
(Riehl). Der Umfang des Begriffes ist keine Zahlengröße; er wird nicht
dadurch vermehrt oder vermindert, daß es eines der unter ihm gedachten
Objekte mehr oder weniger auf der Welt gibt; er ist vielmehr eine
logische Größe die — in funktionaler Abhängigkeit von der
Größe des Inhalts stehend — dadurch größer oder kleiner wird, daß der
Begriff seinem Inhalt nach auf einen größeren oder kleineren
Umkreis von Objekten bezogen werden muß.


Die Beziehungen zwischen dem Inhalt und dem Umfang eines Begriffes
lassen sich leicht an der Hand eines Beispiels ableiten. Determiniert
man etwa den Begriff „Uhr“ durch das Merkmal der besonderen
Herstellungsweise seines Gegenstandes, so wird dadurch sein Inhalt
reicher, sein Umfang ärmer; determiniert man den so gewonnenen Begriff
(Ankeruhr, Pendeluhr usw.) etwa durch die Angabe des Materials, aus
dem der Gegenstand gebildet ist (Gold, Silber, Stahl usw.), so wird
abermals der Inhalt reicher, der Umfang ärmer. Setzt man das fort, so
findet man stets, daß mit der Bereicherung des Inhalts (Determination)
der Umfang vermindert; mit der Verringerung des Inhalts (im
Gegensatz zur Determination das Verfahren der Abstraktion)
der Umfang vermehrt wird. Für das Verhältnis von Inhalt und
Umfang eines Begriffes ergibt sich danach das logische Gesetz, daß der
Umfang — als vom Inhalt abhängige Größe — um so ärmer ist,
je reicher der Inhalt, und umgekehrt um so reicher, je ärmer der
Inhalt.


Inhalt und Umfang haben in ihrer Größe sowohl nach oben wie nach unten
hin Grenzen. Da ein Begriff ohne Inhalt nicht denkbar ist, so bildet
ein einziges konstituierendes Merkmal den kleinsten Inhalt
eines Begriffes. Diese inhaltsärmsten Begriffe mit nur einem einzigen
konstituierenden Merkmal haben den größten Umfang. Also: der
Umfang eines Begriffes kann nie größer werden, als wenn sein Inhalt
bei dem Minimum „ein Merkmal“ angekommen ist. Und umgekehrt:
die Begriffe mit dem ärmsten Umfang, also diejenigen, die
sich nur noch auf einen einzigen raum-zeitlich bestimmten Gegenstand
beziehen (z. B. auf die blaue Grotte bei Capri in dem Augenblicke ihrer
Entdeckung durch Kopisch im Jahre 1826; auf Cäsar im Augenblicke seiner
Ermordung; auf den ersten geschichtlich bekannten Ausbruch des Vesuvs
im Jahre 79 v. Chr.) haben den reichsten Inhalt, den ein Begriff
haben kann. Dem ärmsten Inhalt (= 1) entspricht demnach der reichste
Umfang; dem ärmsten Umfang (= 1) der reichste Inhalt. Oder: zwischen
Inhalt und Umfang eines Begriffes besteht eine Beziehung, die wir in
einer Formel ausgedrückt schreiben können: 1maximum
= maximum1, wobei
1 = minimum ist.


5. Arten und Ordnungsreihen
der Begriffe, Kategorien.


Für die Einteilung der Begriffe können mehrfache Gesichtspunkte in
Betracht kommen. Wenn wir Begriffe mit nur einem einzigen Merkmale
einfache nennen, dann können Begriffe, deren Inhalt aus einer
Mehrheit von Merkmalen besteht (ungeachtet ihrer Einheitlichkeit
als Begriffsformen), zusammengesetzte heißen. Ein Begriff
nähert sich also der Einfachheit durch Abstraktion, wird
dagegen um so zusammengesetzter, je mehr man ihn determiniert.
Zusammengesetzte Begriffe sind nach der Art ihrer Zusammensetzung
entweder möglich oder unmöglich. Das unterscheidet sie
von Vorstellungen und Urteilen. Vorstellungen sind wirklich oder
nichtwirklich; Urteile wahr oder falsch; Begriffe
allein sind möglich oder unmöglich (Verwandtes bei J. Geyser). Mögliche
Begriffe sind solche, deren Inhalt aus miteinander verträglichen
Merkmalen, unmögliche solche, deren Inhalt aus miteinander
unverträglichen Merkmalen zusammengesetzt ist. Da nun die
Merkmale, die den Inhalt eines Begriffes bilden, selbst wiederum
Begriffe sind, die einen bestimmten Inhalt haben, so sind damit
auch die Begriffe in miteinander verträgliche und unverträgliche
eingeteilt. Unverträgliche Begriffe sind z. B. alle, wie man
sagt, kontradiktorisch-entgegengesetzten Begriffe, das sind
solche, deren einer ausschließt, was in dem Inhalt des anderen
gedacht ist (z. B. schön und nichtschön; frei und nichtfrei; Sklave und
Nichtsklave). Dabei nennt man schön und frei wohl auch positive,
nichtschön und nichtfrei negative, unfrei und unschön
limitative (privative) Begriffe, obschon die letzteren nur ihrer
Form, nicht ihrem Inhalt nach von den negativen abweichen. Ein
aus kontradiktorisch-entgegengesetzten Merkmalen zusammengesetzter
Begriff bildet eine sog. „contradictio in adiecto“ (zu deutsch:
„Widerspruch im Beiwort“; z. B. „nichtfremder Fremdling“, „unbekannter
Bekannter“). Eine „contradictio in adiecto“ kann auch zustande
kommen durch die Verbindung zweier sog. konträr-entgegengesetzter
Merkmale im Inhalt eines Begriffes. Konträr-entgegengesetzte
Begriffe sind solche, deren Inhalt gegensätzliche Bestimmungen enthält,
die sich zumeist einander ausschließen, ohne daß sie sich aber immer
einander ausschließen müßten (z. B. schön und häßlich; hoch und
niedrig; gut und schlecht; links und rechts; gesund und krank; Mann und
Weib). Der Begriff „schwarzer Schimmel“ bildet eine „contradictio
in adiecto“, weil das Merkmal „schwarz“ das in „Schimmel“ gedachte
wesentliche Merkmal „weiß“ ausschließt. Analoges gilt für Begriffe wie
„weißer Neger“, „viereckiger Kreis“, „rundes Quadrat“. Wohl aber sind
Begriffe wie „guter Bösewicht“, „reitender Fußgänger“, „wacher Träumer“
gelegentlich möglich, weil ein Bösewicht eben unter Umständen
auch einmal gut, ein Fußgänger auch einmal reiten, ein Träumer auch
einmal wach sein kann. Zu den unmöglichen Begriffen gehören schließlich
diejenigen, in denen durch Determination ein Merkmal hinzugefügt wird,
das schon im Stammbegriff selbst als wesentlich enthalten ist (z. B.
„weißer Schimmel“, „toter Leichnam“, „kahle Glatze“, „alter Greis“).


Mit dem Vorstehenden ist die Einteilung der Begriffe noch nicht
beschlossen. Der Begriff „Körper“ ist, wie man sagt, nach seinen
konstitutiven Merkmalen Gattungsbegriff gegenüber den
verschiedenen Arten der Körper (feste, flüssige, gasförmige); diese
wiederum sind Artbegriffe gegenüber jenem. Begriffe stehen
also nach der Beschaffenheit ihres Inhalts (und demzufolge auch
ihres Umfangs) zueinander in dem Verhältnis der Über- und
Unter- sowie der Nebenordnung. Gattungsbegriffe sind
ihren Artbegriffen übergeordnet; Artbegriffe ihrem Gattungsbegriffe
untergeordnet; Artbegriffe einer und derselben Gattung sind einander
nebengeordnet. Hierzu kommt noch eine weitere Scheidung: die in
Individual- und Kollektivbegriffe. Individual- (oder Einzel-)
begriffe sind solche, deren Gegenstand ein nicht mehr in Arten
einzuteilendes Individuum ist (z. B. Helmholtz, Gaurisankar, Madrid,
Schlacht an der Lorettohöhe im Mai 1915). Diese sind wiederum entweder
allgemeine (Gesamtbegriffe), wenn in ihnen das Individuum
schlechthin und ganz im allgemeinen gedacht ist; oder spezielle
(Spezialbegriffe), wofern in ihnen das Individuum raum-zeitlich
oder wie sonst immer speziell bestimmt gedacht ist. So umfaßt der
Gesamtbegriff „Napoleon“ eine Reihe von Spezialbegriffen, wie z. B.:
Napoleon als Knabe, als Feldherr, als Kaiser, als Gatte und Vater,
als Schriftsteller, als Verbannter u. a. m. Kollektivbegriffe
sind demgegenüber solche, deren Gegenstand durch die Zusammenfassung
einer Anzahl von Gegenständen zu einem Gegenstand gebildet ist (so
z. B. häufig durch die Zusammenfassung von Merkmalen, die bestimmten
Gattungen oder Arten gemeinsam sind). Beispiele dafür sind: Staat;
Papsttum; Schönheit; Reichtum; Menschheit; Weisheit; Religiosität;
Freiheit.


Die Unterschiede der Über- und Unterordnung haben nur relativen
Charakter: ein und derselbe Begriff kann seinem übergeordneten
gegenüber Art, seinem untergeordneten gegenüber Gattung sein. Nur
die Einzelbegriffe, in welche die Artbegriffe allmählich durch immer
zunehmende Determinierung ihres Inhaltes auslaufen, sind frei von
dieser Relativität. Sie bleiben als Individualbegriffe allen höheren
Arten und Gattungen untergeordnet und können nicht mehr zu Art- oder
Gattungsbegriffen selbst werden. Das gleiche gilt im umgekehrten Sinne
von den höchsten Begriffen, also denen, die den ärmsten Inhalt und
weitesten Umfang haben: sie bleiben gegenüber allen anderen Begriffen
immer Gattungen, weil es ihnen gegenüber keine höheren Gattungen mehr
gibt.




Über das Verhältnis von Gattungs- und Artbegriffen lassen sich
unter Hinzunahme der oben dargestellten Beziehungen zwischen
Inhalt und Umfang der Begriffe leicht folgende Tatsachen ableiten:
Gattungsbegriffe haben gegenüber ihren Artbegriffen einen ärmeren
Inhalt, aber reicheren Umfang; Artbegriffe haben gegenüber ihrem
Gattungsbegriffe einen reicheren Inhalt, aber ärmeren Umfang. Die
Bestimmungen, um die der konstituierende Inhalt eines Artbegriffes
reicher ist als der seines Gattungsbegriffes, gehören dem Inhalt
des Gattungsbegriffes bereits als mögliche Merkmale an; denn
ein Gattungsbegriff wird zum Artbegriff nur durch Determinierung
seines Inhalts, und die Merkmale, durch die man ihn determiniert,
müssen ihm folglich schon vordem als mögliche Merkmale zugehören.
Der Inhalt eines Gattungsbegriffes umfaßt die seinen Arten
gemeinsamen wesentlichen Merkmale, unter Abstraktion von den
nichtgemeinsamen, die in den Arten, wie man zu sagen pflegt, die
„artbildenden Unterschiede“ (differentiae specificae) bilden.
Der Umfang eines Gattungsbegriffes ist gleich dem Inbegriff
der Umfänge aller seiner Arten. Der Umfang eines Artbegriffes deckt
sich also mit einem Teil des Umfangs seines Gattungsbegriffes
und ist selbst gleich dem Inbegriff der Umfänge aller der ihm
untergeordneten Arten (Unterarten oder Individuen). Artbegriffe sind
ihrem Gattungsbegriffe unmittelbar untergeordnet; die Individuen
dieser Arten ebendemselben Gattungsbegriffe mittelbar; und ebenso:
Gattungsbegriffe sind ihren Arten unmittelbar, den Individuen dieser
Arten mittelbar übergeordnet.




Durch die Beziehungen der Über- und Unterordnung schließen sich die
Begriffe miteinander zu Reihen zusammen, in denen man von immer
inhaltsärmeren und umfangsreicheren zu immer inhaltsreicheren und
umfangsärmeren Begriffen hinauf- und hinabsteigen kann. Nennen wir
den Inbegriff aller in solchem Verhältnis zueinander stehender
Begriffe eine Ordnungsreihe des Denkens, so ergibt sich, daß
wir die Begriffe noch in solche gleicher und verschiedener
Ordnungen scheiden können. Aber auch diese Scheidung ist nur
in relativem Sinne gültig; denn nach oben laufen ja die
Ordnungsreihen des Denkens durch immer höhere Gattungsbegriffe
mehr und mehr zusammen, um schließlich in einer höchsten gleichwie
gearteten Spitze zu enden. Nach unten gehen sie im Gegensatz dazu in
immer breitere Verzweigungen auseinander, die sich mit zunehmender
Determinierung immer mehr verästeln. Diese Verzweigungen darf man
sich nun nicht etwa als voneinander getrennte und streng geschiedene
vorstellen. Man muß sie vielmehr so versinnbildlichen, daß sie einander
beständig kreuzen, ineinander übergehen und miteinander in mannigfach
verschlungene Beziehungen treten. Ein und derselbe Begriff kann
entsprechend seinem Inhalt verschiedenen Ordnungsreihen angehören,
je nach dem Gesichtspunkte, von dem aus man ihn zum Gliede einer
Einteilung macht, und bildet damit allemal einen Kreuzungspunkt, an dem
die Reihen ineinander überfließen.


Das Ganze der menschlichen Begriffe bildet also ein anschaulich
kaum zu versinnbildlichendes System, in dem die untere Grenze durch
jene Begriffe gebildet wird, in denen wir bei dem reichsten Inhalt
und dem ärmsten Umfang gewisse raumzeitlich bestimmte individuelle
Gegenstände denken (z. B. Cäsar im Augenblicke seiner Ermordung, die
Zerstörung des Tempels zu Jerusalem im Jahre 70 n. Chr. Geb., den
Abbruch der diplomatischen Verhandlungen zwischen Österreich-Ungarn
und Serbien am 25. Juli 1914). Ihnen gegenüber stehen an der Spitze
aller Begriffe die sog. Kategorien (oberste Denkformen), die
bei dem ärmsten Inhalt den größten Umfang haben. Das Wort „Kategorien“
(zu deutsch: Aussageformen) stammt von Aristoteles, der in
seinen logischen Schriften zehn solcher höchsten Begriffe aufzählt,
und zwar: „Substanz, Quantität, Qualität, Relation, Raum, Zeit, Lage,
haben, tun, leiden“. Demgegenüber versuchen bereits die Stoiker
eine Verbesserung, indem sie erklären, der höchste Begriff sei der des
„etwas überhaupt“; dieser wiederum zerfalle in vier Unterabteilungen,
die da sind: „Substanz oder Ding, notwendige Eigenschaft, unwesentliche
Beschaffenheit, Beziehung“. Kant stellt zwölf Kategorien auf,
und zwar als Kategorien der Quantität: Einheit, Vielheit,
Allheit; als Kategorien der Qualität: Realität, Negation,
Einschränkung; als Kategorien der Relation: Substanz, Ursache,
Gemeinschaft; als Kategorien der Modalität: Möglichkeit,
Dasein und Notwendigkeit; während Schopenhauer glaubt, alle
Kategorien auf eine einzige, auf die der Kausalität, reduzieren
zu können. — In der neueren Logik werden zumeist drei Arten
oberster Begriffe angenommen, und zwar am häufigsten: 1. Begriffe von
Dingen (Substanzen) als dem selbständigen Sein; 2. Begriffe
von Eigenschaften einschließlich Zuständen und Veränderungen
(Akzidentien) als dem unselbständigen Sein oder Sein in einem anderen;
3. Begriffe von Beziehungen (Relationen) als den Verhältnissen, die
zwischen mindestens zwei Dingen, Eigenschaften oder Beziehungen durch
Unterscheidung und Vergleichung gedacht werden. Damit ist gesagt: alle
Begriffe, in denen wir denken, sind entweder Ding-, Eigenschafts- oder
Beziehungsbegriffe, haben also zu Gegenständen entweder Dinge oder
Eigenschaften (bzw. Zustände und Veränderungen) oder Beziehungen.
Demgegenüber darf aber nicht übersehen werden, daß diese drei
Kategorien wiederum unter einer höheren Gattung zusammenfallen,
worauf bereits die Stoiker, neuerdings Hamilton, aufmerksam
gemacht haben: unter der des Gegenstandes oder des Seienden
überhaupt. Alle Begriffe sind — insofern etwas in ihnen gedacht
werden muß, wenn sie mit Recht diesen Namen tragen sollen — Begriffe
von einem Etwas überhaupt oder, wie wir dafür sagen wollen, Begriffe
von Gegenständen überhaupt. Die Gegenstände zerfallen dann in
die obersten Arten der Dinge, Eigenschaften und Beziehungen.






[4] So schon Aristoteles in seinem Satze: „οὐδέποτε
ἄνευ φαντάσματος ἡ ψυχὴ νοεῖ“ (niemals denkt die Seele ohne
Vorstellungen).







[5] Zur Orientierung sei empfohlen: Joseph Geyser,
Einführung in die Psychologie der Denkvorgänge, Paderborn 1909, ferner:
N. Braunshausen, Einführung in die experimentelle Psychologie
(ANuG Bd. 484); E. v. Aster, Einführung in die Psychologie (ANuG
Bd. 492).










II. Die Lehre vom Urteil.





1. Arten und Ordnung der Urteile.


Alles Denken ist in seinem weitesten Sinne Urteilen oder Fragen. (Das
Schließen ist keine selbständige Art des Denkens, sondern, wie sich
zeigen wird, eine Art des Urteilens, und zwar ein mittelbares oder
vermitteltes Urteilen im Gegensatz zum unmittelbaren.) Der Frage
gegenüber ist das Urteil das Ursprünglichere; denn die Frage hat,
wie zu erörtern sein wird, ihrer logischen Beschaffenheit nach das
Urteil zur Voraussetzung. Die traditionelle Logik hat die Bedeutung
der Frage für das Denken und ihr Verhältnis zum Urteil im allgemeinen
stiefmütterlich behandelt. Das soll hier vermieden werden; indessen
setzt die logische Analyse der Frage die des Urteils voraus und muß
darum zweckmäßig an den Schluß der Urteilslehre gestellt werden.


Urteilen heißt, um es zunächst allgemein zu sagen, von einem
Gegenstande als logischem Subjekt etwas aussagen, was diesem — sei
es eine Eigenschaft (Zustand, Veränderung) oder eine Beziehung — als
logisches Prädikat zukommt. In dieser Beziehung zwischen dem Gegenstand
der Aussage (Subjekt = S) und der eigentlichen Aussage selbst
(Prädikat = P) liegt das Wesen des Urteils; sie macht seinen
Charakter aus und bedingt seine Verschiedenheit von anderen Faktoren
des Seelenlebens, von Vorstellungen und Begriffen. Vorstellungen —
seien es solche der Wahrnehmung, Erinnerung oder Einbildung — sind,
wie schon in anderem Zusammenhange betont, wirklich oder
nichtwirklich; Begriffe sind der Zusammensetzung ihres Inhalts
nach möglich oder nichtmöglich; Urteile allein sind
wahr oder falsch. Wahrheit und Falschheit sind also
kennzeichnende Eigentümlichkeiten, die von allen Produkten unseres
Seelenlebens allein dem Urteil zukommen.


Die traditionelle Logik pflegt für die Einteilung der Urteile das von
Kant im Anschluß an scholastische Unterscheidungen entworfene
Schema zugrunde zu legen, das besagt: Urteile sind der Quantität
nach: allgemeine (alle S sind P) oder
besondere (einige S sind P) oder einzelne
(S ist P); der Qualität nach: bejahende
(S ist P) oder verneinende (S ist nicht
P) oder unendliche (S ist non-P); der
Relation nach: kategorische (S ist P)
oder hypothetische (wenn Q R, dann S
P) oder disjunktive (S ist entweder P
oder P1); der Modalität nach: problematische
(S kann P sein) oder assertorische (S ist
tatsächlich P) oder apodiktische (S muß P
sein)[6]. Dieses Schema hat indessen durch die neuere Logik (so schon
durch Schopenhauer, durch Herbart) so zahlreiche Umgestaltungen
erfahren, daß es auch hier in veränderter Fassung zugrunde gelegt
werden darf.


Urteile sind nach ihrem Bestande entweder einfache oder
zusammengesetzte; nach ihrer Beziehung auf das Wirkliche entweder
Real- oder Idealurteile. Einfache Urteile sind solche, deren
Analyse nur ein Subjekt und ein Prädikat; zusammengesetzte
solche, deren Analyse entweder mehrere Subjekte oder mehrere Prädikate,
im ganzen also mehrere einfache Urteile als Glieder des Bestandes
ergibt. Realurteile sind solche, in denen wir die ausgesagte
Beziehung als vom Denken unabhängig wirklich, Idealurteile
solche, in denen wir diese nur im Gedachtwerden wirklich voraussetzen.
Von den Idealurteilen kommen für die logische Analyse vor allem
die mathematischen und logischen Urteile in Betracht. Diese sollen
als Urteile über die Beziehungen zwischen Formen und Größen
Formalurteile heißen, im Gegensatz zu den Realurteilen als
Urteilen über die Vorgänge und Beziehungen der Wirklichkeit (daher:
Wirklichkeitsurteile, Tatsachenurteile). Die Scheidung der Urteile
in Real- und Idealurteile wird erst in einem späteren Zusammenhange
Bedeutung gewinnen; die in einfache und zusammengesetzte ist bereits
hier wichtig.


Für die logische Gliederung der Urteile nach Gattungen und Arten
ist die Einteilung der einfachen Urteile grundlegend; sie gilt
mittelbar auch für die zusammengesetzten, insofern als diese ja
aus einfachen Urteilen gebildet sind. Die einfachen Urteile
sind nach der Inhaltsbestimmung ihres Subjektsbegriffes entweder
Subjekt-unbestimmte, auch Impersonalien genannt (z. B. „es
regnet, es klopft“) oder Subjekt-bestimmte (S ist P);
die Subjekt-bestimmten Urteile wieder nach der Beschaffenheit ihres
Subjekts entweder Gattungs- oder Einzel- (generelle
oder individuelle) Urteile, nach der Beschaffenheit ihres Prädikats
entweder Inhärenz- oder Relationsurteile. Inhärenzurteile
sind ferner entweder Qualitätsurteile (z. B. „Die Bienen
sammeln Honig“) oder klassifikatorische (z. B. „Bienen sind
Insekten“) oder normative Urteile (z. B. „Du sollst lernen“);
Relationsurteile sind entweder quantitative oder
qualitative (S ist größer, schöner als P)
sowie entweder kausale (S bewirkt P) oder
existentiale (S existiert). In einem Schema angeordnet
sieht demnach die Einteilung der einfachen Urteile folgendermaßen aus:



  Diagramm der   einfachen Urteile






Die zusammengesetzten Urteile sind je nach der Art ihrer
Zusammensetzung entweder Beurteilungen oder Urteilsverbindungen
oder Urteilsgefüge. Beurteilungen — auf der Grenze der
zusammengesetzten Urteile zu den einfachen stehend — sind solche
Aussagen, deren Subjekt selbst wieder ein Urteil ist. Sie zerfallen
in die Arten der verneinenden (S ist nicht P),
quantitativ- und modal-bestimmenden Urteile; die zu
zweit genannten wieder in universale und partikuläre
(alle S sind P; einige S sind P); die
zuletzt genannten in apodiktische, assertorische
und problematische Behauptungen (S ist notwendig,
tatsächlich, möglicherweise P). Urteilsverbindungen
sind solche zusammengesetzte Urteile, in denen mehrere einfache
Urteile entweder kopulativ (S1 und S2
sind P) oder konjunktiv (S ist P1 und
P2) oder divisiv (S ist teils P1,
teils P2) miteinander verknüpft sind. Urteilsgefüge
endlich sind Urteilszusammensetzungen, in denen eine Mehrheit von
Urteilen in eine entweder ausschließende oder begründende
Beziehung zueinander gerückt sind; die ersteren (S ist
entweder P1 oder P2) heißen disjunktive,
die letzteren (wenn Q R, dann S P)
hypothetische Urteilsgefüge. Verdeutlichen wir die Arten der
zusammengesetzten Urteile gleichfalls an Hand eines Schemas, dann
ergibt sich:



  Diagramm der zusammengesetzten Urteile



2. Logische Theorie des Urteils.


Die logische Analyse des Urteils legt ihrer Untersuchung das elementare
bejahende Urteil von der Form „S ist P“ zugrunde. Was für
dieses als gültig erwiesen ist, muß mutatis mutandis auch für
die noch so kompliziert zusammengesetzten Urteile gelten, da jene aus
diesen gebildet sind.


Das Urteil verhält sich zum Satz wie der Begriff zum Worte, mit dem er
verbunden ist. Der Satz ist also mehr als die äußere Hülle des Urteils;
er ist Träger, Vermittler des im Urteil enthaltenen Gedankens, wie
das Wort Träger, Vermittler des mit ihm verknüpften Begriffes ist.
Nichtsdestoweniger ist zwischen der grammatischen Analyse des Satzes
und der logischen Analyse des Urteils ein strenger Unterschied zu
ziehen. Grammatisch mag ein Satz auch aus noch so vielen Bestandteilen
zusammengesetzt sein (Subjekt, Prädikat, Objekt, näheren Bestimmungen
des Ortes, der Zeit usw. als grammatischen Kategorien); logisch
sind alle Urteile zweigliedrig (so schon Beneke; auch Wundt,
Erdmann, Geyser). Nur eine grammatisierende Logik, (welche die
Logik entweder mit der Grammatik identifiziert oder beider Grenzen
durcheinanderfließen läßt), vermag die Annahme zu vertreten, daß ein
Urteil logisch mehr oder weniger als zwei Glieder haben könne. Und nur
eine psychologisierende Logik vermag der grammatisierenden darin
beizupflichten, indem sie nämlich die psychologische Frage nach dem
Vorstellungsbestande des Urteilens der logischen Frage nach dem Aufbau
des Urteils substituiert. In dem elementaren Urteil: „S ist
P“ ist „S“ grammatisch Subjekt, „ist“ Kopula und
„P“ Prädikat oder Objekt; logisch dagegen „S“ Subjekt und
das „P-sein des S“ Prädikat. Mögen wir von hier aus auch
zu den grammatisch verwickeltsten Urteilsformen aufsteigen, logisch
wird sich allemal zeigen, daß sie nur aus zwei Gliedern bestehen:
dem Subjekt als dem Gegenstand, über den, und dem
Prädikat, als dem Gegenstand, der ausgesagt wird.





  
    	
      logisches Subjekt:
    
    	
      logisches Prädikat:
    
  

  
    	
      ↓
    
    	
      ↓
    
  

  
    	
      ein Knabe
    
    	
    starb
    
  

  
    	
      ein siebenjähriger Knabe
    
    	
    starb nach kurzer Krankheit

    
  

  
    	
      ein siebenjähriger blonder Knabe
    
    	
    starb nach kurzer Krankheit in den Armen seiner
    Mutter

    
  

  
    	
      ein siebenjähriger blonder Knabe, der sich beim Baden erkältet
      hatte
    
    	
    
    starb nach kurzer Krankheit in den Armen seiner Mutter an einer
    Lungenentzündung

    
  








Das gleiche gilt auch, obwohl es gelegentlich bestritten worden
ist, für die sog. „verkürzten Urteile“ oder „Urteilsworte“ (z. B.
„komm“, „bleibe“, „Hilfe!“, „stirb“), deren logischer Sinn soviel ist
wie „ich will, daß du kommst“, „ich will, daß du bleibst, hilfst“
usw., wobei „ich“ logisches Subjekt, „will, daß du kommst“ logisches
Prädikat ist. Noch an Hand einer anderen Art von Urteilen hat man
versucht, die Zweigliedrigkeit der Urteile in Zweifel zu ziehen, und
zwar an der Hand der Subjekt-unbestimmten Urteile oder Impersonalien.
Inwiefern auch hier der erhobene Einwand haltlos ist, wird sich
zeigen, wenn von dieser Urteilsart im speziellen die Rede sein wird.





Damit ist für die Frage nach dem Wesen des Urteils zunächst so viel
gewonnen, daß jedes Urteil seinem logischen Aufbau nach aus zwei
materialen Gliedern bestehe, die im Urteilsakt in eine bestimmte
Beziehung zueinander gerückt werden. Diese Beziehung zwischen Subjekt
und Prädikat, d. i. die eigentlich prädikative (aussagende)
Beziehung oder Form des Urteils ihrem Wesen nach zu bestimmen,
ist die weitere Aufgabe der logischen Analyse des Urteils.


Sieht man von allen Besonderheiten psychologisierender oder
grammatisierender Urteilstheorien ab[7], so kann man die bisher
entwickelten Auffassungen in zwei Gruppen scheiden. Die eine glaubt,
die Inhalts-, die andere die Umfangsbeziehungen zwischen
dem Subjekts- und dem Prädikatsbegriff als die für die Theorie des
Urteils maßgebenden betrachten zu müssen. Die ersteren werden danach
als Inhaltstheorien, die zweiten als Umfangstheorien
bezeichnet. Der Gegensatz dieser Auffassungen ist ein so weit
reichender, daß sich im Anschluß daran geradezu von verschiedenen
Richtungen der Logik sprechen läßt, deren eine als
Inhaltslogik, deren andere als Umfangslogik anzusprechen
ist.




Zu den Umfangstheorien gehört die älteste und
verbreitetste Annahme über das Wesen des Urteils, die sog.
Subsumtionstheorie (vertreten durch Aristoteles, Lambert,
Kant, Hegel). Sie deutet die Urteilsbeziehung zwischen Subjekt und
Prädikat so, daß der Umfang des Subjektsbegriffes unter den Umfang
des Prädikatsbegriffes subsumiert sei. Das Subjekt werde
also als Art zu dem Prädikat als Gattung gedacht. In
dem Urteil „Kunst bringt Gunst“ z. B. sei „das Gunst-bringende“
Gattungsbegriff gegenüber dem Begriff „Kunst“ als einer
seiner Arten; „die Kunst“ mithin unter den Begriff „Gunst-bringendes“
subsumiert. — Dieser Theorie verwandt ist eine zweite, die sog.
Identitätstheorie des Umfangs (vertreten z. B. durch
Ploucquet; in reiferer Form durch W. Hamilton in der sog. Lehre
von der Quantifikation des Prädikats und deren Anhängern
Thompson, de Morgan). Ihr zufolge seien im Urteil Subjekts- und
Prädikatsbegriff ihrem Umfang nach als gleich groß (identisch)
gedacht. In der Behauptung „Alle Rosen tragen Dornen“ sei der
Umfang des Begriffes „Dornen-tragendes“ nicht größer als der des
Begriffes „alle Rosen“; denn der Subjektsbegriff „alle Rosen“
schränke den sonst weiteren Umfang des Begriffes „Dornen-tragendes“
auf seinen eigenen Umfang ein. Das Urteil müsse genau genommen also
heißen: „Alle Rosen sind dornentragende Rosen.“ — Als Vertreter
der Umfangslogik kommen neben den Genannten auch alle Anhänger der
mathematischen Logik in Betracht. Diese deuten das Urteil
sowohl im Sinne der Subsumtions- wie der Identitätstheorie des
Umfangs, wobei die Inhaltsbeziehungen völlig verloren gehen. Sie
schreiben in mathematischem Gewande für Urteile wie „Kochsalz ist
Chlornatrium“: „S = P“, für Urteile wie „Silber ist ein
Metall“: „S ( P“, indem sie die Gleichheitsbeziehungen
des Umfangs durch =, die Subsumtionsbeziehungen durch ( wiedergeben.
Nehme man beide Symbole zusammen, dann lasse sich das Wesen des
Urteils darstellen durch den Ausdruck: S ( P. — Von
den Inhaltstheorien sei hier nur die sog. Identitätstheorie
des Inhalts erwähnt (vertreten durch H. St. Jevons, in anderer
Gestalt durch Lotze). Nach ihr sei das Wesen des Urteils darin
zu suchen, daß in ihm Subjekt und Prädikat als inhaltsgleich
(inhaltsidentisch) gedacht werde. Die Behauptung: „Ein Teil der
Menschen ist farbenblind“ bedeute mithin soviel wie: „Einige Menschen
(unter denen jedoch nur die Farbenblinden zu verstehen sind) sind
farbenblinde Menschen.“ — (Ausführliche Darstellung und Kritik
dieser Urteilstheorien bei B. Erdmann, Logik I2, Kap. 43.)




Für die Bestimmung des Wesens des Urteils ist zunächst davon
auszugehen, daß sowohl dem Subjekts- wie dem Prädikatsbegriff ein
Inhalt und ein Umfang zukommt, die im Urteil zueinander in eine
bestimmte logische Beziehung treten. Wie aber schon die Lehre vom
Begriff zeigte, daß der Umfang eine vom Inhalt abhängige Größe sei,
so ergibt auch die Analyse des Urteils, daß die Umfangsbeziehungen
eine Folge der Inhaltsbeziehungen, diese mithin die primären
und für die Theorie des Urteils maßgebenden sind. Darüber, ob zwei
Begriffe miteinander in das Verhältnis von Subjekt und Prädikat treten
können, entscheiden nicht die Beziehungen ihres Umfangs, sondern
ihres Inhalts. Die Begriffe „Gold“ und „Metall“ haben nur
darum einen Teil ihres Umfangs gemeinsam, weil sie einen Teil ihrer
konstituierenden Merkmale gemeinsam haben, dergestalt, daß „Gold“ zur
Art gegenüber der Gattung „Metall“ wird. Daß sie also miteinander zu
dem Urteil „Gold ist ein Metall“ zusammentreten können, hängt von der
Beschaffenheit ihrer Merkmale, mithin ihres Inhalts, nicht von der
ihres Umfangs ab.


Die sich daraus ergebende Auffassung des Urteils erweist sich mithin
als eine Inhaltstheorie. Die Frage, vor der die logische
Analyse nunmehr steht, lautet: Welcher Art sind im Urteil die
Inhaltsbeziehungen zwischen Subjekts- und Prädikatsbegriff?


Der Erörterung dieser Frage seien drei elementare Urteile von der
Form „S ist P“ zugrunde gelegt: 1. Atome (im Sinne der
Lehre Demokrits) sind unteilbar; 2. ebene Dreiecke sind Flächen, die
von drei geraden Linien begrenzt werden; 3. der brave Mann denkt an
sich selbst zuletzt. Nehmen wir das erste dieser Urteile, so erweist
sich der Prädikatsbegriff „unteilbar“ als ein notwendiges Merkmal
des Subjektsbegriffes „Atom“. Alle Merkmale des Unteilbaren sind
also in dem Inhalt des Begriffes „Atom“ enthalten. Der Inhalt des
Subjektsbegriffes „Atom“ ist aber reicher als der des Prädikats.
„Unteilbar“ kann als Merkmal auch dem Unkörperlichen zukommen; das Atom
dagegen ist gerade dadurch gekennzeichnet, daß es körperlich,
d. h. ausgedehnt ist. Der Inhalt des Prädikatsbegriffes verhält sich
also zu dem des Subjektsbegriffes so, daß er mit einem Teil
dieses identisch ist; und die Beziehung zwischen Subjekts- und
Prädikatsinhalt ergibt sich als eine Beziehung unvollständiger
Gleichheit. Nehmen wir das zweite Urteil: „Ebene Dreiecke sind Flächen,
die von drei geraden Linien begrenzt werden.“ In diesem enthält das
Prädikat alle notwendigen Merkmale, die dem Subjektsbegriff zukommen,
mit anderen Worten: es definiert diesen. Nicht im Prädikat enthalten,
obschon daraus ableitbar, sind dagegen alle möglichen Merkmale des
Subjekts, die dessen Inhalt im weiteren Sinne bilden. Auch hier also
herrscht die Beziehung vor, daß der Prädikatsbegriff mit einem Teil
des Gesamtinhalts des Subjektsbegriffes (und zwar mit dem Inhalt im
engeren Sinne) identisch ist, abermals eine Beziehung unvollständiger
Gleichheit. Ebendasselbe ergibt sich an Hand des dritten Beispiels:
„Der brave Mann denkt an sich selbst zuletzt.“ In diesem ist das
Prädikat ein abgeleitetes oder mögliches Merkmal des Subjektsbegriffes;
es hat also zu diesem die Beziehung, daß es mit einem Teil von dessen
Inhalt (und zwar mit einem Teil des Inhalts im weiteren Sinne)
identisch ist, wiederum also wie oben die Beziehung unvollständiger
Gleichheit. Sehen wir von den Differenzen dieser drei Beziehungsarten
ab, dann muß das Verhältnis unvollständiger Inhaltsgleichheit
zwischen Subjekts- und Prädikatsbegriff als ein dem Urteil
eigentümliches anerkannt werden.


Die Frage nach dem Wesen des Urteils ist damit aber nicht gelöst.
Auch zwei nicht im Urteil aufeinander bezogene Begriffe können
miteinander in dem Verhältnis unvollständiger Inhaltsgleichheit
stehen, nämlich dann, wenn sie einen Teil ihrer Merkmale gemeinsam
haben (z. B. Kranich und Vogel [gemeinsam alle Merkmale des Vogels];
Empfindung und Atom [gemeinsam das Merkmal der Einfachheit]; Schimmel
und Schnee [gemeinsam das Merkmal des Weißen]). Was unterscheidet
die Beziehung unvollständiger Inhaltsgleichheit im Urteil
von dieser vom Urteil unabhängigen? — Die Antwort auf diese Frage
hat davon auszugehen, daß in jedem Urteil der Prädikatsbegriff den
Subjektsbegriff in und vermöge jener unvollständigen Gleichheit ihrer
Inhalte determiniert. Wann und wie wir auch urteilen, immer
hat die Beziehung zwischen Subjekt und Prädikat den Zweck, den Inhalt
des Subjekts für den vorliegenden Fall um den Inhalt des Prädikats zu
bereichern. Einen Begriff um ein Merkmal „bereichern“ heißt dabei:
ihn so denken, daß sein Inhalt den Inhalt jenes Merkmals in sich
enthält, wobei notwendige Merkmale notwendige bleiben, mögliche zu
wirklichen werden. Heiße der Begriff, der determiniert wird,
„S“, der, durch welchen determiniert wird, „P“, so
bedeutet die Determination des „S“ durch „P“ soviel wie:
„P ist in S enthalten“ oder: „P bildet einen
Teil des Inhalts von S“. Alle Determination von Begriffen
erfolgt also durch Urteile, und Urteilen ist selbst nichts
anderes als Determinieren. Die Begriffsbildung als Vorgang der
Determination setzt mithin das Urteilen voraus; oder, wie schon früher
betont: Urteile, nicht Begriffe, sind die Formelemente
des Denkens. Kurz gesagt: Zu der Beziehung unvollständiger
Inhaltsgleichheit zwischen zwei Begriffen kommt im Urteil noch das
hinzu, daß der Subjektsbegriff durch das Prädikat determiniert
wird; oder: der Inhalt des Prädikatsbegriffes ist nicht nur einem Teile
des Subjektsinhaltes gleich, sondern er bildet selbst diesen
Teil. Er ist mithin dem Subjektsinhalt logisch immanent oder
auch, wie wir dafür sagen können: er ist vermöge des Urteilsgedankens
diesem logisch eingeordnet. Damit ergibt sich als Wesen des
Urteils die Einordnung des Prädikats- in den Subjektsinhalt;
als Theorie des Urteils eine Einordnungstheorie, wie wir sie im
Anschluß an die Namengebung ihres Begründers B. Erdmann (vgl. Logik
I2, S. 358 f.) nennen wollen. Drücken wir die Einordnungsbeziehung
zwischen Subjekt und Prädikat symbolisierend durch einen Pfeil
aus, dann können wir als Form des elementaren Urteils schreiben:
„S ← P“, wobei die Pfeilrichtung andeutet, daß das
„P“ dem „S“ eingeordnet ist, nicht umgekehrt[8].


Daraus ergibt sich, daß das Urteil keine Verbindung oder Trennung von
Begriffen, keine Zerlegung eines Begriffes in seine Teilbestimmungen
ist, sondern vielmehr das eigentümliche logische Verhältnis zweier
Begriffe, durch das der Inhalt des einen (Prädikat) als ein Teil
des Inhalts des anderen (Subjekt) gedacht wird. Die vermeintliche
analysierende Trennung von Subjekt und Prädikat als Voraussetzung des
Urteils und ihre im Urteil selbst erfolgende Ineinssetzung ist also
kein logischer, sondern lediglich ein sprachlicher Vorgang,
dem gewisse, für die Logik bedeutungslose psychologische Funktionen
vorangehen. Begriff und Urteil sind nichts prinzipiell voneinander
Verschiedenes. In und mit jedem Begriff denken wir einen bestimmten
Inhalt, dem ein ganzer Inbegriff von Merkmalen, in und mit jedem Urteil
einen Inhalt, dem dieses oder jenes bestimmte Merkmal logisch immanent
ist. Begriffe sind mithin sozusagen kristallisierte Urteile,
Urteile sich bildende Begriffe. Mögliche Begriffe
entsprechen formal-gültigen, unmögliche formal-ungültigen
Urteilen.




Nach dem Gesagten dürfen die Ausführungen über die
Umfangsbeziehungen zwischen Subjekt und Prädikat, die sich
aus der Beziehung der Einordnung ergeben, kurz sein. Bildet das
Prädikat einen Teil des Subjektsinhaltes, so kann sein Umfang
— als der eines Gliedes im Urteil — nicht kleiner und nicht größer
sein als der des Subjekts. Die Umfangsbeziehungen sind mithin die
der Identität, wobei der Prädikatsbegriff vom Subjekt, nicht
dieses von jenem abhängt. „Gold ist ein Metall“ bedeutet soviel
wie: alle Merkmale des Begriffes „Metall“ kommen dem Begriff „Gold“
zu und gelten dementsprechend von dem gesamten Umfang, von dem der
Begriff „Gold“ gilt. Jede Einschränkung des Subjektsumfanges (z. B.
im partikulären Urteil „einige S ← P“) schränkt also
entsprechend auch den Umfang des Prädikats ein; denn dieses wird
vom Subjekt nur soweit als gültig ausgesagt, wie das Subjekt selbst
seinem Umfang nach Anwendung findet.




3. Formale
und materiale Bedingungen der Urteilsgültigkeit.


Alle Urteile — (sofern wir von dem in der Lüge enthaltenen Spezialfall
beabsichtigter Täuschung absehen) — sind psychologisch mit dem
Bewußtsein der Wahrheit verbunden (Gewißheit; Überzeugtheit;
Geltungsbewußtsein; Glaube; englisch = belief) und erheben den
Anspruch darauf, von anderen als wahr angenommen zu werden. Das Denken
ist seinem Wesen und Ziel nach wahres Denken, und wo es dieses
Ziel nicht erreicht, da hat es seinen ihm ursprünglich eigenen Zweck
verfehlt.


Wahr nennen wir Urteile, wenn sie sowohl ihrer Form wie ihrem
Inhalt nach gültig, unwahr (oder falsch), wenn sie entweder
ihrer Form oder ihrem Inhalt nach ungültig sind. An jedem Urteil also
läßt sich wie zwischen Form und Inhalt so auch zwischen formaler und
materialer Gültigkeit unterscheiden. Die formale Gültigkeit
betrifft die logische Beziehung zwischen Subjekt und Prädikat; die
materiale die materialen Urteilsglieder, d. h. den Subjekts- und
Prädikatsbegriff selbst. Ein Urteil wie: „Voltaire telegraphierte von
Berlin nach Potsdam ...“ ist formal gültig, aber material ungültig,
weil es einen Anachronismus enthält, daher falsch. Das Urteil:
„Die Leiche erhebt sich und spricht ...“ ist bereits formal ungültig,
weil sein Prädikat dem konstituierenden Inhalt seines Subjektes
widerspricht, mithin auch material ungültig, also falsch. Daraus
ergibt sich, daß Urteile material ungültig und doch formal gültig
sein können — (nur für die mathematischen Urteile fällt formale und
materiale Gültigkeit zusammen); daß aber umgekehrt Urteile nicht formal
ungültig sein können, ohne es auch material zu sein. Die Bedingungen
der formalen Gültigkeit der Urteile sind mithin zugleich
mittelbare Bedingungen ihrer materialen Gültigkeit; die
Bedingungen der materialen Gültigkeit nicht aber solche der
formalen.


Besteht das Wesen des Urteils in der Einordnung des Prädikats in den
Subjektsinhalt, so können wir als erste vornehmlichste Bedingung
der formalen Gültigkeit eines Urteils die aufstellen, daß
einem Subjekt als Prädikat nur eingeordnet werden darf, was mit den
Merkmalen, die seinen konstituierenden Inhalt bilden, verträglich ist.
Das Subjekt also entscheidet darüber, was von ihm ausgesagt werden kann
und was nicht. Urteile sind demnach formal ungültig, mithin falsch,
wenn ihr Prädikat dem konstituierenden Inhalt des Subjektsbegriffes
irgendwie widerspricht. Diese Bedingung stellt den allgemeinen
logischen Grundsatz der Prädikation dar, den wir kurz formulieren
können: „Keinem Subjekt kann als Prädikat zukommen, was seinem
konstituierenden Inhalt irgendwie widerspricht.“


Dem allgemeinen Grundsatz der Prädikation nahe verwandt ist eine
zweite formale Bedingung der Urteilsgültigkeit, die besagt, daß
einem und demselben Subjekt in mehreren Urteilen nur solche
Merkmale als Prädikate eingeordnet werden dürfen, die einander
nicht ausschließen. Nehmen wir hinzu, daß solche Begriffe, deren
einer ausschließt, was in dem anderen als wesentlich gedacht ist,
kontradiktorisch-entgegengesetzte heißen, dann können wir im Sinne
dieser Bedingung auch schreiben: „Einem und demselben Subjekt dürfen
in mehreren Urteilen nicht einander kontradiktorisch-entgegengesetzte
Bestimmungen als Prädikate eingeordnet werden.“ Die Formulierung
dieser Bedingung bezeichnet die traditionelle Logik als logischen
Grundsatz des Widerspruches. Schon Aristoteles hat ihn als
ersten und gewissesten Grundsatz der Gültigkeit der Urteile erkannt und
ihn in den Worten zum Ausdruck gebracht: „Es ist unmöglich, daß etwas
ebendemselben unter den gleichen Voraussetzungen zukomme und auch nicht
zukomme.“ Leibniz erwähnt ihn in der Monadologie; Wolff
gibt ihm die Fassung: „Es kann etwas nicht zugleich sein und auch nicht
sein.“ In der neueren Logik hat er eine wechselvolle Geschichte gehabt,
die bisher nicht geschrieben ist. Erdmann formuliert ihn: „Es
ist undenkbar, daß dasselbe demselben unter denselben Voraussetzungen
zukomme und auch nicht zukomme.“


An der Hand des logischen Grundsatzes des Widerspruches läßt sich ein
dritter formaler Grundsatz der Urteilsgültigkeit leicht ableiten. Von
den beiden Urteilen der Form „S ← P“ und „S ←
nicht-P“ ist gesagt worden, daß sie als einander ausschließend
nicht zugleich gültig sein können. Eine geringe Überlegung lehrt
weiter, daß, wo eines dieser Urteile gültig ist, das andere ungültig
sein muß. Überall also, wo von einem und demselben Subjekt in mehreren
Urteilen kontradiktorisch-entgegengesetzte Bestimmungen ausgesagt
werden, ist, wenn eines dieser Urteile gültig, das andere notwendig
ungültig und umgekehrt. Eine dritte Möglichkeit gibt es nicht; das
folgt aus der Natur unseres Denkens ebenso unmittelbar, wie daß
2 × 2 = 4 und nicht = nicht-4 ist. Die traditionelle Logik nennt diesen
Satz den logischen Grundsatz vom ausgeschlossenen Dritten. Wir
können ihn kurz aussprechen in der Form: „Wenn von zwei Urteilen,
deren eines bejaht, was das andere verneint, eines als wahr gegeben
ist, dann ist notwendig das andere falsch und umgekehrt“; oder: „Wenn
von zwei Urteilen mit einem und demselben Subjekt, aber einander
kontradiktorisch-entgegengesetzten Prädikaten eines wahr ist, dann
ist notwendig das andere falsch und umgekehrt.“ — (Auch dieser
Grundsatz, zuerst aufgestellt von Aristoteles in mehreren abweichenden
Formulierungen, hat in der Geschichte der Logik mannigfach wechselnde
Auffassungen gefunden, die ihn zum Streitobjekt gemacht haben. Die
vorstehend entwickelte Fassung lehnt sich dem Inhalt nach an die von
Erdmann gegebene an.)


Wenden wir uns zu den Bedingungen der materialen Gültigkeit
der Urteile, dann können wir fürs erste festlegen: „Urteile sind
material gültig, wenn ihr Inhalt als unmittelbar gewiß einleuchtet“
(logischer Grundsatz der unmittelbaren Gewißheit). Daß es
solche Urteile gibt, hat bereits Aristoteles erkannt (Lehre von
den unbeweisbaren Wahrheiten). Descartes und Locke nennen sie
intuitive Erkenntnisse, weil sie sich dem Verstande unmittelbar
als gültig aufdrängen. Ein kennzeichnendes Merkmal besteht für sie
allemal in der Denkwidrigkeit ihres kontradiktorischen Gegenteils.
Das Urteil: „Gleiches zu Gleichem addiert gibt Gleiches“ ist
unmittelbar-gewiß für jeden, der den Sinn der Worte versteht; denn
sein kontradiktorisches Gegenteil ist ebenso unmittelbar jedem als
ungültig bewußt. Die unmittelbar-gewissen Urteile sind daher für alles
menschliche Denken notwendige und allgemeingültige
Wahrheiten. Beispiele für sie finden sich besonders unter den Urteilen
der Mathematik und Logik, also den Formalurteilen, und werden gemeinhin
als Axiome (Grundsätze) bezeichnet. Hierhin gehören der
logische und mathematische Grundsatz der Identität (als mathematischer
Satz: „Jede Größe ist sich selbst gleich“); der Grundsatz der
Drittengleichheit („Sind zwei Größen einer dritten gleich, so sind sie
untereinander gleich“); das Geradenaxiom („Zwischen zwei Punkten ist
die Gerade der kürzeste Weg“); das sog. Parallelenaxiom („Durch einen
Punkt läßt sich in einer Ebene zu einer Geraden nur eine Parallele
ziehen“); der allgemeine logische Grundsatz der Prädikation; die
logischen Grundsätze des Widerspruches, vom ausgeschlossenen Dritten,
der unmittelbaren Gewißheit u. a. m.


Von den unmittelbar-gewissen Urteilen zu scheiden ist eine zweite
Gruppe der Formalurteile, die wir — als aus den unmittelbar-gewissen
notwendig abgeleitete — mit dem Namen „mittelbar-gewisse Urteile“
bezeichnen wollen. Bilden die unmittelbar- und mittelbar-gewissen
Urteile zusammen das Reich der Gewißheit (Verstandeswahrheiten,
Vernunftwahrheiten; bei Leibniz: „vérités de raison“),
so steht diesen ein zweites Reich von Urteilen gegenüber, das
der Erfahrung. Erfahrungsurteile (Wirklichkeitsurteile,
Tatsachenurteile; bei Leibniz: „vérités de fait“) sind
solche, deren materiale Glieder irgendwie unmittelbar oder mittelbar
dem Bestande der Wahrnehmung oder Erinnerung entnommen sind,
wobei als Arten der Wahrnehmung vom logischen Standpunkte aus die
eigene und die fremde (mitgeteilte, überlieferte,
geschichtliche) Wahrnehmung zu unterscheiden sind. Mittelbar-gewisse
und Erfahrungsurteile haben nun miteinander gemeinsam, daß sie als
Bedingung ihrer materialen Gültigkeit einer zureichenden Begründung
bedürfen. Diese Bedingung können wir — als logischen Grundsatz
der zureichenden Begründung — formulieren: „Jedes Urteil, das
nicht unmittelbar gewiß ist, bedarf zum Erweise seiner materialen
Gültigkeit einer zureichenden Begründung.“ Die spezielle Art der
zureichenden Begründung von mittelbar-gewissen und Tatsachenurteilen
ist entsprechend dem Unterschiede dieser Urteilsarten verschieden.
Geht bei den mittelbar gewissen die Begründung als deduktive Ableitung
auf Urteile intuitiver Gewißheit sowie auf letzte Definitionen
zurück (ableitende Begründung), so besteht sie bei den
Erfahrungsurteilen entweder geradesweges in dem Hinweis auf die Daten
der Wahrnehmung (hinweisende Begründung), oder sie stützt sich
— ob als deduktive, induktive oder analogiemäßige Ableitung — letzten
Endes doch immer auf solche Urteile, deren Begründung nicht anders als
hinweisend gegeben werden kann. Spezielles darüber kann sich erst in
der Lehre vom Schlußverfahren sowie in der Methodenlehre ergeben.




Auch der logische Grundsatz der zureichenden Begründung hat
eine weit zurückreichende Geschichte. Angedeutet bei Plato und
Aristoteles, wird er zuerst von Leibniz als „Gesetz des
zureichenden oder bestimmenden Grundes“ („loi de la raison
suffisante ou déterminante“) ausdrücklich formuliert und als
logisches Prinzip der Tatsachenwahrheiten dem Satz des Widerspruches
als dem logischen Prinzip der Vernunftwahrheiten gegenüberstellt.
Leibniz aber wie sein gelehriger Schüler Christian Wolff vermengen
noch den logischen Grundsatz der zureichenden Begründung mit dem
allgemeinen Kausalgesetz (welches besagt, daß nichts, was geschieht,
ohne zureichende Ursachen ist, durch die es geschieht), eine
Unzulänglichkeit der logischen Analyse, die bereits von Crusius,
ebenso von Kant bemerkt, nichtsdestoweniger aber erst im neunzehnten
Jahrhundert (Schopenhauer) endgültig überwunden worden ist.







4. Das Subjektsglied der Urteile
und die Subjekt-unbestimmten Urteile.


Logisches Subjekt eines Urteils ist dasjenige Glied, von
dem ausgesagt, genauer: dem nach der Immanenz des Prädikats im Subjekt
ein Merkmal inhaltlich eingeordnet ist. Mag das Subjekt sprachlich —
nach dem Bestande der Worte, durch die es im Satze formuliert ist —
noch so zusammengesetzt sein, ja mag es grammatisch selbst in einem
vollständigen Satze bestehen: logisch ist es als Subjekt der
Aussage eine Einheit. Der Subjektsbegriff bildet den Gegenstand
der Aussage; dieser wiederum kann nach dem kategorialen Bestande des
Denkens ein Ding, eine Eigenschaft (einschließlich Zuständen und
Veränderungen) oder auch eine Beziehung sein. Der Subjektsbegriff
ist mithin entweder ein Ding-, ein Eigenschafts- oder ein
Beziehungsbegriff. Auch da, wo das logische Subjekt des Urteils selbst
wieder in einem Urteil besteht (z. B. bei den sog. „Beurteilungen“),
bleibt es begrifflich eine Einheit, der wie allen Begriffen nur
ein Inhalt zukommt, zu dem das Prädikat in der Urteilsbeziehung
der Einordnung gedacht ist.


Urteile sind als Subjekt-bestimmte nach der Beschaffenheit dieses
Subjekts entweder Gattungs- (generelle) oder Einzel-
(individuelle) Urteile. Beispiele der ersteren sind alle diejenigen,
deren Subjekt ein Gattungsbegriff („Der Wolf ist ein Raubtier“),
Beispiele der letzteren alle diejenigen, deren Subjekt ein Einzel- —
sei es ein Gesamt- oder Spezialbegriff — ist („Goethe hat ein hohes
Alter erreicht“).


Zu dieser Einteilung pflegt man in der traditionellen Logik (seit
Aristoteles und Apulejus) noch eine weitere hinzuzufügen, d. i. die
Scheidung der Urteile nach ihrer Quantität in allgemeine
(universale) und besondere (partikuläre) (alle, einige S ← P). Der Versuch einer Deutung dieser Urteilsarten bildet eines
der umstrittensten logischen Probleme. Sigwart hat die Theorie
aufgestellt, daß die Quantitätsbestimmung in den Urteilen „einige,
alle S ← P“ nicht ein zum Subjekt gehöriges logisches
Attribut, sondern vielmehr das Prädikat des Urteils sei
(Prädikatstheorie der quantitativen Bestimmung des Subjekts).
Der Sinn des Urteils „alle S ← P“ sei soviel wie: „die
S, die P sind, sind alle S“; der Sinn
des Urteils „einige S ← P“ soviel wie: „die S,
die P sind, sind einige S“. Diese Auffassung
hat zahlreiche Anhänger gefunden (u. a. Riehl). — Demgegenüber hat
B. Erdmann treffend darauf hingewiesen, es sei unerfindlich,
warum die Sprache, die sonst so logisch zu Werke gehe, diese
Verdrehung vornehme. Habe das Urteil „alle S ← P“ den
Sinn: „die S, die P sind, sind alle S“,
dann sei das scheinbare Prädikat „P“ nicht Prädikat, sondern
ein von vornherein zum Subjekt gehöriges logisches Attribut und die
Umfangsbestimmung des Subjekts (alle, einige) — scheinbar Attribut des
Subjekts — das Prädikat. Überprüfe man aber den Sachverhalt, so ergebe
sich, daß die beiden Urteile „alle S ← P“ und „einige
S ← P“ sich nicht durch ihr Prädikat, sondern durch
ihr Subjekt unterscheiden. In beiden werde ein und dasselbe
Prädikat „P“ einmal dem Subjekt „alle S“, das anderemal
dem Subjekt „einige S“ eingeordnet. Die Quantitätsbestimmung
„alle — einige“ habe demnach als quantitatives Attribut des
Subjekts keine prinzipiell andere logische Funktion wie etwa die
qualitativen Attribute „schön, gut, häßlich“ (Attributstheorie
der quantitativen Bestimmung des Subjekts). Die quantitativ bestimmten
Urteile seien mithin als Umfangsurteile von den nicht
quantitativ bestimmten — den Gattungs- und Einzelurteilen — als
Inhaltsurteilen zu scheiden (vgl. B. Erdmann, Logik I2, S.
468 ff.).


Demgegenüber ließe sich nun darauf hinweisen, daß die quantitativen
Bestimmungen „alle, einige“ nicht in ebendemselben Sinne
Inhaltsbestimmungen des Subjekts bilden können wie die qualitativen
Attribute „schön, häßlich“, weil sie ja nicht auf den Inhalt, sondern
auf den Umfang des Begriffes gehen. Auch ist offenbar die
Annahme von Umfangsurteilen schwer mit der Theorie des Urteils
in Einklang zu bringen, die, wie wir sahen, als Einordnungstheorie
zu den Inhaltstheorien des Urteils gehört. Aus diesen
Schwierigkeiten führt die dritte und letzte Theorie heraus, die darum
hier vertreten sei. Nach dieser sind die universalen und partikulären
Urteile nicht Urteile schlechthin, sondern Beurteilungen,
und zwar quantitativ bestimmende Beurteilungen. Der Sinn
der Aussage: „Alle S ← P“ ist soviel wie: das Urteil
S ← P gilt für alle S; der Sinn des
Urteils „einige S ← P“ soviel wie: das Urteil S ← P gilt für einige S (Beurteilungstheorie
der quantitativen Bestimmung des Subjekts). Aus diesem Grunde gehört
die Besprechung der universalen und partikulären Urteile nicht in
den vorstehenden Zusammenhang, sondern erst zu dem Abschnitt über
Beurteilungen.





Die bisherigen Ausführungen über das Subjektsglied des Urteils
beziehen sich durchgehends auf jene Art von Aussagen, die wir als
Subjekt-bestimmte bezeichnet haben. Von ihnen unterscheiden wir
nun diejenigen Urteile, denen zwar das Subjekt — wie man vielfach
angenommen hat, so Herbart (Lehrb. z. Einl. i. d. Phil. 5. A. §
63) — nicht fehlt, bei denen es aber inhaltlich unbestimmt
gelassen ist. Die traditionelle Logik hat diese Urteile nicht sehr
kennzeichnend „Impersonalien“ genannt (so auch Sigwart); andere — mit
dieser Namengebung nicht zufrieden — haben sie ganz unzutreffend als
„subjektslose Sätze“ gedeutet (Miklosisch, Marty). Glücklicher
ist demgegenüber die Bezeichnung von B. Erdmann, der „Prädikatsurteile“
vorschlägt. Aber auch diese Benennung ist hier nicht gewählt worden:
denn sie benutzt als Gesichtspunkt der Namengebung nicht, was die
vorliegende Art der Urteile von anderen scheidet, sondern was
sie mit anderen gemeinsam hat. Besteht das Wesen dieser Urteile
darin, daß sie das logische Subjekt, also das Glied, von dem
ausgesagt wird, inhaltlich unbestimmt lassen, so nennen wir sie
zweckmäßig „Subjekt-unbestimmte Urteile“.


Mit der Wahl des Namens ist gleichzeitig eine Theorie dieses
Urteils gegeben. Der entwickelten Lehre, daß alle Urteile zweigliedrig
seien, widersprechen die Subjekt-unbestimmten Aussagen nicht nur
nicht, sondern sie bestätigen sie gerade. Betrachten wir
eine Reihe dieser Urteile, so finden wir, daß in fast allen der Inhalt
der Aussage in einem Vorgang oder in einer Veränderung besteht, die von
dem Urteilenden wahrgenommen wird, ohne daß ihm die Ursache und damit
das Subjekt dieser Veränderung bekannt wäre. Aussagend formuliert er
dann: „es regnet, es schneit, es wetterleuchtet, es wird Frühling.“
Das menschliche Denken kann, wo es Vorgänge findet, deren Ursachen ihm
unbekannt bleiben, nicht umhin, diesen Vorgängen zureichende Ursachen
zugrunde zu legen, als deren Wirkungen es diese deutet. Es urteilt in
solchen Fällen, indem es das Subjekt der Aussage unbestimmt läßt. Nur
die dichtende Phantasie der Volksseele sprengt bisweilen diese Fessel
der Unwissenheit; dann entstehen Urteile wie: „Gott läßt regnen, Frau
Holle schüttelt die Federn aus“ oder auch, wenn es gewittert: „Gott
zürnt, grollt, schilt“. Subjekt-unbestimmte Urteile sind demnach
gemeinhin Aussagen über Vorgänge der Wahrnehmung, deren Ursachen
unbekannt, aber als existierend vorausgesetzt werden. Insofern diese
Vorgänge stets als Wirkungen unbekannter Ursachen gefaßt werden, sind
die Subjekt-unbestimmten Urteile eine Art der Kausalurteile
(über die erst an späterer Stelle zu sprechen sein wird), und zwar der
Beschaffenheit ihres Subjekts nach unbestimmte Kausalurteile
(vgl. B. Erdmann, Logik I2, S. 435 ff.).




Als Arten der Subjekt-unbestimmten Urteile können wir einmal
solche mit meteorologischem und chronologischem
Inhalt; das andere Mal solche unterscheiden, die auf unvollständigen
Wahrnehmungen der Sinne oder der Selbstbeobachtung
beruhen, wie sie das tägliche Leben zahlreich nahelegt. Als Beispiele
der ersteren seien genannt: „es regnet, es schneit, es blitzt, es
donnert“ (meteorologischer Inhalt); „es ist spät, es ist 7 Uhr,
es ist Nacht, es wird Morgen, es ist Herbst, es ist Feiertag,
es ist zwei Jahre her“ (chronologischer Inhalt). Als Beispiele
der letzteren: „es klopft, es klingelt, es raschelt, es spukt“
(Sinneswahrnehmung); „es geht gut, es geht schlecht, es friert mich,
es hungert mich, es juckt, es brennt, es reut mich, es gelüstet mich“
(Selbstwahrnehmung).




5. Das Prädikatsglied der Urteile
und die Arten der Prädizierungen.


Logisches Prädikat eines Urteils ist dasjenige Glied,
welches ausgesagt, genauer: welches dem Inhalt des Subjektbegriffes
logisch eingeordnet ist. Auch das Prädikat kann logisch mannigfach
zusammengesetzt, grammatisch aus mehreren Worten und Wortverbindungen
bestehen: in seiner Eigenschaft als Prädikat nach dem Wesen der
Urteilsfunktion ist es eine Einheit, eben der eigentlich
aussagende Bestandteil des Urteils.


In jedem Urteil sind Subjekt und Prädikat zueinander in eine
Beziehung gerückt, die wir oben als die logische Beziehung der
Einordnung erkannt haben. Darum sind aber nicht alle Urteile gleich
Beziehungsurteile, d. h. solche, die von ihrem Subjekt irgendwelche
Beziehungen aussagen. Die Arten der Prädizierungen lassen sich vielmehr
in zwei große Gruppen teilen, die wiederum in verschiedene Unterarten
zerfallen. Wird von einem Subjekt als Gegenstand des Urteils etwas
ausgesagt, was diesem als inneres Merkmal zugehört, ihm also
inhäriert, wie das Akzidenz der Substanz, so haben wir ein Urteil
der ersten Gruppe, der sog. Inhärenzurteile; wird von einem
Subjekt als Gegenstand des Urteils irgendeine Beziehung zu einem
anderen Gegenstande ausgesagt, dergestalt, daß beide Gegenstände
als selbständige, zum mindesten trennbare gedacht und als solche
voneinander unterschieden und miteinander verglichen werden, so haben
wir ein Urteil der zweiten Gruppe, der sog. Relationsurteile.
Als Arten der Inhärenzurteile unterscheiden wir die Qualitäts-,
die klassifikatorischen und die normativen Urteile; als Arten der
Relationsurteile die Aussagen über quantitative, qualitative und
kausale Beziehungen, sowie über Existenz und Nichtexistenz.


Besprechen wir zunächst die Arten der Inhärenzurteile.
Qualitätsurteile sind solche, in denen von dem Subjekt eine
Eigenschaft (ein Zustand oder eine Veränderung) ausgesagt wird.
Beispiele dafür sind: „die Blätter des Efeus sind grün; der Mohr hat
seine Arbeit getan; die Glocken läuten; veni, vidi, vici“. Das
Prädikat des Qualitätsurteils kann sowohl eine Eigenschaft im engeren
Sinne wie auch eine Größen- oder Maßbestimmung sein („der Schnee ist
weiß; Körper sind dreidimensional“). Ebenso können die Eigenschaften
als dem Gegenstand der Aussage objektiv zugehörig gedacht oder auch
lediglich als subjektive Wertschätzung des Urteilenden ausgesagt
werden. Das Urteil: „die Kuppel des Berliner Domes ist vergoldet“ ist
ein objektives; das Urteil: „der Vortrag war ergreifend schön“
ein subjektives Qualitätsurteil oder, wie man für die letzteren
sagt, ein Werturteil. Tätigkeiten oder Zustände werden von
Gegenständen ausgesagt, um diese entweder als wirkend oder leidend zu
kennzeichnen. Schließlich können Qualitätsurteile auch zeitlich- und
räumlich-individualisierende Bestimmungen haben (Angaben des Wann, Wo,
Unter-welchen-Umständen usw.).


Klassifikatorische Urteile sind solche, in denen das
Prädikat eine Bestimmung über den logischen Ort des Subjekts in den
Ordnungsreihen des Denkens enthält. Das klassifikatorische Urteil
„Zink ist ein Metall“ besagt soviel wie: Zink ist eine der Arten
der Gattung Metall; als solcher kommen ihr alle die Merkmale zu,
die dem Gattungsbegriff Metall zukommen. Das gleiche gilt analog
für alle klassifikatorischen Urteile. Beispiele solcher sind:
„Der Mensch ist ein Säugetier; H2SO₄ ist eine
Schwefelwasserstoffverbindung; Geld ist ein Tauschmittel; das ist
eine Gänseblume“. — Kurz hingewiesen sei hier auf das Verhältnis der
klassifikatorischen Urteile zu den Definitionen der Wissenschaften,
über die erst in der Methodenlehre zu sprechen sein wird. Von den
beiden Arten zu definieren, der genetischen und systematischen
Definition, kommt hier nur die letzte in Frage. Das systematische
Definitionsurteil bestimmt (gleich dem klassifikatorischen Urteil)
den logischen Ort des Subjekts in den Ordnungsreihen des Denkens,
indem es den nächsthöheren Gattungsbegriff angibt; aber es geht in
seinem Prädikat weiter als dieses, indem es dazu noch die spezifischen
Unterschiede hinzufügt, durch welche die zu definierende Art sich von
anderen Arten der gleichen Gattung abhebt. Das Urteil: „Dreiecke sind
ebene Flächen“ ist ein klassifikatorisches; das Urteil: „Dreiecke sind
ebene Flächen, die von drei geraden Linien eingeschlossen werden“
eine systematische Definition. Insofern kann das klassifikatorische
Urteil sehr wohl als eine Vorstufe der systematischen Definition
betrachtet werden.


Etwas mühsamer als bei den Qualitäts- und klassifikatorischen Urteilen
gestaltet sich die logische Analyse bei den sog. normativen
Urteilen. Beispiele dieser sind: „Der Herr sei Herr, der Diener
diene; im Schweiße deines Angesichts sollst du dein Brot verdienen;
bete und arbeite; fiat iustitia, pereat mundus“. In ihnen
ist nicht wie in den eben besprochenen Arten der Inhärenzurteile
eine Seinsbestimmung von dem Subjekt ausgesagt, sondern ein
Sollen, ein Wunsch, eine Aufforderung, ein Befehl, eine Bitte
des Urteilenden enthalten. Aber das Fehlen dieser Seinsbestimmung
ist nur scheinbar. Der Imperativ ist logisch immer die Form des „ich
will“. In der Bitte Wallensteins: „Max, bleibe bei mir, geh nicht von
mir, Max“ ist Subjekt des Urteils der Urteilende, genauer der
Bittende selbst, Prädikat seine Bitte bzw. sein Wunsch. Das gilt
für alle normativen Urteile. Sie enthalten ebenso eine Seinsbestimmung
wie die anderen Arten der Inhärenzurteile. Subjekt ist in ihnen der
Bittende, Befehlende, Wünschende selbst. Wo dieses kein reales Wesen
ist, wie in ethischen Geboten und Gesetzen („Du sollst nicht töten,
du sollst nicht ehebrechen“), da ist es in idealen Faktoren zu
suchen wie: Humanität, Recht, Sitte, Anstand oder auch: Gott, Religion,
Tradition u. a. m.




In diesem Zusammenhange soll kurz der sog. Benennungsurteile
gedacht werden. Schon ein beliebiges Beispiel (etwa das Urteil:
„Nennen wir diese Art von Aussagen, die das Subjekt unbestimmt
lassen, Subjekt-unbestimmte Urteile“) lehrt, daß es sich hier um
eine normative Urteilsform handelt. Das gegebene Beispiel
enthält eine Aufforderung, in der der Urteilende etwa sagt: „ich
schlage vor, diese Art von Urteilen usw. ... zu nennen“. Das gilt
für alle diejenigen Benennungsurteile, die einen Vorschlag, also
die Empfehlung einer Namensgebung, enthalten. Anders verhält es
sich mit denjenigen Urteilen, die nicht eine bestimmte Benennung
vorschlagen, sondern lediglich deren Vorhandensein aussagen.
Urteile wie: „Die Griechen bezeichnen den Zustand reiner,
ungetrübter innerer Zufriedenheit als „εὐφρωσύνη“ oder: „Die
Hebräer nannten die Stätte der Toten das Scheol“ oder: „Aussagen
dieser Art heißen Inhärenzurteile“ sind keine normativen, sondern
Qualitätsurteile, die besagen, wie dieser oder jener etwas
bezeichnet oder bezeichnet hat, bzw. wie dieser oder jener Gegenstand
heißt oder bezeichnet worden ist.




Kommen wir zu den Relationsurteilen. Quantitative
Relationsurteile sind solche, deren Prädikat besagt, in welchem
Verhältnis des Raumes, der Zeit, der Zahl, des Maßes, des Grades
usw. der Gegenstand der Aussage zu einem anderen Gegenstande steht.
Beispiele dieser Urteile sind: „Der Außenwinkel an der Spitze eines
gleichschenkligen Dreiecks ist doppelt so groß wie jeder der beiden
Basiswinkel; Schiller ist zehn Jahre später geboren als Goethe und
dreißig als Lessing; Erziehungsfähigkeit ist ein höherer Grad der
Gelehrigkeit“. Alle diese Urteile setzen ein Unterscheiden und
Vergleichen zweier Gegenstände voraus, über deren Gleichheit oder
Verschiedenheit in bezug auf Raum, Zeit, Zahl, Maß und Grad sie eine
Bestimmung enthalten. Als einfachste Form der Relationsurteile mögen
sie die Grundlage bilden für die allgemeinen Bestimmungen über das
Wesen der Relationsbehauptungen überhaupt.


Alle Relationsurteile setzen zwei Gegenstände voraus, die voneinander
unterschieden und miteinander verglichen werden. Alle Relationsurteile
ferner sind korrelativer Natur; d. h.: die Beziehung, in die in ihnen
die beiden Gegenstände (Beziehungsglieder) gerückt sind, gilt in
entsprechendem Sinne auch umgekehrt. Ist A größer als B,
dann ist B kleiner als A; ist A zahlreicher als
B, dann ist B an Zahl geringer als A. Als Urteil
entspricht das Relationsurteil der oben entwickelten Theorie des
Urteils vollständig. Es ist fürs erste logisch zweigliedrig. Nehmen wir
das Beispiel: „Ein schneller Tod ist besser als langes Siechtum“, so
ist darin Subjekt: „ein schneller Tod“, Prädikat: „das Bessersein (des
Todes) als ein langes Siechtum“. Und die Beziehung zwischen Subjekt und
Prädikat ist auch hier die der Einordnung des Prädikats- in den Inhalt
des Subjektsbegriffes.


Diese allgemeinen Bestimmungen über das Wesen der Relationsurteile
finden sich bei allen ihren Arten bestätigt. Qualitative
Relationsurteile sind solche, deren Prädikat besagt, in welchem
Verhältnis qualitativer (nicht quantitativer) Gleichheit, Ähnlichkeit
oder Verschiedenheit der Gegenstand der Aussage zu einem anderen
steht. Beispiele solcher Urteile sind: „Beethovens neunte Symphonie
ist die weitaus großartigste unter seinen Symphonien; die Luft in den
Großstädten ist morgens reiner als abends; du bist wie eine Blume,
so hold, so schön, so rein; Napoleon Bonaparte hat einige verwandte
Züge mit Alexander dem Großen.“ Wie wir oben subjektive und objektive
Qualitätsurteile unterschieden, so sind auch die qualitativen
Relationsurteile in subjektive und objektive zu teilen. Ein
subjektives Relationsurteil ist z. B. ein Urteil wie: „Das Leben
ist wertvoller als der Tod; aber das sündhafte Leben ist wertloser
als dieser“ (Wertrelationsurteil); ein objektives
Relationsurteil: „Die Farbe der Eichenblätter ist heller als die
der Kastanienblätter.“ Der korrelative Charakter der qualitativen
Relationsurteile ist leicht ersichtlich. Das Urteil: „Geben macht
seliger denn Nehmen“ gilt auch entsprechend in der Fassung: „Nehmen
macht weniger selig als Geben“.


Die kausalen Relationsurteile bedürfen gleichfalls nur kurzer
Besprechung. Beispiele dieser sind: „Steter Tropfen höhlt den Stein;
viele Köche verderben den Brei; allzu scharf macht schartig; Adam
und Eva wurden von Gott aus dem Paradiese vertrieben.“ Kausale
Relationsurteile sind also solche, in denen entweder das Subjekt
als Ursache irgendeines Vorganges oder irgendein Vorgang als
Wirkungsweise einer im Prädikat bezeichneten Ursache gefaßt wird. Auf
das erkenntnistheoretische Kausalproblem (die Frage, ob und
inwieweit das menschliche Denken berechtigt sei, gewisse Vorgänge,
die ihm nur als zeitlich regelmäßig folgende gegeben sind, in die
Beziehung von Ursache und Wirkung zueinander zu setzen) soll hier
nicht eingegangen werden[9]. Für die Logik genügt es festzustellen,
daß das menschliche Denken, einem ihm innewohnenden Zwange gehorchend,
nicht umhin kann, Vorgänge, die immer zusammen oder als einander
folgende wahrgenommen sind (z. B. den Eintritt des Todes nach dem
Genuß vergifteter Speisen; das Auftreten von Erschöpfungszuständen
nach größeren Arbeitsleistungen), als durch das Verhältnis von Ursache
und Wirkung verbunden aufzufassen. Ein ursachloses Geschehen ist ihm
undenkbar. Alles, was geschieht, hat vielmehr zureichende Ursachen,
durch die es geschieht; das gilt für die psychische Welt ebenso wie
für die physische (Grundsatz der Kausalität). Auch Kausalurteile sind
entsprechend der oben gegebenen Bestimmung korrelativen Charakters.
Ist A die Ursache von B, dann ist B die Wirkung
von A. Oder an Hand eines Beispiels: „Kain erschlug Abel“
ist inhaltsgleich mit „Abel wurde von Kain erschlagen“. Daß die
sog. „Impersonalien“ kausale Relationsurteile sind, ist bereits oben
erwähnt worden. Sie bilden Aussagen über einen (entweder gegenwärtigen
oder erinnerten oder eingebildeten) Vorgang, der als Wirkung einer
unbekannten Ursache gedacht und so prädiziert wird, daß das Subjekt
logisch unbestimmt bleibt. Wir nannten sie aus diesem Grunde:
Subjekt-unbestimmte kausale Relationsurteile.


Zu den Relationsurteilen gehört endlich eine letzte Art von
Urteilen, deren Prädikat von ihrem Subjekt lediglich besagt, daß es
Existenz habe (sog. Existentialurteile). Beispiele dafür
sind: „Es war einmal eine Prinzessin; wahrlich, es gibt noch gerechte
Richter; es gibt schwarze Schwäne; es gibt irrationale Zahlen; es
gibt einen Gott; ich, der ich denke, existiere“. Der Urteilscharakter
dieser Behauptungen steht fürs erste außer Frage. Zweifelhaft könnte
dagegen sein, ob es sich hier um eine Art der Relationsurteile handelt.
Denn es ist zunächst nicht ohne weiteres ersichtlich, welches der
Beziehungspunkt ist, zu dem das Subjekt, von dem im Urteil
die Existenz behauptet wird, in Relation gestellt wird. Eine geringe
Überlegung lehrt jedoch, daß das allemal der Urteilende selbst
ist. Die Gegenstände, deren Existenz wir aussagen, sind entweder
ideale, d. h. solche, denen wir Existenz nur im Denken oder
Vorstellen beimessen; oder reale, d. h. solche, die wir als
unabhängig vom Vorstellen und Denken existierend voraussetzen.
Die letzteren sind als Subjekte von Existentialurteilen entweder
Gegenstände der Wahrnehmung oder Gegenstände möglicher
Wahrnehmung oder auch nach Analogie der Gegenstände möglicher
Wahrnehmung gedachte Gegenstände. Demnach heißt urteilen, daß ein
solcher Gegenstand Existenz habe, entweder soviel wie urteilen, daß
er in der Wahrnehmung gegenwärtig sei; oder daß er Gegenstand der
Wahrnehmung werden könnte, wenn man ihn aufsuchte; oder auch, daß er
nach Analogie der Gegenstände möglicher Wahrnehmung gedacht werden
müsse. Damit ist der korrelative Charakter der Existentialurteile
erwiesen. Bedeuten die Aussagen über Existenz, daß der Gegenstand des
Urteils als idealer entweder im Denken oder Vorstellen wirklich oder
aber als realer in einem der aufgeführten Verhältnisse zur Wahrnehmung
stehe, so ergibt sich daraus eine Beziehung zwischen dem Subjekt der
Aussage und dem Urteilenden selbst, die deutlich das Verhältnis der
Wechselseitigkeit aufweist. Das Urteil: „Gott existiert“ rückt den
Begriff „Gott“ zu dem Urteilenden selbst in eine Relation, die sich
in den einander entsprechenden Formulierungen: „Ich muß Gott als
existierend denken“ und: „Gott muß von mir als existierend gedacht
werden“ darstellt.


Auf das erkenntnistheoretische Problem, das in dem Begriff der Existenz
enthalten ist (das sog. „Realitätsproblem“, das in der Frage gipfelt,
ob wir ein Recht haben, zu den in der Wahrnehmung gegebenen Objekten
irgendwelche Korrelate als Ursachen dieser unabhängig
von allem Bewußtsein anzunehmen, und wenn ja, von welcher Art
diese — die sog. „Dinge an sich“ — gedacht werden müssen), soll
hier nicht eingegangen werden; ebensowenig auf das psychologische,
erkenntnistheoretische und logische Problem, das in dem Urteile „ich,
der ich denke, existiere“ (Descartes’ „cogito ergo sum“)
wurzelt, ein Problem, in dem sich Psychologie, Erkenntnistheorie und
Logik am innigsten berühren (Problem des Selbstbewußtseins). Nur auf
ein anderes soll noch kurz hingewiesen werden: Existentialurteile
bedürfen wie alle Urteile über Tatsachen zum Erweise ihrer Gültigkeit
einer zureichenden Begründung. Existentialurteile können also
niemals Aussagen von unmittelbarer Gewißheit sein; lediglich das oben
erwähnte Urteil „ich bin“ bildet als „cognitio intuitiva“
eine eigentümliche Ausnahme. Ideale Gegenstände sind als
existierend zureichend begründet, wenn sie — wie die Begriffe der
Mathematik — als formal denkmöglich oder wie die Vorstellungen der
Phantasie als wirklich in unserem Bewußtsein angetroffen werden. Die
Existenz realer Gegenstände dagegen kann nur durch Hinweis auf
die Daten der Erfahrung begründet werden. In dem bloßen Begriff
eines realen oder besser: real gedachten Gegenstandes ist
niemals enthalten, ob diesem Existenz zukomme oder nicht. Es war ein
Fehler Anselm von Canterburys und Descartes’, zu glauben, daß aus dem
Begriff Gottes als des allervollkommensten Wesens die Tatsache seiner
Existenz logisch notwendig gefolgert werden könne, da die Nichtexistenz
seiner Vollkommenheit widerspräche (ontologischer Gottesbeweis). Die
zureichende Begründung eines realen Existentialurteiles kann nie anders
als durch Hinweis — sei es auf eigene, sei es auf fremde
Wahrnehmung — gegeben werden, und wo in einer solchen Ableitungen
aus anderen Urteilen eine Rolle spielen, gehen diese zuletzt doch auf
Urteile zurück, deren Begründung in dem Hinweis auf die Wahrnehmung
besteht. Das letztere ist z. B. der Fall, wenn wir aus gewissen gut
erhaltenen Skeletten als überkommenen Resten einer prähistorischen
Zeit schließen, daß es in jener eine andere Tierwelt gegeben habe wie
heute.




Die entwickelte Theorie der Existentialurteile, die das Prädikat
des Seins unmittelbar oder mittelbar in eine enge Beziehung zum
Denken bzw. wahrnehmenden Erkennen rückt, geht im Prinzip auf die
idealistische Formel der Berkeleyschen Lehre zurück, nach der
alles Sein im Wahrgenommenwerden besteht („esse est percipi“),
sowie auf die bereits mehr logisch fundierte Lehre David Humes, nach
der alles Perzipieren Perzeption eines Seienden, der Begriff
des Seins also der eines seiend Perzipierten ist. Wir nennen
sie daher vielleicht am zweckmäßigsten „Perzeptionstheorie“
der Existentialurteile. In der neueren Logik findet sie sich in
verwandter Form bei J. Geyser (Grdlgen. d. Log., 1909, S.
57 ff.) — Von dieser zu scheiden ist die sog. „Kausaltheorie“
des Existentialurteils, die im Prädikat der Existenz das Prädikat des
Wirkens findet, die Aussagen über Sein oder Nichtsein also als
kausale Relationsurteile deutet. Diese Auffassung geht ihrem Prinzip
nach auf Leibniz zurück; sie findet sich in der neuen Logik
vornehmlich vertreten durch B. Erdmann (Logik I2, S. 453 ff.).




6. Wesen und Arten der
Beurteilungen.


Urteile, deren Subjekt selbst ein Urteil bildet, nennen wir
Beurteilungen. Diese sind mithin Urteile über ein Urteil.
Sie scheiden sich in drei Hauptgruppen: erstens in solche, die die
Gültigkeit eines Urteils verneinen (verneinende Beurteilungen
oder Negationen); zweitens in solche, die besagen, in welchem
Umfange eine Urteilsbeziehung für ihr eigenes Subjekt gilt
(quantitativ-bestimmende Beurteilungen); und drittens in solche,
die über den Grad der Gültigkeit eines Urteils eine Entscheidung
treffen (modal-bestimmende Beurteilungen).


Besprechen wir zunächst die erste Gruppe. Die logische Tradition
seit Aristoteles faßt die bejahenden (positiven) und verneinenden
(negativen) Aussagen als einander nebengeordnete Arten der Gattung
Urteil auf (Koordinationstheorie). Seit dem Mittelalter (Apuleius)
bezeichnet man den bejahenden und verneinenden Charakter des Urteils
als dessen Qualität. Auch die meisten Logiker der neueren
Zeit (so Wolff, Kant, Herbart, Lotze, Cohen, Windelband) halten
an dieser Einteilung fest. Demgegenüber haben Chr. Sigwart und B.
Erdmann (bei dem Cartesianer Arn. Geulincx angelegte Gedanken
aufnehmend) darauf hingewiesen, daß das negative Urteil nicht
eine dem positiven nebengeordnete Art des Urteils bilde, sondern daß
vielmehr das positive Urteil das ursprüngliche von beiden
sei und als solches dem negativen als Voraussetzung vorangehe (so
auch Fr. Ed. Beneke; Wundt; Geyser). Nehmen wir als Beispiel der
negativen Urteile die Aussage: „Bewußtseinsinhalte sind als solche
nicht irgendwelche Erregungen der Nerven“, so wird darin
nicht etwa dem Subjekt „Bewußtseinsinhalte als solche“ ein negatives
Prädikat eingeordnet, sondern es wird die vorausgesetzte, vielleicht
nur zum Zweck der Prüfung aufgestellte, in jedem Falle bestehende
Behauptung, Bewußtseinsinhalte seien Erregungen der Nerven,
als ungültig erklärt. Gegenstand der Verneinung ist also nicht
das Subjekt des positiven Urteils („Bewußtseinsinhalte als solche“),
nicht dessen Prädikat („sind irgendwelche Erregungen der Nerven“),
sondern die in dem Urteil vollzogene Beziehung zwischen eben
diesem Prädikat und dem Subjekt. Gegenstand der Verneinung ist mithin
das positive Urteil, dem als Subjekt der Negation das Merkmal
der Nichtgültigkeit als Prädikat eingeordnet wird ([S ←
P] ← nicht-gültig). Die verneinende Beurteilung setzt demnach
das positive Urteil voraus; sie nimmt Stellung zu einem bereits
vollzogenen Urteil, dergestalt, daß sie dieses als nichtgültig erklärt
(Primorditätstheorie des positiven Urteils).


Gegenüber dieser Deutung der verneinenden Urteile ist es belanglos,
in welcher Form sprachlich die Verneinung zum Ausdruck
gebracht wird. Ob ein Urteil eine verneinende Aussage bildet oder
nicht, darüber entscheidet nicht der grammatische Bestand des Satzes,
sondern der logische seines Inhalts. Grammatisch und ihrer Form
nach können Urteile sehr wohl positiv sein, die ihrem Inhalt nach
negativ sind. Denn die Verneinung braucht keineswegs immer durch die
Partikel „nicht“ zum Ausdruck gebracht zu werden; sie kann vielmehr
bereits in dem verbalen Bestande des Subjekts oder Prädikats selbst
mitenthalten sein. Beispiele verneinender Beurteilungen sind demnach:
„Kein Sterblicher hat noch des Lebens letzten Grund erfahren; und Roß
und Reiter sah man niemals wieder; die Verurteilung des Sokrates war
ungerecht; die meisten Menschen sind undankbar; Spinozas Dasein war
glück- und freudelos.“ Verneinungen sind also nicht nur die Urteile
von der Form „S ← nicht-P“, sondern auch die von der
Form „S ← non-P“ (von Kant als limitative,
d. h. einschränkende Urteile bezeichnet; von B. Erdmann neuerdings sehr
treffend mittelbare Verneinungen genannt).


Ist die Negation ein Urteil über ein Urteil, so kann als Subjekt
der Verneinung selbst wiederum eine Verneinung in Betracht kommen.
Beispiele dafür sind: „Keine Rose ohne Dornen; kein schändlich’ Tun
bleibt ungesühnt; keine Schrift des Aristoteles ist ohne Fehler
überliefert worden; keine Möglichkeit einer Rettung wurde unversucht
gelassen.“ Es ist ersichtlich, daß diese Urteile, Verneinungen einer
Verneinung, ihrer Form nach negativ, ihrem Inhalte nach aber
positiv sind. Sie sind nicht Bejahungen schlechthin, sondern
verstärkte Bejahungen; und insofern sie sich dazu einer doppelten
Negation bedienen, nicht unmittelbare Bejahungen wie die positiven
Urteile im allgemeinen, sondern mittelbar bejahende Urteile.
Als solche bilden sie ein Gegenstück zu den (eben erwähnten)
mittelbar-verneinenden Urteilen, den Verneinungen von der Form S ← non-P.
Diese Verhältnisse können wir als logischen
Grundsatz der doppelten Verneinung formulieren: „Die Verneinung
einer Verneinung ist eine mittelbare Bejahung“ (nach der scholastischen
Formel: „duplex negatio: affirmatio“).


Kommen wir zur Besprechung der zweiten Gruppe:
Quantitativ-bestimmende Beurteilungen sind solche, in denen
darüber ausgesagt wird, in welchem Umfange das Prädikat eines
vollzogenen Urteils von seinem Subjekt gilt. Sie zerfallen in die
Arten der universalen (allgemeinen) und partikulären
(besonderen) Urteile; das erstere besagt, daß die prädikative
Beziehung zwischen S und P von dem ganzen Umfang des
Begriffes S; das letztere, daß diese nur von einem Teil
des Umfanges von S Gültigkeit habe ([S ← P] ← für
alleeinige S gültig). Quantitativ-bestimmend
ist dabei nur die Beurteilung; ihr Subjekt ist demgegenüber
quantitativ-bestimmt; ihr Prädikat die quantitative
Bestimmung selbst.


Universale Urteile sind entweder ursprünglich- oder
empirisch-allgemein. Ursprünglich-allgemein sind Urteile,
in denen die quantitative Bestimmung des Universalen lediglich
auf Grund der in dem Subjekt des beurteilten Urteils enthaltenen
Merkmale erfolgt (z. B. „alle Dreiecke mit gleicher Grundseite
und Höhe sind flächengleich; alle Körper sind dreidimensional“).
Empirisch-allgemein sind Urteile, deren Ursprung auf die
Erfahrung gegründet ist. Die empirische Allgemeinheit ist
entweder eine registrierende oder erweiternde. Registrierend-allgemein
heißt ein Erfahrungsurteil, in dem lediglich das für eine Reihe von
Arten der gleichen Gattung als gültig Erkannte in einem Urteil
zusammengefaßt ist (alle bekannten S ← P);
erweiternd-allgemein dasjenige, in dem — darüber hinausgehend
— nicht nur den bekannten, sondern auch den noch unbekannten
Arten einer Gattung insgesamt ein den bekannten Arten zukommendes
Prädikat beigelegt wird (alle S schlechthin ← P).
Beispiele für diese beiden Arten sind: 1. „Alle Bäume, die ich
pflanzte, tragen reife Frucht“; — 2. „Alle Planeten drehen sich in
Ellipsen um die Sonne“. — Dem allgemeinen Urteil „alle S ← P“ ist das Urteil „einige S ← nicht-P“
kontradiktorisch-entgegengesetzt; von beiden kann mithin nach dem
Satze des Widerspruches nur eines gültig sein. Um das Urteil „alle
S ← P“ zu widerlegen, genügt es also, daß man das
Urteil „ein S ← nicht-P“ durch zureichende Begründung
als gültig erweise. Demnach können wir den logischen
Grundsatz aufstellen: das allgemein-bejahende Urteil (alle S ← P) wird durch das partikulär-verneinende (einige S ←
nicht-P); das allgemein-verneinende Urteil (kein S ← P) durch das partikulär-bejahende (einige S ← P)
mit zureichender Begründung widerlegt.


Partikuläre Urteile haben zumeist die Aufgabe, das entsprechende
allgemeine entweder vorzubereiten („schon einige S ← P“) oder zu widerlegen (nur einige, also nicht alle
S ← P). Ihnen kommt also gemeinhin entweder eine zum
Allgemeinen aufsteigende oder das Allgemeine aufs Besondere
einschränkende logische Funktion zu. Beispiele der ersteren
Art sind: „einige Bienen haben bereits ihr Nest verlassen; einige
Bestrebungen der sozialistischen Politiker sind bereits geglückt“;
Beispiele der letzteren: „einige Gedanken Nietzsches haben in unreifen
Köpfen unheilvolle Verwirrung angerichtet; einige der erlesensten
Geister des Menschengeschlechtes sind von ihren Mitmenschen
hingerichtet worden“. — Eine andere logische Funktion des partikulären
Urteils ist die Kontrastierung. Diese kommt zum Ausdruck
in der Ergänzung, auf die viele besondere Urteile ungesagt
hinweisen; z. B. „einige neuere Ethiker sind Utilitaristen“ [ergänze:
andere Idealisten oder Materialisten]; „wenige Menschen sind
Linkshänder“ [ergänze: die meisten Rechtshänder].




Das partikuläre Urteil wird zum Grenzfall des singulären,
wo die prädikative Beziehung eines Urteils als nur für eine
einzige Art seines Subjektsbegriffes gültig beurteilt wird
(z. B. „ein einziges Wort zur rechten Zeit hätte viel Unheil
verhütet“). Die singulären Urteile ([S ← P] ← nur
(oder: schon) für ein einziges S gültig) sind als
quantitativ-bestimmende Beurteilungen von den individuellen oder
Einzelurteilen als einfachen Aussagen streng zu scheiden. Ihre
wesentlichen Unterschiede ergeben sich nach dem Gesagten von selbst.







Wenden wir uns zur Besprechung der modal-bestimmenden
Beurteilungen. Diese sind Urteile, in denen über den Grad
der Gültigkeit eines Urteils ausgesagt wird. Dadurch sind sie
von den Negationen charakteristisch verschieden. Das verneinende
Urteil hebt die Gültigkeit des sein Subjekt bildenden Urteils auf;
das modal-bestimmende dagegen gibt an, in welchem Grade das sein
Subjekt bildende Urteil Geltung habe: und zwar, ob es entweder
notwendig (apodiktisch) oder tatsächlich (assertorisch) oder auch nur
möglicherweise (problematisch) gültig sei.


Apodiktische Beurteilungen sind also solche, deren Prädikat
besagt, daß die in ihrem Subjekt gedachte Urteilsbeziehung
denknotwendig gültig sei ([S ← P] ←
notwendig gültig). Subjekte solcher Beurteilungen können alle
unmittelbar-gewissen Urteile werden (z. B. die Axiome der Logik
und reinen Mathematik), ebenso die mittelbar-gewissen (d. h.
durch Ableitung aus unmittelbar-gewissen zureichend begründeten)
Behauptungen. Diesen Urteilen ist ihrem Wesen nach das Merkmal
apodiktischer Gültigkeit immanent. Aber auch nur diesen.
Alle anderen Urteile (also diejenigen, die nicht dem Bereich der
Gewißheit, sondern dem der Erfahrung angehören) können nicht
Subjekte apodiktischer Beurteilung werden, weil das Merkmal der
Denknotwendigkeit ihnen fehlt. Ein Zeichen für die Apodiktizität
eines Urteils ist die Denkwidrigkeit (Denkunmöglichkeit) seines
kontradiktorischen Gegenteils. 2 × 2 ist notwendig 4; denn
der Gedanke, daß 2 × 2 nicht 4 sei, ist denkunmöglich. Verneinungen
von apodiktischen Beurteilungen schließen nur die denknotwendige,
nicht aber die tatsächliche und mögliche Gültigkeit des Urteils aus.
Urteile ich: „es ist nicht denknotwendig, daß S ← P“,
dann lasse ich jedenfalls die Möglichkeit zu, daß S ← P
tatsächliche, bzw. mögliche Gültigkeit habe. (Für die Verneinungen
modal-bestimmender Beurteilungen gilt im übrigen, was oben über
Verneinungen im allgemeinen gesagt worden ist.)


Assertorische Beurteilungen sind solche, deren Prädikat besagt,
daß die in ihrem Subjekt gedachte Beziehung tatsächlich gültig
sei ([S ← P] ← tatsächlich gültig). Beispiele dieser
sind: „es ist Tatsache, daß Napoleon nicht 1769, sondern 1768 geboren
ist; tatsächlich gehören die Walfische nicht zu den Fischen, sondern
zu den Säugetieren; es ist Tatsache, daß Christus gelebt hat“.
Subjekte solcher Beurteilungen können alle Aussagen über Tatsachen
(Realurteile, Wirklichkeitsbehauptungen) werden, deren Gültigkeit
durch die Daten eigener oder überlieferter Erfahrung zureichend
begründet ist. Ihr kontradiktorisches Gegenteil ist zwar denkmöglich,
aber durch ebendieselben Daten der Erfahrung widerlegt. Die Behauptung,
die Aussage S ← P sei tatsächlich gültig, schließt die
Behauptung, daß sie überhaupt nicht gültig sei, aus, dagegen die
Behauptung ihrer möglichen Gültigkeit ein; denn die tatsächliche
Gültigkeit hat die mögliche zu ihrer Voraussetzung. Verneinungen
assertorischer Beurteilungen verneinen zugleich die Möglichkeit
apodiktischer Gültigkeit; denn was nicht als wirklich oder tatsächlich,
das ist erst recht nicht als notwendig anzuerkennen. Sie lassen dagegen
die Möglichkeit problematischer Geltung zu; denn, wo ich nur aussage,
daß etwas sich in Wirklichkeit nicht zugetragen hat, schließe ich noch
keineswegs aus, daß es sich hätte zugetragen haben können.


Problematische Beurteilungen endlich sind solche, deren
Prädikat besagt, daß die in ihrem Subjekt gedachte Beziehung
möglicherweise gültig sei ([S ← P] ←
möglicherweise gültig). Beispiele dieser sind: „Licht ist
möglicherweise eine Art der Elektrizität; Arminius der Cherusker
und Sigfried, der Held der Nibelungen, sind möglicherweise eine und
dieselbe Person; Homer kann gelebt haben; Ach, vielleicht, indem wir
hoffen, hat uns Unheil schon betroffen; Epikur ist möglicherweise
stark von Demokrit beeinflußt“[10]. Ohne auf das logisch mannigfach
verwickelte Problem des Möglichen einzugehen, seien die Richtlinien
zur Analyse der problematischen Beurteilungen kurz entwickelt.
Subjekte solcher können alle Aussagen über Tatsachen werden, deren
kontradiktorisches Gegenteil durch die Daten der Erfahrung nicht
völlig widerlegt ist. Das Urteil: „Homer kann gelebt haben“ läßt die
Möglichkeit offen, daß es einen Menschen dieses Namens nie gegeben
hat. Die Urteile „Homer kann gelebt haben“ und „Homer hat vielleicht
nicht gelebt“ schließen einander nicht aus, sondern bedingen
geradezu einander. Die problematische Beurteilung steht also immer
in einem korrelativem Verhältnis zu einem ihm entsprechenden Urteil,
das logisch seine Ergänzung bildet. Das Urteil: „es ist möglich, daß
es allwissende Wesen gibt“ ist logisch nur so lange gültig, wie auch
das Urteil: „es ist möglich, daß es keine allwissenden Wesen gibt“
Gültigkeit hat. Beweisen, daß eine von beiden Beurteilungen falsch
ist, heißt zugleich immer beweisen, daß die andere tatsächlich (nicht
nur möglicherweise) gilt. Verneinungen problematischer Beurteilungen
([S ← P] ← unmöglich gültig = 〈[S ← P] ←
möglicherweise gültig〉 ← nichtgültig) schließen auch die tatsächliche
und notwendige Gültigkeit ihres Subjekts aus. Denn ein Urteil,
dessen Gültigkeit denkunmöglich ist, kann auch nicht tatsächlich und
ebensowenig notwendig gültig sein.


In der Mitte zwischen dem Möglichen und Tatsächlichen, aber eine
Art des Möglichen bildend, steht das Wahrscheinliche.
Wahrscheinlichkeit ist ein höherer Grad des Möglichen, ein niederer
des Tatsächlichen. Urteile wie: „es ist wahrscheinlich, daß S ← P“ lassen das dazu korrelative: „es ist möglich, daß [S ← P] ← nichtgültig“ zwar zu; dieses erscheint ihnen gegenüber aber
in der Form: „es ist nicht wahrscheinlich, daß [S ← P] ←
nichtgültig.“ Aus diesen Unterscheidungen ergeben sich für die Logik
Gradabstufungen des Möglichen von der durch geringfügigste
Hoffnung getragenen bloßen Annahme bis zu den von stärkster
Überzeugtheit durchdrungenen, fast an das Bewußtsein tatsächlicher
Gültigkeit heranreichenden Wahrscheinlichkeitsbehauptungen. Dieses
große Gebiet von modal-bestimmten Urteilen zwischen Möglichkeit
und Tatsächlichkeit wollen wir als das der approximativen
Beurteilungen (Wahrscheinlichkeitsbeurteilungen) bezeichnen.


7. Die zusammengesetzten Urteile
(Urteilsverbindungen und Urteilsgefüge).


Zusammengesetzte Urteile sind solche, die aus einer Mehrheit
einfacher, einander koordinierter Urteile gebildet sind. Bereits die
Beurteilungen sind als zusammengesetzte Urteile anzusprechen. Denn
da in diesen das Subjekt selbst ein Urteil ist, gehen sie über den
materialen Bestand des einfachen Urteils (S ← P) hinaus.
Sie stehen aber kraft der besonderen Beziehung, in die in ihnen das
beurteilte Urteil und die Beurteilung selbst zueinander treten, den
einfachen Urteilen näher als die jetzt zu besprechenden Arten der
zusammengesetzten Urteile, bilden mithin die Grenze dieser zu den
einfachen.





Sehen wir von den Beurteilungen ab, so ist es zweckmäßig, die
zusammengesetzten Urteile in zwei Hauptarten zu scheiden. Sie sind
Urteilsverbindungen, wo das die einfachen Urteile miteinander
verknüpfende Band in einem gemeinsamen materialen Urteilsbestandteil
(Subjekt oder Prädikat) zu suchen ist; diese zerfallen in kopulative,
konjunktive und divisive Verbindungen. Sie sind Urteilsgefüge,
wo das die einfachen Urteile miteinander verknüpfende Band in der
formal-logischen Beziehung, die zwischen diesen Urteilen besteht, zu
suchen ist; sie zerfallen in disjunktive und hypothetische Gefüge.


Besprechen wir zuerst die Urteilsverbindungen. Kopulative
Urteilsverbindungen sind solche, in denen eine Mehrheit von
Urteilen mit gleichem Prädikat, aber verschiedenen Subjekten zu einem
Urteil verknüpft ist ([S1 und S2 und S3
... Sn] ← P). Beispiele dafür sind: „Lust
und Liebe sind die Fittiche zu großen Taten; vom Eise befreit sind
Strom und Bäche; Berlin, Bonn, Königsberg, Halle, Jena ... sind
Universitätsstädte“ (Verneinungen: „Weder Reichtum noch Macht stellen
verlorene Ehre wieder her“). Die Zahl der einfachen Urteile, die in
eine kopulative Urteilsverbindung eingehen können, darf nicht geringer
sein als zwei, kann nach oben aber ins Unendliche gehen; denn, wenn
nicht praktische und ästhetische Gründe es verböten: logischerseits
wäre es angängig, eine beliebig große Anzahl von Urteilen mit
gleichem Prädikat, aber verschiedenen Subjekten zu einem
Urteil zu verbinden. — Konjunktive Urteilsverbindungen
sind solche, in denen eine Mehrheit von Urteilen mit gleichem
Subjekt, aber verschiedenen Prädikaten zu einem Urteil verknüpft
ist (S ← [P1 und P2 und P3 ...
Pn]). Beispiele dieser sind: „Alles rennet, rettet,
flüchtet; etwas fürchten, hoffen und sorgen muß der Mensch für den
kommenden Morgen; er lebte, nahm ein Weib und starb; edel sei der
Mensch, hilfreich und gut“ (Verneinungen: „Bin weder Fräulein weder
schön; Kants kritische Hauptwerke sind weder leicht zu verstehen
noch leicht darzustellen“). Für die Zahl der einfachen Urteile,
welche die konjunktiven Verbindungen bilden, gilt das gleiche wie das
oben für die kopulativen Verbindungen Gesagte. — Divisive
Urteilsverbindungen sind solche, in denen eine Mehrheit koordinierter
partikulärer Urteile mit verschiedenem Subjekt, aber gleichem Prädikat
zu einem Urteil verknüpft ist (S ← [teils P1,
teils P2, teils P3 ... Pn]). Die
logische Analyse ergibt als Elemente der divisiven Urteilsverbindung
die partikulär-bestimmenden Beurteilungen: [S ← P1] ←
gilt für einige S; [S ← P2] ← gilt für einige
S; [S ← P3] ← gilt für einige S usw.,
die miteinander verknüpft ergeben: S ← teils P1, teils
P2, teils P3 ... usw. Beispiele dafür sind: „Körper
sind ihrem Aggregatzustande nach teils feste, teils flüssige, teils
gasförmige; die Inhalte des Bewußtseins sind teils gegenständliche
(Vorstellungen oder Begriffe), teils zuständliche (Lust oder Unlust);
Bakterien sind teils Kokken, teils Bazillen, teils Spirillen.“ Das
Prädikat diviser Verbindungen enthält also die Arten, welche ihrem
Subjekt als deren Gattungsbegriff zukommen, entwickelt mithin eine
vollständige Einteilung des Umfangs ihres Subjekts. Als spezielle
Bedingungen der formalen Gültigkeit der divisiven Verbindung seien hier
genannt: 1. Divisive Urteilsverbindungen müssen erschöpfend
sein (d. h.: die ausgesagten Arten müssen den ganzen Umfang
des Subjektsbegriffes umfassen); 2. die ausgesagten Arten müssen nach
einem und demselben Gesichtspunkte der Einteilung gewählt und einander
koordiniert sein.


Kommen wir zu den Gefügen. Disjunktive Urteilsgefüge sind
solche, die aus einer Mehrheit koordinierter, sich in ihrer Gültigkeit
einander ausschließender problematischer Beurteilungen mit
gleichem Subjekt oder Prädikat gebildet sind ([entweder S1
oder S2 oder S3 ... Sn] ←
P; S ← [entweder P1 oder P2 oder
P3 ... Pn]). Beispiele dafür sind: „Der Raum
ist entweder ein reales Wesen oder eine Form sinnlicher Anschauung;
entweder Newton oder Leibniz hat die Unendlichkeitsrechnung zuerst
begründet.“ Die disjunktiven Gefüge sind den Urteilsverbindungen
verwandt, insofern als die Elemente, aus denen sie bestehen,
gleichfalls einander koordiniert sind. Sie unterscheiden sich aber
von diesen charakteristisch dadurch, daß in ihnen die Glieder der
Zusammensetzung zueinander in einem bestimmten logischen Verhältnis
stehen, das beiden Urteilsverbindungen fehlt. Urteilt man: S ←
[P1 und P2 und P3] oder [S1
und S2 und S3] ← P, so gilt jedes der
einfachen Urteile, aus denen diese Verbindungen zusammengesetzt sind,
unabhängig vom anderen. Zerlegt man die divisive Verbindung S
← [teils P1, teils P2, teils P3] in
ihre Bestandteile (einige S ← P1, einige S ← P2 usw.), so kommt jedem dieser Urteile eine Gültigkeit zu,
die von der Gültigkeit des anderen unabhängig ist. Nicht so bei den
disjunktiven Gefügen. Das Urteil: S ← [entweder P1
oder P2] besagt: S kann entweder P1 oder
P2 sein; und mehr noch: wenn S ← P1
gültig, dann S ← P2 nichtgültig; und wenn S ← P2 nichtgültig, dann S ← P1 gültig
und umgekehrt. Daraus ergibt sich fürs erste, daß die elementaren
Glieder des disjunktiven Gefüges problematische Beurteilungen
sind, und zum zweiten, daß diese sich einander in ihrer Gültigkeit
ausschließen, dergestalt, daß, wenn eines von ihnen gültig ist,
die anderen ungültig sein müssen; wenn alle bis auf eines ungültig
sind, dieses letzte gültig sein muß.




Disjunktive Gefüge sind geradeso wie die divisiven Verbindungen
formal nur gültig, wenn sie erschöpfend sind, d. h.: wenn
die in ihnen enthaltenen einander ausschließenden Prädizierungen
das ganze Gebiet der vorhandenen Möglichkeiten umfassen.
Kontradiktorische Disjunktionen nennen wir alle diejenigen
disjunktiven Gefüge, deren Elemente kontradiktorisch-entgegengesetzte
Urteile sind (S ← [entweder P oder nicht-P]).
Beispiele dafür sind: „Der Wille des Menschen ist entweder frei
oder nicht frei; der Angeklagte ist entweder schuldig oder nicht
schuldig.“ Konträre Disjunktionen heißen dementsprechend
alle diejenigen, die aus konträr-entgegengesetzten Urteilen
zusammengesetzt sind, d. h. solchen, die bei gleichem Subjekt
konträr-entgegengesetzte Prädikate haben. Als Beispiele dieser seien
angeführt: „Die Welt ist entweder geschaffen oder von Ewigkeit her
vorhanden; Schauspiele sind entweder Lust- oder Trauerspiele.“
Spezifische Disjunktionen nennen wir endlich (mit B.
Erdmann) alle diejenigen disjunktiven Gefüge, deren Elemente weder
kontradiktorisch- noch konträr-entgegengesetzte Urteile sind. Als
Beispiele dieser seien genannt: „Jene spartanische Mutter wollte,
daß ihr Sohn entweder mit dem Schilde oder auf dem
Schilde aus der Schlacht heimkehre; die Verfassung eines Staatswesens
ist nach Aristoteles entweder monarchisch oder oligarchisch oder
demokratisch; ich wünschte, die Nacht oder die Preußen kämen.“
Ohne besondere logische Bedeutung sind Disjunktionen wie: „Der
Mensch ist entweder von Natur gut oder schlecht oder beides nicht“
(Mischform der konträren und kontradiktorischen Disjunktion),
sowie: „Gefühle sind entweder Zustände der Lust oder Unlust oder
eigentümliche Mischungen beider“ (Mischform der konträren und
spezifischen Disjunktion). Disjunktive Gefüge sind schließlich auch
in komplizierteren Formen möglich, dergestalt, daß die Elemente
ihrer Zusammensetzung weder Subjekt noch Prädikat miteinander
gemeinsam haben, so also, daß die materialen Urteilsglieder in
diesen völlig wechseln (entweder S ← P oder Q ← R). An der Hand eines Beispiels: „Entweder du trittst für
ihn ein, oder es gibt keine Dankbarkeit mehr; Entweder wir siegen,
oder das Leben ist nicht mehr lebenswert.“ Diese Gefüge sind als
verwickelte von den oben besprochenen als reinlichen
zu scheiden. Ihre logische Analyse führt auf folgende Urteile
als einfache Bestandteile: 1. S ← [entweder P oder
nicht-P], 2. wenn [S ← P] ← nichtgültig, dann
Q ← R. Zusammengezogen: entweder S ← P
oder Q ← R. Sie setzen mithin die hypothetischen Gefüge
voraus, die erst jetzt zur Besprechung kommen. Betont sei noch, daß
disjunktive Gefüge als Urteile auch Subjekte von Beurteilungen sein
können. In sich zusammengesetzt aus problematischen Beurteilungen,
vermögen sie selbst wiederum Gegenstände problematischer,
assertorischer oder apodiktischer Beurteilung zu werden (es
ist möglich, tatsächlich, notwendig, daß S ← [entweder
P1 oder P2 oder P3]). An Beispielen:
„Der Wille des Menschen kann entweder frei oder gebunden sein
(problematisch); tatsächlich ist der Krieg entweder ein Segen
oder ein Unheil für die Menschheit (assertorisch); ganze Zahlen sind
notwendigerweise entweder gerade oder ungerade (apodiktisch).“




Hypothetische Urteilsgefüge sind solche, die aus zwei
miteinander in dem Verhältnis von Grund und Folge verbundenen Urteilen
bestehen (wenn Q ← R, dann S ← P; oder,
indem wir Q ← R = G (Grund) und S ← P = F (Folge) setzen: wenn G, dann F).
Beispiele dafür sind: „Wenn die Könige bauen, haben die Kärrner zu tun;
wenn du den Halys überschreitest, wirst du ein großes Reich zerstören;
wenn der Mantel fällt, muß der Herzog nach; Raffael wäre ein großer
Maler geworden, selbst wenn er ohne Hände auf die Welt gekommen wäre.“
Hypothetische Gefüge sind ihrem Sinn nach auch Urteile wie: „Wer gut
schmiert, fährt gut; ein jeder kehre vor seiner Tür, und rein ist jedes
Stadtquartier; willst du dich selber erkennen, so sieh, wie die andern
es treiben; man fühlt die Absicht, und man wird verstimmt; allzu straff
gespannt zerspringt der Bogen.“ Die eigentümliche — als „hypothetisch“
bezeichnete — Beziehung, in die in den hypothetischen Gefügen der in
der traditionellen Logik sog. „Vordersatz“ (wenn Q ← R =
Hypothesis) zu dem sog. „Nachsatz“ (dann S ← P = Thesis)
gerückt wird, bedarf besonderer Erörterung. Die geläufige Auffassung
der hypothetischen Gefüge geht dahin, daß der Nachsatz als durch die
Gültigkeit des Vordersatzes bedingt ausgesagt werde (sog.
„Nachsatztheorie“). Diese Deutung der hypothetischen Gefüge (vertreten
z. B. durch Chr. Wolff) scheitert aber an denjenigen Aussagen, in denen
ersichtlich jedes der beiden Urteile für sich als nichtgültig bewußt
ist, und doch das Ganze, d. h. der logische Zusammenhang beider Urteile
mit dem Bewußtsein der Gültigkeit gedacht wird (z. B.: „Bestände das
Glück in körperlichen Lustgefühlen, so müßte man die Ochsen glücklich
nennen, wenn sie Erbsen fressen“ [Heraklit]). Ausgesagt ist also in
den hypothetischen Gefügen nicht ein Urteil, das in seiner Gültigkeit
durch die eines anderen bedingt ist, sondern ein Urteilszusammenhang,
in dem die beiden Elemente als im Verhältnis von Grund und
Folge, mithin im Verhältnis logischer Konsequenz
zueinander stehend gedacht sind („Konsequenztheorie des hypothetischen
Gefüges“ nach der Namengebung B. Erdmanns). — „Sagen wir: ‚Wenn der
Koran von Gott herrührt, so ist Muhammed der Prophet Gottes‘ (heißt es
bei John Stuart Mill), so wollen wir damit weder behaupten, daß
der Koran von Gott herrührt noch auch, daß Muhammed in Wahrheit sein
Prophet ist. Keiner von diesen beiden einfachen Sätzen mag wahr sein,
und doch kann die Wahrheit des hypothetischen Satzes unbestreitbar
sein. Was ausgesagt wird, ist nicht die Wahrheit irgendeines von den
beiden Sätzen, sondern die Tatsache, daß der eine aus dem anderen
gefolgert werden kann. Was ist also das Subjekt und was ist das
Prädikat des hypothetischen Satzes? Der Koran ist nicht sein Subjekt,
und ebensowenig ist es Muhammed. Denn es wird weder vom Koran noch
von Muhammed etwas bejaht oder verneint. Das wahrhafte Subjekt der
Prädizierung ist der ganze Satz: ‚Muhammed ist der Prophet Gottes‘,
und die Aussage ist die, daß dies eine berechtigte Folgerung aus dem
Satze ist: ‚der Koran rührt von Gott her‘.“ — Im hypothetischen
Gefüge besteht also kurz gesagt das Subjekt in der Thesis (S ← P), das Prädikat in der Aussage, daß die Thesis von der
Hypothesis (wenn Q ← R) so abhängt wie die logische Folge
von ihrem Grunde.




Entsprechend der oben entwickelten Scheidung der Urteile in Formal-
und Realbehauptungen zerfallen auch die hypothetischen Gefüge
in formale und reale. Beispiele formaler hypothetischer
Gefüge sind: „Wenn zwei Geraden ins Unendliche verlängert sich
nirgends einander schneiden, so sind sie parallel; wenn zwei Kegel
Grundfläche und Höhe miteinander gemeinsam haben, so haben sie
gleichen Rauminhalt; wenn ein Dreieck spitzwinklig ist, so kann
keiner seiner Winkel einen Rechten und mehr betragen; wenn von
zwei kontradiktorisch-entgegengesetzten Urteilen eines als gültig
erwiesen ist, dann ist das andere notwendig ungültig.“ Diese sind
hypothetische Gefüge formal-logischer Konsequenz. Der Zusammenhang
zwischen Grund und Folge in ihnen ist ein unmittelbar oder mittelbar
gewisser, mithin denknotwendiger; ihr kontradiktorisches
Gegenteil ist daher denkunmöglich. Sie können also auch Gegenstände
apodiktischer Beurteilung werden (wenn G, so notwendig
F); sie sind ferner umkehrbar, d. h. auch dann
gültig, wenn man Grund und Folge miteinander vertauscht (darüber
an späterer Stelle). — Beispiele hypothetischer Gefüge über
Tatsachen sind bereits oben gegeben worden. Diese bedürfen wie alle
Urteile über Tatsachen einer zureichenden Begründung, die
sich letzten Endes auf die Elemente der Wahrnehmung stützt. Sie
sind ihrer Konsequenzbeziehung nach nicht alle von der gleichen
Art. Wir können vielmehr hypothetische Gefüge zeitlicher, kausaler
und teleologischer Konsequenz scheiden. Hypothetische Gefüge
zeitlicher Konsequenz sind: „Wenn die Schule beendet ist,
bevölkern sich Straßen und Plätze mit Knaben und Mädchen; wenn
die Schwalben nach südlicheren Ländern ziehen, naht der Herbst.“
Hypothetische Gefüge kausaler Konsequenz — mit den eben
erwähnten durch mannigfache Übergangsformen verbunden und nicht
reinlich von diesen zu scheiden — sind: „Wenn man einen Wurm tritt,
krümmt er sich; wenn man Wasser bis auf 100° erwärmt, verdampft
es; wenn man Sand, Soda und Marmor in bestimmten Mengen in einem
Tiegel schmilzt, erhält man eine feste, farblose Masse, die man
Glas nennt.“ Hypothetische Gefüge teleologischer Konsequenz
— ihrem Wesen nach teils theoretischer (Normen des Denkens), teils
praktischer Natur (Normen des Handelns) — sind: „Wenn Urteile wahr
sein sollen, müssen sie sowohl den Bedingungen der formalen wie
materialen Gültigkeit entsprechen; wenn es Gerechtigkeit im Staate
geben soll, müssen Gesetze nicht nur da sein, sondern auch befolgt
werden; willst du genau erfahren, was sich ziemt, so frage nur bei
edlen Frauen an.“ Hypothetische Gefüge über Tatsachen können sowohl
Gegenstände assertorischer wie auch problematischer Beurteilungen
werden (wenn G, so tatsächlich F; wenn G, so
möglicherweise F). Verneinungen hypothetischer Gefüge
sind jene Formen, in denen die Konsequenzbeziehung zwischen G
und F geleugnet ist (wenn G, so nicht F
= [wenn G, so F] ← nichtgültig); z. B. „wenn der
Herr mit uns ist, wird der Segen unserem Werke nicht fehlen.“ Die
hypothetischen Gefüge der Form: ‚wenn G nicht, so F‘
und ‚wenn G nicht, so F nicht‘, sind mithin nicht
Verneinungen hypothetischer Gefüge, sondern bejahenden Charakters,
das letztere ein bejahendes hypothetisches Gefüge durch doppelte
Verneinung. — Sofern in hypothetischen Behauptungen der angegebene
Grund als der allein mögliche für die ausgesagte Konsequenz gedacht
ist, heißen diese „hypothetische Gefüge ausschließlicher
Konsequenz“ (nur wenn G, dann F).




Aus den hypothetischen Gefügen logisch ableitbar sind Urteilsformen
wie: weil Q ← R, darum S ← P und:
obschon Q ← R, dennoch S ← P. Setzen
wir z. B. den in dem logischen Grund eines hypothetischen Gefüges
(wenn Q ← R) enthaltenen Urteilsgedanken als gültig
voraus, so entsteht die kausale Urteilsform: weil Q ← R, darum S ← P; setzen wir z. B. den in der
Folge (S ← P) enthaltenen Urteilsgedanken als gültig,
den im Grunde enthaltenen dagegen als nichtgültig, dann entsteht die
konzessive Form: obschon [Q ← R] ← nichtgültig,
S ← P. An diesen Formen überwiegt das grammatische
Interesse das logische; darum sei ihrer Erörterung kein weiterer Raum
gewährt.


8. Wesen und Arten der Frage.


Prüfen wir das Verhältnis von Urteil und Frage logisch, so ergibt sich
— wie schon früher betont —, daß die Frage das Urteil voraussetzt.
Aus dem mißglückten Versuch, ein Urteil zu vollziehen — oder auch, was
damit der Sache nach übereinkommt, aus dem Zweifel an der Gültigkeit
eines vollzogenen Urteils — ergibt sich eine Ungewißheit, die wir
durch das Mittel der Fragestellung zu überwinden trachten. Der Ursprung
der Frage liegt mithin logisch in einer Urteilshemmung; sie
selbst ist der Ausdruck einer Ungewißheit, verbunden mit dem Wunsche,
diese zu überwinden. Insofern kommt ihr selbst Urteilscharakter zu.
Die Frage: „Ist S ← P?“ bedeutet logisch soviel wie:
„Ich weiß nicht, ob S ← P gültig ist, und wünsche es zu
wissen.“ Das aussagende Element liegt darin in dem Zugeständnis der
Unwissenheit und dem Ausdruck des Wunsches. Demnach steht
die Frage den Beurteilungen näher als den Urteilen im eigentlichen
Sinne. Die den Inhalt der Frage bildende Aussage: „ich weiß nicht,
ob S ← P gültig ist, und wünsche es zu wissen“ ist ein
Urteil über ein Urteil, von dem ausgesagt wird, daß seine Gültigkeit
ungewiß sei, und daß die Gewißheit über Gültigkeit oder Ungültigkeit
gewünscht werde. Sind die Fragen mithin ihrem aussagenden Charakter
nach nicht Urteile schlechthin, sondern Beurteilungen, so stimmt das
treffend mit der aufgestellten Theorie überein, daß die Frage nicht dem
Urteil vorangehe, sondern dieses voraussetze.


Der Urteilscharakter der Frage darf indessen den charakteristischen
Unterschied zwischen Urteil und Frage nicht verschleiern. Ein Urteil
ist immer die vollzogene Einordnung eines Prädikats- in den Inhalt
eines Subjektsbegriffes, verbunden mit dem Bewußtsein, daß die
ausgesagte Beziehung zwischen S und P gültig sei. Das
gilt für alle Urteile, sowohl für die einfachen wie für die
zusammengesetzten, seien sie Beurteilungen, Verbindungen oder Gefüge.
Eine Frage dagegen ist immer der Ausdruck einer Ungewißheit, verbunden
mit dem Wunsche, diese zu überwinden. Insofern ist die Frage trotz
ihres Urteilscharakters von dem Urteil wesentlich verschieden und am
ehesten noch als dessen Gegenteil zu bezeichnen. Will man beide, Urteil
und Frage, unter einem höheren Gattungsbegriff zusammenfassen, dann
kann man sagen, es gibt zweierlei Aussagen: behauptende Aussagen
oder Urteile; fragende Aussagen oder Fragen.




Ob eine Aussage eine behauptende oder fragende ist, darüber
entscheidet nicht deren sprachliche Formulierung, sondern deren
logischer Sinn. Man nehme etwa Aussagen wie: „Kann ich Armeen aus
der Erde stampfen, wächst mir ein Kornfeld in der flachen Hand?; was
ist göttlicher als vergeben?; was ist das Leben ohne Liebesglanz?;
und muß ich so dich wiederfinden?; wie kommt mir solcher Glanz in
meine Hütte?“, so bedarf es keiner näheren Begründung, daß es sich
hier um nur scheinbare Fragen, um in das Gewand der Frage
gehüllte behauptende Aussagen handelt. Indem sie entweder die
auf die Frage zu erteilende allein mögliche Antwort in dem Sinn der
Frage und der Art ihrer Formulierung deutlich zum Ausdruck bringen
oder aber als Ausdruck der Klage, des Schmerzes, der Verwunderung,
der Verzweiflung überhaupt keinerlei Antwort bedürfen, sind sie
Urteile besonders betonter Gewißheit, nicht Fragen. Der Ausruf:
„Was sind Hoffnungen, was sind Entwürfe ...?“ z. B. ist ein Urteil
über die Nichtigkeit des menschlichen Hoffens und Planens; der
Ausruf: „Und muß ich so dich wiederfinden?“ ein Urteil, dessen
Prädikat die Klage über das „So-wiederfinden“, dessen Subjekt
der Urteilende selbst ist. Für die Formulierung solcher — meist
subjektiver und subjektiv-gültiger — Ausbrüche der Leidenschaft in
Form von Fragen sind übrigens weniger logische als psychologische
und ästhetische Gründe maßgebend. (Scheinbare Fragen sind auch die
sog. prüfenden Fragen, die etwa von einem Lehrer einem Schüler
gestellt werden, um zu erfahren, ob der Schüler die darauf gültige
Antwort weiß. Ihnen kommt nur psychologische und pädagogische, keine
logische Bedeutung zu.)




Die Einteilung der Fragen richtet sich nach demjenigen
Urteilselement, durch dessen Mangel der Versuch zu urteilen
unausführbar wird. Fehlen kann in ihnen entweder eines der
materialen Bestandteile des gewünschten Urteils (Subjekt,
Prädikat) — (sie sollen danach materiale Fragen heißen) —
oder auch das Bewußtsein, daß die in einem Urteil vollzogene Beziehung
zwischen Subjekt und Prädikat gültig sei; wir nennen diese daher
Gültigkeitsfragen.


Wenden wir uns zu den ersteren. Materiale Fragen sind solche,
in denen entweder Auskunft gewünscht wird über das Subjekt, dem ein
gegebenes Prädikat, oder über ein Prädikat, das einem gegebenen Subjekt
eingeordnet werden soll. Sie sind danach teils Subjekts-,
teils Prädikatsfragen. Die Form der ersteren ist: Wer (was) ←
P?; die Form der zweiten: S ← was (wie beschaffen)? Dabei
braucht bei den Subjekts- und Prädikatsfragen durchaus nicht das ganze
Subjekt oder Prädikat unbekannt zu sein. Es kann z. B. die Gattung
bekannt sein und nur die spezielle Art fehlen; ja, es kann sogar die
spezielle Art gegeben sein, und der gewünschte Urteilsbestandteil nur
in einer näheren Bestimmung des Subjekts oder Prädikats bestehen,
beim Subjekt etwa in der Quantität (wie viele S ← P?),
beim Prädikat in der Angabe von Ort, Zeit, Beschaffenheit usw. (wann,
wo, wie beschaffen). Die Frage: wie viele S ← P?
entspricht dabei den quantitativ-bestimmenden Beurteilungen; sie muß
also genau genommen lauten: [S ← P] gilt für wie viele
S? und gehört mithin nicht zu den Subjekts-, sondern zu den
Prädikatsfragen.




Beispiele von Subjektsfragen sind: „wer lacht da?; wer tat
mir das?; was ist geschehen?; welches Buch fehlt dir?; wer will
ihn wiederholen?; wessen Haus brennt?; wer von ihnen war dabei?“;
Beispiele von Prädikatsfragen: „was ist der langen Rede kurzer
Sinn?; was sagte der Vater?; was willst du mit dem Dolche? sprich;
von wannen kommt dir diese Wissenschaft?; wem gab er das Buch?; wann
wird der Retter kommen diesem Lande?“ — Hypothetische Subjektsfragen
sind: wenn Q ← R, was dann? (z. B.: „Wenn es nun nicht
gelingt, was dann?“); hypothetische Prädikatsfragen: wann oder unter
welcher Bedingung ist S ← P gültig? (z. B.: „Unter
welcher Bedingung ist der Feind geneigt, Frieden zu schließen?“
Antwort: ... wenn wir ... usw.). Zu den materialen Fragen
gehören auch kausale Fragen wie: warum ist S P?
(weil Q ← R), ebenso finale Fragen: wozu ist
S P? (damit Q ← R).




Gültigkeitsfragen sind im Unterschied zu den materialen alle
diejenigen, in denen darüber Auskunft gewünscht wird, ob die in
einem Urteil vorhandene prädikative Beziehung zwischen Subjekt und
Prädikat gültig sei. Die einfachste Form dieser Fragen ist
die elementare Gültigkeitsfrage von der Form: ist S ← P gültig? (Antwort: ja — nein). Diese geht in die Form
der disjunktiven Gültigkeitsfrage über, wo wir die in einem
disjunktiven Gefüge zugestandene Unwissenheit, welche von mehreren
einander ausschließenden Urteilsmöglichkeiten gültig sei (S
← [entweder P1 oder P2]; entweder S1
oder S2 ← P), in Gestalt einer Frage formulieren
(ist S ← P1 oder P2?; ist S1
oder S2 ← P?). Dem hypothetischen Urteilsgefüge, in
dem die Beziehung von Grund und Folge ungewiß ist, entspricht die
hypothetische Gültigkeitsfrage (ist S ← P, wenn
Q ← R?). Mischformen hypothetischer und disjunktiver
Gültigkeitsfragen endlich sind Fragen von der Form: wenn Q ← R, ist dann S ← P1 oder P2?




Beispiele elementarer Gültigkeitsfragen sind: „Ist es
geschehen?; bist du’s, Hermann, mein Rabe?; hat die Vorstellung
schon begonnen?“; Beispiele disjunktiver (1) und
hypothetischer (2) Gültigkeitsfragen sowie deren Mischformen
(3): 1. „Bist untreu, Wilhelm, oder tot?; wer wagt es, Rittersmann
oder Knapp, zu tauchen in diesen Schlund?“ — 2. „Wird er kommen,
wenn ich ihn bitte?; würde er gesiegt haben, wenn er die Schlacht
begonnen hätte?“ — 3. „Wenn er nun vor Gericht kommt, wird er
verurteilt oder freigesprochen werden?“ — Aus der Ungewißheit der
Beziehungen kausaler, finaler und konzessiver Urteilszusammenhänge
erwachsen ferner Fragen von der Form: ist S ← P,
weil Q ← R?; ist S ← P,
damit Q ← R; ist S ← P,
obgleich Q ← R?; wir nennen diese entsprechend
der bisherigen Namengebung: kausale, finale und konzessive
Gültigkeitsfragen.




Liegt es im Wesen der Frage, daß sie als Ausdruck einer Ungewißheit
zugleich das Begehren nach Gewißheit in sich befaßt, so kann
naturgemäß das Verlangen des Fragenden erst befriedigt sein, wenn die
erteilte Antwort dasjenige Element enthält, das dem Fragenden
beim Vollzug des versuchten Urteils gefehlt hat. Die Bedingungen
der Gültigkeit der Antwort auf eine Frage sind den formalen und
materialen Bedingungen der Gültigkeit von Urteilen überhaupt gleich;
denn die Antwort ergänzt den der Frage zugrunde liegenden mißglückten
Urteilsversuch zu dem gewünschten Urteil; sie ist insofern, unabhängig
von ihrem grammatischen Bestand, ja unabhängig von ihrer sprachlichen
Ausdrucksform (sie kann eine Handbewegung ebenso sein wie ein
Kopfnicken), ein Urteil.


Die logische Bedeutung der Frage liegt darin, daß sie als Ausdruck
eines nach Gewißheit verlangenden Zustandes unbefriedigender
Ungewißheit das Denken von unzulänglichen oder zweifelhaften Urteilen
zu immer erneuten Urteilsversuchen hinleitet. Auch Fragen bedürfen wie
Urteile einer zureichenden Begründung. Eine Frage ist zureichend
begründet, wenn sie richtig gestellt ist; sie ist unzureichend
begründet, wenn sie den Bedingungen einer richtigen Fragestellung nicht
entspricht. Insbesondere für das wissenschaftliche Denken, in dem die
Fragestellung zur Problemstellung wird, ist die Forderung
einer zureichenden Begründung auch für die Frage außerordentlich
wichtig; daher wird in der logischen Methodenlehre darauf noch
zurückzukommen sein.






[6] Kants fernere Scheidung der Urteile in
analytische und synthetische hat nicht logische, sondern
transzendental-philosophische Bedeutung. Unter analytischen
Urteilen versteht Kant solche, die im Prädikat nur enthalten, was
im Begriff des Subjekts schon als notwendiges Merkmal gedacht ist
(erläuternde Urteile; z. B.: „Alle Körper sind ausgedehnt“);
unter synthetischen Urteilen solche, die im Prädikat enthalten,
was im Begriff des Subjekts noch nicht notwendig gedacht ist
(erweiternde Urteile; z. B. „Einige Körper sind schwer“). Zur
Kritik dieser Scheidung vgl. B. Erdmann, Logik I2, Kap. 38.







[7] So z. B. von der „Anerkennungstheorie“ des Urteils
bei Franz Brentano, die historisch genommen bis auf die Stoa,
Augustin, Thomas von Aquino, Descartes, Malebranche und Hume (Lehre
vom belief) zurückgeht, in der neuen Logik in verwandter Form auch von
W. Hamilton und Al. Bain in England, von A. Marty, W. Windelband und
H. Rickert in Deutschland vertreten wird. Vgl. dazu Näheres bei B.
Erdmann, Logik I2, Kap. 46: Jos. Geyser, Grundlagen d.
Logik, 1909, S. 157 ff., 163 ff.







[8] Bei der Lektüre mag dieses logische Symbol getrost durch
die grammatische Kopula „ist“ (bzw. „sind“) ausgedrückt werden.







[9] Man vergleiche zu Problemstellung und Lösung: B.
Erdmann, Über Inhalt und Geltung des Kausalgesetzes, Halle 1904.







[10] Man beachte: Nicht alle Urteile, deren Prädikat
das Wort „können“ enthält, sind problematische. „Können“
bedeutet im Deutschen ebenso ein „fähig-sein“ wie ein
„möglich-sein“. Problematische Urteile sind also nicht Urteile
wie: „ich kann Französisch, ich kann laufen, ich kann dichten, ich kann
singen, Kinder können erzogen werden“.










III. Die Lehre vom
Schlußverfahren.





1. Die unmittelbaren
Schlüsse oder Folgerungen.


Schließen heißt im logischen Sinne des Wortes: aus einem oder mehreren
gegebenen Urteilen ein davon verschiedenes denknotwendig ableiten. Ein
Schluß ist demnach derjenige Denkprozeß, durch den aus einem
oder mehreren gegebenen Urteilen ein davon verschiedenes denknotwendig
abgeleitet wird. Die überlieferte Logik unterscheidet zweierlei
Hauptarten von Schlüssen: unmittelbare oder Folgerungen und
mittelbare oder Schlüsse im eigentlichen Sinne. Unmittelbare
Schlüsse sind solche, in denen die Ableitung aus einem,
mittelbare solche, in denen die Ableitung aus einer Mehrheit von
Urteilen erfolgt.


Ist die Folgerung die denknotwendige Ableitung eines Urteils
aus einem davon verschiedenen gegebenen Urteil, so ist sie als
Ganzes aus zwei Urteilen zusammengesetzt: dem Folgerungsurteil
als demjenigen, welches — dem Grundurteil als
demjenigen, aus welchem gefolgert wird[11]. Es ist ersichtlich,
daß für das Folgerungsurteil zwei spezielle Bedingungen seiner
formalen und materialen Gültigkeit in Betracht kommen: 1. die formale
und materiale Gültigkeit seines Grundurteils, 2. die formale Gültigkeit
des Folgerungsprozesses selbst. Die Gültigkeit des Folgerungsurteils —
unter der Voraussetzung einer formal gültigen Ableitung — steht und
fällt also mit der Gültigkeit des Grundurteils.


Die speziellen Arten der Folgerungen ergeben sich aus der
Verschiedenheit der formalen Veränderungen, durch die aus dem
Grundurteil das Folgerungsurteil gewonnen wird. Die traditionelle
Logik unterscheidet als Hauptarten der Folgerungen solche durch:
formale Äquipollenz; Konversion; Kontraposition; Subalternation und
Opposition; zu diesen kommen noch zwei weniger wichtige Arten durch
Modalitätswechsel und gleichsinnige Inhaltsänderung.


Folgerungen durch formale Äquipollenz (formale Gleichwertung)
sind solche, bei denen aus einem gegebenen Urteil bei gleicher Stellung
der materialen Urteilsglieder ein Urteil abgeleitet wird, das von dem
Grundurteil nur seiner Form nach verschieden ist. Spezielle
Fälle solcher Folgerungen sind[12]:




1. Die Ableitung eines mittelbar bejahenden Urteils durch
doppelte Verneinung aus einem unmittelbar bejahenden
und umgekehrt (z. B. Grundurteil: S ← P;
Folgerungsurteil: S ← nicht non-P;
Grdurt.: jedes S ← P; Flgsurt.: kein
S ← nicht-P; Grdurt.: S ← P, wenn
Q ← R; Flgsurt.: S ← nicht P, wenn
Q ← nicht R).


2. Die Ableitung einer mittelbaren Verneinung aus dem
unmittelbar verneinenden Urteil und umgekehrt (z. B.
Grdurt.: S ← nicht P; Flgsurt.: S ← non-P).


3. Die Ableitung einer apodiktischen Beurteilung aus einem
unmittelbar gewissen Urteil (Grdurt.: 2 × 2 = 4;
Flgsurt.: 2 × 2 ist notwendig 4).


4. Die Ableitung eines allgemeinen aus dem generellen
Urteil und umgekehrt (Grdurt.: „Gestrenge Herren regieren
nicht lange“; Flgsurt.: „kein gestrenger Herr regiert lange“).


5. Die Ableitung eines hypothetischen aus einem
disjunktiven Gefüge (Grdurt.: S ← [entweder
P1 oder P2]; Flgsurt.: wenn S ← P1, dann nicht S ← P2 usw.).




Wichtiger als die Folgerungen durch formale Äquipollenz sind die
durch Konversion (Umkehrung). Sie bestehen darin, daß das
Folgerungsurteil durch Vertauschung der materialen Glieder des
Grundurteils gewonnen wird, wobei die Qualität der Aussage bestehen
bleibt. Jenachdem ob die quantitative Bestimmtheit des Subjekts
im Folgerungsurteil dieselbe bleibt wie im Grundurteil oder sich
verändert, nennt man die Konversion eine reine (conversio
pura, simplex) oder unreine bzw. veränderte
(conversio impura, per accidens). — Folgerungen durch
reine Umkehrung sind möglich:




1. aus partikulär bejahenden Urteilen (Grdurt.: „einige
Säugetiere leben im Wasser“, Flgsurt.: „einige im Wasser
lebende Tiere sind Säugetiere“).


2. aus allgemein verneinenden Urteilen (Grdurt.: „kein
Sterblicher ist allwissend“, Flgsurt.: „kein Allwissender ist
ein Sterblicher“).


Keinerlei denknotwendige Folgerungen durch Umkehrung sind
möglich aus partikulär verneinenden, während allgemein
bejahende Urteile Folgerungen teils durch reine, teils durch
unreine Umkehrung zulassen. Beispiele von Folgerungen durch
unreine Umkehrung aus allgemein bejahenden Urteilen sind:
Grdurt.: „alle Wissenschaften sind Zeichen des menschlichen
Dranges nach Erkenntnis“; Flgsurt.: „einige Zeichen des
menschlichen Dranges nach Erkenntnis sind die Wissenschaften“.
Beispiele von Folgerungen durch reine Umkehrung aus allgemein
bejahenden Urteilen bieten die sog. reziprokablen Urteile,
die Gleichungen oder Definitionen enthalten: Grdurt.: „alle
Dreiecke von gleicher Höhe und Grundseite sind flächengleich“;
Flgsurt.: „alle flächengleichen Dreiecke haben gleiche
Grundseite und Höhe“. — Eine besondere Besprechung verlangen die
Folgerungen durch Konversion aus hypothetischen Gefügen.
Hypothetische Gefüge heißen rein umkehrbar, wenn ihre modale
Bestimmtheit dieselbe bleibt, unrein umkehrbar, wenn diese sich
verändert. Rein umkehrbar sind:


1. alle hypothetischen Gefüge, die unmittelbar oder
mittelbar gewisse Gültigkeit haben (Grdurt.: „wenn
in einem Dreieck zwei Winkel einander gleich sind, so ist es
gleichschenklig“; Flgsurt.: „wenn ein Dreieck gleichschenklig
ist, so sind darin zwei Winkel einander gleich“).


2. alle hypothetischen Gefüge über Tatsachen, die Gefüge
ausschließlicher Konsequenz bilden (Grdurt.: „nur wenn
ein luftleerer Raum hergestellt ist, fallen Körper verschiedenen
Gewichts mit gleicher Geschwindigkeit“; Flgsurt.: „wenn Körper
verschiedenen Gewichts mit gleicher Geschwindigkeit fallen, so ist
der Raum, in dem das geschieht, luftleer“).


3. alle Verneinungen von hypothetischen Gefügen über Tatsachen
(z. B. Grdurt.: „wenn ein Mensch behauptet, Gott zu sein, dann
ist er nicht bei Verstand“; Flgsurt.: „wenn ein Mensch bei
Verstand ist, dann behauptet er nicht, Gott zu sein“).


Unrein umkehrbar sind schließlich hypothetische Gefüge über
Tatsachen wie: Grdurt.: „Wer nichts wagt, der nichts gewinnt“;
Flgsurt.: „wer nichts gewinnt, der wagt möglicherweise
nichts“. Hier hat die Konversion die Form: Grdurt.: wenn
G, dann F, Flgsurt.: wenn F, dann
möglicherweise G; in ihr geht also die assertorische
Modalität des Grundurteils im Folgerungsurteil in eine
problematische über.







Aus dem Verfahren der formalen Äquipollenz und Konversion
zusammengesetzt ist die Folgerungsweise durch Kontraposition
(Umwendung). Diese geschieht, indem die materialen Glieder des
Grundurteils miteinander die Stelle wechseln und die bejahenden Urteile
ihrer Form nach verneinende, die verneinenden ihrer Form nach bejahende
werden. Folgerungen durch Kontraposition sind rein möglich:
1. aus allgemein bejahenden Urteilen (Grdurt.:
„alle Werke Schopenhauers sind stilistisch gewandt geschrieben“;
Flgsurt.: „keine stilistisch ungewandte Schrift ist ein Werk
Schopenhauers“); 2. aus partikulär verneinenden Urteilen
(Grdurt.: „manche Völker Asiens sind in der Kultur
nicht mitfortgeschritten“; Flgsurt.: „ein Teil der in
der Kultur nicht mitfortgeschrittenen sind die Völker Asiens“). Nur
unrein oder verändert sind Folgerungen durch Kontraposition
möglich aus allgemein verneinenden Urteilen; während sich aus
partikulär bejahenden Urteilen keinerlei denknotwendige
Folgerungen herleiten lassen:




Allgemein verneinende Urteile gehen durch Kontraposition
in partikuläre ihrer Form nach bejahende Urteile über
(Grdurt.: „kein Verbrecher ist ein nützliches
Mitglied der menschlichen Gesellschaft“; Flgsurt.: „ein
Teil der unnützen Glieder der menschlichen Gesellschaft sind die
Verbrecher“). — Nur geringe Bedeutung kommt den Folgerungen durch
Kontraposition aus hypothetischen Gefügen zu. Hier herrschen
analoge Verhältnisse vor wie bei den Folgerungen aus hypothetischen
Gefügen durch Konversion. Als Beispiele solcher seien aufgeführt:
1. Grdurt.: „wenn Zahlen durch zwei teilbar sind,
dann sind sie gerade Zahlen“; Flgsurt.: „wenn Zahlen
ungerade sind, dann sind sie durch zwei nicht teilbar“ (reine
Kontraposition); 2. Grdurt.: „wenn das Leben nach
dem Tode paradiesisch ist, dann ist der Tod ein Beglücker der
Menschheit“; Flgsurt.: „wenn es falsch ist, daß der Tod
kein Beglücker der Menschheit ist, dann kann das Leben nach
dem Tode paradiesisch sein“ (unreine Kontraposition).




Auf anderem Wege als bei den Folgerungen durch Konversion und
Kontraposition kommen die Folgerungen durch Subalternation
(Umordnung) zustande. Diese sind denknotwendige Ableitungen aus einem
als wahr oder falsch beurteilten allgemeinen oder partikulären Urteil,
dessen quantitative Bestimmtheit im Folgerungsurteil verändert, dessen
Qualität aber dieselbe bleibt. Wenn es wahr ist, daß alle S ← P sind, dann ist es auch wahr, daß einige S ← P
sind; und wenn es wahr ist, daß kein S ← P ist, dann ist
es auch wahr, daß einige S ← nicht P sind. Wir nennen
diese Ableitung von partikulären Urteilen aus allgemeinen Folgerungen
durch Unterordnung, und können — da aus der Falschheit
eines allgemeinen Urteils auf die Falschheit des ihm untergeordneten
partikulären nicht denknotwendig geschlossen werden kann —
sagen: Die Folgerungen aus der Wahrheit eines allgemeinen Urteils auf
die Wahrheit des ihm untergeordneten sind gültig, die gleichen
Folgerungen aus der Falschheit ungültig (in scholastischer Sprache
bezeichnet als „Dictum de omni et nullo“)[13]. — Umgekehrt
verhalten sich die Dinge bei den Folgerungen durch Überordnung
(d. h. den Ableitungen allgemeiner aus partikulären Urteilen). Wenn
es falsch ist, daß einige S ← P sind, dann ist es auch
falsch, daß alle S ← P sind; und wenn es falsch ist, daß
einige S ← nicht P sind, dann ist es auch falsch, daß
alle S ← nicht P sind. Wir können also — da aus der
Wahrheit eines partikulären Urteils auf die Wahrheit des entsprechenden
übergeordneten nicht denknotwendig geschlossen werden kann
— sagen: Die Folgerungen aus der Falschheit eines partikulären
Urteils auf die Falschheit des ihm übergeordneten sind gültig, die
gleichen Folgerungen aus der Wahrheit ungültig. Beide Gesetze kurz
zusammengefaßt: Gültige Ableitungen durch Subalternation sind die
Folgerungen durch Unterordnung aus der Wahrheit, durch
Überordnung aus der Falschheit.


Den Folgerungen durch Subalternation verwandt sind die Folgerungen
durch Opposition (Entgegensetzung). Darunter versteht man solche
unmittelbaren Schlüsse, durch die aus der Wahrheit (oder Falschheit)
eines quantitativ bestimmten Urteils auf die Falschheit (oder Wahrheit)
des entsprechenden Urteils von entgegengesetzter Qualität gefolgert
wird. Vorerst ist hierbei folgendes zu bemerken: Die Urteile: „alle
S ← P“ und „einige S ← nicht P“, sowie:
„kein S ← P“ und „einige S ← P“ heißen nach
alter logischer Tradition kontradiktorisch-entgegengesetzte;
die Urteile: „alle S ← P“ und „alle S ←
nicht P“ konträr-entgegengesetzte und die Urteile:
„einige S ← P“ und „einige S ← nicht P“
subkonträr-entgegengesetzte. Unter Zugrundelegung dieser
Bezeichnungen ergibt sich: Wenn eines der Urteile „alle S ← P“ und „kein S ← P“ als wahr (oder falsch)
gegeben ist, dann ist das ihnen kontradiktorisch-entgegengesetzte
Urteil „einige S ← nicht P“ bzw. „einige S ← P“ falsch (oder wahr). Diese Tatsachen folgen
unmittelbar aus den logischen Grundsätzen des Widerspruches und vom
ausgeschlossenen Dritten. Danach können wir sagen: Die Folgerungen
durch kontradiktorische Opposition sind durchweg gültig.
Nicht ebenso liegen die Dinge bei den Folgerungen durch konträre und
subkonträre Opposition. Wenn das Urteil „alle S ← P“
wahr ist, dann ist das Urteil „alle S ← nicht P“
falsch; wenn das Urteil „alle S ← P“ aber falsch ist,
dann braucht es darum noch nicht wahr zu sein, daß „alle S ←
nicht P“ sind. Mithin können wir sagen: Die Folgerungen durch
konträre Opposition sind nur gültig aus der Wahrheit.
Und weiter: Wenn es falsch ist, daß „einige S ← P“ sind,
dann ist es wahr, daß „einige S ← nicht P“ sind; wenn
es aber wahr ist, daß „einige S ← P“ sind, dann braucht
es deswegen noch nicht falsch zu sein, daß „einige S ← nicht
P“ sind. Die Folgerungen durch subkonträre Opposition
sind also nur gültig aus der Falschheit. Alle drei Regeln kurz
zusammengefaßt, gewinnen wir die logische Formel: Gültige Ableitungen
sind die Folgerungen durch kontradiktorische Opposition aus der
Wahrheit und Falschheit, durch konträre Opposition
aus der Wahrheit und subkonträre Opposition aus der
Falschheit.




Nur kurzer Besprechung bedürfen noch die unmittelbaren Schlüsse
durch Modalitätswechsel und durch gleichsinnige Inhaltsänderung.
Wenn es notwendig ist, daß S ← P ist, dann ist es auch
Tatsache, daß S ← P ist; und wenn es nicht möglich
ist, daß S ← P ist, dann ist es auch tatsächlich nicht
der Fall usw. Mit Worten: Aus der Gültigkeit des apodiktischen
Urteils folgt durch Modalitätswechsel die Gültigkeit
des entsprechenden assertorischen und problematischen; aus der
Ungültigkeit des problematischen Urteils folgt die Ungültigkeit
des entsprechenden assertorischen und apodiktischen. — Und
endlich: Folgerungen durch gleichsinnige Inhaltsänderung
kommen zustande, wenn die materialen Glieder eines Urteils in
gleichem Sinne inhaltlich verändert werden. Um das an Beispielen
zu erläutern: Grdurt.: Alles Denken ist Urteilen oder
Fragen; Flgsurt.: alles wissenschaftliche Denken ist
wissenschaftliches Urteilen oder Fragen; Grdurt.:
die Geschichte eines Volkes ist ein Spiegel seiner Entwicklung;
Flgsurt.: die Kulturgeschichte eines Volkes ist ein
Spiegel seiner kulturellen Entwicklung.




2. Die Arten der
mittelbaren Schlüsse und die kategorischen Deduktionen.


Mittelbare Schlüsse (oder Schlüsse im eigentlichen Sinne)
sind solche, in denen aus einer Mehrheit gegebener Urteile
ein davon verschiedenes denknotwendig abgeleitet wird. Die Urteile,
aus denen abgeleitet wird, nennen wir Grundurteile oder
Prämissen (die traditionelle Logik nennt sie grammatisierend
„Vordersätze“), das Urteil, das abgeleitet wird, Schlußurteil
oder Konklusio (Schlußsatz). Wo mittelbare Schlüsse nicht mehr als
zwei Prämissen haben, nennt man die eine die obere (Obersatz),
die andere die untere (Untersatz). So ist z. B. in dem
Schlußverfahren: „Alle Körper ziehen einander an; Erde und Mars sind
Körper; also ziehen Erde und Mars einander an“ das allgemeine Urteil:
„alle Körper ziehen einander an“ die obere Prämisse (Obersatz), das
spezielle Urteil: „Erde und Mars sind Körper“ die untere Prämisse
(Untersatz) und das Endurteil: „also ziehen Erde und Mars einander an“
die Konklusio (Schlußsatz). Es ist ohne weiteres ersichtlich, daß nicht
beliebig gewählte Urteile Prämissen für einen Schluß bilden können. Ein
Schluß ist nur möglich, wenn die Grundurteile eine bestimmte logische
Beziehung zueinander haben, oder genauer gesagt: einen denknotwendigen
Zusammenhang untereinander herleiten. So wird z. B. in dem angeführten
Beispiel ein denknotwendiger Zusammenhang hergestellt durch den in
beiden Grundurteilen als gemeinsames materiales Glied enthaltenen
Begriff „Körper“, indem zunächst ein allgemeines Gesetz über die
Anziehung von Körpern aufgestellt, dann Erde und Mars als der Gattung
Körper zugehörig bezeichnet und daraus geschlossen wird, daß Erde und
Mars als Körper aufeinander nach dem Gesetz der Anziehung aller Körper
einwirken. Auch hier wiederum liegen die Dinge so, daß die Gültigkeit
des Schlußurteils — die formal-gültige Ableitung vorausgesetzt — mit
der Gültigkeit der Prämissen steht und fällt.


Jenachdem ein Schluß von einem allgemeinen Urteil als Obersatz zu einem
besonderen Urteil als Schlußsatz oder aber von besonderen Urteilen als
Prämissen zu einem allgemeinen als Konklusio übergeht, nennt man ihn
einen Schluß entweder vom Allgemeinen aufs Besondere
oder vom Besonderen aufs Allgemeine. Zu diesen zählt
die überlieferte Logik noch eine dritte Art von Schlüssen: die vom
Besonderen aufs Besondere. Nach herkömmlicher Weise
bezeichnet man die Schlüsse vom Allgemeinen aufs Besondere als
deduktive oder Deduktionen, die Schlüsse vom Besonderen aufs
Allgemeine als induktive oder Induktionen und die Schlüsse
vom Besonderen aufs Besondere als Schlüsse per analogiam oder
Analogieschlüsse.


Besprechen wir zunächst die deduktiven Schlüsse. Die überlieferte
Lehre von den Schlußformen teilt die Deduktionen in die drei
Hauptarten der kategorischen, hypothetischen und disjunktiven
Schlüsse. Beispiele dafür sind: 1. Kategorischer Schluß:
„Alle Römer waren kriegerisch; Cäsar war ein Römer; also war Cäsar
kriegerisch“; 2. hypothetischer Schluß: „Wenn Cäsar ein
Römer war, war er kriegerisch; Cäsar war ein Römer; also war Cäsar
kriegerisch“; 3. disjunktiver Schluß: „Soldaten sind entweder
tapfer oder keine Soldaten; Cäsar war tapfer; also war Cäsar ein
Soldat.“ Diese Einteilung besteht jedoch nicht zu Recht. Es wird
sich zeigen, daß die disjunktiven Schlüsse den kategorischen und
hypothetischen nicht schlechthin koordiniert werden dürfen, da sie
nicht wie diese einfach, sondern eigentümliche Zusammensetzungen von
kategorischen und hypothetischen Schlüssen bilden. Demnach sind die
deduktiven Schlüsse einzuteilen in einfache Deduktionen und
Zusammensetzungen von solchen. Einfache Deduktionen sind teils
die von der elementaren Form der eben erwähnten kategorischen Schlüsse
(wir nennen sie kategorische oder elementare Deduktionen
oder mit Aristoteles Syllogismen), teils die angeführten
hypothetischen Schlüsse; Zusammensetzungen von deduktiven
Schlüssen, sog. Ketten, sind teils reinliche, d. h.
solche, die nur aus kategorischen Deduktionen gebildet sind, teils
gemischte, d. h. solche, deren Analyse sowohl kategorische wie
hypothetische Schlüsse als Bestandteile aufweist. Ordnen wir die Arten
der deduktiven Schlüsse in einem übersichtlichen Schema, dann ergibt
sich:



  Diagramm zu den Deduktionen



Erörtern wir fürs erste die Arten der kategorischen Deduktion.
Als solche unterscheidet man nach Aristotelischem Vorbilde drei gültige
Formen, die man von alters her als syllogistische Figuren
(figurae Aristotelicae) bezeichnet[14]. Diese sind nach ihrer
allgemeinsten Form:






  
    	
       
    
    	
      I. Figur:

    
    	
      II. Figur:

    
    	
      III. Figur:

    
  

  
    	
      Obers.:

    
    	
      Alle M ← P

    
    	
      Kein P ← M

    
    	
      Alle M ← P

    
  

  
    	
      Obers.:

    
    	
      Alle S ← M

    
    	
      Alle S ← M

    
    	
      Alle M ← S

    
  

  
    	
      Schlußs.:

    
    	
      Alle S ← P

    
    	
      Kein S ← P

    
    	
      Einige S ← P

    
  




Die materialen Bestandteile sind in allen drei Schlußformen
dieselben: S, P und M, wobei M dasjenige
Urteilselement bildet, das als beiden Prämissen gemeinsam den
denknotwendigen Zusammenhang herstellt, aus welchem das Schlußurteil
folgt. Man nennt dieses daher den Mittelbegriff (terminus
medius), die beiden anderen materialen Glieder des Schlusses,
die übereinstimmend in allen drei Figuren das Subjekt und Prädikat
des Schlußurteils bilden, die äußeren Begriffe (termini
externi). Von der Stellung des Mittelbegriffes in den Prämissen
hängt die Einteilung der kategorischen Deduktionen ab. In der ersten
Figur ist der Mittelbegriff Subjekt des Obersatzes und Prädikat des
Untersatzes, in der zweiten Prädikat und in der dritten Subjekt
beider Prämissen. Will man sich die Arten der Syllogismen hiernach
durch ein einfaches Hilfsmittel der Anschauung mnemotechnisch näher
bringen, so kann man die Stellung des Mittelbegriffes durch einen Pfeil
symbolisieren, woraus das Bild entsteht:



  
    	
       
    
    	
      I. Figur:

    
    	
      II. Figur:

    
    	
      II. Figur:

    
    	
    große runde Klammer links
    
    	
      IV.(überflüssige)

      Figur

    
    	
    große runde Klammer rechts
    
    	
      Zusammen-

      fassung:

    
  

  
    	
      O.:

    
    	
      M ← P

    
    	
      P ← M

    
    	
      M ← P

    
    	
      P ← M

    
    	
    Diagramm, Pfeile nach oben
    
  

  
    	
      U.:

    
    	
      S ← M

    
    	
      S ← M

    
    	
      M ← S

    
    	
      M ← S

    
  

  
    	
      S.:

    
    	
      S ← P

    
    	
      S ← P

    
    	
      S ← P

    
    	
      S ← P

    
  

  
    	
       
    
    	
      (Pfeil schräg

      von rechts unten

      nach links oben

    
    	
      (Pfeil rechts,

      nach oben

    
    	
      (Pfeil links,

      nach oben

    
    	
       
    
  




Der Mittelbegriff ist bildlich gesprochen die Seele des syllogistischen
Schlußverfahrens. Ohne Mittelbegriff kein syllogistischer Schluß; und
jeder Syllogismus wird zum Fehlschluß (Paralogismus), in dem mit dem
Mittelbegriff in den beiden Prämissen nicht ein und derselbe Inhalt
gedacht wird. Nach der Bedeutung des Mittelbegriffes können wir den
Syllogismus auch definieren als dasjenige Schlußverfahren, in dem aus
zwei Urteilen, die eines ihrer materialen Glieder gemeinsam haben,
ein drittes über deren nichtgemeinsame Bestandteile notwendig
abgeleitet wird.





Besprechen wir die syllogistischen Figuren im einzelnen:


I. Als Grundform der ersten syllogistischen Figur haben wir
genannt: M ← P; S ← M; also S ← P. Diese Grundform hat vier Modifikationen:



  
    	
      I. Figur:

    
    	
      a)

    
    	
      b)

    
    	
      c)

    
    	
      d)

    
  

  
    	
      Alle M ← P

    
    	
      Alle M ← P

    
    	
      Kein M ← P

    
    	
      Kein M ← P

    
  

  
    	
      Alle S ← M

    
    	
      Einige S ← M

    
    	
      Alle S ← M

    
    	
      Einige S ← M

    
  

  
    	
      Alle S ← P

    
    	
      Einige S ← P

    
    	
      Kein S ← P

    
    	
      Einige S ←  nichtP

    
  

  
    	
      große geschweifte Klammer nach unten
    
    	
      große geschweifte Klammer nach unten
    
  




Es ist ohne weiteres ersichtlich, daß in dieser Aufstellung die
Modifikationen a und b sowie c und d
zusammengehören. Wir können sagen: a und b machen die
erste, c und d die zweite Schlußweise der ersten Figur
aus. Der Gedankengang der ersten Schlußweise ist folgender: Wenn
einem Subjekt S das Prädikat M zukommt, dem Prädikat
M ein Prädikat P, so kommt auch dem Subjekt S
mittelbar das Prädikat P zu. Demnach können wir als
logisches Prinzip der ersten Schlußweise der ersten Figur den
Grundsatz aufstellen: Jedem Subjekt kommt mittelbar das Prädikat
seines Prädikats zu. Der Gedankengang der zweiten Schlußweise der
ersten Figur ist dem der ersten analog: wenn einem Subjekt S ein
Prädikat M zukommt, ein Prädikat P von diesem M
aber ausgeschlossen ist, so ist dieses P auch von S
ausgeschlossen. Als logisches Prinzip der zweiten Schlußweise
der ersten Figur können wir mithin schreiben: Keinem Subjekt kommt
mittelbar als Prädikat zu, was nicht Prädikat eines Prädikats von ihm
ist. — Als spezielle Bedingungen des Schlußverfahrens der ersten
Figur lassen sich folgende zusammenstellen: 1. Die obere Prämisse muß
allgemein sein, kann jedoch bejahend oder verneinend sein; 2. die
untere Prämisse kann allgemein oder partikulär, muß jedoch bejahend
sein. (Sind beide Prämissen negativ, so ist überhaupt kein Schluß
möglich.) 3. Der Subjektsumfang des Schlußurteils richtet sich nach dem
der unteren Prämisse, seine Qualität nach der der oberen. Beispiele der
beiden Schlußweisen der ersten Figur sind:



  
    	
      I a.

    
    	
      I c.

    
  

  
    	
      Alle Säugetiere atmen durch Lungen.

    
    	
      Kein Inhalt des Bewußtseins ist als

      solcher der Seele angeboren.

    
  

  
    	
      Alle Walfische sind Säugetiere.

       

    
    	
      Alle Begriffe sind Inhalte des

      Bewußtseins.

    
  

  
    	
      Alle Walfische atmen durch Lungen.

    
    	
      Kein Begriff ist der Seele angeboren.

    
  




(Entsprechende Beispiele für die Modifikationen b und d
ergeben sich leicht.)


II. Die Grundform der zweiten syllogistischen Figur lautet:
P ← M; S ← M; also S ← P.
In ihren Modifikationen ergibt sie folgendes Bild:



  
    	
      II. Figur:

    
    	
      a)

    
    	
      b)

    
    	
      c)

    
    	
      d)

    
  

  
    	
      Kein P ← M

    
    	
      Kein P ← M

    
    	
      Alle P ← M

    
    	
      Alle P ← M

    
  

  
    	
      Alle S ← M

    
    	
      Einige S ← M

    
    	
      Kein S ← M

    
    	
      Einige S ← nicht M

    
  

  
    	
      Kein S ← P

    
    	
      Einige S ← nicht P

    
    	
      Kein S ← P

    
    	
      Einige S ←  nichtP

    
  

  
    	
      große geschweifte Klammer nach unten
    
    	
      große geschweifte Klammer nach unten
    
  









Auch hier sind a und b gültige Möglichkeiten einer
ersten, c und d gültige Möglichkeiten einer zweiten
Schlußweise. Der Gedankengang der ersten ist: Wenn einem Subjekt
S das Prädikat M zukommt, einem Subjekt P
dasselbe Prädikat M aber nicht, dann kann P als
Prädikat nicht dem Subjekt S zukommen. Als logisches Prinzip
der ersten Schlußweise der zweiten Figur ergibt sich also der
Grundsatz: Keinem Subjekt kommt mittelbar ein Prädikat zu, von
dem ein dem Subjekt zukommendes Prädikat allgemein ausgeschlossen
ist. Der Gedankengang der zweiten Schlußweise lautet: Wenn einem
Subjekt S ein Prädikat M nicht zukommt, das einem
Subjekt P nach seinem ganzen Umfange zukommt, dann kann
P nicht Prädikat von S sein. Als logischer Grundsatz
der zweiten Schlußweise der zweiten Figur ausgesprochen:
Keinem Subjekt kommt mittelbar ein Prädikat zu, von dem ein dem
Subjekt nicht zukommendes Prädikat allgemein gilt. — Die speziellen
Bedingungen möglicher Schlußweisen der zweiten Figur sind: 1. Die
obere Prämisse muß allgemein, kann aber verneinend oder bejahend
sein; 2. die untere Prämisse kann allgemein oder partikulär, muß
aber in ihrer Qualität der der oberen Prämisse entgegengesetzt sein.
(Sind beide Prämissen bejahend oder beide verneinend, so ist nach der
zweiten Figur überhaupt kein Schluß möglich.) 3. Das Schlußurteil ist
stets negativ; sein Subjektsumfang richtet sich nach dem der unteren
Prämisse. Um wiederum Beispiele zu geben:



  
    	
      II a.

    
    	
      II c.

    
  

  
    	
      Keine wissenschaftlich-begründete Weltauffassung
      dient ausschließlich dazu, die Gemütsbedürfnisse des Menschen
      zu befriedigen.

    
    	
      Alle brauchbaren Mitglieder des
      Staates gehorchen den Gesetzen.

    
  

  
    	
      Alle Religionen dienen ausschließlich
      diesem Zwecke.

    
    	
      Kein revolutionär gesinnter Geist gehorcht
      den Gesetzen.

    
  

  
    	
      Keine Religion ist eine wissenschaftlich-begründete
      Weltauffassung.

    
    	
      Kein revolutionär gesinnter Geist ist
      ein brauchbares Mitglied des Staates.

    
  




(Man ergänze hierzu die Beispiele für die Modifikationen b und
d.)


III. Die Grundform der dritten syllogistischen Figur heißt:
M ← P; M ← S; also S ← P.
Entwickeln wir diese in ihren Modifikationen, dann ergibt sich:



  
    	
      III. Fig.:
    
    	
      große geschweifte Klammer nach links
    
    	
      a)

    
    	
      b)

    
    	
      c)

    
  

  
    	
      Alle M ← P

    
    	
      Alle M ← P

    
    	
      Einige M ← P

    
  

  
    	
      Alle M ← S

    
    	
      Einige M ← S

    
    	
      Alle M ← S

    
  

  
    	
      Einige S ← P

    
    	
      Einige S ← P

    
    	
      Einige S ← P

    
  

  
    	
      große geschweifte Klammer nach unten
    
    	
      große geschweifte Klammer nach unten
    
  

  
    	
      d)

    
    	
      e)

    
    	
      f)

    
  

  
    	
      Kein M ← P

    
    	
      Kein M ← P

    
    	
      Einige M ← nicht P

    
  

  
    	
      Alle M ← S

    
    	
      Einige M ← S

    
    	
      Alle M ← S

    
  

  
    	
      Einige S ← nicht P

    
    	
      Einige S ← nicht P

    
    	
      Einige S ← nicht P

    
  

  
    	
      große geschweifte Klammer nach unten
    
    	
      große geschweifte Klammer nach unten
    
  







Hier zeigt sich leicht, daß a und b die erste,
c die zweite, d und e die dritte und f
die vierte selbständige Schlußweise bilden. Der Gedankengang der
ersten Schlußweise ist: Wenn alle M P sind und alle
(oder auch nur einige) M außerdem S, dann kommt
notwendig denjenigen S, die M sind, also einigen
S gleichfalls P zu. In Worten — als logischer
Grundsatz der ersten Schlußweise der dritten Figur
— formuliert: Jedem Subjekt (S), das wiederum Prädikat
eines Subjekts (M) ist, welches durch ein anderes Prädikat
(P) allgemein bestimmt wird, kommt mittelbar auch dieses
andere Prädikat (P) zu. Analysieren wir den Gedankengang
der zweiten Schlußweise: Wenn alle M S sind und einige
M P, dann sind notwendig einige der S, und
zwar diejenigen, die M sind, auch P. Als logischen
Grundsatz der zweiten Schlußweise der dritten Figur dürfen wir
demnach schreiben: Jedem Subjekt (S), das wiederum allgemeines
Prädikat eines Subjekts (M) ist, welches durch ein anderes
Prädikat (P) partikulär bestimmt wird, kommt mittelbar auch
dieses andere Prädikat (P) zu. Die dritte Schlußweise enthält
folgenden Gedankengang: Wenn alle oder einige M S sind,
kein M aber P, dann sind notwendig diejenigen S,
die M sind, also einige S nicht P. Der Grundsatz
der dritten Schlußweise der dritten Figur lautet also: Keinem
Subjekt (S), das zugleich Prädikat eines Subjekts (M)
ist, von dem ein anderes Prädikat (P) allgemein ausgeschlossen
ist, kommt mittelbar dieses andere Prädikat zu. Und endlich die
vierte Schlußweise: Wenn alle M S sind, einige M
aber nicht P, dann sind notwendig diejenigen S, die
M sind, also einige S nicht P. Mithin ergibt
sich als Grundsatz der vierten Schlußweise der dritten Figur:
Keinem Subjekt (S), das zugleich allgemeines Prädikat eines
Subjekts (M) ist, von dem ein anderes Prädikat (P)
partikulär ausgeschlossen ist, kommt mittelbar dieses andere Prädikat
zu. — Als spezielle Bedingungen möglicher Schlußweisen der dritten
Figur müssen gelten: 1. Die obere Prämisse kann allgemein oder
partikulär, bejahend oder verneinend sein; 2. die untere Prämisse muß
allgemein, wenn die obere partikulär, kann aber sowohl partikulär wie
allgemein sein, wenn die obere allgemein ist (sind beide Prämissen
partikulär, so ist überhaupt kein Schluß möglich); ferner muß die
untere Prämisse stets bejahend sein; 3. das Schlußurteil ist stets
partikulär, seine Qualität richtet sich nach der der oberen Prämisse.
Beispiele der vier Schlußweisen der dritten Figur sind:



  
    	
      III a.

    
    	
      III c.

    
  

  
    	
      Alle Regungen des Neides und der Mißgunst sind
      verwerflich.

    
    	
      Einige Christen tun Sünde.

    
  

  
    	
      Alle Regungen des Neides und der Mißgunst sind
      Affekte.

    
    	
      Alle Christen sind gottesfürchtig.

    
  

  
    	
      Einige Affekte sind verwerflich.

    
    	
      Einige Gottesfürchtige tun Sünde.

    
  

  
    	
      III d.

    
    	
      III f.

    
  

  
    	
      Keine Rose ist frei von Dornen.

    
    	
      Einige Chroniken des Mittelalters sind
      nicht erhalten.

    
  

  
    	
      Alle Rosen sind Zierpflanzen.

    
    	
      Alle Chroniken des Mittelalters sind
      wertvolle historische Dokumente.

    
  

  
    	
      Einige Zierpflanzen sind nicht frei
      von Dornen.

    
    	
      Einige wertvolle historische Dokumente
      des Mittelalters sind nicht erhalten.

    
  




(Man suche auch hier entsprechende Beispiele für III b und III
e.)





Die oben erwähnte vierte syllogistische Figur wurde
zuerst von Galenus (um 150 n. Chr. Geb.) den Aristotelischen
hinzugefügt; man nennt sie aus diesem Grunde die Galenische
Schlußweise. Sie ist, wie bereits betont, keine selbständige
Form des Schließens, sondern läßt sich auf die Modifikationen
der Aristotelischen Syllogismen zurückführen. Tatsächlich pflegt
das Denken sich ihrer nicht zu bedienen; und alle Logik, die sie
aus formalistischen Gründen den drei Aristotelischen Figuren als
vierte nebenordnet, tut den normalen Verhältnissen des Schließens
Zwang an. Das braucht nur an ihrer Grundform: Alle P ← M; alle M ← S; also einige S ← P gezeigt zu werden. Als Beispiel dafür diene: „Alle
Strafgefängnisse sind Besserungsanstalten; alle Besserungsanstalten
sind soziale Institutionen: also: einige soziale Institutionen
sind Strafgefängnisse.“ Der natürliche Verlauf des Denkens pflegt
nicht so vorzugehen, sondern vielmehr aus den gegebenen Prämissen
nach der ersten Aristotelischen Figur das Schlußurteil abzuleiten:
„Alle Strafgefängnisse sind soziale Institutionen.“ Daraus ergibt
sich in unmittelbarer Folgerung durch conversio impura das Urteil:
„Einige soziale Institutionen sind Strafgefängnisse.“ (Über die
Zurückführbarkeit der modifizierten Formen der Galenischen Figur auf
die Aristotelischen Syllogismen vgl. B. Erdmann, Logik I2 S. 677 ff.)




Einer besonderen Erwähnung bedürfen diejenigen Syllogismen, in
denen beide Prämissen und demzufolge auch die Konklusio aus
Relationsurteilen bestehen. Hierhin gehören z. B. viele
mathematische Schlüsse (auch die Formen des Rechnens), ferner alle
diejenigen Deduktionen, in denen aus dem Verhältnis der Gleichheit,
Ähnlichkeit oder Verschiedenheit zweier Gegenstände zu einem dritten
auf die Gleichheit, Ähnlichkeit oder Verschiedenheit untereinander
geschlossen wird (Grundform: S = M, M =
P, also S = P). In diesen Formen ist der
Mittelbegriff M der gemeinsame Beziehungspunkt, zu dem
die materialen Glieder des Schlußurteils (S und P)
in Relation gesetzt werden. Ihr logisches Prinzip ist also: Stehen
zwei Begriffe zu einem dritten unmittelbar in logischer Relation,
so stehen sie mittelbar auch untereinander in einer solchen.
Daß es sich hier um Syllogismen handelt, kann nicht in Zweifel
gezogen werden; wenngleich diese Formen von den oben besprochenen,
deren Prämissen als Inhärenzurteile gedacht waren, charakteristisch
abweichen. Man könnte jene geradezu Inhärenzsyllogismen,
diese Relationssyllogismen nennen. Daß sie nicht, wie oben
vom Syllogismus gesagt, Schlüsse vom Allgemeinen aufs Besondere
bilden, beweist nicht, daß sie keine Syllogismen, wohl aber, daß
die überlieferte Lehre, die im Syllogismus allemal einen Schluß vom
Allgemeinen aufs Besondere sieht, einer Revision bedarf. — Als
Beispiele der mannigfachen Formen von Relationssyllogismen seien hier
aufgeführt:






  
    	
      1.
    
    	
      S = M

    
    	
       2.
    
    	
      S ähnlich M

    
    	
       3.
    
    	
      S größer als M

    
    	
       4.
    
    	
      S früher als M

    
  

  
    	
       
    
    	
      M = P

    
    	
       
    
    	
      M ähnlich P

    
    	
       
    
    	
      M größer als P

    
    	
       
    
    	
      M früher als P

    
  

  
    	
       
    
    	
      S = P

    
    	
       
    
    	
      S ähnlich P

    
    	
       
    
    	
      S größer als P

    
    	
       
    
    	
      S früher als P

    
  





  
    	
      5.
    
    	
      S Ursache von M

    
    	
       6.
    
    	
      S liegt südlich von M

    
    	
       7.
    
    	
      S Vater von M

    
  

  
    	
       
    
    	
      M Ursache von P

    
    	
       
    
    	
      M liegt westlich von P

    
    	
       
    
    	
      M Vater von P

    
  

  
    	
       
    
    	
      S Ursache von P

    
    	
       
    
    	
      S lieg südwestlich von P

    
    	
       
    
    	
      S Großvater P

    
  




Die gegebenen Ausführungen über die kategorischen Deduktionen beziehen
sich durchgehends auf solche Fälle, in denen die Prämissen aus
einfachen Urteilen gebildet sind. Demgegenüber muß betont werden,
daß diese auch aus zusammengesetzten Urteilen, sowohl aus
Beurteilungen wie Urteilsverbindungen und -gefügen, bestehen können.
Die Schlußformen selbst erleiden dadurch keine Veränderung. Daß
aus zwei verneinenden Beurteilungen als Grundurteilen kein Schluß
möglich sei, ist bereits früher hervorgehoben worden. Sind beide
Prämissen Beurteilungen apodiktischer Gültigkeit, dann ist auch
das Schlußurteil apodiktisch; sind beide als assertorisch oder
beide als problematisch beurteilt, dann hat auch das Schlußurteil
assertorische oder problematische Modalität. Ist eine der
Prämissen nur problematisch gültig, dann ist das Schlußurteil stets
problematisch, selbst dann, wenn die andere Prämisse apodiktisch gilt.
Und endlich: Ist die obere Prämisse tatsächlich, die untere notwendig
gültig, dann ist das Schlußurteil assertorisch; ist jedoch die obere
Prämisse notwendig, die untere tatsächlich gültig, dann kommt auch
dem Schlußurteil apodiktische Modalität zu. Beispiele für diese
Möglichkeiten ergeben sich dem, der ihrer bedarf, mit leichter Mühe.


Eine kurze Besprechung erfordern noch die Schlüsse, bei denen beide
Prämissen hypothetische Gefüge sind. Sie sind Syllogismen, wenn
sie (gleich den kategorischen Deduktionen aus einfachen Urteilen) drei
materiale Bestandteile enthalten, deren einer das Mittelglied
bildet (G = Grund; M = Mittelbegriff; F = Folge).
Stellen wir bei ihrer Darstellung aus Gründen der Deutlichkeit die
untere vor die obere Prämisse, dann ergibt sich folgendes Bild:


Syllogismen aus hypothetischen Prämissen:



  
    	
      I.

    
    	
      Figur:

    
    	
      a)

    
    	
      Wenn G, dann M

    
    	
      b)

    
    	
      Wenn G, dann M

    
  

  
    	
       
    
    	
       
    
    	
       
    
    	
      Wenn M, dann F

    
    	
       
    
    	
      Wenn M, dann F nicht

    
  

  
    	
       
    
    	
       
    
    	
       
    
    	
      Wenn G, dann F

    
    	
       
    
    	
      Wenn G, dann F nicht

    
  

  
    	

      II.

    
    	
      Figur:

    
    	
      a)

    
    	
      Wenn G, dann M

    
    	
      b)

    
    	
      Wenn G, dann M nicht

    
  

  
    	
       
    
    	
       
    
    	
       
    
    	
      Wenn F, dann M nicht

    
    	
       
    
    	
      Wenn F, dann M nicht

    
  

  
    	
       
    
    	
       
    
    	
       
    
    	
      Wenn G, dann F nicht

    
    	
       
    
    	
      Wenn G, dann F nicht

    
  

  
    	
      III.

    
    	
      Figur:

    
    	
      a)

    
    	
      Wenn M, dann G

    
    	
      b)

    
    	
      Wenn M, dann G

    
  

  
    	
       
    
    	
       
    
    	
       
    
    	
      Wenn M, dann F

    
    	
       
    
    	
      Wenn M, dann F nicht

    
  

  
    	
       
    
    	
       
    
    	
       
    
    	
      Wenn G, dann möglicherweise F

    
    	
       
    
    	
      Wenn G, dann möglicherweise F nicht

    
  






Bei der dritten Figur reduzieren sich die möglichen Schlußweisen aus
hypothetischen Prämissen auf zwei, weil die Quantitätsverhältnisse,
die bei den kategorischen Urteilen spezifische Unterschiede
erzeugen, hier fortfallen. An deren Stelle treten, wie schon
bei der Besprechung der Folgerungen durch Konversion erwähnt,
Modalitätsunterschiede. Bei der dritten Figur z. B. sind aus
hypothetischen Prämissen apodiktischer und assertorischer Gültigkeit
nur problematische Schlußurteile ableitbar, während bei den
beiden anderen syllogistischen Figuren aus hypothetischen Prämissen
die apodiktische oder assertorische Modalität der Grundurteile
unverändert auf das Schlußurteil übergeht. (Genaueres über diese
Formen bei B. Erdmann, a. a. O., Kap. 81)




3. Hypothetische Deduktionen und
Zusammensetzungen deduktiver Schlüsse.


Von den Syllogismen aus hypothetischen Prämissen (als einer
Unterart der kategorischen Deduktionen) sind streng zu scheiden die
hypothetischen Deduktionen, die wir oben als zweite Art der einfachen
deduktiven Schlüsse den elementaren Deduktionen entgegengesetzt haben.
Hypothetische Deduktionen sind einfache Schlüsse, deren obere
Prämisse ein hypothetisches Gefüge ist, während die untere Prämisse
das eine Glied, das Schlußurteil das andere Glied dieses Gefüges
enthalten, die darin entweder als gültig oder als ungültig beurteilt
werden. Als Beispiel dieser diene zunächst ihre einfachste Form: „Wenn
Q ← R, dann S ← P; nun Q
    ← R
gültig; also S ← P gültig.“ Deduktive Schlüsse
sind die hypothetischen Ableitungen, weil die obere Prämisse in der
ausgesagten Beziehung von Grund und Folge eine Regel ausdrückt,
aus der an der Hand der bejahenden oder verneinenden Beurteilung eines
ihrer Glieder die Gültigkeit oder Ungültigkeit des anderen Gliedes des
Gefüges geschlossen wird.


Entsprechend den in der Urteilslehre angeführten Grundformen
hypothetischer Gefüge, von denen die vierte und letzte die Form der
Verneinung hypothetischer Urteile darstellt [1. wenn G,
dann F; 2. wenn G nicht, dann F; 3. wenn G
nicht, dann F nicht; 4. wenn G, dann F nicht],
ergeben sich folgende Hauptformen hypothetischer Deduktionen mit
ihren Modifikationen, die man als „modi ponentes“ und „modi
tollentes“ (setzende und aufhebende Möglichkeiten) bezeichnet:



  
    	
       
    
    	
      a)

    
    	
      b)

    
  

  
    	
      I.

    
    	
      kleine geschweifte Klammer nach links
    
    	
      modus

      ponens:

    
    	
      Wenn

    
    	
      G, dann
      F

    
    	
      Wenn

    
    	
      G nicht, dann
      F

    
  

  
    	
       
    
    	
      G ist wahr

    
    	
       

    
    	
      G nicht, ist wahr

    
  

  
    	
       

    
    	
      F ist wahr

    
    	
       

    
    	
      F ist wahr

    
  

  
    	
       

    
    	
      c)

    
    	
      d)

    
  

  
    	
      Wenn

    
    	
      G nicht, dann
      F nicht

    
    	
      Wenn

    
    	
      G, dann
      F nicht

    
  

  
    	
       
    
    	
      G ist wahr

    
    	
       
    
    	
      G ist wahr

    
  

  
    	
       

    
    	
      F ist wahr

    
    	
       

    
    	
      F nicht, ist wahr

    
  





  
    	
       
    
    	
      a)

    
    	
      b)

    
  

  
    	
      II.

    
    	
      kleine geschweifte Klammer nach links
    
    	
      modus

      tollens:

    
    	
      Wenn

    
    	
      G, dann
      F

    
    	
      Wenn

    
    	
      G nicht, dann
      F

    
  

  
    	
       
    
    	
      F ist falsch

    
    	
       

    
    	
      F ist falsch

    
  

  
    	
       

    
    	
      G ist falsch

    
    	
       

    
    	
      G nicht, ist falsch

    
  

  
    	
       

    
    	
      c)

    
    	
      d)

    
  

  
    	
      Wenn

    
    	
      G nicht, dann
      F nicht

    
    	
      Wenn

    
    	
      G, dann
      F nicht

    
  

  
    	
       
    
    	
      F ist falsch

    
    	
       
    
    	
      F nicht, ist falsch

    
  

  
    	
       

    
    	
      G ist falsch

    
    	
       

    
    	
      G ist falsch

    
  




Die Schlußweise der hypothetischen Deduktionen geht also immer von der
Wahrheit des Grundes auf die Wahrheit der Folge, von der Falschheit der
Folge auf die Falschheit des Grundes. Die Voraussetzung der Gültigkeit
des Schlußurteils ist neben der formalgültigen Ableitung wie bei allen
Schlüssen die Gültigkeit der Prämissen. Ist z. B. das hypothetische
Gefüge der oberen Prämisse falsch, so kann auch das Schlußurteil
falsch sein; und ganz dasselbe gilt, wenn die untere Prämisse des
hypothetischen Schlusses falsch ist. — Als Beispiel der Grundformen
des „modus ponens“ (I) und des „modus tollens“ (II) seien
angeführt:



  
    	
      I a.

    
    	
      II a.

    
  

  
    	
      Wenn es tatsächlich wahr ist, daß Pythagoras den
      nach ihm benannten Lehrsatz gefunden hat, dann muß er als ein
      bedeutender Mathematikerangesehen werden.

    
    	
      Wenn der Reichtum eine Bedingung des
      Glücks wäre, dann müßten die Menschen umso glücklicher sein, je
      reicher sie sind.

    
  

  
    	
      Es ist tatsächlich wahr, daß Pythagoras
      diesen Lehrsatz gefunden hat.

    
    	
      Es ist falsch, daß die Menschen umso glücklicher
      sind, je reicher sie sind.

    
  

  
    	
      Pythagoras muß als ein bedeutender
      Mathematiker angesehen werden.

    
    	
      Es ist falsch, daß Reichtum eine Bedingung des
      Glücks ist.

    
  







Die traditionelle Logik hat den kategorischen und hypothetischen
Deduktionen den disjunktiven Schluß als dritte einfache Form
der deduktiven Schlüsse koordiniert. Schon oben war dagegen zu betonen
gewesen, daß diese Einteilung falsch ist, weil die disjunktiven
Schlüsse nicht einfache, sondern gemischte Zusammensetzungen
einfacher Schlüsse sind. Das sei hier näher begründet:




Unter einem disjunktiven Schluß versteht man im allgemeinen eine
Ableitung, bei der die obere Prämisse ein disjunktives Gefüge,
die untere die bejahende oder verneinende Beurteilung eines
(oder mehrerer) Glieder dieses Gefüges und das Schlußurteil die
verneinende oder bejahende Beurteilung der übrigbleibenden Glieder
desselben Gefüges bilden. Beispiele ihrer Form nach sind dafür:



  
    	
      I.

    
    	
      kleine geschweifte Klammer nach links
    
    	
      modus

      ponens:

    
    	
      S ← [entweder P1 oder P2]

    
  

  
    	
      S ← P1 ist wahr

    
  

  
    	
      S ← P2 ist falsch

    
  

  
    	
      II.

    
    	
      kleine geschweifte Klammer nach links
    
    	
      modus

      tollens:

    
    	
      S ← [entweder P1 oder P2]

    
  

  
    	
      S ← P1 ist falsch

    
  

  
    	
      S ← P2 ist wahr

    
  




An diesen Formen deutet schon der in den Prämissen scheinbar
enthaltene Widerspruch darauf hin, daß der vorliegende Schluß
verwickelter sei, als es nach dem gegebenen Buchstabenschema
scheint: Wenn nämlich in der unteren Prämisse behauptet wird, daß
S ← P1 wahr, in der oberen, daß S
entweder P1 oder P2 sei, dann
hebt das untere Grundurteil anscheinend die Gültigkeit des oberen
auf, indem es als wahr behauptet, was dort nur als eine der
möglichen, einander ausschließenden Prädizierungen gegeben
ist. Analysieren wir daher den logischen Aufbau dieser Art Schlüsse
an einem Beispiel genauer, dann ergibt sich:



  
    	
      Beispiel:

    
    	
       
    
    	
      Form:

    
  

  
    	
      Alle Farbenblindheit ist entweder eine

      partielle oder totale.

    
    	
      kleine geschweifte Klammer nach links
    
    	
      kleine geschweifte Klammer nach links
    
    	
      Syllogismus

      der I. Figur.

    
    	
      Alle

    
    	
      Sm ← [entweder P1
      oder P2]

    
  

  
    	
      Die Grünrotblindheit ist eine

      Farbenblindheit.

    
    	
       
    
    	
      S ← Sm

    
  

  
    	
      Die Grünrotblindheit ist entweder

      eine partielle oder totale

      Farbenblindheit.

    
    	
       
    
    	
      S ← [entweder
      P1 oder P2]

    
  

  
    	
       
    
    	
      Folgerung

      durch formale

      Äquipollenz.

    
    	
       
    
  

  
    	
      Also: Wenn die Gr. eine part. F. ist,

      dann ist sie keine totale

    
    	
      kleine geschweifte Klammer nach links
    
    	
      also:

    
    	
      Wenn

      dann

    
    	
      S ← P1 wahr,

      S ← P2 falsch

    
  

  
    	
      und: Wenn die Gr. eine totale F. ist,

      dann ist sie keine partielle.

    
    	
      Hypothetischer

      Schluß (modus

      ponens).

    
    	
      und:

    
    	
      Wenn

      dann

    
    	
      S ← P2 wahr,

      S ← P2 falsch

    
  

  
    	
      Nun ist die Gr. eine partielle Farbenbl.

    
    	
       
    
    	
      S ← P1 wahr

    
  

  
    	
      Die Grünrotblindheit ist keine totale

      Farbenblindheit.

    
    	
       
    
    	
      S ← P2 falsch.

    
  




Daraus erweist sich, daß der sog. disjunktive Schluß keine
einfache deduktive Form des Schließens bildet, sondern eine
Zusammensetzung von Schlüssen, deren Elemente ein
Syllogismus der ersten Figur, ein unmittelbarer
Schluß durch formale Äquipollenz und eine hypothetische
Deduktion sind. Disjunktive Schlüsse sind mithin (nach der früher
entwickelten Scheidung) nicht reinliche, sondern gemischte
Zusammensetzungen von Schlüssen. Bevor diese behandelt werden, sei
zunächst den Arten der reinlichen Zusammensetzungen deduktiver
Schlüsse eine kurze Besprechung gewährt.




Reinliche Zusammensetzungen deduktiver Schlüsse sind solche,
die nur aus kategorischen Schlüssen zusammengesetzt sind;
(reinliche Zusammensetzungen aus hypothetischen Schlüssen sind nach
dem Wesen dieser nicht möglich). Die einfachste Form reinlicher
Zusammensetzungen sind diejenigen Verbindungen von Schlüssen, in denen
der Schlußsatz eines Syllogismus gleichzeitig den Obersatz eines
anderen Syllogismus bildet; der in seiner Stellung vordere Syllogismus
heißt dabei Prosyllogismus, der hintere Episyllogismus.
Jenachdem die ganze Ableitung aus zwei, drei, vier oder mehr
Syllogismen zusammengesetzt ist, heißt sie eine zwei-, drei-, vier-
oder vielgliedrige Schlußkette (Polysyllogismus).


Von den Schlußketten scheidet man die sog. Kettenschlüsse
(Sorites), die im Grunde jedoch lediglich verkürzte Schlußketten
sind. In ihnen werden nämlich die Schlußsätze der einzelnen
syllogistischen Glieder einfach übersprungen. Dem Verlauf des
natürlichen Denkens stehen sie darum näher als die zuerst erwähnten
Schlußketten. Zeigt doch dieses immer die Tendenz, das irgend
Entbehrliche auszuscheiden und den Gesamtprozeß der Ableitung zu
verkürzen. Nach alter logischer Tradition zerfallen die Kettenschlüsse
in zwei Arten, deren erste man nach ihrem Entdecker den
Aristotelischen, deren zweite man nach ihrem Entdecker Rudolf
Goclenius, einem Marburger Philosophen aus den Jahren 1547-1628, den
Goclenischen Sorites nennt. (B. Erdmann schlägt nach ihrem
Wesen für den Goclenischen den Namen subsumierender, für den
Aristotelischen den Namen analysierender Sorites vor.) Ihrer
logischen Grundform nach sehen Schlußkette, Aristotelischer und
Goclenischer Kettenschluß folgendermaßen aus:



  
    	
      I. Schlußketten:

    
  

  
    	
      a)

    
    	
      b)

    
  

  
    	
      Alle Ma ← P

    
    	
      Alle S  ← Ma

    
  

  
    	
      Alle Mb ← Ma

    
    	
      Alle Ma ← Mb

    
  

  
    	
      Alle Mb ← P

    
    	
      Alle S  ← Mb

    
  

  
    	
      Alle Mc ← Mb

    
    	
      Alle Mb ← Mc

    
  

  
    	
      Alle Mc ← P

    
    	
      Alle S  ← Mc

    
  

  
    	
      Alle Md ← Mc

    
    	
      Alle Mc ← Md

    
  

  
    	
      Alle Md ← P

    
    	
      Alle S  ← Md

    
  

  
    	
      Alle S ← Md

    
    	
      Alle Md ← P

    
  

  
    	
      Alle S ← P

    
    	
      Alle S  ← P

    
  





  
    	
      II. Kettenschlüsse:

    
  

  
    	
      a)

    
    	
      b)

    
  

  
    	
      Goclenischer 

      Sorites.

    
    	
      Aristotelischer

      Sorites.

    
  

  
    	
      Alle Ma ← P

    
    	
      Alle S  ← Ma

    
  

  
    	
      Alle Mb ← Ma

    
    	
      Alle Ma  ← Mb

    
  

  
    	
      Alle Mc ← Mb

    
    	
      Alle Mb  ← Mc

    
  

  
    	
      Alle Md ← Mc

    
    	
      Alle Mc  ← Mb

    
  

  
    	
      Alle S ← Md

    
    	
      Alle Md  ← P

    
  

  
    	
      Alle S ← P

    
    	
      Alle S  ← P

    
  







Aus der Schlußkette a ist durch Ausfall der Schlußurteile
der einzelnen Glieder der Goclenische, aus der Schlußkette
b der Aristotelische Kettenschluß ableitbar. Darum
gelten für beide Arten von Ketten die gleichen allgemeinen Regeln,
deren wichtigste besagen: Das Schlußurteil einer Kette kann nur
allgemein sein, wenn alle Prämissen allgemein sind,
ist aber partikulär, sobald eine ihrer Prämissen
partikuläre Quantität hat. Ferner: das Schlußurteil einer Kette kann
nur bejahend sein, wenn alle ihre Prämissen bejahend
sind, ist aber verneinend, wenn eine ihrer Prämissen
negativ ist. Wie es Syllogismen aus beurteilenden, Syllogismen
aus hypothetischen Grundurteilen gibt, so auch Schlußketten
und Kettenschlüsse. Als Hauptformen der Kettenschlüsse aus
hypothetischen Gefügen seien aufgeführt: 1. wenn G, dann
M1; wenn M1, dann M2; wenn M2,
dann M3; wenn M3, dann F; also: wenn
G, dann F; 2. wenn G, dann M1; wenn
M1, dann M2; wenn M2, dann M3;
wenn M3, dann nicht F; also: wenn
G, dann nicht F. Die Modalität des Schlußurteiles einer
Kette ist problematisch, wenn eines ihrer Glieder ein
problematisches Urteil ist. Formen von Schlußketten und Kettenschlüssen
aus Relationsurteilen sind nach den oben angeführten Beispielen
von Polysyllogismen leicht aufzustellen. (Ausführliches hierzu bei
Drobisch, Neue Darstellung der Logik, 4. Aufl. 1875, § 105 ff.)


Die gemischten Zusammensetzungen deduktiver Schlüsse bedürfen
nach den dargestellten Voraussetzungen keiner näheren Erörterung
mehr. Schon oberflächliche Prüfung ergibt das Vorhandensein einer
Mannigfaltigkeit von möglichen Verbindungen hypothetischer mit
kategorischen Deduktionen, mit Schlußketten und Kettenschlüssen, zum
Teil — wie bei den oben besprochenen disjunktiven Zusammensetzungen
— solche, in denen außer mittelbaren Schlüssen deduktiver Konsequenz
unmittelbare Schlüsse oder Folgerungen mit eingewebt sind. Als
Beispiele gemischter Zusammensetzungen deduktiver Schlüsse seien ihrer
Form nach noch aufgeführt:



  
    	
      I.

    
    	
      Wenn

    
    	
      Q  ← R,
      dann alle M ← P

    
    	
      geschweifte Klammer nach rechts
    
    	
       
    
    	
      Kettenschluß aus

      hypothetischen Prämissen.

    
  

  
    	
       
    
    	
      Wenn

    
    	
      T  ← V,
      dann alle V ← W

    
  

  
    	
      Wenn

    
    	
      V  ← W,
      dann alle X ← Y

    
  

  
    	
      Wenn

    
    	
      X  ← Y,
      dann alle M ← P

    
  

  
    	
      Wenn

    
    	
      Q  ← R,
      dann alle M ← P

    
    	
      geschweifte Klammer nach rechts
    
    	
      Hypothetische Deduktion.

    
  

  
    	
       

    
    	
      Alle Q  ← R
      wahr

    
    	
      geschweifte Klammer nach rechts
    
  

  
    	
       

    
    	
      Alle M  ← P
      wahr

    
    	
      Syllogismus der ersten

      Schlußweite der ersten Fig.

    
  

  
    	
       

    
    	
      Alle S  ← M

    
    	
       
    
  

  
    	
       

    
    	
      Alle S  ← P,

    
  








  
    	
      II.

    
    	
      Wenn

    
    	
      alle Q ← R,
      dann alle M ← P

    
    	
      geschweifte Klammer nach rechts
    
    	
       
    
    	
      Hypothetische Deduktion.

    
  

  
    	
       
    
    	
       
    
    	
      alle Q ← R
      wahr

    
  

  
    	
       
    
    	
       

    
    	
      alle M ← P
      wahr

    
    	
      geschweifte Klammer nach rechts
    
    	
      Goclenischer Sorites mit

      allgemein-bejahenden Pro-

      syllogismen u. partikulär-

      bejahendem, problematischem

      Episyllogismus.

    
  

  
    	
       
    
    	
       
    
    	
      Alle Ma ← M

    
    	
       
    
  

  
    	
       
    
    	
       
    
    	
      Alle Mb ← Ma

    
    	
       
    
  

  
    	
       
    
    	
       
    
    	
      Alle Mc ← Mb

    
    	
       
    
  

  
    	
       
    
    	
       
    
    	
      Einige O vielleicht ← Mc

    
    	
       
    
  

  
    	
       
    
    	
       
    
    	
      Einige O vielleicht ← P

    
    	
      geschweifte Klammer nach rechts
    
    	
      Syllogismus der zweiten

      Schlußweite der dritten Fig.

    
  

  
    	
       
    
    	
       
    
    	
      Alle O ← S

    
    	
       
    
  

  
    	
       
    
    	
       
    
    	
      Einige S vielleicht ← P

    
  






Wie es verkürzte Urteile gibt („Hilfe“; „Feuer“; die meisten
Kommandorufe bei turnerischen und militärischen Übungen), so auch
verkürzte Schlußformen, sog. Enthymeme — z. B.: „Alle
Menschen sind bisher gestorben, also wird Schreiber dieser Zeilen
auch sterben.“ Diese Verkürzungen — am häufigsten durch Ausfall
einer Prämisse in einfachen Schlüssen oder Ketten, meistens der
unteren Prämisse — betreffen indessen nicht den logischen
Aufbau eines Schlusses, sondern psychologische Eigenheiten
des Denkens oder grammatische Besonderheiten des sprachlichen
Ausdruckes der Sätze. Ihre Erörterung gehört also nicht zu den
Aufgaben der Logik.




4. Logische Theorie
des deduktiven Schließens.


Die logische Theorie des deduktiven Schließens hat Antwort zu geben
auf die Frage: Welcher Art sind in den deduktiven Schlußweisen die
Beziehungen zwischen den Prämissen und der Konklusio, genauer gesagt:
die Beziehungen zwischen den einzelnen materialen Gliedern des ganzen
Schlußverfahrens?


Bei den hypothetischen Deduktionen ergeben sich die hierher
gehörigen Bestimmungen leicht. Sind im hypothetischen Gefüge die beiden
Elemente im logischen Verhältnis von Grund und Folge
zueinander gedacht, dann besteht zwischen ihnen das Verhältnis, daß in
der Gültigkeit des Grundes die der Folge, in der Ungültigkeit
der Folge die des Grundes notwendig eingeschlossen ist. Diese
logische Tatsache bildet das Fundament der hypothetischen Schlüsse und
begründet zugleich ihre Berechtigung. Als logischen Grundsatz der
hypothetischen Deduktionen können wir mithin den Satz aufstellen:
Mit dem Grunde ist die Folge denknotwendig gesetzt, mit der Folge
der Grund denknotwendig aufgehoben.


Nicht so einfach liegen die Dinge bei den kategorischen
Deduktionen. Den mannigfachen Theorien des Urteils entsprechen ebenso
viele Theorien des syllogistischen Schließens, die kurz skizziert
seien:







Die Auffassungen vom Wesen des syllogistischen Schließens
zerfallen (wie beim Urteil) in Umfangs- und Inhaltstheorien.
Die Anhänger der Umfangslogik vertreten entweder die
Subsumtions- oder Substitutionstheorie des Syllogismus. Nach der
Subsumtionstheorie kommt dieser dadurch zustande, daß der
Umfang von S in dem von M, der Umfang von M in
dem von P und damit der Umfang von S mittelbar
in dem von P enthalten gedacht werde (S eine Art
der Gattung M, M eine Art der Gattung P;
Aristoteles); diese Theorie heißt nach der üblichen Symbolisierung
der Umfangsverhältnisse durch Kreise auch „Sphärentheorie“
des Syllogismus. Nach der Substitutionstheorie dagegen, der
beim Urteil die Identitätstheorie des Umfangs entspricht, wird der
Umfang der drei Begriffe S, M und P nicht
untereinander subsumiert, sondern einander substituiert, d. h.
als identisch gedacht. Ihr Grundsatz lautet: Gleiches Gleichem
substituiert gibt Gleiches; also: S = M, M
= P, mithin S = P (Beneke). Diese Deutungen
genügen den Erfordernissen der Logik indessen so wenig wie
die Umfangstheorien des Urteils. Das gleiche gilt — hier auf
den Syllogismus bezogen — auch für die Identitätstheorie
des Inhalts, nach der die logische Schlußfolgerung aus
der Inhaltsgleichheit von S, M und P
hervorgehen müßte.




Der oben entwickelten logischen Theorie des Urteils entspricht eine
Einordnungstheorie des Syllogismus. Kommt einem Subjekt das
Prädikat M, diesem das Prädikat P zu oder auch nicht
zu, dann kommt eben diesem Subjekt mittelbar auch das Prädikat
P zu oder nicht zu
(S ← M ← P = S (M)← P).
Das syllogistische Schließen ist demnach ein Urteilen, und zwar
ein mittelbares (d. h. ein durch Urteile vermitteltes)
Urteilen. Als Grundsatz der kategorischen Deduktionen können wir
mithin schreiben: Jedem Subjekt kommt mittelbar das Prädikat seines
Prädikats zu, und keinem Subjekt kommt mittelbar zu, was nicht
Prädikat eines Prädikats von ihm ist (Erdmann).


Diese Formulierung gilt aber ersichtlich nur für solche Syllogismen,
deren Prämissen fürs erste einfache, zum zweiten Inhärenzurteile
sind (Prinzip der mittelbaren Inhärenz). Für die oben sog.
Relationssyllogismen und Syllogismen aus hypothetischen
Prämissen haben wir mithin den entwickelten Grundsatz noch zu
erweitern. Daraus ergeben sich die logischen Grundsätze: Stehen
zwei Begriffe zu einem dritten in logischer Relation, so stehen sie
mittelbar auch untereinander in einer solchen (Prinzip der
mittelbaren Relation); und: Mit dem Grunde ist wie die Folge
auch die Folge seiner Folge mittelbar gesetzt; von dem Grunde ist als
mittelbare Folge alles ausgeschlossen, was von einer seiner Folgen als
Folge ausgeschlossen ist (Prinzip der mittelbaren Folge).





Prämissen und Konklusio verhalten sich in allen deduktiven Schlüssen
wie logischer Grund und Folge. Wie aus der Wahrheit der
Prämissen bei formal gültiger Ableitung die Wahrheit des Schlußsatzes,
so folgt aus der Falschheit des Schlußsatzes umgekehrt, daß entweder
die Ableitung formal ungültig oder aber eine der Prämissen falsch
ist. Daß aus falschen Prämissen gelegentlich auch Richtiges folgen
kann, beweist gegen diese Tatsachen so wenig, wie der Umstand, daß bei
mehreren Fehlern in einer Rechnung gelegentlich Richtiges herauskommt,
gegen die Zahlenverhältnisse des kleinen Einmaleins.




Der Wert des deduktiven, speziell des syllogistischen
Schließens ist seit dem klassischen Altertum (von Sextus Empiricus
bis John Stuart Mill) häufig bezweifelt worden. Eines der
schwerwiegendsten Bedenken besagt, daß die Prämissen im Grunde
nicht das Schlußurteil begründen, sondern dessen Gültigkeit
voraussetzen. In dem beliebten Beispiel: „Alle Menschen sind
sterblich, Cicero ist ein Mensch, also ist Cicero sterblich“ sei
sowohl die obere wie untere Prämisse nur gültig, wenn die Konklusio
Gültigkeit habe. Verneine man diese, so hebe man damit auch die
Prämissen auf. Der Schluß erweitere also unsere Erkenntnis nicht,
sondern besage nur, was bereits im voraus bekannt ist; sei also
wertlos.


Gegenüber solchen und ähnlichen Einwänden tut man gut, auf
die Leistungen des deduktiven Schlußverfahrens in den
mathematischen sowie den theoretischen Naturwissenschaften
hinzuweisen, in denen die Obersätze entweder Definitionen oder
Axiome von unmittelbarer Gewißheit oder aber aus solchen abgeleitete
mittelbar-gewisse Urteile sind. Vergegenwärtigt man sich, zu welcher
Fülle von Einsichten etwa die Geometrie durch syllogistisches
Fortschreiten aus wenigen obersten Definitionen und Axiomen gelangt,
dann kann von einer Unterschätzung des deduktiven Schließens nicht
mehr die Rede sein.


Aber auch in den Tatsachenwissenschaften bilden Deduktionen
bedeutsame Mittel der Forschung. Sei es, daß die Ableitung aus
einem registrierend allgemeinen Urteil als Obersatz
analysierend auf ein darin einbegriffenes Einzelne geht
(analysierender Tatsachenschluß), sei es, daß wir aus einem
erweiternd allgemeinen Urteil als Obersatz auf ein noch
unbekanntes darin einbegriffenes Einzelne schließen und so das
induktiv gewonnene Wissen deduktiv ausbeuten (erweiternder
Tatsachenschluß): in keiner von beiden Formen ist das deduktive
Verfahren als wertloses anzusprechen. Bringt es in dem ersten Falle
zwar nur zum Bewußtsein, was in dem registrierend Allgemeinen als
Einzelnes enthalten ist, so erweitert es in dem zweiten unsere
Erkenntnis sehr wohl, indem es — eine „deduktive Instrumentation
unseres induktiven Wissens“ (nach B. Erdmann) — das auf Grund der
Erfahrung als allgemeingültig Erkannte auf einen einzelnen
dahingehörigen, noch unbekannten Fall überträgt.




5. Die
induktiven Schlüsse und die Theorie der Induktion.


Induktive Schlüsse sind solche, in denen aus einer Mehrheit
besonderer Urteile ein davon verschiedenes zusammenfassend- oder
erweiternd-allgemeines Urteil abgeleitet wird. Sie sind mithin
Schlüsse vom Besonderen aufs Allgemeine; ihrer Einteilung nach entweder
zusammenfassende oder erweiternde Induktionen.


Das Wesen der zusammenfassenden (auch: registrierenden)
Induktionen besteht darin, daß eine beliebig große Anzahl gegebener
Urteile mit gleichem Subjekt oder Prädikat im Schlußurteil zu
einem Urteil vereinigt wird, wobei die Konklusio in dem einen
Fall eine kopulative, im anderen eine konjunktive Urteilsverbindung
wird. Demnach können wir ihre Arten als kopulative und
konjunktive Zusammenfassungen auseinanderhalten. Als
selbständige Schlußweisen haben diese Ableitungen nur untergeordnete
Bedeutung, weil ihr Schlußurteil lediglich in formaler Hinsicht
von den Prämissen abweicht, dagegen material über den Bestand des
in den Prämissen Ausgesagten nicht hinausgeht. Dagegen bilden sie
Voraussetzungen der erweiternden Induktionen, als deren logische
Vorstufe sie darum bezeichnet werden müssen. — Ihrer —
positiven (a) und negativen (b) — Grundform nach lauten
sie:



  
    	
      I. Kopulative
      Zusammenfassungen:

    
  

  
    	
      a)

    
    	
       
    
    	
      b)

    
  

  
    	
      S1   ← P

    
    	
      S1   ← nicht P

    
  

  
    	
      S2   ← P

    
    	
      S2   ← nicht P

    
  

  
    	
      S3   ← P

    
    	
      S3   ← nicht P

    
  

  
    	
      . . .

    
    	
      . . .

    
  

  
    	
      . . .

    
    	
      . . .

    
  

  
    	
      Sn   ← P

    
    	
      Sn   ← nicht P

    
  

  
    	
      [S1, S2, S3,
      ... und Sn] ← P

    
    	
      [S1, S2, S3,
      ... und Sn] ← nicht P

    
  





  
    	
      II. Konjunktive
      Zusammenfassungen:

    
  

  
    	
      a)

    
    	
       
    
    	
      b)

    
  

  
    	
      S   ← P1

    
    	
      S   ← nicht P1

    
  

  
    	
      S   ← P2

    
    	
      S   ← nicht P2

    
  

  
    	
      S   ← P3

    
    	
      S   ← nicht P3

    
  

  
    	
      . . .

    
    	
      . . .

    
  

  
    	
      . . .

    
    	
      . . .

    
  

  
    	
      S   ← Pn

    
    	
      S   ← nicht Pn

    
  

  
    	
      S ← [P1, P2, P3,
      ... und Pn]

    
    	
      S ← nicht [P1, P2, P3,
      ... und Pn]

    
  




Nicht nur formal, sondern auch material von den Prämissen
verschieden ist die Konklusio in den sog. erweiternden
Induktionen. Diese sind Schlußweisen, in denen aus den gegebenen
besonderen Urteilen nicht ein zusammenfassend-, sondern ein
erweiternd-allgemeines Urteil abgeleitet wird; und jenachdem ob diese
Erweiterung von einigen Arten einer Gattung auf diese Gattung als
Ganzes (Umfangserweiterung) oder von einigen Merkmalen eines
Begriffes auf dessen Inhalt überhaupt (Inhaltserweiterung) geht,
sind sie zweckmäßig teils als verallgemeinernde, teils als
ergänzende Erweiterungen zu bezeichnen. Ordnet man die Arten der
induktiven Schlüsse nach alledem in einem übersichtlichen Schema, dann
ergibt sich folgende Tafel:



  Schema der induktiven Schlüsse



Ihrer einfachsten Form nach — mit einmal bejahenden (a), einmal
verneinenden Prämissen (b) — lauten die verallgemeinernden (I)
und ergänzenden Erweiterungen (II):



  
    	
      I.

    
  

  
    	
      a)

    
    	
       
    
    	
      b)

    
  

  
    	
      S1   ← P

    
    	
      S1   ← nicht P

    
  

  
    	
      S2   ← P

    
    	
      S2   ← nicht P

    
  

  
    	
      S3   ← P

    
    	
      S3   ← nicht P

    
  

  
    	
      . . .

    
    	
      . . .

    
  

  
    	
      . . .

    
    	
      . . .

    
  

  
    	
      Sn   ← P

    
    	
      Sn   ← nicht P

    
  

  
    	
      Alle S ← wahrscheinlich P

    
    	
      Kein  S ← wahrscheinlich nicht P

    
  





  
    	
      II. Konjunktive
      Zusammenfassungen:

    
  

  
    	
      a)

    
    	
       
    
    	
      b)

    
  

  
    	
      S   ← P1

    
    	
      S   ← nicht P1

    
  

  
    	
      S   ← P2

    
    	
      S   ← nicht P2

    
  

  
    	
      S   ← P3

    
    	
      S   ← nicht P3

    
  

  
    	
      . . .

    
    	
      . . .

    
  

  
    	
      . . .

    
    	
      . . .

    
  

  
    	
      S   ← Pn

    
    	
      S   ← nicht Pn

    
  

  
    	
      S ← wahrscheinlich
      P

    
    	
      S ← wahrscheinlich
      nicht P

    
  







Zur Erläuterung seien Beispiele für I a und
II a gegeben.



  
    	
      I a.

    
    	
       
    
    	
      II a.

    
  

  
    	
      Silber

    
    	
      ist

    
    	
      ein

    
    	
      guter

    
    	
      Wärmeleiter

    
    	
      Dieser

    
    	
      Körper

    
    	
      hat eine gelbliche Farbe

    
  

  
    	
      Kupfer

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      leuchtet im Dunkeln

    
  

  
    	
      Gold

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      ist (z.B. durch Reiben) ungemein leicht entzündlich

    
  

  
    	
      Messing

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      Dieser

    
    	
      Körper

    
    	
      brent mit helleuchtender Flamme

    
  

  
    	
      Zink

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      Dieser

    
    	
      Körper

    
    	
      ist in Wasser unlöslich

    
  

  
    	
      Zinn

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      schmilzt bei 44,4° C

    
  

  
    	
      Eisen

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      siedet bei 290° C unter Bildung farbloser
      Dämpfe

    
  

  
    	
      Blei

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      „

    
    	
      Dieser

    
    	
      Körper

    
    	
      ist ungemein giftig

    
  

  
    	
      .

    
    	
      .

    
    	
      .

    
    	
      .

    
    	
      .

    
    	
      .

    
    	
      .

    
    	
       ...

    
  

  
    	
      Alle Metalle werden gute
      Wärmeleiter sein.

    
    	
      Dieser Körper wird gelber kristallinischer Phosphor
      sein.

    
  




Vergleicht man die erweiternden mit den zusammenfassenden
Induktionen, so ergibt sich, daß die verallgemeinernde Induktion
die kopulative, die ergänzende die konjunktive
Zusammenfassung zu ihrer Voraussetzung hat. Der logische
Prozeß der Induktion geht vom Einzelnen zunächst zum
zusammenfassend-Allgemeinen und von da zur verallgemeinernden
oder ergänzenden Erweiterung über. Die Zahl der Prämissen in
erweiternden Induktionen kann nie kleiner als zwei, nach
oben aber beliebig groß sein. Das Schlußurteil bleibt stets von
problematischer (bzw. approximativer) Gültigkeit; denn was für
den Teil eines Ganzen als gültig erwiesen ist, gilt für den
übrigbleibenden, noch unbekannten Teil desselben Ganzen immer nur
mit mehr oder minder großer Wahrscheinlichkeit, nie aber tatsächlich
oder notwendig. Die induktiven Schlüsse sind mithin ihrem Wesen nach
Wahrscheinlichkeitsschlüsse. Darin liegt ihr charakteristischer
Unterschied zu den deduktiven Ableitungen, die im Gegensatz zu
ihnen geradezu als Notwendigkeitsschlüsse bezeichnet werden
können. Hier wie dort zwar bilden die Prämissen den logischen Grund
der Konklusio. Läßt sich der Syllogismus indessen darstellen durch ein
hypothetisches Gefüge apodiktischer Konsequenz (wenn S ← M und: wenn M ← P, dann notwendig
S ← P), so die Induktion durch ein hypothetisches Gefüge
problematischer Konsequenz (wenn S1 ← P,
S2 ← P, S3 ← P usw. ..., dann
wahrscheinlich alle S ← P). In dem einen ist die
Ableitung also denknotwendig, in dem anderen nur wahrscheinlich.





Die logische Theorie der erweiternden Induktion hat die Frage nach
dem Prinzip und aus diesem heraus nach der Berechtigung
dieser Schlußarten zu beantworten. Als logische Grundsätze des
induktiven Schließens (unter dem jedoch hier nur die Induktion
im eigentlichen Sinne, also die erweiternde, nicht deren Vorstufe,
die verallgemeinernde, verstanden sei) können wir schreiben: 1. Kommt
einer Reihe von Arten gleicher Gattung ein Merkmal als Prädikat zu,
dann ist es wahrscheinlich, daß dieses Merkmal allen Arten,
mithin der ganzen Gattung, als Prädikat zukommt (Prinzip
der verallgemeinernden Induktion); 2. kommt einem Begriff
eine Reihe von Merkmalen gleichermaßen als Prädikat zu, dann ist es
wahrscheinlich, daß ihm der ganze Inhalt, von dem diese Merkmale
einen Teil bilden, als Prädikat zukommt (Prinzip der ergänzenden
Induktion). Indem wir versuchen, beide Grundsätze zu einem
zusammenzufassen, formulieren wir: Wenn etwas für den Teil eines
Ganzen als zutreffend erwiesen ist, dann ist es wahrscheinlich, daß
ebendasselbe auch für den übrigbleibenden, noch ununtersuchten
Teil dieses Ganzen, mithin für das Ganze überhaupt, Gültigkeit
haben werde.


Damit erweist sich der Induktionsschluß deutlich als ein Schluß
vom Bekannten aufs Unbekannte. Seine Voraussetzung ist die
Hypothese einer durchgehenden kausal-bedingten Gleichartigkeit
des Universums. In den nicht bekannten Teilen des Wirklichen werden
dieselben Ursachen als gegeben angenommen wie in den bekannten
und zugleich dem Schlusse die Annahme zugrunde gelegt, daß aus gleichen
Ursachen allemal gleiche Wirkungen hervorgehen (Erdmann). Die
Berechtigung des Induktionsschlusses wurzelt also zuletzt in der
Berechtigung des Kausalitätsprinzips. Leugnet man, daß alles,
was geschieht, zureichende Ursachen hat, durch die es geschieht,
und daß aus gleichen Ursachen gleiche Wirkungen hervorgehen, dann
leugnet man damit zugleich auch die Berechtigung alles induktiven
Schließens; und mit dieser wiederum die Berechtigung aller
Erfahrungswissenschaften, die aus dem untersuchten Einzelnen allgemeine
Gesetze und Regeln über den Ablauf der Veränderungen im Universum
überhaupt herleiten.




Sind die Induktionen Schlüsse vom Besonderen aufs Allgemeine, so
bilden ihre Schlußsätze im natürlichen Verlauf des Denkens häufig
wiederum Obersätze von deduktiven Ableitungen, die von hier
aus abermals zum Besonderen herabsteigen. Diese — an sich leicht und
überzeugend einleuchtende — Tatsache hat John Stuart Mill
zu dem verhängnisvollen Irrtum verleitet, alle syllogistischen
Schlüsse (auch die mathematischen, für die die Voraussetzung eines
induktiv gewonnenen Obersatzes nicht einmal zutrifft!) als Schlüsse
vom Besonderen aufs Besondere zu deuten, wodurch der
Unterschied zwischen Deduktion und Induktion — bei Mill selbst
wie seinen Anhängern — bisweilen in bedenklicher Weise verwirrt
worden ist. Zur kritischen Beurteilung dieses Standpunktes sind
die entscheidenden Gesichtspunkte bereits in dem früher Gesagten
angedeutet.




Die induktiven Schlüsse bildeten lange ein Stiefkind der Logiker. Weder
Aristoteles noch die Logik des 17. und 18. Jahrhunderts sehen in ihnen
eine prinzipiell verschiedene Form gegenüber den Deduktionen. Ihre
einseitige Betonung des deduktiven Schließens, die gelegentlich so
weit geht, alles Schließen seinem Wesen nach in deduktives zu
verwandeln, macht sie zu Vertretern jener Richtung, die wir zweckmäßig
als „deduktive Logik“ bezeichnen können (Aristotelische
Tradition). Erst das 19. Jahrhundert — vornehmlich John Stuart
Mill (der übrigens in David Hume darin einen nicht hoch
genug zu würdigenden Vorgänger hat) — weiß von einer Analyse der
naturwissenschaftlichen Methoden aus den induktiven Schlüssen mehr
und mehr gerecht zu werden. Dabei aber fällt man zugleich in das
entgegengesetzte Extrem, indem man unter Verkennung der eigentlichen
Bedeutung der Deduktion diese geringschätzig in den Hintergrund stellt
oder sogar den Versuch macht, alles Schließen seinem Wesen nach
aus dem induktiven abzuleiten. Man nennt diese — besonders in der
neueren englischen Philosophie vertretene — Richtung daher
die „induktive Logik“. Sachlich soll zu diesem Gegensatz nur
bemerkt werden, daß eine den tatsächlichen Verhältnissen des Denkens
gerecht werdende logische Analyse weder einen einseitig deduktiven noch
einen einseitig induktiven Standpunkt vertreten könne. Deduktion und
Induktion bilden ihrem Wesen nach charakteristisch verschiedene, ihrem
Wert nach gleich bedeutungsvolle Formen des Denkens, deren höchste
Vollendung erst in ihrem — in den neueren Naturwissenschaften in
klassischer Form vollzogenen — Zusammenwirken gegeben ist. Das System
der Logik darf also kein deduktives und kein induktives — es muß
vielmehr ein deduktiv-induktives zugleich sein.


6. Das Wesen und die logische
Bedeutung der Analogieschlüsse.


Von den Deduktionen — als Schlüssen vom Allgemeinen aufs Besondere
—, den Induktionen — als Schlüssen vom Besonderen aufs Allgemeine
— scheidet die logische Tradition die Schlüsse vom Besonderen aufs
Besondere, die sie als Schlüsse per analogiam oder kurz als
Analogieschlüsse (Ähnlichkeitsschlüsse) bezeichnet. Diese
sind, wie sich zeigen wird, als Wahrscheinlichkeitsschlüsse
ihrem Prinzip nach den Induktionsschlüssen verwandt,
nichtsdestoweniger als besondere Art der mittelbaren Schlüsse zu
betrachten. Ihre Form lautet:



  
    	
      M ← P

    
  

  
    	
      S ← M ähnlich

    
  

  
    	
      S ← wahrscheinlich P

    
  





  
    	
      An Beispielen:

    
  

  
    	
      Die Erde ist von lebenden Wesen bewohnt.

    
    	
       

    
    	
      Die Menschen sind beseelt.

    
  

  
    	
      Der Mars ist der Erde ähnlich.

    
    	
      Die Wirbeltiere sind den Menschen ähnlich.

    
  

  
    	
      Mars ist wahrscheinlich von lebenden Wesen bewohnt.

    
    	
      Die Wirbeltiere sind wahrscheinlich beseelt.

    
  




Die Analogieschlüsse sind mittelbare Schlüsse, da in ihnen das
Schlußurteil aus einer Mehrheit gegebener Prämissen abgeleitet
wird; sie sind erweiternde Schlüsse, insofern das Schlußurteil
über den materialen Bestand der Prämissen hinausgeht; sie sind endlich
Schlüsse vom Besonderen aufs Besondere, insofern aus besonderen
Prämissen ein besonderes Schlußurteil gewonnen wird. Ihre Konklusio ist
stets von problematischer (bzw. approximativer) Gültigkeit; denn aus
der Ähnlichkeit zweier Objekte kann nie assertorisch oder apodiktisch,
stets nur möglich oder wahrscheinlich geschlossen werden.


Die Analyse der Schlüsse per analogiam führt auf das logische
Problem der Ähnlichkeit. Ähnlich nennen wir zwei Gegenstände,
wenn sie in ihrer begrifflichen Bestimmung ein oder mehrere wesentliche
Merkmale miteinander gemeinsam haben, in anderen wesentlichen oder
unwesentlichen Merkmalen aber voneinander abweichen. Die Ähnlichkeit
hat dabei einen um so höheren Grad, je mehr Merkmale gleich,
je weniger verschieden sind. Der Analogieschluß geht nun den Weg, daß
er aus der Ähnlichkeit von S und M das Schlußurteil
ableitet, daß ein M zukommendes Prädikat wahrscheinlich
auch S zukommen werde; und der Grad dieser Wahrscheinlichkeit
ist im allgemeinen um so höher, je größer die Ähnlichkeit ist.
Das Prinzip dieser Schlußformen ist also: Kommt einem Begriff ein
Merkmal zu, der mit einem anderen Begriffe wesentliche Merkmale
gemeinsam hat, so ist es wahrscheinlich, daß ebendieses Merkmal auch
jenem anderen Begriffe zukommt. Die Analyse dieses Prozesses führt
etwa auf folgenden Gedankengang: In M sind gewisse Ursachen
gegeben, aus denen das P-sein als Prädikat folgt; S
hat mit M wesentliche Merkmale gemeinsam; also werden auch
in S gewisse Ursachen für ein P-sein gegeben sein;
also wird S auch P sein. Aus dieser Aufstellung wird
ersichtlich, wie nahe verwandt die Ähnlichkeitsschlüsse den induktiven
sind, aber auch in welcher Hinsicht sie von ihnen charakteristisch
abweichen. Die Analogieschlüsse sind Wahrscheinlichkeitsschlüsse
geradeso wie die induktiven; wie diese setzen auch sie die Gültigkeit
des Kausalprinzips in dem oben erörterten Sinne voraus. Ist aber das
Denkverfahren bei jenen ein Schluß vom Bekannten aufs Unbekannte und
von da aus aufs Allgemeine (Bekannte wie Unbekannte zugleich), so
hier ein Schluß vom gegebenen Bekannten auf ein unzureichend, aber
dem Gegebenen als ähnlich Bekanntes, ein Schluß also, der vom
Besonderen ausgehend beim Besonderen stehen bleibt. Insofern
nun in allen Induktionen dem Schluß vom Besonderen aufs Allgemeine ein
Schluß vom Besonderen aufs Besondere immanent ist, kann man sagen,
daß das Verfahren der Analogieschlüsse seinem Wesen nach bereits in
dem Verfahren der Induktion enthalten sei. Das darf aber nicht dazu
führen, Induktions- und Analogieschluß — wenn sie auch nahe verwandte
Formen des Schließens sind — als unterschiedslos ansprechen oder gar
diesen aus jenem ableiten zu wollen. Schon daß der eine beim Besonderen
halt macht, während für den anderen der Schluß vom Besonderen aufs
Besondere nur der Durchgangspunkt für die Ableitung des Allgemeinen
ist, begründet genügend ihre Verschiedenheit. Der eine ist ferner ein
Schluß vom Bekannten aufs Ähnliche, der andere vom Bekannten aufs
Gleichartige. Und: wohl ist alles Gleichartige ähnlich, aber
nicht alles Ähnliche auch gleichartig!


Nicht schwer ist es, zu erkennen, daß das Verfahren der Schlüsse
per analogiam, geradeso wie das induktive, von dem deduktiven,
speziell dem syllogistischen, wesensverschieden ist. Das ist darum
wichtig zu betonen, weil die Form der Ähnlichkeitsschlüsse leicht
den Schein erwecken könnte, daß es sich hier um eine Art der sog.
Relationssyllogismen handelt. Stellen wir beide Formen
nebeneinander, dann ergibt sich:



  
    	
      I. 
    
    	
      M ← ähnlich P

    
    	
      geschweifte Klammer nach rechts
    
    	
      Relationssyllogismus

      aus Ähnlichkeitsbeziehung.

    
  

  
    	
      S ← ähnlich M

       
  

  
    	
      S ← ähnlich P

       
  





  
    	
      II. 
    
    	
      M ← P

    
    	
      geschweifte Klammer nach rechts
    
    	
      Analogieschluß.

    
  

  
    	
      S ← ähnlich M

       
  

  
    	
      S ← wahrscheinlich P

       
  







Eine Vergleichung beider Schlußformen zeigt deutlich ihre
Verschiedenheit. Relationssyllogismen sind solche, bei denen 1. aus
Relationsurteilen als Prämissen ein Relationsurteil
als Konklusio folgt, und bei denen 2. die Modalität der Prämissen
im Schlußurteil erhalten bleibt. Beide Bedingungen treffen aber für
die Analogieschlüsse nicht zu. Also sind Analogieschlüsse keine
Relationssyllogismen. Ebensowenig sind sie nun syllogistische Formen
überhaupt. Wäre das der Fall, dann müßte sich aus den Grundsätzen
des syllogistischen Schließens ein Prinzip ableiten lassen, das für
Analogieschlüsse Gültigkeit hat und etwa lautete: Einem Subjekt
kommt wahrscheinlich als Prädikat zu, was einem mit ihm
als ähnlich erkannten Subjekt als Prädikat zukommt. Dieses
Prinzip aber läßt sich aus keinem der angeführten Grundsätze
syllogistischer Schlußweisen ableiten. Mithin sind Analogieschlüsse
keine Syllogismen[15].


Den Analogieschlüssen kommt sowohl im praktischen wie im
wissenschaftlichen Denken eine hohe Bedeutung zu. Wo wir die
Ausdrucksbewegungen eines Tieres oder Menschen als durch Schmerz,
Freude, Trauer, Mitleid, Haß usw. bewirkt deuten, da bewegen wir uns
auf dem Gebiete der Analogien. Alle wissenschaftliche Psychologie,
die über das in der Selbstwahrnehmung Gegebene hinausgeht, beruht
auf Schlüssen per analogiam. Analogieschlüsse bilden demnach
das wesentliche methodische Fundament der Kinderpsychologie und die
ausschließliche Grundlage der Psychologie der Tiere, der wilden Völker,
der geistig-Minderwertigen oder -Gestörten (Psychopathologie). Als
mittelbare methodische Voraussetzungen spielen sie ferner in
der Geschichtswissenschaft und der Völkerkunde eine Rolle, insofern
als wir in diesen überall stillschweigend voraussetzen, daß die
Menschen früherer Zeiten in ebender Weise gedacht und gefühlt haben
wie wir selbst, nicht qualitativ, sondern höchstens graduell von uns
verschieden. Damit ist die hohe Bedeutung der Ähnlichkeitsschlüsse
trotz des relativ geringen Grades ihrer Gültigkeit prinzipiell erwiesen
und ihnen unter den Arten der mittelbaren Schlüsse die Stellung
zugewiesen, die ihnen ihrem Wesen und ihrer Leistung nach gebührt.






[11] Dafür im folgenden meistens die Abkürzungen:
„Grdurt.“ und „Flgsurt.“







[12] Lediglich aus Zweckmäßigkeitsgründen der Darstellung
werden im folgenden allgemeines und generelles, modal-bestimmendes
und elementares, verneinendes und bejahendes Urteil wie einander
koordinierte Urteilsformen behandelt.







[13] „Quidquid de omnibus valet, valet et de quibusdam
et singulis: quidquid de nullo valet, nec de quibusdam vel singulis
valet.“ (Was allgemein gilt, gilt auch für das Besondere und
Einzelne; was für nichts gilt, gilt auch nicht für das Besondere und
Einzelne.)







[14] Aristoteles freilich versteht unter „Syllogismus“
zugleich auch die induktiven und Analogieschlüsse, die er irrtümlich
aus dem deduktiven Verfahren ableitet. Hypothetische und disjunktive
Deduktionen im Unterschied zu den kategorischen kennt er überhaupt noch
nicht.







[15] Der Schüler stelle übungshalber fest, nach welchen
Schlußformen in diesem Absatz geschlossen worden ist.













B.
Logische Methodenlehre.





I. Die
Lehre vom wissenschaftlichen Untersuchungsverfahren.


1. Unwissenschaftliches
und wissenschaftliches Denken und die Aufgaben der Methodenlehre.


Historisch betrachtet ist das unwissenschaftliche oder praktisch
gerichtete Denken des gemeinen Volkes älter als das wissenschaftliche
und zugleich der Mutterboden, auf dem jenes unter allmählichen
charakteristischen Veränderungen sich entwickelt hat. Die Formen, in
denen beide sich vollziehen, sind dieselben: hier wie dort Urteile
über Gegenstände, die zuvor durch andere Urteile begrifflich fixiert
sind, und Schlüsse, die aus gegebenen Urteilen neue gewinnen lassen.
Ziel und Mittel beider sind dagegen wesentlich verschieden. Dient das
unwissenschaftliche Denken vorwiegend praktischen Zwecken der
Lebensführung, so das wissenschaftliche — seinen unmittelbaren
Aufgaben nach — theoretischen der Erkenntnis. Jenes ist
einseitig, subjektiv-individuell und dem Augenblick angehörend, dieses
umfassend, objektiv-allgemein und dem Ideal nach für die Ewigkeit
bestimmt. Und dem Zweck entsprechen die Mittel: unwissenschaftliches
Denken ist unkritisch und unsystematisch, allen Verführungen des
Hoffens, Meinens und Glaubens willfährig hingegeben; wissenschaftliches
dagegen eine kritisch-systematische Reflexion des Bewußtseins auf seine
Gegenstände, in der an die Stelle des Hoffens das Forschen,
an die Stelle des Meinens das Beweisen, an die Stelle des
Glaubens das Wissen tritt. Wissenschaftliches Denken
ist also kurz gesagt solches, das seinen Gegenständen nach einen
möglichst vollständigen, seinem Erkenntniswert nach einen möglichst
allgemeingültigen Bestand von Urteilen über das Wirkliche erstrebt. Zu
diesem Zwecke hat es zwei miteinander eng zusammenhängende Aufgaben
zu erfüllen: 1. seine Gegenstände systematisch zu untersuchen; 2. die
Ergebnisse dieser Untersuchung in ihrem Zusammenhange zureichend zu
begründen. Entsprechend diesen beiden Aufgaben zerfällt die logische
Methodenlehre — als wissenschaftliche Reflexion auf die methodischen
Formen des wissenschaftlichen Denkens — in zwei Hauptteile, deren
ersten die Lehre vom wissenschaftlichen Untersuchungs-, deren
zweiten die Lehre vom wissenschaftlichen Beweisverfahren
bildet. Nicht selten wird zu diesen beiden Teilen noch ein dritter
hinzugesellt: die Lehre von der systematischen Darstellung
wissenschaftlicher Ergebnisse. Dieser ist jedoch — soweit er
logisch- (und nicht praktisch-didaktisch-) Wertvolles enthält
— bereits völlig in den beiden anderen Teilen der Methodenlehre
enthalten; denn jede wissenschaftliche Untersuchung, die zu Ergebnissen
gelangt, muß, um diese festzuhalten, zu deren systematischer
Darstellung fortschreiten, und jeder Versuch, wissenschaftliche
Ergebnisse in ihrem Zusammenhange zureichend zu begründen, muß von
einer systematischen Darstellung dieser Ergebnisse seinen Ausgangspunkt
nehmen.


Die Aufgaben der logischen Methodenlehre werden dadurch
verwickelter, daß das wissenschaftliche Denken seiner Form nach
nicht ein einheitliches, sondern vielmehr ein in vielen Richtungen
auseinanderstrebendes Ganze bildet. Mit der Differenzierung der
Wissenschaften haben sich auch ihre methodischen Formen zu immer
feineren voneinander abweichenden Gestaltungen entwickelt. Das
wissenschaftliche Denken ist also wie nach seinen Gegenständen so
auch nach seinen Methoden charakteristisch verschieden, und es
fragt sich, wie die logische Methodenlehre sich diesen methodischen
Verzweigungen gegenüber zu verhalten habe.


Während die älteren Logiker sich darauf beschränkten, lediglich
die allgemeinen Grundlagen des wissenschaftlichen Untersuchungs-
und Beweisverfahrens festzulegen, haben sich in der jüngeren Logik
— namentlich durch den (trotz aller Schwächen im einzelnen)
epochemachenden Entwurf Wundts — Ansätze entwickelt, die
von der allgemeinen auf eine spezielle Methodenlehre des
einzelwissenschaftlichen Denkens hinstreben. In diesen Versuchen
zeigt sich die Tendenz, wie eine Logik des mathematischen so
auch eine solche des naturwissenschaftlichen und davon wieder
unterschieden eine solche des geisteswissenschaftlichen (bsd.
des historischen) Denkens zu begründen. Diese — z. B. von Windelband,
von Rickert angeregten und geförderten — Bestrebungen sind
indessen noch zu jung, um bereits anerkannte Ergebnisse von bleibender
Bedeutung aufzuweisen. Für künftige Logiker jedoch — gleich gut
geschult auf einzelwissenschaftlichem wie philosophischem Gebiete —
eröffnen sich hier weite, noch ungepflügte Gebiete der Forschung, die
reichen Ertrag versprechen.





Gegenwärtig und im besonderen für den vorliegenden Zweck muß die
Darstellung der logischen Methodenlehre sich auf die Skizzierung der
allgemeinsten methodischen Grundlagen des wissenschaftlichen Denkens
beschränken, nur daß sie gut tut, gegebenen Ortes auch der wichtigsten
Differenzierungen kurz Erwähnung zu tun.


Das wissenschaftliche Denken zerfällt nach seinen Gegenständen
in so viel Arten, wie man Arten der Wissenschaften nach ihren
Untersuchungsgebieten unterscheidet. Zufolge der überlieferten —
in der Gegenwart zum Teil heftig angegriffenen — Klassifikation
der wissenschaftlichen Disziplinen zerfallen diese in Formal-
und Realwissenschaften. Die Formalwissenschaften sind
der Inbegriff der mathematischen Wissenschaften; sie
zerfallen in die beiden Hauptarten der Geometrie und
Arithmetik. Die Realwissenschaften sind der Inbegriff
der Tatsachenwissenschaften; sie zerfallen nach der
herkömmlichen Scheidung in die beiden Hauptarten der Natur- und
Geisteswissenschaften. Die Naturwissenschaften sind wieder
entweder systematische (Gesetzes-) oder genetische
(Entwicklungs-) Wissenschaften; die systematischen entweder:
beschreibende und erklärende oder: beschreibende und
klassifizierende. Zu den ersteren gehören Physik, Chemie,
Astronomie und Physiologie; zu den letzteren Zoologie, Botanik,
Mineralogie, wohl auch Ethnologie und Anthropologie, Geographie,
Anatomie und vergleichende Morphologie. Die genetischen
Naturwissenschaften dagegen sind die Wissenschaften von dem
Entwicklungszusammenhang der Natur, also Kosmologie, Geologie,
genetische Biologie (Entwicklungslehre). — Schwankender als diese
ist die Einteilung der Geisteswissenschaften. Diese sind,
sofern sich in ihnen die Untersuchung unmittelbar auf
das Geistige als solches richtet, psychologische, sofern
sie das Geistige in dem durch Menschenhand Geschaffenen, also
mittelbar, zum Gegenstand hat, Kulturwissenschaften.
Auch hier wiederum zeigt sich bei beiden der Unterschied
zwischen den systematisch- und genetisch-gerichteten
Disziplinen. Systematisch-psychologische Forschungszweige
sind die allgemeine Psychologie des normalen Bewußtseins, die
Charakterpsychologie oder Psychologie der individuellen Differenzen,
die Rassen- und Völker- sowie die Tier-, die Kinder- und die
noch unbegründete Greisenpsychologie (die die charakteristisch
seelischen Veränderungen des zunehmenden Alters zum Gegenstand
hat); genetisch-psychologische dagegen die biologische
Psychologie, die die Entwicklung des Seelischen überhaupt, sowie
die ethnologische und biographische Psychologie, die die seelische
Entwicklung entweder bestimmter Völker oder bestimmter Individuen zum
Gegenstand haben. Systematische Kulturwissenschaften endlich
sind Wissenschaften wie die allgemeine und vergleichende Staats-,
Rechts- und Wirtschaftswissenschaft, Literatur- und Sprach-, Kunst-
und Moral-, Religionswissenschaft und Pädagogik; genetische
Kulturwissenschaften alle historischen Disziplinen, als da
sind: politische und Kulturgeschichte, Sprach- und Literatur-, Kunst-
und Religionsgeschichte sowie die Geschichte der Philosophie und der
Wissenschaften selbst.


Für die Anordnung der Wissenschaften nach methodischem
Gesichtspunkte gibt einmal die Einteilung der Urteile in
Formal- und Realbehauptungen, zum anderen die
durchgehende Scheidung der Tatsachenwissenschaften nach
systematischem und genetischem Gesichtspunkte
genügenden Anhalt. Die mathematischen Wissenschaften sind
entsprechend alt-überlieferten Annahmen ihrer Methode nach wesentlich
rational-deduktive, die Tatsachenwissenschaften
empirisch-induktive. Alle empirisch-induktiven
Wissenschaften wiederum sind ihrer Methode nach entweder
systematische oder genetische, d. h. entweder gesetzbildende oder
Entwicklungswissenschaften (in Windelbandscher Terminologie:
nomothetische oder idiologische Disziplinen). Diese Scheidung ist
indessen nur eine Typeneinteilung, d. h. eine solche, zwischen
deren Einteilungsgliedern fließende Grenzen bestehen; denn es muß
anerkannt werden, daß es sowohl in gewissen Entwicklungswissenschaften
Gesetze wie in gewissen Gesetzeswissenschaften untersuchte
Entwicklungszusammenhänge gibt (ein Faktum, für dessen
Begründung im einzelnen hier nicht der Ort ist).


2. Wissenschaftliche
Begriffsbildung und Begriffsbestimmung.


Das wissenschaftliche Denken baut nicht überall von Anfang an
auf eigenem Grunde. Es findet, indem es an die Untersuchung
seiner Gegenstände herantritt, in den Begriffen, in denen diese
gemeinhin gedacht werden, einen Bestand von Urteilen vor, die, dem
unwissenschaftlichen (oder vorwissenschaftlichen) Denken
entstammend, nicht unbesehen in das wissenschaftliche einfließen
dürfen. Hier ergibt sich für den Forscher die Aufgabe, die Begriffe,
die er aus dem praktischen Denken übernimmt, einer wissenschaftlichen
Kritik zu unterziehen und sie damit zu wissenschaftlichen zu erheben.


Alle wissenschaftliche Begriffsbildung geht von einer
planmäßig-geordneten Untersuchung derjenigen Gegenstände
aus, die zu dem in Betracht kommenden Forschungsgebiet gehören. Die
Gegenstände der Forschung sind nicht alle solche der Wahrnehmung;
vielmehr haben wir neben diesen auch andere anzuerkennen, die das
Denken auf Grund der Inhalte der Wahrnehmung selbsttätig
bildet. Dahin gehören z. B. die Gegenstände der mathematischen
Wissenschaften. Ein Dreieck, ein Kreis, eine Zahl sind niemals
Objekte der Wahrnehmung, sondern immer Produkte des Denkens. Man
kann sich diese wohl durch eine äußerlich wahrnehmbare Zeichnung
versinnbildlichen: die Zeichnung aber ist stets nur das Abbild
des Dreiecks, des Kreises, nie diese selbst. Hieraus erklärt sich
die Klarheit und Stetigkeit der mathematischen Begriffe. Um den
Begriff des Dreiecks, des Kreises zu bilden, braucht man nicht
alle die verschiedenen Arten möglicher Dreiecke, möglicher Kreise
einzeln durchzugehen. Die logische Reflexion auf das Wesen eines
einzigen von ihnen ergibt vielmehr die Wesensbestimmung
aller. Darum bleibt der Begriff des Dreiecks, des Kreises,
einmal gebildet, immer derselbe. Erfahrungsbegriffe können sich
wandeln: Verstandesbegriffe bleiben konstant.


Die Gegenstände der Tatsachenwissenschaften sind zwar in der
Wahrnehmung, aber nicht alle in gleicher Weise in
dieser gegeben. Bilden die Objekte der systematischen
Wissenschaften unmittelbare, so die der genetischen
nur mittelbare Gegenstände der Wahrnehmung. Die
Sauerstoffverbindung, die elektrische Strahlenart, die besondere
Tier- oder Pflanzenspezies, die ich untersuche, sind mir in
der sinnlichen, die Tonempfindung, das Unlustgefühl des
Zornes in der Selbstwahrnehmung unmittelbar präsent[16].
Die Beschaffenheit der Erdoberfläche in der Eiszeit dagegen, die
kulturellen Verhältnisse in Europa zur Zeit Heinrichs IV., die
Faktoren, die den Ausbruch des Siebenjährigen Krieges herbeiführten,
sind mir nicht unmittelbar gegeben, sondern müssen als nach Analogie
der unmittelbaren Wahrnehmungsobjekte gedachte Gegenstände aus den
Resten und Zeugnissen dieser Perioden von mir erschlossen werden.
Hier tritt als methodischer Faktor an die Stelle der Wahrnehmung und
der auf ihr beruhenden Erinnerung die wissenschaftlich-geleitete
Einbildungskraft (vgl. B. Erdmann, Die Funktionen der
Phantasie im wissenschaftlichen Denken, Berlin 1913).


Alle Begriffsbildung geschieht durch Urteile; die wissenschaftliche
mithin durch wissenschaftliche Urteile. Wissenschaftliche Begriffe
sind also nicht Voraussetzungen, sondern vielmehr Produkte
wissenschaftlicher Arbeit. Sie wandeln sich — abgesehen von der den
Grundbegriffen der Mathematik eigenen Konstanz — in und mit dem
Fortschreiten der Forschung, indem die spezielleren Begriffsformen
an Zahl immer zunehmen, an Inhalt dabei reicher, an Umfang ärmer
werden, während sich darüber ein wachsendes, immer verwickelter
sich gestaltendes System von Art- und Gattungsbegriffen aufbaut.
In den systematischen und genetischen Disziplinen ist der Vorgang
der Begriffsbildung dabei nicht wesentlich voneinander verschieden:
die ersten gehen — um es nur in allgemeinster Form anzudeuten —
von Individuen zu Arten und Gattungen, suchen also das Allgemeine
aus dem Einzelnen zu gewinnen; die anderen gehen von
Spezialbegriffen zu Gesamtbegriffen, suchen also das Allgemeine
im Einzelnen. Aus diesen im Prinzip übereinstimmenden
Verfahrungsweisen ergibt sich zugleich die spezifische Differenz
beider: die systematische Forschung untersucht das Einzelne
um des Allgemeinen willen; sie strebt nach dem Gesetz
der Veränderung, also nach dem Sein im Werden, dem
„Immer-so-Seienden“; die genetische Forschung dagegen
untersucht das Einzelne um seiner selbst willen; sie strebt nach
der Feststellung der Entwicklung selber, also nicht nach dem
Sein im Werden, sondern nach dem Werden an und für sich selbst,
nach dem „Einmal-so-Gewesenen“.


Wissenschaftliche Begriffe sind logisch eindeutig bestimmt, wenn
ihnen durch die Spezifikation ihres Inhalts im Gesamtsystem der
Wissenschaft ein logischer Ort zugewiesen ist, durch den ihr Umfang
deutlich hervortritt. Die Bestimmung eines wissenschaftlichen
Begriffes oder seine Definition geschieht, wie bereits früher
erwähnt, auf die Weise, daß durch Angabe der nächsthöheren Gattung
(Klassifikation) der logische Ort und der Umfang, durch
Angabe der wesentlichen Merkmale, zufolge deren er sich von anderen
Arten derselben Gattung unterscheidet (diese heißen artbildende
Unterschiede [differentiae specificae], das ganze Verfahren
Spezifikation), sein notwendiger Inhalt festgelegt ist.
Die Definition besteht also in einer konjunktiven Urteilsverbindung,
deren Subjekt den zu definierenden Begriff (definiendum), deren
Prädikat die Angabe der nächsthöheren Gattung und die der artbildenden
Unterschiede enthält. (Eine alte Schulregel besagt: „Definitio fit
per genus proximum et per differentiam specificam“[17].) Beispiele
dafür sind: „Ein ebenes Dreieck ist eine Fläche, die von drei geraden
Linien begrenzt ist; eine Kalorie ist diejenige Wärmemenge, die
erforderlich ist, um die Temperatur eines Gramm Wassers von 15° auf 16°
Celsius zu erhöhen.“


Aus dieser Regel folgt, daß solche Begriffe undefinierbar
sind, denen keine höhere Gattung mehr zukommt (z. B. der Begriff des
Seins oder des Etwas überhaupt als der höchsten Gattung gegenüber den
Kategorien und allen anderen Begriffen). Individualbegriffe sind
dagegen wohl definierbar; denn Individuen sind allemal Arten einer
Gattung, als solche von den ihnen nebengeordneten Arten spezifisch
verschieden (z. B.: „Faust war ein Mensch, der in der ersten Hälfte
des 16. Jahrhunderts lebend als umherziehender Zauberkünstler Aufsehen
erregte, so daß sich Sage und Dichtung seiner Gestalt bemächtigte“).


Jede Definition oder Begriffsbestimmung setzt als Urteil die Kenntnis
und eindeutige Bestimmtheit anderer Begriffe voraus, die
Definition des Begriffes „Dreieck“ z. B. die Kenntnis der Begriffe:
Fläche, drei, gerade Linie und begrenzen. Das ist eine der Natur der
Sache nach nicht zu vermeidende Unvollkommenheit des Denkens. Wollte
man alle Begriffe, durch die man definiert, wiederum definieren, so
würde das ein ins Unendliche gehender Prozeß werden. Als praktische
Forderung aber darf gelten, nur solche Begriffe als bekannt
vorauszusetzen, die in der Tat eindeutig bestimmt Allgemeingut des
Denkens geworden sind.


Als häufigste Fehler des Definierens pflegt die traditionelle
Logik vier aufzuzählen. Eine Definition ist formal unzulänglich,
wenn sie 1. einen Zirkel beschreibt, d. h. wenn sie den zu
definierenden Begriff in der Definition selbst als bekannt voraussetzt
(idem per idem definit; Diallele); 2. wenn sie abundant
ist, d. h. außer den wesentlichen auch daraus abgeleitete unwesentliche
Merkmale angibt, wodurch sie zur aufzählenden Beschreibung wird
(abundatio notarum); 3. wenn sie zu weit oder zu
eng ist, d. h. wenn sie wesentliche Merkmale zuwenig oder zuviel
angibt, wodurch der Inhalt entweder zu arm oder zu reich, der Umfang zu
reich oder zu arm wird; und endlich 4. wenn sie eine Negation
bildet, d. h. wenn sie lediglich die Zugehörigkeit von Merkmalen zu
dem Inhalt ihres Subjekts aufhebt und dadurch zwar angibt, was der
Gegenstand der Definition seinem Wesen nach nicht ist, aber
nicht, was er ist.




Die traditionelle Logik kennt außer der hier entwickelten Form
der Begriffsbestimmung noch andere Arten. Einer alten, längst
überholten Überlieferung gehört die Einteilung in Nominal- und
Realdefinitionen an. Nominaldefinitionen oder Namenerklärungen
(z. B. „Psychosen sind Geistesstörungen; herpes tonsurans
heißt Bartflechte“) sind keine Definitionen, weil sie sich auf die
Bedeutung von Worten, nicht aber auf die Inhaltsbestimmung von
Begriffen beziehen. — Als Arten der Realdefinitionen
unterscheidet die Überlieferung ferner systematische (das
sind die hier besprochenen) und genetische Definitionen, die
letzteren als solche, die im Prädikat eine erschöpfende Bestimmung
über den Ursprung des zu definierenden Gegenstandes enthalten (z. B.
„Ein Kreis entsteht, wenn man alle Punkte, die von einem gegebenen
Punkte gleichen Abstand haben, durch eine Linie verbindet“). Auch die
genetischen Definitionen sind indessen nicht als wissenschaftliche
Begriffsbestimmungen in dem geforderten Sinne zu bezeichnen; denn
sie besagen weder etwas über den logischen Ort und Umfang noch
Ausreichendes über den notwendigen Inhalt des zu definierenden
Begriffes.




3. Das analytische
Untersuchungsverfahren.


Das wichtigste methodische Mittel wissenschaftlicher Forschung ist die
Analyse der Untersuchungsobjekte. Einen Gegenstand analysieren
heißt: ihn in seine Komponenten zerlegen, ihn auflösen und zergliedern.
So zerlegt die psychologische Analyse einen Wahrnehmungsinhalt
in seine einfachen Empfindungsbestandteile; die anatomische
einen tierischen Körper in Organe, diese in Gewebe und die Gewebe
wiederum in Zellen; die historische einen Zeitabschnitt in die
einzelnen Vorgänge, die die Gesamtentwicklung herbeiführen. Die letzten
Teilinhalte, die sich durch Analyse ergeben, nennen wir Elemente
und verstehen darunter die einfachen, d. h. nicht mehr zerlegbaren
Faktoren, in die sich ein zusammengesetzter Gegenstand auflösen läßt.
Der Begriff des Elementes als des einfachen Teiles eines Ganzen ist
dabei relativ. Zu allen Zeiten hat man gewisse Produkte der
analytischen Forschung für einfach gehalten, die sich im weiteren
Fortgang der Erkenntnis wiederum als zusammengesetzt, ja bisweilen
sogar als kompliziert aufgebaute Mischungen oder Verbindungen von
Teilinhalten erwiesen haben. Als Beispiel dafür mag die Chemie gelten.
Zur Zeit des Aristoteles etwa kennt man nur vier Elemente, und zwar das
Feuer und die Erde als das Warme und Kalte, das Wasser und die Luft
als das Feuchte und Trockene; heute zählt man in der modernen Chemie
bereits etwa 80 Elemente — und man darf fragen: wieviel wird man in
abermals 2000 Jahren zählen?


Das analytische Untersuchungsverfahren setzt psychologisch die
Anstellung aufmerksamer, d. h. zur Beobachtung gesteigerter
Wahrnehmungen voraus und, insofern diese wissenschaftlichen
Zwecken dienen, die Anstellung wissenschaftlich-geleiteter, d. h.
methodisch-fortschreitender Beobachtungen. Die analysierende
Beobachtung hat ihren Gegenstand — teils mit, teils ohne technische
Hilfsmittel — in seine Teilkomponenten zu zerlegen, d. h. in ihm das
Einzelne gegenüber dem Ganzen zu unterscheiden, dieses miteinander
zu vergleichen und in Beziehung zu setzen. Daraus ergeben sich
durch Aufzählung der Reihe nach die Merkmale, die jenen Gegenstand
kennzeichnen. Die Analyse führt also zur Beschreibung
ihres Untersuchungsobjektes, indem sie dessen — wesentliche und
unwesentliche — Merkmale, wie sie sich ihr ergeben, unterschiedslos
festlegt.


Als Arten des analytischen Verfahrens unterscheidet man eine
innere und äußere, eine qualitative und quantitative, eine genetische
und systematische Analyse. Die innere (oder immanente) Analyse
ist diejenige, die ihren Gegenstand in sich selbst zerlegt; sie führt
zu Inhärenzurteilen, besonders zu deren erstbesprochener Art,
den Qualitätsurteilen; die äußere (oder Beziehungs-) Analyse
ist diejenige, die ihren Gegenstand nicht in sich selbst untersucht,
sondern ihn mit anderen vergleicht und daraus Beziehungsmerkmale
gewinnt; sie führt zu Relationsurteilen. Qualitativ ist
die analytische Forschung — sei sie immanent oder relativ —, wenn sie
nur auf das wie beschaffen ihrer Objekte; quantitativ,
wenn sie auch auf das wie viel und wie groß eingeht.
Danach setzt die quantitative Analyse die qualitative voraus oder kann
zum mindesten nicht ohne jene vor sich gehen. Systematisch
endlich nennen wir eine Analyse — sei sie immanent oder relativ,
qualitativ oder quantitativ —, die ihr Untersuchungsobjekt nach
seinem gegenwärtigen Bestande in die Elemente zerlegt;
genetisch diejenige, die ihren Gegenstand auf Ursprung
und Entwicklung (also das nicht-mehr-Gegenwärtige
rekonstruierend) untersucht.


Überall, wo wir im analysierenden Verfahren zählen oder
messen, also mathematische Einheiten anwenden (angewandte
Mathematik), bewegen wir uns auf dem Boden der quantitativen
Analyse. Das Pythagoreische Wort, daß die Welt aus Zahlen bestehe,
bedeutet im Grunde nichts anderes: als daß sie einer exakten
Maßbestimmung zugänglich sei. Astronomie, Physik und Chemie danken
zum großen Teil ihre bewunderungswürdige Exaktheit der Tatsache, daß
sie sich mathematischer Hilfsmittel bedienen; man nennt sie daher
auch mathematische Naturwissenschaften oder exakte
Wissenschaften. Es ist eine Überschätzung, aber eine solche, deren
Beweggrund man verstehen kann, wenn Kant gelegentlich gemeint hat,
in aller Erkenntnis werde nur so viel eigentliche Wissenschaft
angetroffen, als Mathematik darinnen sei.


Quantitative Analysen finden sich auch in den
Geisteswissenschaften. Man hat — seit Weber, Fechner
und Wundt — mit gutem Glück den Versuch gemacht, auch die
seelischen Erscheinungen einer quantitativen Bestimmung
zugänglich und damit die Psychologie zur exakten Wissenschaft
zu machen. Eine besondere Bedeutung kommt hierbei dem — auch in
den systematischen Staatswissenschaften überaus ergebnisreich
angewandten — statistischen Verfahren zu. Die Statistik
ist ein wissenschaftliches Forschungsmittel, durch das komplexe
Erscheinungen des politischen, wirtschaftlichen und seelischen
Lebens quantitativer Bestimmung unterzogen werden. Ein englischer
Arzt, William Petty, hat sie wegen ihrer eminenten Bedeutung in den
Staatswissenschaften „politische Arithmetik“ genannt. Neuerdings aber
hat sie sich auch durch ihre nutzbringende Aufnahme in differential-
und völkerpsychologische, ästhetische und pädagogische Untersuchungen
zu einer Art „Arithmetik seelischer Erscheinungen“ ausgebildet.


4. Das
Experiment und die wissenschaftliche Erfindung als Hilfsmittel der Analyse.


Wo der Forscher die Bedingungen, unter denen sein Untersuchungsobjekt
steht, willkürlich und nach vorgefaßtem Plan verändert, da bedient
er sich des Experiments. Dieses ist eines der wichtigsten
methodischen Hilfsmittel des analytischen Verfahrens; ihm allein dankt
die moderne Wissenschaft eine unendliche Zahl ihrer wertvollsten
Ergebnisse.


Die Geschichte des experimentellen Verfahrens in der neueren
wissenschaftlichen Forschung ist bisher nicht geschrieben. Seine
Erfindung verdanken wir wahrscheinlich dem Zufall. Wer mit
dem Spieltrieb des Kindes zum erstenmal Wachs erwärmt hat, um zu
sehen, was daraus wird, oder ein Tier geschlagen, um zu sehen, wie es
reagiert, der kann als Erfinder des Experiments angesehen werden. Als
methodisches Werkzeug wissenschaftlicher Forschung freilich beginnt es
erst seit dem 18. Jahrhundert eine bedeutungsvolle Rolle einzunehmen.
In dieser Zeit entstehen die sogenannten „Experimentalwissenschaften“
(als da sind: Physik, Chemie, Geologie, Physiologie, ja auch
Psychologie, Ästhetik und Pädagogik [Pädologie]), die in dem
wissenschaftlich geleiteten Versuch eine wesentliche methodische
Grundlage ihres Untersuchungsverfahrens ausgebildet haben.


Das Experiment ist eine Frage an die Natur. Mit ihm nähert sich
der Forscher den Dingen, um von ihnen belehrt zu werden, nicht aber
— nach den berühmten Worten Kants — in der Qualität eines
Schülers, der sich alles vorsagen läßt, was der Lehrer will, sondern
eines bestallten Richters, der die Zeugen nötigt, auf die Fragen zu
antworten, die er ihnen vorlegt. Die bloße Beobachtung ergibt nur, was
die Natur uns gewissermaßen von selbst hergibt; mit dem Experiment
kommen wir dagegen weiter: wir legen ihr Fragen vor und zwingen sie
zugleich, uns zu antworten. „L’observateur“, sagt Cuvier,
écoute la nature; l’experimentateur l’interroge et la force à se
d’évoiler“[18].


Den Zwecken des experimentellen Verfahrens angepaßt hat die
Wissenschaft eine zahllose Reihe von Instrumenten und Apparaten
ersonnen, die der Aufgabe dienen, die Beantwortung bestimmt
formulierter Fragestellungen möglich zu machen. Darin offenbart sich
ihr eminent konstruktiver Charakter. Wo das Auge nicht mehr
hinreicht, Unterschiede zu empfinden, lehrt das Mikroskop, indem
es unsere Sinne verfeinert, noch eine ganze Welt im Kleinen (man
denke an die zahlreichen Ergebnisse der modernen Bakteriologie),
das Fernrohr eine ganze Welt im Großen. Technische Hilfsmittel
dieser Art dienen entweder der qualitativen oder quantitativen
Analyse. Wissenschaftliche Erfindungen zum Zweck qualitativer
Untersuchungen sind außer den genannten (Mikroskop, Fernrohr) schon das
Skalpell des Anatomen, das Vergrößerungsglas, das Spektroskop, ferner
alle Spekulatoren (einschließlich der Röntgenröhre), Resonatoren,
Analysatoren, Stethoskope. Wissenschaftliche Erfindungen zum Zweck
quantitativer Untersuchungen sind alle diejenigen, die ein
Messen, Zählen oder Wägen der gefundenen Elemente gestatten, also neben
den einfachsten, die in Zentimetermaß und Wage bestehen, kompliziertere
wie Ergograph, Sphygmograph, Pneumograph, Plethysmograph, Seismograph,
Thermometer, Barometer, Tonometer, Galvanometer, Amperemeter,
Voltameter usw. — Eine stattliche Reihe wissenschaftlicher
Resultate, die auf Grund experimenteller Analysen gewonnen worden
sind, haben ihren Ursprung lediglich dieser konstruktiven Seite des
wissenschaftlichen Denkens zu verdanken. Man kann geradezu sagen, daß
es dem menschlichen Geiste durch sie gelungen ist, die Grenzen, die der
Kraft seiner Sinne gezogen sind, ins fast Unglaubbare zu erweitern. Von
der Verbesserung und Verfeinerung der instrumentellen Hilfsmittel der
Analyse hängt in rein technischer Hinsicht zu einem großen Teil der
künftige Fortschritt der Realwissenschaften ab.


5. Das synthetische
Untersuchungsverfahren (Gesetz, Theorie und Hypothese).


Überall, wo wir die Einzelergebnisse analytischer Untersuchungen zu
einem allgemeinen Resultat zusammenfassen, bedienen wir uns einer
Methode, die wir nach überliefertem Sprachgebrauch als „synthetisch“
bezeichnen dürfen.


Das synthetische Untersuchungsverfahren hat nur in den
Tatsachenwissenschaften die Analyse zu seiner Voraussetzung. In
den mathematischen Disziplinen z. B. steigt es von wenigen
obersten Begriffsbestimmungen und Axiomen durch deduktives
Fortschreiten vermittels syllogistischer Ketten zu einer Fülle von
Lehrsätzen herab, die untereinander einen denknotwendigen Zusammenhang
solcher Art bilden, daß durch einen Fehler in einer der oberen
Prämissen das ganze Gebäude stürzen würde. Aus der Begriffsbestimmung
der geraden Linie z. B. (als der kürzesten Verbindung zweier Punkte)
sowie aus der Begriffsbestimmung paralleler Geraden (als solcher,
die ins Unendliche verlängert, sich nirgends schneiden) folgt unter
Zuhilfenahme anderer Lehrsätze auf deduktivem Wege eine Reihe davon
verschiedener Bestimmungen, wie z. B. daß Gegen- und Wechselwinkel
an Parallelen gleich sind, daß die Summe der Winkel im Dreieck zwei
Rechte betrage, daß der Außenwinkel an der Spitze eines Dreiecks gleich
der Summe derjenigen Dreieckswinkel sei, die nicht seine Nebenwinkel
bilden u. a. m. Das Verfahren des Mathematikers ist also im Prinzip
ein synthetisches, und zwar seinem Wesen nach hauptsächlich
bestehend aus rational-deduktiven Synthesen[19].


Im Gegensatz dazu ist die Methode der Realwissenschaften, in denen
Analyse und Synthese sich zu dem Gesamtverfahren ergänzen, eine im
wesentlichen empirisch-induktive. Nur in den genetischen
Wissenschaften hat das Einzelne, wie bereits früher angedeutet, an
und für sich Wert und Bedeutung einer wissenschaftlichen Erkenntnis,
obgleich auch hier ein Fortstreben zum Allgemeinen (Gesamtbegriff
aus Spezialbegriffen) durch Abstraktion unverkennbar ist. In den
systematischen Disziplinen dagegen ist das Einzelne nur
Durchgangspunkt zum Allgemeinen. So suchen Botanik, Zoologie und
Mineralogie allgemeine Gattungsbegriffe aus den Bestimmungen über
die einzelnen Arten; Physik, Chemie und Physiologie allgemeine
Gesetze des Naturgeschehens aus den Bestimmungen über die
einzelnen Veränderungen der Natur. Daß sich gerade der Begriff
Naturgesetz (nicht: „Geistesgesetz“) als terminus
technicus im wissenschaftlichen Denken fest eingeprägt hat,
erklärt sich daraus, daß die naturwissenschaftlichen Gesetze an Zahl
größer, an objektiver Gültigkeit im allgemeinen gesicherter sind als
die der Geisteswissenschaften, obgleich auch in deren systematischen
Disziplinen — z. B. den psychologischen, den Staats- und Wirtschafts-
sowie den Kunst- und Kulturwissenschaften — allgemeine Gesetze als
vorhanden zugestanden werden (z. B. die Assoziationsgesetze in der
Psychologie, die Jakob Grimmschen Gesetze der Lautverschiebung in der
germanischen Sprachwissenschaft u. a.).


Überall, wo wir in einer beliebigen Menge von Exemplaren auf
analytischem Wege solche finden, die in einer größeren Anzahl von
Merkmalen übereinstimmen, fassen wir diese — unter Abstraktion
von den nichtgemeinsamen Merkmalen — synthetisch-induktiv zu
einem Artbegriffe jener Exemplare zusammen. Auf dieselbe
Weise werden dann aus Arten Gattungen, aus Gattungen höhere
Gattungen usw. (verallgemeinernde Induktion)[20]. Diesem
Prozeß induktiver Begriffsbildung entspricht der Prozeß induktiver
Gesetzesbildung, der darum logisch damit auf die gleiche
methodische Stufe zu stellen ist. Überall, wo wir in einer Reihe von
Veränderungen durch analytische Untersuchung die Tatsache finden, daß
gewisse Vorgänge gleicher Art (a) immer von gewissen Vorgängen
einer anderen Art (b) begleitet oder gefolgt sind, stellen
wir das allgemeine Erfahrungsgesetz auf: Immer wenn a,
dann b. Dieses ist alsdann der zusammenfassende Ausdruck für
die — sei es qualitativen, sei es quantitativen — Beziehungen der
beiden Objekte oder Vorgänge. Ein Erfahrungsgesetz besteht also in
einem hypothetischen Gefüge, das durch ein induktives
Schlußverfahren gewonnen, nur approximative Gültigkeit
beanspruchen kann. Beispiele dafür sind besonders in den systematischen
Naturwissenschaften in großer Anzahl vorhanden: „Wenn man Wasser bis
auf 100° erwärmt, verdampft es; wenn ein Vakuum hergestellt ist,
fallen alle Körper mit gleicher Geschwindigkeit; wenn man zwei Körper
aneinanderreibt, setzt sich die geleistete mechanische Energie in
Wärme um; wenn man zwei Magnete einander nähert, so ist die Kraft, mit
der die beiden Pole aufeinander einwirken, direkt proportional der
magnetischen Kraft beider Körper, umgekehrt proportional dem Quadrate
der Entfernung.“ Andere beliebig herausgegriffene Beispiele bilden:
das Weber-Fechnersche psychophysische Grundgesetz; das Gesetz der
multiplen Proportionen; die Avogadrosche Regel: das Gay-Lussacsche,
das Boyle-Mariottesche Gesetz; Faradays Gesetze der Elektrolyse
u. a. m. Alle diese Gesetze (die sprachlich übrigens durchaus
nicht immer in Form eines hypothetischen Satzes ausgedrückt zu sein
brauchen) sind Wahrscheinlichkeitsgesetze, d. h. ihre Gültigkeit
erreicht nur einen — wenngleich bisweilen sehr hohen — Grad der
Wahrscheinlichkeit. Sie sind Gesetze, die von der Vergangenheit
aus zugleich das Zukünftige vorausbestimmen. Weil bis jetzt
immer, wo der Vorgang a gegeben, der Vorgang b gefolgt
ist, stellen wir die auch für alles kommende geltende Regel auf, daß
immer wo ein a, auch ein b sei. Sie sind also wie ein
Wissen des Gewesenen, so auch ein Vorauswissen des Bevorstehenden,
entsprechend dem bekannten Worte Auguste Comtes: „Savoir
c’est prévoir“ („Wissen ist Vorherwissen“). Und dieses
Vorauswissen ist um so sicherer und zuverlässiger, je umfangreicher
der Erfahrungsbestand, auf den es sich gründet; je zahlreicher die
wirklichen Fälle und Möglichkeiten, die seine Gültigkeit immer erneut
bestätigen (Verifikation empirischer Gesetze).


Eine besondere Bedeutung hat in dieser Methode induktiver
Gesetzesbildung das Verfahren, wodurch innerhalb einer Mannigfaltigkeit
von Vorgängen, die von einer Mannigfaltigkeit anderer Vorgänge
gefolgt sind, die als Ursache und Wirkung zusammengehörigen
Glieder herausgefunden werden. Hier bildet die Konstanz der
Aufeinanderfolge das entscheidende Merkmal für die gesuchte Bestimmung.
Wo ein Vorgang b einmal den Vorgängen a c d
e, das andere Mal den Vorgängen a f g
h und wieder ein anderes Mal den Vorgängen a i
k l sowie a m n o usw.
folgt, da liegt es nahe zu sagen: a ist die Ursache
von b; b die Wirkung von a. Eine solche
Bestimmung aber verlangt eine oft wiederholte, sorgfältigste Anstellung
von Beobachtungen (die wenn möglich sogar experimentell die
Bedingungen des zu untersuchenden Effekts in den verschiedensten Weisen
verändern müssen), um aus den in Betracht kommenden Möglichkeiten
die wahrscheinlichste herauszufinden. (Ausführliche logische
Untersuchungen über die Feststellung empirischer Kausalzusammenhänge in
der neueren englischen Logik, vornehmlich bei John Stuart Mill
und W. St. Jevons.)




Von den empirischen Gesetzen, die als durch Induktion gewonnen
nie mehr als einen — wenngleich oft sehr hohen — Grad der
Wahrscheinlichkeit erreichen, sind streng die logischen
Gesetze zu scheiden, die — nicht aus, sondern an der
Hand der Erfahrung gewonnen — nicht Produkte, sondern (nach
den tiefgehenden Untersuchungen Kants) Voraussetzungen
(und zwar allgemein- und notwendig-gültige Voraussetzungen)
aller Erfahrung bilden. Man hat sie treffend als Gesetze des
Empirischen den obenbesprochenen induktiv-gewonnenen als
empirischen Gesetzen entgegengestellt (Riehl). Hierhin
gehört in erster Linie als oberste materiale Voraussetzung aller
Erfahrung: das allgemeine Kausalgesetz (das besagt, daß
alles, was ist, eine Ursache hat, durch die es ist, und nichts
als ursachslos gedacht werden könne), ferner die dazugehörigen
Folgesätze, die besagen, daß aus gleichen Ursachen gleiche
Wirkungen, daß aus nichts nichts, daß aus dem Seienden nie
ein Nichtseiendes hervorgehen könne. In engem Zusammenhange mit
diesen logischen Grundsätzen aller Erfahrung stehen speziellere
materiale Prinzipien wie das Gesetz der Erhaltung der Materie
von Lavoisier und das Gesetz der Erhaltung der Energie von
Rob. Jul. Mayer und Helmholtz, die zusammengenommen besagen, daß die
Summe der im Universum vorhandenen Materie und Energien konstant
bleibe. Die neuere Logik neigt ihren vornehmlichsten Richtungen nach
dazu, auch diese allgemeinen Grundsätze wissenschaftlichen Denkens
als logische (d. h. als von der Erfahrung und ihrer aufs
Approximative einschränkenden Gültigkeit unabhängige, mithin
allgemein- und notwendig-gültige) Gesetze zu deuten; die Diskussion
darüber ist indessen zur Zeit noch nicht abgeschlossen.




Wie das menschliche Denken an keinem Punkte seiner Entwicklung zur
Ruhe kommt, sondern aus allen Erkenntnissen neue Probleme, aus allen
Problemen neue Erkenntnisse zu gewinnen trachtet, so strebt es auch
in den Erfahrungswissenschaften über die Feststellung gesetzlicher
Zusammenhänge hinaus zu der Frage nach dem Warum der Erscheinung
und ihrer Regelmäßigkeit. Einer Erklärung durch Aufzeigung seiner
— dem sinnlichen Wahrnehmen entzogenen — Ursachen bedarf nur
das Tatsächliche, nicht das Notwendige. Wir fragen nicht,
warum 2 × 2 = 4, warum Gleiches zu Gleichem addiert
Gleiches ergebe, weil wir unmittelbar gewiß einsehen, daß
es so ist; wir fragen nicht, warum das Quadrat über der
Hypotenuse im rechtwinkligen Dreieck gleich der Summe der Quadrate
über den Katheten sei, wenn wir den logischen Grund dieses zuletzt
aus unmittelbar-gewissen Urteilen abgeleiteten, mittelbar gewissen
Lehrsatzes eingesehen haben. Wohl aber fragen wir, warum ein Magnet
in der Mitte zerbrochen wieder an beiden Bruchstücken am einen
Ende einen Nord-, am anderen einen Südpol habe, warum ein in die
Lüfte geworfener Körper wieder zur Erde zurückkehre, warum alle
Körper des Universums sich nach den Bestimmungen des Newtonschen
Gravitationsgesetzes einander anziehen, warum von zwei einmal zusammen
in einem individuellen Bewußtsein gegenwärtig gewesenen Inhalten jeder
bei seinem erneuten Auftreten die Tendenz habe, auch den anderen wieder
hervorzurufen, warum gerade Mitteleuropa und kein anderer Teil der
Erde das Mutterland der gesamten neueren Kulturentwicklung geworden
sei u. a. m. Wir suchen also — unzufrieden mit der Fixierung der
Tatsachen — nach ihrer Erklärung. Daraus entstehen die
wissenschaftlichen Theorien, daraus — sofern diese Theorien als
unbewiesen oder unbeweisbar nur Wahrscheinlichkeitsgültigkeit
haben — die wissenschaftlichen Hypothesen.


Eine wissenschaftliche Theorie ist also eine Lehrmeinung, die
eine gesetzlich fixierte Erscheinung des Wirklichen aus ihren dem
wahrnehmenden Erkennen entzogenen Ursachen möglichst vollständig und
im Einklang mit den bewiesenen Tatsachen der Erfahrung erklärt.
So z. B. erklärt die Ampère-Webersche magnetische Molekulartheorie
die Bipolarität aller Magnete durch die Annahme, daß auch schon
die Moleküle eines Magneten kleinste bipolare Magnete seien; so
erklärt ferner die Residualtheorie der assoziativen Reproduktion das
Wiederauftreten von Bewußtseinsinhalten infolge der Reproduktion
damit assoziierter Inhalte durch die Annahme assoziativ miteinander
verflochtener Residuen, die je nach den Hypothesen über das
Verhältnis von Leib und Seele als physiologische, psychische oder
psycho-physiologische gedeutet werden. Beliebig herausgegriffene
Beispiele wissenschaftlicher Theorien sind ferner: die Atomtheorie
der Materie (Demokrit; Dalton); die Newtonsche Gravitationstheorie
(Annahme einer Schwerkraft zur Erklärung der Anziehung der Weltkörper);
die Relativitätstheorie Einsteins; die Quantentheorie Plancks; die
James-Langesche Gefühlstheorie; die W. A. Wolffsche Theorie über die
Entstehung der Homerischen Epen.


Eine Theorie kann als bewiesen gelten, sofern sie mit allen durch
die Erfahrung zureichend begründeten Tatsachen in Einklang steht;
sie ist widerlegt, wo sie zu einer oder mehreren dieser Tatsachen in
Widerspruch rückt. Allemal also, wo sie eine als gültig gesicherte
Tatsache nicht zu erklären weiß, macht sich das Bedürfnis nach
einem neuen, besseren Erklärungsversuch fühlbar. So mußten z. B.
die geozentrische Theorie des Aristoteles und Ptolemäus der
heliozentrischen des Kopernikus, die Newtonsche Emissions- und
Huyghenssche Undulationstheorie des Lichtes der elektromagnetischen
Lichttheorie von Maxwell und Hertz, die Phlogistontheorie von Stahl
und Becher der Lavoisierschen Verbrennungstheorie, die Gallsche
Schädellehre sowie die Flourenssche Indifferenztheorie des Großhirns
der Lokalisations- oder Zentrentheorie der neueren Physiologen weichen.
Andere Theorien liegen — als mögliche, einander ausschließende
Erklärungsversuche — lange Zeit hindurch miteinander im Kampfe, bis
eine von ihnen — meist die einfachere — als die wahrscheinlichste
die anderen verdrängt. Hierhin gehören z. B. die verschiedenen
Hypothesen, die das biologische Gesetz von der Variation der Arten
erklären (die Darwinsche Selektions-, die Wagnersche Migrations-, die
Vriessche Mutationstheorie); ferner die nativistische (Hering) und
empiristische (Helmholtz) Theorie vom Ursprung der Raumwahrnehmung;
die vitalistischen und mechanistischen Hypothesen zur Erklärung der
Lebensvorgänge; die parallelistische und Wechselwirkungstheorie des
Verhältnisses von Leib und Seele; die erkenntnistheoretischen Theorien
des Idealismus und Realismus, Rationalismus und Empirismus u. a. m.


Der Wert einer wissenschaftlichen Theorie ist im allgemeinen
abhängig von ihrer Fruchtbarkeit. Auch später als falsch
erkannte Deutungsversuche haben der Wissenschaft unschätzbare Dienste
erwiesen, indem sie — eine vorübergehende Beruhigung des Geistes in
den brennendsten Fragen gewährend — einen rückhaltlosen Fortschritt
der Forschung ermöglichten. Von diesem Standpunkt aus ist selbst
fernliegenden, uns heute vielleicht fast abenteuerlich erscheinenden
Hypothesen der ihnen zukommende wissenschaftliche Wert nicht
abzusprechen. Man nennt solche Erklärungsversuche, die als unbewiesen
Jahrzehnte, ja vielleicht Jahrhunderte hindurch die vorübergehende
Grundlage der Weiterforschung bilden, Arbeitshypothesen.
Arbeitshypothesen in diesem Sinne waren in der älteren Wissenschaft
die physiologische Theorie der Lebensgeister, die auf Aristoteles
zurückgehend die Physiologie des 17. und 18. Jahrhunderts beherrschte;
die Fluida-Theorie der magnetischen und elektrischen Erscheinungen
sowie der Nervenerregung, die Mesmersche Theorie des tierischen
Magnetismus u. a.; Arbeitstheorien in diesem Sinne sind in der
Gegenwart die Atom- und Molekular-, die Ionen- und Elektronentheorie
der modernen Physik und Chemie sowie die Parallelismustheorie des
Verhältnisses von Körper und Geist in der neueren Psychologie.
— „Die Laien sind darüber betroffen“ — sagt H. Poincaré
gelegentlich (Wiss. u. Hyp., dtsch., 3. Aufl. 1914, S. 161) —, „wie
viele wissenschaftliche Theorien vergänglich sind. Nach einigen
Jahren des Gedeihens sehen sie dieselben nacheinander aufgegeben; sie
sehen voraus, daß die Theorien, die heutzutage Mode sind, in kurzer
Zeit vergessen werden, und sie schließen daraus, daß diese Theorien
absolut eitel sind. — Aber ihr Skeptizismus ist oberflächlich; denn
sie geben sich keine Rechenschaft von dem Ziele und der Rolle, welche
wissenschaftliche Theorien spielen sollen ...“ — Diese Rolle besteht
eben darin, gegebene Erscheinungen nach dem jeweiligen Stande der
Forschung auf die einfachste und befriedigendste Weise zu erklären und
dadurch dem Fortgang der wissenschaftlichen Untersuchungen Tür und Tor
zu öffnen.





6. Die Klassifikation und das Begriffssystem
der Wissenschaften.


Vermöge der logischen Beziehungen, in die die Untersuchungsobjekte
eines Forschungszweiges in ihren begrifflichen Grundlagen zueinander
treten, schließen sich diese zu einem wissenschaftlichen Begriffssystem
zusammen, in dem man von der obersten Gattung jener Objekte nach unten
hin bis zu deren niedersten Arten bzw. Exemplaren herabsteigen kann.
Das Verfahren, durch das ein solches einheitliches System gewonnen
wird, nennt man Klassifikation, die elementaren Akte, durch die
es zustande kommt, Einteilung oder Division.


Einen Begriff einteilen heißt: die Arten, die ihm als Gattungsbegriff
untergeordnet sind, vollständig und ausführlich aufzählen. Wo
man von dem allgemeinsten Begriff des einer Wissenschaft eigenen
Untersuchungsobjektes ausgehend (z. B. Tier, Pflanze, seelische
Erscheinung) zunächst deren nächstoberste Arten angibt und diese
abermals in Arten und ihre Unterarten sowie unterste Arten einteilt,
entsteht aus dem Zusammenschluß dieser Einteilungen die Klassifikation
und mit dieser das Begriffssystem jener Wissenschaft. So z. B.
teilt die Zoologie ihr Untersuchungsgebiet, die Tiere, nach deren
begrifflicher Fixierung in zwei Reiche: Protozoen (Urtiere) und
Metazoen (mehrzellige Tiere); die letzteren wieder in Kreise, die
Kreise in Klassen, diese in Ordnungen, diese wieder in Familien,
diese in Geschlechter, Gattungen, Arten und Unterarten. Man kann
Zoologie, Botanik und Mineralogie um ihres wesentlich klassifizierenden
Charakters willen geradezu als klassifikatorische Wissenschaften
bezeichnen, im Gegensatz zur Physik, Chemie und Physiologie, die in
geringerem Maße als jene aus dem Einzelnen zu Arten und Gattungen, in
stärkerem Grade zu allgemeinen Regeln und Gesetzen, nach denen sich das
Einzelne vollzieht, fortschreiten.


Eine Einteilung ist nach den Elementen der Logik eine erschöpfende
divisive Urteilsverbindung (S ← [teils P1, teils
P2, teils P3]), die infolge der Vollständigkeit
ihrer Glieder (membra divisionis) rein umkehrbar sein
muß (z. B. „Die Wirbeltiere sind teils Fische, teils Lurche, teils
Kriechtiere, teils Vögel, teils Säugetiere“, also: „Fische, Lurche,
Kriechtiere, Vögel und Säugetiere sind die Wirbeltiere“).
Weitere Beispiele sind: „Die pathologischen Verbiegungen der
Wirbelsäule sind teils kyphotische, teils lordotische, teils
skoliotische; die Inhalte des Bewußtseins sind teils gegenständliche,
teils zuständliche.“ Die Einteilungsglieder umfassen — soll die
Einteilung formal gültig sein — den ganzen Umfang des
eingeteilten Begriffes; sie sind ferner einander nebengeordnet
sowie nach einem und demselben logischen Prinzip (principium
divisionis) aufgestellt.


Sind die Einteilungsglieder nicht einander nebengeordnet, sondern
neben den wesentlichen Arten auch unwesentliche oder abgeleitete oder
gar neben eigentlichen Arten auch diesen untergeordnete Arten oder
Exemplare mit aufgeführt, dann ist die Einteilung zu weit,
mithin formal ungültig und darum falsch. Und weiter: sind die
Einteilungsglieder nicht nach einem und demselben Gesichtspunkt
gewählt, sondern darin verschiedene Gesichtspunkte durcheinander
gebracht (so z. B. wenn man die Gattung „Mensch“ in einer und
derselben Einteilung teils nach ihrer Haarfarbe, teils nach ihrer
Gesichtsfarbe scheidet), dann ist gleichfalls die Einteilung als
Ganzes formal ungültig, mithin falsch. Nach einem und demselben
Gesichtspunkt einteilen heißt: die Scheidung einer Gattung in ihre
Arten nach einer und derselben Art der Merkmale vornehmen, z. B. beim
Menschen entweder nach körperlichen Merkmalen, wie Schädelbildung,
Hautfarbe, Größe (also anthropologischen), oder nach sozialen, wie
Nationalität, Abstammung, Beruf, Vermögenslage (also soziologischen),
oder nach geistigen, wie Intelligenz, Charakter, religiöser Glaube
(psychologischen Eigenheiten). Linné schuf sein Pflanzensystem
nach der Verschiedenheit in der Ausbildung der männlichen und
weiblichen Fortpflanzungsorgane der Pflanzen (Sexualsystem), Bernard de
Jussieu (sowie sein Neffe Antoine) nach der Verschiedenheit im
Bau der Blüte (das „natürliche System“). Cuvier klassifizierte
die Tiere nach der Verschiedenheit ihres Knochenbaus; Blainville
nach der ihrer Körperbedeckung.


Nicht nur die systematischen, auch die genetischen Disziplinen
bedienen sich des Verfahrens der Einteilung, mithin der Klassifikation.
Der Historiker zerlegt seinen Gegenstand, die Weltgeschichte, in
Zeitalter (Altertum, Mittelalter und Neuzeit), diese wieder in Perioden
und Zeitabschnitte; der Biologe die Entwicklungsgeschichte der
Organismen, der Psychologe die Entwicklung des Seelischen in einzelne
Stufen, die sich als Glieder aus dem Gesamtzusammenhange herausheben.





Je nach dem Verhältnis der Glieder einer Einteilung zueinander sind
diese entweder wohl-begrenzende oder Typeneinteilungen.
Wohlbegrenzende Einteilungen sind solche, deren Glieder — meist durch
Unterschiede qualitativer Art — scharf voneinander getrennt sind
(Beispiele dafür finden sich besonders in der Mathematik, Botanik,
Zoologie, Mineralogie, wohl auch Chemie); Typeneinteilungen sind
solche, deren Glieder miteinander in fließendem Zusammenhange
stehen, so daß ihre Grenzen durch — nicht qualitativ, sondern
graduell voneinander verschiedene — Zwischenstufen und
Übergangsformen teils kontinuierlicher, teils diskontinuierlicher
Art ausgefüllt werden. (Beispiele dafür sind Leibniz’ Scheidung der
endlichen Monaden in nackte, Seelen und Geister sowie der diesen
entsprechenden Perzeptionen; die biogenetischen Annahmen über die
Entwicklungsstufen des organischen Lebens; die geläufig-gewordene
Scheidung der Menschen nach ihren Rasseeigentümlichkeiten, als da sind:
arisch-germanisch, slawisch, semitisch, mongolisch).


Wie die Definitionen wissenschaftlicher Begriffe und mit ihnen die
Tatsachenwissenschaften selbst nichts Feststehendes, sondern ein
sich ständig Wandelndes bilden, so sind auch die Einteilungen einer
Wissenschaft immer nur relativ- (d. h. für den Stand der Forschung
ihrer Zeit und auch das nicht einmal stets allgemein) gültig. Ein
naheliegendes Beispiel dafür bilden die Klassifikationsversuche des
Begriffes „Wissenschaft“ selbst, die seit dem Altertum (Platon,
Aristoteles, Stoa), von Bacon zu d’Alembert und Comte sowie weiter
bis zu neueren Versuchen von Spencer, Wundt, Erdmann u. a. immer
veränderte Formen und Gestalten angenommen haben. Ein weiteres
berühmtes Beispiel für den Wandel wissenschaftlicher Klassifikationen
bildet die Geschichte der Einteilung des Seelischen, die von Platons
Lehre von den Seelenteilen (Verstand, Gemüt, Begierde) sowie von
Aristoteles’ Scheidung der repräsentativen Stufen der seelischen
Entwicklung (Ernährung; Empfindung; Denken) über Descartes und Locke
(Denken und Wollen) zur Wolffschen Lehre von den beiden Seelenvermögen
(Erkennen und Begehren) und von da weiter über Sulzers, Mendelssohns
und Tetens’ Dreiteilung (Denken, Fühlen und Wollen) bis zu den
mannigfachen Versuchen der Gegenwart führt, die Vielheit der seelischen
Erscheinungen entweder in zwei, drei oder vier Hauptarten zu zerlegen
oder sie gar auf ein Urelement (z. B. das Wollen nach der Lehre der
Voluntaristen) zurückzuführen.






[16] Auf die speziellen Differenzen zwischen
den methodischen Voraussetzungen naturwissenschaftlicher und
psychologischer Forschung kann bei dieser summarischen Übersicht über
die Haupttatsachen nicht eingegangen werden. Man vgl zur Methodenlehre
der Psychologie Arbeiten von Ebbinghaus, Münsterberg, Stumpf; sowie:
Sigwart, Logik Bd. II.







[17] „Die Begriffsbestimmung erfolgt durch (Angabe der)
nächsthöheren Gattung und der spezifischen Verschiedenheit.“







[18] „Der bloße Beobachter belauscht die Natur; der
Experimentator befragt sie und zwingt sie, sich zu enthüllen.“







[19] Auf die mannigfachen methodologischen Probleme des
mathematischen Denkens kann hier naturgemäß nicht eingegangen werden;
vgl. dazu die Literaturnachweise am Schluß.







[20] Dem analog ist das Verfahren, durch das wir das
Gesamtbild einer Persönlichkeit oder eines Einzeldinges aus seinen
speziellen Seiten gewinnen (Gesamtbegriff aus Spezialbegriffen durch
ergänzende Induktion).













II. Die Lehre
vom wissenschaftlichen Beweisverfahren.





1. Begriff und Arten des
Beweises.


Ein wissenschaftliches System ist ein Inbegriff von zureichend
begründeten Behauptungen und Problemfragen über einen Teil des
Wirklichen, die untereinander in engem logischen Zusammenhange stehen.


Wo wir im Fortgange der wissenschaftlichen Untersuchung auf
Erkenntnisse stoßen, deren Gültigkeit als zweifelhaft erscheint,
da pflegen wir diese zunächst in Form von Fragen zu
formulieren, die damit — als wissenschaftlich-gerichtete — zu
Problemen werden.


Auch Problemfragen bedürfen wie Urteile einer zureichenden Begründung.
Eine Frage ist logisch zureichend begründet, wenn sie richtig gestellt
ist, d. h. wenn ihre Voraussetzungen dem jeweiligen Stande der
Forschung entsprechen und sie sich folgerichtig aus der bisherigen
Entwicklung der Wissenschaft ergibt. Eine Fragestellung ist demnach
als falsch zu bezeichnen, wenn sie sich auf Voraussetzungen gründet,
die durch die Geschichte der Forschung widerlegt und damit überwunden
sind. Es hat keinen Sinn mehr, gegenwärtig etwa im Sinne der
scholastischen Philosophie zu fragen, ob die Universalia ante
oder post res seien[21]; keinen Sinn mehr, zu fragen, ob die
Welt geschaffen oder von Ewigkeit vorhanden, der Geist ein einfaches
oder zusammengesetztes Wesen, ob die Gottesvorstellung der Seele
angeboren oder von ihr erworben sei. Diese Fragen sind für unsere Zeit
anachronistisch, d. h. in ihren Grundlagen einer überholten
Zeitperiode angehörend. Wer sie heute noch ernstlich erörtern wollte,
indem er sich über alles hinwegsetzte, was die Jahrhunderte zu ihrer
Kritik beigebracht haben, der unternähme von vornherein ein fruchtloses
und darum überflüssiges Tun. Daraus erhellt der Wert historischer
Studien auf wissenschaftlichem Gebiete und mit dem Werte zugleich deren
Notwendigkeit.


Es ist eine oft betonte Forderung, daß man in allen wissenschaftlichen
Bestrebungen nicht nur wissen müsse, was man zu urteilen, sondern
auch, was man zu fragen habe. Von der Aufstellung begründeter
Problemfragen hängt in der Tat der Fortschritt der Forschung ab.
Wie jedes neue Problem neue Erkenntnisse, so gebärt jede neue
Erkenntnis neue Probleme. Die Geschichte hat gelehrt, daß mit der
Fülle des Wissens auch der Abgrund des Nichtwissens ins immer
Unermeßlichere wächst. Indem wir dem uns innewohnenden, unwiderstehlich
vorwärtsstrebenden Kausalbedürfnis willig oder nichtwillig
folgen, kommen wir überall bis zu letzten Fragen der Wissenschaft,
denen gegenüber der Forscher entweder resigniert sein „ignoro,
ignorabo“ spricht[22], oder deren Lösung mehr dem Glauben als dem
Wissen anheimfällt. Hierhin gehören Fragen wie die nach dem ersten
Ursprung des organischen Lebens, nach der Entstehung des Bewußtseins
innerhalb der Entwicklung organischer Wesen, nach der Erklärung des
Todes oder des Überganges vom Organischen zum Anorganischen, ja
auch schließlich die Fragen nach dem Verhältnis des Geistigen zur
körperlichen oder räumlich-ausgedehnten Welt, nach der Natur der
Gedächtnisgrundlagen, der Natur des Vererbungsvorganges u. a. m.


Wissenschaftliche Urteile bedürfen allemal dann eines Beweises, wenn
ihre Gültigkeit nicht unmittelbar gewiß ist. Über die Frage freilich,
ob und wann das der Fall ist, herrscht im einzelnen — wie auch
unter den Logikern im Prinzipiellen — Streit. Insbesondere in der
Auffassung der Grundlagen der Mathematik ist es neuerdings zu heftigen
Kontroversen gekommen, und zwar dadurch, daß die einen — so z. B.
John Stuart Mill, in Deutschland Herm. v. Helmholtz — lehren, die
Axiome der Geometrie und Arithmetik seien Erfahrungswahrheiten
(und zwar als solche durch verallgemeinernde Induktion gewonnen),
die anderen, die Axiome der Geometrie und Arithmetik seien zwar an
der Hand sinnlicher Wahrnehmungen entwickelt, in ihrer Gültigkeit
aber — davon völlig unabhängig — unmittelbar-, darum notwendig-
und allgemein-gewiß. Ohne auf das verwickelte Problem der logischen
Bedeutung der mathematischen Axiome näher einzugehen, sei doch dazu
bemerkt, daß die Millsche Theorie als unhaltbar gelten muß, weil
sie die Frage nach dem psychologischen Ursprung mit der nach
dem Wesen der mathematischen Axiome verwechselt. Die Frage
nach der Entstehung eines Urteils ist eine quaestio
facti (Tatsachenfrage); die Frage nach der Art seiner
Gültigkeit eine quaestio juris (Rechtsfrage). Wohl sind
Axiome wie: „Zwischen zwei Punkten ist die Gerade der kürzeste Weg“
psychologisch-genetisch genommen an der Hand sinnlicher Anschauungen
entwickelt; sie sind darum logisch aber nicht Erfahrungserkenntnisse,
sondern in ihrer Gültigkeit völlig unabhängig von dieser notwendig-
und allgemein-gewiß — entsprechend der vortrefflichen Einsicht
Kants, daß zwar alle Erkenntnis mit Eindrücken der Sinne
anfange (exordium), nicht aber auch alle aus den Sinnen
entstamme (origo). Die mathematischen Axiome sind mithin
als Verstandeswahrheiten im Sinne Leibniz’, als synthetische Urteile
a priori im Sinne Kants, in ihrer Gültigkeit unmittelbar-gewisse
und darum unbeweisbare Wahrheiten, eines Beweises weder fähig noch
bedürftig.


Ein wissenschaftlicher Beweis ist logisch dasjenige Verfahren, wodurch
ein wissenschaftliches Urteil in seiner Gültigkeit zureichend begründet
wird. Die zureichende Begründung erfolgt entweder durch den Hinweis
auf die Tatsachen der Wahrnehmung (hinweisende Begründung)
oder durch Ableitung des zu beweisenden Urteils als Konklusio aus
seinen Gründen als Prämissen (ableitende Begründung). So z. B.
geschieht die zureichende Begründung mathematischer Definitionen
wie etwa der Begriffe Dreieck, Kreis, Parallelogramm, Pyramide usw.
durch den Hinweis auf die Daten der Wahrnehmung bzw. auf die dieser
immanenten psycho-physiologischen Gesetze der Raumanschauung;
die zureichende Begründung mathematischer Lehrsätze sowie der
meisten Tatsachenurteile durch Ableitung (Reduktion) aus anderen
unmittelbar-gewissen oder bereits zureichend-begründeten Urteilen, sei
es unmittelbar oder mittelbar, auf deduktivem, induktivem oder dem
Wege der Ähnlichkeitsschlüsse. Urteile wie: „Die Farbe dieser Blätter
ist gelb; die Oberfläche dieser Frucht ist rauh“ sind durch Hinweis
zureichend begründet, wenn einem jeden die Möglichkeit, sich von ihrer
Wahrheit zu überzeugen, unmittelbar gegeben ist; sie bedürfen aber
einer induktiv-ableitenden Begründung, wenn die Möglichkeit einer
Nachprüfung durch Wahrnehmung nicht mehr gegeben, der Beweis vielmehr
auf die zeitlich weiter zurückliegenden, übereinstimmend-überlieferten
Wahrnehmungen anderer Individuen gestützt ist (S1 gibt an,
daß Q ← R, S2 gibt an, daß Q ×;R, S3 gibt an,
daß Q ← R usw.; also wird Q ← R wahr sein; ein
sogenannter „Indizienbeweis“). Der Indizienbeweis spielt —
abgesehen von seiner praktischen Anwendung in der Rechtswissenschaft —
besonders im historischen Denken eine wesentliche Rolle, wo auf Grund
der übereinstimmenden Angaben mehrerer Quellen — unter Abstraktion
von den davon abweichenden — von zwei oder mehreren möglichen
Begebenheiten die eine als den Tatsachen entsprechend mit mehr oder
minder großer Wahrscheinlichkeit angenommen wird.


Als Arten des auf Ableitung beruhenden wissenschaftlichen
Beweisverfahrens unterscheidet die traditionelle Logik den
direkten und indirekten, den progressiven und regressiven Beweis.
Direkt erfolgt die Ableitung, wenn die Wahrheit des zu
Beweisenden (demonstrandum; Thesis) sich in ununterbrochener
logischer Folge aus der Wahrheit seiner Gründe (rationes
demonstrandi) ergibt (Behauptung: wahr S ←
P; Bew.: wahr S ← M, wahr M ← P, also
wahr S ← P); indirekt (oder apagogisch) erfolgt die
Ableitung, wenn die Wahrheit des zu Beweisenden sich aus der zureichend
begründeten Falschheit seines kontradiktorischen Gegenteils ergibt
(deductio ad absurdum; Beh.: wahr S ← P;
Bew.: Angenommen S ← P nicht wahr, dann wäre Q
← R wahr; nun ist Q ← R, wie sich beweisen läßt, falsch;
also ist es auch falsch, daß S ← P nicht wahr sei; mithin S
← P wahr). — Progressiv heißt eine Ableitung, die, wie
im direkten Beweis, von der Wahrheit der Gründe auf die Wahrheit der
Folge, regressiv diejenige, die — wie im indirekten Beweis
sowie einer viel gebrauchten Form wissenschaftlicher Widerlegung
— von der Falschheit der Folge auf die Falschheit der Gründe geht
(z. B. Widerlegung in regressiver Form: Beh.: S ←
P falsch; Bew.: wenn S ← P wahr, dann Q
← R wahr; nun läßt sich beweisen, daß Q ← R nicht wahr,
also ist es falsch, daß S ← P wahr; mithin: S ← P
falsch). Die Widerlegung ist demnach die zureichende Begründung der
Falschheit eines Urteils, wie der Beweis die zureichende
Begründung der Wahrheit; sie erfolgt progressiv durch die
zureichende Begründung der Wahrheit des dem zu widerlegenden
kontradiktorisch-entgegengesetzten Urteils.


2. Die Auffindung der
Beweisgründe.


Ein anderes ist es, wissenschaftliche Wahrheiten finden,
ein anderes, sie beweisen. Maxwell stellte die
elektromagnetische Lichttheorie auf; Hertz bewies sie, und zwar
auf induktivem Wege durch eigens von ihm erdachte Experimente. Wohl
können gelegentlich der Weg, auf dem man zu einer Erkenntnis gelangt,
und derjenige, auf dem man sie zureichend begründet, der Sache nach
miteinander übereinstimmen; in der Regel aber (und das gilt besonders
für die großen, weittragenden Entdeckungen der Tatsachenwissenschaften)
ist der Gedanke da, ehe auch nur ein Teil seiner Gründe annähernd
übersehen werden kann (ähnlich Riehl, Robert Mayers Entdeckung
und Beweis des Energieprinzips, Philos. Abh., Sigwart gew., 1910, S.
162).


In einem vollständigen System der Wissenschaft hängen alle Urteile
dergestalt mit- und untereinander zusammen, daß jede neue Einsicht, die
sich mit den bereits bestehenden in Übereinstimmung befindet, darin
logisch ihre Stütze findet, jede aber, die dem vorhandenen Bestand der
Erkenntnis widerspricht, von vornherein den Verdacht der Falschheit
erweckt. Die Einheit der Wissenschaft verlangt, daß alle Erkenntnisse
— gleich wie — in einem geordneten Zusammenhang stehen, in dem man
von dem Allgemeinsten bis zu dem Speziellsten und umgekehrt hinauf
und hinab steigen kann, ohne innerhalb der systematischen Ordnung des
Ganzen auf Widersprüche zu stoßen. Ergibt der Fortgang der Forschung
an irgendeinem Punkte Erkenntnisse, die entweder an sich selbst oder
in ihren Folgen mit den früher gewonnenen nicht in Einklang stehen,
so schließen wir daraus, daß entweder diese — die neuen — oder
jene alten falsch sind, mithin daß der ganze Weg der Untersuchung
einer sorgfältigen Nachprüfung bedarf. Solche Generalrevision der
Wissenschaft von ihren letzten Fundamenten aus findet sich, wie die
Geschichte der Wissenschaften lehrt, in den meisten Disziplinen (auch
hier bis zu einem gewissen Grade mit Ausnahme der mathematischen
Forschung) von Zeit zu Zeit immer wieder, und das, wie es scheint,
nicht zum Nachteil, sondern zum Segen der Gesamtentwicklung des
Wissens. Eine solche Generalrevision von ihren fundamentalen Grundlagen
aus macht z. B. gegenwärtig die Physik durch, seit neuere
Ergebnisse auf dem Gebiete der Elektrizitätslehre die Aufgabe der alten
Hypothese des Äthers nahegelegt haben; eine solche Generalrevision hat
gegen Ende des 18. Jahrhunderts die Philosophie durchgemacht,
als Kant bewies, daß die Prinzipien der reinen Vernunft nur im
immanenten Gebrauch für Erfahrungsobjekte, nicht aber im
transzendenten unabhängig von der Erfahrung für die Erkenntnis des
Seienden an und für sich Gültigkeit hätten, und damit die Metaphysik
von einer kritiklosen Verstandeserkenntnis des objektiven Seins zu
einer objektiven Kritik des Verstandes und seiner Anwendung auf die
empirische Wirklichkeit umgestaltete[23].


Die Auffindung der wissenschaftlichen Beweisgründe, die eine gleichwie
gewonnene Lehrmeinung als gültig erweisen sollen, richtet sich nach
dem speziellen Charakter jener Erkenntnis, sowie demjenigen ihres
wissenschaftlichen Gebietes überhaupt. Bei mathematischen Einsichten
gewährt zumeist schon der Weg ihrer Entdeckung wertvolle Anhaltspunkte
für die Aufstellung ihrer zureichenden Begründung. Hier hat jede
Bemühung um einen Beweis die Prämissen zu suchen, aus denen sich
der zu begründende Lehrsatz notwendig als Konklusio ergibt, und
zwar dergestalt, daß die zu beweisende Lehrmeinung mit dem bereits
bewiesenen und darum als gewiß erkannten bisherigen Bestande der
Forschung so zusammenhängt, daß sie sich als notwendige Konsequenz
aus jenem und zugleich darin unlösbar verankert erweist (deduktiver
Beweis). Deduktion als Forschungsmethode und Deduktion als Beweismittel
unterscheiden sich mithin nur insofern, als die erstere von den
Prämissen aus die Konklusio, die zweite von der Konklusio aus
die Prämissen sucht.


Analoges gilt für die Beweisführung in den Wissenschaften von
Tatsachen. Sei es, daß wir ein einzelnes Faktum der Geschichte, eine
allgemeine Regel des Naturgeschehens oder den Erklärungsversuch einer
empirisch gesicherten Erscheinung des Wirklichen als wahr zu beweisen
suchen, immer haben wir diese als die zu beweisenden Lehren in der
Form von Schlußurteilen aus gewissen ihnen als Stütze dienenden
Einzelerkenntnissen (als Prämissen) durch eine verallgemeinernde oder
ergänzende Induktion (oder auch durch einen Schluß aus hinreichender
Ähnlichkeit [Analogieschluß]) mit dem höchstmöglichen Grad der
Wahrscheinlichkeitsgeltung herzuleiten. Daß Heinrich IV. im Jahre
1077 in der Tat seinen Bittgang nach Canossa getan hat, beweisen
wir induktiv aus den im wesentlichen übereinstimmenden Angaben der
wichtigsten Quellenschriften jener Zeit. Daß Körper verschiedenen
Gewichts im luftleeren Raum mit gleicher Geschwindigkeit fallen,
beweisen wir gleichfalls induktiv aus den übereinstimmenden
Ergebnissen zahlloser Versuche, die wir angestellt haben und zur
Verifikation (Gültigkeitsbestätigung) jenes Gesetzes jederzeit
wiederholen können. Daß endlich die atomistische Theorie der Materie
zur Erklärung der Bewegungserscheinungen der Körperwelt gültig sei,
beweisen wir wiederum induktiv daraus, daß sie mit allen den einzelnen
Faktoren, die hierhin gehören, in Einklang steht und für sie alle einen
befriedigenden Maßstab zur Erklärung darbietet (Induktionsbeweis).


Das schwächste wissenschaftliche Beweismittel, das wir besitzen, ist
da gegeben, wo wir die Gültigkeit eines Urteils lediglich auf die
Ähnlichkeit seines Subjekts zu einem seinen Merkmalen nach ausreichend
bekannten Objekte der Forschung aufbauen (Analogiebeweis). Beispiele
dafür sind bereits bei der Besprechung der Analogieschlüsse gegeben
worden. Hier hat die Auffindung der Beweisgründe den Weg zu gehen,
daß sie Objekte sucht, die dem Subjekt des zu beweisenden Urteils
wesentlich ähnlich und durch dasselbe Prädikat gekennzeichnet sind, das
von jenem als gültig behauptet wird (Behptg.: wahr S ←
P; Bew.: S ← M ähnlich und M ← P). Daß
diese Beweisführung gegenüber den anderen Formen den geringsten Grad
der Sicherheit ergibt, lehrt schon die Geschichte der Wissenschaften
unzweideutig. Wie hätte sonst seit Rorarius, Descartes und Malebranche
bis zur Gegenwart fort ein jahrhundertelanger Streit darüber entbrennen
können, ob die Tiere beseelt seien wie wir Menschen oder aber als
seelenlose Automaten, gewissermaßen als Reflexmaschinen, aus Gottes
Hand ihr Dasein empfangen hätten.


Die Auffindung der Beweisgründe geht also, wenn wir kurz das Gesagte
zusammenfassen wollen, dreierlei Wege: sie sucht das Allgemeine, wo sie
daraus das Besondere zu begründen vermag (Deduktion); sie sucht das
Besondere, wo sie daraus das Allgemeine ableiten kann (Induktion); und
sie sucht das einander Ähnliche, wo sie daraus schließen darf, daß dem
einen als Prädikat zukommen wird, was in dem anderen mit zureichender
Begründung prädikativ enthalten ist (Analogiebeweis).


3. Fehler und
Unzulänglichkeiten des Beweises.


Falsche oder unzulängliche Beweise beruhen immer auf falschen oder
unzulänglichen Ableitungen. Man nennt sie daher Falschschlüsse
(fallaciae); und diese wiederum, sofern sie absichtlich
erfolgen: Sophismen (Trugschlüsse); sofern unabsichtlich:
Paralogismen (Fehlschlüsse, Vernunftwidrigkeiten). Ein Beweis
ist unzulänglich, wenn er nicht die Wahrheit des zu beweisenden
Urteils begründet, sondern vielmehr: entweder zu viel oder zu
wenig (Beweisverrückung; Heterozetesis) oder auch: ein von dem
zu beweisenden völlig verschiedenes Urteil (mutatio elenchi:
μετάβασις εἰς ἄλλο γένος). Ein Beweis ist falsch, wenn entweder
einer der Beweisgründe falsch (materialer Falschschluß; πρῶτον
ψεῦδος), oder aber wenn die Ableitung der Konklusio aus den Prämissen
formal ungültig ist (formaler Falschschluß).


Ein unzulänglicher Beweis ist genau genommen gar kein Beweis. Der
Versuch, ein Urteil als bewiesen auszugeben, während aus den dafür
aufgeführten Beweisgründen in Wahrheit ein ganz anderes folgt,
wird logisch eine Erschleichung (subreptio) oder
Abirrung des Beweises (aberratio elenchi) genannt. Eine
alte Schulregel der Logiker besagt: „Qui nimium probat, nihil
probat; qui parum probat, nihil probat“ (wer zu viel oder zu wenig
beweist, beweist gar nichts). „Zu viel beweisen“ heißt dabei:
etwas als einer Gattung zugehörig nachweisen, was nur für eine Art oder
für ein Individuum gültig bewiesen werden soll (denn das Individuum
könnte immerhin eine Ausnahme von jener Gattungsregel bilden); „zu
wenig beweisen“ heißt: etwas als einer Art zugehörig nachweisen,
was für deren Gattung gültig zu beweisen wäre (denn jenes Merkmal
könnte ja eine der artbildenden spezifischen Differenzen sein, die der
Gattung nicht zukommen).


Daß, wenn eine der Prämissen falsch (bzw. ungewiß), bei formal gültiger
Ableitung auch die Konklusio falsch (bzw. ungewiß) ist, bedarf
keiner näheren Erläuterung. Ebensowenig daß bei wahren Prämissen
kein gültiger Beweis zustande kommt, wo ein formaler Fehler im
Schlußverfahren vorliegt. Der geläufigste formale Falschschluß beruht
auf dem sog. circulus vitiosus (Zirkelbeweis; petitio
principii), der da gegeben ist, wo das zu beweisende Urteil
(an sich selbst oder in einer seiner Folgen) irgendwie mit in die
Beweisgründe aufgenommen ist, die insgesamt gerade dazu dienen sollen,
ebendieses zu erhärten. Ein lehrreiches Beispiel dafür bietet sich in
den grundlegenden Deduktionen der Cartesianischen Philosophie: An der
Hand seiner Generalregel, daß alles klar und deutlich Erkannte wahr
sei, beweist Descartes, daß Gott existiere; und auf die Frage, warum
denn alles klar und deutlich Erkannte wahr sein müsse, antwortet er
wiederum (man beachte den Zirkel!), weil Gott kein Betrüger sein könne!
—





Der häufigste formale Fehler des syllogistischen
Schlußverfahrens kommt zustande durch die sog. quaternio
terminorum (Vierzahl der Begriffe), die dann gegeben ist,
wenn der Mittelbegriff in der oberen Prämisse in anderer Bedeutung
genommen wird wie in der unteren (fallacia medii termini).
An die Stelle der Identität des Begriffes, die ja von der
sprachlichen Formulierung des Gedankens einigermaßen unabhängig ist,
tritt hier also die Identität des Wortes, verbunden mit einer
Mehrdeutigkeit seines Bedeutungsinhaltes (Äquivokation).
Beispiele für diese Beweisverirrung, die gelegentlich die sinnloseste
Form annehmen kann (mittels deren in der Tat alles zu „beweisen“
möglich ist), finden sich insbesondere in den Trug- und Fangschlüssen
der griechischen Eristik und Sophistik in reicher Anzahl. Ein
Musterbild dieser (nach Prantl von den Megarikern geprägt)
bildet:



  
    	
      Behauptung: Die Homerische Dichtung ist eine geometrische Figur.

    
  

  
    	
      Beweis:

    
    	
      Alle Kreise sind geometrische Figuren.
      

    
  

  
    	
      Die Homerische Dichtung ist ein Sagenkreis.

    
  

  
    	
      also ist die Homerische Dichtung eine geometrische
      Figur.

    
  




Spezielle Formfehler des induktiven und Analogiebeweises
bilden voreilige Verallgemeinerung (wenn der Gattung ein
Prädikat beigelegt wird, das bis dahin nur für einen sehr kleinen
Teil seiner Arten als gültig erwiesen ist[24]) sowie vorschnelle
Schlußfolgerung auf Grund unzureichender Ähnlichkeit. Beispiele
induktiver (I) und analogiemäßiger Fehlschlüsse (II) sind:



  
    	
      I.

    
  

  
    	
      Lysias war ein großer Redner.

    
  

  
    	
      Demosthenes war ein großer Redner.

    
  

  
    	
      Äschines war ein großer Redner.

    
  

  
    	
       .......

    
  

  
    	
      Alle Griechen werden große Redner gewesen sein.

    
  





  
    	
      II.

    
  

  
    	
      Kirschen schmecken süß und angenehm.

    
  

  
    	
      Tollkirschen sind den Kirschen ähnlich.

    
  

  
    	
      Tollkirschen werden süß und angenehm schmecken.

    
  




Was sich psychologisch als eine Übertreibung auf Grund der Affekte
der Hoffnung oder Furcht, das stellt sich logisch als ein übereilter
Induktionsschluß —; was sich psychologisch als eine Verwechslung auf
Grund ähnlicher Merkmale, das stellt sich logisch als ein verfehlter
Analogieschluß dar.





4. Fiktionen und Utopien.


Vor einem mannigfach verwickelten und nicht leicht aufzulösenden
Problemkreis steht die neuere Logik gegenüber methodischen Hilfsmitteln
der Art, wie sie in den Fiktionen und Utopien des wissenschaftlichen
Denkens gegeben sind.


Eine wissenschaftliche Fiktion ist die in bestimmter
wissenschaftlicher Absicht vollzogene Annahme, daß einem gegebenen
Urteil Gültigkeit zukomme, verbunden mit dem Bewußtsein seiner
tatsächlichen Ungültigkeit. In dieser Begriffsbestimmung
ist auf das Merkmal der Absichtlichkeit besonderes Gewicht
gelegt. Soweit eine Einteilung auf diesem noch wenig untersuchten
Gebiete logischer Forschung bereits möglich ist, glaube ich, nach dem
Gesichtspunkte ihres Zweckes dreierlei Fiktionen unterscheiden
zu müssen, und zwar: prüfende, erläuternde und
beweisende Fiktionen. Von diesen kommt nur den letzteren im
wissenschaftlichen Denken eine größere Bedeutung zu, während die beiden
ersten demgegenüber als weniger wichtig zurücktreten.


Als Beispiele prüfender Fiktionen können diejenigen angesehen
werden, die den Nicht-Euklidischen Geometrien Lobatschewskijs und
Riemanns zugrunde liegen. Es ist kennzeichnend für die logische
Funktion der Fiktionen, daß Lobatschewskij (ähnlich wohl schon
früher Gauß) die Annahme der Ungültigkeit des Euklidischen
Parallelenaxioms nicht vollzogen hat, um damit eine neue
geometrische Wissenschaft zu entdecken, sondern vielmehr in der
Absicht, das Parallelenaxiom Euklids durch einen indirekten Beweis
zureichend zu begründen (beweisende Fiktion). Erst dadurch,
daß sich der gesuchte Widerspruch, aus dem die Gültigkeit des
in Rede stehenden Grundsatzes gefolgt wäre, nicht ergab,
entwickelte sich dann auf der Grundlage der aufgestellten Fiktion
die Lobatschewskijsche Geometrie. Verwandtes gilt mutatis
mutandis für die Nicht-Euklidische Geometrie Riemanns; nimmt
nämlich Lobatschewskij an, daß — abweichend von der Lehre Euklids
— zu einer Geraden in einer Ebene durch einen Punkt nicht eine,
sondern mehrere Parallelen — so Riemann, daß durch einen
Punkt zu einer Geraden in einer Ebene gar keine Parallelen
gezogen werden können. Unter der Voraussetzung des Lobatschewskijschen
Satzes ergibt sich dann eine formal-logisch konsequente Geometrie,
in der die Winkelsumme im Dreieck kleiner, unter der
Voraussetzung des Riemannschen eine solche, in der die Winkelsumme im
Dreieck größer ist als zwei Rechte. Beide Geometrien wurzeln
nun ersichtlich in Annahmen, die dem Euklidischen Parallelenaxiom
als einem logisch entwickelten Grundgesetz unserer Raumanschauung
widersprechen. Indem diese hier zur Prüfung ihrer
Konsequenzen als gültig vorausgesetzt werden, zugleich mit
dem unzweideutigen Bewußtsein ihrer faktischen Ungültigkeit,
kann man sagen, daß die Nicht-Euklidischen Geometrien der genannten
Mathematiker auf prüfenden Fiktionen beruhen.


Die erläuternden Fiktionen bedürfen nur kurzer Besprechung.
Sie dienen, wie der Name besagt, als bloße technische Hilfsmittel
der Darstellung dazu, aufgestellte wissenschaftliche Lehrmeinungen
(seien es Einzelurteile, Gesetze oder Theorien) durch denkmögliche
Vorstellungen von Objekten, die aber in ihrer Realität als
nichtwirklich bewußt sind, zu erläutern. Hierhin gehören die
Leibnizsche Fiktion eines überlegenen Geistes, der — fähig, in dem
gegenwärtigen Seelenzustande einer endlichen Monade zu lesen —
darin Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft des gesamten Universums
läse; hierhin die Cartesianische Fiktion eines Dämons, der etwa den
menschlichen Intellekt gerade in dem täuschen könnte, was ihm —
als klar und deutlich erkannt — zweifelsfrei wahr erscheint, ein
Selbsteinwurf, der dazu dient, zu zeigen, wie erhaben über alle
Bedenken die Wahrheit sei, die durch das reine Licht des Geistes
(lumen naturale) ihre Bürgschaft empfange.


Beweisende Fiktionen weist die Geschichte des wissenschaftlichen
Denkens zahlreich auf. Sie dienen — ungeachtet ihrer ziemlich
geringfügigen Argumentationskraft — meist dazu, aufgestellte
Theorien, also Erklärungsversuche, durch den Nachweis ihres
widerspruchslosen Zusammenstimmens mit den empirisch gesicherten
Tatsachen zureichend zu begründen; im umgekehrten Falle, sie zu
widerlegen (widerlegende Fiktionen). Beispiele der ersteren sind
die Rousseausche Fiktion eines reinen (d. h. von aller
Kultur unberührten) Naturmenschen zum Beweise der Theorie von
der ursprünglichen Güte des menschlichen Charakters; die dem
entgegengesetzte Fiktion eines in einsamer Wildnis zum Tier gewordenen
Menschen bei Comenius zum Beweise der Notwendigkeit der
Erziehung; die Condillac-Bonnetsche Fiktion eines in eine
Marmorhülle gekleideten Menschen zum Beweise der sensualistischen
Theorie vom Ursprung aller seelischen Erscheinungen; die Fiktion
eines einsinnigen Menschen (nur Gesichtssinn!) bei Berkeley,
Lotze und Helmholtz (zu anderem Zwecke auch schon bei Th.
Hobbes) zum Beweise der empiristischen Theorie der Tiefenwahrnehmung;
die Fiktion einer chaotischen Fixsternregion bei John Stuart
Mill zum Beweise seiner empiristischen Theorie der Kausalität;
endlich die J. H. v. Thünensche Fiktion eines isolierten Staates
zum Beweis der von ihm (auf Grund praktisch gewonnener Erfahrungen)
begründeten „Intensitätstheorie“ des landwirtschaftlichen Betriebes
(Terminus nach Richard Krzymowski, Kl. Abh., 1900, S. 10).[25]
— Beispiele widerlegender Fiktionen bilden die bekannte,
aus der Scholastik stammende Fabel vom Buridanschen Esel
zur Widerlegung der deterministischen Theorie des Willens; sowie
die Lamettriesche Fiktion eines in völligster Einsamkeit
aufgewachsenen Menschen (so schon bei Arnobius, zirka 300 n. Chr. Geb.)
zum Beweis der Ungültigkeit der Lehre von den angeborenen Ideen.


Den Fiktionen der zuletzt besprochenen Art logisch verwandt,
aber von noch geringerer Beweiskraft als diese, sind die
staatswissenschaftlichen, pädagogischen und religiös-ethischen
Utopien. Diese haben zumeist den Zweck, gewisse Theorien des
politischen, sozialen oder religiösen Lebens durch die Fiktion eines
auf ebendiese aufgebauten Gemeinwesens zureichend zu begründen.
Aus diesem Gesichtspunkte heraus sind Staatsromane wie Platons
Politeia, Thomas Morus’ „Über den besten Staat oder die neue Insel
Utopia“, Campanellas Sonnenstaat und ähnliche Werke von Morelly,
Fourier, Cabet u. a. entstanden; aus diesem Gesichtspunkt heraus
haben auch Erziehungsromane wie Xenophons Kyropädie, Fénélons
Telemaque, Rousseaus Emile sowie religiös-ethische Träumereien nach der
Art von Johann Valentin Andreaes Christianopolis, ebenso die utopischen
Zukunftsschilderungen Auguste Comtes, Saint-Simons u. a. ihren Ursprung
genommen. — Stehen die Fiktionen bereits zu einem nicht geringen Teil
hart auf der Grenze der Wissenschaft, so haben wir mit den
Utopien diese schon überschritten und das breite Zwischenland
betreten, das sich von der Wissenschaft zur Kunst hin dehnt.




Das logische Problem der Fiktion und Utopie ist in den letzten Jahren
besonders zur Erörterung gelangt durch das Erscheinen von Hans
Vaihingers umfangreichem Jugendwerk: „Die Philosophie des
Als-Ob“ (2. Aufl., Berlin 1913), das eine in vieler Hinsicht sehr
anregende, jedoch nach keiner Richtung hin abschließende Untersuchung
über die „theoretischen, praktischen und religiösen Fiktionen der
Menschheit“ enthält. Der Grundfehler des Vaihingerschen Werkes liegt
in der mangelhaften begrifflichen Scheidung zwischen den Fiktionen im
eigentlichen Sinne und gewissen damit verwandten methodischen
Faktoren des wissenschaftlichen Denkens. Weder wissenschaftliche
Abstraktionen (wie der Begriff des leeren Raumes, des
Bewußtseins überhaupt) noch hypothetische Erklärungsversuche
(wie die Annahme von Atomen, Molekülen, Elektronen, Ionen, Kräften,
des Äthers, der Gedächtnisspuren usw.) sind den Fiktionen zuzurechen;
denn bei den ersteren fehlt entweder die Annahme, daß dem auf sie
gerichteten Existentialurteile Gültigkeit zukomme, gänzlich (so
beim „Bewußtsein überhaupt“); oder aber, wo diese nicht
fehlt (wie beim Begriff des leeren Raumes), ist doch zum mindesten
das Bewußtsein der tatsächlichen Ungültigkeit jenes
Existentialurteils keinesfalls vorhanden. Bei den letzteren fällt
ferner ebendieses Bewußtsein tatsächlicher Ungültigkeit durchgängig
aus, wie wir denn Kräfte, Atome und Moleküle, Gedächtnisresiduen
und ähnliches zur Erklärung der physikalisch-chemischen und
psychologischen Erscheinungen nicht nur zum Schein annehmen, sondern
vielmehr als wirklich vorhanden postulieren.








[21] Der Universalienstreit des Mittelalters drehte sich,
roh gesagt, um die Frage, ob die Allgemeinbegriffe (Universalia) als
selbständige Wesenheiten (Platons und Plotins Ideen) vor den
Dingen (ante res) seien oder aber dadurch, daß sie in den
erkennenden Geistern gebildet würden, erst nach den Dingen
(post res) kämen.







[22] „Ich weiß nicht, ich werde nicht wissen“; nach dem
bekannten Vortrag Dubois-Reymonds.







[23] Vgl. dazu die schon früher erwähnte Darstellung von
Oswald Külpe (ANuG Bd. 146).







[24] Analoges gilt für die ergänzende Induktion.







[25] Zum letzteren vergleiche auch Max Büchler, Joh.
Heinr. v. Thünen und seine nationalökonomischen Hauptlehren, Bern 1907,
S. 16 ff.










Literaturnachweise.





(Die für das Studium unentbehrlichen Hauptwerke sind durch ein
Sternchen hinter dem Verfassernamen kenntlich gemacht.)


I. Gesamtdarstellungen.


a)
Zur Geschichte der Logik:




Carl Prantl*, Geschichte der Logik im Abendlande, 4 Bde.,
1855-1870 (bis zum Ausgang des Mittelalters reichend).


Friedrich Ueberweg, System der Logik und Geschichte der
logischen Lehren, 5. Aufl. von J. B. Meyer, Bonn 1882.


Friedrich Harms, Die Philosophie in ihrer Geschichte, Teil II:
Geschichte der Logik, Berlin 1878 (mit Vorsicht zu benutzen).





b)
Zum System der Logik:




Benno Erdmann*, Logik, Bd. I: Logische Elementarlehre, 2.
Aufl, Halle 1907.


Christoph Sigwart*, Logik, 2 Bde., 4. Aufl. herausg. von
Heinrich Maier, Tübingen 1911.


Wilhelm Wundt*, Logik, 3 Bde., 3. Aufl., Stuttgart 1906-1908.


Hermann Lotze, System der Philosophie, Teil I: Logik, 2. Aufl.
Leipzig 1880 (neu herausgegeben in der Philosophischen Bibliothek
[Bd. 141] von Georg Misch, Leipzig 1912).


Wertvoll zu Studienzwecken sind von Werken geringeren Umfanges, zum
Teil solchen älteren Ursprungs, auch:





Moritz Wilhelm Drobisch, Neue Darstellung der Logik, 4. Aufl.,
Leipzig 1875.


Alois Höfler, Grundlehren der Logik und Psychologie, 2. Aufl.,
1906.


William Stanley Jevons, Leitfaden der Logik, deutsch von Hans
Kleinpeter, Leipzig 1906.


August Stadler, Logik, Leipzig 1912.


Ferner das oben genannte System der Logik von Friedrich
Ueberweg.


Vom katholischen Standpunkt aus haben u. a. die Logik behandelt:


Georg Hagemann, Logik und Noetik, 9. und 10. Aufl., bearb. v.
Ad. Dyroff, Freiburg i. Br. 1915.


Joseph Geyser, Grundlagen der Logik und Erkenntnistheorie,
Münster 1909.


B. W. Switalski, Vom Denken und Erkennen, Kempten 1914.


Spezielle Richtungen vertreten:


Theodor Lipps, Grundzüge der Logik, Hamburg 1893.


Wilhelm Schuppe, Erkenntnistheoretische Logik, Bonn 1878.


— Grundriß der Erkenntnistheorie und Logik, 2. Aufl., Berlin 1910.


Hermann Cohen, Logik der reinen Erkenntnis, Berlin 1902.


Ferner: Paul Natorp in mehreren Schriften.


Das deutsche Hauptwerk der mathematischen Logik ist:


Ernst Schröder, Vorlesungen über die Algebra der Logik, 3
Bde., Leipzig 1890-1895.


Kurze orientierende Darstellungen dieser Richtung bei:


Ernst Schröder, Abriß der Algebra der Logik, Teil I, herausg.
v. Eugen Müller, Leipzig 1909.


Joseph Hontheim, Der logische Algorithmus, Berlin 1895.





II. Schriften über einzelne
Gegenstände.




a)
Zur Geschichte der Logik:


Heinrich Maier*, Die Syllogistik des Aristoteles, 2 Teile in 3
Bänden. Tübingen 1896-1900.


Adolf Trendelenburg, Geschichte der Kategorienlehre, in: Hist.
Beitr. z. Philos. Bd. I, Berlin 1846.


Richard Herbertz, Studien zum Methodenproblem und seiner
Geschichte, Köln 1910.


Ferner: A. Riehl, Die englische Logik der Gegenwart; in:
Viert. f. wiss. Philos., Bd. I, 1877.


L. Liard, Die neuere englische Logik, deutsch von J. Imelmann,
2. Aufl., Leipzig 1883.





b)
Zu Begriff, Aufgabe und Methode der Logik:




Edmund Husserl*, Logische Untersuchungen, 2 Bde., 2. Aufl.,
Halle 1913.


Alois Riehl, Logik und Erkenntnistheorie, in: Die Kultur der
Gegenwart, herausg. v. P. Hinneberg, Teil I, Abteilung 6, Berlin und
Leipzig 1908.


Heinrich Maier, Logik und Erkenntnistheorie, in: Philos.
Abhandlungen, Chr. Sigwart gewidmet, Tübingen 1900.


— Logik und Psychologie, in: Festschrift für Al. Riehl z. s. 70.
Geb., Halle 1914.





Wilhelm Windelband, Logik, in: Die Philosophie im Beginn des
20. Jahrh. Festschrift f. Kuno Fischer, 2. Aufl., Heidelberg 1907.


Ferner: Beiträge in der „Encyklopädie der philos. Wissensch.“
(herausg. v. Arnold Ruge, Bd. I, Tübingen 1912) von Wilh.
Windelband, Josiah Royce, Louis Couturat, Benedetto Croce u. a.


Lehrreich auch noch:


Adolf Trendelenburg, Logische Untersuchungen, 3. Aufl., 2
Bde., Leipzig 1870 (verteidigt die metaphysische Logik gegen die
formale).





c)
Zur logischen Elementarlehre:




B. Erdmann, Logische Studien, in: Viert. s. wiss. Philos., Bd.
VI, 1882, Bd. VII, 1883.


— Zur Theorie des Syllogismus und der Induktion, in: Philos. Aufs.,
Ed. Zeller gew., Leipzig 1887.


Chr. Sigwart, Beiträge zur Lehre vom hypothetischen Urteile,
Tübingen 1871.


— Die Impersonalien, eine logische Untersuchung, Freiburg 1888.


Alois Riehl, Beiträge zur Logik, 2. Aufl., Leipzig 1912.


Wilhelm Windelband, Beiträge zur Lehre vom negativen Urteil,
in: Straßburger Abhandl. zur Philos., Ed. Zeller gew., Leipzig 1884.


— Vom System der Kategorien, in: Philos. Abhandlungen, Chr. Sigwart
gew., Tübingen 1900.


Hans Cornelius, Versuch einer Theorie der Existentialurteile,
München 1894.


Adolf Dyroff, Über den Existentialbegriff, Freiburg 1902.


Fritz Medicus, Bemerkungen zum Problem der Existenz
mathematischer Gegenstände, in: Festschrift der Kantstudien zum 70.
Geb. Al. Riehls, Berlin 1914.


Joh. Ed. Th. Wildschrey, Die Grundlagen einer vollständigen
Syllogistik, Halle 1907.


Ferner: Friedrich Albert Lange, Logische Studien, Iserlohn
1877.


A. Marty, Über subjektlose Sätze, in: Viert. f. wiss. Philos.
Bd. 8, 1884; Bd. 18, 1894.





d)
Zur logischen Methodenlehre:




John Stuart Mill*, System der deduktiven und induktiven Logik,
3 Bde., deutsch in: Ges. Werke, herausg. v. Theod. Gompertz, Bd. 2-4,
Leipzig 1872-1873.


Richard Hönigswald, Beiträge zur Erkenntnistheorie und
Methodenlehre, Leipzig 1906.


Bruno Bauch, Studien zur Philosophie der exakten
Wissenschaften, Heidelberg 1911.


Johannes von Kries, Logik, Tübingen 1916.


Ferner: B. Erdmann, Theorie der Typen-Einteilungen, in:
Philos. Monatshefte, Bd. 30, Berlin 1884.


— Methodologische Konsequenzen aus der Theorie der Abstraktion (Abh.
d. Kgl. Pr. Akad. d. Wiss.), Berlin 1916.





Heinrich Rickert, Zur Lehre von der Definition, 2. Aufl.,
Tübingen 1915.


Zur Einführung in die zahlreichen methodologischen Probleme des
mathematischen Denkens vergleiche man: B. Erdmann, Die
Axiome der Geometrie, Leipzig 1877; O. Hölder, Anschauung
und Denken in der Geometrie, Leipzig 1900; Jonas Cohn,
Voraussetzungen und Ziele des Erkennens, Leipzig 1908, Teil II;
Richard Hönigswald, Zum Streit über die Grundlagen der
Mathematik, Heidelberg 1912; A. Voß, Über das Wesen der
Mathematik, Leipzig 1913; sowie die dort angeführte Literatur.


Zur neueren Logik der Geschichtswissenschaft: Wilh.
Windelband, Naturwissenschaft und Geschichte, 2. Aufl.,
Straßburg 1900 (auch in: Präludien Bd. II, Tübingen 1915); Ed.
Meyer, Zur Theorie und Methodik der Geschichte, Halle 1902;
Heinrich Rickert, Die Grenzen der naturwissenschaftlichen
Begriffsbildung, Tübingen 1902; Über die Aufgaben einer
Logik der Geschichte, Archiv f. syst. Phil., Bd. 8, 1902;
Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft, 2. Aufl., Tübingen 1910;
Geschichtsphilosophie, in: Die Philosophie im Beginn des 20. Jahrh.,
Festschr. f. Kuno Fischer, 2. Aufl., Heidelberg 1907; ferner: Eduard
Spranger, Die Grundlagen der Geschichtswissenschaft, Berlin
1905; Kurt Sternberg, Zur Logik der Geschichtswissenschaft,
Philos. Vortr. Nr. 7, Berlin 1914; Heinrich Maier, Das
geschichtliche Erkennen, Göttingen 1914; sowie einzelne Schriften von
Ernst Bernheim.


Zur Frage nach der systematischen Gliederung der
Wissenschaften: Wilh. Wundt, Über die Einteilung der
Wissenschaften, in Philos. Studien, Bd. 5, Leipzig 1888; B.
Erdmann, Die Gliederung der Wissenschaften, in: Viert. f.
wiss. Philos., Bd. 2, Leipzig 1878; Alfred Hettner, Das
System der Wissenschaften, in: Preuß. Jahrbücher, Bd. 122, Berlin
1905; Carl Stumpf, Zur Einteilung der Wissenschaften,
Berlin 1906; Richard Hönigswald, Vom allgemeinen System der
Wissenschaften, in: Philos. Wochenschr., Bd. 4, Leipzig 1906; Zur
Wissenschaftstheorie und -systematik, in Kant-Studien, Bd. 17, Berlin
1912.







Sachregister.





(Aufgenommen sind lediglich die wichtigsten logischen Begriffe nach
ihren Hauptstellen. Die Zahlen bezeichnen die Seiten.)



	 Abstrakte Allgemeinvorstellung 18 f.


	  Abstraktheit von Begriffen 21.


	  Abstraktion 27, 28.


	  Allgemeines (universales) Urteil 33, 46 f., 58 f.


	  Analogieschluß 78, 98 ff., 129, 131.


	  Analyse 109 ff.


	  Analytisches Urteil 33 Anm.


	  Apodiktisches Urteil 33, 35, 60 f., 73.


	  Approximatives Urteil 62.


	  Artbegriff, artbildender Unterschied 29 f.


	  Assertorisches Urteil 33, 35, 60 f.


	  Ausgeschlossenes Dritte (Grundsatz) 9, 14, 43 f., 77.


	  Axiom 44, 93, 124.


	  Begriff 8, 16 ff., 21 ff., 27 ff., 33, 40 f.,
    105 ff.


	  Begriffsbestimmung 8, 22, 25, 50 f., 107 f.


	  Begriffsbildung 21, 105 ff., 115.


	  Bejahendes Urteil 33, 35, 56 f.


	  Besonderes (partikuläres) Urteil 33, 35, 41, 46 f.,
    58 f.


	  
  Beurteilung 35, 46, 47, 56 ff., 62.


	  Beweis 8, 9, 103, 123 ff., 126 ff.


	  Deduktive Logik 98.


	  Deduktiver Schluß 11, 77 ff., 86 ff., 91 ff., 100 f., 113,
    128.


	  Definition: s. Begriffsbestimmung


	  Denken 3, 6 f., 16 ff., 24, 25, 32,
    102 ff.


	  Determination 27, 28, 40.


	  Dictum de omni et nullo 76.


	  Ding 31 f., 46.


	  Disjunktiver Schluß 10, 78 f., 88 f.


	  Disjunktives Urteil 33, 35, 64 ff.


	  Divisives Urteil 35, 63 f., 120.


	  Doppelte Verneinung (Grundsatz) 58.


	  Eigenschaft 31 f., 46.


	  Einfaches Urteil 33 ff., 62 f.


	  Einordnungstheorie 40 f., 92.


	  Einteilung 120 ff.


	  Einzelurteil 34, 46.


	  Erkennen und Erkenntnistheorie 3 f., 6 f., 14.


	  Erkenntnistheoretische Logik 15.


	  Existentialurteil 34, 54 ff.


	  Experiment 111 f.


	  Falschheit von Urteilen 33, 42, 76 f.


	  Falsch- und Fehlschlüsse 129 ff.


	  Fiktion 132 ff.


	  Folgerung 72 ff.


	  Formale Gültigkeit 42 f., 64, 65, 73.


	  Formale Logik 5, 9, 13 f., 15.


	  Formalurteil 34, 44, 67, 105.


	  Formalwissenschaft 104.


	  Formen des Denkens 4 f., 7, 8, 17, 42.


	  Formuliertes Denken 17.


	  Frage 24, 32, 68 ff., 123 f.


	  Galenische Schlußweise 84.


	  Gattungsbegriff 18 f., 21, 29 f., 46, 50, 64,
    114.


	  Gattungsurteil 34, 46.


	  Gegenstand 6, 23, 32, 36, 52, 54 f.,
    106 f.


	  Gegenstand des Denkens 20 ff.


	  Gegenstand überhaupt 32.


	  Geisteswissenschaft 103 f., 111.


	  Gesamtbegriff 29, 46, 114.


	  Gesetz 113 ff.


	  Gesetze des Denkens 5.


	  Grammatik 7 f., 36, 57.


	  Grammatisierende Logik 36.


	  Gültigkeitsfrage 70, 71 f.


	  Hypothese 113, 117 ff.


	  Hypothetischer Schluß 10, 78 f., 86 ff., 91.


	  Hypothetisches Urteil 33, 35, 66 ff., 91, 115.


	  Idealurteil 33 f.


	  Identität (Grundsatz) 14, 24.


	  Immanenz, logische 40, 46.


	  Impersonalien: s. Subjekt-unbestimmte Urteile.


	  Individualbegriff 21, 29 f., 46.


	  Induktive Logik 15, 98.


	  Induktiver Schluß 9, 11, 12, 78, 93 ff., 114 f.,
    128 f., 131.


	  Inhalt von Begriffen 23 ff.


	  Inhaltslogik 37.


	  Inhaltstheorien des Urteils (des Schlußverfahrens) 37 ff., 92.


	  Inhärenzsyllogismus 84.


	  Inhärenzurteil 34, 49 ff., 92, 110.


	  Intuition und intuitives Denken 11, 17, 20.


	  Kategorie 9, 14, 31 f.


	  Kategorisches Urteil (bzw. Schluß) 33, 78 f., 89, 91.


	  Kausalgesetz, Kausalität 12, 31, 53, 97, 100, 116,
    124.


	  Kausalurteil 34, 49, 53 f.


	  Kette 79, 89 f., 113.


	  Klassifikation 107, 120 ff.


	  Klassifikatorisches Urteil 34, 50 f.


	  Kollektivbegriff 21, 29.


	  Konjunktives Urteil 35, 63, 94 f., 96, 108.


	  Konstituierendes Merkmal 24 ff., 42 f.


	  Kontradictio in adjecto 28.


	  Kontradiktorisch-entgegengesetzte Begriffe (Urteile) 28, 43 f., 76 f.


	  Kontraposition 75.


	  Konträr-entgegengesetzte Begriffe (Urteile) 28, 76 f.


	  Konversion 73 f., 84, 86.


	  Kopulatives Urteil 35, 63, 94 f., 96.


	  Materiale Frage 70 f.


	  Materiale Gültigkeit 42 ff., 73.


	  Materie des Denkens 4 f., 42.


	  Mathematische Logik 15, 38.


	  Merkmal 23 f., 33, 39.


	  Metaphysische Logik 9, 14, 15.


	  Mittelbare Bejahung 58, 73.


	  Mittelbares Urteil 92.


	  Mittelbare Verneinung 57 f., 73.


	  Mittelbegriff 80, 84 f., 131.


	  Modal-bestimmte Urteile 35, 56, 60 ff.


	  Modalität 31, 35, 56, 60 ff.


	  Naturwissenschaft 103 f., 111.


	  Negation: s. Verneinung.


	  Normative Logik 5 f., 13.


	  Normatives Urteil 34, 51.


	  Opposition 76.


	  Ordnungsreihe des Denkens 30 f., 50.


	  Paralogismus 80.


	  Partikuläres Urteil: s. besonderes Urteil.


	  Prädikat 4, 34, 36 f., 38 f., 42 f., 46,
    49 ff.


	  Prädikation (log. Grundsatz) 42 f.


	  Prädikativer Inhalt 25.


	  Problematisches Urteil 33, 35, 61 f., 65.


	  Problemfrage 72, 123 f.


	  Psychologie des Denkens 7, 16 f.


	  Psychologisierende Logik 12, 15, 36.


	  Qualität des Urteils 31, 33 f., 56.


	  Qualitätsurteil 34, 50, 52 f., 110.


	  Quantifikation des Prädikats 38.


	  Quantität des Urteils 31, 33 f., 46 f., 52, 56, 58 ff.


	  Quaternio terminorum 131.


	  Realitätsproblem 55.


	  Realurteil 33 f., 67, 105.


	  Realwissenschaft 104.


	  Relation 31 f., 33, 46, 92.


	  Relationsmerkmal 25.


	  Relationssyllogismus 84, 92, 100 f.


	  Relationsurteil 4, 34, 49, 52 ff., 84 f., 90,
    110.


	  Relativer Inhalt 25.


	  Reziprokables Urteil 74.


	  Satz 16 f., 36.


	  Schluß 8, 14, 24, 32, 72 ff.


	  Singuläres Urteil 59.


	  Sorites, Goclenischer, Aristotelischer 89 f.


	  Spezialbegriff 29, 46, 114.


	  Spezifikation 107 f.


	  Sprechen 7, 11, 16 ff., 21.


	  Statistik 111.


	  Subalternation 75 f.


	  Subjekt 4, 15, 32, 34, 36 f., 38 f., 42 f.,
    46 ff., 49.


	  Subjekt-unbestimmtes Urteil 34, 37, 46, 48 f., 54.


	  Subkonträr-entgegengesetzte Urteile 76 f.


	  Syllogismus 9, 79 ff., 91 ff., 100 f., 113, 131.


	  Synthese 113 ff.


	  Synthetisches Urteil 33 Anm.


	  Theorie 113, 117 ff.


	  Transzendentale Logik 13 f.


	  Trugschluß 8 f., 129 ff.


	  Umfang von Begriffen 26 ff., 41, 64.


	  Umfangslogik 37 f., 92.


	  Umfangstheorien des Urteils (des Schlußverfahrens) 38 f., 92.


	  Universales Urteil: s. allgemeines Urteil.


	  Unmittelbare Gewißheit, log. Grundsatz 44.


	  Untersuchungsverfahren der Wissenschaft 8, 102 ff.


	  Urteil 8, 11, 14, 15, 24, 32 ff.,
    69 f.


	  Urteilsgefüge 35, 62 ff., 85.


	  Urteilsverbindungen 35, 62 ff., 85.


	  Urteilstheorien 35 ff., 91 f.


	  Utopie 132, 134 f.


	  Verneinung 56, 68 ff., 74, 86.


	  Verträgliche Begriffe 25, 28.


	  Voraussetzungen des Denkens, formale, materiale 3 f., 6.


	  Vorstellung 18 f., 33.


	  Wahrheit 8, 11, 14, 33, 42, 44,
    76 f.


	  Wahrscheinlichkeit 12, 62, 96, 99, 100, 115.


	  Werturteil (Wertrelationsurteil) 50, 53.


	  Widerspruch, log. Grundsatz 9, 12, 14, 43, 45, 59,
    77.


	  Wissenschaft 8, 22, 102 ff., 123 ff., 127 ff.,
    132 f.


	  Wort, Wortvorstellung 16 ff., 18, 24, 36.


	  Zirkelbeweis (circulus vitiosus) 130.


	  Zureichende Begründung, log. Grundsatz 12, 14, 45, 55, 59, 72,
    125.


	  Zusammengesetzte Urteile 33 ff., 62 ff., 85.








Die Sammlung


„Aus Natur und Geisteswelt“


nunmehr schon über 600 Bändchen umfassend, sucht seit ihrem Entstehen
dem Gedanken zu dienen, der heute in das Wort: „Freie Bahn dem
Tüchtigen!“ geprägt ist. Sie will die Errungenschaften von
Wissenschaft, Kunst und Technik einem jeden zugänglich
machen, ihn dabei zugleich unmittelbar im Beruf fördern, den
Gesichtskreis erweiternd, die Einsicht in die Bedingungen
der Berufsarbeit vertiefend.


Sie bietet wirkliche „Einführungen“ in die Hauptwissensgebiete
für den Unterricht oder Selbstunterricht des Laien, wie sie den
heutigen methodischen Anforderungen entsprechen. So erfüllt sie ein
Bedürfnis, dem Skizzen, die den Charakter von „Auszügen“ aus großen
Lehrbüchern tragen, nie entsprechen können, denn solche setzen vielmehr
eine Vertrautheit mit dem Stoffe schon voraus.


Sie bietet aber auch dem Fachmann eine rasche zuverlässige
Übersicht über die sich heute von Tag zu Tag weitenden Gebiete des
geistigen Lebens in weitestem Umfang und vermag so vor allem auch dem
immer stärker werdenden Bedürfnis des Forschers zu dienen, sich
auf den Nachbargebieten auf dem laufenden zu erhalten.


In den Dienst dieser Aufgabe haben sich darum auch in dankenswerter
Weise von Anfang an die besten Namen gestellt, gern die Gelegenheit
benutzend, sich an weiteste Kreise zu wenden, an ihrem Teil bestrebt,
der Gefahr der „Spezialisierung“ unserer Kultur entgegenzuarbeiten.


So konnte der Sammlung auch der Erfolg nicht fehlen. Mehr als die
Hälfte der Bändchen liegen, bei jeder Auflage durchaus neu bearbeitet,
bereits in 2. bis 6. Auflage vor, insgesamt hat die Sammlung bis jetzt
eine Verbreitung von weit über 4 Millionen Exemplaren gefunden.


Alles in allem sind die schmucken, gehaltvollen Bände besonders
geeignet, die Freude am Buche zu wecken und daran zu gewöhnen, einen
kleinen Betrag, den man für Erfüllung körperlicher Bedürfnisse nicht
anzusehen pflegt, auch für die Befriedigung geistiger anzuwenden. Durch
den billigen Preis ermöglichen sie es tatsächlich jedem, auch dem wenig
Begüterten, sich eine Bücherei zu schaffen, die das für ihn Wertvollste
„Aus Natur und Geisteswelt“ vereinigt.


Jedes der meist reich illustrierten Bändchen

ist in sich abgeschlossen und einzeln käuflich


Jedes Bändchen geheftet M. 1.20, gebunden M. 1.50

Teuerungszuschläge 30% einschließl. 10% Zuschlag der
Buchhandlung


Leipzig, im Juni 1918. B. G. Teubner


Jedes Bändchen geheftet M. 1.20, gebunden M. 1.50


Bisher sind zur Philosophie und Psychologie erschienen:


Zur Einführung


Einführung in die Philosophie. Von Professor Dr. R.
Richter. 4. Auflage von Privatdozent Dr. M. Brahn.
(Bd. 155.)


Die Philosophie. Einführung in die Wissenschaft, ihr Wesen u.
ihre Probleme. Von Oberrealschuldirektor H. Richert. 3. Aufl.
(Bd. 186.)


Philosophisches Wörterbuch. Von Oberlehrer Dr. Paul
Thormeyer. 2. Aufl. (Bd. 520.)


Logik und Psychologie


Grundriß der Logik. Von Dr. K. J. Grau. (Bd. 637.)


Einführung in die Psychologie. Von Prof. Dr. E. von
Aster. Mit 4 Abbildungen. (Bd. 492.)


Einführung in die experimentelle Psychologie. Von Prof.
Dr. N. Braunshausen. Mit 17 Abbildungen im Text. (Bd.
484.)


* Die Ergebnisse der angewandten Psychologie. Von Prof.
Dr. G. Anschütz. (Bd. 678.)


Die Seele des Menschen. Von Geh. Rat Professor Dr. J.
Rehmke. 4. Auflage. (Bd. 36.)


Die Mechanik des Geisteslebens. Von Geh. Med.-Rat Dir. Prof.
Dr. M. Verworn. 4. Auflage. Mit Figuren. (Bd. 200.)


Psychologie des Kindes. Von Professor Dr. R.
Gaupp. 4. Auflage. Mit 17 Abbildungen. (Bd. 213/14.)


Geistige Veranlagung und Vererbung. Von Dr. med. et phil.
Georg Sommer. (Bd. 512.)


Handschriftenbeurteilung. Eine Einführung in die Psychologie der
Handschrift. Von Prof. Dr. G. Schneidemühl. 2. Aufl. Mit
51 Handschriftennachbildungen im Text und 1 Tafel. (Bd. 514.)


Hypnotismus und Suggestion. Von Dr. E. Trömner. 3.
Auflage. (Bd. 199.)


Die Psychologie des Verbrechers. Kriminalpsychologie. Von Kgl.
Strafanstaltsdirektor Dr. med. P. Pollitz. 2. Auflage.
Mit 5 Diagrammen. (Bd. 248.)


Ethik


Grundzüge der Ethik. Mit besonderer Berücksichtigung der
pädagogischen Probleme. Von E. Wentscher. (Bd. 397.)


Aufgaben und Ziele des Menschenlebens. Von Professor Dr.
J. Unold. 4. Auflage. (Bd. 12.)


Sittl. Lebensanschauung. d. Gegenw. V. weil. Geh. Kirchenr.
Prof. Dr. O. Kirn. 3. A., durchges. v. Prof. Dr.
O. H. Stephan. (Bd. 177.)


Das Problem der Willensfreiheit. Von Professor Dr. G. F.
Lipps. (Bd. 383.)


Sexualethik. Von Prof. Dr. H. E. Timerding. (Bd.
592).


Ästhetik


* Einführung in die Geschichte der Ästhetik. Von Dr. H.
Nohl. (Bd. 602.)


Ästhetik. Von Professor Dr. R. Hamann. 2. Aufl.
(Bd. 345.)


Poetik. Von Dr. R. Müller-Freienfels. (Bd. 460.)


Naturphilosophie


Die moderne Naturphilosophie. Von Privatdoz. Dr. J. M.
Verweyen. (Bd. 491.)


Entstehung der Welt und der Erde nach Sage und Wissenschaft. Von
weil. Geh. Reg.-Rat Prof. Dr. M. B. Weinstein. 2. Aufl.
(Bd. 223.)


Untergang der Welt und der Erde nach Sage und Wissenschaft. Von
weil. Geh. Reg.-Rat Professor Dr. M. B. Weinstein. (Bd.
470.)


Sternglaube und Sterndeutung. Die Geschichte und das Wesen der
Astrologie. Unter Mitwirkung von Prof. Dr. C. Bezold
dargestellt von Geh. Hofrat Prof. Dr. Fr. Boll. Mit einer
Sternkarte und 20 Abb. (Bd. 638.)


Geschichte der Philosophie


Führende Denker. Geschichtliche Einleitung in die Philosophie.
Von Prof. Dr. J. Cohn. 3. Aufl. Mit 6 Bildnissen. (Bd.
176.)


Die Freimaurerei. Einführung in ihre Anschauungswelt und ihre
Geschichte. Von weil. Geh. Rat Dr. L. Keller. 2. Aufl.
von Geh. Archivrat Dr. G. Schuster. (Bd. 463.)


Philosophie d. Altertums


Griechische Weltanschauung. Von Professor Dr. M.
Wundt. 2. Aufl. (Bd. 329.)


* Religion und Philosophie im alten Orient. Von Prof. Dr.
E. v. Aster. (Bd. 521.)


Neuere Philosophie


Die Weltanschauungen der großen Philosophen der Neuzeit. Von
weil. Professor Dr. L. Busse. 6. Auflage. herausgeg. von
Geh. Hofrat Professor Dr. R. Falckenberg. (Bd. 56.)


Die großen englischen Philosophen Locke, Berkeley, Hume. Von
Oberlehrer Dr. P. Thormeyer. (Bd. 481.)


Rousseau. Von Professor Dr. P. Hensel. 2. Auflage.
Mit 1 Bildnis. (Bd. 180.)


Immanuel Kant. Darstellung und Würdigung. Von weil. Professor
Dr. O. Külpe. 4. Auflage, hrsg. von Professor Dr.
A. Messer. Mit 1 Bildnis Kants. (Bd. 146.)


Schopenhauer. Seine Persönlichkeit, seine Lehre, seine
Bedeutung. Von Oberrealschuldirektor H. Richert. 3. Auflage. Mit
1 Bildnis. (Bd. 81.)


Herbarts Lehren und Leben. Von weil. Pastor O. Flügel. 2.
Auflage. Mit 1 Bildnis Herbarts. (Bd. 164.)


Herbert Spencer. Von Dr. K. Schwarze. Mit 1
Bildnis. (Bd. 245.)


Neueste Philosophie


Die Philosophie der Gegenwart in Deutschland. Eine
Charakteristik ihrer Hauptrichtungen. Von weil. Prof. Dr. O.
Külpe. 6. Auflage. (Bd. 41.)


Henri Bergson, der Philosoph moderner Religion. Von Pfarrer
Dr. E. Ott. (Bd. 480.)


Die mit * bezeichneten und weitere Bände befinden sich in
Vorbereitung.





Psychologische Werke





Kurzer Abriß der Logik u. Psychologie für
höhere Lehranstalten. Von Prof. Dr. Oskar Weise. 2. Aufl. Steif
geh.


M. —.50


„Das Büchlein, dem in einer Zeit, die sich der Wichtigkeit der
philosophischen Propädeutik allmählich wieder bewußt wird, eine
besondere symptomatische Bedeutung zukommt, hat vor allem zwei Vorzüge.


Einmal ist es außerordentlich übersichtlich, ein bei logischen
Definitionen wie Begriff, Urteil, Schluß oder psychologischen
Erörterungen wie Erkennen, Fühlen, Wollen außerordentlich wichtiger
Faktor. Sodann knüpfen die vortrefflichen Beispiele an das
Naheliegende, Bekannte an, um von da zur Regel überzuleiten. Da die
Arbeit den neueren Forschungen der Psychologie angepaßt ist, kann sie
warm empfohlen werden.“


(Zeitschr. f. lateinl. höh.
Schulen.)


Geschichte der Psychologie. Von Prof. Dr. Otto Klemm.
Geb.


M. 8.—


Grundlagen der Psychologie. Von Prof. Dr. Th. Ziehen. In
2 Bänden. Buch I: Erkenntnistheoretische Grundlegung der Psychologie.
Buch II: Prinzipielle Grundlegung der Psychologie. Geh. je M. 4.40,
geb.


je M. 5.—


Über Vererbung psychischer Fähigkeiten. Von Prof. Dr. W.
Peters. Geh.


M. 6.50


Der Wille. Versuch einer psychologischen Analyse. Von E.
Wentscher. Geh. M. 2.40, geb.


M. 2.80


Experimentelle praktische Schülerkunde. Von Marx Lobsien.
Mit einem Beitrag über das pathologische Kind von Direktor Dr. O.
Mönkemöller. Mit 16 Figuren im Text und 1 Tafel.


Geh. M. 4.—, geb.M. 5.—


Jugendpsychologie. Von Lyzeallehrer W. Peper. Mit
Abbildungen. 2. Auflage. Geb.


M. 1.80


Hierzu erschienen Quellenhefte
von demselben:


1. Beobachtungen u. Untersuchungen a. d. Jugendpsychologie. Geh.


M. —.80


2. Junge Seelen. Bilder zur Jugendpsychologie aus Kinderstube,
Biographie und Dichtung. 2. Auflage. Geh.


M. —.90


3. Darstellungen aus der neueren Psychologie u. Pädagogik. Geh.


M. —.80


Grundzüge der Psychologie und Logik. Von Lyzeallehrer W.
Peper. 1. Hälfte. Geb.


M. 1.60


Psychologie der Sprachpädagogik. Versuche zu einer Darstellung
der Prinzipien des fremdsprachlichen Unterrichts auf Grund der
psychologischen Natur der Sprache von Chr. B. Flagstad, Adjunkt
a. der Kgl. Metropolitanschule in Kopenhagen. Vom Verfasser aus dem
Dänischen übersetzt. Geh. M. 5.—, geb.


M. 6.—


Psychologie der Kunst. Eine Darstellung ihrer Grundzüge. Von
Dr. R. Müller-Freienfels. In 2 Bdn. Band I: Die Psychologie
des Kunstgenießens und des Kunstschaffens. Band II: Die Formen des
Kunstwerks und die Psychologie der Wertung. Geh. je M. 4.40, in 1 Band
geb.


M. 10.—


Der weibliche Typus als Problem der Psychologie und Pädagogik.
Ein Beitrag zur künftigen Nationalerziehung. Von Dr. K. Haase.
Steif geh.


M. 2.—


Teuerungszuschlag auf sämtl. Preise (einschl. des Zuschl. der
Buchhandl.) 30%


Verlag von B. G. Teubner in Leipzig und Berlin





Philosophische Propädeutik


Hrsg. von Geh. Reg.-Rat u. Oberreg.-Rat
Dr. G. Lambeck.
Geb. ca. M. 5.—


Inhalt: Vorwort. – Die Philosophie u. d. Einzelwissenschaften.
V. Hrsgeber. – Dir. Prof. Dr. Goldbeck: Mathematik. Physik. –
Prof. Dr. Gruner: Biologie. – Prof. Dr. O. Hoffmann: Die
Sprache. – Geh. u. Ob.-Reg.-Rat Lambeck: Geschichte. – Gymnas.-Dir.
Dr. Lorentz: Dtsche. Literatur. – Oberlehrer Dr.
Hoffmann: Die Antike. – Prof. Dr. Messer: Zusammenfassung. –
Register.


Auf neuem Wege will das Buch der philosophischen Propädeutik in unseren
höheren Lehranstalten wieder eine feste Stellung gewinnen. In der
Überzeugung, daß es in erster Linie darauf ankommt, im Schüler
den Sinn für philosophische Fragestellung und Betrachtung zu
wecken, sucht es aus den einzelnen Unterrichtsfächern heraus
die philosophischen Probleme zu entwickeln, zu denen ein im
wissenschaftlichen Geiste erteilter mathematischer, physikalischer
und biologischer, deutscher, geschichtlicher und altsprachlicher
Unterricht notwendiger- und natürlicherweise hinführen muß. Ein
weiterer Abschnitt erörtert die mit der Entwicklung der Sprache als
solcher zusammenhängenden Fragen. Ein systematischer Teil faßt das
in den einzelnen Fächern Gebotene zusammen, ergänzt es soweit, daß die
verschiedenen Fragen in einem gewissen Zusammenhange erscheinen u. gibt
einen Überblick über die wichtigsten psychologischen Vorgänge.


Philosophisches Lesebuch


Von Professor Dr.
Bastian Schmid. Zum Gebrauch an höheren
Schulen und zum Selbststudium. Gebunden M. 2.60


„... Dem Zwecke, zur Kritik zu erziehen, dient in trefflicher Weise
die Gegenüberstellung von Aufsätzen wie Mettries ‚Der Mensch eine
Maschine,‘ Häckels ‚Die Seele‘ und Du Bois-Reymonds ‚Über die Grenzen
des Naturerkennens‘. Eine Art historische Einleitung gibt ein Abschnitt
aus Riehls ‚Wesen und Entwicklung der Philosophie‘; zur Verbindung
der einzelnen Gedankenreihen dienen kürzere Kapitel des Verfassers.
Besonders nützlich dürften die Aufsätze zur Ethik und Ästhetik sein.“


(Blätter f. das bayerische
Gymnasialschulwesen.)


Zur Einführung in die
Philosophie der Gegenwart


Von Geheimrat Prof. Dr.
A. Riehl. 4. Aufl. Geh. M. 3.—,
geb. M. 3.60


„Von den üblichen Einleitungen in die Philosophie unterscheidet sich
Riehls Buch nicht bloß durch die Form der freien Rede, sondern auch
durch seine ganze methodische Auffassung und Anlage. Nichts von eigenem
System, nichts von langatmigen, logischen, psycholog. oder gelehrten
historischen Entwicklungen, sondern eine lebendig anregende, in das
Zentrum der Philosophie führende Betrachtungsweise.“


(Monatsschrift für höhere
Schulen.)


Einleitung in die
Philosophie


Von Prof. Dr.
Hans Cornelius. 2. Aufl. Geh. M. 5.20, geb.
M. 6.—


„Die gegebenen Gesichtspunkte und Einleitungen führen tief in die
Erkenntnistheorie und Psychologie. Verf. sucht zu einem eigenen
Standpunkt zu führen, Einsicht in die rein empirische Bedeutung und
in den Mechanismus aller Naturerklärung zu geben. Leser, die einer
tiefgründigen Untersuchung nicht aus dem Wege gehen, werden viel von
ihm lernen.“


(Leipz. Ztg.)


Weltanschauung und modernes
Bildungsideal


Von Professor Dr.
G. F. Lipps. Geheftet M. 4.—, gebunden
M. 5.—


„Das Buch ist interessant und fesselnd geschrieben. Wir können eine
eingehende Beschäftigung mit ihm nur empfehlen. Niemals langweilig und
trocken, bietet es eine Fülle von Anregungen, aus denen jeder schöpfen
kann, der mitarbeiten will an der Ausbildung eines Bildungsideals der
Zukunft.“


(Zeitschrift für pädagogische
Psychologie.)


Hauptprobleme der Ethik


9 Vortrage v. Prof. Dr.
P. Hensel. 2., erw. Aufl. M.
1.80, geb. M. 2.40


„Dieses schlicht und allgemeinverständlich geschriebene Buch darf
auf das Lob, nicht nur Philosophie, sondern auch philosophieren zu
lehren, Anspruch erheben. Dieses Lob ist eins der schönsten für eine
philosophische Schrift. Das Buch läßt überall ein glückliches und
energisches Denken spüren, das zum Selbstdenken anregt.“


(Zeitschrift f. päd.
Psychol.)


Verlag von B. G. Teubner in Leipzig und Berlin





Allgem. Geschichte der Philosophie


(Die Kultur der Gegenwart, hrsg. von Prof.
P. Hinneberg. Teil I, Abt. V.)

2., verm. u. verb. Aufl. Geh. M. 14.—, geb. M. 16.—, in Halbfranz M. 18.—


Inhalt: Einleitung. Die Anfänge der Philosophie und die
Philosophie der primitiven Völker: W. Wundt. A. Die
orientalische (ostasiatische) Philosophie. I. Die indische Philosophie:
H. Oldenberg. II. Die chinesische Philosophie: W. Grube.
III. Die japanische Philosophie: T. Inouye. B. Die
europäische Philosophie (und die islam.-jüd. Philosophie des
Mittelalters). I. Die europäische Philosophie des Altertums: H. v.
Arnim. II. Die patristische Philosophie: Cl. Baeumker. III.
Die islamische und die jüdische Philosophie: J. Goldziher. IV.
Die christliche Philosophie des Mittelalters: Cl. Baeumker. V.
Die neuere Philosophie: W. Windelband.


Systematische Philosophie


(Die Kultur der Gegenwart, hrsg. von Prof. P. Hinneberg. Teil I,
Abt. VI.)

2. Aufl. Geheftet M. 10.—, gebunden M. 12.—, in Halbfranz M. 14.—


Inhalt: Allgemeines. Das Wesen der Philosophie:
W. Dilthey. Die einzelnen Teilgebiete. I. Logik und
Erkenntnistheorie: A. Riehl. II. Metaphysik: W. Wundt.
III. Naturphilosophie: W. Ostwald. IV. Psychologie: H.
Ebbinghaus. V. Philosophie der Geschichte: R. Eucken. VI.
Ethik: Fr. Paulsen. VII. Pädagogik: W. Münch. VIII.
Ästhetik: Th. Lipps. — Die Zukunftsaufgaben der Philosophie:
Fr. Paulsen.


Das Grundproblem Kants


Eine kritische Untersuchung und Einführung in die
Kant-Philosophie.

Von Prof. Dr. A.
Brunswig. Geheftet M. 3.60, gebunden M. 4.20


Das Buch betrachtet als Grundproblem Kants die zentrale Frage
der Kritik der reinen Vernunft nach der Möglichkeit eines
allgemeingültigen, notwendigen Wissens. Es kann vermöge der zentralen
Stellung seines Gegenstandes zugleich als Einführung in das Studium
der Kantschen Philosophie und ihrer modernen Kritik, ja der
Erkenntnistheorie und der Philosophie überhaupt dienen.


Die philosophischen
Grundlagen der Wissenschaften


Vorlesungen gehalten an der Universität Berlin von
Professor Dr.
B. Weinstein. Gebunden M. 9.—


„W. versteht es meisterhaft, auch einen spröden Gegenstand schmackhaft
zu machen. Dies liegt in seiner gegenständlichen Redeweise, die zum
Hörer hinabzusteigen scheint, während sie ihn unmerklich auf die Höhe
führt. Das Buch ist warm zu empfehlen.“


(Der Tag.)


Naturphilosophie


Unt. Redaktion v. Geh. Reg.-Rat Prof. Dr. C. Stumpf.
Bearb. von Prof. Dr. E. Becher. (Die Kultur der
Gegenwart. Hrsg. von Prof. P. Hinneberg. Teil III. Abt. VII, 1.)
Geh. M. 14.—, gebunden M. 16.—, in Halbfr. M. 18.—


Einleitung. Aufgabe der Naturphilosophie. Naturerkenntnistheorie.
Gesamtbild der Natur.


„Eine ungewöhnlich umfassende und eindringende Kenntnis
aller Naturwissenschaften liegt dem Werke offenbar zugrunde.
Bemerkenswert ist die Fähigkeit des Verfassers zu anschaulicher und
gemeinverständlicher Darstellung; fast mühelos gelingt es ihm, auch
sehr abstrakte und schwierige Theorien elementar und durchsichtig zu
entwickeln, ohne dabei auf wissenschaftliche Genauigkeit zu verzichten.
Die gründliche naturwissenschaftliche Schulung zeigt sich auch in der
methodischen Art, wie der Verfasser seinen Gegenstand behandelt.“


(Literarisches Zentralblatt für
Deutschland.)


Himmelsbild und Weltanschauung


im Wandel der Zeiten. Von Prof. Troels-Lund. Autorisierte, vom
Verfasser durchgesehene Übersetzung von L. Bloch. 4. Aufl. Geb.
M. 5.—


„... Es ist eine Lust, diesem kundigen und geistreichen Führer auf
dem langen, nie ermüdenden Wege durch Asien, Afrika und Europa, durch
Altertum und Mittelalter bis herab in die Neuzeit zu folgen. Es ist
ein Werk aus einem Guß, in großen Zügen und ohne alle Kleinlichkeit
geschrieben.“


(W. Nestle i. d. Neuen Jahrb. f. d.
klass. Altertum.)


Verlag von B. G. Teubner in Leipzig und Berlin





WISSENSCHAFT UND HYPOTHESE


Sammlung von Einzeldarstellungen aus dem Gesamtgebiete der
Wissenschaften mit bes. Berücksichtigung ihrer Grundlagen u. Methoden,
ihrer Endziele u. Anwendungen


Die Sammlung will die in den verschiedenen Wissensgebieten durch
rastlose Arbeit gewonnenen Erkenntnisse von umfassenden Gesichtspunkten
aus im Zusammenhang miteinander betrachten. Die Wissenschaften werden
in dem Bewußtsein ihres festen Besitzes in ihren Voraussetzungen
dargestellt, ihr pulsierendes Leben, ihr Haben, Können und Wollen
aufgedeckt. Andererseits aber wird in erster Linie auch auf die durch
die Schranken der Sinneswahrnehmung und der Erfahrung überhaupt
bedingten Hypothesen hingewiesen.


I. Wissenschaft und Hypothese.
Von † Henri Poincaré. Deutsch
von L. und F. Lindemann. 3. Aufl.


Geb. M. 4.80


II. Der Wert der Wissenschaft.
Von † Henri Poincaré. Deutsch
von E. u. H. Weber. Mit einem Bildnis. 2. Aufl.


Geb. M. 3.60


III. Mythenbildung u. Erkenntnis.
Eine Abhandlung über die
Grundlagen der Philosophie. Von G. F. Lipps.


Geb. M. 5.—


IV. Die nichteuklidische Geometrie.
Historisch-kritische
Darstellung ihrer Entwicklung. Von R. Bonola. Deutsch von H. Liebmann.


Geb. M. 5.—


V. Ebbe und Flut sowie verwandte Erscheinungen im
Sonnensystem.
Von G. H. Darwin. Deutsch von A. Pockels. 2. Aufl.
Mit 52 Abb. Geb.


M. 8.—


VI. Das Prinzip der Erhaltung der Energie.
Von M. Planck. 3.
Aufl. Geb.


M. 6.—


VII. Grundlagen der Geometrie.
Von D. Hilbert. 4. Aufl.


Geb. M. 6.—


VIII. Geschichte der Psychologie.
Von O. Klemm.


Geb. M. 8.—


IX. Erkenntnistheoret. Grundzüge
der Naturwissenschaften
u. ihre Beziehungen zum Geistesleben der Gegenwart.
Von P. Volkmann. 2. Aufl.


Geb. M. 6.—


X. Wissenschaft und Religion in
der Philosophie unserer Zeit.
Von É. Boutroux. Deutsch von E. Weber. Mit Einführungswort
v. H. Holtzmann.


Geb. M. 6.—


XI. Probleme der Wissenschaft.
Von E. Enriques. Deutsch von K.
Grelling. 2 Teile. I. Wirklichkeit und Logik. Geb. M. 4.—.
II. Die Grundbegriffe der Wissenschaft.


Geb. M. 5.—


XII. Die logischen Grundlagen der
exakten Wissenschaften.
Von P. Natorp.


Geb. M. 6.60


XIII. Pflanzengeographische
Wandlungen der deutschen Landschaft.
V. H. Hausrath.


Geb. M. 5.—


XIV. Das Weltproblem vom
Standpunkte des relativistischen Positivismus aus.
Von J. Petzold. 2. Aufl. Geb.


M. 3.—


XV. Wissenschaft und Wirklichkeit.
V. M. Frischeisen-Köhler.


Geb. M. 8.—


XVI. Das Wissen der Gegenwart in
Mathematik u. Naturwissenschaften.
Von É. Picard. Deutsch von F. und L. Lindemann.


Geb. M. 6.—


XVII. Wissenschaft u. Methode.
Von H. Poincaré. Deutsch von F. u. L. Lindemann.


Geb. M. 5.—


XVIII. Probleme der Sozialphilosophie.
Von R. Michels.


Geb. M. 4.80


XIX. Ethik als Kritik der Weltgeschichte.
Von A. Görland.


Geb. M. 7.50


XX. Die Grundlagen der Psychologie.
Von Th. Ziehen. Teil I.


Geh. M. 4.40, geb. M. 5.—


XXI. —— Teil II.


Geh. M. 4.40, geb. M. 5.—


In Vorbereitung befinden sich:


Czuber, Die philosophischen Grundlagen der
Wahrscheinlichkeitsrechnung. – K. Dove, Die Erde als Wohnsitz
des Menschen. – Ph. Frank, Relativitätstheorie. – A.
Hettner, Probleme der Morphologie des Festlandes. – W.
Johannsen, Vererbungslehre. – R. Lehmann, Grundlagen der
Pädagogik. – G. Linck, Die wichtigsten Probleme der Mineralogie
und Petrographie. – O. Schlaginhaufen, Anthropologie und
Rassenkunde. – O. Schlüter, Methoden der geographischen
Forschung. – H. v. Seeliger, Grundfragen der Astronomie,
Mechanik und Physik der Himmelskörper. – R. Süring,
Meteorologische Zeit- und Streitfragen. – S. Tschulok,
Deszendenzlehre. – Wien, Vorlesungen über neuere Probleme
der theoretischen Physik. – A. Wocikof, Grundfragen der
Klimatologie.


Ausführlicher Prospekt unentgeltlich und postfrei
vom Verlag in Leipzig, Poststr. 3


Verlag von B. G. Teubner in Leipzig und Berlin








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GRUNDRISS DER LOGIK ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/5039808887031317971_cover.jpg





