
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Buchstabenmystik

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Buchstabenmystik


Author: Franz Dornseiff



Release date: March 29, 2024 [eBook #73284]


Language: German


Original publication: Leipzig: B. G. Teubner, 1916


Credits: Peter Becker, Marc-André Seekamp and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK BUCHSTABENMYSTIK ***






BUCHSTABENMYSTIK

INAUGURAL-DISSERTATION

ZUR ERLANGUNG DER DOKTORWÜRDE

DER HOHEN PHILOSOPHISCHEN FAKULTÄT

DER RUPRECHT-KARLS-UNIVERSITÄT

ZU HEIDELBERG VORGELEGT

VON

FRANZ DORNSEIFF

DRUCK VON B. G. TEUBNER IN LEIPZIG 1916




Die Arbeit erscheint vollständig als Heft VII der Στοιχεῖα,

herausgegeben von Franz Boll.

(Verlag von B. G. Teubner in Leipzig und Berlin.)





Die mystischen Spekulationen über das Alphabet und die Verwendung
der Buchstaben zum Zaubern, wovon im folgenden die Rede sein
soll, spielen eine große Rolle in der Kabbala und in muhammedanischen
Kreisen. Es handelt sich also um Vorstellungen, die noch heute fortleben.
Denn die Kabbala ist noch durchaus lebendig in der Sekte der
Chasidim, der Anhänger des polnischen Messias Baal Schem († 1795)[1]
und sonst im Volk wie in Theosophenkreisen. Ebenso haben die betreffenden
muhammedanischen Sekten noch immer ihre Gemeinde, und
der gelehrte Zauber, der die geheimen Kräfte der Buchstaben nutzt, ist
die Hauptstütze für den Islam bei den wilden Völkern.[2] Die Wurzeln
dieser Superstition liegen im Altertum, wie für so vieles im späteren
Judentum und im Islam. Der reiche Stoff, der dies zeigt, soll hier gesammelt
werden. Es läßt sich auch erkennen, aus welchen ganz bestimmten
antiken Voraussetzungen diese Art der Mystik erwachsen ist,
die sich dann als dauernder Bestandteil der mystischen Formensprache
so lange gehalten hat.



[1] Jewish Encyclopedia s. v. Hasidim. Martin Buber, Vom Geist des Judentums,
Leipzig 1916 S. 108 ff. Eliasberg, Süddeutsche Monatshefte 13 (1916)
S. 703 ff.




[2] Becker in der Zeitschrift „Der Islam“ II (1911) S. 31 ff. Besonders Maghrib
gilt bis in die neuesten Zeiten als Hochschule kabbalistischer Kunst, s. Goldziher,
Zeitschr. d. d. morgenl. Ges. 41 (1887) S. 49.





I. DIE WURZELN DER BUCHSTABENMYSTIK

§ 1. DIE ANTIKEN ANSICHTEN ÜBER DEN URSPRUNG DER SCHRIFT

Nach dem Glauben mancher Völker stammt die Schrift von den
Göttern. Keines unter diesen hat wohl die Findung der Buchstaben so
sehr als kosmisches Ereignis ersten Ranges betrachtet wie es die altnordischen
Skalden taten, von deren Dichtung die ältere Edda Reste
erhalten hat. In der Edda[3] muß nach einem tiefsinnigen Mythus Odin,
der oberste Gott, sich selbst opfern, um mit den Runen Wissen und
Zaubermacht zu erlangen:




„Ich weiß, daß ich hing am windbewegten Baum

Neun Nächte durch,

Verwundet vom Speer, geweiht dem Odin,

Ich selber mir selbst.

Man bot mir kein Horn noch Brot zur Labung,

Nach unten spähte mein Aug’,

Ächzend hob ich, hob aufwärts[4] die Runen,

Zu Boden fiel ich alsbald.

Zu gedeihen begann ich und bedacht zu werden,

Ich wuchs und fühlte mich wohl.

Ein Wort fand mir das andere Wort,

Ein Werk das andere Werk.

Runen wirst du finden, geratene Stäbe,

Stäbe voll Stärke, Stäbe voll Heilkraft,

Von dem Fürsten der Sänger gefärbt,

Von mächtigen Göttern gemacht,

Es ritzte sie Ragna-Hropt“ usw.







Die Buchstaben sind hier die Fundamente alles Wissens und der
Preis, um den sie erworben werden, kann gar nicht hoch genug sein.
Ist nun Ähnliches schon im Altertum zu entdecken?

Die Vorstellung von der göttlichen Herkunft der Schriftzeichen
finden wir sonst besonders da, wo die Kunst des Schreibens lange das
Sonderrecht einer Kaste geblieben ist. Im alten Orient genießt der
Schreiber, der in der Regel dem Priesterstand angehört, hohes Ansehen.
Er trägt linnene Gewänder, da nichts Tierisches ihn berühren darf.[5]
Der Schreiber hat unter den Göttern seinen Patron, der zugleich sein
Gegenstück im Himmel, der Schreiber der Götter, ist. In Babel ist es
Nebo[6], in Ägypten Thoth. Nebo, Marduks Sohn, ist der Gott, der die
Schicksale aufschreibt und so das Leben verkürzt oder verlängert mit
seinem „Griffel des Geschickes“.[7] Er gab den Menschen die Schrift.
Für die Ägypter hat das Thot[8] getan, der Gott der Worte und Bücher,
der Erfinder der magischen Formeln, denen nichts widersteht, und Verfasser
der Zauberbücher, der Erfinder fast aller Kulturgüter. Jede Hieroglyphe
ist für den Ägypter ein Gotteswort.[9] Später machte dem Thoth
Isis die Ehre der Buchstabenerfindung streitig.[10] Im Islam finden wir
die Lehre, daß Gott selbst die Buchstaben schuf und sie dem Adam
offenbarte als ein Geheimnis, das er keinem der Engel kundtat.[11] Ja,
eine alte und angesehene Tradition läßt diese Vorstellung sogar beim
Beginn der Sendung Muhammeds eine Rolle spielen. Nach ihr wurde
der Prophet von einem Engel nachts besucht und heftig aufgefordert,
eine von dem Engel mitgebrachte Schrift zu rezitieren, die von Gott
als Schöpfer und Offenbarer der Schreibkunst handelte — im Koran
als Sura 96: „Verkündige im Namen deines Herrn, der schuf, der den
Menschen von geronnenem Blute schuf; verkündige, denn dein Herr ist
der gnädigste, er, der mit der Feder unterrichtete usw.“ In dieser Überlieferung
spricht sich die naive Wertschätzung einer heiligen Schrift
aus, die Muhammeds Buß- und Gerichtspredigt begleitete. Der Glaube
daran, daß die Buchstaben in der Zeit, zumal durch menschliche Erfindung,
entstanden seien, wird noch heute von orthodoxen Islamiten als
Ketzerei gebrandmarkt.[12]

Darin treffen sie sich mit den Christen der orientalischen Kirchen.
„Vor anderthalbtausend Jahren ersannen zwei Männer das armenische
Alphabet, der heilige Mesrop erfand die Konsonanten und der Katholikos
Sahak fügte die Vokale hinzu. König Wramschapuch half ihnen
dabei und sorgte dafür, daß die neue Schrift durch eine Bibelübertragung
sofort geheiligt wurde. Die einem fremden Auge wild verschnörkelten
Zeichen, die mit geringen Änderungen heute noch gebraucht
werden, gaben erst die Möglichkeit, die überaus lautreiche armenische
Sprache schriftlich niederzulegen, für die das griechische und syrische
Alphabet ungenügend gewesen war. Noch der Apostel Gregor, der dem
Volke das Evangelium armenisch verkündete, hatte in den beiden fremden
Sprachen geschrieben. Mit dem eigenen Alphabet war die Sprache
fixiert, mit der Sprache die Kirche, die ihren monophysitischen Glauben
für sich allein beibehielt, von der gefährlichen Berührung mit den Byzantinern
geschieden, mit der Kirche die armenische Nation über alle politische
Spaltungen hinaus vereint. Das armenische Alphabet ist nicht
minder bedeutsam als das slawische, mit dem Kyrill und Methodius
eine ganze Völkerfamilie von der westlichen Kultur trennten. Nur wer
bedenkt, wie heute noch um Schriftzeichen gekämpft wird, wie etwa in
Albanien unversöhnlicher Haß die Anhänger des arabischen und des
lateinischen Alphabetes trennt, kann die Hartnäckigkeit verstehen, mit
der im Orient jedes Volk an den krausen Zeichen hängt, die ihm seine
kulturelle Selbständigkeit bedeuten oder doch vortäuschen. Und darum
reden die Mönche von Etschmiadsin, deren Abt ein Papst ist und deren
Gemeinde ein Volk, von den Buchstaben, die einer der Ihren erfunden,
mit größerer Ehrfurcht als von Gott und seinem eingeborenen Sohne
selber.“[13]

Im Gegensatz zu diesen orientalischen Vorstellungen fehlen in
Griechenland derartige Mythen nahezu ganz, ebenso wie ein bevorrechteter
schreibender Priesterstand fehlt. Die gebildeten Griechen der klassischen
Zeit waren sich bewußt, die Buchstabenschrift wie so manche
Erfindungen, die dem praktischen Leben dienen, aus dem älteren Orient
überkommen zu haben. Es machte ihnen wenig aus, trotz ihres regen
Interesses für mythische εὑρεταί, ob ihren eigenen Vorfahren oder Nichtgriechen
die Priorität zukam. Ja, sie haben der ehrwürdigen Weisheit
des Ostens eher in zu vielen als zu wenig Dingen die Urheberschaft
zugestanden. Der wirkliche Ursprung der von den Griechen übernommenen
Schrift, der durch die Epigraphik bestätigt wird, steht bei Hekataios
und Dionysios, den milesischen Logographen (fr. 36 I FHG I p. 29
II p. 5)[14] und bei Herodot zu lesen (5, 58): die Phoiniker — angeblich
unter Kadmos — haben den Ionern die Buchstaben gebracht. Deshalb
heißen die Buchstaben φοινιϰήϊα vgl. Kritias bei Athen. epit. p. 28
Kaibel = Fragmente der Vorsokratiker ed. Diels p. 614, 10 und unzählige
Stellen, welche zeigen, daß die Gebildeten, insbesondere die Grammatiker,
das immer gewußt haben.

Neben dieses Wissen trat früh eine andere Anschauung. Die ägyptischen
Denkmäler einer uralten Vergangenheit haben auf die Griechen
einen starken Eindruck gemacht. Sie sahen mit neidischer Bewunderung
auf die schön geordnete Überlieferung einer ungeheuren Vorzeit, über
die sie selbst nur die lästerlichen Lügen ihrer Dichter besaßen. Solon muß
sich in Platons Timaeus p. 22 a sagen lassen: Ὧ Σόλων, Ἕλληνες ἀεί
παῖδές ἐστε ... νέοι ἐστὲ τἀς ψυχὰς πάντες· οὐδεμίαν γὰρ ἐν αὐταῖς
ἔχετε δἰ ἀρχαίαν ἀϰοὴν παλαιὰν δόξαν οὐδὲ μάϑημα χρόνῳ πολιὸν
οὐδέν.[15] Hier war die Heimat der Kultur, von hier mußte auch die Schrift
stammen, das mußte sich jedem aufdrängen, dem die Priester die uralten
Inschriften auf Pyramiden und Tempelwänden wiesen.[16]

Wo Platon, der die Pyramiden wohl selbst gesehen hatte, auf den
Ursprung der Schrift zu reden kommt, spricht er nur davon, daß der
Ägypter Theuth die Buchstaben erfunden hat. Im Phaidros 274 c heißt
es, der δαίμων Theuth sei einst zu dem König Thamus gekommen und
habe ihm allerlei Erfindungen, darunter auch die Schrift, vorgelegt.[17]



Damit stand Platon unter den Griechen nicht allein. Kadmos wird
dementsprechend zum Ägypter gemacht.[18] Auch Danaos, der Bruder
des Aigyptos, sollte die Schrift aus Ägypten mitgebracht haben, nach
Pythodoros (schol. in Dionys. Thrac. p. 190, 22; 183, 7 Hilgard). Der
Historiker Antikleides aus Athen, der nach Schwartz (bei Pauly-Wissowa
s. v. Antikleides) im 3. Jh. schrieb, bewies aus Monumenten, daß
der ägyptische König Men die Schrift erfunden habe (Plin. n. h. VII
57, 192).[19]

Der ägyptische Thot von Hermupolis war nach griechischer Anschauung
niemand anders als Hermes von Kyllene. Der erfindungsreiche
Gott, dem Apollon die Lyra verdankte und die Griechen die Wettspiele,
konnte recht gut auch die Schrift erdacht haben. Hekataios von Abdera,
der die Bestrebungen der Lagiden, Griechen und Ägypter zu verschmelzen
— vielleicht unbewußt — unterstützte[20], hat in seinem Bericht, auf
dem Diodors erstes Buch beruht, erzählt (Diod. I 16), von Hermes (= Thoth)
sei zuerst die allgemeine Sprache gegliedert und vieles bisher Namenlose
benannt worden, von ihm seien die Buchstaben erfunden und alles,
was die Verehrung der Götter und die Opfer betreffe, geordnet worden.
Den Griechen soll er die Regeln der ἑρμηνεία gelehrt haben, daher sein
Name Hermes.[21] Umformung hekatäischen Stoffes ist es, wenn bei Artapanos
(um 100 v. Chr.) Hermes, der Vater der Erfindungen, zum Moses-Hermes
wird.[22]

An den durch Philon von Byblos erhaltenen Stücken hellenistisch-phönikischer
Kosmogonien kann man sehen, wie die Schrift als Gabe
des Thoth in der Spekulation hermetischer Theologen für heilig angesehen
wurde[23]: πρὸ δὲ τούτων ϑεὸς Τάαυτος μιμησάμενος τῶν συνόντων
ϑεῶν ὄψεις, Κρόνου τε ϰαὶ Δαγῶνος ϰαὶ τῶν λοιπῶν, διετύπωσε
τοὺς ἱεροὺς στοιχείων χαραϰτῆρας.[24] Und an einer anderen Stelle: Καὶ
τὰ μὲν πρῶτα στοιχεῖα τὰ διὰ τῶν ὄφεων, ναοὺς ϰατασϰευασάμενοι ἐν
ἀ<δ>ύτοις ἀψιέρωσαν, ϰαὶ τούτοις ἑορτἀς ϰαὶ ϑυσίας ἐπετέλουν ϰαὶ
ὄργια, ϑεοὺς τοὺς μεγίστους νομίζοντες ϰαὶ ἀρχηγοὺς τῶν ὅλων. Die
Stellung des Oannes bei Berossos (fr. 1 Dübner, FHG II p. 497), der
den Menschen Schrift, Künste und Gottesdienst lehrte, will Reitzenstein,
Poimandres 109[25], durch die Annahme ägyptischer Einflüsse verständlich
machen. Aber warum sollen die Babylonier nicht von sich allein
aus derartiges über Ea gelehrt haben, den „Herrn der Weisheit“?[26]

Der griechische Hermes erscheint als Erfinder der Schrift bei Mnaseas
(Müller, FHG III p. 156 = schol. in Dionys. Thrac. p. 183, 15), Apollodor
von Athen (schol. zu ψ 198), Cicero, de nat. deor. III 22, 56, Varro bei
Augustinus, de doctrina christ. II 28, Hygin fab. 277, Cassiodor variae
VIII 12 (da steht, Mercur habe die Form der Buchstaben dem Flug der
Kraniche abgesehen, vgl. S. 10 Anm. 2).[27]

Natürlich nannten manche Griechen noch andere εὑρεταί. Nach
Ephoros hatte Kadmos sie nicht nur gebracht, sondern auch selber
erfunden.[28] Sehr nahe lag es, sie dem erfindungsreichen Palamedes[29]
zuzuschreiben. Das tat zuerst Stesichoros in seiner zweiten Orestie.

Ob seiner ähnlichen Findigkeit wird man an Sisyphos[30] gedacht
haben. Außerdem werden als Erfinder genannt Prometheus[31], Herakles[32],
Phoinix[33], der Paidagogos des Achilleus (nach Duris) oder ein
König von Tyros — offenbar eine Deutung der Bezeichnung φοινιϰήια.
Den Musaios (vgl. schol. in Dionys. Thrac. p. 183) nennt einmal
Artapanos (vgl. oben S. 8 f). Diese Ansicht muß nicht auf dem Umweg
über die Gleichung Thoth = Moses entstanden sein[34]: auch Orpheus
und Linos[35]
    erscheinen unter den Schrifterfindern. In Latium hat Euandros[36]
sie gelehrt, der durch seine Herkunft aus Arkadien, dem
reineren Lande weiser, gerechter Menschen, dazu berufen war, den Völkern
geistige Güter zu übermitteln. In einem Scholion zu Dionysios
Thrax steht, die Buchstaben seien vom Himmel gefallen[37], auch Athena
wird dort[38] als Buchstabenerfinderin genannt. Sie lehrt schon auf einer
schönen rotfigurigen Vase dem Palamedes — das wird wohl der bärtige
Schüler sein — die Schreibkunst (Ch. Lenormant et de Witte, Elite
des monuments céramographiques, Paris 1844, I p. 252 f.). Doch das ist
ganz singulär. Wäre es etwas Geläufigeres, so hätte es der Rhetor
Aristides in seiner Lobrede auf Athena gewiß hervorgeholt, wo er die
εὑρήματα der Göttin preist. Aber da steht nichts von Buchstaben.

In Diodors Inselbuch V 74 wird den Musen die γραμμάτων εὕρεσις
zugeschrieben. Daß der Kreter Dosiades[39] (3. Jh.) in seinen Κρητιϰά
behauptete, die Buchstaben seien in Kreta erfunden worden[40], steht so
vereinzelt, daß es wohl keine Kenntnis der Scripta minoa verrät. Denn
die Notiz schol. in Dionys. Thrac. p. 184, 29: Ἀλέξανδρος δὲ ὁ Ῥόδιος
(sc. φησί Φοινίϰεια τὰ γράμματα ἐλέγοντο) ἀπὸ Φοίνιϰος τοῦ Προνάπου
ϰαὶ Εὐρώπης, εὑρόντος αὐτὰ ὲν Κρήτη, ὃν ἀπέϰτεινε Ῥαδάμανϑυς
φϑονήσας ist bis auf weiteres nicht zu deuten. Pronapos sieht aus, als
verdanke er sein Dasein einer genealogischen Operation mit Προναπίδης,
dem Lehrer Homers aus Athen.

Die Widersprüche der Überlieferung, die verschiedene εὑρεταί gab,
führten dazu, das Verdienst an mehrere Erfinder zu verteilen. Darin
spiegelt sich zugleich die allmähliche Anpassung des phönikischen Alphabets
an die griechischen Bedürfnisse durch Umdeutung und Hinzufügung
von Buchstaben. Simonides, der manche palamedeisch-sophistische
Züge zeigte und sich großen Rufes als Gedächtniskünstlers erfreute,
und Epicharmos, der ἀρχηγός einer wichtigen literarischen Gattung,
sollen dem anfangs unvollkommenen Schriftsystem noch Zeichen hinzugefügt
haben. Die Zeugnisse darüber sind so verschieden, daß es zwecklos
wäre, sie in Einklang bringen zu wollen.[41]



Diese Musterung der Traditionen über die Herkunft der Buchstaben
hat wohl gezeigt, daß im griechischen Altertum den Schriftzeichen an
sich noch keine Weihe innewohnen konnte wegen ihres göttlichen Ursprungs.
Den besaßen sie nicht in dem Sinn, wie man es im Orient oder
im altgermanischen Norden glaubte. Es hat keinen antiken Gott gegeben,
dessen Funktionen mit der Schreibkunst wesentlich zusammenhängen,
und was ein Heros erfunden hatte, war deshalb noch nicht
heilig. Dieser Glaube scheidet also als Quelle für griechische Alphabetmystik
und -magie aus.

Für den Analphabeten bildet die Kunst des Schreibens leicht ein
unheimliches Mysterium, und derer wird es in der „unschuldigen Zeit“
des Altertums (Lachmann) stets viele gegeben haben. Was der Mensch
an Bildung damals besitzen mußte, war unendlich viel weniger als bei
uns, und infolgedessen wurden auch die Anfangsgründe nicht als etwas
Selbstverständliches gering geachtet. Das Alphabet als Gegenstand des
Wissens war im Athen des 5. Jahrhunderts etwas, worüber man ernsthaft
reden durfte, selbst von der tragischen Bühne herab, wie γρίφος-artige
Fragmente des Sophokles, Euripides, Agathon, Theodektes[42] und
die später zu besprechende γραμματοτραγωδία des Kallias zeigen. Das
Schreiben war für viele eine gewichtige feierliche Handlung. Trotzdem
war dies keine entscheidende Ursache für die Entstehung der Buchstabenmystik.
Diese liegt anderswo.



[3] In den „Sprüchen Hars“ (Hǫ́vamǫl): Die ältere Edda übers. Gering,
Bielefeld u. Leipzig 1902 S. 105, vgl. R. M. Meyer, Altgermanische Religionsgeschichte,
Leipzig 1910 S. 257; Müllenhoff, Deutsche Altertumskunde IV, Berlin
1898 S. 686 f. Über magische Runen s. Uhland, Schriften zur Geschichte der
Dichtung und Sage VI. Stuttgart 1868 S. 225–277. Doutté, Magie et religion
dans l’Afrique du Nord, Alger 1909 p. 172. P. Köbke, Om runere i Norden p. 50
(mir nicht zugänglich). Zauberrunen und Glaube an die Macht des Wortes besonders
stark bei den Finnen, s. Buber, Literarisches Echo 1912 Sp. 1614. Comparetti,
Kalewala, Halle 1892 S. 262. Zahlensymbolische Geheimschriften auf
Grund der Runen s. Pauls Grundriß der germanischen Philol. I 260.




[4] Dabei fällt einem der Ausdruck ἀναιρεῖν für das Orakelerteilen in Delphi
ein, vgl. Heinevetter, Würfel- und Buchstabenorakel, Dissertation Breslau 1912
S. 40. Vielleicht ist Wodun Schrifterfinder, weil er dem Hermes gleichgesetzt
wurde (wednesday = mercoledi). Hommel, Archiv für Schriftkunde 1 (1914) S. 50.




[5] So auch der Schreiberengel Hesekiel 9, 2, dazu Gunkel, Archiv f. Religionswissenschaft
I (1898) S. 294 ff.: über die Tracht des ägyptischen ιερογραμματεύς,
der einen Sperberflügel auf dem Kopf trägt, s. Clemens Alexandrinus,
Strom. VI 4, 36 u. Diodor I 87, vgl. Reitzenstein, Poimandres, Leipzig 1904 S. 153.




[6] Es ist sehr wahrscheinlich, daß die jüdische Vorstellung von einem himmlischen
Schreiber, einem Buche des Lebens (Apc. 3, 5) babylonischer Herkunft
ist, vgl. Gunkel, Archiv f. Religionswissenschaft 1 (1898 S. 298. Jeremias s. v.
Nebo in Roschers mythol. Lexikon III, Sp. 55 f. P. Paul Dhorme, La religion
assyro-babylonienne, Paris (Gabalda) 1910 p. 103 f. Kan, De Jovis Dolicheni cultu,
Diss. Groningen 1901 p. 52. Johannes Hehn, Die biblische und babylonische
Gottesidee, Leipzig 1913 S. 69: „Es verdient bemerkt zu werden, daß man Nebo
nicht bloß den beschränkten Wirkungskreis des Schreibergottes zuerkannte,
sondern ihn auf Grund seiner Schreibertätigkeit auf die höchste Stufe des Pantheons
erhob und zum Weltenherrn stempelte.“ S. auch Birt, Schreibende Gottheiten,
Neue Jahrb. 19 (1907) S. 700 ff.




[7] In den Balkansprachen bedeutet der Ausdruck für „es ist sein Schicksal“
soviel wie „es ist ihm geschrieben“; es mag dabei auch die Sternenschrift am
Himmel mitspielen.




[8] Maspéro, Histoire ancienne des peuples de l’orient classique I (1895)
p. 145, 220. Brugsch, Religion und Mythologie der alten Ägypter, Leipzig 1888
S. 446.




[9] Hymnos von Ios IG XII, VI Nr. 14 Zeile 5–8; Hymnos von Andros
Zeile 10 ff., dazu Sauciuc, Andros, Sonderschriften d. österreich. Instituts VIII
(1914) S. 122; derselben Ansicht war auch Varro nach Augustin de civit. dei
XVIII 37 und Eugenius Toletanus, De inventoribus literarum „Isis arte non minori
protulit Aegyptias“ sc. literas MGH Script. antiquiss. XIV p. 257 v. 5.




[10] Reitzenstein, Poimandres S. 63, 64 und 269.




[11] Schanawânî † 1610 n. Chr., Bl. 6 v. zitiert bei Goldziher, Zeitschrift der
deutschen morgenländ. Gesellschaft 26 (1872) S. 782 (Flügel, Catalog der
Wiener arab. Hss. nr. 210 I p. 192).




[12] Tiele-Söderblom, Kompendium der Religionsgeschichte, Berlin 1912 S. 185.
Goldziher, Abhandl. d. Göttinger Ges. d. Wissenschaften 1907 S. 26.




[13] Weigel, Frankfurter Zeitung 14. Juli 1915, Nr. 193.




[14] Es stimmt gut zu den vielen Beziehungen Milets zur Kadmossage, daß
hier zuerst „der Phönikier“ Kadmos als Buchstabenbringer betrachtet wird, vgl.
Crusius in Roschers Lexikon s. v. Kadmos Sp. 874.




[15] Diese Äußerung Platons bekamen später die Ἕλληνες von den Christen
oft zu hören: Clem. Alex. Strom. I 15 p. 357 P. S. 43 Staehlin. Euseb. Praep. ev.
X 4 p. 471 c.




[16] Die „symbolische“ Schrift der Ägypter bei Clem. Alex. Strom. V 4 p. 657 P.
und Porphyr. vit. Pyth. 12 ist das änigmatische oder anaglyphische System, das
aus der Hieroglyphenschrift künstlich komplizierter gestaltet ist. „Dieses System
kam erst in den späten Zeiten des Verfalls des Ägyptertums in Gebrauch; da
dies aber gerade die Zeit war, in welcher die Griechen das Land kennen lernten,
so spielt es bei diesen, die es in seiner Kompliziertheit freilich nicht verstanden,
eine große Rolle.“ Wiedemann, Herodots II. Buch, 1890 S. 164.




[17] Die Erzählung ist wohl eine altägyptische Legende, vgl. Reitzenstein,
Zwei religionsgesch. Fragen (1901) S. 123, Poimandres 123. Die Kritik des Königs
an der Erfindung — er meint, sie wird das menschliche Gedächtnis schwächen —
ist jedoch sicher erst platonisch: sie paßt zu gut zu einer Tendenz des Dialoges,
die mündliche Dialektik über alles Schreiben zu stellen, und stimmt überein
mit Platons nicht sehr hoher Meinung von den Ägyptern überhaupt. Phileb.
18 b wird erörtert, wie zwischen dem Eins und dem Vielen ein richtiges Vermitteln
nötig sei. Theuth — εἴτε τις ϑεὸς εῖτε ϰαὶ ϑεῖος ἅνϑρωπος (das Schwanken,
ob Theuth Mensch oder Gott ist, ist in ägyptischen Vorstellungen begründet,
Reitzenstein, Zwei religionsgesch. Fragen (1901) S. 119) — sei da vorbildlich
verfahren: als er darüber nachdachte, wie in der φωνή ἄπειρος ein ϰέρας zu
finden sei, erklärte er nicht kurzerhand alles für ein ὲν — etwa wie der p. 15 e
köstlich geschilderte junge Mann — sondern unterschied zuerst φωνήεντα, dann
tönende Konsonanten, dann ἄφωνα. Erst zum Schluß faßte er alles unter dem
Begriff στοιχεῖον zusammen. Der folgende Satz heißt in deutscher Paraphrase:
weil er aber sah, daß keiner von uns jemals in die Lage komme, nur einen einzigen
Buchstaben ohne die übrigen verstehen zu müssen, so fand er noch das
Band, das, selbst eine Einheit, auch all dies zur Einheit — nämlich zur φωνή,
der Mitteilung in Worten und Sätzen — gestaltet, und nannte diese Kunst, weil
sie bei den γράμματα zur Verwendung kommt, γραμματιϰὴ τέχνη. Vgl. v. Bissing,
Neue Jbb. 29 (1912) S. 95 f.




[18] Diod. I 23, 4; Hygin fab. 277; Pausan. IX 12, 2.




[19] Seine Gleichsetzung des Prometheus mit Thoth (Plut. de Iside et Os. 37,
ebenso Istros περὶ τῆς Αἰγυπτίων ἀποιϰίας Clem. Alex. strom. I 21 p. 382 Potter
S. 68 Staehlin) hatte also andere Gründe als die Buchstabenerfindung.




[20] Ed. Schwartz, RM 40 (1885) S. 256.




[21] Hermes λόγιος: Platon Kratyl. 407; Cornut. 16; Plotin Enn. 3, 6, 18;
Hippolyt. philos. 5, 7; Porphyr. apud. Euseb. praep. ev. 3, 11 p. 114; Eitrem PW
s. v. Hermes XV (1912) p. 782. Hermes-Thot „mit der Feder“, wie Furtwängler
(Bonner Jahrbb. 103 (1898) S. 1 ff. 107 (1902) S. 45 ff. — Kleine Schriften, München
1913 S. 372 ff.) u. a. (Loeschcke ebenda 107, 48 ff., Reitzenstein, Poimandres
S. 3) eine Reihe von hellenistischen Darstellungen benannten und für den Schreibergott
erklärten, ist allerdings nicht zu halten. Das Attribut auf dem Kopf ist
vielmehr ein Lotosblatt, R. Foerster, Röm. Mitt. 29 (1914) S. 171 ff. s. oben S. 4
Anm. 2. Aber ψυχοπομπός war Thoth wie Hermes: Pietschmann, Hermes Trismegistos
1875 S. 21. Reitzenstein, Poimandres 100.




[22] F. Jacoby s. v. Hekataios bei PW Sp. 2756; Reitzenstein, Poim. 182, Zwei
religionsgesch. Fragen 13. Auch nach Eupolemos hat Moses die Buchstaben erfunden
(Eus. praep. ev. IX 26 p. 431 c).




[23] Philon von Byblos, φοινιϰιϰὴ ἱστορία bei Eusebios praep. evang. I 10,
p. 39 a. Müller FHG III p. 560 fr. 2 § 25. Reitzenstein, Poimandres 162.




[24] Philon von Byblos περὶ τῶν Φοινίϰων στοιχείων fr. 9 aus Eus. praep. ev.
I 10 p. 42 b FHG III p. 573. Reitzenstein, Poimandres 162, 2. Thoth hat nichts
mit der Schlange zu tun. Die Syrer machten ihn zum Schlangengott, weil tut
= Schlange ist nach Baudissin, Studien zur semitischen Religionsgeschichte,
Gießen 1876, I S. 19. Reitzenstein deutet das auf die Stelen des „Königs“ Amon
(Philon von Byblos bei Eus. praep. ev. I 9, 24), auf die er die Offenbarungen aufzeichnete,
die Hermes ihm gegeben hatte nach Jamblich. de mysteriis VIII 4
und der alchimistischen Schrift des Pibechios bzw. Pibeches (a. a. O. S. 107, 363;
A. Dieterich, Kl. Schriften 8). Darauf befand sich u. a. das Symbol der Schlange,
die sich in den Schwanz beißt.




[25] Thoth erscheint außerdem noch bei Strabo p. 816. Plut. quaest. conv. 9,
3. 12 p. 738 e: daher sei ἴβις der erste Buchstabe (? noch unerklärt!); de Iside et
Osir. 3. Nach Arnob. adv. nat. IV 14 hat der griechische Hermes während eines
Exils in Ägypten die Schrift erfunden.




[26] Jeremias in Roschers Lexikon s. v. Oannes III 1 Sp. 590 f.




[27] Knaack, Hermes 16 (1881) 590.




[28] Schol. in Dionys. Thrac. p. 183, 1. Hilgard (1901). Diese Scholien stammen
nach Hörschelmann, acta societatis philol. Lips. IV (1875) p. 297 ff. aus dem
7. Jahrh. n. Chr.




[29] Über Palamedes als großen Erfinder Jahn, Palamedes (1836) S. 23;
Kremmer, de catalogis heurematum, Diss. Lips. 1890 p. 44; ich entnehme Kremmer
manche der jetzt folgenden Stellen. Palamedes erscheint als Schrifterfinder
bei Stesichoros fr. 34 schol. in Dionys. Thrac. 185, 6, Gorgias Palam. § 30, Euripides
Palamedes fr. 578, Hygin fab. 277, 31. Dio Chrysost. 13, 21; schol. Eurip.
Or. 422. Athanas. contra gentes 18. Nach Philostrat. heroic. X 3 p. 309 und Nemesian
de aucupio 15 = PLM ed. Baehrens III (1881) p. 204 hat er sie aus dem
Flug der Kraniche gelernt, vgl. auch schol. in Dionys. Thrac. 320, 20 (dazu oben
S. 9). Daß man aus den Linien des Fluges der Kraniche ein Λ bzw. ein Υ herauslas,
zeigt Lucan V 716 und Martial XIII 75, vgl. Lewy in Roschers Lexikon s. v.
Palamedes.




[30] schol. zu Dionys. Thrac. 185, 7.




[31] Aischylos Prom. 460 (467); schol. zu Dionys. Thrac. p. 190. 183, 16; 185, 8.




[32] Plut. quaest. Romanae 59 p. 278 e.




[33] Der Erzieher Achills nach Duris FHG II p. 473 fr. 16, schol. zu Dionys.
Thrac. p. 184, 27; ein phoinikischer König nach Dosiades, s. S. 11.




[34] So Reitzenstein, Zwei religionsgeschichtliche Fragen 101.




[35] Orpheus nach Alkidamas Odysseus 24 (Dieterich, Die Grabschrift des
Aberkios, Leipzig 1896 S. 34, 2); Linos als Kadmos’ Schüler nach Diod. III 67;
Tacitus ann. XI 14; Suidas s. v. Λίνος.




[36] Livius I 7, 8; Dionys. Halic., arch. rom. I 33; Tac. I. I. Marius Victorinus,
ars grammatica p. 1944 = Grammatici latini VI 194. Hae (sc. litterae) auctore,
ut quidam volunt, Euandro, ut alii, Hercule in Italiam a Pelasgis adlatae sunt.
Oder auch seine Mutter Nicostrata, Eugenius von Toledo, carm. 39, 3.




[37] Schol. in Dionys. Thrac. p. 185, 9.




[38] Ebenda p. 182, 18.




[39] Ebenda p. 183, 12.




[40] Bei ihm sind übrigens alle Erfinder aus Kreta.




[41] Aristoteles fr. 501 Rose = Plin. n. h. VII 57, 192: Kadmos 16, Palamedes
ζυφχ, Simonides ψξωϑ, Epicharmos vielleicht ϑχ. Hygin fabul. 277, 31: Palamedes
11, Simonides ωηξψ, Epicharmos ϑχ. Tacitus ann. II 14: Simonides hat
alle übrigen zu den alten 16 hinzuerfunden. Irenaeus adv. haer. I 15, 4 Manucci:
Kadmos hat 16 gebracht, dann haben die Griechen Aspiraten und Doppelkonsonanten
dazuerfunden, zuletzt soll Palamedes die langen Vokale hinzugetan
haben. Theodosios von Alexandria περὶ γραμματιϰῆς p. 1 Göttling: Palamedes 16,
Kadmos von Milet ϑφχ, Simonides ηω, später sind dazu gekommen ζξψ. Schol.
in Dionys. Thrac. 320, 20: Palamedes hat alle 16 Buchstaben erfunden, die
andern haben Zusätze gemacht, Kadmos ϑφχ, Simonides ηω, Epicharmos ζξψ;
ebenda p. 185, 7: Simonides ηωξψ, Epicharmos die Aspiraten und ζ, vgl. ebenda
p. 191, 30 Marius Victorinus, ars grammatica p. 1944 = Grammatici Latini VI
p. 194, 15: Kadmos 16, Simonides ζξωϑ, Palamedes ηψχφ, ebenso Audacis excerpta
ibid. VII p. 325, 6. Suidas s. v. Palamedes: ζπφχ, s. v. Simonides: die
langen Vokale und die Doppelbuchstaben. Nach Servius zu Aen. II 81 hat Palamedes
vielleicht alle erfunden, sicher aber das χ. Die von ihm angefertigten
Lettern sind noch im Apollotempel zu Sikyon zu sehen nach Ampelius liber
memorialis VIII 5, woraus wohl zu schließen ist, daß sich in dem Tempel des
Apollon Στοιχείος zu Sikyon ein Buchstabenorakel (vgl. darüber unten den besonderen
Abschnitt) befand, Pfister, Wochenschrift f. kl. Philologie 31 (1914) 477 f. Über die
relative Berechtigung dieser εὑρήματα s. Lenormant bei Daremberg-Saglio I, Paris
1873 p. 205 ff.




[42] Euripides hat im Θησεύς die Buchstaben des Namens Θησεύς γρίφος-artig
beschrieben, ebenso Agathon und Theodektes (Athen. X 454 bc.) ϰαὶ Σοφοϰλής
δὲ τούτω παραπλήσιον ἐποίησεν ὲν Ἀμφιαράῳ σατυριϰῷ τὰ γράμματα
παράγων ὀρχούμενον Athen. X 80 p. 454 f. — fr. 117 Nauck³.





§ 2. PYTHAGOREISCHE GRAMMATIK

Der Unterschied zwischen Vokalen und Konsonanten ist unseres
Wissens im 6. Jahrhundert von den Pythagoreern zuerst beobachtet
worden.[43]) Wie die Pythagoreer dazu kamen, sich grammatisch zu betätigen,
darüber gibt eine Notiz bei Quintilian Aufschluß (instit. orat.
I 10, 17) Archytas atque Evenus etiam subiectam grammaticen musicae
putaverunt. Sie rechneten die Grammatik zur μουσιϰή.

Die ungeheure Entdeckung des Pythagoras, daß die musikalische
Tonhöhe von der Länge der tönenden Saite abhänge, hat die Mitlebenden
geradezu berauscht und wie kaum jemals ein anderer naturwissenschaftlicher
Fund das Denken Späterer bestimmt. Die Töne hatten sich
als verkörperte Zahlen herausgestellt, die qualitativen Unterschiede
waren auf quantitative zurückgeführt. Der tiefe Sinn der Musik war der,
daß sie Klang gewordene Zahl ist. In der Zahl hatte man jetzt einen
Schlüssel, der alle Tore zu öffnen verhieß. Sie war das Wesentlichste am
Kosmos, vielleicht das Wirklichste überhaupt, das Symbol der Vernunft.
Die schönsten Sätze darüber stehen bei Philolaos (fr. 11 Diels): Kenntnisspendend
ist die Natur der Zahl und führend und lehrend für jeglichen
in jeglichem, das ihm problematisch und unverständlich ist. Denn
gar nichts von den Gebilden wäre irgend einem klar, weder ihr Zusich
noch des einen zum andrem, wenn nicht die Zahl und deren
Wesen wäre. Nun aber wirkt diese durch die Seele hin in die Empfindung
gestaltend alles erkennbar aus und gesellig, nach des Gnomons
Natur, gibt ihnen Leib und scheidet voneinander alle die Glieder der
Gebilde als unendlicher wie als begrenzender. ... Sehen kann man
nicht nur in den dämonischen und göttlichen Gebilden die Natur der
Zahl und ihre haltende Macht, sondern auch in allen menschlichen Werken
und Worten allenthalben und hin durch alle Schöpfungen des Bildens
und hin durch die Musik.[44] —

Fällt also die Grammatik unter die Rubrik Musik, so mußten in
der Tat die Schriftzeichen die Aufmerksamkeit der Pythagoreer besonders
auf sich ziehen. Denn sie waren zugleich die Zeichen für die Zahlen
und die Musiknoten. In ihnen, in ihrer Form, ihrer Anzahl und ihren
Verschiedenheiten mußte wohl manches von kosmischer Bedeutung zu
finden sein. Aristoteles erwähnt darüber Folgendes (Metaphys. N 6, 1093
a 20): ἐπεί ϰαὶ τὸ Ξ Ψ Ζ συμφωνίας φασὶν εἶναι ϰαὶ, ὅτι ἐϰεῖναι τρεῖς,
ϰαὶ ταῦτα τρία (nämlich διατεσσάρων, διαπέντε und διαπασῶν). ὅτι δὲ
μύρια ἂν εἲη τοιαῦτα, οὐϑὲν μέλει· τῷ γὰρ Γ ϰαὶ Ρ εἴη ἂν ἒν σημεῖον
(d.h. man könnte ja ebenso gut auch den Laut γρ durch ein einziges Zeichen
ausdrücken). εὶ δ΄ ὅτι διπλάσιον τῶν ἅλλων ἕϰαστον ἅλλο δ΄ οὔ, αἴτιον δ΄
ὅτι τριῶν ὄντων τόπων ἒν ὲφ΄ ἑϰάστου ἐπιφέρεται τὀ σῖγμα, διὰ τοῦτο τρία
μόνον ἐστίν, ἀλλ' οὐχ ὅτι αί συμφωνίαι τρεῖς, ἐπεὶ πλείους γε αί συμφωνίαι·
ἐνταῦϑα δ΄ οὐϰέτι δύναται. Ebenso wie sie die Dreiheit der
Doppelkonsonanten musikalisch, d. h. metaphysisch, begründet dachten,
so auch die Tatsache, daß es gerade 24 Buchstaben gibt (ebenda
1093 b 1): ϰαὶ ὅτι ίσον τὀ διάστημα ἒν τε τοῖς γράμμασιν ἁπὸ τοῦ Α
πρὸς τὀ Ω, ϰαὶ ἁπὸ τοῦ βόμβυϰος ἐπὶ τὴν ὀξυτάτην νεάτην ἒν αὐλοῖς,
ἧς ὁ ἁριϑμὸς ίσος τῇ οὐλομελείᾳ τοῦ οὐρανοῦ. So stellten sie die Elementargrammatik
in die denkbar kosmischsten Zusammenhänge ϰαὶ
ὅσα εἶχον ὁμολογούμενα δειϰνύναι ἒν τε τοῖς ἀριϑμοῖς ϰαὶ ταῖς ἁρμονίαις
πρὸς τὰ τοῦ οὐρανοῦ πάϑη ϰαὶ μέρη ϰαὶ πρὸς τὴν ὅλην διαϰόσμησιν,
ταῦτα συνάγοντες ἐφήρμοττον. Dieser Satz aus Aristoteles Metaphysik
(A 5, 986 a) paßt nicht bloß auf die alten Pythagoreer: er erschöpft
den Inhalt eines beträchtlichen Teils der europäischen Literatur
bis in die Renaissance hinein.

An den Vokalen mußte den Pythagoreern ihre Siebenzahl[45] wichtig
erscheinen. „Sowohl die Altpythagoreer als auch der Verfasser der
altionischen (nach andern [vgl. Boll, Neue Jhb. 31 (1913) S. 137 ff.] erst
dem 5. Jahrhundert angehörigen) pseudohippokrateischen Schrift περὶ
ἑβδομάδων erblickten in den sieben ionischen Vokalen (φωνήεντα, φωναί)
oder Urbuchstaben eine der ältesten und wichtigsten Manifestationen
der heiligen Siebenzahl.“ W. H. Roscher, Hebdomadenlehren S. 145.
Dieser Hinweis auf die Bedeutsamkeit der Vokale ist, wie wir unten
sehen werden, nicht ungehört verhallt.



[43] Aristot. metaph. XIV 6; Hippokr. περὶ ἐβδ. 541 Erm., π. διαίτης I p. 645 f.
Kühn; Varro bei Gell. III 10, 2 und 16; alles bei Roscher, Hebdomadenlehren 27.




[44] Deutsch nach Herman Schmalenbach, Das Seiende als Objekt der Metaphysik
I: die erste Konzeption der Metaphysik im abendländischen Denken.
Dissertation Jena 1909 S. 36 ff. [Viel Material dazu zuletzt bei Weinreich, Triskaidekad.
Studien RGVV XVI 1 (1916) S. 96 f.]




[45] Über die Siebenzahl Boll in PW s. v. Hebdomas Bd. VI Sp. 2552, wo
gezeigt wird, daß die Heiligkeit einer Zahl sich dann herausbildet, wenn diese
Zahl in der Natur wiederholt gegeben ist, so daß der Mensch immer wieder auf
sie hingewiesen wird.





§ 3. ELEMENTUM

Recht folgenreich für die antike Wertung der Buchstaben war es,
daß man sie mit dem Wort στοιχεῖον bezeichnet hat. Durch dieses Wort
wurden die Buchstaben der Schrift für den Griechen, der vom Namen
einer Sache aus unwillkürlich weitergehende Folgerungen zog als wir,
— die „Kritik der Sprache“ fing erst an —, in die Sphäre philosophischer
und religiöser Begriffe gehoben.[46]

Die Wortgeschichte von στοιχεῖον stellt sich nach den Untersuchungen
von Diels und Lagercrantz folgendermaßen dar: Die Ableitung des
Wortes στοιχεῖον von στοῖχος bei Dionys. Thrax, worauf Diels seine
Übersetzung „Reihenglied“ gründet, ist wertlos und verbindet zu nichts.[47]
Es ist vielmehr von στείχειν = „gehen, marschieren“ auszugehen (S. 88).
Στοιχέω ist nach Lagercrantz’ Nachweisen in der Bedeutung gehen,
marschieren ganz geläufig (S. 103). Davon ist mit objektivisch-transitiver
Verwendung der Endung -εῖον (S. 106) στοιχεῖον in der attischen
Sprache gebildet und bedeutet:

I. das begangene Stück, der Gang, die Strecke (so die früheste
Verwendung bei Aristophanes Eccles. 651):

II. Grund: a) Erdfläche; b) Grundlage, so bei Xenophon memor.
2, 1, 1; c) Stütze, so in der Astrologie (S. 62) und im Neuen Testament
(S. 42). Die vollkommenste Analogie bietet die Bedeutungsentwicklung
des von βαίνω abgeleiteten Wortes βάσις.

Das Wort dringt sodann in die wissenschaftliche Fachsprache und
tritt auf: 1. in der philosophischen Sprache als Übersetzung von ῥιζώματα
τοῦ παντός (der Elemente) bei Empedokles ins Attische, für uns zuerst
bei Platon Soph. 252 b, Tim. 48 b (S. 16); 2. in der grammatischen als
attischer Ersatz für πυϑμήν, ein Wort, das in grammatischen Ausführungen
des Protagoras (Diels Vorsokr. S. 512, 26) in der Bedeutung
„Grundform“ vorkam (S. 21). In Platons Theait. p. 202 e heißt στοιχεῖα
τῶν γραμμάτων „Urbestandteile der Schrift“ (S. 19). Sicherlich waren
aber schon vor Platon die Buchstaben στοιχεῖα genannt worden, sonst
könnte Phileb. 19 c nicht so lauten, wie es überliefert ist. Da im Lauf
der Kaiserzeit der persische Elementenkult, der besonders im Mithrasdienst
ausgeprägt worden ist, in die griechische Welt eindrang (Diels
S. 45)[48], so hat das Wort στοιχεῖον von diesen Kreisen her für viele
einen starken religiösen Akzent erhalten.[49]

Die Verwendung des Ausdrucks in der Astrologie hat nichts mit
der in der Philosophie als „Element“ zu tun, sondern ist eine unmittelbare
Übertragung aus der Volkssprache, wo στοιχεῖον „Stütze“ bedeutet.
στοιχεῖον heißt da 1. die Tierkreisfigur, insofern sie den wandernden
Planeten zur Stütze gereicht[50], 2. Gestirn, insofern es für dessen δαίμων
die materielle Stütze abgibt (S. 65 ff.).

Ferner hat Lagercrantz S. 74 ff. nachgewiesen, daß στοιχειοῦν durchaus
nicht „verzaubern“ heißt, wie Diels S. 55 meint, der dort die Wortgeschichte
auf einer sehr schmalen Linie weiterführt. Es heißt vielmehr
gründen in der Bedeutung „festmachen“, real[51] und symbolisch. Als
einer, der das symbolische „eingründen“, das ein magisches Binden und
Festbannen an einen Ort bedeutet, besonders gut verstand, wird Apollonius
von Tyana ein στοιχειωματιϰός genannt bei Cedrenus I 346, 18.
Derselbe Ausdruck οί στοιχειωματιϰοί steht schon im Καρπός (Ps.-Claudius
Ptolemäus)[52], ohne daß der Zusammenhang mehr lehrte als
daß es sich um Leute handelt, die sich mit Astrologie abgeben. Wir
müssen daraus schließen, daß es eine Anzahl von Magiern, Astrologen
usw. gegeben hat, die diese Art von „Eingründung“ betrieb.

Im Neugriechischen heißt στοιχειό Geist, Gespenst. Lagercrantz
entwickelt S. 80 ff. einleuchtend, wie dies aus Glauben und Brauch beim
ϑεμελιοῦν von Häusern entstanden ist.

Das alles hat nicht unmittelbar damit, daß στοιχεῖον auch Buchstabe
heißen kann, etwas zu tun, wie Albrecht Dieterich, Rhein. Museum 56 (1901)
S. 102 f. = Kl. Schr. S. 225 f. will. Aber man begreift ohne Schwierigkeit,
wie „die Tatsache, daß Buchstabe und Gestirn durch dasselbe Wort
ausgedrückt werden, mystisch veranlagte Gemüter bewegen konnte, nach
realen Entsprechungen zwischen ihnen zu suchen“. Lagercrantz S. 57.



[46] Die Dielssche Bedeutungsgeschichte von στοιχεῖον („Elementum“, Leipzig
1899) wird in entscheidenden Punkten berichtigt durch Lagercrantz, Elementum,
eine lexikologische Studie. Skrifter utgifna af K. Humanistiska Vetenskaps-Samfundeti
Uppsala XI 1, Leipzig, Harrassowitz 1911.




[47] Gegen eine verwandte Ableitung hatte auch schon Bedenken Pa.-Sabas,
„Über die Mysterien der griechischen Buchstaben“, ed. Hebbelynck, Muséon N. S.
I (1900) p. 21 f.: „Man gibt den Buchstaben den Namen Elemente (στίχος!) nicht
deshalb, weil sie selbst nicht mehr in Elemente zerlegbar sind (d. h. die kleinste
Schrifteinheit sind), wie die Weisen der Griechen in ihrer Hohlheit gedacht
haben, sondern weil in ihren Zügen sich die Form der Elemente der erschaffenen
Welt findet.“




[48] Cumont, Textes et Monuments I 6; Dieterich, Mithrasliturgie 2. Aufl.
S. 64; Diels Elementum 45; Cumont-Gehrich, Die Mysterien des Mithra² 1911
S. 104 f.




[49] Zuerst bei Hippobotos, einem Schriftsteller des ersten Jahrh. v. Chr.,
der nach Diog. Laert. VI 102 von dem Hute des Menedemos, des Stifters der
Philosophenschule von Eretria, sagte, auf ihm seien die zwölf στοιχεῖα abgebildet
gewesen (Diels S. 45, Lagercrantz S. 62). Diesen Sprachgebrauch deutet
Lagercrantz auf Grund von Tatian, orat. ad Graec. 9 στοιχείωσις δὲ αὐτοῖς ἡ
ζώωσις ἦν zu übersetzen: zur Stützung diente ihnen (den Planeten) das Bevölkern
des Himmels mit Tieren (S. 60 und 73).




[50] Nach Diels ist dieser Wandel der Wortbedeutung auf dem Umweg
über den grammatischen Gebrauch von στοιχεῖον als Bezeichnung von „Buchstabe“
erfolgt. Den aus Nikomachos von Gerasa belegten Satz von Diels
S. 44: „So hat an ältere Schrullen der Pythagoreer anknüpfend die neupythagoreische
Schule das Alphabet an den Himmel versetzt“, hätte Lagercrantz noch
mit folgendem chronologischen Argument widerlegen können: In einem Auszug
aus Vettius Valens, dem Astrologen aus dem 2. Jahrh. n. Chr., steht zu lesen,
daß im Gegensatz zu einem verwickelten Verfahren des Vettius die ἁρχαῖοι die
Tierkreisbilder mit je zwei Buchstaben bezeichneten in der Anordnung Α Ν, Β Σ
usw. bis Μ Ω. Mit den ἁρχαῖοι sind in der astrologischen Literatur meist „Nechepso
und Petosiris“ gemeint. Also wahrscheinlich schon diese Begründer der
griechischen Astrologie im 2. Jahrh. v. Chr. und durch die Tatsache, daß στοιχεῖον
„Buchstabe“ und „Tierkreiszeichen“ bedeuten konnte, dazu bewogen worden,
diese miteinander in Beziehung zu bringen (s. darüber unten in dem Abschnitt
über Astrologie).




[51] Schlagend spricht für Lagercrantz die Stelle in Anonymi Byz. Παραστάσεις
ed. Preger (Progr. d. Kgl. Max-Gymnas. München 1898) p. 33, 12 § 72 ὁ
λεγόμενος Νεώριος ὁ ϰαὶ Ἀρϰάδιος, ὃν Κόνων ἐστοιχειώσατο, wo auch Diels das
letzte Wort durch „bauen“ übersetzte.




[52] 16⁰-Ausgabe von 1552 S. 214.







§ 4. KINDHEITSMYSTIK

Noch eine letzte mögliche Wurzel der Buchstabenmystik möchte
ich andeuten. In viel stärkerem Maße als es heute m. W. geschieht,
wurde im Altertum und bis ins 18. Jahrhundert auf das Erlernen des
Alphabetes bis zur virtuosen Beherrschung Wert gelegt.[53] Während für
uns die Alphabetreihe nur für Verzeichnisse und Lexika wichtig ist,
war sie für den antiken Menschen auch die Folge der Zahlen[54], und
das hatte, wie wir sahen, infolge der pythagoreischen Lehren in Altertum
und Mittelalter keine bloß praktische Bedeutung. Wir hören, daß
man das Alphabet an der Schule vor- und rückwärts einübte und in der
Reihenfolge Α Ω Β Ψ Γ Χ usw.[55] Die Beschäftigung mit den Buchstaben
war also etwas, das ein Wesentliches der Kindheit bezeichnet, und daß
Kindheitserinnerungen auf assoziativem Weg zu Faktoren im religiösen
Leben der Erwachsenen werden können, ist bekannt.

Albrecht Dieterich hat in seiner „Mithrasliturgie“ über das „liturgische
Bild“ der Gotteskindschaft schöne Sammlungen vorgelegt. Dabei
handelt es sich hauptsächlich um Zeugung durch die Gottheit und
Geburt aus ihr. In der spätantiken, besonders der christlichen Mystik
haben auch Dinge, die mit dem Kindesalter zusammenhängen, einen
religiösen Gefühlston. Christus selbst hatte gesagt: ἐὰν μὴ στραφῆτε
ϰαὶ γένησϑε ὡς τὰ παιδία, οὐ μὴ εἰσέλϑητε εἰς τὴν βασιλείαν τῶν οὐρανῶν
Mt. 18, 3 Lc. 18, 17. Dies Wort hat man nicht immer in seiner
einfachen Tiefe verstanden. Christus fungiert bei Clemens von Alexandria
als Paidagogos, als Kindererzieher. Seine Gestalt war schon zu fest umrissen,
ebenso wie seine Stellung im dogmatischen System, als daß es
bei einem rechtgläubigen Schriftsteller in der Zeichnung dieser Figur
zu realistischen Einzelheiten hätte kommen können. Desto mehr sollen
sich die Zöglinge hier als kleine Kinder fühlen. Am befremdlichsten
zeigt sich das in dem langen Kapitel über die Milch im Paidagogos I 6
p. 112 P, das betitelt ist πρὸς τοὺς ὑπολαμβάνοντας τὴν τῶν παιδίων
ϰαὶ νηπίων προσηγορίαν τὴν τῶν πρώτων μαϑημάτων αἰνίττεσϑαι διδαχήν.[56]
Dazu haben wir jüngst in der 19. Ode Salomos eine Parallele
bekommen, die uns zeigt, daß es sich hier nicht um Seltsamkeiten Einzelner
handelt, für die es erst etwa in bekannten deutschen Kirchenliedern
des 17. Jahrhunderts oder in Zinzendorfs Ausdrucksweise Entsprechungen
gibt, sondern um verbreitete Stimmungen:




Ein Becher Milch ist mir dargebracht worden, und ich habe ihn getrunken
in der Süße der Freundlichkeit des Herrn.

Der Sohn ist der Becher, und der, der gemolken ward, der Vater.

Und es melkte ihn der heilige Geist, weil seine Brüste voll waren usw.



Man ist sich bewußt, Frommes zu tun, wenn man der Gottheit gegenüber
und zu ihren Ehren Kindliches tut.

Der große Gnostiker Valentinos behauptete, der Logos sei ihm in
der Gestalt eines kleinen Kindes erschienen und habe ihm so seine
Offenbarungen mitgeteilt (Hippolytos philosoph. VI 5, 43 p. 309 Cruice).
Sein Schüler Markos deutete den Vers 2 des 8. Psalmes: „Durch den
Mund von Kindern und Säuglingen hast du ein Bollwerk gegründet um
deiner Widersacher willen, damit du Feinde und Rachgierige zum Schweigen
bringest“[57] so, daß er das Geschrei der Säuglinge als Vokale auffaßte.
So loben die Kinder Gott ebenso, wie es in Psalm 19, 1 heißt:
„die Himmel erzählen die Ehre Gottes.“ Diesen letzteren Vers deutete
er natürlich auf die unten zu behandelnde Beziehung zwischen Vokalen
und Planeten (vgl. Iren. adv. haer. I 14, 8 Manucci; Epiphan. I 3, 7 haeres.
34) und hielt das Geschrei der Säuglinge für eine Bestätigung dieser
Entsprechung. Die Buchstabenspielerei in den später zu besprechenden
Branchosversen gegen die Pest hält Klemens von Alexandria für einen
frommen Hinweis auf die Kindheit (Stromata V 8, 48 p. 675 P.): αἰνίσσεται,
οἶμαι, τὴν ἐϰ τῶν τεσσάρων ϰαὶ εἵϰοσι στοιχείων ψυχῆς γαλαϰτώδη
τροφήν, μεϑ' ἣν ἤδη πεπηγὸς γάλα βρῶμα, τελευταῖον δὲ αἷμα ἀμπέλου
τοῦ λόγου τὸν „αἴϑοπα οἶνον“ τὴν τελειοῦσαν τῆς ἀγωγῆς εὐφροσύνην
διδάσϰει.

Dasselbe meinte Remigius von Auxerre († ca. 908) in seinem tractatus
de dedicandis ecclesiis von dem Aschenkreuz auf dem Boden der
neu zu weihenden Kirchen, auf welche das Alphabet geschrieben wird.[58]
Auch der Kaiser Didius Julianus ließ 193 n. Chr. durch junge Knaben,
die mit verbundenen Augen in einen Spiegel schauen mußten, die Zukunft
erforschen.[59] Ein Knabe fungiert als Pythia bei Hippol. philos.
IV 4, 1 p. 93 ff. Cruice.

So mag mancher, der schon vielleicht aus den erwähnten Gründen
in den Buchstaben etwas Heiliges sah, in dieser Vorstellung dadurch
bestärkt worden sein, daß sie ihm ein heiliges Stück Kindlichkeit waren.
Und gerade die eifrige Erlernung des Alphabets mochte in dieser Richtung
mitwirken; später wird sich zeigen, wie eine Anordnung der
Alphabetreihe als mystisch bedeutungsvoll verwendet worden ist, die
im Anfangsunterricht der Kinder ihre Stelle hatte. Ja, man hat auf
dieser Unterrichtsstufe mit Zauberei nachgeholfen, wobei die Alphabetreihe
im Sinn der hohen Anschauungen über den Ursprung der Schreibkunst
als Symbol alles Wissens erscheint. Um ein Kind lernbegierig
und leichtfassend zu machen, rät ein neugriechisches Zauberrezept, das
ABC auf eine Schüssel zu schreiben, die für die heiligen Brote gebraucht
wird, sie segnen zu lassen und die Schrift mit reinem Wein aufzulösen;
das soll das Kind trinken.[60]



[53] Man gab den Kindern Kuchen (Horaz sat. I 1, 25), elfenbeinerne Typen
(Quintilian inst. I 1, 26) und Würfel, worauf das Alphabet stand (Hieronymus,
epist. ad Laetam 107, 4). Über altirische Alphabetkuchen Gaidoz, Les gâteaux
alphabétiques, Mélanges Renier, Bibliothèque des hautes études Paris 1887. Woher
die russischen Buchstaben stammen, die man noch heute als — übrigens
recht schmackhaftes — Gebäck zu essen bekommt, weiß ich nicht. Jedenfalls
stammt der Brauch, ebenso wie die Suppennudeln in Buchstabenform, aus alter
Zeit. Ähnliche Verfahren des Elementarunterrichtes beschreiben noch Rabelais,
Gargantua I 14. Goldsmith, vicar of Wakefield cap. 12. Smollet, Humphrey Clinker
ed. Tauchnitz p. 122; über Basedows Buchstabenbäckerei s. Grasberger, Erziehung
und Unterricht im klassischen Altertum I 2, 267, Würzburg 1864, vgl.
Leclerq bei Cabrol, Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de liturgie I, Paris
1907, s. v. Abécédaire p. 60 f. Beudel, Qua ratione Graeci liberos docuerint, Dissertation
Münster 1911. S. auch die kuriose Geschichte von dem begriffsstutzigen
Sohn des Herodes Atticus, des bekannten Redners zur Zeit der Antonine,
bei Philostratos, vit. sophist. II 10 p. 66 Kayser: das Alphabet hat er wenigstens
durch 24 mit den Buchstaben bezeichnete Spielkameraden gelernt.




[54] Über das Alter des milesischen Zahlenalphabets (8. Jahrh.) s. Larfeld,
Griechische Epigraphik³ (1914) S. 294 ff. Man hat aber auch mit den Buchstaben
α–ω als 1–24 numeriert, ebenso wie wir es mit unsern Buchstaben tun. Beispiele
sind die in Olympia zur Auslosung der Kämpfer gebrauchten Täfelchen
(Lukian Hermotimos 39), Theatermarken (J. Friedländer, Hermes 9 (1875) 251 ff.
Svoronos, Περὶ τῶν εἰσιτηρίων τῶν Ἀρχαίων, Journal International d’Archéologie
numismatique I (1898) 45-120; III (1900) 197–235; 319–349), Numerierung
von Gesimsblöcken an Bauten (Karapanos, Dodone et ses ruines 68 f. pl. 34–40;
thessalische Inschriften bei Lolling, Athen. Mitt. VII (1882) 69. Gesimsblöcke des
Altars zu Pergamon, Robert, Hermes 18 (1883) 466 ff. Eisler, Weltenmantel und
Himmelszelt, Nachtrag), der Sektionen des Heliastengerichtshofes in Athen (Lipsius,
Das attische Recht und Rechtsverfahren I [1905] S. 140 f.), von Äckern
(„casae literarum“, Inschrift von Halesa, IG XIV 352. Gromatici ed. Lachmann
I 309; II 235, 268, 409), die Bezeichnung der Stadtquartiere von Alexandreia
(Ausfeld, RM 55 [1900] 379, Der griechische Alexanderroman, Leipzig 1907 S. 139),
der Gesänge der homerischen Gedichte (Woisin, De Graecorum notis numeralibus,
Diss. Kiel 1886, S. 30), der Wochentage (Boll s. v. Hebdomas, PW Sp. 2573).
Über unsre Benennung der sieben Töne der Oktave von C bis H unten mehr.
Auch der Alchimist Zosimos hat die 28 Bücher seines Werkes mit Buchstaben
bezeichnet, ebenso Mani und Aphraat die ihrigen mit den 22 Buchstaben des
syrischen Alphabets. Pachomius numerierte seine Mönchsklassen mit Buchstaben,
s. unten den Abschnitt über die Spekulationen über die ganze Alphabetreihe.




[55] Quintilian, inst. or, I 1, 25: Quae causa est praecipientibus, ut etiam,
com satis affixisse eas pueris recto illo quo primum scribi solent contextu videntur,
retroagant cursus et varia permutatione turbent, donec litteras qui instituuntur
facie norint, non ordine. Hieronymus in Jerem. 25, 26, Migne PL 24,
838 = p. 311 Reiter 1913. Ferner in Brief 107 an Laeta über die Erziehung
ihrer Tochter II p. 294 Hilberg: Et non solum ordinem teneat literarum et memoria
nominum in canticum transeat; sed ipse inter se crebro ordo turbetur, et
mediis ultima, primis media misceantur, ut eas non sono tantum, sed et visu
noverit. Dieterich, Rhein. Mus. 56 (1901) S. 99. Solche Schulübungen stehen auf
einem Ostrakon im Brit. Museum, einem Säulenstück aus Sparta, Papyrus aus
Hermupolis, vgl. Milne, Journ. hell. stud. 28 (1908) p. 121 nr. 1; Annual of the
brit. school of Athens XII 476; Wessely, Studien zur Paläogr. und Papyruskunde
II (1902) p. XLV nr. 2; Ziebarth, Aus der antiken Schule², Kleine Texte Nr. 65,
Bonn 1913 S. 1 ff.




[56] Über Anklänge an gewisse Bräuche beim Verwandtschaftsschließen in
diesem Kapitel Adolf Jacoby, Archiv für Religionswissenschaft 13 (1910) S. 549 ff.




[57] Der sich m. E. am besten erklärt, wenn man ihn mit dem Kommentar
von Hitzig darauf bezieht, daß in einem Krieg ein siegreicher Feind durch das
Geschrei von Säuglingen sich zur Milde hatte stimmen lassen, vgl. etwa 1 Sam. 30, 2.




[58] Migne PL 131, 851: Quid autem per alphabetum nisi initia et rudimenta
doctrinae sacrae intelligi convenit? offenbar in Anlehnung an den Hebräerbrief
5, 12: τὰ στοιχεῖα τῆς ἀρχῆς τῶν λογίων τοῦ ϑεοῦ. Diese Erklärung
ist übernommen von de Rossi, Bullettino di archeologia cristiana 1881 p. 135
und von Leclerq bei Cabrol, Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de liturgie,
Paris 1907 s. v. Abécédaire Sp. 56.




[59] Aelius Spartian, vita Didii Iuliani VII 10. Über ϰατοπτρομαντία Bouché-Leclercq,
Histoire de la divination, Paris 1879, I 185. Wünsch, Hess. Blätter für
Volkskunde 3 (1904) 154 ff. Reitzenstein, Historia monachorum, Göttingen 1916,
S. 244 ff.




[60] Abbott, Macedonian Folklore, Cambridge 1903 S. 362. Pradel, Griechische
Gebete usw. Religionsgesch. Versuche u. Vorarbeiten III, Gießen 1907 S. 381;
Jacoby, Archiv für Religionswissenschaft 13 (1910) 529.





II. DIE VERSCHIEDENEN GEBIETE DER
BUCHSTABENMYSTIK

§ 1. SPEKULATIONEN ÜBER EINZELNE BUCHSTABEN

Wir sahen, daß die alten Pythagoreer kraft der ganzen Haltung
ihres Denkens dazu neigten, in den Buchstaben Übergrammatisches zu
sehen. In welcher Richtung, das zeigt eine seltsame Notiz in den Scholien
zu Dionysius Thrax (p. 183, 30): Ἀπολλώνιος ὁ Μεσσήνιος ἐν τῷ
περὶ τῶν ἀρχαίων γραμμάτων φησί τινας λέγειν, ὅτι Πυϑαγόρας αὐτῶν
τοῦ ϰάλλους ἐπεμελήϑη, ἐϰ τῆς ϰατὰ γεωμετρίαν γραμμῆς ῥυϑμίσας
αὐτὰ γωνίαις ϰαὶ περιφερείαις ϰαὶ εὐϑείαις. Man hat also in pythagoreischen
Kreisen — auf Pythagoras’ Person wird niemand trotz der
bestimmten Bezeugung bestehen wollen — in der Form der einzelnen
Buchstaben Symbolisches gesucht und gefunden. Dafür gibt es noch
manchen Beleg im Einzelnen.

Delta bedeutet noch heute in der Medizin τὸ γυναιϰεῖον αἰδοῖον.
Das ist eine uralte Bezeichnung, s. Aristophanes Lysistr. 151: γυμναὶ
παρίοιμεν, δέλτα παρατετιλμέναι. Der Pythagoreer sah im Delta das
Dreieck. So wird das Dreieck nach pythagoreischer Lehre zur ἀρχὴ
γενέσεως ϰαὶ τῆς τῶν γενητῶν εἰδοποιίας (Procl. in Euclid. 166, 14
Friedlein), vgl. die Porphyrios-Stelle bei Euseb. praep. ev. III 7, 4 p. 98:
ϰῶνον μὲν ἡλίῳ γῇ δὲ ϰύλινδρον, σπορᾷ τε ϰαὶ γενέσει φάλητα ϰαὶ τὸ
τρίγωνον σχῆμα διὰ τὸ μόριον τῆς ϑηλείας.[61] Eine Auseinandersetzung
von 14 Seiten über das Δ steht in dem koptisch erhaltenen Buch „Über
die Mysterien der griechischen Buchstaben“, das dem großen palästinensischen
Klostergründer Sabas aus Talas († 532) zugeschrieben wird,
S. 112–129 der Publikation von Hebbelynck, Muséon N. S. I [1900].
Δ bedeutet die Schöpfung, es ist das στοιχεῖον ὁλόϰληρον, die ὁμάς[62]
des Kosmos; es weist mit seinen drei Ecken auf die Dreieinigkeit und
die sechs Schöpfungstage, und ist als der vierte Buchstabe ein Symbol
der vier Elemente und anderer Tetraden.[63]

Über das Ε als Abbildung der Wage steht folgendes in den Theologumena
arithmetica p. 30 Ast (vgl. Lobeck, Aglaophamus S. 1341,
1345) — unter anderen Spekulationen darüber, daß 5 die Mitte von 9
ist —: ϰαὶ τῷ σχήματι δὲ οἱ τοὺς τῶν γραμμάτων χαραϰτῆρας προτυπώσαντες.
ἐπεὶ τὸ Θ τοῦ ἐννέα σημαντιϰὸν ὑπάρχει, μεσότης δὲ αὐτοῦ
ὡς τετραγώνου τὸ Ε, τὸ δὲ μέσον ἐν ἑϰάστῳ σχεδὸν ϰατὰ τὸ ἥμισυ
ὁρᾶται, ἥμισυ τοῦ Θ γράμματος τυποῦσϑαι τὸ Ε ἐπενόησαν, ὡς διχοτόμημα
τοῦ Θ, ϰαϑὰ ϰαὶ τὸ τοῦ Ο. Τούτῳ δὴ τῷ τρόπῳ τῆς διϰαιοσύνης
τῷ Ε ἀριϑμῷ διϰαιότατα ἐνοφϑείσης ϰαὶ τῆς τοῦ στίχου ἀριϑμητιϰῆς
εἰϰόνος ζυγῷ τινι οὐϰ ἀπιϑάνως εἰϰασϑείσης, τὸ παράγγελμα τοῖς γνωρίμοις
ὲν συμβόλου σχήματι ὁ Πυϑαγόρας ἐνεποιήσατο ‘ζυγὸν μὴ παραβαίνειν’
τουτέστι διϰαιοσύνην. Anderes über das Ε aus Theodoros v.
Asine bei Proklos in Tim. 225 b II 274 Diehl, über das Ζ ebenda p. 275
unten. — Das berühmte Ε in Delphi, über das Plutarch einen Dialog geschrieben
hat, kommt hier nicht weiter in Betracht, da es ursprünglich
wahrscheinlich kein Buchstabe gewesen ist, sondern ein „andersartiges
ἀνάϑημα, vermutlich eine ϰλεὶς ϰρυπτή, die zunächst als eine Erfindung
geweiht, dann symbolisch gefaßt und endlich als Ε gedeutet wurde.
Denn der Balanosschlüssel sieht einem archaischen Ε sehr ähnlich“.
Diels, Vorsokr. II² 520 Anm. 5; Parmenides, Berlin 1897, S. 143; Norden,
Agnostos Theos, Leipzig 1913 S. 231 f. Es ist übrigens recht merkwürdig,
daß in dem plutarchischen Dialog nichts von Buchstabenmystik
vorkommt.

Das Θ (= 9) war zunächst einmal ein Symbol der großen ägyptischen
Enneas. Ferner schien seine kreisförmige Gestalt die Welt abzubilden.
Bei Philon von Byblos fr. 9 FHG III p. 572 aus Euseb. praep.
ev. I 10 = Johannes Lydus de mensibus IV 161 p. 177 Wünsch steht:
ἔτι μὲν οἱ Αἰγύπτιοι τῆς αὐτῆς ἐννοίας τὸν ϰόσμον γράφοντες περιφερῆ
ϰύϰλον ἀεροειδῆ ϰαὶ πυρωτόν χαράσσουσι ϰαὶ μέσον τεταμένον
ὄφιν ἱεραϰόμορφον [οἱονεὶ συνεϰτιϰὸν ἀγαϑὸν δαίμονα] (ϰαὶ ἐστι τὸ πᾶν
σχῆμα ὡς τὸ παρ’ ἡμῖν Θ) τὸν μὲν ϰύϰλον ϰόσμον μηνύοντες, τὸν
δὲ μέσον ὄφιν συνεϰτιϰὸν τούτου ἀγαϑὸν δαίμονα σημαίνοντες. —
Das ist rein astronomisch gewendet im schol. in Dionys. Thrac. p. 321,
37 und 488 Hilgard: Θῆτα ὅτι τοῦ παντὸς ϑέσιν μιμεῖται· ἡ δὲ τοῦ
παντὸς ϑέσις ἐστίν ὁ οὐρανός, ὃς τό τε ϰυϰλοτερὲς ἔχει ϰαὶ τὸν διὰ
μέσου ἄξονα τῇ ϰατὰ μέσον χαραϰτηρισϑέντα μαϰρᾷ· und übernommen
im Etymologicum Magnum p. 441.[64] Weil man bei alleinstehendem Θ
leicht daran dachte, daß das Wort ϑάνατος damit anfängt, so wird
dieses Unglück bedeutende nigrum theta (Persius 4, 13) ängstlich gemieden,
z. B. in den Jahreszahlen der Alexandriner und den Münzbuchstaben
des Gallienus.[65]

Das Ι war wohl geborgen durch das Wort Iesu, Mt. 5, 18: οὺ μῂ
παρέλϑῃ ἰῶτα ἐν. Auch der Name des Heilands beginnt damit. So spielt
es im Mittelalter eine ziemliche Rolle auf Münzen; und Ps.-Joachim von
Floris, De seminibus scripturarum (13. Jahrhundert) schreibt darüber
Littera minima in forma sed maxima in sacramento.[66]

Das Τ glich dem Kreuz (σταυρός), wie auch Heiden bemerkten,
vgl. Lukian, Δίϰη φωνηέντων 61. Die Methoden, die die Christen fanden,
um das Τ in noch engere Beziehung zu Jesus zu bringen, sollen
unten in dem Abschnitt über den Gnostiker Markos behandelt werden.

Das Υ ist das γράμμα φιλόσοφον schlechthin (Proklos in Plat. Tim.
III 225). Es wird an zahlreichen Stellen als Illustration des Gleichnisses
von den beiden Wegen der Tugend und des Lasters aufgefaßt, das seit
Hesiod in griechischer und jüdischer Moralistik sehr beliebt gewesen
ist.[67] Pythagoras selbst soll diesen Sinn des Υ aufgezeigt haben.[68]
    Neuerdings
hat Brinkmann auch „ein Denkmal des Neupythagoreismus“ (Rhein.
Museum 66 [1911] S. 616 ff.) richtig gedeutet, auf welchem ein großes
Υ den Mittelpunkt einer bildlichen Darstellung des Kebesschen Πίναξ
bildet.

Α und Ω war in christlichen Kreisen durch das ΑΩ der Offenbarung
des Johannes geheiligt (darüber s. unten einen besonderen Abschnitt).
Aber ganz pythagoreisch schreibt Theodosius von Alexandria, περὶ
γραμματιϰῆς p. 4 Groettling, Zeile 12, Α bestehe aus drei Strichen,
stelle also die ἀρχὴ πλήϑους dar[69], ebenso Paulinus von Nola, carmen
29, 645 ff.:




645

Alpha crucem circumstat et Ѡ, tribus utraque virgis

littera diversam trina ratione figuram

perficiens, quia perfectum est mens una, triplex vis.







Ebenso deutet noch Clemens Brentano, Romanzen vom Rosenkranz
X 80 f. die Dreieinigkeit in das Α hinein:




„Ich will dich nun belehren,

Wie das Aleph ist geformet.

Aus drei Strichen es bestehet,

Wie auch steht die Einheit Gottes,

Dieses Aleph alles Lebens,

In drei göttlichen Personen.“







Und über das Ω schrieb der Alchimist Zosimus (Berthelot, Collection
des alchymistes grecs II 228): τὸ Ω στοιχεῖον <τὸ> στρογγύλον, τὸ διμερές,
τὸ ἀνῆϰον τῇ ἑβδόμῃ Κρόνου ζώνῃ ϰατὰ τὴν ἔνσωμον φράσιν—ϰατὰ
γὰρ τὴν ἀσώματον ἄλλο τί ἐστιν ἀνερμηνεύτητον, ὂ μόνος Νιϰόϑεος
<ὁ> ϰεϰρύμμενος οἶδεν, ϰατὰ δὲ τὴν ἔνσωμον, τὸ λεγόμενον ‘ὠϰεανος
ϑεῶν’, φησίν ‘πάντων γένεσις ϰαὶ σπορά’, vgl. Reitzenstein, Poimandres
S. 267. Historia monachorum, Göttingen 1916 p. 150. Ähnliches über
Ω steht im Etymologicum Magnum p. 294, 29. Die rätselhafte Bemerkung
Isidors von Sevilla, Etymologiae I 3, fünf Buchstaben seien mystisch,
nämlich Α Θ Τ Υ Ω ist jetzt klar.

Die byzantinischen Lexikographen haben diese Dinge gerne aufgenommen
(vgl. Fuhr, Berl. phil. Wochenschr. 31 [1911] S. 1176[70],
ebenso wie die griechisch-byzantinischen Gesprächbücher.[71] Grübeleien
über einzelne Buchstaben müssen also im oströmischen Schulunterricht
einen gewissen Raum eingenommen haben. Ein Beispiel: Γ παρὰ τὸ
ἀμᾶν, τὸ ϑερίζειν· δρεπανώδης γὰρ ό τύπος αὐτοῦ. Die Verwendung der
alphabetischen Akrostichis bei allerhand Lernsprüchen leistete dem wohl
noch Vorschub, s. unten den Abschnitt über Akrostichis.

Zu solchen Spekulationen fand sich in Ostrom noch ein weiterer
Anlaß. In byzantinischer Zeit hat sich bei der Feier der Brumalia, die
damals vom 24. November bis zum 17. oder 18. Dezember dauerten, die
Sitte herausgebildet, diese 24 oder 23 Tage mit den Buchstaben des
griechischen Alphabets zu benennen. Jedes Mitglied der guten Gesellschaft
gab dann an dem Tag ein Fest, der mit dem Anfangsbuchstaben
seines Namens bezeichnet wurde, τὰ ὑπὲρ τῶν ὀνομάτων συμπόσια
(Agathias hist. V 3 p. 140 Bonn). Bei diesen Festen durfte natürlich der
Festredner nicht fehlen. Wir haben noch einen Panegyrikos des Sophisten
Chorikios aus Gaza εἰς τὰ τοῦ βασιλέως Ὶουστινιανοῦ Βρουμάλια[72], in
dem die Initiale Ι des Kaisers zu grotesken Sehmeicheleien Veranlassung
gibt: Die gerade Form des Ι versinnbildlicht die Gerechtigkeit
und Wahrheit Seiner Majestät. Ι zu schreiben kommen in gleicher Weise
Greise, Kinder und Jünglinge in die Lage: Beweis, daß der Herrscher
kein Lebensalter ungerecht bevorzugt u. dgl.

Der Vater des Klosterwesens, der Kopte Pachomius, numerierte die
von ihm gebildeten Mönchsklassen mit griechischen Buchstaben; im
einzelnen gibt er darüber folgende Vorschriften, Palladios, hist. Lausiaca
38 bei Migne, PG 34 p. 1100 = cap. 32 p. 90 Butler: ἐϰέλευσεν εἰϰοσιτέσσαρα
τάγματα εἶναι τῶν ἀδελφῶν, ϰατὰ τὸν ἀριϑμὸν τῶν εἰϰοσιτεσσάρων
γραμμάτων. Καὶ προσέταξεν ἑϰάστῳ τάγματι τὸ ὄνομα τεϑῆναι
στοιχεῖον Ἑλληνιϰόν, ἀπὸ τοῦ ἄλφα ϰαὶ βῆτα ϰαὶ τῶν ϰαϑεξῆς ἕως τοῦ
ω μεγάλου· ἴνα ἐν τῷ ἐρωτᾶν ϰαὶ φιλοπραγμονεῖν τὸν ἀρχιμανδρίτην
περί τινος εἰς τοσοῦτον πλῆϑος, ἐρωτᾷ τὸν δεύτερον ἑαυτοῦ, πῶς ἔχει
τοῦ ἄλφα τὸ τάγμα, ἢ πῶς ἔχει τὸ βῆτα· πάλιν ἀσπάσαι τὸ ῥῶ· ἰδίῳ
τινὶ σημείῳ ὀνόματος γραμμάτων ἀϰολουϑοῦντος. Καὶ τοῖς μὲν ἁπλουστέροις
ϰαὶ ἀϰεραιοτέροις ἐπιϑήσεις τὸ ἰῶτα· τοῖς δὲ δυσχερεστέροις ϰαὶ
σϰολιωτέροις προστάξεις τὸ ξ. Καὶ οὕτως ϰατ’ ἀναλογίαν τῆς ϰαταστάσεως
τῶν προαιρέσεων ϰαὶ τῶν τρόπων ϰαὶ τῶν βίων ἑϰάστῳ τάγματι
τὸ στοιχεῖν τοῦ γράμματος ἐφαρμόσεις, μόνων τῶν πνευματιϰῶν εἰδότων
τὰ σημαινόμενα. Dasselbe steht bei Sozomenos III 14 Migne PG 67, 1072.
Der letzte Teil dieser Stelle, der in 2. Person geschrieben ist, stammt
anscheinend aus einem Brief des Pachomius, s. unten in dem Abschnitt
über Abc-Denkmäler.

Die bisher erwähnten pythagoreisch gehaltenen Erklärungen betonen
vor allem die Bedeutsamkeit, die der Form der einzelnen Buchstaben
innewohnt. Demgegenüber weist man auf christlich-jüdischer Seite darauf
hin, daß die Namen der Buchstaben nicht gleichgültig sind. Diese
Namen waren ja uralt, älter, also richtiger, als alle griechische Weisheit.[73]
Mit Befriedigung führt der große Kirchenhistoriker Eusebios von
Caesarea in seiner Praeparatio evangelica X 5[74] den Nachweis, daß die
Griechen ihre Bezeichnungen von den Hebräern übernommen haben. Denn
jedes hebräische Schulkind könne über die Bedeutung der Buchstabennamen
Auskunft geben, während unter den Griechen selbst Platon nicht
dazu imstande wäre, gesetzt den Fall, daß er Ἄλφα, Βῆτα usw. für griechische
Wörter hielte. Bei den Kirchenvätern und später finden sich
dann mehrmals etymologisch-erbauliche Deutungen der Buchstabennamen
im Anschluß an die unten gesondert zu besprechenden alphabetisch
akrostichischen Stücke in den Psalmen und Klageliedern Jeremias.
Schon Origenes von Alexandria in einem Kommentar zu Psalm 126
und in einem „Fe literae tractatus“ hatte Derartiges besprochen (Hieronymus,
epistola XXXIV ad Marcellam de aliquot locis Psalmi CXXVI
p. 260 Hilberg). Der älteste erhaltene Kommentar dieser Art ist die expositio
in Psalmum CXVIII des Ambrosius vom Jahr 387[75] (vol. V ed. Petschenig
1913, Migne PL XV col. 1198–1526). Es folgt Hieronymus
mit Brief 30 (p. 246 Hilberg), de nominibus hebraicis 71 (Migne PL
23, 827; Lagarde, Onomastica sacra, ²Göttingen 1887 S. 79) und dem
Kommentar zu den Threnoi des Jeremia (Migne PL 25, 787–791).
Den hier gesammelten Stoff übernahmen dann im 9. Jahrhundert der
Abt Paschasius Radbertus von Corbie in seiner expositio in lamentationes
Ieremiae (Migne PL 120, 1059–1256), Hrabanus Maurus, expositio
super Ieremiam XVIII 1 (Migne PL 111, 1183 ff.), Remigius von
Auxerre, enarrationes in psalmos (Migne PL 131 col. 145 und 732 ff.),
Joseppus, memorialis liber 26 (Migne PG 106 p. 32 f). Eine kleine altenglische
Abhandlung ähnlicher Art veröffentlichte Bonnard, Revue des
études juives 4 (1882) p. 255 ff., ein hebräischer Alphabet-Midrasch, die
„Othijoth des Rabbi Akiba“ ist übersetzt „Aus Israels Lehrhallen“ von
A. Wünsche 1909, IV S. 199–269.

Als Beispiel diene das Α. Bei Suidas s. v. Ἀβραάμ steht, Abraham
habe die Buchstaben erfunden. Καὶ τούτου μαρτύριον ἡ τοῦ Ἄλφα φονὴ
τοῦ πρώτον στοιχείου ϰαὶ ἄρχοντος, ἀπὸ τοῦ Ἄλεφ Ἑβραιϰοῦ λαβόντος
τὴν ἐπίϰλησιν τοῦ μαϰαρίου ϰαὶ πρώτον ϰαὶ ἀϑανάτου ὀνόματος. Dieser
herrliche Name ist „die Erkenntnis“. Denn Aleph wird nicht immer gedeutet
als Ochsenschädel, sondern oft als alliph = μαϑέ, vgl. Euseb. praep.
ev. V 5 p. 474 b und XI 6 p. 519 c, Theodosios von Alexandria, περὶ
γραμματιϰῆς p. 1 Goettling. An der letzteren Stelle heißt es weiter:
Gott öffnete dem Menschen den Mund zur Sprache mit dem Laut, der
das weiteste Öffnen erheischt. Auch das ΑΩ der Johannesapokalypse
wird mitwirken. Ferner war sicher jeder, der aus irgendeinem Grund in
den Buchstaben etwas Transzendentes sah, versucht, beim Α anzufangen.
So der apokryphe Jesusknabe der Markosier, der, als er in der Schule
die Buchstaben lernen soll, seinen Lehrer darüber zur Rede stellt, ob
er wisse, was das Α sei.[76] Ebenso macht sich Johannes Chrysost homil.
IX in epist. ad Hebr. Migne PG 63 col. 77 seine Gedanken zunächst
über das Α: ὥσπερ γὰρ ἐπὶ τῶν στοιχείων τὸ πᾶν ἄλφα συνέχει, ϰαὶ ὁ
ϑεμέλιος τὴν πᾶσαν οἰϰοδομήν, οὕτω ϰαὶ τοῦ βίου τὴν ϰαϑαρότητα ἡ
περὶ τὴν πίστιν πληροφορία. Ταύτης δὲ ἄνευ οὐϰ ἔστιν εἶναι Χριστιανόν·
ὥσπερ οὐδὲ ϑεμελίων ἄνευ οἰϰοδομήν, οὐδὲ στοιχείων χωρὶς ἔμπειρον
γραμμάτων εἶναι.

Von der antiken Schule her kommen Gedichte wie Ausonius, De
litteris monosyllabis Graecis et Latinis S. 166 Peiper. Scotus, versus de
alphabeto bei PLM ed. Baehrens V p. 375 mit dem Kommentar Expositio
prescripti alphabeti ed. Omont, Bibl. des hautes études, Paris 1881,
p. 429. Cabrol Dictionnaire p. 61. Besonders wichtig scheint eine Schrift
des 13. Jahrhunderts, De semine — oder seminibus — scripturarum, zu
sein, die mit Unrecht dem berühmten Apokalyptiker Abt Joachim von
Floris in Calabrien († 1202) zugeschrieben wird. Friedensburg, Symbolik
der Mittelaltermünzen S. 90 ff. druckt ein bezeichnendes Stück daraus ab.

In einem Dit de l’ABC (440 Verse) von Hue de Cambrai (um 1250)
„werden die Buchstaben des Alphabets mit geläufigen Wörtern in Verbindung
gebracht, die mit ihnen anheben (z. B. crois, con bei C, dieu
bei D, Eve bei E, lettres, langue bei L, Marie bei M usw.) oder es wird
ihnen nach ihrer Form ein gewollter Sinn (wie bei PQ) untergelegt,
nicht ohne daß bei Gelegenheit satirische Hiebe auf die verderbte Zeit
fallen“ (Groeber, Grundriß der romanischen Philologie II 837).

An der oben erwähnten Stelle Hieronymus de nominibus Hebraicis
71 stehen nur kurze, rein etymologisch-grammatische Angaben über die
Bedeutung der Buchstabennamen im Hebräischen. Irgendwelche mystische
oder erbauliche Ausdeutung wird nicht daran geknüpft. Laut Angabe
des ersten Satzes Migne PL 23 col. 771 ist dieses Onomastikon die
Bearbeitung einer Schrift des Philon von Alexandria. Für Philon ist
also irgendwelche Buchstabenmystik dadurch nicht bezeugt. Sie ist es
auch sonst nicht. Trotzdem hat D. H. Müller in den Sitzungsberichten
d. k. Akademie Wien, philos.-histor. Kl. 167. Bd. 2. Abh., Wien 1911 auf
Grund dieses Tatbestandes und gestützt auf Vergleichung der Deutungen
des Ambrosius und Hieronymus einerseits und spätjüdischer Midraschim
andrerseits gemeint, die „verlorene Schrift Philos über die Etymologie
und Symbolik der Buchstaben“[77] teilweise rekonstruieren zu
können. Es liegt auf der Hand, wie willkürlich es ist, auf diesem Wege
Spekulationen des 4. Jahrhunderts in das 1. zurückzudatieren.

Anhangsweise möchte ich für Leser, die hier derartiges wohl suchen
werden, einiges zusammenstellen über Buchstabensymbolik nicht magischer
und religiöser Art, Buchstabenspielereien u. dgl.

Wie im Altertum nicht anders zu erwarten, fehlt das obszöne Element
nicht. Es handelt sich aber in den Fällen, die uns hier angehen,
nicht um das primitive Jenseits von aller Scham, was eng mit der Religiosität
des Naturvolkes zusammenhängt, sondern um einfache Cochonerien.
Für den primitiven Menschen ist das Obszöne, das heilige Geheimnis
der Zeugung, Tabu, es wird als solches gesucht und gescheut,
verehrt und als verblüffendes Schutzmittel gegen die Dämonen in Dienst
genommen. Aber auch schon da muß man, wie Albrecht Dieterich oft
sagte, nicht so tun wollen, als hätte das den Leuten nebenbei keinen
Spaß gemacht. Bei den Buchstabenzoten fällt alles Sakrale durchaus
weg, es sind παίγνια, Belege für das nichts verschonende Argot der Griechen
und Römer oder unpassende Schulwitze.

Das Älteste in dieser Art wird Aristoph. Eccl. 920 sein: δοϰεῖς δέ
μοι ϰαὶ λάβδα ϰατὰ τοὺς Λεσβίους.[78] Dann steht als Priapeum 54 ein
Rätsel:


CD si scribas temonemque insuper addas,

qui medium te vult scindere, pictus erit



Lösung: testiculae + mentula φ. Das Stärkste ist das Epigramm 87
von Ausonius S. 344 Peiper: „Ad Eunum ligurritorem paedagogum.“[79]
Das Rätsel vom διπλοῦν γράμμα Συρηϰοσίων gehört jedoch nicht hierher:
Anthol. Pal. V 191 Μελεάγρου· εἰς Καλλίστιον.


Γυμνὴν ἢν ἐσίδῃς Καλλίστιον, ὦ ξένε, φήσεις·

‘Ἤλλαϰται διπλοῦν γράμμα Συρηϰοσίων.’



Die Lösung ist harmlos. Doppelt kommt in dem Wort Συρηϰόσιοι der
Laut συ : σι vor. Umgestellt ergibt das ὗς.[80] Derartige Anagramme
müssen hier außer Betracht bleiben, sonst müßte ein gutes Teil aller
antiken Rätsel und, wenn die neuere Zeit mitberücksichtigt werden sollte,
die Unterhaltungsecke sämtlicher Zeitungen und Zeitschriften aufgearbeitet
werden. Das antike Material ist gesammelt bei Ohlert, Rätsel
und Rätselspiele der alten Griechen² (1912) S. 211–241. Wolfgang
Schultz, PW s. v. Rätsel Sp. 109 f.

Buchstaben dienen ferner als Namen oder Beinamen von Personen.
Recht lustig ist der Name, den der Korinthier Amphion seiner lahmen
Tochter gab, die später Mutter des Tyrannen Kypselos wurde. Er nannte
sie Labda[81]; natürlich ist das archaische Ladba gemeint, das die ungleiche
Beinlänge gut wiedergibt. Sonst gibt es noch allerhand Schulwitze. Den
großen Gelehrten Eratosthenes nannten sie Βῆτα[82], den Aristarcheer
Satyros Ζῆτα, den Astronomen und Mathematiker Apollonios von Perge
Ε[83], typische Schulspitznamen, wie sie wohl heute noch auf jedem
Gymnasium vorkommen. Sie haben meist eine ganz gleichgültige zufällige
Entstehungsursache, die bald vergessen wird. Später werden dann
irgendwelche Gründe hinzugedichtet. Die unwahrscheinlichen Anlässe,
die Ptolemaeus Hephaestion u. a. überliefern, hat Lehrs a. a. O. widerlegt.
Aber wenn er nun alles auf körperliche Ähnlichkeit der Benannten
mit den betreffenden Buchstaben zurückführen will, so ist das wieder
einseitig. Wir werden uns da etwas bescheiden müssen.

Bloße Numerierung ist es, wenn Martial II 57 und V 26 einen
Freund alpha paenulatorum und sich selber beta togatorum tituliert.
Anth. Palat. XI 15 ist ein Scherz an einen Arzt, der verschiedene Leute,
deren Namen mit A anfängt, totkuriert hatte. Da der Arzt demnach
anscheinend in alphabetischer Reihenfolge vorzugehen gedenkt, will der
Dichter Ὠριγένης heißen.

Das Sprichwort liebt die Häufung in symmetrischer Form. Da entwickelt
sich entweder die Priamel

Beispiel: Ὑγιαίνειν μὲν ἄριστον ἀνδρὶ ϑνατῷ

δεύτερον δὲ φυὰν ϰαλὸν γενέσϑαι usw.[84]


oder das Zahlensprichwort, das der Orientale so liebt. Beispiel: Vier
Tiere dürfen mit der Halfter angetrieben werden: das Pferd, das Maultier,
das Kamel und der Esel. — Sechs Dinge dienen dem Menschen,
drei sind in seiner Gewalt und drei sind nicht in seiner Gewalt: das Auge,
das Ohr und die Nase sind nicht in seiner Gewalt. Der Mund, die Hand
und der Fuß sind in seiner Gewalt (Talmud.)[85] Diesen Formen ist nahe
verwandt die Spielerei mit mehreren Worten, die gleiche Anfangsbuchstaben
haben. In dem Stabreim, der so entsteht, kommt der sich wiederholende
Buchstabe besonders zu Ehren und wird als das Wichtigste
hervorgehoben. Etwa: τρία ϰάππα ϰάϰιστα, nämlich Kreter, Kilikier,
Kappadokier (Suidas s. v. ϰάππα); lateinisch: Cornelius Sulla, Cornelius
Cinna, Cornelius Lentulus: Schneidewin-Leutsch, Paroemiogr. II S. 369
(aus Augustinus, de grammat.). Friedensburg, Die Symbolik der Mittelaltermünzen
I, Berlin 1913 S. 90 verweist auf Gesta Romanorum Kap. 13,
42, 125 und Anhang Kap. 3 der Grässeschen Ausgabe und gibt als
Beispiel: „Vier P soll jeder ehren: patriam, parentes, praeceptorem,
praetorem“ und die drei Regierungsmittel des Rè Bomba Ferdinand II.
von Neapel: farina, forca, festa. Dazu kämen noch die „drei bösen Weh“,
die unter König Friedrich I. das Land Preußen plagten: Wartenberg,
Wittgenstein, Wartensleben.



[61] Johannes Lydus, De mens. II 8 p. 28 Wünsch: οἱ Πυϑαγορεῖοι τριάδα
μὲν ἐν ἀριϑμοῖς ἔν τε σχήμασι τὸ ὀρϑογώνιον τρίγωνον ὑποτίϑενται στοιχεῖον τῆς
τῶν ὅλων γενέσεως, dazu Lobeck, Aglaophamus 1345. Delatte, BCH 37 (1913)
S. 263 ff. Deltoton als Sternbild bei Aratos 233 und an vielen anderen Stellen;
danach heißt es in einem byzantinischen Gesprächbuch: Δέλτα ἀπὸ τοῦ δελτωτοῦ
ἐξ ἀστέρων συγϰειμένου. Heinrici, Abhandl. d. sächs. Ges. philos.-histor. Kl.
28 (1911) S. 90, 18. Wortlaut gebessert von Stählin, Byzantin. Zeitschr. 21 (1913)
S. 508.




[62] Zu diesem Ausdruck s. unten in dem Abschnitt über Onomatomantie.




[63] Es folgt dann dort eine Deutung der einzelnen Buchstaben auf die
Etappen der Schöpfung. Von Π ab gehen die Zeichen auf Christus (p. 271 ff.). Auf
S. 114 steht eine Abbildung, wo das Delta-Dreieck als Bild des Kosmos in mehrere
Stockwerke eingeteilt ist, die den obersten Himmel, die Wasser des Himmels,
das Firmament, die Erde bezeichnen. Zu diesen Stockwerken gibt es nach einer
Mitteilung von Dr. C. Jaeger-Straßburg auch äthiopische Belege. In einer Handschrift
des Britischen Museums Orient 503 fol. 1 b steht eine Abhandlung über
die Schönheit der Schöpfung, worin folgende fünf Stockwerke festgestellt werden:
Himmel des Lichtes, das obere Wasser, der Plafond, das untere Wasser,
die Erde. Die Einzeichnung in ein Dreieck findet sich dort nicht.




[64] Vgl. Lobeck, Aglaophamus 1341.




[65] Friedensburg, Berliner Münzblätter N. F. 4 S. 25. Martial VII 37, 2.




[66] Friedensburg, Symbolik der Mittelaltermünzen I, Berlin 1913 S. 69 ff.




[67] Albrecht Dieterich, Nekyia S. 182, Kleine Schriften S. 472. Wünsch,
Sethianische Verfluchungstafeln S. 98.




[68] Persius III 56 mit Scholien. Lactant. instit. div. VI 3, 6. Servius zu Aen.
6, 136. Ausonius technop. 12. 13 p. 138 Schenkl; Maximinus in Anthol. lat. 632
Riese; Martian. Cap. II § 102; Hieronymus in Eccl. Migne, PL 23, 1091; vgl.
Lobeck, Aglaophamus S. 1341, 1344; Dieterich, Nekyia (1893) S. 192; Pascal in
den Miscellanea Ceriani (1910) p. 64; Wolfgang Schultz, Philologus 68 (1909)
S. 488 ff.




[69] Steinthal, Geschichte der Sprachwissenschaft der Griechen und Römer²
II (1891) S. 366.




[70] Ἐτυμολογία τοῦ ἀλφαβήτου Etym. Gud. Anhang p. 595 Sturz.




[71] Heinrici, Die griechisch-byzantinischen Gesprächbücher, Abhandl. d. Kgl.
sächs. Gesellschaft d. Wissenschaften, histor.-philol. Klasse, Bd. 28 (1911) S. 90, 14;
Nachträgliches zu den griechisch-byzantinischen Gesprächbüchern, Berichte der
Kgl. sächs. Gesellschaft, histor.-philol. Kl. Bd. 64 (1912) 8. 179 f.: ein cento grammaticus
codex Marcianus VII 38. In der ersten Heinricischen Abhandlung S. 87,
27, stehen einige Zeilen über Buchstaben als σφραγῖδες. Ganz Ähnliches findet
sich in einer Handschrift des Briefes Jesu an König Abgar von Edessa, der im
Mittelalter als Palladium diente, s. Dobschütz, Zeitschrift für wissenschaftliche
Theologie 43 (1900) S. 443.




[72] Hrsg. von R. Foerster, Index lectionum Vratislaviensium 1891.




[73] So empfindet noch heute der Orient. Hohes Alter ist das erste, was man
von der Überlieferung verlangt. Und gegen die Tradition vermögen moderne Errungenschaften
nur schwer aufzukommen.




[74] Dasselbe steht praep. ev. XI 6 p. 519.




[75]  Zur Zeitbestimmung J. B. Kellner, Der hl. Ambrosius als Erklärer des AT,
Regensburg 1893 S. 153. Ambrosius versteht es dabei, einen Zusammenhang der
Anfangsbuchstaben mit dem Inhalt der damit begonnenen Verse nachzuweisen.
Der Buchstabe des Akrostichons erscheint so als Titel. Als Beispiel diene Vers 4:
Daleth bedeutet entweder „Furcht“ oder „Geburt“ (Ambrosius kann kein Hebräisch).
Beides paßt; denn die Geburt ist etwas Materielles und Hinfälliges,
deshalb nicht frei von Furcht. Vortrefflich bestätigt dies die erste Zeile: „Am
Staube hing meine Seele“; denn Staub ist Erde, und die Erde ist etwas Materielles.




[76]  Iren. adv. haeres. I 20. Kindheitsevangelium des Thomas cap. 6. Dazu
Hennecke, Handbuch zu den neutestamentlichen Apokryphen, Tübingen 1904,
8. 136 ff., bes. S. 142 eine indische Parallele: jeder Buchstabe ist der Anfang
eines Spruches. Auch den Muslim hat die Geschichte von dem Jesusknaben gefallen,
vgl. Schanawânî Bl. 16 (s. oben S. 5 Anm. 5) bei Goldziher, Zeitschrift
d. deutschen morgenl. Gesellschaft 26 (1872) S. 784.




[77] Von deren Existenz wir zudem gar nichts wissen. D. H. Müllers Ergebnisse
abgelehnt auch von Franz Wutz, Onomastica sacra, Texte und Untersuchungen
41, 1 (1914) S. 216–231.




[78] Dazu Goebel, Ethnica, de Graecorum civitatum proprietatibus proverbio
notatis, Diss. Breslau 1915 S. 80 f.




[79] Der Schulmeister Eunus, ein fellator, der alle Sexualia in seinem Schuljargon
wiedergibt, sieht das membrum muliebre für ein Rechteck an. Das hat
den Vorteil, daß, wenn die eine Seite zusammengezogen wird, der Buchstabe
Δέλτα herauskommt, der gewöhnliche Name für das γυναιϰεῖον αἰδοῖον s. oben
S. 20 f. Die Rückansicht der Menschen erklärt er für ein Ψ (gebildet von den
drei Linien: Grenze zwischen den Beinen und untere Grenze der beiden nates).
Ubi si Eunus ligurrit, anus patet sicut Λ. Φ litera Ausonius aut πορδήν imitari
mihi videtur, quae paedogogo ligurrienti sentienda est, aut figuram, quae natibus
pueri et lingua istius paedagogi efficitur. Im letzten Vers wird ihm die Strafe
den Θ(άνατος) gewünscht (s. oben S. 22). Die Verse 10–12 verstehe ich nicht.




[80] Preisendanz RM 68 (1913) S. 640.




[81] Herodot V 92.




[82] Marcian. Heracl. epit. peripl. Menippei 2.




[83] Phot. bibl. p. 151, 21; Lehrs, Quaestiones epicae, Königsberg 1837 p. 19 ff.




[84] Euling, Die Priamel bis Hans Rosenplüt, Germanist. Abhandlungen hrsg.
v. Voigt Bd. 25, Breslau 1905.




[85] Wünsche, Die Zahlensprüche im Talmud und Midrasch, ZDMG 65 (1911)
und 66 (1912).







LEBENSLAUF

Ich, Franz Dornseiff, geboren zu Gießen am 20. März 1888, bin ein
Sohn des Landsgerichtsdirektors Karl Dornseiff und seiner verstorbenen
Frau Käthe geb. Baltzer. Ich besuchte zuerst das Gymnasium zu Gießen,
seit 1904 das Neue Gymnasium zu Darmstadt, das ich Ostern 1906
verließ, um mich dem Studium der klassischen Philologie und Germanistik
zu widmen. Ich war 3 Semester in Heidelberg, 1 in München,
5 in Berlin.

An diesen Universitäten hörte ich Vorlesungen und besuchte Übungen
bei den Herren Professoren: Boll, Brandt, Dieterich †, v. Domaszewski,
v. Duhn, Elsenhans, Petsch, F. A. Schmid, Schoell, Uhlig †, Windelband †
(Heidelberg); Crusius, von der Leyen, Vollmer (München); Cassirer,
Dessau, Diels, von Harnack, Helm, Meister, Eduard Meyer, Norden, Riehl,
Roethe, Sieglin, Simmel, Vahlen †, Wentzel, v. Wilamowitz-Moellendorff,
Woelfflin (Berlin).

Ihnen allen schulde ich herzlichen Dank. In besonderem Maß bin
ich Herrn Geh. Hofrat Prof. Dr. Boll verpflichtet, der mich zu dieser
Arbeit angeregt und sie ständig mit fördernder Teilnahme begleitet hat.
Er hat mich dadurch zu wirklicher Forschung geführt und meine Neigung
besonders zu dieser Materie vertieft.





*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK BUCHSTABENMYSTIK ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/2928583255922065881_cover.jpg
BUCHSTABENMYSTIK

INAUGURAL-DISSERTATION

ZUR ERLANGUNG DER DOKTORWURDE
DER HOHEN PHILOSOPHISCHEN FAKULTAT
DER RUPRECHT-KARLS-UNIVERSITAT
7ZU HEIDELBERG VORGELEGT

VON

FRANZ DORNSEIFF

DRUCK VON B. G. TEUBNER IN LEIPZIG 1916





