
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Historia de la lengua y literatura castellana, Tomo 1

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Historia de la lengua y literatura castellana, Tomo 1

        Desde los orígenes hasta Carlos V


Author: Julio Cejador y Frauca



Release date: March 24, 2024 [eBook #73255]


Language: Spanish


Original publication: Madrid: Tip. de la "Rev. de arch., bibl. y museos", 1915


Credits: Andrés V. Galia, Olive, Santiago, Sanly Bowitts and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK HISTORIA DE LA LENGUA Y LITERATURA CASTELLANA, TOMO 1 ***






  







                        NOTAS DEL TRANSCRIPTOR


En la versión de texto sin formatear las palabras en itálicas están
indicadas con _guiones bajos_; las palabras en Versalitas se han
escrito en MAYÚSCULAS y las palabras en negrita se indican =así=.
Además, una letra precedida por el signo “^” indica que esa letra es
un superíndice. Por ejemplo ^e representa la letra “e” en tamaño más
pequeño que la escritura del resto del texto, y se encuentra ligeramente
por encima de la línea de escritura. En la obra original aparecen
letras o conjunto de letras con un signo diacrítico que muestra una
línea horizontal (macrón) en la parte superior de esas letras. Algunos
de esos signos no pueden representarse en la versión sin formatear y
en consecuencia están representados con la marca [=texto]; es decir
que ese signo representa la palabra “texto” con una línea horizontal
superior sobre dicha palabra.


En el texto original en algunas partes se emplea el signo del
antiguo et latino. Para esta transcripción se ha utilizado el 2
invertido (ᘔ) para su representación.


Para el texto escrito por Cejador y Frauca, el criterio utilizado para
llevar a cabo esta transcripción ha sido el de respetar las reglas de
la Real Academia Española, vigentes cuando la presente edición de la
obra fue publicada. El lector interesado puede consultar el Mapa de
Diccionarios Académicos de la Real Academia Española.


Para el texto citado de otros autores, el criterio fue privilegiar
que coincidiese con el texto que figura en la imagen utilizada para
llevar a cabo la transcripción. No se han modificado evidentes
errores tipográficos ni de ortografía en esos textos, estimando que
la intención de Cejador y Frauca fue de preservar la grafía original.
Es por eso que se encontrarán inconsistencias en la forma que están
escritos varios vocablos. Se ha incorporado también la Fe de Erratas
incluida al final en la obra impresa original, pero los errores
indicados en la misma no se han corregido.


El transcriptor ha imcluido un Índice y ha movido la lista de láminas
presentadas en la edición impresa al principio de la obra.


El transcriptor ha modificado la imagen de la cubierta original y la
ha puesto en el dominio público.












HISTORIA DE LA LENGUA

Y

LITERATURA CASTELLANA



(DESDE LOS ORÍGENES HASTA CARLOS V)


POR


D. JULIO CEJADOR Y FRAUCA



CATEDRÁTICO DE LA LENGUA Y LITERATURA LATINAS

DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL




  tpilo




MADRID

TIP. DE LA "REV. DE ARCH., BIBL. Y MUSEOS"

Olózaga, 1.—Teléfono 3.185.

1915





ÍNDICE






	 
	Pág.




	Carta a guisa de prólogo
	v




	
	




	NACIMIENTO DEL ROMANCE Y DE LA LITERATURA POPULAR
	1 




	
	




	ÉPOCA ROMANA (SIGLOS I-IV)
	67 




	
	





	ÉPOCA VISIGÓTICA (SIGLOS V-VII)
	95 




	
	




	ÉPOCA ARÁBIGA (SIGLOS VIII-XI)
	109 




	
	




	ÉPOCA DEL NACIMIENTO DEL IDIOMA LITERARIO Y DE LA LITERATURA ERUDITA (SIGLO XII)
	120 




	
	




	ÉPOCA DE ALFONSO "EL SABIO" (SIGLO XIII)
	177 




	
	




	ÉPOCA DIDÁCTICA (SIGLO XIV)
	216 




	
	




	ÉPOCA DE DON JUAN EL II LA POESÍA LÍRICA CORTESANA Y LOS ALBORES DEL RENACIMIENTO

 (Primera mitad del siglo XV hasta 1454)
	267 




	
	





	ÉPOCA DE LOS REYES CATÓLICOS

El arte popular. El renacimiento y los humanistas (segunda mitad del siglo XV, 1454 hasta 1516)
	335 




	
	




	AUTORES Y OBRAS ANÓNIMAS
	495 




	
	




	ERRATAS
	506 








COLOCACIÓN DE LAS LÁMINAS







	  
	Pág.




	Lucio Anneo Séneca (Berlín, Altes Museum) 
	76 




	San Beato, Comentario del Apocalipsis (Catedral de Gerona) 
	112 




	Cofre del Cid (Catedral de Burgos).—Sepulcro del Cid (San Pedro
 de Cardeña)
	166 




	Momia de D. Rodrigo Ximénez de Rada. (Discurso de D. Enrique
de Aguilera y Gamboa, Marqués de Cerralbo,

 en su recepción de la Real Academia de la Historia, Madrid, 1908) 
	188 




	Alfonso X (Ms. de la Crónica general de la época, Biblioteca Real) 
	194 




	Crónica de Don Jaime el Conquistador (siglo xiv, Códice de Poblet,
Biblioteca de San Juan) 
	224 




	Sepulcro de D. Juan II (Cartuja de Miraflores, Burgos) 
	266 




	Don Enrique de Villena (Del Arte Cisoria, edición Felipe Benicio Navarro) 
	276 




	Don Íñigo López de Mendoza, primer Marqués de Santillana 
	286 




	Don Enrique IV (Códice de 1467, en Stuttgart) 
	334 




	Don Gómez Manrique (Monasterio de Fres-del Val) 
	340 




	Los Reyes Católicos (Capilla de los Reyes, Granada) 
	350 




	Nebrija en su escuela (Elegancias romanzadas, imprenta de su hijo,
Granada) 
	380 




	Comedia de Calisto y Melibea (Burgos, 1499)
	424 











CARTA Á GUISA DE PRÓLOGO


Á DON ADOLFO BONILLA Y SAN MARTÍN

Y Á QUIEN MÁS QUISIERE LEERLA



La Historia de la Literatura castellana debióla escribir,
como usted sabe muy bien, querido amigo mío, y nos prometíamos
todos que la escribiese, el maestro don Marcelino Menéndez
y Pelayo. Íbala escribiendo de hecho, á retazos, con el vasto
saber y galano decir que en sus libros admiramos. La Historia
de las ideas estéticas, la Antología de poetas líricos, los Orígenes
de la novela, La Bibliografía hispano-latina, los Prólogos á las
comedias de Lope, tantos otros prólogos, bibliografías, estudios
y libros, sillares son y aparejo, piezas artísticamente talladas,
con las cuales pensaría sin duda labrar y levantar el edificio,
que su misma inagotable é insaciable erudición, la demasiada
grandeza de sus propósitos y la súbita y no esperada muerte le
impidieron llevar á colmo.


Lo que no pudo hacer el maestro debiera hacer usted, mi querido
y sabio amigo, tan impuesto y enterado como está en todo
cuanto atañe á Literatura española, á Filosofía española, á cultura
española y á bibliografía española, amén del continuo conversar
con los antiguos clásicos, italianos y latinos, en que usted á
diario se emplea, entrando y saliendo por aquellas literaturas tan
familiarmente, que no sé quién, en esta parte, no le reconozca
ventaja.


Bien sé yo, por el contrario, que el son de alabanza de estas
mis palabras le habrán de apesadumbrar; pero ¿cómo hemos
de sufrir los que su valer reconocemos que su nombre no suene
por ahí dentro de España tanto como debiera sonar y suena entre
los hispanófilos de fuera, por hallarse modestamente alejado
de los acostumbrados conventículos de donde salen los bombos
desaforados que algunos mozos pretenciosos, hinchados de
huera necedad y forrados de grotesca ignorancia, suelen repartirse
entre sí, sin mentar jamás á los que cabalmente por sabios
macizos no meten allí el pie, contentos con trabajar en su retiro?
¿Cómo hemos de sufrir que, con todo el matalotaje de conocimientos
y saber que usted tiene allegado, se nos venga usted,
al cabo y á la postre, con una sencilla traducción de la Historia
de la Literatura española, como la que ha hecho del eminente
hispanófilo Fitzmaurice-Kelly, dejando á los que menos valemos
la recia tarea de hacer medianamente lo que con su erudición y
saber haría usted por manera acabada?


Bien conoce usted que no peco de exagerado ni en ensalzarle
ni en abatirme, pues se conoce á sí y me conoce y es en tanta
manera verdad, que se me caía la cara de vergüenza cada vez
que pensaba en poner en sus manos las cuartillas de este mi libro
y que le oía decir asombrado y medio turulato: "Por cierto
que el atrevimiento de Cejador sobrepuja á cuanto yo imaginara
y corre parejas con su diligencia y laboriosidad".


Y estará usted en lo cierto. Porque á laboriosidad y diligencia
se me figura que me igualarán pocos, y en atrevimiento ya
bien ve usted y toca con las manos si yo me quedo corto.


Ahora echará usted bien de ver cómo este libro, tan hijo de
mi mucho atrevimiento en escribirlo yo, como de su demasiada
modestia en no haberlo escrito usted, á usted y á nadie más que á
usted podía y tenía que dirigírselo, como se lo dirijo por estos
renglones. Porque de esta manera mi atrevimiento y su modestia
podremos decir que se balancean y el libro queda justificado y
en el fiel. Y ya que para los demás que hayan de leer esta carta
he levantado y puesto en su punto sus merecimientos, quiero
apocar y poner en el punto debido los míos, para que, dando
razón de su justo asombro, disculpe con todo eso mi atrevimiento.
He intentado juntar en este libro, á la historia de nuestra
literatura, la historia de nuestro idioma, cifrando en breve suma
cuanto tengo más largamente probado en el Tesoro de la lengua
castellana y en los Diálogos sobre el nacimiento del castellano.
De Filología creo entender algo, por lo menos para lo que en
España se usa, y como los españoles tenemos por estilo y costumbre,
harto vieja, menospreciar lo nuestro y á la discreta
modestia no se opone el reconocer el propio valer, me permitirá,
mi querido amigo, que para que alguien no tome el rábano por
las hojas, añada que aunque mis opiniones acerca de los orígenes
del castellano sean algún tanto nuevas y no suenen del todo
agradablemente en los oídos de ciertos filólogos, van fundadas
en el conocimiento que tengo de los idiomas todos que pueden
haber contribuido á la formación del castellano. De este asunto
han tratado varones entendidos en uno ó más de estos idiomas,
romanistas, arabistas y vascófilos, por ejemplo. Yo he gastado
toda mi vida en estudiar griego y latín, árabe y hebreo, lenguas
románicas y lenguas germánicas, y muy particularmente el vascuence.
He trabajado en otros muchos y peregrinos idiomas,
que no es del caso mencionar, y he escrito acerca del origen y
unidad de las lenguas con argumentos que todavía nadie ha
deshecho ni rebatido. Consecuencia de todos estos estudios y
preparación de mi vida toda son las nuevas opiniones que sustento
acerca del nacimiento de nuestro romance. Creo, mi querido
amigo, tener algún derecho á no dar oídos á calladas hablillas,
que por detrás y sin dar la cara y menos sin redactarlas honradamente
en públicos escritos, se dejan caer por ahí de solapa
ciertos filólogos, cuyos méritos reconozco, pero enteramente
ayunos de la mayor parte de los conocimientos lingüísticos que
este asunto requiere, que podrán estar bien enterados de la Filología
románica, pero que ni entienden dos renglones de cualquier
libro griego, árabe, hebreo y vascongado, y gracias que lean
tropezando algunos renglones de buen latín. He de añadir algo
más. Estos filólogos españoles y otros extranjeros, que tratan
cosas de nuestro romance castellano, desconocen lo que es nuestro
idioma. Usted, que ha leído el Tesoro de la lengua castellana,
sabe muy bien que del habla vulgar y verdadero castellano
de hogaño y de antaño no conoce el Diccionario de la
Academia las tres cuartas partes, que más que otro tanto de
voces, digo mal, más que tres veces otro tanto de voces corren
por ahí y andan en libros viejos, de las cuales la Academia no
tiene noticia, ni de ellas tienen noticia los romanistas extranjeros.
Los cuales, con ceñirse á los vocablos latinos de nuestro
romance ya creen conocerlo enteramente y fallar sobre su naturaleza
y nacimiento. Pero hay otros tantos y más que no son
latinos y ni siquiera los mientan por la mayor parte los romanistas,
porque no los conocen, y de los que conocen suelen dar
etimologías tan chistosas como opuestas á las leyes fonéticas
que ellos admiten en teoría y tienen después que dejar á un lado
en la práctica al quererlos explicar por el latín. Todo esto he
tenido que decirlo por cuanto atañe al castellano, cuya historia
resumo en este mi libro. Ahora, cuanto á literatura castellana,
confieso que tiene usted motivos para asombrarse de mi atrevimiento.
Porque ¿qué se me alcanza á mí de este menester si
me comparo con usted y con Rodríguez Marín, el que más sabe
de literatura y folklore andaluz, y aun con otros menos claros
en nombre, más peritísimos en letras españolas, á quienes no he
de nombrar por ser harto conocidos, así como ni á los hispanófilos
extranjeros, que si menos al tanto de ciertas quisicosas del
romance, me dan, en cambio, quince y raya en erudición y verdadero
saber? "¿Por qué, pues, me dirá usted, se ha atrevido
á poner sus manos pecadoras en una Historia de la literatura
castellana, cuando de sólo pensarlo me tiemblan á mí las carnes?".


Á ese por qué deseaba responder en esta carta á guisa de prólogo.
Cuando leí el ejemplar, que usted me regaló, de la nueva
edición de la Historia de la Literatura española, compuesta por
Fitzmaurice-Kelly y por usted traducida, Madrid, 1913, se me
subió la sangre al rostro, considerando lo desairado del papel
que representamos los literatos españoles al dejar que nos ganen
por la mano y se nos adelanten los hispanófilos extranjeros
en cosa tan nuestra, que, por muy conocedores que sean de
nuestras cosas, nunca pueden penetrar en el espíritu de la raza,
que en ellas late y bulle, y mucho menos en cosas tan castizas
y hondas como el idioma y la literatura. Y esta es la disculpa
que tiene, y yo le reconozco, la dicha Historia del eruditísimo
hispanófilo inglés, en no haber acertado, según á mí me lo parece,
en bastantes puntos cuanto á la crítica, siendo, en cambio,
tan rica en noticias bien aseguradas y tan puntual en todo y tan
al cabo de los últimos descubrimientos de la erudición, que hoy
camina á más andar, como podía esperarse de su autor y de
muy contados españoles podría esperarse le llegaran á igualar.
Esta mengua en la crítica de algunos libros y escritores, juntamente
con la brevedad sucinta á que el autor quiso ceñir su
obra, están pidiendo se escriba otra, si no tan prolija, retórica
y rebutida de ajenas historias como la de Amador de los Ríos,
obra por otro cabo meritísima, de donde muchos sacaron no
poco de lo que dieron por propio, una Historia de la literatura
castellana del tamaño de la de Ticknor, poco más ó menos, más
moderna y más española, que desenvuelva algún tanto más lo
que en la por usted traducida se halla demasiadamente condensado
y ajuste más el criterio estético en el todo y en las
partes.


Eso lo hubiera podido hacer, á lograr más larga vida, el
Maestro; eso lo pudiera hacer usted, si no llevase de calle tantas
empresas á la vez, abrumado de las cuales me persuado que no
lo llegará usted á hacer nunca; eso lo pudiera hacer Rodríguez
Marín, si su cargo y ocupaciones se lo permitieran. Pero ello
es que ustedes los que pueden... no pueden, y así tenemos que
hacer un poder los que no podemos. Alguna disculpa tiene, pues,
mi atrevimiento, y si con él lograse echar no sea más que las
zanjas y asentar anchos cimientos, y si no descontentándoles
la traza, ustedes los que saben ú otros que después vinieren
quisieran levantar sobre ellos más gallardo y macizo edificio,
daríame por bien pagado.


Qué traza y criterio sea el mío héselo de apuntar aquí en
dos palabras á los demás que me leyeren, ya que adelante lo han
de echar de ver al leer mi libro; usted ya lo tiene leído, puesto
que tan cariñosa como desinteresadamente se me ofreció á revisar
las pruebas y las revisó, por lo que jamás le quedaré bastantemente
agradecido.


Dificultoso es atinar, cuando el público, que desea leer una
historia de la literatura, es tan vario, que unos sólo quieren conocer
ceñidamente los resultados, autores, obras, juicios del
historiador y el cuadro general del desenvolvimiento literario
en nuestra patria, y otros buscan la razón de los hechos, mayores
pormenores, la bibliografía que les encamine para estudios particulares
que pudieran emprender, los fundamentos en que los
resultados estriban. Á los primeros puede satisfacer la obra de
Fitzmaurice-Kelly ó la que á su imitación publicó el benemérito
hispanista Ernest Merimée, ó esta mía, ateniéndose á lo que,
mirando á este intento, he hecho imprimir en letra más gruesa.
Para los segundos es lo que va en letra más menuda, donde he
procurado resumir lo más importante que me ha parecido hallar
en tantísimos libros como se han escrito y cuya bibliografía
anoto con particular esmero, valiéndome, sobre todo, de la que
usted con tanta puntualidad ha sabido añadir á la traducción
de la obra de Fitzmaurice-Kelly. Usted mismo, Menéndez y Pelayo,
Foulché-Delbosc, Rodríguez Marín, Fitzmaurice-Kelly,
Merimée, Farinelli y otros hispanófilos extranjeros han escrito
páginas admirables sobre puntos sueltos y sin las cuales este libro
no hubiera podido escribirse. Mayormente la Revue Hispanique,
dirigida por Foulché-Delbosc, como usted sabe, el más cumplido
de los hispanófilos, es un minero inagotable de hechos y
apreciaciones, indispensable para cualquiera que desee ahondar
un asunto cualquiera. Las Bibliotecas y Bibliografías de Nicolás
Antonio, Gallardo, Salvá, Heredia, Brunet, Juan M. Sánchez,
etcétera, etc., son canteras harto conocidas. De todas me he aprovechado,
no para enseñarles á ustedes los que saben más que
yo, pues ustedes pocas cosas han de aprender en este libro y
muchas tendrán que enmendar, y se lo agradezco de antemano,
sino para encaminar á los jóvenes que deseen trabajar en algunos
puntos particulares.


Cada vez estoy más persuadido, primero, de que al orden
cronológico no ha de anteponerse el de géneros ni escuelas, y
segundo, de que para comprender el cuadro literario es indispensable
hallar junto á él y en su propio lugar de fecha los
demás escritos no literarios, pero que completan el conocimiento
de las letras españolas. "Hasta hoy no se ha entendido bien
la historia de nuestra literatura, dice M. Pelayo (Cienc. Esp.,
II, 10), por no haberse estudiado á nuestros teólogos y filósofos".
Orden riguroso de años en los cuales se imprimió la primera
obra de cada autor, desde que hubo imprenta, ó en los
cuales se compusieron, antes de haberla, esto es, del tiempo en
que cada uno comenzó á darse públicamente á conocer por sus
escritos: tal ha sido mi pauta. Las obras no literarias van en
caracteres menores, como lo demás que toca á ilustrar el asunto
principal. De tales obras de cultura general he escogido las
de mayor momento, sin tratar de agotar la inagotable bibliografía.





Estas dos innovaciones son las que me han movido á emprender
este trabajo, ya que ustedes los que pudieran mejor que
yo no lo hacen; pero queda otro motivo, y es el principal. No me
contenta el criterio de los que hasta hoy han tratado este asunto
de la literatura y menos los que han hablado acerca del castellano.
En literatura yo pongo muy por cima de cualquier obra
erudita la menor obra del pueblo, la comúnmente no escrita, la
sancionada en cambio por el consentimiento de la raza española,
como aprecio el habla popular, la única natural, mucho más que
cualquier otra modificación que en ella introduzcan los eruditos.
La razón es clara para los modernos filólogos: lo que los
eruditos añaden al idioma nacional es sencillamente una falsificación
del idioma, bien así como las flores de celuloide ó de
papel son falsas flores para el botánico. Ahora bien, esto corre
igualmente respecto de la literatura. Distinguir bien el elemento
popular del erudito en las obras literarias: tal es mi criterio.
Cuanto á la historia del castellano, que es otra de mis innovaciones,
también me aparto de los romanistas, que son los que
acerca de él han tratado, y naturalmente por ser romanistas no
han visto en nuestro idioma otra cosa que lengua romana, latín
y solo latín. Bien sé que disgustaré ya desde aquí á muchos lectores;
pero que contente á la verdad y á los que la buscan es
lo que importa. En casi todas mis obras vengo probando que el
éuscaro ó vascongado ó ibero ha contribuido enormemente á
la formación del castellano. Todavía no se han rebatido mis
pruebas; ahí siguen, pues, en pie, grita que te gritarás. Y éste
es mi criterio cuanto al idioma.


Creo que son suficientes motivos para haberme puesto, con
atrevimiento disculpable, á escribir la historia de la lengua y
literatura castellana. El que tenga otros criterios escríbala según
ellos, los míos presentan sus derechos como los de otro
cualquiera.


Soy tan devoto y aun apasionado de la literatura helénica
como quien se pasó su vida leyendo y saboreando sus obras
maestras; no soy, con todo eso, ciego por el clasicismo, al modo
de los humanistas del Renacimiento, y aun por lo mismo que he
gustado el único verdadero clasicismo, que es el helénico, distinguiéndolo
bien del postizo y de imitación, salvo raras excepciones,
de los romanos y renacentistas. No quisiera ser un Angelo
Policiano, quien por locamente ciceroniano no alcanzó
jamás á escribir como Cicerón. El clasicismo helénico contenía
dos elementos: el uno la naturalidad virginal, nacida de la nacionalidad
en asuntos y modo de decir; el otro de idealismo que
llevaba el arte helénico á ser un eco de la serena Sofrosine del
Olimpo de los dioses. Ni uno ni otro imitaron comúnmente romanos
ni renacentistas, contentos con tomarles los asuntos, la
mitología, las frases y palabras y poco más, lo que jamás debieron
tomar, por ser para los griegos nacional y para los demás
extraño y postizo. Imitar el arte griego consiste en cultivar lo
nacional y según las cualidades del sentir de cada nación. En
España cultivar el realismo es imitar á los griegos cuanto á su
idealismo; ahondar en nuestra historia, leyendas y espíritu es
imitarles cuanto á su mitología.


Lo nacional es lo único natural y grande en cada pueblo.
Tal es la razón de mi criterio, que pudiéramos llamar democrático
y que no es mío, sino de la ciencia y de la estética moderna,
para la cual vale más un cantar enteramente popular que el mejor
poema erudito, si no es popular á la vez. Hoy, tanto en pintura
como en literatura, se busca lo primitivo, porque es lo más
popular y nacional; se quiere, por lo mismo, gozar de lo fuerte,
recio, natural y realista. Ninguna nación europea atesora más
obras de esta laya que España. "Cuanto á nacionalidad, ocupa
la literatura española el primer puesto", dijo Federico Schlegel
en su Historia de la literatura antigua y moderna (t. I, c. 11).
"El romancero es, no solamente la verdadera Ilíada de España,
conforme al dicho de Víctor Hugo, sino el monumento más
variado y duradero y la manifestación literaria más curiosa
de su vida pública y privada", dijo E. Merimée en su Précis
d'histoire de la Littérature Espagnole (pág. 165). Ahora bien, el
romancero es la obra más popular de nuestra literatura. Todo
ello lo sabe usted de sobra y no es pequeño regalo para mí el
conocer que éste mi criterio lo sea también suyo, por más que
no lo haya sido de la mayoría de nuestros historiadores literarios,
chapados á la antigua, demasiadamente eruditos, renacentistas
y librescos.


Acepte, pues, mi querido amigo, lo que de sano y bueno
hubiere dado mi atrevimiento en este libro, y eche lo malo, que
no dejará de hallar bastante en él, á mi poco saber, que para
eso se lo he confesado honradamente.


Julio Cejador.







BIBLIOGRAFÍA GENERAL





OBRAS BIBLIOGRÁFICAS




Alenda y Mira (Jenaro). Relaciones de solemnidades y fiestas públicas de
España, t. I. Madrid, 1903.


Allende Salazar (Ángel). Laurac-Bat. Biblioteca del Bascófilo. Ensayo
de un Catálogo general sistemático y crítico de las obras referentes á las
provincias de Vizcaya, Guipúzcoa, Álava y Navarra, Madrid, 1887.


Antonio (Nicolás). Bibliotheca Hispana vetus y Bibliotheca Hispana nova
(ed. F. Pérez Bayer, Τ. A. Sánchez, J. A. Pellicer y R. Casalbon). Matriti,
1788. 4 vol.


Barrantes (Vicente). Catálogo razonado y crítico de los libros, memorias,
papeles importantes y manuscritos que tratan de las provincias de Extremadura.
Madrid, 1865.


Barrera y Leirado (Cayetano Alberto de la). Catálogo bibliográfico y biográfico
del teatro antiguo español. Madrid, 1860.


Beer (Rudolf). Handschriftenschätze Spaniens. Wien, 1894.


Beer (Rudolf). Zur Ueberlieferung altspanischer Literaturdenkmäler, Wien,
1898.


Bibliografía zaragozana del siglo xv, por un bibliófilo aragonés [i. e. Juan
Manuel Sánchez]. Madrid, 1908.


Bibliographie Hispanique. New-York, París, desde 1905. 1 vol. por año.
[Menciona todas las publicaciones relativas a los estudios hispánicos.]


Colmeiro (Miguel). La Botánica y los botánicos de la Península hispano-lusitana.
Madrid, 1858.


Eguren (José María de). Memoria descriptiva de los códices notables conservados
en los Archivos eclesiásticos de España. Madrid, 1859.


Escudero y Perosso (Francisco). Tipografía hispalense. Anales bibliográficos
de la ciudad de Sevilla, desde el establecimiento de la imprenta hasta
fines del siglo xvii. Madrid, 1894.


Fernández Duro (Cesáreo). Colección bibliográfico-biográfica de noticias
referentes á la provincia de Zamora, ó materiales para su historia. Madrid,
1891.


Fúster (Justo Pastor). Biblioteca valenciana de los escritores que florecieron
hasta nuestros días [y de los que aún viven]. Con adiciones y enmiendas
á la de Vicente Ximeno. Valencia, 1827-1830. 2 vol.









Gallardo (Bartolomé José). Ensayo de una biblioteca española de libros
raros y curiosos (ed. M. R. Zarco del Valle y José Sancho Rayón [con el
auxilio de M. Menéndez y Pelayo para los dos últimos tomos]). Madrid,
1863-1866-1888-1859. 4 vol.


García (Juan Catalina). Biblioteca de escritores de la provincia de Guadalajara
y bibliografía de la misma, hasta el siglo xix. Madrid, 1899.


García (Juan Catalina). Ensayo de una tipografía complutense. Madrid,
1889.


García Peres (Domingo). Catálogo de los autores portugueses que escribieron
en castellano. Madrid, 1890.


Haebler (Conrado). Bibliografía ibérica del siglo xv. Enumeración de todos
los libros impresos en España y Portugal. La Haya-Leipzig, 1904.


Hartzenbusch (Eugenio). Apuntes para un Catálogo de periódicos madrileños,
desde 1661 á 1870. Madrid, 1894.


Kayserling (M.). Biblioteca española-portugueza-judaica. Strasbourg, 1890.


Latassa y Ortin (Félix de). Bibliotecas antigua y nueva de escritores aragoneses
de Latassa [1796-1798-1802], aumentadas y refundidas en forma
de Diccionario bibliográfico-biográfico por D. Miguel Gómez Uriel. Zaragoza,
1884-1885-1886. 3 vol.


Martínez Añíbarro (Manuel). Intento de un Diccionario biográfico y bibliográfico
de la provincia de Burgos. Madrid, 1890.


Martínez Reguera (Leopoldo). Bibliografía hidrológico-médica española.
Madrid, 1892.—Segunda parte. Manuscritos y biografías. Madrid, 1896.


Menéndez y Pelayo (Marcelino). Bibliografía hispano-latina clásica; códices,
ediciones, comentarios, traducciones, estudios críticos, imitaciones y
reminiscencias; influencia de cada uno en la literatura. Madrid, 1902.


Menéndez Pidal (Ramón). Catálogo de la Real Biblioteca. Manuscritos.
Crónicas generales de España. Madrid, 1898.


Muñoz y Romero (Tomás). Diccionario bibliográfico-histórico de los antiguos
reinos, provincias, ciudades, villas, iglesias y santuarios de España.
Madrid, 1858.


Paz y Meliá (Antonio). Catálogo de las piezas de teatro que se conservan
en el departamento de manuscritos de la Biblioteca Nacional. Madrid, 1899.


Pérez Pastor (Cristóbal). Bibliografía madrileña ó Descripción de las obras
impresas en Madrid (1566-1625). Madrid, 1891-1906-1907. 3 vol.


Pérez Pastor (Cristóbal). La Imprenta en Medina del Campo. Madrid, 1895.


Pérez Pastor (Cristóbal). La Imprenta en Toledo. Descripción bibliográfica
de las obras impresas en la imperial ciudad desde 1843 hasta nuestros
días. Madrid, 1887.


Picatoste y Rodríguez (Felipe). Apuntes para una biblioteca científica española
del siglo xvi. Madrid, 1891.


Pons Boigues (Francisco). Ensayo bio-bibliográfico sobre los historiadores
y geógrafos arábigo-españoles. Madrid, 1898.


Rada y Delgado (Juan de Dios de la). Bibliografía numismática española.
Madrid, 1887.


Ramírez (Braulio Antón). Diccionario de Bibliografía agronómica. Madrid,
1865.


Salvá y Mallen (Pedro). Catálogo de la biblioteca de Salvá. Valencia, 1872.
2 vol.


Sánchez (Juan M.). Bibliografía aragonesa del siglo xvi. Madrid, 1913
y 1914. 2 vol.









Sbarbi (José María). Monografía sobre los refranes, adagios y proverbios
castellanos. Madrid, 1891.


Serrano y Morales (José Enrique). Reseña histórica en forma de Diccionario
de las imprentas que han existido en Valencia desde la introducción
del arte tipográfico en España hasta el año 1868, con noticias
bio-bibliográficas de los principales impresores. Valencia, 1898-1899.


Serrano y Sanz (Manuel). Apuntes para una biblioteca de escritoras españolas
desde el año 1401 al 1833. Madrid, 1903-1905. 2 vol.


Toda (Eduardo de). Bibliografía española de Cerdeña. Madrid, 1890.


Uriarte (Eugenio de). Catálogo razonado de obras anónimas y seudónimos
de autores de la Compaña de Jesús pertenecientes á la antigua Asistencia
española, con un apéndice de otras de los mismos, dignas de especial
estudio bibliográfico (1540-1773). Madrid, 1904-1905-1906. 3 vol. (En publicación).


Valdenebro y Cisneros (José María de). La Imprenta en Córdoba. Madrid,
1900.


Viñaza (Conde de la). Bibliografía española de lenguas indígenas de América.
Madrid, 1892.


Whitney (James Lyman). Catalogue of the Spanish Library and of the
Portuguese Books bequeathed by George Ticknor to the Boston Public
Library. Boston, 1879.


Zarco del Valle (Manuel) y Sancho Rayón (José). Véase Gallardo.



OBRAS DE CONJUNTO Y GENERALIDADES


Aicardo (José Manuel). De literatura contemporánea (1901-1905). 2.ª ed.,
Madrid, 1905.


Bonilla y San Martín (Adolfo). Anales de la literatura española. Madrid,
1910.


Baist (Gottfried). Die spanische Literatur, en Grundriss der romanischen
Philologie, t. II, 2 Abteilung. Strassburg, 1897.


Baquero Almansa (Α.). Estudio sobre la historia de la literatura en Murcia
desde Alfonso X á los Reyes Católicos. Madrid, 1877.


Becker (Philipp August). Geschichte der spanischen Literatur. Strassburg,
1904.


Beer (Rudolf). Spanische Literaturgeschichte. Leipzig, 1903. 2 vol.


Blanco García (Francisco). La literatura española en el siglo xix. Madrid,
1891-1894. 3 vol.


Bonilla y San Martín (Adolfo). Anales de la literatura española. Madrid,
1904.


Bourland (C. Β.). Boccaccio and the "Decameron" in Castilian and Catalan
Literature, en la Revue Hispanique (1905), t. XII, pp. 1-232.


Chasles (Philarète). La France, l'Espagne et l'Italie au xviie siècle. París,
1877.


Cian (Vittorio). L'immigrazione dei Gesuiti spagnuoli letterati in Italia.
Torino, 1895.


Cian (Vittorio). Italia e Spagna nel secolo xviii. Torino, 1896.


Clarke (Henry Butler). Spanish Literature: An elementary Handbook.
London, 1893, reimpr. 1909.



Clarus (Ludwig) [seudónimo de Wilhelm Volk]. Darstellung der spanischen
Literatur im Mittelalter. Mainz, 1846. 2 vol.


Cortés (Narciso Alonso Α.). Noticias de una Corte literaria. Madrid, 1906.


Cotarelo y Mori (Emilio). Estudios de historia literaria. Madrid, 1901.


Croce (Benedetto). Primi contatti fra Spagna é Italia. Napoli, 1893.


Croce (Benedetto). Ricerche ispano-italiane. Napoli, 1898.


Cueto (Leopoldo Augusto de), marqués de Valmar. Historia crítica de la
poesía castellana en el siglo xviii. Madrid, 1893. 3 vol.


Diercks (Gustav). Das moderne Geistesleben Spaniens. Leipzig, 1883.


Farinelli (Artur). Deutschlands und Spaniens literarische Beziehungen,
en Zeitschrift für vergleichende Literaturgeschichte (Weimar, 1895),
t. VIII, Heft 4 y 5, pp. 318-407.


Farinelli (Artur). Spanien und die spanische Literatur im Lichte der
deutschen Kritik und Poesie. Berlin, 1892.


Farinelli (Arturo). Appunti su Dante in Ispagna nell' età media, en el
Giornale storico della litteratura italiana (1905), supplemento n.º 8,
pp. 1-105.


Farinelli (Arturo). Note sulla fortuna del Boccaccio in Ispagna nell'età]
media, en el Archiv für das Studium der neueren Sprachen und Literaturen
(Braunschweig, 1905), Ν. S. t. XIV, pp. 397-429.


Farinelli (Arturo). Note sulla fortuna del "Corbaccio" nella Spagna medievale,
en Bausteine zur romanische Philologie. Festgabe für Adolfo
Mussafia. Halle, 1905, pp. 401-460.


Fernández Espino (José). Curso histórico-crítico de la literatura española.
Sevilla, 1871 [no terminado].


Fernández y González (Francisco). Historia de la crítica literaria en España
desde Luzán hasta nuestros días, etc. Madrid, 1870.


Fitzmaurice-Kelly (Jaime). Historia de la Literatura Española. Madrid,
1913.


Mérimée (Ernest). Précis d'Histoire de la Littérature Espagnole. París,
1908.


González-Blanco (Andrés). Historia de la novela en España desde el romanticismo
á nuestros días. Madrid, 1909.


Laverde Ruiz (Gumersindo). Ensayos críticos de filosofía, literatura é
instrucción pública. Lugo, 1868.


Loise (Ferdinand). Histoire de la poésie espagnole (Extracto del t. XX de
las Mémoires couronnés et autres mémoires, publiés par l'Academie Royale
de Belgique). Bruxelles, 1868.


Menéndez y Pelayo (Marcelino). Estudios de crítica literaria. Madrid,
1893-1908. 5 vol.


Menéndez y Pelayo (Marcelino). Historia de las ideas estéticas en España.
Madrid, 1883-1891. 9 vol. [sin terminar].


Menéndez y Pelayo (Marcelino). Orígenes de la novela. Madrid, 1905-1910.
(Nueva Bibl. de Aut. esp., t. I, VII, XIV).


Menéndez Pidal (Ramón). L'Épopée castillane à travers la littérature espagnole,
trad. Η. Mérimée. París, 1910.


Morel-Fatio (Alfred). L'Espagne au xve et au xviie siècle. Heilbronn,
1878.


Morel-Fatio (Alfred). Études sur l'Espagne. París, 1888-1904. 3 vol.; 2.ª
ed., 1895-1906. 2 vol.


Morf (Heinrich). Die kastilische und portugiesische Literatur, etc., en Die
romanischen Literaturen und Sprachen (Die Kultur der Gegenwart: ihre
Entwickelung und ihre Ziele, Teil I, Abteilung XI, I). Berlin-Leipzig,
1909.


Pérez Pastor (Cristóbal). Noticias y documentos relativos á la historia y
literatura españolas, t. I, Madrid, 1910 (tomo X de las Memorias de la
Real Academia Española).


Piñeyro (Enrique). El romanticismo en España. París, 1904.


Puymaigre (Comte Th. de). La cour littéraire de D. Juan II, roi de Castille.
París, 1873. 2 vol.


Puymaigre (Comte Th. de). Les vieux auteurs castillans. París-Metz, 1861-1862.
2. vol., 2.ª ed. [sin terminar]. París, 1888-1890. 2 vol.


Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos. Tercera época. Madrid,
desde 1897. 28 vol. (En publicación).


Revue Hispanique. Recueil consacré á l'étude des langues, des littératures
et de l'histoire des pays castillans, catalans et portugais, publié par
R. Foulché-Delbosc. París-New-York, desde 1894. 28 vol. (En publicación).


Ríos (José Amador de los). Historia crítica de la literatura española. Madrid,
1861-1865. 7 vol.


Rousselot (Paul). Les mystiques espagnols. París, 1867 [versión española,
con prólogo de P. Umbert, Barcelona, 1907, 2 vol.].


Sanvisenti (Bernardo). I primi influssi di Dante, del Petrarca e del Boccaccio
nella letteratura spagnuola. Milano, 1902.


Schneider (Adam). Spaniens Anteil an der deutschen Literatur des 16.
und 17. Jahrhunderts. Strassburg, 1898.


Sempere y Guarinos (Juan). Ensayo de una biblioteca española de los mejores
escritores del reynado de Carlos III. Madrid, 1785-1789. 6 vol.


Ticknor (George). History of Spanish Literature. Boston, 1849. 3 vol.; 6.ª
ed., Boston, 1888. 3 vol. Trad. alemana por Ν. H. Julius, Leipzig, 1852. 2
vol. y suplemento, con notas por F. J. Wolf, Leipzig, 1867. Trad. española
por P. de Gayangos y E. de Vedia. Madrid, 1851-1854-1856. 4 vol.


Underhill (John Garret). Spanish Literature in the England of the
Tudors. New-York-London, 1899.


Wolf (Ferdinand). Studien zur Geschichte der spanischen und portugiesischen
Nationalliteratur. Berlin, 1859.



COLECCIONES DE TEXTOS


Biblioteca de autores españoles, desde la formación del lenguaje hasta
nuestros días. Madrid, Rivadeneyra, 1846-1880. 71 vol.


Bibliotheca Hispanica, ed. R. Foulché-Delbosc. Barcelona-Madrid, 1900-1913,
19 vol. (En publicación).


Biblioteca Renacimiento. Obras maestras de la Literatura universal. Madrid,
desde 1913. 8 vol. (En publicación).


Bibliotheca Romanica. Biblioteca española. Strasburgo, s. f. 8 vol. (En
publicación).


Clásicos castellanos. Madrid, 1910-1914. 28 vol. (En publicación).


Colección de autores españoles. Leipzig, Brockhaus, 1863-1887. 48 vol.


Colección de escritores castellanos. Madrid, 1880-1912. 144 vol. (En publicación).









Colección de libros españoles raros ó curiosos. Madrid, 1871-1896. 24 vol.


Colección de los mejores autores españoles. París, Baudry, 1845-1872. 60 vol.


Colección de poetas españoles, ed. Ramón Fernández [seudónimo de Pedro
Estala]. Madrid, 1789-1820. 20 vol.


Libros de antaño. Madrid, 1872-1898. 15 vol.


Nueva Biblioteca de autores españoles, dirigida por M. Menéndez y Pelayo.
Madrid, Bailly-Baillière. 20 vol. (En publicación).


Sociedad de bibliófilos andaluces (Textos publicados por la). Sevilla, 1868-1907.
44 vol.


Sociedad de bibliófilos españoles (Textos publicados por la). Madrid, 1866-1913.
42 vol.


Sociedad de bibliófilos madrileños (Textos publicados por la). Madrid.
1909-1913. 10 vol. (En publicación).



CRESTOMATÍAS Y ANTOLOGÍAS


Barra (Eduardo de la). Literatura arcaica. Valparaíso [1898].


Böhl de Faber (Juan Nicolás). Floresta de rimas antiguas castellanas.
Hamburg, 1821-1823-1825. 3 vol.


Corte de los Poetas (La). Florilegio de rimas modernas. Madrid, 1906.


Ford (J. D. M.). A Spanish Anthology. A collection of lyrics from the
thirteenth century down to the present time. New-York, 1901.


Ford (J. D. M.). Old Spanish Readings. Boston, 1911.


Gorra (Egidio). Lingua e letteratura spagnuola delle origini. Milano, 1898.


Grünbaum (Max). Jüdisch-spanische Crestomathie. Frankfurt a. M., 1896.


Lang (Henry R.). Cancioneiro gallego-castelhano. The Extant Galician
Poems of the Gallego-Castilian Lyric School (1340-1450). New York-London,
1902. (En publicación).


Lemcke (Ludwig). Handbuch der spanischen Literatur. Leipzig, 1855-1856.
3 vol.


López de Sedano (Juan Josef). Parnaso español: colección de poesías escogidas
de los más celebres poetas castellanos. Madrid, 1768-1778. 9 vol.


Menéndez y Pelayo (Marcelino). Antología de poetas líricos castellanos
desde la formación del idioma hasta nuestros días. Madrid, 1890-1908.
13 vol. [sin terminar].


Novo y Colson (Pedro de). Autores dramáticos contemporáneos y joyas
del teatro español del siglo xix [con prefacio de A. Cánovas del Castillo].
Madrid, 1881. 2 vol.


Quintana (Manuel Josef). Poesías selectas castellanas desde el tiempo de
Juan de Mena hasta nuestros días [Nueva edición corregida y aumentada].
Madrid, 1830-1833. 2 vol.


Valera (Juan). Florilegio de poesías castellanas del siglo xix. Madrid,
1901-1904. 5 vol.












NACIMIENTO DEL ROMANCE

Y DE LA LITERATURA POPULAR



1. Los sabios que tratan de prehistoria nos dicen que hubo
en España gentes de la fuerte raza que llaman de Cro-Magnon;
los teósofos añaden que aquellas gentes fueron atlantes, desgajados
de la Atlántida, que se hundió en el mar entre Europa y
América; los hechos y la historia sólo nos aseguran que las
tierras de España conservan todavía, como los más antiguos
nombres que los hombres les pusieron, vocablos claramente vascongados
y que, por consiguiente, la raza vascongada ó, por su
propio nombre, euscalduna, es la más antigua conocida en España;
de haberlo sido otra, no dejarían de haber quedado huellas
en la toponimia. Iberos llamaron los griegos á los euscaldunas
ribereños del Iber ó Ebro, nombre éuscaro, extendiendo después
la denominación al resto de los españoles. La de España
es voz vascongada que indica extremo, el non plus ultra, que
después la simbolizó traduciendo este nombre, por ser el límite
de Europa. Por acá vinieron y traficaron por el Sur y Levante
fenicios y griegos, y algunas corrientes de celtas por el Noroeste,
que corriéndose por la cuenca del Tajo á la meseta central hacia
el Nordeste, formaron con los íberos los llamados en aquella
región celtíberos. Rarísimos rastros quedan de aquellas gentes
en la toponimia é inscripciones. Trajéronnos los romanos su
civilización y dieron su estructura al habla de los españoles.
Bandas de godos, suevos y vándalos, ya romanizados, llegaron
acá, dejándonos algunos vocablos y apellidos, y más de asiento,
dejándonos otras veces algunos árabes de Siria y muchos más
africanos, medio arabizados. El iberismo, que se toca y palpa
en las provincias vascas y Navarra, está en el fondo de todos
los españoles, á pesar de las diferencias que los distinguen, merced
á las cualidades de tierras y climas y á los tintes con que
pueblos extraños los colorearon. Siglos y siglos vivieron apartadas
varias regiones, sin que la unidad, emprendida por los Austrias
y continuada por los Borbones, haya pasado de la política,
siendo de hecho más nominal que real.


Galicia, en inmediato trato con Portugal y con la influencia
francesa durante la Edad Media; Andalucía, respirando aire
africano y moruno hasta el siglo xvii, ¿cómo iban á formar
un todo verdadero por la unidad absolutista de algunos reyes?
Menos lo habían de formar con Castilla las regiones de Cataluña
y Valencia, apartadas por el idioma y por la historia durante
tanto tiempo. Los elementos que más ayudaron á la unidad de
España fueron la conformación geográfica de la Península, la
cultura romana y la religión católica. Pero el verdadero lazo fué
el idioma, que traba á Castilla con Andalucía y Aragón más
apretadamente que á las regiones donde el habla se desvía del
troquel castellano. Con todo eso, las cualidades, buenas y malas,
que tan á la clara se hallan en los vascongados, se traslucen y
aun campean en el común de los habitantes todos de España,
incluyendo á Portugal; distinguiéndose de los demás, si algunos,
los catalanes. En el español el espíritu vence á la materia, tiene
más cerebro que cuerpo, mejores cualidades morales que físicas.
La elevación de sentimientos le lleva á reventar de hidalgo por
no abatirse al trabajo manual, que tiene por servil, dando en la
picaresca y busconería, cegándose así en no ver en ella bajeza
alguna, antes cierta grandeza de guapo dominador y no menor
maestría en el ingenio: tal es la causa de su odio al trabajo, su
afición á la vida apicarada y aventurera y el gusto por la bizarría
en el porte, la majencia en el trato y el matonismo con los
demás. El ingenio del español es brillante, pronto y despierto,
más de intuición y fantasía que de abstractiva inteligencia, más
de poeta y soñador que de sabio y erudito: de aquí su valer como
artista y su poca afición á sistematizar científicamente los hechos,
lo plástico y realista de sus creaciones instintivas y el desvío
de lo simbólico, ideal y abstracto. El claro conocimiento de la
justicia hace vivir continuamente al español en el mundo moral,
juzgándolo todo éticamente, más que según el interés y la conveniencia,
moralizando siempre en literatura y fiscalizando los
actos de los demás, sobre todo de los suyos y aun de sí mismo;
de aquí la gravedad en todo su proceder, hasta hacerse pesado y
tardo, perdiendo la oportunidad con la indecisión.


El español es de una voluntad de hierro, tenaz hasta la testarudez,
constante y apegado á sus tradiciones hasta el atraso en la
civilización, religioso por tradición, amante de la independencia
como nadie. No es guerreador por naturaleza, prefiriendo la
paz; pero por la independencia, por cualquier grande ideal de
justicia, se echa al campo y es constante, sufrido y bravo guerrero,
sin importarle nada el perder la vida. Gracias á su claro
ingenio y fuerza de voluntad, es el español extraordinariamente
franco y sincero y nada supersticioso ni dado á ocultismos, ama
la luz y aborrece las medias tintas. En suma, de gran sentido
común en las cosas espirituales y de muy escaso en las materiales,
es pensador recio, original y elevado, artista realista y sincero,
de gran corazón, compasivo y valiente y denodado defensor de
la justicia y de toda noble causa; pero no quiere trabajar, odia
el ahorro, menosprecia el propio interés, no se muere por las
comodidades materiales y sólo fué grande cuando los ideales
espirituales señoreaban la opinión pública en los pueblos, quedando
aniquilado y por tierra, sin saberse qué hacer, cuando
los materiales del trabajo y del oro sobrepujaron á todos los
demás. El catalán, más europeo y francés, es trabajador y ahorrador,
comúnmente por interés; lo es, no menos, el vasco, por
honradez y hombría de bien. El español lo será, y con ello
será grande, el día que haga lo que el vasco, y lo hará algún
día, porque lleva en su alma los mismos ideales, dormidos hoy
por el golpe que dió al caer de su ahidalgado estado, al volcarse
los ideales de la sociedad; cuando se persuada de que el trabajo,
si puede ser cosa vil y de esclavos, también puede ser una cosa
virtuosa y noble, propia de toda persona honrada é independiente.


El clima en España es extremo: africano unos meses en
valles y mesetas, siberiano otros en mesetas y alturas montañosas.
Los ardores del estío siéntense en toda la Península, los
fríos del invierno llegan á todas partes. Algún tanto se templan
estos rigores en las costas, y en todo el territorio la primavera,
y más el otoño, son paradisíacos. Los tonos más violentos colorean
la literatura y el habla de los españoles. No son literatura
y habla de chimenea rusa, de nieblas londinesas, de gris parisién,
ni lo son de arenoso y sofocado Egipto, de tropical y malsano
Ganges. Son de un ambiente atemperado; pero con los mayores
rigores que en un ambiente atemperado pueden darse. Hay
más violencia y rigor en el tránsito de los climas en España que
en Italia y Grecia: el habla y la literatura lo dicen más claro
que las líneas isotérmicas é isobáricas.



2. La lengua castellana, como obra de arte popular, vale infinitamente
más que toda su literatura. Hay en los modismos,
en las metáforas, en las frases hechas, en los refranes, mucho
más hondura de pensamiento, mayor sutileza de ingenio, más
brillante colorido, chiste más delicado, que en todas nuestras
obras literarias juntas. Nuestro idioma vulgar, descostrado de
la mitad ó más de las voces que traen los diccionarios y empleamos
los cultos, que sólo sirven de emporcarla, aguarla y
empañar su vivo colorido, es la obra maestra del arte popular
nacional, inconsciente si se quiere, pero de hecho hijo de la
reflexión. Alguien fué el primero que dió en el chiste de una
expresión, que pintó el dicho con singular gracejo ó lo vistió
con no esperada metáfora; el pueblo vió al punto que tal era
la expresión propia conforme al genio de la raza, y en la cual
los demás no habían dado, y la abrazó como suya, se la apropió
y, olvidado al día siguiente su autor, corrió ya como cosa corriente,
como inconsciente brote del habla de todos.


Ni el idioma castellano ni los romances ó poesía vulgar castellana
nacieron en el punto y hora en que les ocurrió trasladarlos
al papel ó á los pergaminos á algunos escritores más amantes
de lo nacional y menos pagados de la muerta lengua latina
y de la extranjeriza literatura, que el común de los escritores
suponían como únicamente dignas de escribirse. Efectivamente,
un idioma y un género poético no nacen en un día ni brotan
en un pueblo al amanecer de un hoy tras un ayer de muchos
siglos, durante los cuales ese pueblo viviera sin literatura y sin
idioma. Al finalizar el siglo iv, todo latín había desaparecido
de los labios de las gentes, habíase trocado de latín vulgar en
otras hablas vulgares, que ya no se podían llamar latín. Para
llegar á aquel acontecimiento largos años habían pasado que se
hablaban ya esas otras hablas populares, pues los truecos de
idiomas, la evolución de uno en otro, como de padre á hijo, no
son acaecimientos que pidan menos de varios siglos. Cuando
Cristo vino al mundo se hablaba, por consiguiente, en España,
latín y castellano á la vez: latín por los colonos romanos y por
las personas cultas y aun acaso, más ó menos estropeado y entendido,
por los vecinos, originariamente españoles, de los Conventos
jurídicos, Colonias romanas y poblaciones á medio latinizar;
castellano por las gentes del campo y de las aldeas, que
eran los más. Creer que los aldeanos llegaron jamás en España
á hablar latín, olvidando enteramente el idioma nacional prerromano,
es un sueño, del cual puede suavemente despertar
quienquiera que repare en que más de la mitad del caudal léxico
castellano, inexplicable para los romanistas, no es latino, sino
de origen ibérico; en que la pronunciación castellana es ibérica y
no latina; en que no pocos sufijos derivativos y algunas construcciones
pertenecen al habla prerromana de los españoles. De
haberse hablado en toda España latín, olvidada enteramente
aquella habla nacional, evolucionando después el latín hasta convertirse
en romance, no estaría éste empapado de elementos ibéricos
tan sustanciales como son la pronunciación, la mitad
del caudal léxico y no pocos sufijos y construcciones, porque
no hay idioma vulgar que vaya á tomar voces, sufijos y fonetismo
de otra lengua ya muerta, mayormente de lengua no
erudita ni escrita, cual era el habla prerromana de los españoles.


Que el castellano naciera del latín no era para puesto en
duda; que naciera del latín vulgar, no del literario, tocaba averiguarlo
á la moderna filología; pero cuándo y cómo naciera
ya son puntos más espinosos, de pocos sabios conocidos, y aun
esos pocos traen contienda sobre ello. ¿Qué latín vulgar era
aquél del cual nació nuestro romance? Para deslindarlo hay que
cifrar en pocas palabras la historia de la lengua latina. Hay que
distinguir la lengua hablada de la escrita ó literaria: la primera
la hubo desde que hubo romanos en el mundo; la segunda nació
más tarde, puede decirse que con Livio Andrónico (514 de
Roma), el primer autor en fecha de la literatura latina. Sabemos
con toda certeza que, además del latín literario de los libros,
hubo un lenguaje que los autores latinos llaman sermo vulgaris,
plebeius, usualis, cottidianus, inconditus, proletarius, prisca
latinitas, ó acaso varios lenguajes de la gente patricia y de la
gente plebeya, y esto según los diversos tiempos, pero con alguna
distinción entre las dos clases sociales, pues le contraponen
el sermo urbanus, eruditus, perpolitus de los patricios, el cual
siempre se ha diferenciado en todas partes del habla puramente
literaria. Lo primero que echa de ver el que conoce comparativamente
las lenguas indo-europeas, es que el antiguo latín vulgar,
la prisca latinitas, tal cual se transparenta en las inscripciones
más añejas, en los versos saturnios ó nacionales y hasta
en los mismos autores clásicos que afectan arcaísmos, se allega
más en el fonetismo á las demás lenguas de la familia y á las
otras itálicas en particular, que no al latín literario clásico de la
época de Cicerón y de Augusto. Baste recordar el que e, o, del
antiguo latín, de varios dialectos itálicos y de las demás indo-europeas,
toman en latín literario el timbre más estable de i, u;
que los antiguos diptongos, debidos al esfuerzo ó guna, por el
cual deico se asemeja á deic-numi, etc., etc., se contraen en i, u
al llegar al latín literario. No menos manifiesto es que las tendencias
del literario van poco á poco obrando con mayor fuerza,
dando sello particular á esta lengua semioficial conforme adelantan
los tiempos, pues se les ve apuntar en los más viejos escritores
y generalizarse en la época clásica. De modo que en sus
comienzos el literario apenas difiere del vulgar; pero poco á
poco estas dos lenguas, evolucionando conforme á sus particulares
tendencias, que son, comúnmente hablando, la vulgar hacia
el dialecto úmbrio y la literaria hacia el osco, van apartándose
entre sí cada vez más. En un principio, la pequeña diferencia es
de creer naciera de la diferente pronunciación y gusto entre la
plebe y la clase patricia, más latina ésta, aquélla más montañesa
y que se iba acrecentando con los sabinos y otros que se les iban
allegando. La misma gente patricia, cuando se comenzó á escribir,
de creer es que escribieron en su propia habla, no en la de
la plebe: por manera que siempre, en la época clásica, antes y
después, el lenguaje hablado por las personas de cuenta en Roma
se parecía más al literario que no al plebeius, vulgaris, proletarius.
De estas tres variedades, el vulgar hablado, el hablado urbano
y el literario, sólo el primero fué el que pasó á las provincias,
después de colorearse con los matices de los dialectos itálicos
en sus correrías por toda Italia, y el que dió nacimiento á los
romances. Tenemos, pues, una prisca rusticitas, más conforme
al indo-europeísmo y al dialecto úmbrio y que encerraba en
germen las tendencias que después se desenvolvieron, dando
su carácter analítico y fonético á las lenguas románicas, y junto
á ella un latín más culto y parecido al osco, que llevado á la
literatura, da otra variedad, la del lenguaje literario, el cual, tomando
otro sendero opuesto al vulgar, y acompañado siempre
de cerca por el hablado de las personas más granadas, se desarrolla
y, apoyado en la fuerza de la política y de la cultura y
caracterizado, ó digamos mejor, extranjerizado no poco con la
lengua y literatura helénica, de la cual abraza vocablos y construcciones,
se aparta cada vez más del pueblo para vivir en los
libros. En la época clásica apenas suena para nada el habla
vulgar, que corre por lo más hondo sin meter ruido y evolucionando
por todo el imperio. El literario es el único que aparece
y domina, crece en poder por ser el habla oficial, se impone
por la Administración central, por el establecimiento de escuelas,
por el mismo esplendor de la literatura. Desde Augusto á
los Antoninos lucha con el habla vulgar y aun parece arrollarla
en todas partes; pero declinando el poder imperial, mejor digamos,
perdiéndose el arte literario verdadero con mayor velocidad
de lo que tardó en desenvolverse, puede decirse que al
fin del siglo ii fenece la literatura clásica y su lenguaje, el habla
urbana de Roma. Renace la literatura en el siglo iv, pero ya
es otra: la literatura cristiana. Los autores desde aquel tiempo
los más son cristianos y escriben en una lengua muerta, especie
de jerga que ni es latín literario clásico ni latín vulgar hablado,
sino mezcla hechiza de entrambos; los pocos escritores gentiles
que aún quedan no escriben mejor, antes Lactancio y otros cristianos
sobrepujan á todos. Con la venida de los bárbaros en el
siglo v todo latín hablado desaparece, pues el mismo vulgar
tiempo había que, no sólo en las provincias habíase convertido
en verdadero romance en labios de los indígenas, pero aun en
las ciudades más cultas de ellas y en la misma Roma, se confundían
los casos, se perdían las terminaciones, sustituyéndolas por
las preposiciones, se usaban los participios con los auxiliares,
etcétera, etc. El lenguaje literario cristiano, lengua muerta de
hecho y puramente erudita, apenas lo malsaben algunas personas
instruidas, por más que se siga enseñando en las escuelas
que quedan en pie y aun se emplee en el púlpito, siendo entendido
de la selecta sociedad. Los pocos que lo escriben lo malean
más y más latinizando los vocablos extraños que los bárbaros
traen ó que las naciones diversas del mismo imperio emplean
en sus romances y que corren con las legiones en continuo trasiego
de una parte á otra. Tal es el llamado bajo latín, latinización
erudita de todo el léxico vulgar, de cualquier procedencia
que fuesen las palabras, en manos de los escritores.





3. Cualquiera que conozca el espíritu de los antiguos sabe de sobra
que para las personas cultas de aquellos tiempos no había más latín que
el literario. Á nadie se le ocurrió jamás escribir en aquella jerga vulgar,
que se consideraba como una degeneración del latín culto, torpemente
desfigurado y estropeado en labios de la gente plebeya. Tal es
la causa de que las únicas noticias que tenemos del latín vulgar las
debamos á la investigación científica, que por medios indirectos ha
llegado á rastrear algunos datos: de ahí la dificultad del problema. Y
aquí ocurre una observación crítica de la mayor importancia. Ese
menosprecio y extravagante manera de considerar el habla vulgar se
mantuvo aun después de fenecido el Imperio. Hasta bien adelantada la
Edad Media, las personas instruidas no se pusieron á escribir en romance
por creerlo indigno instrumento para la literatura; mas, antes
del siglo xii todos creían que su habla era el latín, bien que estropeado.
Sólo así se explica que los autores modificaran el romance vulgar,
acercándolo en su ortografía al latín cuanto podían, y que emplearan
todos los términos latinos que les venían á la cabeza con sólo darles un
ligero tinte castellano. De aquí esa dualidad lingüística en un mismo
autor, que emplea, no sólo términos desconocidos del vulgo, sino aun
los vulgares, con una ortografía semilatina ó etimológica y semifonética.
Es imposible que en tiempo de Berceo sonara de tres maneras el
mismo verbo: dannar, danpnar, damnar. Estas variantes ortográficas
respondían á dañar, que era como únicamente se decía entonces, lo
mismo que ahora. Pero hubieran creído estropear el latín, si lo escribían
tal como lo pronunciaban. Tenían un lenguaje para escribir y creían
echarlo á perder al hablar su roman paladino. Y aquí han tropezado
no pocos, aduciendo esas variantes ortográficas como formas que
realmente sonaron tal como están escritas y que, por consiguiente,
eran las formas comprobantes intermedias de la evolución, en las
cuales vemos convertirse el latín en castellano, vemos nacer á nuestro
romance.


Esta observación crítica se aplica lo mismo á los escritos latinos
que á los castellanos de aquellos tiempos, y es de tal importancia para
la investigación de la etimología y origen del castellano, que voy á
descender á casos particulares.


Está tan lejos de ser cierto que en los escritos medievales se vea
nacer el castellano, que, por el contrario, lo que se ve nacer en ellos
es el latín. El castellano aparece, la primera vez que se le halla
escrito, como una lengua robusta y acabada, y los vocablos sueltos que
aparecen en los documentos latinos más antiguos son tan castellanos
como hoy día. Antes bien, las formas que aparecen antes son las más
castellanas y poco á poco se van acercando más á las latinas. Es que
los escritores iban sabiendo mejor el latín conforme adelantaban los
tiempos. Por ej., linde se encuentra en el Fuero de Évora el año 1166
(M. P. Leges, p. 392): "Qui linde alieno crebantaverit, pectet quinque
solidos, et septem ad Palacio". En la segunda recensión, Fuero de
Abrantes en 1179, y de Corucha en 1182 (ibid., págs. 419 y 427): "Qui
limde alienum quebrantaverit". En la tercera, F. de Palmella en 1185
(ibid., pág. 430): "Qui limede (al. limide) alieno crebantar...". En la
cuarta, F. de Covilhan del 1186 y de Centocellas del 1194 (ibid., páginas
457 y 487): "Qui limitem alienum fregerit...". En la quinta, F. de
San Vicente de Beira en 1195 (ibid., pág. 495): "Qui limidem alienum
fregerit". Á la verdad, aquí no se ve nacer el castellano, sino diríase
que el latín: linde, limde, limede, limitem, limidem. Otro tanto sucede
con el término azor y el azorera, que aparecen antes que acetore y
aceptore. De las formas arroyo, arroio y arrogio, la primera es la más
antigua, del año 841, en la donación de Alfonso el Casto á la catedral de
Lugo. En la era 916 hallamos quoto: "factum est in supradicto quoto 8
idibus junias"; y después, en las eras 937, 940 y 983, cautum; y en la
de 984, cautamus. No parece sino que el castellano va á convertirse otra
vez en latín; y es que la cultura adelantaba, y lo único que pretendían
era escribir en latín, haciéndolo cada vez mejor. Siendo para ellos el habla
vulgar un latín corrompido, lo saqueaban latinizándolo en sus escritos:
abatire de abatir, abadagium, acampanare, acannizare, alcanzare,
advescit == consuevit (Glos. gót. Card.) de avezar, "dña Thereysia mea
ama", del ama castellano, attondus (era 1100, Arch. Arlam.) ó atuendo
en ablativo (ch. Ferdin. I, Sota), del vascuence atondo, "terras cultas
vel barbatas" de vervactum == barbecho (ch. Adeph. imper., era 1117.
Arch. Naj.), campidator de campeador, campear (ch. Adeph., 1111,
Sota), cargas de feno, carnerus, cavalcator, cerrus de cerro, collacius
de collazo, collata, ganare, ganatus, autero de otero, heretarius de
heredero, ingamno de engaño, quadrare, quitare, sacare, spolas. Sería
insensatez figurarse que tales formas latinas hayan pertenecido jamás
al habla: son vocablos castellanos, sin origen latino muchos de ellos,
pero latinizados por los pendolistas de aquellos tiempos. El que sin
criterio quiera amontonar los términos intermedios entre los castellanos
y los latinos, los hallará todos en los documentos; pero no son
términos medios de la evolución natural del latín hasta hacerse castellano,
sino muchas veces, al revés, es la latinización cada vez más
perfecta del habla vulgar. Por ejemplo. En Berceo hallamos miraculo
(Mil., 46), miraclo (íd., 869) y miraglo (S. Dom., 315). "Berceo nos
conserva tres de las cinco formas por que ha pasado miraculum para
fijarse en milagro", dice Lanchetas. Si esto fuera verdad, en tiempo
de Berceo aún no habría nacido el castellano, ni aun siquiera el latín
vulgar, pues el miraclo del vulgar latino es posterior al miraculo de
Berceo. Lo que hay es que, menospreciándose entonces el romance
vulgar, los escritores creían que debían escribirlo lo más parecido al
latín, única lengua literaria para ellos; de modo que en vez de escribir
siempre miraglo, que es como se decía en el pueblo, escribían á veces
miraclo por acercarse al latín, y aun miraculo, tomado del latín clásico,
del cual no había salido miraglo, sino del vulgar miraclo. Siempre la
reacción literaria corrigiendo el habla vulgar.


No se pueden tomar sin discernimiento todas las formas que hallamos
escritas en los autores: la más vulgar es la única fehaciente; las
otras son préstamos eruditos del latín y no reflejan el castellano hablado.
Mixtura por mezcla en Berceo (Duel., 40) es de origen muy
posterior respecto de mesturar por mezclar y de mesta por cosa mezclada,
así como lo es misto. La x de mixtura denuncia un préstamo
del latín; hoy ya ha pasado misto al pueblo, pero ha perdido la x, que
ni los romanos pronunciaban, cuanto menos los riojanos del tiempo
de su poeta Berceo. Modrar (S. Mill., 27, 1), aunque erudito de origen,
ya ha perdido la e; la reacción posterior originó el moderar, calcándolo
sobre moderare. Como modrar no se usaba entre el pueblo, desapareció
ante moderar. Aquí se ve cómo la lengua erudita vive en parte
enteramente divorciada del habla vulgar, puesto que en cada época ha
tomado los vocablos latinos, modificándolos, no según el fonetismo
castellano, sino conforme al uso que los eruditos tenían en la adaptación,
mayor ó menor, según las épocas, á ese mismo fonetismo. Hoy
la reacción latina es mayor y lo ha sido cada vez más desde el renacimiento.
Hoy no nos parece bien se quite la e á moderare y decimos
moderar, con sólo quitarle la e final para que quepa dentro de la turquesa
de los infinitivos. No se atrevían á tanto los clérigos del siglo xiii,
y decían modrar; pero ambas formas han flotado y flotado sobre el
habla vulgar, sin penetrar en ella, como escoria erudita que va y
viene y se cambia conforme al capricho de los que la emplean en sus
escritos y aun en la conversación. El mismo Berceo emplea ya modulado:
"Odi sonos de aves dulces e modulados" (Mil., 7); pero ese
préstamo es posterior al que convirtió modulus en molde, que también
es erudito, pero de época anterior, de mod(u)lus, perdida la u, que
nunca sonó en el latín vulgar, y con la metátesis común que afectaron
los eruditos más antiguos al transcribir vocablos parecidos, como tilde,
si viene de titulus, espalda de spat(u)la. Hoy no nos atreveríamos á
derivar con tales metátesis, porque nos picamos de mejores latinistas
y tenemos menos cariño al fonetismo nacional. ¿Quién se atrevería
hoy á decir motral junto á mortal, como se atreve Berceo? Muebda por
movida es de formación erudita de aquel tiempo (S. Dom., 119), como
debda de debita; mover, movido, á ser vulgares, huberan perdido
la v. También hay mueda = causa motiva (S. Mill., 387), ya más
castellanizado, como muedo por modo (Mil., 29), que nadie se atrevería
hoy á decir, aunque es conforme al cambio sin excepción de ŏ
acentuada en ue, lo mismo que muesso por mordisco (Loor., 77) de
morsus, perdida la r según ley. En cambio multo (Mil., 259) es una
condescendencia por multum, que hoy nadie la tendría, como no diría
nadie nodicia, que dice Berceo (S. Mill., 164), suavizando legítimamente
la t de notitia, ni nudrir ó nodrir por nutrire (S. Dom., 59, 528). No
creo que odir ni udir se dijeran en tiempo de Berceo juntamente con
oir, aunque él escriba de estas tres maneras (Sacr., 56, S. Dom., 312,
Duel., 209); la d es por reacción erudita, como en odiendo por oyendo.
Tampoco creo sonara palomba como escribe junto á paloma (S. Or.,
40, 46), sino que la b era otra condescendencia de escritor hecha al
latín. Toda cautela es poca cuando de los escritos queremos deducir lo
que realmente debemos atribuir al romance hablado, separándolo de
lo que los escritores añadían de su cosecha, por la creencia de que
sólo el latín era un lenguaje digno de escribirse y de que el romance,
no siendo más que un mal latín, debía purificarse lo más posible
para hacerlo digno de emplearse en los escritos, y que se podía y aun
debía echarse mano de todo el vocabulario latino, por ser latín lo que
se escribía y no ser más que una misma lengua la hablada y la escrita.
Otro tanto sucedía en Italia. Dante pensaba que el italiano y el latín
eran una misma cosa; llamaba al italiano habla vulgar y gramática al
latín, como quien dice: el italiano es un mal latín y el latín sólo merece
estudiarse; ó de otra manera, el latín es la lengua literaria (gramática
no significa otra cosa), y el italiano es latín mal pronunciado. Petrarca
juzgaba lo mismo y menospreciaba el toscano, que en sus escritos levantaba
á idioma literario. Tal es el poder de una lengua literaria
cuando ha pertenecido á un gran imperio y á una gran civilización.
Esas mismas creencias indican que el romance no nació de un golpe,
sino que fué, sin solución de continuidad, el mismo latín que, hablado,
mejor ó peor, en España en tiempo de los romanos, había ido evolucionando
insensiblemente hasta el punto de no cambiar de nombre.


4. En los últimos tiempos del Imperio, verificada ya la fusión de
razas, cuando las provincias, adquiridos todos los derechos de los antiguos
ciudadanos de Roma por el edicto de Caracalla (212), se tuvieron
por tan romanas como la misma ciudad de Rómulo, despertando el
espíritu patriótico de la nacionalidad romana ante los pueblos bárbaros
ó extranjeros que por todas partes rondaban las fronteras, el adjetivo
romanus, aplicado antes á solos los habitantes y cosas de Roma, hubo
de generalizarse á todo el Imperio, en oposición al de barbarus. Orosio
llamó Romania á todo el conjunto de razas y países comprendidos
dentro del Imperio, como se llamaban Hispania, Britannia, Graecia,
Gallia cada uno de ellos. Lo más propio de la Romanía, su idioma,
llamóse, por lo mismo, lengua romana, hablar en roman, romanice,
en romance, era hablar el lenguaje de la Romanía, del Imperio romano,
era lo mismo que hablar en latín. El tipo de esa habla era, naturalmente,
el latín literario oficial de la administración, que era el
que más se acercaba al literario; pero el habla vulgar de las provincias
no se creía ser más que ese mismo latín, bien que algo estropeado.
Ese mismo latín siguió hablándose por varios siglos; pero ¡qué diferencias
no había causado la evolución incesante! Virgilio Cordobés,
citado por Sarmiento[1], escribía en el siglo ix: "Ille est vituperandus
qui loquitur latinum circa romancium, maxime coram laicis, ita quod
ipsimet intelligunt totum... Et ita debent omnes clerici loqui latinum
suum obscure in quantum possunt et non circa romancium". En este
notable pasaje se traslucen algunos hechos históricos de la mayor importancia.
En aquel mismo siglo (842) se redactó el convenio entre
Carlos el Calvo y Luis de Alemania en francés ó romance del Norte
de la Galia, el primer monumento que poseemos en lengua vulgar[2],
del cual dice Sarmiento que lo podrían entender los gallegos sin necesidad
de versión. Los clérigos hablaban su latín—dice el autor cordobés—,
es decir, un latín de cocina, que distaba bastante, por una parte,
del latín clásico y por otra del habla vulgar, puesto que les aconseja
que lo empleen entre sí delante de la gente lega, cuando conviene que
ésta no les entienda. Por donde se verá el craso error de Martínez
Marina al sostener que sólo á principios del siglo xii pudo hablarse de
tal manera que se tuviese el romance por distinto de la lengua latina.


Por lo mismo, cuando se querellaba[3] Álvaro Cordobés de que
el latín, habla de los cristianos, lo hubiesen olvidado los españoles que
andaban entre los moros, teniendo en mayor estima la lengua arábiga,
puesto que se refiere al pueblo español, trata del romance vulgar español
llamado por él latín por las razones antes apuntadas, no trata del
latín clásico que sin género de duda hacía siglos sólo habían conocido
algunos privilegiados eruditos, ni siquiera del latín vulgar que para
el siglo ix ya había desaparecido. Les dice, pues, Virgilio que hablen
su mal latín, latinum suum, lo menos parecidamente al habla vulgar,
obscure et non circa romancium. Ese circa romancium ó romance ya
no era el romano ó habla romana y latina de la Romanía, y con todo
conserva el nombre. ¿Qué habla fué la de la Romanía, es decir, qué
fué el llamado latín vulgar? Por las dichas creencias, nadie escribió
en ese latín; no tenemos ni el menor documento redactado verdaderamente
en esta lengua: de ahí la dificultad del problema. Se trata de
reconstruirla por el estudio comparativo de las lenguas románicas, sus
sucesoras; por el estudio del latín vulgar antiguo, sólo conocido en los
arcaísmos y vulgarismos de Plauto y otros autores y en las escasas
inscripciones latinas de la época republicana; por el estudio de los
dialectos itálicos, el úmbrio, el osco, el falisco, el volsco, etc., que sin
duda modificaron el latín de los conquistadores antes de llevarlo éstos
á las demás provincias; por los defectos que á los lapidarios se les
escapaban en las inscripciones de la época imperial, á causa de las
diferencias entre el habla vulgar y el latín oficial en que las redactaban;
por las correcciones de los gramáticos latinos, en las que enmiendan
defectos de pronunciación y ortografía debidos al habla común
y popular; por los glosarios vulgares coleccionados algo posteriormente,
sobre todo por autores africanos y españoles, en los que hicieron notar
las diferencias dialectales de estas provincias[4]. Pero todas estas
fuentes de información ó no bastan ó no se han estudiado á la vez con
el único empeño de sacar á luz el latín vulgar. Los romanistas, que
son los que más interesados están en hacer ese estudio, ocupados en
el de las mismas románicas, tienen que formarse para su propio uso
un sistema é idea particular de esa lengua problemática, encomendando
su investigación exprofeso á los indo-europeístas. Estos, en cambio, la
dejan para los romanistas, por verse atareados con las antiguas lenguas
de nuestra familia. Resultado: que sólo tenemos hechos sueltos, algunos
jalones cronológicos y geográficos; pero que nos falta conocer, no sólo
esa lengua, pero hasta su cronología y su geografía, los dos ojos que nos
la permitirían ver. Estoy, pues, muy lejos de pretender hacer yo la
historia del latín vulgar; sólo propondré algunas ideas, algunos hechos
indispensables para conocer el fonetismo latino-castellano.




Sabemos con toda certeza que además del latín escrito, que conocemos
por las obras literarias, hubo el habla de los romanos, algo
diferente de ese latín literario y diferente en las diversas épocas. Á esa
habla se refieren los mismos autores latinos, cuando mientan los términos
vagos de sermo vulgaris, plebeius, usualis, cottidianus, inconditus,
proletarius, prisca latinitas, etc., etc., en oposición á los de sermo
urbanus, eruditus, perpolitus, etc. Unas y otras desaparecieron de
hecho con la caída del Imperio, ahogadas y puestas en olvido por las
lenguas románicas, que habían ido formándose insensiblemente en las
provincias al evolucionar el habla vulgar romana entre razas tan diferentes,
que habían hablado antes sus idiomas indígenas y tenían sus
particulares tendencias fonéticas y semánticas, efecto de la idiosincrasia
fisiológica y psicológica de cada raza. Lo primero que echa de ver el
que ha estudiado comparativamente las lenguas indo-europeas es que el
latín antiguo vulgar, tal cual se transparenta en las inscripciones, en
los mismos autores clásicos que afectan arcaísmos y en los más viejos
documentos, se allega más en el fonetismo á las demás lenguas de la
familia y á las otras lenguas itálicas en particular, que no el latín clásico
de la época de Cicerón y de Augusto. Luego veremos algunos casos
prácticos que lo demuestran palpablemente: baste decir en general que
e, o del antiguo latín, de muchos dialectos itálicos y de las demás I E,
toman en el latín literario un timbre más estable, i, u; que los antiguos
diptongos debidos al refuerzo ó guna, por el que deico es paralelo á
δείκ-νυμι, etc., etc., se contraen en latín literario en i, u, etc. No menos
manifiesto es que las tendencias del literario van formando y dando
carácter cada vez más idiomático á esta lengua semioficial conforme
adelantan los tiempos, pues se les ve apuntar en los más antiguos escritores
y ya generalizarse en la época clásica. De modo que en sus principios
el literario no se diferencia apenas del vulgar; pero poco á poco
cada una de estas lenguas, evolucionando conforme á sus particulares
tendencias, va diferenciándose más y más. Con todo, al paso que crece
la potencia del literario, por ser habla oficial é imponerse por la administración
central, por el establecimiento de escuelas, por el mismo
influjo del esplendor de la literatura, la reacción, por decirlo así, oficial
y erudita, entabla lucha mortal con el habla ordinaria del Imperio y
llega en la época del mayor esplendor literario político, desde Augusto
á los Antoninos, á influir poderosamente en esa habla ordinaria. Pero
declinando el poder imperial, enflaquecida esa fuerza impuesta, el latín
vulgar prosigue su camino, arrolla al literario y lo vence, haciéndole
desaparecer de la escena. Tenemos, pues, una prisca rusticitas, más
conforme al indo-europeísmo y que encerraba en germen las tendencias
que después se desenvolvieron, dando su carácter analítico y aun su
fonetismo á las románicas; y junto á ella un latín literario, que, tomando
otra dirección, se desarrolla, y apoyado en la fuerza de la política
y de la literatura, trata de matar el habla común, sucesora de la prisca
rusticitas, influye en ella, pero á su vez vencida y avasallada al faltarle
el apoyo oficial, muere á sus manos. Esta victoria del elemento
democrático sobre el aristocrático podría dar margen á largas y
profundas consideraciones en el terreno sociológico y en el lingüístico;
pero no me detendré más y paso adelante.



Aquella prisca rusticitas, verdadero representante romano del habla
aria en Roma, siguió su camino, desenvolviendo sus tendencias analíticas,
como siguieron desenvolviendo las mismas tendencias las germánicas
y el griego vulgar en Europa y las lenguas ario-iranias en la
India, en la Persia y en la Armenia, pasando sobre los cadáveres de las
lenguas literarias, que buscaron su sepultura en el efímero engalanamiento
del artificio de un día. La naturaleza sola es duradera; lo artificial
momentáneo. El latín literario, una variante del verdadero ó antiguo
latín vulgar, por haberse separado de éste para acomodarse á las
modas de unos cuantos literatos y al modo de ser extranjerizo del
griego, atrofiado en manos de los mismos literatos y helenizantes, fosilizado
en las brillantes oraciones ciceronianas, el autor más clásico y
el ápice del latín literario, hubo de fenecer con la misma literatura y
pinchado en la misma lengua del orador romano. La diferenciación
había comenzado probablemente con la formación de la misma ciudad
y pueblo de Roma[5]. Sus dos clases de puros latinos, que fueron
luego el patriciado, y de sabelios y otras gentes itálicas, oriundas, sobre
todo, de la montaña, y de los demás elementos allegados de la llanura
ó Campania, llevaban en sus labios todos los gérmenes de idiomas algún
tanto diversos. Esta divergencia fué agrandándose, cual se separan
los dos lados de un ángulo, ya por la natural tendencia de la aristocracia
á distinguirse de la plebe, ya por el prurito, poco después avasallador,
de helenizarlo todo, mayormente desde que Andrónico llevó á
Roma el culto artístico de los helenos. Verdadero dialecto del latín
común y distinguiéndose apenas del habla popular en un principio, fué
separándose cada vez más, quedando enteramente fijado por los autores
del siglo de Augusto. Pero como el lenguaje no puede detenerse en su
curso, so pena de quedar petrificado como la mujer de Loth, esa sanción
literaria le condenó á muerte. La historia suele repetirse, y un mismo
sol alumbró en distanciadas regiones dos acontecimientos gemelos. El
idioma védico siguió al pasar el Ganjes su evolución; pero los Himnos
de los antiguos Richis se refugiaron en los conventos, donde toda la
civilización del Sapta-Sindhu, encerrada cual crisálida en su capullo,
había de convertirse en la esplendente civilización brahmánica. Allí
nació Brahma, endiosamiento del lenguaje, de los Vedas, y allí entre
las glosas, prātiçākhyas y casuísmos gramaticales, políticos y religiosos
de los monjes, guardadores del depósito sagrado, nació el habla perfecta,
el sánskrit, que pudo consignarse después por escrito cerca ya
de la Era cristiana en un alfabeto tan divino como le correspondía, en
la escritura devanāgarī.


El elemento semidemocrático alzóse contra los tiranos Brahmanes,
valiéndose de los mismos principios sobre que se levantaba todo su
artificioso poder, y con el nombre de Budismo luchó á brazo partido y
se llevó de calle los pueblos orientales. Aquél fué el momento en que
los adoradores de Brahma sacaron su Verbo, y el sánskrit clásico,
desenclaustrado, comenzó su era de esplendorosa literatura, reaccionando
contra el Budismo y contra su instrumento el Pali. Tan artificial
como el latín clásico, obtuvo el sánskrit largos siglos la hegemonía;
pero las hablas vulgares que, en vez de estacionarse entre los
laureles gramaticales de los Paninis ó Quintilianos, siguen adelante
en su natural evolución, dejaron fosilizada aquella habla divina, hoy
sacada de su sarcófago por los indianistas, como de su sarcófago habían
sacado al latín literario los del Renacimiento.


Las lenguas románicas no mataron al latín vulgar; fueron sus continuadoras
en la Romanía. Pero antes de salir de Italia y conquistar
el Mediodía de la Europa occidental, aquella prisca latinitas hubo de
recorrer toda la Península, y si logró imponerse y triunfar de las
lenguas todas itálicas, no fué sino á costa propia, coloreándose de los
matices de todas, enriqueciéndose con sus despojos, al par que perdía
algo de su original personalidad.


Es menester no conocer las antiguas lenguas de Italia, no haber
hecho el cernido del latín vulgar, ya en sus elementos fonéticos, ya en
los lexicológicos, para creer que el latín llevado á las provincias por los
conquistadores era el latín puro de la antigua Roma, y mucho menos
el de las familias aristocráticas. Conocemos por Tito Livio (XXVII,
9, 10) las colonias latinas que hasta Aníbal (208 antes de J. C.) se habían
desparramado por Italia. Desde este momento para el habla de los
Romanos hubo de empezar una nueva era. Hasta la guerra social,
época en que se extinguen las últimas protestas patrióticas de los pueblos
subyugados, y sobre todo hasta Sila, los dialectos meridionales
llevan al latín nuevos elementos lingüísticos, y las diversas hablas de
Italia se constituyen todas ellas cual dialectos latinos, pero seguramente
matizados por el fonetismo local. Sin admitir la hipotética división
de dialectos, sugerida por Mohl[6], en general su idea no puede rechazarse;
la unidad del latín vulgar, si tal vez no llegó jamás á realizarse de
una manera completa, á pesar del dicho de Quintiliano de que el latín
era en toda Italia sensiblemente uniforme (lo cual puede entenderse
del vulgar tanto como del literario), mucho menos se había realizado
por aquella época en que, vivaces aún al dar el último suspiro las lenguas
itálicas, no tenían por enemigos la mayor centralización posterior,
las escuelas que después en las provincias se establecieron y la literatura,
que aún no había difundido su pujante influencia.


Aún bastante más tarde asevera Quintiliano (Inst., I, v. 56) que los
italiotas se distinguen en la pronunciación como los metales. Suetonio
(Oct., 88) habla de un funcionario palatino que disgustó á Augusto
por decir isse en vez de ipse: era vulgar, como se ve por las inscripciones
de Pompeya, en osco essuf, en úmbrio essu, isoc, eso. En Plinio
(Ep., IX, 23) se pregunta: "¿Italicus es an provincialis?". La lex Julia
municipalis, al fijar el latín como lengua oficial de toda Italia, dió el
golpe mortal á todas las lenguas de la Península, que desde aquel
momento fueron despeñándose más y más y acabaron por fenecer
más tarde ó más temprano. Pero en aquella lucha, en que había de
vencer, el latín hubo de colorearse con no pocos matices de las lenguas
vencidas, tanto más cuanto mayor era el parecido fonético. "Neque
solum rusticam asperitatem, sed etiam peregrinam insolentiam fugere
discamus", escribía Cicerón (De Orat., III, XII, 44).


La lengua que primero y más decisivamente influyó en la antigua
rusticitas de Lacio fué el úmbrio, por el mayor parecido en sus tendencias
con aquel latín vulgar y por las circunstancias históricas en
las que se fusionaron. Conquistada y colonizada la Úmbria desde el
siglo iv antes de J. C., sus habitantes fueron siempre amigos de los romanos
y de los más favorecidos en todos los derechos políticos. Siguió
hablándose el úmbrio, pero influyendo en el latín y perdiendo cada día
terreno. Abandonóse el alfabeto nacional, que era el etrusco, hacia
el siglo iii antes de J. C., conservándose tan sólo en los escritos rituales.
En el siglo i, por la ley Julia, todo se latiniza y el úmbrio sólo quedó
como lengua religiosa. Así se escribieron las Tablas Eugubinas con
letras etruscas y con letras latinas, sirviendo el texto latino para el uso
ordinario y el otro como documento testificativo y religioso de la venerable
antigüedad.









Fuera de las II y IV, todas las tablas son del reinado de Augusto;
de modo que los documentos úmbrios que poseemos son del ii ó i siglos
antes de J. C. y del i después de J. C. La parte escrita con caracteres
latinos no puede, por su epigrafía, ponerse antes del principio del
siglo i después de J. C. El latín vulgar, influido poderosamente por el
úmbrio, fué el núcleo del latín hablado de Italia. El osco y demás
dialectos del Sur de la Península influyeron menos y tenían tendencias
más parecidas á las del latín literario que no á las de la antigua rusticitas.


Si el úmbrio influyó sobre el latín hablado, el osco parece debió
influir más bien sobre el latín literario. Según Tito Livio (IX, 36), el
etrusco era todavía la lengua literaria de los romanos cuando los pueblos
de lengua osca recibieron los primeros establecimientos de los
vencedores en el siglo iv, Capua en 342, Luceria en 320, Venusa en 290.
La cultura de estas ciudades era muy superior á la de los entonces toscos
romanos, merced á la influencia helénica; el osco, tras un glorioso
pasado, llegaba á lo sumo de su apogeo literario, y pudo educar la
naciente literatura latina. Ennius, Pacuvius, Lucilius eran naturales de
países donde se hablaba el osco; un samnita hacía tragedias griegas
en Catana (Plut., Timol., 31, 1); un orador lucano peroraba en Siracusa
(Dion Crisost., Or., II, pág. 113); había filósofos samnitas discípulos
de los griegos (Cic., Senect., 41). El latín apenas adelantó un
paso en la Italia meridional hasta la época de la guerra social, en que
la fuerza venció todas las resistencias patrióticas. Por lo demás, las vocales,
los diptongos, las consonantes del osco convenían casi enteramente
con los sonidos latinos y su fonetismo fué el fonetismo que distinguió
al latín literario del latín vulgar. El osco, refractario á la contracción
de diptongos y á la debilitación de i en e, de u en o, fenómenos
propios del úmbrio y del latín vulgar, se opuso á que éste,
modificado ya por aquél, pasase al Sur de la Península. En el siglo i
después de J. C. todavía se empleaba el osco en las actas oficiales,
nada menos que en Nápoles, cuando ya el úmbrio sólo se conservaba
entre literatos y sacerdotes, y siguió hablándose durante el Imperio
en las ciudades y en los campos. En el latín de Cartago es donde más
influjo tuvieron las lenguas de la Italia meridional. El osco tuvo que
empezar á perder terreno desde la guerra social, sobre todo cuando,
despoblado casi el Samnium y traídos habitantes de otras regiones
además de las colonias militares romanas, echó Sila las bases de la
latinización completa de Italia, abandonando la antigua política romana
de dejar la administración y la lengua indígena en los países
conquistados.


Esta política de Sila fué la que siguieron después Augusto y sus
sucesores en las provincias, originando así la uniformidad mayor
ó menor del latín hablado en todo el Imperio, ayudándose mutuamente,
como suele suceder, la unidad política y la unidad de idioma. El latín
que las legiones romanas llevaron á sus primeras conquistas fué el
latín vulgar, no influido todavía por el literario, y cargado en cambio
de los arcaísmos de la antigua rusticitas[7] é impregnado ya con toda
suerte de elementos itálicos. Tal es el primer fondo del latín vulgar
de España y de Cerdeña, que contiene rasgos arcaicos y dialectales itálicos,
no encontrados en las demás provincias. Conviene recordar el orden
en que fué introducido en éstas el latín: Italia, Cerdeña (siglo iii
antes de J. C.), España (siglo ii), Cisalpina, África, Iliria, Provenza
(125), Galia septentrional, Rethia, Dacia. En lo que se refiere á España,
Artemidoro de Éfeso, que escribía hacia la época de la guerra social,
dice en un fragmento de su Periplo que algunas tribus españolas de las
costas hablaban, no el latín, sino la lengua de los italiotas: «γραμματικῇ
δὲ χρῶνται τῇ τῶν Ἰταλῶν οἱ παρὰ θάλασσαν οἰκοῦντες τῶν Ἰβήρων» (Cfr. Schuchardt,
Vok., I, 93). Era, sin duda, el latín cargado de umbrismos de
la Italia central, que entonces empezaba á bajar también hacia el Sur
de la Península italiana.


Naturalmente, cuanto antes fué colonizada una provincia, tanto
más arcaico hubo de ser el latín que formó la primera base del romance.
Los autores de glosarios y compiladores de arcaísmos son africanos,
precisamente porque allí se usaban tales términos: Nonio, Fulgencio,
Plácido, que escribió en África ó tal vez en España; Charisio, de origen
africano; el mismo Apuleyo de Madaura, en África. Estos autores
hicieron lo que nuestro San Isidoro cuando recogía los términos
característicos del habla vulgar de España. El comienzo de la colonización
de nuestra patria fué á fines de la República por colonos italiotas,
con muchos auxiliares pelignianos, marrucios, campanos, samnitas.
El italismo aparece aquí antes que en ninguna parte. Sertorio quiso
tal vez formar una nueva Italia en España, en la que todos los de
nacionalidad italiana gozasen de los mismos derechos. Su Senado constaba
de 300 miembros después de habérsele unido Perpenna el año 77,
tanto de italiotas como de romanos. Escipión el africano fundó en 204
á Itálica famosa, favoreciendo la colonización de los mismos italiotas.
Sus habitantes, coloni italicenses, formaban parte de la tribu Sergia.
Eran, pues, políticamente romanos; pero italiotas de origen, sabinos,
faliscos, marsos, oscos; y sin duda entre los vencidos en la guerra
social no faltarían quienes vinieran á buscar aquí una nueva patria.
Tal es la causa de que el castellano contenga bastantes elementos de la
antigua rusticitas del Lacio y de las lenguas itálicas, elementos procedentes
de los siglos ii y i antes de J. C. Por ej., cueva de cova, ñūdo
por nōdus, por la ū del osco, del sabino, en vez de la ō latina. Varron
dice del coenāculum falisco que se empleaba por comedor en Faleria,
Lanuvio y Córdoba. Ya hemos visto que isse por ipse era dialectal, y
que en úmbrio se decía essu y eso: es nuestro ese, eso, que sin duda
viene del úmbrio, pues en Cerdeña es usadísimo (issu, su), y en España
se encuentra (ipse) en las inscripciones en vez de los demás demostrativos.
La contracción de au átono en o, excepto delante de sílaba
con u, procede del úmbrio y era propia del antiguo latín vulgar; el
influjo literario restauró después en gran parte el au. La 3.ª p. plural
-unt, legunt, sustituyó durante el Imperio por reacción erudita á la
itálica antigua -ent del osco-úmbrio stahint, benurent; pero se conservó
donde ya había echado hondas raíces, en Cerdeña y en España: elien,
fachen y piden, abren, cogen. La preposición per en vez de prō se
encuentra en todos nuestros documentos más antiguos, como en el testamento
de Odoar del año 747: "Per suis terminis": es el per úmbrio
empleado con ablativo, tota-per, nomne per, como περί, empleado por
el antiguo latín, de donde el per italiano, el per del antiguo castellano,
del cual derivan pero, para y por. Conocida es la i del plural italiano,
que colorea con este timbre delgado toda aquella lengua. Ni en España
ni en Cerdeña se halla. Ninguna lengua itálica formó el nominativo plural
en ī, excepto el latín: aun en las inscripciones antiguas latino-itálicas
se ven formarse nominativos como filios, vireis, scalas. En úmbrio la
primera declinación lleva -as en el nom. plural, urtas, anglar por rotacismo,
en vez del -ai latino, musai. Lo mismo en osco: pas exaisc-en ligis
scriftas set == quae hisce legibus scriptae sunt. En la segunda declinación
el úmbrio lleva -us, prinuvatus; el osco lo mismo, Abellanus; mientras
que el latín -i, domini. Sólo, pues, por la reacción erudita del tiempo
del Imperio se explica esa -i italiana; pero esa reacción nada pudo en
Cerdeña ni en España. El dativo pronominal -uī, -eī de formación
reciente, masc. illuī, fem. illeī, por el epiceno illī, hállase en todas las
románicas y aparece en las inscripciones italianas desde los primeros
siglos del Imperio. Sólo falta en castellano-portugués y en sardo; en
España y África no aparece ni en una sola inscripción. Estos hechos
prueban varias cosas. En primer lugar, el influjo de la antigua rusticitas
y del úmbrio en el latín de España y en el castellano. En segundo
lugar, que la reacción erudita no fué tan poderosa en España como
en Italia, contra lo que asevera Mohl, el cual parece que con insistir en
esta aseveración ya da satisfacciones cumplidas á los defensores de la
unidad del latín vulgar y á los que dicen que las lenguas indígenas no
influyeron en las románicas. Cuanto más distanciadas estaban, dice
Mohl, estas lenguas del latín, tanto más puro se habló el latín, tanta
mayor influencia tuvo la reacción literaria, y tanto mejor se olvidaron
los idiomas indígenas; y por eso, aunque el latín, viniendo á España
antes que á otras provincias, hubo de tener elementos arcaicos y dialectales
itálicos y evolucionar antes que las otras románicas; pero la
reacción literaria, mayor aquí, niveló pronto el latín de España con
el resto del Imperio. Tal parece discurrir, ó debe de discurrir, de
mantener el dogma de la unicidad del latín vulgar. Pero los hechos
desmienten este razonamiento y prueban que los elementos arcaicos
y dialectales duraron en España sin que la reacción erudita pudiera
borrarlos, y que, por lo mismo, si el latín de toda la Romanía
fué esencialmente el mismo, en concreto hubo diferencias dialectales
de tanta monta como las que acabamos de ver y otras que irán
apuntándose. Sólo añado por ahora la no existencia en España, demostrada
por el mismo Mohl, del hic y del dativo reaccionario, que
dió lui y leur á casi toda la Romanía, pero que no entró en España.
La verdad es que no acabo de entender la última decisión de Mohl
cuanto á la doctrina de la unicidad del latín vulgar: los hechos se la
hacen negar unas veces, otras la opinión general le arrastra tras sí.
La teoría generalmente admitida entre los romanistas es que los
romances provienen de un latín vulgar, idéntico en todo el Imperio,
entre los siglos ii y iv después de J. C., es decir, después de la conquista
de la Cisalpina en el siglo ii, y sobre todo durante la romanización
de la Transalpina. Esta teoría supone que sólo el celtismo pudo
influir en ese latín vulgar, y que no influyeron ni el latín antiguo (antiqua
rusticitas), ni las lenguas itálicas. En esta época fué realmente
cuando el latín hablado llegó en todo el Imperio á ser más uniforme
y á parecerse más al latín literario y oficial, por razón de la mayor
unificación y centralización política y del mayor apogeo de la literatura.
De aquel latín vulgar común provienen los caracteres comunes
de todas las románicas y cuanto se encuentra de común en todas ellas.
Es más: de entonces viene el trasiego de vocablos y radicales á todas
las regiones de la Romanía, los cuales eran indígenas de una ó de
otra exclusivamente. El léxico románico, compuesto de radicales latinos
y no latinos se fundió entonces y se generalizó en toda la Romanía.
En esta doctrina se apoyan los romanistas para inventar una
forma latino-vulgar que explique cualquiera otra forma de cualquier
romance. De tales formas latinas bien se puede repetir lo que dijo
Sittl: "Das Vulgärlatein, mit welchem die Latinisten operieren, ist ein
Phantasiegebilde" (Jahresb. Fortsch. Klass. Altert., t. LXVIII, páginas
526-540): es un latín de pura fantasía. Seduce la precisión matemática
con que se reconstruye de esta manera el léxico latino y con
que se deducen de tales formas forjadas todo un sistema de leyes
fonéticas, que después se aplican mejor ó peor á otros vocablos. Y
como para que quepan todas las variantes románicas no hay más que
ensanchar la fórmula latina, el negocio es fácil: no hay más que poner
fórmulas generales. Se trata—dice Mohl—de explicar la contradicción
entre el it. orzo y el cast. orzuelo ante el prov. ordi y fr. orge.
Se dice que en latín vulgar -di- en hiato después de consonante todavía
no había consonantizado la i, que en todo el Imperio se pronunciaba
*ordĕu ú ordĭu. Con esto, las formas más modernas provienen de
aquella época, lo mismo que las antiguas: en la fórmula caben todas
ellas. Es lo que hacen los indo-europeístas al explicar todas las formas
de las lenguas indo-europeas, sin tener en cuenta la cronología ni la
evolución particular de cada una de ellas. Tal es el sistema comparativo,
cuando á la vez no es histórico: se exagera y convierte en
teórico y ultrametafísico. Si el latín vulgar no es más que lo que podamos
deducir de las románicas, ese latín siempre será una lengua típica
y formularia, que explique las románicas, y nada más, una lengua
de abstracciones. Y claro está, no teniendo en cuenta la investigación
histórica, prescindiendo de la cronología de las formas, la ilusión de
rigor científico que presenta este procedimiento teórico arrastra y satisface.
Pero la realidad es harto más compleja. Cuando se nota la
predilección en España por los pronombres iste, ipse, y lo raro
de hic, y la ausencia completa de huic, huius en toda nuestra epigrafía,
mientras se menudea tanto en otras partes, no puede menos de
ocurrir la sospecha de que el latín de España en algo difería del de
Francia é Italia, y que es una ilusión pretender poner como tipos del
latín vulgar general hic, huic, illuī, illūius, que en España no aparecen
jamás. Los elementos arcaicos, que no pueden menos de confesarse,
se tratan de explicar como formas aisladas y de acarreo, con tal de
que subsista en pie la unidad del latín vulgar. Pero las tesis deben
desaparecer cuando los hechos claman contra ellas. Además, esta tesis
lleva prácticamente á querer hallar un vocablo latino para cada vocablo
románico, como si las románicas no tuvieran formas debidas á su
propia evolución. Este elemento idiomático, originado dentro de la
vida de los romances, es, precisamente, el más interesante para cada
uno de ellos, y es el que con mayor empeño pretendo yo que resalte
en mis estudios acerca del castellano, sin negar nada de lo que legítimamente
ha de atribuirse á la lengua común latino-vulgar.


Desde la guerra social, el latín oficial y literario lucha contra el
latín hablado y contra todas las tendencias dialectales, que había ido
recogiendo al través de Italia y en su marcha triunfante por las provincias.
Esta reacción erudita va creciendo á la par que el poder y
la centralización oficial romana hasta Augusto y sus primeros sucesores.
Las escuelas, la administración oficial, el arte literario, son sus
principales palancas. Desde los Antoninos, en el siglo ii, la lengua literaria
y oficial comienza á decaer, vencida en toda la línea, y á principios
del siglo iv desaparece. Las provincias más tardíamente conquistadas
recibieron, por consiguiente, un latín más parecido al literario,
Portugal ó Lusitania y el norte de la Galia. Mientras en España
conocer y en Italia conoscere provienen del antiguo y vulgar conōscere,
en Portugal el erudito cognōscere dió conhecer, en Francia conoistre
con n por gn; pero al sur conoscere junto á cognātus,
prov. conhat, cast. cuñado. El latín hablado en todo el Imperio adquiere
en esta época su mayor unidad, ayudando poderosamente el continuo
trasiego de las legiones, que pasan de un punto á otro, llevando á
todas partes las variantes dialectales de todas.


En algunos centros españoles, el latín literario debió reaccionar
poderosamente. Conocida es la completa latinización de parte de Andalucía:
las escuelas de Córdoba fueron famosas, más todavía que las
de Narbona, fundadas para romanizar la Provenza. Sólo en Provenza
y en España hay el pluscuamperfecto, que era rarísimo en latín
vulgar, y cuyo empleo en estas dos regiones parece deberse al influjo
literario. Otro tanto se diga de los tipos del perfecto de subjuntivo,
fuerim, habuerim, cantaverim, que no hay ni en Cerdeña: fuere,
hubiere, cantare, en portugués fôr, houver, cantar, no vienen del vulgar
latino, sino de la reacción literaria. Pero no es completamente
exacto el dicho de Mohl: Sin el latín literario no se hubiera uniformado
el latín vulgar y los romances hubieran aparecido cuatro siglos
antes. ¿Acaso el latín se plantó en España sin evolucionar, aguardando
á que se le llevara á las últimas provincias conquistadas? ¿Ó tuvo
tal poder la reacción literaria que deshizo todo lo producido, evolucionando
durante ese espacio de tiempo? No desaparecieron los arcaísmos
y dialectalismos itálicos, ni se volvió atrás en su evolución el latín
de España: por consiguiente, siempre hubo de tener algunos caracteres
que le fueron propios.


Hay, pues, en nuestro romance una mezcla de elementos eruditos
con otros arcaicos, debidos á que, cuando vino por primera vez el
latín vulgar, el literario todavía no estaba del todo fijado ni había influido
sobre el habla vulgar, llena de italianismos. Este doble carácter
distingue á nuestro romance de todos los demás; conviniendo con
el sardo en el elemento arcaico y diferenciándose de él en el literario,
que en Cerdeña dejó muy pronto de influir en la época imperial. Cadiello
viene del katel úmbrio, como catellus en Reichenau, no del catulus.
El influjo úmbrio dominó durante el Imperio extendiendo -el de
nominativo á los demás casos, haciendo olvidar el -olo-, lat. -ulus,
-ulum: catel, acus. catello (úmbrio katlu): de aquí el vulgar -ello,
cast. -iello, luego -illo, cuchillo de cultellus, preferido con vitellus por
Plauto á los clásicos catulus, vitulus. Estas huellas itálicas deben de
durar más claras y en mayor número en los patois italianos, donde
siempre hubo de haber dialectos rústicos del latín vulgar: al finalizar
el Imperio se hablaba mejor el latín en algunas poblaciones de España
y Provenza que en Italia. La lucha entre el latín literario y
el vulgar termina en el siglo iii, en el que vence el vulgar en los
autores cristianos; en el siglo iv Claudiano y los puristas versifican
ya en un idioma literario muerto. El latín de Dacia ó su descendiente
el rumano merece especial interés, pues nos presenta el latín que hablaban
las legiones imperiales en los siglos ii y iii, ya que pronto
quedaron allí los colonizadores como separados del resto de la Romanía
y nunca hubo especial influencia literaria.


En Italia, el latín, en tiempo de los Gracos, se componía de infinidad
de patois locales, que fueron unificándose hacia la guerra social
en una lengua común bastante uniforme. En Dacia, el país estaba
abandonado casi enteramente al invadirlo los romanos; el latín militar
llevado por Trajano era el general del Imperio durante los siglos
ii y iii de nuestra era. Los colonos eran "ex toto orbe romano"
(Eutropio, VIII, 6), sobre todo eran legionarios, unos 25.000 hombres;
la literatura no influyó allí, pues no hubo escuelas por no haber bárbaros
que latinizar, la dominación fué efímera. El rumano presenta el
latín vulgar común del Imperio á fines del siglo ii: los plurales -i, -e, las
segundas personas en -i, la caída de las consonantes finales, o, u,
como representantes del au átono, el tratamiento de las paladiales,
son fenómenos comunes al rumano y al italiano, y de Italia debieron
de partir la mayor parte de los colonos de Dacia. Después del fondo
italiano contribuyeron más al latín de Dacia el de Rethia y el de
España por medio de los auxiliares militares de las legiones, pues los
de la colonia trajana, según aparece por las listas de Goos, son casi
todos españoles, retos y sirios. Los hispanismos del rumano actual
son manifiestos. El verbo ajuná, macedonio adzuná = ayunar. Al finalizar
de la República jā- átona se hace jē- en literario, Plauto no conoce
más que iāiūnus, iānuārius quedó junto al iēnuario vulgar á causa
de Iānus. De modo que iāiūnus es más antiguo que iēiūnus, y Thurneysen
cree que antes fué *ēiūnos, skt. ājūna-. En Philoxeno ēiūnat,
de donde por asimilación iaiunat, luego por reacción literaria ieiunat,
ó tal vez de eiunus salió aiunos. La legión VII galbiana, compuesta
de tarraconenses y llevada por Galba á Roma y al Lacio (Tac. Hist., I,
6, Suet., Galba, 10), fué la que más hispanismos llevó á Roma y á la
Campania. Un hispanismo es la general suavización de las explosivas,
sin excepción en España, acaso por influencia itálica anterior. En
Italia la reacción erudita se opuso á la generalización de la ley. En
úmbrio las explosivas tendían á suavizarse ante r, l: subra = lat. supra,
kabru y kapru, mandraclo, podruhpei; en osco también: embratur
= imperator; peligniano empratois, osco Aderl(ú) = Atella,
úmbrio adro, adrer = āter, en Igubium -br- por -pr-. En el latín
imperial de Italia las mudas ante r nunca llegaron á suavizarse del
todo, pietra, padre, ladro; capra, cavriulo en Toscana. La -t final cae
pronto en las inscripciones provinciales; en Roma y el Lacio al revés,
tarda mucho en caer. En Pompeya (siglo i) pedikaud, liciid, ya se suaviza
en -d, como en osco, luego las formas sin dental, muy generales
al Norte, se generalizan. Del siglo iv al v sólo persiste la dental ante
vocal. Después de los Antoninos, sobre todo desde el siglo iii, el latín
imperial hablado se descompone, perdiendo la unidad que en mayor ó
menor grado había conseguido apoyándose en el lenguaje literario y
oficial. Las provincias caen en la cuenta de la debilidad del poder central,
despiértanse sus iniciativas y su autonomía política y administrativa,
la disolución comienza en la lengua como en la política.


Al retirarse en 329 Constantino á Bizancio da á entender que no
podía ya conservar la unidad política, abandona el Occidente á su propia
suerte, á la futura civilización que ya despuntaba. Teodosio, en 395,
no hizo más que confirmar oficialmente esta escisión, dividiendo para
siempre el Imperio. Las lenguas románicas habían sofocado, no sólo
á la lengua literaria, sino á la latina vulgar, de la cual habían nacido.
Cuando Odoacro destruyó el Imperio de Occidente, en 476, todo latín
había dejado de hablarse—dice Gröeber[8]—. Francia quedó libre de
toda relación con el Imperio romano en 538; España entre el 615 y el
623; Italia en 650[9].


Pero el latín literario continuó siendo la lengua oficial y diplomática,
el habla de la ciencia y de la cultura. Se enseñaba exclusivamente
en las escuelas, y era el único instrumento de comunicación para todo
el que escribía. Los romances eran considerados como no diferentes del
latín, eran el latín mal pronunciado, que no podía escribirse. Sin embargo,
la cultura iba decayendo, y los escritores aprendían cada vez
peor esta lengua oficial. Además, las instituciones y costumbres traían
consigo sus términos propios en las lenguas vulgares, ya derivados del
latín vulgar, ya de las lenguas nacionales, ya de las que trajeron los
bárbaros del Norte, ya del griego en el culto católico, etc., etc. Parte
por la necesidad de tener que nombrar nuevos objetos, parte por ignorancia
del buen latín clásico, los mismos escritores de los tiempos
medios se veían precisados á latinizar todos esos términos vulgares.
Ese latín medieval es el llamado bajo latín, y es de suma importancia
tener entendido que ese latín no fué jamás lengua vulgar que se hablara;
era la lengua literaria antigua, bien que no bien sabida, con
latinización de muchos vocablos vulgares; era una lengua muerta y
artificial, como lo era en el siglo xvi entre los teólogos y filósofos y
aun entre los autores de cualquiera materia que escribiesen, cuando
lo hacían en latín. Es, por consiguiente, un crasísimo error el creer
que los escritos en mal latín de los siglos viii y ix, x y xi están en la
lengua vulgar hablada, y deducir de aquí que en tales escritos se ve
cómo se transforma el latín en las lenguas romances. Tales documentos
son latinos, escritos en una lengua artificial y muerta ya hace
siglos; aunque á veces es tan malo el latín que induce á creer que era
el latín que se iba corrompiendo y transformando en romance. Si el
Fuero de Avilés estuviese redactado en lengua vulgar, se daría el caso
de que desde él hasta las Partidas, la evolución lingüística hubiera
sido cien veces más rápida y mayor que desde las Partidas al Quijote.
El Fuero de Avilés quiso escribirse en latín, y resultó escrito en una
mezcla de lenguas, parte reales, parte imaginarias: es el documento
más polilingüe que hay, el arlequín de los documentos.




5. Bibliografía.—Sobre el latín vulgar: Edélestand Du Méril,
Poessies populaires latines, París, 1843; Emil Hübner, Inscriptiones
Hispaniae christianae, Berolini, 1871, con suplemento en las Inscriptiones
Britanniae christianae, Berolini, 1876; Mardquardt, Römische
Staatsverwaltung, I, 1873; Budinszky, Die Ausbreitung der lateinischen
Sprache, 1881; J. Jung, Die romanischen Landschaften des römischen
Reichs, 1881; F. Mohl, Introduction à la chronologie du latin
vulgaire, 1899; O. Densusianu, Histoire de la langue Roumaine,
1902; C. Jireczck, Die Romanen in den Städten Dalmatiens,
Denkschr. O. Wien. Akad. Phil. Hist. Kl., t. 48; A. Carnoy, Le latin
d'Espagne d'après les inscriptions, 2.ª ed. París, 1906; Schuchardt,
Vokalismus der Vulgärlateins; H. Keil, Grammatici latini, 1857-1880;
Appendix Probi, edic. Heräus, Arch. lat. Lex., XI, 301-331, y K. Ullmann,
Rom. Forsch., VII, 145-225; G. Loewe, Prodromus corporis
glossariorum latinorum, 1876; G. Götz, Corpus glossariorum latinorum,
II-VII, 1888-1903; Lindsay, Nonius Marcellus, 1901; G. Götz,
Liber Glossarum, Abh. d. kgl. sächs Ges. d. Wiss. phil. hist. Kl., 13,
211-290 (glosas de voces latino-hispanas de la primera mitad del siglo
viii); Corpus Inscript. latin., en el t. II las de España, por Hübner;
Wölfflins, Archiv für lateinische Lexikographie.



6. La lengua primitiva de los españoles, que los griegos
llamaron íberos, de los ribereños del Ebro, fué el éuscaro ó
lengua vascongada, por la cual se declaran la mayor parte de
los nombres propios, de los nombres geográficos y algunos otros
citados por los autores griegos y romanos. Esta teoría del iberismo,
sustentada por Larramendi, Erro, Astarloa y Humboldt,
sigue sosteniéndose entre los sabios, fuera de ciertos autores
franceses, que con haber corregido algunas de las etimologías
vascongadas de las traídas por Humboldt en Los primeros habitantes
de España, se dan á entender haber derrumbado enteramente
lo que confirman muchedumbre de otras, que no han
podido desechar. Veintidós siglos de lucha del latín y de su
sucesor el castellano, de la literatura, de la cultura y de la política
no han bastado para hacer desaparecer del suelo español su
primitivo lenguaje, que, acorralado, fuése retirando poco á poco
hasta reducirse á las provincias vascas. Todo en torno de ellas,
en Álava, Navarra, Huesca, hay una zona de tierras donde los
euscarismos muestran haber pasado por allí el vascuence al retirarse,
y fuera de esa zona, en el castellano de toda España,
vulgar y literario, no sólo han quedado huellas del idioma primitivo,
sino que en varios puntos vence al latín. El fonetismo
del castellano es contrario al latino y es puramente eusquérico,
porque el fonetismo y pronunciación, como dijo Hervás, es lo
último que se pierde, si llega del todo á perderse alguna vez en
la raza que habló un idioma. Sólo el castellano, entre todas las
románicas, tiene las cinco vocales puras, que ni el mismo latín
tenía; pero que es carácter distintivo del vascuence. Solos los
españoles y los aquitanos, que rodean el país vasco, convirtieron
la f latina en la aspiración h y confundieron la b y la v. Solos
los españoles pronuncian tan recia la rr y tan suaves las explosivas
b, d, g, como los vascongados, y hasta el siglo xvi no conocieron
la pronunciación moderna de la f, y propio de unos y
de otros es el uso de las palatizadas ll, ñ, ch. De los grupos de
consonantes, que el latín admitía y siguen admitiendo las demás
románicas, sólo sufrió el castellano los que permite el vascuence,
desechando todos los demás. De aquí que el fonetismo castellano
sea el que más se acerca al vascongado, y por lo mismo es el más
armónico y á la vez brioso de las lenguas de Europa. Los feos
sonidos f, j, z, nacieron en el siglo xvi, perdiéndose, en cambio,
lo sonidos de la j y ch francesas, que hasta entonces el castellano
tuvo y se conservan en todo el litoral de la Península, así como
la aspiración de la h; pero este mismo cambio de sonidos venía
preparado por el fonetismo eusquérico de la raza. (Cejador,
Lengua de Cervantes, I). Por años que vivan en España un
inglés, un francés, un catalán, siempre los distinguiréis en la
pronunciación; el vascongado, con ser su idioma tan ajeno á
las románicas é indo-europeas, en aprendiendo el castellano no
se distingue en la pronunciación del resto de los españoles, hecho
que demuestra, sin género de apelación, que el fonetismo castellano
proviene del fonetismo del éuscaro ó primitiva lengua de
España.


Muchedumbre de sufijos, los más vulgares, son vascongados,
así como el matiz de las vocales en los llamados diminutivos y
despectivos, como -aco, -ico, -uco, -acho, -ucho, etc. Fuera de algunos
fenómenos morfológicos vascongados, queda sobre todo en
castellano el inmenso caudal léxico, que sobrepuja al caudal latino
en el habla vulgar, quiero decir prescindiendo del caudal latino
traído por los eruditos y no debido á la primitiva evolución del
latín en romance. (Véase Cejador, Tesoro de la lengua castellana).


De las demás lenguas habladas en España antes de la llegada
de los romanos, el fenicio, el griego, el celta, no se conoce en
el castellano palabra alguna que con certeza á ellas pertenezca.
Cuanto griego encierra nuestro idioma vino latinizado á España.
Del celta no podía esperarse otra cosa, puesto que son contadísimas
las voces que le debe el mismo francés, con haber sido
céltico el idioma principal prerromano de Francia. El fonetismo
céltico es lo único que influyó en las hablas del Este y Noroeste
de la Península, formando el portugués, el gallego y el llamado
dialecto leonés, cuya manera más propia es el bable de Asturias,
rodeado del leonés oriental, que corre por parte de León, Palencia
y Santander, y el occidental por León, Zamora, Salamanca
y buena parte de Extremadura. Dialectos lemosines son
el catalán, el mallorquín y el valenciano. En la parte Nordeste
de Huesca se nota otra variante más desleída, por influjo, sin
duda, del catalán. El llamado aragonés, fuera de algunas salpicaduras
catalanas en los antiguos escritos, en el habla vulgar,
desde que se conoce, no difiere sustancialmente del castellano:
sólo en el léxico de voces de pura cepa castellana hay diferencia,
tan antiguas las más, que se usan en León; á Murcia pasó el
habla aragonesa y allí se conserva con la misma riqueza léxica.
Algo más se distingue el dialecto andaluz, sobre todo en el
fonetismo, y se debe al influjo semítico de fenicios y árabes, que
señorearon por tantos siglos aquellas tierras.



7. Acerca del cuándo y cómo naciera el romance castellano,
parece que fué al primer choque entre el éuscaro ó lengua
nacional de los españoles con el latín vulgar que traían los
romanos, esto es en cuanto las gentes vulgares de España, que
carecían de la instrucción romana de algunos españoles romanizados
en las Colonias y Conventos jurídicos, quisieron darse
á entender en latín, puesto que pronunciándolo según el fonetismo
éuscaro, mezclando á medio latinizar muchas voces y
radicales éuscaras, añadiendo sufijos latinos á éstos y sufijos
vascongados á radicales del latín y perdiendo más de lo que
lo estaban las desinencias flexionales, verbales y nominales,
hubo de resultar en sus labios una habla que, sin ser éuscaro ni
latín, con gramática más latina, pero con fonetismo y léxico
más vascongado, era el verdadero romance castellano. Este
chapurreo y transformación hubo de verificarse durante bastantes
años, pasando de región á región, desde los centros romanos
hasta las partes más alejadas de su trato. Así se hallan
todavía huellas de vascuence en gran parte de España hasta la
época de los árabes, y hoy en día aún no ha sido del todo vencido
en España, conservándose en las provincias vascas.



8. No hay que figurarse que al día siguiente de haber puesto el
pie en España los romanos ya los españoles habían tenido la humorada
de dejar su lengua para aprender el Musa musae. Baste decir que,
si en Cartago se hablaba todavía el púnico en el siglo iv, como afirma
S. Agustín, y si, como ha probado Budinszky (Ausbreit. der
latein. Spr., pág. 115), el galo no desapareció de las Galias hasta el
siglo vi ó más tarde (Cfr. Diefenbach, Oríg. Europ., pág. 158), en
España, donde la tenacidad del patriotismo llegó hasta el extremo de
ser la última provincia dominada, habiendo sido la primera en ser
invadida y atacada, de haber luchado doscientos años por su independencia,
la lengua indígena tuvo que vivir más acá del siglo vii. Las primeras
colonias que vinieron á España no tuvieron trato particular
con los españoles, que preferían la alianza con los cartagineses, sus
antiguos amigos. Hasta que Augusto emprendió la latinización sistemática
de las provincias, la población indígena no había hablado latín.
Por medio de la nueva organización administrativa, por medio
de escuelas romanas, por el traslado continuo de grandes muchedumbres,
por la abolición ó inobservancia de las leyes restrictivas del ius
connubii, por la atribución progresiva del derecho de ciudadanía á todas
las provincias, el Imperio fué latinizándose desde Augusto; pero
antes de Jesucristo las colonias romanas eran las únicas que habían
hablado latín en España. Situadas en las costas y en los grandes ríos
y demás vías comerciales, sólo habían tenido intento á asegurar el
dominio político, la posesión de las minas, la percepción de los impuestos
y á facilitar el comercio y el cultivo de las tierras por los colonos
romanos é italiotas. Poquísimos hubieron de ser los españoles que
supieran entonces latín; el número de bilingües en las provincias fué
rarísimo, dice Gröber (Sprachquellen und Wortg., Arch. Lat. Lex.,
I, 43). No mueren ni se dejan matar así como así las lenguas indígenas.
El griego no desapareció de Sicilia y de Italia hasta la Edad
Media, vencido por el árabe y el italiano (Budinszky, pág. 44); de
Nápoles tenemos inscripciones griegas hasta el siglo vii de nuestra Era.
En el siglo i se hablaba la lengua indígena en España. No sólo entre
los vetones, en Tormes, donde cuenta Tácito (Ann., IV, 45) que un labriego,
atormentado por el pretor L. Pisón, apostrofó á los romanos
sermone patrio, "lo cual indica, dice Mohl, que el latín era generalmente
desconocido en el país; no sólo en Galicia, donde dice Pomponio
Mela que aún eran celtas sus habitantes, etiam nunc celticae
gentis, es decir, que seguían apartados de toda influencia romana
(Mohl, pág. 59), sino que hasta el año 74, en que Vespasiano concedió
el ius civitatis optimo iure á todas las ciudades de España, municipales
ó federadas, no cesaron las ciudades españolas de batir moneda,
con su escritura y su leyenda propias é indígenas[10].


Si, pues, á fines del siglo i deja oficialmente de batirse esa moneda,
¿vamos á creer que dejó de repente de hablarse la lengua indígena
en que se redactaba la leyenda? Por largo tiempo se siguió hablando
aquella lengua en las mismas ciudades. Y si el influjo romano no fué
aquí mayor que en Cartago y en Nápoles, aquella lengua duró todavía
siglos. Y si tal acaecía en las ciudades, ¿qué había de suceder en los
pequeños núcleos de población y en los campos? "Caesar Augustus,
dice Justino (Hist., XLIV, 5); perdomito orbe victricia ad eos (Españoles)
arma transtulit populumque barbarum ac ferum legibus ad
cultiorem vitae usum traductum in formam provinciae redegit". Sería
extraño que en el siglo ii todavía se hablara etrusco en Italia como
lengua general (Aulo Gelio, XI, VII, 4) y se escribieran inscripciones
griegas en Nápoles hasta en el siglo vii, y que en España se hubiera
olvidado la lengua indígena en el siglo ii. Cuando Justino llama bárbaros
á los españoles no hay que creer que eran más que extranjeros para
los romanos. Un país donde por tradición se conservaban poemas,
como Estrabón afirma, y de venerabilísima antigüedad, y que tiene su
alfabeto propio, con el que escriben en su lengua, y donde tantas ciudades
baten moneda, no es un país de bárbaros. El apego á su lengua
tenía que ser conforme á esta cultura, y, más que nada, conforme al
carácter tenaz y conservador de sus habitantes, cuya nota característica
ha sido siempre el apego á sus tradiciones y costumbres. El famoso
pasaje de Estrabón (III, 3): οὐδὲ τῆς διαλέκτου τῆς σφετέρας ἔτι μεμνημένοι,
además de no ser más que una exageración, como dice Mohl,
no reza más que con los turdetanos, los primeros que se romanizaron,
cuyas ciudades, sobre todo Itálica y Córdoba, eran más romanas
que españolas; en fin, trata de andaluces, los más amigos de novedades
y los primeros en extranjerizarse de todos los españoles en todo
tiempo. Nada de extraño que los colonos romanos de la Turdetania
y los turdetanos que vivían con ellos en los establecimientos romanos
no hablaran más que el latín; y aun Mohl cree que no eran más que
bilingües, como los habitantes de las cercanías de Marsella y Narbona
(Estrabón, IV, I, 12). Casos aislados que el geógrafo de la antigüedad
cita para ponderar el influjo romano y que comprueban precisamente
que la romanización de las provincias no estaba todavía muy adelantada.
Otro tanto asegura de los samnitas, lucanos y brutios (VI, I, 2),
para halagar al Emperador, diciendo que habían abandonado enteramente
sus antiguas hablas; y con todo, la epigrafía, que es algo
más verídica, prueba lo contrario, mostrándonos las inscripciones
oscas y otros dialectos en las grandes ciudades, tales como Pompeya,
por lo menos hasta el Imperio, y que, por consiguiente, esos dialectos
tuvieron que durar muchísimos años más, sobre todo en el
campo y en las aldeas. El mismo Estrabón, en otra ocasión, confiesa
que aún se hablaban el tirreno, el véneto, el ligur y el insubrio
en la Cisalpina (V, I, 6). Después de seiscientos años de dominación
romana y de colonización activísima, las lenguas berberiscas todavía
debieron hablarse, por lo menos en el campo, puesto que aún
duran, á pesar del latín, que allí desapareció, y del árabe, que aún se
habla. Señal de que si el latín era el habla de la gente instruida africana,
el habla del pueblo era la lengua camítica indígena, la cual sobrevivió
al latín venido de fuera. Cuatro siglos duró la dominación
romana en la Gran Bretaña y no pudo implantar el latín como habla
popular junto á la lengua céltica, dejando solamente algunas palabras
latinas en aquellos dialectos córnicos y galos[11].


Por más que se empeñan los defensores de la unidad del latín vulgar,
y por más que queramos conceder á todas las fuerzas unificadoras
de la época imperial, si el latín vulgar hubo de tomar algo de
las lenguas itálicas al salir del Lacio, no pudo menos de colorearse al
llegar á las provincias. Con razón afirma Sittl que al pasar el Rubicón
el latín fué de alteración en alteración. Algo, ó mucho si se quiere,
llegaría á uniformarse después; pero las modificaciones dialectales,
una vez adquiridas, nunca llegan á desaparecer del todo. Los autores
nos hablan del latín squamosus, pingue sonans, agrestis, inquinatus
atque barbarus, que se hablaba y aun se escribía en las provincias, y
los retóricos amonestan á los que van á viajar por España ó las Galias
que tengan cuidado con las verba non trita Romae (Cic., Brut.,
XL, VI, 171). "No se trata aquí, dice Mohl, más que del latín hablado
por los colonos romanos, por la población romana ó italiota
establecida en las ciudades y centros provinciales; no del lenguaje
de los campesinos indígenas". Pero si estos defectos tenía el latín en
labios de los colonos romanos, ¿qué defectos no tendría en labios
de los colonos indígenas, que no eran romanos ni italiotas y que no
habían aprendido el latín más que de esos mismos colonos? ¿Acaso
los españoles hablaron jamás el latín mejor que los que se lo enseñaron?
Yo creo que no. Á las modificaciones que ya traía el latín, debidas
á su paseo por Italia y á los mismos colonos, italiotas en su mayor
parte, hubieron de añadirse las que ese latín tomó al pasar á labios
extraños, á labios españoles. Sería el único caso en la historia el que
los discípulos hubieran sobrepujado á los maestros y hubieran evitado
todos sus barbarismos, sin añadir otros nuevos, y sería el único caso
en la historia el que una lengua hubiera pasado á raza extraña sin
modificarse en lo más mínimo. Los mismos españoles é ingleses, con
sólo apartarse de la madre patria, van modificando en América el
español y el inglés. ¿Cómo no modificarse más en labios de criollos
ó de otras razas extrañas? Parece increíble; pero, á pesar de ser
cosa tan evidente, los romanistas siguen tan aferrados á la unidad
del latín vulgar y, por consiguiente, suponen que el latín en nada se
modificó en labios de españoles ó de galos. Lo que hay, en realidad de
verdad, es que de tal modo hubo de modificarse el latín, que, al ser
hablado, no digo por los romanos de España, ó por los primeros prosélitos
que acudían como amigos y se romanizaban viviendo en común
con ellos, pero sí por españoles de pura raza y algún tanto apartados
de los focos romanos, se tuvo que convertir en romance; es decir,
hubo de ser pronunciado á la española y recibir no pocos términos
de la lengua indígena. Lo contrario no ha sucedido ni puede suceder
jamás. Confiésese que no se conocen esas modificaciones extrañas;
pero que no las hubo desde un principio no puede negarse sin ir contra
todas las leyes históricas y fisiológicas. Puesto que al desenvolverse
aquellas modificaciones, más ó menos patentes en un principio,
dieron por resultado la diferencia del castellano, del francés y del italiano,
hubo esas modificaciones, y las atestiguan los monumentos más
antiguos, en los cuales siempre se notan las diversas tendencias fonéticas
de cada uno de los romances. Las escuelas fueron un gran
instrumento de propaganda; pero en ellas sólo se enseñaba el latín
clásico, y á una minúscula parte de la población. El pueblo no aprende
una lengua extraña en la escuela, sino en la calle y en el trato ordinario;
y en ese trato ordinario el latín les llegaba bastante alterado, y
ellos lo alteraban más. ¿Qué significa la escuela de Osca, fundada
por Sertorio, ni la bola de oro de los patricios romanos que se daba
á los premiados, con el resto de la población? Los labriegos de entonces
no creo fuesen á que se les colgara del cuello esa bola, sino
que irían á vender y comprar entre los romanos, dándose á entender
de cualquier manera, es decir, chapurreando y destrozando el latín,
no, ciertamente, hablándolo mejor que sus dominadores. De esas escuelas
saldrán tan buenos escritores como de las escuelas romanas,
y llegó una época en que los mejores literatos de Roma fueron españoles;
pero una cosa es el estudio literario y otra el habla vulgar
aprendida en calles y plazas. La necesidad y la moda, ésas llevaron
el latín á todas partes. Véase lo que pasa hoy en las provincias vascas.
Se tiene en poco el vascuence, porque el español es el habla de la
gente granada de las poblaciones. Así los pueblos se degüellan á sí
mismos con el mismo cuchillo, que, atraídos por la moda, se escogieron:
"idque apud imperitos humanitas vocabatur, cum pars servitutis
esset", dice Tácito al hablar del cebo con que Agrícola atraía á los
britanos para romanizarlos. Todos quieren seguir á las personas de
más cuenta, aprecian más sus términos extraños que los propios, por
ser éstos usuales entre la plebe, se los apropian y mezclan en su habla.
Poco á poco hablan castellano; pero con pronunciación vascongada,
con no pocos términos y giros vascongados, y resulta una jerga como
el castellano que hasta poco ha se hablaba en Bilbao. Estamos asistiendo
á las últimas conquistas del latín entre las lenguas bárbaras.
Pero ¡qué latín el que lucha hoy día contra el vascuence! Tan latín
como el que luchó en otro tiempo en el resto de España. Latín es
nuestro castellano actual; pero... romanceado. Y tal fué el latín que
habló siempre la masa general del pueblo español.



9. Acerca de si se habló latín por todo el pueblo español, así como
del influjo del vascuence en el romance, he tratado largamente en los
Diálogos sobre el origen del castellano, donde pueden verse muchas
autoridades. Añado aquí la de Simonet (Glosario, pág. xxxvii): "Aunque
el latín logró predominar y hacerse vulgar en la antigua Iberia bajo
la dominación romana, conservando sus fueros bajo la visigoda, su uso
no debió ser universal y exclusivo. La lengua latina llegó á ser el idioma
oficial, religioso, culto y literario de toda la Península, y aun el vulgar
y corriente en su mayor parte; pero coexistiendo muchos dialectos vulgares,
y, sobre todo, palabras y locuciones de distintos orígenes. Pruébanlo
así: el dicho de Cicerón de que los españoles no serían entendidos
en el Senado sin intérpretes; los nombres de sermo patrius y patria
lingua, que aplican Tácito y Silio Itálico á palabras y modismos usados
por los españoles en aquellos tiempos, y las voces ó formas no latinas
que cita San Isidoro como usadas vulgarmente en su tiempo por los
mismos españoles latinizados: vulgus vocat, Hispani vocant, vocamus.
Quien desee más sobre esta materia, consulte lo que discurre el señor
Ríos en su mencionada Hist. crít., tomo II, ilustr. I.ª, núm. 1, corrigiendo
la opinión de Martínez Marina, quien pretendió negar la existencia
de todo lenguaje español distinto del latín bajo la dominación romana.
Baste á nuestro propósito observar que la corrupción del latín y su
fusión con otros dialectos se debieron en gran parte á la influencia
unificadora del espíritu cristiano y de la monarquía visigótica. Y
aunque este hecho no puede apreciarse con exactitud en los documentos
públicos y literarios de aquellos siglos, cuyos autores habían
de afectar en lo posible las formas y propiedad latina, nos dan motivo
suficiente para sospechar que en el habla corriente, en la poesía popular,
y siempre que la ignorancia ó la necesidad no permitía ajustarse
á la pureza y rigor clásico, se usaba ya un lenguaje muy distinto del
escrito por los Marciales y Lucanos y aun por San Isidoro. Finalmente,
documentos latinos del siglo viii, pertenecientes á la nueva Monarquía
asturiana, acreditan con muchas palabras y frases la gran
corrupción en que había caído el latín y la existencia de un romance
hispano vulgar". Véanse estos documentos en la Colección de Fueros y
Cartas municipales, publicada por D. Tomás Muñoz y Romero, y
consúltese al Sr. Ríos, tomo II, pág. 390 y siguientes.



10. El latín solo no se hubiera podido modificar tanto en el corto
espacio de dos ó tres siglos para llegar á formar un idioma tan distinto
como el castellano. Aquí hubo una lucha con alguna ó algunas de las
lenguas indígenas. Lo está diciendo esa misma repentina transformación,
que contrasta con el desenvolvimiento lento de las indo-europeas
antiguas y con el del griego moderno respecto del griego antiguo, y
del alemán respecto del antiguo alemán y godo. Lo está diciendo el
que todavía viva la lengua indígena de España, con la que hubo de
encontrarse frente á frente el latín. Lo está diciendo el fonetismo castellano,
tan opuesto al fonetismo latino y tan semejante al fonetismo
del éuscaro. Lo está diciendo el cúmulo de sufijos derivativos y gran
parte del vocabulario eusquérico, que forman parte importantísima
de nuestra lengua.


Y esa lengua es el éuscaro: si el latín fué el padre, el éuscaro fué
la madre del castellano.


El influjo del éuscaro difiere enteramente del influjo del latín: en
la formación y evolución del castellano influyó, ha influido y sigue
influyendo el latín, puesto que, si no en el elemento popular, en el erudito
ha seguido siempre dando nuevos vocablos al castellano; el éuscaro
influyó solamente en su primitiva formación, y una vez pasada la
primera niñez, durante la cual lo amamantó á sus pechos, murió, como
quien dice, de sobreparto, dejándolo á su desarrollo propio bajo la
tutela de su padre. Metáforas son éstas y nada más, pero que expresan
de alguna manera lo que yo pretendo decir y resumen en pocas palabras
el problema etimológico de la lengua castellana.


Lo más íntimo del organismo de un idioma es su fonetismo, pues,
no sólo le da todo su aspecto exterior, que pende del elemento sonoro,
sino que él es el que más influye en todo su desenvolvimiento. No influyó
el éuscaro en el castellano más que hasta el momento de darlo á
luz; una vez nacido, hubo por el mismo hecho de morir la madre. Pero
la adaptación continua del elemento sonoro del mismo latín tuvo que
irse verificando en la hija después de muerta su madre, de la misma
manera que en el período de su gestación. Dado el fonetismo eusquérico
en nuestro romance, las leyes fonéticas que han convertido al
latín en castellano son meras aplicaciones de ese mismo fonetismo. Y
las leyes fonéticas castellanas, manifestaciones de ese fonetismo eusquérico,
son las que más han contribuido al desenvolvimiento y á la
caracterización del idioma.


Proceden igualmente del éuscaro ciertas tendencias morfológicas
del castellano, un gran número de sufijos derivativos, que lo separan
enteramente de las demás neolatinas, y casi la mitad del vocabulario,
esfinge de la lingüística. Hace, por lo menos, diez y seis á diez y ocho
siglos que el castellano fué destetado de los pechos del éuscaro, y, sin
embargo, es asombrosa la enorme cantidad de raíces que de él conserva
nuestra lengua, y no vocablos comoquiera, sino raíces fecundísimas,
más fecundas que las raíces latinas, y de un empleo el más
vulgar y cuotidiano. Si hubiera poseído el éuscaro la literatura y la
cultura que el latín, no sólo hubiera entrado éste á formar nuestra
lengua como un elemento muy secundario, sino que ni siquiera hubiera
podido llegar á ser un romance, á tener, digo, el corte y la estructura
del latín, lo cual sucedió con el godo y el árabe, que traían
una escasísima cultura, comparada á la romana viviente en España, y
así sólo pudieron prestarnos algunos vocablos. Pero la cultura romana
en la religión y la filosofía, en la política y en la literatura, en la
ciencia y en las artes, era tan ingente y avasalladora que arrolló la
precaria cultura índígena, y sus modas se impusieron y su lengua dió
el tono, transformando el idioma indígena en su gramática y en la
mitad de su vocabulario. La lucha de las dos lenguas que concurrieron
á la formación del castellano está como estereotipada en el mismo
castellano. El verbo comer no ha vencido al indígena yantar hasta el
comienzo de la Edad Moderna. Los españoles empleaban su yantar,
latinización del ianta eusquérico; los romanos traían su comedere, que
por ser de moda empezarían á emplear las altas clases sociales españolas;
después el comer, contracción española de comedere, fué bajando
hasta las últimas capas sociales y fué arrinconando al yantar,
hoy ya anticuado, pero sin duda más antiguo en el romance que el
comer, puesto que lo debió de usar el pueblo cuando el comedere sólo
lo empleaba la gente alta, y el comer no derivó más que después, cuando
el comedere llegó á los labios del pueblo.


El vocablo de origen latino joven no debió de emplearlo el pueblo
hasta muy posteriormente, puesto que poseía los de origen eusquérico
chico, pequeño, mozo, niño, muchacho, y algo se tardaría en convertir
iuven-em en ioven-em, ioven, xoven, joven. Más moderno es párvulo,
de origen eclesiástico y canónico, entierro de párvulo, de donde después
escuela de párvulos, etc., y que en la primera formación del castellano
lo olvidaron los romanos españoles, prefiriendo los vocablos indígenas
anteriormente citados. Los de puer y adolescente quedaron
perdidos por completo, pues adolescente es de introducción erudita
muy posterior, como que no ha llegado aún á las últimas capas sociales
del pueblo español.


Fatigarse debió de ser aristocrático y de moda, y nunca pudo destronar
al cansarse de cepa eusquérica, ni siquiera generalizarse tanto
entre el pueblo. Ambos son castizos; pero no habrá quien no tenga
por más castellano el cansarse y el cansar que el fatigarse y el fatigar,
como el halagar eusquérico que el adular, y los vulgarísimos asir,
agarrar, arrebatar y atrapar, que el recibir y el mismo coger. El satis
y satis esse hubieron de ceder ante bastante, bastar y asaz. El quaerere
tuvo que cambiar un poco el sentido originando el querer, porque el
eusquérico buscar no se daba por vencido, como ni callar, que tapó la
boca al tacere y al silere. Otro tanto sucedió al lucrari, que hubo de
convertirse en lograr, mudando de significación, porque el ganar eusquérico
no le dejaba á sol ni á sombra, y el eiicere no pudo levantar
cabeza ante los eusquéricos y vulgarísimos echar, arrojar, lanzar, tirar
y botar. Soltar derivó posteriormente de suelto, pero para entonces ya
habían dominado echar y dejar, que no se le han sometido jamás.


Bueno es el juego y el jugar latinos, pero la holganza y el holgar
no les van en zaga, y el divertirse, si vino á significar lo mismo, fué
porque su primitivo valor lo tenía acaparado el dis-traerse; el gaudere
no pudo vivir entre los españoles, que tenían su eusquérico gozar, y
aun alegre, alegrarse, tomaron su significación, tan distinta de la de
alacre-m, porque el gozo para los euscaldunas era un esse alacrem.



11. La evolución del romance con casi solos elementos eusquéricos
muestra la energía del elemento popular sobre el elemento de los
conquistadores. Déjase el término rostrum y se conservan los indígenas
pico, morros y hocico == focico de buz, con el sufijo -ico.


Si el bec céltico hubiera sido el origen de pico, no se hubieran formado
los derivados siguientes: picar, piqu-era, pico-ta, pico-tero, picote-ar,
pic-udo, pic-aza, piqu-illo, pic-a, pica-cho, pica-do, pico-tazo,
pica-dura, pica-joso (picaxo-so), pic-aro, picar-esco, picar-on, picaronazo,
picar-illo, pic-ardía, pica-dero, pica-dillo, picard-ear, pica-za, pi-cara-da,
picara-za. Todos estos sufijos son eusquéricos, excepto el -ar
verbal. Añádanse las formas latinizadas pica-do, pica-nte, repicar,
pica-miento, picante-mente, pícara-mente. De un bec céltico no se hacen
tantos guisos, como no se hacen de un término arábigo ó gótico, cuyos
vocablos, entrando en nuestra lengua, pierden la fecundidad de reproducirse.
Ese bec céltico es el biko del éusquera pronunciado por los
semi-íberos del Sur de Francia.


Ni los nombres sueltos latinos han tenido tanta riqueza de derivados
como los nombres sueltos eusquéricos. De un verbo latino derivan
muchos nombres; pero vinieron ya formados en su mayor parte del
Lacio. No así de las palabras indígenas; como tenían fuerte arraigo,
tomaron multitud de sufijos: unos puramente eusquéricos, otros latinos,
otros comunes á las dos lenguas. La comunidad de raíces y sufijos
fué un gran factor en la evolución del nuevo romance.


Carrus es término suelto en latín, tomado á los íberos de la Galia,
así es que no tiene equivalente en las I-E, ni más derivados que carrūca
ó silla volante, en Suetonio, carrucarius y carrŭlus, diminutivo
y aun la terminación -ca es ibérica. Pero ese carrus lleva la terminación
latina -us; en éuscara, e-karr-i, llevar, kar, raíz de todo el verbo.
Véanse los derivados del romance: carr-aca, embarcación de acarreo;
carra-co, viejo tardo; carr-al, barril para llevar vino en carro; carralero,
carre-ar, a-carrear, carrejar, dim. carrello == carrillo, carr-era, ca-rrer-illa,
carrer-a, carr-eta, carreta-da, carreta-je, carreta-r, carre-te, ca-rrete-ar,
carrete-l, carret-ela, carret-era, carreter-ía, carreteri-l, carre-ter-o,
carret-illa, carretill-ero, carret-illo, carret-ón, carreton-ero, carri-car,
con -ka éusc., carri-ego, carri-l, carrill-ada, carrill-ar, carril-era,
carr-illo, carrillu-do, carri-ño, carro-za, carroc-ero, carro-cha, carro-mato,
carromat-ero, carru-aje, carru-co, a-carrear y todos sus derivados.
Todos éstos no vienen de carrus ó carro, sino que, en su mayor parte,
derivan de la raíz kar, habiendo contribuido el uso del carrus latino,
sin duda alguna, á tanta fecundidad. Viene luego car-ga con -ga eusquérico,
y tras él otros tantos derivados: cargar, des-cargar, re-cargar,
en-cargar, cada uno de los cuales cuenta con una nueva prole, y otro
tanto digo de des-carri-ar, des-carrilar, en-carrilar. Y nótese que ya
no se trata de carro, sino de llevar, idea del kar, ekarri, que está aún
en el acarreóme muchos disgustos, etc.


La infinidad de derivados aumenta si pasamos á la variante garra,
mano en cuanto coge y lleva, que suena y es la misma en éusquero
que en castellano, y es la misma raíz suave del kar fuerte. ¡Cuántos
derivados no salen de garra, a-garrar, des-garrar, gar-za, engar-zar,
des-engarzar, garro, garro-te! ¡Y todavía nos vendrán con
que de carrus viene toda esa balumba de términos! Muchos de
ellos podrían usarse también en éuscaro como en castellano, mientras
que no podrían serlo en latín: es que los sufijos y la raíz son
eusquéricos, mientras que sólo carrus es latino por préstamo, y ni la
raíz car lo es, ni la mayor parte de los sufijos.







Comparando la masa etimológica que el castellano posee directamente
del latín y del éuscaro, se nota en seguida que del latín tiene
muchos términos en las explosivas c-, p-, t-, y poquísimos en las suaves
g-, b-, d-, y al revés del éuscaro. La razón es manifiesta: las suaves
son en éuscaro las más numerosas, por eso lo son los términos castellanos
tomados directamente del éuscaro. Por el contrario, como esas
suaves eusquéricas se hicieron fuertes al pasar á las indo-europeas, y
entre ellas el latín, los términos que el castellano tomó del latín llevan
de ordinario esas explosivas fuertes. Por manera que, cuando en algunos
casos el romance suavizó las fuertes latinas, vino á parar por un
círculo completo á los sonidos primitivos. Por otra parte, cuando el
mismo romance reforzó las suaves eusquéricas, no hizo más que lo que
habían hecho las demás indo-europeas. Y esta ley de refuerzo, aunque
no sin excepciones, se halla en el paso del éuscaro al castellano, lo
mismo que en el del éuscaro á las demás indo-europeas. Es la ley de
Grimm, inexplicable hasta hoy, pero que en nuestro caso paréceme que
se vislumbra la razón y por qué. El pasar de las fuertes á las suaves
no necesita otra explicación que el principio de la degeneración fónica,
del descuido en articular. Lo difícil está en explicar el hecho opuesto:
el paso de las suaves á las fuertes. La pronunciación eusquérica y castellana
es notable por la suavidad de los sonidos suaves; relativamente,
es mucho más suave que en las demás lenguas antiguas y modernas.
Por eso, cuando los extranjeros aprenden estas lenguas, pronuncian
las explosivas suaves tan fuertemente, que nos choca, y parécennos
articular más bien las explosivas fuertes. Del bibere hemos hecho nosotros
un beber, que mejor se escribiría wewer; viene un francés y le
oímos casi peper. Por la misma razón se originaron en castellano la z
y la j, espirantes nacidas de la extremada suavidad de t = d, k = g.
Así óyese decir Madriz, Valladoliz, y la j casi siempre viene de x, ó
sea antiguamente ch francesa y eusquérica. Ahora bien: á los romanos
les pasó, sin duda alguna, lo mismo que les pasa á los franceses al articular
éstos el castellano ó el éuscaro, aquéllos el éuscaro ó ibero y el
naciente romance: hicieron fuertes las suaves eusquéricas. Esta tendencia
se hacía más necesaria por el deseo de pronunciar claro unos sonidos
que á los oídos poco acostumbrados siempre parecen obscuros,
sobre todo si son suaves. Así acontece que el extranjero, instintivamente,
hace hincapié en cada sonido de la lengua que le es extraña, por
lo mismo que deletrea y recalca cada una de las sílabas por no poseer
todavía la rapidez propia del que, sin reflexionar, pronuncia en su lengua
propia.



12. Sobre el éuscaro: W. v. Humboldt, Prüfung der Untersuchungen
über die Urbewohner Spaniens, vermittelst der Vaskischen Sprache,
1821; Emil Hübner, Monumenta linguae ibericae, Berolini, 1893;
Edouard Philipon, Les Ibères, París, 1909, y las obras de Erro sobre
el alfabeto celtibérico, Astarloa, Larramendi y demás vascófilos (Allende
Salazar, Biblioteca del Vascófilo, y la que después escribió Vinson).






Sobre el celta: H. d'Arbois de Jubainville, Cours de Litt. Celt.,
t. XII, 1902; íd., Les celtes en Espagne, Rev. Celt., t. XIV, 1893, página
357; t. XV, 1; t. XVI, 383; K. Müllenhoff, Deutsche Altertumskunde,
II2, pág. 237; Gröber, Grundriss der Roman. Philol., t. I,
página 388.


En general, sobre el origen del castellano: Förster, Spanische
Sprachlehre, Berlín, 1880; Cejador, Tesoro de la lengua castellana,
10 vols., 1908-1914; íd., La lengua de Cervantes, 2 vols., Madrid, 1905-1906;
Gröber, Grundriss, citado; F. Gorra, Lingua e letteratura spagnuola
delle origine, Milano, 1898; F. D. M. Ford, Old Spanish-text,
Boston, 1906; J. Cejador, Diálogos sobre el origen del castellano, Madrid,
1915.



13. En el castellano primitivo, formado del latín vulgar y
del éuscaro, hay que distinguir: 1.º, el elemento éuscaro de
voces las más corrientes y que expresaban los conceptos más
tradicionales; 2.º, el elemento vulgar latino, de voces también
comunes y de otras que el buen tono de la sociedad romana ponía
de moda y de las que la cultura latina trajo como ideas
nuevas para los indígenas; 3.º, finalmente, el elemento de evolución,
que fué formando nuevas voces y acepciones, barajando
los radicales y sufijos de entrambas lenguas. Por cima de esta
habla vulgar, los eruditos, romanos y españoles, fueron añadiendo
el elemento erudito, que no llegando al pueblo, no entraba
de lleno en la turquesa fonética castellana, y cuando á
medias entraba, formaba voces que decimos semieruditas. Unas
y otras comenzaron á usarse desde el principio y han seguido
tomándose del latín literario, como son las eclesiásticas, que el
cristianismo trajo á poco; las forenses, las gramaticales, literarias
y artísticas, etc. Como espuma que flota, han sido usadas
unas un tiempo, olvidadas otras. Desde el renacimiento el prurito
por estos vocablos ha ido creciendo, sobre todo en la época
del gongorismo, y hoy más á imitación del francés (idioma
que fué perdiendo la herencia evolutiva popular, sustituyéndola
por otro léxico latino muerto y erudito, sacado del diccionario)
lleva nuestro idioma el mismo camino, de arte que en nuestro
diccionario sobrepuja el número de estas voces á las evolutivo-vulgares,
menospreciándose éstas en cambio, que no hallan en
él cabida, aunque entre la gente popular sigan vivas y lozanas.
Así se divorcia el habla erudita de la nacional cada vez más.


El elemento griego ha llegado siempre al castellano pasando
primero por el latín, esto es, latinizado, lo mismo las palabras
que desde el principio vinieron, que se atienen á las leyes fonéticas
de la evolución latino-castellana, como las que después
fué trayendo la erudición, ya sean puramente eruditas, ya
semieruditas. Hoy se traen infinitas técnicas, pronunciándolas
á la latina para que pasen por la hilera tradicional.


Una vez formado el romance al choque del latín vulgar con
el éuscaro, resultando un latín vulgar pronunciado á la española,
perdidas las terminaciones casuales, con la mitad del léxico
éuscaro, los idiomas que después influyeron en él tan sólo
le tocaron en la superficie, prestándole algunas palabras sueltas,
sin modificar en nada la gramática, la estructura ni apenas
la derivación.



14. "La lengua, ha escrito Novicow[12], caracteriza por excelencia
las facultades mentales de los pueblos: el vocabulario de una lengua
es como una enciclopedia popular, porque no se da nombre más que
á las cosas de que se tiene noción; la gramática y la sintaxis son la
quintaesencia de la lógica de un pueblo; la lengua es la trama más íntima
de las facultades mentales". Cada pueblo se mueve dentro de un
círculo de ideas propias y á ellas corresponden los vocablos de su idioma:
diferentes son las ideas de un francés moderno de las de un esquimal
y de las de un griego de la antigüedad. El pueblo español prelatino
se movía en un círculo de ideas bastante diferente del romano. Por muy
adelantados que supongamos á los españoles de entonces, hay que convenir
en que la cultura latina era mucho más extensa. Aun descartando
los elementos esotéricos de cultura, propios de un número poco considerable
de romanos, en la religión, en la filosofía, en la política, en
las ciencias y en las artes, los cuales no pudieron generalizarse en
España sino muy poco á poco, todavía quedan bastantes otros más exotéricos
y populares que, en mayor ó menor grado, todo romano poseía.
Estos elementos populares de cultura, que no tenían los españoles,
los trajeron los primeros colonizadores romanos á España, y desde el
primer momento en que al choque del latín con la lengua indígena quedaron
como esbozadas las primeras líneas del nuevo romance, éste
tuvo que apropiarse los vocablos latinos correspondientes á las ideas
de esos nuevos elementos de cultura, que acá no tenían propia expresión.


Tal es el estrato de cultura, cuyos vocablos, ciertamente, formaron
parte del habla que entonces nacía entre los españoles que se latinizaban
y los romanos que se españolizaban; pero no respondiendo á
ideas genuinamente españolas, hay que colocarlos en una capa superior,
menos primitiva, menos general, menos castiza en una palabra,
que los de las capas de que voy á hablar en seguida: son el terreno terciario
del romance.


Vengamos al estrato de aristocracia. Al nacer el romance por el
choque del latín con la lengua indígena de España, sucedió lo que
siempre sucede: que ni los españoles (hablo de la masa popular) hablaban
latín, ni los romanos podían hablar latín con los españoles, ni
la lengua indígena, que no conocían; los españoles latinizaban sus
vocablos propios y los romanos españolizaban los suyos. Pero en
esta lucha y entrechoque de elementos lingüísticos ya se podía conjeturar
cuál sería el vencedor: el más fuerte. No el más fuerte por las
armas, pues godos y árabes no pudieron con ellas vencer y matar la
lengua nacional, ni el más fuerte por el número, pues los árabes conquistadores
impusieron su lengua en Persia y Egipto, y los romanos
en España, á pesar de ser menos en número que los pueblos vencidos;
sino el más fuerte por la civilización, que es lo que, al fin y al
cabo, se impone siempre, como se impuso la civilización indígena española
á la gótica y arábiga, y como á la española se impuso la romana.
Ya no trato aquí de los elementos de cultura, sino del poder debido
á la civilización y á esa misma cultura. Veamos lo que pasa hoy día.
Las naciones más civilizadas imperan moralmente: Francia impone
sus modas en todos los países latinos: en Italia, España, Portugal y
América, y aun, en parte, puede decirse que en toda Europa; en el
siglo xvi las imponía España. Si el trato de los franceses con los
españoles fuera más íntimo y doméstico, si vivieran con nosotros, en
nuestros mismos hogares, sucedería respecto de los vocablos lo que
hoy sucede respecto de las modas en el vestir, de la quincallería y juguetes
de la industria parisiense, de la literatura y de otras muchas
cosas. Quiero decir que, así como en todas éstas la moda francesa se
impone, por una especie de poderío como aristocrático que ejerce, haciendo
que en la opinión pública pase como de buen tono lo que viene
de Francia, así en los españoles de aquellos tiempos influía ese poder
mágico como aristocrático y de buen tono de cuanto llevase el
sello romano, y mucho más de los vocablos y modos de decir. Los términos
indígenas se menospreciarían y se irían arrinconando poco á
poco, prefiriéndose los términos latinos de moda, quizá menos expresivos,
pero de mejor tono. Las clases sociales superiores, que estaban
más en contacto con los romanos, serían las primeras en aceptar, en
procurar distinguirse por el empleo de dichos términos, y, como hoy
sucede, las clases inferiores seguirían más ó menos gustosamente á las
clases como aristocráticas. Es lo que vemos suceder en el país vascongado,
que teniendo vocablos eusquéricos prefieren, los que viven en
contacto con los castellanos, emplear los vocablos castellanos, y esto
aun cuando hablen en vascuence, y, por el contrario, castellanizan
no pocos vocablos vascongados, resultando, por ejemplo, el patois
bilbaíno que se habló hasta hace poco en Bilbao, ó la mezcolanza que
se nota en todas las poblaciones vascongadas. Hasta los predicadores
piensan en castellano y, por consiguiente, sus discursos vascongados
están empedrados de términos castellanos con las terminaciones eusquéricas,
y mucho más el pueblo, al hablar su lengua, la rellena de
castellanismos, y al revés, cuando hablan castellano emplean muchos
vocablos, terminaciones y giros vascongados. Pero el castellano va ganando
terreno por estar de moda y ser de buen tono: y lo mismo en
otros tiempos iba ganando terreno el latín, aun en el empleo de vocablos
comunes á las dos lenguas que luchaban por su independencia.
Tal es el estrato aristocrático, ó de moda, si se quiere, el cual está
formado por términos latinos, pero más castizos que los del estrato
de cultura, en cuanto que responden á ideas no traídas de fuera, sino
propias del pueblo indígena, como que tenían sus términos propios en
el país, sino que fueron cediendo ante la moda y el poder cuasi aristocrático
de los términos latinos.


Y á este estrato, que podemos comparar al terreno secundario,
creo yo que corresponde el influjo del latín en nuestro romance, cuanto
á los elementos gramaticales: por ese influjo, el habla indígena de
los españoles entró en la gramática latina tan de lleno, que el nuevo
idioma vino á ser un romance. Y si no, véase lo que pasa en las poblaciones
vascongadas, que han abandonado ó están abandonando y
olvidando su propia lengua en nuestros días. La gramática castellana
es la que impera: muchas terminaciones, muchos vocablos y, sobre
todo, el fonetismo, son eusquéricos: ni más ni menos que en nuestro
castellano respecto del latín, ó sea el latín que hablamos en España
respecto del éuscaro. El castellano es un latín por la gramática y
por la mitad ó más de sus vocablos; pero contiene muchísimos eusquéricos,
casi la mitad de su vocabulario doméstico y popular; contiene
muchas terminaciones derivativas eusquéricas, y el fonetismo, la pronunciación,
es del éuscaro casi exclusivamente.


El estrato de formación, el terreno primitivo, como quien dice, de
nuestro romance, está formado por un corto caudal de verbos sobre
todo, demostrativos y nombres latinos, que son del uso más vulgar y
necesario para la vida ordinaria. Los verbos decir, hablar, haber, tener,
ser, estar, ir, llevar, traer, coger, dar, recibir, ver, oir; los nombres
de los miembros corporales, de los utensilios más comunes en el ajuar
doméstico, pertenecen á este estrato, el más castizo y primitivo, el
que concurrió desde el principio á la formación del romance.


Por estos tres estratos, el terciario, el secundario, el primario, es
por lo que el latín puede decirse que es padre del castellano, sobre todo
por el primario y secundario, por los cuales le infundió su gramática y
la parte esencial de su vocabulario.



15. Respecto del elemento semierudito del castellano, las leyes
fonéticas más esenciales se guardan en parte también en todos sus vocablos;
pero aun esas mismas y las que obraron después de la primera
formación del castellano dejan de guardarse, haciendo que las tendencias
fonológicas del idioma los modifiquen á medias. Los escritores en
las diversas épocas los allegan al latín cuanto pueden; el pueblo los
castellaniza: resultado, que viven en continuo vaivén, sin acabar de
entrar enteramente en el molde castellano. La reacción erudita comenzó
á oponerse al curso evolutivo natural de las lenguas románicas
desde su mismo nacimiento. ¿Cómo explicar la unidad del latín vulgar
y de las románicas sin ese poderoso freno que las contenía? ¿Cómo
pudo aguardar el latín en España cuatro siglos, hasta aparearse con
las demás y presentar idénticos fenómenos? Durante todo ese tiempo
en España no pudo quedarse estacionario el latín; evolucionaba. Pero
la lengua oficial lo tenía á raya y lo iba atrayendo hacia sí, y cuando
ya el latín se había extendido por todo el Imperio, la reacción del habla
oficial y la mutua comunicación entre las provincias igualó el habla de
todas ellas, por lo menos superficialmente, como por medio de un rasero.
No hay dialecto románico alguno que no posea términos abstractos:
todos ellos son de origen erudito, como ha notado Mohl. Esos
abstractos, dejados á merced de la evolución popular, se hubieran modificado;
pero la reacción erudita estaba siempre allí para no permitir
se alejasen de la latinidad. Los verdaderos abstractos nacionales son
los posverbales, abstracto-concretos propiamente. Artificialmente ha
ido renovando á la continua esa misma reacción erudita todos los términos
de menor empleo entre el vulgo y de uso cotidiano entre las
personas instruidas, que siempre tendían hacia el latín. La palanca
principal de esta reacción fué siempre la Iglesia, conservadora en sus
ritos y entre su clero del latín más ó menos clásico. De la Iglesia eran
los que algo sabían y escribían, eran clérigos, ellos mismos se llamaban
del mester de clerecía: en sus escritos tenían que mezclar el latín,
y por la preocupación de que el romance no era más que latín estropeado,
se creían obligados á reformarlo, á volverlo siempre hacia el tipo
latino, único para ellos castizo y perfecto. Cierto es que el latín de
la Iglesia, nacido precisamente como ella, de entre el pueblo, distaba
bastante del clasicismo ciceroniano. Pero una vez que la jerarquía
eclesiástica subió al poder, gobernó el mundo europeo y quedó dueña
exclusiva de la enseñanza y de la cultura, tendió hacia el clasicismo
cuanto se lo permitieron los tiempos. Si no llegó del todo á él, sino
en contado número de escritores, fué porque siempre se resentía su
latín de su vulgar origen, porque el pueblo, á quien se dirigía, llevaba
la dirección opuesta, porque la literatura clásica era una literatura
muerta, que sólo admitía imitación más ó menos lejana. Pero todos los
términos eclesiásticos son eruditos en su origen, y, cuando llegados al
pueblo, empiezan á evolucionar, arrastrados por el cauce común, la
erudición eclesiástica los renueva otra y otra vez. Así se explican las
mil variantes de tales términos: cabildo, capitol y capítulo, deán y decano.
Pero en los primeros tiempos el agente principal de la restauración
fué la administración romana, oficial y letrada por oficio. La sintaxis
apenas pudo modificarse; pero sí los términos sueltos, el fonetismo
particular. El ejército es un gran instrumento nivelador, y no lo
fué menos durante el Imperio. Las escuelas, donde sólo el latín clásico
se aprendía, eran focos de reacción contra las tendencias vulgares.
La literatura, con su autoridad, presentaba la forma típica, á la que
trataban de amoldarse en lo posible en su manera de hablar las personas
cultas y los funcionarios todos imperiales. Todos estos elementos
dieron cierta unidad al latín vulgar de aquella época y reaccionaron
sobre muchas tendencias que llevaba consigo desde la época de la
antigua rusticitas y desde la época republicana, en la que había tomado
tantos elementos itálicos.


Una vez muerta la lengua literaria, su poder fué menor; pero nunca
cesó de reaccionar, más ó menos, según la mayor ó menor cultura
de los tiempos. En los siglos más decadentes, los romances, dejados
libremente, fueron subdividiéndose y multiplicándose, á la par que políticamente
se subdividían y multiplicaban los pequeños Estados. La
tendencia que después llevó á éstos á unirse en grandes nacionalidades,
llevó también á las hablas populares á unirse, predominando unos dialectos
sobre otros. El castellano ha ido oscureciendo los antiguos dialectos
y provincialismos, borrando casi las pequeñas variantes navarras,
aragonesas, leonesas, salmantinas, extremeñas, andaluzas, murcianas.
La lengua va adonde la llevan la unidad ó la multiplicidad de
la política. Pero en todos tiempos todas las hablas románicas hallaron
un freno y un elemento reaccionario que las volvía hacia el latín, en
los eruditos, escritores y eclesiásticos.


Como elemento erudito que influye en el lenguaje hay que poner
la escritura, que en otros tiempos apenas podía reaccionar por el
corto número de personas que sabían escribir y leer; pero que en el
presente, merced á la vulgarización de la cultura, pone en grave peligro
el lenguaje. Á pesar de lo natural que parece el principio de
que la escritura debe acomodarse á la pronunciación, puesto que no
es más que un instrumento para perpetuarla, no han faltado quienes
hayan proclamado que la pronunciación debe acomodarse á la escritura,
por la especiosa razón de que ésta se halla menos expuesta á corromperse
que no aquélla. Es el triunfo de lo artificial sobre lo natural,
que se verifica en todos los órdenes y asuntos de la sociedad humana,
que de suyo parece tender al convencionalismo, á la falsedad y á la rutina.
Todas las instituciones sociales, todas las obras humanas, degeneran
en convencionalismos: omnis homo mendax. Hoy se aprenden
las lenguas por los ojos, más bien que por los oídos; no sólo las lenguas
extrañas, sino hasta, en parte, la lengua materna. La mitad del
vocabulario castellano lo hemos aprendido por la lectura, puesto que
entre el pueblo no se usa, fuera de alguno que otro de esos infinitos
términos latino-eruditos, que la generalización de la cultura va sedimentando
y haciendo penetrar hasta en las más hondas capas sociales.
Naturalmente todos esos vocablos los aprendemos y pronunciamos
como los hallamos escritos, es decir, como quisieron propinárnoslos
los eruditos que los trajeron, no del latín hablado, sino del latín escrito.
Tomaron esos cadáveres seculares, que son las palabras latinas
escritas, y medio vistiéndolos á la española, nos los dieron como seres
vivos; pero no son más que monigotes, maniquíes que se mueven mecánicamente
por el resorte de la escritura.


Llegará un día en que pronunciemos septiembre, obscuro y substancia,
porque así han querido los eruditos que escribamos estos términos,
que todo el mundo pronuncia setiembre, oscuro, sustancia. La psíquica,
en el lenguaje, tiene poder para todo eso y mucho más. Porque
mucho más es lo que ha conseguido: es una máquina que tritura y modifica
cuanto se le eche en la tolva. El castellano rechazó la f latina,
la cual en antiguo castellano sólo servía como signo de otra articulación
muy diferente, de cierta aspiración. Pero vinieron los ignorantes
eruditos y, viendo escrita la f, dieron en pronunciarla á la latina, y hoy
no sólo decimos fatuo, sino fuego, y hasta en Folgaba el rey Rodrigo
pronunciaremos la f, que nunca sonó, porque era mera variante ortográfica
de h, letra añadida á olg-aba, de olga, olgueta en éusquera. En
halagar, por el contrario, no suena f, por haberse sustituido h- por f-,
falagar, y esa sustitución ortográfica ha cambiado la forma hablada.
Los castellanos pronuncian tan suave la b, que pudo escribirse falagar
el balaka-tu vascongado; pero en su variante empalagar tenían la etimología
bien clara. En fecha la f es puramente ortográfica; pero ha
servido para distinguir de sí mismo al vocablo, que sin ella es hecha,
hecho.


Por centenares se cuentan en Madrid los rótulos en los que se lee
carnecería: pronto diremos todos carnecería en vez de carnicería. Debió
ocurrir á algún mentecato, si no fué á algún erudito consultado,
que debía decirse carnecería, puesto que de carne se trata y no de
carni; mandó ponerlo así en su rótulo, y los demás lo han seguido.
Ó tal vez fué algún aragonés el que lo puso de moda, trayéndolo de
Aragón, donde por etimología popular se dice carnecería. Pero esta
palabra no viene de carne directamente, sino de carnic-ero, y nadie
dice carnecero, como que carnicero deriva de carn-iza, ó sea el despojo
de las carnes, las carnes, como quien dice, despojadas, partidas, de
las que trata el carnicero ó cortador. Con haber puesto la Academia
en su Diccionario vagabundo, quitando el vagamundo castizo, los escritores
escribirán vagabundo y vagabundear, verbo no castellano,
pero derivado de ese esqueleto vagabundo. La etimología de vagamundo
es popular, por creerse que encerraba los vocablos vagar por el
mundo, ya que -bundo nada dice á los oídos castellanos, como no sea
á los eruditos, que nos han traído treme-bundo, nausea-bundo, lacrima-bundo,
furi-bundo, etc. Nuestros padres decían dino, y así lo escribían;
pero los latinizantes y etimólogos escribieron después digno para vestirlo
á la latina, siendo así que en castellano gn da ñ, y dino es de
préstamo posterior: hoy, á fuerza de leer digno, lo pronunciamos como
lo leemos. Es tan antipático al castellano el núcleo gn, que por evolución
natural dió ñ, cuñado de cognatus, empeño de pignus; y tomado
después digno por los eruditos, por la misma tendencia tuvieron que
reducirlo á dino. Otra vez vienen los eruditos y nos escriben digno:
esta vez la escritura ha vencido, y digno decimos todos los que sabemos
leer y aun los que no saben y no quieren pasar por rústicos. De
electus la evolución fónica hubiera hecho elecho, como pecho de pectus;
pero yo estoy seguro que se dirá siempre electo; y que el pueblo
no erudito dirá eleto. ¿La razón? La escritura, que se impone á la
evolución. ¡Bonita lengua vamos á trasmitir á nuestros nietos! Como
dijo á este propósito Darmesteter: "La lengua escrita deforma la lengua
hablada", es la gran palanca en manos de los eruditos y de las
Academias, con la cual antes no contaban.


Los términos eruditos pueden ya dividirse en dos clases: los antiguos,
que mejor se llamaran semieruditos, puesto que se acomodan
en parte al fonetismo castellano, y los modernos, eruditos enteramente,
que, merced á la generalización de la escritura, vienen al castellano
sin modificación alguna. De éstos, muchos no son ni latinos, pues no
suenan como en latín; son ultralatinos, pues se pronuncian como
los encontramos escritos y como no se pronunciaban en latín. Implicar
se dice, sin tomarnos la molestia de darle la modificación del semierudito
plegar, cuya variante vulgar es llegar. Hoy suenan ce, ci como
dentolinguales; en latín sonaban ke, ki. Encontramos escrito exceptum,
y escribimos excepto, y pronunciamos con la dentolingual: somos
ultralatinos. Ellos dirían tal vez eskeptum; nosotros pronunciamos la x,
sonido que nunca fué castellano: es que hemos aprendido que x
era sc en latín. El núcleo xt sonaba en latín st; pero nosotros, que
encontramos escrito extendere, escribimos extender y pronunciamos
xt: somos, repito, más latinos que los romanos. Pero eso no es limpiar
ni dar esplendor al castellano: es matar á la hija ¿para resucitar
á la madre?—No; á la abuela, con todos sus carcamales á
cuestas. Pero de resucitarla, había que resucitarla del todo, y no
á medias. ¿No dicen, aunque no es verdad, que tino viene de
dignus? Pues escribamos y digamos: tiene usted mucho tigno, ha
atignado usted. ¿No dicen que acontecer viene de adcontingescere?
Pues digamos: adcontingesció quod illos hispaniolos stabant laxiatos de
illa manu de Deus. Tal es el ideal de los latinizantes. Eso ¿es purificar
el castellano, ó volver al modo de escribir de los tiempos medios y á
un modo de hablar que nunca fué? Ciertas pronunciaciones actuales
se deben á una falsa lección: dícese danza macabra de danse macabre;
pero la variante verdadera es danse Macabré, y Macabré era
un nombre propio de persona, que, por errada lectura, ha parado en
adjetivo, por no llevar acento la -e en las ediciones antiguas de "la
Dance Macabre". Un necio me corrigió compaña, diciéndome que era
errata ortográfica por compañía en el dicho "en buena paz y compaña".
Pero compañ-ía y compañ-ero ¿de dónde viene, sino del castizo
compañ-a, como montañ-és de montañ-a y fontan-ero de fontan-a? Si
resucita el antiguo maguer, se dirá magüer, porque así han dado en
escribirlo con diéresis y pronunciarlo los que no sabían que se pronunciaba
maguer, y que la u se puso para que la g no tuviera la antigua
pronunciación, para que no se dijera majer, ó antiguamente madjer.
Tal es el poder de la escritura. Y esto ha sucedido, más ó menos,
en todos tiempos. Hemos convenido en que Berceo escribió, con
mayor ó menor dosis poética, en lengua castellana. Yo estoy convencido
de que más de la mitad del Diccionario de Berceo no es castellano,
y que, por tanto, escribió en una lengua convencional de la
gente leída y para la gente leída. Escribía con palabras de los libros,
no con palabras vivas de lengua alguna. Ni las pronunciaban así los
españoles ni las pronunciaron los romanos. Pero escribir entonces era
calcar el latín con un mal transparente castellano. Entonces, ahora y
siempre el arte de escribir tiene mucho de artificial y reniega del lenguaje
que emplean los que no escriben. El castellano rancio que oye
uno en las aldeas no forma parte del léxico berceano, como ni de
otros muchos escritores. Buscando sus ideas en los libros, más que
en el mundo real, es natural que también dejen las palabras del habla
real por copiar las muertas de los libros. Hay que repetir, pues, que
"la lengua escrita deforma la lengua hablada".


16. Como los eruditos han continuado sacando del latín nuevos
términos en todas las épocas, después de separado el castellano de la
lengua madre, desfigurado un vocablo latino y á veces modificado en
el sentido, se ha puesto en uso otro derivado del mismo original latino.
Antojo, por ejemplo, de ante-oculum == delante del ojo, es de formación
antigua; pero ante-ojo es posterior, de formación erudita, sacado
del mismo ante-oculum. Tales son los multiformes que han enriquecido
el idioma. Desde luego, se echa en ellos de ver su mayor ó menor antigüedad
y su origen popular ó erudito. En nuestra lengua hay unos
1.800 temas ó estirpes latinas que, por este medio, han dado origen á
más de 4.000 palabras diferentes; en francés, unas 3.000 de 1.400 temas;
en portugués, 1.000, de unos 300 temas; en italiano hay muchas menos.
Pueden clasificarse las voces multiformes con arreglo á la modificación
fónica que las distingue. 1.º. Por simple cambio de género: el cura,
la cura; el canal, la canal; el vista, la vista. 2.º. Por simple mutación de
vocal final, cambie ó no el género: fruto y fruta, de fructum; madero y
madera, de materies (y materia); ramo y rama, de ramus; base y basa,
de basis; mangla y mangle; tinto, tinte y tinta, de tinctus, -a, -un; tardo
y tarde, de tardus; huerto y huerta, de hortus; grado y grada, de gradus;
talle y tallo, de thallus; alegre y alegro, de alacer. 3.º. Por alteración de
consonante: hervor y fervor, de fervor; hondo y fondo, de fundus, aunque
hondo puede ser el ondo eusquérico; aliñar y alinear, aunque aliño
parece ser el lein; allanar y aplanar, de planus; domeñar y dominar, de
dominari; hilo y filo, de filum; hosco y fosco, de fuscus; jalma y salma,
horma y forma, aunque el primero parece venir de orma, éuscaro, y el
segundo de forma, latín; tajar y tallar y talar, cambio y cange, balurdo
y palurdo. 4.º. Por modificación de vocal interior: braña y breña, torta
y tarta, calvario y calavera, campaña y campiña, cerco y circo, antojo
y anteojo, vedija, vedeja y guedeja. 5.º. Por alteración de vocal y consonante:
cáliz, caz y cauce, de calix; lucha y luto, de lucta; alnado y
entenado, payo y Pelayo, diz y dice, trueno y es-truendo, zarcillo y cerquillo.
6.º. Por aféresis, síncopa, apócope, epéntesis, etc. Son voces de
diferente forma y significación, aunque de común origen. La una es
obra del pueblo, la otra del literato; una es más antigua, otra más
moderna.


Entre las mismas populares hay formas que sólo difieren por el sufijo,
empleándose en sentido algo diferente; otras veces se diferencian
por la suavización de las explosivas, ley antigua de nuestro romance,
que la formación erudita no tiene en cuenta. De modo que nuestra lengua
obedece á dos series de principios muy encontrados, porque casi es
lengua doble. Las formaciones antiguas populares constituyen el castellano
verdadero; las eruditas son un emplasto de puro latín ó griego,
con ligeras modificaciones en las desinencias, jerga parecida al latín
macarrónico que se quisiera añadir al habla del Lacio, y que consiste
en dar terminaciones latinas á las palabras castellanas.


Según el genio del castellano se formaron los sufijos -ado, -ago,
-blo, etc.; los eruditos han introducido formas en -ato, -aco, -plo,
etcétera, verdolaga, de portulaca; clérigo, de clericus; amigo, de amicus;
higo, de ficus; lego, de laicus; cantiga, de cantica; fuego, de focus.
Van contra esta ley: bellaco, cántico, público, apostólico, cívico, cáustico,
cómico, famélico, lumínico, músico, laico, físico, etc. Decir famélico,
de fames, teniendo hambriento, es como decir hambrienticus en latín
macarrónico. El sufijo -za es más antiguo que -cia, -tia, pereza y pigricia,
pigritia, dureza y duricies; avaricia, codicia, justicia, planicie,
franquicia, son eruditos; franqueza, llaneza, son populares en su origen.
Terneza y ternura, pureza y puridad, tienen diverso sufijo y diverso
valor. Llano y plano, tilde y título, cabildo y capítulo, frío y frígido,
tizón y tizne, velar y vigilar, venganza y vindicta, tienen el
mismo origen, algunos con sentido diverso; pero otros ni aun en esto
difieren, y sólo se deben al capricho de los autores, que han querido
ostentar originalidad necia y vana palabrería. No tienen razón de ser
frígido, vigilar, vindicta, como la tienen huebra, obra y ópera, sueldo
y sólido, fragua y fábrica, habiendo demás el francés forja. Á veces
la ignorancia, ó el quererse atener á la letra, han originado ciertas
voces, como, por ejemplo, algunas eclesiásticas: monaco, monago y
monje, de monacus; deán y decano, episcopado y obispado, decanato,
pináculo, cenáculo y cenador, dominica y domingo, todas litúrgicas.


La pronunciación varía á veces, otras la sola ortografía, fundada
acaso en una etimología falsa: holgar y folgar, faca, haca y jaca, hatajo
y atajo, hasta y asta, buhardilla y guardilla, hosco y fosco, agur y
abur, halda y falda, hanega y fanega, arpado y harpado, holgorio, folgorio
y jolgorio, atiborrar y atiforrar, crear y criar, hierba y yerba, fleco
y flueco, frey y fray, menjuí y benjuí, albóndiga y almóndiga, aspaviento
y espaviento, moñiga y boñiga, bodrio y brodio, bolondro y molondro,
cuáquero y cuácaro, cogulla y cugulla, entremeter y entrometer.
No poco influye en esta variedad el uso de los diversos dialectos, que
no se han fundido todavía. Por lo mismo, esta variedad fué mucho
mayor antiguamente, y en sus principios debió de haber una espantosa
confusión. No habiendo las comunicaciones de hoy ni la literatura,
elementos que fijan las formas en cada provincia y en cada población,
era natural se formasen los vocablos con cierta variedad y libertad:
dentro del genio del castellano caben muchas particularidades, puesto
que las leyes fonéticas se fundan en principios generales cuya aplicación
permite cierta amplitud, y los sufijos y raíces, no teniendo otro
valor que el convencional del uso, fácilmente se modifican en los labios
del pueblo. Los sufijos latinos, por su mayor parte, tienen una significación
muy vaga, no responden á una idea fija: de aquí que se aplicaran
con mucha libertad y poca precisión al derivarse nuevas formas.
Esto no sucede con los sufijos de origen eusquérico, cuyo valor es
exactísimo y determinado, y así lo conservan y se conservan ellos
mismos más intactos en castellano.


El genio del castellano tiende á formar diptongo de cualquier combinación
de vocales; los eruditos tienden á conservar el reflejo etimológico
de las voces. De aquí la varia pronunciación: los eruditos
dicen amoníaco, zodíaco, Calíope, miríada, saúco, Esaú; pero el pueblo
quita ese acento y forma los diptongos zodiáco, Caliópe, miriáda,
sáuco, Esáu, y tiene el derecho de hacerlo, pues una cosa es hablar
griego ó latín y otra hablar castellano y como lo pide el genio del castellano.



17. Los radicales helénicos del castellano pueden dividirse en
cuatro clases:


1.ª. Los que han dado palabras y derivados vulgares en castellano.
Todos han venido por el latín vulgar y se atienen á la fonética de los
radicales vulgares latinos. Tales son los radicales vulgares latino-helénicos.


2.ª. Los que vinieron desde el tiempo del Imperio como vocablos de
erudición y de cultura, con la religión, las artes, las letras, las ciencias.
Han penetrado más ó menos en el castellano vulgar, según que
las ideas que consigo llevan han llegado á ser patrimonio del pueblo.
Pero en la fonética se atienen á los radicales latino-eruditos, no transformándose
enteramente y mudando de pronunciación según los tiempos,
como herencia exclusiva del clero, de los sabios, de los artistas, etcétera,
en la cual sólo indirectamente el vulgo tiene parte. Son los radicales
semieruditos.


Es de advertir que aun en Occidente la lengua de la Iglesia en los
primeros siglos, fué el griego, y que en los dos primeros se empleaba el
griego en la liturgia, en la predicación, en las cartas de los Pontífices,
en los escritos de los Padres y autores eclesiásticos, y en las inscripciones
sepulcrales, como puede verse en la Roma subterránea.


3.ª. Los que han llegado al castellano pasando por el árabe ó por el
italiano y el francés entran en el caudal común de radicales románicos,
ateniéndose á su fonética. Son los radicales que podemos denominar
helénico-extraños.


4.ª. Los que se han traído ó ídose formando artificialmente por los
eruditos con el transcurso del tiempo, conforme á los nuevos inventos
y doctrinas, necesitando de un tecnicismo apropiado: han acudido los
eruditos como á conocido arsenal al Diccionario helénico. Son los
términos eruditos técnicos, que, con la gran expansión de la cultura
moderna, se han multiplicado, sobre todo desde la época del Renacimiento,
y más desde la Revolución francesa. Este caudal, que, con algunos
términos latinos, otros híbridos de latín y griego y otros de las
lenguas modernas, forma un diccionario particular de cada ciencia,
arte y oficio, por ejemplo, el tecnicismo de medicina, de las ciencias
físicas, de las matemáticas, de la filosofía, de la gramática y literatura,
etcétera, contiene algunos vocablos que van llegando hasta las últimas
capas sociales, en razón de lo generales que son las ideas y
objetos que designan. Son términos cosmopolitas, como son cosmopolitas
esas ideas y objetos, por manera que se han introducido en todas
las lenguas cultas, no sólo de Europa, sino del mundo entero. Si el
individualismo de las naciones y pueblos no opusiera constantemente
sus tendencias diferenciadoras, llegaría un día que el mundo entero se
hallaría, sin saberlo, dueño de una lengua realmente universal. Esta
lengua, que ya es universal para la ciencia, la industria, las artes
y el comercio, iría arrinconando multitud de vocablos particulares
de cada idioma, reemplazándolos con otros cosmopolitas grecolatinos.
Porque no se limita al tecnicismo, sino que esta lengua universal
va infiltrándose hasta en el léxico general y vulgar, introduciendo
vocablos para designar ideas y objetos de uso antiguo, haciendo
que la moda y el buen tono les hagan lugar y se les prefiera
á los antiguos vocablos. Es que la cultura transforma poco á
poco todas las instituciones, todas las ideas, todos los artefactos, el
modo de ser de las ciencias, de las artes, de los oficios, y las nuevas
modificaciones traen consigo nuevos términos, que se sacan, generalmente,
del léxico griego, fuente de la cultura europea y arsenal de
nuestra civilización.


Los que pretenden generalizar esas lenguas artificiales, tan desastrosamente
fabricadas por gentes que poco ó nada entienden de lingüística,
bautizándolas con el pomposo nombre de lenguas universales,
aunque sólo tengan la efímera vida de dos ó tres años entre algunos
aficionados á este género de deporte, que lo es tanto como el del boxeo,
de la esgrima, del automovilismo, de la filatelia, llegará un día
en que se darán de bruces con la verdadera lengua universal, que,
sin manos de hombre, como todas las cosas naturales y necesarias,
se había ido formando por sí sola y sin sentir, como efecto consiguiente
de la comunidad de ideas y de la expansión mundial de la civilización,
que llena ya el mundo, se arraiga y afianza hasta en las regiones más
salvajes, y allega todas las razas en una sola comunidad humana.


La lucha entre estas tendencias niveladoras de la civilización, con
su instrumento propio, que se está formando, quiero decir con esta
lengua helénica universal, y entre las tendencias separatistas de los
pueblos con sus correspondientes idiomas, está entablada tiempo ha, y
ha venido á heredar la de los antiguos imperios conquistadores, con sus
propios idiomas, contra los pueblos inferiores con los suyos. Como el
Imperio griego con su lengua griega dominó el oriente, como el Imperio
romano con su lengua romana dominó el occidente, porque no
fueron imperios apoyados puramente por la fuerza bruta, cual el de
los bárbaros del Norte ó el de los árabes, sino fundados en la cultura,
y que lo que llevaban á los pueblos vencidos era la cultura, eso mismo
pasará, y está ya pasando con la cultura europea y su lengua propia,
que es la helénico-científica.


No puede desconocerse el resultado de la lucha: la cultura será
vencedora, tarde ó temprano, como siempre lo fué, y lo que el griego
y el latín antiguamente, será para el mundo entero esta nueva lengua,
que á nuestros ojos vemos formarse en nuestros días y crecer y recorrer
el universo. Tal es el porvenir del tecnicismo helénico.


Cosa de risa es oir á los que creen tachar de pobres algunos idiomas,
pongo por caso el vascuence, con echarle en cara su falta de
términos científicos, artísticos, industriales. ¿Acaso los tiene el castellano
ó el francés? Ese lenguaje de las artes, de la industria, de la
ciencia, tan vascongado es como francés ó castellano. Es griego científico,
ó, digamos mejor, griego artificial, á veces muy mal fraguado
por manos inexpertas, ajenas á todo conocimiento lingüístico, y que
se contentaron con hojear un léxico helénico y pegotear malamente
raíces y sufijos.


Ese lenguaje es del mundo de la civilización. Cada pueblo lo modifica
algún tanto al pasar por sus labios, y algo menos al escribirlo; pero
ninguno puede alabarse de ser suyo propio, ni aun los mismos griegos,
cuyo idioma difiere de aquel antiguo del cual se ha formado.


Los alemanes tienen en gran parte formado un tecnicismo con radicales
y sufijos alemanes, y otro tanto pudieran hacer los vascongados,
si, constituyendo una nación tan numerosa como la germánica, hubiera
alguna utilidad en ello. No han dejado de intentarlo, para la gramática
sobre todo, algunos autores vascongados, y no es menos ridículo
el que se hayan algunos burlado de tal intento, diciendo que ese era un
lenguaje artificial. Tan artificial es, ciertamente, como el del tecnicismo
alemán y como el del tecnicismo griego. El griego, el alemán, el vascuence,
dan de sí para formar ese lenguaje, y claro está que siempre
será artificial, digo parto de algunos particulares eruditos, puesto que
las ideas que expresa nunca pueden ser propiedad común de la multitud.


Pero ni el individualismo germánico, ni el empeño de algunos
euscarófilos lograrán hacer viables y duraderos esos lenguajes artificiales.
El único que tendrá porvenir será el helénico, porque es hijo de
toda una civilización que conquista el mundo y que en sus tendencias
transformadoras lleva camino de volver de arriba abajo todas las
ideas, artefactos é instituciones, por manera que, á pesar de ser artificial
en su punto de arranque, es un lenguaje que se irá haciendo natural
por ser indispensable vehículo de la cultura, que penetra cada vez
más hasta las más hondas capas sociales.







Ni hay que temer que, en llegando al pueblo ese lenguaje, habrá
de mudar fonéticamente en cada nación, desmembrándose en infinidad
de idiomas, conforme al color fonético de los idiomas peculiares de
cada una de ellas, que es lo que sucedió con el latín en las diversas
regiones de la Romanía, y lo que sucedería con cualquier lengua universal
de esas artificiales, que hoy se fabrican cinco ó seis al año.
Las comunicaciones han de ser cada vez mayores. Los pueblos tienden
á unificarse en sus costumbres é ideas y á unirse políticamente en
grandes nacionalidades, que el día de mañana tal vez sean tres ó cuatro
en toda Europa, y se hayan de llamar la nación latina, la nación
germánica, la nación eslava. La ciencia, el arte, la industria, el comercio,
estarán todavía más unidos, y siendo precisamente propiedad
de ellos ese lenguaje, es más difícil que se disuelva, desmembrándose,
con lo que se perdería el propósito final de la unidad lingüística. Estas
mismas instituciones, fundamento de tal lenguaje, tienen por instrumento
indispensable la escritura, que contiene la evolución del habla.


La civilización, en una palabra, será única para todos los pueblos,
y la escritura y las comunicaciones servirán de archivo perenne conservador
del instrumento de esa única civilización, que será el lenguaje
helénico-científico.


Ni es necesario, ni siquiera conveniente, el que de todo punto desaparezcan
las hablas populares y con ellas las literaturas de las razas.
Con ellas puede convivir hermanadamente una lengua científica, artística,
comercial y, hasta cierto punto, popular y literaria, que sea patrimonio
común de todos los pueblos. Pero del porvenir sólo puede hablarse
por conjeturas, y adivinando por las señales que deja traslucir el
estudio de las tendencias históricas de la sociedad y de la civilización.



18. Nacimiento de la literatura popular.—No menos que
en el lenguaje, entre el popular y erudito, hay que asentar esta
distinción capital en la literatura. Son dos corrientes que corren
paralelas: todo idioma que no se escribe tiene su literatura popular,
que es tan necesaria consecuencia de la fantasía y del
entendimiento de un pueblo como lo es el uso del adorno y de
la música, que en ningún pueblo faltan, por salvaje que sea. Hablárase
la lengua que se hablara en España, siempre el pueblo
tuvo su propia literatura no escrita, que llamamos popular. Desde
que se habló romance hubo, pues, literatura popular castellana,
que constaba, como siempre ha constado, de refranes, que pertenecen
más bien al género didáctico y son frases particulares
que envuelven algún principio doctrinal; de cantares ó coplas,
que más bien pertenecen al género lírico, y de narraciones algo
más largas, al modo de los romances, que pertenecen al género
narrativo, épico y más ó menos dramático. Estos géneros cultiva
hoy el pueblo de por sí y los cultivó siempre en España. Aventajan
en universalidad y profundidad á las obras literarias eruditas,
cuanto al habla erudita aventaja el habla popular, por ser lo
popular más nacional, mejor dicho, lo único nacional y digamos
personal de la nación, y valer tanto más cualquiera obra de
arte cuanto más de personal tiene. La raíz de ello está en lo
natural é inconsciente y como nacido de lo más hondo del alma
de toda la sociedad, y esto en la literatura no menos que en el
idioma. En cambio, las obras eruditas son más reflexivas y
más individuales y en gran parte producto de la imitación de
las obras extrañas de otros pueblos, por consiguiente, menos
personales y menos nacionales. Por eso, el criterio estético moderno
se gobierna por el principio del ser las obras más ó menos
nacionales, populares y personales. Lo más popular es lo más
nacional; pero lo más personal en un autor dado es lo más nacional
y popular igualmente, porque la raíz más honda de la
personalidad de un individuo es la que arranca del alma común
del pueblo y nación donde nació. Así, el Quijote es obra personalísima
de Cervantes, y lo es mucho más que el Persiles, porque
es, á la vez, más española en el pensamiento y en el lenguaje.
La personalidad, en vez de desviarse de la nacionalidad,
tira á ella, como á su propio centro, y lo más personal es lo que
con la nacionalidad se confunde.


La nota característica de la literatura popular española es
el realismo, quiero decir, el aferrarse á la realidad de la vida y
de los hechos, huyendo de todo ensueño, quimera, símbolo y
abstracción metafísica. Lo cual no empece para que el empleo
de la metáfora no sea tan propio de la literatura como lo es
del idioma castellano; antes bien, llega al derroche y adonde
no llegó lengua ni literatura alguna. Pero esto mismo confirma
lo dicho, en vez de debilitarlo, porque la metáfora hace que los
pensamientos más abstractos se aferren á la realidad, pintándolos,
no con otro color que la pura materia real, con hechos
reales, que se ven, se tocan, se huelen y suenan. Por ser realista
es, además, ética, moral, esto es, mira siempre á la práctica
del vivir, como nuestra filosofía, realista y ética, que no se
desvaha en metafísicas y sistemas idealistas á la griega ó á la
alemana.








19. El cotejo del saber popular, encerrado en refranes, cantares,
romances y gestas, comparado con el de los eruditos y sabios particulares,
lo ha hecho como nadie Joaquín Costa en la Poesía popular española
(Madrid, 1888). El saber, especificado por los artistas del pueblo, es
más objetivo, porque también es más impersonal, y, como consecuencia,
más homogéneo, más uno y, en el fondo, más verdadero; el saber
de los científicos (hablamos de la ciencia de las escuelas) sufre más
la presión y el influjo de la individualidad; revela, por punto general,
menos discreción y prudencia; es más propenso á declinar en quimérico
y abstracto y á tomar por imágenes verdaderas de los objetos
cognoscibles engañosos espejismos de la fantasía; se muestra más
perplejo é inseguro en las conclusiones y más fecundo en fórmulas
doctrinales sobre un mismo problema, por lo mismo que difiere más de
la realidad. Que si, ciertamente, la verdad es una sola, los aspectos relativos,
falsos ó parciales de la verdad son infinitos. Así, en el saber
del sentido común, no se conciben los sistemas, al paso que sería difícil
concebir sin ellos el desenvolvimiento histórico de la ciencia.


En segundo lugar, el saber popular, si es más uno en el fondo, es
más inorgánico en la forma, y su oposición al de los científicos nace de
ser éste en la forma uno, y vario é inorgánico en la esencia. La unidad
visible es dote de la teoría; la invisible, del sentido común. En aquélla
la aparente unidad no tiene otra existencia que la puramente exterior,
no es eco ni reflejo de la interior real, porque en el interior no hay sino
variedad y oposición insoluble; en el sentido común, al contrario, la
unidad es sólo de cosa, vive replegada en la substancia, no se revela al
exterior, es unidad amorfa. Podría compararse el saber de los teóricos
á aquellas armonías fantásticas y puramente subjetivas que creen escuchar
los enfermos de ciertas dolencias, y que son efecto de una perturbación
de sus facultades psíquicas. Mientras que el Refranero, por
ejemplo, semeja tumultuoso clamor de voces discordantes, siendo en
realidad acordada sinfonía de infinitos armoniosos acentos y ecos en
que toma parte toda la humanidad; mas para percibirla es menester
apoderarse antes de la clave, replegarse en lo íntimo de la conciencia
y abstraerse de algunos ruidos extraños que no alcanzan á turbar aquel
divino concierto: es preciso saber escuchar.


En tercer lugar, el individuo falla en su saber por sobra de teoría
y falta de práctica, y así, el varón más sabio es de hecho el más experimentado.
Pero ¿qué es para la experiencia la cortedad de la vida
de un hombre, si la comparamos con la suma de las vidas de cuantos
constituyen el pueblo, y esto durante una y otra generación? El saber
popular es como el sedimento de la experiencia de los siglos, es lo más
aquilatado que pudo pasar por la criba de millones de hombres, de
suerte que sólo lo que todos aceptaron como bueno y verdadero, lo
más apurado, el epifonema de todos los desengaños de las gentes, es lo
que entra á formar parte del tesoro del saber común. El saber individual
no puede menos de llevar mucha liga, que sólo la experiencia, á la
larga, iría desechando.


Finalmente, la sabiduría del saber popular en refranes, canciones,
romances, se expresa en lenguaje figurado, mientras que en la ciencia
teórica la expresión es directa, lógica; explica lo invisible por lo visible,
habla á la imaginación, no conoce el lenguaje abstracto ni el análisis
en que se declara la ciencia de los sabios; sus silogismos son
vivientes encarnaciones estéticas, sus verdades no se encasillan en
conceptos abstractos, sino que se vierten en hechos vivos, en figuras
sensibles. El refrán es obra de poesía, de intuición; la ciencia es obra de
abstracción, de razonamiento. El refrán dice las verdades pintando
los hechos; la ciencia, abstrayendo fórmulas.


Parecidas cualidades encierra el conocimiento histórico popular,
cotejado con la historia erudita. Toda la literatura sabia puede reducirse
á lo de Horacio: res gestae regumque ducumque et tristia bella.
La Historia de España es la historia de sus reyes, no la de la nación
española de su vida, de su cultura, de sus instituciones. Las narraciones
populares, del Romancero y de las gestas, diríanse una protesta contra
esas Crónicas reales, personificando al pueblo en Bernardo del
Carpio, Fernán González, el Cid, contra la monarquía. No que contra
ella vaya el espíritu popular castellano, antes se muestra amantísimo
de sus reyes; sino que se complace en salir por los fueros del común
y goza con sus triunfos y pena con sus desastres, personificándolo en
caudillos que son otros que sus reyes, retratando así la lucha natural
entre el egoísmo de uno y la sumisión de la muchedumbre. No suelen
ser los reyes los más cantados por la musa popular, sino los personajes,
á veces obscuros, que simbolizan los ideales del pueblo ó sus penas y
sentimientos. Lo que es esencial al cantor é historiador erudito es secundario
á la musa popular, y, al revés, le es á ella esencial lo que deja
en la sombra el escritor erudito.


La verdad histórica en las narraciones populares, tamizadas por
los siglos, es mayor en el fondo, siquiera lo sea menos en los accesorios:
el espíritu es más independiente, la palabra más ingenua, los
juicios más desinteresados é imparciales, porque el pueblo, al través
de los tiempos, por ser impersonal, ni adula ni teme, ni se inclina á
una ú otra bandería más que á la parte donde le lleva el peso del saber
popular encerrado en sus refranes, de la moral eterna encerrada en el
sentido común. Si fuera parcial, una parte del pueblo no aceptaría la
narración, y así ha de quedar apurada por el parecer de todos antes
de llegar á ser popular. Además, la narración del erudito queda á
veces sacrificada al arte, á un buen dicho, á un rasgo elegante, á una
frase, al afeite exterior, al golpe y efecto que desea producir en el
público; la popular carece de toda afectación y propósito técnico, es
natural, y su arte consiste en no tenerlo sino inconscientemente.


La musa popular castellana se distingue, además, de la de otros
pueblos por no hacer intervenir lo maravilloso más que en una justa medida.
Cree en apariciones de Santiago y de otros bienaventurados y
en milagros, pero mucho menos que los autores del mester de clerezia,
y todo ello puede reducirse al providencialismo, que el pueblo español
reconoce; pero no adolece del carácter quimérico y fantástico que
saca de la realidad á la épica arábiga, francesa ó germánica, donde
hormiguean tantos entes de razón, filtros, talismanes, varillas encantadoras,
hadas, jayanes, enanos, nigrománticos, magas, encantamientos.
Solos algunos agüeros, restos latinos, quedan en la poesía popular
castellana como en el pueblo, y aun en esto, los demás pueblos
europeos, y hoy mismo las clases elevadas de fuera de España, son
infinitamente más supersticiosas. El simbolismo que personifica vicios,
virtudes, doctrinas, no es del genio popular castellano, sino sólo de
los eruditos, que lo mamaron en Italia. Lo más propio de la narración
popular es el predominio de lo concreto sobre lo abstracto, el pormenor
ahoga á la idea del hecho, lo individual á lo general. El árido
cronicón escueto es el comienzo de la narración erudita; la escena
pintoresca, el germen de la narración popular; las vastas síntesis
descuellan en aquélla, en ésta los hechos particulares. El pueblo no
es generalizador, porque es más poeta; no ama los abstractos conceptos,
sino los cuadros vivos; no labra sus obras con el seco razonamiento
que abstrae fórmulas científicas, sino con la jugosa visión y la
fantasía pintadora de rasgos particulares. Y con todo, en lo hondo de
esas visiones particulares hállase con mayor brío y con toda la fuerza
de la realidad la doctrina abstracta y el conjunto de hilos que traman
la doctrina científica, la cual, por presentarnos el erudito de un golpe,
sacada de los quicios vivos de la realidad, pierde su fuerza, no se imprime
tanto en el lector y se olvida fácilmente; es una doctrina ahilada y
enclenque, menos fecunda, por lo mismo, en hechos y en la práctica
de la vida, mientras que la doctrina desleída en hechos de la narración
popular, clavándose más hondo, acicatea continuamente á las grandes
y virtuosas acciones. Así resulta que el arte erudito, al parecer más
filosófico, es de hecho menos filosófico que el arte popular.



20. En punto á gustos y criterios estéticos, sabido es que necedad
es escribir. Hombres hay nacidos para todo lo artificial, convencional,
afectado, en suma, para gustar de la mentira; otros aborrecen cuanto
empañe la naturalidad. Los primeros jamás sabrán apreciar el arte
popular. Y el mejor encomio que del arte popular puede hacerse es
que jamás traspasa las lindes de la naturalidad; la afectación es su
mayor contraria. En cambio, el arte erudito, de letrados, de cultos,
está tan á dos pasos de la afectación, que en ella bastardea siempre en
las épocas de decadencia, y aun en las de mayor esplendor son contadas
las obras eruditas que por alguna afectación no se vean mancilladas.
Ahora bien, la naturalidad es la primera virtud del arte, y el
peor vicio la afectación.


La lucha entre el gusto popular ó natural y el afectado ó erudito,
que, por lo dicho, bien pueden aparearse ambas tendencias con la
virtud y vicio más comunes, se da hasta en los grandes ingenios, arrastrados
por su elevado criterio á buscar lo popular, y refrenados por la
vanidad, que les hace temer no sean contados entre la gente no leída.
La hallamos en Lope de Vega, mayormente en su Arte nuevo de hacer
comedias. "En Lope hay dos hombres, escribe M. Pelayo (Ideas estét.,
t. II, vol. II, pág. 446), el gran poeta español y popular, y el poeta
artístico, educado, como todos sus contemporáneos, con la tradición
latina é italiana. Estas dos mitades de su ser se armonizan cuando pueden,
pero generalmente andan discordes, y, según las ocasiones, triunfa
la una ó triunfa la otra. Con su alma de poeta nacional, Lope tiene
conciencia más ó menos clara de la grandeza de su obra... Pero al mismo
tiempo se acuerda de que le enseñaron, cuando muchacho, ciertos
libros llamados Poéticas, en los cuales, con autoridades mejor ó peor
entendidas del Estagirita y del Venusino, se reprobaban la mezcla de
lo trágico y lo cómico y el abandono de las unidades. De aquí contradicción
y aflicción en su espíritu... Sobre el mismo que en la práctica
audazmente rompe las cadenas de la antigua estética, suelen pesar
enormemente el prestigio y la reverencia de mil trivialidades de
gramáticos y retóricos...: unas veces hacía gala de menospreciar su
teatro, declarando que "las comedias eran flores del campo de su vega
que sin cultura nacían"; pero que "él tenía ingenio y letras para más,
como lo mostraban los libros suyos, que corrían por Italia y Francia",
es decir, sus obras líricas y épicas, lo que la posteridad estima menos".
Como si el arte del pueblo y el de los sobresalientes ingenios necesitase
esa cultura erudita, y como si el ingenio hiciese falta para la
erudición á quien basta el trabajo y un mediano talento. "Otras veces,
por el contrario, anunciaba el advenimiento de una poética invisible,
que se ha de sacar ahora de los libros vulgares. Pero llegado á formular
esta Poética, avergonzábase de aparecer como un ignorante y un bárbaro
ante los italianos ó ante los cultísimos ingenios que componían
la Academia Matritense..., y llama bárbaro de mil modos al pueblo
que, teniendo razón contra él, se obstinaba en aplaudirle, y se llama
bárbaro á sí mismo, y hace como que se ruboriza de sus triunfos por
contemplación á los doctos "refinados y discretos", y se disculpa con
la dura ley de la necesidad, como si hubiese prostituido el arte á los
caprichos del vulgo; y hace alardes pedantescos de tener en la uña la
poética de Aristóteles y sus comentadores".


Del mezclar lo trágico con lo cómico dice que "aunque resulte un
minotauro",





"Buen ejemplo nos da Naturaleza,

Que por tal variedad tiene belleza".






Lo que es belleza en el universo es, pues, monstruoso para los eruditos.
Es la eterna antinomia entre la naturaleza, inconscientemente
sabia, y la docta y presuntuosa reflexión humana.


Algunos piensan que en España no hubo Renacimiento, porque así
se desviaron nuestros ingenios de la pauta italiana y aun latina, como
Lope en el teatro y Velázquez en la pintura al romper con Pacheco y
la escuela clásica. Si á imitar lo extraño se hubiesen ceñido, ¿qué linaje
de renacimiento fuera? Renacimiento de aprendices. Los españoles
se apropiaron las ideas del Renacimiento, y, conforme á su verdadero
espíritu, se lanzaron por sí á no esperadas aventuras, poniendo su
propio y nacional sello al Renacimiento español.






"Con los versos extranjeros,

En que Laso y Boscán fueron primeros,

Perdimos la agudeza, gracia y gala,

Tan propia de españoles...

Y así ninguno lo que imita iguala,

Y son en sus escritos inferiores,

Pues ninguno en el método extranjero

Puso su ingenio en el lugar primero".






Así Lope, en La Filomena (parte segunda). Y no le dejemos sin
que nos diga lo que sentía del popular romance (pról. á las Rimas):
"Algunos quieren que los romances sean cartilla de los poetas; yo no
lo siento así; antes bien los hallo capaces, no sólo de exprimir y declarar
cualquier concepto con fácil dulzura, pero de proseguir toda grave
acción de numeroso poema. Y soy tan de veras español en esto, que
por ser en nuestro idioma natural este género, no me puedo persuadir
que no sea digno de toda mi estimación". Y al escribir La Dorotea recomienda
la prosa para el drama realista, "porque siendo la Dorotea
tan cierta imitación de la verdad, le pareció que no lo sería hablando
las personas en verso, como las demás que ha escrito... Si algún defecto
hubiese en el arte..., sea la disculpa la verdad, que más quiso el
Poeta seguirla que estrecharse á las impertinentes reglas de la fábula".



21. No se distingue lo popular de lo erudito en que lo popular sea
producto inmediato de todo el pueblo y lo erudito de un solo individuo,
puesto que siempre es un individuo el autor inmediato de cualquier
obra popular. "La distinción nace de que la recíproca no es verdadera,
diremos con Costa (pág. 136): el artista no siempre especifica
ni declara en sus creaciones el sentimiento artístico de la colectividad
de que forma parte: no es siempre intérprete fiel de su pueblo; sus
obras no encuentran eco siempre en el alma de éste ni hablan el lenguaje
de la universalidad": tal es el artista erudito. Por el contrario, lo
popular es obra de un individuo, pero como ministro é intérprete del
pueblo todo y su obra á veces la va perfeccionando ó amoldando el
pueblo, limando lo que no es enteramente conforme á su espíritu, lo
que el individuo le pudo poner de subjetivo y no popular.


Entre lo enteramente popular y lo enteramente erudito caben muchos
grados: obras hay populares que tienen dejos eruditos, y el pueblo,
con el tiempo, se los va quitando; obras eruditas que tienen mucho ó
poco de populares, y el pueblo gusta, más ó menos, en consecuencia, de
ellas; obras eruditas puramente, que para el pueblo son letra muerta.
Así se comprende que haya obras hechas por eruditos, que el pueblo
se apropia tarde ó temprano, por ser populares en lo principal y costarle
más ó menos tiempo al pueblo el quitarle lo que no le es á él acomodado.
Artistas populares son los que Carlyle llamó héroes, los intérpretes
que con su levantado ingenio individual fueron voz de las
aspiraciones más ó menos conscientes del pueblo, hombres que, sintiendo
lo que todos, vieron y supieron expresar lo que ninguno otro pudo.
Otras veces son varias las voces, todas débiles, pero una entre ellas,
la más popular y expresiva de las populares necesidades vence, y otros
intérpretes populares van después robusteciéndola, como acaece con
las costumbres que se van convirtiendo en leyes; el código es popular;
pero en cuanto salió, por mano de un individuo, de las costumbres populares,
que ya de hecho eran leyes por el uso recibido. Un individuo
es el que supo expresar en forma lapidaria lo que todo el mundo
sentía y no acertaba con su propia expresión. Así nace el refrán, el
cantar, el romance, el poema popular. El pueblo lo desbasta de lo que
no dice con su manera de sentir, de lo que el individuo puso en él de
subjetivo y no común ni popular; el nombre mismo del autor se olvida
al hacerse en cierta manera obra de todos la que comenzó siendo obra
de uno: "Ea quoque quae vulgo recepta sunt, hoc ipso quod incertum
auctorem habent, velut omnium fiunt". (Quintil., Inst., 5, 11). El autor
individual sacrifica su fama por el mismo hecho de ser enteramente
popular; y si no queriendo sacrificarla pone en su obra más elementos
subjetivos, antipopulares, correrá su nombre entre los eruditos, pero
su obra no será apreciada más que por el escaso número de ellos. Así
nacieron las llamadas rapsodias griegas ó retazos, en las que, como
Wolf dijo, "la Grecia se cantó á sí misma", hasta que en tiempo de los
Pisistrátidas, juntos todos los pedazos por algunos eruditos de Atenas,
salieron en su forma corriente la Ilíada y la Odisea. No hubo, acaso,
tal Homero ó autor único; los homeros fueron los ciegos rapsodas,
que cantaban los trozos y los iban aumentando ó mejorando y añadiendo
otros nuevos á los ya conocidos. Muchos de aquellos retazos desaparecían;
los mejores, aprobados por el pueblo y hechos así populares,
duraron y fueron merecedores de formar la epopeya griega ú homérica.
"Toda obra literaria, dice Costa (pág. 155), es de creación individual:
erudita, cuando, por razón de su contenido, es subjetiva ó extemporánea,
hija de la pura individualidad del artista, cuando no
reconoce por base los materiales fragmentarios ofrecidos por la tradición
ni ha bebido su inspiración en el arsenal de los recuerdos vivos
y de las creencias y aspiraciones ideales de la sociedad, cuando la
sociedad no ha sido consultada ni atendida; popular, en el caso contrario,
cuando el poeta se ha hecho nación, raza, humanidad, desprendiéndose
de todo elemento egoísta y particular, empapándose del sentido
universal histórico é informándolo en un cuerpo esplendoroso,
cuando el pueblo se reconoce objetivado en la obra, la acoge y la sanciona
con la aprobación y se la transubstancia, haciéndola carne de su
carne y hueso de sus huesos. En lo cual no difiere un ápice el refrán
ó el romance del poema cíclico ó de la epopeya: la diferencia es meramente
cuantitativa". La colaboración popular va perfeccionando la
obra. El primer romance ó gesta cuenta el hecho escueto, prosaico;
pero en alas de la musa popular, al pasar de boca en boca, de generación
en generación, va tomando por una parte más color y brío en los
pormenores, como lo toman las noticias, y como ellas, va, por otra
parte, idealizándose y agrandándose y agigantándose, haciéndose hasta
maravilloso y sobrehumano el personaje. Así nacieron, por evolución,
los héroes, y tan héroes son el Cid y Bernardo del Carpio en España,
como Aquiles y Ulises en Grecia. Alrededor de esos héroes va creando
cada región los suyos, de donde nacen los poemas cíclicos y los ciclos
de gestas y romances, todos eslabonados en torno de una empresa
como Troya ó la Reconquista ó de algunos héroes más sobresalientes.
"Quem conta hum conto, sempre lhe accrescenta hum ponto", dice
el refrán portugués. Ni las leyendas anteislámicas de Antara salieron
desgajadas de un poema único, ni las rapsodias helénicas, ni los romances
castellanos de una gesta; antes los retazos fueron cosiéndose
hasta formar poemas, gestas y leyendas, y la síntesis siempre fué
posterior al análisis. Así es anterior el refrán al cantar, el cantar al
romance, el romance al poema, sin que al nacer cada uno de estos
géneros perezca el anterior, sino que convive con él y le da siempre
nueva savia y acrecentamiento.


Un cantar, copla, quintilla, seguidilla, no es más que el mismo dicho
apodíctico en que consiste el refrán; pero parafraseado, ensanchado,
dispuesto para el canto, y así en todo cantar se encierra, tácita ó expresamente,
un refrán, y todo refrán puede desdoblarse en un cantar.
Refranes se han llamado á los estribillos de las canciones, que lo glosan
y nada más: "Fecieronle (á D. Jaime I) un cantar, de que non
me acuerdo sinon del refrán: Rey bello que Deos confonda, | tres son
esta con a de Malonda", escribe D. Juan Manuel. Los Proverbios de
Santillana son refranes glosados. "Mi madre me lo predica | y yo la
digo: | Predicar en desierto | sermón perdido." "En la isla de León |
se pesca con hilo y caña: | por la boca muere el pez; | cuenta con lo
que se habla".


Un romance no es más que una canción desarrollada en sus pormenores,
ó varias canciones zurcidas, explicativas del mismo hecho. Por
eso se llamaron Cantares las gestas ó narraciones largas, y Coplas
las composiciones largas, como las de ¡Ay, panadera!, ó las del Provincial.
Cantares glosados, ampliados, los hay á montones. El cantarcillo
"Sí, ¡ganada es Antequera! | ¡Ojalá Granada fuera!", dió
nacimiento al romance: "¡Sí! me levantara un día...". Otras veces
sale de un golpe el romance entero, y es lo ordinario; pero no es más
que un cantar que necesita muchos versos para exponerse todo el
hecho.


La gesta ó poema sale de los retazos ó rapsodias cuando un poeta
junta en un todo lo que se cantaba esparcido acerca de un mismo asunto.
Tal dice hoy la filología que pasó con los poemas homéricos, y tal
debemos concluir que sucedió con muchas gestas. ¿Quién duda si no,
que antes de componerse el Mio Cid se cantaron trozos sueltos sobre
cada uno de los hechos que esta gesta abarca? Los trozos poéticos
que entraron en las Crónicas creyeron Menéndez Pidal y Menéndez
Pelayo que lo son de gestas largas; ¿y por qué no de retazos, de pedazos,
que aún no llegaron á coserse ó á fundirse en una gesta ó
poema? Nadie ha probado hubiese tales poemas. Sólo se sabe por las
Crónicas que hubo retazos, pues retazos y no poemas entraron en
ellas. Hubo, pues, rapsodias, romances, digamos, y nada más; y de ellos
sólo llegaron á cuajar algunos poemas ó gestas: el de Fernán González
y los dos del Cid. Los romances viejos de los siglos xv y xvi son
tan rapsodias como las que entraron en las Crónicas. En qué se diferenciaran
de las rapsodias ó romances más antiguos de las Crónicas
y de las que cuajaron en poemas ó gestas largas es otra cuestión;
pero los romances viejos son sucesores de los más antiguos que debemos
de suponer y que sin suposición hallamos diluidos en la prosa de
las Crónicas: quiero decir que, en sustancia, es el mismo género, aunque
pudieran diferenciarse accidentalmente, á la manera que de los
romances viejos se diferenciaron los posteriores eruditos y los mismos
populares, que el pueblo sigue cantando.


Todos los días asistimos á la creación de romances: los vemos
componer á propósito de un crimen, de una desgracia privada ó pública,
de un acontecimiento glorioso. No eran los hombres antaño diferentes
de los de hogaño: así hacían romances en el siglo xv y los
hacían en el siglo xii y los hicieron antes. Cuando el acontecimiento
ó el héroe daban de sí por la variedad de hechos, se hacían otros
tantos, contándolos. Llegaba un ingenio sobresaliente, y, juntando los
asuntos de todos los pertenecientes á un acaecimiento ó héroe, y aun
recosiendo los romances sueltos, fraguaba una gesta ó un poema. Eso
se ha hecho siempre y en todas partes, y no vamos á creer que en
España solamente se hiciera lo contrario, que primero hubo gestas
ó poemas y luego trozos ó romances de ellos descosidos. Los romances
del siglo xv aguardaban un ingenio que con ellos forjase un poema, ó
varios ingenios que recogiesen en un poema los romances de cada ciclo.
No nacieron tales ingenios épicos, porque los tiempos mejores de
la épica habían pasado. Pero hubo ingenios dramáticos que con ellos
hicieron dramas, que no es otro el drama que la épica de tiempos más
cultos, como se ve en Grecia y en todas partes. ¿Qué otra cosa hicieron
Juan de la Cueva, Matos Fragoso y Lope de Vega con los romances
de los Infantes de Lara, al componer sus dramas? La mitad
del teatro de Lope, ¿no está formada sobre leyendas más ó menos
cantadas antes de él? Por eso fué Lope popular, como lo fué Esquilo
y lo fueron sus sucesores, por poner en escena las antiguas rapsodias y
leyendas griegas. Las mocedades del Cid, de Guillén de Castro, son
los romances dramatizados. Y esto mismo puede decirse de todo
el teatro español popular, á diferencia del erudito, que se entretenía
en repetir asuntos mitológicos ó extranjeros, que desconocía el
pueblo.


Entender que la primera manifestación artística de Grecia fueron
los poemas homéricos, y la primera española fueron las gestas de
Mio Cid y las que sueñan algunos diluidas en las Crónicas, equivaldría
á proclamar las Doce Tablas ó el Digesto como primera manifestación
en Roma del derecho. Sostener, como Damas-Hinard, que los
primeros monumentos de la poesía popular española fueron poemas
hechos y derechos, y que, efecto de su descomposición posterior, nacieron
los romances, es desconocer el proceso de las obras sociales é individuales,
que es enteramente el inverso. Y eso han sostenido M. Pidal
y M. Pelayo. Todo cantar es breve por tener que acompañarle la música:
el poema ó la gesta es refundición de muchos cantares: "Arma
virunque cano", "Canto l'arme pietose", "Eu canto o peito ilustre
Lusitano".


Ahora bien, la primitiva poesía es siempre cantada, y á ello alude
todo el tecnicismo poético. Luego los cantares cortos fueron antes que
los largos ó poemas. "Los primeros principios de los versos menores en
España, dijo el P. Sarmiento (Memor. p. hist. poes., § 404-405) habrán
sido los adagios ó proverbios, y los versos mayores se compondrán
de los menores... No se podrá oponer que el refrán, que se comprende
en un metro, tuvo origen en el metro de los poetas, antes bien
se podría decir que los poetas hicieron ó formaron tal y tal metro, á
imitación de los adagios". "El proverbio se trasformó en canto"
(Wolf, citado por Milá, Poesía heroico-pop., pág. 49). Los refranes
son tan viejos como los idiomas, aunque su expresión vaya modernizándose
al mismo paso que éstos. Los himnos ó cantos cortos, esto es,
las canciones, son las más primitivas manifestaciones literarias en
todos los pueblos; pocos son los que llegan á tener poemas y dramas,
y siempre son posterior perfeccionamiento y síntesis de las canciones,
después de desarrolladas en rapsodias ó, digamos, romances. Como
ejemplo práctico de esta evolución de la poesía trae acertadamente
Costa (pág. 213) el refrán: "Entrarásle por la manga, saldrá por el
cabezón", y la leyenda en romances y en drama y en poema, que lo
es el Moro expósito, y el de los Infantes de Lara. Su gesta, que M. Pidal
ha visto en las Crónicas, yo no la percibo; sólo veo trozos, rapsodias,
romances, en suma. La gesta, ó poema, ó drama, salió mucho
después bajo la pluma de Lope y de Saavedra.



22. La primera y más sencilla manifestación del arte popular es
el refrán, que pudiera clasificarse como poesía épico-didáctica; pero
que abraza todos los géneros y es como el germen de todos ellos. Ni
el único fin de los refranes es la enseñanza, ni es hacer una obra bella;
en los refranes, como en toda obra popular, se barajan tan hondamente
el fondo y la forma, que hacen un todo, inconscientemente
nacido del pueblo: así pertenecen tanto á la filosofía como á la literatura,
mezclando utile dulce. Si en su forma no hubiera brotado bello
el modo de expresar el pensamiento, no hubiera corrido como refrán,
pues cabalmente se repite y corre como tal el pensamiento que ha hallado
su bien entallada expresión; y una expresión, por bella que parezca,
no corre como refrán si no entraña un pensamiento digno de
retenerse por su provecho común. Como los pensamientos de esta
laya abarcan todas las disciplinas y la vida entera, así el campo de las
ideas donde brotan refranes es inmenso y abarca todo linaje de doctrinas.
Igualmente en la forma artística, ya cuanto al estilo y figura
retórica de la expresión, ya cuanto al metro y ritmo, la variedad es
infinita, y no nace cada refrán vaciado en determinada encella, aunque
siempre suena á manera de verso, de un metro ú otro, no pensado de
antemano, y con una expresión, metáfora ó comparación, que parece
venirle como nacida. Sólo cuando fondo, forma y sonido se ajustan
entre sí acabadamente y que, andando de boca en boca, nadie da en lo
que pudiera mejorarlo, es tenido como refrán y cunde bien asegurada
su inmortalidad. Tan sólo de tiempo en tiempo y muy á la larga, suele
remozarse alguna palabra de él, cuando ya la vieja es tan desusada
y oscura que ha menester nuevo ropaje para lucir entre las gentes.


Al hablar de los refranes no pueden pasarse por alto las palabras
de Mal Lara en el Preámbulo de La Philosophia vulgar, donde se declara
lo espontáneo y natural del saber vulgar y su infalible certeza.
"En los primeros hombres..., al fresco se pintaban las imágenes de
aquella divina sabiduría heredada de aquel retrato de Dios en el hombre,
no sin gran merced dibuxado... Se puede llamar esta sciencia, no
libro esculpido, ni trasladado, sino natural y estampado en memorias
y en ingenios humanos; y, según dize Aristóteles, parescen los Proverbios
ó Refranes ciertas Reliquias de la antigua Philosophia, que
se perdió por las diversas suertes de los hombres, y quedaron aquéllas
como antiguallas... No hay refrán que no sea verdadero, porque lo
que dize todo el pueblo no es de burla, como dize Hesiodo...". Libro
natural llama á los refranes, y añade: "Antes que hubiese filósofos
en Grecia, tenía España fundada la Antigüedad de sus refranes...
¿Qué más probable razón habrá que la que todos dizen y aprueban?
¿Qué más verisímil argumento que el que por tan largos años han
aprobado tantas naciones, tantos pueblos, tantas ciudades y villas, y
lo que todos en común, hasta los que en los campos apacientan ovejas,
saben y dan por bueno...? Es grande maravilla que se acaben los superbos
edificios, las populares ciudades, las bárbaras Pirámides, los
más poderosos reynos, y que la Philosophia Vulgar siempre tenga su
reyno, divido en todas las provincias del mundo... En fin, el refrán
corre por todo el mundo de boca en boca, según moneda que va de
mano en mano gran distancia de leguas, y de allá vuelve con la
misma ligereza por la circunferencia del mundo, dejando impresa la
señal de su doctrina... Son como piedras preciosas salteadas por ropas
de gran precio, que arrebatan los ojos con sus lumbres".


La riqueza de formas que revisten los refranes castellanos es maravillosa
en lo ingenioso y profundo, en lo socarrón y grave, en lo sentido
y sentencioso, en lo chistoso y severo, en lo cortado y
dramático. Cuanto á la métrica, tienen parte el paralelismo, la aliteración,
la acentuación, el número de sílabas y la rima. La rima la busca
el pueblo en los refranes; pero el metro nace como exigido por la
expresión misma espontáneamente. De aquí la grandísima variedad:
4 + 6, 4 + 7, 4 + 8, 5 + 6, 6 + 5, 6 + 7, 7 + 4, 7 + 6, 7 + 9, 8 + 6,
8 + 10, 9 + 4, 9 + 8, 4 + 6 + 4, 5 + 5 + 7, 8 + 8 + 8 + 9, etcétera,
etc. Abundan los pareados de 4 + 4, 5 + 5, 6 + 6, 7 + 7, 8 + 8,
que pueden considerarse como hemistiquios rimados de octosílabo, de
decasílabo, arte mayor, pentámetro y pie de romance. Cuanto al acento,
no siempre se sujetan los refranes á las leyes prosódicas, como en el
verso de once sílabas, el acento en la sexta ó en la cuarta y octava; en
el de diez sílabas, el acento en la tercera y sexta; en el de nueve, en la
octava; en el de ocho, en la séptima y en la primera y tercera ó en la
segunda, quinta y octava, etc. Cuanto á la rima, hay versificación libre,
semi-rima ó concordancia de vocales finales ó rima imperfecta ó
asonante, tanto llana como aguda, rima perfecta ó consonante, aguda
ó llana, aliteración ó congruencia de sonidos en la sílaba radical
de las dos palabras principales que se componen ó contraponen,
aliteración y á la vez asonante ó consonante, consonancia completa
ó de todas las sílabas, ó sea repetición de una misma palabra al
final de los versos y, finalmente, rima interior. Las combinaciones rítmicas
son variadísimas.



23. Tras los refranes vienen las canciones ó cantares, expresión
del lirismo popular, del dolor, de la alegría, del amor con todas sus
consecuencias. Las formas más populares de la canción son la copla ó
redondilla y la seguidilla, entrambas de cuatro versos, aunque posteriormente
la seguidilla tomó los otros tres versos del estribillo. La música
requiere cinco ó seis versos, pero se repite el primero una vez al
principio, ó dos veces: una al principio, y otra al fin. Los cantares son
unas veces circunstanciales, ya por un acontecimiento social, ya por
lo que al que canta le sucede particularmente; otras veces encierran
un pensamiento ó un sentimiento común y trascendental. En el
primer caso, el cantar vive poco, aun los de acontecimientos sociales
suelen olvidarse á las pocas generaciones; en el segundo, pueden llegar
á tener vida tan larga como los refranes, y así corren siglos y siglos,
más ó menos modificados. Si los refraneros tardaron en escribirse,
mucho más tardaron los cancioneros populares, los cuales puede decirse
que comienzan á compilarse en nuestra edad. Los eruditos
apreciaban más las canciones cortesanas y artísticas, y así, ni un cancionero
popular se imprimió en el siglo xvi entre los muchos eruditos
que vieron la luz pública. Todo lo más, hállanse en ellos, y glosados
aparte, cantares sueltos, verdaderamente tradicionales y tan proverbiales
como los mismos refranes. Nuestro pueblo los hace con facilidad
asombrosa é ingenio estupendo. Los improvisan los mozos en sus serenatas
y rondallas tan chispeantes, tan hondos y sentimentales, que
es un duelo no se recogieran en los tiempos pasados, como hoy se va
haciendo en colecciones de las varias provincias, sobresaliendo en esta
parte los cantares baturros ó cantas de Aragón, y los cantares y cantes
andaluces y flamencos. Toda admiración queda aquí sobrepujada por
la realidad. Esta vena fecundísima del pueblo español es de todo punto
imposible que no haya corrido en todo tiempo en esta tierra de cantares
sin fin ni cabo, tan en todo tiempo como las tonadas regionales, que
son antiquísimas, de variadísimas tonalidades en cada tierra: en Galicia,
en Asturias, en la Euscalerría, en Navarra, en Aragón, en Andalucía,
etc., etc. Aires vascongados hay que se salen de las medidas y
compases conocidos, y deben proceder de los íberos. Podemos, pues,
asegurar que desde que se habló castellano hubo cantares populares
en España, y á ellos se alude en los escritos de todos tiempos. Un
pueblo que verdaderamente nada en un mar de sentidísimos cantares
que chorrean ingenio y delicadeza tiene que ser poeta. Grima da pasar
los ojos por los farragosos cancioneros eruditos sin hallar una sola
flor, una flor que huela, que robe las miradas, cuando, al revolver de
la esquina, se oyen, al caer de la noche, por esas calles, á montones,
sin que nadie se bajara durante tantos siglos á recogerlas. El metro
más común en las coplas es el octosílabo, rara vez adulteradas con
algún verso de siete ó nueve sílabas, porque tal es el verso más propio
del castellano, como veremos al hablar del pie de romance, cuyo hemistiquio
es igualmente octosílabo. En cantarcillos ó coplillas se usa
el verso de seis, á veces el de cinco; en las seguidillas, de siete y cinco
alternados. Los eruditos prefirieron en lo antiguo los metros franceses
ó yámbicos, de siete y nueve sílabas; pero presto desaparecieron, quedando
vencedores los metros trocaicos españoles, hoy los únicos que
se cantan, pues si alguna vez se hacen de siete ó nueve, el cantor los
acomoda á la música de los octosílabos por medio de la sinalefa, sinéresis,
apócopes y paragoges: tan contrarios son á la métrica castellana.
La rima de los cantares es de dos, tres, cuatro y hasta ocho versos,
todas las combinaciones de los refranes, pareados, monorrimos, rimas
alternas, encadenadas, etc. En los de cuatro versos, la más frecuente
combinación es abcb, asonante ó consonante: rara es abba, y más todavía
aabb; las seguidillas, abcbede.



24. De los pueblos europeos sólo el pueblo griego tuvo un arte y
una literatura enteramente nacional, popular, castiza, por eso fué grande
y sin par el arte y la literatura de la Grecia. El arte y la literatura
son como las plantas, que no pueden vivir sino arraigando en la tierra,
y no medran y se desenvuelven bien sino en la tierra suya propia;
en trasplantándose á otras tierras de diferente calidad, condiciones,
clima, bastardean. Verdad es que se dan plantas lozanísimas en otras
tierras de las que fueron originarias, pero es porque en el mundo hay
lugares y tierras de condiciones muy parecidas y apropiadas para cada
planta. La nación es la tierra del arte y de la literatura, y no hay dos
naciones iguales ni casi parecidas, como hay parecidas tierras cuanto
á la aclimatación de las plantas. Por eso, toda arte ó literatura trasplantada
á otra nación bastardea y vive como en terreno impropio.
Tal es el gran principio del arte y de la literatura.


Robusteceráse y quedará aclarado con otra comparación. Toda obra
de arte es tanto mejor cuanto más personal sea, cuanto más individual
y propia de su autor y más distinta de las obras de los demás. Porque
la obra de arte es la expresión del autor que la fragua. Y tanto más
expresiva será de su autor, cuanto más propia suya é individual y más
distinta de los demás autores. El sello de la personalidad de su autor
engrandece las obras del arte. Si todos los hombres supieran expresar
su alma, serían todos los hombres artistas; sonlo los pocos que pueden
hacerlo, y sonlo en tanto que lo pueden hacer: así la obra de arte es
más levantada, más sobresaliente, cuanto el autor pudo poner en ella
más de su alma individual, de su propia persona. Ahora bien, cada
nación, respecto de las demás, es lo que respecto de los demás es cada
individuo: cada nación tiene su alma propia y su personalidad, tanto
más sobresaliente cuanto, ¡oh, paradoja!, cuanto sobresale de las demás,
cuanto menos adocenada y común. El arte, pues, cuanto más nacional
será más expresiva del alma de una nación, y se distinguirá
más del arte de las demás naciones. Tal es la doctrina del casticismo
en el arte, en la literatura y en el idioma, que es la obra artística por
excelencia de cada nación.


Contra ella no valen ni pesan todos los reparos que los innovadores
oponen á los defensores de lo castizo en el habla. Los extranjerismos,
bien se ve, por este principio, que no enriquecen el idioma, antes
lo empobrecen. Porque lo que en el árbol no salga de su propio tronco
y savia, no sólo no le adorna, sino que lo afea y le daña. Colgad de
sus ramas púrpuras y joyas: hasta el más rústico patán os gritará
que quitéis de él esas ricas preseas. Los extranjerismos cuelgan, como
ellas, del idioma; no sirven más que para quitarle el calor vivificante
del sol, para embarazar la respiración pulmonar de sus hojas, para
secarlo y encanijarlo, empobreciéndole la savia y acabándole la vida.
Por cada palabra ó construcción extraña que se mezcle en el idioma,
se olviden, no una, sino muchedumbre de palabras, construcciones y
frases equivalentes, pero idiomáticas y propias. Las voces así perdidas
eran expresivas del alma nacional, llevaban el calor y el color, el
pensar y el sentir de la nación; por ellas se usan las extrañas que
saben, suenan, huelen á extraño, no dicen nada á los oídos nacionales,
porque extraña es su raíz y procedencia, no arraigan en el suelo nacional
y no pueden llevar su savia ni su alma.


Lo que en el idioma, pasa en la literatura y en el arte en general.
No respondiendo al alma nacional, si se traen de allende, la necesidad
obliga á desfigurarlas. La expresión de la personalidad nacional, que
forzosamente ha de manifestarse en sus obras artísticas y literarias,
se ve mezclada con la expresión propia y diferente de la nacionalidad
que ellas traen de fuera consigo, y el forzoso resultado es una mezcla,
que ni es cosa propia ni extraña, sino común. Y expresión común ó
arte común no puede ser arte ni expresión sobresaliente, artística.
Trasplántese á España la arquitectura del Norte, y la necesidad la
transformará en breve plazo. Tráigase la pintura francesa, elegante
y de salón, pero por lo mismo demasiado idealizada, y el artista español,
todo realismo y verdad, hará un pisto ni francés ni español, pero
menos español que francés. ¿Y habrá necio que se atreva á luchar
con otro en expresar el alma del otro, contraria á la suya propia?
El pintor español que quiera vencer á los franceses en pintar á la francesa
es un loco, porque tendrá que inventar lo que los franceses, llevándolo
dentro, no tienen más que manifestarse para conseguirlo.
Loco será el francés que pretenda escribir una historia de pícaros á
la española, porque, no llevando esa española picardía en las venas,
tendrá que ceñirse á imitar las historias picarescas hechas por españoles,
y toda imitación queda por debajo del modelo.


Ahora se verá claramente por qué la literatura latina clásica, imitación
de la griega, trasplante de Grecia, tuvo que ser flor de un día,
entretenimiento de unos cuantos poderosos, que no pudo gozar el pueblo
romano, porque no arraigaba en el alma nacional, ni pudo quedar sino
por debajo de su modelo. ¿Fué expresión del alma romana aquella literatura,
griega en las creencias y en los dioses, en el estilo, en gran
parte de las voces? Ni lo fué, ni, por lo mismo, fué literatura romana,
más que á medias, ni más que á medias literatura griega. Los dioses,
que en Grecia lo eran de veras, fueron monigotes ó nombres de monigotes
en Roma, con los cuales jugueteaban los literatos rebutiendo de
ellos sus versos como de borra helénica, elegante, pero borra al cabo.
Las tragedias de Terencio agradaban á los cultos, porque oían en
latín lo que en griego admiraban; el pueblo dejaba á Terencio y se
iba tras Plauto, no por lo griego, que también tenía, sino por sus gordas
sales romanas y sus romanas sentencias. La filosofía, que en Grecia
había desmenuzado los seres todos, que había escudriñado el alma
humana, perdió los vuelos de sus levantadas elucubraciones, que se las
cortó el romano, práctico hombre de mundo y nada amigo de soñar
científicamente: así patulló por el suelo en Roma, rotas las alas, la
filosofía helénica. La tragedia, expresión ritualista de la religión griega,
vióse convertida, al llegar á Roma, en ejercicios retóricos, lírico-prosopopeicos,
para recitación de los palacios y palmoteo interesado
de algunos señorones. Y en la misma Roma, la elocuencia, fruta verdaderamente
tan romana como la jurisprudencia, una vez quitada la
libertad, terreno propio que la hizo nacer, vióse convertida en retórica
de escuela, y retórica de escuela ha seguido siendo en las naciones
nacidas del Imperio, hasta que volvió á ellas la libertad política.


Las literaturas europeas nacieron nacionales, naturalmente; pero
sólo cuanto á las obras del pueblo; las obras eruditas, que se sobrepusieron
á las populares y las obscurecieron, la que se llama literatura,
rebrotó como retoño de la literatura decaída, retórica y de imitación
helénica, que vivía muriendo en los últimos tiempos del Imperio romano.
Sólo en algunos momentos históricos, en que las nuevas naciones
europeas se sintieron fuertes y poderosas, capaces de romper las
cadenas extrañas y tradicionales, en que se fundieron en una recia
personalidad nacional las clases popular y erudita, se dieron frutos
literarios propios, nacionales, sinceros y de verdadero valer estético,
ó cuando algún ingenio sobresaliente se sintió tan de su pueblo que,
dejándose de erudiciones peregrinas, se levantó como eco de los sentimientos
de su raza. Tal en Italia Dante, que supo interpretar el
alma cristiana medieval; tal en España el cantor de Mio Cid; tal el Arcipreste
de Hita; tal Cervantes en la novela caballeresca; tal Lope
en el teatro. Tal España entera en el siglo xvi, cuando el Renacimiento
para los mejores ingenios sólo sirvió de acicate, que les movió á
buscar dentro de la tradición misma española, en las entrañas mismas
del pueblo, asuntos y lenguaje, el arte entero, que los adocenados no
sabían hallar más que entre las piltrafas desenterradas de la cultura
greco-latina.



25. El realismo y la moral práctica en nuestro idioma, en nuestra
literatura popular y aun en la erudita cuando es verdaderamente nacional,
son notas tan manifiestas como en nuestra filosofía. De ésta lo
ha proclamado claramente Bonilla (Hist. de la Filosofía española,
Madrid, 1908-1911, 2 vols.). Séneca es el dechado de nuestra filosofía
y lo es de la filosofía práctica, física y moral; parece ignorar la metafísica
griega y hasta las elucubraciones abstractas acerca de la teodicea
y de la física. Cierto que esta nota es propia de los romanos
todos y en ella convenimos con ellos los españoles; pero el realismo es
acá harto más pujante y dominador. Acaso la falta de cabeza idealizadora
hizo que Lucano no diese unidad á su obra y le tacharan de haber
sido más historiador que poeta épico, mientras que Virgilio fué
más épico y de historiador no tiene nada; que poeta, fuélo Lucano, no
á la manera de Virgilio ú Homero, sino á la española, pintando lo
real de la manera más viva y realista posible. Lo maravilloso que en su
obra hay se le pegó de la educación helénica; en la literatura popular
castellana no hay nada de maravilloso. Hadas, silfos, enanos, ondinas,
dríadas, gnomos, gigantes, todo eso se queda para griegos y germanos.
Las exageraciones, como las del Roland francés y de los libros caballerescos,
las deificaciones de la mujer á lo caballeresco y provenzal, no
son cosas españolas. Hasta lo caballeresco y lo heroico tratado en los
romances muda de tono y pierde todo el extraño idealismo que trajeron
de fuera. Don Quijote y Sancho entierran con su realidad viva
todos esos sueños. Acaso no haya obra más simbólica é ideal que el
Criticón, de Gracián, una de las más extraordinarias obras del mundo;
con todo, es un simbolismo tan cuajado en seres concretos y vivos,
que la Virtud, la Verdad y todas las demás personificaciones obran
y hablan como personas de carne y hueso, hechos y palabras de eterna
verdad, que vive en los hechos y palabras de todos los mortales. No
hay allí metafisiquerías, maravillas ni músicas celestiales de ninguna
especie: son las ideas platónicas, como si las hubiera hecho bajar á
la tierra y vivir en el mundo. Nuestra mística no sabe desprenderse
de la ascética en sus más levantados arrobos. Nuestra novela es la
realísima picaresca. Nuestra épica, el Romancero y Mio Cid. Nuestra
lírica, la copla popular.






NOTAS:




[1] Memor. para la Hist. de la poesía cast., I, pár. 252.







[2] Puede verse en el núm. 36 del Prólogo al Glosario de Du Cange.







[3] Esp. Sagr., XI, 274.







[4] Merece especial mención el Appendix Probi, donde se corrigen formas
del latín de Cartago del siglo iii (G. Paris).







[5] Hasta el 450 antes de Jesucristo, poco más ó menos, el etrusco, con
su propio alfabeto, fué en Roma la única lengua literaria. (Lepsius, De
Tabul. Eugub., pág. 23).







[6] Introd. à la Chronologie du latin vulgaire.







[7] Hay que hacer hincapié en esta idea por lo mismo que muchos hoy
parecen prescindir de ella. El elemento arcaico del latín vulgar es más considerable
de lo que creen los que se empeñan en convertirlo casi en latín literario
en la época imperial: "was wir als spätlateinisch zu betrachten
gewohnt sind, oft viele Jahrhunderte früher schon in der alten Volkssprache
gelebt hat". (Völfflin, Arch. Lat. Lex., I, 100).







[8] Arch. Lat. Lex., I, 44.







[9] Meyer-Lübke dice que las naciones romanas comienzan el año 600.







[10] Hübner, Monum. ling. iber., Berlín, 1894.







[11] Loth, Les mots latins dans les langues britanniques, Annales de
Brétagne, VI, 561.







[12] El porvenir de la raza blanca, pág. 87.
















ÉPOCA ROMANA

(SIGLOS I-IV)



26. La más añeja noticia que de las letras españolas nos
ha llegado es la que nos dejó escrita Estrabón, autor grave
de la época de Augusto, el cual nos dice que los ribereños del
Betis, llamados turdetanos, de raza española, tenían literatura
y conservaban escritas sus antiguas historias, poesías y leyes,
en verso, había seis mil años, según ellos contaban, siendo los
más sabios de los españoles, y que todos los demás indígenas
también entendían de literatura y no sólo de la del propio idioma,
sino aun de las demás lenguas que en España se hablaban.
Alude, sin duda, á las literaturas romana, griega y fenicia,
que sabemos tenían los extranjeros de estas naciones avecindados
en España y con cuya comunicación muchos españoles
eran bilingües y conocían varias lenguas.


Cicerón, en su oración Pro Archia poeta, menciona los vates
llevados de España á Roma, el año 682, por Metelo Pío, muerto
ya Sertorio, fundador de los estudios romanos en Huesca. Nacidos
aquellos poetas en Córdoba, y discípulos, quizá, de Asclepiades,
sonábale á Cicerón algo toscamente su habla, ó ya
que se resintiera del origen úmbrio de los colonos italiotas de
las orillas del Guadalquivir, ó que le chocase al orador romano
el tonillo provincial que de Córdoba traían. Pero por los autores
consta que los puros españoles tenían sus cantos y danzas nacionales,
que son, sin duda, los precedentes de lo que todavía
se usa en toda España.


Todo ello se confirma con las inscripciones y monedas españolas,
que las había, y se conservan en fenicio, griego, latín y en

los caracteres propios de estos idiomas; pero sobre todo, con
las inscripciones y monedas batidas por las ciudades puramente
españolas, en caracteres nacionales, llamados celtibéricos ó de letras
desconocidas, y en el idioma nacional.





27. Strab., III, i: σοφώτατοι δ' ἐξετάζονται τῶν Ἰβήρων οὗτοι, καὶ γραμματικῇ
χρῶνται, χαὶ τῆς παλαιᾶς μνήμης ἔχουσι τὰ συγγράμματα, καὶ ποιήματα, καὶ νόμους
ἐμμέτρους ἑξακισχιλίων ἐτῶν, ὥς φασι· καὶ οἱ ἄλλοι δ' Ἴβηρες χρῶνται γραμματικῇ, οὐ
μιᾷ ἰδίᾳ· oὐδὲ γὰρ γλώττῃ ἰδίᾳ. Sarmiento, siguiendo á Palmerio, espantado
con la cifra de seis mil años, cree que por ἐτῶν deba leerse ἐπῶν, seis
mil versos. (Memorias para la hist. de la poesía y poét. esp., párrafo
II, n. 46). El ἰδίᾳ alude á la lengua propia, además de la cual los
doctos entre los íberos sabían griego y fenicio, lenguas extrañas de
los colonos, que se les habían venido al olor de las minas y habían
asentado, en las costas sobre todo. "Asclepiades Mirleano, que enseñó
gramática (griega) en la Turdetania y dió á luz una descripción de
las naciones que habitaban la tierra". (Strab., III, IV): καὶ Ἀσκληπιάδης
ὁ Μυρλεανός, ἀνὴρ ἐν τῇ Τουρδιτανιᾷ παιδεύσας τὰ γραμματικὰ καὶ περιήγησιν τινα τῶν
ἐθνῶν ἐκδεδωκὼς τῶν ταύτῃ. Bueno será recordar que en los dos textos la
voz gramática significaba literatura. Cic., De orat.: "In grammaticis poetarum
pertractacio, historiarum cognitio, verborum interpretatio, pronuntiandi
quidam sonus".


Famoso es el texto de Silio por donde sabemos que los españoles
cantaban versos en su lengua y bailaban repiqueteando los broqueles:
"Barbara nunc patriis ululantem carmina linguis, nunc pedis alterno percussa
verbere terra, ad numerum resonans gaudentem plaudere caetras"
(III, 353). Otro tanto dice Diodoro (V, 34). No pueden ser
estos corros y danzas más que las danzas corales de toda España, desde
la danza prima asturiana hasta el aurresku y espatadantza vascongada.
Y Silio, en otra parte: "Ritu iam moris Iberi | carmina pulsata
fundentem barbara caetra". Y á la muerte de Viriato, dice Apiano
(VI, 75) que "armados, le entonaron un himno en su lengua", βαρβαρικῶς;
y Estrabón añade que insultaban los cántabros en verso á los crucificados
(III, IV, 18). Véase, además, Amiano Marcelino (XVI, § 8),
Estrabón (III, I, § 6, χορεύοντες) y Diodoro (V, 34, ὄρχησις κούφη danza
ligera, el arinarin vasco). San Eugenio nos dice que "Cantica vulgus
habet" (Bibl. Patr. tolet., t. I, pág. 66) y los "turpes cantus" fueron
condenados en los Concilios toledanos (XVI, 23).



28. Las inscripciones y monedas celtibéricas puede decirse que todavía
están por descifrar. Después de leer todos los trabajos de Hübner,
en su Monumenta Iberica, queda uno persuadido de que no se ha sacado
nada en limpio. Se menospreció, harto á la ligera, cuanto halló
Erro, y con todo, fué el único que descifró buen golpe de inscripciones
y puso en claro el valor de las principales letras. El desconocimiento
del vascuence, entre los que le han juzgado, tiene la culpa de
todo. Las inscripciones son ibéricas; esto es, vascongadas por la
mayor parte. Los caracteres son, en substancia, los mismos de los
antiguos alfabetos; pero ofrecen formas más primitivas, que pintan
los objetos y las articulaciones de la boca. Pueden verse algunos explicados
en el Tesoro de la lengua castellana. Hoy se cree que los
alfabetos todos del antiguo mundo vienen de los jeroglíficos egipcios,
según pruebas de Rougé y Lenormant; pero hay que distinguir en los
jeroglíficos las pinturas ideológicas y los caracteres realmente alfabéticos
que con ellas andan mezclados, los cuales son los mismos que
los más primitivos y sencillos caracteres celtibéricos. Los mismos se
hallan en la más vieja forma de las inscripciones cuneiformes de
Nínive y Babilonia, en los llamados caracteres hieráticos, antes de
convertirse en caracteres cuneiformes por el empleo del clavo ó cuña
al estamparla en los ladrillos. Los pocos caracteres alfabéticos que hay
en los jeroglíficos egipcios y los pocos hieráticos asirios, de los cuales
salieron después los cuneiformes, convienen con los más sencillos caracteres
celtibéricos. Dificultades tipográficas y, ¿por qué no decirlo?,
la ignorancia y el menosprecio que aquí hay de este linaje de estudios,
me han retraído de publicar una obra, cuyos materiales tengo preparados.
Ahí está vivo el vascuence, sin que nadie lo estudie para ver qué
pueda deberle el castellano, y ahí está el Tesoro de la lengua castellana,
nueve volúmenes, donde cabalmente se estudia esta cuestión importantísima
para conocer los orígenes del castellano y de nuestra historia.
Ni siquiera se dignó citar la obra Menéndez Pelayo, menospreciando
juntamente la teoría de Humboldt, aún hoy mantenida por todos los
sabios, menos por algunos caballeros antivascófilos y antiespañoles. Y
eso que dedicó á las cuestiones ibéricas un tomo entero, el de la refundición
del primero de los Heterodoxos.





29. La literatura latina de la época de Augusto y aun la
de la época de Cicerón puede decirse que más estuvo en manos
de italianos que de ciudadanos romanos; pero luego que las demás
provincias tuvieron abiertas las puertas de la Ciudad, cuando
de enmollecida y por demás helenizada se caía á pedazos la literatura
romana y había muerto con la pérdida de la libertad la
elocuencia, nervio verdaderamente romano de todo aquel arte
literario, vinieron los ingenios españoles, no á corromper lo que
harto corrompido, caído y carcomido estaba, por extranjerizo y
poco nacional, sino á robustecerlo, si menos delicada y elegante
que la helénica, con la sangre bravía y severa de nuestra raza.
Toda la edad de plata pertenece á los españoles. La verdad de
Porcio Latron y Séneca el viejo, la reciura ética de Séneca el
joven, el chillón colorido de Lucano, el realismo de Marcial, no
hubieran sido menor parte para levantar de su postración á la
literatura latina que los empeños que por volverla á los tiempos de
Cicerón y Virgilio puso el gran Quintiliano, si humano medio
hubiera podido darse para hacer revivir lo que se moría por momentos
por no tener arraigo en el pueblo romano, y menos cuando
al pueblo romano, diezmado por las guerras civiles, habían sustituido
gentes venidas de los más lejanos rincones del mundo,
convirtiéndose Roma en una ciudad de todos los pueblos.





30. No puede prescindirse de los autores hispanolatinos en la
historia de la literatura castellana, ya porque el castellano es el mismo
latín evolucionado, ya, sobre todo, por la unidad de espíritu que alienta
á unos y otros autores, salvo la diferencia de religión y política.
Lucano es tan cordobés como Góngora; Marcial, tan aragonés como
los Argensolas y tan español como Baltasar del Alcázar; la gravedad
y el sentido común de Quintiliano es la de nuestra raza, y la de nuestra
raza es la ética y el acerado decir de Séneca. Bonilla, Hist. filos. esp.,
I, pág. 92: "No puede ponerse en duda que los escritores y pensadores
de nuestra Patria, aun dentro de la época romana, tienen cierto aire
de familia". Las inscripciones latinas de España pueden verse recogidas
por Hübner en el tomo II del Corpus inscriptionum latinarum;
las poéticas son delicadísimas, muy sentidas y elegantes, en Bücheler.


En ellas, lo mismo que en los autores hispanolatinos, no parece
para nada el pueblo puramente español; todo es romano. ¿Quiere esto
decir que España entera se había romanizado, no quedando ni huella
del iberismo primitivo? Suponerlo es una verdadera necedad. Sólo
escriben los romanos que habitaban en España y, por excepción, los
nombres de algunos españoles romanizados se hallan en los epitafios;
de la población indígena no se acuerdan los romanos para nada, y,
cierto, los romanos ni el pie habían puesto en algunas regiones españolas.
En este engaño han caído, sin embargo, muchos, que han pretendido
hablar de los puros españoles tomando sus noticias de los escritos
romanos, que sólo á los romanos atañen. ¿Cuándo nos importará lo
enteramente nuestro y prerromano?





31. El primer escritor español conocido es Turranius Gracilis,
natural de Mellaria, en Andalucía, que trató de historia
natural, según Plinio, y suelen ponerle en la primera mitad del
siglo vii de Roma, bastante antes de Cicerón. Ya en tiempo de
este orador hallamos á Balbo, el primer bárbaro que logró
el Consulado, y su sobrino del mismo nombre, el primer bárbaro
que alcanzó el triunfo, así como más tarde fué el español Trajano
el primer bárbaro que llegó á Emperador romano. Consérvanse
entre las Cartas de Cicerón algunas de Balbo (Ad Attic.,
8, 15; 9, 8), y fué de los íntimos de Pompeyo, César y Cicerón.
En la época de Augusto floreció Sextilius Ena, épico cordobés.





32. Plinio, Histor. nat., III, pág. 3: "A vico Mellaria Hispaniae
ad promontorium Africae album, auctore Turriano Gracile iuxta genito".
Se le cita en primer lugar entre las fuentes consultadas para los
libros III, IX y XVIII (Naturae frugum). Véase IX, 5, 11: "Turranius
prodidit expulsam beluam in Gaditano litore". Qué Mellaria sea
ésta, si Béjar de Melena, ó, como quiere Ambrosio de Morales, Béjar de
la miel, no se sabe. Menos probable es sea Fuente Ovejuna, llamada
así por Abejuna, la Mellaria del convento de Córdoba, que también
cita Plinio. Turr-anius parece latinización del éuscaro Iturria, ó fuente,
apellido común, perdida la i- como en Turiasso ó Tarazona, por
Iturriaso, Turduli, Turdetani, de la misma raíz. Lo cual indica que era
de origen español romanizado. L. Cornelius Balbus fué gaditano;
dióle la ciudadanía, por sus servicios militares, Pompeyo el Grande,
según la ley Gellia Cornelia. Defendiósela Cicerón el año 698 de
Roma, ó 56 antes de J. C. Fué de familia distinguida, no sólo por
su nobleza, sino también por los servicios que había prestado á la República
en tiempo de la guerra de Sertorio. Fué honrado y enriquecido
por Pompeyo y César, de quien era capitán de la Artillería é intendente
de su Ejército, cuando Cicerón le defendió; después alcanzó
el Consulado. Su sobrino triunfó de los Garamantas (Cicer., Pro Balbo).
Plinio es el que afirma haber sido españoles los primeros forasteros
que lograron estas honras.


Séneca, Suas., 6, 27: "Sextilius Ena fuit homo ingeniosus magis
quam eruditus, inaequalis poeta et plane quibusdam locis talis quales
esse Cicero (Pro Arch., 10, 26) Cordubenses poetas ait, pingue quiddam
sonantes atque peregrinum. Is hanc ipsam proscriptionem (de
Cicerón) recitaturus in domo Messalae Corvini... in principio hunc
versum... recitavit: defiendus Cicero est, etc."





33. Cayo Julio Higino (hacia el 690-770 de Roma?), liberto
de Augusto y bibliotecario suyo en la Biblioteca Palatina (726,
Roma, 28 a. J. C.), juntó los estudios de Varron con los de
Nigidio Fígulo, procurando imitarles. Escribió De sito urbium
italicarum, otra obra De viris inlustribus y Genealogiae. Además,
sobre un poema de Cina y sobre las obras de Virgilio y
otras originales de agricultura y apicultura. Á ejemplo de Nigidio,
compuso libros acerca de la religión ó de astrología, más
conformes á razón que los de su modelo. Las 277 fábulas de la
Mitología, que corren como suyas, no son más que un extracto
de la obra original; igualmente se conservan abreviados cuatro
libros De Astronomía, sacados de fuentes alejandrinas.








34. Suetonio, Gramm., 20: "C. Iulius Hyginus Augusti libertus, natione
Hispanus—nonnulli Alexandrinum putant et a Caesare puerum
Romam adductum Alexandria capta (en 707 de R., 47 a. J. C.)—studiose
et audit et imitatus est Cornelium Alexandrum (de aquí el creerle alejandrino)
grammaticum graecum, quem propter antiquitatis notitiam
polyhistorem multi... vocabant, praefuit palatinae bybliothecae (fundada
en 726==28), nec eo secius plurimos docuit; fuitque familiarissimus
Ovidio poetae (que le dirigió la carta III, 14, Tristium) et
Clodio Licino... qui eum admodum pauperem decessisse tradit...
huius libertus fuit Iulius Modestus, in studiis atque doctrina vestigia
patroni secutus". Había muerto en tiempo en que escribía
Columela (I, 1, 13...). Luis Vives hace á Higino natural de Valencia.
Praef. Georg. Virgil., Basilea, 1555: "C. Iulius Hyginus conterranus
meus commentaria in eum scripsit qui fuit eius pene aequalis".


Consúltese Β. Bunte, De C. Iulii Hygini... vita et scriptis, Pars.
prior, Marburg, 1846, 63 p.; y delante de la edición de las fábulas,
págs. 1-16, Lipsiae, 1857 y 1875. PP. Mohedanos, Historia literaria de
España (1777), t. V. Edic. además Moritz Schmidt, Iena, 1872.





35. Siglo i. Los más famosos retóricos del siglo de Augusto
fueron Marco Porcio Latron, Arellio Fusco, Lucio Junio
Gallion y Séneca, que es el que nos ha conservado cuanto de
ellos sabemos. Menos Fusco, los otros tres fueron españoles.


Latron, hombre férreo, robusto en el cuerpo y en el ánimo,
grave y suave, ingenioso y sutil, vehemente, nunca pudo deshacerse
de su carácter español. Molestado de cuartanas y no pudiendo
sufrirse, se quitó la vida (751 == 3 a. J. C.).


Gallion, amigo de Séneca ("Gallio noster") y de Ovidio, que
le consoló al morir su mujer (Pont., IV, II), fué de la edad de
éste, más bien que de la de Séneca (Controv., VII, praef. 5), y
autor de una obra de retórica (Quintil., III, 1, 21) y de declamaciones
(IX, 2, 91). Adoptó al hijo mayor de su amigo Séneca el
retórico, que de Marco Aneo Novato vino así á llamarse Lucio
Junio Gallion (Dion., LX, 35). Este hijo de Séneca el retórico
fué Cónsul en tiempo de Claudio y Gobernador de Acaya el año
52, después de J. C., en cuyo tribunal presentaron á San Pablo.
Dedicóle Séneca el filósofo, su hermano, con el nombre de
Novato, su tratado De ira, y con el de Gallion, el De vita beata,
y sobrevivió al mismo Séneca († 65), pero presto se quitó la
vida. Era Gallion, el padre adoptivo de Novato, moderado en el
decir, con cierta suavidad, caída y afeminada. De otros retóricos
ú oradores españoles hace mención Séneca, llamados Cornelius
Hispanus y Víctor Estatorio, de Córdoba.





36. Séneca, Controv., I, praef., 13-18, 20-24: "Latronis Porcii,
carissimi mihi sodalis, memoriam... et a prima pueritia usque ad ultimatum
eius diem perductam familiarem amicitiam... nihil illo viro
gravius, nihil suavius... nemo plus ingenio suo imperavit, nemo plus
indulsit. In utraque parte venementi viro modus deerat". Id. 16: "Corpus
illi erat et natura solidum et multa exercitatione duratum... vox
robusta, sed sordida, lucubrationibus et neglegentia... infuscata... nulla
unquam illi cura vocis exercendae fuit: illum fortem et agrestem et
hispanae consuetudinis morem non poterat dediscere". Id., IX,
praef. 3: "Latronem Porcium, declamatoriae virtutis unicum exemplum,
cum pro reo in Hispania Rustico Porcio propinquo suo diceret,
etc.". Id. I, praef. 17: "Memoria ei natura quidem felix, plurimum
tamen arte adiuta". Id. 20: "Cum in illo, si qua alia virtus
fuit et subtilitas fuerit". S. Jerónimo. Chron.: "Taedio duplicis quartanae
semet ipsum interficit". Quint., X, 5, 18: "P. L., qui primus
clari nominis professor fuit". Le querían tanto sus discípulos (Sén.,
Controv., IX, pág. 409, 18 etc.), que bebían el Cuminum silvestre por
imitarle en la palidez del semblante (Plin., Η. Ν. XX, 160). Entre
ellos se cuentan Ovidio, Floro, Fulvio Sparso, etc. Véase G. Lindner,
De M. Porcio Latrone commentatio, Breslau, 1855, 52, p. Edic. Schotto
y mejor Kiessling. Trataron de él ó le comentaron los Padres Mohedanos,
Hist. lit., t. V, Hernán Núñez, Antonio Covarrubias y Antonio
Agustín.


Sobre Gallion, Quintil., IX, 2, 91: "Remissus et pro suo ingenio pater
Gallio". Dial., 26. "Tinnitus Gallionis". Sus declamaciones las conoció
San Jerónimo (Comm. in Esaiam, praef.) y Séneca el retórico nos ha
conservado bastantes trozos. Véase B. Schmidt, De L. Iunio Gallione
rhetore, Marburg, 1866, 33 p.; F. G. Lindner, De I. G. comm., Progr. de
Hirschberg, 1868, 14 p.





37. Aneo Séneca el retórico (54 a. J. C.-38 d. J. C.?),
padre de Novato, del filósofo Séneca y de Mela, padre de Lucano,
fué de familia equestre, nació en Córdoba, tuvo por mujer
á Helvia, á quien, y á sus hijos, educó en la más severa
tradición romana. Rudo y riguroso, de claro entendimiento,
huyó de las ligerezas griegas, admiró á Cicerón y mantuvo el
habla varonil de Roma y de España, su patria. Abarcó su vida
casi todo el siglo octavo de Roma, conoció los mejores oradores
y retóricos, y á instancias de sus hijos, en su vejez, con el gran
memorión que siempre tuvo y conservaba, compiló de ellos diez
libros de Controversias y uno de Suasorias, con el título de
Oratorum et rhetorum sententiae, divisiones, colores, brava mina
para el conocimiento de la oratoria en la época de Augusto y
Tiberio, á pesar de habernos llegado la obra bastante mutilada.
En los prefacios, lo único propio suyo, escritos con pureza de
lenguaje y nervio de estilo, se muestra riguroso censor de los
vicios que la oratoria iba tomando, por haberse convertido en
retórica de salón con la pérdida de la libertad, y de la exagerada
delicadeza de dicción y falta de fuerza, con que la imitación
greco-alejandrina había bastardeado el fiero y robusto decir de
los romanos, avergonzándose de que le hagan recordar autores
y discursos de entre paredes, que nada tienen que ver con la verdadera
y recia elocuencia, que ya no sonaba en el foro. "¿Qué
cosa hay que no sea inútil, dice, en este ejercicio escolástico, si
la misma escolástica es inútil? Cuando hablo en el foro, tengo
algún propósito; cuando declamo, me parece trabajar en sueños.
Si conducís á esos declamadores al Senado, al foro, apenas
se encontrará uno que sepa sufrir el sol ni la lluvia. Es imposible
que salga un orador de tan pueril ejercicio. Es como si quisiéramos
juzgar de las condiciones de un piloto haciéndole navegar
en un estanque". (Excerpta.)


También escribió una Historia de las guerras civiles, pero la
franqueza de su autor debió de causar su pérdida, como las que
escribieron Asinio Polion, Cremucio Cordo y Aufidio Baso,
en tiempos en que ya no podían escribirse verdades que amargasen
al amo de la cosa pública.


 
38. El prenombre Lucius de algunos manuscritos viene de confundir
sus obras con las de su hijo, como en la edición de Erasmo;
se arbitró el llamarle Marco para distinguirle mejor. Sobre su familia,
Sén., Ad Helv., 14, 3, y Tác., An., XIV, 53. Marcial, I, 61, 7: "Duosque
Senecas... facunda loquitur Corduba". Su carácter en Sén., Ad Helv.
matr., 17, 3: "Patris mei antiquus rigor... utinam... pater meus, minus
maiorum consuetudini deditus, voluisset te praeceptis sapientiae erudiri
potius quam imbui... propter istas quae litteris non ad sapientiam
utuntur, sed ad luxuriam instruuntur, minus te indulgere studiis passus
est". Lo cual concuerda con lo que dice el padre, Controv., I, praef. 6:
"Insolens Graecia", y 8: "Cantandi saltandique obscena studia". Biografía,
Sén., Controv., I, praef. 11: "Omnes magni in eloquentia nominis
excepto Cicerone videor audisse; ne Ciceronem quidem aetas mihi
eripuerat, sed bellorum civilium furor, qui tunc orbem totum pervagabatur,
intra coloniam meam me continuit: alioqui in illo atriolo in quo
duos grandes praetextatos ait secum declamasse, potui adesse illudque
ingenium... cognoscere et... potui vivam vocem audire". Debió nacer
el 700 de Roma, 54 antes de J. C., lo más tarde, y murió hacia el 792,
no sobreviviendo al destierro de su hijo del año 796. Dos veces fué
á Roma: Controv., IV, praef., 3: "Audivi illum (Asinio Polion, 679-758
de Roma) et viridem et postea iam senem". Se casó ya de edad
con Helvia, "bene in antiqua et severa institutam domo". Sén., Ad
Helv., 16, 3; ibid., 2, 4: "Carissimum virum, ex quo mater trium
liberorum eras, extulisti". Sententiae eran las opiniones de los oradores
sobre la aplicación de la ley en cada caso; divisiones, las
particiones del asunto en varias cuestiones; colores, las maneras de
atenuar la culpabilidad del reo. Su intento, Controv., I, praef.: "Iubetis
enim quid de his declamatoribus sentiam qui in aetatem meam
inciderunt, indicare, et si qua memoriae meae nondum elapsa sunt,
ab illis dicta colligere". Su criterio, Id., IV, praef.: "Velut ex umbroso
et obscuro prodeuntes loco, clarae lucis fulgor obcoecat: sic istos (retóricos)
a scholis in forum transeuntes, omnia tanquam nova et inusitata
perturbant, nec ante in oratorem corroborantur, quam multis
perdomiti contumelias, puerilem animum scholasticis deliciis languidum
vero labore durarunt". Id., X, praef.: "Sinite me ab istis
iuvenilibus studiis ad senectutem meam reverti. Fatebor vobis, iam
res taedio est... iam me pudet, tanquam diu non seriam rem agam".
Id., I, praef.: "Nunquam par fit imitator auctori. Haec natura est rei;
semper citra veritatem est similitudo. Deinde, ut possitis aestimare
quantum quotidie ingenia decrescant, et nescio qua iniquitate naturae,
eloquentia se retro tulerit: quidquid romana facundia habet quod insolenti
Graeciae aut apponat aut praeferat, circa Ciceronem effloruit... In
deterius deinde quotidie data res est, sive luxu temporum: nihil est
enim tam mortiferum ingeniis quam luxuria, sive cum praemium pulcherrimae
rei cecidisset, translatum est omne certamen ad turpia,
multo honore quaestuque vigentia, sive fato quodam, cuius maligna
perpetuaque in omnibus rebus lex est, ut ad summum perducta, rursus
ad infimum velocius quidem quam ascenderant, relabantur. Torpent
ecce ingenia desidiosae iuventutis nec in ullius honestae rei labore
vigilatur... Quis aequalium vestrorum, quid dicam satis ingeniosus,
satis studiosus, immo quis satis vir est?... Ite nunc, et in istis, nisi in
libidine, viris, quaerite oratoren". Comentaron entre los nuestros á
Séneca Juan Pérez (Petreius), en los Scholia, al fin de sus Progymnasmata;
H. Núñez, Castigationes, Venecia, 1536; París, 1603; en la edición
de Erasmo, 1537-1557; Antonio Covarrubias y Antonio Agustín,
de cuyos Excerpta se valió Scotto en su edición de 1604; Francisco de
Quevedo tradujo y continuó dos de las Suasorias; Luis Vives imitó
las Controversias. Véanse, además, Nic. Antonio y Rodríguez de Castro,
en sus Bibliotecas, y los PP. Mohedanos. La mejor edición A. Kiessling,
Teubner, 1872; íd., Neue Beiträge zur Kritik des Rhetor Seneca,
Hamburgo, 1871; Max. Sander, Der Sprachgebrauch des Rhetors
Ann. Seneca, Waren, 1877; Buschmann, Characteristik der Griechischen
Rhetoren beim Rhetor Seneca, Parchim, 1878; L. Friedlander, De
Senecae controversiis in Gestis Romanorum adhibitis, Regimonti, 1871;
Koerber, Ueber den Rhetor Seneca und die römische Rhetorik seiner
Zeit, Cassel, 1864; O. Gruppe, Quaestiones Annaeanae, Stettin, 1873;
O. Rebling, Observat. crit. in Sen. patrem, Götting., 1868.



39. Lucio Junio Moderato Columela, gaditano, contemporáneo
de Séneca, escribió en el imperio de Claudio 12 libros
De re rustica, dirigidos á P. Silvino. El libro décimo acerca de
la horticultura lo compuso en verso para completar lo que no
tocó Virgilio en sus Geórgicas (l. IV, 148). Muéstrase el autor
muy aficionado á los menesteres del campo; el estilo, llano, y el
lenguaje, castizo, casi sin el mal gusto, grecismos y voces poéticas
de sus contemporáneos.


Pomponio Mela, de la bahía de Algeciras, escribió en tiempo
de Claudio De chorographia en tres libros, la primera y mejor
descripción del mundo antiguo que se escribió en latín y se ha
conservado. Las fuentes consultadas, excelentes, y de él tomaron
los demás el plan bien ordenado y substancioso, acaso demasiado
conciso, con noticias de las costumbres de las varias naciones.
El estilo, algo retórico y apretado en demasía, con la construcción
y frases quebradas de la época de Séneca.


Moderato de Gades, filósofo pitagórico del siglo i, declaró
en 11 libros la doctrina pitagórica.





40. Colum., X, 185: "Mea quam generant Tartessi littore Gades".
Pertenecía á la tribu Galeria y á la legión VI ferrata, que estaba en
Siria, donde vivió muchos años. Su patruus fué "M. Columella, doctissimus
et diligentissimus agricola" (II, 16, 4), "vir illustribus disciplinis
eruditus ac diligentissimus agricola Baeticae provinciae" (V, 5,
15), "acris vir ingenii atque illustris agricola in municipium Gaditanum"
(VII, 2, 4). Ediciones en los Scriptores rei rusticae, Gesner y
Schneider. Véase Meyer, Gesch. der Botanik, II, págs. 58-67. Tradújole
Álvarez de Sotomayor.


Mela, II, 96: "Carteia... atque unde nos sumus Tingentera", otros
el "Transducta", de Tolomeo, sin duda Algeciras. Cítanse en su obra
más de 1.500 nombres geográficos. Edic. C. H. Tzschucke, Lips., 1806,
con comentario crítico y exegético; G. Parthey, Ad librorum mss.
fidem edidit notisque criticis instruxit, Berlín, 1867. Comentáronle ó
tradujéronle Tribaldo, González de Salas, el Brocense y Chacón. Acerca
de Moderato de Gades, véase Bonilla, Hist. filos. esp., t. I, pág. 172.






  ilop76
  Lucio Anneo Séneca (Berlín, Altes Museum).







41. Lucio Aneo Séneca (4 a. J. C.-65 d. J. C.), hijo de
Séneca el retórico, nació en Córdoba, estudió en Roma con los
filósofos Atalo, Sotion y Papirio Fabiano; fué hecho senador en
tiempo de Calígula, desterrado á Córcega (41) á poco de tomar
Claudio las riendas del imperio; á instancias de Mesalina, volvió,
ocho años después, á Roma (49), llamado por Agripina, que le
confió, con Burro, la educación de su hijo Nerón, y le hizo nombrar
pretor; más tarde, hecho cónsul por Nerón (57), gobernó
algún tiempo el Imperio; pero acusado (65), aunque falsamente,
de haber participado en la conjuración de Pisón, fué forzado
por Nerón á quitarse la vida, lo que hizo abriéndose las venas
en el baño. Fué Séneca el hombre de más valer de su época, el
más poderoso por algún tiempo, el mayor filósofo y uno de los
más sobresalientes escritores de Roma. Los de la conjuración
contra Nerón pretendían, sin saberlo Séneca, hacerle Emperador,
lo cual, junto con el ningún abuso que hizo de su poder y la
serenidad y fortaleza con que murió, prueban la virtud natural
de aquel grande hombre.






42. Fué envuelto Séneca en la acusación contra Julia Livilla, la
menor de las hijas de Germánico y de las hermanas de Calígula, el
año 41, y como ella, fué desterrado (Tác., Anal., XIII, 42; Dion., LXI,
10). Tác., Anal., XII, 8: "Agrippina... veniam exilii pro Annaeo Seneca,
simul praeturam impetrat... ut Domitii pueritia tali magistro adolesceret
et consiliis eiusdem ad spem dominationis uterentur, quia Seneca
fidus in Agrippinam memoria beneficii et infensus Claudio dolore
iniuriae credebatur". Sobre la conducta de Séneca, De Otio, 3, 3: "Si
resp. corruptior est quam ut adiuvari possit, si occupata est malis, non
nitetur sapiens in supervacuum nec se nihil profuturus impendet"; y
es lo que hizo, retirándose á su quinta, cuando, tras los buenos años
de Nerón, debidos á sus consejos, se despeñó aquel monstruo en los
desórdenes, lujurias, crueldades, que sabemos por Tácito y Suetonio.
Tác., Anal., XIII, 2: "Ibatur in caedes, nisi Afranius Burrus et
Annaeus Seneca obviam issent. Hi rectores imperatoriae iuventae et...
concordes diversa arte ex aequo pollebant... Seneca praeceptis eloquentiae
et comitate honesta, iuvantes invicem, quo facilius lubricam
principis aetatem, si virtutem asperneretur, voluptatibus concessis retinerent";
pero contra esta aserción, véase Dion., LXI, 4. Que se aprovechó
con usuras, según la costumbre ya añeja de la República, lo dice
Tácito, Anales, XIII, 42; y Dion., LXII, 2; LXI, 10; aunque éste le
achaca cuantas hablillas recogía del vulgo, como hizo con Cicerón. Pero
supo bien emplear sus riquezas, siendo generoso hasta con los esclavos,
á quienes tiene por hombres, único ejemplo entre gentiles,
y viviendo él con moderación, y á tiempos hasta con aspereza, por
amor á la filosofía.


Pudo, al morir, echar una ojeada tranquila sobre el curso de su
vida, mayormente si la comparaba con los más de su tiempo: "imaginem
vitae suae relinquere" (Tác., Anal., XV, 62), "contemplatione vitae
por virtutem actae" (íd., 63). Volquardsen, Ehrenrettung des Seneca,
Hadelrsleben, 1839; E. F. Gelpke, De Senecae vita et moribus,
Bern, 1848; A. Martens, De Senecae vita et de tempore quo scripta
eius philosophica... composita sunt, Altona, 1871.





43. Las obras de Séneca conservadas son varios libros de
asuntos morales, cartas á Lucilio, cuestiones naturales y ocho tragedias.
No es filósofo especulativo ni menos metafísico; como
todos los romanos, rehuye las abstracciones y hondas concepciones
y toma de la filosofía la parte práctica, la moral, y aun ésta
sin sistema fijo y bien redondeado. En las mismas cuestiones
naturales se ve al moralista. En el fondo es estoico; pero, quitadas
las sutilezas especulativas y suavizada la aspereza y severo
rigor de la escuela, todo él, rebosando hambre de virtud y justicia,
se derrama en alabanzas del bien moral y comunica á sus
lectores esas mismas ansias de la justicia y de la virtud. Ni él
mismo sabe acaso á qué atenerse acerca de la naturaleza de
Dios, del alma, del universo, del origen y fin de las cosas, de la
inmortalidad, de la providencia; pero es el más caluroso predicador
de la bondad y el más elocuente encomiador de la virtud y
del bien. Le falta plan, orden, unidad, repítese en mil partes; pero
siempre hay honda sinceridad, grandeza de miras, nobleza de
pensamientos, nervio y calor. Séneca es, en suma, un varón
fuerte, todo voluntad y nervio, que esfuerza y alienta á sus
lectores para emprender cosas grandes, confiando en la virtud.
Es un gran reactivo contra la afeminación de su tiempo, y en ello
se muestra fino español, no menos que en la gravedad y en el
sentido común de atenerse á la práctica de la vida, sin evaporarse
en metafísicas soñadoras. Educar y robustecer la voluntad,
llevando por norma la razón como único imperativo categórico;
tal es la filosofía de Séneca. De ahí la vaguedad hasta en definir
lo que es la naturaleza, cuando siempre repite que hay que obrar
conforme á ella. La naturaleza para él es la razón, que dicta
certeramente el bien y se da leyes á sí misma, como después ha
dicho Kant.


El estilo es el que corresponde á este espíritu apostólico,
en una época en que la serenidad grandiosa, hija de la libertad,
que brotaba de labios de Cicerón en suelta y musical ondulación,
hubo de plegar sus alas, reconcentrada por los fríos vientos de
tiranía y espionaje que soplaban por doquier y convertirse en
cejijunta reflexión y escudriñamiento solapado de los repliegues
del alma. Este color del estilo en los escritores del Imperio, cuya
más perfecta manifestación se halla para la prosa en Tácito y
Séneca, para la poesía en Juvenal y Persio, es la causa del estilo
cortado, sentencioso, á llamaradas, que entre la obscuridad brilla
por momentos como centellas súbitas que se encienden y se apagan.
Á ello contribuía no menos el tono de predicador de la
moral y de perseguidor del vicio en que consisten los escritos
de Séneca, y en ello se muestra tan español como en lo demás,
pues tal es el corte del castellano en sus refranes, ceñido y hondo,
sutil y brillante. Con su valentía y personalidad propia y con
la fogosidad y reciura, que le venía de casta, como verdadero
español, creó un estilo maravilloso para su intento y para su
tiempo, contrarrestando el afeminamiento con que el arte griego
había reblandecido los aceros del primitivo decir romano. Peligroso
era imitar lo inimitable, por lo cual Quintiliano refrenaba
sus alabanzas al ver que la mocedad toda se iba tras él,
abandonando la pureza sin tacha de Cicerón. Pero eran otros
los tiempos, y el esfuerzo de los escritores españoles no podía
contrarrestar la rauda del mal gusto de otra manera que devolviendo
al habla literaria la vehemencia, que le dieron Séneca
á la prosa, Lucano al verso y la sinceridad que refrescase
y remozase el artificioso y huero estilo, propio de toda literatura
que se despeña por el bastardeamiento de lo natural. Esta
sinceridad es manifiesta en Marcial, tan fuerte como en Catulo,
es visible en Quintiliano, que remoza el habla de Cicerón y se
echa de ver hasta en el brío de Séneca y Lucano. "Puso tan menudas
y juntas las reglas de la virtud, en estilo elocuente, como
si bordara una ropa de argentería, bien obrada de ciencia, en el
muy lindo paño de la elocuencia". (Alonso de Cartagena).


El ἀποκολοκύντωσις ó satírica apoteosis de Claudio es una
satura en la mezcla de prosa y verso y en el tono mordaz.
Las tragedias de Séneca no se hicieron para representarse, ni
siquiera como obras puramente dramáticas. Tenía suficiente
talento su autor para ver que ni había en ellas enredo, ni desarrollo
psicológico, ni nudo, ni caracteres fijos de los personajes.
Eran temas para desenvolver cuadros líricos, y así consideradas
no puede negarse que en sus versos, si hay menos aticismo,
mesura y sobriedad que en los de Horacio, hay, en cambio, más
calor, más vida, más honda filosofía y tanta ó mayor fuerza de
imaginación, con parecida maestría en el metrificar. Su imitación
dañó á los que desde el Renacimiento escribieron tragedias,
por no comprender todo esto y por no acudir á los
trágicos griegos, de los cuales Séneca quiso pasar al latín la
expresión lírica y nada más, sobre todo, de Eurípides.





44. Tác., Anal., XII, 3: "Fuit illi viro (Séneca) ingenium amoenum
et temporis eius auribus accommodatum". Quint., Χ, I, 125: "Ex
industria Senecam in omni genere eloquentiae distuli, propter vulgatam
falso opinionem qua damnare eum et invisum quoque habere sum
creditus. Quod accidit mihi dum corruptum et omnibus vitiis fractum
dicendi genus revocare ad severiora iudicia contendo". Id., 126: "Tum
autem solus hic fere in manibus adolescentium fuit. Quem... potioribus
(sobre todo á Cicerón) praeferri non sinebam, quos ille non destiterat
incessere...". Id., 127: "Placebat propter sola vitia...". Id., 128:
"Cuius et multae alioqui et magnae virtutes fuerunt, ingenium facile
et copiosum, plurimum studii, multa rerum cognitio...". Id., 129: "In
philosophia parum diligens, egregius tamen vitiorum insectator fuit.
Multae in eo claraeque sententiae, multa etiam morum gratia egenda;
sed in eloquendo corrupta pleraque atque eo perniciosissima quod abundat
dulcibus vitiis", respecto de su modelo, Cicerón; pero hay muchas
maneras de elocuencia, si bien la de Cicerón es más grandiosa y de
mejor gusto. Id., 131: "multa probanda in eo, multa etiam admiranda
sunt: eligere modo curae sit". Fronton, que decía no haber en Tulio
ninguna voz exquisita ni rebuscada, y por ello le tachaba de perezoso
(!), como si la elocuencia consistiese en palabrillas raras y desusadas,
dice de Séneca, pág. 155: "Eloquentiam... Senecae mollibus et
febriculosis prunuleis insitam subvertendam censeo radicitus"; sino
que tal elocuencia no es la de Séneca, sino la suya. M. Pelayo, Cienc.
esp., I, 252, 3.ª ed.: "Grande debió de ser el elemento español en Séneca,
cuando á éste siguieron é imitaron con preferencia nuestros moralistas
de todos tiempos y cuando aun hoy es en España su nombre el
más popular de los nombres de filósofos y una especie de sinónimo de
la sabiduría, lo cual indica que sus doctrinas y hasta su estilo tienen
alguna esencial y oculta conformidad con el sentido práctico de nuestra
raza y con la tendencia aforística y sentenciosa de nuestra lengua,
manifiesta en sus proverbios y morales advertencias, de expresión concisa
y recogida, como los apotegmas de Séneca, que pugnan con el genio
de la lengua latina y la cortan seca y abruptamente". Edic. de las
obras completas: Fr. Haase, Lips. Teubner, 1852, 3 vols. y Adnotationes
criticae ad Sen., Breslau, 1852, 1859. Consúltense: Boissier, El
cristianismo y la moral de Séneca; Martha, Los moralistas bajo el imperio.
Entre los nuestros, Η. Núñez editó y anotó á Séneca en 1536;
Pablo Mártir Rizo publicó Historia de la vida de Lucio Anneo Séneca,
Madrid, 1625; Fernando Álvaro Díaz, Séneca y Nerón, Madrid, 1641;
Alonso Núñez de Castro, Séneca impugnado de Séneca en cuestiones
políticas y morales, 1651; Diego Ramírez de Albelda, Por Séneca sin
contradezirse, en dificultades políticas, resoluciones morales, Zaragoza,
1653; Juan Baños de Velasco, L. Anneo Séneca ilustrado en blasones
políticos y morales y su impugnador impugnado de sí mismo,
1670; íd., Comentarios estoicos á Séneca, 1671. Traducción de los libros:
Alonso de Cartajena, Navarrete, 1627; Martín Godoy de Loaisa
(Ms. 17, 731. Bibl. Nac.); De beneficiis, además, Gaspar Ruiz Montiano
elegantísimamente; las Cartas por mandado de Fernán Pérez de
Guzmán; González de Salas, las Troyanas; Quevedo 90 epístolas, de
las que tenemos 11. Otras traducciones manuscritas en Bonilla, Hist.
filos. esp., t. I, pág. 394, y t. II, apénd. III, pág. 473.


No he tocado la cuestión de las Cartas cruzadas, según creía hasta
el mismo San Agustín ó no lo contradecía por no escandalizar á la gente
menuda, entre Séneca y San Pablo, porque basta leerlas sin más para
ver que son falsas, y que Séneca no conoció la doctrina evangélica,
como ni más tarde Tácito. El corro de eruditos y magnates de Roma
no sabía ni quería saber nada del pueblo, en el cual iba germinando
la doctrina evangélica.





45. Marco Aneo Lucano (39-65 d. J. C.), sobrino de
Séneca el filósofo e hijo de Aneo Mela, el hermano del mismo
Séneca, nació en Córdoba y de ocho meses fué llevado á Roma,
donde, educado por Cornuto y otros grandes maestros, dió
presto clara muestra de su ingenio y elocuencia, tanto en prosa
como en verso. Partióse á Atenas, y llamado á Roma por Nerón,
le admitió en el corro de sus amigos; pero sus triunfos poéticos
despertaron la envidia en el emperador. Prohibióle la lectura
de sus versos, con lo que, irritado el poeta, tomó parte en
la conjuración de Pisón, la cual descubierta, fué condenado á
muerte, dándole á elegir el modo y él dió el brazo á su médico
para que le abriese las venas. Suetonio dice que se rebajó demasiado
demandando perdón al Emperador; de todos modos,
acabó con fortaleza varonil.


De sus obras sólo nos queda la Farsalia, en diez libros, epopeya
sin acabar de la guerra civil entre Pompeyo y César, en
la cual se pone del bando de Pompeyo y de la República. Al
principio adula á Nerón; pero después habla con libertad y grandeza
de ánimo. El estilo es grandilocuente hasta dejarlo de sobra,
rebuscado, cuajado de descripciones, discursos y sentencias.
Muestra, con todo, cualidades envidiables en la fuerza trágica,
en la riqueza de fantasía, en la oratoria y en la facilidad del versificar
sonoro y magnífico. La falta de naturalidad, lo campanudo
y algo de la obscuridad consiguiente, débense en parte al
gusto de su tiempo, en parte á la falta de madurez del joven
autor.





46. De las dos biografías que tenemos de Lucano, la una, que
parece ser de Suetonio, le es desfavorable y concuerda con la Crónica
de San Jerónimo; la otra, más completa, le admira y defiende, y puede
ser del gramático Vacca, que vivió en el siglo vi. F. Weber, Vitae M.
An. Lucani collectae, part. I. Marburg, 1856; Reifferscheid, I, I, páginas
392-394; C. F. Weber, Lucani vita per annos digesta, I, I. Part. II,
Marb., 1857; vitae poster. (extracto de manuscritos), ib., 1858
(Part. III). Suet., Vita: "detecta coniuratione nequaquam parem animi
constantiam praestitit... impetrato autem mortis arbitrio libero...
brachia ad secandas venas praebuit medico". Vacca: "Sua sponte
coactus vita excedere venas sibi praecidit". Vacca: "Quo interdictum
est ei poetica"; Tácit., Anal., XV, 49: "Famam carminum eius
premebat Nero prohibueratque ostendere, vanus adsimulatione".
Quint., X, 1, 90: "Lucanus ardens et concitatus et sententiis clarissimus
et, ut dicam quod sentio, magis oratoribus quam poetis imitandus".
La acusación de Servio (Ad Aeneid., I, 382), "Lucanus
ideo in numero poetarum esse non meruit, quia videtur historiam
composuisse, non poema", parece venir de Suetonio; repítenla Petronio
y San Isidoro, y nació del creer que no puede haber poema si no se
sigue el plan de los homéricos. La causa de Pompeyo es para él la del
derecho y de la libertad; la de César la llama scelus, y así es héroe
negativo del poema; sólo Catón sobrepuja á Pompeyo. M. Pelayo,
Ideas estéticas, I, pág. 409: "¿Quién no ve claro en el ingenio hirviente
y tumultuoso, á la vez que pesimista y sombrío, de Lucano; en aquella
epopeya tan rica de color y al mismo tiempo tan abstracta y tan triste;
en aquel poema sin dioses ni ciudad romana, pero henchido de moralidades
y presentimientos y alumbrado de vez en cuando por la misteriosa
luz de las supersticiones druídicas y orientales; en aquella entonación
solemne y enfática, una especie de eco del imperativo categórico
de Séneca, que Lucano aplica á la poesía, para levantarla con
empuje extraordinario y darle la única vitalidad que entonces podía
tener, si bien luchando con los resabios de escuela, que obligan á ser
falso al poeta hasta en la expresión de lo verdadero?". Algo de vago
y lucanesco hallo en esta parrafada del insigne M. Pelayo, aunque su
pincel diera en ella toques tan coloristas como en su poema el sobrino
de Séneca. Edic. Usener, Lucani pugnae Pharsaliae narratio ex H. Gr.
rec. ed. cum comm. critico, Greifswald, 1863; C. F. Weber cum notis
variorum, Lips., 1821-1831, tres vols.; en el último, los escolios. Consúltense:
Genthe, De Lucani vita et scriptis, Berlín, 1859. Traduc. Laso
de Oropesa, Juan de Jáuregui, Aguilar, Jerónimo de Porres.





47. Cayo Valerio Flaco Balbo Setino, probablemente
nacido en Setia, de España, floreció en tiempo de Vespasiano y
murió hacia el 86 ú 87 de Cristo. Sus ocho libros del poema
Los Argonautas es traducción libre y mejorada del de Apolonio
de Rodas, habiendo cercenado lo erudito y ensanchado las
escenas patéticas, ceñido y pintado mejor los personajes y ahondado
más adentro en las almas. Es algo retórico, é imitando á
Virgilio le añade demasiadas figuras y expresiones atrevidas y
rebuscadas. No parece quedó acabado el poema de este único
poeta, cuyas obras conocemos, del imperio de Vespasiano.





48. Quint., X, 1, 90: "Multum nuper in Valerio Flacco amisimus".
Fué quindecemvir sacr. fac. (I, 5). Cotejo del poema Argonautica
con el de Apolonio en A. Weichert, Ueber Leben und Gedicht des
Apol., Meirsen, 1821, y G. Thilo, Proleg. Consúltense Schenkl, Studien,
págs. 103-110; G. Meyncke, Quaestiones Valer., Bonn, 1865; Reuss,
Observationes Valerianae, Marburg, 1871. Edic. Cur. P. Burmann,
Utrecht, 1702; Cum comm. perp., ed. J. A. Wagner, Götting., 1805; Recensuit
Georg. Thilo, Halle, 1863; A. Bährens, Leipzig, Teubner. Hay
una traducción del siglo xvi y otra de León Bendicho.





49. Cayo Silio Itálico (25-101) nació probablemente en
Itálica, fué Cónsul (68) y Procónsul en Asia, venerado y querido
de todos, mayormente de Plinio el joven y de Marcial. Devotísimo
de Cicerón y de Virgilio, poseyó algunas de sus quintas, y
retirado á la de Nápoles, escribió en diez y siete libros la epopeya
sobre la segunda guerra púnica, tomando la materia de Tito
Livio é imitando bastante servilmente á Homero y Virgilio.


Explicando los hechos históricos por la intervención de los
dioses, convirtió la historia en mitología. La exposición, rica
en episodios, declamatoria y prolija; la versificación, de puro
esmerada, cansa por lo monótona. De refinado gusto, pero de
corta vena poética, versificaba con más cuidado que ingenio.





50. Los que niegan fuese de Itálica se fundan en que Marcial
nunca le llama compatriota, y aun en que los de Itálica habían de llamarse
italicenses. ¿Por qué se llamó, pues, Italicus? ¿Por ser de
Italia? Cuanto al argumento negativo de no llamarle tal ó cual un
autor tampoco es de grave peso. Plinio, Epist., III, 7: "Causa mortis
(de Silio) valetudo. Erat illi natus insanabilis clavus (apostema),
cuius taedio ad mortem irrevocabili constantia decucurrit, usque ad
extremum diem beatus et felix... Laeserat famam suam sub Nerone:
credebatur sponte accusasse. Sed in Vitelli amicitia (Tác., Hist., III,
65) sapienter se et comiter gesserat, ex proconsulatu Asiae gloriam
reportaverat, maculam veteris industriae laudabili otio abluerat... Fuit
inter principes civitatis sine potentia, sine invidia: salutabatur, colebatur,
multumque in lectulo iacens cubiculo semper non ex fortuna
frequenti doctissimis sermonibus dies transigebat, cum a scribendo
vacaret... Scribebat carmina maiore cura quam ingenio, nonnumquam
iudicia hominum recitationibus experiebatur... Novissime ita suadentibus
annis ab urbe secessit seque in Campania tenuit ac ne adventu
quidem novi principis (Trajano el 99) inde commotus est... Erat
φιλόκαλος usque ad emacitatis reprehensionem. Plures isdem in locis
villas possidebat" (una de Cicerón, acaso el Cumanum; Marcial, XI,
48: "Silius haec magni celebrat monimenta Maronis, iugera facundi
qui Ciceronis habet. Heredem dominumque sui tumulive larisve non
alium mallet nec Maro nec Cicero.") adamastique novis priores
neglegebat. Multium ubique librorum, multum statuarum, multum
imaginum, quas non habebat modo, verum etiam venerabatur,
Vergilii ante omnes, cuius natalem diem religiosius quam suum
celebrabat, Neapoli maxime, ubi monimentum eius adire ut templum
solebat". Tiene el poema de Silio, como Homero, su Ὄνειρος (III, 163),
su Κατάλογος (III, 222), su partida de Héctor (Hannibal, III, 62), su
descripción del escudo (II, 395), sus ἆθλα (X, 227), su μάχη παραπoτάμιoς
(IV, 667), su Proteo (VII, 415), su νεκυíα (XIII, 395). Escipión
se halla dudoso entre la Virtus y la Voluptas, como Hércules
(XV, 20); Juno favorece á Hannibal; Venus y Vulcano trabajan por
su parte. Edic., Comm. perp. illustr., J. C. Th. Ernesti, Lips., 1791,
2 vols.; Perpet. annot. ill., G. A. Ruperti, Götting., 1795, 2 vols. Consúltense
C. Thilo, Quaestiones Silianae, Halle, 1858. Traduc. Miguel
Cortés, Diccionario geográfico-histórico de la España antigua.





51. Marco Valerio Marcial (42-102 d. J. C.), nació en
Bilbilis, junto á la actual Calatayud; de familia equestre; el padre
Valerius Fronto, la madre Flaccilla. Fué á estudiar leyes á
Roma, pero se entregó á la poesía, viviendo allí treinta y cuatro
años con harto mediano pasar, no obstante lo bajamente que aduló
al Emperador Domiciano, de quien recibió una mediana quinta
en Nomentum y una casilla en Roma (II, 38, I, 55), el cargo
de tribuno (III, 95, 9) y el ius trium liberorum (II, 92). Vuelto
á su tierra, casóse con la rica Marcella, que admiraba sus versos,
muriendo poco después. Como poeta fué uno de los mayores
de Roma, y en el género epigramático, ya en el estilo griego y
primitivo de delicada y hierática inscripción (el libro XIII,
Xenia, y el XIV, Apophoreta), ya en el satírico (casi todos los
demás), el primero de todos. Fué en su manera de vivir lo
que hoy llamaríamos un bohemio sin casa ni hogar de ordinario,
mal trajeado, sin un cuarto; pero con su ingenio sutil, abierto
á toda novedad, curioso y comunicativo, con su gusto ático
refinadísimo y, más que nada, con la franqueza y sinceridad
de los de su tierra aragonesa, con su delicada socarronería,
baturra y ateniense á la vez, nos dejó la pintura de las costumbres
del imperio de Domiciano día por día, como en un
semanario satírico. Picante y mordaz, tanto como Lucilio y
Catulo, elegante á fuer de otro Horacio, lascivo y bullicioso
á par de Ovidio, sobrepuja á todos los poetas romanos en la
fuerza de la sinceridad y á ninguno da ventajas en la delicadeza
del gusto y estilo ático. Las costumbres que pinta son á las veces
soeces, pero no se refocila en lo obsceno como Ovidio. Nunca
es prolijo, como Lucilio, sino siempre mesurado, ceñido y justo;
está muy lejos del muelle abandono y casi afeminada risilla de
Horacio; antes, con más sutil humorismo que él, muéstrase siempre
varón de más recia urdimbre y de más decidido empuje. Hubiera
hecho mal en seguir los consejos de los que le animaban
á poetizar en géneros de más estruendo; no era hombre para
trompetear campanudamente á lo Estacio ó para zurcir sobre
ajena tela descoloridos mosaicos á lo Silio Itálico. No está en
los asuntos ni en los géneros poéticos la substancia de la poesía;
ni Marcial, todo verdad, todo nervio y á la vez todo galanura
y mesura, podía sufrir el fragoroso rimbombeo de poemas
hueros ó hinchados ni aun siquiera la sátira retórica y discurseadora
á lo Juvenal. Se ejercitó en el género que cuadraba á
su ingenio y que respondía mejor á la sociedad aquélla, y vale
más un perfecto epigrama que un mediano poema. Y tanto
más de maravillar aquel poeta provinciano, cuanto remozaba
la verdadera y más fina poesía en una época de ampulosidad y
de bastardeado gusto.





52. Todos los hombres de su tiempo se hallan nombrados en sus
obras, salvo Tácito y Estacio, con quienes no debía de congeniar. Favoreciéronle
los más allegados de Domiciano, de quienes mendigaba
cenas y vestidos, con la misma bajeza con que al Emperador cortejaba,
encomiando á aquel monstruo más que ningún otro escritor de su tiempo,
y eso que los más lo hicieron grotescamente. Véase, sobre todo, el
libro VIII. Como los otros, se desdijo al subir Nerva al trono (X, 72;
XII, 6, 11 y 15, 9). Marcial no era mejor ni peor que los demás romanos;
pero supo pintar los vicios como ninguno de su tiempo, y no hay
razón para achacarle el encenagamiento de los que pone en la picota.
Achaque común de historiadores, atribuir al poeta los vicios que escarnece
en otros: "Lasciva est nobis pagina, vita probast" (I, 4, 8).
Era mirado en no señalar personas (I, praef., y VII, 12, 3): "Mea nec
iuste quos odit pagina laesit"; X, 33, 10: "Parcere personis, dicere de
vitiis; véanse además II, 23; III, 11; IX, 95; P. Giese, De personis a
Mart. commemoratis, Greifswald, 1872. Juicio en Plinio, Epist., III,
21, 1: "Audio Valerium Martialem decessisse et moleste fero. Erat
homo ingeniosus, acutus, acer, et qui plurimum in scribendo et salis
haberet et fellis (cfr. Mart., VII, 25, 3) nec candoris minus". El juicio
que da de Marcial M. Pelayo, Ideas estéticas, I, pág. 412, etc., cabría
mejor en labios de un fraile predicador de misiones: "No hay bestialidad
de la carne que el poeta bilbilitano no haya convertido en materia
de chistes, sin intención de justificarlas, es verdad (¿Quién es capaz
de calar esas intenciones?), sin hermosearlas tampoco (¡Va en gustos!,
y extraño se lo quitara aquí al Maestro el fervor de misionero); pero
con la malsana curiosidad de quien reúne piezas raras para un museo
secreto" (!). Edic. Ramírez de Prado, París, 1607; Cum animadv.
J. Fr. Grenovii, ed. C. Schrevelius, Amsterd., 1661, 1670; Edidit
F. Guil. Scheneidewin, Grimma, 1842, y Ex rec. sua denuo recognita,
Lips. Teubner, 1853. Consúltese A. Brandt, De Martialis poetae vita,
Berlín, 1853; G. E. Lessing, Werke, I, pág. 190 seqq. Mart. als
Mensch und Dichter, Berl., 1843. Traduc.: González de Salas, Tomás
Tamayo de Vargas, Manuel Sarmiento de Mendoza, Baltasar Céspedes
y varios en la Biblioteca clásica. De un Deciano, poeta y filósofo español,
natural de Mérida, escribe Marcial (l. 1, ep. 9, 40, 62; l. 2,
pref. y ep. 5).





53. Marco Fabio Quintiliano (35?-95? d. J. C.), nació en
Calahorra y fué llevado á Roma por Galba, donde tuvo por
maestro á Palemón (68), y abrió el primero allí escuela pagado
por el fisco (88). Domiciano le encomendó la educación de los
hijos de Flavio Clemente, á quienes pensaba dejar el Imperio
y le nombró Cónsul. Abogó con gran loa, entre otros muchos,
por la Reina Berenice en el Imperio de Vespasiano, y ya entrado
en edad y retirado de la enseñanza escribió la Institución
oratoria en doce libros, tomando al alumno desde sus tiernos
años y educándole para orador perfecto.


En el libro X, tratando de la imitación de los mejores autores
griegos y romanos, va dando el juicio acerca de ellos respecto
del arte oratoria, presentando como modelos más acabados
á Demóstenes y Cicerón. Antes había compuesto una obra
acerca de la decadencia de la oratoria, que parece ser el Diálogo
de los oradores, que otros atribuyen á Tácito, Plinio el
mozo y á Suetonio. Quintiliano fué varón grave y serio, de natural
dulce y humano, poco amigo de tildar ni criticar á los
demás y de los que menos adularon á Domiciano. Propúsose
remozar la antigua elocuencia y el habla ciceroniana y es el que
más trabajó por contrastar la decadencia del mal gusto, siendo
además su estilo y lenguaje el más parecido de todos los escritores
romanos al de Cicerón, sobre todo en el Diálogo de los
oradores, donde, libre de las trabas didácticas, podía mejor de él
hacer gala. Como preceptista tiene un criterio sano, sin nada
de dómine, sin triquiñuelas de pequeños gramáticos y retoricuelos.
Su fundamento moral es el dicho de Catón y suyo,
vir bonus dicendi peritus; la discreción, el eclecticismo y la
libertad de opinar, sus normas. Como buen romano, no pensó
en las especulaciones científicas de su arte, como Aristóteles;
atúvose á la práctica formación del acabado orador y tal como
Cicerón mismo lo había soñado. Las declamaciones que algunos
le atribuyen no son suyas.





54. San Jerónimo: "M. Fabius Quintilianus Romam a Galba perducitur...
primus Romae publicam scholam et salarium e fisco accepit et
claruit". Ausonio, Prof. Burdig., I, 7: "Asserat usque licet Fabium
Calagurris alumnum". Quint., IV, 1, 19: "Ego pro regina Berenice
apud ipsam causam dixi". Marcial, II, 90, 1: "Quintiliane, vagae moderator
summe iuventae, gloriae romanae, Quintiliane, togae". Plinio,
Epist., II, 14, 10: "Ita certe ex Quintiliano, praeceptore meo, audisse
memini". Quint., I, proem.: "Post impetratam studiis meis quietem,
quae per viginti annos erudiendis iuvenibus impenderam". Id., IV,
proem.: "Cum mihi Domitianus Aug. sororis suae nepotum delegaverit
curam". Juven., VII, 197: "Si fortuna volet, fies de rhetore consul".
Quint., VI, proem.: "Ita forte accidit ut eum quoque librum quem de
causis corruptae eloquentiae emisi". Los que atribuyen el Diálogo de
los oradores á Tácito, se fundan en estos argumentos: 1.º. La frase
"inter nemora et lucos", que Plinio (Ep. IX, 10, 2) atribuye al mismo
Tácito y se lee en el Diálogo (9, 12); pero era frase hecha, "ut ipsi
(los poetas) dicunt", como en el mismo Diálogo se dice, y en las Instituciones
se halla con el mismo sentido "nemora et sylvas". 2.º. Que
no hay otro autor de talento y carácter capaz que pudiera escribirlo;
pero mejor puede esto decirse de Quintiliano que de Tácito. 3.º. Que
fuera de las imitaciones de Cicerón, el estilo del Diálogo se parece al
de Tácito; pero es el caso que todo el Diálogo es imitación de Cicerón,
y que jamás Tácito le imita en sus obras. Los que lo atribuyen á
Plinio, como Hesse, dicen que Iustus Fabius es á quien el Diálogo se
dirige y á quien Plinio escribió cartas; pero pudieran ser dos personas,
y aunque fuera la misma, la consecuencia no es necesaria. Pero,
además de la diferencia de estilos, Plinio nació el 62 y tenía diez y
ocho años el 79 de J. C., como dice él mismo, de modo que cuando se
supone habido el Diálogo, año 76, tenía catorce ó quince años, edad en
que no era capaz de reparar en estas cosas. Contra Quintiliano se dice:
1.º. Que el autor del Diálogo dice era iuvenis admodum, cuando lo oyó
entre los literatos famosos del tiempo de Vespasiano, Curiatius Maternus
el trágico, Vipstanus Messala el historiador, y los oradores
M. Aper y Julius Secundus, el año 120 después de la muerte de Cicerón,
ó sea el 76 de J. C., y que entonces tendría Quintiliano, á lo más,
veintiocho ó treinta años, si al llegar á España con Galba, el año 68,
tenía unos veinte, como es de suponer: ahora bien, de veintiocho ó
treinta no podía llamarse iuvenis admodum. Pero, según Varron, en
Censorino, la iuventus llega hasta los cuarenta y cinco años, y, según
San Isidoro, hasta los cincuenta, pues es la virilidad, a iuvando. 2.º. Que
Quintiliano dice en las Instituciones haber hablado de la hipérbole
en su obra De causis corruptae eloquentiae, y no hay tal en el diálogo;
pero hay una laguna, además que harto hiperbólicamente se habla en
él. 3.º. Que el estilo del Diálogo es superior al de las Instituciones;
pero no es superior, sino el mismo, aunque por la materia sea más
amplio y oratorio que en su obra didáctica. 4.º. Que hay opiniones
opuestas en estas dos obras acerca de Cicerón, por ejemplo; pero es
M. Aper el que, como orador, alaba la oratoria de su tiempo, rebajando
algo la de Cicerón; no es el autor del Diálogo el que la rebaja,
antes es admirador de ella, como Quintiliano. Véanse: Eckstein,
Proleg.; J. W. Steiner, Ueber den dial. de or. des Tacitus, Kreuznach,
1863; H. Gutmann, Diss. qua Tacitum dialogui de or. scriptorem non
esse demonstratur, en la ed. Orelli. Por más argumentos que se traigan
en favor de Tácito, nadie me persuadirá de que fuera capaz de
escribir el Diálogo de los oradores con el estilo ciceroniano en que lo
admiramos, como el trozo que en toda la literatura latina hay de
mayor parecido á los escritos de Cicerón. Siempre Tácito presenta otro
estilo más duro, severo, cortado y á brincos, como imitador de Salustio;
no tiene ni un período sonoro en el ritmo ciceroniano, á quien
jamás imita. Ahora bien, él descartado, no conocemos otro autor que
se parezca á Cicerón, si no es Quintiliano, pues Plinio queda ya muy
por bajo de entrambos. Y sabiendo que había escrito sobre el mismo
asunto del Diálogo, el Diálogo, forzosamente, es ese escrito suyo.
Quint., Pref., Instit.: "Efflagitasti... ut libros quos ad Marcellum
meum de institutione oratoria scripseram iam emittere inciperem.
Nam ipse eos nondum opinabar satis maturuisse, quibus componendis...
paulo plus quam biennum tot alioqui negotiis districtus impendi",
tiempo que gastó por la mayor parte en allegar los materiales. Id., I,
proem.: "Ego... non aliter quam si mihi tradatur educandus orator
studia eius formare ab infantia incipiam". Id., XII, 77: "Non convenit
oratori iniusta tueri scientem". Id., X, 7, 15: "Pectus est quod
disertos facit et vis mentis". Id., X, 1, 112: "Hunc spectemus (á Cicerón),
hoc propositum nobis sit exemplum, ille se profecisse sciat cui
Cicero valde placebit". Id., III, 1, 5: "Hic liber... pleraque non inventa
per me, sed ab aliis tradita continebit". Id., 22: "Neque me cuiusquam
sectae velut quadam superstitione imbutus addixi". Id., 4, 11:
"Nobis et tutissimum est auctores plurimos sequi et ita videtur ratio
dictare". Id., II, 8, 6: "Libera vel contra receptas persuasiones rationem
sequenti sententia est". Las fuentes de su obra son, en gramática,
su maestro R. Palemón; en retórica, Aristóteles, el Ad Herenium
de Cornificio, Cicerón, Rutilio Lupo, Cornuto y Dionisio de Halicarnaso
en el De Compositione verborum; para el libro X, el περὶ μιμήσεως
del mismo autor. Edic.: C. Halm., Lips., Teubner, 1862, 1869.
Consúltense: J. D. D. Clausen, Quaestiones Quintilianeae, Lips, 1873;
F. Ozann, Adnot. crit. 6 particulae (sobre el l. X), Giessen, 1841, 1842,
1845, 1850, 1857, 1858; J. Staender, Quaestiones Quintilianeae (sobre
la gramática), Bonn, 1865; C. Morawski, Quaest. Quint., Posnaniae,
1874; P. Teichert, De fontibus Quint. Rhetor., Brunsbergae, 1884;
Ε. Bonnell, Lexicon Quint. et indices en la edic. de G. L. Spalding,
Lips., 1798-1816, 6 vols.; E. Hummel, Quintiliani vita, Götting., 1843;
C. Pilz, Quintilianus, ein Lehrerleben aus der röm. Kaisserzeit, Leipzig,
1863. Trad. de los PP. Escolapios. Véase Μ. Pelayo, Ideas est., I.





55. Siglo ii.—Anio Floro, retórico historiador y poeta,
vivió en los tiempos de Trajano, Adriano y Antonino Pío, y
nació, probablemente, en la España Tarraconense. Fué amigo
de Adriano, con quien jugueteó en verso, escribió probablemente
un Dialogus, Virgilius orator an poeta, el Pervigilium Veneris y
otras composiciones ligeras en versos trocaicos sobre todo, y
una breve, sucinta, florida y retórica historia romana hasta
Augusto, llamada Bellorum omnium annorum DCC libri duo,
con tendencias de panegírico.


No debe pasarse en silencio Antonius Julianus, de la escuela
de Fronton, retórico español de los más famosos en tiempo
de Adriano y Antonino, maestro de Aulo Gelio, muy elocuente
y entendido en literatura antigua y que enseñaba públicamente
en Roma.





56. La introducción del diálogo de F. Annius Florus sobre Virgilius
orator an poeta, descubierta por Th. Oehler en un manuscrito
de Bruselas, publicado por F. Ritschl, Rhein Mus., I, 1842, págs. 302-314,
y luego en las ediciones de Julius Florus de Jahn y de Halm, nos
dice que su autor había concurrido de mozo (puer) á los juegos capitolinos,
donde, por parcialidad, no alcanzó la corona, y, despechado, se
dió á viajar, quedándose al cabo en Tarragona, entregado á la "Professio
litterarum". "Quid tu tam diu in hac provincia (le dice el interlocutor),
nec... urbem illam revisis ubi versus tui a lectoribus concinuntur
et in foro omni clarissimus ille de Dacia triumphus (de Trajano,
el 102 ó 106) exultat?".  Esto concuerda con la tradición española
que hace de nuestra tierra al Floro historiador, que hoy creen los
autores ser este mismo Floro poeta y retórico. Volvémosle á ver en
Roma, en tiempo de Adriano, pues todos creen ser el "Florus poeta"
que jugueteaba poetizando con aquel emperador español y tan bien
recibido en Tarragona. Spartianus, Hadr. 16: "Floro poetae scribenti
ad se: Ego nolo Caesar esse, | ambulare per Britannos, | Scythicas pati
pruinas, rescripsit. Ego nolo Florus esse, | ambulare per tabernas, |
latitare per popinas, | culices pati rotundos". Véase Charisius, I, páginas
53, 14 y 140, 6. Keil: "Annius Florus ad divum Hadrianum:
poematis delector". Es, probablemente, autor de los 26 hermosos tetrámetros
trocaicos sobre costumbres, que llevan por título en el
codex Salmasianus y en el Thuaneus: Flori de qualitate vitium
(núms. 245-252 en A. Riese, Anthol. lat., págs. 168-170) y de los cinco
hexámetros sobre las rosas (ib., núm. 87, pág. 191). El lindísimo poema
Pervigilium Veneris, que hoy se pone en la época de Antonino, me
sospecho sea también suyo. Véase O. Müller, De P. Annio Floro poeta
et carmine quod Pervigilium Veneris inscriptum est, Berlín, 1855.


Es un poema en estrofas, de 93 versos septenarios trocaicos, que
celebra la vuelta de la primavera y el poder de Venus Genitrix, cuyo
culto había restaurado Adriano. El estilo vivo, coloreado, sentimental
y melancólico, á la vez que regocijado, con no sé qué de helénico, gracioso
y galano. El estribillo: "Cras amet, qui numquam amavit, quique
amavit cras amet". El tono y metro son muy de Floro. Edic. Fr.
Bücheler, Lips., Teubner, 1859; A. Riese, Anthol. lat., págs. 144-148;
y en Wernsdorf, Poet. lat. min.; y en la edición de Petronio por Hadrianide.
El título de la obra histórica de Floro es en el Codice Bamberg.:
"Iuli Flori epitomae de T. Livio bellorum omnium annorum
DCC libri duo". El parecido del nombre Florus y el convenir la época,
no menos que el tono declamador y el empleo de los mismos giros y
frases, hacen creer que el autor de la historia es el mismo retórico y
poeta P. Annius Florus del Dialogus: así lo creen Mommsen, Halm,
Spengel y Reber. El Iuli sería corrupción de Publi y Annei de los manuscritos
de segundo orden, una mala lección por Anni (Halm, Fleckeisens
Iahrb., 69, pág. 192). Floro quiso "non tam narrare bella romana,
quam romanum imperium laudare" (San Agustín, Civ. Dei, III,
19). Así recoge cuanto halla escrito en favor de los romanos. Su afición
por España salta á la vista. Edic. O. Jahn, Juli Flori epit... rec.
et emendavit, Lips., 1852; C. Halm, Lips., Teubner, 1854. Consúltense
F. E. Köhler, Observ. criticae in Jul. Fl., Götting., 1865; J. P. Binsfeld,
Quaest. Florianae crit., Düsseldorf, 1867; Sauppe, De arte critica
in Flori Bellis recte facienda, Götting., 1870. Traduc.: Eloy Díaz
Jiménez.


Aulo Gelio, I, 4, 1: "Antonius Iulianus rhetor perquam fuit honesti
atque amoeni ingenii. Doctrina quoque ista utiliore ac delectabili veterumque
elegantiarum cura et memoria multa fuit. Ad hoc scripta
omnia antiquiora tam curiose spectabat et aut virtutes pensitabat aut
vitia rimabatur ut iudicium esse factum ad amussim diceres". Ib., 8:
"Ad hunc modum Iulianus enodabat diiudicabatque veterum scriptorum
sententias, quae apud eum adulescentes delectitabant". Id., XIX, 9, 2:
"Venerat nobiscum ad eamdem cenam Antonius Iulianus rhetor, docendis
publice iuvenibus magister, hispano ore florentisque homo facundiae
et rerum litterarumque veterum peritus".





57. Siglo iv. Año 325. Osio (256-357), nació en Córdoba,
electo allí por obispo en 294, mártir en tiempo de Diocleciano, é
influyó mucho en el ánimo de Constantino, con quien se hallaba
en Milán el 313; presidió el Concilio de Nicea (325), cuyo Simbolo
de Fe redactó, y murió en Sirmio. Escribió además una célebre
carta á Constancio, Cánones del Concilio de Sardis, una
epístola De laude virginitatis y De interpretatione vestium sacerdotalium.




58. Parece fué Osio, cordobés, el que hizo que Calcidio tradujese
y comentase parte del Timeo, única obra en que se conoció á Platón,
hasta que en el siglo xiii se tradujo el Fedón. Á un Osio dirige
su obra Calcidio. Sobre Osio, véase M. Pelayo, Hist. heterod., I, 65-77;
Flórez, Esp. Sagr., t. X y V; Bern. Alderete, Antigüed. de España,
Madrid, 1614, l. 1, cap. 3.




59. Año 330. Cayo Vecio Aquilio Juvenco, presbítero
español, que floreció en tiempo de Constantino Magno, escribió
hacia el año 330 su Historia evangélica, siguiendo, sobre todo,
á San Mateo, y valiéndose de la Itala y á veces del original
griego, y acaso la Historia del viejo testamento. Ambas están
en hexámetros, con poco esmero en guardar la cantidad silábica;
no le falta con todo cierta sencillez y aun elegancia, y salpica
sus versos de frases virgilianas, aunque desechando, y con razón,
la mezcolanza de la mitología en los asuntos cristianos.
Puede llamársele el más antiguo poeta cristiano, ya que el obispo
de Gaza, Comodiano, de la primera mitad del siglo iii, es un
mal versificador, que no se cuida para nada de la cantidad ni
de la poesía.








60. San Jerón., Crón.: "Juvencus presbyter, natione Hispanus,
evangelia heroicis versibus explicat". Id., Vir. ill., 84: "Juvencus, nobilissimi
generis Hispanus presbyter, quattuor evangelia hexametris versibus
paene ad verbum transferens quattuor libros composuit et nonnulla
codem metro ad sacramentorum ordinem pertinentia. Floruit sub Constantino
principe". Del antiguo testamento no habla San Jerónimo. Edic.
Ad vaticanos cod. rec. F. Arévalo, Roma, 1792; Migne, Patr., XIX.
Consult.: A. R. Gebser, De C. Vett. Aq. Juv. vita et scriptis, Iena, 1827.





61. Año 355. San Potamio, obispo de Lisboa, floreció en
tiempo de San Hilario, en la segunda mitad del siglo iv, antes
de Teodosio; nos ha dejado una Epístola ad Athanasium episcopum
Alexandriae de consubstantialitate filii Dei, escrita el
año 355.


Prisciliano, discípulo del egipcio Marco, llegado en 350 á
España, hasta poco ha tenido por hereje, hoy en balanzas de si
fué más bien un reformador del alto clero, perseguido é infamado,
después que Schepss descubrió hasta once opúsculos suyos,
no conociéndose antes nada de él, parece fué lusitano y que
nació del 340 al 345, y murió hacia el 380 ó 381.





62. La Epístola de San Potamio se publicó por primera vez en 1657,
véase Galland, Bibil. patr., V; Migne, Patrol., VIII; Gams, Spanische
Kirchengeschichte, II. Consúltense: Bonilla, Hist. filos. esp., t. I, página
196, y t. II, apénd. III; M. Pelayo, Heterod. esp.; Georg. Schepss,
Priscilian, Würtzburg, 1886; íd., Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum, vol. XVIII; Priscilliani quae supersunt, Vindobonae, 1889;
Babut, Priscillien et le Priscillianisme, París, 1909; F. Paret, Priscillianus,
Würtzburg, 1891. Paisano y contemporáneo suyo fué el monje
Baquiario, á quien se atribuyen dos opúsculos, De reparatione lapsi y
De Fide, en Flórez, Esp. Sagr., t. XV.


San Jerón., Vir. ill., 422: "Latronianus, provinciae Hispaniae, valde
eruditus et in metrico opere veteribus comparandus, caesus est Treveris
cum Priscilliano (385; cfr. Sulpic. Sever., Chron., II, 513...) extant
eius ingenii opera diversis metris edita". Fué de los corifeos principales
del priscilianismo.





63. Año 366. San Dámaso (305-384), papa desde el año
366, fué español de nación y murió en tiempo de Teodosio (384).
Escribió cartas y elegantes versos, aunque ya con alguna rima
de que gustaba el pueblo, sobre todo epitafios (tituli) para los
sepulcros de los mártires.





San Paciano, obispo barcelonés, escribió contra los novacianos
y murió en 391. Fué padre de Dextro y se distinguió
por su elocuencia y santidad. Aquilio Severo, español, compuso
en prosa y verso una obra titulada Kαταστρoφὴν ó Πεῖραν y
murió en tiempo de Valentiniano. También fué escritor de
aquel tiempo el andaluz Tiberiano, que escribió una Apología
en estilo rebuscado. Dextro, hijo de Paciano, escribió una
historia, que se ha perdido.





64. San Jerónimo, De vir ill., 103: "Damasus, romanae urbis episcopus,
elegans in versibus componendis ingenium habuit multaque et
brevia metra edidit et prope octogenarius sub Theodosio principe mortuus
est". Suidas, Δάμασος. San Jerón., Ep., 22, 22: "Legas... de virginitate
papae Damasi... versu prosaque composita" (volumina), y 48, 18, etc.
Los epitafios en Rossi (Roma sotterranea y en Inscript. christ., I, 329,
pág. 146, II): "Dam. cultor atque amator, Furius Dionysius Philocalus"
grabó hermosamente las inscripciones (Rossi, I, pág. lvi). La
mayor parte de sus poesías, en hexámetros; algunas en elegíacos; otras
en dímetros yámbicos, etc. Tiene 37 composiciones, sobre los apóstoles,
los mártires, los Papas, los cristianos difuntos. Edic. F. Ubaldin,
Damasi papae opera... cum notis Martii Milesii Sarazanii, Roma, 1638;
París, 1672; Maittaire, Opera veterum poet. lat., 2 vols., London, 1713;
Migne, Patrol., XIII, págs. 347-375 (Epistolae), 375-417; Opera apocrypha,
págs. 423-441.


San Jerón., Vir. ill., 106: "Pacianus, in Pyrenaei iugis Barcilonae
episcopus castitate et eloquentiae et tam vita quam sermone clarus,
scripsit varia opuscula, de quibus est Cervus (?) et contra Novatianos
Sub. Theodosio principe iam ultima senectute mortuus est". Paciani
opera studios Jo. Tilii, París, 1538, y en la Bibl. patr. max., IV, página
305; en Galland, Bibl. patr., VII, pág. 257, y en Migne, Patrol.,
XIII. San Jerón., Vir. ill., 111: "Aquilius Severus in Hispania, de
genere illius Severi ad quem Lactantii duo epistolarum inscribuntur
libri, composuit volumen quasi ὁδοιπορικὸν totius suae vitae statum
continens tam prosa quam versibus, quod vocavit Καταστροφὴν sive
πεῑραν, et sub Valentiniano principe obiit". San Jerón., Vir. ill., 123:
"Tiberianus Baeticus scripsit pro suspicione qua cum Priscilliano accusabatur
haereseos apologeticum tumenti compositoque sermone".
San Jerón., Vir. ill., 132: "Dexter Paciani filius, clarus apud saeculum
et Christi fidei deditus, fertur ad me omnimodam historiam texuisse,
quam necdum legi". El Chronicon Dextri (de 752 á 1183 de Roma),
que el P. Jerónimo Román de la Higuera, jesuita, pretendió haber
hallado (Zaragoza, 1694, Migne, Patrol., XXXI) es obra indigna de
falsificador. Türk, Geschichtl. Studien, I, págs. 34-45; Gams, Kirchengesch.
Spaniens, II, pág. 335.








65. El poeta más célebre del imperio de Teodosio es Aurelio
Prudencio Clemente (348-410), natural de Calahorra
(Perist., IV, 31, cf., I, 116), más bien que de Zaragoza (ib., IV,
I, 97). Ejerció la abogacía, fué Gobernador de una provincia,
tuvo elevado cargo en la milicia y publicó sus poesías á los cincuenta
y siete de su edad (Praef. I), compuestas en metros variados:
Cathemerinon, Hamartigenia, Apotheosis, Psychomachia,
Contra Symmachum libri II, Peristephanon, Dittochaeon.



66. Prud. praef., 7: "Docuit toga (virilis) infetum vitiis falsa
loqui" (de los retóricos), 13: "Exin iurgia turbidos armarunt animos"
(abogado); 16: "Bis legum moderamine frenos nobilium reximus urbium,
ius civile bonis reddidimus, terruimus reos. Tandem militiae
gradu evectum pietas principis (Teodosio) extulit, adsumptum propius
stare iubens ordine proximo" (primer lugar). El orden de sus obras
en el prefacio (34): Καθημερινῶν liber, del empleo de las horas del
día y de la vida, como hymnus ad galli cantum, ante cibum, post cibum,
ad incensum lucernae, etc. Ἀμαρτιγένεια, del origen del pecado, según
Tertuliano, contra el dualismo de los gnósticos y Marción. Ἀποθέωσις
del dogma de la Trinidad, contra los arrianos, sabelianos, ebionitas,
maniqueos, según Tertuliano. Ψυχομαχία, las pasiones en lucha con las
virtudes, tradújola Francisco Palomino. Contra Symmachum libri II,
acerca de la restitución del altar de la Victoria en el Senado, que solicitaba
aquel famoso orador. Περὶ οτεφάνων liber, himnos á los mártires,
sobre todo españoles é italianos. Dittochaeon, 49 epigramas sobre
la Biblia (Διττοχαίον, Gennadius, Vir. ill., 13). Edic. Faustino Arévalo,
Roma, 1788, 2 vols.; Th. Obbarius, Tubing., 1845; Migne, Patrol., LIX
y LX; Alb. Dressel, Lips., 1860; A. Puech, Prudence, Étude sur la
poésie latine chrétienne au iv siècle, París, 1888; Conde de la Viñaza,
Aur. Prudenc. Clemente, Madrid, 1888; Risco, Esp. Sagr., t. XXX.
Los himnos de Prudencio, tradújolos Luis Díaz de Aux. Comentóle
A. Nebrija.










ÉPOCA VISIGÓTICA

(SIGLOS V-VII)



67. El germanismo en el romance.—Qué deba el romance
á las lenguas germánicas, aunque es problema que todavía ofrezca
algunos puntos dificultosos, la moderna filología ha llegado á
determinarlo claramente en los más substanciales. Está averiguado
que no nacieron los romances del choque entre ellas y el latín
vulgar, ni mucho menos del latín literario corrompido por los
godos, que se decía antes lo echaron á perder por no comprender
la flexión latina de los casos y del verbo. Las lenguas germánicas
tenían flexión verbal y casos lo mismo que el latín,
y tan parecidas eran las gramáticas, que de la mezcla del latín
y de las germánicas probablemente sólo hubiera resultado otra
lengua tan flexional como uno y otras. Además, los godos, que
fueron los que convivieron con la raza española, donde nació
el castellano, eran, respecto de la población que aquí hallaron,
un río de pequeño caudal respecto del mar donde desagua. Y
sobre todo, cuando á España llegaron venían ya harto romanizados,
con su idioma gótico tan aguado que acaso fuera más
bien romance provenzal que gótico puro. Cuando las naciones
germánicas se pusieron en comunicación con las gentes del Imperio
iban ya diferenciándose las hablas románicas, de suerte
que no podían llamarse latín vulgar, que de tiempos atrás se
había en ellas transformado. Así que el influjo germánico no
caló muy adentro de los romances, no les dió elemento ninguno
gramatical, ni mucho menos tocó al fonetismo, reduciéndose á
verbos, nombres y adjetivos sueltos, que vinieron á añadirse al
caudal léxico que ellos tenían. Mayor dificultad ofrece averiguar
la lengua germánica de la cual procede cada vez en particular, de
las así añadidas, por ser tantas las que los germanos hablaban y
la época en que se les pegaron á las románicas semejantes voces.
Al castellano, por ejemplo, no fué el godo el que le dió cuantas
voces germánicas tiene, sino que provienen de otras lenguas de
los bárbaros por la mayor parte, de modo que no es tan hacedero
deslindar cuándo, cómo y de qué dialecto germánico llegó cada
una de ellas á nuestro romance.


Desde que los godos fundan el reino de Tolosa, el año de
418, y entran en España con su rey Ataulfo, la continua comunicación
de los godos y de los provenzales con los españoles
trae á nuestra lengua las pocas voces góticas que encierra nuestro
romance y las más antiguas que de las germánicas se derramaron
por toda la Romanía. Estas últimas suenan en castellano
como en provenzal, y así, es de creer que por la Provenza vinieran.





68. Más bien es, dice Kluge (Romanen und Germanen in ihren
Wechselbeziehungen), problema histórico éste, que puramente lingüístico.
Los germanos, ya en el primer siglo de Jesucristo, tenían cierta
cultura é influyeron en los romanos, así como éstos en ellos. Palabras
sobre la guerra, la caza, sobre armas y vestidos, pasaron hasta al latín
literario. La Germania más antigua la conocemos por la obra de
Tácito, así intitulada, ya que los veinte libros de Plinio sobre sus
guerras con los romanos se han perdido. No pocas voces eran comunes
á romanos y germanos, hasta el punto de no poderse decir quién las
tomó prestadas á quién. Así son voces germano-latinas de dudoso origen
stuba, vapor, de donde estufa; tunna, que dió tonel; flaska ó frasco;
taska, faltriquera; ratto, que dió rato y ratón, falkon ó falcón,
karpon ó carpa, kattu ó gato, que es tan germánico y latino como vascongado,
aunque sólo en vascuence tiene claro origen. Otras voces comunes
parecen más manifiestamente venir de las germánicas ó de las
románicas, como kuppo ó copa, flokko ó flueco, bakkīno ó bacía, pīpa
ó pipa y pepa, krukkia, muleta; bulgia, alforjas. El parecido entre palabras
como el latino salicem y el germánico salha, miscere y mischen,
se complica todavía más cuando se trata de voces románicas que pudieran
proceder del latín, del germano y del vasco, ó de voces románicas
que pueden declararse por el vasco y por el germano á la vez.
Aquí es donde los lexicógrafos dan de bruces, y dan á cada paso, porque
son muchísimas las palabras que vienen del éuscaro, y el éuscaro
es idioma enteramente desconocido para los lexicógrafos. ¿Hay romanista
más entendido y discreto que Meyer-Lübke? Ábrase su Romanisches
Etymologisches Wörterbuch por cualquier página. Broche lo trae
de un broccus, que no dice de dónde proviene, y que, cierto, no es voz
latina. Bresca, de un *brisca, "Ursprung unbekannt, wohl gallisch,
doch bieten die neukeltischen Sprachen nichts". Bíro, de "*brivos, galo".
Bosque, de "bosca, griego". Bocha, de "*bottia, Beule. Woher?".  Bornear,
de *bornius, emängig. Woher?".  Brisa, de *brīsa, Weintrester",
y "sanfter Wind, Woher?".  Broma, de "bromus, griego". Bufar, de
"buff, Schallwort". Buñuelo, de "*buña. Ursprung unbekannt". Buces,
de "bus, arábigo". Borrico, de "*burricus". Bota, de "buttis, griego".
Con todo respeto debo decir que eso no es estudio etimológico.


El tema *patta, que no lo es, sino pata, de donde patear, patán é
infinitos derivados, dice que es de origen oscuro, "ist dunkel". El de
parra, "germ.?", esto es, ¿será germánico? El de pardo, oscuro, "dunkel".
El de morro, onomatopeico, "Schallwort". El de mofar, no lo
sabe, "Woher?" el de momo, onomatopeico, "Schallwort". El de
niño, otro que tal, "Lallwort". El de pita, "Schallwort" ú onomatopeico.
El de pequeño, desconocido, "unbekannt". El de picar, "unbekannt",
desconocido. Del de pipa no dice nada. El de brillar, birlar,
perinola, "Schallwort", onomatopeico. El de... (aquí un sinfín de voces)
no debe ser muy claro cuando ni aun las voces conoce el autor y no
las pone en su Diccionario, que está en publicación, flamante y caliente
todavía.


Por eso creo yo que hay que ahondar en las raíces germánicas, indo-europeas
y vascongadas á la vez, deslindando los entronques de cada
voz, juntando todas las voces emparentadas en todas estas lenguas
para ver de dónde salió la voz dudosa. Tal he procurado hacer en el
Tesoro de la lengua castellana, donde el lector podrá ver lo que atañe
á las voces citadas y las demás. Más de la mitad del Diccionario románico
está en este caso. No basta inventar la forma latina ó poner
la correspondiente del bajo latín, pues de ella no nacieron las románicas,
sino al revés. ¿Qué sacamos con poner por fórmula brīsa, bosca,
brocus? Esas voces no se han dicho jamás; son fórmulas latinizadas
de otras voces vivas. Lo que se busca no son fórmulas, sino el origen
de esas voces. Como, por otra parte, hay radicales latinos, germánicos
y éuscaros parecidos, ya que tienen un mismo origen, según los gustos
y preferencias, así señalan como origen de las voces románicas,
éste la raíz latina, aquél la germánica, nadie la éuscara, porque
el éuscaro lo desconocen. El estudio comparado de los tres radicales,
latino, germánico y éuscaro, y de los derivados, esto es, de
todo el parentesco, sería el único medio de averiguar la verdad,
como hago yo en el Tesoro. Después de haberse estudiado á fondo la
lexicografía latina y germana, todavía queda á oscuras la mitad del
Diccionario románico. Luego, además del latín y del germano, alguna
otra fuente del romanismo queda por descubrir. No es la arábiga ni la
céltica: todos convienen en ello. ¿Cuál será? ¿De dónde vendrá la
luz á la lexicografía románica, tan oscura aun después de bien conocidas
las lenguas que pudieran haber originado el caudal de sus voces?
Extraño parece que quedando un idioma ahí, en medio de las románicas,
como un antiquísimo islote, nadie se ponga á estudiarlo, y cuando
alguien lo hace, es con tan mala mano ó dañada intención, que por
no conocer la cepa éuscara entera, córtale un sarmiento, diciendo ser
de la cepa latina que tiene al lado. Hay, en efecto, quien se entretiene
en probar que ésta y la otra voz vascongada es latina de origen, y va
desmochando de manera el idioma vasco, que, á este paso, se queda
sin diccionario, con tener la gramática más complicada y maravillosa
del mundo: tal hace Schuchardt. Razones aparentes no le faltan al dar
por latinas las voces realmente éuscaras, porque, teniendo un mismo
origen los radicales éuscaros y los latinos, el parecido no puede faltar.
Y claro está, todo le parece hablar en favor del latín, pues se habló en
España, donde halla esas voces explicables por el latín. Como si en
España no se hubiera hablado más generalmente el éuscaro y por más
siglos y mucho antes de llegar á ella el latín. El estudio de la lexicografía
vasca, desde sus raíces y en todos sus derivados, y en cotejo
con la lexicografía latina, es indispensable para decidir si tal ó cual voz
es latina ó vasca en su origen. Ese estudio no lo ha hecho el citado desmochador,
ese estudio es el que he llevado al cabo en el Tesoro de
la lengua castellana, que vuelvo á mentar, porque los romanistas, por
falta de conocimiento del éuscaro, todavía no lo han tenido en cuenta, y
creo hay que tenerlo, aunque me esté á mí mal el decirlo. Volvamos al
germanismo. Las terminaciones nominales, iguales en las germánicas
y en latín, aumentan la dificultad de distinguir los vocablos que vienen
de aquellas lenguas ó de ésta. Tan románicas como germánicas son las
terminaciones -o, masc., y -a, fem., como en kuppo, kampo, brando,
elmo, blanco, mariscalco, bruno, falbo, y en duna, falta, marca. Igualmente
es germánica y latina la terminación -ón, como en espolón, campeón,
escorpión. Los verbos germánicos en i (de -ian) responden á los
latinos en -i (de -ire), como furbire, ital., y furbian, germ.; guarnir y
warnian, tarir, fr., y tharrian, honnir y hōnian = haunian. Con todo,
pueden servir de notas distintivas algunas particularidades, pero aun
con ellas no se aclaran del todo las dificultades. Las románicas ponen
gu donde las germánicas llevaban w: guarir y warian, guarnir y warnian.
La h germánica se conserva en francés, y la h latina se pierde
en todas las románicas, it. elmo, cast., yelmo; pero fr. heaume del germ.
helm. Los grupos hr y hn se hacen har, han: fr. hanap, de hnapp;
harangue y arenque, de hring. El acento germánico, que va en la sílaba
radical, no pasa á las románicas, y así se atienen ellas, por analogía,
á la acentuación latina que éstas conservan.


Durante los siglos iii y iv hubo casi continuas guerras entre los godos
y los romanos, en las riberas del Danubio, hasta que el 402 entró en
Italia, con sus visigodos, el rey Alarico, del antiguo linaje de los
Balthos. El 406 entran los ostrogodos con Radagaso. Vuelve Alarico
á Italia el 408 y se apodera el 410 de Roma. Muerto á poco, siguen
los godos en Italia, con su cuñado Ataulfo, hasta el 412, que pasa con
ellos al Sur de Francia, conquista la Aquitania y funda el reino de
Tolosa el año 418, entrando en España, por donde extiende sus dominios.
Ataulfo es para nosotros el primer rey godo.





Los ostrogodos sonaron con Teodorico, su rey (475-526), entraron
en Italia el 489, apoderándose de ella, y su imperio duró allí hasta el 555
(Wrede, Sprache der Ostgoten in Italien, Strassburg, 1891). De los
godos parece que pasaron pocos nombres apelativos á las románicas,
según Kluge, y hay que tener en cuenta que el gótico era muy parecido
al norso. Tregua viene del gótico triggwa, it. y prov., tregua; en ostrogodo,
trewwa; del gót. manwjan parecen venir el prov. amanavir
y el ant. fr. amanovir; de raus, el prov. raus, ostrogod., raur. El guante,
it. guanto, sólo se halla en el norso, aunque debió de haber un gótico
wantus. El it. lesto, cast. listo, parece venir del gótico *lista. No hay
en godo un wīsa de donde pudiera venir guisa. No es fácil decir á qué
dialecto germánico se deben lesna, yelmo, etc.


En el siglo v entraron en España varios pueblos bárbaros. En el
primer cuarto de siglo asentaron en Galicia y Andalucía los vándalos,
hasta que el 429 pasaron al África con su rey Genserico, donde acabaron
destruidos mediado el siglo vi. Tras los alanos siguieron los suevos,
cuyo poderío deshizo en 456 Teodorico II, rey de los visigodos, y que
habían tomado asiento en Galicia, hasta que, á fines del siglo vi, entraron
á formar parte del reino visigodo. Sabemos de ellos por la
Crónica de Idacio, que comprende desde el año 379 al 469. Los visigodos
entraron en España luego de fundar su reino en Tolosa el año 418;
señoreáronla toda, puede decirse, desde la mitad del mismo siglo v, y
fueron deshechos por los árabes el año 711. No queda monumento alguno
escrito en suevo ni en visigodo, fuera de los nombres propios, conservados
por la historia, la leyenda de las monedas y el Fuero Juzgo,
en latín, mandado traducir por San Fernando en castellano. Del gótico
*fata (norso, fot, vestido) parece venir hato; sitio, de sitjō; lua, de
lōfa; aliso, de *alisō; brico, banco de arena (norso, breke) y acaso
tascar, de taskōn (ant. alem., zascōn): voces que no se hallan en el resto
de la Romanía. Lo que pudiera venir del suevo y vándalo al castellano
ó portugués es muy incierto (Baist, Roman. Forsch., I, 106;
Wrede, Sprache der Vandalen, Strassburg, 1886). Nombres propios
suevos ó visigodos ha recogido Förstemann 430 (Kuhns Zeitsch., XX, y
Kremer PBbeitr., VIII, 452), sacados, sobre todo, de Idacio, Gregorio
Turonense y de las inscripciones (Hübner); los más famosos que pasaron
al castellano son Alfonso, Hernando ó Fernando, Rodrigo, Arnaldos,
Regnaldos. La mayor parte de las voces germánicas llegaron
á España por el provenzal, el francés y el italiano, como puede verse
al tratar del influjo de estas lenguas. Véase Goldsmidt, Zur Kritik der
altgermanischen Elemente im Spanischen, Diss., Bonn, 1887.


Á principios del siglo xix publicó Raynouard una serie de obras,
cuya reseña puede verse en la Poesie der Troubadours, de Diez (1827),
compuso la Gramática y el Diccionario de la lengua de los Trovadores
provenzales, y tomó el empeño de probar que todas las lenguas románicas
procedían de esa lengua, la única derivada inmediatamente del
latín. Admitieron esta teoría Perticari, Champollion-Figéac, Sismondi,
Niccolini, Lampredi, Ugo Fóscolo, Balbi y Bernhardy; la desecharon
Daunou, Galvani y Schlegel sobre todo (Observations sur
la Langue et la Littérature Provençales, París, 1818). La tesis hizo
mucho ruido entre los literatos y fué impugnada por George Cornewal
Lewis, en su Essay on the origin and formation of the Romance
Languages, Oxford, 1835. La Grammatik der Romanischen
Sprachen, de Diez, publicada en Bonn, de 1836 á 1844, y luego su
Etymologisches Wörterbuch der Rom. Sprachen (Bonn, 1853), pusieron
en olvido tan extravagante teoría, sin atacarla directamente,
con la sola exposición amplia y científica de las lenguas románicas,
que en estas obras hizo el fundador del romanismo.



69. Radicales tomadas del provenzal: albergue (del germ.), alodio
(del germ.), brial, brida, bruno (del germ.), calzada (del lat.), cota (del
germ.), dalle, deleitar, empeine, escarnir (del germ.), esgrimir (del
germ.), espiar (del germ.), espuela (del germ.), forro (del germ.), fragua
(del lat.), granja (del lat.), grava (del celt.), grima (del germ.),
guardar (del germ.), guarir (del germ.), guarnir (del germ.), guerra
(del germ.), guía (del germ.), homenaje, jayán (del lat.), jornada (del
lat.), joya (del lat.), lista (del germ.), mala, manjar (del lat.), menestral
(del lat.), moflete (del germ.), monje (del lat., gr.), niel (del lat.),
nivel (del lat.), novio (del lat. y galo), palenque, pauta (del lat.), pincel
(del cat.), pote, preste (del lat., gr.), randa, receta (del lat.), revellín
(del lat.), rico (del germ.), rima (del germ.), robar (del germ.),
rodela (del lat.), ropa (del germ.), sala (del germ.), salvaje (del
lat.), senescal (del germ.), serventesio (del lat.), toalla (del germ.),
tralla (del lat.), triscar (del germ.), tropa (del germ.), trovador, vendaval
(del lat.).





70. Literatura latino-hispana. Arrancada hasta sus raíces
por los desbocados caballos de los bárbaros invasores la cultura,
que en todo el suelo del Imperio romano había tan gloriosamente
florecido, no parece sino que á España cupo la suerte de salvar
los últimos restos durante los siglos vi y vii. San Isidoro y
los demás Padres de la Iglesia visigótica y los Concilios toledanos
dieron los últimos destellos, y bien brillantes por cierto,
entre las espesas sombras que habían ya caído sobre la Europa
occidental y central, y el Fuero Juzgo fué monumento imperecedero
de aquellos dos gloriosos siglos de la historia de España.
Véase Gams, Span. Kirchengeschichte.


Siglo v, año 417. Paulo Orosio, natural de Tarragona
(Oros., VII, 22) y presbítero en Braga, de Portugal, escribió
la mayor parte de sus Historiarum libri VII adversus paganos
en Hipona (417-418), valiéndose de la biblioteca de San Agustín,
que escribía entonces su obra de la Ciudad de Dios, y á instancias
suyas. Es apologética para demostrar que las calamidades
sobrevenidas al Imperio romano no se debían á la religión cristiana,
como decían los gentiles. Llega hasta la toma de Roma
por Alarico, el 410, y se vale de Livio y de la Crónica de Eusebio,
refundida por San Jerónimo. También escribió un tratado sobre
el libre albedrío, contra los pelagianos. Es Orosio el primero
que introdujo la providencia en la historia y la hizo verdaderamente
universal; consideró al hombre como ciudadano de todo
el mundo, ensanchando el concepto de patria, según el espíritu
del Evangelio. Siguióle por este camino Bossuet.





71. Gennadius, Vir. ill., 39: "Orosius presbyter, Hispanus genere,
vir eloquens et historiarum cognitor scripsit adversum querulos et infamatores
christiani nominis, qui dicunt defectum romanae reip. Christi
doctrina invectum, libros VII... Hic est Orosius qui ab Augustino
pro discenda animae ratione ad Hieronymum (á Belén) missus rediens
reliquias b. Stephani primi martyris tunc nuper inventas primus intulit
occidenti (á Menorca). Claruit extremo paene Honorii imperatoris tempore".
San Agust., Epist., 166, 2 (á San Jerónimo): "Venit ad me
(413 ó 414) religiosus iuvenis, catholica pace frater, aetate filius, honore
compresbyter noster Orosius, vigil ingenio, promptus eloquio,
flagrans studio... ad refellendas falsas perniciosasque doctrinas, quae
animas Hispanorum multo infelicius quam corpora barbaricus gladius
trucidarunt". Véase su intento en el prefacio. El ormesta de algunos
manuscritos alude á Orosii moesta mundi. "Primum, dice Orosio, quia
si divina providentia, quae sicut bona et iusta est, agitur mundus et
homo". "Iure ab initio hominis per bona malaque alternantia exerceri
hunc mundum sentit quisquis per se atque in se humanum genus videt".
Con razón dice Ebert que es "prodigioso este primer ensayo de una
historia universal cristiana, que es al mismo tiempo el primer ensayo
de una historia universal en el sentido más amplio de la palabra".


Edic. S. Havercamp, Lugd. Bat., 1738 y 1767; Migne, Patr.,
XXXI, 1846, págs. 636-1212 y 1212-1216; Ad fid. rec. Havercampi,
Thorn, 1857; Zangemeister, t. V del Corpus Scriptor. Ecclesiast. latin.,
Vindobonae, 1882. Consúltese Mörner, De Orosii vita eiusque hist.
lib. VII adv. paganos, Berlín, 1844; Gams, Span. Kirchengesch., II,
pág. 398. Tradujeron á Orosio, Alfonso Gómez de Zamora (1439) y
Domingo de García Martín (códice del siglo xv, Bibl. Nac., 10200).





72. Año 435. Flavio Merobaudes, español y cristiano, tan
excelente soldado como poeta, mereció, en tiempo de Teodosio el
mozo (siglo v), una estatua de bronce y una inscripción en el foro
de Trajano; llegó á ser Cónsul. Conocíasele por el poemita en
treinta hexámetros Merobaudis Hispani scholastici carmen de
Christo; pero Niebuhr descubrió en 1827 fragmentos de otras
poesías profanas, de la misma elegancia y pureza de lenguaje
de Claudiano, aunque no de su facilidad y flexibilidad.


Santo Toribio, Obispo de Astorga desde 447, escribió
una carta á los obispos Idacio y Ceponio contra los Apócrifos
y los Priscilianistas.


El obispo Idacio, natural de Lamego, en Galicia (395-470),
compuso su Crónica, que abarca del 379 al 469, de gran importancia
para la historia española. No parecen ser suyos los Fasti
consulares hasta el año 468, sacados de Tito Livio.


En el mismo siglo v florecieron Oriencio y Sedulio, que
se han tenido por españoles y hoy se creen ser galo el primero
y escocés el segundo. También se tiene por africano de Cartago
al poeta Blosio Emilio Draconcio, autor del poema didáctico
cristiano De Deo ó Hexaemeron, en tres libros; pero por San
Eugenio, Obispo toledano, parece fué español. El santo Obispo,
por lo menos corrigió, mejoró y acabó el poema. También compuso
Draconcio epopeyas mitológicas: Hylas, Raptus Helende,
Medea y otros temas retóricos: Deliberativa Achillis, Controversia
de statua viri fortis; dos epitalamios y una elegía, Satisfactio,
en la que ruega al Rey de los Vándalos, Gundamond
(484-496), le dispense por no haberle celebrado en sus versos,
habiendo loado á uno de sus enemigos. Resiéntese el poeta de
la retórica de escuela: pero es erudito en la Biblia y literatura
romana.





73. Inscripción de Roma (Orelli, 1183, del año 435): "Fl. Merobaudi
v. s. com. SC.", después: "Fl. Merobaudi aeque forti et docto
viro, tam facere laudanda quam aliorum facta laudare praecipuo, castrensi
experientia claro, facundia vel otiosorum studia supergresso,
cui a crepundiis par virtutis et eloquentiae cura ingenium ita fortitudini
ut doctrinae natum stilo et gladio pariter exercuit, nec in umbra vel
latebris mentis vigorem scholari tantum otio torpere passus inter arma
litteris militabat et in Alpibus acuebat eloquium. Ideo illi cessit in
praemium... imago aere formata... Quod huic quoque cum Augustissimis
Roma principibus Theodosio et Placido Valentiniano rerum dominis
in foro Ulpio detulerunt. Remunerantes in viro antiquae nobilitatis
novae gloriae vel industriam militarem vel carmen, cuius praeconio
gloria triunphali crevit imperio". Sidonio, Carm., IX, 293: "Sed
nunc tertius ille non legetur Baetin qui, patrium solum relinquens,
undosae petiit sitim Ravennae, plosores cui fulgidam Quirites et carus
popularitate princeps Traiano statuam foro locarunt". Edic. del poema
cristiano en Migne, Patr., LXI, pág. 972, y en las obras de Claudiano.
Las poesías profanas publicólas Niebuhr, Saint-Gall, 1823. Bonn, 1824;
Weber, Corp. poet. lat., págs. 1367, 1370. Hay dísticos, endecasílabos y
hexámetros, sobre todo en alabanza de Aecio y de Valentiniano III.
Hansen, De vita Aetii, Dorpat, 1840; G. Wurm, De rebus gestis Aetii,
Bonn, 1844.


La carta de Santo Toribio se publicó después de la Epístola 15 del
papa León I, Migne, LIV, págs. 693-695.


Sobre la vida de Idacio, véase el prefacio de su obra. Procura ser
veraz y es digno de crédito. H. Hertzberg, D. Hist. des Isid. (1874),
pág. 52; F. Papencordt, Gesch. d. Vandal. Herrschaft (1839), páginas
352-355; Flórez, Esp. Sagr., IV, pág. 345; Migne, Patr., LI; J. M.
Garzón, Idatii chronicon; ed. F. X. de Ram, Bruselas, 1845.


Edic. del De Deo y de la Satisfactio: Faust. Arévalo, Roma, 1791,
reproducidos en Migne, Patr., LX, págs. 595-932. Dracontii carmina
minora plurima inedita ex codice neapolitano, ed. Frid. de Duhn,
Lips., 1873, Teubner.





74. Siglo vi. San Martín Dumiense (561-580), nació en
Panonia, estuvo en los Santos Lugares, vino á Galicia (550),
convirtió á los suevos, fundó el monasterio de Dume y fué desde
561 Obispo de Braga, firmó el primero en el segundo Concilio
de aquella ciudad (572), y murió en 580. Escribió Formula
vitae honestae, ó como dice San Isidoro, Differentiae quatuor
virtutum (570-580?), cristianización de la doctrina de Séneca,
tanto que por de Séneca aparece en algunos códices: Epístolas,
Cánones, De ira, Pro repellenda iactantia, De Superbia, Exhortatio
humilitatis, De Pascha, De moribus, De correctione rusticorum
y poesías.


En este mismo siglo escribió su Cronicón Juan Biclarense,
godo de nación, Obispo de Gerona desde 591 y fundador
del monasterio de Biclaro ó Valclara, en Cataluña (586). Alcanza
la historia desde el 565 al 590.





75. Greg. Tur., Hist. Franc., V. 38: "Nulli in litteris secundus
suis temporibus habitus... versiculos qui super ostium sunt in basilica
S. Martini ipse composuit". Isid., Vir. ill., 22: "Floruit regnante Teudummiro
rege Suevorum, temporibus illis quibus Justinianus in rep. et
Atanagildus Hispanus imperium tenuere". Sus obras en Migne, Patrol.,
LXXII. Consúltense: A. Weidner, Martini Dum. Formula rec., Magdeburg,
1872; Gams, Kirchengeschichte Spaniens, 1864, II, 1, páginas
471-475.


La Formula vitae en Flórez, Esp. Sagr., t. XV, págs. 383-393; en
el códice de la Bibl. Nac. 10190 está traducida al castellano. Hay
otros manuscritos que cita Bonilla, Hist. filos. esp., t. I, pág. 219.


Isidor., Vir. ill., 31: "Joannes, Gerundensis ecclesiae episcopus, natione
Gothus provinciae Lusitanae Scallabitanus". Estudió en Constantinopla
latín y griego y "septimo demum anno in Hispanias reversus
est". Fué perseguido por el rey arriano Leovigildo, "postea condidit
monasterium quod nunc Biclaro dicitur... Addit et in libro chronicorum
ab anno primo Justini iunioris principatus usque ad annum
octavum Mauritii principis Rom. et quartum Recaredi regis annum,
historico compositoque sermone". Edic.: Flórez, Esp. Sagr., VI, y
Migne, Patr., LXXII. Véase H. Hertzberg, D. Hist. des Isid., 1874,
pág. 61.


Isid., Vir. ill., 17: "Apingius, ecclesiae Pacensis Hispaniarum episcopus,
disertus lingua et scientia eruditus, interpretatus est Apocalypsim,
etc. Scripsit et nonnulla alia... Claruit temporibus Theodi principis
Gothorum". Id., 20: "Justinianus, ecclesiae Valentinae Episcopus...
scripsit librum Responsionum ad quemdam Rusticum de interrogatis
quaestionibus... Floruit in Hispaniis temporibus Theudi principis
Gothorum". Id., 21: "Justus, Orgellinatae ecclesiae episcopus et
frater praedicti Justiniani", escribió una declaración alegórica del
Cantar de los Cantares (Migne, LXVII). "Huius quoque fratres (obispos
como él) Nebridius et Elpidius quaedam scripsisse feruntur".
Id., 29: "Licinianus, Carthaginis Spartariae episcopus (hacia el 584)
in scripturis doctus", escribió cartas dogmáticas (Migne, LXXII).
"Claurit temporibus Mauricii Aug. (582-602). Occubuit Constantinopoli".
Véase Bonilla, Hist. filos. esp., t. I, pág. 220. Isid., Vir. ill., 30:
"Severus, Malacitanae sedis antistes (hacia 580) collega et socius
Liciniani... edidit unum adversus Vicentium Caesaraugustanae urbis
episcopum (arriano)... Est et alius eiusdem de virginitate ad sororem
libellus, qui dicitur Anulus... Claruit temporibus praedicti imp". (Mauricio).
Id., 32: "Eutropius, ecclesiae Valentinae episcopus... scripsit
ad episcopum Lucianum... epistolam... Scripsit et ad Petrum episcopum
Ircabicensem de districtione monachorum epistolam" (Migne, LXXX).





76. San Leandro, obispo de Sevilla (576-596), convirtió
á los principales señores godos á la fe católica, juntamente con
su rey Recaredo, en el tercer Concilio toledano (589). Escribió
contra los arrianos y un libro De institutione virginum et contemptu
mundi, dirigido á su hermana monja, Santa Florentina,
y además no pocas cartas al papa San Gregorio I y á otros
obispos.





77. San Leandro nació, probablemente, en Cartagena (Flórez,
Esp. Sagr., V, 74 y 78), así como sus hermanos San Isidoro, San
Fulgencio y Santa Florentina. Isid., Vir. ill., 28: "Leander, genitus
patre Severiano, Carthaginensis provinciae Hispaniae..., ex monacho
Hispalensis ecclesiae provinciae Baeticae constitutus episcopus". "Praeterea
edidit unum ad Florentinam sororem de institutione virginum et
contemptu mundi libellum... Scripsit et epistolas multas ad papam
Gregorium et... ad ceteros quoque episcopos. Floruit sub Recaredo,
viro religioso ac principe glorioso". Edic. Migne, Patr., LXXII.





78. Siglo vii. San Isidoro (570-636), obispo de Sevilla,
fué el escritor más eminente de su tiempo y el último notable
del Imperio romano. Trabajador incansable, imitó á Casiodoro
en recoger la ciencia antigua, tomando mucho de él y de otros
autores, aunque no de Varron, cuyas obras, por consiguiente,
se habían ya perdido por aquel entonces. Son famosos los Etymologiarum
(Originum) libri XX, y De natura rerum, obra
muy leída y aprovechada en la Edad Media.


También escribió sobre la Escritura San Fulgencio, su hermano,
Obispo que fué de Cartagena y de Écija (desde 591).





79. San Isidoro fué hijo de Severiano, duque de Cartagena, y sucedió
á San Leandro en la Sede hispalense; presidió el Concilio IV
toledano, que uniformó la liturgia, y el hispalense II, que condenó la
herejía de los Acéfalos, sostenida por un obispo sirio.


Praenotatio librorum d. Isidori a Braulione edita: "Isidorus... Hispalensis
ecclesiae episcopus, Leandri episcopi successor et germanus.
Floruit a tempore Mauritii imp. (582-602) et Recaredi regis... Vir in
omni locutionis genere formatus... Edidit libros differentiarum II...
proemiorum librum unum (lista de los libros del Nuevo Testamento)...
de ortu et obitu patrum librum unum... ad germanum suum Fulgentium
episcopum astigitanum officiorum libros II (litúrgicos)... synonymorum
libros II... de natura rerum ad Sisebutum regem librum unum,
in quo tam de ecelesiasticorum doctorum quam etiam philosophorum
indagine obscura quaedam de elementis absolvit; de numeris librum I...
de nominibus legis et evangeliorum librum I... De haeresibus librum I...
sententiarum libros III, quos floribus ex libris papae Gregorii moralibus
decoravit, chronicorum a principio mundi usque ad tempus suum
librum I... contra Iudaeos, postulante Florentina germana sua... libros
II... de viris illustribus librum unum, cui nos ista subiunximus,
monasticae regulae liber I... de origine Gothorum et regno Suevorum
et Wandalorum historia librum I, quaestionum libros II... etymologiarum
codicem nimia magnitudine, distictum ab eo titulis, non libris,
quem quia rogatu meo fecit, quamvis imperfectum ipse reliquerit, ego
in XX libros divisi. Ibi redundans diversarum artium elegantia, ubi
quaecunque fere sciri debentur restricta collegit. Sunt et alia huius viri
multa opuscula et in ecclesia Dei multo cum ornamento inscripta.
Quem Deus post tot defectus Hispaniae novissimis temporibus suscitans,
credo ad restauranda antiquorum monumenta, ne usquequaque
rusticitate veterasceremus, quasi quandam opposuit destinam... Quo
vero flumine eloquentiae... Acephalitarum haeresim confoderit synodalia
gesta coram eo Hispali acta declarant... Obiit temporibus Heraclii
imperatoris (610-641) et christianissimi Chintilani regis" (636-640).
Ildef. Vir. ill., 9: "Floruit temporibus Recaredi, Liwanis, Witterici,
Gundemari, Sisebuthi, Suinthilani et Sisenandi regum annis fere XL
tenens pontificatus honorem". Véase Ebert, Lit. d. Mittelalters, I, página
555. La lista de las obras de San Isidoro, escrita por San Braulio,
parece seguir el orden cronológico. La Chronica sigue, según se lee en
el prefacio, á "Julianus Africanus, Eusebius-Hieronymus et Victor
Tunn". Los Viri illustres, continuación de los de Gennadius; y á San
Isidoro continuó San Ildefonso († 667). La obra De natura rerum es
un manual de ciencias naturales, sacado de Suetonio en los Prata, de
Solino y acaso de Higino, además de San Ambrosio, San Clemente y
San Agustín. Los Origines ó Etimologías, están sacados de los Prata, de
Suetonio, de Plinio, Casiodoro, Boecio. Edición completa: Faustino
Arévalo, Roma, 1797-1803, 7 vols., reproducida por Migne, Patr.,
LXXXI y LXXXIV.


Consúltese H. Hertzberg, D. Hist. des Isid., 1874; Carlos Cañal,
San Isidoro, Exposición de sus obras é indicaciones acerca de la influencia
que han ejercido en la civilización española, en La Andalucía
moderna, 1897; Flórez, Esp. Sagrada, t. IX y XXII; Bonilla, Hist.
filos. esp., t. I, pág. 224, y en la pág. 437 los códices, traducciones y
ediciones españolas de San Isidoro. Alfonso X hizo traducir las Etimologías
al castellano, y hay un códice (i-6-13) en El Escorial del siglo
xiv; otros en latín de los siglos x y xi allí mismo (j-&-3; Q-H-24).


Sobre San Fulgencio, P. Martín de Roa, Écija, sus santos y su antigüedad,
Écija, 1890.





80. Poetas y músicos himnógrafos en tiempo de los visigodos
fueron el obispo palentino Conancio (609-639), ordenador
de la música eclesiástica y autor de muchas y nuevas melodías,
y Juan Cesaraugustano (S. Ildef., Vir. ill., c. II y 6).


Distinguiéronse en aquel siglo, vii de la época visigótica,
los Obispos de Zaragoza Máximo y Braulio. El primero escribió
en verso y en prosa, sobre todo la continuación de Dextro, cuanto
á lo sucedido entre los años 431 y 644. San Braulio, discípulo
de San Isidoro, escribió la Vita Aemiliani, de San Aemiliano ó
San Millán, monje de la Cogolla, las Actas de los mártires de
Zaragoza y Cartas; murió hacia el 648.


Tajon (Taius), de Zaragoza, discípulo y sucesor en aquella
ciudad de San Braulio, escribió sus famosos libros Sententiarum,
en que trató de reducir á sistema la teologia, mucho antes
que Pedro Lombardo. Debió de escribir entre 649 y 672.


San Eugenio se educó en la iglesia de Zaragoza, como discípulo
de San Braulio; fué Obispo de Toledo (646-657) y escribió
en metros variados poesías y, sobre todo, mejoró y acabó el
Hexaemeron de Draconcio.


San Ildefonso, obispo de Toledo (657-667), escribió De
virginitate perpetua S. Mariae, De cognitione baptismi, De viris
illustribus (continuación de San Isidoro); murió en 667.


San Julián, obispo de Toledo (680-690), discípulo de San
Eugenio, nació en Cuenca y escribió: Prognosticon futuri saeculi
ad Idalium (Obispo de Barcelona) sive de praescientia futuri saeculi
libri III, una Demonstratio sextae aetatis seu de Christi adventu
adversus Iudaeos libri III, dirigida en 686 al rey Ervigio
(680-687); una Historia de Wambae regis Gothorum Toletani
expeditione (674) ó Historia rebellionis Pauli adversus Wambam,
la Vita Ildefonsi Toletani, Memorialis sanctorum, Ars grammatica,
poetica et rhetorica (Roma, 1797; Keil, Gram. lat., V,
317-326).


Del 693 al 700 fué Obispo de Toledo Félix, que escribió la
vida de San Julián y compuso himnos.





81. San Isid., Vir. ill., 33: "Maximus Caesaraugustanae civitatis
episcopus multa versu prosaque componere dicitur. Scripsit brevi stilo
historiolam de his quae temporibus Gothorum in Hispaniis acta sunt
historico et composito sermone. Sed et multa alia scribere dicitur, quae
necdum legi". Edic. en Migne, Patr., LXXX, pág. 618; pero todo ello
es obra de falsario, como lo de Dextro. Véase H. Hertzberg, págs. 65-73.


San Ildef., Vir. ill., 12: "Braulio frater Joannis in Caesaraugusta
decedentis adeptus est locum... Clarus est iste habitus... quibusdam
opusculis. Scripsit vitam Aemiliani cuiusdam monachi... Habuit sacerdotium
ferme XX annis... Duravit in regimine temporibus Sisenandi,
Chintilae, Tulganis et Chindasuinthi regum". Las 44 cartas que se
conservan, la Vita Aemiliani y las Acta de martyribus Caesaraugustanis,
hállanse en Migne, Patr., LXXX, págs. 649-720; Flórez, Esp.
Sagr., t. XXX; códices de la Nacional en Bonilla, Hist. filos. esp., t. I,
pág. 255.


Las obras de Tajón en la Esp. Sagr., t. XXXI; Bonilla, Hist. filos.
esp., t. I, pág. 257, y Z. García Villada, Fragmentos inéditos de Tajón
(Revista de Archivos, enero-febrero de 1914). Las obras de San Julián
en Migne, Patr., XCVI. Pero juntos los Padres toledanos, en la edición
de Lorenzana: SS. Patrum Toletanorum Opera; Madrid, 1782. Véase,
además, el P. Tailhan, Les bibliothèques espagnoles du Haut Μoyen Age;
París, 1877.





82. El Forum Iudicum, ó acaso mejor Liber Iudiciorum,
acabó de refundirse y completarse en el tiempo que medió entre
la asociación de Witiza á la corona por Egica hasta la muerte de
éste, insertándose leyes de Witiza en compañía de Egica á la
colección que éste mandó, en el Concilio toledano XVI, se hiciese
(ley 6 de Egica) de las leyes hispano-visigodas. La Lex
Wisigothorum es la ordenada y compilada por Eurico (466-484),
el primero que puso por escrito las leyes, antes no escritas,
ó usos y costumbres legales de los visigodos; la Lex Romana
Wisigothorum ó Breviarium Alarici ó Aniani (su referendarius),
dada por Alarico en 506, era para los romanos de su
reino y están tomadas de las viejas leyes romanas, sobre todo
del Codex Theodosianus (438). En el Forum Iudicum hay
leyes tomadas de una y otra ley wisigothorum, que están entre
las que llevan por título Antiqua, y las hay dadas por los Reyes
visigodos, cuando ya reinaban en España, según lo dicen
sus títulos: Recesvinctus, Chintasvintus, Vbamba, Ervigius,
Egica.





83. Véase Rafael de Ureña, La legislación gótico-hispana, Madrid,
1905, y resumen en la Revue hisp., t. XV, pág. 868. Es un estudio
completo del Fuero Juzgo, de sus fuentes, evolución de sus leyes desde
la antigüedad, de sus ediciones y trabajos hechos sobre él desde la edición
de la Academia en 1815. Complemento necesario es el Discurso
del mismo Ureña en la Academia de la Historia, Madrid, 1909.












ÉPOCA ARÁBIGA

(SIGLOS VIII-XI)





84. Resumen político: Monarquía asturiana (718-914). Monarquía
leonesa (910-1037). Condado independiente de Castilla desde 930, se
une al reino de León en 1037, apártase de 1157 á 1230. Reino de Navarra
(905); de Aragón (1035); juntos, de 1076 á 1134. Reyes de Castilla
y de León: Fernando I (1037-1065). Sancho II (1065-1072). Alfonso
VI (1073-1109). Toma de Toledo en 1085. Los árabes: Ommiadas
(756-1031). Almoravides (1086-1156). Mozárabes eran los cristianos
voluntariamente sometidos á los árabes y vivían entre ellos;
muladíes, los cristianos renegados; mudéjares, los musulmanes que siguieron
viviendo entre los cristianos en las tierras reconquistadas; los
judíos vivían entre moros y cristianos.





85. El arabismo en el romance.—Conocida es la fecha del
711, en que, entrando en España los moros, deshicieron el poder
visigótico y la señorearon en poco tiempo. Pasaron á Francia;
pero, vencidos en 732 por Carlos Martell en Tours-Poitiers,
fueron echados á esta parte de los Pirineos en 759 por el rey
Pipino. En 778 pasó á España Carlo Magno, señalando la Marca
hispánica. Por su parte, los españoles de Asturias y Aragón emprendieron
la reconquista, y á principios del siglo ix el Duero
era la frontera, de manera que quedaban libres de enemigos
Galicia, Asturias, León, Castilla (tierra de Castillos, con Burgos
á la cabeza), las provincias Vascas, Navarra, Aragón y Cataluña,
con Barcelona. Tras los gloriosos reinados de Abderramán I
(756-788) y Abderramán III (913-961) acabó el califato cordobés
(1031), desmembrándose en los emiratos (Reyes de Taifas).
Vinieron después los almoravides (1086-1156), los almohades
(1156-1228), rotos en las Navas de Tolosa (1212) y, tomada
Córdoba (1236), quedaron reducidos al reino de Granada,
hasta que en aquella ciudad entraron los Reyes Católicos (1492).
Los moriscos fueron echados por Felipe III en 1609.


El castellano debe al árabe solamente voces sueltas de cosas
materiales, los verbos acicalar y tamar, la interjección ojalá (in
sha Allah) y la preposición hasta (hatta); pero la mitad de esas
voces son latinas, griegas y españolas arabizadas en la pronunciación.
Los árabes tomaron del castellano no menor número de
vocablos. La mayor parte de los que pasaron al castellano y los
emplearon los antiguos autores han desaparecido ya; otros científicos
han pasado á la ciencia europea, como álgebra, cifra, cero,
aldebaran, alhidada.


En el comercio continuo de árabes y españoles, multitud de
términos sueltos pasaron de una á otra lengua, ya que la índole
de entrambas y las circunstancias políticas no llegaron á permitir
un préstamo más íntimo, fonético ó morfológico. El árabe
tomó del castellano tantos ó más términos que el castellano del
árabe. De los primeros no pocos nos los volvió á regalar vestidos
á la arábiga. De los segundos, unos procedían de pura cepa arábiga;
otros del persa, del griego, del latín, arabizados en diversas
épocas; pero ya por haber sido unos empleados por solos los
mudéjares ó en poblaciones mudéjares, ya porque, aunque generalizados
otros en toda España, tenían sus equivalentes indígenas,
andando los tiempos han ido desapareciendo del habla ó
de la literatura en su mayor parte, quedando otros confinados
en Andalucía, Murcia, Aragón; por manera que son muy reducidos
los que han podido sobrevivir en el castellano general. Aun
de éstos, no pocos son propios de las costumbres arábigas, como
emir, sultán, alcoran; de los apelativos enteramente castellanos,
que designan objetos españoles, casi la mitad son arábigos por
su forma, pero proceden de otras lenguas. Puede asegurarse
que los términos apelativos que expresan objetos españoles y que
tienen su raíz en el árabe no llegan á 250. Sola la preposición
hasta y algunos verbos derivados de nombres ó adjetivos,
pueden señalarse como huellas morfológicas; ningún sufijo, ningún
influjo fonético debemos al árabe. La mayor parte de los
términos que le hemos tomado pertenecen á la agricultura y á
las industrias moriscas, y proceden de los últimos tiempos de la
reconquista.





Hay que tener en cuenta que el árabe llegó á España influido
por los caracteres dialectales del Magreb y de la Siria,
puesto que de estos países procedían los conquistadores. Además,
es sospechosa en extremo toda forma arábiga que se aduzca
para explicar otra castellana, si esa forma no se encuentra en
P. de Alcalá ó R. Martín. Los diccionarios arábigos, el de Freytag,
el de Kazimirski, etc., dan de sí raíces y términos para sacar
todas las palabras de todas las lenguas conocidas, con tal de ir
á buscar las etimologías con un poco de buena voluntad. Muchas
palabras que se han querido traer del árabe por hallarse en
Alcalá, Martín, en escritores árabes españoles, y aun en Freytag,
son de origen español, tomadas por los árabes de España. Conviene,
por lo mismo, señalar la raíz arábiga ó la forma persa,
griega, latina, etc., de donde proceden los términos arábigos
de los cuales se pretenden derivar los castellanos. Alboroto y
alborozo se encuentran en el árabe español Aben Cuzman; pero
no teniendo raíz arábiga, con razón los da por sospechosos
Eguílaz: otro tanto debiera haber hecho con otros varios vocablos.
No basta tampoco que se usen en Marruecos, puesto que á
Marruecos y á Túnez han ido multitud de palabras españolas,
ya durante la reconquista, con el continuo trasiego de los moros,
ya después llevadas por los moriscos, ya por los mismos españoles.
Hay también que tener en cuenta que algunos de los términos
orientales han venido á España por mediación de otras románicas,
aunque lo ordinario es que, nacidas en España, pasaran
al resto de la Romanía. Sólo así se explica el fonetismo de los
términos arábigos del francés, puesto que, antes de ser franceses,
fueron castellanos.


El préstamo de los vocablos arábigos por el castellano fué
durante los ocho siglos de su permanencia en España, ni es fácil
señalar cuándo se tomó cada uno de ellos. Es de notar que los
moriscos, en el siglo xvi, influyeron con su pronunciación para
que en algunas voces castellanas la s sonase como nuestra antigua
x y quedase j, como jabón de sapón, tijeras de tiseras, etc.





86. El habla de los mozárabes se llamaba entre los árabes لسان
العجم lisān al-ghadjam (Almaccarí, Analectas, t. I, págs. 86 y 170, texto
arab.) ó العجميه al-ghadjamīa (Aben Cuzman, Aben Aldjazzar, Aben
Buclarish, Aben Alauam), ó sea el Aajamia, de P. Alcalá ó aljamía.
Crón. Alf. XI: "Vos, escudero, | sabedes bien la Arabia, | seredes bien
verdadero | de tornarla en aliamia, | departierdes el lenguaje | por Castellano
muy bien". También adjamiat-al-Andalus (Aben Buclarish, Aben
Albaitar). Significa lengua bárbara ó extraña, esto es, el romance castellano,
y distinguían el aljamia de Aragón (Aben Buclarish, "baina de
sirvo" ó vaina de ciervo); el aljamía de Zaragoza (íd.); aljamía balensia
ó de Valencia (íd.); el aljamía del levante de España (Aben Albaithar).


También llamaban al romance al-latīnīa y al-latīnī-alghāmī ó latín,
latín vulgar. Así Aben-Albaitar, que asimila frecuentemente el nombre
al-latīnīat con el al-adjamīa, y que alude al romance es manifiesto por
ser vocablos castellanos y por la época en que vivió, del siglo xiii;
al revés, aljamía llamaban los mozárabes toledanos, después de la
toma de aquella ciudad, al puro latín (Simonet, pág. xxvi). Y es que
el romance lo consideraban como un latín malo, pero latín al cabo.
De este romance nos ha hecho el Diccionario Francisco Javier Simonet,
el cual es de parecer que era el mismo romance de la España libre del
Norte (pág. xxxvi). Consérvanse dichos, motes y voces en romance de
los siglos ix y x (Simonet, pág. xxi), y sobre todo en los tratadistas
arábigos de agricultura, que mencionan los nombres castellanos de muchas
plantas.


El arabismo en castellano fué tratado por el P. Francisco López Tamarid
de Granada (Diccionario de los vocablos que tomó de los árabes la
lengua española, Nic. Ant., Bibl. Hisp., I, 334), por el P. Francisco
Guadix (ibid., I, 329); por Covarrubias (Tesoro de la lengua castellana,
1611); por Martínez Marina (Memor. de la Acad. de la Hist., IV); por
M. Hammer (Bull. des Séances de l'Acad. de Vienne, 1854); por M.
Mahn (Etimologische Untersuchungen auf dem Gebiete der Romanischen
Sprachen, 1854-1864); por Díez (Gram. de las leng. rom.); por
M. Engelmann (Glossaire des mots espagnols et port. dérivés de l'arabe,
1861); por su continuador Dozy (el mismo título, seg. edic., 1869);
por D. Leopoldo Eguílaz y Yanguas (Glosario etim. de las pal. españ.
de origen oriental, 1886). Como obras indispensablemente auxiliares
hay que citar: la de Sousa (Vestigios da lingoa Arabica em Portugal,
1789); la de Fr. Joaquím de Santa Rosa de Viterbo (Elucidario das
palavras, termos, e frases, que em Portugal antiguamente se usarão,
1798), y, sobre todo, las de Pedro de Alcalá (Vocabulista aravigo en
letra castellana, 1505) y Fr. Raimundo Martín (Vocabulista in Arabico):
Schiaparelli lo editó en 1871. Y la del P. Lammens (Remarques sur
les mots français dérivés de l'arabe). Don Leopoldo Eguilaz ha abarcado
los términos todos orientales, procedentes del árabe, hebreo, persa, turco,
malayo. Pedro de Alcalá nos dió en su Vocabulista (Granada, 1505) el
dialecto granadino de su tiempo en letras latinas, lo que nos permite conocer
la pronunciación puntual de los moriscos.


La literatura castellana no debe nada á la arábiga. A. F. v. Schack,
Poesie und Kunst der Araber in Spanien und Sizilien, 1877, obra que
tradujo Juan Valera al castellano. Añadamos la obra de Francisco Javier
Simonet, Glosario de voces ibéricas y latinas usadas entre los mozárabes,
Madrid, 1888, con eruditísimo estudio sobre la civilización arábiga en
España y su influencia sobre la cultura española, probando cómo todo
se debió á los cristianos, fuera de las magníficas circunstancias de la
grandeza á que llegó el Califato cordobés. Véase además Reinhart
Dozy, Recherches sur l'histoire politique et littéraire de l'Espagne
pendant le moyen âge, Leyde, 1849; 3.ª ed. París, 1881, 2 vols.






  p113ilo
  Banquete de Nabucodonosor.



San Βeato. Comentario del Apocalipsis (Catedral de Gerona).





87. Literatura latina y semítica en España.—Algunos secos
cronicones y los escritos eclesiásticos de los mozárabes cordobeses,
que conservan la tradición isidoriana, tal es la única literatura
latino-hispana durante los siglos viii y ix; los siglos x
y xi pertenecen á los árabes y judíos españoles en medio de la
ignorancia universal europea. Esta literatura semítica sólo llega
á influir en la latino-hispana y en la castellana de los siglos xii
y xiii, avivando más la filosofía escolástica, comunicándole las
obras griegas, tomadas de la escuela alejandrina, despertando
la ciencia en Europa, las matemáticas, la medicina, la astrología
y la alquimia, y trayendo á la naciente literatura castellana el
apólogo y otros libros sentenciosos y morales de la India. Florecen
desde el siglo xi la epopeya francesa en la lengua d'oil de
la Francia septentrional, y en la d'oc del Mediodía la lírica provenzal,
que adelantarán en el siglo xii el nacimiento de la lengua
literaria castellana y originarán el mester de clerezía, la
epopeya francesa en Castilla y la escuela galaico-portuguesa la
lírica provenzal en las partes occidentales y orientales de la Península.






88. Siglo viii. El año 754, según Dozy, se escribió la Crónica de
Córdoba, atribuida falsamente al Pacensis ó Isidoro de Beja de Portugal
ó Badajoz, y que abraza del 611 al 754. Hay, del mismo autor,
otro Epitome Imperatorum vel Arabum Ephemerides atque Hispaniae
Geographia, uno volumine collecta. Véase Flórez, Esp. Sagr., t. VIII,
apénd. II. Editólo Sandoval, Pamplona, 1615.



89. El año 783, S. Beato de Liébana y Etherio escribieron una
Apología ó refutación de los errores de Elipando, obispo de Toledo
(hacia el 782, † 808), del cual véase Flórez, Esp. Sagr., t. V, apénd. X.
Expusieron en ella doctrinas filosóficas curiosas sobre el compuesto
humano, el alma y sus potencias, sobre las relaciones entre Dios y el
alma, sobre la naturaleza y origen del mal. Imprimióse en 1677 (Maxima
Bibliotheca Veterum Patrum, t. XIII, pág. 353). Además, S. Beato
escribió, desde el 784 en adelante, un insigne comentario al Apocalipsis,
del cual hay un códice en la Academia de la Historia, otro
en la Biblioteca Nacional y otros dos menciona Jaime Villanueva
(Viaje literario) como haber visto en las catedrales de Urgel y de
Gerona.



90. Año 798. Casi el único poeta de la corte de Carlo Magno fué
el español Teodulfo, discípulo de San Isidoro, obispo de Orleáns y
aficionadísimo á la antigüedad clásica. Fué nombrado Missus dominicus
en 798 y consejero del Emperador; pero en 818 fué encerrado en
un convento por falsa acusación, al parecer, donde murió, en 821.
Edic. Sirmond, Opera varia, t. II, 1696; reproducida en Migne, Patr.,
CV. Consúltense: B. Hauréau, Singularités Historiques et Littéraires,
págs. 37-99; Ebert, Histoire gén. de la littérat. au Moyen Âge, t. II,
págs. 81-97; Baunard, Théodulphe, évêque d'Orléans, París, 1860;
Lierch, Die Gedichte Theodulf, Halle, 1880.



91. Siglo ix, año 823. Claudio, obispo de Turín (823), discípulo
de Félix de Urgel, hereje, escribió Cathena Patrum, comentario sobre
San Mateo, allegando y concordando las sentencias de los Santos Padres,
y un libro explicando por qué había quitado las imágenes y cruces
de sus diócesis. Fué, luego de muerto, condenada su doctrina en
el concilio de París. Vivía todavía el año 839.



92. Año 827. El abad Esperaindeo, mozárabe de Córdoba, tuvo
escuela, donde estudiaron San Eulogio y Álvaro. Escribió el Apologético
contra Mahoma, del cual nos ha conservado un trozo San Eulogio,
en el Memoriale Sanctorum. Además la Historia del martirio de
Adulfo y Juan (827), según dice el mismo santo, á ruegos de Álvaro;
pero se ha perdido, así como un tratado contra ciertos herejes.



93. Año 839. Probablemente el que suscribió el Concilio de Córdoba
(839) fué el Juan, arzobispo de Sevilla, que los árabes llamaban
Caeit Almatran, y es diferente del retórico Juan Hispalense; comentó
en árabe los Evangelios.



94. Año 849. Prudencio Galindo, obispo de Troyes, tenido por
santo en aquella tierra, escribió un tratado sobre la predestinación, siguiendo
la doctrina de San Agustín, presentándolo en el Sínodo de París
el año 849. Intervino Juan Escoto Eriugena (¿800-873?) con su
tratado panteísta y racionalista De divisione naturae. Refutóle Galindo
con la extensa obra De divina Praedestinatione liber (851). Escribió
también Anales de Francia y poesías, de las que se conservan
algunas, publicadas por Nicolás Camuzat, Sacrar. antiquit. Tricassianae
dioecesis; Barthio, Advers., l. XVIII, c. 2; y Le Boeuf, Crit. de
los anales Bertinianos, t. I. Consúltese Bonilla, Hist. filos. esp., t. I,
pág. 281.



95. Año 851. San Eulogio, cordobés, martirizado el 859, escribió
Memoriale Sanctorum (hacia 851 y 853), Documentum Martyriale
(851), Apologeticus Sanctorum (857), Epistolae. Edic. Alcalá (acabada
en 1574, con Notas de A. Morales); Francfort, 1608; después en la Bibliotheca
Patrum. Consúltese Flórez, Esp. Sagr., t. X.



96. Año 854. Paulo Álvaro ó Álvaro Cordobés, de raza hebrea,
vivió hasta después del 859, pues escribió el martirio de San Eulogio
de aquel año, de modo que debió morir el 861. Compuso versos hexámetros
y pentámetros (después del 851). Confessio Alvari (860, lo
más tarde). Liber Epistolarum. Luminosus Indiculus (854). Liber
Scintillarum. Vida de San Eulogio. Ed. Flórez, Esp. Sagr., t. XI.
Ms. en la Nacional, véase Bonilla, Hist. filos. esp., t. I, pág. 297.



97. Año 864. El abad Samson, cordobés, fué elegido abad del
monasterio Pinamelariense, cerca de Córdoba, el año 858, cura de
San Zoil de Córdoba el 862, defendió la Iglesia contra la mala doctrina
del obispo malagueño Hostegesis y otros herejes antropomorfitas,
siendo por ello muy perseguido, desterrándose en 864 á Tucci, desde
donde escribió un Apologeticus y murió en 890. Edic. Flórez, Esp.
Sagr., t. XI; Bonilla, Hist. filos. esp., t. I, pág. 299.



98. Hacia el 871 floreció Romano, prior del monasterio de San
Millán, que escribió poesías.


Sebastián, obispo de Salamanca, parece ser el autor del Chronicon,
de escaso valor histórico, que reseña los hechos de Wamba á Orduño
I (672-866), que otros atribuyen á Alfonso el Magno. Escrito en Asturias,
comprende desde el año 672 al 866. Consúltese Flórez, Esp.
Sagr., t. IV, pág. 200, y t. XIII, apénd. VII, pág. 477, donde está editado.
El Chronicon Albeldense tiene dos partes: la primera se acabó del
881 al 883, por autor desconocido; la segunda, en 976, la escribió Vigila,
monje de Albelda. Flórez, Esp. Sagr., t. XIII.


Á fines del siglo ix, San Valerio, abad del Vierzo: De Vana saeculi
sapientia, Dicta Beati Valeri ad Beatum Donadeum. De Bonello monacho.
De revelatione Baldarii.



99. Con razón dice Bonilla que, exceptuando los nombres de
Isaac Israeli († 940), del karaíta David ben Meruan y, sobre todo, el
de su contemporáneo Sadia Gaon (892-942), no hay ningún otro en el
Oriente hebraico que pueda competir con los de la patria de Aben
Gabirol y de Maimónides. El neoplatonismo místico y el racionalismo
aristotélico son las dos corrientes de los autores hispano-judíos. Pero,
además, los principales escritores arábigo-españoles de la escuela histórica
cordobesa (Aben Alcutia, Aben Hayan, Aben Hazem, Aben
Pascual), fueron de raza española y descendientes de mozárabes ó de
muladíes (renegados).



100. Siglo x. Rabí-Moisés-ben-Hanoch († 965) fundó en Córdoba
una célebre escuela talmúdica, fuente de cultura para los hebreos
españoles, superior en la Edad Media á la de sus demás correligionarios
de Europa y Asia. El cordobés Mohamed-ben-Abdalah-ben-Mesarra
trajo de Oriente los libros del seudo Empedocles, propagando
en España su doctrina filosófica.


Menahem-ben-Saruk, de Tortosa y Dunasj-ben-Labrat inauguraron
entre los judíos de España, siguiendo las huellas de Saadia
(892-942) y de los karaítas, los estudios gramaticales. El primero
fué autor del más viejo léxico hebreo, que ha sido impreso en Londres,
en 1855; distinguió antes que nadie las raíces, ordenando por
ellas su Diccionario. Los discípulos de estos dos maestros trajeron larga
contienda. Iuda-ben-David fué el primero que dió base científica al estudio
del hebreo sobre las raíces trilíteras, y escribió en árabe tres libros
de gramática.



101. Del mismo siglo x fueron: Abul Cassen Moslema-ben-Ahmed-el-Magherity,
"el primer gran nombre de la España sabia", según
Leclerc, que comentó el Almagesto, de Tolomeo; compuso un Sumario
de las Tablas de Albategui; comentó las de Mohamed-ben-Muza,
reduciendo los años persas á los arábigos; dejó un Tratado sobre el
Astrolabio; otro de Alquimia (Ms. Bibil. Escorial); otro de piedras
preciosas (Ms. en la Bodleyana) y otro De la generación de los animales
(Ms. Bibl. Escorial). Arib-ben-Saïd-el-Kateb escribió el Calendario
de Córdoba, y en árabe el Kitab el Anua. El obispo de Ilíberis
Rabí-ben-Zaid ó Recemundo, cordobés, compuso en árabe obras de
Astronomía (Almaccarí, II, 125) y el Santoral Hispano-Mozárabe,
escrito en 961 (Simonet, La ciudad de Dios, 1871).



102. En Medicina fueron famosos: Ηiaya-ben-Isaac, médico, de
origen judío ó cristiano, que compuso un tratado de Medicina en cinco
volúmenes. Said-ben-Abd-Rabihi, inventor de un tratamiento de
las fiebres, escribió un poema de Medicina. Abderrahman-ben-Ishag-ben-el-Heitham
escribió Iktifa ó El libro suficiente. Aben-Golgol,
Explicación de los nombres de los medicamentos simples de Dioscórides,
Tratado de la Triaca, Historia de los médicos del reinado de
Al-haken, etc. Arib-ben-Saïd-el-Kateb, Tratado de la generación del
feto y arte de los partos (Ms. Bibl. Escorial). Abulcassis (Abul-Cassem-Kalef-ben-Abas),
el más famoso cirujano de la Edad Media, compuso
Tesrif, en 30 libros.



103. Autores latinos en el siglo x. Sampiro, notario real de
León; después obispo de Astorga (1020 á 1041); escribió su Chronicon
del 924 al 982, y abrazaba en él desde Alfonso el Magno á Ramiro
III (866 á 982). Ed. Flórez, Esp. Sagr., t. XIV.


Del mismo siglo x fué Josef el Español (Josephus Hispanus), que
escribió De multiplicatione et divisione numerorum. Á fines del siglo x,
Salvo, abad de Albelda, compuso himnos latinos elegantes (Esp. Sagr.,
t. III). Véase Aguirre en el t. III de los Concilios, y Mireo, De Scriptoribus
ecclesiasticis, pág. 102.



104. Siglo xi. En el siglo xi el gramático Rabí-Jonás-ben-Ganaj
sienta en su libro De la Crítica ó de la Guía y Dirección luminosos
principios exegéticos. Avempace (Ben-Padja ó Badja) († 1138)
fué el gran filósofo arábigo de aquel siglo: Régimen del Solitario; su
Teoría del entendimiento adquirido originó la de Averroes. El filósofo
y poeta judío Salomón-ben-Gabirol (Avicebrón) (1025?-1070?), de
quien Duns Jacobo (1265?-1308) se llama á sí mismo discípulo, escribió
La Fuente de la Vida (Makor Hayim), la Corona real (Keter
Malkuth) y el Collar de perlas, donde enseñó su doctrina moral. Bachya-ben-Ioseph
fué moralista judío en el Libro de los deberes de los
corazones; escrito entre 1040 y 1060.



105. Filólogos fueron Samuel Naguid, que escribió El Libro de
la Riqueza; Abul-Gualid-Meruan-ben-Ganah, cordobés, autor de "una
obra maestra de lexicografía y gramática", según Renan; "creador
de la sintaxis hebrea", según Graetz; combatióle Samuel-ben-Negrela,
entre otros. Avicebrón compuso una Gramática hebraica en 400 versos
acrósticos monorrimos. Abu-Ibrahim-Isaac-Aden-Kastar ó Saktar-Yitzaqui
(982-1057), filósofo y médico, escribió una gramática llamada
Compilación y comentó la Biblia en su Sefer ha-zerufim.



106. Entre los sabios del siglo xi se cuentan los siguientes: Aben-Essamej,
que comentó á Euclides y escribió De la naturaleza de
los números, De los cálculos del comercio, un Tratado de matemáticas,
Tablas astronómicas y el Tratado del astrolabio. Aben-Essofar,
Tratado del astrolabio y Tablas astronómicas. Arzaquel ó
Azarquel, cordobés, vecino de Toledo, 402 observaciones para determinar
el apogeo del sol, determinó el valor real del movimiento de precesión
de los equinoccios en 49 grados y medio á 50; nuestras tablas
lo ponen en 50. Inventó instrumentos como el astrolabio Zarcallicum,
y escribió no pocos tratados de Astronomía, puestos después algunos
en latín por Gerardo de Cremona, y la Asafeha, en castellano, por
orden de Alfonso X. Abderraman-ben-Abdallat-Abu-Zaid, valenciano,
Tratado de Aritmética y Álgebra. Abraham-ben-R.-Chija, judío
barcelonés, Libro de Astronomía, que publicó Sebastián Munster con
el título de Sphera Mundi (1546), Libro de Geometría.



107. Médicos famosos de aquel siglo fueron Aben-Guefith, De
los medicamentos simples, Experiencias médicas, Tratado de las enfermedades
de los ojos, Manual de Terapéutica (Bibl. Escor.), Sobre
los baños, Tratado del sueño. Mohamed-Εtteminy, del que hay en El
Escorial un manuscrito de consultas de médico. Abu-Abdallah-ben-Abdel-Aziz,
el-Bekry, de Murcia, escribió sobre las plantas andaluzas
y una descripción del Mogreb. Mohamed-ben-Ali-ben-Farak, el-Chafra
estableció en Guadix un jardín botánico.


El presbítero Vincencio escribió en 1049 una Colección Canónica
en árabe (Bibl. Nac.); varios muzárabs compusieron poesías arábigas
(Simonet, Glosario, pág. xv).





108. Fecha memorable, tanto para la política[13] como para
la cultura española, fué la del año 1085, en que Alfonso VI tomó
á Toledo y nombró por primer arzobispo de aquella ciudad á
D. Bernardo, abad del Monasterio de Benedictinos de Sahagún,
enviado por los cluniacenses de Francia á ruegos del mismo Rey,
que había deseado introducir en España la reforma, comenzando
por aquel Monasterio. Don Bernardo llevó á Toledo monjes de
Sahagún y llamó á otros de Francia. En el Concilio de León, año
de 1091, se decretó la reforma de los eclesiásticos y el uso de la
letra francesa, y poco antes, á fuerza de mañas que se dieron el
Arzobispo, el Legado del Papa y la Reina, se mudó el rito muzárabe,
tradicional en España, por el romano que hoy tenemos.
La influencia de los cluniacenses señoreaba en los consejos
del Rey y en toda España. "Allá van leyes do quieren reyes", dijo
el pueblo, que tenazmente se opuso á la mudanza de rito, y pasó
la frase en proverbio. La cultura francesa despertó, pues, la española,
amortecida por tantos años de sujeción musulmana;
hizo nacer en España la literatura escrita y erudita de los clérigos
y frailes y el castellano literario; pero, por lo mismo, la
nueva literatura castellana nació, como veremos, afrancesada y
pretenciosa. Fué un movimiento aquél nada grato al pueblo,
porque no se contó con él para nada y se hizo harto á su pesar.
En Toledo, entre cluniacenses franceses, apoyados por los Reyes,
y el Arzobispo, nació la literatura castellana y el lenguaje literario
juntamente con ella. Primero se escribió sólo en latín; más
tarde en castellano; pero siempre menospreciando las cosas del
pueblo y verdaderamente nacionales. Y con todo, el pueblo se
solazaba oyendo cantar á sus juglares gestas y romances, y tenía
sus coplas y cantares y menudeaba sus refranes y proverbios, y
esta popular literatura valía infinitamente más que la que, á
imitación de la francesa y en metro francés, comenzaron á escribir
los clérigos y siguieron después escribiendo clérigos y
magnates durante siglos, hasta fines del xv, en que abrieron los
ojos, conocieron lo que valía el arte popular y olvidaron sus
afrancesados y aprovenzalados versos.





109. Para conocer el influjo cluniacense y su carácter opuesto al
castellano, óigase á Vignau, en el Índice de los documentos del Monasterio
de Sahagún, Madrid, 1874, introd., pág. v: "El rito mozárabe es
sustituido por el romano; la letra llamada visigótica cede su lugar á
la galicana; se reforma la administración de los Monasterios de la
Orden, subdividiéndola en varias dependencias ú obediencias, dirigidas
por otros tantos monjes, con los nombres de armarius, apothecarius,
cellerarius, camerarius, sacrista, elemosinarius, ostalarius, infirmarius,
etcétera; sustráense aquéllos á la jurisdicción episcopal, con sujeción
inmediata á la Santa Sede, que, por su parte, les concede exenciones
y privilegios; se trata de implantar en nuestro suelo el feudalismo exagerado,
que noblemente rechazan los pechos castellanos; y las mitras
y los capelos, las prelacías y dignidades pasan á manos de los reformadores
de Cluni. Sahagún ve en tanto acrecer sus rentas y aumentar
sus propiedades; en su recinto se labra moneda; consejeros áulicos son
sus abades; sagrados é inviolables sus bienes; tumba de reyes sus bóvedas,
y el que fué humilde Monasterio, conviértese en almenado castillo,
que más parece regio alcázar que abadía de cogullados".



110. Autores latinos en el siglo xi. El monje Oliva compuso en
latín el Poema de la Música, prólogo al tratado de Música, de Boecio.
En 1038 y 1095 acabó el presbítero Juliano, en Alcalá, las colecciones
latinas de Concilios (Morales, Opúscula histórica, t. III, págs. 63-66;
Burriel, Índice de la Librería de Toledo, núms. 199-200).


Á fines del siglo xi escribió el monje de Silos Grimaldo († 1090)
la Vida de Santo Domingo de Silos, en latín, publicada en 1736 por
Fr. Sebastián de Vergara, y versos latinos que en ella inserta, por la
mayor parte trocaicos octosílabos, conforme á la métrica popular española.


Ni es de pasar por alto que en los Sínodos de León (1012), de Santiago
(1031 y 1056) y de Oviedo (1050), se prohiben los agüeros y encantamientos
y demás obras de magia, mientras por la misma época
en las escuelas arábigas de Córdoba "duo erant magistri astrologiae
qui legebant quotidie de astrologia... tres magistri legebant de Nigromantia
et de Pyromantia et de Geomantia. Et unus magister legebat de
arte notoria" (Virgilii Cordub. Philosophia, Bibl. Tolet., plut. XVII,
n. IV).






NOTAS:




[13] De Cortes tenemos como las más antiguas las de León, 1020, o Fuero de León, y
las de Coyanza, 1050, cuyas traducciones castellanas son del siglo xiii.
















ÉPOCA DEL NACIMIENTO DEL IDIOMA LITERARIO
Y DE LA LITERATURA ERUDITA

(SIGLO XII)





111. Resumen político: Sepáranse Castilla de León de 1157 á 1230.
Júntanse el Reino de Aragón y el Condado de Barcelona en 1137. Fundación
del Reino de Portugal en 1139. Únense definitivamente Castilla
y León con San Fernando en 1230. Reyes de Castilla y León: Alfonso
VI (1073-1109). Doña Urraca (1109-1126). Alfonso VII (1126-1157).
Reyes de Castilla: Sancho III (1157-1158). Alfonso VIII (1158-1214).


Literatura francesa: la vida de Saint Brendan (1121), las epopeyas
de Roland, Chanson d'Antioche (de mediado el siglo xi y primer
tercio del xii); canciones caballerescas (de Francia, Bretaña y
Roma) en los siglos xii y xiii; la Geste Royale (Roland, Pélerinage de
Charlemagne, Huon de Bordeaux, Berte aux grands pieds); la Geste de
Guillaume, la féodale (de Doon, d'Ogier, de Renaud), el ciclo del
Saint-Graal (d'Artus, de Lancelot, de Tristán); los Romans (de Thèbes,
de Troie, d'Enée, d'Alexandre), que dan asunto á las demás literaturas
de Europa. Desde mediado el siglo xii la lírica de la lengua d'oil ó
francés, toma sus formas á la limosina d'oc, pastourelle, débat, aube,
chanson ó son d'amour, y de fines del siglo xii son los primeros fabliaux
y dramas (Vierges folles, Adam, Jeu de Saint Nicolas).


Literatura provenzal: desde fines del siglo xi hasta los Albigenses, á
principios del siglo xiii. En el siglo xii Guillaume de Poitou, Bertrán
de Ventadour, Marcabru, Jaufré Rudel, Rambaud d'Orange, Peire
d'Auvergne, Peire Rogier, Giraut de Borneil, Guilhem de Cabestang,
Arnaud Daniel, Bertrán de Born, Peire Vidal.



112. Literatura hispano-semítica.—Autores judíos, teólogos y filósofos.—Judá
Leví, el castellano (1085?-1143?), el más famoso poeta de
los musulmanes españoles, escribió el Cuzarí, tentativa de filosofía
religiosa ó reacción, más bien, del espíritu tradicional judío contra la
filosofía peripatética, tratando de reducir á sistema la filosofía de la
Biblia. Abraham-ben-David buscó en La Fe Sublime otra manera de
conciliar el dogma con la filosofía, tirando al racionalismo, mientras que
Judá Leví tira al tradicionalismo místico. Abraham-ben-Ezra (1070?-1138?),
en su Jesod Mora, muestra tendencias neoplatónicas; comentó la
Biblia y fundó la exégesis racionalista entre los judíos; llevó á Roma
los estudios gramaticales y abrió el camino á la exégesis gramatical;
defendió las opiniones de Saadía contra las de ben-Labrat, y su última
obra fué el Safah Berurah, de gramática hebrea. En la exégesis racionalista
siguiéronle Joseph Kimji y sus hijos David y Moisés, oriundos
de España y nacidos en Narbona. Los trabajos gramaticales de
estos tres son bien conocidos, y aunque Renan y Graetz los tienen por
inferiores á los judíos del todo españoles, ellos son los que influyeron
entre los cristianos. El cordobés Maimónides, Moisés-ben-Maimón
(1135-1204), después gran rabino en el Cairo y médico de Saladino, el
Aristóteles judaico, compuso More Nebujim ó Guía de los que dudan,
suma teológico-filosófica, que concilia la Biblia con el peripato, aplicando
á la interpretación bíblica la filosofía aristotélica con criterio
racionalista, como precursor de Espinosa en el Tratado teológico-político.
Es audaz en teodicea, y con esta famosa suma despertó gran
lucha en las sinagogas del Mediodía de Francia é influyó en la escolástica.
Tradújose al castellano en el siglo xv, y del árabe al hebreo
la vertió Aben-Tibón. Comentó además la Mishna. Los judíos españoles,
por ejemplo, Moisés de León, contribuyeron al segundo y más
famoso de los libros cabalísticos, el Zohar (1300?). Zadik-ben-Zadik,
cordobés, escribió un Tratado de Lógica y el Microcosmos, Olam Qatom,
en que emplea el procedimiento psicológico, al modo de Sabunde.



113. Filósofos árabes del siglo xii. Abu-Beker-ben-Abd-el-Melek-ben-Thofail
(1116-1185) compuso la novela filosófica, traducida
al latín con el título de Philosophus Autodidactus, de misticismo alejandrino
y doctrina armónica. Averroes, Mohamed-ben-Ahmed-ben-Roshd
(1126-1198), que además de sus Comentos mayores y menores y
de sus Paráfrasis de Aristóteles, escribió muchos tratados, de los que
se conservan la refutación del Tehafot, de Algazel (enemigo de la filosofía
y partidario de cierto escepticismo místico), el De Substantia
Orbis, la Epístola sobre la conexión del intelecto agente ó abstracto
con el hombre, el Del curso de la filosofía y la teología. Fué el fundador
de la teoría del intelecto uno ó de la razón impersonal y el que más
influyó en la escolástica y fué por los escolásticos refutado.



114. En filología, además de Abraham-ben-Ezra y de los Kimjis,
florecieron Abu-Suleiman-David-aben-Mohadjar, que escribió el
Sepher ha Melachim; Altaben, de Zaragoza, una gramática hebraica
en árabe; Abul-Hassan-Ezra-ben-Eleazar, la obra gramatical El Complemento;
Moisés-ben-Ezra, la Poética Diálogos y recuerdos.










115. En ciencias fueron notables: Abu-Isaac-al-Bitrodji (Alpetragius),
que escribió de Astronomía, traducido al latín, en 1217, por
Miguel Scoto, y de Optica y Perspectiva. Abu-Salt-Omeya, Tratado
del Astrolabio. Averroes, Compendio del Almagesto. Ali-ben-Rachel,
Tratado de Astrología, De cometarum significationibus, De revolutionibus
nativitatum. Geber-ben-Afla, Liber Geberi f. Afla Hispalensis
de Astronomia, libri IX, traducido por Gerardo de Cremona, Liber
tabularum Jaferi cum regulis suis, traducido por el mismo, Tratado de
los triángulos esféricos, Liber Radicum Geberi, Regulae Algebrae.
Abraham Savasorda, judío de Barcelona, Tratado de geometría y
trigonometría (Ms. Bibl. Nacional de París). Juan de Sevilla ó de Luna
tradujo al latín, juntamente con Domingo González ó Gundisalvo, muchos
libros arábigos. Aben-Bageh comentó los libros De las plantas, de
Aristóteles. Abu-Zacaria-Hiaya-ben-Mohamed-ben-Alavam, el mejor
geopónico árabe, escribió el Kitab-el-Fellaha, traducido por Banqueri
(1802). Avempace escribió sobre el Libro de los animales, de Aristóteles,
y sobre el de las plantas, del mismo.



116. En medicina sobresalieron: Abu-Salt-Omeya, famoso botánico
y médico, Tratado de los medicamentos simples. Avempace, Tratado
de los tumores y de las fiebres, De la manera de sacudir los humores
nocivos. Mohamed-ben-Quassun-Errafequy, Tratado de los ojos
(Bibl. Escor.). Abu-Meruan-Abd-el-Malek-ben-Abil-Ola-ben-Zohar
ó Avenzoar, distinto de otros cinco médicos escritores de la misma familia
sevillana, el médico más ilustre entre los árabes, sacados Avicena
y Rasis, dedicó á Averroes el Teissir. Averroes, el Colliget, libro de las
generalidades de Medicina en seis libros, comentario al Cántico, de
Avicena, Tratado del temperamento, ídem de las fiebres periódicas,
ídem de las pútridas, ídem de la triaca, comentarios á varios libros de
Galeno. Maimónides, Aforismos medicinales, Tratado de la conservación
de la salud, Compendio de Avicena, Toxicología, Huerto de la
Salud, sobre materia médica, Compendio de Galeno y otros muchos
tratados. Abu-Jafar-ben-Mohamed-ben-Ahmed-ben-Seyd (Errafequí),
fué uno de los botánicos más citados por Aben-Beithar.



117. Benjamín de Tudela, rabino, nacido en aquella ciudad de
Navarra, cuyo nombre propio fué Benjamín-ben-Zona, fué el primer
explorador de Oriente en la Edad Media: partió de Zaragoza en 1159
ó 1165, y volvió á España en 1173, año en que murió. Dió cuenta de
sus viajes en el libro Massaoth shel Raffi Binjamin, que se imprimió
en Constantinopla, 1543, por primera vez, y se tradujo en muchas lenguas.
Arias Montano lo tradujo con el título de Itinerario y se imprimió
en Amberes, 1565; edición inglesa de Asher, The itinerary of R.
Benjamin of Tudela, Londres y Berlín, 1840-1841.



118. Consúltense sobre los semitas españoles: Miguel Asín, El
averroísmo de Santo Tomás, en el Homenaje al Sr. Codera, Zaragoza,
1904, págs. 271-331; Wilhelm Bacher, Marcus Brann, David Simonsen
y Jacob Guttmann, Moses ben Maimon, sein Leben, seine Werke und
sein Einfluss, Leipzig, 1908, un vol. (en publicación); Adolfo Bonilla,
Histor. de la Filosofía española, Madrid, 1908-1911, 2 vols. (en publicación);
Carl Brockelmann, Geschichte der arabischen Literatur, Weimar,
1898; Berlín, 1899-1902, 2 vols.; Heinrich Brody, Studien zu den
Dichtungen Jehuda-ha-Levis, Berlín, 1895; Víctor Chauvin, Bibliographie
des ouvrages arabes ou relatifs aux Arabes, publiés dans l'Europe
chrétienne de 1880 à 1885, Liège, 1892-1901, 11 vols. (en publicación);
Francisco Codera, Bibliotheca arabico-hispana, Madrid, 1882-1895,
10 vols., y en colaboración con J. Ribera en los tomos III y IX; Vicente
de la Fuente, Historia de las Universidades de España, Madrid,
1884-1889, 4 vols.; Abraham Geiger, Divan des Castiliers Abu'l Hassan
Juda ha Levi, Breslau, 1851; íd., Salomo Gabirol und seine Dichtungen,
Leipzig, 1867; Hirsch Grätz, Geschichte der Juden von den ältesten
Zeiten bis auf die Gegenwart, Leipzig, 1865-1870, 11 vols.; Jacob
Guttmann, Die Philosophie des Salomon ibn Gabirol, Göttingen, 1889;
íd., Das Verhältniss des Thomas von Aquino zum Judentum und zur
jüdischen Literatur, Göttingen, 1891; Homenaje á D. Francisco Codera
en su jubilación del profesorado, Zaragoza, 1904; M. Kayserling,
Geschichte der Juden in Spanien und Portugal, Berlín, 1861;
íd., Romanische Poesien der Juden in Spanien, Leipzig, 1859; L.-G.
Lévy, Maïmonide, París, 1911; Pierre F. Mandonnet, Siger der Brabant
et l'averroisme latin au xiiie siècle, Collectanea Friburgensia,
fasc. 8, Fribourg, 1899; Men. Pelayo, De las influencias semíticas
en la literatura española, Estudios de crítica liter., segunda
serie, págs. 353-401, Madrid, 1895; Salomón Munk, Mélanges de
philosophie juive et arabe, París, 1857; I. Münz, Moses ben Maimon
(Maimónides). Sein Leben und seine Werke, Frankfurt a. M., 1912;
Pedro Alfonso, Die Disciplina Clericalis des Petrus Alfonsi (das älteste
Novellenbuch des Mittelalters), ed. A. Hilka y W. Söderhjelm, Heidelberg,
1911, Sammlung mittellateinischer Texte, t. I; Félix Perles, Die
Poesie der Juden im Mittelalter, Frankfurt, a. M., 1907; Hastings
Rashdall, Universities of Europe in the Middle Ages, London, 1895,
2 vols.; Ernest Renan, Averroès et l'averroisme, 4.e ed., París, 1882;
Amador de los Ríos, Historia social, política y religiosa de los judíos
en España y Portugal, Madrid, 1875, 3 vols.; José Rodríguez de Castro,
Biblioteca española de los escritores rabinos y gentiles españoles
y la de los cristianos, Madrid, 1781-1786, 2 vols.; Michael Sachs, Die
religiöse Poesie der Juden in Spanien, Berlín, 1845; Adolf Friedrich
von Schack, Poesie und Kunst der Araber in Spanien und Sicilien, segunda
ed. Stuttgart, 1877, 2 vols., traducción española de Juan Valera,
3.ª ed., Sevilla, 1881, 3 vols.; Jules Tailhan, Appendice sur les bibliothèques
espagnoles du haut moyen âge, en Charles Cahier et Arthur Martin,
Nouveaux Mélanges d'archéologie, d'histoire et de littérature sur le
moyen âge, París, 1877, t. IV, págs. 126-346; Leopold Zunz, Die synagogale
Poesie des Mittelalters, Berlín, 1855-1859; íd., Literaturgeschichte
der synagogalen Poesie, Berlín, 1865.








119. Literatura hispano-latina.—El movimiento literario
comenzado desde la conquista de Toledo por Alfonso VI
(1073-1109), en el año 1085, el primer arzobispo D. Bernardo
y los cluniacenses, se acrecienta en tiempo de Alfonso VII
(1126-1157) con el establecimiento del Colegio de traductores,
amparado por el Rey y por su canciller y arzobispo de Toledo
D. Raimundo (1125-1151). La persecución almohade lo favoreció,
refugiándose en aquella ciudad muchos sabios musulmanes
y hebreos, que trabajaron en el Colegio de traductores.
Primero se tradujeron obras de Medicina, Matemáticas y Astronomía,
después obras de Filosofía. De todas partes de
Europa se juntaron en Toledo, ganosos de aprender, cuantos
querían ser sabios, y de Toledo destelló á Europa
entera el saber semítico-hispano y el saber oriental, y por su
medio, el antiguo saber helénico. Tras la ciencia y la Filosofía
vino á tomarse en cuenta la Literatura, y como ésta se viste y
arrea siempre del lenguaje hablado, tenía que nacer la literatura
escrita y el castellano literario. Y efectivamente, en los
reinados de San Fernando (1230-1252) y de D. Jaime el Conquistador,
comienza á emplearse el castellano en la especulación
científico-literaria, tanto en Castilla como en Cataluña, y esto
antes que en ninguna otra lengua románica, traduciéndose é
imitándose los libros morales de Oriente, obras didácticas literarias,
que son el paso á la pura literatura: la Disciplina Clericalis,
de Pedro Alfonso; el Llibre de la Saviesa, el Libro de los
doce Sabios, las Flores de Philosophia, el Libro de los buenos
proverbios, la Poridat de Poridades, el Calila e Dina y el Sendebar,
que por otros nombres se intituló el Dolopathos ó la Historia
de los Siete Sabios ó la Historia del Príncipe Erasto ó
Libro del Cendubete, traducido del arábigo por D. Fadrique,
hermano de Alfonso X, el año de 1253. Este Sendebar, el Barlaam
y el Calila e Dina, que por orden de Alfonso X se tradujo
del árabe en 1261, son los tres libros principales, según
Menéndez y Pelayo, en que la literatura novelesca de Oriente
pasó al Occidente en la Edad Media.





120. Los judíos y mozárabes eran los que traducían, naturalmente
al idioma vulgar castellano, poniéndolo en latín los clérigos y frailes,
que sabían latín. Sobre este Colegio ó Escuela de traductores véase
Amable Jourdain, Recherches critiques sur l'âge et l'origine des traductions
latines d'Aristote, París, 1843; F. Wüstenfeld, Die Uebersetzungen
arabischer Werke in das Lateinische (Abhandl. d. K. Ges. d. Wissenschaften
zu Göttingen, LXXII, 1877); M. Steinschneider, Die hebräischen
Uebersetzungen des Mittelalters und die Juden als Dolmetscher,
Berlín, 1898; M. Pelayo, Hist. heterodox. españ., I, 396-407;
Leclerc, Histoire de la Médecine arabe, I, 191, París, 1876. Renan,
Averroes et l'Averroisme, 5.ª ed., pág. 200: "La introducción de los textos
arábigos en los estudios occidentales divide la historia científica y
filosófica de la Edad Media en dos épocas enteramente diferentes. En
la primera, el espíritu humano no posee, para satisfacer su curiosidad,
más que los raquíticos despojos que quedaron de las escuelas romanas,
acumulados por Marciano Capella, Beda, Isidoro, y en algunos tratados
técnicos, cuyo valer práctico salvó del olvido. En la segunda vuelve
también al Occidente la ciencia antigua, pero más completa, en los comentarios
de los árabes ó en las obras originales de la ciencia griega, á
las que los romanos habían preferido compendios".


El arcediano de Segovia Domingo González ó Gundisalvo tradujo,
sobre todo, obras de filosofía de Avicena, Alfarabi, Algazali, La Fuente
de la vida, de Avicebrón, y llegó á filosofar por cuenta propia, escribiendo
obras como De immortalitate animae y De processione mundi,
De Unitate, en que resucita no pocas doctrinas del misticismo alejandrino,
haciéndose precursor del panteísmo moderno. Consúltense los
libros citados y Bonilla, Hist. filos. esp., t. I, pág. 316. Juan Hispalense
ó de Sevilla, judío converso, colaboró con él, dedicándose más á traducir
obras de matemáticas y de astronomía. Dió á conocer á los cristianos
el álgebra, tradujo el Quadripartito y el Centiloquio, de Tolomeo;
el Libro de las Figuras, de Tabit-ben-Cora; las obras de Alfergan y
del cordobés Alcabicio. Desde Alfonso VII hasta Alfonso X fué Toledo
el centro del saber y el emporio donde los cristianos españoles se
hicieron con todo el comercio científico y filosófico de Oriente y del
que había florecido y todavía florecía en España entre árabes y judíos.
Así renació la filosofía española. Pero no menos la filosofía y la ciencia
de Europa entera, que de España y Toledo salió y aun vinieron á
aprender los extranjeros. Allí vino á aprender árabe el italiano Gerardo
de Cremona (1114-1187) y allí tradujo hasta 71 obras orientales
(Balt. Boncompagni, Della vita e delle opere di Gherardo Cremonese,
Roma, 1851). El inglés Daniel de Morley (1157-1199), según Pits,
también estuvo en Toledo estudiando matemáticas. Por encargo de
Pedro el Venerable, abad de Cluny, tradujeron el inglés y arcediano de
Pamplona en 1143, Roberto de Retines y Hermann el Dálmata, por primera
vez, el Corán (1143), versión que se imprimió en 1550. Ayudáronles
Pedro Toledano y el notario del abad de Cluny, Pedro Pictaviense
(Bibliotheca Maxima Veterum Patrum, t. XXII, pág. 1030, Lugduni,
1677). Otro Roberto Catáneo, con Rodolfo de Brujas, tradujo en Tolosa,
en 1144, el Planisferio, de Tolomeo, y otro Roberto Castrense el Liber
de compositione Alchemiae (1182) y el Calid Regi Aegyptiorum. Rodolfo
de Brujas y Hermann tradujeron otras obras, que pueden verse
en Bonilla, Hist. filos. esp., t. I, pág. 367. Otro Hermann el Alemán,
obispo de Astorga desde 1266, Adelardo de Bath y Miguel Escoto, tradujeron
no pocas obras, siendo famoso el último por haber propagado el
averroísmo desde Toledo. Cítanse además Esteban Arnaldo, de Barcelona,
que tradujo el Tractatus de sphera solida, de Costa-ben-Luca;
un "Magister G. filius Magistri Iohannis", que tradujo en Lérida el
Liber de simplici Medicina, de Algafiki, en 1258; un Platón Tiburtino,
que vertió en Barcelona el Quadripartitum, de Tolomeo, en 1138, y otros
libros. Savasorda, que vivía en Barcelona en el siglo xii, tradujo dos
obras más. Á fines del siglo xiii, un canónigo de Toledo, llamado Marcos,
tradujo otra vez al latín el Corán y varias obras de Galeno. De esta manera
pasó toda la ciencia y toda la filosofía al latín, derramándose por
Europa. Nótese que varios de estos extranjeros fueron hechos obispos
en España. De Alfonso VIII (1158-1214) dice la Estoria de España,
Madrid, 1906, pág. 686, que "enuio por sabios a Françia et a Lombardia,
por auer en su tierra ensennamiento de sapiençia que nunqua
minguasse en el su regno, ca por las escuelas de los saberes mucho
enderesça Dios et aprouecha en el fecho de la caualleria del regno do
ellas son; et tomo maestros de todas las sçiençias et ayuntolos en Palençia,
logar a abte et plantio para estudio de los saberes, et comunal
pora venir los clerigos de todas las Espannas, et dioles grandes soldadas,
porque tod aquel que de los saberes aprender quisiere, que alli
uenga, ca alli fallara ende abondo quel correra alli como corrie la
magna en el desierto a las bocas".



121. Barlaam y Josaphat. La Estoria del rey Anemur e de Josaphat
e de Barlaam, ed. F. Sauchert, en Romanische Forschungen (1893),
t. VII, págs. 331-402. Consúltense: F. de Hann, Barlaam and Joasaph
in Spain, en Modern Language Notes (1895), t. X, cols. 22-34 y 137-146;
E. W. A. Kuhn, Barlaam und Joasaph, etc., en Abhandlungen der philosophisch-philologischen
Classe: Königliche Akademie der Wissenschaften
(München, 1899), t. XX, págs. 1-88.



122. Pero Alfonso nació en 1062, fué judío aragonés, de Huesca,
llamado Mosé Sefardi ó Rabí Mosé; pero habiéndose convertido en
1106, tomó el nombre de Pero ó Pedro, por haberse bautizado el día de
San Pedro, y el de Alfonso por haberle apadrinado Alfonso I el Batallador.
Escribió en latín: Dialogi lectu dignissimi in quibus impiae
iudaeorum opiniones evidentissime cum naturalis, tum coelestis philosophiae
argumentis confutantur (Biblioth. Patr., t. XXI, pág. 172);
De Scientia et philosophia; Disciplina Clericalis, colección de apólogos
ó cuentos morales eslabonados á la manera oriental y cuyo fundamento
son los Proverbios de Salomón, instruyendo un padre á su hijo acerca de
la vida humana. Fué uno de los libros más leídos y saqueados en la Edad
Media. Muchas parábolas del famoso Barlaam et Josaphat se hallan aquí,
así como en el Libro de los Estados y del Conde Lucanor, de Don Juan
Manuel, en el Libro de los Castigos, en el de los Enxemplos por a, b, c,
en el de los Gatos y en el Isopete historiado ó Esopo en cuentos, obras
posteriores, que tomaron de esta fuente y de otras orientales cuentos,
asunto y manera de trabar las narraciones. La Disciplina Clericalis tuvo
duradera influencia. Logró tres versiones francesas, una en prosa en
el siglo xv; otras dos en verso, publicadas, la una en 1760, por Barbazan
y reimpresa en 1808; la otra en 1824, con el original latino, por la
Sociedad Bibliográfica francesa. Vicente de Beauvais, en la Edad Media,
le copió pasajes en su Speculum historiale. Fué Pero Alonso el primero
que comunicó á los españoles el apólogo oriental, que de lleno entró
en la literatura castellana á principios del siglo xiii y por ella en las
demás literaturas de Europa (Puibusque, discurso en su edición del
Conde Lucanor). La edición de 1824 fué reproducida por Migne, Patrología,
t. I, pág. 157; mejor es la de Valentín Schmidt, Petri Alfonsi
Disciplina clericalis, Berlín, 1872.



123. Hacia 1106 Renallo Gramático escribió la Vita et Passio
Sanctae Eulaliae (Esp. Sagr., t. XXIX, apénd. III). P. Fita: El maestro
Renallo (en el Boletín de la Real Acad. de la Hist.). En el segundo
tercio del mismo siglo Rodulfo, monje de Carrión, escribió Quaedam
miracula Gloriosissimi Martyris Beati Zoyli (Esp. Sagr., t. X, apéndice
IV), y Juan, diácono de León, la Vita Sancti Froylani, Episcopi
Legionensis (Esp. Sagr., t. XXXIV, apénd. VIII).



124. Año 1119. Pelayo, obispo de Oviedo, escribió hacia el 1119
su Chronicon, que abraza desde Bernardo II al fallecimiento de Alfonso
VI. Edic. Flórez, Esp. Sagr., t. IV. En la Biblioteca Nacional hay
un Liber Chronicorum ab exordio mundi usque Era MCLXX, al parecer
del siglo xiii, y contiene el Prólogo de Pelayo, atribuyendo al Pacense
el Cronicon de San Isidoro, la Ortographia Iunioris Isidori, la
Historia Iob, Generationes Moysi, De Salomonis penitencia, etc., Ordo
annorum mundi brevi collectus a Beato Iuliano Pomerio, la Chronica
wandalorum regum, la Suevorum Chronica, la Chronica regum gothorum
a Beato Isydoro, el Chronicon de Sebastián, el de Sampiro y el de
Pelayo; luego bulas de Urbano II, el Chronicon turonense, etc., etc.
Véase Antonio Blázquez: Pelayo de Oviedo y el Silense (en la Rev. de
Archivos, marzo-abril, 1908).



125. Año 1139. La Historia Compostelana, escrita por mandato
de Diego Gelmírez, fué escrita por Munio Alfonso, Hugo y Giraldo,
canónigos de aquella iglesia, actores y testigos de los sucesos, criados
y devotos del Obispo y por lo mismo tildados de parciales (Flórez,
Esp. Sagr., t. XX); pero allí está retratado el pretencioso Arzobispo,
malgrado sus servidores que, sin querer, lo pintaron tal cual fué, y acaba
con el año 1139, poco antes de que muriese.



126. El Silense, monje de Silos, escribió su Chronicon para historiar
el reinado de Alfonso VI; no llegó á él, pero sirve para restaurar
los de Pelayo y Sampiro, que inserta íntegros (n. XLVIII al LXVI,
inclusive los dos). Ed. Flórez, Esp. Sagr., t. XVII.



127. Otros Cronicones escritos desde el siglo xi hasta principios
del xiii, antes de Don Rodrigo Jiménez de Rada: el Compostelano,
que llega á 1126; el Iriense, hecho á fines del siglo xi; los Anales complutenses,
hasta el 1126; el Burgense, hasta 1212; el Lusitano, escrito
después del 1212; los Anales Compostelanos, hasta la toma de Sevilla
en 1248; el Coimbricense, añadido hasta principios del siglo xv. Véanse
en Flórez, Esp. Sagra., sobre todo, t. XXIII, y otros monumentos en
Villanueva, Viaje literario, cuanto á Aragón y Cataluña; G. Cirot:
Les histoires générales d'Espagne.



128. La Gesta Roderici Campidocti, escrita probablemente en
tiempo de Alfonso VI, cuyo manuscrito del siglo xiii posee la Academia
de la Historia, está animada del mismo espíritu que advertimos
en los cantares de gesta y acaso no hace más que poner en latín lo que
ya sonaba en las gestas cantadas por los juglares. Milá cree se escribió
en Cataluña y es "en parte resumen y en parte traducción de otra
poesía más popular, probablemente castellana" (Observaciones sobre la
poesía popular, 1853, pág. 62). Véase E. Du Méril, Poésies populaires
latines, pág. 286; Amador de los Ríos, Lit. Esp., t. II, Ilustr., 1,
n. XXI; Dozy, Recherches sur l'hist. et la littér. de l'Esp., 3.ª ed., t. II,
París, Leyde, 1881. Mejores ediciones: Risco en La Castilla y el más
famoso castellano, apénd. VI, Madrid, 1792; R. Foulché-Delbosc en Revue
hispan., 1909, t. XXI; con estudio A. Bonilla, Madrid, 1911, y en
el Boletín de la Real Academia de la Historia, 1911, t. LIX, págs. 161-257.
Tuvo que escribirse antes de 1238, en que tomó á Valencia
Jaime I de Aragón, pues hablando de aquella conquista poco después
de la muerte del Cid, escribe el cronista: "et nunquam eam ulterius
perdiderunt". El manuscrito es del siglo xiii, acerca del cual y de la
polémica de Masdeu véanse la edición de Foulché-Delbosc y la de
Bonilla.



129. La Chronica Aldephonsi, esto es, de Alfonso VII, abraza
desde 1126, en que falleció doña Urraca, hasta la conquista de Almería
(1147), que el mismo autor puso en verso y es el llamado Poema de
Almería. Ed. E. Du Méril, Poésies pop. latines de moyen âge, París,
1847, págs. 248-314. De otra canción en elogio de Ramón Berenguer IV
(1139-1162) nos ha quedado la introducción. Estas obras en verso latino
son como las predecesoras del Mio Cid castellano: uno y otras reproducen
las gestas vulgares, pero haciendo obra de erudición. Sus autores
eran de los segundos citados en aquella frase de la Crónica de Castilla,
donde, hablando de las bodas de las tres hijas de Alfonso VI, dice que
se contaron muchas "maneras de yoglares assi de boca como de peñola".
Los de boca eran los populares; los de péñola los eruditos.










130.Á mediados del siglo xii, Pedro Compostelano compuso, á
imitación de Marciano Capella, de Boecio y de San Isidoro, en prosa
y verso y con figuras alegóricas, el libro de Consolatione Rationis,
publicado por el P. Blanco en los Beitrâge, de Baeumker (Münster),
ms. del Escorial (R.-110-2-14). Juan Hispano escribió Super Decretum
et Decretales Summa. San Martín, de León, escribió Epístolas apostólicas
y Comentario sobre el Apocalipsis.





131. Nacimiento del castellano literario y de la literatura
erudita.—¿Cuándo nació la literatura castellana? La literatura
popular sin duda alguna comenzó con el mismo romance. Los
más antiguos Concilios, San Isidoro y otros Padres visigodos
nos hablan de cantares y acaso de representaciones del pueblo.
Refranes y cantares se hicieron en castellano desde que el habla
de los españoles pudo llamarse romance, y no es de creer que
jamás faltase en España literatura popular no escrita, desde
los poemas en el idioma nacional que nos dice Estrabón tenían
antiquísimos los turdetanos y los cantos en la misma lengua de
que nos habla Silio Itálico, hasta la poesía latina de las inscripciones
que pueden verse en el segundo tomo del Corpus inscriptionum
latinarum, todo dedicado por Hübner á España, y las
poéticas recogidas por Bücheler. Literatura escrita y, por consiguiente,
más ó menos erudita, no hubo, ni, por tanto, castellano
literario hasta que se escribió en romance. Cuándo comenzara
á escribirse eso es lo que no sabemos. Rastros de castellano
literario escrito se hallan en piezas latinas desde el
año 747 (Wölfflins, Archiv., I, 56) en la Crónica de Toledo,
que acaso sea anterior (Tailhan, Anonyme de Toledo, 1885)[14].
En un códice de Santo Domingo de Silos (Museo Británico)
muy antiguo, aunque no anterior al siglo xi, se hallan al margen
unas cuatrocientas palabras vulgares, correspondientes á las
latinas del texto; las Cartas pueblas, escritas en latín, tienen no
pocas voces puramente castellanas. Pero el monumento más antiguo
del castellano de aquella lengua vulgar de los españoles, que
mientan el edicto de Carlos el Calvo (año 844, Flórez, Esp.
Sagr., XXIX, pág. 452) y San Isidoro, es posterior á los que
hay en francés é italiano; en francés, los juramentos de Strasburgo
(842), que es lo más antiguo que se conoce de las románicas;
en italiano, la Carta di Capua (960).



El uso del bable y del castellano en obras forenses llega hasta
el año 1145 y 1173, 1180 y 1193, como lo probó Merino, y el
más antiguo diploma que halló en castellano es del año 1206
(véase además Fernández Guerra, El fuero de Avilés, 1865).


Pero dejando aparte estos atisbos de prosa literaria, la literatura
escrita española alborea con una claridad tan limpia y
despejada, tan natural y sincera, y á la vez con tal reciura
de realismo y tan sin nube alguna de afectación ni de erudición
extraña, que bien se echa de ver ser hija de la literatura popular,
hasta entonces no escrita, pero que llevaba ya años y años de
correr en labios del pueblo y de resonar por la llanura castellana,
como gala é himno triunfador de guerreros rudos y veraces,
que se alientan con las proezas cantadas de sus adalides á proseguir
la pesada empresa de la reconquista. El cantar de Mio
Cid es la primera obra literaria, escrita entre 1140 y 1157, antes
de la muerte de Alfonso VII, que ha llegado hasta nosotros
en copia hecha en el siglo xiv por un cierto Per Abbat. Como
la literatura griega comenzó por la epopeya, así comienza la literatura
castellana. Como aquella epopeya estaba compuesta de
rapsodias ó retazos, que la erudición posterior atribuyó á un cantor
llamado Homero, pero que la crítica moderna descubre haber
sido hechos por muchos cantores desconocidos, populares,
y haber corrido cantados por populares rapsodas, en una palabra,
que los poemas homéricos son el canto de las proezas de la
raza que Grecia entona á sí misma, no de otra manera la epopeya
del Mio Cid está zurcida de tres retazos ó más, y fáltanle
otros perdidos, algunos de los cuales se transparentan en las
Crónicas posteriores y se hallan, remozados y modificados conforme
á los tiempos, en cantares que después vinieron: es el poema
en que España celebra sus propias hazañas. Mio Cid es un
zurcido, repito, de rapsodias. ¿Fueron las primeras rapsodias
que se escribieron ó escribiéronse antes otras, después perdidas?
No lo sabemos; sólo sí, que, se escribieran ó no, las del Mio Cid
no fueron las únicas de la epopeya hispana popular no escrita,
ni mucho menos las más antiguas. El pueblo cantaba sus trozos
épicos: era la literatura popular no escrita. De ellos no se sabe
si se escribieron algunos; probablemente no llegaron á escribirse.
De toda aquella masa épica han quedado pruebas manifiestas
en las Crónicas, cuyos redactores, al describir los hechos más ó
menos legendarios de los antepasados, retiñéndoles en los oídos
los cantares épicos populares, se valían de sus frases hasta el
punto de desleir en su prosa versos y trozos enteros de aquellos
cantares. Los únicos trozos que lograron salvarse enteramente
por la escritura son los de Mio Cid.


¿Por qué se escribieron, no habiéndose escrito nada hasta entonces?
Esto es lo mismo que preguntar la causa del nacimiento
de la literatura escrita castellana, de la literatura erudita, la cual,
por lo dicho, bien se ve haber tenido su origen en la literatura
popular y no escrita. Esa causa está bien á la mano: nos la está
mostrando el mismo cantar de Mio Cid y las circunstancias históricas
del tiempo en que se escribió.


Cuanto al cantar, al echar por primera vez los ojos en él,
queda al punto desconcertado el lector, notando la barbarie del
metro y no pudiendo entender cómo una fuerza épica tan grande
y un tan fino valor poético como el que atesora el poema
puedan casarse con tal rudeza en el versificar. Á poco va uno
notando que la mayor parte de los versos son alejandrinos, que
hay bastantes otros de los llamados de pie de romance y que los
demás hay que achacarlos á los copistas, que condensan versos
quitando palabras ó los alargan para declarar lo que suponían
estaba oscuro.


Ahora bien, el que está versado en asuntos de métrica latina,
francesa y castellana, luego se explica el misterio. Tanto el alejandrino
como el pie de romance son metros derivados de la
métrica latina, con una diferencia capital, clarísima para el lingüista,
conocedor del genio de la lengua castellana y de la lengua
francesa: que el alejandrino es el verso naturalmente francés,
como nacido que es del ritmo yámbico latino, que es el ritmo
de la lengua francesa, amiga de la entonación aguda; mientras
que el pie de romance es el verso naturalmente castellano,
como nacido que es del ritmo trocaico latino, que es el ritmo de
la lengua castellana, amiga de la entonación llana y grave. El
métrico y lingüista que de esto esté bien enterado no puede menos
de descifrar el misterio de la, al parecer, barbarie métrica
del Mio Cid: el que lo escribió quiso cantar en versos franceses
lo que oía cantar y acaso cantaba él en versos españoles. En versos
españoles, en romance, se había siempre cantado por el pueblo;
pero jamás se había escrito la poesía. ¿Por qué no escribir
la poesía, como los franceses la escribían? Pero había que escribir
en el metro de los que hasta entonces habían escrito, era
de buen tono y estaba de moda todo lo francés; lo vulgar castellano
no era para escrito. Con todo, esos cantares populares
españoles los sentía el autor, como verdadero poeta que era; su
asunto era digno de la escritura. Quiso, pues, cantar lo popular
español en el metro épico erudito, de moda, francés, y logrólo en
parte; pero como á buen novicio en este menester de métrica
francesa, se le escapaban á cada paso versos castellanos de pie
de romance, que eran los que entre el pueblo se cantaban.


La lucha entre la métrica francesa, la erudita y de buen
tono, digamos, y la métrica castellana popular, es manifiesta en
Mio Cid. El autor tenía fino oído y construye muy bien ambas
suertes de metros; pero los mezcla y en la consecución del
asonante no guarda regla alguna, sin duda por la misma lucha
y contrariedad métrica en que se ve enzarzado. Añádase lo que
la inexperta mano de los copistas mal corrigió, dejando versos
monstruosos de cortos ó de largos, que es imposible salieran del
poeta y versificador, primer autor del cantar, y tendremos declarada
la versificación extravagante de la obra.


Cuanto á las circunstancias del momento histórico en que
se escribió el Mio Cid y con él nació nuestra literatura escrita
ó erudita, es cosa todavía más comúnmente sabida. El influjo
de la literatura francesa fué consecuencia del valimiento que
los franceses tuvieron en la corte de nuestros reyes desde Alfonso
VI. Sin ese influjo francés, claro está que más ó menos
tarde hubiera nacido la literatura erudita. La toma de Toledo
en 1085 por Alfonso VI fué el comienzo de una nueva era con
la comunicación de los mudéjares, de los moros latinados ó ladinos,
con los judíos, con la ciencia arábigo-judía de la España
musulmana, que convirtió bien pronto aquella ciudad en puente
entre la cultura oriental y la europea. La ciencia semítica española
iba á derramarse de allí como de su fuente á toda Europa.
Comenzóse por traducir en latín; pero presto se hubiera traducido
en romance. Los mismos judíos escribieron en castellano
con caracteres arábigos, que es la que llaman literatura aljamiada.
Pero no hay duda que la cultura francesa, su célebre
épica, su escritura, el poder de los cluniacenses, la muchedumbre
de romeros que venían á Santiago, adelantaron el acontecimiento
y encaminaron la primera poesía escrita castellana por
las vías clericales del mester de clerezia. Influencia erudita fué,
como siempre, la francesa, que puso en olvido la del mester de juglaria
ó poesía popular, retrasando, en cambio de ese adelanto,
el ensalzamiento de la épica nacional de los romances por más
de dos siglos.


El asunto de algunos textos aljamiados está tomado de
fuentes occidentales. Como el Recontamiento del Rey Alixandre,
que procede del griego; la Historia de los amores de Paris e
Viana, viene del provenzal; la Doncella Arcayona nació del
Libro de Apollonio, poema castellano. El Poema de Yuçuf, del
siglo xiv, está en el metro del mester de clerezia, así como los
primeros versos de La Alabanza de Μahoma, obra muy posterior.


Pero la prosa, de hecho, no nace en España hasta el siglo
xiii. Lo primero que tenemos es el tratado didáctico de un
fraile navarro, Los diez mandamientos; después vienen los
Anales Toledanos (1220 y 1250), la versión en romance del
Fuero Juzgo (1241) y las acabadísimas y maravillosas obras de
Alfonso X (1220-1284).





132. Hasta poco ha los escritores españoles, y aun algunos extranjeros,
confundían el origen de los romances con el de su literatura:
el castellano nació, según ellos, en el siglo xi, puesto que hasta el xii
no aparece literatura castellana. Es como si se dijera que el vascuence
nació el siglo xvii, en que aparecen escritos vascongados. Hay una
razón particular en el desenvolvimiento de las literaturas modernas
europeas, y es que los romances siempre se consideraron como latín corrompido,
indigno de escribirse. Los pocos letrados, para quienes y
entre quienes se escribía, conocían el latín, de suerte que sólo en latín
se escribió hasta que se tuvo alguna cuenta con las personas iletradas,
que no sabían latín. Esto explica el orden de la aparición de las literaturas
modernas. La más antigua es la inglesa. Con la conversión al cristianismo
de los anglo-sajones en 597, que partieron de Roma San Agustín
y sus compañeros, el latín volvió á la Gran Bretaña; pero fué el
latín muerto de los escritores eclesiásticos y de los monasterios. Nadie
hablaba ya latín en Europa, y en Inglaterra, como en el continente,
hubo escritores latinos: baste recordar al gran Ealhwine, de York,
ó Alcuino, que Carlomagno llamó á su corte; á Aldhelm († 709); á
Aeddi, autores, el primero, de poemas piadosos y de una prosodia latina,
el segundo, de la vida de San Wilfrith; á Winfrith ó San Bonifacio,
apóstol de los sajones del continente; á Beda, nacido en Nortumbria
hacia el 673, que entre otras obras escribió la Historia Ecclesiastica
Gentis Anglorum. Pero el pueblo no entendía el latín, así es que continuó
la literatura antigua anglosajona, acrecentándose con obras de
utilidad actual sobre religión, historia, leyes, medicina, mientras que
todo esto se redactaba en latín en Francia, Italia y España. La literatura
en lengua indígena fué, pues, en Inglaterra mucho más antigua que en
Francia. En esta nación comienza á escribirse para el común de las gentes
en francés el siglo xi, antes que en Italia y España, porque el francés
difería más del latín que el italiano y el castellano, de modo que el
pueblo necesitó antes se le escribiese en su propio idioma vulgar. Viene
después la literatura castellana, y en poesía, como en prosa, en el Mio
Cid y en las Partidas, el idioma presenta todos los caracteres, no de un
habla en mantillas, sino de una lengua muy acabada y de varios siglos de
vida. En Italia es donde aparece más tardíamente la literatura, porque
el italiano es el romance más allegado al latín, y porque el escribir en
latín era allí tan natural, mayormente dominando el elemento eclesiástico,
que latín llamaban al habla vulgar, y al latín decían gramática, por
ser para ellos un solo idioma, sólo que se escribía con gramática y corrección,
y se hablaba, según ellos mismos, sin corrección ni gramática,
se hablaba el latín estropeado y corrompido. Nació en Italia la literatura
cuando decaía ya en la Provenza, de donde, con los Emperadores,
pasó á Italia, sobre todo con Federico Barbarroja, á quien acompañaban
no pocos trovadores. Después de la cruzada albigense, la lírica provenzal
pasó los Pirineos y los Alpes. Los mismos italianos trovaban en
provenzal, como Sordello de Mantua (Dante, Purg., c. 6, 7 y 8). Los
primeros versos en lengua vulgar de Italia sonaron en Sicilia, con
Ciullo de Alcamo, en los últimos veinte años del siglo xii, y el padrino
de la lengua literaria italiana fué Federico II, políglota y poeta, aunque
mediano; su secretario Pier delle Vigne y su hijo Enzo, rey de
Cerdeña, lo fueron bastante mejores.


Podemos, pues, decir, que cuando se escribía de todo en el habla
vulgar de la Gran Bretaña sólo se escribía en latín en el continente;
que cuando ya decaía la gran poesía épica francesa aparece escrita la
epopeya castellana; que cuando termina la lírica provenzal nace la italiana.
Inglaterra, Francia, España, Italia: tal es el orden en la aparición
de la literatura, precisamente el mismo en que difieren las lenguas de
estos países del latín.


El mejor prosista anglo-sajón fué un rey, Alfredo el Grande, que
tradujo del latín la Historia universal, de Orosio; la Historia eclesiástica,
de Beda; la Consolación, de Boecio; la Regla pastoral, de San
Gregorio, cuyos Diálogos tradujo á imitación suya Werferth, obispo
de Worcester. En España la traducción del Fuero Juzgo y las Partidas,
con otras preciosas joyas de la literatura castellana primitiva, se deben
á otros dos reyes: á Fernando III y á su hijo Alfonso X. Pero la prosa
siempre fué posterior á la poesía, y más á la poesía épica, por ser ésta
la obra propia de la literatura popular y nacer siempre de la popular la
literatura escrita ó erudita. La primera manifestación de la literatura
escrita ó erudita en España es la epopeya del Mio Cid, por haber sobresalido
el canto épico en la literatura popular. Porque el Mio Cid es la
epopeya popular llevada á los papeles, escrita por primera vez, dando
nacimiento á la literatura escrita ó erudita.


El niño, cuando comienza á despertársele la razón, despepítase por
saber las cosas que ve. Todo es para él nuevo, y siempre tiene en la
boca el "¿qué es eso?". Poco después, ahondando más en las relaciones
de las cosas, pregunta el porqué de ellas. De aquí que tanto guste de
cuentos, al principio, cuanto más inverosímiles, mejor; después han de
ser bien razonados y trabados con la realidad que ya conoce. Las sociedades
primitivas son como los niños ya despiertos, que gustan se les
entretenga con cuentos. Los cuentos de la primitiva sociedad griega
son los poemas llamados de Homero, la Ilíada, que trata de guerras, y
la Odisea, que narra aventuras pacíficas. En una y otra los personajes
son los hombres más célebres de las tradiciones populares, los héroes
ú hombres semidioses, hijos de un dios y de una mujer. Por eso la
epopeya griega fué religiosa, y habiendo de elevarse sobre los simples
mortales, la epopeya idealizó sus personajes y sus hazañas. La épica
griega fué mítica, religiosa, sobrehumana, ideal. Al despertar la sociedad
española en los siglos xi y xii de la barbarie en que se hundió
con el Imperio romano, como niña que era pedía cuentos.


Época de peleas contra los moros, los personajes más célebres habían
de ser los adalides de aquellas guerras: el Cid, Fernán González,
los Infantes de Lara, Bernardo. Las hazañas de estos guerreros contadas
en verso formaron la épica castellana, que llamaban gestas, esto es,
hechos, hazañas, empresas. No fueron héroes, sino puros hombres: las
gestas no podían ser religiosas, míticas, sino humanas. No había para
qué el arte sobrehumanase aquellos personajes y sus hazañas, como en
Grecia sucedió. De aquí que si la epopeya griega había sido idealista,
las gestas castellanas fueran realistas. El pueblo griego veía en sus
héroes hombres sobrehumanos y con sus hazañas se mezclaban los
mismos dioses, padres de los héroes: tenía que concebir héroes y dioses
como algo de más levantado que los mortales, que viven en casas de
barro. Tenían las pasiones de los hombres, pero más engrandecidas;
habitaban los dioses en un monte, pero el más alto de todos, el monte
Olimpo; alimentábanse, pero del néctar que les daba la inmortalidad.
Los personajes de la epopeya helénica hubieron, por consiguiente, de
despertar en los rapsodas que los cantaban aquel elemento idealista
que les añadiese al ser humano algo de divino, una cierta serenidad
sublime, algo de eterno é inconmovible aun en la misma mortalidad y
mudanza propia de lo humano, que consideraban en los héroes. El arte
helénico hubo de ser, pues, ideal desde su nacimiento. La gesta castellana
sólo canta puros hombres, grandes y valerosos, pero dentro de
lo humano, no saliéndose jamás de la realidad. Tal es el origen del
realismo, nota de la literatura castellana en todos tiempos. En los mismos
asuntos religiosos, los santos al ser cantados, sus acciones al ser
narradas, son tan hombres como los demás, los milagros no los mudan
á ellos en seres míticos ni sobrehumanos. Santiago, cabalgando en su
caballo blanco, alienta á los guerreros cristianos; pero es uno de tantos,
solamente rodeado de la aureola del seguro triunfo que le comunica el
ser un enviado de Dios para protegerles y darles la victoria. El mismo
Cristo y María, cuando intervienen en los cuentos ó leyendas populares,
obran como obraron en vida, como verdaderos hombres. El
mito y el idealismo no tenían cabida en las gestas ni en las leyendas
castellanas. La épica caballeresca de los pueblos célticos lleva consigo
un elemento maravilloso que le permite pasar la raya del realismo; sus
héroes son más que humanos en sus empresas y pasiones; vencen enemigos
estupendos, allanan dificultades extraordinarias, como lo sabemos
todos por las quimeras que poblaban el cerebro de Don Quijote; pero
es porque en aquella épica habían entrado elementos míticos, restos de
las antiguas religiones paganas, más ó menos cristianizados, llamados
supersticiones: los gigantes, que eran los antiguos héroes, desnudados
del espíritu divino y heroico; los endriagos, los dragones y otros monstruos,
los enanos, las hadas, las brujas. Nada de esto había en España,
de modo que el realismo fué aquí puro y limpio de todo elemento maravilloso,
de toda la exageración de acaecimientos estupendos, que hierven
en la epopeya caballeresca, céltica de origen y nada española. No menor
exageración, nacida de idénticas fuentes, se halla en la epopeya francesa
medieval, por ejemplo en el Rolland, de donde más tarde, y en
época ya de decadencia épica, pasó á la épica erudita española, transformando
el Cid y el Bernardo españoles en personajes afrancesados
por lo maravilloso y extravagante de sus hazañas y aventuras. Esta
diferencia explica la que se nota en seguida entre el Cantar de Mio
Cid y el Rolland, los libros de caballerías, la Ilíada y la Odisea, que
no es otra que el llamado realismo de la literatura castellana. No consiste
el realismo en copiar lo real tal cual es, pues toda arte coge de la realidad
solamente lo típico, lo característico, dejando lo común; condensa
la flor y nata de la realidad, escogiendo lo más expresivo. El Cid del
Cantar es dechado de guerreros castellanos, la flor y nata de ellos. En
el Cid están condensadas las cualidades del guerrero castellano, que se
hallaban en todos los castellanos reales de entonces, pero desleídamente,
unas más sobresalientes en unos, otras en otros. Además, el Cantar
de Mio Cid no se entretiene en narrar lo común y cotidiano que al Cid
le pasaba hora tras hora, que era lo que á todos nos pasa: el comer
y dormir, el andar y el sentarse, el charlar por pasar el rato. Todo esto
común nada tiene de típico, de expresivo, para pintar un guerrero
esforzado, noble y justo, que es lo que trató de pintar el rapsoda
castellano. Si á este elegir y condensar se llama idealismo, semejante
idealismo es tarea de todo artista y no se opone al realismo.
El realismo está en que lo así escogido y condensado, lo característico
y típico, responda á la realidad; en que el Cid sea hombre de carne
y hueso como los demás; que su valentía, su honradez, su generosidad
sean humanas; que sus hechos pasaran realmente ó pudieran,
á lo menos, pasar de hecho y de verdad, conforme á lo que
realmente suele ó puede acontecer á los humanos. Que un caballero
parta de un golpe á su contrario, que desbarate él solo un ejército,
que sea invulnerable, que haya hadas que le salven con toda seguridad
de trances en los que humanamente no pudiera salir sano y salvo; que
haya gigantazos y jayanes, endriagos y vestiglos de la casta y talle
que cuentan los libros de caballerías: todo ello es quimérico, que jamás
sucede ni puede suceder en la realidad, sino en la fantasía del poeta,
no menos que la intervención de los dioses en la epopeya griega y el
poder de Hércules, de Circe, de Ulises y todas las demás patrañas míticas
de que ella está tejida. Con mitos griegos y con quimeras caballerescas
pueden fraguarse epopeyas soberanamente artísticas, lo mismo
que con hombres de carne y hueso y con sus humanas empresas; pero
aquellas obras artísticas las llamamos idealistas, imaginarias, si se
quiere; éstas, por el contrario, realistas. Acaso el ideal del arte griego
sea un linaje de belleza más levantada y sublime, ya que diviniza á sus
personajes, proyectando sobre ellos una luz sobrehumana, olímpica, con
algo de eterno, que por lo mismo suena á sublime; pero el arte realista
castellano, por ser humano y tocarnos más de cerca á los humanos, es
posible que se nos hinque más adentro en el alma, nos impresione más
y nos mueva más reciamente, y el alma así conmovida siente el estremecimiento
estético tanto como el alma arrobada por lo maravilloso
y sobrehumano del vivir del olimpo. El arte griego es más apolíneo, el
castellano más dionisíaco; aquél más objetivo y sereno, éste más subjetivo
y conmovedor; aquél responde á la civilización pagana, empapada
de la visión religiosa de la naturaleza, de un politeísmo que endiosaba
los fenómenos naturales, en cuyo fondo yacía un verdadero
panteísmo; éste responde á la civilización cristiana, empapada de la
introspección del alma humana, donde se desenvuelve la eterna lucha
entre el bien y el mal; aquél miraba á fuera, éste hacia dentro; aquél
admiraba, éste se estremece; aquél se derramaba en la serena contemplación
de lo extraño á sí; éste se concentra en la lucha de sí mismo.
Muchos caminos llevan al sentimiento estético, fin del arte: los griegos
escogieron el de la fantasía; los cristianos el del corazón. Esquilo es
puramente helénico, épico, religioso; tras él viene Sófocles que, serenamente,
muestra por de fuera los efectos de la lucha que dentro padece
el alma de Edipo y acaba endiosándolo en Colonia, como un héroe
verdadero que es; pero Eurípides se mete en el corazón, lo abre chorreando
pasiones ante el espectador, muestra la lucha interna del alma,
que sólo en sus lejanos efectos del ananke, del karma, digamos, mostró
Esquilo y en sus manifestaciones externas en el hombre descubrió Sófocles,
y con Eurípides despunta en el teatro la alborada del sentimiento,
de la psicología, de lo puramente humano, que el cristianismo ha de
traer poco después, como verdadero día del arte moderno. El arte helénico
es divino y heroico; el arte cristiano, el español, en particular, es
humano; por eso aquél hubo de ser idealista, éste realista. El arte caballeresco
es una mezcla del arte realista cristiano y del fantástico pagano,
empequeñecida la heroicidad y divinidad de sus personajes, por quedar
convertidos los dioses y héroes en viejas hadas, feos enanos, horribles
monstruos, salvajes jayanes, y por exagerarse lo humano de los caballeros,
saliéndose de la raya de hombres, sin llegar á ser dioses ni hijos
de dioses. Sólo el espíritu de aventuras que encierra hizo que aquella
literatura caballeresca cuajase en la España aventurera del siglo xvi,
hasta que el realismo de Cervantes acabó con ella, mostrándose lo
ridículo de Don Quijote en cuanto caballero andante á la luz del realismo
humano de Sancho, venteros y Maritornes, yangüeses y prosaicos
duques y del mismo Don Quijote, cuando obra y piensa como cuerdo.



133. Sabido es que la voz romance, de romanice, significó el habla
vulgar como opuesta al latín; pero como las primeras obras literarias,
enteramente populares, se compusieron en verso, como en todas
partes ha sucedido, se empleó pronto la voz romance para significar
la poesía popular, y de aquí el género de versos más común de los
romances viejos. Vese claro por Berceo, que en la Vida de San Millán
(362) contrapone la poesía popular á la erudita: "Sennores, la facienda
del confesor onrado | no la podríe contar nin romanz nin dictado".
Dictado era poesía erudita; romanz, poesía popular. Como igualmente se
ve en el Libro de Apollonio, donde la juglaresa Tarsiana, que era poetisa
popular "Quando con su viola hovo bien solazado, | a savor de los
pueblos hovo asaz cantado, | tornoles á rezar un romançe bien rimado".
Entiendo que á la misma poesía popular alude la ley 20, tít. 5 de la
Partida 2.ª, cuando, hablando de "las alegrías que debe usar el rey en
las vegadas", pone la lectura "de los romances et de los otros libros
que fablan de aquellas cosas de que los omes reciben alegría et placer".
Porque si romances valiese aquí lengua vulgar, los otros libros serían
los latinos, cosa no muy hacedera para aquellos reyes; además que
hubiera dicho en romance y no romances, que sólo puede significar
versos de los juglares, entonces en uso.


De los romances más antiguos son los de Carvajal, poeta de la
corte napolitana de Alfonso V de Aragón, insertos en el Cancionero de
Stúñiga, uno de ellos con fecha de 1442. Más antiguos acaso son tres
atribuidos á Juan Rodríguez del Padrón, en su manuscrito del Museo
Británico: "¡Qién tuvise tal ventura | con sus amores folgar, | como el
infante Arnaldos | la mañana de San Juan!" (Zeitschrift für Romanische
Philologie, t. XVII, 544-558). Igualmente los de Rosaflorida y
de la Infantina. En el reinado de los Reyes Católicos el arte popular
entra de lleno en la literatura escrita y entonces aparecen como por
ensalmo los romances en los Cancioneros de Constantina y de Castillo,
y en el siglo xvi la imprenta los recoge á montones de labios del vulgo.
No pudieron nacer de repente en el siglo xv cuando levantan de repente
la cabeza; si antes se hubieran bajado los poetas eruditos á oirlos entre
el pueblo, antes hubieran llegado á la literatura. Pero Santillana, en el
Prohemio (1445 á 1448), muestra bien el desprecio en que tenían los
eruditos á los "ínfimos poetas, que son aquéllos que, sin ningún orden,
regla ni cuento, facen estos cantares e romances de que la gente baja,
e de servil condicion se alegran". En el siglo xv se tenían ya por viejos
algunos romances, pues Álvarez Gato habla de los de D. Bueso como
de una antigualla y los contrapone á las "lindas canciones nuevas". Ya
hemos visto que en Berceo romance significa poesía popular: si, pues,
como poesía popular aparece de repente el romance en el siglo xv como
cosa vieja, ¿quién no sospecha que la poesía popular en tiempo de
Berceo estaba en romances? Contrapónense, como hemos visto, en las
Partidas las dos clases de poesía, la popular y la erudita. Las gestas,
influidas por la epopeya francesa, no podían ser más que semieruditas,
y así hace igual distinción la ley 20, tít. 21, de la 2.ª Partida: "Et
por eso acostumbraban los caballeros, cuando comien, que les leyesen las
hestorias de los grandes fechos de armas... que los juglares non dixiessen
ante ellos otros cantares sinon de gesta ó que fablasen de fecho
darmas". Había, pues, otros cantares que no eran de gesta, sin duda
los enteramente populares. Comentario á este texto es el del opúsculo
latino De Castri Stabilimento, de la misma época: Item sint ibi romancia
et libri gestorum, videlicet Alexandri, Karoli et Rotlandi et Oliverii
et Verdinio... et libri magnorum et nobilium bellorum et praeliorum
quae facta sunt in Hispania. "Los Cantares del rey Sabio son aquí
romancia, contrapuestos á los libri gestorum ó de gesta. Luego, en
aquel tiempo el cantar popular llamábase romance, como en el siglo xv,
y en tiempo de Berceo, esto es, á fines del siglo xii y principios del xiii.
Por aquel tiempo se distinguían claramente los juglares ó cantores populares
de los poetas cultos ó clérigos. Así en Alexandre: "Mester trago
fermoso, non es de ioglaria, | mester es sen peccado, ca es de clerezia".
Y en la Partida 7.ª, l. 4, t. 6, entre los infamados: "Otrosi son enfamados
los juglares et los remedadores et los facedores de los zaparrones,
que públicamente antel pueblo cantan o baylan o facen juegos por
precio que les den". Puede verse en escena en la plaza la juglaresa Tarsiana,
en el Libro de Apolonio (426-429). Populares son no menos los
juglares del Poema de Alfonso XI (406-413) y de Hita (1095, 1234) del
siglo xiv. Parece, pues, harto probable, después de todo lo dicho, que
los romances del siglo xv no nacieron entonces, sino que algunos, quitada
acaso la modernización del lenguaje, ó por lo menos otros, se cantaron
por los juglares en los siglos anteriores, y aun se llamaban romances
en tiempo de Alfonso X y de Berceo.


134. Romance es una serie de versos asonantados de diez y seis
sílabas, partidas en dos hemistiquios de á ocho sílabas. El ritmo es binario:
consta cada verso de dos hemistiquios, cada hemistiquio de cuatro
sílabas ó dos pies, cada uno de dos sílabas. Es ritmo trocaico, esto es,
con el tiempo fuerte delante del débil en cada pie; aunque la variedad
penda cabalmente de no atenerse, dentro del ritmo trocaico, á este principio.
El uso de escribir aparte cada hemistiquio como si fuera un
verso se debe á los trovadores; pero en nuestras lenguas, donde la rima
es principio métrico, la rima los forma y separa. Además los tratadistas
antiguos de poética y música concuerdan en ello. "El tetrámetro
que llaman los latinos octonario en nuestros poetas pie de romance,
tiene regularmente diez e seis sílabas, e llamáronlo tetrámetro porque
tiene cuatro asientos, octonario porque tiene ocho pies" (Nebrija, Arte
de la leng. cast., l, II, c. 8), y escribe los versos en líneas largas, no
menos que Luis de Narváez en Los seys libros del Delphin de Musica
(1538) y Francisco de Salinas (De Música, 1577, pág. 384): "Ut apparet
in his Hispanicis Los brazos traigo cansados de los muertos rodear,
ubi posterius membrum aequivalet priori, quoniam unum tempus, quod
nunc siletur in fine, ab antiquis voce canebatur in hunc modum: Los
brazos traigo cansados de los muertos rodeare". Donde muestra que el
final agudo equivale á dos sílabas.


Véase el romance fronterizo: "Alora, la bien cercada" (Antol.,
M. Pelayo, VIII, 155):



  ilop140



Lo esencial es que los tiempos séptimo y décimoquinto sean fuertes,
esto es, que los pies finales de los hemistiquios sean siempre trocaicos.




"Alora, la bien cercada,—tú que estás en par del río,

cercóte el adelantado—una mañana en domingo,

de peones y hombres de armas—el campo bien guarnecido;

con la gran artillería—hecho te había un portillo".






En las gestas de Mio Cid, de Rodrigo, de los Infantes y las prosificaciones
de las Crónicas predomina el mismo metro de 8 + 8. Tan
popular era el metro, que se aplicaba á los epitafios, como el de Santa
Oria, publicado por Sánchez al fin de las poesías de Berceo:




"So esta piedra que vedes,—yace el cuerpo de Santa Oria,

Ε el de su madre Amunna,—fembra de buena memoria:


Fueron de grant abstinencia—en esta vida transitoria,

Porque son con los ángeles—las sus ánimas en gloria".









Y el del alguacil de Toledo Fernán Gudiel, publicado en facsímile
en la Paleografía, de Terreros (lám. 6). Berceo pasa por dechado de
perfección silábica por no mezclar en sus versos de 14 sílabas ninguno
de 16 del romance; pero "es muy probable, dice M. Pelayo,
que la continua audición de la poesía juglaresca por los ingenios de
clerecía (que á veces tomaron argumentos de ella, como el de Fernán
González) fuese acostumbrando su oído á la cadencia octosilábica en los
de catorce". El Arcipreste de Hita y el canciller Ayala construyen
intencionalmente estancias enteras en versos octonarios monorrimos,
dando con ellas muy precioso testimonio de que el tal verso era indiviso,
tan indiviso como el alejandrino, cuyos dominios invade. Así en
el Arcipreste:




"Fablar con muger en plaça es cosa muy descobierta:

A bezes mal atado el perro tras la puerta

Bueno es jugar fermoso, echar alguna cobierta:

A do es lugar seguro, es bien fablar cosa cierta".

(c. 656).



"¡Ay! ¡quan fermosa vyene doñ' Endrina por la plaça!

¡Qué talle, qué donayre, qué alto cuello de garça!

¡Qué cabellos, qué boquilla, qué color, qué buenandança!

Con saetas d'amor fyere, quando los sus ojos alça".

(c. 653).






El Canciller, en el Rimado:




"Si quieres parar mientes como pecan los doctores,

Maguer han mucha sciencia, todos caen en errores,

Ca en el dinero tienen todos sus finos amores".






Tenemos, por consiguiente, que en todos los más antiguos monumentos
en verso castellano se trasmina el uso del metro del romance
popular, aun en los eruditos.


El abecedario de San Agustín contra los Donatistas está escrito,
como él dice, para que lo cantasen los imperitos y los idiotas: "volens
etiam causam Donatistarum ad ipsius humillimi vulgi et omnino imperitorum
atque idiotarum pervenire, notitiam, et corum quantum
fieri posset per nos, inhaerere memoriae, Psalmum, qui eis cantaretur,
per latinas litteras feci" (Retract., I, 30). Este cantar del pueblo africano
está en romance, aunque en lengua latina, esto es, en trocaicos
octonarios, sin cuidarse de la cantidad clásica, y con asonantes:




"Omnes qui gaudetis de pace—modo verum iudicate.

Abundantia peccatorum—solet fratres conturbare:

Propter hoc Dominus noster—voluit nos praemovere.

Comparans regnum coelorum—reticulo misso in mare,

Congreganti multos pisces—omne genus hinc et inde


Quos quun traxissent ad litus—tunc coepedunt separare,

Bonos in vasa miserunt—reliquos malos in mare...".






¿De dónde nació este metro, que es lo mismo que preguntar de
dónde nació el romance castellano? Dos son sus notas características:
el ritmo tetrámetro trocaico acataléctico y la rima. El ritmo dicho es
bien conocido en la literatura latina, sobre todo en los cómicos, y en
el siglo ii estaban los tetrámetros trocaicos bien de moda. En ellos juguetearon
el emperador Adriano y el poeta é historiador Anio Floro,
ambos españoles por contera. Recuérdense los versos que trae de ellos
Esparciano:


Floro:




"Ego nolo Caesar esse,—volitare per Sicambros,

ambulare per Britannos,—Scythicas pati pruinas".






Adriano:




"Ego nolo Florus esse,—ambulare per tabernas,

latinare per popinas,—culices pati rotundos".






(Sidonio Apolinar l. IX, ep. 13):




"Age, convocata pubes,—locus, hora, mensa, causa,

iubet ut volumen istud,—quod et aure et ore discis,

studiis in astra tollas:—Petrus est tibi legendus

in utraque disciplina,—satis institutus auctor.

Celebremus, ergo, fratres,—pia festa litterarum".






Lo probable es que nuestro romance naciera de este metro, tan
común en la decadencia de la literatura latina. Á lo cual hay que añadir
el genio trocaico de la lengua castellana, bien así como en francés,
por su genio yámbico, tuvo más cabida el septenario yámbico: "rerúm
creátor ómniúm".


Cuanto á la rima, ante todo la asonancia hoy sólo se usa en España
por la particular sonoridad de las cinco vocales de nuestro idioma; en
el mismo italiano es demasiado rápido el paso de vocal á vocal para
que el asonante resalte suficientemente. Pero antiguamente la hubo en
la primitiva lengua francesa, más clara y musical que la moderna, no
menos que en la poesía latina medieval. Ya lo advirtió Bello en la
Vida de la Condesa Matilde, escrita en el siglo xii, respecto del latín,
y del francés en el Viaje de Carlomagno á Jerusalén, del mismo siglo.
La primera está en hexámetros, con asonancia en los hemistiquios:




"Auxilio Petri iam carmina plurima fEci,

Paule, doce mEntEm nostram nunc plura refErrE,

Quae doceant poEnAs mente tolerare serEnAs.

Pascere pastor OvEs Domini paschalis amOrE

Assidue cUrAns comitissam maxime sUprA,

Saepe recordAtAm Christi memorabat ad ArAm".









"Otro escritor que usó mucho del asonante, añade Bello, bien que
no con la constante regularidad del historiador de Matilde, fué Gofredo
de Viterbo en su Panteon, especie de crónica universal, sembrada de
pasajes en verso". Igualmente en la prosa de San Pedro Damiano, del
siglo xi:




"Ad perennis vitae fontem mens sitivit ARIDA,

Claustra carnis praesto frangi clausa quaerit ANIMA,

Gliscit, ambit, eluctatur, exsul frui PATRIA.

Dum pressuris ac aerumnis se gemit obnoXIAM,

Quam amissit, cum deliquit, contemplatur gloRIAM;

Praesens malum auget boni perditi memoRIAM".






Del siglo x es la canción de los defensores de Módena contra los
húngaros (año 924):




"O tu, qui servas armis ista mOENIA.

Noli dormire, moneo, sed vigila.

Dum Hector vigil extitit in Troia,

Non eam cepit fraudulenta Graecia.

Prima quiete, dormiente Troia

Laxavit Sinon fallax claustra pERFIDA,

Per funem lapsa ocultata agmina

Invadunt urbem et incendunt Pergama".






Y nótese que sólo hay asonante cada dos versos, quedando sin él
los intermedios, como si fuesen hemistiquios. Á fines del siglo vi ó
principios del vii en el ritmo de San Columbano:




"Totum humanum genus ortu utitur pARI,

Et de simili vita fine cadit aequALI

Quotidie decrescit vita praesens quam AMANT,

Indeficienter manet sibi poena quam pARANT...

Cogitare convenit te haec cuncta, amICE,

Absit tibi amare huius formulam VITAE".






Ya vimos los romances latinos de San Agustín del siglo iv ó v.
Comodiano, el primer poeta cristiano del siglo iii, deja la cantidad y
termina en o todos los versos del octavo de los acrósticos de las Instrucciones
ad Paganos. Pero no sólo la poesía popular latina, sino la erudita
es sabido que aun antes de llegar á Roma la inspiración helénica, cuando
sólo se cantaba en carmen Saturnium ó italum, usaba ya de la rima.
En la literatura greco-latina se rezuma de cuando en cuando desde
el pueblo hasta en los autores más helenizantes, y en apareciendo los
poetas cristianos, por seguir al pueblo, la emplean ya sin escrúpulo.





"Dicit in aeTERNOS aspera verba Deos". (Tibulo).

"Volvitur et plANI raptim petit aequora CAMPI". (Lucrecio).

"Trahuntque SICCAS machinae carINAS".

"Hunc si mobILIUM turba quirITIUM". (Horacio).









En las inscripciones españolas hallamos ejemplos dignos de recordarse.
En el epitafio del auriga Fusco, en Tarragona (C. I. L., vol. II
3001 Esp. Cit.):




"Integra fama tibi, laudem cursus meruISTI,

certasti multis, nullum pauper timuISTI,

invidiam passus, semper fortis tacuISTI,

pulchre vixisti, fato mortalis obISTI".






En francés la cantinela de Santa Eulalia, la Vida de San Léger,
la Canción de San Alejo, la de Rolando, los más antiguos documentos
de la poesía francesa y todas les gestas primitivas están asonantadas,
cargando la asonancia en la última vocal acentuada. Sólo en el siglo xii
venció el consonante al asonante, en el Aliscans, el Fierabrás, el Guidon,
el Macaire. Y cabalmente fué cuando empezaron á escribirse los
poemas, confiados antes á la pura recitación: bien se ve el influjo erudito
de los eclesiásticos y el deseo de satisfacer á los ojos, más bien
que á los oídos, para quienes la versificación se hizo. (Véanse Obras,
de Bello; Santiago, 1883, t. 6).



135. ¿De dónde procede la métrica europea, que no tiene cuenta
con la cantidad, sino con las sílabas acentuadas? La literatura griega
llevó á la latina la métrica cuantitativa; pero la primitiva métrica romana,
así como la germánica, no se fundaban en la cantidad, sino primero
en las sílabas acentuadas, como la métrica europea moderna,
después en la aliteración y en la rima. (Véase Westphal, Allgemeine
Metrik der indogermanischen und semitischen Völker). Catón nos ha
conservado un cantar de vendimia, que consta de dos versos iguales á
los de nuestros romances:




"Novum vetus—vinun bIBO,

novo veteri—morbo mEDEOR".






Y puesto que bibo sonaba vulgarmente como nuestro bebo, tenemos
hasta la asonancia.


El mismo metro, el tetrámetro trocaico, era el preferido por el pueblo
durante el imperio, y en él está el epitafio del soldado T. Cissonius
(Orelli-Henzen, 6674): "Dum vixi bibí libenter:—bíbite vos qui vívitis",
y un pasquín en Suetonio (Caes., 80; Schol. Juv., V, 3). Sobre la
poesía popular latina, véase Du Méril, Poésies populaires latines antérieures
au douzième siècle, París, 1843; L. Müller, De re métr. poét.
lat., Lips., 1861; Westphal, Allg. griech. Metrik, Leipzig, 1865, pág. 270.


La literatura romana clásica helenizada dejó oscurecida la métrica
antigua, que el pueblo siguió empleando, bien así como el habla erudita
oscureció al habla popular. Pero todo lo ficticio, como forzado, perece,
mientras que lo natural es fecundo y sigue viviendo. La lengua latina
literaria ó culta y la culta ó helenizada literatura eran cosas hechizas
de la alta sociedad romana, y así apenas vivieron un par de siglos,
pereciendo de hecho desde el siglo iii, mientras que la lengua popular,
evolucionando, se convirtió en las lenguas románicas, y la métrica popular,
que seguía siendo la nacional romana entre el pueblo, como para
todos lo había sido antes de la época clásica, sobrevivió y sobrepujó
á la métrica griega, apenas llegó el cristianismo, la religión entonces
popular, á levantar cabeza y afrontar y luego vencer al politeísmo.
Los mismos poetas cristianos clásicos fueron empleando la rima juntamente
con la cantidad, hasta que la cantidad desapareció, señoreándolo
todo la rima y la acentuación silábica. Como estos mismos elementos
formaban la métrica germánica, nada tiene de extraño que todos los
pueblos europeos los reconociesen como única métrica triunfante. Los
soldados de Aureliano, en el siglo iii, contaban ya, sin cantidad, pero
con la acentuación silábica:




"Mílle mílle mílle

décollávimús

únus hómo mílle

décollávimús.

mílle vivát, qui mílle occídit,

tántum víni hábet némo,

quántum fúdit sánguinís.

Mílle Sármatas, mílle Fráncos

sémel et sémel occídimús,

mílle Pérsas quaérimús".



(Vopisc., Div. Aurelianus).






"Plerumque tamen—dice Beda (Metrica, pág. 258 K.)—casu quodam
invenies etiam rationem in rhythmo non artificii moderatione servatam,
sed sono et ipsa modulatione ducente, quem vulgares poetae necesse
est rustice, docti faciant docte. Quomodo ad instar iambici metri
factus est hymnus ille praeclarus:




Réx aetérne dóminé,

rerúm creátor ómniúm,

qui éras ánte saéculá

sempér cum pátre fíliús.






Et alii Ambrosiani non pauci. Item ad formam metri trochaici canunt
hymnum de die iudicii per alphabetum:




Ápparébit répentína

díes mágna dóminí

fúr obscúra vélut nócte

ímprovísos óccupáns".






La acentuación silábica y la rima vinieron, pues, al castellano de
la métrica popular latina y de la popular llegó el tetrámetro trocaico
acataléctico, convertida la cantidad clásica en acentuación popular. En
África, el pueblo cantaba verdaderos romances en latín. Cuando, en el
siglo xiv y xv, el pueblo español cantaba romances, ¿tomólos del latín
clásico, que no los tuvo, del latín medieval de los clérigos, que eran
los eruditos, los cuales al versificar preferían los metros franceses y
menospreciaban el romance popular? Cuando aparece en España escrito
el romance no pudo tomarlo el pueblo del latín, pues ni los mismos
clérigos lo querían para sus versos. Hay, pues, que confesar que, aunque
no se escribiesen los romances en los siglos anteriores, porque los
que sabían escribir ignoraban acaso como San Eugenio ó despreciaban
como Berceo el metro popular, se cantaban romances, y romances se
cantaron en España desde el siglo iv ó v, en que los cantaban en latín
los africanos. ¿Desde cuándo se cantaron romances castellanos,
dejados los romances latinos, pues los unos hubieron de salir de los otros
sin intervalo alguno? Naturalmente, desde que el pueblo dejó de hablar
latín y sólo habló castellano. En el siglo v había muerto el latín en todas
partes como lengua hablada: desde entonces, por consiguiente, hubo
romances castellanos. La prueba es evidente. El romance, repito, es
popular; los clérigos y eruditos lo menosprecian. Hubo, pues, de
hacerlo el pueblo en castellano cuando todavía entendía el latín y
le reteñía en el oído el romance latino, que tan bien encajaba en
la lengua castellana. Creer que varios siglos después de haber muerto
el latín, cuando ninguno del pueblo sabía de tetrámetros trocaicos
acatalécticos ni sabía cosa que á latín oliese, cuando los clérigos, los
únicos que manejaban su mal latín, ni siquiera cantaban en tal metro
latino, pues no lo hay en los himnarios, sino cabalmente el cataléctico,
opuesto al metro castellano popular, cuando nadie podía, por tanto,
sacar del latín el metro del romance; creer que entonces ó lo sacara
el pueblo ó lo inventara tan enteramente igual, por chiripa, al que cantaba
en latín el pueblo africano muchos siglos antes, es una verdadera
sinrazón. Según M. Pelayo, el metro de los romances remedó en algo
al dicho metro latino (Antol. lit. cast., t. XI, pág. 127); pero salió inmediatamente
del metro de los cantares de gesta (ibid., 83): "Bastará
indicar rápidamente cuáles son los elementos de la versificación en los
cantares de gesta y en los romances. El sistema en unos y otros es
substancialmente el mismo; pero como representan períodos distintos
de nuestra poesía épica, los romances ofrecen ya en estado relativamente
fijo y normal lo que es incierto y caótico en las gestas". Entre los
versos caóticos de las gestas no sabemos lo que se deba á los copistas
y á los autores. Lo que sí se saca en limpio es que, por ejemplo, el de
Mio Cid pretende emplear el metro de la cuaderna vía, sino que á veces
se le escapan algunos versos de pie de romance, esto es, que quiere
versificar como los eruditos, como después versificaron los del mester
de clerezia:




"Contra la mar salada conpeço de guerrear;

Aorient exe el sol, e tornos aessa part.

Myo Çid gano a Xerica e a Onda e Almenar,

Tierras de Borriana todas conquistas las ha.

Aiudol el Criador, el señor que es en çielo.

El con todo esto priso a Muruiedro.

Ya vie myo Çid que Dios le yua valiendo.

Dentro en Valençia non es poco el miedo (c. 1090...)".









Pie de romance entre versos caóticos:




"Meçio suyo Çid los ombros e en grameo la tiesta" (c. 13).

"E aquel que gela diesse sopiesse uera palabra" (c. 26).







La mayor parte de los versos que suenan bien son del mester de
clerezia; por excepción hay alguno que otro del pie de romance, ni más
ni menos que en el Arcipreste de Hita. No puedo yo creer que si el
autor de Mio Cid se hubiera propuesto versificar en romance tuviera
tan toscas orejas que no lo pudiera hacer. Ni de este metro caótico del
Mio Cid pudo salir el romance. Primero, porque los más de los versos son
del metro del mester de clerezia, y de este metro no salió ni pudo salir
el pie de romance, por ser ritmo enteramente diferente. Segundo, porque
de los versos que no suenan y son verdaderamente caóticos, ni el pie
de romance ni metro alguno pudo nacer. Lo que aquí hay es que
M. Pelayo, por seguir la teoría de Milá, aceptada también por M. Pidal,
de que los romances son fragmentos desprendidos de las gestas, por consecuencia
tuvo que afirmar que el metro del romance salió del metro de
las gestas, y ya que se veía bien claro no serlo, no halló otra solución que
la de atenerse á que "como representan períodos distintos de nuestra
poesía épica, los romances ofrecen ya en estado relativamente fijo y normal
lo que es incierto y caótico en las gestas". Pero ni los romances se
desprendieron de las gestas, ni "el sistema en unos y otros es sustancialmente
el mismo", como no lo es el metro del mester de clerezia, que
es el de Mio Cid, y el metro de los romances. Son metros sustancialmente
diferentes. El pie de romance es el octosílabo trocaico español, y el
metro del mester de clerezia y de Mio Cid es el septenario yámbico francés;
aquél es el metro del pueblo, éste de los eruditos; aquél el que
evolucionó desde el latín, éste el que los eruditos trajeron de Francia;
aquél el nacional y, por serlo, el despreciado por los eruditos; éste el
extraño y, por serlo, por los eruditos llevado en palmas.


Esta doctrina la vió ya Argote de Molina, que en la edición de
El Conde Lucanor (Sevilla, 1575) dijo que el pie de romance es el metro
castellano, y el del mester de clerezia francés de origen. Y trae una copla
de Don Juan Manuel, hecha en el dicho metro castellano, aunque consonantando
ya los hemistiquios, que fué la manera de nacer la redondilla
del pie de romance y sirvió siempre para la lírica popular, como
éste para la épica:




"Si por el vicio et folgura

la buena fama perdemos,

la vida muy poco dura,

denostados fincaremos".






Y añade: "Deste lugar se puede averiguar quan antiguo es el uso
de las coplas redondillas castellanas, cuyos pies parescen conformes al
verso Trocayco que usan los poetas líricos, griegos y latinos... Leemos
algunas coplillas italianas antiguas en este verso; pero es el propio y
natural de España, en cuya lengua se halla más antiguo que en alguna
otra de las vulgares, y assi en ella solamente tiene toda la gracia, lindeza
y agudez, que más propia del ingenio español que de otro alguno.
En el qual género de verso al principio se celebraban en Castilla
las hazañas y proezas antiguas de los reyes y los trances y sucesos assi
de la paz como de la guerra, y los hechos notables de los condes, cavalleros
é infanzones, como son testimonio los romances antiguos castellanos,
assi como el del rey Ramiro, cuyo principio es:




"Ya se assienta el rey Ramiro,

ya se assienta á sus yantares,

los tres de sus adalides

se le pararon delante...".






...compostura, cierto, graciosa, dulce y de agradable facilidad y capaz de
todo el ornato que cualquier verso muy grande puede tener, si se
les persuadiese esto á los poetas deste tiempo, que cada día la van olvidando,
por la gravedad y artificio de las rimas italianas, á pesar del
bueno de Castillejo, que desto graciosamente se quexa en sus coplas,
el qual tiene en su favor y de su parte el exemplo deste principe don
Juan Manuel y de otros muchos cavalleros muy principales castellanos,
que se pagaron mucho de esta composición, como fueron el rey don
Alonso el Sabio, el rey don Juan el segundo...". Y del verso del mester
de clerezia dice: "Usávase en los tiempos deste príncipe en España este
género de verso largo, que es de doze ó de treze y aun de catorze
sillavas, porque hasta esto se extiende su licencia. Creo lo tomaron
nuestros poetas de la poesía francesa, donde ha sido de antiguo muy usado
y oy día los Franceses lo usan". Y trae ejemplo del poema de Fernán
González:




"Entonces era Castiella un pequeño rincón,

era de Castellanos Montedoca mojón,

y de la otra parte Fitero Fondón,

Moros tenien Carrazo en aquella sazón".






136. El metro del mester de clerezia ó poesía erudita de aquellos
tiempos es el alejandrino, llamado tetrástrofo monorrimo ó cuaderna vía,
esto es, la estrofa de cuatro versos de catorce sílabas, consonantados:




"En el nomne del Padre, que fizo toda cosa

Et de don Jesu Christo, Fijo de la Gloriosa,

Et del Spiritu Santo, que igual dellos posa,

De un confessor Sancto quiero fer una prosa".






Este metro vino de Francia y de los franceses lo tomaron los primeros
poetas eruditos. Salió del septenario yámbico latino. No es
metro que fuera jamás popular en España, sino erudito, esto es, de
uso de los clérigos, fué el instrumento del mester de clerezia, que menospreciaba
la poesía popular y alardeaba de versificar artísticamente,
lo cual ya muestra que lo habían tomado del francés y los franceses del
latín eclesiástico, el único latín que ellos conocían. "No hay más que
abrir las colecciones de Du-Méril", dice M. Pelayo, "para encontrar innumerables
ejemplos de este metro latino en el uso eclesiástico":




"Vehementi nimium commotus dolore

Sermonem aggredior furibundo more,

Et quosdam redarguens in meo furore,

Nullum mordens odio vel palpans amore".






Pero los himnos que los clérigos cantaban todos los días son los que
remedaron en el alejandrino y cuaderna vía. Fueron sus autores San
Gregorio, Prudencio, San Ambrosio y Sedulio, y recogiólos un tal Hylarius.
Casi todos son yámbicos. "Das Metrum der altfranzösischen
Epen—dice Westphall—ist ebenfalls acht und siebensylbig, hat aber nicht
in dem trochäischen, sondern in dem iambischen Dimetrum (rerum creator
omnium) seinen Ursprung, denn es beginnt nicht mit dem schweren
Takttheile, sondern mit der Anakrusis". Los himnos eclesiásticos eran
casi todos yámbicos, ritmo que cuadra de lleno á la lengua francesa, la
cual tiene agudas las palabras, al revés del castellano, que teniéndolas
de ordinario graves ó llanas, se avenía mejor con el ritmo trocaico.
Por lo mismo, el septenario ó impar concordaba con el francés, y con el
castellano el octonario ó par. Pudieron, pues, los clérigos españoles
emplear en su versificación castellana el metro yámbico, que cantaban
cotidianamente en latín; pero el hecho de que en la época en que aparecen
los primeros monumentos poéticos eruditos en España, que son
los escritos en este metro de catorce sílabas, con los de siete y de nueve,
es cabalmente cuando se deja sentir tan poderosamente la influencia
de los cluniacenses en la corte y en la iglesia española, hace creer que
á ese influjo eclesiástico francés se deba su empleo. Con los benedictinos
de Cluny vinieron á España las piezas litúrgicas franco-latinas,
por ejemplo, el Auto de los Reyes Magos, tomado del oficio latinizado de
alguna ciudad francesa. La Vida de Santa María Egipciaqua, en versos
de nueve sílabas, por lo ordinario, está tomada de otra obra francesa; el
Libro de Apollonio está en la cuaderna vía ó versos de siete sílabas, y en
el mismo metro se escribió el Mio Cid, que tiene semejanzas con la Chanson
de Roland, que no pueden ser casuales: el obispo francés don Jerónimo,
fogoso como el arzobispo Turpin en el poema francés, Álvar
Fáñez, "diestro brazo" del Cid, como Roland era el "destre braz" de
Carlomagno.


Sobre la métrica de Mio Cid oigamos á M. Pelayo (Antol. poet. lir.
cast., t. XI, pág. 89): "Hay en el Poema algunos versos, comenzando
por el primero: "De los sus oios | tan fuerte mientre lorando", que parecen
semejantes al decasílabo ó endecasílabo francés; es decir, que
pueden partirse en dos mitades: la primera de cinco sílabas, y la segunda,
de siete. Pero estos versos son excepcionales, aunque los hemistiquios
de cinco sílabas abundan y también los de nueve". Tómese nota de esto,
que pudiera ser de influencia francesa. Continúa: "No hablaremos de
ciertas monstruosidades métricas, como una línea de diez y ocho sílabas,
porque no sabemos hasta qué punto será responsable de ellas el
poeta; ni tampoco del caso bastante frecuente de versos cortos, á los
cuales parece faltar el primer hemistiquio. Todos estos son accidentes
que no dan carácter á la gesta. El verso más común oscila entre los
dos tipos de 7 + 7 y 8 + 8, pero con manifiesto predominio del primero:
Tornaba la cabeza | e estábalos catando... | Alcandaras vacías |
sin pieles e sin mantos... Atendiendo á la impresión general que el
poema deja en el oído, se inclina uno á creer (y es la opinión más corriente)
que nuestro rapsoda épico se propuso hacer alejandrinos,
aunque no siempre resultasen tales, por culpa suya ó de los juglares
que repitieron su canción ó la del escriba que la trasladó". De alejandrinos
de catorce sílabas y de versos de diez y once sílabas, todos
metros franceses, no pudo salir el pie del romance castellano de diez
y seis: son dos ritmos tan opuestos como el yámbico, del que salieron
los versos franceses, y el trocaico, del que salió el verso castellano. No
pudo, pues, salir el romance castellano de este caos de metros franceses
con algunos versos de romance. El poeta quiso imitar en castellano los
yámbicos eclesiásticos y los metros franceses y se le escaparon algunos
versos de romance, que, sin duda, oía en la poesía popular.


El autor del Alixandre, obra tomada de una latina y otra francesa,
y el de las otras obras de Berceo[15], como poesías que se hicieron algo
después, tienen los alejandrinos y la cuaderna vía en toda su perfección.
El Mio Cid es uno de los primeros ensayos, si no el primero, de
la versificación del mester de clerezia. En cambio, el Arcipreste de
Hita tiene entre los versos alejandrinos no pocos de pie de romance,
por ser juglar y poeta popular no menos que poeta erudito. Hallamos,
pues, el pie de romance en el primer monumento poético del castellano,
en el Mio Cid, y como metro popular, que se le rezuma al poeta erudito
al querer emplear el alejandrino, de origen latino-eclesiástico y francés.
No aparece, pues, el romance por primera vez en el siglo xv.


"Los versos de diez y seis sílabas dominan con gran exceso—dice
M. Pelayo hablando del Poema de Rodrigo—, y aun en versos de otra
medida se hallan á cada momento hemistiquios de ocho sílabas diversamente
combinados (8 + 7, 9 + 8, etc.). Así como la métrica del
Poema del Cid hace el efecto de un mester de clerezia incipiente, la
del Rodrigo deja la impresión de una serie de romances informes y
tosquísimos". Esta última manifestación de M. Pelayo es la pura verdad,
y de ella se deduce que el autor del Poema del Cid se daba más
maña para la nueva versificación á la francesa que no el del Rodrigo,
que no acierta á dejar el romance popular; pero que entrambos luchaban
entre el metro vulgar del romance y el nuevo del alejandrino, que
todavía no habían domeñado. Prosigue M. Pelayo: "De otros cantares
de gesta no tenemos más que las prosificaciones de las Crónicas y
ésta es base muy insegura, aun contando con el apoyo de las asonancias.
Pero no hay duda que ya en la primitiva Crónica general abundan
los octosílabos y son ley general en las refundiciones del siglo xiv".
Pero, sobre todo, hablando "de las dos direcciones que hemos reconocido
en el verso épico castellano" (métrica alejandrina y métrica de pie
de romance), "la segunda—dice (t. II, pág. xx)—, la que no tiene relación
con los metros de las gestas francesas, se sobrepuso inmediatamente
á la primera, dejando relegado el alejandrino á los poetas monacales y
escolásticos y desterrándole enteramente del arte popular. Es curioso
advertir este fenómeno en los libros historiales que aprovecharon fragmentos
épicos, desliéndolos en prosa. Así como en la Crónica general
aparecen por dondequiera vestigios de versificación alejandrina, así en
las refundiciones posteriores de dicha Crónica, v. gr. en la llamada
de Castilla (de donde vino á ser extractada luego la famosa Crónica
del Cid), se siente, hasta en esos mismos pasajes, la influencia
del ritmo octosilábico, como si el oído de los compiladores de la historia
fuese siguiendo dócilmente las evoluciones del canto popular".
Lo que aquí había es que el pueblo seguía cantando romances, mientras
que los clérigos escribían alejandrinos, según la nueva moda.


¿Por qué, pues, se niega que hubiese romances antes del siglo xv?
¿Por qué se añade que los romances conocidos del xv son trozos desprendidos
de gestas versificadas en alejandrinos como el Mio Cid?
Lo que de aquí se saca es que el pueblo tenía sus gestas, largas ó cortas,
en romances, que de ellas pasaron trozos á las Crónicas y que las
gestas que conocemos de Mio Cid y Rodrigo y Alixandre son imitaciones
que los clérigos hicieron de las populares, trayendo del canto
eclesiástico y de Francia un nuevo metro erudito, que, poco á poco, se
perfecciona; pero que raras veces deja la liga del pie de romance que
á los clérigos poetas les reteñía por oirlos en el pueblo, por más que
lo menospreciasen. La tan decantada gesta de los Infantes de Lara,
que tenemos prosificada en una de las Crónicas, son trozos de romances,
parecidísimos á los romances conservados como tales del mismo
asunto. No salieron estos romances de aquellos otros, llamados gesta:
son hermanos gemelos, acaso unos más antiguos que otros, pero nada
más. Pueden verse cotejados romances y gestas en M. Pelayo (Antol.
poet. lír., cast., t. XI, pág. 276). Pero hay más: algunos trozos parécense
á Mio Cid: ¡como que ésta es la única gesta en que acaso se fundieron
varios romances, aunque versificándola el poeta por el nuevo
mester de clerezia. Cuando conserva el pie de romance resulta un
romance verdadero. Y luego dirán que no hubo romances hasta el
siglo xv. Véase este trozo de la llamada gesta de los de Lara:




"Esora dixo a los suyos—el infante don Mudarra:

Señores (pensat de) andar,—faremos tal cavalgada

Que si yo bivo e no muero—el albricia vos sera dada.

¡Armas, armas, cavalleros,—el traydor no se nos vaya!


Hy veredes cavalleros—atan apriesa descir

Ε conpañas a conpañas—todos (se van a) guarnir;

Los que eran ya guarnidos—a las señas piensan de yr.

Desque esto vio Velazquez—començo de apercibir,

Acabdillando sus hazes—(bien) oyredes lo que diz:

Amigos, los que viniestes—cavalleros para mí,

De todo lo que gané—(bien) convusco lo partí.


.........................................................................


Alli dix Gonzalo Gustios:—fijo por amor de caridad,

Fuerte cavallero es el traydor—non ha en España su pan:

Yo que le conozco (bien)—con él me dexad lidiar,

Ε vengaré los mis fijos—e quem' fizo cativar.

Estonz dixo don Mudarra:—Señor, non mandedes tal,

Que pleito le tengo fecho—non lo puedo quebrantar".






Óiganse versos del Mio Cid, picando en cualquier parte:




"Si Dios me legare al Çid—e lo vea con mi alma,

Desto que auedes fecho—uos non perderedes nada:

Dixo Auengaluon:—plazme desta presentaia,

Antes deste teçer dia—vos la dare doblada". (c. 1529).

"Que guardassen el alcaçar—e las otras torres altas". (1571).

"E aduxiessen le a Bauieca;—poco auie quel ganara". (1573).

"Oyd, Minaya Albarfanez,—por aquel que está en alto," (1297).

"Quando Dios prestar nos quiere,—nos bien ge lo gradescamos.

Ferid los, caualleros,—por amor de caridad! (720)

Yo so Ruy Diaz el Çid,—Campeador de Biuar".






"Por amor de caridat" es frase del Cid y de Gonzalo Gustios.
Creo que esto es romance, aunque del siglo xii.


Resumiendo, el romance fué siempre el metro propio de la poesía
popular castellana; en él cantaba sus gestas el pueblo antes del siglo xii,
y desde mucho antes, aunque por no haberse escrito sólo se hayan
conservado versos en las Crónicas y en las más antiguas gestas escritas,
como el Mio Cid, á pesar de haber pretendido sus autores emplear el
metro francés; la literatura erudita comienza componiendo en metro
francés lo que el pueblo había hasta entonces cantado en metro castellano;
la influencia francesa en el metro de las primeras obras escritas
prueba haber sido causa principal del nacimiento de nuestra literatura
escrita ó erudita, comenzando con epopeyas en metro francés. Á qué se
deba esa influencia francesa, cosa es bien sabida.



137. En tres épocas, sobre todo, ha influido en España la nación
vecina: en los siglos xii, xviii y xix. La primera coincidió con el despertar
de nuestra literatura, en la que, por consiguiente, hubo de dejar
honda huella, rindiendo parias la nuestra á la francesa hasta la época
del Renacimiento, en que se cambiaron las tornas. Época malhadada
aquélla del siglo xii, en la que, al despertar á la reflexión nuestro
pueblo, cuando las instituciones populares, fraguadas en el continuo
pelear de tantos años, iban á dar sus frutos, cuando el espíritu nacional
vió que la lengua vulgar podía ser escrita tan bien como la latina,
cuando aunadas dos de las principales coronas de la Península en una
sola sien, cuando la morisma, perdidas sus más fuertes plazas, sólo pensaba
en asegurar la retirada, en vez de una reconstrucción castizamente
nacional, preparada por el filo de la espada, por las cartas-pueblas,
por las instituciones populares, á vueltas de las menguadas ventajas
que la reforma monacal y las menos lucidas aún que los cruzados
extranjeros nos aportaron, distraídos por acá en saquear
á los judíos y acaparar honra y provecho, nos vinieron de allende el
Pirineo una turbamulta de aventureros so color de ayudarnos en las
conquistas de Toledo y Lisboa y en las batallas de Alarcos y de las
Navas, y un enjambre de monjes cluniacenses, que empezando por
reformar los claustros acabaron por llevarse las mitras, abadías y
demás dignidades eclesiásticas, y hasta el venerando rito muzárabe.
En cambio, con unos y con otros vino un soplo de feudalismo franco,
con todas sus consiguientes tiranías, distinciones sociales, y demás
levadura, que había de fermentar, dando largos siglos de rebeliones
y rivalidades entre los magnates hasta los reyes absolutos, término
final en que tenía que parar el feudalismo. Dudosas son las ventajas
de la introducción de la letra francesa, desechándose la gótica
tradicional; lo que no puede ponerse en duda es el afrancesamiento
de la Corte de Alfonso VI y el afrancesamiento de la instrucción, de
la literatura y hasta de la lengua. Yo no veo que nuestra épica, la única
manifestación poética genuinamente española de la Edad Media, ganara
nada con el influjo francés, no por falta de los franceses, á quienes
debemos el haber comenzado á escribir en castellano, sino por la mala
mano que nuestros clérigos tuvieron en abrazar la métrica francesa,
dejando la nacional, que es el pie de romance, sobre todo. Cuanto á
elementos poéticos, bien pocos y de escaso valor debemos á Francia.
Si hemos de juzgar por las dos únicas gestas que se han salvado de
entre las muchas que hubo antes del siglo xiii, desleídas unas en la
Crónica general, olvidadas otras por las que les sucedieron, la épica
castellana, si parecida á la francesa, ya que no en la abundancia y en
el eco general que ésta tuvo en toda Europa, en muchas otras cosas,
por derivarse ambas lenguas y civilizaciones de un tronco común, difiere
de ella por la inspiración en el espíritu tradicional de independencia,
de libertad democrática, de igualdad de clases, y por la forma en el
realismo, tosco y hasta brutal, pero idealizado hasta en los primeros
vagidos de aquella gente adusta y guerrera, bien ajena á todos los
convencionalismos de civilizaciones refinadas y gastadas. "Es claro
que algo y aun mucho—dice M. Pelayo (Antol., II, pág. 17)—había de
diferir el ideal poético y la cultura mundana entre los caballeros y los
monjes franceses ó afrancesados que rodeaban á Alfonso VI, al Conde
de Portugal don Enrique, á la reina doña Urraca, al emperador Alfonso
VII ó al arzobispo compostelano don Diego Gelmírez; y los
rudos mesnaderos que seguían al Cid ganando su pan desde la glera del
Arlanzón hasta los vergeles de Valencia, ó los fieros burgueses de Sahagún,
que, enojados con la aristocrática tiranía de sus abades, entraban
á saco sus paneras y tumultuariamente se bebían su vino. Era
natural que la epopeya francesa fuese muy del gusto de los primeros,
pero parece duro admitir que también la entendiesen y se deleitasen
con ella los segundos". Los poemas castellanos no lisonjeaban los oídos
de aquellos palaciegos y abades feudales, acostumbrados al servilismo,
que, dada la división de clases, distinguía tanto á la nación vecina hacía
ya más de cuatro siglos. Los españoles, más iguales y llanos por carácter
de raza, habíanse hecho todavía más individualistas, más democráticos,
más independientes desde que las hordas mahometanas, destruyéndolo
y confundiéndolo todo, les habían obligado á mancomunarse entre las
breñas del Norte contra el enemigo común.


Los mismos héroes épicos parecen haberse ganado las simpatías
populares precisamente, ó por haber abundado en estas ideas y haber
participado de estos caracteres de raza, ó porque tal era el ideal y el
carácter del pueblo castellano, ó, lo que es más cierto, por ambas cosas
á la vez. Bernardo del Carpio eclipsa á Roldán francés, Fernán González
el rebelde, Ruiz Díaz de Vivar el proscrito, no eran hijos ciertamente
del feudalismo. No son héroes que la musa castellana fuera á ofrecer
á franceses ó afrancesados para darles un rato de solaz y esparcimiento;
son bloques arrancados á las peñas de la Bureba por la
musa ruda y natural, realista, viviente y sincera del pueblo castellano de
la Reconquista, siempre en rebelión contra sus adalides, que no llegaban
á comprender sus aspiraciones democrático-liberales, siempre apasionado
por el espíritu de independencia. La epopeya castellana perdió
su genial inspiración cuando la literatura francesa influyó en los autores
castellanos pertenecientes á la sociedad instruida, cuando al mester de
yoglaria sucedió el mester de clerezia. El Mio Cid, la más antigua
gesta castellana que se ha conservado es, en el asunto y en la manera
de tratarlo, una muestra de la épica popular castellana, uno de tantos
cantares populares como creen todos que hubo, por los restos que nos
quedan desleídos en las Crónicas. Pero también es la primera muestra
de la poesía erudita que pone el nacimiento de nuestra literatura erudita
ó escrita y el nacimiento del castellano literario en el siglo xii,
en el reinado de Alfonso VII (1127-1157), entre los años de 1140 y 1157.
Su autor quiso tratar ese asunto popular en metro francés, alejandrino;
conocía bien la Chanson de Roland, compuesta en el siglo xi, y probablemente
Garin le Loherain, como se ve por semejanzas que no pueden
ser hijas del acaso. El obispo francés don Jerónimo es tan fogoso
en Mio Cid como el arzobispo Turpin en la Chanson de Roland; Álva
Fáñez es el diestro brazo del Cid, como Roland era el destre braz de
Carlomagno; el llorar de los ojos es el plorer des oilz. "De modo, dice
Menéndez Pidal (edic. La Lectura, pág. 49), que la cuestión puede quedar
en terreno firme, reconociéndose en el Cantar un fondo de tradición poética
indígena y una forma renovada por la influencia francesa". "Desde
fines del siglo x, añade, á lo largo del camino francés que conducía á
Santiago, había barrios enteros poblados de franceses, principalmente
del Mediodía de Francia, en Logroño, Belorado, Burgos, Sahagún,
y, fuera de aquella gran vía de peregrinación, en Silos, en Toledo y
en otras muchas ciudades. Por fuerza los juglares peregrinos ó los
franceses principales, que á veces traían sus juglares consigo, harían
conocer á sus compatriotas establecidos en España los poemas franceses.
"Bastaba, dice M. Pelayo (Antolog. poet. lír. cast., t. II, pág. xv),
el hecho capitalísimo del afrancesamiento de la corte de Alfonso VI,
con sus dos yernos borgoñeses, y la turba de monjes de Cluny levantados
á las primeras cátedras episcopales y á las más pingües abadías
de Castilla, de Portugal y de León: bastarían indicios tan elocuentes
como la reforma monacal: el cambio de rito: el cambio de letra: la invasión
del feudalismo franco, no sin sangrienta resistencia de los
burgueses: la afluencia de cruzados y aventureros transpirenaicos á
la conquista de Toledo, á la de Lisboa, á las batallas de Alarcos y de las
Navas (si bien muchas veces se mostrasen más atentos á saquear á los
judíos que á pelear con los mahometanos), bastaría, digo, el recuerdo
de todos estos hechos para fijar de un modo bastante aproximado la
época en que los cantares épicos franceses penetraron en las regiones
centrales y occidentales de la Península, convirtiéndose en predilecto
solaz de las clases aristocráticas". Lo que añade: "Pero ¿cómo llegaron
á las clases populares que ya comenzaban á tener existencia y gustos
propios?" parece suponer que la épica castellana, en el asunto y manera,
no era popular y tan nacional y opuesta en gustos, doctrinas y
carácter á la francesa, enteramente aristocrática, que no pudo nacer en
Castilla por imitación de la francesa, sino que es muy anterior y autónoma.
Los caracteres de la epopeya castellana son tan opuestos á los
de la francesa, que se bastan para prueba de no haberse en ellas inspirado,
antes haber nacido independientemente mucho antes. "Muy distante
de la fecundidad prodigiosa de la epopeya francesa y de su universal
y omnímoda influencia en la literatura de los tiempos medios,
dice el mismo M. Pelayo (Antol. poet. lír. cast., t. II, pág. vii), tiene en
desquite un carácter más histórico, y parece trabada por más fuertes
raíces al espíritu nacional y á las realidades de la vida. Exigua sobre
manera es en nuestros poemas la intervención del elemento sobrenatural,
y éste dentro de los límites más severos de la creencia positiva, manifestándose
en leyendas tan sobrias como la aparición de San Lázaro al
Cid en figura de gafo ó leproso. El espíritu cristiano que anima á los
héroes de nuestras gestas más se induce de sus acciones que de sus
discursos: alguna oración ruda y varonil es lo único que sienta bien en
labios de tales hombres avezados al recio batallar, y no á las sutilezas
de la controversia teológica. Ni de la milagrería posterior, ni mucho
menos de lo que pudiéramos llamar poesía fantástica, de los prestigios
de la superstición y de la magia, hay rastro alguno en estas obras de
contextura tan sencilla y, en rigor, tan escasas de fuerza imaginativa
cuanto ricas de actualidad poética. Sólo la creencia militar en los agüeros,
herencia quizá del mundo clásico, si no ya de las tribus ibéricas
primitivas, puede considerarse como leve resabio de supernaturalismo
pagano. Las acciones de nuestros héroes se mueven siempre dentro de
la esfera de lo racional, de lo posible y aun de lo prosaico: rara vez
ó ninguna traspasan los límites de las fuerzas humanas. Sólo en un
poema de evidente decadencia se advierte marcada inclinación á la
fanfarronada y á la hipérbole del valor, que es la caricatura del heroísmo
sano y sincero de las rapsodias más antiguas: sólo en ese mismo
poema se atropella caprichosamente la historia, que en los anteriores
aparece respetada, no ya sólo en cuanto al fondo moral, sino también
en cuanto á los datos externos más fundamentales. La geografía, lejos
de ser arbitraria y de pura imaginación, como lo es en la misma Canción
de Rolando, tiene en el Poema del Cid toda la precisión de un itinerario,
cuyas jornadas podemos seguir sobre el terreno ó en el mapa. La tierra
que nuestros héroes pisan no es ninguna región incógnita ni fantástica,
sembrada de prodigios y de monstruos, son los mismos páramos y las
mismas sierras que nosotros pisamos y habitamos. Esta poesía no deslumbra
la imaginación, pero se apodera de ella con cierta majestad bárbara
que nace de su propia sencillez y evidencia: de su total ausencia
de arte. Parece que el cantor épico no inventa nada, y hasta que sería
incapaz de toda invención: lo que añade á la historia resulta más
historia que la historia misma. El Cid del poema ha triunfado del Cid
de la realidad hasta en las Crónicas, hasta en los documentos eruditos:
es el que se levanta eternamente luminoso, con su luenga barba no
mesada nunca por moro ni por cristiano; con sus dos espadas, talismanes
de victoria:


"¡Oh, Dios, qué buen vasalo si oviesse buen señor!".


"En torno de él se agrupan, con fisonomías todas distintas, aunque
trazadas no más que con cuatro rasgos rudos, los heroicos compañeros
de sus empresas, Álvar Fáñez Minaya, lanza fardida, brazo derecho
del Campeador; Martín Antolínez, el Ulises de la epopeya, tan ingenioso
y hábil como leal y esforzado; Pero Bermúdez, el impaciente y
enérgico tartamudo; el obispo don Jerónimo, ardido batallador, Caboso
Coronado. Y enfrente, como envueltos en sombras para el contraste,
los tipos viles de los Infantes de Carrión y de sus deudos y parientes,
generación de traidores insolentes y de sibaritas que almuerzan antes
que fagan oración.


"Ni en las descripciones de combates ni en el cuadro asombroso de las
Cortes que mandó hacer en Toledo Alfonso VI para que el Cid lograra
su justicia y desagravio, se encuentra sombra de arte, en el sentido retórico
de la palabra; pero hay otro arte más sublime, aquél que se
ignora á sí mismo, y, confundiéndose con la divina inconsciencia de las
fuerzas naturales, nos da la visión plena de la realidad.


"Los sentimientos que animan á los héroes de tal poesía son de
tanta sencillez como sus mismas acciones. Obedecen, sin duda, al gran
impulso de la Reconquista; pero en vez de semejante abstracción moderna,
buena para síntesis históricas y discursos de aparato, no puede
concebirse en los hombres de la primera Edad Media más que un instinto
que sacaba toda su fuerza, no de la vaga aspiración á un fin
remoto, sino del continuo batallar por la posesión de las realidades concretas.
Si el Cid tuvo más altos pensamientos y llegó á decir que un
Rodrigo había perdido á España y otro Rodrigo la recobraría, no es la
poesía heroica castellana la que pone en su obra tales palabras, son los
historiadores árabes, sus implacables enemigos, que por tal medio
quieren ponderar el extremo de su soberbia. El Cid del poema lidia
por ganar su pan, porque (como dice en otra parte el autor del poema)
"haber mengua de él es mala cosa": lidia para convertir á sus
peones en caballeros, se regocija con la quinta parte de lo que le corresponde
en la repartición del botín; conquista á Valencia para dejar á
sus hijos una rica heredad: sentimientos naturalísimos y hermosos en
un hombre de la Edad Media, por lo mismo que tan lejanos están de
todo énfasis romántico. Hasta la estratagema poco loable usada con los
judíos Rachel y Vidas contribuye al efecto realista del conjunto, mostrando
sometido al héroe á la dura ley de la necesidad prosaica.


"No es menos de reparar en nuestros Cantares de Gesta la total ausencia
de aquel espíritu de galantería que tan neciamente se ha creído característico
de los tiempos medios, cuando á lo sumo pudo serlo de su
extrema decadencia. No sólo se buscaría en balde en nuestra viril y
austera poesía la aberración sacrílega ó hipócrita del culto místico de
la mujer, ni menos la expresión de afectos ilícitos de que no está inmune
la lírica de los provenzales, sino que jamás la ternura doméstica,
expresada de un modo tan sobrio, pero tan intenso, en las breves palabras
del Campeador á doña Jimena y á sus hijas, y en leyendas como
la de libertad de Fernán González por su esposa, se confunde, ni remotamente,
con lo que pudiéramos llamar el amor novelesco, que más que
un afecto sano y profundo, suele ser una exaltación imaginativa. Tales
estados nerviosos, tales cavilaciones y desequilibrios, son producto de
una civilización muelle y refinada, é incompatibles de todo punto con
el ambiente de los tiempos heroicos. Mucho esfuerzo necesita un lector
vulgar para pasar desde la Ximena dramática de Guillén de Castro ó de
Corneille, combatida y fluctuante entre el deber y la pasión, á la
Ximena épica, la de la Crónica Rimada, pidiendo con toda sencillez al
Rey que la case con Rodrigo, á modo de composición pecuniaria, porque
éste ha matado á su padre, después que uno y otro se habían robado
mutuamente sus ganados, secuestrando, por añadidura, las lavanderas
que bajaban al río. Pero aunque tal aspereza de costumbres ofenda,
todavía, para quien tenga sentido de las cosas bárbaras, resulta tan
poética, por lo menos, como las logomaquias del punto de honra que
el teatro moderno aplicó indistintamente á todas épocas y estados
sociales, como si cada uno de ellos no tuviese su peculiar psicología".


Los franceses, pues, que nos trajeron su letra y manera de escribir,
fueron no pequeña parte para que la literatura, hasta entonces popular,
se escribiese dando origen á la literatura erudita y al habla literaria;
pero nada influyeron en la épica popular. Á principios del siglo xiii
dicen que comienza la primera escuela erudita; bien se ve que comienza
en el siglo xii con la literatura escrita. Esa escuela se llama á sí misma
de mester de clerezia, en oposición á los antiguos y populares juglares;
cuenta las sílabas con nueva maestría y fabla cuento rimado por la cuaderna
vía, destinando sus poesías para lectura de la gente docta en vez
de servir para la recitación ó el canto popular, como las antiguas gestas.
Es la poesía de los monasterios, donde vivía la gente que sabía leer,
que había recibido la educación latino-eclesiástica. Pero el primer ensayo,
como cosa trasladada de la poesía popular, fué una mezcla de
asunto y manera popular con el nuevo metro francés, que ese es la
nueva maestría, fué una obra erudito-popular.


¿Redundó en provecho de la literatura castellana este traslado del
pueblo á los eruditos? No hay más que comparar el Mio Cid, en lo que
todavía de popular tiene, con las demás obras del mester de clerezia
que le siguieron y con los romances populares, que, después de cansados
los mismos poetas de tan aguado mester, volvieron á sacar del pueblo
dos siglos más tarde. La influencia francesa y lo poco que alcanza la
pura erudición en achaque de arte literario, son cosas evidentes en las
obras que vinieron después del Mio Cid: el Auto de los Reyes Magos,
de fines del siglo xii, y que procede de uno de los oficios latinos usados
en Limoges, Ruan, Nevers, Compiègne y Orleáns; la Vida de Santa María
Egipciaqua, tomada de la Vie de Sainte Marie l'Egyptienne; el
Libro dels tres Reyes dorient, de fuente francesa ó provenzal; el Libro
de Apollonio, la Razón de Amor, que remeda las pastorelas francesas,
provenzales ó galaico-portuguesas. Los escritores del mester de clerezia
hicieron un gran servicio á España, y ése se lo debemos á los franceses:
el de haber puesto por primera vez en letra lo que con sólo cantarse
acababa al fin perdiéndose; pero fué un error gravísimo en ellos no haber
apreciado y tenido en lo que valía la musa popular, mudando de
metro y aun mudando de asuntos, y perdiendo asi, ó, mejor dicho, dejando
en manos del pueblo la fuerza épica nacional. Con ello retrasaron
la verdadera y nacional poesía por más de dos siglos, pues hasta que
vuelven á estimarse los romances, apenas se halla en la literatura castellana
verdadera poesía, si no es en las obras del Arcipreste de Hita, soberano
poeta, que, por serlo, volvió á amamantarse en la inspiración popular,
llamándose á sí mismo poeta del mester de juglaria. Bien que ni
error hubo; lo que hubo fué falta de grandes ingenios, que, como el Arcipreste
y el autor del Mio Cid, supieran apreciar la poesía popular,
como siempre la apreciaron los grandes ingenios, y de ella sacaron sus
maravillosas obras, mientras el vulgo de los eruditos se entretiene con
sus libros.


Tengo para mí, contra lo que M. Pelayo da á entender, que á la
poesía popular no llegó en esta época el influjo francés, por ser tan
opuestas, como se ve comparando las dos épicas, la francesa y la puramente
popular castellana del Mio Cid y las doctrinas políticas de ambos
pueblos. Algo tomaron también los franceses de España, como dice
Fitzmaurice-Kelly (Hist. de la lit. españ., 1913, pág. 9): "Esto se echa
de ver en un Fragment de la vie de Sainte Foy d'Agen, cuya fecha se
refiere al siglo xi, y que claramente confiesa el empleo de un tema
español:




"Canczon audi q'es bella'n tresca,

Que fo de razo espanesca".






"La historia del caballo de madera, transmitida por los griegos á los
árabes, acompaña también á estos últimos en la Península; pasa á
Francia, donde se la encuentra en el Cléomadis, de Adenet de Roi, y
en su derivado el Miliacin, de Gerardo de Amiens, y torna á España
para reaparecer en Don Quijote. En fin, observemos que un asunto indudablemente
español está transformado en la epopeya intitulada Anséis
de Carthage, donde se cuenta cómo Carlomagno dejó en España al
rey Anséis, que deshonró á Letisa, hija del varón Isorés, y cómo Isorés
se vengó, desencadenando contra Anséis el ejército musulmán; es de la
mayor evidencia que nos hallamos aquí frente á una refundición bastante
tosca de la leyenda de Rodrigo y del conde Julián, sustituyendo
Cartago á Cartagena. En suma: originariamente, España debe más á
Francia que ésta á aquélla".


Resumamos. Á Francia se debió el haber puesto por escrito la épica
popular, enteramente nacional por los asuntos, manera, doctrinas y
carácter, naciendo así la literatura erudita del mester de clerezia. Pero,
por lo mismo, si no á ella, débese á la impericia de nuestros poetas
eruditos de entonces el haber preferido el metro francés y el haber
menospreciado y dejado tan desconocida para la posteridad como antes
lo estaba aquella épica popular, que, por casualidad, tuvo la fortuna
de ponerla por primera vez en escritura el autor de Mio Cid, porque
sin duda era tan gran poeta que reconoció su valor artístico; pero
que sus sucesores dejaron en olvido ó la trataron tan mal en los restos
que nos quedan del Fernán González, Los Infantes de Lara, etc., que
ya no se escribió más que la poesía erudita del mester de clerezia, dejada
como cosa de menos valor la verdadera poesía nacional, la popular
del mester de juglaria.



138. Consúltense: Joseph Bédier, Les Fabliaux, 2.ª ed., París, 1895;
íd., Les légendes épiques, París, 1908-1912, 4 vols.; Wilhelm Cloeta,
Beiträge zur Literaturgeschichte des Mittelalters und der Renaissance,
Halle, 1890, 2 vols.; Adolf. Ebert, Allgemeine Geschichte der Literatur
des Mittelalters im Abendlande, Leipzig, 1874-1887, 3 vols.; Jean Barthélemy
Hauréau, Singularités historiques et littéraires, París, 1861;
Alfred Jeanroy, Les origines de la poésie lyrique en France au moyen
âge, París, 1889; 2.ª ed. 1904; Manuel Milá y Fontanals, De la poesía
heroico-popular castellana, Barcelona, 1874; íd., Los Trovadores en
España, 2.ª ed., Barcelona, 1889; Turpini, Historia Karoli Magni et
Rotholandi, edic. F. Castets, en el núm. 7 de las Publications spéciales
de la Société pour l'étude des langues romanes, Montpellier, 1880; La
Chronique dite de Turpin, publiée d'après les mss. Β. N. 1850 et 2137.
Ed. F. A. Wulff, Lund, 1881; G. Paris, Histoire poétique de Charlemagne,
París, 1865; A. Bello, Obras completas, Santiago de Chile,
1882, t. VI.


Sobre las relaciones de España y Francia en aquel tiempo: Marcel
Robin, Bernard de la Sauvetat abbé de Sahagun et premier archevêque
de Tolède, 1907 (Positions des thèses de l'École de Chartes); André
Michel, Histoire de l'art, París, 1906, t. II, ptie 1ere, pág. 505.





139. Á la influencia francesa desde Alfonso VI (1073-1109)
debe también no poco la lengua castellana, mayormente con la comunicación
continua de romanos que iban á Santiago de Galicia
por el camino francés. De aquella época son la mayor parte de las
palabras germánicas que tiene nuestro idioma, pues fuera de las
que en tiempo de los godos vinieron por la Provenza, que formaba
con España un mismo reino visigótico, las demás llegaron
por medio del francés en el siglo xii. Del mismo francés pasaron
entonces al castellano la mayor parte de las palabras francesas,
de origen no germánico, que tiene y se hallan en nuestros
más antiguos escritores.





140. El latín llegó á la Provincia (Narbonensis) ó Provenza con
la primera entrada de los romanos (122-118 antes de J. C.)[16], y á
toda la Francia con las campañas de César (58-51 antes de J. C.).
Tres lenguas halló el conquistador: la bélgica, la céltica, la aquitánica:
"Hi omnes lingua, institutis, legibus inter se differunt". La primera
pertenecía, por lo menos en parte, á la rama germánica; la segunda, á
la céltica; la tercera, á la ibérica ó euscalduna. De aquí tres diferentes
pronunciaciones y maneras de apropiarse el latín, de donde resultaron
tres lenguas románicas: la lengua d'oui ó francés al Norte, la lengua
d'oc ó provenzal al Sur y Sudeste, el gascón al Sudoeste. El límite
belga era el Sena, según César; el Loira, según Estrabón, como hoy
lo es, del francés y del provenzal. En el gascón el influjo ibérico ó
eusquérico es tan señalado, que, sin haber tenido comunicación alguna
con el castellano, presenta innegables puntos de semejanza en todo el
fonetismo, sin contar la gran cantidad de raíces comunes, provenientes
del éusquera, la mayor parte de las cuales se hallan igualmente en todo
el Mediodía de Francia.









En las Leys d'Amors (II, 388) se tiene al gascón por lengua extraña
respecto del provenzal: "apelam lengatge estranh coma frances, engles,
espanhol, gascó, lombard". Son caracteres propios del gascón y comunes
al éusquera el poner a- ante r: arrei ren, arriou riu; el empleo de ll
por l: llebá levar, llit leit; ch por s ó ss: chens senes, lachá laissar;
conservar ca y no mudarlo en cha: causí, no chausí; y por j: yutyá
jutjar, yoye joya, saye satge; sonar como b la v, como en castellano:
boulé volia, serbici servici; perder la f debilitándola en h, como en castellano:
hagot fagot, ha far, hemne femna.


En la lengua francesa ó d'oui, descendiente del latín en labios de
los belgas de César, hay que tener en cuenta su carácter germánico, no
sólo por el habla de los que primero se expresaron en latín y lo transformaron
en lengua románica, sino por el habla de los francos y normandos
posteriores.


Las lenguas célticas todas tienen especial conexión con las itálicas,
por una parte, y por otra, con las germánicas. El galo era la lengua céltica
del Sur de Francia; el gaélico es de Irlanda, Escocia é isla de
Man; el cámbrico, del país de Gales, y es el que después pasó á la
Bretaña francesa traído por los bretones insulares, en la segunda mitad
del siglo v.


Con el inmenso caudal ibérico del castellano contrasta el corto número
de vocablos galos del francés y del provenzal, y aun esos pocos,
que no llegarán á cincuenta, fueron primero latinizados por su mayor
parte[17]. ¿Débese esta diferencia á la mayor cultura de los íberos sobre
los galos?, ¿al carácter más tenaz de los unos y más voluble de los
otros?, ¿á la mayor distancia entre la lengua ibérica y la latina que la
gálica, tan indo-europea como la latina y más cercana á ésta que la
mayor parte de las demás indo-europeas?, ¿á que la sujeción de España
nunca fué tan general como la de las Galias, ni el espíritu de independencia
tan grande entre los galos como entre los íberos? No es fácil determinar
lo que haya de atribuirse á cada una de estas causas ó á otras
por el estilo.


El hecho es que en Francia no quedó vestigio alguno del galo[18],
mientras que en España quedó acorralado, pero vivo, el éusquera en
los Pirineos. Ni los árabes influyeron tanto en el castellano como influyeron
los francos en el galo-romano. En la Morfología, el francés
apenas conserva otro rasgo céltico más que el sistema vigesimal en el
quatre-vingts; mientras que los sufijos eusquéricos del castellano son
de los más importantes y vulgares. La pronunciación francesa es la que
más conserva de celtismo; pero el elemento germánico la contaminó de
una manera tan poderosa, como fué impotente el elemento arábigo para
modificar la pronunciación castellana, que puede decirse enteramente
ibérica, salvo la evolución propia, que, dentro del mismo fonetismo
ibérico, ha ido desenvolviéndose.


El influjo germánico es el que, sobre todo, separa las dos lenguas de
las Galias, la de oil y la de oc, y el influjo céltico, el que allega el provenzal
al gallego y lo aparta del castellano en la fonética y pronunciación.
Hablábase todavía el galo en el Sur de Francia, juntamente con el nuevo
romance, ó román ó latín, á principios del siglo iii, conforme se desprende
de este texto de Ulpiano: "Fidei commissa quocumque sermone
relinqui possunt, non solum latina vel graeca, sed etiam punica vel gallicana".
Y lo que dice San Jerónimo (431-420): "Galatas propriam
linguam, eamdem paene habere quam Treviros" (Pref. ad liber: 2, in
epist. ad Gal.); y de la misma época es lo que dice Sulpicio Severo,
aunque claramente no pueda deducirse de este texto la existencia del
galo: "vel celtice aut, si mavis, gallice loquere" (Opp. Lugd. Bat.,
pág. 543).


Todavía subsistía en la Auvernia en la segunda mitad del siglo vi,
pues San Gregorio de Tours escribe: "Brachio, quod eorum (Auvernorum)
lingua interpretatur ursi catalus". (Vit. patr., cap. 12). Esto
no quita para que el romance ya se hablara de mucho tiempo antes en
toda Francia, aunque las primeras noticias que de él tenemos no sean
más que desde el siglo vii, en que de San Mummolin, sucesor de San
Eloy, en Noyon, se lee respecto del francés ó lengua d'oil: "quia praevalebat
non tantum in teutonica, sed etiam in romana lingua" (Acta
S. Belgii, IV, 403). En el siglo viii Girad, abad de Sauve-Majeure,
alaba al abad de Corbie, su maestro S. Adalhart: "Qui si vulgari, id
est, romana lingua loqueretur, omnium aliarum putaretur inscius... Si
vero teutonica, enitebat perfectius; si latina, in nulla omnino absolutius"
(Acta Sanct. ordin. S. Benedicti, saec., IV, pág. 335). Y en el Concilio
de Tours del 812: "Et ut easdem homilias quisque aperte transferre
studeat in rusticam romanam linguam aut theotiscam" (Labbe,
Concil., VII, 1263).


En el siglo v entran en las Galias los visigodos, que se establecen en
la Aquitania; los borgoñones, que se detienen en la Borgoña, y los
francos salios, que, viniendo de Flandes, ocupan las provincias del
Norte; y, en fin, los francos ripuarios, que, venidos de la región renana,
se desparraman por las del Este. Los francos dieron nombre á la isla
de Francia, y después á toda la nación; cambiaron todo el sistema político
y social y, aunque vencidos en la lengua por el galo-romano, influyeron
profundamente en éste. Los francos salios, que hablaban un dialecto
del bajo alemán, parecidísimo al neerlandés actual, exceptuada la
evolución que naturalmente transformó la lengua antigua de los frisones,
olvidaron su lengua; pero dejando en el francés buen caudal de
palabras, cuyos equivalentes se pueden estudiar en el moderno neerlandés:
bac (bak), canif (Knijf), cruche (kruik), échevin (schepen), étron
(stront), hêtre (heester), houx (hulst), etc. Tres sufijos pasaron al francés:
-ald, de Renaud, lourdaud, héraut; -hart, de Richard, Bernard,
renard, vieiellard, richard; -ing, del cual salió -enc, después -an, -and,
-eng, por ejemplo, en brelan, chambellan, merlan, flamand, hareng. En
el siglo ix los Vikins ó piratas del Norte entran en Francia, y en 911
Carlos el Simple les cede parte de la Neustria, que tomó el nombre de
Normandía. Escandinavos de raza y de lengua, pronto abandonaron su
"lingua dacisca", que, fuera de la toponimia, no dejó huellas en el francés.
No pueden, pues, traerse términos del norso, fuera de algunos
pocos que conserva el dialecto normando, y tres ó cuatro dudosos del
francés: cingler, ant. fr. sigler, isl. sigla; crique, ils. kriki, ingl.
creek; écraser, sueco krasa; tillac, isl. thilja, danés tilje. Cuanto al alto
alemán, que se distingue del bajo alemán, y por consiguiente del habla
de los francos salios y de los normandos ó daneses, en el nuevo
cambio que sufrieron sus consonantes explosivas, nos presenta sus
primeros monumentos hacia el año 740, y divídese en antiguo alto alemán
(hasta 1100), medio alto alemán (hasta 1500) y moderno alto
alemán. Del anglo-sajón, que pertenece á la estirpe del bajo alemán,
salió el inglés, y se le llama por lo mismo antiguo inglés (hasta 1150),
medio inglés (hasta 1500), después acá inglés.


Desde el siglo ix hallamos dividida lingüísticamente la Galia en
dos porciones: la del Norte, en la que se hablaba la langue d'oïl, y la
del Mediodía, en la que se hablaba la langue d'oc. La línea divisoria
puede trazarse, cuanto á los dialectos literarios conocidos, desde Bordeaux
á Lussac, de aquí á Montluçon, de aquí al Sur del departamento
de l'Isère. Las diferencias fonéticas más notables entre estas dos lenguas
son el diverso tratamiento de a y ē (ĭ) acentuadas y de -c final:
amare, habere, amicum dieron en el Mediodía amar, aver, amic, y en
el Norte amer, aveir, ami. Los términos de estas lenguas provienen del
empleado para la afirmación sí: "Nam alii Oc, alii Si, alii vero dicunt
Oil" (Dante, De vulgari eloquentia, I, c. 9). Italia era donde se hablaba
la "lingua di si", de sic, como d'oc = de hoc, y d'oïl = de hoc ille. Los
dialectos de la lengua del Norte, todos literarios, eran: al E., el
bourguignon, el franc-comtois, el lorrain, el champenois; al NE., el
picard, el wallon; al NO. el normand; al O., el poitevin, el angevin
y el saintongeais; en el centro ó Isla de Francia y sus contornos
el français ó francien (Roger Bacon, Opus Maius, que viajó por Francia
en 1260). No había lengua literaria común; pero el francien, merced
á las circunstancias políticas, llegó á ser el principal, extendiéndose después
como lengua literaria de toda la nación, desde el siglo xii hasta el
siglo xv, época en la cual todos los demás dialectos quedan pospuestos
en la literatura y son considerados como patois.


El francés es el latín de la Isla de Francia evolucionado y con préstamos
de vocablos pertenecientes á los demás patois de la Galia; no
es una mezcolanza de todos ellos, como algunos han creído. El antiguo
francés comprende el espacio de tiempo entre el siglo ix y xiv. Los
Serments de Strasbourg, conservados en un manuscrito de fines del
siglo x, son el documento más antiguo de la lengua d'oïl, del año 842,
en que Carlos el Calvo y Luis el Germánico se juntaron contra Lotario.
De fines del siglo ix es la Séquence de Sainte Eulalie, en 29 versos, probablemente
en dialecto wallon, y un trozo de homilía en alabanza del
profeta Jonás. Del siglo x son la Vie de Saint Léger, poema de 40
estrofas de seis versos octosílabos y la Passion, poema de 129 coplas
de cuatro versos octosílabos en medio francés y medio provenzal. Del
siglo xi son la Vie de Saint Alexis, el Pèlerinage Charlemagne y la
Chanson de Roland.


Desde el siglo xii abundan las obras literarias. En el mismo siglo
xii se escriben en lengua vulgar las actas públicas de Metz, y desde
Felipe el Hermoso dejan de escribir en latín sus Anales los historiógrafos
oficiales del Reino, los monjes de Saint Denis.


Véanse las siguientes noticias de M. F. Brunot, respecto del francien:
"Durante el siglo xiv comienza, según Giry, á sustituirse en el
Mediodía por el francés los demás dialectos en los monumentos públicos,
después de haber luchado con el latín desde fines del siglo xi. En
el Norte, las ciudades de Flandes, Bélgica, Artois y Lorena comienzan
á emplear la lengua vulgar para los contratos privados desde principios
del siglo xiii. Poco más ó menos hacia la misma época aparece en
los confines de la lengua d'oc, en Aunis y Poitou; algo más tarde en
Touraine, Anjou, Berry, aunque en todas partes con huellas dialectales.
Hay que llegar hasta el siglo xiv, en que el francés es vulgarizado por
la cancillería y administración reales, que ya desde entonces se emplea
exclusivamente, para ser unificada el habla vulgar de las chartes
en una lengua común, la de París, hecha ya lengua oficial. La literatura
dialectal desaparece casi por completo desde el siglo xiv, al propio
tiempo que los documentos dialectales".


El contraste que presenta el antiguo francés con el francés moderno,
por su abundancia y libertad, que después perdió, lo declaró
en breves párrafos Gaston Paris (Journ. des Savants, 1897, pág. 612);
su importancia en toda la Europa y su literatura son cosas conocidas.
Los normandos conquistan la Inglaterra cantando la chanson de Roland,
y las clases elevadas de la sociedad hablan el francés, prefiriéndose
el del continente al francés de Inglaterra ó anglo-normando y
escribiendo en francés algunos autores. En Italia penetran las chansons
de geste, y Brunetto Latini, maestro del Dante, escribe en francés su
enciclopedia Li Trésors (1265), así como están en francés los viajes de
Marco-Polo y las compilaciones romancescas de la Tabla Redonda.
En Alemania había preceptores franceses. Esta influencia explica el
préstamo que todas las lenguas de Europa hicieron de vocablos franceses.
No sólo el inglés está cuajado de términos normandos, sino que
las poesías alemanas minnesänger abundan en ellos, y hasta el alemán
toma el sufijo francés verbal -ieren.



141. Radicales principales tomados del francés[19]: abra (?),
aduana (del it.), ¡alto! (del germ.), amura, áncora (encore), antilla,
arandela, arbotante, arenga (del germ.), armiño (del germ.), arnés (del
bret.), artesano (del lat.), asamblea (del lat.), asesino (?, del arab.),
avanzar, babor (del ingl.), bachiller (del prov., del lat.), barroco (del fr.,
del cast.), báscula, baya (del lat.), belitre (del lat. ó germ.), bergantín,
betún (del lat.), bisturí (del lat.), blanco (del germ.), blandir (del germ.),
blasón (del germ.), blindar (del germ.), blondo (del germ.), bloque (del
germ.), blusa, bolina (del ingl.), bonete (del lat.), bramar (del germ.),
brea (del gr.), brecha (del germ.), brigada, bronce, bucle (del lat.),
bures, buril (del germ.), cable (del lat.), cachalote (del lat.),
cadete (del lat.), calesa (del eslavo), calonge (del lat.), camión (del
cast.), canapé (del lat., gr.), canica (del germ.), caparrosa (del germ.),
carpeta, cartuja, catre (del lat.), caviar (del eslavo), clarión (del lat.),
cobalto (del germ.), cofia (del germ. ó lat.), cofre, cohete (del lat.),
comba (del galo), convoy, copar (del lat., gr.), corbata (del croata),
corbeta (del lat.), corchea, corsé (del lat.), crisol (del germ.), croqueta,
chal (del ingl.), chalupa (del germ.), chancillería (del lat.), chantre (del
lat.), chapitel (del lat.), charretera, chimenea, dama (del lat.), donques
(del lat.), dos y endosar (del lat.), draga (del germ.), duna (del germ.),
edecán (del lat.), enclenque, endivia (del gr.), entremés (del lat.), equipar
(del germ.), esparaván (del germ.), etiqueta (del germ.), faisán (del
lat.), faro (del gr.), fase (del gr.), ficha, filtro (del germ.?), flan
(del ingl.), flete (del germ.), flota (del germ.), foque (del germ.),
forjar (del lat.), fornir (del germ.), frac (del germ.), fraile (del
lat.), frambuesa (del germ.), franco (del germ.), franja (del lat.),
friso (del germ.), frotar (del lat.), fruncir (del lat.), furriel (del
germ.), fusil (del lat.), gaje (del germ.), garantir (del germ.), garlopa
(del germ.), garnacha (del germ.), gas (del germ.), gelatina (del lat.),
gerifalte (del lat.), golfo (del lat., gr.), golpe (del lat., gr.), grabar (del
germ.), grajea (del gr.), grosella (del germ.), grumete (del ingl.),
guado (del germ.), guata (del lat.), gueda (del germ.), haca (del germ.),
hache (del lat.), hulla (del valón), imán (del gr.), jaca (del germ.), jalde,
jalea (del lat.), jalón, jamba, jamón, jardín (del germ.), jarrete,
jaula, jefe (del lat.), jirafa (del arab.), lacayo (del germ.), landó,
levita, lesna (del germ.), librea (del lat.), lingote (del lat.), lona,
lote (del germ.), madama (del lat.), maniquí (del germ.), manivela,
marchar, marmita, marmota (del lat.), marqués, mástil (del germ.),
mazurca (del eslavo), menaje (del lat.), metge y menjurje (del lat.),
mensaje (del lat.), merodear, mesón (del lat.), metralla, minué (del
lat), mitón (del lat.), moda (del lat.), mofar (del lat.), mosaico (del it.,
gr.), motín (del lat.), narval (del germ.), neto (del lat.), níquel (del
germ.), obenque (del germ.), oboe, obús (del germ.), orfebrería (del lat.),
orla (del lat.), pabellón (del lat.), paje (del gr.), país (del lat.),
paladín (del lat.), palurdo, pantalón, pantalla (del lat.), pantuflo, paquebot
(del ingl.), parcela (del lat.), parche (del lat.), parlar (del lat.),
parque, pasaporte, patache, peine (del lat.?), peón (del lat.), percha
(del lat.), perejil (del lat.), petardo (del lat.), petimetre, pinzón, pirueta
(del gr.?), placa (del germ.), plancha (del lat.), polca (del eslavo),
poltrón (del it.), porche (del lat.), presea (del lat.), pupitre (del lat.),
quepis (del germ.), quincalla (del germ.), quinqué, rail (del ingl.), rampa
(del germ.), recluta (del germ.), refrán, reproche (del lat.), retreta
(del lat.), revólver (del ingl.), rubí (del lat.), ruibarbo (del lat.), ruta
(del lat.), sage (del lat.), sarao (del lat.), sargento (del lat.), servilleta
(del lat.), silueta, taburete (del arab.), tafetán (del persa), tanino
(del germ.), tenería (del germ.), tílburi (del ingl.), timbre (del lat., gr.),
tisú (del lat.), toisón (del cast.), toldo (del germ.), tren, trincar (del
germ.), trineo, trinquete, tul, túnel, ujier, vagón (del ingl.), vals (del
germ.), vampiro (del eslavo), viñeta (del lat.).





142. El Cantar de Mio Cid es el más antiguo monumento
que conocemos de la lengua escrita y de la literatura castellana,
y es probable que no se escribiera otro antes de él. Parece haber
sido compuesto hacia el año 1140, y, en todo caso, antes de la
muerte de Alfonso VII en 1157. Consérvase en un solo códice
del siglo xiv, copiado de otro más antiguo por Per Abbat. No
hay otra unidad artística fuera del seguir el orden de los acontecimientos,
distinguiéndose tres cantares, que pudo imitar y aun
tomar el autor de los populares: 1.º. el destierro del Cid (1-1084);
2.º, las bodas de las hijas del Cid (1085-2277); 3.º, la injuria
de Corpes y su reparación (2278). La mayor parte de los hechos
narrados en el Cantar y los personajes son realmente históricos;
la topografía, las tradiciones locales, las costumbres, trajes y
demás ajuar, son puntuales. El único episodio maravilloso es la
aparición del arcángel San Gabriel; ficticios y novelescos son
el de las arcas llenas de arena y el del león, que debían de ser
populares leyendas.




  
  Cofre del Cid (Catedral de Burgos).

Sepulcro del Cid (San Pedro de Cardeña).









143. Antes de escribirse el Mio Cid hubo cantares populares
sobre el mismo Campeador, sobre el rey Rodrigo, los Infantes de Lara,
el Infante García, Fernán González, etc., etc.; pero que se escribiesen
ya es harto más dudoso, aunque algunos lo dan por averiguado por
aquello de que "no es probable que este primer documento conservado
sea el primero que se escribió". Los mismos asuntos épicos nacionales
y después otros franceses y caballerescos siguiéronse cantando por el
pueblo y aún siguen cantándose hasta nuestros días; pero los cantares
populares siempre fueron menospreciados de los eruditos, que son los
que escriben, y así, sólo en el siglo xv, hartos los poetas eruditos de
sus aguados versos cortesanos á lo provenzal, se abajaron á oir la musa
popular y á consignar sus cantares por escrito: tales son los romances
viejos, escritos según los cantaba el pueblo desde hacía siglos. Alguno
que otro escritor tomó el asunto de esos cantares plebeyos y lo trató
más ó menos eruditamente cuanto al metro y manera, como vemos en
el poema de Fernán González y en la Crónica rimada del Cid. Si estos
malos poemas eruditos posteriores á Mio Cid se conservaron, por haberse
escrito, lo probable es que si antes se hubiesen escrito otros también
se hubiesen conservado. Lo que de gestas hallamos desleído en la
prosa de las Crónicas había que probar que eran gestas escritas y para
ello que estaban en alejandrinos; ahora bien, los versos en las Crónicas
más parecen prosificación de romances que no de alejandrinos: las tales
gestas eran, por consiguiente, las populares que se cantaban, no las
eruditas que se escribían, pues ya hemos visto que el escribir en castellano
vino del influjo francés entre los eruditos, y éstos, al escribir,
escribieron en el metro de los franceses, en alejandrinos, siendo siempre
menospreciado el pie de romance, como todo lo popular, hasta fines
del siglo xv. La fecha de Mio Cid está entre 1140 y 1157, ya que parece
aludirse á él en la Conquista de Almería, en 1147, ó Crónica de Alfonso
VII, escrita en latín, aunque también pudiera aludir á las gestas
cantadas y no escritas, de las cuales sacó su obra el autor de Mio Cid:




"Ipse Rodericus, Mio Cid saepe vocatus,

De quo cantatur quod ab hostibus haud superatur".






El códice de Per Abbat, procedente de la aldea de Vivar, donde el
Cid nació, fué propiedad de don Alejandro Pidal, de cuyos herederos
debe de serlo ahora. Es copia hecha en la era 1245 ó, según otros,
de 1345, según se lea C (ciento) ó e la letra raspada en la suscripción
final. Per Abbat, el copista, remozó palabras destruyendo asonantes,
trastrocó otras y aun hemistiquios enteros. De esta copia sacó
Juan Ruiz de Ulíbarri la que se conserva en la Biblioteca Nacional
(R. 200), Burgos, 1596. Antonio Sánchez publicó el Cantar en el t. I
de su Colección de poesías castellanas anteriores al siglo xv, Madrid,
1799; después Janer, Madrid, 1864, en la Bibl. de Rivadeneyra,
t. LIX; Vollmöller, Poema del Cid nach der einzigen Madrider Handschrift,
Heall, 1879; Huntington, 1898; Menéndez Pidal, Poema del Cid,
Madrid, 1900, y Poema de Mio Cid, Madrid, 1913 (con algunas variaciones
entre las dos ediciones). Hace falta publicar el facsímil para saber
á qué atenernos. En la primera Crónica general de Alfonso X y en la
Crónica de Veinte Reyes de Castilla se halla la mayor parte del asunto
del Cantar con otras cosas que en él faltan, y por cierto, con el mismo
criterio: ¿es prosificación de él ó de otros cantares populares no escritos?
Cierto que no lo es de la copia de Per Abbat, y las frases comunes
al Cantar y á las Crónicas bien pudieran provenir de cantares populares
con los cuales pudo tejer su obra el autor de Mio Cid; de ellos
son, sin duda, otras frases, versos y trozos enteros que en Mio Cid no
se hallan. El espíritu es el mismo, el que hemos visto en M. Pelayo ser
propio de la epopeya castellana, de suerte que es dificultoso deslindar
lo que en Mio Cid haya del autor que lo compuso y que lo tomó de
los cantares populares. Menéndez Pidal suple lo que falta al principio
"con algunos versos de una Segunda Refundición de nuestro Cantar,
conservados en la Crónica de Castilla y en la Particular del Cid. Estos
versos darán idea de los que inmediatamente precedían á los primeros
conservados en la copia de Per Abbat". Están en pie de romance y, por
consiguiente, se tomaron de cantares populares. Véanse:




"e los que conmigo fuéredes—de Dios ayades buen grado,

e los que acá fincáredes—quiérome ir vuestro pagado".

Entonçes fabló Álvar Fáñez—su primo cormano:

"convusco iremos, Cid,—por yermos e por poblados,

ca nunca vos fallesceremos—en quanto seamos sanos,

convusco despenderemos—las mulas e los cavallos

......................—e los averos e los paños,

siempre vos serviremos—como leales vasallos".

Entonçe otorgaron todos—quanto dixo don Álvaro;

mucho grandesçio mio Çid—quanto allí fué razonado...

Mio Cid movió de Bivar—pora Burgos adeliñado,

assi dexa sus palaçios—yermos e desheredados.







(comienza Per Abbat en alejandrinos:)



De los sos ojos tan fuertemientre lorando,

tornava la cabeça i estávalos catando".







La obra tiene 3.729 versos, faltan el comienzo y dos páginas de á 50
versos, una después del 2.337 y otra después del 3.307, más algunos
otros después de los versos 181, 440 y 934. El segundo cantar comienza:


"Aquis conpieça la gesta de mio Cid el de Bivar".


Y acaba:




"Las coplas deste cantar aquis van acabando.

El Criador vos vala con todos los sos santos".






De estos versos parece sacarse que eran cantares separados ó que
de otros tales enhebró el autor su obra, á la cual llama gesta y cantar.
El tercero comienza con la cobardía de los Condes y acaba:


"en este logar se acaba esta razón".


Si hubiera pretendido el autor dar unidad artística al Cantar pudiera
haber comenzado, como se suele, por la mitad, después del destierro,
por ejemplo. Sobre la puntualidad histórica y geográfica, así como
sobre los ligeros episodios ficticios, véase M. Pidal, edición de 1913.
Allí mismo está la historia verdadera del Cid.





144. Si se prescinde del metro, el Mio Cid ofrece el mismo
espíritu, la misma naturalidad, la misma sencillez, la misma
gravedad, la misma alteza de sentimientos, y en cuanto cabe,
según la diferencia de los tiempos, el mismo estilo y lenguaje,
el mismo predominio de la realidad sobre la imaginación que
el Romancero, conocido á fines del siglo xv. Es un zurcido
de largos romances. Cuanto han dicho los autores de Mio
Cid puede aplicarse al Romancero, sacada la extensión, el metro
y el lenguaje de las diferentes épocas. Y es que el asunto,
la manera de tratarlo, el espíritu del pueblo español es el mismo;
sólo hay diferencia en el metro y la extensión. Ahora bien:
metro y extensión débense á ser obra escrita por un erudito; de
lo demás del poema el verdadero autor fué el pueblo, el mismo
que lo fué del Romancero. No sabemos hasta dónde pueda alcanzar
lo que, fuera de la extensión y del metro, se deba al
autor que escribió el Mio Cid; pero la semejanza con el Romancero
prueba que fué bien poca cosa. En el poema de Mio Cid
el pueblo español se canta á sí mismo, poniendo en sus sones
toda su alma, como es el pueblo griego el que se canta á sí mismo
en los poemas homéricos. Nada de afectaciones, exageraciones
y adornos postizos, nada de fantasía; todo es naturalidad,
realidad viva, visión de los hechos escueta, seca y grave. Esa no
es obra de erudito; es obra popular. El erudito no hizo más que
zurcir en uno varios romances siguiendo la vida pública del
Cid y ponerlos medianamente en metro francés. De aquí que el
Cid, que después conocemos en las obras siguientes de eruditos,
ya es otro Cid, caballeresco, novelesco, exagerado, porque la
levadura de la caballería, venida de fuera, había echado á perder
la natural y sencilla visión popular, la cual no vuelve á los escritos
hasta que se escribe el Romancero, saliendo á relucir el
mismo auténtico autor del Mio Cid, el pueblo.





145. Juicios sobre Mio Cid[20]. Sánchez (1779): "la sencillez y
venerable rusticidad", "el aire de verdad". Capmany (1786) lo tiene por
simple crónica rimada y toma dos pasajes "de los menos inelegantes y
bárbaros". Forner (1790): "algún cartapelón del siglo xiii, en loor de
las bragas del Cid". Mendibil (1819): "nada tiene de épico y aun casi
pudiera disputársele el título de poema". Quintana (1807): "no está
tan falto de talento que de cuando en cuando no manifieste alguna intención
poética". Martínez de la Rosa (1828): "embrión informe".







Moratín resume todos estos juicios de nuestros afrancesados escritores
hallándolo todo deforme: lenguaje, estilo, versificación y consonancia
(Orígenes del teatro español, nota 3). Southey (1808): "decididamente,
y sobre toda comparación, el más hermoso poema escrito en lengua española".
Autor anónimo de la Quarterly Review, t. XII, pág. 64: "los
españoles no conocen aún el alto valor que como poema tiene la historia
métrica del Cid, y mientras no desechen el falso gusto que les
impide percibirlo, jamás producirán nada grande en las más elevadas
esferas del arte; bien puede decirse sin temor que de todos los poemas
que se han compuesto después de la Ilíada, el del Cid es el más homérico
en su espíritu, si bien el lenguaje de la Península era en aquella
época rústico é informe". Hallam (1818): "aventaja á todo lo que se
escribió en Europa antes del aparecimiento de Dante". Ticknor (1849):
"puede asegurarse que en los diez siglos transcurridos desde la ruina
de la civilización griega y romana hasta la aparición de la Divina
Comedia ningún país ha producido un trozo de poesía más original
en sus formas y más lleno de naturalidad, energía y colorido".
Wolf (1831): "reproducción inconsciente de la realidad, por eso mismo
más veraz, más sorprendente"; "la exposición desnuda de arte", "por
la íntima verdad y elevada naturalidad". Publicado el poema francés
de Roland en 1837, la crítica coteja entrambas obras. Damas Hinard
(Poème du Cid texte et traduction, París, 1858), dice que el poeta de
Roland era más docto que el del Cid; conocía de la antigüedad clásica
cuanto era conocido en su época; condujo su obra con muy buen juicio,
y por la unidad y simplicidad de su composición puede ser mirado como
precursor de los clásicos franceses del siglo xvii. Pero le faltaba la
gran cualidad del poeta: el sentimiento de la vida humana y el poder
de expresarlo. La geografía de la Chanson es fantástica; sus personajes
son á menudo imaginarios y monstruosos, como los paganos de Micenes,
de cabeza enorme y cerdosos cual jabalíes. La acción de estos fantasmas
es también imposible. El sonido de la trompa de Roldán se oye á
treinta leguas; Turpin, con cuatro lanzadas en el cuerpo, ó Roldán,
con la cabeza hendida y los sesos que le brotan por los oídos, obran
y combaten como sanos. Los ejércitos son enormes, de 360.000 y de
450.000 caballeros. Cinco franceses matan á 4.000 sarracenos. Y la
misma falta de naturalidad se observa en la exposición; baste como
ejemplo el abuso de las repeticiones... Muy al contrario, el juglar del
Cid no quiere ostentar su imaginación; la emplea sólo en hacer aparecer
ante nosotros la realidad misma; no nos presenta un cuadro de la
España del siglo xi, sino que nos transporta á ésta y nos hace asistir
á los acontecimientos. Los personajes están pintados con las convenientes
medias tintas. El tono y color de la narración se amoldan
blandamente al diverso carácter de cada episodio; compárense entre
sí el de las arcas de arena, el del conde de Barcelona, el del robredo
de Corpes y el más importante de todos, el de la corte de Toledo, en
el cual el oscuro juglar recuerda al más ilustre narrador de los tiempos
modernos, á Walter Scott. Cuando así se contemplan uno frente á otro,
el Poema del Cid y la Chanson de Roland, no puede menos de declararse,
como hacían los antiguos jueces de campo, que la victoria pertenece
al poeta español. L. de Monge (Études morales et littéraires, Bruxelles,
1887, pág. 285, "Le Cid et Roland"): "En el Roland nos choca la dureza
de las costumbres, la ferocidad, la intolerancia; en el Cid, la humanidad,
la caridad, la dulzura, al menos relativa". "En suma: el Poema
del Cid es menos grandioso acaso que la Chanson de Roland: pero es
menos bárbaro á la par que más real, más viviente, más humano, de una
emoción más directamente accesible á los hombres de todos los tiempos".
Bello (1830): "son dignos de Homero, por el sentimiento, las imájenes
i la noble simplicidad del estilo". A. de Puibusque (Hist. comp.
des littérat. espagn. et franc., I, 1843, pág. 41): "dans ces divers tableaux,
tout l'art du poète est son naturel; mais ce naturel n'a-t-il
pas quelque chose du sentiment élevé qui inspira l'Iliade? n'est ce pas
la même simplicité d'héroisme?".  Volvamos á los españoles. Amador
de los Ríos (1863): "acaso se la podría colocar entre los poemas épicos",
"tampoco sería gran despropósito el clasificar este peregrino poema
entre las epopeyas primitivas". Milá (1874): "bien puede calificarse el
Mio Cid de obra maestra. Legado de una época bárbaro-heroica, fecunda
en aspectos poéticos y no desprovista en el fondo de nobilísimos
sentimientos, aunque en gran manera apartada del ideal de la sociedad
cristiana, es, no sólo fidelísimo espejo de un orden de hechos y costumbres
que no serían bastantes á suplir los documentos históricos,
sino también un monumento imperecedero, ya por su valor literario, ya
como pintura del hombre." M. Pelayo: "Lo que constituye el mayor
encanto del Poema del Cid y de canciones tales es que parecen poesía
vivida y no cantada, producto de una misteriosa fuerza, que se confunde
con la naturaleza misma y cuyo secreto hemos perdido los hombres
cultos..., el ardiente sentido nacional, que, sin estar expreso en
ninguna parte, vivifica el conjunto... al temple moral del héroe en quien
se juntan los más nobles atributos del alma castellana, la gravedad en
los propósitos y en los discursos, la familiar y noble llaneza, la cortesía
ingenua y reposada, la grandeza sin énfasis, la imaginación más sólida
que brillante, la piedad más activa..., la ternura conyugal más honda
que expansiva..., la lealtad al monarca y la entereza para querellarse
de sus desafueros...". Si esto quiere decir algo, es que la obra, así, inconsciente
y castiza, tiene al mismo pueblo por autor. Que es lo que
viene á decir E. Baret (Hist. de la littér. esp., París, 1863, pág. 28) al
afirmar que el Poema del Cid comparte la exactitud de Homero en lo
que concierne al conocimiento de los lugares; pero sólo atento á los
cantos del pueblo, no procura hacer obra de poeta, bien diferente del
autor de Roland, que ha leído á Virgilio y se entretiene en crear una
geografía fantástica, unos personajes y hazañas imaginarios. Fitzmaurice-Kelly
(1904): "Le sujet et l'esprit, dans le Poema, sont essentiellement
espagnols et, en tenant compte de ce fait que le juglar se sert
de la formule épique conventionnelle, son œuvre est grande en vertu
de sa simplicité, de sa force, de sa rapidité et de sa fougue". De Menéndez
Pidal había de copiarse toda su Introducción á la edición de 1913;
baste este magnífico cotejo: "El Roland, por su simplicidad esquemática,
por su unidad de acción y de tiempo y por su esmero en la presentación,
anuncia la clásica tragedia francesa. El Mio Cid, por su carácter
más histórico, por buscar una superior verdad artística dentro de las
complejidades de la vida entera y por el abandono de la forma, es precursor
de las obras maestras de la comedia española. Los Nibelungos,
en su grandioso desorden, tan preñado de aspectos, muestran su parentesco
con las trágicas concepciones shakespearianas".



146. Cid (Poema del). Ed. R. Menéndez Pidal, Cantar de Mio
Cid: texto, gramática y vocabulario, Madrid, 1908-1911 [ed. paleográfica,
t. III, págs. 907-1016; ed. t. III, págs. 1017-1164]; ed. Archer
M. Huntington, New York, 1894-1903, 3 vols. (con trad. inglesa); ed.
popular, New York, 1909, 3 vols.; ed. V. E. Sidforss, en Acta Universitatis
Lundensis, Lund, 1895-1896, t. XXXI y XXXII; ed. K. Vollmöller,
Halle, 1879; ed. J.-S.-A. Damas-Hinard [con trad. francesa],
París, 1858; ed. A. Bello, Obras completas de Don A. B., Santiago de
Chile, 1881, t. II; ed. F. Janer, Bib. de Aut. Esp., t. LVII; edic. Men.
Pidal, "La Lectura", Madrid, 1913, cuya ortografía está mudada sin
razón alguna, y aun otras cosas más que la ortografía. Consúltense:
R. Dozy, Recherches, etc., Leyden, 1882, 2 vols.; J. Adam, Uebersetzung
und Glossar des altspanischen Poema del Cid, Breslau, 1911;
J. Cornu, Études sur le Poème du Cid, en Romania (1881), t. X, páginas
75-79; J. Cornu, Études sur le Poème du Cid, en Études romanes
dédiées à Gaston Paris, París, 1891, págs. 419-455; J. Cornu, Revision
des Études sur le Poème du Cid, en Romania (1893), t. XXII, páginas
531-536; J. Cornu, Verbesserungsvorschläge, etc., en Symbolae
Pragenses, Prag., 1893, págs. 17-23; J. Cornu, Beiträge zu einer künftigen
Ausgabe des Poema del Cid, en Zeitschrift für romanische Philologie
(1897), t. XXI, págs. 461-528; F. Koerbs, Untersuchung der
sprachlichen Eigentümlichkeiten des altspanischen Poema del Cid,
Bonn, 1893; A. Restori, Osservazioni sul metro, sulle assonanze e sul
testo del Poema del Cid, Bologna, 1887; A. Restori, La Gesta del Cid,
Milano, 1890; F. Araujo Gómez, Gramática del Poema del Cid, Madrid,
1897; P. Roca, Rectificación de algunas lecciones del "Poema del
Cid", en Revista de Archivos, etc. (1897), t. I, págs. 262-265; R. Menéndez
Pidal, El Poema del Cid y las Crónicas generales, en Revue
hispanique (1898), t. V, págs. 435-469; E. de Hinojosa, El derecho en
el Poema del Cid, en Homenaje á Menéndez y Pelayo, Madrid, 1899,
t. I, págs. 551-581; M. Menéndez y Pelayo, Tratado de los romances
viejos, en Antología de poetas líricos, etc., t. XI, págs. 290-322;
A. Coester, Compression in The "Poema del Cid", en Revue hispanique
(1906), t. XV, págs. 98-211; E. Baret, Du poème du Cid dans ses analogies
avec la Chanson de Roland, París, 1863; J. Ormsby, The Poem
of the Cid [trad. inglesa incompleta, con prefacio importante], London,
1879; L. de Monge, Études morales et littéraires, Bruxelles-París, 1889,
t. I, págs. 202-283.



147. Los rastros de más viejos cantares de gesta parecen ser los
de la Pérdida de España, esto es, del rey Rodrigo, que alude á los acontecimientos
del año 711 y los de Bernardo del Carpio y de Mainete,
que tocan á la venida de Carlomagno á España. Hállanse estos rastros
en la Primera Crónica de España, reinados de Fruela I, y en la Primera
Crónica general, reinados de Alfonso II el Casto y de Alfonso III el
Magno. Sobre Carlomagno y todo á lo á él tocante, el libro más conocido
fué la Crónica latina del seudo Turpin, hecha en gran parte en
Santiago de Galicia y conocida por un códice dado hacia 1140 á la
iglesia de Santiago de Compostela por el francés Aimeric Picaud (De
Pseudo-Turpino, tesis latina de Gastón Paris, París, Franck, 1865;
Dozy, Le Faux Turpin, en el t. II, 3.ª ed. de Recherches, 1887, páginas
372-431 y xcviii y cviii). No hay que atribuir esta obra al Arzobispo
de Reims, Turpin, muerto hacia el año 800, sino á dos falsarios muy
posteriores. Parece que fué francés y clérigo ó monje el autor de los
primeros capítulos, de los que residían en Compostela; desde el capítulo
VI, donde predomina la épica francesa, es de otro francés, y probablemente
lo escribió también en Santiago, donde se ha conservado su
libro formando parte del célebre Códice Calixtino. Este libro propaló
la epopeya carolingia entre los clérigos españoles. La mejor edición es
la de M. Castets. Debió de escribirse poco antes de 1140. Más antigua es
la Chanson de Rolland, del siglo xi, y, según Rajna, debió componerla
algún juglar francés que, yendo á Santiago ó volviendo de allí, pasó
por Roncesvalles. Hubo de conocerse en España en el mismo siglo xi.
Sobre la leyenda de Bernardo, véase M. Pelayo (Antol., t. XI, pág. 176).


Sobre el Cid hubo otros cantares, y más antiguos, como el Cantar
del Rey Fernando y su continuación el Cantar del Cerco de Zamora,
que pintaba al Cid más joven que el Mio Cid. Entrambos perecieron;
pero se transparentan en la Primera Crónica general de España. Otro
tanto sucedió á los antiguos cantares sobre los Infantes de Lara, los
siete hijos de Gonzalo Gustios, que murieron peleando con los moros
en Almenar por celada que les puso su tío Ruiz Velázquez para vengar
el insulto hecho á su mujer doña Lambra el día de sus bodas. Otra
Gesta de los Infantes de Lara, posterior á esos cantares, fué cantada
el siglo xii y pasó en parte á la Primera Crónica general; y á fines del
siglo xiii otra más extensa, que pasó á un arreglo de otra Crónica general
del reinado de Alfonso XI, acabado en 1344, y á una refundición
la tercera Crónica general de principios del siglo xv.


La Conquista de Almería en latín vemos que alude á otros cantares
más antiguos sobre el Cid; de los posteriores, que el pueblo siguió cantando,
habla la Crónica general: "Non lo sabemos por cierto sinon
quanto oymos decir á los juglares en sus cantares de gesta", y en las
Partidas (2.ª part., ley 20), ordenando á los juglares que "non dixiessen
otros cantares sinon de gesta o que fablasen de fecho de armas".
"La Estoria d'Espanna, dice M. Pelayo (Antol. poet. lír. cast.,
t. II, pág. xxvi) nos ha conservado, pues, no solamente el fondo, sino
en muchos casos las mismas palabras de los cantares, y hay páginas
enteras donde la restitución de la forma métrica es facilísima. En este
caso se hallan gran parte de la leyenda de Bernardo y de la de los
Infantes de Lara, no menos que la caballeresca de Maynete y Galiana.
Pero ha de observarse que cuando algún asunto tradicional había ya
caído en manos de los poetas cultos, el Rey Sabio y sus colaboradores
prefieren el texto erudito al popular. Así la parte relativa á Fernán
González en la General es transcripción, no de los cantares de gesta
primitivos (de los cuales sólo algún retazo ha llegado á nosotros en el
caótico prefacio de la Rimada), sino del poema de mester de clerezia,
compuesto por un monje de Arlanza. Respecto de otras fuentes de la
General, como la Estoria del romanz del Infant D. Garcia (el asesinado
en León por los Velas), no es fácil decidir por su solo título y por el
breve resumen de la Crónica, si se trata de una obra popular ó erudita,
ni siquiera si estaba en verso ó en prosa".


Unos trescientos versos del primitivo cantar de los Infantes de Lara
ha sacado Menéndez Pidal de las Crónicas. Puyol y Alonso ha sacado
de la Crónica del Cid un Cantar de Gesta de Don Sancho II de Castilla,
que en su forma original pudo componerse en el siglo xi.


Todos estos cantares anteriores y contemporáneos de Mio Cid, ¿fueron
gestas largas ó no fueron más que retazos cortos? Además, ¿fueron
escritas y eruditas ó puramente cantadas y populares? Estas preguntas
no suelen hacerlas los que no distinguen bien la poesía erudita
y la popular, las gestas largas y los romances ó gestas cortas. La
prosificación en las Crónicas muestra más bien el pie de romance que
el alejandrino (véase sobre Bernardo la Antol., de M. Pelayo, t. X,
pág. 205); además eran cantares de juglares, esto es, populares, y lo
que es más significativo, todos estos cantares encierran cierta lucha
contra Francia y los franceses, cosa propia de los populares, mientras
que la clerecía estaba afrancesada y afrancesado nació el mester de
clerezia, la primera poesía castellana escrita. Otra nota es la enemiga
que muestra contra el reino de León, por ser puramente castellanos,
entre los cuales los franceses no influyeron como entre gallegos y leoneses.
Si esto es así, lo más probable es que fueran romances y populares,
no escritos, puesto que el alejandrino vino con la literatura erudita.
Nο menos probable es que fueran anteriores á Mio Cid, del siglo xi y
primera mitad del xii, ó acaso del siglo x algunos de ellos y que en
ellos no influyó la epopeya francesa. Es cuanto sabemos del mester de
juglaria.



148. Cantar de los Infantes de Lara. Consúltense: R. Menéndez
Pidal, La Leyenda de los Infantes de Lara, Madrid, 1896; G. Paris,
La Légende des Infants de Lara (Extracto del Journal des Savants,
mayo y junio, 1898); G. Paris, Poèmes et légendes du moyen âge, París,
1899, págs. 215-25.


Cantar de Gesta de Don Sancho II de Castilla, ed. J. Puyol y Alonso,
Madrid, 1912 (con estudio).





149. El Auto de los Reyes Magos fué compuesto á fines del
siglo xii ó principios del xiii. Sacado de la liturgia latina, traída
por los benedictinos franceses de Cluny, es un paso dramático
para representarse en la fiesta de la Epifanía, en la catedral de
Toledo. Tiene 147 versos eruditos y algunos leoninos, de seis,
ocho y doce sílabas, perdido el final. La fuerza dramática, la
sinceridad y realismo, la viveza del diálogo, lo ponen muy por
cima de los oficios latinos y piezas dramático-litúrgicas que
conocemos de otras partes. Se ve que todavía le soplaba al autor
la musa popular; pero ya es un poeta erudito del mester de clerezia,
que sigue la moda francesa.





150. Halló el Auto de los Reyes Magos, en 1785, en un códice de
la Biblioteca toledana, Felipe Fernández Vallejo, Arzobispo de Santiago
(1798-1800). Según Morel-Fatio, procede de uno de los oficios
latinos utilizados en Limoges, Ruau, Nevers, Compiègne y Orleáns, y
los oficios franco-latinos son interpretaciones de piadosas tradiciones
orales y en parte amplificaciones del apócrifo Protevangelium Iacobi
Minoris y de la Historia de Nativitate Mariae et de Infante Salvatoris
(Ioannes Karl Thilo, Codex apocryphus Novi Testamenti,
Lipsiae, 1833, págs. 254-261, 383-393). Carl Lange (Die lateinischen
Osterfeien, München, 1887, págs. 2, 5, 24-25) ha examinado 224 oficios
latinos pascuales, de los cuales 159 de Alemania, 25 de Francia, siete de
Italia, tres de los Países Bajos, dos de España, y por cierto de los más
antiguos del siglo xi, y uno de Inglaterra. Estos oficios latinos no debieron
tardar en traducirse á las lenguas vulgares. En el Auto de los
Reyes Magos se hallan los tres mismos versos de Virgilio (Eneida, VIII,
112-114) que en el texto del rito de Orleáns.


En nuestro Auto hállanse los nombres de los Reyes Magos, los cuales,
según Hartmann, sólo les fueron atribuidos después del descubrimiento
de sus restos en Milán, el año 1158, y se divulgaron después de
la inserción de un pasaje apócrifo en la Historia Scholastica, de Pedro
Comestor († 1179). El Auto se halla en el códice toledano, después de
un comentario alegórico al primer capítulo de las Lamentaciones de Jeremías,
atribuido á Gilberto el Universal, canónigo de Auxerre († 1134).
Téngase, sin embargo, en cuenta, para señalar la fecha del Auto, que
los nombres de los Reyes Magos se leen en el Poema del Cid, que es
anterior y algo modificados en una crónica latina del siglo viii. Puede
verse el texto latino de la catedral de Nevers en Romania, 1875, publicado
por Leopoldo Delisle.










151. Auto de los Reyes Magos, ed. R. Menéndez Pidal, en Revista
de Archivos, etc. (1900), t. IV, págs. 453-462; ed. G. Baist, Erlangen,
1879; ed. Κ. A. M. Hartmann, Ueber das altspanische Dreikönigsspiel,
Bautzen, 1879; ed. V. E. Lidforss, en Jahrbuch für romanische
und englische Literatur, Leipzig, 1871, t. XII, págs. 44-59; ed. J. Amador
de los Ríos, Historia crítica de la literatura española, Madrid, 1863,
t. III, págs. 658-660. Consúltese: A. Graf, Studii drammatici, Torino,
1878, págs. 249-325; K. Lange, Die lateinischen Osterfeiern, München,
1887; H. Anz, Die lateinischen Magierspiele, Leipzig, 1905; A. D'Ancona,
Origini del teatro italiano, segunda ed., Torino, 1891; Μ. Cañete,
Sobre el drama religioso antes y después de Lope de Vega (28 septiembre
1862), en Memorias de la Academia Española (1870), t. I, páginas
368-412.





152. Á fines del siglo xii un monje, probablemente de
San Salvador de Oña, puso en romance, y en 37 versos alejandrinos,
un trozo de la Rixa animi et corporis, con el título de la
Disputa del Alma y el Cuerpo. Es un diálogo entre el alma y el
cuerpo de un difunto recién enterrado, que se increpan mutuamente,
achacándose la causa de los pecados de su vida.





153. Fué descubierto este trozo por Tomás Muñoz y Romero
(† 1867) al reverso de un pergamino del Archivo Histórico Nacional y
publicólo Pedro José Pidal (1809-1865) en 1856. Cotéjese el comienzo
con el Débat du corps et de l'âme:




Un sabado exient, domingo amanescient

Vi una grant vision en mio leito dormient.

..............................................................

Un samedi par nuit endormi dans mun lit

Et vi en mun dormant une vision grant.






En el siglo x fué vertida al inglés la misma obra latina.



154. Disputa del alma y el cuerpo. Ed. R. Menéndez Pidal, en Revista
de Archivos, etc. (1900), t. IV, págs. 449-453; ed. J. Μ. Octavio
de Toledo, en Zeitschrift für romanische Philologie (1878), t. II, páginas
60-62. Consúltese: G. Kleinert, Ueber den Streit zwischen Leib
und Seele, Halle, a. S., 1880; M. Batchioukof, Débat de l'âme et du
corps, en Romania (1891), t. XX, págs. 1-55 y 513-576.






NOTAS:




[14] Véase Epitoma Imperatorum. Anonyme de Cordoue. Chronique rimée des derniers
rois de Tolède et de la conquête de l'Espagne par les Arabes. Editée et annotée
par le P. Jules Tailhan, París, 1883 (con el título de Continuatio hispana a DCCLIV,
ed. Theodor Mommsen, Monumenta Germaniae Historiae. Auctores antiquissime, t. XI,
págs. 323-369). Además: Capitulationes penitentiarum de diversis criminibus, ed. J.
Priebsch (Altspanische Glossen) en el Zeitschrift für romanische Philologie, 1895, t. XIX,
págs. 1-40.







[15] Para mí Berceo es el autor del poema de Alixandre.







[16] En 122 se fundó el Castellum Aquae Sextiae, en 118 Narbo Marcius.







[17] Prescindo de los términos toponímicos, que en la generalidad son gálicos. Los
términos gálicos pueden verse en Glück, Die bei C. J. Caesar vorkommenden Keltischen
Namen; en el Corp. Insc. Lat., v. V, XII, XIII; y en la Revue celt., III, VIII, XIII, XIV.







[18] El bretón fué importado después de Inglaterra.







[19] Los que ven en cursiva son con certeza de préstamo posterior.







[20] M. Pidal, edic. 1913.
















ÉPOCA DE ALFONSO "EL SABIO"

(SIGLO XIII)





155. Resumen histórico. Reyes de Castilla: Enrique I (1214-1217).
Fernando III (1217-1230). Reyes de Castilla y de León: Fernando III
(1230-1252). Alfonso X (1252-1284). Sancho IV el Bravo (1284-1295).
Fernando IV el Emplazado (1295-1312). Las Navas de Tolosa (1212).
La conquista de Valencia (1238) y de las Baleares (1229-1235), por
Jaime I el Conquistador, da el golpe mortal á la dominación arábiga
en España. Los Estudios generales ó mayores y las primeras Universidades
continúan la cultura comenzada en Toledo por los Alfonsos
VI y VII: Universidad de Palencia (1212?), llevada á Valladolid
(1260). La de Salamanca (1215). Estudios generales de Valencia (1245),
de Sevilla (1254). Privilegio general en Aragón (1283) y de la Unión
(1287).


Literatura francesa. Villehardouin, Chronique (1205-1213); Gautier
de Coincy, Miracles de Notre-Dame (1230); Guillaume de Lorris, primera
parte del Roman de la Rose (1237).


Literatura provenzal: Vidal de Besalu, Razos de trobar (primera
mitad del siglo xiii); Jaufré de Foxa, Regles de trobar (hacia 1290).


Literatura italiana: Tesoretto, de Brunetto Latini (1220-1295), embajador
de Florencia en la corte de Alfonso x; las poesías de Guido
Cavalcanti (hacia 1259-1300), de Cino de Pistoia (1270-1337), y llega á
la cumbre con Dante (1265-1321: Vita Nuova, Divina Comedia, Convivio)
y Petrarca y Boccaccio del siglo siguiente.





156. Pudiéramos llamar siglo del apólogo y cuento oriental
ó del mester de clerezia ó de las leyes al siglo xiii, por ser
los tres géneros que más se cultivaron; pero Alfonso el Sabio
lo señorea literaria y culturalmente, aun antes de su advenimiento
y aún después de fallecido, de tal manera, que el orientalismo
y la legislación, la prosa y la lírica, se lo deben todo á él.
El influjo francés, que hizo nacer la literatura erudita, todavía
se deja notar; pero el semítico tiene mayor fuerza, no ciñéndose
á la ciencia y filosofía, vertidas en latín con las traducciones de
la escuela toledana, sino que llega á la literatura, y ya que la
poesía semítica no podía pasar al castellano, por consistir casi
toda la arábiga en juegos gimnásticos de lenguaje, y la hebraica
en misticismos religiosos, el apólogo y cuento moral oriental
halló entre los españoles terreno apropiado, por cuadrar tan al
justo con el genio moralizador de nuestra raza, expresado bien
claramente en los refranes y más tarde en la sátira moral. Géneros
utilitarios y semicientíficos son la jurisprudencia y la crónica:
ambas abarcó Alfonso X, juntamente con la lírica galaico-portuguesa,
puesto que la lírica popular ó cantares para nada
habían de tenerse en cuenta por escritores eruditos. El cuento
moral lleva como en germen la novela posterior, la crónica pasará
á ser historia en el siglo xv; el mester de clerezia desaparecerá
primero al son de la lírica cortesana galaico-portuguesa,
después al de la heroico-popular del Romancero. El Arcipreste
de Hita, en el siglo xiv, se sale del cuadro, se yergue sobre todos,
con la pujanza que le presta el arte popular, tanto lírico como
épico, satírico como dramático: es el único poeta de cuerpo entero
de la Edad Media. Y el único prosista popular á ratos, y,
por consiguiente, el único verdadero prosista nacional que se
levanta igualmente en toda la Edad Media es el Arcipreste de
Talavera. Son las dos cumbres de la literatura castellana antes
de llegar al Romancero y á la Celestina. El orden de aparición
es primero la poesía épica popular con Mio Cid, pero ya medio
erudita, y lo es enteramente en las demás obras del puro mester
de clerezia. Luego viene la prosa: primero el cuento y apólogo
oriental, luego la prosa científica de la jurisprudencia y de la
crónica. De la misma manera antes llega el gran poeta de Hita,
en el siglo xiv, que el gran prosista, el de Talavera, en el xv.



157. Antes de hablar de la obra propia de este siglo, que es
la prosa, conviene continuar la poesía del mester de clerezia, que
de hecho comienza con la única poesía épica que conocemos, con
el Cantar de Mio Cid, y continúa entre el siglo xii y xiii con
los pequeños poemas que hemos mencionado y los que ahora
hallaremos. Á esta escuela, que dura hasta fines del siglo xiv,
pertenecen todos los poetas que escribían sus versos y que comúnmente
eran clérigos, por ser casi la única gente letrada de
aquellos tiempos. Por más que Berceo se llame á sí mismo juglar
(S. Dom., 292, 775, 777), buen cuidado tiene de ponderar
su arte de nueva maestría, su mester sin pecado, despreciando
el arte popular, no escrito, de los juglares, y preciándose de contar
las sílabas y de fablar cuento rimado por la cuaderna via.
Toda esta poesía erudita y eclesiástica tampoco era para cantada
por las plazas, como las populares gestas, sino para leída por
monjes y gente devota y culta que con monjes trataban frecuentando
los monasterios. Nacida de la popular, con la canción de
Mio Cid, apartóse todavía más de ella hasta en los asuntos, tomándolos
de la historia religiosa ó de la historia de la antigüedad,
conservadas fabulosamente en la misma erudición latino-eclesiástica.
Debajo de ella, desconocida por no escribirse, siguió
viviendo la épica popular, la verdadera épica, que alzó la cabeza
en el siglo xv, cuando la erudita ya había muerto por falta de
vigor, por sola su propia flaqueza, y no menos, por lo mismo, se
caía á pedazos la nueva poesía erudita venida de Galicia, la lírica
cortesana de don Juan el II. El metro del mester de clerezia es
el alejandrino, de 14 sílabas, pero agrupados los versos en
estrofas de á cuatro con la misma rima, perfecta siempre, como
no sea por descuido del poeta ó del copista, por lo que se llama
tetrástrofo monorrimo alejandrino. Esta agrupación fué el fruto
único de la escuela, pues parece nació en España á imitación
del tetrástrofo latino-eclesiástico de la Edad Media, aunque el
verso vimos que vino de Francia.





158. Los autores del mester de clerezia no conocen la antigüedad
clásica, sino mediante la erudición latino-eclesiástica, continuada, y
cada vez más pobre y fabulosa, desde Juvenco, Prudencio, Sedulio y
San Eugenio hasta Teodulfo y los poetas de la corte carolingia, y desde
éstos hasta los de la corte alemana de los Otones, como ha probado
Ebert en su Historia. El tetrástrofo latino-eclesiástico puede verse en
las colecciones de Du Méril:




"Vehementi nimium commotus dolore

Sermonem aggredior furibundo more,

Et quosdam redarguens in meo furore,

Nullum mordens odio vel palpans amore".






Ni el mismo Arcipreste de Hita conoció á los clásicos: su Ovidio
es el autor de Vetula; su Vergilio el hechicero Vergilio medieval. La
Troya del poema llamado de Alixandre es la del seudo cretense Dictys
y la del seudo frigio Dares, vistas á través de la Crónica de Guido de
Columna; su Alejandro es el de Gualtero de Châtillon ó el de los troveros
franceses.


Men. Pelayo, Antol. poet. lír. cast., t. II, pág. xxxiii: "Coexistió el
mester de clerezia con el de juglaria, pero no se confundieron nunca.
Coexistió también, andando el tiempo, con las primeras escuelas líricas,
con las escuelas de trovadores, pero mantuvo siempre su independencia
y carácter propio de tal modo, que hasta en las obras poéticas del Arcipreste
de Hita y del Canciller Ayala, en que ambos elementos se dan
la mano, no aparecen confundidos, sino yuxtapuestos. En suma: el
mester de clerezia, socialmente considerado, no fué nunca ni la poesía
del pueblo, ni la poesía de la aristocracia militar, ni la poesía de las
fiestas palaciegas, sino la poesía de los monasterios y de las nacientes
Universidades ó estudios generales. Así se explica su especial carácter,
la predilección por ciertos asuntos, el fondo de cultura escolástica de
que hacen alarde sus poetas y la relativa madurez de las formas exteriores,
que son, ciertamente, monótonas; pero nada tienen de toscas y
sí mucho que revela artificio perseverante y sagaz industria literaria.
Júzguese como se quiera de cada uno de estos poemas, cualquier cosa
serán menos tentativas informes y engendros bárbaros, como suelen
decir los que no los han saludado. El escollo natural del género era
el pedantismo, y no diremos que de él se librasen estos ingenios; pero
fué pedantería candorosa, alarde de escolar que quiere á viva fuerza
dejarnos persuadidos de su profundo saber en mitología, geografía é
historia, con toda la ingenuidad del primer descubrimiento. Estos patriarcas
de las literaturas modernas eran niños hasta en la ostentación
enciclopédica. En cambio no puede decirse de ellos que abusasen del latinismo
de dicción en el grado y forma en que lo hizo la escuela del
siglo xv. La lengua de los poetas del mester de clerezia es algo prosaica
y no tiene mucho color ni mucho brío, pero es clara, apacible,
jugosa, expresiva y netamente castellana, sin las asperezas hiperbáticas
de Juan de Mena, ni las extrañas contorsiones de la prosa de don Enrique
de Aragón. El vocabulario de la lengua épica, muy reducido, aunque
muy enérgico, se ensancha prodigiosamente en manos de Berceo, y mucho
más en el Poema de Alejandro".





159. De comienzos del siglo xiii parece ser la Vida de Santa
María Egipciaqua, narración poética en 1.451 versos de
7, 8, 9, 10, 11 y 12 sílabas, los más de 9, con el ritmo libre de
la poesía popular de los refranes, consonantando dos ó tres
versos y aun cuatro á veces, bien que de ordinario se halla el
pareado ó de dos solamente. De la misma época es el Libro
dels tres Reyes dorient, de unos 250 versos parecidos á los de
la Vida de Santa María Egipciaqua, en cuyos primeros 50
se habla de los Reyes Magos, y en los demás, de la huída á
Egipto y de los ladrones que robaron la Sagrada Familia.
El Libro de Apollonio tiene más de 2.600 versos, en cuartetas
monorrimas de catorce sílabas, con la nueva maestría, que dice
en él su autor, aplicada á 600 estrofas, llamada después cuaderna
vía, de la cual, por consiguiente, parece fué el inventor.
El autor parece aragonés por el lenguaje; escribe con claridad
y brío y era erudito.





160. Está tomada de la Vie de Sainte Marie l'Egyptienne, atribuida
por algunos, bien que poco fundadamente, al obispo de Lincoln,
Roberto Grosseteste (1175?-1253), cuyos Carmina Anglo-Normannica
comprenden el poema francés. Hállase en el mismo códice escurialense
que el Libro de Apollonio y el Libro dels tres Reyes dorient, y todas
estas obrillas fueron publicadas en 1841 por Pedro José Pidal. Los originales
los indicó A. Mussafia. No se conoce el original de donde se
sacó el Libro dels tres Reyes dorient.


Vida de Santa Maria Egipciaqua, ed. R. Foulché-Delbosc, Barcelona,
1907 (Textos castellanos antiguos, t. I); Bibl. Aut. Esp., t. LVII.
Consúltense: A. Mussafia, Ueber die Quelle der altspanischen Vida
de S. Μ. E., en el Sitzungsberichte der Kaiserlichen Akademie der
Wissenschaften, Wien, 1863, t. XLIII, págs. 153-176; K. Bartsch, Jahrbuch
für romanische und englische Literatur (Leipzig, 1864), t. V, páginas
421-424; G. Bertoni, Nota sulla letteratura franco-italiana a proposito
della vita in rima di S. Maria Egipziaca, en el Giornale storico
della letteratura italiana (1908), t. LI, págs. 207-215.



161. El Libro de Apollonio proviene de una novela griega, traducida
por Antiochus hacia el siglo vi, con el título de Historia Apollonii,
regis Tyri, que pasó á la Gesta Romanorum y de allí á las literaturas
europeas de la Edad Media. El asunto se halla en la Confessio amantis,
de Gower, contemporáneo de Chaucer, en los novellieri italianos, en el
Patrañuelo, de su imitador Juan de Timoneda y en el Pericles inglés,
algunos de cuyos actos son de Shakespeare. Pero el autor español añadió
de su cosecha cosas que no se hallan en las demás versiones. La
juglaresa Tarsiana, hija de Apolonio, es más española que bizantina y
hay cuadros del siglo xiii (422-430; 490; 502), desenvoltura de estilo y
momentos de pasión, como en el anagnórisis de Apolonio y su hija
(544-547), que son de un verdadero poeta de casta española.


Libro de Apollonio, edic. Pedro José Pidal con las otras dos obritas;
Eugenio Ochoa, París, 1842; Bibl. de Aut. Esp., t. LVII. Consúltense:
E. Klebs, Die Erzählung von Apollonius aus Tyrus, Berlin, 1899, páginas
384-398; C. Carroll Marden, Note on the text of the L. de Α., en
Modern Language Notes (1913), t. XVIII, col. 18-20; F. Hanssen,
Sobre la conjugación del L. de A. en Anales de la Universidad de Chile
(1895), t. XCI, págs. 637-665; Gover, en Bibl. F. Vally.








162. Pero más lírico fué el poeta que compuso en los mismos
comienzos del siglo xiii la Razón de Amor, con los Denuestos
del agua y del vino, dos obrillas de suyo diferentes, bien
que al parecer debidas á una sola pluma. La primera es un diálogo
de enamorados, parecido á los cantares d'amigo que gallegos
y portugueses solían componer á imitación de las baladas
francesas. La segunda parece remedar la Disputoison du vin et
de l'aue. El autor sentía lo que decía y se esmeraba en la
manera de decirlo.





163. El Lupus me fecit de Moros del último verso debe de ser el
copista, probablemente aragonés. Fueron descubiertas estas obras en
un códice de la Biblioteca Parisiense, por Hauréau, y publicadas en 1887
por Morel-Fatio, en el tomo XVI de la Romania. Vese mezclado no
poco gallego con el castellano, como en muchas composiciones del Cancionero
de Baena.


Razón de amor, con Los Denuestos del agua y el vino, ed. R. Menéndez
Pidal, en Revue hispanique (1905), t. XIII, págs. 602-619; ed. A. Morel-Fatio,
Textes castillans inédits du xiiie siècle, en Romania (1887),
t. XVI, págs. 368-373; ed. E. Monaci, Testi basso-latini e volgari della
Spagna, Roma, 1891, col. 39-43; ed. M. Menéndez y Pelayo, Antología
de poetas líricos, etc., t. I, págs. 1-6; ed. E. Gorra, Lingua e letteratura
spagnuola delle origini, Milano, 1898, págs. 216-223; ed. G. Petraglione,
en Studj di filologia romanza (1901), t. VIII, págs. 485-502; ed. señora
C. Michaëlis de Vasconcellos, Alguns textos lyricos da antiqua poesia
peninsular, en Revista Lusitana (1902), t. VII, págs. 1-32.


La Disputa de Elena y María, poesía leonesa del siglo xiii, ha sido
publicada por el Sr. Menéndez Pidal en el primer número de la Revista
de Filología española (1914).





164. Gonzalo de Berceo (1198?-1264?) nació en el lugar
de su nombre, donde partía términos la diócesis de Calahorra
con el territorio de la abadía de San Millán de la Cogolla,
célebre monasterio de benedictinos, donde fué educado y vivió
después, no como monje, sino como clérigo ó preste seglar adscrito
al servicio de la abadía. Tenía un hermano, asimismo
clérigo, llamado Juan. Era diácono en 1220, presbítero en 1237
y todavía vivía en 1246.





165. Berceo, Vida de San Millán, 489: "Gonzalvo fué so nomne,
qui fizo est tractado, | en Sant Millan de Suso fué de ninnez criado, |
natural de Berceo, ond Sant Millan fué nado: | Dios guarde la su alma
del poder del pecado". Vida de S. Domingo, 757: "Yo Gonzalo
por nomne clamado de Berceo, | de Sant Millan criado, en la so mercer
seo". En escrituras del cartulario de San Millán, examinadas por Sánchez,
se halla en 1220 la firma "don Gonzalvo diaconus de Berceo", como
de testigo en la compra de varias heredades, hecha por Pedro de Olmos
para el monasterio de San Millán; y en 1237 firma como presbítero
entre los testigos de una sentencia del abad Juan. Suena como confirmante
de otras escrituras en 1240, 1242 y 1246 "Dopnus Gundisalvus
de Berceo", y en otra castellana "don Gonzalvo de Berceo, prestre".
Últimamente aparece su nombre en una escritura de 1264, que aludiendo
á un testamento otorgado en tiempos pasados por Garci Gil, dice: "don
Gonzalo de Berceo, so maestro de confesion e so cabezalero". Acaso
pasó del 1246, pues en la Vida de Santa Oria (copla 2), su última obra,
escribe: "Quiero en mi vejez, maguer so ya cansado, | de esta Santa
Virgen romanzar su dictado".





166. Escribió La vida del glorioso confesor Sancto Domingo
de Silos, sacándola de la Vita Beati Dominici Confessoris
Christi et Abbatis, del monje Grimaldo; La Estoria del Sennor
Sant Millan, traducción libre de la Vita Aemiliani, de San
Braulio, obispo de Zaragoza († 651?); el trozo del Martyrio de
Sant Laurenço, tratado por Prudencio en el Peristephanon; el
poema De los signos que aparesceran ante el juicio, sacado, según
el mismo Berceo, de San Jerónimo, á quien se atribuía entonces
el Prognosticon futuri seculi, de San Julián de Toledo
(Lorenzana, Patres Toletani) ó de Julián Pomerio († 699); El
duelo que fizo la Virgen Maria el dia de la Pasión de su fijo
Jesu Christo, que mira al Tractatus de planctu beatae Mariae,
de San Bernardo; la Vida de Sancta Oria, Virgen, versificación
de los hechos contados por Munio, confesor de aquella santa
monja del convento de San Millán; Del sacrificio de la Missa
y los Loores de Nuestra Sennora, lugares comunes piadosos amplificados;
los Milagros de Nuestra Sennora, tomados de libros
corrientes, pues de los 25 hállanse los 24 en cierto manuscrito
latino de la Biblioteca Real de Copenhague. Son de autenticidad
dudosa los tres himnos al Espíritu Santo.





167. De los 25 Milagros de Nuestra Sennora, los 18 hállanse
igualmente en los Miracles de la Sainte Vierge, del trovero francés
Gautier de Coinci, prior de Vic-sur-Aisne (1177-1236), citados por Alfonso
el Sabio ("En Seixons, ond' un liuro à todo chêo | de miragres");
pero Alfonso, que vivía unos cuarenta años después de Berceo, tuvo
las facilidades de comunicaciones que Berceo no es creíble tuviese
desde su rincón de la Rioja. Ambos autores los tomaron de la fuente
latina dicha. Berceo sobrepuja á Gautier en la elección, sobriedad,
viveza, claridad y realismo.





168. Berceo no tiene invención cuanto á los asuntos, ni la
quiere tener: "Lo que non es escripto non lo afirmaremos...,
non lo diz la leyenda, non so yo sabidor". "Al non escribimos
si non lo que leemos". Y es que se da por puro divulgador en
romance, para la gente popular, de lo que ellos no podían entender
en latín. Pero que tenía inventiva poética se echa bien de
ver por la abundancia de vena con que desenvuelve sus leyendas,
la riqueza de comparaciones sencillas y tomadas de la vida real,
los sentimientos delicados, la deleitosa unción con que empapa
cuanto toca. Su misma riqueza de pensamientos y de palabras y
su desconocimiento del arte antiguo, le hace ser palabrero y
difuso, borboteando prosa rimada sin cansarse, no sabiendo
escoger, cercenar, pulir ni acicalar. Es un poeta devoto, que sin
cortapisas dice cuanto se le ocurre en el fácil metro, que él conoce,
de la cuaderna vía, bien así como lujurioso campo sin
cultivo, que en asomando la primavera brota sin freno por todas
partes. Es el cantor de las costumbres monacales del pueblo, que
en torno de la abadía apacienta su alma con piadosas leyendas,
sin otras miras políticas ni menos artísticas. Toma, como la mayor
parte de los poetas medievales, de los escritos latinos los
asuntos; pero como poeta de buen natío que es, aunque sin
cultura artística, ve esas leyendas y milagros como si las tuviera
delante de los ojos en la tierra y entre las gentes que conoce, en
escena pintoresca y coloreada por las costumbres de su tiempo,
y embebecido en ellas, hiérenle el alma y le salen á la boca tan
sentidas como vivas, en narración dramática, que corre abundosa
y fácil, sin tropiezo ni embarazo, que no se lo sabe poner
su poco aquilatado esmero y su menos contenida verbosidad de
cura de aldea, pero siempre devota y llena de verdad y honrada
campechanería. No es un gran poeta, pero se deja querer por su
apacible sencillez y devota unción. Es el dechado del poeta
erudito del mester de clerezia, con aquella barata erudición de
algunos libros escritos en mal latín, que alcanzaban los pocos y
poco doctos de aquel tiempo, clérigos ó amigos de los monasterios.
El lenguaje es el vulgar, pero como aquellos semidoctos
clérigos no suponían escribir más que en el mal latín, que corrompido
por el pueblo llamaban roman paladino, procuraban
allegarlo al latín cuanto podían, usando las voces de las escrituras
y libros que manejaban y con la ortografía que al escribir
en su mal latín empleaban. Berceo, sin embargo, no se avergüenza,
como los más puntosos y fieros imitadores de las letras
clásicas que después vinieron en el primer Renacimiento, ni repara
en echar mano de voces enteramente vulgares, que para
algunos quisquillosos pasan por groseras y poco literarias. Berceo
sabe todavía á la pega de los juglares.


Hay un cantarcillo en el Duelo de la Virgen (178-190), que
Berceo pone en boca de los judíos, en octosílabos, que campea
en medio de los pesados tetrástrofos monorrimos alejandrinos,
como una joya del folklore popular entre la convencional erudición
del mester de clerezia. Aquel estribillo "¡eya velar!",
es una racha de sol entre la neblina, que nos deja barruntar, ya
que no ver de nuestros ojos, lo que sería la verdadera poesía
popular castellana, la del mester de juglaria, que por despreciarla
los doctos de entonces dejáronla en el silencio del olvido y, con
todo, era de tan recio y fino metal como se trasparenta por el
cantar de Mio Cid y por los romances viejos del siglo xv.





169. La fama de Berceo no salió de la Rioja ni le mienta Santillana
en la célebre carta al Condestable de Portugal á mediados del
siglo xv; sólo en el xvii comienza á ser conocido. Ambrosio Gómez le
toma unos versos en el Moisen Segundo (1653). Imprimióse la Vida de
Santo Domingo en 1736, y Tomás Antonio Sánchez publicó todas sus
obras en 1780 con verdadera devoción por el poeta, añadiendo un
Loor de Gonzalo de Berceo, en que imita su estilo. Desperdigados los
códices de San Millán en la vandálica dispersión de nuestros archivos
monásticos, sólo pudo cotejar Janer, al reimprimirlo, el texto de la
Vida de Santo Domingo en un manuscrito de la Academia de la Historia,
y el del Sacrificio de la Misa en otro de la Biblioteca Nacional.



170. Gonzalo de Berceo, Poesías, Bibl. de Aut. Esp., t. LVII; La
vida de Santo Domingo de Silos, ed. J. D. Fitz-Gerald, París, 1904
(Bibl. de l'École des Hautes Études, fasc. 149). Consúltense: J. D. Fitz-Gerald,
Gonzalo de Berceo in Spanish Literary Criticism before 1780,
en The Romanic Review (New York, 1910), t. I, págs. 290-301; R. Becker,
Gonzalo de Berceos Milagros und ihre Grundlagen, Strassburg,
1910; H. R. Lang, A passage in G. de B.'s Vida de San Millan, en Modern
Language Notes (1887), t. II, col. 118-119; R. Lanchetas, Gramática
y vocabulario de las obras de G. de B., Madrid, 1903; N. Hergueta,
Documentos referentes á G. de B., en Revista de Archivos, etc. (1904),
t. X, págs. 178-179; F. Fernández y González, en La Razón (Madrid,
1860), t. I, págs. 223-235, 306-322, 393-402; F. Hanssen, Notas á la Vida
de Santo Domingo de Silos, etc., en Anales de la Universidad de Chile
(1907), t. CXX, págs. 715-763; tres artículos del Sr. Hanssen sobre la
conjugación, etc., en Berceo, se encontrarán en los Anales (1894 y 1895);
F. D. Fitz-Gerald, Versification of the Cuaderna Via as found in Berceo's
Vida de Santo Domingo de Silos, New York, 1905.





171. El Libro de Alixandre, poema en más de diez mil
versos, en la cuaderna vía, difiere de las demás obras de Berceo
en el asunto y en el tono y unción consiguiente, pero es muy
probable sea tan obra suya como las anteriormente citadas. La
misma sencillez en el contar, igual fecundidad en describir por
menudo y á veces pintorescamente y en versificar llana y corrientemente,
tendencia parecida en aceptar cuanto halla escrito
en libros latinos, pasando por los más chistosos anacronismos,
paridad en el léxico y construcción, fuera de las variantes debidas
á la diversidad de copias. Donde más sobresale el autor
del Alixandre es en las comparaciones y descripciones, al igual
que Berceo.





172. Acerca del autor, Rafael Floranes, en sus Ilustraciones del
Fuero de Sepúlveda, dijo que era Berceo, por hallarse este nombre en
la copla 1386: "E dixo Gonzalo: Ve dormir que assaz has velado", no
citándose, fuera de este lugar, en todo el poema. En una de las guardas
del códice de Osuna, y con letra antigua, se lee el mismo nombre. En
el nuevo códice, lleno de variantes, hallado en Francia, se lee: "Sy queredes
saber quien fizo esti ditado, | Gonçalo de Berçeo es por nonbre
clamado, | natural de Madrid, en Sant Mylian criado, | del abat Johan
Sánchez notario por nonbrado". Sánchez imprimió el poema como del
clérigo Juan Lorenzo Segura, de Astorga, por la copla final, 2510, donde
se lee: "Si quisierdes saber quien escrebió este ditado, | Johan Lorenzo
bon clerigo é ondrado, | Segura de Astorga, de mannas bien temprado,
| del dia del juicio Dios sea mio pagado. Amen". Dicen muchos
que éste debió de ser el copista, porque el nombre del autor solía ir
al principio y el del copista al fin de las obras; pero no hay tal, pues
Berceo, á quien en particular atribuye M. Pelayo esta costumbre, puso
su nombre al fin de la Vida de San Millán (489) y de la Vida de Santo
Domingo (757 y 775).


Los leonesismos del poema confirmarían ser Lorenzo Segura el
autor. Pero muchos de esos tenidos por leonesismos son castellanismos de
entonces: el pretérito en -oron y no -eron, ixioron, vioron y su contraído
-on, se usa todavía en toda Castilla la Vieja, noticia que extrañarán
los filólogos, pero que pueden comprobarla cuando gusten. Berceo
y Segura pudieran ser, pues, copistas y no autores, habiendo modificado
cada uno el texto con variantes de su tierra. Pero es el caso que el
Berceo no puede ser otro en el códice francés que el autor de la Vida
de Santo Domingo y San Millán, y no es de creer que fuese puro copista,
sino autor. Lo de "natural de Madrid", que pudiera embarazar
á alguno, se aclara por la c. 3 de la Vida de San Millán, donde hablando
del pueblo en que el santo nació, dice: "Cerca es de Cogolla de parte
de Orient, | dos leguas sobre Nagera al pie de Sant Lorent | el barrio de
Berceo, Madriz la iaz present: | i nació Sant Millan". Ahora bien,
Berceo nació donde San Millán, en ese Madrid. Porque no hay un solo
Madrid en España; que yo conozco, entre otros, uno cerca de Oña. Oponen
la diferencia de escritos, como si el Libro de Alixandre no pudiera
haberlo hecho el autor de tantos libros devotos, y los leonesismos y
otras diferencias de vocablos; pero las copias debieron de variar mucho,
acomodándolas cada cual al habla de su tierra, como se ve por el códice
francés, además de lo que ya se sabía. Bien pudiera, pues, ser Berceo el
autor del Alixandre, lo cual se confirmaría, no sólo con el Gonzalo de la
copla 1386, donde casi sin querer puso el autor su nombre, sino con
lo poco probable de que en aquel tiempo hubiese dos poetas tan semejantes,
ya que las diferencias casi desaparecen por lo dicho de las variantes
y por la diversidad de asuntos, siendo en cambio igual la facilidad
de versificar, la fecundidad en escribir y la candorosa sencillez la misma,
el estilo tan uno. Que era clérigo el autor del Alixandre se ve por
la copla 1662.


Si el Libro de Alixandre tiene algo de epopeya es tan solamente por
el asunto; para el autor las fuentes donde bebió le sirvieron como las de
las vidas de Santos y de los milagros á Berceo. Se atiene á lo leído,
amplificándolo por el mismo estilo y con parecida credulidad, por lo
que á nosotros se nos hace más sabrosa su lectura. "Maestre Aristotil
aparece convertido en doctor escolástico, diestro en el trivio y en el
cuadrivio y formidable en el silogismo: Alejandro recibe la orden de
caballería el día del Papa San Antero y ciñe la espada que fabricó
Don Vulcano: al lado del héroe macedonio asisten sus doce pares: en el
templo de Don Júpiter sirven gran número de capellanes: los clérigos
de Babilonia salen en procesión á recibir á Alejandro: el conde Don
Demóstenes alborota con sus discursos á los atenienses: la madre de
Aquiles le esconde en un convento de monjas (de sorores)...".
(M. Pelayo).



173. Sobre las fuentes del poema, véase Morel-Fatio en la Romania,
año 1874. Una es la epopeya latina Alexandreis, de Gautier de
Châtillon, citado en el mismo poema (c. 1935); otra el Roman d'Alexandre,
de Lambert le Tort y de Alejandro de Bernai: entrambos proceden
del que se hizo en tiempo de Carlomagno de la obra Epitome, de
Julius Valerius, que á fines del siglo iii tradujo al latín la novela del
seudo Calístenes sobre Alejandro Magno: Alexandri Macedonis translatae
ex Aesopo graeco, publicada según el códice Ambrosiano por
A. Mai, con el Itinerarium Alexandri (del 340-345), J. Zacher,
Pseudo-Kallisthenes, Halle, 1867; del mismo, Julii Valerii epitome,
Halle, 1867. De este mismo Epitome debió de tomar el autor del Alixandre
cosas que faltan en los citados traductores y compiladores. El
Epitome de tiempos de Carlomagno fué la base de los poemas franceses
del siglo xii (Alberico de Besanzon, imitado en alemán por el clérigo
Lamprecht, Simón, Lamberto Li Tort y sus continuadores). Consúltese
Pablo Meyer, Alexandre le Grand dans la littérature française de moyen
âge, París, 1886. El Alexandreis, de Gualtero, es casi una paráfrasis
de Quinto Curcio. El Arcipreste de León, en el siglo x, hizo otra traducción
del seudo Calístenes, Liber de praeliis: probable es que la conociera
Berceo y acaso mejor que el Epitome del tiempo de Carlomagno.
Los 1688 versos sobre el sitio de Troya, que en él se insertan
(311...), proceden de la Historia troiana (1272-1287), de Guido delle
Colonne, fundada en el Roman de Troie, de Benito de Sainte-More
(1160), más bien que en las dos obras Historia de excidio Troiae, de los
dos seudos Dictys cretense (segunda mitad del siglo iv) y Dares frigio
(segunda mital del siglo v), sobre los cuales véanse G. Paris, Revue critique,
1874, y Romania, 1874. También conoció el autor la Ilias, de Pindarus
Thebanus. Véase H. Dunger, Die Sage vom troianischen Kriege in
den Bearbeitungen des Mittelalters, etc., Dresde, 1869; F. Meister,
Ueber Dares von Phrygien, de exc. Tr. hist., Breslau, 1841; G. Körting,
Diktys und Dares, Halle, 1874. El autor del Alixandre es tan amigo
de la erudición, tan curioso de las rarezas, como en lo sagrado lo es
Berceo.



174. El Alixandre fué por su asunto mucho más conocido que las
otras obras de Berceo. El autor del Poema de Fernán Gonçalez, en el
siglo xiii, le tomó versos enteros; en el xiv el Arcipreste de Hita le
imitó en la descripción de la tienda de Don Amor; en el xv, el Cronista
de Don Pero Niño, los amaestramientos morales que en el poema endereza
Aristóteles á Alejandro. El libro de Alixandre, Ms. esp. 488 de
la Bibliothèque Nationale de Paris, ed. A. Morel-Fatio, Dresden, 1906;
Ms. de Madrid, Bibl. de Aut. Esp., t. LVII. Consúltense: A. Morel-Fatio,
Recherches sur le texte et les sources du Libro de Alexandre, en
Romania, 1875, t. IV, págs. 7-90; G. Baist, Eine neue Handschrift des
spanischen Alexandre, en Romanische Forschungen, t. VI, pág. 272;
E. Müller, Sprachliche und textkritische Untersuchungen zum altspanischen
Libro de Alexandre, Strassburg, 1910; L. Pistolesi Baudana-Vaccolini,
Del posto che spetta il Libro de Alexandre nella storia della
letteratura spagnuola, en Revue des langues romanes (1903), t. xlvi,
págs. 255-281; Marcelo Macías, Juan Lorenzo Segura y el Poema de
Alexandre, Orense, 1913.






  ilop188
  Momia de D. Rodrigo Ximénez de Rada.



(Discurso de D. Enrique de Aguilera y Gamboa, Marqués de Cerralbo,

en su recepción de la Real Academia de la Historia, Madrid, 1908).






175. Las dos supuestas Cartas enviadas por Alejandro á su madre,
impresas detrás del Libro de Alixandre, notables por la prosa, salieron
del Bonium y de la Poridad de las Poridades. Zacher, Pseudo Callisthenes,
Die Quelle der Trostbriefe Alexander an Olympias in der spanischen
Alexandreis, Halle, 1867, págs. 177-193; Μ. Steinschneider,
Zur Alexandersage, en el Hebräische Bibliographie, Berlín, 1869, volumen
ix, págs. 13-19, 44-53.





176. De las primeras muestras de la prosa erudita ó escrita
es el tratado de los Diez Mandamientos, compuesto á principios
del siglo xiii por un fraile navarro para uso de los confesores.


Entre 1219 y 1250 se escribieron en castellano las dos primeras
partes de los Anales Toledanos, que abarcan doce siglos,
en estilo seco y cortado, año por año, á manera de lista de acaecimientos;
aunque al llegar á Alfonso VIII el autor, que se muestra
contemporáneo, se extiende algo más. La tercera parte es
bastante posterior. En la misma primera mitad del siglo xiii se
escribieron en castellano los Anales de Aragón y Navarra, que
abarcan desde Augusto hasta 1196 y son listas escuetas de sucesos.
Algo más tardíos son los Anales de los Reyes Godos de
Asturias, León, etc., que abrazan del 348 al 1252.





177. Los Diez Mandamientos. Ed. A. Morel-Fatio, Textes castillans
inédits, en Romania (1887), t. XXI, págs. 379-382. Anales Toledanos.
Ed. E. Flórez, en Esp. Sagr., Madrid, 1799, t. xxiii, págs. 381-424.


El códice de los Anales de Aragón y Navarra está en la Biblioteca
Nacional, juntamente con el Fuero de Sobrarbe y otros varios anales
latinos. Incluyólos Abella en el tomo viii de su Colección de Escritores
coetáneos de la Historia de España. En el mismo se imprimieron los
Anales de los Reyes Godos de Asturias, etc., y el códice de mediados del
siglo xiii se conserva en la Biblioteca toledana.





178. Año 1243.—Don Rodrigo Ximénez de Rada (1170?-1247)
nació en Puente la Reina, de Navarra; estudió en París
y pasó á Castilla durante el último tercio del siglo xii; fué
Obispo de Osma y electo en 1208 Arzobispo de Toledo, á cuya
cátedra subió en 1210, y se señaló en la batalla de las Navas.
Asistió en 1215 al Concilio Lateranense y ayudó á Fernando
III en sus empresas. Escribió un notable Breviarium Ecclesiae
Catholicae, que se guarda en la Biblioteca de El Escorial;
pero, sobre todo, el Chronico Rerum Gestarum in Hispania, ó
mejor dicho, Historia Gothica, que abraza hasta el año 1243.
Añadió un libro de los Ostrogodos, Hunnos, Vándalos y Suevos.
Murió volviendo de Roma, cerca del Ródano. Fué sepultado en
el monasterio de Huerta, á la raya de Aragón.





Algo después, en el mismo siglo xiii, se tradujo y se retocó
la Historia Gothica con el título de Estoria de los Godos. La
latina se imprimió por primera vez en Granada, 1545; luego en
Francfort, 1579. La traducción castellana en Toledo, 1495.


La Chronica de los Reys de Espanna debió de acabarse en
1256 y el códice está en la Biblioteca de Toledo, escrito en la
segunda mitad del siglo xiii.





179. La Historia Gothica, de Ximénez de Rada, en Hispaniae ilustratae...
scriptores varii, ed. A. Schott, Francofurti, 1603-1608, t. I;
PP. Toletanorum Opera, ed. Lorenzana, Madrid, 1782-1793, t. III. Consúltense:
Marqués de Cerralbo, El Arzobispo Don Rodrigo, discurso,
Madrid, 1908; Rafael Ballester y Castells, Las fuentes narrativas de
la Historia de España durante la Edad Media, Palma de Mallorca, 1908,
pág. 75; Estoria de los godos; ed. V. E. Lidforss, Acta Universitatis
Lundensis, Lund, 1871-1872, t. VII y VIII; ed. A. Paz y Meliá, Colección
de documentos inéditos para la historia de España (1887),
t. LXXXVIII.



180. Cuanto á otros escritos en latín, en la primera mitad del
siglo xiii florecieron los hagiógrafos Don Martín de León, abad;
Don Alfonso Ramírez, obispo de Orense, y el celebrado Diego de
Campos, entre cuyas obras citemos la llamada Planeta; "trata de materia
de gran claridad", cuyo códice, del 1218, está en la Biblioteca toledana.
Véase Nicolás Antonio, Bibliotheca Vetus, l. VIII, c. 1; Rodríguez de
Castro, Bibl. Esp., t. II, págs. 504, 510, 514. Entre los filósofos y gramáticos
Pedro Hispano y Fr. Bartolomé: véase Nic. Antonio. Bibl. Vet.,
l. VIII, c. 3; Rodríguez de Castro, t. II, págs. 598 y 616. Entre los jurisconsultos:
Juan Hispano, que honró en Bolonia el nombre de su patria;
Fabricio, Bibl. mediae et infimae latinitatis, l. IV.



181. Año 1263.—Don Lucas de Túy ó el Tudense nació en León á
mediados del siglo xii, estuvo en Roma, Constantinopla, Chipre, Jerusalén
y, vuelto á España, escribió, de orden de doña Berenguela, las
Crónicas, en latín, acabadas en 1236; dos años antes había escrito Contra
los albigenses; más tarde acabó la Vida de San Isidoro, comenzada
en su mocedad. Muestra poco juicio crítico en sus Crónicas, y se le
tiene por "fabuloso". Más bien es copilación de obras con añadiduras.
Fueron romanzadas á fines del siglo xiii, ó poco después, con el título
de Corónica de Spaña por don Luchas de Tui, con otros sucesos desde
1236 á 1252 añadidos. Imprimióse la obra latina en Francfort, 1608;
de la castellana hay códice en la Academia de la Historia.





182. El Fuero Viejo de Castilla ó de los fijosdalgos formólo
en parte el conde don Sancho, probablemente en latín; fué
añadido en las Cortes de Nájera del 1128, donde probablemente
se romanceó y quedó aumentado y corregido en 1222 (era de
1250). Don Alfonso el Noble lo convirtió de particular en Código
general. Derogólo Alfonso X, sustituyéndole el Fuero Real;
pero hubo de declararlo vigente en 1272 por la sublevación de
los nobles; reformólo don Pedro el Cruel en 1356. Galindo cree
que su lenguaje es anterior al de las Partidas, salvo pocas palabras.
Discútese, sin embargo, actualmente, la autenticidad del
Fuero Viejo, que no parece haber sido la única colección de
antiguas fazañas (sentencias memorables) formada en Castilla.


La primera versión castellana, llamada Fuero Juzgo, de las
leyes visigodas, se hizo en virtud de lo dispuesto en el Fuero
particular que en 4 de abril de 1241 dió el rey San Fernando
á la ciudad de Córdoba, después de haberla conquistado de los
moros, en el cual dice que le da por Fuero el libro de los jueces
ó Código latino visigodo, á cuyo fin manda que se traduzca
en lengua vulgar y que le tenga perpetuamente por fuero con
el nombre de Fuero de Córdoba.





183. El Códice del Fuero Juzgo impreso por la Academia es el que,
según la tradición de Murcia, regaló á aquella ciudad Alfonso X, aunque
ello es dudoso (León Galindo, Progreso y vicisitudes del id. castell.,
pág. 19); de todos modos no ofrece la forma primitiva de la traducción
cuanto al castellano y á la ortografía, y aun tiene variantes
en el texto respecto del latino. Además de este códice del siglo xiii, la
Academia gozó otros siete del mismo siglo, de los cuales dió Galindo la
prioridad, por el lenguaje más arcaico, al de Campomanes, y al de Villadiego
el segundo lugar, antes del de Murcia. El lenguaje del Fuero
Juzgo murciano tiene muchas voces puramente latinas, propias de la
erudición de los traductores; algunas arábigas, maravedí (de los Almoravides,
siglo xi), alcalde ó alcall por juez, fasta, mezquino, azote;
las formas leonesas son muchas y mezcladas con las castellanas y aun
las gallegas, como el artículo el, la, lo y o, a, os, as y llo, lla, llos, llas;
además, variantes dialectales castellanas como sus y sos, su y so, to y tu,
suyo y sua, suyos y suas y suyas, que y qui, o y u y hu (ubi), sin y
sen y sien; mas y mays y mes, ni y ne y nin y nen, si y se.


Los códices y ediciones del Fuero Juzgo véanse en el Prólogo de la
edición latino-castellana de la Academia Española, 1815.


Fuero Juzgo. Ed. Academia Española, Madrid, 1815. Consúltense:
R. de Ureña y Smenjaud, La legislación gótico-hispana, Madrid, 1905;
R. de Ureña y Smenjaud, Historia de la literatura jurídica española,
Madrid, 1906; M. Rodríguez y Rodríguez, Fuero Juzgo, su lenguaje,
gramática y vocabulario, Santiago, 1905.








184. Con la subida al trono castellano de Alfonso el Sabio,
el año de 1252, puede decirse que pasó á los cristianos y al castellano
la sabiduría oriental y todo linaje de sabiduría. Probablemente
se deben á sus ruegos, deseos y trabajos, las primeras
obras didácticas, que se compusieron, según se cree, durante el
reinado de San Fernando (1230-1252), de autores y fechas no
averiguadas todavía: Las Flores de Filosofía, en que por estilo
sentencioso, á la oriental, Séneca y treinta y siete otros filósofos
discurren sobre la moral. El libro de los buenos Proverbios, traducción
del libro arábigo de Honein-ben-Ishāk Al-Ibâdi (809-875).
El libro de los doce sabios ó Libro de la Nobleza ó Lealtat,
que trata el gobierno y educación de los príncipes. Algo más
tardías y con mayor probabilidad aconsejadas del Rey Sabio,
son las dos obras Poridad de las Poridades, de fuente arábiga,
y el Bonium, así llamado del supuesto nombre de su autor, fabuloso
Rey de Persia, ó por otro título, Bocados de Oro, obra
sacada de la de Abul Uafá Mubashir-bin-Fatik (s. xii). El Libro
de los doze Sabios créese haberse traducido en tiempo de San
Fernando (1217-1252), y tomó el nombre por los doce sabios
que se juntaron para averiguar "lo que todo príncipe et regidor
de regno a de fazer en ssi et de commo deve regir et castigar
et mandar et conoscer a los de su regno". El libro de Poridat
de las Poridades ó Castigos de Aristotil a Alexandre, es traducción
del Secreta secretorum. En él se halla una de las cartas
atribuidas á Alejandro y otra en el Bonium.





185. En 1502 se publicó el Tratado de la nobleza y lealtad, compuesto
por doce sabios, por mandado del rey Don Fernando, que ganó
á Sevilla, Valladolid. En 1495 se publicaron los Bocados de oro que
compuso Bonium, rey de Persia, Sevilla; Toledo, 1502; Valladolid, 1527.


Las Flores de Filosofía son de la misma época que el Libro de los
doce Sabios, y están formadas de sentencias sacadas de los mismos originales
que los Buenos Proverbios y los Bocados de oro, y así muchas
les son comunes. Steinschneider demostró que los Buenos Proverbios
fueron traducción de las Sentencias morales de los Filósofos, escritas
por Honein-ben-Ishāk (809-875) y conservadas en la Biblioteca de El
Escorial (núm. 756) y en la de Munich (núm. 651), y los Bocados de oro
del Libro de las Sentencias, escrito por Abul Uafá Mobeshir-bin-Fatik
(siglos xi y xii), cuyo manuscrito está en la Biblioteca de Leyden
(núm. 1.487), el cual se tradujo al latín, francés é inglés. En la Historia
del Cavallero Cifar, fuera de algunos capítulos, están las Flores de Filosofía.










186. Flores de Filosofía. Ed. Η. Knust, en Dos obras didácticas y
dos leyendas (Soc. de biblióf. españoles), 1878, págs. 11-83. El libro de
los Buenos Proverbios. Ed. H. Knust, en Mittheilungen aus dem Eskurial
(Bibl. des litt. Vereins in Stuttgart, t. CXLI), Tübingen, 1879,
págs. 1-65, 519-537. Libro de los doze Sabios. Ed. (con el título de Libro
de la nobleza y lealtad) A. M. Burriel (quizá Miguel de Manuel Rodríguez),
en Memorias para la vida del santo rey Fernando III, Madrid,
1800, págs. 188-206; fragmentos reimpresos en M. Lafuente, Historia
de España, 1851, t. V, págs. 485-494. Poridat de las Poridades;
H. Knust, Jahrbuch für romanische und englische Literatur, Leipzig,
1869, t. X, págs. 153-172 y 303-317. Bocados de oro. Ed. H. Knust,
en Mittheilungen aus dem Eskurial (Bibl. des litt. Vereins in Stuttgart,
t. CXLI), Tübingen, 1879, págs. 66-489, 538-601.





187. Alfonso X, antes de subir al trono, hizo traducir del
árabe el Lapidario, el año de 1241, y Kalila et Digna, el 1251,
en lenguaje suelto y bien dialogado; su importancia en nuestra
literatura es muy grande, por ser el primer libro de fábulas
orientales traducido en romance y dechado de los muchos posteriores
que en España se escribieron y la primera muestra de
narración recreativa en nuestro idioma.





188. En el Lapidario de Abolays, traducido por Rabí Jehudah-Mosca-ha-Qaton,
se cuentan y describen las virtudes de 360 piedras.
Ayudó en la traducción al Rabino el clérigo Garci Pérez.


El libro de Kalila et Digna se tradujo del árabe: "romançado por
mandado del infante don Alfonso, fijo del muy noble rey don Fernando,
en la era de mill e dozientos e noventa e nueve años". Pero debe
haber error en esta fecha de uno de los códices escurialenses, pues el
1261 ó era de 1299 ya era rey, y no infante, don Alfonso. Que se tradujo
inmediatamente del árabe lo probaron Gayangos (Escritores en prosa
anter. al siglo xv) y Benfey (Orient und Occident, I, pág. 497). En árabe
es uno de los textos más clásicos y elegantes de lenguaje y había sido
á este idioma traducido en el siglo viii por Abdalla-ben-Almokaffa con
arreglo á una versión pehleví hoy perdida, y hecha por Barzuya de su
original sánscrito. También ha desaparecido este original, aunque substancialmente
el asunto se halla posteriormente en el Pantchatantra, de
un budista del siglo iii. Todas las versiones conocidas proceden de la
arábiga, y la castellana fué tan famosa, que Raimundo de Béziers se
sirvió de ella (1323) hasta donde el mur cuenta su historia en el capítulo
quinto. (Véase el año 1493 de este nuestro libro). Del mismo texto arábigo
salió la traducción hebraica del italiano Rabí Joel, de la cual procede
la latina del judío converso Juan de Capua, con el título de Directorium
vitae humanae, segunda mitad del siglo xiii, y de ésta las demás
de Europa, menos la castellana. El texto arábigo publicólo Sacy, París,
1816, y después los PP. Jesuitas de Beirut. Bidpai, que es el Esopo
oriental, pasa por autor de estas fábulas; pero ellas son mucho más antiguas,
no sólo en la India, sino en todas las naciones indo-europeas, y así
algunas recogió Grimm entre las germánicas.


189. Calila et Digna. Ed. C. G. Allen, Mâcon, 1906; Bibl. de Aut.
Esp., t. LI. Consúltense: H. D. L. Ward, Catalogue of Romances in the
Department of manuscripts in the British Museum, London, 1893, t. II,
págs. 149-181; I. G. N. Keith-Falconer, Kalilah and Dimnah [trad. inglesa
con prefacio y notas], Cambridge, 1885; The earliest Englisch
version of the Fables of Bidpai, "The Moral Philosophy of Doni",
trad. Sir T. North, ed. J. Jacobs, London, 1888; L. Hervieux, Les fabulistes
latins dépuis le siècle d'Auguste, París, 1899, t. V; G. Paris,
Histoire littéraire de la France, t. XXXVIII (1906), págs. 191-253.





190. Dos años después del Kalila et Digna, esto es, en 1253,
tradujo el infante don Fadrique, hermano de Alfonso X, el famoso
libro arábigo Sendebar, de origen indiano, poniéndole por
título Libro de los engannos e los asayamientos de las mugeres,
escrito en lenguaje elegante y grave.





191. Se han perdido el primitivo texto sánscrito del Sendebar, el
persa, en que éste se debió de traducir, y el arábigo, sacado del persa,
y del cual salió el castellano. El arábigo citólo Masghudi en el siglo x,
al hablar del filósofo indio llamado Sendebad. Del árabe se tradujo al
siríaco, de éste al griego (siglo xi) con el título de Syntipas. Tradújose
en el siglo xiii al hebreo. Otras formas del mismo libro son el Sindibad-Nameh,
del persa (1375), el Baktiar-Nameh ó Historia de los diez visires,
que pasó á las Mil y una noches. De la versión hebraica salió el
Dolophatos ó Historia septem sapientium Romae, imitación hecha por
el monje Juan de Alta Silva en el siglo xiii (ed. Hermann Oesterley,
Strasburgo, 1873). En el Dolophatos, del trovero Herbers (ed. Gastón,
París, 1876) y en el Erasto italiano se suprimieron trozos é intercalaron
otros. Otras versiones españolas son la catalana, publicada por Mussafia
(Viena, 1878); la castellana de Diego de Cañizares, á mediados del siglo
xv (edic. Oposc. liter. de los siglos xiv á xvi, Socied. Biblióf. esp.);
otra de hacia 1530, que se imprime con el nombre de Marcos Pérez
(Libro de los siete sabios de Roma, Burgos, 1530; Sevilla, 1538; Barcelona,
1583, 1593, 1621), y la Historia del Príncipe Erasto, hijo del Emperador
Diocleciano, traducción del texto italiano por Pedro Hurtado de
la Vera, Anvers, 1573.




Libro de los engaños e los asayamientos de las mugeres. Ed. y estudio
de A. Bonilla y San Martín, Bibliotheca hispanica, t. XIV; ed.
D. Comparetti, en Ricerche in torno al libro di Sindibâd, Milano, 1869;
ed. D. Comparetti, Researches respecting the book of Sindibâd, London,
1882 (Publications of the Folk-Lore Society, t. IX).




  ilop194
  Alfonso X.



 (Ms. de la Crónica general de la época. Biblioteca Real).












192. De 1524, en que Colón la compró en Medina, es la primera
edición conocida de la Historia de la doncella Teodor, que pasó á las Mil
y una noches y mucho antes debió verterse del árabe al castellano. Atribúyenla
algunas ediciones á un Mosen Alfonso Aragonés; pero no fué
seguramente Pero Alfonso el de la Disciplina Clericalis. El texto, publicado
por Knust (Tübingen, 1879, Socied. Liter. de Stuttgart), según dos
códices de El Escorial, parece del siglo xiv ó anterior. Salvá cita dos
ediciones, una de 1535 y otra que supone de 1520. Colón tenía la
dicha de 1524 y otra sin fecha. Conocidas son las de Zaragoza,
1540; Toledo, 1543; Segovia y Sevilla, sin fecha; Alcalá, 1607; Sevilla,
1642; Valencia, 1676; Madrid, 1726; Lisboa, 1735.


Otro libro antiguo es el Capítulo de las cosas que escribió por respuestas
el filósofo Segundo á las cosas que le preguntó el emperador
Adriano, editado por Knust, y cuyo asunto se halla en la Crónica de Alfonso
X y en el Speculum historiale, de Vicente de Beauvais.





193. Alfonso X "el Sabio", rey de Castilla y de León
(1221-1284), nació en Burgos, fué hijo de Fernando III el Santo
y de doña Beatriz de Suabia; peleó de mozo con los moros, tomando
á Cartagena y Lorca, y casó con doña Violante de Aragón
(1248), hija de don Jaime I y de doña Violante de Hungría;
residió mucho en Toledo, donde juntó los mayores sabios para
componer, entre otras obras, las Tablas Alfonsíes, y fué proclamado
Rey dos días después de la muerte de su padre (1252).
Luego repudió por estéril á su esposa y envió por Cristina, hija
del rey de Dinamarca; pero habiendo dado á luz su esposa á la
princesa Berenguela, casó á Cristina con el infante don Felipe,
electo arzobispo de Sevilla. Falto de recursos, alteró el valor
de la moneda, acuñando los burgaleses en vez de los pepiones, que
eran de mayor ley. Señoreó á Jerez y Arcos de la Frontera, Medina
Sidonia y Lebrija. Nacióle el primogénito, el infante don Fernando
de la Cerda, en 1256; volvió en 1261 á guerrear con los
moros de Murcia y los venció en Alcalá la Real. En 1262 la flota
castellana tomó á Cádiz. Muerto Guillermo de Holanda y vacando
el trono de Alemania, presentóse como pretendiente, apoyándole
cuatro electores y oponiéndosele los Papas durante
diez años; pero las luchas civiles le impidieron lograrlo por las
armas. Confederados los descontentos nobles con el Rey de
Granada, que había hecho treguas, consiguieron de Alfonso X
cuanto le pidieron (1274), y mientras fué á vistas á Beaucarie
con Gregorio X, el nuevo Rey de Granada, apoyado de los
benimerines, entróse por tierras de Córdoba y derrotó al Gobernador
interino don Fernando de la Cerda, que murió luego en
Ciudad Real, encargándose de la regencia el infante don Sancho,
cuyo ejército fué también derrotado en 1275, pereciendo don
Sancho, arzobispo de Toledo. Vuelto Alfonso á España, firmó
treguas con los moros y convocó Cortes en Segovia, donde
declararon á don Sancho, su hijo segundo, heredero del reino,
en daño de los hijos del difunto don Fernando de la Cerda,
lo cual llevando á mal doña Violante y temiendo por la vida de
sus nietos, se los llevó á Aragón, acción que el Rey calificó de
crimen de lesa majestad, mandando á don Sancho matar á los
cómplices de la Reina, y por ello fué muerto el infante don
Fadrique en Treviño, lo que motivó la intervención de Felipe
III, de Francia, á ruegos de su hermana la princesa doña
Blanca, viuda de don Fernando de la Cerda, y pidió al Rey
cediese al primogénito de los infantes de la Cerda el reino de
Jaén, como vasallo de Castilla, á lo que no se avino don Sancho.


En las Cortes de Sevilla de 1271 tornó á aumentar el valor
de la moneda para poder guerrear con el de Granada, lo que
le malquistó con el pueblo, mientras que don Sancho iba apoderándose
del gobierno y el francés proseguía apoyando á los
de la Cerda. Juntadas Cortes, se opuso don Sancho á lo del
reino de Jaén en forma desabrida, por lo cual su padre le amenazó
con desheredarle, respondiéndole el hijo: "Tiempo vendrá
en que esta palabra la non quisierades haber dicho". Alzóse, en
efecto, con algunas ciudades contra su padre, apoyado de Aragón
y Portugal (1282) y convocando Cortes en Valladolid, con
asistencia de doña Violante, la nobleza y procuradores de las
ciudades, despojaron á don Alfonso del título de Rey, dándoselo
á don Sancho, bien que no lo quiso aceptar. Quedó el Rey
solamente con Sevilla, que le fué fiel, como lo dice la empresa
de su blasón: "No m'a dejado". Martín IV mandó se volviese
á su obediencia so pena de excomunión, y Alfonso envió su
corona al rey Jacub de Marruecos, el cual le envió 60.000 doblas
de oro y vino con un ejército, juntándosele en Zahara.
Evitóse la guerra civil por negarse don Sancho á ir contra su
padre (1283); pero fué proclamado Rey el año siguiente, en el
cual murió don Alfonso.


Condescendencias con un hijo ambicioso y pequeños yerros,
cometidos con sana intención, le llevaron á todos estos desastres,
añadiéndose, sin duda, su amor á las ciencias y letras, que
no suele compaginarse con el cuidado que pide el gobierno, lo
cual Mariana cifró en este juicio que de él hizo: "Dumque coelum
considerat observatque astra, terram amisit". Si algo erró
como rey, la cultura española le debió harto más, acaso más que
á ningún otro hombre de nuestra nación. Él fué nuestro primer y
más grande legislador, el primero en fecha y uno de los mayores
prosistas españoles, el fundador de la prosa castellana, el mejor
historiador y el mejor lírico de su época, y sobre todo, el que
trajo al castellano la ciencia y la cultura arábigo-judía española
y oriental y dió empuje y aun hizo nacer toda la cultura española.
Por eso se le han atribuido cuantas obras corrían anónimas,
lo cual implica el juicio que de él formó España entera no
menos que coronándole con el calificativo de El Rey Sabio.


La literatura castellana, sobre todo, le es deudora de haberse
comenzado con él á escribir las leyes y documentos oficiales en
romance, haciéndolo él por tan elegante y natural manera, que
muchos años y aun siglos habían de pasar hasta que hubiese
quien le igualase. Bárbara era y siguió siendo la prosa de los
demás romances, cuando Alfonso x levantó tan alto la prosa
de la lengua castellana.


La obra de Alfonso x no acaba en lo que él escribió y en
lo que otros por orden suya escribieron. Su ejemplo parece bandera
enhiesta en lo alto del trono castellano, que no dejan de
mirar y seguir los reyes y cortesanos que tras él vinieron. Sin
su ejemplo probablemente no se hubiera dado á las letras su
sobrino don Juan Manuel, que en su tío se miraba, como se
ve por el prólogo al Conde Lucanor, ni su hijo Sancho iv, ni
Alfonso xi, ni don Juan ii, con toda su corte, hubieran favorecido
las letras y dádose á ellas, brillando conforme á su talento,
ni el Canciller ni Santillana y todos los demás magnates de
aquella semibárbara edad hubieran manejado la pluma á par de
la espada, si el Rey Sabio no hubiese ensalzado y entronizado
las letras castellanas.





194. Don Juan Manuel, prólogo á su Libro de la Caza: "Entre muchos
cumplimientos et buenas cosas que Dios puso en el rey Don Alfonso,
fijo del sancto et bien aventurado rey Don Fernando, puso en él
su talante de acrescentar el saber cuanto pudo, et fizo por ello mucho:
así que non se falla que del rey Tolomeo acá ningún rey nin otro honme
tanto ficiese por ello commo él. Et tanto cobdició que los de los sus regnos
fuesen muy sabidores, que fizo trasladar en este lenguaje de Castilla
todas las sciencias, también de teología, commo la lógica et todas las
siete artes liberales, commo toda la arte que dicen mecánica. Otrosí,
fizo trasladar toda la secta de los moros, porque paresciese por ella los
errores en que Mahomad, el su falso Profeta, les puso, et en que ellos
están hoy en día. Otrosí, fizo trasladar toda la ley de los judíos, et aun el
su Talmud, et otra sciencia que han los judíos muy escondida á que
llaman cábala. Et esto fizo porque paresce manifiestamente por la su ley,
que toda fué figura desta ley, que los cristianos habemos, et que también
ellos commo los moros están en grant error et en estado de perder las
almas. Otrosí, romanzó todos los derechos eclisiásticos et seglares que
vos diré: non podría decir ningún homme cuánto bien este noble rey
fizo, sennaladamente en acrescentar et alumbrar el saber... mandó facer
muchos libros buenos en que puso muy complidamente toda la arte de
la caza, también del cazar commo del venar commo del pescar. Et puso
muy complidamente la teórica et la práctica commo conviene á esta arte.
Et tan complidamente lo fizo, que bien cuidan que non podría otro emendar
nin enadir ninguna cosa más de lo que él fizo, nin aun facer tanto
nin tan bien commo él".


B. Calvo: "En quer cab sai chanz e solatz | pos los manté lo Reis
N'Anfos, | mas si per lui tot sol no los | jals agron del tot oblidatz".
En su corte, de las más brillantes de la Edad Media, hallaban regalo
los trovadores provenzales y franceses Bertrán de Lamanon, Bonifacio
Calvo, Aymeric de Belenoi, Giraud Riquier, Foulgues de Lunel, Arnaud
Plaques, Bertrán Carbonel, N'At de Mons y otros muchos. Milá y Fontanals,
De los trovadores en España, Barcelona, 1889, 2.ª ed.; P. Meyer,
Encyclop. Britann., XIX, 867; C. Michaëlis de Vasconcellos, Canc. de
Ajuda, t. II, c. VII.





195. La Estoria d'Espanna ó Crónica general fué compuesta
de 1260 á 1268 por orden y traza de Alfonso y continuada
en tiempo de Sancho el Bravo. Salvo la diferencia entre prosa
y verso, diríase ser uno mismo el autor de ella y el de Mio Cid:
la misma sencilla naturalidad, la misma verdad histórica, sin
pizca de idealización, la misma desnudez de adornos, la misma
reciura de pensar y de describir, de suerte que los hechos pónense
de relieve por sí mismos, sin que la fantasía parezca tener
parte. Lo tocante al Cid es realmente el propio poema puesto
en prosa. La Grande et general Estoria, comenzada en 1270,
tomaba por fundamento la Escritura y abrazaba la historia del
mundo desde la creación hasta los Apóstoles, pero quedó sin
acabar.








196. Según la tradición, colaboraron en la Crónica general Egidio
ó Juan Gil de Zamora, franciscano y maestro de Sancho IV; Jofre de
Loaysa, Martín de Córdoba, Garci Fernández de Toledo y Suero Pérez,
obispo de Toledo. Alfonso X diseñó la traza y debió de enmendar, como
solía, el lenguaje; pero la variedad de estilos muestra que fué obra
de más de uno. Hay fábulas y anacronismos, como la venida de Mahoma
á Córdoba, y se citan fuentes arábigas de lo que del Cid se cuenta,
como en el c. 911: "Et diz Abenalfarax en su arauigo, onde esta estoria
fué sacada". El prólogo es traducción de la Crónica de Jiménez de Rada,
el cual, juntamente con Lucas de Túy, fué uno de los autores más consultados,
y no menos los cantares de gesta, populares sin duda por aquel
tiempo, de los cuales se hallan desleídos en prosa muchos trozos y hasta
versos enteros, trasparentándose el asonante.


El texto de la Crónica general fué publicado por Florián de Ocampo,
Zamora, 1541, y después varias otras veces; pero Menéndez Pidal lo ha
devuelto á su primera extensión, Madrid, 1906, Nueva Bibl. de Autor.
Españoles, t. V. Según sus investigaciones, el primer manuscrito derivado
del texto original fué la Crónica abreviada, compuesta (1320-1324)
por don Juan Manuel, sobrino de Alfonso X; el segundo es una
refundición que encierra una versión de la crónica de Abubekr Ahmed-ben-Mohammed-ben-Musa
(Al-Rasi), y que se acabó el 21 de enero
de 1344, de donde el práctico rótulo de Crónica de 1344; después hubo
otra refundición, que se ha perdido, pero que está representada por la
Crónica de veinte Reyes, la Crónica de los Reyes de Castilla y la impresa
por Ocampo, que se llama Tercera crónica general.





197. Las Siete Partidas, en las que trabajaron Fernando
Martínez, Roldán, Jacobo El de las Leyes, es la obra de mayor
importancia de Alfonso X, documento preciosísimo histórico,
social, lingüístico, literario y, sobre todo, legal.


El Libro de las Tablas Alphonsies se acabó en 1252 y en
ellas trabajaron Jehudah-bar-Moseh-ben-Mosca, y Rabí Zag-ben-Zaqut-Metolitolah
ó el Toledano. Los catorce Libros del
Saber de Astronomía fueron mandados traducir ó compilar por
Alfonso X, el cual cuidó del lenguaje, pues como dice en el prefacio
del Libro de la Esfera (1259): "tollió las razones que eran
sobejanas e dobladas e que non eran en castellano derecho, e
puso las otras que entendió que complian, e cuanto al lenguaje
enderezóle él por sí".


Otras obras de Alfonso X son el libro de Açedrez ó ajedrez,
el de las Tablas e los Dados, y el de Montería ó Tratado de
la Venación, que cita don Juan Manuel, y no se ha hallado
hasta hoy; el Septenario ó tratado de las siete artes liberales
(trivium y quadrivium), enciclopedia de la ciencia de entonces,
como el Tresor, de Brunetto Latini, que habrá de verterse poco
después.


En 1255 promulgó Alfonso X el Fuero Real. Añadió las
Leyes de los Adelantados mayores, que faltaban en el Fuero
Real y el Ordenamiento de las Tafurerías en 1276.


Paul Groussac ha puesto en duda la atribución de las Cantigas
á Alfonso X, pero aunque algunas ó muchas de ellas sean
de otros autores, todavía no se han traído pruebas ciertas contra
su autenticidad.





198. La edición de la Academia de las Partidas es según el texto
más lato, puesto "en otro lenguaje algo distinto del que se usaba un siglo
antes", como todos convienen, por Alfonso XI, en 1348. El texto
más concreto, y es el de don Alfonso X, se halla en los códices de la
Biblioteca Real 2.º y 3.º, y en los escurialenses 1.º, 2.º y 4.º, y en el 1.º
toledano, el cual, según el P. Burriel, y según su letra de albalaes,
parece escrito en tiempo del mismo rey Alfonso X. El escurialense 4.º
está en lemosín, traducido, según se cree, para el uso de los Reyes de
Aragón y aun se sospecha que para don Pedro IV, que comenzó á
reinar en 1336: este texto del códice lemosín debió, por consiguiente,
ser el oficial.



199. Los Libros del saber de Astronomía son: 1.º. Libro de la
octava sphera et de sus XLVIII figuras, traducido del arábigo por
Jehudah-ha-Cohen y el clérigo Guillén, hijo de Remon d'Aspa. 2.º. Libro
de la sphera redonda. 3.º. Libro del Alcora ó de la Sphera, escrito en
árabe por Costa-ben-Luca, y vertido al castellano por los mismos antes
citados, el primero de los cuales añadió un capítulo "sobre el modo de
fazer las armiellas et para saber el atacyr et egualar las casas".
4.º. Libro del Astrolabio redondo y Libro del Astrolabio llano, originales
de Rabí Zag de Toledo. 5.º. Libro de la Azafea de Azarquel, traducido
por Maese Fernández de Toledo y segunda vez por Bernaldo el Arábigo
"et don Abrahan, su alfaquí". 6.º. Lámina universal de Ali-ben-Halaf,
descrita por Rabí Zag. 7.º. Libro de las Armiellas, del mismo. 8.º. Libro
del Quadrante. 9.º. Libro de la Piedra de la Sombra. 10.º. Libro del
Relogio del agua. 11.º. Libro del Argent vivo. 12.º. Libro del palacio de las
horas. 13.º. Libro del Atacyr, todos ellos de Rabí Zag, y, por último, el
14.º. Libro del Relogio de la Candela, original de Rabí Samuel-ha-Leví.
Edic. Rico y Sinobas, Madrid, 1863-1867.


Á su iniciativa se deben, además: la traducción de los Cánones de
Albategui, con algunas tablas de Azarquel, hecha por Rabí Zag, que le
añadió algunas pruebas de Geometría y Astrología; el Libro complido de
los juicios de las estrellas, de Ali-Aben-Ragel, vertido por Moseh-ha-Cohen,
y el Libro de las Tres Cruces, traducido por el mismo y por
Johan d'Aspa. Estos dos últimos pertenecen á la Astrología judiciaria,
así como el de las Formas e imagines de los cielos, apócrifo, según algunos.
Atribuyéronle falsamente dos tratados de Alquimia: el Libro del
Tesoro y la Clavis Sapientiae. Ya vimos cómo antes había mandado traducir
el Lapidario.



200. El Fuero Real de Alfonso X imprimióse en los siglos xv y xvi;
en este último primero en Zaragoza, 1501, con el comentario del doctor
Alfonso Díaz de Montalvo, insigne jurisconsulto de Cuenca (Fermín
Caballero, Elogio del Dr. Alf. D. de Montalvo, Madrid, 1870; íd., Conquenses
ilustres. III. Dr. Montalvo, Madrid, 1873).


Consérvase el texto castellano de las Cortes de Valladolid, 1258, y
de Zamora, 1274, celebradas por Alfonso X.



201. Las Siete Partidas, ed. R. Academia de la Historia, Madrid,
1807, 3 vols.; Opúsculos legales, ed. R. Academia de la Historia,
Madrid, 1836, 2 vols.; Libros del saber de Astronomía, ed. M. Rico y
Sinobas, Madrid, 1863-1867, 5 vols.; Lapidario, ed. J. Fernández Montaña,
Madrid, 1881; Cantigas de Santa María, ed. R. Academia Española
[prefacio del marqués de Valmar], Madrid, 1889, 2 vols. Consúltense:
F. Martínez Marina, Ensayo histórico-crítico sobre la legislación
y principales cuerpos legales de los reinos de León y Castilla, especialmente
sobre el código de las Siete Partidas, etc., Madrid, 1834; F. Hanssen,
Estudios ortográficos sobre la Astronomía del rey Don Alfonso,
en Anales de la Universidad de Chile (1895), t. ΧCΙ, págs. 281-312;
O. J. Tallgren, Observations sur les manuscrits de l'Astronomie d'Alphonse
X, etc., en Neuphilologische Mitteilungen (1908), págs. 110-114;
M. Barrington, The Lapidario, etc., en The Connoisseur (London, 1906),
t. XIV, págs. 31-36; C. de Lollis, Cantigas de amor e de maldizer di
Alfonso el Sabio, en Studj di filologia romanza (1887), págs. 31-66;
señora C. Michaëlis de Vasconcellos, Grundriss der romanischen Philologie,
t. II, 2. Abteilung, págs. 178-186; H. Collet y L. Villalba, Contribution
à l'étude des "Cantigas" d'Alphonse le Savant, en Bulletin hispanique
(1911), t. XIII, págs. 270-290; F. Hanssen, Los versos de las
Cantigas de Santa María, etc., en Anales de la Universidad de Chile
(1901), t. CVIII, 337-373, 501-546; E. Cotarelo y Mori, Estudios de historia
literaria, Madrid, 1901, págs. 1-31; G. Daumet, Les testaments
d'Alphonse X le Savant, roi de Castille, en Bibliothèque de l'École des
Chartes (1906), t. LXVIII, págs. 70-99; Antonio Ballesteros, Sevilla en
el siglo xiii (1913), Libro de las Querellas. Consúltese: E. Cotarelo y
Mori, El supuesto libro de "Las Querellas" del rey don Alfonso el Sabio,
en Estudios de historia literaria, Madrid, 1901, págs. 1-41. [Cf. la
crítica de este ensayo, por A. Morel-Fatio en Romania (1898), t. XXVII,
pág. 525.]





202. La poesía lírica provenzal llegó á las Cortes castellanas
de Alfonso IX (1188-1229) y Alfonso X (1252-1284), donde
los trovadores hallaron buen acogimiento, cuando ya no había
Cortes en Tolosa. Pero sobre todo vino más tarde de Portugal,
donde había hallado segunda patria en la corte de don Dionis,
que comenzó á reinar el año de 1279. Juntamente con la lírica
provenzal vino de Portugal y Galicia la poesía galaico-portuguesa,
de origen popular gallego. La provenzal se escribía en
versos largos de diez sílabas ó Arte mayor y el asunto era el
amor, tratado de una manera casuística y sutilmente sentimental;
la galaico-portuguesa propia en versos cortos, redondillas ó
Arte menor, el asunto era casi el mismo, pero tratado con más
sinceridad y frescura en las llamadas canciones de amigo, de
ledino, serranillas y villancicos. El dialecto en que se escribieron
en España tales poesías era el mismo galaico-portugués, que
entonces no se diferenciaba el portugués del gallego. En este
dialecto escribieron, no sólo el Rey de Portugal don Dionis y los
Príncipes y señores de aquel reino, como sus bastardos el Conde
de Barcellos y Alfonso Sánchez, sino grandes reyes de Castilla
como Alfonso X y Alfonso XI, abades de Valladolid como don
Gómez García, burgueses de Santiago como Juan Ayras, juglares
de Sarria, de Cangas y de Lugo, mezclados con otros de
León, de Burgos, de Talavera y hasta de Sevilla, como el llamado
Pedro Amigo, uno de los poetas más fecundos y notables
del Cancionero de la Vaticana, como dice Menéndez y Pelayo
(Antol. poet. lír. cast., t. 3, p. ix). Pero esta lírica fué puramente
erudita y de la corte castellana y no llegó al pueblo.





203. La lírica provenzal floreció todo el tiempo de las Cruzadas:
comenzó con la primera (1095) y en la última (1268) llegó á su mayor
perfección. Pasó á Portugal derechamente desde Provenza con el rey
Dom Diniz, hijo de Alfonso III y nieto de Alfonso X, educado por un
maestro provenzal, Aimeric d'Ebrard, de Cahors. Cabalmente cuando
decaía la lírica provenzal, entre 1250 y 1290, llegaba á colmo la lírica
portuguesa. Cuantos estaban al servicio de Dom Diniz eran trovadores:
Joâo Velho, Martín Peres, Dom Joâo de Alboim. Por su casamiento,
entró Dom Diniz en relaciones con el Conde de Provenza, tío
de su mujer, y desde que comenzó á reinar (1279) fué su corte centro
de los trovadores de León, Castilla y Aragón. Consérvanse de aquel
rey 138 canciones, pero al punto se ve la diferencia que las divide en
dos clases. Las unas son de corte provenzal, de sentimental casuística
amorosa y en endecasílabos lemosinos; las otras son las que él llama
Cantares de amigo ó serranillas populares. Las primeras responden á
la lírica provenzal; las segundas, á la lírica nacional, llamada gallega,

porque no se diferenciaba entonces el portugués del gallego, y porque
el pueblo gallego cantaba esta clase de poesías líricas, de metros cortos
y aires de serranillas, villancicos, alboradas, baladas, etc. Hay que distinguir,
pues, tanto en Portugal como en Castilla, estas dos escuelas:
la lemosina ó provenzal y la gallega. De la lemosina dice Santillana en
su Carta al Condestable de Portugal: "Los catalanes, valençianos é aun
algunos del reyno de Aragon fueron é son grandes offiçiales desta arte.
Escrivieron primeramente en trovas rimadas, que son pies ó bordones
largos de sillabas, é algunos consonaron é otros no. Despues desto
usaron el deçir en coplas de diez sillabas á la manera de los lemosis".
Por eso se le llamaba Arte mayor, en contraposición á las redondillas
ó Arte menor. Pues bien, esta poesía lírica provenzal y el arte mayor
dice luego que pasó á Portugal y Galicia: "E despues fallaron esta arte
que mayor se llama é el arte común, creo, en los reynos de Gallicia é
Portugal, donde non es de dubdar que el exercicio destas sciencias
más que en ningunas otras regiones é provincias de España se acostumbró;
en tanto grado, que non ha mucho tiempo qualesquier decidores é
trovadores destas partes, agora fuesen castellanos, andaluces ó de la
Extremadura, todas sus obras componian en lengua gallega ó portuguesa.
Ε aun destos es cierto rescevimos los nombres del arte, asy como
maestría mayor é menor, encadenados, lexapren é mansobre... Acuérdome...
seyendo en edat non provecta, mas assaz pequeño mozo, en
poder de mi abuela Doña Mencia de Cisneros, entre otros libros haber
visto un grand volumen de cantigas, serranas é dicires portugueses é
gallegos, de los cuales la mayor parte eran del rey Don Dionis de Portugal...
cuyas obras aquellos que las leian, loaban de invenciones sotiles
é de graciosas é dulces palabras".


El rey Dom Diniz alardea de este arte lemosín:




"Quer'en en maneyra de Provençal

fazer agora um cantar d'amor".


 (Canc. Vatic., núm. 123).






Instituyó Côrtes de Amor (Canc. Vatic., núm. 597). De esto ha tratado
eruditamente Teófilo Braga en varias de sus obras (Curso de Historia
de literatura portuguesa, Cancionero del Vaticano, por él editado
con eruditísimo estudio, etc., etc.). El portugués y el gallego eran entonces
una misma lengua, que, después, sobre todo desde el siglo xv,
fueron diferenciándose más y más. El Cancionero de Ajuda tiene las
canciones más antiguas y son de tono provenzal, hechas por eruditos.
Cansados los poetas cortesanos portugueses de la afectación y artificio
casuístico provenzal, pronto se volvieron á las serranillas y cantares de
amigo, esto es, á la poesía popular del pueblo gallego y portugués, que
era todo uno. Vese bien por el Cancionero de la Vaticana. Por ejemplo,
en el número 1043: "Diz una cantiga de vilaão:




"O'pee d'uma torre

bayla, corp'e giolo,

vedel-o cos, ay cavaleyro".









En el número 1062 se dice al fin: "Esta cantiga fuy seguida por uma
baylada, que diz:




"Vos avedel-os olhos verdes,

matar-m'edes com eles...".






En las redondillas de Camões se halla una alusión á este añejo
mote: "Senâo que tendes os olhos verdes". La serenata de Berceo
(Duelo) parécese á la Alvorada, de Pombal:





"Velat, aliama de los Judios,
 Eya, velar!

Que furtan el Fijo de Dios!
 Eya, velar!".



"Vindas sāo as alvoras,

 Eh, levad' á alva!

Que sāo da Virgen sagrada;
 Eh, levad' á alva!".






Dom Diniz remedó estos aires populares en los Cantares de amigo,
los mejores de la poesía portuguesa. Hoy sobrevive la serranilha, después
de sepultar la poesía erudita provenzal y la italiana petrarquesca
en Portugal. El Conde de Barcellos, hijo natural de Dom Diniz, dejó
en testamento, hecho el año 1350, su Livro das Cantigas á Alfonso XI
de Castilla, y así pudo salir de Portugal aquel Cancionero, del cual nos
da noticias el Marqués de Santillana á mediados del siglo xv; mientras
que el Cancionero de Dom Diniz quedaba en la librería del rey Dom
Duarte. El Cancionero que vió el de Santillana en Castilla aparece en
Roma desde el siglo xvi: tal es el Cancionero portugués de la Vaticana,
que ha publicado Theophilo Braga, Lisboa, 1878.


De la poesía provenzal fueron protectores Alfonso IX (1188-1229) y,
sobre todo, Alfonso X (1252-1284), que dió asilo á los trovadores que
vinieron de Provenza, cuando ya no hubo Cortes en Tolosa, y no menos
á los trovadores portugueses, como Pero Gomes Barroso, Payo Gomes
Charrinho, que fué almirante de Castilla. (Véase Díez, Les Troubadours,
pág. 61). Giraud Riquier de Narbona le dirigió, en 1275, una poesía
acerca del título de juglar y de trovador. Hay en la Vaticana una composición
de Alfonso XI:


"En un tiempo cogí flores del muy nobre paraíso".


Las obras poéticas de don Juan Manuel se han perdido, y sin duda
cultivó la poesía galaico-portuguesa, según son los metros que usa en el
Conde Lucanor. La poesía provenzal entró en Castilla por Galicia y Portugal.
Desde 1214 tuvo Castilla relaciones directas con los trovadores.
Aimeric de Bellinoi estuvo en la corte de Alfonso IX; Martaquagent y
Folquet de Lunel celebraron la elección de Alfonso X como Emperador;
Raymundo de Tours le dirigió versos, y Bertrand de Carbonel le dedicó
sus composiciones (Ticknor, pág. 47). Pero la imitación provenzalesca
sólo fué en Castilla palaciega moda, que no llegó al pueblo, el cual tenía
su poesía épica, sus romances, que cantaban los juglares y á veces se
trasminaban á la literatura erudita, al Mio Cid, al poema de Fernán
González, á las Crónicas. Por ese carácter palaciego se escribía la
poesía provenzalesca en gallego ó portugués y nunca en castellano, hasta
que la puso en olvido la imitación latina de Dante y Petrarca. En
Portugal, donde la vida nacional no tenía tanto arraigo, la poesía de
los trovadores, primero sola, luego mezclada con la popular gallega, conservóse
hasta el siglo xvi, como se ve en los Cancioneros. El Cancionero
Colocci-Brancuti abraza los dos géneros: el provenzal de los eruditos
y el popular, también compuesto por los poetas eruditos, pero
de origen é imitación juglaresca. Esta segunda vena lírica es la verdaderamente
nacional y de ella no hay rastro en el Cancionero de
Ajuda, que es de composiciones más antiguas y puramente erudito-provenzales.
Las Canciones de amigo se dijeron por repetirse esta palabra
con el sentido de amante, así como las de ledino, que parece un diminutivo
de ledo, alegre. Balada era especie de danza y su canción, de
balar ó bailar, así en gallego, provenzal é italiano. Dista tanto esta
poesía lírica popular del Cancionero de la Vaticana de la erudita que
encierran los Cancioneros ordinarios, como la épica castellana erudita
del mester de clerezia dista del Romancero y del Mio Cid. En las 66
composiciones á la provenzal y las 53 cantigas de amigo de Dom Diniz
puede verse bien esta diferencia. Las serranas, vaqueras ó pastorelas,
las villanescas ó vilanas, ellas mismas están diciendo ser populares.
Satíricas son las Cantigas de maldecir y de escarnio, las de joguete
certeyro y las de risaelha (del reir), como las obras de burlas castellanas
y los cantares cazurros, de los que el Arcipreste nos ha conservado
un ejemplo.


¿Es cierto lo que M. Pelayo afirma (Antol. poet. lír. cast., t. III,
pág. ix), que "la primitiva poesía lírica de Castilla se escribió en gallego
antes de escribirse en castellano y coexistió por siglo y medio con
el empleo del castellano en la poesía épica y en todas las manifestaciones
de la prosa"? Cierto es que la hubo y se escribió; pero esta lírica
galaico-portuguesa, naturalizada entre algunos eruditos castellanos, ni
fué "la primitiva poesía lírica de Castilla" ni mucho menos, como luego
añade, parece cierto que "este galleguismo no era meramente erudito,
sino que trascendía á los cantares del vulgo. El mismo pueblo castellano,
que entonaba en la lengua de Burgos sus gestas heroicas, se
valía del gallego para las cantigas de escarnio y de maldecir, como lo
prueban aquellos curiosísimos versos


"Rey velho que Deus confonda...".


con que los vasallos de Alfonso el Sabio increpaban al gran rey de
Aragón don Jaime I, según nos refiere don Juan Manuel en su Conde
Lucanor". Tenemos aquí la eterna cuestión de confundir el habla con
la escritura. En primer lugar, en todo el Conde Lucanor, que me he
leído para buscarlo, no he hallado nada de los vasallos de Alfonso el
Sabio, de don Jaime I ni de los "curiosísimos versos", á lo menos en la
edición de Rivadeneyra. Sea de ellos lo que fuere, ¿eran esos vasallos
gente del pueblo?, ¿hablaban de por sí ó repetían versos tradicionales
gallegos? Vengan pruebas de que el vulgo repetía versos gallegos.
Claro está que hablo, no del vulgo de Galicia y aun León ó regiones
donde se hablaba más ó menos parecidamente al gallego, sino del
vulgo donde sólo se hablaba castellano. Tales pruebas no las conozco,
y, por tanto, debo de suponer que el pueblo castellano no era bilingüe.
En segundo lugar, el dicho de M. Pelayo supone que en Castilla
no hubo poesía lírica propiamente castellana, sino que la primitiva
fué allí la gallega. Á principios del siglo xiii, mucho antes
de Alfonso X, escribía Berceo el citado cantarcillo de los judíos (Duelo)
"Velat, aliama de los Iudios", que no iba á traducir del gallego ni
lo cantaban sino en castellano, ni era imitación de la poesía gallega,
aunque se le parezca, sino uno de tantos cantarcillos españoles, que yo
tengo para mí se cantaron siempre en España. La lírica, los cantares,
son tan viejos como los refranes, y la variedad métrica de éstos responde
á la de los cantares. Los padres visigodos y los Concilios dan
bien á entender que el pueblo los cantó en todo tiempo. Que Galicia
fuera tierra particularmente acomodada á la lírica es tan cierto que
ahora mismo lo es y la misma lengua gallega, dulcísima cual ninguna
de la Península, es tan propia de la lírica, que ella de por sí se es
lirismo puro, como es epopeya el idioma castellano. Pero eso no empece
para que en el resto de España no hubiese cantares de versos cortos,
lírica popular, en una palabra. Los autores que entienden de arte internacional
han proclamado que la poesía lírica es de toda la raza ibera.
(Teóf. Braga, en la introducción al Cancionero de la Vaticana; Fauriel,
Hist. de la Poésie provençale, etc.). En Provenza llegó antes á escribirse;
pero el origen ibero de sus primeros habitantes creen ser la
raíz del lirismo, popular allí de muy antiguo. El mismo vocablo de
balada y bailada, conocido ya por San Isidoro como poesía popular española,
aparece en Provenza, Galicia y Portugal y es vocablo ibérico
(Cejador, Tesoro de la lengua castellana, Labiales). Los pueblos germánicos
eran más épicos y originaron la épica del francés ó lengua
d'oil; los meridionales de la lengua d'oc fueron líricos, como los gallegos
y toda España. Lástima grande que, como menospreciaron la épica
popular nuestros eruditos hasta el siglo xv, que, apreciándola, la sacan
del pueblo en los romances, así pasasen tantos siglos sin acordarse de
la lírica popular hasta que nos la mostró el Arcipreste de Hita y, en
parte, Santillana, y tras otro largo sueño volviéronla á sacar de entre el
pueblo Juan del Enzina, Lucas Fernández y Gil Vicente en villancicos,
églogas y autos. El Renacimiento hizo que muchos poetas la menospreciasen,
aunque todavía se aprovecharon de ella los poetas más amantes
de la tradición: Castillejo, Alonso de Alcaudete, Gregorio Silvestre,
Góngora, Lope y Tirso. Hoy ha vuelto á renacer en Galicia, y algo
menos en Castilla de lo que fuera de desear, aunque el pueblo hoy,
como siempre, canta tan maravillosamente como jamás los mejores
poetas eruditos cantaron.



204. Cancioneros portugueses (Theophilo Braga, Cancioneiro portuguez
da Vaticana, pág. xcv):


Libro de las Cantigas do Conde de Barcellos, citado en su testamento
(1350), dejándolo á Alfonso XI de Castilla, compilación que
hizo el Conde de muchos poetas. En el Cancionero da Vaticana hállanse
canciones del Conde, de Alfonso XI y del de Ajuda hasta 56, atribuidas
á hidalgos de la corte de Dom Diniz.


Cancioneiro de Dom Diniz (Livro das Trovas de El rei Dom Diniz),
estuvo en volumen aparte, según se sabe por el Catálogo de los libros
del rey Dom Duarte. Fué incorporado en el de la Vaticana desde la
canción 79.


Cancioneiro da Ajuda, comienza en la hoja 41, fáltanle las anteriores
y al final no está acabado. No entraron en él las canciones de Dom
Diniz y parece ser parte de otra colección mayor desconocida.


Cancioneiro de Dom Mencia de Cisneros, el que vió Santillana y contenía
las canciones de Dom Diniz y los trovadores del Códice de Roma
citados por Márquez.


Cancioneiro da Vaticana, núm. 4.803, con 56 canciones que están en
el de Ajuda con variantes notables, lo que prueba que ambos códices
vienen de diferentes fuentes. Tiene una parte relativa á los sucesos
de la corte de Alfonso IV, que proviene de cancioneros extraños y
posteriores al de Ajuda.


Cancioneiro da Ajuda, edic. por Lord Stuart, 1824, y F. A. de
Vernhagen, Madrid, 1849, con el título de Trovas e Cantares d'um
codice do seculo xiv. Carolina Michaëlis de Vasconcellos, Cancioneiro
da Ajuda, Halle, 1904, 2 vols. Cancionero del Vaticano (códice 4803),
copia de mano italiana de principios del siglo xvi de un cancionero
perdido, edic. E. Monaci, Halle, 1875, con el título de Canzoniere portoghese
della Biblioteca Vaticana, Halle, 1875, y Theophilo Braga,
Cancioneiro Portuguez da Vaticana, Lisboa, 1878, con introducción y
glosario. Cancionero Colocci-Brancuti, de los nombres de sus poseedores
Angelo Colocci en el siglo xvi y marqués Brancuti, en cuya biblioteca
lo halló Monaci, importantísimo por tener mejores variantes que el
de la Vaticana y 470 canciones nuevas; editáronlo Monaci y su discípulo
Molteni como tomo segundo del Cancionero de la Vaticana, Halle,
1880. Consúltense: H. R. Lang, Cancioneiro Gallego-Castellano, I,
New-York, 1902; A. Jeanroy, Origines de la poésie lyrique en France,
París, 1889, pág. 334, etc.





205. Entre 1250 y 1271 se escribió el Poema de Fernán
Gonçalez por un monje del monasterio de San Pedro de Arlanza,
que se cree fundado por su héroe (895?-970). Fué el autor
castellano viejo de la montaña de Burgos y tomó el asunto de
los Cantares de gesta populares, conservando acaso trozos de
ellos y por lo menos, además de epítetos y frases, el brío en la
narración, el lenguaje guerrero (c. 316), el ardiente amor á la
patria chica burgalesa (c. 58, 159, 174, 260). Este poema ocasionó,
sustituyéndolos, la pérdida de los cantares de juglares
sobre la leyenda del primer Conde de Castilla; por eso tiene
de lo popular y no menos de lo erudito, pues remeda á Berceo
y al autor del Alixandre, ostenta erudición bíblica, discursea
largamente y moraliza, no desconoce la epopeya francesa
(c. 350), y escribe en la cuaderna vía del mester de clerezia.
También tomó de la crónica anónima (Epitoma Imperatorum),
de la crónica de Lucas de Túy (Chronicon Mundi, acabado el
año 1236), de la de Turpin y acaso del tratado De laude Hispaniae.





206. Poem. Fern. Gonz., 148: "Sobre todas las tierras meior es la
Montanna". El códice escurialense, incompleto al final, muy incorrecto
y con otras lagunas, lo conoció Sánchez sin publicarlo; extractáronlo
en 1829 los traductores de Bouterweck y se imprimió entero en 1863
por Zarco del Valle y Sancho Rayón, en el tomo I del Ensayo de una
biblioteca española de libros raros y curiosos, col. 763-804, siguiendo la
copia de Bartolomé José Gallardo. Volviólo á publicar F. Janer en 1864,
Bibl. de Aut. Esp., t. LVII. Edición última, C. Carroll Marden, Baltimore,
1904. Consúltense: C. Carroll Marden, An episode in the Poema
de F. G., en la Revue hispanique, 1900, t. VII, págs. 22-27; R. Menéndez
Pidal, Notas para el Romancero del Conde Fernán González, en
Homenaje á M. y Pelayo, t. I, págs. 429-507.





207. En tiempo de Sancho IV el Bravo (1258?-1295), tradujeron
por orden del Rey el maestro Alfonso de Paredes, físico
del infante heredero don Fernando, y Pero Gómez, su
escribano, la famosa enciclopedia escrita en francés Li Livres
dou Tresor par Brunetto Latini (publicada en París, 1863), con
el título de Libro del Tesoro. Al mismo Pero Gómez atribuyen
algunos los 40 versos en la cuaderna vía de los Proverbios en
rimo del sabio Salomón, rey de Israel, por lo menos así lo dice
el manuscrito más antiguo, aunque no se sabe si es el mismo
Pero Gómez ú otro diferente. Otros lo atribuyen á Pedro López
de Ayala.





208. Fué Brunetto florentino, tenido por maestro de Dante, y no
hizo casi más que compilar textos latinos, sobre todo de San Isidoro,
de Cicerón y de otras fuentes que ha estudiado el danés Thor Sundby,
Della vita e delle opere di Brunetto Latini, traducida, Firenze, 1884.
Vino Brunetto en 1260 á Castilla como embajador de los güelfos de
Florencia á solicitar protección de Alfonso el Sabio.


Proverbios en rimo del sabio Salomón, Rey de Israel. Ed. A. Paz
y Meliá, en Opúsculos literarios de los siglos xiv á xvi, Sociedad de
Biblióf. Españoles, 1892.



209. Juan Gil de Zamora, colaborador de Alfonso X, escribió
De praeconiis Hispaniae (1278-1282) y Liber illustrium personarum y
otras obras (Nic. Antonio). José de Loaysa, también colaborador del
mismo Rey, y Arcediano de Toledo, continuó en castellano la Historia
Gothica de don Rodrigo; pero se perdió, y sólo la conocemos por la
traducción latina de Armando de Cremona; ed. Morel-Fatio, Bibl. de
l'École de Chartes, t. LXIX; G. Cirot, De operibus historicis Joannis
Aegidii Zamorensis, Burdeos, 1912.





210. En el mismo reinado de Sancho IV se escribió la
compilación llamada Lucidario, en 106 capítulos, sacada del
Speculum naturale, falsamente atribuido á Vicente de Beauvais
(† 1264), donde se tratan cuestiones curiosas y algo pedantes
de historia natural y física.


El Especulo, Espeio de todos los derechos, que antes se
tenía por una especie de esbozo de las Partidas, se atribuye hoy
en parte á Sancho IV y á los descontentos del Rey Sabio.


La Gran conquista de Ultramar es obra de fines del siglo
xiii y por lo menos se acabó bastante después de la muerte
de Sancho IV. Contiene las leyendas del Caballero del Cisne,
de Berta y de Mainete. Es la historia de las Cruzadas hasta 1271.





211. La Gran Conquista de Ultramar es una adaptación de la Historia
rerum in partibus transmarinis gestarum, de Guillermo de Tyro
(† 1184) y, según Grousac, tiene por fundamento el Roman d'Eracle,
versión francesa del libro de Guillermo de Tyro. Tiene trozos de la
Chanson de Jérusalem y la Cansó d'Antiocha, refundición de un original
perdido que compuso Gregorio Bechada, siendo la primera obra
castellana que tiene cosas tomadas de la literatura provenzal.


En torno de la primera Cruzada se formó un ciclo épico cuyas ramas
son la Canción de Antioquía, la de Jerusalén, los Cautivos, Helias y la
Infancia de Godofredo de Bullón. Á la última pertenece la leyenda del
Caballero del Cisne, supuesto antepasado del conquistador de Jerusalén,
y que ocupa más de cien capítulos, desde el 47, en la Gran Conquista
de Ultramar, y es lo más poético de esta obra. Es el Lohengrin, que en
Alemania aparece en 1200.



212. La Gran Conquista de Ultramar. Ed. P. de Gayangos,
Bibl. de Aut. Esp., t. XLIV. Consúltese: G. Paris, La Chanson d'Antische
provençale et la Gran Conquista de Ultramar, en Romania (1888),
t. XVII, págs. 513-541; (1890), t. XIX, págs. 562-591; (1893), t. XXII,
págs. 345-363; J. F. D. Βlöte, Mainz in der Sage vom Schwanritter, en
Zeitschrift für romanische Philologie (1903), t. XXXVII, págs. 1-24;
Emeterio Mazorriaga, La leyenda del Cavallero del Çisne, transcripción
anotada del códice de la Biblioteca Nacional, 2454, Madrid, 1914;
A. Bonilla, Las Leyendas de Wagner en España, Madrid, 1913.





213. Á fines del siglo xiii parece compuso la Historia del
Cauallero de Dios que auia por nombre Cifar, probablemente
un eclesiástico toledano, conocedor de las novelas bretonas, de
los lais de María de Francia y de los poemas de Chrétien de
Troyes. Es una novela caballeresca con mezcla de picaresca, por
sus dos personajes, pues el ribaldo es un verdadero pícaro escudero,
un Sancho Panza, y Roboan un caballero andante. Es,
pues, el primer ensayo de entrambas clases de novelas, tan españolas
y tan divinamente cifradas en el Quijote. Pudo leerlo
Cervantes, por haberse impreso en Sevilla, 1512. Sin embargo,
está tan cargada de cuentos, apólogos, sentencias y moralidades,
que todavía pertenece, en parte, al género didáctico hasta
entonces cultivado. Es, pues, obra de transición en la que se
mezclan lo caballeresco, lo didáctico y lo hagiográfico.





214. Historia del Cavallero Cifar. Ed. H. Michelant, Tübingen,
1872 (Bibl. des litt. Vereins in Stuttgart, t. CXII). Consúltese:
C. P. Wagner, The sources of El Cavallero Cifar, en Revue hispanique
(1903), t. X, págs. 4-104; M. Pelayo, Oríg. de la novela, página
clxxxvii.



215. Año 1275.—Raimundo Lull ó Lulio (1235-1315) nació en
Palma de Mallorca, pasó livianamente en amoríos y devaneos su mocedad,
á pesar del cargo de senescal que tenía en la corte del Rey de
Mallorca y del matrimonio que por orden de éste contrajo. Sólo se
convirtió, según la tradición, al penetrar á caballo por la iglesia de
Santa Eulalia, durante los oficios, tras la hermosa genovesa Ambrosia
del Castello, cuando le descubrió ella su seno devorado por un cáncer.
Abandonó casa, mujer é hijos y dióse á penitencias y estudios. Tuvo desde
entonces tres intentos: la cruzada á Tierra Santa, la predicación del
Evangelio á judíos y musulmanes y hallar un método ó ciencia nueva
con que demostrar racionalmente las verdades de la religión á sus
opugnadores. Para ello aprendió el árabe, y en el monte Randa imaginó
el Arte universal; logró de don Jaime II de Mallorca, en 1275, la creación
de un colegio de lenguas orientales en Miramar, para que los religiosos
Menores saliesen de él dispuestos á convertir á los sarracenos,
fundación que aprobó Juan XXI el año primero de su pontificado. Él
mismo describe en Blanquerna la vida de soledad y contemplación que
hacía en Miramar y en Randa; pero luego parte para Roma para impetrar
de Nicolás III la misión de tres franciscanos á Tartaria y el permiso
de irse él mismo á predicar á los mahometanos, y peregrinó por
Siria, Palestina, Egipto, Etiopía, Mauritania. Vuelto á Europa enseñó
en Montpellier su Arte, y logró de Honorio IV la creación de otra escuela
de lenguas orientales en Roma; estuvo dos años en la Universidad
de París aprendiendo gramática y enseñando filosofía; instó á
Nicolás IV para que predicase la cruzada; fué á Túnez, donde predicó,
salvándose por milagro; acudió á Bonifacio VIII con nuevos proyectos
de cruzada, y predicó en Chipre, Armenia, Rodas y Malta. Nuevos viajes
á Italia y Provenza; más proyectos de cruzadas oídos con desdén
por el Rey de Aragón y Clemente V; otra misión á África, donde vuelve
por milagro á salvarse. En 1309 la Universidad de París le autorizó
para enseñar su doctrina contra los averroístas, y en 1311 se presentó
al Concilio de Viena con muchos proyectos. Fué otra vez á Bugia
en 1314, y allí logró la palma del martirio, siendo apedreado.


Filósofo famoso, poeta y novelista insigne, teólogo, místico, controversista
y apóstol de la fe. Escribió en su lengua nativa y en latín, sobresaliendo
literariamente por sus novelas filosóficas Blanquerna (1283)
y el Libre apellat Felix de las maravelles del mon (1286); son también
notables el Libro del Gentil y de los tres sabios, escrito primero en árabe
por Lulio mismo, luego en su lengua, Libre del Gentil e los tres Savis;
y el Libre del Orde de Cauayleria.


Tuvo controversias con moros y judíos sobre teodicea racional: Libro
del Gentil y de los tres sabios. Liber contradictionis inter Raymundum
et Averroistam. Disputatio Raymundi Lulli et Homarii Sarraceni.
Obras ascéticas como Libro de las Contemplaciones. Blanquerna.
Libro del amigo y del amado. Philosophia Amoris. Liber Proverbiorum,
etc., etc., sin contar las poesías en lengua vulgar. Obras filosóficas:
Ars Generalis. Ars brevis. Ars inventiva veritatis. Ars Magna,
Generalis et ultima. Tabula generalis ad omnes scientias applicabilis.
Liber de ascensu et descensu intellectus. Liber de lumine. Ars voluntatis.
Ars Amativa boni. Logica Parva. Logica Nova. Liber lamentationis
duodecim principiorum philosophiae contra Averroistas. Liber de
principiis philosophiae. Liber de anima rationali. Metaphysica Nova.
Liber de ente reali et rationis. Liber de homine. Liber de contemplatione.
Arbor Scientiae. Tractatus de articulis fidei. De Deo ignoto et
de mundo ignoto. Disputatio Raymundi et Averroistae. Liber disputationis
intellectus et fidei. Liber de convenientia quam habent Fides et
intellectus in obiecto. Ars theologiae et philosophiae mysticae contra
Averroem. De ente simpliciter per se, contra errores Averrois. Liber
de reprobatione errorum Averrois. Liber quaestionum super quatuor libros
Sententiarum. Quaestiones Magistri Thomae Attrebatensis solutae
secundum artem, etc. Las primeras cátedras lulianas en Barcelona y
Palma se abrieron en 1478 y 1481. Los primeros maestros oficiales del
lulismo: Juan Llobet (De Logica et Metaphysica), Pedro Dagui (Janua
Artis. Tractatus formalitatum. Metaphysica), Jaime Gener (Januarius.
Ingressus rerum intelligibilium Raymundi Lulli. Ars Metaphysica Naturalis,
etc.). De Derecho: Ars Principiorum Iuris. Ars de Iure. Ars utriusque
iuris. Sobre literatura escribió Retórica. De ciencias: Tractatus de
Astronomia. Ars Astrologiae. Liber de planetis. Geometria Nova. Geometria
Magna. Liber de circulis. Ars Arithmetica. Ars navigandi (véase
M. Pelayo, Ciencia españ., t. I, pág. 105, 3.ª ed.). Seudo lulianos son: De
secretis naturae seu de Quinta Essentia. Epistola accurtationis lapidis
Philosophorum. Testamentum Novissimum. Cantilena Raymundi Lulli.
Elucidatio Testamenti R. L. Lux Mercuriorum R. L. Maioricensis. Liber
Mercuriorum. Experimenta R. L... in quibus verae philosophiae chymicae
operationes clarissime traduntur. Liber artis compendiosae quem Vademecum
nuncupavit. Compendium animae transmutationis artis metallorum.
Apertorium. Ars intellectiva super lapidem philosophorum. Practica
Ray. Lulli. Magia Naturalis. Tertia distinctio quintae essentiae.
Lucidarium totius Testamenti. Liber naturae et Lumen nostre lapidis.
Investigatio secreti occulti. Estos tratados de alquimia se le atribuían
antes; pero son apócrifos, aunque, de todos modos, como de autores
españoles de los siglos xiv, xv y xvi merecen recordarse. Raymundo
Lulio no se dió nunca á la alquimia, y así tampoco se le atribuyen más
que, falsamente, no pocas invenciones de esta arte. Sobre estos tratados
y otros de alquimia, véase José Ramón de Luanco, La Alquimia en España,
Crónica Científica, de Barcelona. De Medicina: Liber de principiis
Medicinae. Ars compendiaria Medicinae. Liber de regiminibus sanitatis
et infirmitatis. El Libro Felix.



216. Año 1285.—Arnaldo de Vilanova (1240-1311) nació en uno
de los pueblos llamados Vilanova, de tierras de Lérida, fué "de terruño
ignoble y oscuro", "nada por su origen", había aprendido teología con
los dominicos de Montpellier; hebreo, con Raymundo Martí. Sabía el
árabe, y de sus maestros en Medicina cita á Juan Casamida y Pedro de
Musadi, y fué acaso el más eminente en esta facultad de entre los cristianos
de la Edad Media. Se dió á la alquimia, aunque más adelante
quemó sus escritos de esta arte. Fué corto de vista, de ingenio vivo,
agudo y pronto y no releía sus obras. Llevóle su fama á la corte de
don Pedro iii de Aragón, el cual, en 1285, "por los muchos servicios
que había recibido y esperaba recibir de su amado Físico", le regaló el
castillo de Ollers, cerca de Tarragona, y el mismo año le tomó por
testigo de su último codicilo. Don Jaime ii también le protegió, y no
menos su hermano don Fadrique ó Federico, rey de Sicilia, y le llenaron
de mercedes. En 1302 don Jaime cedió "á su venerable y amado
consejero" la gabela de la sal de Burriana y plena licencia para donar
ó legar "á iglesias y lugares religiosos" las casas, censos, honores y
posesiones que tenía en el reino de Valencia. En 1299 fué de embajador
á Francia, llamándole don Jaime "su consejero y familiar", "físico,
canciller y familiar nuestro". Redactó para el reino de Sicilia, por encargo
de Federico, unas Constituciones, autorizadas en 1310 por el
Rey como leyes. Murió antes de 1312. En 1316 fueron condenadas algunas
proposiciones teológicas suyas. Sus obras se publicaron en Lyon,
1504; París, 1509; Venecia, 1514; Lyon, 1520, 1532; Basilea, 1585.
Escribió con sentido herético el Comentario del Apocalipsis, el De
adventu Antichristi, etc. Son en la de Basilea: En el tomo I, de medicina:
Speculum introductionum medicinalium. Aphorismi. De parte operativa.
De humido radicali. De conceptione. De simplicibus. Antidotarium. De
phlebotomia. De dotibus theriacalibus. Liber aphorismorum. De vinis. De
aquis medicinalibus. De conferentibus et nocentibus principalibus membris
nostri corporis. De ligaturis. Expositiones visionum quae fiunt in
somnis. De regimine sanitatis. Regimen sanitatis. De regimine castra sequentium.
De conservanda iuventute et retardanda senectute. De bonitate
memoriae. De coitu. Considerationes operis medicinae. Medicationis
parabolae. Tabulae quae medicum informant. Breviarium practicae.
Practica summaria. De cautelis medicorum. De modo praeparandi cibos
et potus infirmorum. Compendium regimenti acutorum. Regulae generales
de febribus. Regimen sive consilium quartanae. Consilium sive
curatio febris hecticae. Consilium sive regimen podagrae. De sterilitate.
De signis leprosorum. De amore heroico. Remedia contra maleficia. De
venenis. De arte cognoscendi venena. Contra calculum. Regimen... contra
catharrum. De tremore cordis. De epilepsia. De esu carnium. Recepta
electuari mirabilis. De ornatu mulierum. De decoratione. Commentum
super regimen Salernitanum, etc. En el tomo II. de química: Thesaurus
thesaurorum. Novum lumen. Sigilla duodecim pro totidem coelestibus
signis. Magisterium et gaudium. Epistola super Alchimiam. Capitula
Astrologiae. Flos florum. Atribúyensele otras varias obras, que pueden
verse en Nicolás Antonio.



217. En el siglo xiii San Antonio de Padua interpretó místicamente
y manifestó las concordancias morales de la Sagrada Escritura.
El neófito Fray Pablo Christiá tuvo controversias con Rabí Moseh
Najman, de Gerona, y otros doctores judíos en tiempo de don Jaime el
Conquistador. Se hicieron en este siglo las primeras traducciones castellana
y catalana de la Biblia. Fray Poncio Carbonell escribió una
inmensa Catena ó colección de sentencias de expositores sagrados. El
converso Alfonso de Valladolid (Rabí Abner de Burgos) empleó
por primera vez en las controversias bíblicas el castellano, escribiendo
el Monstrador de Justicia, el Libro de las tres gracias y el de las Batallas
de Dios. Fray Ramón de la Puente, dominico, natural de Fraga,
obispo de Valencia desde 1283, escribió De sacramentis. Fray Miguel
de Fraga, dominico, De donationibus factis coenobio Praedicatorum
Valentiae. En Teología fueron célebres, además del Pugio fidei, el
Planeta, obra enciclopédica de Diego de Campos.


San Pedro Pascual, obispo de Jaén, en los últimos días del siglo xiii,
durante su cautiverio en Granada, escribió Libro contra las fadas et
ventura et horas minguadas et signos et planetas. De la historia de
Mahomat... y de su secta de los Moros y como se prueva que no es
verdadera. De la encarnación de Jesu Christo. De la nacencia de J. C.
De cómo adoraron los tres Reyes Magos á N. S. Glossa al Pater noster.
Libro en que se prueva que Dios es Trinidad. Explicación de los diez
mandamientos. Explicación del Credo. Ms. en dos vols., de Argote de
Molina, hoy de El Escorial (Nic. Antonio).



218. Entre los primeros escolásticos españoles hay que poner á
Pedro Hispano, después Juan XXII, que compuso las Sumulas logicales,
obra popular en los estudios que aun en el siglo xvi halló comentadores
como Esbarroya, Ciruelo, Mercado y Alonso de Vera-Cruz, y fué autor
de los bárbaros versos de los modos y figuras del silogismo.



219. El filósofo árabe murciano Αben-Sabin respondió á las preguntas
filosóficas del emperador Federico II. Las persecuciones de los
almohades mataron entre los árabes la Filosofía, la cual pasó á los judíos.
El judío Sem-Tob-Falaguera tradujo á Avicebrón de arábigo en hebreo,
y comentó á Maimónides: Diálogo entre un teólogo y un filósofo
sobre la concordia entre la religión y la filosofía. Guía de las ciencias
ó principios de la Sabiduría. Tratado del Alma. Apología de Maimónides,
etc.



220. Intérpretes del Derecho romano fueron el M. Jácome Ruiz
ó Jacobo de las Leyes, que escribió Flores de las leyes ó Suma legal y
el Doctrinal de los pleitos; el M. Ferrando Martínez, Maestre Roldán,
Las Partidas; Bernardo Compostellano, Apostillae in Codicem et
Digestum. Scholia in secundam collectionem Decretalium. Collectio
Decretalium ó Compilatio Romana. Lectura Aurea super primum librum
Decretalium. Breviarium iuris canonici. Casus super Decretales libri V.
Apparatus in Decretales. Summa quaestionum ex Decretalibus. Notabilia
novae compilationis Decretalium. Juan de Dios escribió: Cavillationes
seu doctrina advocatorum partium et assessorum. Apparatus Decretorum.
Breviarium Decretorum. Liber Dispensationum. Summa sub certis
casibus Decretalium. Liber iudicum, etc. Vicente Hispano: Apparatus
super quinque libros Decretalium Gregorii IX. Casus Decretalium, etc.
San Raimundo de Peñafort, autor de la compilación de las Decretales,
mandada hacer por Gregorio IX: Compilationes Decretalium Gregorii
IX. Summa Raymundina. Dubitabilia cum responsionibus. De
duello et bello. Juan García, autor del Super Decretalibus libri quinque,
fué el primer profesor que tuvo sueldo fijo en Bolonia. D. Vital de
Canellas, obispo de Huesca, autor de la compilación legal, hecha en
tiempo de D. Jaime el Conquistador, del Derecho aragonés (1246), la
ilustró con glosa: Ad Foros Aragonum Regni Commentaria. El mismo
D. Jaime escribió el Libre de la Saviesa. El Maestre Pedro Gómez
Barroso: Libro de los Conseios et Conseieros de los Príncipes para su
buen gobierno.



221. La obra filológica de mayor importancia fué en el siglo xiii
el Vocabulario Arábigo-Latino, el primero que se conoce, de Fray
Ramón Martí (1230?-1286?), dominico, natural de Subirats, en Cataluña,
gran teólogo, filósofo, escriturario y filólogo. El Vocabulario ha
sido publicado por Sciapparelli, 1871. Fué además autor de la famosa
apología contra moros y judíos llamada Pugio fidei, que se publicó en
París, 1631.


Ramón Vidal de Besalú escribió Reglas ó dreita maniera de trobar.



222. Mohamad Aben-Quich compuso el Lapidario, libro que va
unido á los Lapidarios, de Rabí Jehudah Mosca-ha-Qaton y, como ellos,
fué mandado traducir por Alfonso X. Este Rabí tradujo del árabe
desde 1241 á 1250, por orden del mismo Rey, con el clérigo Garci Pérez,
los tres Lapidarios, de Abolays. Otro Lapidario hay al fin del Poridat
de Poridades, que se atribuía á Aristóteles. Abu Mohamed Abdallah-ben-Ahmed
ó Aben-el-Beithar, de Málaga, compuso la Gran Colección
de medicamentos y alimentos simples (Almofridat), la mejor obra de
botánica y materia médica de la Edad Media.



223. En Medicina fué notable Aben Aljhatib, que escribió De la
peste. Cuestiones de Medicina. De la confección de la triaca. Tratado de
Medicina. De la generación del feto. De los medios de conservar la salud.
Poema sobre la medicina. Poema sobre los alimentos.


De un judío es el Libro de Isaaque, en castellano, sobre las fiebres,
incluso las intermitentes. Un médico toledano anónimo, probablemente
judío, escribió uno de los primeros tratados de Topografía médica, vulgarmente
conocido por Medicina Castellana Regia; floreció en tiempo de
Fernando IV de Castilla.











ÉPOCA DIDÁCTICA

(SIGLO XIV)





224. Resumen histórico. Reyes de Castilla y de León: Fernando
IV el Emplazado (1295-1312). Alfonso XI el del Salado (1311-1350).
Pedro I el Cruel (1350-1369). Casa de Trastamara: Enrique II el de las
Mercedes (1369-1379). Juan I (1379-1390). Enrique III el Doliente
(1390-1407). Los Benimerines vencidos en el Salado (1340). Cisma de
Occidente (1378-1417). Fundación del Colegio de San Clemente de Bolonia
por el cardenal don Gil de Albornoz (1364).


Literatura francesa. Cronistas, Joinville (1224-1319) y Froissart
(1337-1410); poetas, Guillaume de Lorris († 1260) y Jean de Meung
(† 1305); dramáticos y líricos, Adam de Le Halle († 1286), Ruteboeuf
(contemporáneo de Luis y Philippe le Hardi), Eustache Deschamps
(† 1407).


Literatura provenzal: G. Molinier (hacia 1350), Flors del gay saber
ó Leys d'Amors.


Literatura italiana: Petrarca (1304-1374), Rime, Trionfi y obras latinas;
Boccaccio (1313-1375), Decamerón, Filocolo, Filostrato, La Fiammetta,
Il Ninfale Fiesolano, Ameto, L'amorosa Visione; Francisco de
Barberino (1264-1348), I documenti d'Amore, Del reggimento e costumi
di donne; Sacchetti (1335-1400); el historiador Villani († 1348), Santa
Catalina de Sena (1347-1380), Cartas; Salutati, humanista.





225. Tres grandes escritores llenan el siglo xiv: don Juan
Manuel, cuentista moralizador; el Arcipreste de Hita, poeta de los
grandes del mundo; Pero López de Ayala, nuestro historiador
más antiguo. El espíritu de los tres es didáctico y de moralista, no
menos que el de Sem Tob, el único poeta de segundo orden, y el
de los grandes prelados y demás escritores eclesiásticos de este
siglo. Al cual podemos llamar, por consiguiente, Época didáctica,
aunque el Arcipreste de Hita, proponiéndose enseñar,
además de hacerlo como nadie, narrando apólogos, se levante
como vate extraordinario y parezca y sea de hecho un lírico y
un dramático de los mayores que ha habido en España.


El lenguaje castellano erudito, el único que de esta época
conocemos, se hace más castizo y menos latino en estos autores,
cobrando matices y bríos, sobre todo en manos del Arcipreste,
merced á su ingenio popular, que le lleva á sacar del habla del
vulgo otra más nueva y rica sátira, de la que Berceo y los otros
escritores del mester de clerezia sacaban de los libros latino-eclesiásticos.
El caudal léxico se enriquece, hácese más doblegadiza
y blanda la construcción y el engarce de las frases, prefiérense
los vocablos populares á los latino-eruditos y el habla, en
suma, toma mayor color y fuerza.



226. La Vida de San Ildefonso debió de escribirse á poco
de haberse instituido la fiesta del santo en el Concilio de Peñafiel,
en mayo de 1302. En sus 1034 alejandrinos procura el
autor, beneficiado de Úbeda, imitar la sencillez y unción de
Berceo; pero no lo consigue por no tener sentimientos ni orejas
de poeta.





227. Al final de la Vida declara el autor haber puesto en metro la
historia de la Magdalena, cuando era beneficiado de Úbeda. El manuscrito
es abominable y del siglo pasado, de donde la publicó por primera
vez Janer (1864); el códice original, que estaba en San Martín de Madrid
en tiempo de Sánchez, no se sabe dónde para. Ed. Bibl. de Aut.
Esp., t. LVII. Consúltense: A. Restori, Alcuni appunti su la Chiesa di
Toledo nel secolo xiii, en Atti della Reale Academia delle Scienze di
Torino, 1893, t. XXVIII, págs. 54-68.




228. Pertenece al mester de clerezia el principal de los monumentos
aljamiados, esto es, escritos en romance con letras
arábigas ó hebraicas, compuestos por mudéjares, moriscos y
judíos, la Historia de Yuçuf ó Poema de José, Hadiç de Yuçuf,
que hizo algún mahometano, sacando el asunto, no de la Biblia,
sino de la duodécima sura ó capítulo del Corán, con añadiduras
tradicionales entre moros y judíos. Escrita para musulmanes
esta historia del hijo de Jacob, nada tiene del arábigo más que
la invocación á Allah. En ella el principal papel lo hace la infiel
esposa de Putifar, llamada aquí Zuleika ó Zalija. Está en la
cuaderna vía y se lee con gusto por su apacibilidad.






229. Alfonso el Sabio insertó este asunto en su Grande e General
Estoria y fué varias veces contado en prosa castellana por nuestros
moriscos, como puede verse en un libro publicado recientemente por
Guillén Robles. El Yuçuf se conserva en dos manuscritos muy defectuosos,
el más antiguo de los cuales y el menos castellanizado permite afirmar
que el autor fué algún morisco aragonés de fines del siglo xiii ó
principios del xiv. Transcribiólo en letra vulgar Pascual Gayangos, y
se lo dió á Ticknor para que lo insertase en los apéndices al tomo III
de su History of Spanisch literature, de donde lo han copiado los demás.
Se ha publicado después el texto en letra arábiga. El Poema de José,
ed. H. Morf, Leipzig, 1883; M. Schmitz, Ueber das altspanische Poema
de José, en Romanische Forschungen, 1901, t. XI, págs. 315-411 y
623-627; Bibl. Aut. Esp., t. LVII (estas ediciones reproducen el Ms. de
la Bibl. Nacional de Madrid, la primera en letra arábiga, las otras dos
en letra latina), Poema de Yúçuf, ed. R. Menéndez Pidal, en Revista
de Archivos, 1902, t. VII, págs. 91-129, 276-309, 347-362 (reproducción
del Ms. de la Academia de la Historia de Madrid, en letra arábiga y
latina). Consúltense: J. Saraoīhandy, Remarques sur le Poème de Yuçuf,
en Bulletin hispanique, 1904, t. VI, págs. 182-193; J. D. M. Ford, The
old Spanisch sibilants, en Studies and Notes in Philology and Literature,
Harvard University, 1900, t. VII, págs. 153-159; Μ. Grünbaum,
Gesammelte Aufsätze sur Sprach-und Sagenkunde, Berlín, 1901, páginas
548-551, 563-593.



230. Sobre los aljamiados, etc.: Francisco Codera y Zaidin, Almacén
de un librero morisco descubierto en Almonacid de la Sierra, en el
Boletín de la R. Academia de la Historia, 1884, t. V, págs. 269-276;
Pablo Gil, Los manuscritos aljamiados en mi colección, en el Homenaje
á Codera, Zaragoza, 1904, págs. 537-549; Pablo Gil, Julián Ribera y
Manuel Sánchez, Textos aljamiados, Zaragoza, 1888; Francisco Guillén
Robles, Leyendas moriscas, Madrid, 1885-1886, 3 vols.; íd., Leyendas de
José, hijo de Jacob y de Alejandro Magno, Zaragoza, 1888, Bibliot. de
Escritores Aragoneses, t. V; Marcus Joseph Müller, Morisco Gedichte,
en el Sitzungsberichte der Königl. bayer. Akademie der Wissenschaften
zu München, 1860, Heft I, págs. 201-253; Eduardo Saavedra,
Discurso sobre la literatura aljamiada, 1878, en las Memorias de la
Real Academia Española, 1889, t. VI, págs. 140-192 y 237-328.



231. En 1305 escribió en Monpesier Bernardo Gordonio el Libro
de medecina. Las tablas de los ingenios. El Regimiento de las agudas.
El tractado de los niños con el regimiento del ama. Las pronósticas.
Imprimiéronse en Toledo, 1513; Madrid, 1697.


En 1305 celebró Fernando IV Cortes en Medina del Campo, cuyo
texto se conserva, así como el de las de Valladolid, 1307.


Recordemos que en 1309 Moisés-ben-Shem-Tob, de León, dió á conocer
el famoso libro llamado Zohar, en siro-arameo, y parece haberse
compuesto en el siglo i.









Fray Pedro Perpiñano de Riu, carmelita, escribió por aquel tiempo
Super Sententiarum libri IV. Quaestiones Sententiarum libri II. In
Psalmos. Sermones varios.


Don Gonzalo de Hinojosa († 1319) obispo de Burgos desde 1313,
escribió Abbreviatio historiarum Regum omnium Christianorum.


Fray Arnaldo de Rosignol, valentino, mercedario, escribió hacia
1314 un Comentario al cap. Nunquam y De consecratione.


Hacia 1320 floreció el Doctor Dulcífluo Antonio Andrés, teólogo
escolástico, discípulo de Escoto, franciscano aragonés, escribió Commentarii
in artem veterem Aristotelis. In libros sex principiorum Gilberti
Porretani. In libros Peri-hermenias Aristotelis. In librum divisionum
Boethii. In octo libros physicorum. In XII libros metaphysicae. In
quatuor libros Sententiarum.


Hacia 1322 floreció Fray Miguel Carmell, mercedario aragonés,
que escribió In Canticum Canticorum.


D. Ximen Pérez de Salanova, Justicia de Aragón, dicen escribió un
tomo de Observantiae; vivió hasta 1330. Jayme Hospital (hacia 1349),
Observantiae. Otros comentadores de las leyes aragonesas: Juan Pedro
de Patos, Pedro Lanaja, Martín de Pertusa, Juan Antich Bages,
Juan del Río, Martín de Larraga, etc.


El M. Pedro Compostelano escribió, hacia 1325, De Consolatione
Rationis, parte en verso. Fray Guillermo Rubio, franciscano aragonés,
escribió In quatuor libros Sententiarum.





232. El príncipe don Juan Manuel (1282-1348) debe ponerse
antes del Arcipreste de Hita, por pertenecer más de lleno
á la escuela didáctica y del apólogo, tanto, que es el principal de
ella. Nació en Escalona, del infante don Manuel, postrer hijo
de San Fernando, y de doña Beatriz de Saboya, hija de Amedeo
IV, conde soberano de dicho Estado. Perdió á su padre á
los veinte meses, quedando bajo la dirección de su madre, que
le dió por mayordomo á Juan Sánchez de Ayala, y por ayos á
Gómez Fernández de Orozco y á Alfonso García. Túvole en su
casa y cuidó de él don Sancho IV, acrecentando su herencia,
con la cual labró el Príncipe su castillo de Peñafiel, su preferida
morada, fundando allí mismo un monasterio de dominicos. En
1294, de doce años no cumplidos, entró en tierra de Vera como
Adelantado del reino de Murcia, venciendo á los moros granadinos;
peleó luego con aragoneses y navarros, que, en paz ajustada
en 1289 con los de la Cerda, tomaban villas y castillos en
Murcia y Alicante. Antes de los veinte negoció hábilmente, en
nombre de la reina doña María de Molina y de su hijo don Fernando,
con don Jaime II, logrando en premio la mano de la infanta
aragonesa doña Constanza, hija de don Jaime, para dentro
de ocho años, por ser muy niña todavía. Su mediación con los
Infantes de la Cerda le valió el señorío de Villena. Pero su ambición
le lleva á asociarse con el infante don Felipe contra don
Juan el Tuerto por la tutoría de don Alfonso XI, y luego se alía
con el segundo contra el primero y hasta se declara contra el
Rey, la Regente y sus cortesanos, declarándolos reos de muerte.
Gracias que el Rey le ganó para sí pidiéndole la mano de su hija
doña Constanza, á quien hizo Reina, dándole en cambio castillos
y alcázares y el título de Adelantado Mayor de la frontera
y del reino de Murcia, con lo cual, satisfecho, entró en el reino
de Granada, venciendo á Osmín á orillas del Guadalhorce. Otra
vez se levantó contra Alfonso XI, y ésta aliándose con los mismos
moros vencidos, añadiendo la "despedida, del Rey", y
"desnaturamiento" del reino, usando del "fuero de la tierra".
Motivo, el haber encerrado el Rey á su esposa, hija de
don Juan Manuel, en el castillo de Toro. En esto murió su
mujer, doña Constanza de Aragón, año de 1327. Alióse con
doña Juana Núñez de Lara, viuda de don Fernando de la Cerda,
y ajustó las bodas de los dos hijos de ésta, tomando él la mano
de doña Blanca y ofreciendo á don Juan Núñez, alférez mayor
del Reino, la de doña María, hija de don Juan el Tuerto. Luego
buscó amistades en Portugal, ofreciendo al infante don Pedro
la mano de su hija, la que fuera Reina de Castilla, y fué aceptada.
Solicitó, además, y logró el apoyo del rey de Granada
Mohammad III y, en fin, metió cizaña entre los privados del
Rey, atrayéndose algunos á su bando. Con esto pudo luchar con
su sobrino don Alfonso XI, turbando la tierra, hasta tener que
humillársele el Rey en 1328, rogándole se le juntase contra los
moros, ofreciéndole la libertad de su hija. Aceptado, vuélvese el
Príncipe contra los granadinos, venciéndolos en todas partes.
Vuelto á Castilla, arremete de nuevo contra el Rey, hace treguas
con el moro, desbaratando los planes de don Alfonso. Cansado
éste, en 1331, de tío tan tornadizo y revolvedor, dicen le convidó
á comer á Villahumbrales, con don Juan Núñez, con propósito
de deshacerse de él, como lo hizo con don Juan el Tuerto;
pero esquiva el peligro, y más sañudo, hace alianza con don
Pedro IV de Aragón. Quiere don Alfonso arrebatarle su hija
doña Constanza para impedir la boda con el de Portugal y le
sitia en Garci-Muñoz, de donde escapa en 1336 y se "desnatura"
otra vez. Así anduvo dos años más, revolviendo en bandos á
Castilla, hasta que, mediando su suegra doña Juana Núñez,
tuvo por bien allegarse al Rey por centésima vez, ayudándole
ésta contra los moros africanos y granadinos y muriendo en paz
con todos en 1349, después de asistir á las Cortes de Alcalá
mismo, y en agosto ya su hijo don Fernando se halla en
el cerco de Gibraltar como señor de Villena. Concurrió don Juan
Manuel á la batalla del Salado y á la toma de Algeciras, como
uno de los más valientes guerreros de su tiempo. Pocos como él
supieron tan gallardamente menear á la vez la pluma y la espada.
Pero lo que pasma es ver á un varón tan bullicioso y revolvedor,
de tan desapoderada ambición, de entrañas tan vengativas, de
altanería tanta, que parecía cebarse en luchas perpetuas con el
Rey, con los de su propia casa, con los que el día anterior
fueron sus amigos, ponerse á escribir con la serenidad y sosiego
de un sabio, que no sabe dejar su rincón ni desnudarse
el casero brial. ¿Quién dijera, al leer sus graves escritos, sus patriarcales
consejos, sus severas sentencias, que el mismo día de
asentar tan apesadumbradamente la pluma en el pergamino le
había de volver á ver entre sus mesnadas desnudo el acero en la
diestra, encarnizados los ojos de cólera contra su real sobrino ó
firmando tan frescamente alianza con el moro enemigo de España
ó desnaturalizándose de su patria como un forajido? He
aquí un caso en que la vida y carácter de un escritor no solamente
no concuerdan y aclaran sus escritos, sino que los contradicen
de todo en todo. Este guerrero, este vengativo, este hombre
de violentísimas pasiones y desgarrado proceder, escribe
con la gravedad de Séneca y la candidez de un niño inocente.


Las obras de don Juan Manuel son: 1. Tractado que fizo
don Juan Manuel sobre las armas... (publicado). 2. Libro de los
Castigos et Consejos ó Infinido (publicado). 3. Libro de los Estados
ó del Infante ó de las Leyes (publicado). 4. Libro del Caballero
et del Escudero (publicado). 5. Libro de la Caballería
(inédito). 6. Crónica Abreviada (inédito). 7. Crónica complida
(inédito). 8. Libro de los Engennos (inédito). 9. Libro de la
Caza (publicado). 10. Libro de las Cantigas ó Cantares (inédito).
11. Reglas cómo se debe trovar (inédito). 12. Libro de los Sabios
(inédito). 13. Libro del Conde ó Libro de Patronio ó Libro
de los Enxiemplos ó El Conde Lucanor (publicado). 14. Tractado
en que se prueba por razon que Santa Maria está en cuerpo
et alma en Paraiso (publicado). Su mismo autor preparó el texto
de sus obras antes de 1335 y lo depositó en el monasterio de
dominicos de Peñafiel, pero el tal texto desapareció. No poseemos
el Libro de la Caballería, hecho hacia 1320-1322 á imitación
del Libre del orde de Cauayleria, de Raimundo Lulio; ni el
Libro de los Engennos ó de máquinas bélicas; ni las Reglas
cómo se debe trovar; ni el Libro de los Cantares, escritos los
tres antes de 1329; ni el Libro de los Sabios, que poco más ó
menos fué compuesto por el mismo tiempo. El de los Cantares lo
tuvo Argote de Molina (1549?-1597) y quiso imprimirlo después
de editar el del Conde Lucanor, donde hay cuartetas de cuatro,
ocho, once, doce y catorce sílabas y redondillas octosilábicas.
La Crónica Abreviada (entre 1320 y 1324) lo es de la General,
de su tío Alfonso X. Perdióse la Crónica complida y acaso está
resumida en el Chronicon domini Johannis Emmanuelis. El
Libro de la Caza se compuso hacia 1325-1326, y en el c. 8 se
habla de dos halcones llamados Lançarote y Galván, lo que
muestra que ya se conocían las novelas del ciclo bretón. El Libro
del Caballero et del Escudero es imitación libre del Libro del
orde de Cauayleria de Raimundo Lulio. La primera parte del
Libro de los Estados está fechada en 22 de mayo de 1330 y es
obra didáctica alegórica en 150 capítulos. El Libro de los castigos
ó Infinido (no acabado) es una colección de consejos á su
hijo don Fernando, hecha hacia 1334; en el c. 26 escribe para
el monje Juan Alfonso Las maneras de amor, sobre la amistad.
De la misma época es el Libro de las armas, de los blasones y
privilegios de su linaje.


El Libro de los enxiemplos del Conde Lucanor et de Patronio,
en cuatro partes, la más importante es la primera, en 51 capítulos;
la última lleva la fecha de 12 de junio de 1335. Debió
de escribirse entre 1328 y 1335, antes del Decamerón, de Boccaccio,
que se compuso entre 1348 y 1353. Ambas obras remedaron
las Mil y una noches, haciendo don Juan Manuel en su
libro de califa con nombre de Conde Lucanor y Patronio de
Scheherazada. Son todos ejemplos ó apólogos con su moraleja
al fin, en versos que resumen la prosa del capítulo. Es la mejor
obra de don Juan Manuel, y en ella se muestra buen cuentista y
narrador, conciso y á la vez pintoresco, en hacer resaltar pormenores,
hábil en planear y desenvolver con gracia el caso, realista
en aplicarlo á las costumbres y gente de su tiempo y muy
moral y severo en fondo y forma.





233. Advertencia al Libro de Patronio: "Et los libros que él ha
fecho fasta aquí son éstos: la Coronica abreviada, el Libro de los Sabios,
el Libro de la Caballería, el Libro del Infante, el Libro del Caballero
et del Escudero, el Libro del Conde, el Libro de la Caza, el Libro
de los Engennos, el Libro de los Cantares. Et estos libros están en el monasterio
de los fraires predicadores que él fizo en Peñafiel". Equivocando
las últimas palabras, Pascual Gayangos hizo un Libro de los fraires
predicadores, de un capítulo del Libro de los Estados. Argote de
Molina dividió en dos el Libro del Caballero et del Escudero. El mismo
Gayangos hizo otro libro titulado De las maneras del Amor, del final del
Libro de los Castigos et Consejos; pero no es más que su final, como
allí dice el mismo autor: "et asi lo porné en este libro". En el prólogo
que puso don Juan Manuel á sus obras: "Todos los libros que yo fasta
aqui he fecho son doce: el primero tracta de la razon por qué fueron
dadas al infante don Manuel, mio padre, estas armas, que son alas et
leones, et por qué yo et mio fijo legitimo heredero et los herederos del
mi linaje podemos facer caballeros, non lo seyendo nos, et de la fabla
que fizo conmigo el rey don Sancho en Madrid ante su muerte (Tractado
que fiso don Juan Manuel sobre las armas que fueron dadas á su
padre el infante don Manuel, et por qué él et sus descendientes pudiesen
facer caballeros non lo siendo, et de cómo pasó la fabla que con
el rey don Sancho ovo ante que finase)[21]. Et el otro de Castigos et
Consejos, que dó á mi fijo don Fernando, et son todas cosas que yo
probé. El otro libro es de los Estados. Et el otro es el Libro del Caballero
et del Escudero. Et el otro Libro de la Caballeria, et el otro de la
Cronica Abreviada, et el otro de la Cronica Complida. El otro el Libro
de los Engennos, et el otro el Libro de la Caza, et el otro el de las
Reglas como se debe trovar". Aunque antes dijo que eran doce sus
libros, no hizo relación más que de once, y aquí olvida dos de los allí
apuntados.


De esto resulta que son trece los libros que él nombra; el catorce de
la lista lo publicó Gayangos, y Amador de los Ríos le da el título de
"Libro sobre la Fe, intitulado ó Fray Remon de Masquefa, que tal vez
sea el omitido por el copiante al transferir el prólogo general de todas
las obras" (Hist. crít. de la Liter. Esp., 1863, t. IV, pág. 234). Argote
de Molina publicó el Conde Lucanor en Sevilla, 1575, del cual se han
hecho otras ediciones: Madrid, 1642; Stuttgart, 1840; Barcelona, 1853.
Pero la mejor es la de Knust, Leipzig, 1900, sacada del mejor códice
(Bibl. Nac., 6.376, antes S-34); la de Krapf, Vigo, 1902, reproduce el
códice del Conde de Puñonrostro, hoy de la Academia Española, sin
las adiciones de los otros, aunque sólo tiene la primera parte. Los códices
son, además de los dos citados, otro de la Nacional (4.236, antes
M-100), el de Gayangos, hoy en la Nacional (1.190), y el de la Academia
de la Historia (Est. 27, gr. 3, E-78). Gayangos dió á luz los números 4,
1, 2, 3, 13, 14. José Gutiérrez de la Vega publicó el Libro de la Caza,
Bibl. Venatoria, Madrid, 1879.





234. Leyendo á don Juan Manuel echamos menos lo que
después hallamos en la prosa artística del Renacimiento, ese
buscar de palabras, frases y metáforas, que condensen más ceñidamente
el pensamiento, hagan resaltar un toque, varíen el
estilo, ya con mayor atropello, ya con espacioso sosiego, pinten
las cosas, distingan colores y sentimientos. Los primeros renacentistas
del siglo xv, como Santillana y el de Villena, buscan
por otro camino la novedad y la redondez de las lenguas clásicas
por medio del hipérbaton, desaforado las más veces, por el uso
de latinismos que desvirtúan el lenguaje. En don Juan Manuel
no hay la menor huella ni de lo uno ni de lo otro. Escribe con
una sencillez de niño que ignora los secretos del arte, no ha
caído todavía en la cuenta de que pueda escribirse de otra manera.
Estamos en la niñez de la prosa castellana. Véase, por
ejemplo, cómo en el Libro de la Caza menudea la conjunción et,
cómo corta cada frase de por sí, sin cuidarse de engarzarlas en
un todo más armónico. En esto le ganó su abuelo Alfonso X, el
cual gasta un ropaje más rozagante para envolver sus reales
leyes, un estilo como imperial y cesáreo, y en la Crónica mayor
particularidad en los pormenores y en toques de color, que ofrecen
escenas tan menudas y sentidas como las de Mio Cid. Don
Juan Manuel desconoce la manera de dar color y amplitud á su
decir, deja correr la pluma con una sencillez paradisíaca. Acaso
se acomode más esta cualidad á los asuntos que trata, al apólogo
y á los consejos que da un tan elevado magnate á su hijo y á
sus súbditos. Porque esa sencillez y no buscada naturalidad nada
tienen de bajo y de arrastrado; antes una señoril elevación y una
dignidad ahidalgada mantienen siempre en su punto la llaneza
del estilo.




  ilop224
  Crónica de Don Jaime el Conquistador.

(Siglo XIV, Códice de Poblet, Biblioteca de San Juan).







No alardea don Juan Manuel, que bien pudiera, de erudiciones
empalagosas, como los autores renacentistas. Su erudición
está en los consejos, sentencias y cuentos, á la manera oriental
eslabonados, que parecen se traen de la mano unos á otros, sin
extremar el enchufado, como en las Mil y una noches acontece.
En el lenguaje no faltan voces propias y particulares, mayormente
en el Libro de la Caza, aunque no sea tan rico como el
del Arcipreste de Hita, que por allegarse más al pueblo y ser tan
soberano poeta y juglar de castiza cepa, gana en riqueza de vocabulario
á todos los autores de la Edad Media. Tampoco tiene
su gracejo, su alegría, y menos su ironía socarrona el príncipe
don Juan Manuel, el cual nunca desciende de su gravedad principesca
ni se mezcla con la gente villana de plazas y encrucijadas.






235. El infante Juan Manuel, Obras, ed. P. de Gayangos, Bibl. de
Aut. Esp., t. LI; Libro de las tres razones, ed. A. Benavides, en Memorias
de don Fernando IV de Castilla, Madrid, 1860, t. I, págs. 352-362;
Libro de los Estados, ó del Infante, ed. A. Benavides, Memorias de don
Fernando IV de Castilla, Madrid, 1860, t. I, págs. 444-599; El Conde
Lucanor, ed. H. Knust [y A. Birch-Hirschfeld], Leipzig, 1900; El Conde
Lucanor, ed. E. Krapf, Vigo, 1898; El Conde Lucanor, ed. E. Krapf,
Vigo, 1902; Libro de la Caza, ed. J. Gutiérrez de la Vega, en Biblioteca
venatoria, Madrid, 1877, t. III; Libro de la Caza, ed. G. Baist, Halle,
1880; El Libro del Cauallero y del Escudero, ed. S. Gräfenberg, en Romanische
Forschungen, Erlangen, 1893, t. VII, págs. 427-550; La Cronica
complida, ed. G. Baist, en Romanische Forschungen, Erlangen,
1893, t. VII, págs. 551-556. Consúltense: G. Baist, Alter und Textüberlieferung
der Schriften don Juan Manuels, Halle, 1880; R. Menéndez
Pidal [recensión de las obras publicadas por los señores Gräfenberg y
Baist, en Romanische Forschungen, t. VII], en Revista Crítica, etc., Madrid,
1896, t. I, págs. 111-115; Sra. de Menéndez Pidal, en Romania
(1900), t. XXIX, págs. 600-602; F. Dönne, Syntaktische Bemerkung zu
don Juan Manuels Schriften, Jena, 1891; F. Hanssen, Notas á la versificación
de Juan Manuel, en Anales de la Universidad de Chile (1901),
t. CIX, págs. 539-563; A. Giménez Soler, Un autógrafo de don Juan
Manuel, en Revue hispanique (1906), t. XIV, págs. 606-607; A. Giménez
Soler, Don Juan Manuel (en publicación).



236. Fray Guido de Terrena († 1342), natural de Perpiñán, general
de los carmelitas desde 1318, escribió Super octo libros physicorum
Aristotelis. In libros de anima. In XII libros metaphysicae. Quodlibetorum
liber I. Quaestionum liber I. Super IV libros Sententiarum. De
perfectione vitae. Concordia Evangeliorum. Expositio in tria cantica. De
haeresibus. Correctio Decretorum. De vita et moribus Christi, etc.


Fray Juan de Claravó, catalán, carmelita y obispo de Cerdeña desde
1327, escribió Commentariorum in libros Sententiarum libri IV. Lecturae.
Sermones.


Álvaro Pelagio (Peláez, Páez ó Payo), franciscano y escotista,
obispo de Silves, escribió en 1330 De planctu Ecclesiae. Apologia pro
Ioanne XXII adversus Guillelmum Ockam. Speculum Regum. Collyrium
fidei contra hacreses. Summa Theologiae.


Hasta 1336 vivió el M. Alfonso converso de Valladolid, antes
Rabbi Abner, que trasladó de hebreo en romance, por mandado de la
infanta doña Blanca, señora del monasterio de las Huelgas, de Burgos,
el Libro de las batallas de Dios, que había escrito primero en hebreo
(núm. 217).





237. Año 1343. El Libro de buen Amor, del Arcipreste
de Hita, acabado de escribir el año 1343, es el libro más valiente
que se ha escrito en lengua castellana. Nuestra literatura ofrece
tres cimas, que se yerguen hasta las estrellas y sobresalen entre
las obras más excelsas del ingenio humano. El Quijote en el género
novelesco, La Celestina en el dramático, El Libro de Buen
Amor en el satírico, en el lírico, en el dramático, en todos los
géneros, porque todos los confunde la reventazón creadora de
un poeta solitario, que alza su voz poderosa en el silencio de una
sociedad medio guerrera y medio bárbara. Pero en reciura de
músculos, en volubilidad de meneos, en fuerza de rugiente
vida, en desenfadada sinceridad y abertura de pecho, el Arcipreste
de Hita se adelanta á todos los artistas del mundo. Este
hombre es el gigantazo aquel, llamado Polifemo, que nos pintó
Homero, metido á escritor. Los sillares con que levanta su
obra son vivos peñascos, arrancados de la cumbre de las montañas
y hacinados sin argamasa ni trabazones convencionales,
de las que no pueden prescindir los más celebrados artistas.


"¡Qué lástima—dice benditamente Martínez de la Rosa—que
un hombre de tanto ingenio naciese en un siglo tan rudo!".
¡Acaso—digo yo—naciendo en el que nacisteis hubiera sido
de vuestra atildada escuela! Porque ¿quién sabe si vuestro ingenio
académico, puesto en el siglo xiv, hubiera volado tan sin
pihuelas como el del Arcipreste?


Su boca dice todo lo que encierra su pecho, y el pecho de este
poeta primitivo es grande como el universo. ¡Una verdad tan sin
tapujos que tumba de espaldas al más arrojado! ¡Un realismo
tan cimarrón, que ciega y acobarda al más atrevido! Tan grande,
tan colosal es el Arcipreste de Hita, que sobrepujando á
toda previsión y escapándose de toda medida, se les ha ido
de vuelo á los críticos más avizores y de más firme mirar. El
Greco se queda corto en pintura, para lo que en literatura es
Juan Ruiz[22]. Su obra, repito, es el libro más valiente que se
halla en esta literatura castellana de escritores valientes y desmesurados
sobre toda otra literatura.


La obra del Arcipreste es toda suya, personal, originalísima.
¿Que glosó una comedieta latina, que engarzó en su libro fábulas
orientales, de todos conocidas entonces, que tomó de la literatura
francesa algún fabliau y el tema del combate entre don
Carnal y doña Cuaresma? Ésos son materiales en bruto, que el
poeta labró, pulió, vivificó con aliento nuevo y no soñado por los
autores que tales materiales le ofrecieron.


Levántase el Arcipreste entre dos épocas literarias sin pertenecer
á ninguna de las dos, aunque con dejos de la que le precedió:
la de los apólogos sentenciosos y últimos vagidos del mester
de clerezia, que fué lo que hasta entonces se había escrito, y
el renacimiento de torpe y retorcido decir de don Enrique de
Villena y del Marqués de Santillana, que vino á poco, seguido de
la lírica postiza y desleída de los cortesanos de don Juan el II.


¡Increíble parece que, resonando todavía y retiñendo en lo
hondo de los corazones aquel metal de voz de un tan verdadero
vate como Juan Ruiz, tuvieran valor de chirriar, no uno, ni una
docena de afeminados boquirrubios, sino toda aquella cáfila y
enjambre de ahembrados poetillas, cuyas ñoñeces nos conservó
Baena en su Cancionero, cerrando la procesión de tan almibarados
donceles el por luengos años de más estruendo y más enrevesado
y menos delicado y natural poeta que conozco, el famosísimo
Juan de Mena!


Pasados los tiempos heroicos de la épica castellana con sus
gestas, de las cuales nos ha quedado el más acabado modelo en
el cantar de Mio Cid, nació, en los comienzos del siglo xiii, un
género de poesía, ni épica ni lírica, que los mismos poetas llamaban
mester de clerezia. Clérigos eran, efectivamente, por la
mayor parte, porque apenas si la cultura y las letras alcanzaban
más que á los clérigos. Fruto de la erudición latino-eclesiástica,
por medio de la cual les llegaba por una cierta manera mitológica
algo de la antigua historia y de sus héroes, eran aquellos
poemas para leídos por monjes y estudiantes de las nacientes
universidades; sus voces no llegaban á las mesnadas de guerreros,
á las cortes de los reyes ni á las fiestas y regocijos populares.
Así era de prosaico y didáctico el tono de aquellas leyendas
devotas y poemas de Berceo, del Alixandre, del Libro de
Apolonio y otros, á vueltas de cierta candidez y color primitivos,
que si no enardece y levanta los pensamientos, agrada, y, sobre
todo, contentaba á sus poco leídos lectores y más á sus autores,
los cuales despreciaban la verdadera poesía del pueblo, que llamaban
mester de juglaria.


Pero la cultura arábiga, fomentada por Alfonso el Sabio,
trajo á España el saber grave, diluido en apólogos y sentencias,
y de él se alimentó la prosa castellana, llevada á la legislación, á
la historia y á la ciencia por el sabio Rey. Á poco, la corriente
lírica gallega se derramó por toda la Península, escribiéndose
nuestra lírica erudita en aquella dulce lengua, y desaparece el
pesado alejandrino, sustituyéndole la riqueza métrica de aquellos
cantares cantables y ligeros de la musa, ya erudita, ya popular,
venida de Galicia. La sociedad medieval se transformaba á la
par de caballeresca en burguesa, y el empuje realista del popular
pensar y sentir no pudo menos de llegar á la literatura. Estos
cambios se verificaron en el siglo xiv, en que vivió el Arcipreste
de Hita. El añejo mester de clerezia se coloreó no poco con estas
novedades, y á él pertenecen en el siglo xiv el rabí don San
Tob de Carrión y el canciller Pero López de Ayala. No menos
pertenece á él nuestro Arcipreste, por la intención moralizadora
de su libro y por la doctrina y fábulas orientales de que lo entreveró;
pero no menos, antes mucho más, ha de tenerse por
poeta popular del mester de juglaria, como él mismo francamente
lo proclama, sin desdeñarse por ello (c. 1633):




Señores, hevos servido con poca sabidoria:

por vos dar solás á todos, fablévos en juglería.






Con estas palabras, y mucho más con su libro, sus cantares
y "cantigas de dança e troteras, para judios e moros e para entendederas,
para ciegos y escolares, para gente andariega"
(c. 1513, 1514), alzó bandera revolucionaria en el campo de
la literatura erudita, injertándole la savia popular, la única que
suele y puede engrandecerla. Él fué quien enterró el mester de
clerezia, desgarrándose de la tradición latino-eclesiástica; él quien
rompió todos los moldes de erudiciones trasnochadas, de ritmos
apesadumbrados y de entorpecidos andares; él quien supo aprovechar
como nadie en sus apólogos la manera pintoresca y sentenciosa
de la literatura oriental, harto mejor que en sus prosas
don Juan Manuel, su contemporáneo; él quien dió vida á la
sátira moral, harto mejor que el Canciller y el Rabí; él quien
llevó á la literatura castellana las cantigas, las villanescas y las
serranillas gallegas; él quien zanjó para siempre el realismo de
nuestra literatura; él, en una palabra, quien dió vida de un golpe
y en un solo libro á la lírica, á la dramática, á la autobiografía
picaresca, y, sobre todo, á la sátira en todos sus matices.



El Arcipreste de Hita no puede ser encasillado, como no
pueden serlo los pocos altísimos ingenios que se levantan sobre
la muchedumbre de los poetas y escritores comunes, por sobresalientes
que algunos de ellos sean. Fuélo, sin duda, el infante don
Juan Manuel, el único cuya voz puede oirse mientras canta el
de Hita; pero entre uno y otro hay un abismo. Porque nuestro
Arcipreste, no sólo es el primer poeta de su siglo, sino de toda
la Edad Media española, y fuera de España tan sólo el Dante
puede con él emparejar.




¿Quién fué este hombre tan extraordinario? Fuera de lo
que nos pueda decir su Libro de Buen Amor, no sabemos ni una
palabra; y este libro es tan naturalmente artístico y tan irónico
y socarrón y en castellano tan viejo y poco conocido escrito, que
él y su autor siguen siendo hasta hoy una verdadera quisicosa,
un enigma, aun para las personas más doctas. Para Menéndez
Pelayo fué el Arcipreste "un clérigo libertino y tabernario";
para Puymaigre, "un librepensador, un enemigo de la Iglesia";
para José Amador de los Ríos, por el contrario, fué "un severo
moralista y clérigo ejemplar, que, si es cierto que cuenta de sí
propio mil picardías, lo hace para ofrecerse como víctima expiatoria
de los pecados de su tiempo, acumulándolos sobre su
inocente cabeza" (Menéndez y Pelayo, Antología, III, página
lxii). Si con tan encontradas opiniones se juzga del hombre,
de esperar es que con las mismas se juzgue de su obra, que no ha
faltado quien la llamase nada menos que Libro de alcahuetería.


Bien es verdad que todos convienen en tenerle por extraordinario
poeta. Pero ¿puede ser poeta tan extraordinario un
hombre que va contra el sentir de toda la sociedad cristiana en
que vive, como lo supone Puymaigre? Los grandes poetas que
conocemos sobresalieron entre sus contemporáneos; pero fueron
la voz de toda la sociedad en que vivían, y eso les hizo ser grandes.
¿Puede ser extraordinario poeta un poeta "clérigo, libertino
y tabernario; un escolar nocherniego, gran frecuentador de tabernas;
un clérigo de vida inhonesta y anticanónica", como dice de
él Menéndez y Pelayo? Yo concederé que entre tales hombres
pueda darse un poeta; jamás un extraordinario poeta. Los más
encumbrados pensamientos y los sentimientos más delicados no
andan por las tabernas y lupanares. Si alguien puede creer lo
contrario, respeto su opinión; pero me guardo la mía en todo
contraria. Si otros creen que un desalmado sin conciencia y sin
religión, en un siglo religioso, sobre todo, puede ser poeta excelso,
de los de gran talla, de los pocos que se levanten á lo más
alto, como yo tengo fué el Arcipreste, tampoco me ofenderé;
pero seguiré creyendo que esos altísimos ingenios jamás se dieron
sin una honda creencia religiosa en el corazón, fuente la
más pura y abundante de la sublime poesía. Pero todo esto es
opinar. Lo que en limpio de todo ello se saca es que el valer del
Arcipreste y de su libro sigue en balanzas, que el Libro de Buen
Amor es todavía un enigma aun para los más doctos y discretos.


Del libro, bien estudiado, se sacan las pocas noticias siguientes,
tocantes al extraño personaje de su autor: Llamóse Juan
Ruiz (c. 19 y 575). Nació en Alcalá de Henares (c. 326,
1510, 1457). Fué Arcipreste de Hita, villa en la provincia de
Guadalajara. Cargo era éste de importancia, como entonces
todos los eclesiásticos, y el primero de la villa, puesto que el Arcipreste
es cabeza de todos los demás clérigos. Era ya muerto,
probablemente, á no ser que hubiera dejado el arciprestazgo, el
año 1351, pues en escritura que cita Antonio Sánchez era Arcipreste
allí y aquel año un tal Pedro Fernández; todavía parece
más probable que hubiese muerto para el año 1348, como deduzco
por cierta conjetura de la copla 326. Acabó de componer su
libro el año 1343 (c. 1634), siendo ya viejo (c. 1692) y estando
preso en Toledo por mandado del Arzobispo de aquella ciudad,
don Gil de Albornoz (c. 1671, 1709).


Compuso, por consiguiente, el libro en los últimos años de
su vida, preso y lleno de angustias, agraviado é injustamente
puesto en prisión, "por causas meramente curiales", dice Menéndez
y Pelayo, muy probablemente por falsas delaciones sobre
que hablaba contra el Arzobispo, llevadas de parte de los clérigos
de Talavera, fuertemente enojados por la sangrienta sátira que
contra ellos escribió (c. 1690).


Fué persona leída y entendida en Sagrada Escritura, Derecho
civil y canónico, en la erudición latino-eclesiástica de su
siglo y en los libros de don Juan Manuel y demás obras que
hasta entonces se habían escrito en lengua vulgar.


La biblioteca del Arcipreste debió de ser harto menguada.
Por su libro se saca que conocía la Biblia, varias obras canónicas
y jurídicas, que menciona en la copla 1152; las Decretales
(c. 1148); el Decreto (introducción); el Especulo (c. 1152); el
Libro de las tafurerias (c. 556); el Conde Lucanor, del cual sacó
el asunto de algunas fábulas; el poema de Alixandre, al cual
imita (c. 1266); algún Isopete, del que sacó el de otros apólogos[23];
el Pamphilus, que glosó; los Aforismos de Caton (introducción
y c. 44, 568). Á Aristóteles cita en la copla 71; á
Tolomeo, en la 124, y á Hipócrates, en la 303; pero, sin duda,
de segunda mano.


No tenía ningún clásico latino, ni menos griego, pues aunque
cita á Ovidio (429, 446, 612, 891), para él y sus contemporáneos
Ovidio Nason era principalmente el Pamphilus medieval, obra
de un monje imitador del verdadero Ovidio. Tampoco trae nada
su libro de la Disciplina clericalis, del judío converso español
Pedro Alfonso, ni del Libro de los engaños ó Sendebar, mandado
verter al castellano por el infante don Fadrique, obras ambas que
pudiera muy bien haber aprovechado por la comunidad de asuntos
y que acaso leyó, pero que es extraño no hayan dejado la menor
huella en el Libro de Buen Amor. De la poesía francesa debió
conocer algo, aunque no tanto como creyó Puymaigre, pues
el cuento de Pitas Pajas probablemente fué español de origen,
si no fué invento del mismo Arcipreste (473), y las serranillas
tenían su abolengo más en Galicia que en Francia. No habiendo
conocido el Roman de la Rose, derramado por toda Europa y de
asunto tan parecido al de su libro, ¿qué otra obra francesa iba
á conocer?


Pero este maravilloso poeta, si no tenía libros, tampoco los
necesitaba. Fué un vidente de la naturaleza, de las almas, de la
sociedad en que vivía; un verdadero vate, que estaba por cima de
los libros y calaba adonde los libros no alcanzan.


Que fué personaje de cuenta y de gran confianza para el
gran estadista, no menor conocedor de hombres y severo y enterizo
Arzobispo de Toledo, gran privado del emperador Alfonso
XI y del Papa (mis notas á las coplas 1690, 1516), don Gil de
Albornoz[24], se ve claramente por la grave comisión que le encargó
de llevar sus letras al clero de Talavera, con amplios poderes
(c. 1690) para retraer á aquellos clérigos de la suelta vida que
llevaban y hacerles apartar de sus mancebas, á ellos y á los seglares
de aquella población. Puesto que don Gil fué Arzobispo
de Toledo desde el año 1337 hasta el 1350, en que se puso al
servicio del Papa en Aviñón, esta comisión fué después del año
1337, algunos años más tarde, sin duda, y el Arcipreste era ya
hombre entrado en años, pues él se llama viejo (c. 1692) y de
conocido valer, prudencia y severas costumbres. Este hecho incontrastable
y cierto de toda certeza es el que ha de tenerse bien
en cuenta al juzgar de su persona y de su obra, la cual vino á escribir
por las causas y acontecimientos que de todo esto se desprenden
y son como siguen.


No debió ser grande la enmienda de los clérigos de Talavera,
cuando, á pocos años, escribió el Arcipreste la famosa sátira,
que añadió más tarde al final de su libro. Poco después se vió
puesto en prisión por causas desconocidas, y lo más probable
por las dichas delaciones de aquellos señores (c. 1709). Entonces
fué cuando, tomando aquella sátira clerical como boceto de
otra mayor, compuso el Libro de Buen Amor, cuyo intento es
claramente satirizar á los clérigos de vida airada, que, como
aquellos de Talavera, tanto abundaban por España (c. 505). El
personaje principal de todo el libro es un arcipreste, como
cabeza de clérigos perdidos y más perdido que todos ellos.


Para dar vida dramática á la sátira, habla en primera persona
el de Hita, poniéndose así en el lugar del dicho arcipreste
abstracto, que personifica toda la perdida clerigalla. De este
modo, en forma autobiográfica, va describiendo cuanto á aquellos
clérigos solía acontecerles, que se resume en la lucha en su
alma y en sus obras entre el espíritu cristiano del amor de Dios
ó buen amor, como el Arcipreste le llama, y el espíritu carnal
y mundano, que él intitula locura ó loco amor. Llevado de la
naturaleza carnal, que el protagonista atribuye al sino, conforme
á las doctrinas astrológicas de entonces, busca una tras otra
mujeres para sus amoríos, valiéndose de tercerones y de terceronas
viejas. La fe cristiana le vuelve una y otra vez á Dios y al
buen camino mediante los desengaños, de que la gracia se vale,
según la católica teología. Pero suele quedar vencedor el loco
amor, porque tal sucede á los hombres de carne y hueso, y el
Arcipreste no se espanta de pintar los hechos y la verdad como
ella se es.


La idea capital del libro está, por consiguiente, en que pinta
al hombre mundano, sobre todo cristiano y clérigo, el cual conoce
el mal que hace y se arrepiente; pero que vuelve á caer en
los lazos del loco amor, que acaba señoreándole. La unidad de
plan no puede ser más clara ni el intento de satirizar á los locos
clérigos, naturalmente para aprovechamiento de ellos y de los
demás. Pero así como el ingenio poderoso de Cervantes convirtió
en sátira de toda la sociedad de su tiempo y aun de toda la humanidad
la que pretendió hacer de los libros de caballería, de la
misma manera el ingenio del Arcipreste, tan grande acaso como
el de Cervantes y, si menos clásico y en todo mesurado, más primitivo
sin duda y montaraz, convirtió la sátira de los clérigos
en la sátira de la sociedad del siglo xiv y de la humanidad de
todos los tiempos. El Libro de Buen Amor es, como dice Menéndez
y Pelayo, la Comedia Humana del siglo xiv y la epopeya
cómica de la Edad Media.


Un arcipreste erudito, canonista, grave y macizo, ya entrado
en años y que sin embargo emprende y lleva á feliz cima semejante
obra, hubo de ser de un temple capaz de hacer cara á
todos los enemigos que, heridos en lo más vivo, y poderosos
por su estado clerical y asegurados en la costumbre, que viene
á ser nueva naturaleza y nueva ley y derecho, se le echasen encima
ó solapadamente jurasen su perdición y se la tramasen por
todas vías. Tal sucedió, y no podía menos de suceder; pero la
grandeza de corazón de aquel hombre queda, por lo mismo,
fuera de todo debate.


Hay otro género de enemigos todavía peores, el de los mojigatos
y escrupulosos, el de los hipócritas, que se espantan y se
llevan las manos á la cabeza al leer la realidad de lo que cada día
sucede, cuando hay quien sepa pintarla tal cual es, sin medias
tintas que la ensombrezcan y suavicen, y que acaso no se
espanten de los hechos vistos y tocados, y quién sabe si por ellos
mismos cometidos. Este linaje de gentes siguen siendo hoy mismo
enemigos del Arcipreste de Hita, aunque parezcan tan anchos
de manga como Puymaigre. Mas el alma del Arcipreste era de
tan finos aceros y de tan levantados vuelos, que se sobrepuso á
todos esos espantadizos y asombradizos grajos. Su pincel se
tiñó en los hechos más sangrientos de la realidad y llevó al
lienzo el más fiero realismo, chorreando sangre y verdad á
puñados.


Pero no es lienzo ni pintura este libro; es piedra berroqueña,
grabada á martillazo limpio por un cíclope. La literatura griega
es de alfeñique ante esta obra de un verdadero primitivo del arte:
sólo Esquilo puede aparearse con él en la fuerza, y sólo asentado
entre los primitivos artistas egipcios se halla como en su casa y
en compañía de quien le entienda, ó codeándose con un Ezequiel
y un Isaías, almas de la misma cantera que la de este hombre
verdaderamente varonil y artista colosal.


No es que quisiera ofrecerse como víctima expiatoria de los
pecados de su tiempo, como devotamente dijo Amador de los
Ríos; es que no era hombre para entender que alguien se espantase
de que se atribuyese á sí el papel de clérigo tabernario y
libertino.


Todos hemos conocido en nuestra España curas de tan sanas
costumbres como de desenfadado buen humor, que están por
cima de hablillas y chismografías de barrio y les gusta terciar
con todos y chocarrear á sus tiempos y aun tocar la guitarra y
cantar flamenco, si á mano viene. De esta madera fué el Arcipreste.
Sabía de cantares y tonadas, de cristianos, moros y judíos,
que entonces vivían harto mejor hermanados de lo que se figuran
los cuáqueros y cátaros que quieren ahora monopolizar la fe
católica, tan grande de suyo, que no cabe ni asoma siquiera en
pechos tan pequeños y apilongados. Para todos hacía coplas
y tañía instrumentos, á lo menos entendía de ellos. Sabía de tonadillas
y cantares arábigos. Conocía á entendederas ó ensalmaderas
y curanderas, á estudiantes nocherniegos y á ciegos cantadores
y les hacía á todos coplas. Calaba las tramoyas de las viejas
celestinas, llamadas entonces trotaconventos, grandes cuentas
al cuello, enlabiadoras de dueñas, terceronas de clérigos.
Todo ello lo tenía muy sabido el Arcipreste y lo pintó tal como
lo sabía y no le pasó por pensamiento desdeñarse ni correrse ni
menos asombrarse de escribirlo. Porque era un hombre, y los
asombradizos de entonces y de ahora no sé lo que serán, pero
hombres están lejos de serlo.


Sólo él, grave y regocijado á la par, podía escribir aquel carnaval
de abigarrado colorido, en que van pasando todo linaje
de gentes con sus locuras y solapadas intenciones, y él les va
arrancando sin compasión la careta. Allí, como dice Dozy, los
caballeros que vienen presto al tomar de la paga, tarde al partirse
á la frontera, jugadores de dados falsos; los jueces poco
escrupulosos y los abogados intrigantes y cohechadores; los
criados que se distinguen por catorce cualidades, pobres pecadores
que guardan muy bien el ayuno cuando no tienen qué llevarse
á la boca; las nobles damas vestidas de oro y seda; las
delicadas monjas de palabrillas pintadas y sabrosas golosinas,
las judías y moras, las villanas de la sierra, chatas y lujuriosas
como cabras, de anchas caderas y macizas espaldas.


"La fantasía ingeniosa, la viveza de los pensamientos, la
exactitud con que pinta las costumbres y los caracteres, la encantadora
movilidad de su ingenio, el interés que acierta á comunicar
al desarrollo de su obra, la verdad del colorido, la gracia
con que cuenta los apólogos y, sobre todo, la incomparable
y profunda ironía, que ni á sí mismo perdona, dice el famoso
crítico alemán Clarus (Guillermo Volk), le elevan, no solamente
sobre otros poetas españoles que le siguieron, sino sobre la
mayor parte de los poetas de la Edad Media en toda Europa".


Menéndez y Pelayo señala como cualidades principales del
Arcipreste: "La primera, el intenso poder de visión de las realidades
materiales: en el Arcipreste todo habla á los ojos: todo se
traduce en sensaciones; su lengua, tan remota ya de la nuestra,
posee, sin embargo, la virtud mágica de hacernos espectadores
de todas las escenas que describe".


"Es la segunda de sus dotes una especie de ironía superior
y transcendental, que es como el elemento subjetivo del poema,
y que unido al elemento objetivo de la representación, da al total
de la obra el sello especialísimo, el carácter general á un tiempo
y personal, que la distingue entre todas las producciones de la
Edad Media. La obra del Arcipreste refleja la vida entera, aunque
bajo sus aspectos menos serios y nobles; pero en medio de
la nimia fidelidad del detalle, que en cada página hace recordar
las bambochadas y los bodegones flamencos, pasa un viento de
poesía entre risueña y acre, que lo transforma todo y le da un
valor estético superior al del nuevo realismo, haciéndonos entrever
una categoría superior, cual es el mundo de lo cómico fantástico.
En este género de representaciones brilla principalmente
el Arcipreste, y es lírico á su modo, con opulencia y pompa de
color, con arranque triunfal y petulante verso, sin dejar de ser
fidelísimo intérprete y notador de la realidad". (Antol., III, CX).


Pero no admito "la tercera y muy visible dote, la abundancia
despilfarrada y algo viciosa de su estilo, formado principalmente
á imitación del Ovidio, de cuyas buenas y malas condiciones
participa en alto grado, puesto que la riqueza degenera
en prodigalidad, y la idea se anega en un mar de palabras...". Ni
se formó en Ovidio, ni leyó siquiera un solo verso suyo, ni se le
parece en nada más que en ser Ovidio elegantísimo y social
poeta, y el Arcipreste poeta insociable y primitivo, de lo más
primitivo, bronco y estupendamente salvaje que resolló y echó
á este mundo la diosa Madre de la poesía universal, de la cual
fueron hijas helénicas las elegantes Musas clásicas que conocemos.


En cambio, añado yo que el Arcipreste no fué poeta de una
sola cuerda, como la mayoría de los poetas lo fueron. Á lo aristofanesco
de alguna serranilla y de la contienda entre don Carnal
y doña Cuaresma, junta el candor de égloga, más natural
que el de Teócrito, en otras serranillas; á la vena satírica quevedesca
del poder del dinero y de las costumbres de los clérigos
talaveranos, caballeros y monjas, la delicada y suave unción de
los gozos de la Virgen, en el tono con que los ha cantado siempre
el pueblo; á lo dramático y hondamente psicológico de la paráfrasis
del Pamphilus, lo sublimemente trágico de la elegía á la
Muerte; á lo tristísimamente endechado en las Cantigas á María,
lo triunfalmente pindárico del epinicio cantado á Cristo como
venciendo á la muerte misma, reina del universo; á lo sentencioso
de los consejos de don Amor y á lo oriental de los apólogos, lo
muy occidental y jamás igualado cómico del rezo de los clérigos
con sus amigotes golfines y en acecho de dueñas y mujerzuelas.
Por tal brusquedad de saltos baja y sube nuestro Arcipreste de lo
cómico á lo trágico, de lo lírico á lo dramático, de lo idílico á lo
satírico y todas las cuerdas pulsa y tañe como poeta consumado,
con un garbo y soltura asombrosa, sobresaliendo siempre la fuerza,
el color, el sentimiento y la veracidad.


Nada diré acerca del estilo, porque tamaño escritor no podía
menos de tenerlo, y lo tiene tan personal y propio como el más
pintado de los escritores castellanos. Ni del caudal léxico y gramatical,
que es en su tanto el más rico de los escritores de la
Edad Media y en su libro, como en ningún otro, puede estudiarse
el castellano antiguo. Pero he de añadir que el Arcipreste emplea
no pocas voces con el significado aragonés y algunas pura y
exclusivamente aragonesas. ¿Bastará para dar razón del hecho
el emplearse no pocos aragonesismos en Guadalajara, Segovia y,
sobre todo, en Soria?


Dejóse decir Puymaigre (Les vieux auteurs castillans, II,
pág. 83) que el Arcipreste fué un discípulo de la literatura francesa
y que en nada fué poeta español: "Ruiz n'a guère d'espagnol
que sa langue, et encore y mêle-t-il grand nombre de mots d'origine
étrangère". Yo, á salida de tal calibre, sólo le respondería
que hasta hoy, por lo menos, no se ha dado en Francia escritor
alguno del temple, de la fuerza y color que el Arcipreste de Hita;
que sus grandes escritores y artistas son de otro jaez; que Juan
Ruiz es el artista y escritor más español y más de raza que conozco.
Sus cualidades son las de nuestra literatura y enteramente
encontradas y opuestas á las de la literatura francesa. Cuanto
al "grand nombre de mots d'origine étrangère", el índice de
voces de mi edición prueba claramente que ni una sola fué de
otra cepa que la castiza y popular castellana. Por fortuna, nuestros
tres principales escritores, Cervantes, Rojas y Juan Ruiz,
nacieron en el centro de la meseta castellana y á pocas leguas en
la misma región toledana, donde se fraguó nuestro lenguaje
literario.


La versificación ordinaria del Libro de Buen Amor es el
llamado tetrástrofo ó quaderna vía ó alejandrino.





238. Alude, en la copla 1088, al Sultán de África, llamado Aly, que
sucedió en 1331 á su padre Othman, y envió á España á su hijo Abdel-Melek,
que tomó á Granada, y por entonces se apoderó de Tlemecen
y Túnez. Proclamó la guerra santa contra España y fué derrotado
el 30 de octubre de 1340, á orillas del Salado, cerca de Tarifa. Esta
fecha es, pues, anterior á la composición de este libro. El códice S dice
que se compuso el 1343, lo cual queda confirmado por este pasaje: teniendo
el Arcipreste tan fresco el hecho de pocos años antes, pudo
componer este libro el 1343.


En la copla 326 habla de la "Era de mil é treçientos en el ano primero,
| Rregnante nuestro señor el leon masillero, | Que vin' á nuestra
cibdat por nonbre de monedero". Esta era es la de César, que comienza
treinta y ocho años antes de la cristiana, y por ella se contaba en España,
esto es, el año 1339 de Cristo. Dentro de los trece años que van
del 37 al 50 de aquel siglo xiv, durante los cuales fué Arzobispo de
Toledo el cardenal don Gil de Albornoz, hay que poner la prisión en
aquella ciudad de nuestro Arcipreste. Acaso alude, pues, aquí á que el
año 39 pudo ser su prisión por acusación de los abades y clérigos de
Talavera, lobos reales y abogados de fuero. Según S fué compuesto
este libro el año 1343, y G y Τ dicen que el año 1330, cuando aún no
era arzobispo don Gil. Pudo, pues, estar preso desde el 39 y comenzar á
escribir el 43, estando preso, como dice con letra encarnada que escribió
su libro, el códice S (c. 1709). Llama al rey Alfonso XI león masillero,
esto es, que hace riza y se encarniza y ensangrienta hiriendo á
sus enemigos, como lo hizo este rey, verdadero león español, que "si
alcanzara más larga vida, desarraigara de España las reliquias que en
ella quedaban de los moros" (Mariana, H. E., 16, 15), pues murió mozo
de treinta y ocho años. Dice que vino á nuestra cibdat por nonbre de
monedero. En efecto, Alfonso fué á Alcalá dos veces para sacar dinero,
que esto es lo que monedero indica aquí, el que labra moneda, y en
este caso el que se la procura. Ordenam. Cort. Burgos, 1315: "Que
aquellos que son monederos naturales de padre ó de abuelo é saben
labrar moneda, que gelo guardemos, et los otros que nunca labraron
moneda é lo han por cartas ó previlegios, que gelo revocamos". La
primera vez que fué el Rey á Alcalá fué el año 1342, después de Burgos,
cuando instituyó las Alcabalas, de donde le llama monedero. Oigamos
á Mariana: "Tenía el Rey puesto todo su cuidado y pensamiento
en cercar á Algeciras y en allegar para ello dineros de cualquier manera
que pudiese. Aconsejáronle que impusiese un nuevo tributo sobre
las mercadurías. Esta traza que entonces pareció fácil, después el tiempo
mostró que no carecía de graves inconvenientes. Tomado este consejo,
el Rey se partió para Burgos... Por la grande instancia que el Rey
y estos Señores hicieron, los de Burgos concedieron al Rey la veintena
parte de lo que se vendiese, para que se gastase en la guerra de los
moros... Á imitación de Burgos concedieron lo mismo los de León y
casi todas las demás ciudades del reino... Llamóse á este nuevo pecho ó
tributo Alcabala, nombre y ejemplo que se tomó de los moros".
(Ídem, 16, 9). Esto pasaba el año 1342 en Burgos; pero el mismo año,
ó poco después, fué cuando el Rey vino á Alcalá con el mismo fin, y es
á lo que alude el Arcipreste: que vino á nuestra cibdat por nonbre de
monedero. En efecto, en las Cortes de la misma Alcalá del año 1348 se
lee: "Que librasen los pleitos de las alcavalas los alcalles ordinarios...,
ca así lo otorgaramos otras veces en la cibdat de Burgos e aqui en
Alcalá de Fenares". También fué á Alcalá el año 1348 á dichas Cortes.
Si á esta segunda ida alude el Arcipreste, es claro que todavía vivía el
año 1348 y habría que suponer que, habiendo compuesto su obra el año
1343, todavía anduvo retocándola el 1348 y algo después, ya que la
copla 326 toma ese año como pasado, que vino. De todos modos, fué el
Rey á Alcalá el 1342 ó á principios del 1343, y en esta copla alude á
esta ida como cosa pasada. Lo cual confirma que el libro lo compuso
el año 1343, como dice el códice S (c. 1709). De la misma copla 326 se
comprueba que el Arcipreste era de Alcalá, y con bastante probabilidad
se saca que el año 1339 ó era de 1301 fué cuando le pusieron en prisión
en Toledo. En las Cortes de Alcalá de 1348 "pidióse el alcalaba. Al
principio no se quiso conceder: las personas de más prudencia adevinaban
los inconvenientes que después se podían seguir; mas al cabo fué
vencida la constancia de los que la contradecían, principalmente que
se allanó Toledo, si bien al principio se estrañaba de conceder nuevo
tributo. El deseo que tenía que se renovase la guerra y la mengua del
tesoro del Rey para poderla sustentar la hizo consentir con las demás
ciudades. Concluido esto, de común acuerdo de todos, con increíble
alegría, se decretó la guerra contra los moros" (Mar., Η. E., 16, 15).
Fué el cerco de Gibraltar, en que murió de landre Alfonso XI, el
año 1350. En la copla 554 se habla de que los judíos daban á logro "de
tres por cuatro", como hasta entonces estaba ordenado. Pero es el caso
que en las Cortes de Alcalá de 1348 se prohibe enteramente á los judíos
dar á logro: "e fasta aquí de luengo tiempo acá fué dado á logro
sennaladamente por los judíos..., por ende Nos don Alfonso... mandamos
e defendemos que de aquí adelante ningund judío nin judía nin
moro nin mora non sea osado de dar á logro por si nin por otro". Esta
orden significa para mí que el año 1348 estaba ya compuesta la obra
del Arcipreste y aun que había muerto, pues no enmendó lo del logro
de los judíos "de tres por cuatro". De hecho era muerto para el año
1351, de modo que no sobrevivió á su obra más de tres ó cuatro años.


La era de César ó española de 1381, ó año de Cristo 1343, que se
lee en la copla 1634 es el año en que se compuso (c. 1088). Romance
era el habla vulgar y cualquiera escrito en ella. Escribiólo para desengaños
de muchos, que pueden ser engañados, como el Sendebar ó Libro de
los engannos e assayamiento de las mugeres, que tradujo don Fadrique,
y para entretener y enseñar nuevas maneras de versificar á los sencillos
de corazón que no corrían tales peligros. Esta copla es del mismo Arcipreste
y se halla en S y en T. Pero en T se lee: "Era de mill e tresyentos
e sesenta e ocho años | fué acabado este lybro por munchos males e
daños...". Y aquí acaba T; lo que sigue es sólo de S. Esta fecha de T,
ó sea el año 1330, está errada, pues escribió su libro el Arcipreste estando
preso y siendo arzobispo de Toledo don Gil de Albornoz (c. 1709),
el cual sólo lo fué desde el año 1337.


El severo arzobispo de Toledo don Gil de Albornoz (c. 1516) encargó
á nuestro Arcipreste llevase las cartas del Papa á Talavera y las
leyese á aquellos clérigos de vida desgarrada. Cómo recibieron estas
órdenes es lo que el Arcipreste pinta en la sátira de la copla 1690 y siguientes,
que chorrea ironía por todas partes, aunque sin amargura ni
ensañamiento, como escrita con el sano propósito de que se enmendasen.
No es posible que aquellos clérigos se quedasen sin dar coces
contra el aguijón. Piensan, pues, acertadamente los que suponen que
ellos fueron los que indispusieron al Arzobispo contra nuestro Arcipreste,
haciendo llegar sin duda hasta él chismes y cuentos, acaso que
tampoco Su Excelencia se libraba de las críticas del que tan vivas sabía
escribirlas. Don Gil de Albornoz, hecho á mandar y á ser respetado, de
genio recio y hasta tiránico, daría crédito á las hablillas. Ello es que
puso en prisión al Arcipreste, sin que se sepan las razones, "por causas
meramente curiales", supone Menéndez y Pelayo; injustamente y agraviado,
dice el Arcipreste. En la prisión escribió el Libro de Buen Amor,
al fin del cual puso esta sátira, que yo tengo por un como boceto del
libro. No que lo hiciera como preparación, sino que, viéndose preso,
tomólo como tal para trazar el libro, explayándose en la sátira del clero,
que es la trama de todo él, pintando á un arcipreste que los simbolizase
á todos, y para que fuera, no seca abstracción, sino persona viva y real,
púsose á sí mismo como protagonista. ¿Quién va á creer que todas esas
aventuras le pasaron al mismo Arcipreste, cuando consta de lo contrario
de algunas, como la de don Melón de la Huerta? ¿Con qué autoridad
hubiera pretendido enmendar á los demás, si él hubiera sido uno de
tantos? ¿Cómo el severo don Gil de Albornoz le hubiera encomendado
cargo tan grave y delicado como el de llevar las cartas del Papa á la
clerecía de Talavera? Juan Ruiz era, pues, un Arcipreste muy respetable,
á pesar de su regocijado natural, de tan austeras costumbres como
pedía la confianza que en él puso su prelado el famoso Albornoz, persona
de entereza y gravedad bien conocidas. Hora es ya de no colgar
el sambenito de un hombre perdido á un autor, sin otros motivos para
juzgar de él que una obra, en que algunos sólo han visto los chispazos
más salientes, figurándose salían de un volcán de pasiones mundanas
desapoderadas. Para Menéndez y Pelayo fué el Arcipreste "un clérigo
juglar, una especie de goliardo, un escolar nocherniego, incansable
tañedor de todo género de instrumentos y gran frecuentador de tabernas"
(Antolog., III, pág. lxix), "un clérigo libertino y tabernario"
(pág. lxiv); fué "su vida inhonesta y anticanónica" (pág. lxvii), y su
obra "una autobiografía picaresca, sin la menor señal de arrepentimiento"
(pág. lxvi). Cuanto al intento, "fué un cultivador del arte
puro, sin más propósito que el de hacer reir y dar rienda suelta á la
alegría que rebosaba en su alma aun á través de los hierros de la cárcel,
y á la malicia picaresca, pero en el fondo muy indulgente, aunque contemplaba
las ridiculeces y aberraciones humanas, como quien se reconocía
cómplice de todas ellas" (pág. lxvii). "De esta levadura herética
creemos inmune al Arcipreste, si bien confesaremos sinceramente que
hay pasajes de sus obras que hacen cavilar mucho, y hasta sospechar
en él segundas y muy diabólicas intenciones" (pág. xciii). Para Puymaigre
fué el Arcipreste "un precursor de Rabelais, un librepensador
en embrión, un enemigo solapado de la misma Iglesia á quien servía"
(Men. Pelayo, ibid., lxv). No juzgaré yo á estos dos ilustres escritores:
el lector formará juicio del Arcipreste leyendo su libro, y esto basta.
Pero lea antes el boceto del mismo, lo que para mí fué como un incentivo
para pintar el alma podrida de aquella desalmada clerigalla con
sólo ensanchar el marco de este pequeño cuadro de costumbres de los
de Talavera. El asunto mismo le llevó á meter en él á toda la sociedad
de su tiempo, resultando la gran Comedia Humana del siglo xiv, como
el Quijote, sátira de la fantasmagórica caballería, resultó la Comedia
Humana del tiempo de Cervantes, ingenio gemelo del Arcipreste de
Hita. Si plugo á uno, sin duda al Arcipreste, que veía con lágrimas en
los ojos la depravación de costumbres que tan gallardamente satirizó.



239. El verdadero título del libro es Libro de buen amor, como
se ve por las coplas 13, 3; 933, 2; 1630, 1; no el que Janer le puso de
Libro de Cantares, por la copla 3, pues es tan genérico como el de
Libro del Arcipreste de Hita, con que el Marqués de Santillana le llamó
en su Prohemio. Menéndez y Pelayo (Líric. cast., t. III, pág. lxx) dijo
que se ha de tomar "este vocablo amor, no solamente en su sentido literal,
sino en el muy vago que los provenzales le daban, haciéndole
sinónimo de cortesía, de saber gentil y aun de poesía". No entender el
título de un libro es no entender el libro, y el del Arcipreste es tan claro
como su título. El intento del Arcipreste, como él dice, es traer al
hombre mundano del loco amor deste mundo al buen amor, que es el
de Dios. El mismo tuvo el Arcipreste de Talavera, un siglo más tarde,
en su Corbacho. ¡Cuán diferente fué el de Jean de Meun en su Roman
de la Rose, aunque, según sus palabras, fuera llevar de la fole amor
al bone amor! Con tan parecidos vocablos distan tanto una de otra
obra como del amor de Dios dista la propagación de la especie, que es
adonde tira el famoso Roman francés. El cual ha probado Frederick
Bliss Luquiens no haber influido para nada en el libro de nuestro Arcipreste,
á pesar de tener asuntos tan comunes á cada paso (The Roman
de la Rose and medieval Castilian literature, en Romanische Forschungen,
vol. XX, pág. 284). Por eso llama el Arcipreste locura al amor
mundano á cada paso. Este intento suyo, encerrado en el título, ha de
tenerlo siempre presente el lector si desea entender la mente del que
lo escribió y no sacar las cosas de quicio, como lo han hecho la
mayor parte de los que de Hita hablaron.


La prosa del principio es un comento del título del libro, en la cual
pone su intento de traer á todos al buen amor, que es el de Dios; pero,
como el Arcipreste era un verdadero hombre de cuerpo entero, sin las
niñerías de mojigatos afeminados ó pillastrones, que siempre los hubo,
entendió que había que desenmascarar al hombre mundano y las trapacerías
de su loco amor, para que, conociéndolo todo, lo bueno y lo
malo, libremente escogiese el buen camino el que de veras y con conocimiento
de las cosas se quisiese salvar. Tal es el sentido del salmo que
allí glosa con otras palabras de la Escritura y del Derecho canónico y
civil: Intellectum tibi dabo, et instruam te in via hac, qua gradieris,
te daré conocimiento y te enseñaré el camino que has de recorrer, que es
el del mundo, lleno de engaños y con la natural inclinación al loco amor
en el cuerpo, pues con él nacemos: así, obrando el bien á sabiendas y
peleando contra el mundo y contra la propia naturaleza, firmabo super
te oculos meos, pondré complacido mis ojos en ti, que, como bueno,
luchaste. La alteza de pensar de este varón fuerte, y que no sabía de
embustes, se ve en aquellas palabras que han escandalizado á los que
no pican tan alto como él: "en pero, porque es umanal cosa el pecar,
si algunos (lo que non los conssejo) quisieren usar del loco amor, aquí
fallaran algunas maneras para ello". No intenta llevar á nadie al mal,
como se ve por la cortapisa del paréntesis, sino que es una manera de
enseñar el cebo á los mismos mundanos para que lean el libro, porque
está persuadido de que la verdad no daña jamás á nadie y es don de
Dios: intellectum tibi dabo. Nadie como Dios respeta la libertad de
todas sus criaturas, y no quiere llevar al cielo á tontos y gente para
poco, sino que todos entiendan las cosas y escojan el buen amor, conociendo
y despreciando el loco del mundo. Esto dice el salmo y esto
intenta nuestro autor, y suponer doblez en él va contra todo derecho y
justicia: "las palabras sirven á la intençion e non la intençion á las
palabras".


Desde la copla 181 saca al Amor todos sus trapillos sucios, descubriendo
los vicios y males, la podre toda que suele colorearse con tan
bonita palabra como es la del amor, cuando es malo y vicioso, se entiende.
El alegato llega hasta la copla 423, recorriéndose los pecados
capitales, cuya raíz es ese amor ó apetito lascivo, cobdicia, que él llama
conforme á su valor etimológico de cupiditia, de cupidus, esto es, la
concupiscencia ó pecado, hablando en términos de la católica Teología.
Está este trozo lleno de sentencias, tan hieráticamente expresadas por el
Arcipreste como las mejor cinceladas de Séneca y Salomón. Desmenuza
los afectos y sentimientos del alma de los enamorados con bisturí de
oro, hasta descubrirnos sus más delicadas fibras. Y todo lo aclara con
ejemplos ó fábulas, con comparaciones, que á granel le ocurren, pintorescas
y brillantes y de una propiedad maravillosa. Comienza con una
pintura del Amor, de sus ardides, mañas y obras.


Dicen que el enxiemplo de la copla 474, etc., viene de un fabliau
francés, pero no hay fabliau semejante en la edición Méon ni en otros
libros, ni mienta este nombre Gaston Paris, tan puntual en todo. El
único lugar donde se cita este cérvido es en el Cancionero de Baena
(362), noticia que debo al eruditísimo señor Bonilla: "Señor Juan Alfonso,
pintor de taurique, | qual fué Pitas Payas, el de la fablilla". No
sé si aquí se aludirá al libro del Arcipreste ó al cuento que sería tradicional.
El cuento es graciosísimo y el chapurreado medio gabacho, para
darle color, es invención del guasón del Arcipreste, y no porque lo
tomara del soñado fabliau francés.



240. En Fuyme á doña Venus (c. 583) comienza la admirable glosa
de la comedia latina Pamphilus, desde el final de la primera escena:
"Ergo loquar Veneri, Venus est mors vitaque nostra". Puede verse impresa
en el t. II de la edición de La Celestina, de Krapf, Vigo, 1900, con
una sustanciosa Advertencia, de Menéndez y Pelayo, en la cual habla
de su bibliografía y del autor desconocido, pues Pamphilus es el nombre
del protagonista. El Maurillianus, á quien la atribuyó Goldasto en su
edición de 1610, se debe á la falsa lectura de M. Aurilliaci, esto es, manuscriptum
Aurilliaci, manuscrito de Aurillac. Ni se ha de confundir
esta comedia con el estrafalario poema De Vetula, que, como ella, se
atribuyó á Ovidio en la Edad Media, como en la copla 891, donde acaba
la glosa de ella, se la atribuyó el Arcipreste. Hizo la comedia algún
monje del siglo xii al xiii, recogiendo conceptos del Ars Amandi, de
Ovidio, é imitándole en sus hexámetros y en no pocas frases, aunque
dándole forma dramática. Es un esbozo seco y desnudo, elemental, del
cual el Arcipreste sacó tal partido, que convirtió en español el asunto y
creó la trotaconventos, dando carne y huesos á la anus abstracta del
Pamphilus. Fernando de Rojas acabó de redondear la vieja y el drama
todo, creando La Celestina. "Las figuras antes rígidas, dice M. Pelayo
(Advert., pág. 36), adquieren movimiento; las fisonomías, antes
estúpidas, nos miran con el gesto de la pasión; lo que antes era un
apólogo insípido, á pesar de su cinismo, es ya una acción humana". De
esta obrilla Pamphilus sacó el Arcipreste cuanto él dice y otros creen
que sacó de Ovidio Nason, pues por de Ovidio la tenía; pero al verdadero
Nason no leyó el Arcipreste. Nótese que toma en esta paráfrasis
la vez del protagonista Pamphilus y hace su papel, como si todo ello
hubiera pasado por él; ni más ni menos que se atribuyó hasta aquí
cuanto ha dicho de los mundanos, á quienes trata de corregir, y se lo
atribuirá hasta el fin del libro. Ésta es la traza artística é ingeniosa
con que quiso dar fuerza autobiográfica al libro, acrecentándole así el
brío, color y verdad: ésta es la falsedat que él dijo había en las coplas
puntadas (c. 69), y por no tener esto en cuenta juzgaron erradamente
el libro y la persona del Arcipreste M. Pelayo, Puymaigre y Puyol,
á pesar de entreverlo este último.










241. Las serranillas se parecen, como nota Puymaigre, á las pastourelles
de los trouvères franceses:




"En une vallée

Près de mon sentier

Pastore ai trouvée

Qui fet a proisier...".






Pero Puymaigre rebaja harto las serranillas del Arcipreste, teniéndolas
por parodias bufonescas de las pastourelles. Lo que hay es que aquellos
señores de allende escribieron con guantes y para caballeros y damas
de castillos feudales, mientras nuestro Arcipreste, poco avenido con
idilios, hechizos y églogas fantaseadas, se arrimó más á la naturaleza,
sintió ateridas sus manos con los hielos de la sierra, comió el queso
y el conejo de soto, dió con serranas chatas y hombrunas á veces,
retozonas cual cabras monteses siempre, y no les quiso quitar la chatez,
lo cabrío y lo montaraz. Siempre fué más remilgado y de salón el arte
francés; más bronco por más natural, harto más rugiente y pizmiento,
más real y menos amanerado, en una palabra, el español. Tienen estas
serranillas el candor que les basta, huelen á mejorana, á orégano y
tomillo; pero también llevan pinceladas vivas, hasta chirriadoras y como
buriladas con punta de acero, que á las pastourelles no les sobran. De
donde verdaderamente viene, sin salir de España, la vena de esta lírica
villanesca es de Galicia, como se ha visto bien claramente por el Cancionero
del Vaticano; de allí corre al Arcipreste, que á nadie imita,
pero remansa éste, como los demás raudales poéticos, en inmenso lago;
después sigue la corriente hasta el Marqués de Santillana, Bocanegra
y Carvajal en el siglo xv, y en el xvi se explaya en Gil Vicente, Juan
del Enzina y Lucas Fernández, hasta perderse casi en el teatro del siglo
xvii, donde asoma de cuando en cuando en las obras de Lope y
Tirso, y en estos nuestros tiempos ha vuelto á flor de tierra con el renacimiento
de la poesía gallega en la misma Galicia, donde estaba la
fuente. Enrique de Mesa escribe hoy serranillas lindísimas los veranos
que pasa en el Guadarrama.


En la Pelea de Don Carnal con la Quaresma (c. 1067) tuvo por modelo
el Arcipreste el fabliau de la Bataille de Karesme et de Charnage,
que se halla en el tomo IV de la colección de Méon (pág. 80); pero sólo
tomó la trama general, como suele, dejándose llevar de su brillante
fantasía y sobrepujando al modelo, mal que le pese á Puymaigre.
Véanse otras parecidas en Rabelesiana, págs. 615-636.


"¿Qué pensar de esta apoteosis, no ya humorística, sino irreverente
y sacrílega?".  Así pregunta Menéndez y Pelayo sobre la copla 1225 y
siguientes, y cree excusarle con responder: "En el Arcipreste no es más
que una facecia brutal, en que el poeta, dando rienda suelta á los instintos
pecadores de su naturaleza exuberante y lozana, se alegra y
regocija ferozmente con la perspectiva de bodas y yantares y juglarias
con que le convidaban las ferias de primavera" (Antolog., III, pág. xcii).
Tan irreverente y sacrílega apoteosis del Amor la hallaba el Arcipreste
en los clérigos, frailes, monjas, caballeros y dueñas de su tiempo, sino
que él supo darle forma poética, sacándola de los repliegues de las almas
donde se solapaba, á la luz pública del arte. Su penetrante mirada la
vió y su ingenio le dió plasticidad poética. ¿Y por eso se ha de atribuir
á la persona del Arcipreste como facecia brutal de su alegría y regocijo
feroz á la vista de bodas y yantares que le aguardan? Lo que supo ver
y pintar en la sociedad que critica ¿hásele de atribuir á él mismo? Viejo
é injustamente agraviado y preso escribía todo esto el Arcipreste
(c. 1671, 1674, 1677, 1683): ¡bueno estaba él para tales facecias brutales,
yantares y bodas!



242. Los versos del tetrástrofo del Arcipreste son de catorce sílabas
los más y algunos de diez y seis, divididos en dos hemistiquios. Se
ha dicho que en aquel tiempo no se admitía la sinalefa, de modo que
han de contarse las sílabas con sus vocales. Es cierto; y en vez de la
sinalefa suprimían una vocal, lo cual indico yo con el apóstrofo:


"Diz' al leon el lobo qu' el asno tal nasçiera" (c. 903).


Léase, pues sin sinalefa, con sus diez y seis sílabas:


"Vy una apuesta dueña seer en el su estrado" (910).


Sin embargo, no hallo medio de evitar la sinalefa en la c. 911, á no
ser que cada hemistiquio forme verso aparte y el primero sea de ocho
y el segundo de siete sílabas:


"Nunca vy tal como ésta, ¡sy Dios me dé salud!".


Si se admite lo primero, sería preferible escribir á lo romance la
cuaderna vía.


Lo mismo la 912, donde la sinalefa no ha lugar:


"Poco salya de casa: era como salvaje".


Al revés, el primero de siete y el segundo de ocho, si no se omite
la e final de guárdeme:


"De mensajero malo ¡guárdeme Santa María!" (913).


Pero no cabe omisión alguna en:




"Que nunca mal rretrayas á furto nin en conçejo" (923).
"Ayna yerra ome, que non es apercebudo" (922).






Hay que decir, por consiguiente, que en el tetrástrofo de Hita cabe
igualmente el hemistiquio de siete y el de ocho sílabas en sus cuatro
combinaciones:


7 + 7, 8 + 8, 7 + 8, 8 + 7.


Fuera de estos casos, la copia está errada por los copistas y admite
corrección. Aun algunos hemistiquios de ocho creo yo serían de siete
en el original, pues pronunciando el Arcipreste como el pueblo, haría
más contracciones, por ejemplo: d' por de, qu' por que, 'l por el, etc.
No me he atrevido á llevar al extremo este principio, aunque lo practicó
á veces. Alguna que otra hállanse segundos hemistiquios agudos de ocho
sílabas; pero sabido es que la sílaba última en todas las métricas se
enseña que suena menos fuerte, de manera que pudiera tomarse como
por grave esa sílaba aguda final:




"Que fecha la conclusion en criminal acusaçion

Non podía dar lyçençia para aver conpusiçion" (370).






Y aun en el primer hemistiquio:


"Qu' el avie poder del rrey, en la su comisión" (371).


Las combinaciones de hemistiquios en cada tetrástrofo son muy
variadas.


Ejemplos: 8 + 7, 7 + 8, 8 + 7, 8 + 8 en la copla 931; 7 + 7, 7 + 8,
7 + 7, 7 + 8 en la 930; 7 + 7, 8 + 8, 7 + 8, 8 + 7 en la 933.


No pocas composiciones del Arcipreste se han analizado mal métricamente
por no haberse separado bien los versos (véase por ejemplo
en Puyol); yo los he dividido como lo están pidiendo ellos mismos.


Conviene particularizar aquí las demás clases de versos y estrofas
del Arcipreste, aunque no sea más que para admirar la riqueza que introdujo
en esta parte este poeta revolucionario, quiero decir extraordinario,
que supo campar por sí é inventar lo que nadie había soñado.


Además del tetrástrofo, han variado como hemos visto en versos de
diez y seis y de catorce sílabas en dos hemistiquios, quiso el Arcipreste
"dar algunos leçion e muestra de metrificar e rrimar e de trobar;
ca trobas e notas e rrimas e ditados e versos que fiz conplidamente,
segund que esta çiencia requiere" (Introd.). De hecho nos dió en su
libro versos de todas clases y estrofas variadísimas (22 clases de estrofas
además del tetrástrofo), como antes de él no se conocían y pocos
después de él abarcaron.


Versos dodecasílabos y endecasílabos ha creído hallar Puyol en las
coplas 1049-1058 y 1678-1683, respectivamente; pero véanse en su lugar
cómo naturalmente han de dividirse. Además, pues, de los versos de
catorce y diez y seis sílabas del tetrástrofo, hay los versos siguientes:


Octosílabos en las coplas 1710-1719, 1720-1728, 1650-1660, 987-992,
1668-1672, 1059, 1060-1066, 959-971, 997-1005, 33-43.


Heptasílabos en las coplas 1635-1641, 1678-1683, 1661-1667, 1673-1677,
1684, 1685-1689, 21-32.


Hexasílabos en las coplas 1049-1058, 1642, 1649, 1022, 1023-1042.


Pentasílabos en las coplas 1678-1683.


Tetrasílabos en las coplas 1661-1667, 20-43, 1678-1683.


Mayor es la riqueza de combinaciones de los versos en estrofas y de
las estrofas entre sí en toda la composición.


1. Estrofas de diez versos: heptasílabos, menos los 2.º, 5.º, 10.º, y
consonantados los 1.º, 4.º, los 2.º, 5.º, los 3.º, 6.º, 7.º, los 8.º, 9.º, y el
último con el último de todas las estrofas y con el de la primera, que
es de cuatro versos, los tres primeros consonantados (c. 1661-1667).


2. Estrofas de nueve versos octosílabos, consonantando los 1.º, 3.º,
5.º, 7.º y los 2.º, 4.º, 6.º, 8.º, y el último de todas las estrofas entre sí y
con el 3.º de la primera estrofa, que es de tres versos, los dos primeros
pareados (c. 987-992).


3. Estrofas de ocho versos heptasílabos, consonantando los 1.º,
3.º, los 2.º, 4.º, 5.º, 8.º, y los 6.º, 7.º. Además, el consonante del primer
verso de cada estrofa es el mismo del último de la anterior, y la primera
estrofa es de cuatro versos, consonantando los 1.º, 4.º y los 2.º, 3.º,
(c. 1673-1677).


4. Estrofas de ocho versos octosílabos, consonantando los 1.º, 3.º,
5.º y los 2.º, 4.º, 6.º; luego los 7.º, 8.º, de todas las estrofas entre sí y
con la estrofilla primera de cuatro versos (c. 1060-1066).


5. Estrofas de siete versos hexasílabos en combinación de a, b,
a, b, a, b, y el final de catorce sílabas agudo, como estrambote, concertando
el de todas las estrofas (c. 1049-1058).


6. Estrofas de siete versos: 1.º, 3.º, 5.º y 6.º tetrasílabos agudos
consonantados, y 2.º, 4.º y 7.º heptasílabos consonantados (c. 1678-1683).


7. Estrofas de siete versos, consonantando los 1.º, 3.º, 5.º y los 2.º,
4.º, 6.º, 7.º, todos hexasílabos, menos el tetrasílabo último (c. 1642-1649).


8. Estrofas de siete versos octosílabos, consonantando los 1.º, 3.º,
los 2.º, 4.º, 7.º y los 5.º, 6.º (c. 959-971).


9. Estrofas de siete versos octosílabos, consonantando los 1.º, 3.º,
5.º, los 2.º, 4.º, 6.º, 7.º (c. 997-1005).


10. Estrofas de siete versos heptasílabos, consonantando los 1.º,
3.º, los 2.º, 4.º, 7.º, los 5.º, 6.º (c. 1635-1641).


11. Estrofas de seis versos heptasílabos, consonantando los 1.º, 2.º,
los 3.º, 4.º, y los 5.º, 6.º (c. 1721-1728).


12. Estrofas de seis versos heptasílabos, consonantando los 1.º, 2.º,
4.º, 5.º y los 3.º, 6.º (c. 1685-1689).


13. Estrofas de seis versos, los dos primeros de diez y seis ó catorce
sílabas, y los otros cuatro octosílabos, consonantando los 1.º, 2.º, 3.º, 6.º y
los 4.º, 5.º (c. 1668-1672).


14. Estrofas de seis versos octosílabos, consonantando los 1.º, 3.º,
5.º y los 2.º, 4.º, 6.º (c. 1710-1719).


15. Estrofas de seis versos, consonantando los octosílabos 1.º, 2.º,
4.º, 5.º y los tetrasílabos 3.º, 6.º (c. 33-43).


16. Estrofas de cinco versos hexasílabos, consonantando los 1.º, 2.º
y los 3.º, 4.º, y el 5.º con los cuatro de la primera estrofa (c. 1023-1042).


17. Estrofa de cuatro versos octosílabos, consonantando los tres
primeros entre sí, y el cuarto de todas las estrofas con el pareado del
principio de la composición (c. 1651-1660).


18. Estrofas de cuatro versos octosílabos, consonantando los tres
primeros entre sí y el cuarto de todas las estrofas con la estrofa primera
(c. 21-32; 116-120).









19. Estrofa de cuatro versos tetrasílabos, todos consonantados
(c. 20).


20. Estrofa de cuatro versos hexasílabos, dos consonantados
(c. 1022).


21. Estrofa de cuatro versos de siete sílabas, consonantados 1.º con
3.º y 2.º con 4.º (c. 1059).


22. Estrofa de dos versos octosílabos, consonantados (c. 1650 y 115).



243. Don Tomás Antonio Sánchez, en el tomo IV de su Colección
de poesías castellanas anteriores al siglo xv (año 1790, Madrid), formó
un texto arbitrario de los tres códices, escardó lo que le pareció ir contra
la moral, confundió la ortografía y dejó sin explicar la mayor parte del
glosario. Janer (t. LVII, Bibliot. Rivadeneyra, 1864) enmendó yerros de
lectura y entremetió los trozos suprimidos; pero sólo tuvo en sus manos
el códice de Gayoso y fué menos sincero que su predecesor. Ducamin
tuvo intención de hacer la edición crítica, pero se entró en el claustro sin
hacerla. Le debemos, sin embargo, el mayor servicio que pudo hacer al libro
del Arcipreste: hizo la edición paleográfica (Toulouse, 1901), recogiendo
en su obra las variantes de los códices G y Τ al pie del texto íntegro
del códice S, que tuvo por el mejor. Con este trabajo, que pocas
veces habrá que recurrir á los códices, la edición estaba preparada.
Adviértase que los códices G y Τ carecen de títulos y divisiones, que
se hallan en S, de manera que no son los del Arcipreste.


Los manuscritos principales del Libro de Buen Amor son:


El manuscrito G ó de don Benito Martínez Gayoso, que hoy es propiedad
de la Academia Española, y fué escrito el año 1389, esto es, cuarenta
años después de escribir el autor su libro. Es, sin duda, el mejor,
aunque Ducamin prefiera el manuscrito S por razones secundarias,
pues G tiene ortografía más popular y más antigua y sus versos constan
mejor que los de S, que se ve ha añadido y cambiado no poco por dar
claridad al texto. Yo le sigo siempre que las variantes de los trozos no
prueben estar errado.


El manuscrito Τ ó de la catedral de Toledo, que hoy está en la
Biblioteca Nacional, concuerda más en todo con G que con S y es de la
misma época que G, lo cual comprueba la preferencia que doy á G, pero
tiene más erratas.


El manuscrito S ó del Colegio Mayor de San Bartolomé, de Salamanca,
que hoy para en la Biblioteca Real, es el más moderno de los
tres, de principios del siglo xv, su ortografía más complicada y conserva
más trozos que los otros dos. Estas dos razones movieron á Ducamin
á darle la preferencia; yo prefiero atenerme al texto más antiguo.


Los tres fueron impresos por Ducamin: S íntegramente, y los otros
dos al pie en las variantes. Mi edición se atiene, en cuanto es posible,
al texto más antiguo, que es G, corrigiendo por los demás y siempre con
la ortografía del texto de donde las palabras se toman. Pero en todos
los códices hay muchos versos de deslavazada expresión y en el cuento
de sílabas echados á perder, por comezón de aclarar el texto.










244. Juan Ruiz. Libro de buen amor [ed. paleográfica Ducamin],
Toulouse, 1901 (Bibliothèque méridionale, t. VII); [Libro de cantares],
ed. F. Janer, Bibl. de Aut. Esp., t. LXII; Libro de buen amor, ed. y
notas de J. Cejador, Madrid, 1913, dos tomos (de la colección de Clásicos
Castellanos). Consúltense: M. Menéndez y Pelayo, Antología de
poetas líricos, etc., t. III, págs. liii-cxiii; R. Foulché-Delbosc, recensión
de la ed. Ducamin, en Revue Hispanique (1901), t. VIII, págs. 553-557;
J. Puyol y Alonso, El Arcipreste de Hita: estudio crítico, Madrid,
1906; O. Tacke, Die Fabeln des Erzpriesters von Hita im Rahmen
der mittelalterlichen Fabelliteratur, Breslau, 1911, señora Humphrey
Ward, A Mediaeval Spanish Writer, en Fortnightly Review (1876),
t. XV (núm. 1), págs. 809-832.





245. El año 1344 se escribió la Crónica general de 1344,
refundición que incluye una versión de la crónica de Abubekr
Ahmed ben Mohammed ben Musa (Ar-Rasi, del s. x), y que por
haberse acabado el 21 de enero de 1344, se puede llamar como
hemos dicho. La Crónica de Veinte Reyes (desde Fruela II
hasta la muerte de San Fernando) se hizo á mediados del siglo
xiv, teniendo en cuenta la de Alfonso X y la de 1344; prosificó
no pocas gestas ó cantares, sobre todo del Cid.





246. La Crónica de Ahmed-Ar-Razi ó moro Rasis es la más notable
de las historias escritas en árabe del siglo x. Los suyos le llaman
Attaridji, esto es, el cronista por excelencia. Del texto arábigo sólo hay
referencias en otros historiadores más modernos y la traducción castellana
del siglo xiv, fundada en otra portuguesa hecha por el maestre
Mohamad y el clérigo Gil Pérez, y es la llamada Crónica del moro
Rasis. Su autenticidad probóla Gayangos (Memoria sobre la autenticidad
de la Crónica denominada del moro Rasis, t. VIII de las Memorias
de la Real Academia de la Historia, 1850) y Saavedra. Nos ha
llegado en códices muy estragados y pasando por dos intérpretes, y parece
algo interpolada; pero es la mejor fuente para las leyendas de don
Rodrigo y la principal de la Crónica de Pedro de Corral, del siglo xv.
Una de las lagunas que tiene ha sido rellenada por la narración que
R. M. Pidal halló en una de las redacciones de la Segunda Crónica
general, esto es, la de 1344 (Catálogo de la Real Biblioteca. Manuscritos.
Crónicas generales de España descritas por R. Menéndez Pidal, Madrid,
1898. El texto de Rasis, desde la pág. 26 á la 49).





247. Año 1348. Don Alfonso XI, el Justiciero, ó el
del Salado (1311-1350) comenzó á reinar en 1312, bajo la tutela
de su abuela doña María de Molina que mostró su gran prudencia
y valor contra las pretensiones de los infantes don Pedro,
tío del Rey; don Juan, tío de don Fernando, y don Juan Manuel.
Se encargó del gobierno á los catorce años, juntando Cortes en
Valladolid y, deshaciéndose de los tutores, se hizo famoso por sus
leyes y por las guerras con los moros en Algeciras, El Salado y
Gibraltar, en cuyo sitio murió. Publicó el Ordenamiento de Alcalá,
á 28 de febrero de 1348 (era de 1386), y lo mandó usar y
guardar su hijo don Pedro. Puso en vigor las Siete Partidas.
Atribúyesele el Libro de la Montería. Fué, después de Alfonso X,
el legislador á quien más debe la jurisprudencia española.





248. El Libro de la Montería publicólo Argote de Molina en 1582
y reprodújolo J. Gutiérrez de la Vega, Bibliot. venatoria, Madrid, 1877,
t. I y II. Consúltese: B. Martín Mínguez, Alfonso XI y el Libro de la
Montería, en La Ilustración Española y Americana, 1906, t. LXXXI,
págs. 190-191. Consérvase el texto de las Cortes celebradas por Alfonso
XI en Burgos, 1315; en Valladolid, 1325; en Medina del Campo,
1328; en Madrid, 1329; en Alcalá, 1348, con su famoso Ordenamiento,
y en León, 1349.





249. Á la primera mitad del siglo xiv pertenece el Poema
de Alfonso Onceno (1312-1350), traducción probablemente del
gallego, hecha por Rodrigo Yáñez. El autor debió asistir á
muchos de los hechos que canta como soldado y juglar, no como
poeta erudito. Hay brío y calor, como en ningún otro poema
anterior, fuera del Cantar de mio Cid. Consta de 2.455 estrofas
de á cuatro versos octosílabos, consonantados el primero
con el tercero y el segundo con el cuarto, aunque le falta el
principio y el fin y tiene algunas otras lagunas. Es la última
muestra de la epopeya castellana del mester de juglaria.





250. Descubrió el Poema de Alfonso XI en Granada, por los años
de 1573, Diego Hurtado de Mendoza, y publicó un extracto de él Argote
de Molina en la Nobleza de Andalucía (1588). Mendoza lo tuvo por una
de las antiguas gestas (en su carta de 1.º de diciembre de 1573 á Zurita)
y de hecho es la última del mester de juglaria. Nicolás Antonio creyó que
su autor era Alfonso XI. El manuscrito, que fué de Mendoza, pasó con
su librería á la Biblioteca de El Escorial, donde estuvo hasta 1864, en
que Florencio Janer lo publicó, reduciendo á la forma versificada el
texto, que está como si fuera prosa. Hállase plagado de faltas en la versificación,
debidas acaso al que se supone lo transcribió al castellano,
como insinuó Julio Cornu, pues leídos en gallego ó en portugués los
versos cojos resultan enteros. Parece, pues, que el Rodrigo ó Ruy
Yáñez, que se nombra en la copla 1841 ("Yo Rodrigo Yannes la note |
en lenguage castellano") fué un traductor desmañado, natural de Galicia,
que castellanizó su nombre de Rodrigo Eannes. Hay otros que
suponen fué un portugués el que se esforzó por escribir el Poema en
castellano; pero el sonar bien los versos en gallego hace más probable
la primera conjetura. Las alusiones á las profecías de Merlín (242-246,
1808...) la corroboran, pues éstas entraron en Galicia con los lays bretones,
y no menos lo de "la farpa de don Tristán" (409). El autor de la
Crónica de Alfonso XI parece tuvo presente el Poema.



251. Poema de Alfonso Onceno. Ed. F. Janer, Madrid, 1863; Bibl.
de Aut. Esp., t. LVII. Consúltense: señora C. Michaëlis de Vasconcellos,
en Grundriss der romanischen Philologie, t. II, 2. Ableitung, páginas
204-205; señora C. Michaëlis de Vasconcellos, Estudos sobre o
romanceiro peninsular: Romances velhos em Portugal, Madrid, 1909,
pág. 330.





252. La Crónica rimada de las cosas de España desde la
muerte del rey don Pelayo hasta don Fernando "el Magno", y
más particularmente de las aventuras del Cid, que otros intitulan
Cantar de Rodrigo ó también Las mocedades de Rodrigo,
es una composición de unos 1.225 versos, los más de diez y
seis sílabas, esto es, en romance, con huellas de la cuaderna vía
y algunos versos que no son más que prosa cortada (ej. 235-248;
312-313). El autor semierudito tomó del pueblo el metro
del romance, el asunto histórico y hasta la manera novelesca
que habían traído á Castilla las nuevas leyendas caballerescas,
venidas de Galicia y Francia. Es, pues, un largo romance con
inspiración popular, hecho por persona algún tanto letrada.





253. La Crónica rimada se halla en un manuscrito del siglo xv. La
refundición de la Crónica general de 1344 contiene ya en prosa la historia
de las mocedades del Cid, tal como la ofrece la Crónica rimada,
de manera que parece hubo gestas, mejor diremos romances, que las
cantaban, de los cuales salió ó á los cuales alude esta prosa de la Crónica
de 1344 y la descuidada Crónica rimada. El autor, que parece debía
de ser palentino, tiene del juglar y del erudito. La manera de tratar al
Cid en una y otra Crónica muestra que el espíritu caballeroso y aventurero
corría ya por España y que ya se debían de cantar romances de este
nuevo género novelesco, de los que tantos hay entre los romances viejos
del siglo xv. El Cid, mozo de doce años, se combate con el Conde Gómez
de Gormaz por haber maltratado éste á los pastores de su padre y
robádole su ganado. Mátale, y la más joven de las hijas del muerto,
llamada Ximena Gómez, demanda en matrimonio al matador, hecho
caballeresco hasta dejarlo de sobra. Cásase Rodrigo contra su voluntad
cediendo á los ruegos del rey don Fernando, á quien insulta y jura
no besarle la mano á él ni ver á Ximena hasta tanto que no haya salido
vencedor en cinco lides: otro rasgo caballeresco. Vencedor en una, se
aviene con el Rey; peregrina á Santiago y, al volver, acoge á San
Lázaro en figura de leproso, el cual se le aparece en sueños; sóplale
en las espaldas y prométele victoria siempre que sienta estremecerse
(calentura). En Palencia está aún en pie la iglesia de San Lázaro, mandada
labrar por el Cid, y junto á ella hubo el primer hospital de leprosos
de España, según allí se dice. Emprende, pues, sus aventuras, vence
al Conde de Saboya, coge presa á su hija y aconseja al rey don Fernando
que la tome para sí; pártese para París, golpea las puertas, encuentra
al Papa, desafía al Rey de Francia y á los doce Pares; asiste
á las vistas de los Reyes de Castilla y de Francia, del Papa y del Emperador
de Alemania, portándose con altanera fanfarronería; la hija
del Conde de Saboya da á luz un hijo, cuyo padre es "el buen rey don
Fernando", y para celebrarlo, el Papa solicita treguas de un año, apoyándole
el Rey de Francia y el Emperador de Alemania, padrinos del
niño. El romántico Cid de la Crónica rimada bien se ve cuánto dista
del histórico Mio Cid: el soplo de la novela caballeresca había soplado
regañonamente de Galicia. Tal aparece después en no pocos romances
y en el teatro, en la Comedia de la muerte del rey don Sancho y reto
de Zamora por don Diego Ordóñez, de Juan de la Cueva; en Las mocedades
del Cid, de Guillén de Castro; en Las Almenas de Toro, de Lope;
en La jura en Santa Gadea, de Hartzenbusch; en Le Cid, de Corneille;
en La Légende des Siècles, de Víctor Hugo; en los Poèmes tragiques,
de Leconte de Lisle; en los Trophées, de José María Heredia.


La Crónica Rimada se conserva en un códice de la Biblioteca Nacional
de París; fué impresa por Francisque-Michel, Viena, 1846; por
Ferdinand Wolf, Viena, 1847; por Durán, en el Romancero general,
vol. II, Madrid, 1851, Bibl. de Autor. Esp., t. XVI, Apénd. IV, núm. 188.



254. El Cantar de Rodrigo. Ed. B. P. Bourland, en Revue Hispanique
(1911), t. XXIV, págs. 310-357; Crónica rimada de las cosas de
España desde la muerte del rey don Pelayo hasta don Fernando "el
Magno", y más particularmente de las aventuras del Cid, ed. Fr. Michel,
Anzeige-Blatt für Wissenschaft und Kunst, en Jahrbücher der
Literatur (Wien, diciembre 1846), t. CXVI; reimp., en Bibl. de Aut.
Esp., t. XVI, págs. 651-664; facsímile del manuscrito de la Bibliothèque
Nationale, ed. Archer M. Huntington, New York, 1904. Consúltese:
M. Menéndez y Pelayo, Tratado de los romances viejos, Madrid, 1903,
t. I, págs. 337-345.





255. Fernando Sánchez de Tovar ó de Valladolid,
predecesor de López de Ayala en la Cancillería de Castilla en
tiempo de Alfonso XI, y que acaso alcanzó hasta Enrique II,
escribió por orden del mismo Alfonso XI la Chronica del rey
D. Alonso "el Sabio", Valladolid, 1604; la Chronica del rey
D. Sancho "el Bravo"; la Chronica del rey D. Fernando el IV;
la Chronica del rey D. Alfonso XI. Todas en la Bibl. Escor. Creyéronse
antes obra de Juan Núñez de Villaizan.


Acaso en 1345, y por lo menos poco antes de 1350, Fray
Johan García de Castro Xerex (Castrojeriz), de la orden de
los frailes menores, confesor de la reina de Castilla, trasladó
del latín El Regimiento de los príncipes, por orden de don Bernardo,
obispo de Osma (1331-1335), "por honra e enseñamiento
del muy noble infante don Pedro, fijo primero heredero del
muy alto e muy noble don Alfonso, rey de Castilla, de Toledo,
de León". Este Infante fué el que reinó después, llamándose don
Pedro el Cruel, nacido en 1334 y que sucedió á su padre Alfonso
XI en 1350. La obra latina era De regimine principum,
hecha por Egidio Colonna, ó "Gil de Roma", de la orden de
San Agustín, que dice la versión, el cual murió en Aviñón en
1316, después de ser Obispo de Bourges y maestro del futuro
Felipe IV el Hermoso, de Francia, para quien escribió el libro.
Nacido este Rey en 1268 y habiendo sucedido á su padre en
1281, el libro se compuso antes de esta fecha. El trasladador
añadió muchas cosas de su cosecha. Imprimióse la traslación en
Sevilla, 1494. Consúltese Revue Hispanique, t. XV, pág. 370.


En 1350 se tradujo la Crónica Troyana del Roman de
Troie, hecho por Benoît de Sainte-More hacia el 1160.





256. Resumamos la historia de las llamadas Crónicas troyanas
y cuanto al ciclo troyano atañe. En la segunda mitad del siglo iv, antes
de Teodosio (379), compuso Septimius una historia fabulosa de la guerra
de Troya, que pasa por traducción de un seudo cretense, Dictys, el
cual la escribió en fenicio y fué hallada en tiempos de Nerón en su sepulcro,
el cual mandó se vertiese al griego. Así se dice en el prólogo
de la redacción latina; pero ésta parece haberse compuesto, sin ser traducción
del tal Dictys. En la segunda mitad del siglo v otra Historia
de excidio Troiae se publicó, no menos fabulosa, como traducción del
seudo frigio Dares, que estaba en griego: el traductor se firma Cornelio
Nepote, y la dirige á Salustio; el autor se presenta como testigo ocular.
Todo ello es una superchería de aquel tiempo de decadencia. Se han
publicado entrambas fabulosas historias juntas, generalmente, F. Meister,
Lips., Bibl. Teubner, 1873. En la Edad Media se tuvo por fabuloso
á Homero y en cambio se creyó á pies juntillas cuanto decían estas dos
fabulosas historias: "Todos aquellos que verdaderamente quisiéredes
saber la estoria de Troya, dice la traducción castellana del Roman de
Troie, non leades por un libro que Omero fiso... este libro fiso él después
más de cient annos que la villa fué destroyda; et por ende non
pudo saber verdaderamente la estoria en commo passara. Et fué
después este libro quemado en Atenas. Mas leet el de Dytis, aquel que
verdaderamente escrivió estoria de Troya en commo passaua por ser
natural de dentro de la cibdad, et estudo presente a todo el destruymiento,
et veya todas las batallas et los grandes fechos que se fasian,
et escrivía siempre de noche por su mano en qual guisa el fecho pasaua".
Dictys era de los griegos, Dares de los troyanos, según se decía.
Isidoro, Oríg., I, 41: "Historiam primus apud nos Moyses... conscripsit;
apud gentiles vero primus Dares Phrigius de Graecis et Troianis historiam
edidit, quam in foliis palmarum ab eo conscriptam esse ferunt".
Consúltense: H. Dunger, Die Sage vom trojanischen Kriege in den
Bearbeitungen des Mittelalters, Dresde, 1869; F. Meister, Ueber Dares
von Phrygien, Breslau, 1841; G. Körtin, Dicktys und Dares; ein Beiträge
zur Gesch. d. Trojasage in ihrem Uebergange aus d. antiken in
die romantische Form, Halle, 1874. También hay una Historia Daretis
Frigii de origine Francorum (que pretenden venir de los troyanos),
interpolada en tres manuscritos de Fredegario y publicó G. Paris, Romania,
1874. La Historia excidii Troiae es también acaso de origen
franco. Un poeta de Turena, Benoît de Sainte-More, compuso con estos
materiales, hacia 1160, el Roman de Troie, en más de 30.000 versos
pareados de nueve sílabas, y aduló la vanidad nacional con el supuesto
parentesco de francos y troyanos. Tradújose al alemán y compendióse
en prosa francesa; pero sobre todo corrió por Europa en la traducción
latina hecha por Guido delle Colonne, juez de Mesina, con el título de
Historia Troiana, comenzada en 1272 y acabada en 1287, callando maliciosamente
su verdadero original, refiriéndose sólo á Dictys y Dares y
dando al libro una pedantesca apariencia histórica que contribuyó á
su crédito entre los letrados (M. Pelayo, Oríg. novel., t. I, pág. cxlv).
Todas las variantes, españolas é italianas, de la Crónica Troyana se
fundan en la Historia de Guido de Columna ó en el Poema de Benito de
Sainte-More. A. Mussafia las distinguió en Ueber die Spanischen versionen
der Historia Trojana, Viena, 1817. Ya dijimos del Poema de Alixandre,
de Berceo. La traducción castellana del Roman de Troie de
1350 dice: "Este libro mandó facer el muy alto e muy noble e muy escelent
rey don Alfonso, fijo del muy noble rey don Fernando e de la
reyna doña Costanza. Ε fué acabado de escribir e de estoriar en el
tiempo que el muy noble rey don Pedro, su fijo, regnó, all cual mantenga
Dios... Fecho el libro postremero dia de diziembre. Era de mill et
trecientos et ochenta et ocho años. Nicolas Gonçales, escriban de los
sus libros, lo escribí por su mandado". Tradújose esta versión castellana
por Fernán Martis al gallego, "era de mill e quatroçentos et onze años",
esto es, año de 1373; de ella hay dos códices: el que fué de Santillana
y hoy para en la Bibl. Nacional, procedente de la de Osuna, y el bilingüe,
gallego y castellano, de la biblioteca de M. Pelayo: de entrambos
salió la edición de Andrés Martínez Salazar, La Coruña, 1900, dos
vols. Volvió á traducirse el Roman de Troie en castellano por autor
anónimo á fines del siglo xiv, con algunos trozos versificados, cuyo códice,
también de Osuna, para en la Bibl. Nac. (véase Revue Hisp., 1899),
aunque parece anterior á la de 1350 por ciertos arcaísmos del lenguaje.
De la Crónica, de Guido de Columna, procede la traducción catalana de
Jaime Conesa (1367), y la castellana de Pedro de Chinchilla (1443), cuyo
códice está en la bibl. de M. Pelayo. La Crónica Troyana, impresa en
el siglo xvi á nombre de Pedro Núñez Delgado, Medina, 1587, toma á
Guido por principal fuente y añade otras fábulas.


Crónica Troyana, códice gallego del siglo xiv, etc., ed. M. R. Rodríguez,
La Coruña, 1900, 2 vols. Consúltense: J. Cornu, Estoria Troyãa
acabada era de mill et quatroçentos et onze annos (1373), en Miscellanea
linguistica in onore di Graziadio Ascoli (Torino, 1901), págs. 95-128;
A. Mussafia, Ueber die spanischen Versionen der Historia Trojana, en
Sitzungsberichte d. k. k. Akademie (Wien, 1871), t. LXIX, págs. 39-62.



257. Don Gil Álvarez de Albornoz (1310-1367), nacido en Cuenca,
consejero de Alfonso XI, Arzobispo de Toledo, Cardenal desde
1350, Legado y cabeza de las tropas de Inocencio VI, para quien reconquistó
muchas plazas de su patrimonio. Aniquiló en Italia el poder de
Visconti de Milán, como Legado de Inocencio VI por la publicación de
las Constitutiones Aegidianae del año 1362, impresas en Venecia, 1568-1571.
Fundó el Colegio Mayor de San Clemente de los Españoles en
Bolonia, que se inauguró en 1367. Hizo otras varias Constitutiones,
como las diocesanas y provinciales de Toledo (1339), las contra Clericos
concubinarios (1342); además el Catecismo, en castellano: Interrogationes
et Scrutinia de peccatis publicis para los Visitadores de las
Iglesias; en fin, las Constitutiones de 1345: todo ello en la Biblioteca
de El Escorial.


Fray Bernardo Oliver, valentino, agustino y obispo de Tortosa
hacia 1345, publicó Excitatorium mentis in Deum, traducido por anónimo:
Espertamiento ó levantamiento de la voluntad en Dios. Tractatus
contra Judaeos.


Fray Guillermo Anglés, valenciano y obispo de Valencia en 1345,
escribió Expositio de ordine Missae.


El maestro general Gaver, barcelonés, escribió hacia 1345 Epistola
Apologetica. De perfectione eiusdem Ordinis. De caelesti eiusdem Ordinis
revelatione ac fundatione.


Rodrigo de Mallorca escribió Eximiae Chiromantiae in Universitate
Oxoniensi circa medium saeculi xiv compilati, ó De praedictionibus.


Fray Nicolás Rosell († 1362), dominico mallorquín y cardenal desde
1356, escribió De quadruplici iurisdictione Romanae Ecclesiae in
regnum Siciliae. De unitate Ecclesiae et schismate vitando. Historia
ordinis Praedicatorum, que acabó en Roma el 1357. Otras obras en
Nic. Antonio.


En 1356 Fray Nicolás Eymerich, dominico gerundense, fué nombrado
inquisidor de Aragón. Publicó Directorium Inquisitorum, impreso
en Roma, 1578. De potestate Pontificis contra haereticos. De duobus
Christi naturis et de tribus personis in Deo. De excellentia Christi et
B. Virginis. In Pauli ad Galatas et ad Hebraeos. Contra adoratores et
advocatores daemonum. Contra calumniantes praeeminentiam Christi et
Virginis. Super quatuor Evangelio. Conciones. Contra astrologos imperitos
atque contra nigromantes.


Á principios del reinado de don Pedro I y por su mandado se
compuso el Becerro ó Libro famoso de las Behetrias de Castilla, que
se custodia en la Real Chancillería de Valladolid, en el cual se expresan
la naturaleza y origen de la nobleza de España y se describe en todo su
esplendor el feudalismo español en el último tercio de la Edad Media.
Imprimióse en Santander, 1866, en cuyo prólogo se atribuye á don Pedro
I. Tenemos las Cortes celebradas por don Pedro en Valladolid, 1351,
con sus varios Ordenamientos; las celebradas por Enrique II en Burgos,
1367; en Toro, 1369 y 1371; en Burgos, 1373, 1374, 1377; las celebradas
por Juan I en Burgos, 1379; en Soria, 1380; en Valladolid, 1385;
en Segovia, 1386; en Briviesca, 1387; en Palencia, 1388; en Guadalajara,
1390; las celebradas por Enrique III en Madrid, 1391 y 1393.


Hacia 1356 Guillermo Despaborde, jurisconsulto de Pedro IV de
Aragón, escribió De privilegio militari. De pace et tregua. Alphabetum
iuris patrii.


Don Fray Alonso de Vargas (1299-1365), agustino toledano, arzobispo
de Sevilla desde 1361, escribió Quaestiones de anima, Venecia,
1565. In librum Magistri Sententiarum, ibid., 1490.


Fray Juan Ballester († 1374), carmelita mallorquín, general de la
Orden, escribió Super libros Sententiarum. Constitutiones sui Ordinis.
Sermones. De bello forti militantis Ecclesiae et Anti-christo.


Fray Francisco de Bacho († 1372), carmelita catalán, procurador
general de la Orden desde 1366, luego provincial, escribió Repertorium
Praedicatorum. Super libros Sententiarum. Sermones.


Fray Bernardo Oller, carmelita de Manresa, general y sucesor de
Ballester desde 1375, escribió De Ordinis sui origine. De immaculata
Virg. conceptione.





258. Los castigos y documentos, libro atribuido al rey don
Sancho IV, se publicaron malamente en la Biblioteca de Rivadeneyra,
1857. Gran parte está tomado de la traducción del
De regimine principum, de Egidio Colonna, hecha cincuenta
años después de morir Sancho IV, no sólo de lo que Colonna
escribió, sino de lo añadido por el traductor Johan García. No
es obra de dicho Rey y se hizo entre los años 1350 y 1369, según
Groussac, cuanto á la redacción primitiva, contrahecha y aumentada
después, acaso en tiempos de Enrique III.





Castigos e Documentos. Bibl. de Aut. Esp., t. LI. Consúltense:
P. Grousac, en Revue Hispanique (1906), t. XV, págs. 212-339; R. Foulché-Delbosc,
en Revue Hispanique (1906), t. XV, págs. 340-371.





259. El rabino Sem Tob ó Santob ó Santo, que suena
buen nombre, fué el primer judío que escribió en castellano y el
primero que introdujo en Castilla la poesía gnómica ó sentenciosa,
poniendo en 686 cuartetas de versos heptasílabos los Proverbios
Morales. Era ya canoso cuando dirigió su obra á don
Pedro (1350-1369), de quien algunos le creen médico, sin algún
fundamento. Tampoco se sabe si nació en Carrión de los Condes,
aunque allí estuviese avecindado. El Teognis castellano supo
poner en verso bien rimado, con la gracia y nobleza de este
género de composición y con bien apropiadas metáforas y cierto
colorido oriental, la doctrina sentenciosa, que en aquel siglo
habían tantos tratado en prosa, sacándola de la Escritura y de
los libros de origen arábigo, corrientes á la sazón. Peca á veces
de alguna oscuridad y sequedad, debidas á su extremada concisión
y á las alegorías ó metáforas.





260. Sermón comunalmente rimado de glosas y moralmente sacado
de filosofía llamó el autor á su obra. Santillana dice de él que fué
"grand trovador", que escribió "muy buenas cosas" y "assaz comendables"
sentencias. Según el mismo Marqués, escribió Sem Tob otras
obras, que desconocemos. Falsamente se le atribuía la Doctrina de la
Discriçion, la Revelación de un ermitaño y la Danza de la Muerte.
Dos son los textos que tenemos del libro de Sem Tob, tan diferentes,
que parecen dos obras: el mejor y más completo es el de la Biblioteca
de El Escorial, en 686 estrofas, y es el que editó Janer, poniendo al pie
las variantes del otro manuscrito, 627 estrofas, que se guarda en la Biblioteca
Nacional y que editó Ticknor. Ambos fueron cotejados por
José Coll y Vehí. Proverbios morales, edic. Bibl. de Aut. Esp., t. LVII.
Consúltese: Untersuchungen über die Proverbios morales von Santob
de Carrión, mit besonderen Hinweis auf die Quellen und Parallelen
von doctor Leopold Stein, Berlín, 1900; Μ. Menéndez Pelayo, Antología
de poet. lír. cast., t. III, págs. cxxiv-cxxxvi.





261. Pedro de Verague escribió la Doctrina de la Discriçion,
que falsamente atribuyen algunos á Sem Tob. Es un catecismo
en 154 estrofas, de tercetos octosílabos, con el último
verso de cuatro sílabas. Es de fines del siglo xiv y fué impreso
en el siglo xvi (Gallardo).





Foulché-Delbosc ha editado el ms. de El Escorial, IV, b. 21, fol. 88-108,
en Rev. Hisp., t. XIV (1906), págs. 565-597; Bibl. de Autor. Esp.,
t. LVII.


262. Juan Fernández de Heredia, "ilustre vástago de una de las
más poderosas familias de Aragón", como escribe Am. de los Ríos
(V, 240), nació en 1310, entró en la Orden de San Juan en 1332 y cincuenta
y cinco años después fué nombrado Gran Maestro de la Orden;
asentó en Aviñón el 1382 y se rodeó de letrados hasta que murió, el 1396,
escribiendo durante aquel tiempo obras de historia. Atribúyensele, aunque
no todas sean enteramente suyas, sino que las planearía y revisaría,
las obras siguientes en castellano aragonés: Versión de las Vidas de Plutarco,
ídem de Crosius, ídem de Marco Polo, ídem De Secreto Secretorum,
de Aristóteles; Flor de las Istorias de Orient, La Historia de Eutropio,
La grant Cronica de Espanya, La grant Coronica de los Conquiridores,
de la que ha publicado la Sociedad de Bibliófilos Madrileños las
Gestas del rey don Jayme de Aragon, Madrid, 1909. Véase Revue Hispan.,
1907, t. XVI, pág. 244; Morel-Fatio, Rom., XVIII, pág. 491.


Johan Fernández de Heredia, Libro de los fechos et conquistas, ed.
[con trad. francesa] A. Morel-Fatio, Genève, 1885 (Publications de la
Société de l'Orient Latin, IV); Gestas del rey don Jayme de Aragón,
ed. R. Foulché-Delbosc (Soc. de Biblióf. Madrileños, t. I).


Don Pedro Gómez de Albornoz, arzobispo de Sevilla hasta 1372,
escribió De la justicia de la vida espiritual (Bibl. Real).





263. El Canciller Pero López de Ayala (1332-1407)
nació en Vitoria, de padre alavés, Ferrán Pérez de Ayala, y de
madre montañesa, Elvira de Ceballos. Entró de paje de don
Pedro el Cruel en 1353, fuélo después del infante don Fernando
de Aragón, volviendo el año siguiente al servicio de don Pedro,
de quien fué partidario hasta 1366, en que fué proclamado rey
don Enrique en Calahorra, que, huyendo don Pedro, se pasó con
su padre al bando del bastardo. En 1359 recorre como capitán
de la flota los mares de Valencia y Cataluña, alcanzando el alguacilazgo
mayor de Toledo en premio de su extraordinario
valor. Hecho prisionero en Nájera por el Príncipe Negro (1367),
se rescató, y tras el fratricidio de don Pedro en Montiel (1369),
fué enriquecido y honrado por Enrique II y Juan I. En Aljubarrota
(1385) fué preso de los portugueses, pasando quince
meses en una jaula de hierro en el castillo de Oviedes, donde
trabajó en el Rimado de Palacio y en el Libro de la caza, que
compuso en 1386. Rescatado en 1387 volvió á España y formó
parte del Consejo de regencia en la minoría de Enrique III
(1390-1394) y fué nombrado Gran Canciller de Castilla (1398).
En 1402 vió nombrados Merino mayor de Guipúzcoa á su hijo
Fernando y Alcalde mayor de Toledo al otro hijo, Pedro. Todavía
vivió nueve años dado á la política y á las letras, residiendo,
ya en la corte, ya en sus estados de Álava y la Rioja, en los monasterios
de que era fundador ó patrono, sobre todo en el de
San Juan de Quijana y en el de San Miguel del Monte, cerca
de Miranda de Ebro. Murió casi de repente en Calahorra en
1407, después de don Enrique III y cuando se hallaba escribiendo
su Crónica. Fué recio de complexión y de musculoso
cuerpo, de valor hasta la temeridad, salvo que con reflexión,
diestro en la caballería y en las armas, amigo de la caza de cetrería
y montería, "muy dado á las mujeres, más de lo que á tan
sabio caballero como él convenía", en frase de su sobrino Fernán
Pérez de Guzmán.





264. Su padre fué rico hombre de Álava, de los que ayudaron á
Alfonso XI á apoderarse de su provincia natal. De la hermana del
Canciller descendía Fernando el Católico. En su Crónica confiesa su
desleal traición: "e de tal guisa iban los fechos, que todos los más que
dél se partían habían su acuerdo de non volver más á él". Amontonó
señoríos, alcaldías, tenencias, heredamientos y riquezas sin cuento, siendo
además árbitro de cuanto se hacía en Castilla. Obtuvo al pasarse á
don Enrique el cargo de alférez mayor de la Orden de la Banda, cuyo
pendón llevó en la batalla de Nájera; fué de los más favorecidos en el
reparto del botín de Montiel, adonde no asistió; en 1369 logró la Puebla
de Arciniega, la torre del valle de Orozco, la posesión del valle
de Llodio, que traía en litigio su padre; en 1374, los cargos de alcalde
mayor y merino de Vitoria y la confirmación del mayorazgo fundado
por su padre, que ya entonces era fraile dominico; en fin, la alcaldía
mayor de Toledo, en 1375. Como consejero de Enrique II y Juan I
mostró su habilidad en misiones diplomáticas en las Cortes de Aragón
y de Francia, asistiendo á Carlos VI en la batalla de Rosebeck, por lo
que le hizo en 1382 su camarero y le dió una pensión anual de 1.000
francos de oro. Treinta mil doblas de oro pagó por su rescate á los
portugueses su mujer doña Leonor de Guzmán, con ayuda de su pariente
el Maestre de Calatrava y de los Reyes de Francia y de Castilla. Ajustó
las paces entre don Juan I y la casa de Lancaster, representante de
los derechos de los descendientes de don Pedro y peroró en las Cortes
de Guadalajara de 1390 contra el proyecto de abdicación y repartición
del reino que tenía pensado don Juan I. En 1392 ajustó las treguas
con Portugal por don Enrique III, que estaba en su minoridad, el cual
después, en 1398, le nombró Canciller. Escribió su vida Rafael Floranes
y se publicó en los tomos XIX y XX de los Documentos inéditos para
la Historia de España.








265. El Rimado de Palacio fué compuesto por la mayor
parte en la jaula de hierro de Oviedes, como el Libro de buen
Amor y el Quijote se compusieron en la cárcel. La desgracia
abre los ojos para reconocer las culpas propias y ajenas. Desde
la estrofa 903 hubo de escribirse más tarde, cuando ya libre el
Canciller pudo poner en su obra más tranquilidad y serenidad,
que cuando preso comenzó con la propia confesión para que su
crítica de los vicios ajenos tuviese más fuerza, bien así como lo
hizo el de Hita. Al acabar su Sermón dice en la estrofa 706 que
se hallaba aquejado "de muchas grandes penas e de mucho cuydado".
Así el Arcipreste pide á Dios: "Saca á mi coytado desta
mala presion". No puede negarse cierto parentesco entre la obra
del Canciller y la del Arcipreste: ambos pretenden criticar los
vicios de la sociedad, con la diferencia de unos cuarenta años.


El Canciller leyó y remedó al Arcipreste en el intento de
la crítica social, en la enérgica franqueza y aun extremada libertad
de juicio, en el mudar de metro sobre el fondo del tetrástrofo,
dando lugar á las combinaciones métricas de la tradición
galaico-portuguesa, en las canciones á la Virgen, en la
unidad personal que sirve de trama, en lo variado y al parecer
descosido de las partes: "Efemérides del espíritu de su autor",
llamó Gallardo al Rimado de Palacio. Ya conocemos la obra
del Arcipreste; la del Canciller es un libro más del mester de
clerezia, sin pizca de la juglaria, que es el alma del Libro de
buen Amor. Obra didáctica como las acostumbradas hasta entonces,
"que le hizo caer en cierto prosaísmo ético y pedagógico",
como dijo M. Pelayo; nada de lo lírico, de lo dramático y
de lo épico, que lo es todo en la obra del Arcipreste. El cual era
grandísimo y originalísimo poeta; el Canciller era un puro versificador.
El fino humorismo con que el de Hita envuelve la retozona
sátira, hasta el punto de haber desconocido los críticos
su verdadero intento, se convierte en declarada causticidad en
la grave sátira de Ayala. Donde mejor le imita es en la pintura
de la simonía (c. 229). Tanto va del espíritu erudito del Canciller
al espíritu popular del Arcipreste, del beber en los muertos
libros al beber en la vena bullente de la vida, del morar en palacios
al corretear por ferias y plazas, del tratar con disimulados
cortesanos al andar entre escolares, troteras, moriscas y serranas.
Con todo eso, ya que no como poesía, la obra del Canciller
sirve como claro documento de la depravación de costumbres durante
la malhadada época del cisma de occidente. Con esta obra
desaparece el verso alejandrino de la literatura castellana.


Pasaba de los setenta años cuando dió el último toque al Rimado
de Palacio; nada tiene de extraño que después de los metros
ligeros que en las canciones religiosas empleó, á imitación
del Arcipreste, volviese á la cuaderna vía, parafraseando al final
de la obra el libro de los Morales de San Gregorio.





266. Se ha creído que el Rimado de Palacio lo escribió durante su
cautiverio en Inglaterra, fundándose en un manuscrito indicado por
Gallardo. Pero, según esto, lo escribió el año 1367. Mas en la estrofa
215 (ed. Janer) se alude al cisma en tiempo de Urbano VI, de modo que
estos versos no pudieron escribirse antes de 1378. En la estrofa 811 se
dice que el cisma había durado veinticinco años, pasaje que no pudo
escribirse antes de 1403. Lo que se dice en la estrofa 853, "que me libre
e me tire de entre estas paredes", no pudo escribirse hasta después
de 1372, en que el padre de López de Ayala fundó el convento de San
Juan de Quejana, á cuyas monjas dominicas dirige estos versos desde
el castillo de Oviedes. Todas estas partes de la composición fueron
escritas después de 1367, en que el autor cayó preso del Príncipe Negro.
Ahora bien, no se sabe que estuviese otra vez en Inglaterra. Su pariente
Santillana llama á esta obra Las maneras del Palacio; también
se titula El libro de Palacio; pero lo corriente es darle el rótulo que le
dió Pérez de Guzmán, Rimado de Palacio.





267. Así como el Arcipreste de Hita había nacido poeta
y se amañaba mal en la prosa, López de Ayala, versificador moralista
sin estro poético, era por naturaleza un gran prosista.
Durante su encierro en Oviedes (junio de 1386) escribió el
Libro de la caza de las aves et de sus plumages et dolencias et
melecinamientos, dirigido á su pariente Gonzalo de Mena, obispo
de Burgos, tan aficionado como él á la caza de altanería.
Gran fautor de toda buena cultura, tradujo, ya en los ocho últimos
años de su vida, las Décadas 1.ª, 2.ª y 4.ª de Tito Livio, de
la versión francesa del benedictino Pedro Berçuire († 1362), á
instancias de Enrique III. Por sí ó por sus secretarios tradujo
el libro De summo bono sive De sententiis, de San Isidoro, los
Morales ó Comentario de Job, de San Gregorio el Magno, el
De consolatione philosophiae, de Boecio, el De casibus virorum
et feminarum illustrium, ó Caída de principes, de Boccaccio,
traducción hecha entre 1356 y 1364, continuada por Alonso de
Cartagena y Juan Alfonso de Zamora en 1422; la Historia Troiana,
de Guido delle Colonne, traducida muchas veces en los
siglos xiv y xv, libro de caballerías de asunto clásico, y acaso
el Valerio Maximo.





268. El título Libro de la caza de las aves et de sus plumajes et
dolencias et melecinamientos se halla en la Invocación con que el libro
comienza, y en el prólogo al obispo de Burgos don Gonzalo de Mena
dice cinco veces Caza de las Aves. Por último, escribe al fin del libro:
"Aquí se acaba el Libro de la Caza de las Aves, que fizo Pero López de
Ayala en el castillo de Oviedes, en Portogal, en el mes de junio, año
del Señor de mill et trecientos et ochenta y seis años, era de César de
MCCCCXXIV años". Extraño parece que en la edición de la Sociedad
de Bibliófilos Españoles, preparada por Lafuente y Alcántara, y por
su muerte acabada por Gayangos, el título sea El Libro de las Aves de
Caza, como si fuese un tratado de historia natural. Acerca de las Glosas
del Duque de Alburquerque, añadidas á esa edición, léase lo que
dice Gutiérrez de la Vega en su hermosa edición, pág. xlvii. Sobre los
códices, la Biblioteca Venatoria Española y la Bibliografía Venatoria
Española, del mismo Gutiérrez.


En el libro de la Caza se ve su intento siempre de gran moralizador
de las costumbres, pues en su ejercicio halla una manera de "tirar á
los omes de ocio et malos pensamientos et que puedan aver entre los
sus enojos et cuidados algund plazer et recreamiento sin pecado". Libro
curioso para la historia de las costumbres de la época, para el conocimiento
de este deporte y de su vocabulario particular. Amante de toda
cultura, emprendió sus traducciones "por avisar é ennoblecer la gente
é nación de Castilla, fizo romanzar de latín en lenguaje castellano
algunas crónicas y estorias que nunca antes dél fueron vistas ni conoscidas
en Castilla" (Pedro López de Ayala, su nieto, en la Relación fidelísima
de su linaje). El texto latino de Livio para el Canciller "estava
en latín por bocávulos ignotos et escuros", como dice él al Rey. El
intento de sus versiones fué "á bien et á provecho de la republica",
entresacando de ellas "dichos de muchos buenos enxemplos et de buenas
doctrinas para bien vivir espiritualmente et moral et onestamente."
La Crónica Troyana había dejado sus huellas en el Libro de Alixandre
y un tal Domingo de Troya se decía haber divulgado la leyenda en
España antes de Alfonso el Sabio, en cuyo reinado un eclesiástico hizo
una refundición castellana del Roman de Troie, de Benoît de Sainte-More
(hacia 1160), de la cual se conserva la copia de Nicolás González,
fechada en 31 de diciembre de 1350. Esta versión castellana la tradujo al
gallego en 1373 Fernán Martínez. La versión latina de Guido delle Colonne
ó Historia Troiana (1272-1287) no es sino una reproducción de la obra
de Benoît de Sainte-More. De esta traducción latina de Colonne sacó la
suya Ayala en 1358, y en 1367 la suya catalana Jaime Conesa. La leyenda
y refundiciones proceden de las latinas de los seudo cretense
Dictys y seudo frigio Dares.





269. Pero la obra principal del Canciller fué convertir la
informe crónica, hasta su tiempo usada, en verdadera historia
artística. Acaso él mismo no se percató de ello; sino que
aficionado y aun estimulado por el ejemplo de su padre á
leer historias, sin querer remedó á Tito Livio, cuyas Décadas
había traducido, insertando breves discursos y frases, que encierran
los motivos que tenían al obrar los personajes. Conociendo
tan de cerca á los Reyes, no se dejaba encandilar por las apariencias;
su natural austero y grave no le permite rebajarse
ante nadie, no bandearse más á una que á otra parcialidad, y su
amor por la moral y la justicia le mantiene en el fiel de la equidad
generalmente. Con este criterio escribió sobre los reinados
de don Pedro, don Enrique II, don Juan I y don Enrique III,
el último no acabado por haberle tomado la muerte cuando había
llegado á los acontecimientos del año 1396, y la crónica de
este reinado fué después continuada por Álvar García de Santa
María (1390-1460). López de Ayala es el primer historiador
en fecha, de España, y fuera de ella no lo hubo hasta fines
del siglo xv. Es historiador grande y severo, que con cierto instinto
ahonda y escudriña en el alma de los personajes, pintándolos
además en retratos ceñidos y recios; pónelos en acción
haciéndoles declarar por su propia boca sus intentos por
medio del diálogo, cartas y arengas, y, sobre todo, prepara los
acontecimientos trágicos con maña de habilidoso dramático,
haciendo crecer el terror por momentos hasta el desenlace. Tiénesele
por sospechoso en lo que atañe al rey don Pedro, de quien
deslealmente se apartó; pero convienen con él los cronistas catalanes,
como el autor de las memorias de don Pedro IV; los
portugueses, como Fernán Lopes; los italianos, como Villani; y
los franceses, como Froissart y el biógrafo de Duguesclin. Fuera
de este caso, todos concuerdan en tenerle por historiador
veraz y de imparcial fidelidad.





270. Hasta él no había habido más que Crónicas, la Crónica general,
de Alfonso el Sabio; el compendio que de ella hizo don Juan Manuel
y las varias refundiciones conocidas; los anales de Alfonso el
Sabio, de Sancho IV, de Fernando IV y de Alfonso XI, que fueron escritos
por Fernán Sánchez de Tovar, predecesor de López de Ayala en la
Gran Cancillería castellana, más bien que por Juan Núñez de Villaizan;
La grant Cronica de los Conquiridores (1383), ó historia del Imperio
bizantino de 780 á 1118 y crónica de Morea de 1199 á 1377, y La grant
Cronica de Espanya (1385), ambas redactadas por orden del gran
maestre de la Orden de San Juan de Jerusalén, Johan Fernández de
Heredia (1310-1396). Fernán Pérez, padre de López de Ayala, "como
era tan grand caballero et tan entendido et mesurado en todos sus fechos,
se pagaba de decir bien et apuestamente et otrosi de alcanzar
noticias de letras et de estorias de cosas grandes et nobles que en el
mundo hubiesen pasado" y había romanceado una "antiqua escriptura",
compuesta por "un muy grand caballero de los de Ayala, á quien decían
San Velázquez", la cual sirvió al Canciller para escribir sobre "el
linaje de Ayala y las generaciones de los señores que vienen de él".
Como muestra de su pincel, recuérdese el retrato de don Pedro: "assaz
grande de cuerpo et blanco et rubio et ceceaba un poco en la fabla;
era muy cazador de aves; fué muy sofridor de trabajos; era muy temprado
et bien acostumbrado en el comer et beber; dormía poco et amó
mucho mujeres; fué muy trabajador en guerras; fué cobdicioso de
allegar tesoros et joyas et aljofar et baxilla de oro et de plata et paños
de oro et otros apostamientos". Las cartas que atribuye al "sabidor
moro granadino" Ben Alkhatib le sirven para envolver sus máximas
morales y políticas. Sobre su manera de preparar los grandes sucesos,
recuérdese la profecía de Merlín, interpretada por Ben Alkhatib, y no
menos la muerte de Garcilasso de Burgos, el suplicio del rey Bermejo,
etc. Próspero Mérimée, con poco más que adobar esta Crónica
á la moderna, hizo una historia hermosísima.



271. Pero López de Ayala, Rimado de Palacio, ed. F. Janer, Bibl.
de Aut. Esp., t. LVII; ed. A. F. Kuersteiner (en prensa); Crónicas de
los Reyes de Castilla don Pedro, don Enrique II, don Juan I, don Enrique
III, ed. E. de Llaguno y Amírola, en Crónicas españolas, Madrid,
1799, ts. I y II; Crónica del rey don Pedro, Bibl. de Aut. Esp., t. LXVI;
El libro de las aves de Caça (Soc. de Biblióf. Españoles), ed. P. de
Gayangos, Madrid, 1869; Libro de la Caza, ed. J. Gutiérrez de la Vega,
en Biblioteca Venatoria, Madrid, 1879, t. III. Consúltense: R. Floranes
Robles y Encinas, Vida literaria de P. L. de Α., en Documentos inéditos
(1851-52), ts. XIX y XX; J. Catalina García, Castilla y León durante
los reinados de Pedro I, Enrique II, Juan I y Enrique III, Madrid,
1892-1901 [sin terminar]; M. Menéndez y Pelayo, Antología de poetas
líricos, etc., t. IV, págs. ix-xxxvii; A. F. Kuersteiner, A Textual Study
of the First Cantica sobre el Fecho de la Iglesia in Ayala's Rimado, en
Studies in honour of A. Marshall Elliott, Baltimore [1911], vol. II,
págs. 237-256; G. Daumet, Étude sur l'alliance de la France et de la
Castille aux xive et xve siècles (Bibl. de l'École des Hautes Études,
fasc. 118), París, 1898; A. Fernández-Guerra y Orbe, Discursos leídos
ante la Real Academia de la Historia en la pública recepción de don
Francisco Javier de Salas, Madrid, 1868, págs. 131-200; F. W. Schirrmacher,
Ueber die Glaubwürdigkeit der Chronik Ayalas, en Geschichte
von Spanien, Berlín, 1902, t. V, págs. 510-532; Ε. Fueter, Ayala und
die Cronik Peters des Grausamen, en Mitteilungen des Instituts für
österreichische Geschichtsforschung (1905), t. XXXVI. págs. 225-246;
A. F. Kuersteiner, The use of the relative pronoun in the Rimado de
Palacio, en Revue Hispanique (1911), t. XXIV, págs. 40-170.





272. La Revelación de un ermitaño, poema didáctico y
anónimo en octavas de arte mayor y con influencia italiana, se
escribió en 1382 (verso 3); está tomado el asunto de la Rixa
Animi et Corporis. Ed. Bibl. Autor. Esp., t. LVII.





273. Fray García de Eugui, elegido obispo de Bayona en 1384,
compuso la Crónica General de España, publicada últimamente por
G. Eyzaguirre Rouse: Crónica General de España, en los Anales de la
Universidad de Chile, transcripción del manuscrito de El Escorial.


Fray Gombaldo de Uligia († 1384), dominico catalán de Cervera,
escribió In libros Sententiarum. De vitis Sanctorum.


Fray Felipe Ribot († 1391), carmelita catalán, escribió De institutione
et gestis Carmelitarum. De vivis illustribus Carmelitarum. Sermones.
Epistolae.


En 1487 murió Pedro IV "el Ceremonioso", que parece escribió en
romance una Crónica de su tiempo. Por orden suya se compusieron las
Ordinations y ceremonias de la Casa Real, en lemosín, promulgadas en
1344 (Bibl. Escor.). También escribió De ordine servando in coronationibus
Regum Aragonum (ibid.). (Véase Nic. Ant., l. IX, c. VII, pág. 177).


Fray Francisco Eximeniz († 1409), franciscano y obispo de Elna,
aunque escribió en catalán merece citarse por su obra enciclopédica
Crestiá (El Cristiano), y más por las otras que se tradujeron al romance.
De les dones, cuyo ejemplar del Arcipreste de Talavera se conserva,
tradújose y hay Ms. del siglo xv (Gallardo): Aquí comienza el
libro llamado de las Donas, compuesto e ordenado por el Maestro fray
Francisco Jiménez... En Valladolid, 1542, salió impreso el Carro de las
donas, que comprende el "libro de las mujeres...". "Va repartido en
cinco libros: los cuatro hizo este Doctor, aunque yo añadí mucho en
ellos copilando y sacando doctrina de doctores muy sanctos. Copilé otro
libro que trata del aparejo que el hombre cristiano ha de hacer para
la muerte: todo junto se llama Carro de las Donas" (Pról. dedicat.).
"Un religioso de Sant Francisco, morador en Sant Francisco de Valladolid
le tradujo". Gallardo añade: "Véase si el traductor es el padre
toledano Gómez García". Comprende además, como dice el título, el
"Vita christianorum" y "Memoria eterna". Escribió Eximeniz además
el Vita Christi en catalán, traducido por don Fernando de Talavera;
Del Angels, traducido al romance: La natura angelica, Burgos, 1490,
1516; Pastoral, Barcelona, 1495; De la temor de Deu, ain (sic) Virtut de
justicia, Barcelona, 1509.


Don Gonzalo González de Bustamante († 1392), obispo de Segovia,
escribió La Peregrina ó repertorio alfabético del Derecho canónico,
romano y español (Bib. Escor.).


Pedro de Luna ó Benedictus XIII desde 1394, escribió, entre otras
obras (Nic. Ant.), Libro de las Consolaciones de la Vida humana. De
potestate summi Pontificis et Concilii. De horis dicendis per clericos.


Hacia 1397 Juan Figuerola, canónigo valenciano, escribió Adversas
Iudaeos et Thalmudem.



274. San Vicente Ferrer (1352-1419) parece profesó en los dominicos
en 1374, maravilloso varón apostólico. De vita Spirituali, Venecia,
1568. De fine mundi. Suppositionum liber. De sacrificio missae.
Tractatus consolationis in fidei tentationibus. Sermones y Cartas, 3 vols.,
Lyon, 1530, 1539, 1550; Amberes, 1569; Venecia, 1573. Obras completas,
Valencia, 1591. Otras en la Biblioteca Nacional.



275. En el siglo xiv se escribió, por el Maestre Audallá, De caballos
y sus dolencias (Gallardo). De fines del siglo xiv es el Vergel
de Consolación, escrito por Fray Jacobo de Benavente, impreso en Sevilla,
1497.






  ilop266
  Sepulcro de D. Juan II.

 (Cartuja de Miraflores, Burgos).








NOTAS:




[21] Así lo titula Gayangos al publicar este libro.







[22] "¿Quién creerá que Domenico Greco trajera sus pinturas muchas
veces á la mano y las retocase una y otra vez para dejar los colores
distintos y desunidos, y dar aquellos crueles borrones para afectar valentía?"
Así juzgó el académico pintor Pacheco al Greco; y esta valentía en que lo
comparo con el Arcipreste no la ha entendido Azorín. (Los valores literarios,
pág. 71).







[23] Véase Tacke: Die Fabeln des Erzpriesters von Hita, in Rahmen
der mittelalterlichen Fabelliteratur nebst einer Analyse des Libro de buen
amor. Breslau, 1911 (32 págs.).







[24] "Las Grandes virtudes y hazañas de este nuevo Prelado mejor será
pasallas en silencio, que quedar en este cuento cortos". Mariana, Η. E., 16, 5.
















ÉPOCA DE DON JUAN EL II



LA POESÍA LÍRICA CORTESANA Y LOS ALBORES DEL RENACIMIENTO
(PRIMERA MITAD DEL SIGLO XV HASTA 1454)





276. Resumen histórico: Juan II (1407-1454), privado y verdadero
gobernante de Castilla don Álvaro de Luna. En Aragón, Alfonso V el
Magnánimo (1416-1458), hijo de Fernando I el de Antequera, coronado
en el Compromiso de Caspe, conquista el reino de Nápoles, corte de
renacimiento para la literatura española.


Literatura francesa: Alain Chartier (1394-hacia 1439). Charles
d'Orléans (1391-1465). Villon (1431-1483?). Gringoire (Jeu du Prince
des Sots, 1512). Roman de Troïlus (1400). Gerson (Sermons, 1389-1414).





277. Á los esforzados Reyes del siglo xiv, que gastan sus
aceros en la morisma acabando con su poder, como Alfonso XI
en el Salado, ó que tienen á raya á los magnates y luchan entre
sí, como don Pedro y su hermano el Bastardo, suceden en el
siglo xv Reyes apocados, como don Juan II y Enrique IV el
Impotente, á quienes se sobreponen los grandes y hasta los
destronan, peleando ellos por la privanza y señoríos y no escarmentando
ni con ver caer en el cadalso la cabeza del más poderoso
de todos y único verdadero Rey en Castilla durante
largos años, don Álvaro de Luna. Las costumbres, de brutales
que fueran en el siglo xiv, se hacen refinadas en el xv, dominando
la hipocresía y la doblez cortesana. Mientras anda calladamente
la intriga por las antesalas entre los grandes ó revienta
estruendosamente en los campos de batalla, en manos de los
grandes intrigadores y en la del mismo Rey, hollado por sus
ambiciones turbulentas, suena la lira cortesana en el tono ficticio
y apagado de la escuela galaico-portuguesa, que da sus
últimos y moribundos sones en Castilla y á la vez en el no
menos ficticio y falso de la escuela italiana comenzada á sonar
con intempestivo y descerrajado chirrido. De entrambas escuelas
es la lírica de la corte de don Juan II; pero como ecos
remedados y por gente cortesana, no contiene más que lo peor
de entrambas. El nervio de la galaico-portuguesa había sido lo
popular gallego, el aire serrano, candoroso y sentido; de ello
sólo quedaba en la poesía de la corte de don Juan II la sencillez
de la cáscara, los versos cortos, ligeros y delicados, propios de
los cantares populares que aun hoy suenan en todas partes y
debieron de sonar en España mucho antes de aquella época.


El alma gallega y popular había volado: á la natural candidez
había tomado el lugar la sutileza, al candoroso sentimiento
el jugueteo de los conceptos. Más que de la escuela gallega
eran aquellos los últimos dejos de la escuela provenzal, llegada á
Castilla por Portugal y Galicia. Así acabó en España el influjo
de la literatura venido de Francia, primero de la lengua d'oil á
la épica, después de la d'oc á la lírica. La literatura italiana, la
última en fecha de las literaturas románicas, había resonado á
fines del xiii y durante el siglo xiv en las liras de Dante, Petrarca
y Boccaccio, con cadencias tan nuevamente elegantes, como
viejas de abolengo, puesto que eran las de la antigua Grecia y
Roma, que despertaban al mágico poder de aquellos renacentistas
de la antigüedad clásica. Micer Imperial y sus discípulos
traen por Sevilla á la corte y resto de España, á principios del siglo
xv el culto de la Divina Comedia, y tras Dante siguen Petrarca
y Boccaccio, apuntando la primera aurora del renacimiento
latino. Pero es aurora todavía harto entre tinieblas, ó
mejor digamos, la gente cortesana no estaba aparejada para
admirar y gozar de tan desusados resplandores; no tenían ojos
para ver entre tanta luz y cegaron á sus rayos. La naturalidad
del arte griego no podía ser percibida y apreciada por gentes
palaciegas que vivían de la doblez y mentira, de la ficción y
engaño. Aquella soberana naturalidad llegaba además envuelta
en el ropaje del simbolismo, con que Dante la había vestido,
porque así lo llevaban los tiempos y las circunstancias políticas
en que escribió. Nuestros poetas cortesanos quedáronse con el
ropaje y se les escabulló lo que dentro iba. Comenzó además
á entrar en España la erudición latina entre prosistas que no
sabían latín, y en vez de tomar lo bueno del fondo, también
se quedaron con lo de la corteza, que, acomodado al idioma
castellano, le cuadraba mal, con los desaforados latinismos y el
destartalado trastrueque é hipérbaton de palabras y frases, amén
de la fría y farragosa erudición de mitologías y leyendas, que
para los españoles eran letra muerta, y horriblemente gravosa
y desquiciada por el consiguiente. En urdir alegorías dantescas
los poetas sin el alma de la poesía de Dante, y en argamasar
suciamente añejas erudiciones en estilo desvencijado, descuartizado
y empedrado de voces latinas y de latinos nombres propios
los prosistas, se fueron entreteniendo aquellos escritores
cortesanos de la corte de don Juan II, hasta que el gusto de las
gentes acudió en tiempo de los Reyes Católicos á la vena popular
y castiza de los romances y de los cantarcillos de villanos, cuando
los eruditos, ahondando en el verdadero clasicismo de Roma
y Grecia, fueron echando de ver que el alma del arte antiguo
había salido del pueblo de Grecia y que el alma del arte moderno
bien podía hallarse en el pueblo de España, que en naturalidad,
brío y color no le iba en zaga. Con razón ha podido, pues, llamar
M. Pelayo al reinado de Juan II "pórtico de nuestro Renacimiento",
aunque él fuese pórtico algún tanto estrafalario
y más bien parece revoltijo de materiales, piedras, argamasa,
maderos y andamiaje, que amontonan los alarifes al echar los
cimientos de ese pórtico. Fué, pues, el reinado de Juan II una
época de transición, de poesía galaico-portuguesa harto retrasada,
de poesía italiana por demás prematura, de prosa clásica
que á los dos pinos que hace da tres trompicones. Todo ello
manejado por cortesanos y eruditos, que, tapándose todavía las
orejas para no oir á los villanos, aprendían su arte en los libros.
Con todo, á la poesía de los villanos se iban acercando, quieras que
no. Los versos cortos, que á imitación de la lírica galaico-portuguesa,
se menudean tanto y no menos el pie de romance, cortado
en hemistiquios ó enteros, eran versos populares castellanos.
Poca verdadera poesía se halla en cuarenta y siete años, á pesar
de los 218 poetas que contó Amador de los Ríos; pero la versificación
es tan varia y rica, que no pocas composiciones se
leen con agrado, mayormente cuando algún buen ingenio rodea
sutil y galanamente el pensamiento ó cuando algún juglar bufonesco
y satírico se olvida del pudor cortesano y deja correr, aunque
sea á medio chorro, la vena castiza, que sin pretenderlo se
apropia derivándola del pueblo. No á medio, sino á todo chorro
salta y se rebulle el habla castiza en la prosa del Arcipreste de
Talavera, sobre todo en unos cuantos capítulos de costumbres,
en que parece se le envistió en el cuerpo el retozón espiritillo
del Arcipreste de Hita. Los dos Arciprestes pertenecen á la cepa
castiza y popular, son pintores realistas de empuje, son, sin
género alguno de duda, los dos mejores escritores de los siglos
xiv y xv. Ellos se bastan, aunque más no hubiera, para
representar el verdadero arte en la historia universal de las
manifestaciones estéticas, y para eslabonar la áurea cadena cuyo
primer eslabón es el Mio Cid, y ha de llegar al siglo xvi engarzando
los no menos castizos y maravillosos del Romancero
y la Celestina al acabar el siglo xv. Éstas son las cumbres del
arte nacional; lo demás son jugueteos y remedos de artes extraños,
pesadumbre de estantes, broza de bibliotecas.





278. M. Pelayo, Antol., t. V, pág. ix: "La antigua hegemonía
literaria de Francia sobre los demás pueblos de la Edad Media estaba
definitivamente perdida desde el siglo xiv. Dante, Petrarca y Boccaccio
habían destronado completamente á los troveros franceses y á los trovadores
provenzales, sin excluir aquellos que en algún modo podían
considerarse como maestros suyos. El genio francés, que tanto creó
en aquellas edades, no había acertado á perfeccionar nada ni á poner
estilo ni acento personal en sus obras. La cantidad había ahogado
monstruosamente á la calidad en aquellas selvas inextricables de canciones
de gesta, de fabliaux, de leyendas devotas y de misterios dramáticos.
En aquella masa informe estaban contenidos casi todos los elementos
de la literatura moderna, pero rudos y sin desbastar, esperando
el trabajo de selección y la obra del genio individual: Francia, que en
los tiempos modernos se ha distinguido principalmente por el don de
adaptar y perfeccionar las invenciones y pensamientos ajenos, y por el
modo fácil y agradable de presentarlo y exponerlo todo, tenía en la
Edad Media cualidades absolutamente contrarias: el don de la invención
enorme, facilísima y atropellada, no el de la perfección ni el de la
mesura. Por eso la primera literatura de carácter moderno no fué la
francesa, sino la italiana, la más tardía en su aparición de todas las
literaturas vulgares, la que desde el primer momento pareció reanudar
la tradición clásica, en parte conocida, en parte adivinada por secreto
influjo de raza... Comunicaciones cada día más frecuentes con Italia
aceleraron este movimiento, al cual no fué extraña la asistencia en
Roma de algunos prelados y otros doctos varones de nuestra Iglesia
á la ida ó á la vuelta de los Concilios de Constanza y Basilea (1414-1431),
sobresaliendo entre ellos don Diego Gómez de Fuensalida, obispo
de Zamora; el arcediano de Briviesca don Gonzalo García de Santa María;
don Álvaro de Isorna, obispo de Cuenca; y más que todos aquel memorable
converso don Alonso de Cartagena, obispo de Burgos, cuyo
nombre se encuentra mezclado en toda empresa de cultura durante el
reinado de don Juan II, y de quien cuentan que dijo Eugenio IV: "Si
el Obispo de Burgos en nuestra corte viene, con gran vergüenza nos
asentaremos en la silla de San Pedro". Don Alonso de Cartagena,
que en Basilea había sostenido los derechos de la Sede apostólica con
no menos brío que la precedencia de su rey sobre el de Inglaterra,
entró allí en trato familiar con Eneas Silvio, una de las más simpáticas
figuras del Renacimiento antes y después de su Pontificado; y ovo dulce
comercio por epistolas con Leonardo Aretino, entrando en discusión
con él sobre su nueva traducción de la Ética, de Aristóteles; lo cual
da á entender que el Obispo burgense no era enteramente peregrino
en la lengua griega.


"De este mismo Leonardo Aretino recibía cartas filosóficas don
Juan II, tan admirador de su doctrina y tan penetrado de la nobleza
y excelencia del saber, que, tratando como á príncipe al modesto humanista
de Florencia, le enviaba embajadores que le hablaban de
rodillas. Si á este infantil y candoroso entusiasmo por las letras humanas
se añade la antigua comunicación de la ciencia jurídica por
medio de las escuelas de Bolonia y Padua, siempre muy frecuentadas
de españoles, y más después de la fundación del Colegio Albornoziano,
se verá hasta qué punto comenzaban á ser estrechos los lazos del espíritu
entre España é Italia. Fueron ya no pocos los poetas y prosistas
castellanos del siglo xv que en Italia recibieron su educación en todo
ó en parte: Juan de Mena, Juan de Lucena y Alonso de Palencia descuellan
sobre todos, siendo más visible y marcada en ellos que en otros
escritores la tendencia al latinismo de dicción y de pensamiento... El
Renacimiento español, rezagado en medio siglo respecto del italiano,
pasó por un período de vulgarización y de dilettantismo más aristocrático
y cortesano que gramatical y erudito, período de traducciones
y adaptaciones, en que se procuraba coger el seso real según común
estilo de intérpretes. "Si se carece de las formas, poseamos al menos
las materias", decía el Marqués de Santillana, que, no bastante noticioso
de la lengua latina, empleaba como traductor á su propio hijo,
don Pero González de Mendoza, el que fué después gran Cardenal de
España. Crecía la afición á los libros, que venían en su mayor parte de
Italia, y comenzaban á formarse suntuosas colecciones de códices, descollando
entre los más apasionados bibliófilos don Íñigo López de
Mendoza y el Maestre de Calatrava don Luis Núñez de Guzmán. Rarísimo
aún el conocimiento del griego, como lo había sido en Italia en el
siglo xiv, puesto que el Petrarca no lo supo, y Boccaccio sólo pudo
alcanzar alguna tintura de él en sus postreros años; lo poco que de
aquella literatura pasó en el siglo xv á la nuestra venía por intermedio
de los traductores latinos, como es de ver en la Ilíada, de Juan de
Mena; en el Fedón, y el Axioco, de Pedro Díaz de Toledo; en el Plutarco
y el Josefo, de Alonso de Palencia; en las homilías de San Juan
de Crisóstomo y otras obras de padres y doctores eclesiásticos. Á los
latinos se los traducía directamente y, por lo común, con extrema fidelidad
literal, más que con discreción de sentido, en estilo sobremanera
revesado y pedantesco, con afectada imitación ó, más bien, grosero
calco del hipérbaton del original. Prototipo de tales versiones es la
Eneida, de don Enrique de Villena, con las prolijas glosas que la acompañan,
en que vierte el traductor toda la copia de su saber enciclopédico
é indigesto. El gusto no estaba maduro aún para que entrasen en la
literatura moderna Horacio y los elegíacos, cuyas bellezas requieren
más hondo conocimiento de la lengua y civilización greco-romana y
más refinado gusto; pero se traducían las obras de carácter narrativo,
y así el futuro gran cardenal Mendoza ocupaba sus ocios de estudiante
en facilitar á su padre la lectura de las Metamorfosis, de Ovidio, gran
repertorio de fábulas mitológicas, al cual llamaban entonces la Biblia
de los Poetas, porque de él principalmente se sacaban argumentos y
comparaciones y todo género de alardes de erudición profana. Simultáneamente,
y muy estimados en su calidad de españoles, pasaban á
nuestra lengua Lucano y Séneca el trágico. Era la prosa forma única
de estas versiones, sin que haya una sola excepción en contrario, lo
cual se explica bien, considerando que en ellas se atendía únicamente
á la materia y de ningún modo á los caracteres del estilo poético, que ni
el traductor ni sus lectores entendían; y así á Lucano se le traducía, no
en concepto de épico, sino de historiador de la guerra civil entre César
y Pompeyo, y á Séneca, no como poeta dramático, sino por las máximas
y sentencias morales que en sus tragedias se encuentran. La afición á
la lectura de los moralistas era carácter especialísimo de este período,
como lo había sido de nuestra primera Edad Media, salvo que entonces
eran preferidos aquellos libros orientales que suelen revestir la enseñanza
con las amenas formas del cuento y del apólogo, y ahora, por el
contrario, se daba mayor estimación á la forma directa con que aparece
la doctrina en los libros de los moralistas clásicos; y aun entre éstos,
más que la rotundidad de los períodos ciceronianos (cuya plena imitación
no se logró hasta el siglo xvi), agradaba el vivo y ardiente decir
de Séneca y su manera cortada y vibrante. Intérprete lo mismo de Marco
Tulio que del filósofo de Córdoba, pero mostrando predilección por
el segundo, aparecía á la cabeza de estos moralistas el obispo Cartagena,
seguido á corta distancia por su grande amigo el señor de Batres, que
se decía el Lucilo de aquel Séneca, y por el doctor Pedro Díaz de
Toledo, que dilató sus estudios hasta Platón, y conserva reminiscencias
de sus diálogos en su propio Razonamiento sobre la muerte del Marqués
de Santillana. Ni estaban olvidados los historiadores, cuya serie había
abierto el canciller Ayala trasladando á Tito Livio; Vasco de Guzmán
hacía la primera traducción de Salustio; otros vulgarizaban á Julio
César, á Orosio y á Quinto Curcio, ya de sus originales, ya de versiones
anteriores toscanas y catalanas. Y dándose la mano la antigüedad sagrada
con la gentílica, no sólo se traía de la verdad hebraica toda la
Biblia por obra de judíos y cristianos, con alto honor de la munificencia
y alto espíritu del maestre Calatrava, sino que los libros más fundamentales
de San Agustín, San Gregorio el Magno y San Bernardo,
los dos famosos tratados ascéticos de San Juan Clímaco y el monje
Casiano, la Leyenda Aurea, de Jacobo de Voragine, y otras muchas
producciones de la literatura eclesiástica de los diversos siglos, transportadas
al habla vulgar, alternaban en las nacientes bibliotecas señoriales
con las producciones del mundo clásico, sirviendo como de lazo
de concordia entre unas y otras el saber enciclopédico de San Isidoro,
perenne institutor de las Españas, de cuyas Etimologías, nunca olvidadas,
se hacía por este tiempo curiosísima traducción, muy digna de la
estampa. De Italia nos había venido la luz del Renacimiento, y no podían
quedar olvidados en este movimiento de traducciones los poetas
y humanistas italianos, ora hubiesen escrito en su lengua nativa, ora
en la lengua clásica, ó bien en una y otra, como más frecuentemente
acontecía. Á todos precedió, como era natural que sucediese, el Alighieri,
el maestro de la nueva poesía alegórica, cuya Divina comedia era
trasladada en 1427 por don Enrique de Villena, "á preces de Íñigo López
de Mendoza", coincidiendo casi con la traducción catalana de
Andreu Febreu, terminada setenta días antes. No había llegado en
Castilla la época de la dominación poética del Petrarca; pero en cambio
el Petrarca humanista y moralista era uno de los autores más leídos
y más frecuentemente citados; estaba representado por gran número
de códices en la biblioteca del Marqués de Santillana, y corrían ya,
vertidos al castellano, antes de terminar el siglo, los Remedios contra
próspera y adversa fortuna, las Flores é sentencias de la vida solitaria,
el libro De viris illustribus, parte de las Epístolas y las Reprehensiones
é Denuestos contra un médico rudo é parlero, obra en que entendió cuando
joven el futuro primer Arzobispo de Granada y entonces oscuro bachiller
Hernando de Talavera. Pero el más afortunado de los patriarcas
de la literatura italiana, en cuanto al número y calidad de versiones
que de sus obras se hicieron, fué Boccaccio, que fué traducido casi por
entero, ya en las novelas y obras de recreación, como el Decamerone,
la Fiameta, El Corbacho y el Ninfal de Admeto, ya en los repertorios,
para su tiempo muy útiles, de mitología, historia y geografía, que llevan
los títulos de Genealogía de los Dioses, Libro de montes, ríos y selvas,
Tratado de mujeres ilustres y Libro de las caídas de los Príncipes. Cada
una de las principales obras de Boccaccio forma escuela dentro de
nuestra literatura del siglo xv, á excepción del Decamerone, cuya semilla
no germina hasta los grandes narradores de la Edad de Oro. Pero de la
Fiameta nacen inmediatamente El Siervo libre de amor, de Juan Rodríguez
del Padrón, y la Cárcel de Amor, de Diego de San Pedro, primeras
muestras de la novela sentimental, y los dos opuestos libros
del escritor Certaldo en loor y vituperio del sexo femenino, tienen larguísima
progenie, que alcanza desde el Libro de las virtuosas et claras
mujeres, de don Álvaro de Luna, hasta el deleitoso y regocijado Corbacho,
del Arcipreste de Talavera, que fabla de los vicios de las malas mujeres
et de las complisiones de los omes. Al mismo tiempo se acrecentaba
con nuevos materiales la antigua serie de apólogos y ejemplos, y
desde 1425 las picantísimas facecias, de Poggio Bracciolini, lograron
entrada en el Libro de Isopete ystoriado, junto á las fábulas de la antigüedad
y á los cuentos de nuestro Pedro Alfonso. Al mismo tiempo
que crece el número de traducciones del latín y del italiano, van haciéndose
rarísimas las del francés, que tanto abundaron en el siglo xiv.
Todavía, sin embargo, el Mar de Historias, de Fernán Pérez de Guzmán,
y el Árbol de Batallas, nos dan razón de esta antigua influencia, y
no son las únicas, aunque sí las más importantes que pueden citarse.
¿Qué más? Hasta de la literatura inglesa, que debía suponerse tan peregrina
y apartada de nuestro conocimiento, vino primero al portugués
y luego al castellano un poema de tanta curiosidad como la Confesión
del Amante, de Gower, por diligencia de un Roberto Payno (Robert Payne),
canónigo de Lisboa, dándonos indicio de que no había sido enteramente
inútil para la comunicación intelectual de ingleses y españoles el
cruzamiento de la casa de Lancaster con la sangre de nuestros reyes...
Apareció, informe aún y embrionario, un nuevo tipo de dicción artificiosamente
latinizada, en que, con raras dislocaciones de frase, se pretendía
remedar la construcción hiperbática, y con retumbantes neologismos
se aspiraba á enriquecer el vocabulario, so pretexto "de non fallar
equivalentes vocablos en la romancial texedura, en el rudo y desierto
romance, para exprimir los angélicos concebimientos virgilianos". La
aspiración era generosa, pero evidentemente prematura y muy expuesta,
por ende, á descaminos pedantescos que en la prosa de Juan de Mena
y en la del último período de don Enrique de Aragón llegaron á un extremo
casi risible. Las poesías de esta época están en el Cancionero de
Baena, en el general del Castillo algunas pocas; las más en otros manuscritos,
en el de Gallardo ó Academia de la Historia, en dos de la
Biblioteca Real, en el de Stúñiga, en el de Ixar, en varios de la Biblioteca
de París y en el de Resende.



279. Don Pablo de Santamaría ó el Burgense (1350-1435), nació
en Burgos, judío sapientísimo que de su propia voluntad se convirtió
(1300); fué Obispo de Cartagena y Burgos y Patriarca de Aquilea,
ayo y consejero de Juan II; habíase antes llamado Rabí Selemoh Halevi.
Additiones ad Postillam Nicolai de Lyra super Biblias, etc., obra
hecha en 1429, impresa en Maguncia, 1478; Nuremberg, 1493; Leyden,
1590. En 1434 escribió Scrutinium S. Scripturarum sive Dialogus Sauli
et Pauli contra Iudaeos, imprimióse en Mantua, 1474; París, 1520;
Burgos, 1591. Otras obras no se sabe si se imprimieron, como la Cena
del Señor y la Generación de Jesucristo.



280. La Vida de Pablo de Santamaría escribió su paisano el agustino
Fray Cristóbal Santotis, y en Gallardo, Bibliot., t. IV, col. 493, hay
un escrito del siglo xvi acerca de él, de donde copio párrafos: "Fué
(Rabí Selemoh) hombre doctísimo en su Ley, y con la continua lección
della, ayudado principalmente de la gracia del Espíritu Santo, se convirtió
de su propia voluntad el año 1390, que habrá agora 206 años...
Después de su conversión... los Sumos Pontífices le honraron con
dignidades eclesiásticas y obispados de Cartagena y Burgos y con
título de Patriarca de Aquileya; y con hacerle su Legado a-latere;
y encomendarle el negocio de la scisma que hubo en su tiempo, de
los tres Pontífices. Y el rey don Henrique el III le hizo su Chanciller-mayor,
y Consejero de Estado, tratando con él los negocios más graves
del Reyno: y en su muerte le encomendó la educación y institución de
su hijo (don Juan II), que quedaba de veinte meses; y lo tocante al
gobierno de su persona y casa, hasta llegar á los catorce años; y le
nombró por su Testamentario... Todo lo cual hizo con tanta satisfacción
de la Reina y Reino, que fué elegido por uno de los Gobernadores
dél por el infante don Fernando, tío del rey don Juan el II: y el mismo
rey don Juan le honró también, y estimó grandemente, conservándole
en las mismas honras y oficios, y comunicándole todas las cosas
que ocurrían de importancia... Tuvo... cuatro hijos, todos de legítimo
matrimonio, llamados don Gonzalo, don Alonso, Pedro de Cartagena y
Álvar Sánchez de Cartagena, que fueron varones insignes, imitadores
de las virtudes, excelencias y servicios de su padre...". Véase además
Rodríguez de Castro, Biblioteca Rabínica.



281. En 1402 el judío converso Don Jacob Çadique, de Uclés,
filósofo y médico, que nació en 1350, tradujo del catalán el Libro de
dichos de sabios e philosophos e de otros enxemplos e dotrinas muy
buenas (Bibl. Escor.).


Don Vicente Arias de Balboa, obispo de Plasencia desde 1404,
escribió Glossa al Fuero Real y Comentario al Ordenamiento de Alcalá.





282. Pedro de Corral escribió hacia 1403 la Coronica
Sarrazyna ó Crónica del rey don Rodrigo con la destruycion
de España, que Pérez de Guzmán calificó de "trufa ó mentira
paladina"; pero que con todo se leyó mucho, por confundirse entonces
la crónica con la novela, gracias al espíritu novelesco y
aventurero que reinaba. Tiene mucha semejanza con esta Crónica
la Chronica intitulada Atalaya de las Corónicas, obra hecha
el mismo año de 1443 y todavía inédita, que se atribuye á
Alfonso Martínez de Toledo, y aunque no se parece en nada
al Corbacho, la firma del autor basta, y la diversidad de asuntos
da razón de la desemejanza de estilos.




283. Atribuye Pedro de Corral su libro á Eleastras y Alanzuri,
cronistas del rey don Rodrigo, y á un tal Carestas, que dice vivió
en el siglo viii, en tiempo de Alfonso el Católico; pero todo ello es tinglado
fantástico, como el que usaron después los autores de libros de
caballerías, atribuyéndolos á historiadores que nunca fueron, y bien
se burla de ellos Cervantes, atribuyendo su Quijote á Cide Hamete
Benengeli. Debió valerse Corral de las Crónicas generales y de la del
moro Rasis; pero acudió no menos á la fuente novelesca de la Crónica
Troyana y zurció de su caletre otras aventuras caballerescas, haciendo
pasar su novela por crónica. Puede decirse que es una novela caballeresca,
aunque sus contemporáneos tomáronla comúnmente por historia,
el mismo Ausias March, por ejemplo. Antes de 1499 se cree que debió
de imprimirse. Hay las ediciones siguientes: Crónica del rey don Rodrigo
con la destruycion de España, Sevilla, 1511, 1522, 1527; Valladolid,
1527; Toledo, 1549; Alcalá, 1587; Sevilla, 1587. Consúltese
J. Menéndez Pidal, Leyendas del último rey godo, Madrid, 1906.



284. En 1404 compuso Mosé Çarfaty y se apropió el Maestro
Jacobo de las Leyes, que se las había encomendado hacer, siendo privado
de dicho Maestro, las Flores de Derecho copiladas por el Maestro
Jacobo de las Leyes (Ms. Escor.).





285. Año 1407. Sin duda la literatura caballeresca comenzó
á dar sus frutos en el siglo xiv, despertando en los españoles
el espíritu aventurero, que les hizo rodear y rodar por el mundo
entero en el siglo xvi. De aquí nació la literatura de viajes,
aventuras y maravillas, en la cual sobresalen en el siglo xv Clavijo,
Díaz de Gómez y Pero Tafur, grandes pintores de tierras,
costumbres y hechos extraños, pero de un juicio tan sano y de
un realismo tan español, como extravagantes, ultraideales y
falsas eran las novelas caballerescas. Es muy de notar cómo
supieron sacar el jugo artístico que contenían á vueltas de sus
disparates, sobreponiéndose juiciosamente el realismo español
á tan fantásticos sueños.


Ruy González de Clavijo († 1412), escribió la Historia
del gran Tamorlan, e Itinerario y enarración del viaje y relación
de la embaxada, libro curioso, escrito en suelto y ameno
estilo.






  ilop276
  (Del Arte Cisoria, edición Felipe Benicio Navarro).








286. Había enviado Tamerlán á Enrique III dos doncellas, celebrada
una de ellas en el Cancionero de Baena (núm. 240) por un poeta
anónimo, que, según Argote de Molina, debió de ser Álvarez de Villasandino.
Devolvióle el Rey de Castilla la embajada, compuesta de
González de Clavijo, Fray Alfonso Páez de Santa María y Gómez
de Salazar, los cuales salieron del puerto de Santa María el 22 de
marzo de 1403, y, muerto Salazar en el camino, año de 1404, llegaron
los demás á Samarcanda el 8 de septiembre del mismo año, y fueron
presentados á Tamerlán, el cual, de edad de setenta años, "tan viejo era,
que los párpados de los ojos tenía todos caídos", habiendo muerto en
febrero del año siguiente, 1405. Antes de esta fecha, en noviembre
del 1404, habían salido los embajadores, llegando á Sanlúcar el 1.º de
marzo de 1406. Clavijo fué camarero de Enrique III. Mariana dice del
Itinerario, "que relatan por menudo los particulares de su embajada y
muchas otras cosas asaz maravillosas, si verdaderas". Probablemente
el autor dió demasiado criterio á cosas que oyó, pero en lo demás fué
verídico.


Ruy González de Clavijo, Vida y hazañas del gran Tamorlan, en
Crónicas españolas, Madrid, 1782, t. III; Itinéraire de l'ambassade espagnole
à Samarcand en 1403-1406 (texto, trad. rusa y notas), ed. I. Sreznevski,
Academia Scientiarum Imperialis (1881), San Petersburgo,
t. XXVIII.



287. En 1409 Fray Jofre Gilabert fundó en Valencia el más antiguo
hospital de locos del mundo; Alfonso V de Aragón, en 1425, el de
Zaragoza; Marcos Sánchez de Contreras, en 1436, el de Sevilla; el
protonotario Francisco Ortiz, en 1483, el de Toledo. El primer lazareto
fué el de Mallorca, en 1471; los estudios anatómicos se abren en Zaragoza
el 1488.


En 1410 Fernando Esteban compuso Reglas de canto plano é de
contrapunto é de canto de órgano (Gallardo).





288. Año 1415. Don Enrique de Villena (1384-1434),
nieto de Enrique II, amigo de toda erudición misteriosa y desusada,
retraído entre sus libros como verdadero apasionado del
saber, y por el consiguiente poco ducho en las arterías y embustes
de la vida mundana, pasó por un ente extravagante y
medio nigromántico en vida y después de muerto por un Fausto
español, cuya curiosidad científica le entrega al diablo y á las
artes mágicas, llegando á ser en la tradición popular un símbolo
más legendario que histórico. Fué un sabio desgraciado como
todos los sabios, y más si, como él, pretenden luchar con los
mundanos y cortesanos que, no siéndolo, tienen por suyo todo el
tiempo, que el sabio gasta en su rincón, y se presentan avezados
á las intrigas que el sabio no acaba de entender ni menos acierta
á manejar cuando se lo propone. Empobrecido y desdeñado de
la turbamulta de cortesanos, de no tan ilustre sangre como él
y ayunos de sabiduría, desposeído de sus cargos, acabó en el
retiro de Iniesta ó de Torralba, sin otro solaz que los libros y
la buena mesa, á que fué aficionado como buen epicúreo. Era
descendiente, por parte de padre, de la casa real de Aragón, y por
la de madre, de la de Castilla; pudo ser poderoso y rico y no llegó
á ser Marqués de Villena ni Condestable de Castilla como su
abuelo, ni siquiera á disfrutar del condado de Cangas de Tineo,
con habérselo otorgado Enrique III. Casó muy mozo con María
de Castilla, amante que fué después del mismo rey Enrique III,
por lo que le nombró Maestre de Calatrava, llegando para ello
hasta á divorciarse, declarando su propia impotencia; pero el
Maestrazgo fué mariposa que por más vueltas que dió casi
puede decirse que no la llegó á atrapar. En 1414, marquesado,
condado y maestrazgo se le habían huído como el humo. Bien
lo pintó Fernán Pérez de Guzmán por aquellas palabras: "Este
caballero, aunque fué tan grand letrado, supo muy poco en
lo que le complía". Murió Enrique III en 1407, y halló desde
entonces protector el de Villena en el que había de ser Fernando
I de Aragón, pero también se le murió el protector en
1416, sin haber reinado más de cuatro años. Tan sólo la gloria
literaria oreó sus sienes, y esto en una sola ocasión y, por
cierto, fué bien poca cosa: cuando en 1412, llegado al reino de
Aragón en la comitiva del Infante de Antequera, pudo ser presidente
de Juegos florales y organizador de justas y mascaradas
poéticas en Zaragoza y Barcelona. ¡Y cómo se lo saborea él
mismo en el Arte de trovar, contándonos las ceremonias de
aquella fiesta de la Gaya Ciencia, remedo pedantesco del ya pedantesco
y degenerado Consistorio de Tolosa! Entonces parece
que compuso en Zaragoza una farsa alegoría en que dialogaban
la Justicia, la Verdad, la Paz y la Misericordia. Murió el Rey,
enmudecieron músicos y juglares y el de Villena se retiró á su
pobre señorío de Iniesta ó de Torralba, donde escribió la mayor
parte de sus obras, hasta que la gota le acabó á los cincuenta
años de edad, hallándose casualmente en Madrid.


Hasta en muerte le persiguió el mal hado, pues por orden
de don Juan II hizo el Obispo de Segovia, fray Lope Barrientos,
un espurgo en sus obras, echando á las llamas las que le
pareció. Escribió el Libro de los Trabajos de Hércules, en catalán,
el año 1417, traducido al castellano el mismo año é impreso
en 1482, novela alegórico-mitológica, de sabor añejo y
fondo didáctico, sentencioso, vestido novelescamente como en
los libros de Raimundo Lulio y don Juan Manuel, aunque con
atisbos dantescos y aun petrarquescos; el estilo más suelto que
en las obras posteriores, por menos latino. De 1422 á 1423
compuso un tratado de la consolación, retórico, pedantesco y
archilatinizado, sobre todo por el hipérbaton y la manía de
posponer el verbo; otro acerca de la lepra, un comentario sobre
unos versículos del salmo VIII; las tres obras están sin imprimir.
En 1423 compuso el Tratado del arte del cortar del cuchillo,
ó como suele llamarse Arte cisoria, curiosísimo documento
de los yantares reales de aquel tiempo, el primer libro
de cocina que tenemos, anterior más de medio siglo al famoso
Libro de guisados, de Ruperto de Nola, y brava mina de voces
para el lexicógrafo. Los latinismos son menos y bien se ve
que al escribir de tan sabroso menester se chupaba los dedos
de gusto. El Libro del Aojamiento ó Fascinología tiene recetas
curiosas. Perdiéronse la traducción del tratado de Cornificio
Retórica á Herenio, y algunas de sus oraciones y cartas; pero
se conservan dos versiones en prosa, la de Virgilio y la del
Dante. La de la Eneida es la más antigua que se hizo en ninguna
lengua vulgar, hecha de prisa, pues la comenzó el 28 de
septiembre de 1427 y la acabó un año y doce días después, en
10 de octubre de 1428, como dice él mismo. El estilo es estupendamente
descoyuntado y traspuesto por querer remedar
la pompa sonora del original y más por las glosas y paréntesis
que añade al texto, de las cuales él estaba enamorado. Dirigióla
á Santillana, así como la traducción de la Divina Comedia, y
el Arte de trovar, escrito hacia el 1415 y 1417 y retocado hacia
el 1430, cuya doctrina se funda en la del Consistorio de Tolosa,
esto es, sobre la Gaya Ciencia. Hay, con todo, quien duda le
pertenezca esta última obra. No quedan versos suyos.





289. Marqués de Villena se le ha llamado; pero habiendo andado
toda su vida en pleitos por el dichoso Marquesado, nunca lo gozó. Debiera
llamarse don Enrique de Aragón; mas tampoco se le nombra así, por
no confundirlo con su contemporáneo el infante don Enrique de Aragón.
M. Pelayo, hablando de la farsa hecha en Zaragoza para solemnizar
la coronación de don Fernando el Honesto, dice (Antolog., t. V,
pág. xxxi): "En el texto de la Crónica de Álvar García de Santa María,
copiado por Ustarroz en sus adiciones á las Coronaciones, de Blancas,
no se dice que fuese don Enrique el autor de esta representación, como
se viene repitiendo por todos sobre la fe de don Blas Nasarre, que quizá
encontraría la noticia en alguna otra copia de la misma Crónica. Lo
que allí se da á entender es que la representación estaba en catalán y
que el mismo cronista Álvar García la tornó en palabras castellanas".


L. Barrientos, Tratado de las especies de adivinanza: "Este libro (del
Ángel Raziel) es aquel que después de la muerte de don Enrique de Villena,
tú, como rey christianísimo, mandaste á mí, tu siervo et fechura, que
lo quemasse á vuelta de otros muchos, lo cual yo puse en ejecución en
presencia de algunos tus servidores... é puesto que aquesto fué et es de
loar, pero por otro respecto en alguna manera es bueno de guardar los
dichos libros, tanto que estuviessen en guarda é poder de buenas personas
fiables, tales que no usassen dellos, salvo que los guardassen al fin que
en algund tiempo podrían aprovechar á los sabios". No hay, pues, que
dar crédito al Centón epistolar, obra apócrifa, como es sabido, del siglo
xvii. En la Crónica de don Juan II se dice: "Fray Lope miró los
libros é fizo quemar algunos é los otros quedaron en su poder". En el
mismo Barrientos y parte en M. Pelayo (Antol., t. V, pág. xxxiii),
puede verse el contenido del libro del Ángel Raziel. De pura ciencia es el
libro de Astrologia, que debe estar tomado de la doctrina de don Enrique
y se guarda en la Biblioteca Nacional; pero un tan curioso sabio,
amigo de todo lo desconocido, no podía menos de mezclar con la ciencia
algunas supersticiones, y más en aquel tiempo, y así lo afirma F. Pérez
de Guzmán y lo comprueba el Tractado del aojamiento ó fascinología.
La leyenda sobre don Enrique comenzó en vida; poco después la
desarrollaron los alquimistas, que le colgaron no pocos libros apócrifos
para darles autoridad, como el del Tesoro ó del Candado, que también
se atribuyó falsamente á Alfonso XI. Además la Carta, que dicen fué
escrita por los veinte sabios cordobeses á don Enrique de Villena, publicada
por José Ramón de Luanco en La Alquimia en España, es otra
patraña de los mismos embaucadores. En ella se le atribuyen facultades
tamañas como la de embermejecer el sol con la piedra heliotropia; la
de adivinar lo por venir por medio de la chelonites; la de hacerse invisible
con la hierba andrómena; hacer tronar y llover con el baxillo de
arambre y congelar el aire en bola con la hierba yelopia. En la respuesta
cuenta don Enrique á sus discípulos que se le aparece Hermes
Trismegisto, caballero en un pavón, para entregarle una pluma, una tabla
con figuras geométricas, la llave de su encantado palacio y la arqueta
de las cuatro llaves, donde se encerraba el gran misterio de la alquimia.
Con esto se creyó que había hecho pacto con el diablo, y en el
siglo xvi hasta escritores graves lo creyeron, y en el xvii corría la
conseja de haber perdido su sombra, con lo cual engañó al demonio, y
la de haber aprendido y enseñado las ciencias ocultas en la famosa
cueva de San Ciprián de Salamanca, que dió asunto á La Cueva de
Salamanca, de Cervantes y de Alarcón; Lo que quería ver el Marqués
de Villena, de Rojas; La Visita de los chistes, de Quevedo; La Redoma
encantada, de Hartzenbusch, y La hierba de fuego, de Bremón.


Los trabajos de Hércules los acabó en Valencia, escritos en catalán,
"á preces é instancia del virtuoso caballero Mosen Pero Pardo", y la
versión castellana la hizo "en la su villa de Torralva... á suplicación
de Johan Ferrández de Valera, el mozo, su criado... alongando en algunos
pasos et en otros acortando, segunt lo requería la obra... por el
trocamiento de las lenguas". Quería fuese el libro un "espejo actual á
los gloriosos caballeros en armada caballería... e non menos á la caballería
moral dará lumbre é presentará buenas costumbres, por sus señales,
desfaciendo la texedura de los vicios é dominando la ferocidat de los
monstruosos actos, en tanto que la materia presente más es sátira que
trágica". "Será este tractado en doze capítulos partido, é puesto en
cada uno dellos un trabajo de los del dicho Ercoles, por la manera que
los ystoriales é poetas los han puesto; é después la exposición alegórica
é luego la verdat de aquella ystoria, según realmente contesció, é dende
seguirse ha la aplicación moral á los estados del mundo, é por enxemplo
al uno de aquellos trabajos".


Eneida, glosa: "Fasiendose leer la Comedia de Dante, reparó en que
alababa mucho á Virgilio, confesando que de la Eneyda avia tomado la
doctrina para ella, é fiso buscar la dicha Eneyda, si la fallaria en romance,
porque él non era bien instruido en la lengua latina... é fué movido
el dicho rey de Navarra (don Juan II) á enviar desir por su carta
afincadamente á don Enrique, que trasladase la Eneyda". Tradujo á
libro abierto, y maravilla no hierva en mayores yerros. Baena, Santillana
y Mena dicen que don Enrique hizo versos; los que se le atribuyen,
y Pellicer de Salas y Tovar incluyó en su Biblioteca, no son auténticos,
acaso del mismo Pellicer.


El Arte de la Gaya Sciencia, de Villena, trajo á Castilla la doctrina
provenzal, que "se remonta al siglo xiii con la Dreita maniera de trobar,
de Ramón Vidal de Besalú; adquiere, á mediados del xiv, proporciones
de farragosa enciclopedia en los Leys d'amors, de Guillermo
Molinier, y pedantesca sanción en el malhadado Consistorio de Tolosa;
recibe aplicación á la lengua catalana en los diccionarios rítmicos de
Jaime March y Luis de Aversó, que en tiempo de don Juan I trasplantan
á Barcelona aquella institución, ya entonces anacrónica y funesta
á los progresos de la legitima poesía". (M. Pelayo).


Los Trabajos de Hércules se copiaron bastante y se imprimieron en
Zamora, 1483, por primera vez; reproducción fotolitográfica por José
Sancho Rayón. Del Arte cisoria, como se tituló en la impresión de 1766
hay dos códices: uno falto de una hoja, en la Biblioteca de El Escorial,
y otro completo y no menos antiguo en la de M. Pelayo. El de El Escorial
sirvió para sus dos impresiones: la de 1766, publicada por la
Real Biblioteca de San Lorenzo, y la muy esmerada é ilustrada preciosamente
por Felipe Benicio Navarro, Barcelona, 1879. La Fascinología
se publicó en Revista Contemporánea, 1876, t. IV, págs. 405-422.
La traducción de la Eneida nos ha llegado entera; pero partida en
tres diferentes códices, de Madrid, Sevilla y París. Perdióse el códice
del Arte de Trovar, y así sólo tenemos los trozos que imprimió
Mayáns en sus Orígenes de la lengua española, y M. Pelayo en la Antología
de poet. lír. cast., t. V, págs. 3-17. Villena tradujo para Santillana
en prosa la Divina Comedia, entre 1427 y 1428; era del Duque de
Osuna y está entera en la Bibl. Nac. (I-i-110); hállase al margen del texto
italiano (escrito en Florencia en 1354). Véase Hom. Μ. Pelayo, I, página
269. Santillana ha puesto señales y notas conforme leía y se le ocurrían.
Consúltense: E. Cotarelo y Mori, Don Enrique de Villena, Madrid,
1896; M. Schiff, La première traduction espagnole de la Divine Comédie,
en el Homenaje á Μ. Pelayo, Madrid, 1899, t. I, págs. 269-307; E. Dorer,
Heinrich von Villena, ein Spanischer Dichter und Zauberer, en el
Archiv für das Studium der neueren Sprachen und Literatur, 1887,
t. XXVII, págs. 129-144.



290. Año 1416. Maestre Juan el Viejo de Toledo, converso del
judaísmo, escribió contra sus antiguos correligionarios la Declaración
del Salmo LXXII, y el año de 1416, el Memorial de los misterios de
Christo.


En 1419 Juan de Aviñón escribió Sevillana Medicina, uno de los
más antiguos tratados de topografía médica; imprimiólo Monardes en
Sevilla, 1545.


El Maestro Alonso Chirino ó de Guadalajara, natural de Cuenca,
físico del rey don Juan II y su alcalde y examinador de los físicos, escribió
el tratado llamado Menor daño de medicina, que se imprimió
en Sevilla, 1506; Toledo, 1513; Sevilla, 1519, 1538, 1547, juntamente
con su Testamento, escrito en Medinaceli el año 1429. Fray Sancho
Puerta († 1429), dominico zaragozano, Maestro del Sacro Palacio en
tiempo de Benedicto XIII, publicó Mariale. Sermones. Sanctorale.
Maestro Diego de Cobo, Cirugía Rimada. Vasco de Taranta, Tractatus
Epidemialis, pasa por el primer libro de medicina impreso en España.





291. Año 1420. Á la época del de Villena pertenecen dos
obras de la antigua escuela didáctica y moral. El libro de los
gatos, 69 cuentos, versión hecha por un autor desconocido, de
las Fabulae ó Narrationes del fraile inglés Odo de Cheriton
(† 1247), entre los años 1400 y 1420, en estilo claro y corriente,
aunque algún tanto prolijo. La Suma ó El Libro de Exemplos
por a. b. c. fué compilado por el doctor Clemente Sánchez
de Vercial (1370?-1426?), arcediano de Valderas en León, y
tiene 395 ejemplos, más 72 hallados en 1878 por Morel-Fatio.
Escribióse entre 1400 y 1421. También compuso el mismo autor
un Sacramental en romance, comenzado en 1421 y acabado en
1425; se imprimió en Logroño, 1504; Toledo, 1527. Además,
Breve copilación de las cosas necessarias á los sacerdotes, Sevilla,
1477 y 1478.





292. El Libro de los gatos parece ser una mala lectura por Libro de
los cuentos. El libro de los Exemplos cree Morel-Fatio que es traducción
de uno de los Alphabeta exemplorum, que corrieron en la Edad
Media, y hay de la misma época en catalán un Recull de exemplis e
miracles, gestas e faules e altres ligendes, ordenades per a. b. c., traducción
del Alphabetum narrationum de Etienne de Besançon. En el
libro de Vercial, mejor que en el de los Estados, de don Juan Manuel,
se recuerda la leyenda del Buddha, acomodada al griego por algún monje
cristiano que conocía la refundición árabe, derivada del Lalita-Vistara
sánscrito. Tradújose esta historia griega al latín, lo más tarde, en el
siglo xii; resumióla hacia 1250 Vicente de Beauvais en su Speculum
historiale, libro común entonces, y se hizo popular en todo el mundo con
el título de Roman de Barlaam et Josaphat, cuya bibliografía hemos
puesto en el párrafo 121.



293. El libro de los Gatos, ed. G. T. Northup, Chicago, 1908 (Extracto
de Modern Philology, t. V, núm. 4); ed. P. de Gayangos, Bibl. de
Aut. Esp., t. LI. Consúltense: H. Knust, Das Libro de los Gatos, en
Jahrbuch für romanische und englische Literatur (1865), t. VI, páginas
1-42 y 119-141; L. Hervieux, Les fabulistes latins dépuis le siècle
d'Auguste jusqu'à la fin du moyen âge, 1896, t. IV, págs. 106-109;
G. C. Keidel, Notes on Æsopie Literature in Spain and Portugal during
the Middle Ages, en Zeitschrift für romanische Philologie (1901),
t. XXV, págs. 720-730.



294. Clemente Sánchez de Vercial. Libro de los exemplos
[CCCXCV], ed. P. de Gayangos, Bibl. de Aut. Esp., t. LI; [suplemento],
ed. A. Morel-Fatio, en Romania (1878), t. VII, págs. 481-526. Consúltense:
Th. de Puymaigre, Les vieux auteurs castillans, París, 1890,
t. I, págs. 107-113; The Exempla, or illustrated stories from the Sermones
vulgares of Jacques de Vitry, ed. T. F. Crane (Folk-Lore Society
Publications, t. XXVI), London, 1890.





295. Año 1422. Alonso de Santa María de Cartagena
(1396-1456) nació en Burgos y fué hijo de Pablo de Santa María.
En el acta de toma de posesión de la canonjía que tuvo en
Burgos (2 enero 1421) se le llama Alonso García de Santa
María. Fué cronista de Castilla, deán de las iglesias de Santiago
y Segovia, del Consejo Real de Juan II, no muy afecto de don
Álvaro de Luna y al cabo contrario; Embajador, con otros tres,
en el Concilio de Basilea, donde persuadió la primacía del
Rey de Castilla sobre el de Inglaterra; Obispo de Burgos desde
1435, árbitro del Concilio para mediar con el Rey de Polonia
y el Emperador de Alemania, concertando las paces. Degenerando
en 1438 el Concilio en conciliábulo, retiróse con los españoles
á Roma, y Eugenio IV dijo: "Si el Obispo de Burgos
viene á nuestra corte, con gran vergüenza nos asentaremos en la
silla de San Pedro". Allí se entregó á los estudios del Renacimiento
y tuvo polémicas con Leonardo Bruno de Arezo sobre
las Éticas de Aristóteles. Vuelto en 1440 á España, convirtió
su palacio en "escuela pública de toda doctrina", como decían
sus contemporáneos, donde se formaron Alfonso de Palencia,
Rodríguez de Almella y los mejores latinos del tiempo de los
Reyes Católicos. "Maestro de toda dulce elocuencia, de toda verísima
historia y de toda sotil poesía", le llamaron. "Deliciae
hispanorum, decus praelatorum, non minus eloquentia quam doctrina
praeclarus, inter omnes consilio et facundia praestans",
dijo de él Eneas Silvio, después Pío II. Recomenzó los interrumpidos
trabajos de la catedral de Burgos, en cuya capilla de la
Visitación está su sepulcro gótico, que él hizo labrar en vida.
En 1422, siendo deán de Santiago, acabó de traducir, á ruego
de Juan Alfonso de Zamora, secretario del Rey, la Cayda de
Principes, de Boccaccio, cuyos ocho primeros libros tradujo ó
mandó traducir Pero López de Ayala. Imprimióse en Sevilla,
1495; Toledo, 1511.


Libro de Marcho Tulio Ciçeron, que se llama de la Retórica
(Ms. de El Escorial). Tullio de officiis et de senectute, en romance;
Sevilla, 1501. Cinco libros de Séneca. (De la vida bienaventurada,
De las siete artes liberales, De amonestamiento y
doctrinas, El primer libro de providencia de Dios.) Sevilla,
1491; Toledo, 1510; Alcalá, 1530; Amberes, 1548, 1552; Madrid,
1627. Como trovador fué juez en justas literarias, escribió
canciones y decires; aunque se cree que las que á su nombre
traen los Cancioneros son de su padre Pablo de Santa María.
En asuntos religiosos: Oracional de Fernán Pérez, Burgos,
1487, escrito á ruegos de Pérez de Guzmán. Apología sobre
el salmo Indica me Deus (Ms.). Memorial de Virtudes (Ms.
Escorial), escrito en latín y traducido por otro al castellano.
Prefación de San Juan Crisóstomo. Además: Anacephalaeosis,
Genealogía de los Reyes de España, Emperadores romanos,
Reyes de Francia, Pontífices y Obispos de Burgos, Granada,
MDXLV (Ms. en El Escorial). Doctrinal de los Caballeros,
Burgos, 1487; Sevilla, 1492. Defensorium fidei. El libro
de las doce cuestiones, Crónica de los reyes don Alfonso "el
Sabio", don Sancho "el Bravo", y don Fernando "el Emplazado"
(Ms.). Sobre la pertenencia de las conquistas de Canarias,
Tánger, Fes y Marruecos á Castilla. Libro de las mujeres ilustres
(Ms.), Allegationes factae per R. P. D. Alf. Cart. in concilio
bassilensi sup. conq. Insularum Canariae contra Portugalenses,
Anno domini M.CCCC tcessimo V. (Ms. Escorial).





296. En la "Alegación en derecho", impresa en 1596, que trae Gallardo
(Bibl., t. IV, col. 493) y que hemos citado al hablar de don Pablo
de Santa María, dícese: "Don Alonso fué grandísimo cristiano y letrado,
tanto que por su virtud y su valor singular y muchas letras, por
renunciación del dicho Patriarca su padre, le pasó Su Santidad el
obispado de Burgos. Y fué del Consejo del rey don Juan el II, y su Referendario,
y Embajador á los Reyes de Portugal, Navarra y Polonia, y
al emperador Alberto II, que estando á punto de romperse la batalla
entre él y el Rey de Polonia, los concertó. Y en el Concilio basileense,
todos los Prelados que allí concurrieron, de sólo él fiaron el sello. Y
allí ganó la precedencia para la Corona de Castilla al Rey de Inglaterra.
Y la conquista de las Canarias, Fez y Marruecos para la misma
Corona al Rey de Portugal. Y luego pasó á hacer reverencia al Papa,
el cual, sabiendo su venida, dijo en el Consistorio público de los Cardenales:
"Por cierto que si el obispo don Alonso de Burgos viene á
nuestra Corte, con gran vergüenza nos asentaremos en la Silla de
San Pedro".



297. Las obras de don Alfonso de Cartagena, que se hallan en la
Biblioteca de El Escorial y pueden verse descritas en la Biblioteca Rabínica,
de Rodríguez de Castro, son: Dn. Alfonsi a Carthagena. Episcopi
Burgensis rerum Hispanorum, Romanorum Imperatorum, summorum
Pontificum, Regum Francorum anacephalaeosis. Francfort,
1603. Tradujeron esta obra al castellano, con notas y adiciones, Fernán
Pérez de Guzmán y Juan de Villafuerte, cuyos Ms. están en El Escorial.
Incipit tractatus qui dicitur Memoriale virtutum, obra traducida
al castellano, Memorial de virtudes, ambas en Ms. de El Escorial.
Allegationes factae per reverendum patrem dñm Alfonsum de Cartaiena
Epm. burgensem in consillio bassilensi sup. conqsta Insularum
Canarie contra Portugalensses Anno domini Μ. CCCC. tcessimo 5.º.
Contenplaçion mesclada con oraçion conpuesta en latin e tornada en
lenguaje castellano por el rreuerendo don alfonso, obispo de burgos,
ssobre el pssalmo del profecta dauid que comiença jusgame dios
(Ms. Escor.). Tractado que se llama el oraçional de fernan peres porque
contiene Respuesta a algunas questiones que fiso el noble cauallero fernan
peres de gusman al muy Reuerendo e vyrtuoso sabio perlado don
alfonso de cartajena, de gloriosa e loable memoria, obispo de burgos,
tocantes a la fiel e deuota oracion: tiene 58 capítulos, y en el prólogo
dice que aunque su correspondencia con Pérez ha sido siempre en latín,
escribe este Tratado en castellano para la más fácil inteligencia de
todos. Tradujo los libros de Séneca con glosa y otros, cuyo Ms. de El
Escorial dice: De la vida bienaventurada. De la divina prouidencia. De
la clemencia. De los Remedios de la fortuna. Prouerbios y dotrinas.
Tratado de la guerra. Declamaciones. Cορilaçiοn de algunos dichos y
sentençias de Séneca sacados de algunos tratados suyos. Dichos morales
ó sentençias de Quinto Curcio. Libro que se llama el doctrinal de los Cavalleros.
Consúltense: Flórez, Esp. Sagr., t. XXVI; Hern. del Pulgar,
Claros varones de Castilla; Crónica de Juan II; Gil González Dávila,
Teatro eclesiástico, t. III, pág. 78.



298. Don Gonzalo de Santa María († 1448), hijo de Pablo de
Santa María y hermano de Alonso de Cartagena, escribió en latín la
Historia de los Reyes de Aragón (Nic. Ant., t. II, Bibl. vet., pág. 161;
Zurita, Anales, l. XII, c. 53).



299. Año 1425. Rabí Josef Albo, de Soria, vecino de Zaragoza,
asistió á la famosa disputa que en Tolosa hubo entre cristianos y judíos
ante Benedicto XIII, en 1412 y 1413, y fué el único que no quedó convencido
entre los rabinos en aquella disputa con Jerónimo de Santa Fe,
cuando todos los demás abjuraron; se retiró á Soria, donde, en 1425,
escribió Sepher Iqarim ó Artículos, libro de los principios fundamentales,
del que se conocen 10 ediciones; Soncino, 1487; Venecia, 1521, 1544.
Modificó hondamente el racionalismo de Maimónides y abrió nueva era
á la teología judía.


En 1426 escribió Berenguer de Montrava, canónigo de Urgel, el
Lumen Constitutionum, Usaticorum et Consuetudinum Cataloniae.



300. Á principios del siglo xv floreció Jayme Calicio ó Callis,
que compuso Commentaria in Usaticos Barcinonenses. Tractatus de
praerogativa militari. Tractatus de moneta. Heres solidus. De iurisdictionibus.
Extravagantorium Curiarum. Processus soni emissi (somatén).
Directorium pacis et treguae. Allegationes super facto luitionis
inchoate contra Ecclesiam. Margarita Fisci. Viridarium Militiae. Muchas
de estas obras se hallan en la edición de 1556.






  ilop286
  Don Íñigo López de Mendoza, primer Marqués de Santillana.

(De un retablo del Hospital de Buitrago).







301. Año 1429. Personificación de la cultura y erudición
durante el reinado de don Juan II es don Íñigo López de Mendoza
(1398-1458), primer Marqués de Santillana que fué
después. Nació en Carrión de los Condes, aunque su prosapia
paterna era la de los Mendozas de Álava y su madre fué aquella
fiera y arrogante rica hembra montañesa, que se llamó doña
Leonor de la Vega, á quien debió el conservar su patrimonio
contra usurpadores y litigantes y ensancharlo por fuerza de
armas, no menos que la educación, por haberle faltado el padre
á la edad de siete años, que lo fué don Diego Hurtado de Mendoza,
señor de Hita, Buitrago, Guadalajara y el Real de Manzanares,
prepotente y acaudalado Almirante de Castilla. Concertóle
su madre el matrimonio con doña Catalina de Figueroa,
hija del Maestre de Santiago don Lorenzo Suárez. En 1414 se
le ve siguiendo á la corte en el viaje del Infante de Antequera
á Aragón. Fué de los que, conjurados con el infante don Enrique,
Maestre de Santiago, desacataron la majestad real en Tordesillas
y Ávila en 1420, obligando á Juan II á velarse con doña María y
á convocar Cortes; fué también de los que le cercaron en el castillo
de Montalbán, después de lo cual se retrajo á Guadalajara
y hubo de transigir en el pleito con la Condesa de Trastamara.
Mudando mañosamente de política, hallábase en 1429 en la
hueste de don Juan II y del Condestable contra el Rey de Navarra
y el Infante don Enrique, defendiendo la frontera por
Agreda, y aunque destrozado por el mayor número en los campos
de Araviana, fuéle, por su valor, como una victoria, valiéndole
la merced de 500 vasallos en tierra de Guadalajara, y después,
cuando en 1434 dió don Juan sentencia de confiscación de
todos los bienes y estados que en Castilla poseían los Infantes
de Aragón, tocóle el señorío de los pueblos de Fuente el Viejo,
Armunia, Pioz, Meco, Retuerta y otros, hasta doce. Por entonces,
y en aquella campaña, compuso dos de sus primeras serranillas,
como en ellas se dice. Luego fué á la montaña, donde
compuso otra de ellas; al año siguiente partió para la expedición
contra los moros de Granada; pero aunque su mesnada asistió
á la batalla de la Higuera, hubo de quedarse él enfermo en Córdoba.
Retrájose después á Hita en la disensión que siguió á la
victoria, hasta ver libres sus encarcelados parientes. Muerta su
madre en 1432 y tras nuevos pleitos con su media hermana doña
Aldonza, muerta ésta, logró verse señor del Real de Manzanares
en 1442. En 1436 casó á su primogénito con doña Brianda
de Luna, sobrina del Condestable, siendo padrino don Juan II,
y tres años antes á una su hija con el primogénito de la familia
de la Cerda. Rotas las treguas con los moros en 1436, tuvo á su
cargo la defensa de la frontera como Capitán mayor del reino de
Jaén y ganó victorias, villas y fortalezas, asistido de sus hijos Íñigo
López y Pero Laso, hasta obligar á los moros á pedir treguas,
que en 1438 les fueron concedidas á condición de entregar 550
cautivos cristianos y pagar en parias 24.000 doblas de oro. De
aquel tiempo es la serranilla quinta. En 1441 dió don Juan ii
la sentencia de Tordesillas desterrando á don Álvaro de Luna,
siendo don Íñigo el que había de velar cerca del Rey por el
cumplimiento de su palabra, y al volver á llamar al Condestable
hubo de recogerse don Íñigo á su castillo de Buitrago. Concurrió
por el Rey á la batalla de Olmedo, en 1445, siendo galardonado
por él con el título de Marqués de Santillana y
Conde del Real de Manzanares. Partidario de doña Isabel de
Portugal contra el Condestable, enconóse más y más la enemiga
cuando vió que encarcelaba á su primo y mejor amigo el
Conde de Alba, y entonces compuso el diálogo filosófico de
Bias contra Fortuna, acaso la mejor de sus poesías. Ayudó á
la caída de don Álvaro, y, ahorcado éste en Valladolid, puso en
sus labios la confesión de sus pecados, acerba ironía y sátira
política de las más crueles, el Doctrinal de privados. En 1454
murió don Juan II, á fines del año siguiente la mujer del Marqués,
doña Catalina de Figueroa, y pocos meses antes su hijo don
Pedro Laso de la Vega; luego, en 1456, su poeta predilecto Juan
de Mena, á quien la tradición dice que hizo la sepultura en Torrelaguna,
aunque ya en el siglo xvi nada se sabía de su enterramiento.
Asistió á las Cortes de Cuéllar, de don Enrique IV, y
á la tala de la Vega de Granada, después de lo cual fué en romería
á Guadalupe, cantando las loores de la Virgen y se retrajo
á Guadalajara, "aparejándose para bien morir", y tras grandes
y pías donaciones falleció allí mismo en 1458, siendo enterrado
en el monasterio de San Francisco, de aquella ciudad, cerca de
la sepultura de su padre y de su mujer, como él mismo lo había
dejado ordenado.






302. Apenas cerró los ojos su padre, por presto que su madre le
hizo reconocer en el señorío de Hita y Buitrago, se apoderó de Guadalajara
un hermano del Almirante, el señor de Rello, entabló litigio sobre
doña Aldonza de Mendoza, hija del primer matrimonio de don Diego,
y encendieron guerra civil en los valles de la montaña los Manriques,
señores de Castañeda, aspirando á la posesión de Liébana, Pernia y
Campóo de Suso; y su partidario Garci González Orejón invadió el
solar de la Vega y atropelló á los habitantes de Potes, aunque fueron
rechazados por los de doña Leonor, acaudillados por Pero Gutiérrez de
la Lama. La misma señora logró que el Real de Manzanares quedase
en secuestro hasta que el Obispo de Sigüenza, nombrado árbitro, decidiese.
Aunque el señor de Rello conservó las casas mayores de Guadalajara,
reconoció el derecho de su sobrino, obligándose á pagarle dos
mil maravedís anuales á manera de alquiler. Por sentencia de los
oidores Juan González de Acevedo y Juan Alfonso de Toro fué reconocida
doña Leonor, en 1407, por señora de los valles de Carriedo, Villaescusa,
Cayón, Camargo, Cabezón y el Alfoz de Laredo; en 1409 se
le devolvió la casa y torre de la Vega y por fuerza de armas fueron
echados de Liébana los usurpadores. Firmáronse las capitulaciones matrimoniales
en Ocaña el 17 de agosto de 1408, aportando la novia
15.000 florines de oro del cuño de Aragón. Por la corta edad de los
cónyuges los desposorios no se hicieron hasta 1412, en Valladolid, cuando
ya el Maestre de Santiago había fallecido. Hernando del Pulgar
erró algo en estos hechos, pues para cuando doña Leonor murió, en
1432, ya había recobrado los estados, de modo que no fué don Íñigo el
que los recobró huérfano, sino su madre. Por sentencia de 22 de julio
de 1423, el Real de Manzanares fué dividido entre doña Aldonza y don
Íñigo, aunque á poco protestó éste contra tal decisión. Sobre la última
enfermedad y muerte del Marqués, compuso su capellán, Pedro Díaz
de Toledo, un Diálogo, publicado por Paz y Meliá en Opúsculos literarios
de los siglos xiv á xvi (Socied. Biblióf. Españoles). Fué querido
el Marqués en vida y respetado y glorificado después de su muerte. En
vida le había ya honrado Juan de Mena, en su Coronación; después,
Diego de Burgos, en el Triunfo del Marqués (Cancionero general de
1511), y Gómez Manrique, en sus Coplas á la muerte del Marqués de
Santillana. De aquí que como personaje simbólico, tras el doctor Pedro
Díaz de Toledo, que puso en sus labios altas moralidades sobre la inmortalidad,
Juan de Lucena le hiciese disertar sobre el sumo bien y la
Vita beata. Sus Proverbios fueron glosados por el doctor Pedro
Díaz de Toledo, por Luis de Aranda (Granada, 1575: Avisos sentenciosos
sobre el modo de conducirse en el trato civil de la gente; 1781, en
el t. V del Caxon de Sastre, de Nipho).


Su retrato físico y moral fué trazado por Hernando del Pulgar en
sus Claros varones de Castilla. Fué "hombre de mediana estatura, bien
proporcionado en la compostura de sus miembros, é fermoso en las faciones
de su rostro... Era hombre agudo é discreto é de tan gran corazón,
que ni las grandes cosas le alteraban, ni en las pequeñas le placía
entender. En la continencia de su persona é en el razonar de su fabla
mostraba ser hombre generoso é magnánimo. Fablaba muy bien é
nunca le oían decir palabra que non fuese de notar, quier para doctrina,
quier para placer. Era cortés, é honrador de todos los que á él venían,
especialmente de los hombres de sciencia... Fué muy templado en su
comer é beber, y en esto tenía una singular continencia... Era caballero
esforzado, é ante de la facienda, cuerdo é templado; é puesto en ella,
ardit é osado, é ni su osadía era sin tiento, ni en su cordura se mostró
jamás punto de cobardía... Gobernaba asimismo con grand prudencia
las gentes de armas de su capitanía, é sabía ser con ellos señor é
compañero. E ni era altivo con el señorío, ni raez en la compañía, porque
dentro de sí tenía una humildad que le facía amigo de Dios, é fuera
guardaba tal autoridad, que le facía estimado entre los hombres. Daba
liberalmente todo lo que á él como á capitán mayor pertenescía de las
presas que se tomaban, é allende de aquello, repartía de lo suyo en los
tiempos necesarios. É guardando su continencia con graciosa liberalidad,
las gentes de su capitanía le amaban, é temiendo de le enojar, no
salían de su orden en las batallas... Los poetas decían por él que en
la corte era grand Febo por su clara gobernación, é en campo Aníbal
por su grand esfuerzo. Era muy celoso de las cosas que á varón pertenescía
facer é reprensor de las flaquezas que veía en algunos hombres...
Solía decir á los que procuraban los deleytes que mucho más
deleytable debía ser el trabajo virtuoso que la vida sin virtud, quanto
quier fuesse deleytable. Tenía una tal piedad, que cualquier atribulado
ó perseguido que venía á él fallaba muy buena defensa é consolación en
su casa, pospuesto cualquier inconveniente que por le defender se le
pudiese seguir... Este claro varón, en las huestes que gobernó... con
la autoridad de su persona é no con el miedo de su cuchillo, gobernó
sus gentes, amado de todos, é no odioso á ninguno... Tenía gran fama
é claro renombre en muchos reynos fuera de España; pero reputaba
muy mucho más la estimación entre los sabios que la fama entre los
muchos. É porque muchas veces vemos responder la condición de los
hombres á su complexión é tener siniestras inclinaciones aquellos que no
tienen buenas complexiones, podemos sin duda creer que este caballero
fué en grand cargo á Dios por le aver compuesto la natura de tan
igual complexión, que fué hábil para recebir todo uso de virtud, é refrenar
sin grand pena cualquier tentación de pecado... Si verdad es
que las virtudes dan alegría é los vicios traen tristeza, como sea verdad
que este caballero lo más del tiempo estaba alegre, bien se puede judgar
que mucho más fué acompañado de virtudes, que dan alegría, que
señoreado de vicios, que ponen tristeza".





303. Pocas son las obrillas en prosa del Marqués. El Prohemio
ó carta, que envió al Condestable de Portugal con las
obras suyas, encierra su criterio estético y es como su poética.
Es preceptivo é histórico, de más elevados pensamientos que el
Arte de trovar, de don Enrique de Villena, que sólo se atuvo á
la doctrina provenzal; pero su clasicismo erudito le hace despreciar
y calificar de ínfima la poesía popular, de mediocre toda
poesía en lengua vulgar y de sublime solamente la escrita en
griego y latín. Muchos años habían de pasar y aun siglos hasta
que cayera este ídolo y se persuadiese la gente de que los romances
son tan idiomas como el latín y el griego y de que la
más sustanciosa y digna de aprecio es la poesía popular, aquella
"de que la gente baja é de servil condición se alegra". En prosa
escribió el Prólogo y las Glosas á los Proverbios, la Carta á su
hijo, cuando estudiaba en Salamanca, y la Lamentaçion fecha
en Propheçia de la segunda destruycion de España, en estilo
enfático. La colección de Refranes que dicen las viejas tras el
fuego se le ha siempre atribuido, pero quizá sin fundamento,
y á la verdad no cuadra este gusto por lo popular con las aficiones
del Marqués. La prosa de Santillana, aunque no tan mala
como la de Villena en sus momentos de mayor furor latinizante,
se le parece no poco, á causa de la misma tendencia. Partiendo
del falso principio de que el romance no era más que latín corrompido
é indigno de ser escrito, tendían á allegarlo al latín
en voces, construcción é hipérbaton. ¿No era mejor, según eso,
no escribir más que en latín? ¡Quién nos diera un cilindro fonográfico
del habla popular de entonces! Á buen seguro que
era tan realista, briosa, concisa y elegante como ha sido siempre
el habla de los españoles.


Los Proverbios de gloriosa dotrina e fructuosa enseñança
(1437), son adagios bien rimados para la educación del príncipe
don Enrique, sacados de Salomón y otros autores, que cita en
el prólogo. Al itálico modo compuso 42 sonetos, que por ser el
primer ensayo que se hizo en España merecen respeto y hasta
admiración.


De las poesías de Santillana, las mejores son las Serranillas,
que hizo por la mayor parte en sus primeros años y son cabalmente
las más cercanas al arte popular. Aunque ya no tienen
la naturalidad primitiva de los cantos de ledino y canciones de
amigo, de la lírica galaico-portuguesa, de las que son tardío
remedo, son "canciones más graciosas, como dice Puymaigre,
que las de Teobaldo de Champagne y pastorales más lindas que
las de Giraldo Riquier". Son idilios condensados, esbozados
apenas con cuatro ligeras pinceladas y no sin una puntita de
sabrosa malicia, que les da cierta tonalidad humorística, rara en
aquellos tiempos. Bien que variado en cuanto cabe, el cuadrito
es siempre el mismo y se ve que al lugar común del encuentro
de un caballero y una pastora, que tomó el Marqués ya inventado,
no tenía grande inventiva para añadir otras escenas, así
como ni para detenerse en la descripción, cosas en que tanto
sobresalió Teócrito, y aun en España mismo el Arcipreste de
Hita, cuyos "excesos de feo realismo", en frase de M. Pelayo,
son toques de pintor tan excelso y de poeta tan bravío y maravilloso,
que para mí, comparadas á sus serranillas, son las del
Marqués dibujos de principiante. Asunto, metro y lenguaje,
tómalos éste de la tradición popular, de donde los habían tomado
los poetas galaico-portugueses. De la misma fuente proceden
los decires y los cantares, que de ellos se diferencian por
el estribillo y el tema inicial, aunque llevan ya el sello de la
cortesanía delicada que el Marqués supo comunicarles. Ya
sobrecargó la dosis del elemento culto en El Sueño, El Triumphete
de Amor, El Infierno de los enamorados, y así suenan algo
más á hueco y cansan por lo largos. Pero donde abruma es en
sus visiones y sueños, debido al uso y al abuso de la mitología,
de la historia, de la alegoría dantesca y petrarquesca, envuelta
en pedante retórica. La defunssion de don Enrique de Villena
es una retahila de sabios y poetas, con los cuales compara á don
Enrique, su grande amigo, que le dirigió Al Arte de trovar y la
traducción de la Eneida y de la Divina Comedia. Sigue siendo
dantesco en la Coronación de Μosen Jordi (1430), en el Planto
de la Reyna doña Margarida y en la Visión de las tres virtudes
Firmeza, Lealtad y Castidad. No deja de tener brío El Planto
que fizo Pantasilea, tomado de la Crónica Troyana, libro muy
leído por el Marqués. En la Comedieta de Ρonza (1444), que
nada tiene de dramática y es un poema dialogado que lamenta
la derrota de los aragoneses por la armada genovesa en 1435,
hay clara influencia del Petrarca y dióle el título por el de la
Divina Comedia de Dante, á causa de la profecía de la Fortuna,
que al final consuela á las Reinas con el brillante porvenir de sus
maridos, Alfonso V de Aragón, don Juan, rey de Navarra y el
infante don Enrique, que cayeron prisioneros en aquella triste
jornada, según la doctrina de que la comedia comienza por trabajos
y acaba por alegrías. La erudición apesadumbra esta obra,
como las más del Marqués; encierra, sin embargo, algunos trozos
briosos y animados. Más dramática es la obra Bias contra Fortuna
(1448), hecha para consolar á su primo el Conde de Alba cuando
fué encarcelado por don Álvaro de Luna, animándole con la
doctrina filosófica de los estoicos, de que el sabio dura constante
en medio de los altibajos de la vida, los cuales no le quitan el sosiego
de su alma ni le amenguan la verdadera libertad. Consta de
180 coplas de arte menor, armoniosas y bien cortadas. El Doctrinal
de Privados (1454) es una invectiva en 53 estrofas contra don
Álvaro de Luna, haciéndole confesar sus fechorías con una
inquina que en ninguna otra ocasión muestra Santillana, y que
no se da por vengada ni con la muerte del Condestable. Este
odio sincero le sacó de sus casillas y le hizo escribir una de las
mejores páginas por la fuerza y verdad, que no suelen abundar
en los escritos eruditos.


Santillana es un poeta que ni remotamente puede compararse
con el Arcipreste de Hita. No es original ni en los asuntos
ni en la manera de tratarlos, ni en el estilo, en el brío, en el
color, en la delicadeza y sentimiento, ni en el lenguaje. Tampoco
era un sabio, ni sabía latín ni menos griego, ni supo sobreponerse
á las falsas interpretaciones que la erudición de su tiempo
daba al arte clásico, ni á la doctrina estética reinante. Fué con
todo un artista imitador de cuanto bueno hallaba á mano, un
erudito de los mejores de entonces, uno de los que mayor empuje
dieron al estudio de las letras y al Renacimiento italiano,
trayéndolo á España. Tentólo todo y todo lo hizo adelantar.
Admirador de Dante, Petrarca y Boccaccio, les imitó y hasta
les copió no pocas cosas, siendo de los más gloriosos precursores
de Boscán. Fué un aficionado de las Humanidades, sin
llegar á ser humanista, que no los podía haber en aquel siglo.
Rodeado de una verdadera corte literaria, encargó á otros versiones
de libros de que poderse aprovechar y con que aprovechar
á los demás. Conocía la literatura francesa de los siglos
xiv y xv, la catalana y la italiana, de la antigua provenzal
harto poco y de segunda mano. Lo que no conoció ó menospreció
fué la poesía española de origen popular, porque no veía
más que la erudita y culta. Ni siquiera el nombre de cantar
de gesta suena en sus obras; aun del mester de clerezia sabía
bien poco, pues ni nombra á Berceo. Sus aficiones estaban en
Italia, y así creyó que sus sonetos serían su más alta gloria, pero
se engañó. Santillana vive y vivirá por sus decires y serranillas,
no porque fuera el primero que las hizo, ni siquiera el que mejor
las hizo, sino porque en aquel siglo no hubo otro que las hiciera
mejor desde el Arcipreste, que le sobrepuja de cien codos, hasta
Juan del Enzina y Gil Vicente.








304. Sobre la Comedieta, dice su autor en el prohemio: "É intituléla
deste nombre por quanto los poetas fallaron tres maneras de
nombre á aquellas cosas de que fablaron, es á saber: tragedia, satyra,
comedia. Tragedia es aquella que contiene en sí caydas de grandes
reyes é príncipes, asy como de Hércoles, Príamo é Agamenón é otros
atales, cuyos nascimientos é vidas alegremente se comenzaron é grand
tiempo se continuaron é después tristemente cayeron. É del fablar
destos usó Séneca el mancebo, sobrino del otro Séneca, en las sus
Tragedias, ó Johan Boccaccio en el libro De casibus virorum illustrium.
Satyra es aquella manera de fablar que tovo un poeta que se llamó
Satyro, el qual reprehendió muy mucho los vicios é loó las virtudes;
é desta manera después dél usó Oracio é aun por esto dixo Dante:
"L'altro è Oracio sátiro, che vene...". Comedia es dicha aquella cuyos
comienzos son trabajosos é después el medio é fin de sus días alegre,
gozoso é bienaventurado; é desta usó Terencio, Peno é Dante en el su
libro, donde primero dice haber visto los dolores é penas infernales é
después el Purgatorio é después alegre é bienaventuradamente el
Paraíso".


Los pecados capitales del estilo de Santillana son debidos á ser de
los primeros que traían á España el renacimiento clásico, lo cual desarma
á cualquier crítico, aunque á la vez retraiga á los lectores comunes:
la comezón por rebutir sus escritos de nombres mitológicos y
erudiciones lejanas, que, no diciendo nada á los lectores españoles,
les deja fríos y ahitos de tan trasnochada erudición, y el hipérbaton
y voces latinas con que retuerce y enturbia la lengua castellana creyendo
ennoblecerla y engalanarla. Eran los primeros pinitos del clasicismo
y nada tiene de extraño anduviese á trompicones; mayor culpa
les cupo á los que le siguieron, no acabando de dejar esta material imitación
y no acertando á beberle al clasicismo su verdadero espíritu,
que cabalmente está en la sublime naturalidad y en el arraigo, cuanto al
pensar, sentir y hablar, en las entrañas y alma del pueblo y de la raza.


Herrera, en su Comentario á Garcilaso: "No en la edad de Boscán,
como piensan algunos (se introdujo la versificación toscana); que más
antigua es en nuestra lengua, porque el Marqués de Santillana, gran
capitán español y fortísimo caballero, tentó primero con syngular
osadía y se arrojó venturosamente en aquel mar no conocido y volvió
á su nación con los despojos de las riquezas peregrinas. Testimonio
desto son los sonetos suyos, dinos de veneración por la grandeza del
que los hizo y por la luz que tuvieron en la sombra y confusión de
aquel tiempo".


Sobre sus trabajos dice el Marques: "Á ruego é instancia mía, primero
que otro alguno, se han vulgarizado en este reyno algunos poemas,
así como la Eneyda, de Virgilio; el libro mayor de las Transformaciones,
de Ovidio; las Tragedias, de Lucio Aneo Séneca, é muchas otras
cosas en que yo me he deleytado fasta este tiempo é me deleyto é son
asy como un singular reposo á las vexaciones é trabaxos que el mundo
continuamente trahe, mayormente en estos nuestros reynos". Su capellán,
Pedro Díaz de Toledo, puso en romance el Phedon, de Platón, antes de
1450. Su hijo don Pedro González de Mendoza tradujo probablemente á
Homero de la versión latina del milanés Pedro Cándido Decimbre, y bien
pudiera ser el texto castellano de los cinco primeros libros de la Ilíada
vertidos del latino del dicho milanés, y dedicados á don Juan II, que Volmöller
ha descubierto. Véase la carta del Marqués á su hijo donde á esto
alude. Sobre la biblioteca del Marqués, cuyos restos paran en la Nacional,
véase Amador de los Ríos. Todavía dura, aunque no en España,
el códice magnífico del Roman de la Rose, que le perteneció. Además
de Guillermo de Lorris y su continuador, hállanse citados en sus escritos
Michante (Michault), que escribió "un grand libro de baladas, canciones,
rondeles, lays é virolays é assonó muchos dellos"; Micer Otho
de Grandson (Alain Chartier), "muy claro poeta moderno é secretario
deste rey Luis de Francia (Luis XI), que con grand elegancia compuso
é cantó en metro el Debate de las quatro damas, la Bella Dama Sanmersi,
el Revelle matin, la Grand pastora, el Breviario de nobles é el
Hospital de amores, por cierto cosas asaz fermosas e placientes de oir".
Todos estos poetas franceses son de la escuela alegórica y pedantesca,
cuyo principal monumento es el Roman de la Rose. "Los catalanes, valencianos
é aun algunos del reyno de Aragón fueron é son grandes
officiales desta arte". Conoció á Pedro March el viejo, al petrarquista
Mosen Jordi de Sant-Jordi "el cual ciertamente compuso asaz fermosas
cosas, las quales él mesmo asonava, ca fué músico excelente"; á Ausias
March, "grand trovador é ome de assaz elevado espíritu". "De los provenzales
parece haber conocido las poéticas más bien que los poetas, dice
M. Pelayo, y aun éstos sólo de nombre y por citas de los italianos. Así,
de Arnaldo Daniel, uno de los poquísimos que menciona (sin duda por
haberle encontrado en la Divina Comedia), dice expresamente que no
había visto obra alguna".


Los Proverbios de Enigo de mendoça con su glosa se imprimieron,
próximamente, en 1490, Zaragoza (Bibliogr. Zarag. del siglo xv). También
hizo traducir Santillana del italiano las Tragedias de Séneca
(Amador de los Ríos, edic. de Santillana, págs. 639 y 482).


Sobre la biografía de Santillana: Crónica de don Juan II; Tomás
Antonio Sánchez, Colección de poesías castellanas anteriores al
siglo xi; Amador de los Ríos, Vida del Marqués de Santillana, en la
edición de sus obras; Schiff y M. Pelayo, que se citarán luego.


Centiloquio, impreso en 1496, 1558.



305. Marqués de Santillana. Cancionero. Ed. R. Foulché-Delbosc,
en Cancionero castellano del siglo xv. Nueva Bibl. de Aut. Esp., t. XIX;
Obras, ed. J. Amador de los Ríos, Madrid, 1852; Bias contra fortuna
[facsímile de la ed. de Sevilla, 1502, por Archer M. Huntington], New
York, 1902; Refranes que dizen las viejas tras el fuego, ed. U. Cronan,
en Revue Hispanique (1911), t. XXV, págs. 134-176; Testament du marquis
de S., ed. R. Foulché-Delbosc, en Revue Hispanique (1911), t. XXV,
págs. 114-133. Consúltense: M. Menéndez y Pelayo, Antología de poetas
líricos, etc., t. V, págs. lxxxviii-cxliv; B. Sanvisenti, I primi influssi
di Dante, del Petrarca e del Boccaccio sulla Letteratura spanuola,
Milano, 1902, págs. 127-186; M. Schif, La Bibliothèque du marquis de
Santillane, París, 1905 (Bibliothèque de l'École des Hautes Études,
fasc. 153); A. Vegue y Goldoni, Los sonetos "al itálico modo" de don
Íñigo López de Mendoza: estudio crítico y nueva edición de los mismos,
Madrid, 1911.


En 1430 se acabó la "Biblia romanceada, por Rabí Mosé Arragel de
Guadalfajara, á petición de don Luis de Guzmán, maestre de Calatrava,
con ayuda é información de los muy honorabiles famosos sabios
é señores angeles divinos don Vasco de Guzmán, arcediano de Toledo,
é el maestro frey Arias de Encinas, guardián del convento é estudio
de San Francisco de Toledo, é el maestro fray Juan de Zamora, de la
Orden de Predicadores", como puso por título el mismo Mosé Arragel
á la famosa Biblia que guarda la Casa de Alba. Véase: Homenaje á
M. Pelayo, II, pág. 5; Gallardo, t. IV, col. 1485.





306. Año 1432. Fernán Pérez de Guzmán (1378?-1460?),
señor de Batres, sobrino del Canciller Ayala y tío del Marqués de
Santillana, fué hijo de Pedro Suárez de Guzmán y de doña Elvira
de Ayala. Embajador en Aragón en tiempo de Enrique III,
prometíase una gran carrera política. Salvó la vida á Pero Meléndez
de Valdés, capitán de la mesnada del señor de Hita, en la
batalla de la Higuera; pero en vez de serle recompensado, fué
preso, y cayó en disfavor de Juan II. Declarado enemigo de don
Álvaro de Luna y sospechoso por su cercano parentesco con el
Arzobispo de Toledo don Gutierre Gómez, de los más fervorosos
partidarios de los Infantes de Aragón, no podía vivir en
aquella corte, donde sólo reinaban, según él, "cobdicia de alcanzar
é ganar, engaños, malicias, poca verdad, cautelas, falsos
sacramentos é contratos é otras muchas é diversas astucias é
malas artes". Era, además, él mismo poco amigo de someterse
á nadie, algo áspero de genio, recto en la justicia y aficionado á
la lectura y al estudio. Por todo ello se retiró á los cincuenta y
seis años de su edad á su señorío de Batres, de donde apenas
volvió á salir, habiendo muerto, según se cree, á los ochenta y
dos años de su edad.


Fué su consejero y maestro en la voluntaria soledad el obispo
de Burgos don Alonso de Cartagena, con quien mantuvo larga
correspondencia ascética, filosófica y literaria. Fué en los años
de su mocedad aficionado á la poesía y alabado como poeta,
aunque lo fué mediano, imitando á su tío el Canciller en la
gravedad y en las moralidades, bien que no en el metro, pues
empleó las formas cortas de su tiempo. Tampoco sobresalió
por la fuerza de su imaginación. Hállanse, con todo, trozos y
frases de peregrina fuerza sentenciosa en sus versos, que fueron
los más de materia moral ó religiosa y llegaron hasta 13.000,
de los cuales los mejores son las Coplas de vicios e virtudes, la
lamentación por la muerte de Alonso de Cartagena († 1456) y
los Loores de los claros varones de España, en 409 octavas de
arte menor.


Pérez de Guzmán fué, ante todo, prosista. Su ingenio grave
y sentencioso, parecido al de su tío el Canciller, halló en el trato
de don Alonso de Cartagena, obispo de Burgos, lo que más
le cuadraba. Llamábale su Séneca, llamándose á sí propio Lucilio,
y de hecho el dechado que más al justo venía á su natural era
Séneca el moralista, el sentencioso, el grave, cuyas veces hacía á
maravilla el famoso Obispo de Burgos. De aquí le vino á Pérez
de Guzmán la ocurrencia de hacer traducir las Cartas de Séneca
á Lucilio, aunque no del latín, sino de la versión toscana de
Ricardo Pedro, ciudadano florentino. Patrocinó la versión de
Salustio, de quien fué aficionadísimo, que á "ruego et afincamiento"
suyo hizo su primo el arcediano de Toledo, Vasco de
Guzmán. También compiló la Floresta de los Philosophos, colección
de sentencias, la mayor parte sacadas de Séneca, inédita
hasta 1904.


Pero la obra principal de Pérez de Guzmán es el Mar de
istorias, dividida en tres partes. La primera trata "de los emperadores
é de sus vidas é de los príncipes gentiles é católicos";
la segunda, "de los sanctos é sabios é de sus vidas é de los libros
que ficieron"; la tercera, de "las semblanzas y obras de los excelentes
reyes de España don Enrique III y don Juan el II y
de los venerables prelados é notables caballeros que en los tiempos
destos nobles Reyes fueron". En las dos primeras partes
la materia está tomada de otras obras y sólo es suyo el estilo,
de lo mejor del siglo xv por lo vivo, caudaloso y brillante, mayormente
en las descripciones y retratos. La tercera parte es
obra enteramente suya. Algo se le pegó el estilo de Salustio; pero
sin leer á Tácito, tiene de Tácito.


Los vaivenes de la fortuna, los desengaños de la vida y el
trato con don Alonso de Cartagena habían robustecido en Pérez
de Guzmán aquel su natural, recto ya de suyo, honrado y severo,
apasionado del bien y de la verdad, y aun habíale tantico
amargado el desdén con que se veía menospreciado de los señores,
él tan señor como el que más y como ninguno pagado del
orgullo patricio de su sangre. Al poner, pues, los ojos en los
poderosos de su tiempo para pintar sus semblanzas, los miró
como miró á los del suyo el historiador Tácito, con la misma
severidad de juicio, con la misma honradez y rectitud de ánimo,
con el mismo espíritu aristocrático, y como Tácito los halló,
hallólos Pérez de Guzmán. La misma bravía elocuencia brotó
de sus pechos y pasó á sus plumas, empapada en hieles; con la
misma penetración ahondaron en las almas y desmenuzaron sus
fibras; con parecidos rasgos y recias pinceladas retrataron los
personajes. Aunque no le llega á Tácito ni con mucho, es más de
maravillar, cuanto no habiéndole leído, resultó un escritor que
no deja de tener con él algún parecido. Es más brioso que Plutarco,
menos crédulo y menos amigo de anecdotillas y no se le
puede comparar en la erudición estupenda de aquel historiador
griego, y sí solo en pintar retratos; pero en esto más se parece
á Suetonio y en el tono á Tácito cuando habla de los malos, con
un pesimismo sufrido y filosófico. La prosa castellana de Pérez
de Guzmán es limpia y concisa, grave y bien domeñada.





307. En el testamento de Pero Suárez de Guzmán, en 9 de enero
de 1381 (1419 de la era esp.), se habla de sus hijos menores Ferrando,
María, Aldonza, y de su madre, Elvira Álvarez, ya difunta. De sólo
esta fecha se saca que Fernán nació, lo más tarde, entre 1378 y 1380
(no sabemos si fué el mayor); y si su madre, según Amador de los Ríos
(VI, págs. 212-214), murió al empezar el 1380, Fernán nacería, lo más
tarde, entre 1377 y 1379. Pedro de Guzmán, hijo de Fernán, tomó posesión
de los bienes del señorío el 29 de enero de 1461, y declaró que
un su apoderado lo había hecho antes en su nombre. Fernán murió, pues,
probablemente el 1460, y á lo menos tenía ochenta años.


Las Coplas sobre la muerte de don Alonso de Cartagena se hallan
al fin del Tractado que se llama orõnal de fernand perez, Murcia, 1487.
Las poesías más antiguas se hallan en el Cancionero de Baena y se
remontan al reinado de Enrique III. "Fernán Pérez de Guzmán, mi tío,
doto en toda buena doctrina, dice Santillana, ha compuesto muchas
cosas metrificadas é entre las otras aquel epitafio de la sepoltura de
mi Señor el Almirante don Diego Furtado, que comiença Ombre que
vienes aqui de presente. Fizo muchos otros decires é cantigas de amores:"
Fuera de los amorosos, requestas, etc., que trae el Cancionero de
Baena, escribió "Proverbios de grandes sentencias, é otra obra assaz
útil é bien compuesta de las Quatro Virtudes Cardinales", como dijo
Santillana. Los Proverbios se publicaron por Ochoa en sus Rimas inéditas
del siglo xv; pero están más correctos en el Cancionero que fué
de Gallardo, y se componen de 102 coplas redondillas, con sentencias de
Séneca y de la Biblia. La Coronación de las Quatro Virtudes, dedicada
á Santillana, es obra algo mejor. Á Álvar García de Santa María dirigió
Diversas virtudes e loores divinos ó Coplas de vicios y virtudes,
fondo principal de la compilación hecha desde fines del siglo xv, con
uno ú otro título, sobre todo el de Setecientas... exemplo de bien vivir,
añadiendo la Confesión Rimada, los himnos, etc., hasta completar 700
estrofas, para remedar las Trescientas, de Juan de Mena. Véanse estas
impresiones: Coplas, Sevilla, 1492; Las Setecientas... por las quales
qualquier hombre puede tomar regla e doctrina y exemplo de bien bivir,
Sevilla, 1506 y 1509; Las Sentencias, Lisboa, 1512; Las Setecientas,
Sevilla, 1516 y 1527; Lisboa, 1541 y 1564. Últimamente, por Foulché-Delbosc,
en el Cancionero castellano del siglo xv, Nueva Bibl. de Aut.
Esp., t. XIX, págs. 575-759. Los Proverbios y los Claros varones se
imprimieron en las Rimas, inéditas, de Ochoa, París, 1844. Las poesías
hállanse desparramadas en los Cancioneros del siglo xv, especialmente
en los de Baena, Ixar, Gallardo, en tres de la Biblioteca Nacional de
París, en el de Llavia (Zaragoza, 1490) y en el General del Castillo.
Hay Cancioneros particulares de Fernán Pérez, como el de la biblioteca
de los Duques de Gor, en Granada, escrito por Antón de Ferrera,
criado del Conde de Alba (1452).



308. Las Epístolas de Séneca se publicaron en Zaragoza, 1496;
Toledo, 1502 y 1510; Alcalá, 1529; Amberes, 1551. Están trasladadas de
la versión italiana del florentino Ricardo Petri, hecha de la francesa.


El Mar de istorias se publicó por primera vez en Valladolid, 1512;
Sevilla, 1527 y 1542; Valencia, 1531. La fuente principal de las dos
primeras partes fué el Mare Historiarum, de Giovanni Colonna (nació
el 1298). La tercera parte fué añadida por Galíndez á su edición de la
Crónica de don Juan II, con el título de Generaciones y Semblanzas,
con el cual ha corrido después como libro independiente. Generac. y
sembl., Valladolid, 1512 (en el Mar de istor.); Logroño, 1516 (en la
Crón. de Juan II); Valencia, 1531 (en el Mar de ist.); Sevilla, 1543 (en
la Crón.); Pamplona, 1590 (en la Crón.) y 1591 (ibid.); Madrid, 1678
(en el Epítome de la Crón.); 1775 (en el Centón Epistolar); Valencia,
1779 (en la Crón.); Madrid, 1790 (en el Cent.); 1877 (en las Crónicas
de los Reyes de Castilla); Mâcon, 1907 (Foulché-Delbosc). Prólogo:
"Yo tomé esta invención de Guido de Colupna, aquel que trasladó la
Historia Troyana de Griego en Latín, el qual en la primera parte escribió
los gestos y obras de los Griegos y Troyanos"; pero Pérez de
Guzmán, si se inspiró en esta obra, fué del todo original. Tampoco
debió leer el Liber illustrium personarum ó Historia canonica et civilis,
de Juan Gil de Zamora, en tiempos de Sancho IV, libro que se le parece:
Pérez de Guzmán no debía de leer corrientemente el latín.
R. Foulché-Delbosc ha publicado el Mar de Historias en la Revue
Hispanique (1907).


Las Generaciones, semblanças y Obras, edic. R. Foulché-Delbosc,
Mâcon, 1907; ed. E. de Llaguno Amírola, Madrid, 1775; Bibl. Aut.
Esp., t. LXVIII. Consúltense: R. Foulché-Delbosc, Étude bibliographique
sur Fernán Pérez de Guzmán, en la Revue Hispanique, 1907,
t. XVI, págs. 26-55; M. Pelayo, Antología de poet. lír. cast., t. V, páginas
l-lxxviii.


En las Semblanzas: "No pequeña confusión para Castilla, que los
grandes, prelados é caballeros, cuyos antecesores á magníficos é nobles
reyes pusieron freno, empachando sus desordenadas voluntades con
buena é justa osadía por utilidad é provecho del reino é por guarda
de sus libertades, que á un hombre de tan baxa condición como éste
así se sometiesen. Y aun por mayor reprehensión e increpación dellos
digo que no sólo á este simple hombre, más á una liviana é pobre mujer,
ansi como Leonor López, é á un pequeño é raez hombre, Hernán
López de Saldaña, ansi se sometian é inclinaban, que otro tiempo á un
señor de Lara ó de Vizcaya non lo hacían ansi los pasados. Por causa
de brevedad no se expresan aquí muchas maneras é palabras desdeñosas
é aun injuriosas, que los susodichos dijeron á muchos grandes é buenos:
lo qual es cierta prueba é claro argumento de poca virtud é mucha
cobdicia del presente tiempo; que con los intereses é ganancias que
por intercesión de ellos avian, no pudiendo templar la cobdicia, consentían
mandar é regir á tales que poco por linajes é menos por virtud
lo merecían... Ca, en conclusión, á Castilla posee hoy é la enseñorea el
interesse, lanzando della la virtud é humanidad". De don Juan II dice
que ni antes ni después de la muerte del Condestable "hizo auto alguno
de virtud y fortaleza en que mostrase ser hombre". De Enrique
III dice que era "asaz de buena disposición..., blanco é rubio, é la
nariz un poco alta; pero cuando llegó á los diez y siete años hobo muchas
y grandes enfermedades, que le enflaquecieron el cuerpo é le
dañaron la complesion, é por consiguiente se le dañó é afeó el semblante",
"muy grave de ver é de muy áspera conversación, ansi que la
mayor parte del tiempo estaba solo é malenconioso", de no mucha discreción,
pero "á los rreyes menos seso y esfuerzo les basta para regir
que á otros hombres, porque de muchos sabios pueden haber consejo".


La Floresta de philosophos, publicada en la Revue Hispanique,
1904, según el único Ms. de la Nacional (P. 156, hoy 4.515), se atribuye
á Fernán Pérez de Guzmán: tiene muchas sentencias de Séneca.



309. En 1431 entregó á Eugenio IV Andreas de Escobar, benedictino,
Obispo de Megara, su Gubernaculum Conciliorum. En 1437
compuso el Tractatus copiosus contra quinquaginta Graecorum errores.



El cardenal y obispo de Cesárea Juan de Segovia, uno de los que
ilustraron el Concilio de Basilea (1431-1442), copiló las Concordantias
biblicas vocum indeclinabilium. De processione Spiritus sancti ex Filio.
De summa auctoritate Episcoporum in universali Concilio. De actis
Concilii de Basilea. De immaculata Virginis Deiparae conceptione,
impreso en Bruselas, 1664. De mittendo gladio spiritus in Saracenos.
Con él ilustraron el Concilio Juan de Torquemada y Juan Polemar,
además de Alonso de Cartagena, árbitro del Concilio.




Juan Polemar ó Palomar, que asistió al Concilio de Basilea, archidiácono
barcelonés, capellán de Eugenio IV y oidor del Sacro Palacio,
escribió Contra Basileense Concilium. Positio super possessione bonorum
temporalium ab Ecclesia. Pro temporalitate et iurisdictione
Ecclesiae, etc.



Juan de Casanova, natural de Barcelona, que entró en la Orden dominicana
ya de edad madura, en 1403, y murió en Florencia, en 1436,
maestro del Sacro Colegio, Obispo de Cerdeña y de Elna, confesor de
Pedro V de Aragón, cardenal desde 1430: Contra schismaticos Basileenses.
De potestate Papae supra Concilium. Obras dirigidas á Eugenio
IV (1431-1447).


En 1433 Fray Lope Ferrández, agustino, escribió Espejo del alma.
De la Penitencia (Bibl. Escor.; Nic. Ant., Bibl., II, 236).





310. Año 1434. El Libro del Passo honroso defendido
por el excelente cavallero Suero de Quiñones fué redactado por
el notario Pero Rodríguez de Lena, testigo del famoso torneo
que sostuvo aquel caballero con nueve otros contra cuantos
aventureros se presentaron, el año de 1434. Resumiólo en 1588
el franciscano Juan de Pineda.





311. El espíritu aventurero, debido en parte á las leyendas caballerescas,
pusieron de moda en España los torneos y justas, como las
que se celebraron en la plaza de la Petite Brétagne y en la Cousture
Sainte-Catherine, cerca de París, á las cuales asistió Pero Niño, en
tiempo de don Juan II, como aventurero. Don Álvaro de Luna y Santillana
tomaron parte en ellos. Aventureros como Suero de Quiñones tuvimos,
entre otros, en España, á Juan de Merlo, Gonzalo de Guzmán, Juan
de Torres, J. de Polanco, Mosén Pero Vázquez de Saavedra, Gutierre
Quixada, Mosén Diego de Valera y Diego García de Paredes. El más famoso
de los celebrados en España fué el llamado Paso honroso, de Suero
de Quiñones, caballero que votó llevar al cuello todos los jueves una anilla
de hierro en señal de servidumbre para con su dama y se presentó á
defender con otros nueve el puente de San Marcos, de Orbigo, cerca de
León, contra cuantos campeones extranjeros le disputasen el paso.
Duró la justa desde el 10 de julio hasta el 9 de agosto de 1434 y
describióla Lena, que se halló presente, con los pormenores de un proceso
verbal. Quedaron heridos Suero de Quiñones y ocho de los suyos;
murió uno de los contrarios, y otro, por haber bien librado, juró de no
cortejar más á las monjas de allí adelante. Setecientos combates se tuvieron
con un sinnúmero de peripecias, que se leen con gusto, sobre
todo en Juan de Pineda. Passo honroso defendido por el excelente cavallero
Suero de Quiñones. Copilado de un libro de mano, etc.; Salamanca,
1588 [facsímile por Archer M. Huntington, New-York, 1902];
ed. Real Academia de la Historia, 1783 (compendio hecho por fray
Juan de Pineda del libro de Pedro Rodríguez de Lena, libro que no se
ha publicado íntegramente).



312. En 1434 Diego de Lobrañan, criado de Alfonso González de
León, contador del Rey, tradujo el Valerio Maximo. (Nic. Ant., Bibl.,
II, 237).


En 1435 Juan Ximénez Cerdán, Justicia de Aragón de 1390 á 1423,
escribió una famosa carta sobre su oficio de Justicia de Aragón. Hacia
1437, el Justicia Martín Díaz de Aux ordenó las Observancias, de
Salanova, Hospital y otros. (Nicol. Antonio, Bibl., II, págs. 237 y 242).



313. En 1436 acabó de escribir Raimundo Sabunde el Liber Creaturarum
seu Naturae seu Liber de Ηomine, ...inchoatus et inceptus
in alma universitate venerabilis studii Tholosani, anno Domini millesimo
quadringentesimo tricesimo quarto et completus et terminatus in
eadem universitate anno 1436 in mense Februarii, undecima die, quae
fuit die sabbati, como ya había notado Nicolás Antonio (Bibl. vet., II,
pág. 215). Tal dice el códice de Tolosa. D. Reulet, Un inconu célèbre,
Recherches historiques et critiques sur Raymond de Sabonde, París,
1875. El autor murió el mismo año 1436, como se dice en la nota final
del códice tolosano, y en ella se le llama Sibiude. Desde el abad Trithemio
(1498), Montaigne, todos lo tuvieron por barcelonés; Reulet le ha
querido hacer provenzal, pero sin pruebas (M. Pelayo, Cienc. esp., t. II,
pág. 283, 3.ª ed.). Se imprimió en Deventer, 1484; París, 1509, aunque
se supone hubo edición anterior. Púsolo en mejor latín Pedro Dorland:
Viola animae, Milán, 1517, traducida al castellano por fray Antonio
de Arés: Diálogo de la naturaleza del hombre, 1616. También lo tradujo
Juan Amós Comenio al latín: Ocultis fidei, Amsterdam, 1661.
Trithemio dice que escribió además Quaestiones Controversae. La bibliografía
del Liber Creaturarum, en la Revista de Instrucción pública,
1857, por Suárez Bárcena. Sabido es que Montaigne lo tradujo al francés
en el siglo xvi, haciendo gran caudal de nuestro filósofo, cuya obra
dijo que estaba "basti d'un espaignol baragouiné en terminaisons latines";
pero "trop riche et trop beau pour un auteur duquel le non
soit si peu cogneu". En los libros de actas de la Universidad de Tolosa
se lee: "Raymundus Sabunde, in Universitate Tolosana medicinae
professor, defunctus anno 1436".



314. Año 1437. Juan de Torquemada (1388-1468), dominico á
servicio del Papa (1431), fué enviado por Eugenio IV al Concilio de
Basilea y al de Florencia (1439), donde fué de los redactores del decreto
de unión de la Iglesia griega; como Cardenal (1439) asistió á la
Asamblea de Bourges (1440), y fué Obispo de Palestrina (1455) y de
Sabina (1464). Compuso 27 obras impresas y 14 manuscritas. Meditationes,
Roma, 1467, 1473; Foligno, 1479; Albi, 1481. Expositio brevis
et utilis super toto Psalterio, Roma, 1470; Ausburgo, 1472; Maguncia,
1474. Tractatus de aqua benedicta, Roma, 1475. Quaestiones spiritualis
convivii delicias praeferentes super Evangeliis tam de tempore quam de
Sanctis, Roma, 1477. Commentarii in decretum Gratiani partes V,
Lyon, 1519, 6 vols.; Venecia, 1578; Roma, 1726. Obra acabada en Roma
el 1451. Summa de Ecclesia, Salamanca, 1560. Contra errores perfidi
Mahometii, Roma, 1606. De corpore Christi adversus Bohemos, otros
libros contra los Hussitas. Contemplationes. Apología de las Revelaciones
de Santa Brígida. Quaestiones de praeceptis iuris naturalis. De Deo.
Super decreto unionis Graecorum in Concilio Florentino edito, Venecia,
1561. Tractatus contra Concilium Basileense. Tractatus de decreto irritante,
factus in Concilio Basileensi. Quod non liceat appellare a Concilio
ad Papam. De veritate conceptionis b. Virginis, pro facienda relatione
coram Patribus Concilii Basileae anno Domini MCDXXXVII. Flores
sententiarum D. Thomae, etc., etc.





315. Año 1438. Alfonso Martínez de Toledo (1498-1470?),
arcipreste de Talavera, nació probablemente en Toledo,
debió de estudiar en Salamanca, tomando el grado de Bachiller
en Decretos, pasó luego al reino de Aragón, donde estuvo
de 1420 á 1430, poco más ó menos, y vuelto á Castilla logró el
Arciprestazgo de Talavera. Escribió en 1438, siendo capellán
de don Juan II, el Corbacho ó Representación del amor mundano,
ó como el autor quiso que su libro se llamase, el Arcipreste de
Talavera. En 1443 escribió la Chronica intitulada Atalaya de
las Corónicas, que contiene los grandes hechos de los Godos y
Reyes de España sus subcesores, escrita por Alfonso Martínez
de Toledo, Arcipreste de Talavera y Capellán del Rey Don Juan
el Segundo de Castilla, que comprende la historia de España
desde Walia hasta don Juan I, ambos inclusive. En 1444 acabó
de escribir las Vidas de San Isidoro y San Ildefonso, ilustrándolas
con algunos escritos de ellos. En 1448 era ya Racionero
de la iglesia de Toledo y capellán de la Capilla de los Reyes, de
la misma iglesia, y allí debió de morir hacia 1470.





316. Él mismo dice tenía cuarenta años al escribir, en 1438, el
Corbacho. En nota ológrafa, que puso en un ejemplar de la Crónica
Troyana, se lee: "Ego Alfonsus Martini, archipresbiter Talaverensis...
porcionarius eclesiae Toletanae, eadem oriundus civitate". En la Vida
de San Ildefonso dice: "O cibdadano del cielo emperial | Ildefonso de
Toledo natural, | ruega á Ihu X[=ρο] eternal | por mi Alfon aunque non
tal, | porque nascí pecador | donde tu fueste señor". De su estancia en
Valencia véase edic. 1901, pág. 266; en Tortosa, pág. 71; en Barcelona,
pág. 72. Ediciones del Corbacho, con varios títulos, sobre todo:
El Arcipreste de Talavera, que fabla de los vicios de las malas mugeres
ᘔ complexiones de los hombres, Sevilla, 1495 (desconocida, cítala Panzer);
Sevilla, 1498; Toledo, 1499, 1500, 1518, 1529; Sevilla, 1547; Madrid,
1901 por la Socied. Biblióf. Españoles.


El autor quiso que su libro "sin bautismo sea por nombre llamado
Arcipreste de Talavera, dondequier que fuere levado". Pero cada editor
mudó el título á su talante. Pérez Pastor tomó para su edición de 1901
del Corbacho el códice iij-h-10 de la Biblioteca de El Escorial, citado
por Gallardo (t. III, 666), que es del siglo xv, anotando las variantes de
las ediciones incunables de Sevilla, 1498, y Toledo, 1500, con las que
corrige y completa el códice, el cual parece escrito en 1466; pero el
libro, según su epígrafe, fué compuesto por Alfonso Martínez de Toledo,
Arcipreste de Talauera, en hedat suya de quarenta annos, acabado
a quinze de Março, anno del nascimiento del Nuestro Saluador Ihesu
X.º de mil e quatroçientos e treynta e ocho annos. Copia de un original
de la Chronica, coetáneo del autor, y que sacó Pedro Rodríguez Campomanes,
está en la Academia de la Historia, y merece publicarse. Un
códice de las Vidas hay en la Nacional (1178); otro en El Escorial
(b, iij, 1); otro en la biblioteca de M. Pelayo. El cargo de Capellán en
Toledo, etc., se halla en nota autógrafa que puso en su ejemplar de la
Crónica Troyana, que para en la casa de Alba. Hay documento (Archivo
de la capilla de los Reyes Nuevos) donde firma el primero como el
más antiguo de los capellanes, año de 1466. Pérez Pastor (edic.): "El
Léxico del Arcipreste de Talavera es tan variado y original, que desde
antiguo llamó la atención de los eruditos, ya porque algunas voces
usadas en este libro no se encuentran en ningún autor de los que han
escrito en castellano, ya también porque el autor tomó muchas palabras
y frases del lenguaje popular y recogió no pocas del mismo arroyo".
Es probable que á Martínez de Toledo deba atribuirse una de las versiones
castellanas de los libros De summo bono, de San Isidoro, que se
hallan en la Biblioteca Nacional.




317. Es el Corbacho un "tratado contra las mujeres, que
con poco saber, mezclado con malicia, dicen é facen cosas non
debidas", "reprobación del loco amor", "compendio breve y
muy provechoso para información de los que no tienen experiencia
de los males y daños que causan las malas mujeres". Es,
pues, una sátira de costumbres, como la obra del de Hita y
como la Celestina, pero en prosa, y sin ser drama, sino tratado.
Corbacho, por otro nombre, á imitación de Il Corbaccio ó Laberinto
d'Amore y el tratado De claris mulieribus, obras ambas
de Boccaccio, pero sin la exageración con que en la primera
se ensaña en ellas y las alaba en la segunda. Además, es sátira
sin alegorías, más desinteresada y general, más amena, regocijada
y chistosa. Eslabones de una misma cadena de las obras
maestras de la literatura castellana son el Libro de Buen Amor,
el Corbacho, La Celestina, el Lazarillo y el Quijote, todos satíricos,
de asunto ético, de habla castiza y popular, todos imitadores,
cada cual de su predecesor.



318. La critica mordiendo y el panegírico ensalzando á las mujeres,
fué tema común de aquel tiempo desde que Boccaccio compuso sus
dos obras. Así Juan Rodríguez del Padrón escribió el Triumpho de las
donas contra el Corbacho, de Boccaccio, y no menos Diego de Valera en
su Defensa de virtuosas mujeres, y don Álvaro de Luna en el Libro de
las virtuosas e claras mujeres; en cambio, Jaime Roig las satiriza en el
Libre de les dones, y Francisco Eximenis en el Libro de las Donas.





319. El estilo y lenguaje del Arcipreste de Talavera no es
peor ni mejor que el de los demás escritores de su tiempo en
gran parte de sus libros; pero hay unos cuantos capítulos en el
Corbacho que sufren el cotejo con los mejores trozos de La
Celestina y del Quijote. No hay que asombrarse: Cervantes
imitó La Celestina y Rojas imitó el Corbacho en esos trozos.
Cuando se abaja á recoger á puñados los dichos cortados, elípticos,
de rompe y rasga de las comadres del barrio y de la plaza,
entonces es cuando toda prosa anterior y aun posterior,
salvo los trozos semejantes de las dos grandes obras dichas,
queda enteramente oscurecida. Allí se ve la pujanza realista,
el nervio, el donaire, el gracejo del habla castellana en toda su
desnudez del uso vulgar, sin las veladuras que los eruditos suelen
echarle, sin la sosera con que la deslíen, y mucho más sin los
retorcijones hiperbáticos del clasicismo de los Villenas y Santillanas.
Fué el de Talavera, en prosa, en esos momentos, lo que
el de Hita en verso, porque entrambos bebieron en la misma
fuente el habla vulgar sin cortapisas ni artificios. Y nótese
que esos trozos se oyen hoy en día por ahí, sin quitar una hilacha;
¡cuántos siglos haría que el pueblo se expresaba de la
misma manera y los clérigos del mester erudito lo despreciaban!
Tan lozana y fresca es esa manera de decir del Arcipreste como
si hoy se escribiera, tomándola por medio del fonógrafo de
entre las tías que salen á solejar á la puerta de la calle, á juntar
delantales, como ellas dicen. Hay que hacer hincapié en esto, porque
el criterio moderno de apreciar lo popular y ponerlo muy
por cima de lo erudito queda tan resplandecientemente probado
con la prosa de un Arcipreste como con el verso del otro.





320. M. Pelayo, Oríg. novel., t. I, pág. cx: "La literatura castellana
del siglo xv nos ofrece un singular escritor, que, sin ser novelista,
ni haber cultivado el apólogo más que ocasionalmente, influyó como
pocos en el desarrollo de la literatura novelesca, transformando el tipo
de la prosa, sacándola de la abstracción y aridez didáctica, de que sólo
don Juan Manuel, aunque por diverso camino, había acertado á librarse,
vigorizando los lugares comunes de moral con la observación concreta
y pintoresca de las costumbres, y derramando un tesoro de dicción
popular en el cauce de la lengua culta. La lengua desarticulada y familiar,
la lengua elíptica, expresiva y donairosa, la lengua de la conversación,
la de la plaza y el mercado, entró por primera vez en el arte
con una bizarría, con un desgarro, con una libertad de giros y movimientos,
que anuncian la proximidad del grande arte realista español. El
instrumento estaba forjado: sólo faltaba que el autor de la Celestina
se apoderase de él, creando á un tiempo el diálogo del teatro y el de
la novela. La obra del Arciprestede Talavera fué de las más geniales
que pueden darse: no tiene más precursor en Castilla que el Arcipreste
de Hita, á quien algunas veces cita, y en cuyo estudio parece empapado...
Se parecen (los dos Arciprestes) en lo opulento y despilfarrado
del vocabulario, en la riqueza de adagios y proverbios, de sentencias y
retraheres, en la fuerza cómica y en la viveza plástica; en el vigoroso
instinto con que sorprenden y aprisionan todo lo que hiere los ojos,
todo lo que zumba en los oídos; el tumulto de la vida callejera y desbordada...
Salvo algunos textos históricos, cuya excelencia es de otra
índole, no hay prosa del siglo xv que ni remotamente pueda compararse
con la sabrosa y castiza prosa del Corbacho. Castiza he dicho con toda
intención, porque en sus buenos trozos no hay vestigio alguno de imitación
literaria, sino impresión directa de la realidad castellana. Es
el primer libro español en prosa picaresca: la Celestina y el Lazarillo
de Tormes están en germen en él".



321. Alfonso Martínez de Toledo. Arcipreste de Talavera, ed
C. Pérez Pastor, Soc. de Biblióf. españoles, 1901. Consúltense: Arturo
Farinelli, Note sulla fortuna del Corbaccio nella Spagna Medievale,
Halle, 1905, Miscelanea Mussafia.





322. Año 1438. Juan de Mena (1411-1456), nació en
Córdoba, fué nieto del señor de Almenara Rui Fernández de
Peñalosa é hijo de Pedrarias, regidor ó jurado de aquella ciudad.
Quedó huérfano muy pronto y con mediana asistencia de
los suyos, de modo que pasó mal su mocedad y sólo comenzó
los estudios cuando tenía veintitrés años, los cuales hizo en Salamanca,
Córdoba y Roma, no sabemos á la sombra de quién.
Vuelto á España, tuvo en la corte el cargo de Secretario de cartas
latinas, después el de Veinticuatro de Córdoba y el de Cronista
regio. Valióle la amistad de Santillana, que le honró en
vida y en muerte y fué el poeta más valido de don Juan ii y de
don Álvaro de Luna, á quienes no fué, como otros, desleal.
Fué dulce en sus palabras y modales, pálido, enfermizo y gran
trabajador. Corren dos variantes acerca de su muerte. Valerio
Romero dice que de un "rabioso dolor de costado"; Fernández
de Oviedo (Quincuag., pte. II, est. 13), que "una mula le arrastró
e cayó della de tal manera, que murió en la villa de Torrelaguna",
pero todos convienen en que en Torrelaguna murió y
fué sepultado.


Á pesar de haber sido el cronista de Juan II, no tuvo parte
en la Crónica de aquel Rey y sólo tenemos de su pedantesca é
infame prosa el comentario á su poema de la Coronación y el
breve compendio de la Ilíada en romance, tomado de las Periochae
de Ausonio y del seudo Píndaro tebano, donde gana al
mismo Villena en hinchazón y erudición intempestiva. En los
versos cortos no se diferencia de los demás poetas cortesanos
de su tiempo. Las coplas de Lo claro escuro encierran una tal
mezcla de conceptismo sutil y de oscuridad enigmática, que se
adelantó más de un siglo á Góngora, su compatriota.


La Coronación ó Calamicleos (1438), en 51 quintillas dobles,
es ya un poema alegórico en que se finge arrebatado al Parnaso
y ve coronar á Santillana; pero se detiene más hablando "de la
miseria de los malos y de la gloria de los buenos, por que un
contrario puesto cabe otro, más reluzga". Para más imitar á
Dante piérdese el poeta en bravía selva, yendo á parar al infierno,
donde contempla "los tormentos de los damnados". Tan oscuro
hacen este poema la rimbombancia y las descabelladas alusiones
á la historia, á la fábula y á la astronomía, que tuvo que
añadir su correspondiente comentario "literal, alegórico y anagógico"
á una obra, que según dice, pertenece al género "cómico
y satírico", porque empieza por el infierno y acaba en el
cielo, como la Divina Comedia, esto es, porque empieza por males
y acaba en bienes, al modo de la Comedieta de Ponza. El comento
regocija á veces por lo cándido, pueril, pedante, y la prosa
y los versos desregocijan por el hipérbaton, los horribles latinismos
y la erudición. Las Coplas contra los siete pecados mortales,
que en los códices llevan el título de Debate de la Razón
contra la Voluntad, son algo mejores, ó si se quiere, menos malas
que el poema de la Coronación. Es la última obra que hizo Juan
de Mena, y no está acabada; no tiene los latinismos y extravagancias
eruditas de sus demás obras, pero es seco, adusto y sin
rasgo poético alguno. Continuaron este sermón rimado Gómez
Manrique, Pero Guillén de Segovia y fray Jerónimo de Olivares,
de la Orden de Alcántara, añadiendo las disputas de la
Gula, Envidia y Pereza y la sentencia de la Prudencia.


La única gloria poética que suelen reconocer á Mena estriba
en El Laberinto de Fortuna (1444), ó como los editores después
le llamaron Las Trezientas, por las estancias que unos dicen
tuvo en los manuscritos, aunque otros afirman no tener más que
297. Es tradición añeja que don Juan II deseó fuese el número
de estancias igual al de los días del año, según dice Hernán Núñez
(1475-1553) en el comentario que publicó de este poema
en 1499, y que así Mena compuso hasta 24 de las 65, tomándole
la muerte antes de llegar á este número. Según investigaciones
de Foulché-Delbosc, semejante anécdota no tiene fundamento y
las 24 añadidas no son de Mena, cortesano por temperamento
y por oficio; con las otras tres, que dicen faltaban á las 300 en
los manuscritos, hacen parte de un poema fragmentario independiente,
escrito por un desconocido que juzga severamente la
debilidad del Rey. Es un poema alegórico el de Mena, tan frío
y abstracto como todos los que compusieron los imitadores de
la Divina Comedia, cuya grandeza está en la fuerza plástica descriptiva,
siendo la alegoría un medio secundario para darle unidad;
mientras que sus imitadores, no sabiendo ser poetas en la
descripción particular, lo reducen todo al camino alegórico, amontonando
cosas y vocablos que aluden á recónditas y frías erudiciones.
Los personajes y escenas del Dante son vividas, tomadas
de la realidad ó creadas por el pueblo cristiano, no abstracciones
de vicios y virtudes ó mitologías traídas de allende, al pueblo
enteramente ajenas. El camino del bastardeamiento lo abrió Petrarca
en sus Triunfos, con la personificación del Amor, la Castidad,
la Fama, el Tiempo, etc. Juan de Mena no poseía la visión
poética de Dante ni el ingenio y gusto de Petrarca, y así se
quedó con la huera corteza de la alegoría y con las secas abstracciones,
amontonando de su cosecha indigestas erudiciones y
plagando sus versos de voces latinas y retorciendo el habla con
el hipérbaton. Hay, cierto, grandeza en algunos trozos y versos
bien sonantes, pero nada más, en este poema tan celebrado por los
eruditos de su siglo y del siguiente, fárrago indigesto, sin pizca
de verdadera poesía, que todavía admiran algunos literatos. Dicen
que Mena fué aficionadísimo de Lucano y de hecho le alude
y le saquea, mayormente en sus erudiciones, y es tan ampuloso
como él; pero su pincel no era nada fino y sus tintas demasiado
aguadas, para que ni de lejos se le pueda comparar con su antiguo
compatriota. Mena supo como nadie rimar en el arte mayor:
es su único merecimiento. El Laberinto tuvo necesidad de
glosa y comentario como los demás poemas, porque al fin y al
cabo es un verdadero laberinto. Hízolo cumplidamente el Comendador
Hernán Núñez y luego el Brocense; pero una obra
poética que recién escrita necesita comentario, más tiene de
enigma que de poesía.


Juan de Mena es más poeta que Villena y Santillana y, por lo
mismo, es mayor duelo que, enredado en la poesía erudita y dantesca,
no hiciera más que frías alegorías repletas de vanas erudiciones,
sin poner los ojos en las almas y en el mundo que le rodeaba,
donde la verdadera poesía siguió oculta por no saberla
él sacar, teniendo verdaderas facultades para ello. El habla literaria,
prosaica y poética, por la comezón de latinizarla, salió tan
manchada y tan retorcida de sus manos, que fueron menester
algunos años para que otros ingenios, acudiendo al puro minero
popular, la desencostrasen de tan bárbara inmundicia. Si la erudición
vale para algo en poesía, vióse en Mena hasta dónde puede
alcanzar. ¡Á ese emporcamiento del lenguaje le llamaron algunos
propósito de crear una lengua poética! Y no nos vengan con que
algunas de sus extravagantes voces latinas han llegado á usarse
después, porque los eruditos que las generalizaron hicieron con
ello tanto daño al idioma como Mena y eran de la misma escuela
erudito-pedantesca.



323. No se sabe si son suyas las Memorias de algunos linajes antiguos
e nobles de Castilla que va escribiendo Juan de Mena... por mandado
del muy ilustre señor don Álvaro de Luna, que se halla en el códice
K-161 de la Biblioteca Nacional; aunque sólo unas veinte hojas de
más de ciento que hubo de tener. Seis códices se conocen de la Ilíada,
de Mena, cinco en la Biblioteca Nacional, y uno en la de M. Pelayo;
se imprimió en Valladolid, 1519. En el Cancionero, de Herberay des
Essarts, del cual publicó la parte inédita Pascual Gayangos en el t. I
del Ensayo, núm. 484, de Gallardo, hay una docena de poesías de Juan
de Mena; las Otras no son suyas; otras hay en el Cancionero general,
en el de Baena, Stúñiga, Gallardo, etc., además de las que suelen hallarse
con sus tres poemas mayores. Las Coplas de ¡Ay, Panadera! (1445)
es imposible que sean de Mena; si lo fueran, hubiera sido verdadero poeta
una vez en su vida, poeta popular y satírico. Pero no es esa su vena,
y así no me persuado sean suyas tampoco las coplas "Sobre un macho
que compró de un Arcipreste", que, con no ser cosa del otro jueves, son
populares y de un donaire que no es el suyo. ¿Las hizo acaso alguno
sobre la leyenda de su muerte? Si son de Mena, con ser bien poca cosa,
es lo único legible hoy en día que compuso.


La continuación de Olivares á las Coplas de los siete pecados mortales
es la que ha solido imprimirse en las ediciones de Mena; las de los
otros dos poetas están en sus propios Cancioneros, inédito el de Guillén
de Segovia. En el Cancionero, de Gallardo, y en otro códice de M. Pelayo:
"Fenesce este tractado fecho por Juan de Mena et presentado al
rey don Juan II, nuestro señor, en Tordesillas, á veynte e dos días de
febrero, año del Señor de mill e quatrocientos e quarenta e quatro años".
Según M. Pelayo, tenía 300 estancias; pero las tres últimas parecen
realmente añadidas después, así como las 24 que se siguen aparte en
las impresiones.



324. Escribieron la biografía de Mena el comendador Griego en
la Vida de Juan de Mena, puesta al frente de las Trescientas de
la edición sevillana de 1499, y un discípulo de Hernán Núñez, Valerio
Francisco Romero, en unas estancias de arte mayor, que con título
de Epicedio (canto fúnebre) compuso á la muerte del mismo Comendador
y andan al fin de sus Refranes, Salamanca, 1555. Juan de Lucena,
Vita beata: "Muchas veces me juró por su fe (son palabras que pone
en boca de Santillana) que de tanta delectación componiendo algunas
vegadas detenido goza, que olvidados todos afferes, trascordando el
yantar y aun la cena, se piensa estar en gloria". "Trahes magrescidas
las carnes por las grandes vigilias tras el libro (le dice don Alonso de
Cartagena): el rostro pálido, gastado del estudio, mas no roto y recosido
de encuentros de lanza". Crón. de don Alv. de Luna, tít. 95: "Era
coronista del Rey e tenía cargo de escrebir la historia de los reynos de
Castilla, fizo en estos días al nuestro Maestre...". No queda rastro del
"suntuoso sepulcro", que dicen le levantó Santillana, y en el siglo xvi
escribía Fernández de Oviedo: "Yo espero en Dios de ir pronto á España
y le tengo ofrecida una piedra con epitafio", y en 1781, en su viaje
por España, sólo halló Ponz una piedra en las gradas del presbiterio
con la pedestre inscripción: "Patria feliz, dicha buena, | escondrijo de
la muerte, | aquí le cupo por suerte | al poeta Juan de Mena". La gloria
de Juan de Mena fué inmensa entre los escritores eruditos de aquellos
tiempos. Unos añaden y alargan sus obras, otros las glosan y comentan,
todos le respetan y le tienen, sobre todo, en cuenta tratándose de
la versificación de arte mayor. Acaso en lo bien que lo manejó estribaba
toda aquella nombradía, inexplicable para el que busca al poeta y no
al versificador. En las artes de trovar es el dechado citado por todos.
En la de Juan del Enzina apenas se alegan otros ejemplos que los de
Mena. Nebrija, Gram. castellana, l. IV, c. VII: "Por el poeta entendemos
Virgilio e Juan de Mena". Castillejo invoca su autoridad contra
los petrarquistas. En la carta del Bachiller de Arcadia: "Hizo trescientas
coplas, cada una más dura que cuesco de dátil: las cuales,
si no fuera por la bondad del Comendador Griego, que trabajó noches
y días en declarárnoslas, no hubiera hombre que las pudiera meter el
diente ni llegar á ellas con un tiro de ballesta". Jerónimo de Arbolanches,
Epístola á Melchor Enrico, en Las Habidas (1566): "No sé yo
hacer, como hizo Joan de Mena, | coplas que se han de leer á descansadas,
| el cual, como tenía preñada vena, | trescientas dellas nos dejó
preñadas...". Lo que de Mena pensaron H. Núñez y el Brocense puede
verse en sus Glosas sobre el mismo poeta. Véanse además Argote de
Molina, Discurso sobre la poesía castellana, que va en su edición de
El Conde Lucanor (1575), Mariana, Hist. de Esp., l. XXI, c. XVI, y Cervantes,
Quijote, II, 44.



325. De La Coronación hay una edición gótica, del siglo xv, con
su glosa, sin lugar ni fecha, probablemente de Zaragoza, 1499; Toledo,
1504; Sevilla, 1512, 1520 y 1534; Valladolid, 1536. Glosa sobre las trezientas
del famoso poeta Juan de Mena, compuesto por Hernand Núñez
de Toledo, Comendador de la Orden de Santiago, Sevilla, 1490 y 1499.
Las CCC del famosissimo poeta Juan de Mena con su glosa y las cinquenta
con su glosa: e otras obras, Granada, 1505, y Salamanca, 1505. Las
Trezientas se publicaron además en Zaragoza, 1506 y 1509 (con glosa
anónima); Sevilla, 1512; Zaragoza, 1515; Sevilla, 1517, 1520, 1528, 1534;
Valladolid, 1540; Amberes, 1552; Alcalá, 1560 y 1566; Salamanca, 1582
(con notas del Brocense). Obras de Juan de Mena, Sevilla, 1528 y 1534;
Valladolid, 1536 y 1540; Toledo, 1547; Amberes, 1552 y 1554; Alcalá,
1566; Amberes, 1582; Salamanca, 1582. Las CCC de Juan de Mena,
Zaragoza, 1489 (Bibliogr. Zaragozana del siglo xv); Sevilla, 1496, 1499
(dos, 28 agosto y 7 de octubre, la primera con glosa de Fernán Núñez;
la segunda sin ella, así como sin ella salieron las otras dos de 1489 y
1496).



326. El verso por excelencia de Juan de Mena es el verso de
arte mayor, que lo trabajó más que ninguno de sus predecesores. Es
de origen gallego, como dijo Santillana, y sirvió durante todo el siglo
xv para la poesía erudita y elevada. Responde al decasílabo francés
con cesura después de la quinta, y sin duda vino de Francia, no derechamente,
sino mediando Galicia, como se ve por las Cantigas:





"Por ende un miragre | aquesta reyna

Sancta fes muy grande | á una mesquina".






Y en el Cancionero del Vaticano (núm. 462):




"Baylemos nos ja todas, todas, ay, amigas,

Sō aquestas avelaneyras floridas;

Ε quem por velida como nós velidas,

Se amigo amar,

Sō aquestas avelaneyras floridas

Verrá baylar".






Parécese al endecasílabo anapéstico ó de gaita gallega, propio de la
muñeira, esto es, al endecasílabo con acento en 4.ª y 7.ª. Es tan evidente
el parentesco entre el dodecasílabo y el endecasílabo anapéstico,
como el que ambos metros tienen con el decasílabo de los himnos
(verso de nueve sílabas de los franceses). La octava, con estos versos
formada, parece fué obra de los castellanos en el siglo xiv y se halla
por primera vez en el Deytado sobre el cisma de Occidente, del canciller
Ayala. Duró hasta mediado el siglo xvi, en que le sustituyó el
endecasílabo italiano. Han tratado del arte mayor Morel-Fatio, L'Arte
mayor et l'Hendécasyllabe dans la poésie castillane du xve siècle et du
commencement du xvie, extracto de la Romania, t. XXIII, París, 1894;
M. Pelayo, Antol. de poet. lír. cast., t. XIII, pág. 199, etc.; Milá y
Fontanals, Obras, t. V, pág. 324, etc.; Cascales, Tabl. poét., Madrid,
1779, pág. 99; Alonso López Pinciano, Philosoph. ant. Poetica, Madrid,
1596, pág. 286; Juan del Enzina, Arte de poes. cast.; Nebrija, Gram.
castellana; sobre todo Foulché-Delbosc, Revue Hisp., 1902, pág. 75, etc.,
traducido por Bonilla, Juan de Mena y el Arte Mayor, Madrid, 1903.


Juan de Mena, Cancionero, ed. R. Foulché-Delbosc, en Cancionero
Castellano del siglo xv, 1, Nueva Bibl. de Aut. Esp., t. XIX, páginas
120-221; El Laberinto de Fortuna, ed. R. Foulché-Delbosc, Mâcon,
1904.—Consúltense: R. Foulché-Delbosc, Étude sur le "Laberinto" de
Juan de Mena, en Revue Hispanique (1902), t. IX, págs. 75-138 [con
disertación sobre el arte mayor y bibliografía de Mena]; A. Morel-Fatio,
L'arte mayor et l'hendécasyllabe dans la poésie castillane du
xve siècle et du commencement du xvie siècle, en Romania (1894),
t. XXIII, 209-231; John Schmitt, Sul verso de Arte mayor, en Rendiconti
della Reale Accademia dei Lincei (classe di scienze morali, storiche
e filosofiche), 5.ª serie, Roma, 1905, t. XIV, págs. 109-133;
F. Hanssen, El Arte Mayor de Juan de Mena, en Anales de la Universidad
de Chile (1906), t. LXVIII, págs. 179-200; M. Menéndez y
Pelayo, Antología de poetas líricos, etc., t. V, págs. CXLVIII-CCVI;
B. Sanvisenti, I primi influssi di Danti, del Petrarca e del Boccaccio
sulla letteratura spagnuola, Milano, 1902, págs. 81-125; C. R. Post,
The sources of Juan de Mena, en The Romanic Review (1912), t. III,
págs. 223-279.





327. Año 1439. Juan Rodríguez de la Cámara ó del
Padrón, por el lugar en Galicia de su nacimiento, es el último
de los trovadores de la escuela gallega. Nació á fines del siglo xiv
y murió á mediados del xv, de familia antigua y linajuda, pero
sin muchos haberes. Educado en los libros de caballerías del
ciclo bretón y en los de linajes, que no eran menos fantásticos,
entró al servicio del cardenal don Juan de Cervantes, gallego
de origen y Obispo de Segovia en 1442 y Arzobispo de Sevilla
en 1449, como trovador suyo, y parece le acompañó al Concilio
de Basilea, donde ya estaba aquel prelado en abril de 1434. Entre
los familiares del Cardenal se contaban El Tostado, Juan de
Segovia y Eneas Silvio, después Pío II, con quienes sin duda
adquirió su caudal clásico, no menos que en sus viajes por Italia
en compañía del mismo Cardenal. También parece estuvo en
Tierra Santa, quizá como consecuencia de amores desventurados
en la corte de Castilla, después de dejado el servicio del cardenal
Cervantes, siendo acaso paje de don Juan II, y haciendo de
vergonzoso en palacio con una "grand señora", á quien "prendió
por señora y juró su servidumbre", y ella cada día le mostraba
más "ledo semblante"; pero perdióle la soltura de su lengua y
el confiarse á un amigo, pues sabido por ella el quebrantamiento
del secreto, se indignó de suerte que él se retrajo "al templo de la
gran soledat, en compañía de la triste amargura, sacerdotisa de
aquélla", y se desahogó haciendo tan duras penitencias como
Beltenebrós en la Peña Pobre y escribiendo El siervo libre de
Amor. No hay en esta novela romántico-caballeresca alusión alguna
á fecha posterior á 1439, y para cuando se compiló el Cancionero
de Baena, que fué antes del 1445, ya había entrado fraile
Juan Rodríguez, no se sabe si en Jerusalén. Ignórase igualmente
qué dama fuese aquélla, y hay quienes han escrito novelas creyendo
fuese uno doña Juana, mujer de Enrique IV y madre de la
Beltraneja, otro doña Isabel de Portugal, segunda mujer de don
Juan II, aunque los dos fantasean como novelistas. Ello es que
Juan Rodríguez, si no murió trágicamente, como también soñaron
otros, sufrió largo y penoso destierro, hasta que en el claustro de
Herbón, que contribuyó á edificar con sus bienes patrimoniales,
halló tranquilidad entre los franciscanos. Su vida fué, pues, una
novela romántica y tal es el fondo biográfico, sin duda, de su obra
principal, El siervo libre de Amor (1439-1440), como de un nuevo
Macías, de quien él se dice amigo y fué su dechado de vida. Esta
novela romántica en prosa y en verso se divide alegóricamente
en tres partes: "la primera parte prosigue el tiempo que bien
amó y fué amado, figurado por el verde arrayán..., la segunda
refiere el tiempo que bien amó y fué desamado, figurado por el
arbor de paraíso..., la tercera y final trata el tiempo que no amó
ni fué amado, figurado por la verde oliva...". Es una obra en que
hay que distinguir dos partes, la de su autobiografía y la novela
caballeresca y sentimental Estoria de los dos amadores
Ardanlier e Liesa, de pura invención. La primera está inspirada
en la Fiammetta, de Boccaccio; la segunda, en las ficciones del
ciclo Bretón, incluso el Amadís de Gaula, en los viajes aventureros
de españoles, como don Pero Niño "á la dolce Francia",
de Mosén Diego de Valera á Hungría, Polonia y Alemania, y
en acontecimientos románticos reales. No es obra caballeresca
enteramente, pues juega más el amor que el esfuerzo, ni hay
elementos sobrenaturales de magia y encantamientos, sino del
género de la novela sentimental, como la Cárcel de Amor y la
Menina é Moça de Bernardim Ribeiro.


El Triunfo de las donas en elogio de las mujeres, refutando
á Boccaccio, cuya sátira feroz contra ellas en Il Corbaccio ó
Laberinto d'Amore fué muy leído é imitado en el siglo xv, fué
dirigido por Juan Rodríguez á la reina doña María y trae 50
razones sobre las excelencias de la mujer sobre el hombre, con
muchas autoridades "divinas, naturales y humanas", que en
sus manos resultan á veces chistosos disparates. La cadira del
honor ó Tratado de la nobleza ó fidalguía es un panegírico, y
en él alude á otra obra sobre lo mismo, el Oriflama, cuyo manuscrito
había dejado en Padua ó Venecia. También se cree tradujo
las Heroidas de Ovidio, que se conocen con el título de
Bursario, que le dió su autor.


Fuera de las seis composiciones líricas insertas en El siervo
libre de Amor, consérvanse unas 14 en los Cancioneros, general,
de Baena, de Stúñiga, de Herberay des Essarts y los dos de la
Biblioteca Real. Todas son de amores, menos la mejor de ellas,
la Flama del divino rayo, himno de su conversión; de las otras
recordemos Los siete gozos de Amor, Los diez mandamientos
de Amor, la canción Ham, ham, huyd que ravio. Pero la prosa
de Juan Rodríguez es mejor que sus versos, y su vida romántica,
más curiosa que sus versos y su prosa. Con ser gallego, no
se sabe escribiese más que en castellano, al cual trajo el sentimentalismo
apasionado y misterioso y el sentimiento de la naturaleza,
cosas propias de su raza y elementos verdaderamente
poéticos siempre y más extraños en aquella sociedad cortesana
de poetas cultos y eruditos. La erudición, que también le sobra
á Juan Rodríguez, la debe al clasicismo, que aprendió en Italia.
Si fuesen suyos los tres romances del British Museum, del Conde
Arnaldos, Rosa florida y la Infantina, sería el primer poeta
que puso su nombre á un romance y de los mejores poetas de
su siglo; pero el ritmo afeminado y lánguido de Juan Rodríguez
hace dudar sean suyos tales romances.





328. El apellido Cámara parece en el Tumbo de la iglesia Iriense,
dado á conocer por el P. Fita y el canónigo Ferreiro (Monumentos antiguos
de la Iglesia Compostelana, pág. 6, Madrid, 1883; Recuerdos de
un viaje á Santiago, por el P. Fita y don Aureliano Fernández Guerra,
Madrid, 1880, cap. VIII). Probablemente nació en La Rocha, lugar
cerca de El Padrón, y donde pone las principales escenas de su novela
El siervo libre de Amor. Tuvo gran reputación entre los genealogistas,
quienes citan un nobiliario suyo, que no se conoce. Hay quien cree que
viajó hasta por el extremo Oriente. Las palmas que crecen en el huerto
de los franciscanos de Herbón dicen los gallegos que las trajo él de
Tierra Santa. La pasión con la dama cree M. Pelayo fué ilícita y adúltera,
como solían serlo los amores trovadorescos, y tal creía en el siglo
xvi el que forjó sobre ellos una novela, suponiendo fuese la tal
dama la reina doña Juana: hállase en un códice de la Biblioteca Nacional,
y publicóla Pedro José Pidal en la Revista de Madrid (noviembre
de 1839), reproducida en las notas del Cancionero de Baena y en las
Obras de Juan Rodríguez del Padrón. Pero ni Juan Rodríguez era
aragonés, como allí se dice, ni el tiempo concuerda, como ni el del que
cree fuese doña Isabel de Portugal, cuyo matrimonio con don Juan II
fué el 1447, cuando para el 1445 estaba compuesto el Cancionero de
Baena, donde se lee: "Juan Rodrigues del Padrón quando sse fué
meter frayre á Jerusalén..., en despedimiento de su señora" (núm. 470),
de modo que fuera allí ó en otra parte donde se metió fraile, para
entonces ya lo era. Hízose popular su vida y amor romántico. Garci
Sánchez de Badajoz escribió, hablando del infierno simbólico: "Vi
también á Juan Rodríguez | del Padrón decir penando: | "Amor, ¿por
qué me persigues? | ¿no basta ser desterrado? | ¿aún el alcance me
sigues? | Este estaba un poco atrás, | pero no mucho compás, | de
Macias padeciendo, | su misma canción diciendo: | "Vive, leda, si
podrás". Canción que trae Baena, la recuerda la novela anónima y la
cita Valdés en el Diálogo de la lengua. Su trágica muerte se inventó
igualmente para asemejarle á Macías, de quien se decía amigo y el único
"merescedor de las frondas de Dafne". Sobre su profesión, Wadingo,
Scriptores Ordinis Minorum, artículo Fr. Juan de Herbón: "Minorum
subiit institutum in patria, ubi, concessis facultatibus coenobio
construendo, vitam duxit religiosissimam. Floruit sub annum 1450".
Del Siervo libre de Amor sólo hay una copia muy incorrecta en el
códice Q. 224 de la Bibl. Nac., de donde se sacaron las dos ediciones:
la de Manuel de Murguía, en su Diccionario de escritores gallegos,
Vigo, 1862, y la de Paz y Meliá, en las Obras de J. Rodríguez, 1884.
Del Triunfo de las donas se conocen dos códices: el de la biblioteca del
Duque de Frías y el de la Nacional. De la Cadira los hay en el Museo
Británico, en la Academia de la Historia y entre los manuscritos de la
casa de Osuna, hoy en la Nacional. El portugués Fernando de Lucena
tradujo al francés el Triunfo (1460), del cual hay dos manuscritos:
uno en la Biblioteca de Bruselas; Brunet cita una edición de 1530.



329. Juan Rodríguez de la Cámara, Obras, ed. A. Paz y Meliá.
Soc. de Biblióf. Españoles, 1884, 2 vols.; Lieder des Juan Rodríguez del
Padrón, ed. H. A. Rennert, en Zeitschrift für romanische Philologie
(1893), t. XVII, págs. 544-558. Consúltense: A. Mussafia, Per la bibliografia
dei Cancioneros spagnuoli, en Denkschriften der Kaiserlichen
Akademie der Wissenschaften (Philosophisch-historische Classe), Wien,
1902, t. XLVII, págs. 20-23; B. Sanvisenti, I primi influssi di Dante,
del Petrarca e del Boccaccio sulla Letteratura spagnuola, Milano, 1902,
págs. 328-333.



330. En 1439 Pedro Fernández de Velasco, conde de Haro, escribió
el Seguro de Tordesillas, Milán, 1611; Madrid, 1784. A. Paz y
Meliá, La Biblioteca del Conde de Haro (en la Revista de Archivos, Bibliotecas
y Museos).


En 1439 Guillermo de Monserrat, escribió Commenti super Pragmaticam
Sanctionem Caroli VII Galliae Regis anno 1439. De Potestate
Generalis Concilii ac de Episcoporum elecione. De Reservationibus per
Papam ex rationali causa factis. De Regia praerogativa in electivis
dignitatibus.


En 1439 Tomás Mieres compuso Apparatus super Constitutionibus
Curiarum Generalium Cataloniae, impreso en Barcelona, 1533, 1610.
De homagio et oppressionibus. Usantiae et consuetudines civitatis Gerundensis.
Scholia et interpretationes in constitutiones Cataloniae. De
Privilegio militari.





331. Año 1440. El bachiller Alfonso de la Torre, al
parecer natural de Burgos, agregado al colegio de San Bartolomé,
de Salamanca, en 1437, compuso la Vision deletable de
la philosophia e de las otras sçiençias, hacia el año 1440, en
excelente prosa castellana, con soltura y brío, aunque manteniéndose
en el lenguaje erudito, sin remedar el del pueblo como
el autor del Corbacho. Es una enciclopedia de las artes liberales
en forma de alegoría, en la que hablan la razón, la sabiduría, la
naturaleza, al modo que en el tratado de Boecio.





332. Compuso su obra á ruegos de Juan de Beamonte, prior de la
Orden de San Juan de Jerusalén y preceptor del príncipe Carlos de Viana
(1421-1461). Imprimióse una versión italiana en 1556, hecha por Domenico
Delfino, el cual la dió por obra propia, hasta el punto de que en
1663, Amberes, el judío Francisco de Cáceres tradujo al castellano
esta versión italiana, ignorando el original.


Alfonso de la Torre, Visión deletable de la filosofía y artes liberales,
metafisica y filosofia moral. Bibl. de Aut. Esp., t. XXXVI.
Consúltese: J. P. Wickersham Crawford, The Seven Liberal Arts in
the "Vision Delectable" of Alfonso de la Torre, en The Romanic
Review (1913), t. IV, págs. 58-75.



333. Año 1441. El cardenal Juan de Carvajal (1400?-1469),
natural de Trujillo, parcial de don Álvaro de Luna, á cuya muerte pasó
á Roma, donde fué gobernador, y embajador (1441-1448), legado en la
Dieta de Maguncia, embajador en Hungría y Alemania (1455), legado
en Venecia. Escribió, sobre todo desde 1441, Defensio sedis apostolicae,
Relatio compendiaria legationum suarum, Epistolarum volumen, Orationes
sacrae et profanae. Consúltese López, De rebus gestis S. R. E.
Card. Carvajal commentarius, Roma, 1754.


En 1442 Fray Gonzalo de Ocaña tradujo las Omelias que fizo el
bienaventurado Sant Gregorio papa sobre el libro del Sancto Profeta
Ezequiel y los Dialogos de Sant Gregorio (M. S., véase Gallardo), La
Vida y Pasión de N. S. Jesucristo, historias de las festividades, etc.,
Zaragoza, 1516. Fué prior del Monasterio de Santa María de la Sisla,
de la Orden de San Jerónimo.


Entre 1440 y 1450 Alfonso de San Cristóbal, dominico, escribió la
traducción y glosa moral y ascética de los libros de Vegecio (Bibl.
Escor.).



334. Año 1443. Alfonso de Madrigal, llamado El Tostado
(1400? † 1455), doctorado en Salamanca á los veinticinco de edad, obispo
de Ávila, El Abulense, fué símbolo de los escritores más fecundos,
habiendo escrito 24 tomos en folio, según la edición de Venecia, 1615.
Defensorium trium propositionum contra Juan de Torquemada (1443).
De Sanctissima Trinitate. De statu animarum post mortem. Liber de
quinque figuratis paradoxis. Cuestiones sobre la filosofía natural y moral
(en castellano). Breviloquio de amor y amicicia. Comentó todos los
libros históricos de la Sagrada Escritura. Véase Nicolás Antonio,
Bibl., II, 255. En castellano: Commentario sobre Eusebio (sobre su
Crónica), Salamanca, 1506, 5 vol. Tratado de los Dioses de la gentilidad,
Salamanca, 1506; Burgos, 1545. Confessional, Sevilla, 1521; Logroño,
1529. Artes y instrucción para todo fiel Christiano como ha de dezir
Missa, Zaragoza, 1503, etc. Publicóse la Parte primera del Tostado sobre
el Eusebio en español, en Salamanca, 1506; la Segunda, en 1506; la
Tercera, en 1507; la Cuarta y Quinta, en 1507.





335. Al entrar triunfalmente en Nápoles Alfonso V de
Aragón el año 1443, abre de par en par á los españoles las puertas
de Italia y del Renacimiento clásico. De guerreras y comerciales
puramente, que habían sido hasta entonces las comunicaciones
entre ambas Penínsulas, se convierten en literarias,
familiares y amistosas. La corte de Alfonso V fué centro de humanistas
italianos; de aragoneses y catalanes, que se hacen sus
discípulos; de poetas cortesanos, de teólogos, filósofos y sabios
de todo género. Las composiciones poéticas de aquella corte las
recogió, no se sabe quién, en el Cancionero de Stúñiga, así llamado
por ser la primera con que comienza de Lope de Stúñiga.
Hasta ocho poesías suyas hay en el volumen, aunque faltan
las mejores, especialmente políticas, que se hallan en otros
Cancioneros manuscritos. De su padre hay dos en el de Baena
(418, 576). Juan de Tapia celebró los amores del Rey con Lucrecia
Aniano. Pedro Torrellas ó Torroella, mayordomo
del Príncipe de Viana, cultivó en castellano el género burlesco
y mofador, siendo famosas sus Coplas de las calidades de las
donas, ó "de maldecir de mujeres", en las que las puso cual
digan dueñas; fueron refutadas por Suero de Ribera, Juan del
Enzina y otros. Mosén Juan de Villalpando, caballero aragonés,
fué el único poeta del siglo xv que hizo sonetos después
de Santillana, pero en versos de arte mayor y rimas cruzadas.
Juan de Dueñas, castellano de azarosa y larga vida, compuso
una fantasía alegórica de la Nao de Amor, estando preso
en la torre de San Vicente. Quejóse contra Juan II de la poca
justicia, que sólo compraba el que tenía "bien poblado su bolsón",
y de que los judaizantes esquilmaban al pueblo. Escribió
un diálogo en 1438, El pleyto que ovo Juan de Dueñas con
su amiga, á manera de paso dramático. Juan de Andújar compuso
en versos de arte mayor Loores al rey don Alfonso, y
fué poeta alegórico, admirador de Dante, de quien imitó en la
Visión de Amor los cantos IV y V del Infierno. El mejor de
todos es Carvajal ó Carvajales, que suena algo á popular en
la naturalidad y ligereza, sobre todo glosando letrillas corrientes
entre el pueblo, en las graciosas serranillas, algo á lo Santillana
y algo á lo Hita por el desenfadado realismo. También
probó á cantar hazañas y lo hizo en son guerrero. Juan de Valladolid
ó Juan Poeta, judío converso, se ganaba la vida
recitando sus versos y los ajenos, como "ciego juglar, que canta
viejas fazañas, | que con un solo cantar | cala todas las Espannas",
como dice motejándole Montoro, y vió el cielo abierto
cuando oyó cuán bien trataba Alfonso V á los poetas, y así
se fué allá y corrió además por Mantua y Milán, de 1458 á 1473
como bufón, improvisador y astrólogo, sucediéndole peregrinas
aventuras, de las cuales la última fué caer, al volver á
España, en manos de cosarios, que le vendieron en Fez, donde
estuvo cautivo, hasta que, rescatado, tornó á la corte de Castilla
á ser hazmerreir de los palaciegos poetas, que hacían chacota de
sus desgracias y de su antigua condición de judío. Algunas de
sus coplas están en el Cancionero de obras de burlas provocantes
á risa, con las que á él le endilgaron, desde Antón de Montoro
hasta el Conde de Paredes, padre de Jorge Manrique. Baste
mencionar algunos otros, como Mosén Juan Ribelles, catalán;
Pedro de Santafé, Fernando de la Torre, burgalés; Suero
de Ribera, Gonzalo de Cuadros, el Conde de Castro, Mosén
Juan de Moncayo, Mosén Hugo de Urríes, traductor del
Valerio Maximo; don Juan de Sessé, don Pedro Manuel
de Urrea, que merece capítulo aparte.





336. B. Croce, La Corte Spagnola di Alfonso d'Aragona a Napoli,
1894: "Entonces fué revelado á los españoles el nuevo aspecto de la
vida italiana y poco después empezaron á conocer los italianos la nueva
vida española". "Semi-barbari et efferati homines" llamó Boccaccio á
los castellanos, y Dante, en el De vulgari eloquio, confundía nuestro
idioma con el provenzal. El gran político cardenal don Gil de Albornoz
desbarató á los tiranos que devastaban á Italia y volvió á las manos
del Papa el patrimonio de San Pedro; pero Alfonso V españolizó la
Italia meridional y, convirtiendo su corte en escuela y tertulia de los
mejores ingenios de Italia y Aragón, echó el puente por donde el renacimiento
entrase de lleno en España, cabalmente en el punto y hora
en que la cultura de las humanidades llegaba allí á su colmo. Acerca
de esta comunicación de ideas entre ambos pueblos durante aquel reinado,
consúltense: Amador de los Ríos, Hist. de la lit. esp., t. VI;
Burckhardt, La cultura italiana en el Renacimiento; Gothein, Desarrollo
de la cultura en el Sur de Italia, Breslau, 1886; B. Croce, obra citada
(vol. XXIV de los Atti della Accademia Pontaniana di Napoli); José
Jordán de Urríes, Los poetas aragoneses en tiempo de Alfonso V, Zaragoza,
1890; Antonio Rubió y Lluch, El Renacimiento clásico en la
literatura catalana, Barcelona, 1889; M. Pelayo, Antología, t. V, página
cclxiii, el cual dice: "Entonces empieza el segundo Alfonso V,
el Alfonso de los humanistas, que es complemento y desarrollo, no negación
ni contradicción, del primero; el que con aquella misma furia
de conquista, con aquel irresistible ímpetu bélico con que había expugnado
la opulenta Marsella y la deleitable Parténope, se lanza encarnizadamente
sobre los libros de los clásicos; y sirve por su propia mano
la copa de generoso vino á los gramáticos; y los arma caballeros; y los
corona de laurel; y los colma de dineros y de honores; y hace á Jorge
de Trebisonda traducir la Historia Natural de Aristóteles; y á Poggio
la Ciropedia, de Xenophonte; y convierte en breviario suyo los Comentarios,
de Julio César; y declara deber el restablecimiento de su
salud á la lectura de Quinto Curcio; y concede la paz á Cosme de
Médicis á trueque de un códice de Tito Livio; y ni siquiera se cuida de
espantar la mosca que se posa media hora en su nariz mientras oye
arengar á Giannozzo Manetti. Es el Alfonso V que, preciado de orador,
exhorta á los príncipes de Italia á la cruzada contra los turcos, ó dicta
su memorial de agravios contra los florentinos en períodos de retórica
clásica; el traductor en su lengua materna de las Epístolas, de Séneca,
y el más antiguo coleccionista de medallas después del Petrarca".


Los principales humanistas italianos de aquella corte fueron el
Panormita, el Fazio, Lorenzo Valla y Eneas Silvio (después Pío II).
De los españoles que se hicieron sus discípulos véase Pedro Miguel
Carbonell, De viris illustribus catalanis suae tempestatis. Todos ellos,
maestros y discípulos, escribían en latín. Otros eran los poetas cortesanos,
que escribían en castellano y algunas veces en catalán.



337. Los primeros humanistas españoles son los de la corte de
Alfonso V de Aragón en Nápoles (1416-1458): Ferrando Valentí. Luciano
Colomer, De Grammatica libri IV. Jayme García, que corrigió
el texto de Terencio. Jayme Pau, Apostillas al Derecho Romano. Juan
Ramón Ferrer, De laudibus scientiarum. Jerónimo Pau, De fluminibus
et montibus Hispaniae. De Viris illustribus Hispaniae, etc. Los poetas
cortesanos eran bilingües, catalanes los más, versificaban en castellano
más que en su lengua propia. El Cancionero de Stúñiga (1872) es el
que más nos ha conservado sus versos, además del general, de Hernando
del Castillo (1511); el de Obras de burlas provocantes á risa (1519);
el de Herberay des Essarts, y el de la Academia de la Historia ó de
Gallardo, de quien antes fué. El códice M. 48 de la Biblioteca Nacional
sirvió para la publicación del de Stúñiga; y hay otros dos en
la Biblioteca Casanatense de Roma y en la Marciana de Venecia (Mussafia,
Ein Beitrag zur Bibliographie der "Cancioneros" aus der Marcusbibliotek
in Venedig, en Sitzb. d. phil. hist., CI, LIV, Band. I).


Lope de Stúñiga, comendador de Guadalcanar, hijo del mariscal
Íñigo Ortiz y biznieto de Carlos el Temerario, rey de Navarra, apadrinó
á su primo Suero de Quiñones en el Paso honroso y rompió lanzas
con otros caballeros. Versificó fieramente contra don Álvaro de Luna,
como en el Decir sobre la cerca de Atienza, hecho en 1446; hizo un
monólogo el año anterior, estando preso, y coplas delicadas, como la
Gentil dama esquiva, muy glosada después. La leyenda forjó que Torrellas
había muerto á manos de mujeres en pago de sus invectivas. Cuéntase
en el Tractado de Grisel y Mirabella, compuesto por Juan de Flores
á su amiga, Sevilla, 1529: "Una dama llamada Brasayda, de las
más prudentes del mundo en saber y en desenvoltura y en las otras cosas
á graciosidad conformes, la cual por su gran merecer se habia visto
en muchas batallas de amor y en casos dignos de memoria, y un caballero
de los reynos de España, al qual llamaban Torrellas, un especial
hombre en el conocimiento de las mujeres ó muy osado en los tratos
de amor e mucho gracioso, como por sus obras bien se prueba", aboga
por las mujeres ante el rey de Escocia; pero vence el que aboga por los
hombres, para su mal, pues reina y damas asen de él, átanle de pies y
manos y le atormentan despiadadamente: "É fué luego despojado
de sus vestidos, é atapáronle la boca por que quexar no se pudiesse, é
desnudo fué á un pilar bien atado, é allí cada una traía nueva invención
para le dar tormentos; y tales ovo, que con tenazas ardientes, et otras
con uñas y dientes rabiosamente le despedazaron. Estando assi medio
muerto, por crecer más pena en su pena, no lo quisieron de una vez matar,
porque las crudas é fieras llagas se le resfriassen é otras de nuevo
viniessen; é después que fueron assi cansadas de atormentarle, de gran
reparo la reina é sus damas se fueron allí cerca dél porque las viesse,
é allí platicando las maldades dél, é trayendo á la memoria sus maliciosas
obras... dezían mil maneras de tormento, cada qual como le agradaba...
Ε assi vino á sofrir tanta pena de las palabras como de las obras,
é después que fueron alzadas las mesas, fueron juntas á dar amarga
cena á Torrellas... Ε después que no dexaron ninguna carne en los
huesos, fueron quemados, de su ceniza guardando cada cual una buxeta
por reliquias de su enemigo. Ε algunas ovo que por joyel en el cuello
la traían, porque trayendo más á memoria su venganza, mayor placer
oviessen". Otras tres composiciones de Torrellas pueden verse en los
números 173, 175 y 856 de la edición de los Bibliófilos Españoles. Juan
de Dueñas tuvo que acogerse á los Infantes de Aragón. En sus versos
nos cuenta sus andanzas y peligro en que estuvo de renegar la fe por
"una fermosa gentil judía".



338. Cancionero de Lope de Stúñiga. Ed. Marqués de la Fuensanta
del Valle y J. Sancho Rayón, Colección de libros españoles raros
ó curiosos, t. IV. Consúltense: B. Croce, La lingua spagnuola in Italia,
Roma, 1895; B. Croce, Primi contatti fra Spagna é Italia, Napoli, 1894;
B. Croce, Ricerche ispano-italiane, Napoli, 1898; G. Mazzatinti, La
biblioteca dei re d'Aragona in Napoli, Rocca S. Casciano, 1897; A. Farinelli,
en Rassegna bibliografica (1899), t. VII; Cancionero de obras de
burlas provocantes á risa. Ed. L. de Usoz y Río, Londres, 1841.



339. Pedro Juan Belluga († 1468), nacido en Valencia, floreció
en el reinado de Alfonso V de Aragón, "el Bártolo valenciano", como
le llamaron algunos, estudió en Bolonia. Speculum principum, impreso
en París, 1530. Singularia iuris.


Cocinero de Alfonso V de Aragón fué Ruperto ó Roberto de Nola,
que escribió en lemosín y tradujo al castellano el Arte de Cocina, Toledo,
1577.


Por este tiempo Fray Bernardo Fontova, cartujo valentino, confesor
de doña María, la esposa de Alfonso V de Aragón, escribió Tratado
espiritual de las tres vías: purgativa, iluminativa y unitiva. Menosprecio
de las cosas visibles. Escuela de la Divina Sabiduría.





340. El Príncipe don Carlos de Viana (1421-1461),
hijo de don Juan II, rey de Aragón y de Navarra, escribió estando
preso en el castillo de Monroy la Crónica de los Reyes de
Navarra, que editó don José Yanguas y Miranda, secretario
de la Diputación provincial de Navarra, en Pamplona, 1843.
En el retiro de Nápoles tradujo las Éticas de Aristóteles, de la
latina de Leonardo de Arezzo, dedicadas al rey don Alonso V,
su tío, impresas en Zaragoza, 1509, por Georges Coci, alemán,
en un tomo en folio: La philosofia moral del Aristotel: es a
saber Ethicas: Polithicas y Economicas, Çaragoça. "Acábanse
los diez libros de la Ethica de Aristotil los quales fueron transladados
por el muy ilustre don Carlos principe de Viana primogenito
de Navarra etc. Y síguense los ocho libros de la politica
del mismo Aristotil: los quales agora nuevamente han sido
trasladados de latin en romance de la traslacion de Leonardo
Aretino". Vid. G. Desdevises-du-Dézert: Don Carlos, prince
de Viana.






341. Hacia 1444 floreció Fray Bartolomé Catáneo († 1462), de
Mallorca, franciscano, que escribió Homiliae et sermones multiplices
pro universis anni diebus.


En 1444 Juan Alfonso de Benavente, profesor de Derecho canónico
en Salamanca, recitó la Repetitio super cap. Sufficit De poenitentia;
en 1446 la Repetitio De ieiunio. Otra en 1455; en 1456 copiló los
Canones Poenitentiales y Actus Confessoris. Véase en la Bibl. Escorial
y Nic. Antonio. Escribió De poenitentiis, Salamanca, 1502; Burgos,
1516. Oratio de Scientiarum laudibus. De memoria et pronuntiatione.
In Aristotelis Ethicam et rhetoricam. De arte studendi legendique. In
Evangelio. Y otros muchos tratados, más de sesenta.


El cardenal Juan de Mella (1397-1467), nacido en Zamora, escribió:
Elucidarium. Contra gravamina illata clero per Ioannem Regem Portúgalliae.
Mss. en Roma.





342. La Crónica particular del Cid, de fecha desconocida,
pero de la misma época, no se publicó antes de 1512, por Juan
López de Velorado, abad de San Pedro de Cardeña. Se funda
en la Crónica general de Alfonso X, pero está tomada derechamente
de una refundición de ella, titulada Crónica de Castilla.
Tiene cantares prosaizados y leyendas populares, que avaloran
mucho su estima, y debían de correr en romances, como corrieron
en los posteriores que conocemos; su valor histórico
es nulo. Sus ediciones en el año 1512 de esta historia.





343. Véase esta clasificación (Fitzmaurice-Kelly, Hist. de la lit.
españ., 1913):







  ilop323





	  
	Primera Crónica general de Alfonso X.
	
	  




	Segunda Crónica general

 de 1344 (refundición

con adiciones).
	
	Refundición perdida

(con elementos de la

Crónica de 1344).
	




	
	Crónica de veinte reyes
	Tercera Crónica general
	Crónica de Castilla




	
	
	
	Crónica particular del Cid.










Crónica particular del Cid. Chronica del famoso cavallero Cid Ruydiez
Campeador. Nueva ed. por D. V. A. Huber, Stuttgart, 1853: facsímile
de la ed. de 1512 por Archer M. Huntingnton, New York, 1903.




344. Don Lope de Barrientos (1382-1469), dominico, nacido en
Medina del Campo, confesor de Juan II, Obispo de Segovia, Ávila y
Cuenca, Canciller de Castilla: Tratado del caso y fortuna. Tratado del
dormir y despertar y del soñar y de las adivinanzas y agüeros y profecías.
Tratado del adivinar y de sus especies y del arte mágica. Llave
de la sabiduría, etc. (Nicol. Antonio).





345. Hacia el 1445 compiló Juan Alfonso de Baena el
Cancionero de Baena, con poesías de unos 60 versificadores,
de los que mantenían la tradición gallega y de los novadores á
la italiana, esto es, alegóricos al modo de Dante, abarcando los
reinados de Enrique II, Juan I, Enrique III y la larga minoridad
de Juan II, durante la regencia del Infante de Antequera y de
la reina doña Catalina. El compilador fué judío converso y su
intención, la de dar placer y solaz al mismo rey don Juan, á los
Prelados, damas y caballeros de su corte. Al pasar aquí el lirismo
de Galicia á Castilla, los poetas trasladaron más lo artificioso,
que cuadraba con su genio cortesano, que no lo popular, la serranilla,
la cantiga de amigo ó de ledino. El provenzalismo
nunca se generalizó en España, y sólo llegó á ella en el siglo xv
por mediación de la escuela gallega; ni conoció Santillana á Arnaldo
Daniel ni el de Villena á Ramón Vidal de Besalú, cuanto
menos los demás poetas castellanos.



346. El más antiguo poeta del Cancionero de Baena parece
ser Pero Ferrús, exceptuando al canciller Ayala, su amigo;
tenemos de él cinco composiciones, en las que cita los héroes
bíblicos, greco-romanos y caballerescos, entre éstos á Amadís,
con la advertencia de que ya se leían tres de los cuatro
libros que componían la obra, refundida después por Garci Rodríguez
de Montalvo. El más copioso (más de un centenar de
versos) y de más valer que Ferrús, es el burgalés Alfonso Álvarez
de Villasandino ó de Illescas, gran decidor, según
Santillana, y demasiadamente ponderado por su amigo Baena,
que le atribuye gracia infusa. Alquilaba su arte, de que vivía,
á cuantos le pedían coplas, y se enamoraba por su cuenta á cada
paso, poéticamente por lo menos, ya de reinas é infantas, ya de
moras plebeyas, carnal ó platónicamente. Procaz é insolente
cuando denuesta, hasta frisar y aun pasar de lo soez, no le embarazó
para ser el poeta más buscado de la corte y llegar á ser
caballero de la Banda. Perdió al juego sus dineros, y con los
años, la sal de sus versos, y vióse anticuado, y además, ya en
1424, "viejo, cano, calvyllo y lleno el rostro de arrugas y el cuerpo
de bizmas de socrocio". No pasa Villasandino de ser el más
fácil versificador del Cancionero de Baena.


Aunque algo menos, no deja de serlo Garci Ferrandes de
Jerena y tan descuadernado de vida como Villasandino. Perdiéronle
las moriscas juglarescas, enamorándose de una "pensando
que avia mucho tesoro", casóse con ella perdiendo el favor
en la corte de Juan II y "falló que su mujer non tenia nada".
Metióse despechado á ermitaño fingido y simulando peregrinar
á Jerusalén, dió con su cuerpo en Málaga, donde se circuncidó
abrazando el mahometismo, hasta que trece años después, el
1401, volvió del reino de Granada viejo, pobre y cargado de
hijos, habidos los más en la hermana de su mujer, y arrepentido,
acabó en Castilla entre los escarnios de los poetas, sus antiguos
compañeros. Sus poesías, peores que las de Villasandino, y es
bastante decir.


El Comendador Fernán Sánchez Talavera filosofa como
escéptico y fatalista, proponiendo la cuestión de predestinados y
precitos, en la que tomaron parte el canciller Ayala, un paje
de Juan I, Ferrán Manuel de Lando, un monje de Guadalupe,
fray Alonso de Medina, un judío converso y escribano del Rey,
Garci Álvarez de Alarcón, un médico moro de Guadalajara,
Mahomat-el-Xartosse, un franciscano de León, fray Diego de
Valencia. Pero el desir "que está muy bien fecho é bien ordenado
é sobre fermosa invencion", que dice Baena, de Sánchez Talavera
es el que compuso á la muerte del almirante Ruy Dias
de Mendoza, parecido á las coplas de Jorge Manrique, y no
menos el que compuso sobre las "vanas maneras del mundo".


Fray Migir, capellán del Obispo de Segovia, es autor de
un sermón fúnebre que don Enrique III dirige á los mortales
desde su tumba de Toledo.


Atildado versificador era el Arcediano de Toro, que escribió
tres poesías en gallego y el testamento satírico. Gallego
de escuela, lengua y nacimiento, poeta insípido y sólo famoso
por la leyenda trágica del amor adúltero, fué Macías, si hemos
de dar crédito á Juan Rodríguez del Padrón, que dice fué su
mayor amigo este extraño personaje, acaso de realidad más
legendaria y simbólica que efectiva. Puede verse en la Antología
de M. Pelayo (t. IV, pág. lviii...). Fuera de Rodríguez del
Padrón y Fernán Pérez de Guzmán, de quienes ya se trató, los
demás de la escuela gallega, ó si se quiere provenzal, son poetillas
de menor cuantía ó Mecenas aristocráticos.


La escuela toscana de los imitadores de Dante y más adelante
de Petrarca y Boccaccio, preparó el Renacimiento en España.
El más antiguo y como fundador de la escuela sevillana
fué el genovés, en Sevilla avecindado, Micer Francisco Imperial,
el mejor poeta del Cancionero de Baena, primer imitador
de Dante, predecesor de Boscán y manejador del endecasílabo
italiano; pero fué poeta que no sabía volar por sí, sino
con las plumas arrancadas á la Divina Comedia, pegadas peor
ó mejor á su propósito. Tal es el Desyr de las Siete Virtudes,
su mejor y más larga poesía, casi traducción á retazos del
Paraíso y Purgatorio. Siguiéronle, si no en el endecasílabo,
que no vuelve á sonar desde Santillana, en la alegoría dantesca,
por lo menos, un enjambre de sevillanos, que luego trajeron la
innovación á la corte castellana, y que por lo menos sustituyeron
á la degenerada y paliducha poesía cortesana de la antigua escuela
galaico-portuguesa, nuevo calor de vida, tonos vivos y brillantes
y hasta atrevimientos desusados y pompas de juveniles
arreos. El más señalado fué Ruy Páez de Ribera, "ome muy
sabio y entendido", aunque, acaso por lo mismo, reducido á
pobreza, con ser vástago de la ilustre familia de Perafán de
Ribera, Adelantado de Andalucía, cuyos descendientes fueron
Marqueses de Tarifa y Duques de Alcalá. De la pobreza soberbia
y malsufrida sacó aquellos fuertes y bien sentidos versos
del Proceso que ovieron en uno la Dolencia é la Vejez é el
Destierro é la Pobreza, y otros de lástimas y dolencias.


Diego y Gonzalo Martínez de Medina, hijos del tesorero
mayor de Andalucía, eran de los Medinas sevillanos, de los cuales
Diego se hizo al cabo fraile Jerónimo en Buenavista y escribió
acaso la poesía contra el amor mundanal; Gonzalo sobrepujó
á su hermano y satirizó y mordió fieramente á prelados y
jueces, validos y encumbrados, "ome muy sotil é intrincado en
muchas cosas é buscador de muy sotiles invenciones", y sobre
todo, "muy ardiente é suelto de lengua".


Citemos solamente al dominico Fray Lope del Monte, al
franciscano Fray Alonso de la Monja, á los cordobeses Gómez
Pérez Patiño y Pedro González de Uceda, luliano el
último y autor de una fantasía humorística ó sueño fantástico
y de una disputa entre los colores, Amore indice.


El que llevó á Castilla la innovación dantesca fué Fernán
Manuel de Lando, doncel que fué de Juan I y de valimiento
en la corte durante la menor edad de Juan II, "imitó más que
ningún otro á Micer Francisco Imperial, fiçο asymesmo algunas
invectivas contra Alonso Álvarez", dice Santillana, y contra
"letrados e frayles faldudos", podía haber añadido, que "fablaban
sin orden como tartamudos". En la contienda tomaron
parte varios poetas y hasta Baena, que califica la poesía de Lando
de "borruna, desdonada, muy salobre y de madera flaca",
llevando, en cambio, muy buenos palos del guerrero Ferrán
Manuel, y bien merecidos, porque el pelo de la dehesa de su
bajo nacimiento no pudo desecharlo nunca en la corte, soltando
chocarrerías groseras y torpezas en las muchas contiendas que
su vanidad literaria y su insolencia promovieron con Lando,
Villasandino, don Juan de Guzmán, Íñigo de Estúñiga, Pero
García de Herrera, Álvaro de Cañizares, Gonzalo de Quadros,
Soria, Vinuesa, Ruiz de Toro, García de Ría y con todo bicho
viviente. Era, aparte de esto, de sutil ingenio y gran versificador,
con lo cual, junto con sus rastreras artimañas, se hizo un justador
de cuidado en las lides cortesanas.





347. En el Cancionero de Baena hallamos los últimos ecos de la
escuela galaico-portuguesa en Castilla y los primeros sones del arpa
alegórica dantesca, que vaticinan la venida del Renacimiento italiano.
Época de transición en los asuntos, en la manera, en el estilo, en el
lenguaje y en la métrica. Nada hay, por consiguiente, de acabado y
macizo en aquella cáfila de poetas que bulleron en la corte de casi cuatro
reyes; pero se ve que una nueva aurora apunta, lo pulido se baraja con
lo grosero, como las primeras luces batallan con las nieblas de la noche
que se va. Abusan de la alegoría, como niños que no dejan de las
manos los primeros días el juguete que acaban de regalarles; hacen,
con todo, esfuerzos por elevar el pensamiento, por colorear y robustecer
el estilo, por crear el lenguaje poético, por domeñar el nuevo metro.
Si no lo consiguen del todo, no son menos loables sus esfuerzos. "Gracias
á la influencia de Italia y también de la antigüedad latina, escribió
Puymaigre (La Cour Littéraire, t. i, pág. 97), pudo la poesía española
del siglo xv producir páginas como entonces no se escribían en Francia,
muy alejada todavía de los modelos italianos y latinos: sólo un siglo
después las mismas relaciones produjeron entre nosotros efectos análogos,
pero menos brillantes".


Los metros del Cancionero pueden reducirse al endecasílabo, con
acentuación sáfica, y á veces cojitranco, no sé si debida la cojera al
amanuense; y al dodecasílabo de cuatro cadencias con cesura intermedia,
dispuesto en estancias de ocho versos y comúnmente llamado metro de
arte mayor ó verso de Juan de Mena, aunque ya lo había usado el
canciller Ayala. No se sabe ni cómo ni cuándo nació ó entró en Castilla
este segundo metro ni la estrofa. Tal vez es indígena y nació del trímetro
yámbico senario, como dijo Nebrija, que también los llamó adónicos
doblados. Aparecen por primera vez los versos de doce sílabas
en las Cantigas; pero no las estancias de ocho versos:





"Por ende un miragre aquesta reyna

sancta fes muy grand á una mesquina".



(Cant. xxvi).






Las coplas de arte mayor, aunque no combinadas como después, se
entrevén por primera vez en Hita (De la Pasión, copla 1049). Digo se
entrevén, suponiendo interna la rima, que por estar bien manifiesta, yo
he dividido en los verdaderos senarios ó adónicos doblados de Nebrija:




"Myércoles á terçia

El cuerpo de Xristo

Judea l' apreçia:

Es' ora fué visto

Quan poco lo preçia

Al tu Fijo quisto

Judas el que l' vendió, su discípulo traydor".






"La Poetrya é gaya sciencia, dice Baena en el prólogo, es una escriptura
é composicion muy sotil é byen graciosa, é es dulce é muy agradable
á todos los oponientes é rrespondientes della é componedores é
oyentes, la qual sciencia es avida é rrecebida é alcanzada por gracia
infusa del Señor Dios, que la da é la embya é influye en aquel ó aquellos
que byen é sabia é sotyl é derechamente la saben fazer é ordenar é
componer é limar é escandir é medir por sus pies é pausas é por sus
consonantes é syllabas é acentos é por artes sotiles é de muy diversas
singulares nombranzas, é aun assymismo es arte de tan elevado entendimiento
é de tan sotil engeño, que la non puede aprender nin aver
nin alcanzar nin saber byen nin como debe, salvo todo ome que sea de
muy altas é sotiles invenciones é de muy elevada é pura discreción é de
muy sano é derecho juycio é tal que haya visto é oydo é leydo muchos
é diversos libros é escripturas é sepa de todos lenguajes é aun que aya
cursado cortes de Reyes é con grandes señores é que aya visto é platicado
muchos fechos del mundo é finalmente que sea noble fidalgo é
cortés é mesurado é gentil é gracioso é polido é donoso é que tenga
miel é azúcar é sal é ayre é donayre en su rrasonar é otrosy que
sea amador é que siempre se prescie é se finja de ser enamorado,
porque es opinion de muchos sabios que todo ome que sea enamorado,
conviene á saber, que ame á quien deve é como deve é donde
deve, afirman é disen que tal de todas buenas doctrinas es dotado".
Aquí está el criterio de la poesía de aquel tiempo y de los poetas del
Cancionero: poesía cortesana de amores cortesanos hecha sutil y cortesanamente
por cortesanos polidos, algo leídos y mejor apuestos.
El Cancionero de Baena es de un valor que no tiene precio, no por
las poesías, que pocas veces son otra cosa que versificaciones, sino
porque nos pinta la sociedad literaria y cortesana de casi cuatro reinados,
la historia interna en gran parte del siglo xv. Es un rico monumento
histórico y filológico, más bien que poético.










348. El original del Libro de Trovas, presentado por Baena á don
Juan se conservaba todavía en la Cámara Real de la Reina Católica,
según consta por el inventario de sus libros. La copia única que dura la
examinó en El Escorial Rodríguez de Castro; sacada para los trabajos
de una comisión literaria que entendía en continuar la colección de Tomás
Antonio Sánchez, fué vendida por los herederos de José Antonio
Conde, uno de los de la Junta, y adquirióla en subasta en Londres
la Biblioteca Nacional de París en 1.140 francos; allí sigue clamando
por su dueño. Ed. P. J. Pidal, Madrid, 1851, sacada de las copias de
Eugenio de Ochoa sobre todo, con muchas faltas, y Glosario en que
trabajó Pascual de Gayangos, é Introducción de Pidal; F. Michel,
Leipzig, 1860, 2 vols., sin consultar el manuscrito de París. Consúltense
los estudios de Pidal en su edición; Leopoldo A. de Cueto, Revue de
Deux Mondes, 15 mayo 1853; Milá y Fontanals, Opúsculos literarios,
t. I; Fernando J. Wolf, Studien; José Amador de los Ríos, Hist. de la
Liter. Esp., t. V; Puymaigre, La Cour Littéraire de don Juan II, t. I:
M. Pelayo. Antología de Poet. lír. castell., t. IV, págs. 38-45.



349. Garci Fernández de Gerena. Consúltese: L. Dolfuss, Études
sur le moyen âge espagnol, París, 1894, págs. 287-309.


Francisco Imperial. Consúltense: P. Savj-López, Un imitatore spagnuolo
di Dante nel' 400, en Giornale Dantesco (1896), t. III, págs. 465-469;
M. Chaves, Micer Francisco Imperial: apuntes bio-bibliográficos,
Sevilla, 1899; R. Sanvisenti, I primi influssi di Dante, del Petrarca e del
Boccaccio sulla Letteratura spagnuola, Milano, 1902.


Macías. Poesías, ed. H. A. Rennert, en Μacias, o Namorado, a
Galician trobador, Philadelphia, 1900; Cancioneiro Gallego-Castelhano,
ed. H. R. Lang, New-York-London, 1902. Consúltese: M. Menéndez y
Pelayo, Antología de poetas líricos, etc., t. IV, págs. lvii-lxii.





350. En 1445 se escribieron las Coplas de ¡Ay panadera!,
que algunos atribuyen á Juan de Mena y otros á Rodrigo de
Cota. Ed. B. J. Gallardo, Biblioteca, t. I, col. 613-617.



351. En 1446 compuso don Álvaro de Luna el Libro de
las claras e virtuosas mugeres, impreso en 1891 por la Sociedad
de Bibliófilos Españoles con un prólogo de Menéndez y Pelayo.
Pero para ello no se tuvieron en cuenta los dos manuscritos de
la Biblioteca Salmantina y del Real Palacio, coetáneos del autor,
sino sólo el de Villaumbrosa. Teniéndolos en cuenta reimprimiólo
don Manuel Castillo en 1909, con el proemio de Juan de
Mena, que trae el manuscrito del Palacio Real, y con un vocabulario.
Imita á Boccaccio: "E dize el dicho iohan vocaçio que"
(página 151). El estilo es noble; la construcción, corriente; bien
rodado el período, sin los tropiezos ni latinismos de otros escritores
de su tiempo.



352. Año 1447. Gutierre Díaz de Gámez ó Díez de
Games (1379?-1450), viejo abanderado y leal servidor de Pero
Niño, escribió la historia verdaderamente maravillosa y entretenida
de su señor desde 1379 hasta 1446, con el título de El
Victorial, libro sin acabar, comenzado probablemente hacia 1431
y publicado en 1782, con bastantes lagunas, por Llaguno y Amirola,
con el título de Crónica de don Pero Niño, conde de Buelna.
El autor levanta de modo á su héroe, le hace tan valiente, tan
caballero, tan agradable y bienafortunado, que se deja querer
del lector como de cuantos le trataron. Escribe con alteza de
sentimientos, con erudición bien ajustada, en estilo tan llano y
sin embargo tan artístico, pintoresco y elocuente á veces, que se
lee esta obra de viajes con el afán de una novela moderna. Como
su amo, era hombre experimentado, leído y conocedor de la alta
sociedad, no sólo de España, sino de Francia é Inglaterra.





353. Fué Pero Niño conde de Buelna desde 1431; tuvo á su soldada,
como trovador de sus juveniles amoríos, á Álvarez de Villasandino
(Cancionero de Baena, 10, 32, 33, 42), y compuso su propio epitafio, en el
cual dice que "fué siempre vencedor e nunca vencido, por mar e por
tierra".


Gutierre Díez de Games. Crónica de don Pedro Niño, Conde de
Buelna, ed. E. de Llaguno y Amirola, en Crónicas españolas, t. III, Madrid,
1782; ed. L. Lemcke, Bruchstücke aus den noch ungedruckten
Theilen des Victorial, Barburg, 1865; trad. francesa de A. de Circourt
y Th. de Puymaigre, París, 1867 [contiene los pasajes suprimidos por
E. Llaguno y Amirola].



354. Año 1449. Pedro Díaz de Toledo, que floreció en tiempo de
Juan II y vivía en 1499 ya muy viejo, oidor, referendario y consejero
de Juan II, capellán del Marqués de Santillana, canónigo de Sevilla
(1477), provisor de Toledo (1483), primer obispo de Málaga (1487).
Dialogo e Raçonamiento en la muerte del marqués de Santillana, de
filosofía y erudición bíblica y gentílica (Ms. de la bibl. del Duque de
Osuna). Comentario á los proverbios de Santillana y á los proverbios
de Séneca (antes de 1450). Introducción al libro de Platón llamado
Fedón (Ms.). Tradujo algunas obras de Aristóteles. Véanse, acerca de
Díaz de Toledo: A. Paz y Meliá: Opúsculos literarios de los siglos xiv
á xvi (Madrid, 1892); y A. Bonilla: Ion, diálogo platónico, traducido
del griego (Madrid, 1901).








355. Año 1450. Don Pedro (1429-1466), condestable de
Portugal y después Rey de Aragón (1464-1466), á quien Santillana
dirigió su célebre Carta, fué por causas políticas echado
de Portugal (1449), vivió en Castilla siete años (1449-1456),
durante los cuales aprendió el castellano. Escribió Coplas del
contempto del mundo, una Satyra de felice e infelice vida,
imitación del Siervo libre de Amor, de Rodríguez de la Cámara;
una Tragedia de la insigne Reyna doña Isabel, con recuerdos de
Job, Boecio y Boccaccio, en diálogo, en prosa y verso. Es el más
antiguo portugués de la literatura castellana, salvo el autor del
Poema de Alfonso XI, si fué portugués también. Es tan mal
escritor en prosa como Mena y su discípulo en verso, con sus
defectos y algunas de sus virtudes. En todas sus obras no hace
más que desahogar la melancolía y desengaños de su propia
vida. La prosa latinizante é hiperbatónica es á veces de lo más
detestable que puede caer en gusto humano.





356. El Condestable fué hijo del famoso infante don Pedro, segundo
de los hijos del maestre de Avis, infatigable viajero, de quien
nuestro vulgo dice que anduvo "las siete partidas del mundo", y cuyas
aventuras corren en un libro, todavía reimpreso en 1873, Historia del
infante don Pedro de Portugal, y hay ediciones de Burgos, 1564; Zaragoza,
1570; Sevilla, 1595, etc.; murió víctima de la perfidia en la sorpresa
de Alfarrobeira (1449). Ha tratado de él Oliveira Martins, Os
Filhos de don Joāo, Lisboa, 1891. Por orden de éste su padre, grande
amigo de don Álvaro de Luna, envió en su ayuda á su hijo el condestable
de Portugal, aunque llegó tarde, cuando ya la contienda se había
decidido por las armas en Olmedo. Allí le festejaron los vencedores y,
sobre todo, el Marqués de Santillana. La Satyra de felice e infelice vida
ha sido publicada por A. Paz y Meliá en el tomo de Opúsculos literarios
de los siglos xiv á xvi, de los Bibliófilos Españoles, 1892. La Tragedia
la analizó Bellermann, Die alten Liederbücher der Portugiesen, Berlín,
1840, págs. 29-31. Editóla C. Michaëlis de Vasconcellos en el Homenaje
á M. Pelayo, Madrid, 1899; t. I, págs. 637-732. Las Coplas, en el Cancionero
de Resende; antes se atribuían, con el autor del Cancionero,
al "infante dom Pedro, filho del rrey dom Joam da gloriosa memoria".
M. Pelayo dice que son las mejores coplas de aquel Cancionero, y
Oliveira Martins que son "el documento poético más notable de la literatura
portuguesa de su tiempo". Pueden verse en la Antología, de
M. Pelayo, así como cuanto se refiere á este autor en el t. VII, página
cx, y t. II, pág. 263.





357. El Condestable de Portugal es el mejor de los poetas
del Cancionero de Resende, donde están las poesías de los poetas
portugueses cortesanos del siglo xv, casi todos bilingües y discípulos
de Mena y Santillana. Hay allí algunas composiciones
de trovadores castellanos, como Juan Rodríguez de la Cámara y
Juan de Mena, y otras de portugueses en lengua castellana, como
de don Juan de Meneses, Mayordomo mayor de los reyes don
Juan II y don Manuel; de Fernán de Silveira, de Álvaro de Brito
Pestana, de Duarte de Brito, de don Juan Manuel, hijo natural
del Obispo de Guarda, y nieto del rey don Duarte; del Conde de
Vinioso, de Antonio Méndez de Portalegre, de Ferreira, de
Fernán Brandam, de Jorge Resende, de Francisco Omen, de
Duarte de Resende, de Luis Enríquez, de García de Resende,
autor del Cancionero, y de otros muchos, hasta ciento cincuenta.



358. En la primera mitad del siglo xv se escribió la Danza
de la Muerte, que con la Totentanz de Lübeck (1463) y la Danse
Macabre de los Santos Inocentes de París, proceden de un
original francés que todavía no se conoce. Tras un breve prólogo
llama la Muerte á los mortales de todos estados á sus espectrales
festejos, forzándolos á tomar parte en la danza. Las
33 víctimas, un papa, un emperador, un cardenal, un rey, etc.,
alternando siempre los del estado eclesiástico con los del seglar,
le responden en octavas.





359. Con razón dice M. Pelayo que esta obra es una concepción
exótica entre nosotros. "No parece sino que la alegría y la luz de nuestro
cielo y el espíritu realista de la misma devoción peninsular ahuyentaban
de España como de Italia estas visiones macabras, estas fantásticas
rondas de espectros, este humorismo de calaveras y cementerios,
que en regiones más nebulosas, en Alemania y en el Norte de Francia,
informa un ciclo entero de composiciones artísticas, y no sólo se escribe,
se representa, se danza, sino que se pinta, esculpe y graba, y
reaparece dondequiera: en las letras de los misales y de los libros de
trovas, como en las vidrieras de las catedrales; y llega á obtener en
aquella universal pesadilla del siglo xiv cierto género de siniestra realización
histórica con las danzas de epilépticos y convulsiones de San
Guy, que interrumpían con lúgubre y tremenda algazara el silencio de
la noche y la medrosa paz de los cementerios. Nada de esto llegó á
España sino muy tardíamente y por vía erudita" (Antología de poet.
líric. cast., t. III, pág. cxxxix). De sus dos elementos, el trágico y terrorífico,
el elemento de la Muerte misma, bañado todavía por los últimos
reflejos del paganismo septentrional, ni arraigó ni podía arraigar
en España. Pero sí el de la igualdad de todos ante la Muerte, que
cuadraba con nuestro espíritu democrático, dando lugar á la sátira
social. Este segundo es el que sobresale en la refundición castellana
presente y en otra de fines del siglo xv ó comienzos del xvi, aumentada
y ensanchada.


Hay quien la atribuye á esta época juzgando por la forma de los
versos, que dicen revelan progreso respecto de los tanteos de Ruiz y de
López de Ayala; yo creo que en Juan Ruiz hay tanta ó mayor perfección
métrica y no menos en algunos trozos de López de Ayala. La
importancia de esta obrilla está en ser un tanteo de drama, puesto que
alternan la muerte con un predricador, dos donzellas, el padre santo,
el emperador, el cardenal, el rrey, el patriarca, el duque, el arzobispo,
etcétera, etc., con personas de todos estados y oficios, hasta el recabdador,
el sacristán y el santero, convidándoles ella á entrar en la
danza á todos, hasta treinta y tres, dándoles á entender que todos habrán
de morir.


Publicó la primera Danza de la Muerte Ticknor en los apéndices
al tomo III de su History of Spanish Literature, New-York, 1849;
después, con mayor cuidado, Janer, en París, 1856, y en el tomo de
Poetas anteriores al siglo xv; últimamente, con todo esmero, R. Foulché-Delbosc,
Barcelona, 1907, y C. Appel, Beiträge zur romanischen
und englischen Philologie dem X deutschen Neuphilologentage überreicht
von dem Verein akademisch gebildeter Lehrer der neueren
Sprachen in Breslau, Breslau, 1902, págs. 1-41. Consúltese: W. Seelmann,
Die Totentänze des Mittelalters, Leipzig, 1893. La segunda la
reprodujo Amador de los Ríos en los apéndices del tomo VII de su
Historia de la literatura española, transcribiéndola del rarísimo ejemplar
impreso por Juan Varela, de Salamanca, en 1529, que se guarda
en el archivo capitular de Sevilla. Pasó al drama en el siglo xvi en un
auto sacramental del segoviano Juan de Pedraza; después en el auto de
las Cortes de la Muerte, comenzado por el placentino Miguel de Carvajal
y acabado por Luis Hurtado de Toledo y á él alude el Quijote
(II, 11); transformóse en el Diálogo de Mercurio y Carón, en manos
de Juan de Valdés y en las tres Barcas, en las de Gil Vicente.



360. Hacia el 1450, según Nicolás Antonio (Bibl., II, 247), el zaragozano
Pedro de Cavalleria escribió Zelus Christi contra Iudaeos,
Saracenos et Infideles, Venecia, 1592.


Hacia 1450 Juan de Sahagún, cazador del rey don Juan II, escribió
De las aves que cazan. Comentólo Bertrán de la Cueva, duque de Alburquerque
(Nic. Ant., Bibl., II, 274).


Joseph-ben-Sem-Tob, averroísta segoviano, nacido el 1420, escribió
en hebreo Gloria de Dios ó tratado del supremo bien y del objeto final
de la ciencia. Sabiduría excelsa. Tratado del intellecto hylico ó de la
conjunción del entendimiento agente con el hombre. Comentario sobre
el De Anima, de Aristóteles; otro sobre Del Entendimiento, de Alejandro
de Afrodisia, y otro á la Ética á Nicómaco, de Aristóteles. Su
hijo Sem-Tob-ben-Joseph fué comentador de Aristóteles y Maimónides:
Tratado sobre la causa final de la creación. Ídem sobre la materia
prima y sus relaciones con la forma, etc.



361. Fernando de Córdoba (1425-1486?), doctor en teología, medicina
y artes, gran polemista, de descomunal memoria, hablaba y escribía
el latín, griego, arábigo y caldeo; venció á todos los contrincantes
de Francia é Italia en Roma; sabía música, matemáticas y astronomía.
Escribió De Pontificii Pallii mysterio. Commentaria in Almagestum
Ptolomaei. Alberti Magni opus de Animalibus, Roma, 1478. Verum
quo pervenerit aut qualem vitae habuerit finem nihil certi scribitur
In Apocalypsim S. Ioannis Apostoli aliaque opuscula. De Artificio
omnis scibilis (Ms. Bibl. Nac.). Trató de conciliar Platón con Aristóteles.
Gozó del aprecio de Sixto IV y Alejandro VI, además del de
Juan II, rey de Castilla. Consúlt.: J. Renom, Vida de Fernando de
Córdoba y Bocanegra, Madrid, 1717; A. Bonilla, Fernando de Córdoba
y los orígenes del renacimiento filosófico en España (Discurso de ingreso
en la R. Acad. de la Historia y contestación de M. Pelayo), Madrid,
1911.



362. Del siglo xv fué el Libro de Cetreria que fiso Evangelista,
corriendo fortuna por el Golfo de León, por no estar ucioso.


Fray Diego de Herrera, santanderino, jerónimo, In libros metaphysicorum
Aristotelis commentaria. In Boetii libros de consolatione (Nic.
Ant., Bibl., II, 252).







  ilop334
  Don Enrique IV.

 (Códice de 1467, en Stuttgart).













ÉPOCA DE LOS REYES CATÓLICOS



EL ARTE POPULAR. EL RENACIMIENTO Y LOS HUMANISTAS

(SEGUNDA MITAD DEL SIGLO XV, 1454 HASTA 1516)





363. Resumen histórico: Enrique IV el Impotente (1454-1474).
Isabel de Castilla y Fernando de Aragón ó los Reyes Católicos (1474-1504).
Juana la Loca (1504-1507) y Felipe el Hermoso († 1506). Regencia
de Fernando de Aragón (1507-1516).


Literatura francesa: Villon (1431-1483?). Jean Marot. La Passion
(de Gréban, 1450; de J. Michel, 1486). Farce de Pathelin (hacia 1470).
Gringoire (Jeu du Prince des Sots, 1512). Les Cent Nouvelles nouvelles
(1450-1460). La Sale (Jehan de Saintré, 1459). Commynes (1447-1511).
Erasmo (1467-1536; Adagios, 1500).


Literatura italiana: Pulci (Morgante, 1466-1483). Boiardo (Orlando
innamorato, 1494). Lorenzo el Magnífico. Angelo Poliziano (Orfeo,
1471; Stanze per la Giostra, 1475). Savonarola, Sermones (1452-1498).
Masuccio, Cuentos (1460-1470). Sannazaro, la Arcadia (1489-1504).





364. Álvar García de Santa María (1390-1460), judío
converso, hermano de Pablo de Santa María (1350-1432), regidor
de Burgos y del Consejo del rey don Juan el II, de quien
se hizo mucho caudal y confianza y fió el infante don Fernando,
cuando fué á ser Rey de Aragón, el Registro del Consejo
de los Gobernadores que dejaba en Castilla, fué el que primero
bosquejó y tuvo más parte probablemente en la Crónica de don
Juan II, como dijo Lorenzo Galíndez de Carvajal en la edición
primera que hizo en 1517; algunos otros tuvieron parte en ella,
probablemente Pedro Carrillo de Albornoz, Diego de Valera y
Lope Barrientos. Es notable como historia oficial y escrita en
buen lenguaje, imitando á López de Ayala. No menos bien escrita
está La Crónica de don Álvaro de Luna, impresa por primera
vez en Milán, 1546, por Álvaro de Luna, biznieto del
Condestable, antes atribuida al mismo Álvar García, pero de
autor desconocido. Es obra parcial en favor del héroe, "del
mejor caballero que en todas las Españas ovo en su tiempo".





365. Galíndez de Carvajal (1472?-1560?) añade que tomaron parte
en la Crónica de Juan II Mena, Rodríguez de la Cámara, Pedro Carrillo
de Albornoz, Diego de Valera y Lope de Barrientos, y que el último
se había alzado con el crédito del trabajo, aunque todo el texto fué retocado
por Fernán Pérez de Guzmán. Su dicho tiene probabilidad, con
tal de descartar enteramente á Mena, Rodríguez de la Cámara y Pérez
de Guzmán.


La Crónica de don Juan II no es de Fernán Pérez de Guzmán, como
se ha creído por el dicho de Galíndez, su editor, pues en el prólogo de las
Generaciones, en que el Señor de Batres, ya de edad bien adelantada (por
los años 1455 ó 56), lejos de manifestar propósito de escribir la crónica
de su tiempo, dice que "aunque quisiesse non sabria, et si sopiesse non
estava ansy instruydo nin enformado de los fechos como era necessario
á tal acto". Aunque dudaba la escribiese bien el cronista oficial, la Crónica
resultó fidedigna. Escribiéronla varios, sobre todo el más antiguo,
Álvar García de Santa María, que historió los trece primeros años del
reinado. Después de refundida varias veces la publicó Lorenzo Galíndez
de Carvajal, Logroño, 1517; Sevilla, 1543; Pamplona, 1590 y 1591;
Epítome de la Crónica de don Juan II, Madrid, 1675; Crónica de don
Juan II, Valencia, 1779; Madrid, 1877 (Bibl. Aut. Esp.); Colección de
documentos inéditos para la Historia de España, ts. XCIX y C.


Crónica de don Álvaro de Luna, ed. J. M. Flores, en Crónicas españolas,
Madrid, 1775, t. V.





366. Antón de Montoro ó el Ropero de Córdoba (1404-1480),
así llamado por el oficio de sastre que tuvo, nació en
Montoro y se convirtió del judaísmo á la religión católica, floreciendo
en los reinados de Enrique IV y de los Reyes Católicos
como coplero de verdad, sobresaliendo en la sátira y poesía
burlesca, no sin sales y donaires y siempre con la naturalidad
y sinceridad que le ponen á cien codos por cima de Mena y
demás poetas eruditos. Es el primer poeta que se allega al pueblo
y bebe en su decir la fuerza satírica, aunque por lo mismo
á veces algún tanto grosera.





367. En una composición dirigida á la Reina Católica en 1474, dice
haber cumplido setenta años. No reniega, antes confiesa su origen judío;
pero parece se convirtió de veras, pues tiene á veces unción religiosa.
Sus émulos, como Guevara, Hernán Mexía y el comendador Román le
burlaban, aconsejándole se dejase de las Musas y empuñase "la vara
de su remendería"; pero otros, que conocieron su valor poético, le animaban
á que dejase tan abatido oficio, que hacía despreciar sus versos,
así Alfonso Velasco. Siguió él siendo sincero sastre y sincero poeta,
y aunque dirigía versos á quienes le pudiesen socorrer y no llevaba á
bien ver más favorecidos á otros peores poetas que él, fuera de la dura
sátira que hizo contra Juan de Valladolid "porque pidió dinero al Cabildo
de los Abades de Córdoba", no puede decirse que se rebajó ni que
infamó su poesía. Fué grande admirador y amigo de Juan de Mena y
de don Íñigo López de Mendoza; pero para el que no se pague de frías
y afectadas erudiciones y aprecie más la personalidad de un poeta que
escribe naturalmente y no sin chiste, buen humor y mordacidad cuando
conviene, valía como poeta mucho más que todos ellos. Lope de Vega
dice de sus "agudos epigramas" que "tienen tantos donaires y agudezas,
que no les hace ventaja Marcial en las suyas" (Introd. á la Justa Poét.
de San Isidro). El códice que encierra más poesías suyas es el de la
Biblioteca de la catedral de Sevilla ó Colombina del siglo xv, del que
se sacó una copia incorrecta que se halla en la Nacional (Dd-61,
fol. 123...); pero hay que ver además dos Cancioneros de la Biblioteca
Real y otro de la Nacional de París (586 del Catal. de Morel-Fatio), el
Cancionero de obras de Burlas y las diversas ediciones del Cancionero
general.


Cancionero de Antón de Montoro, edic. E. Cotarelo y Mori, Madrid,
1900. Consúltense: Pedro J. Pidal, Introd. al Canc. Baena, pág. xxxiii,
etcétera; J. Amador de los Ríos, Histor. de la liter. esp., t. VI, págs. 150-160;
M. Menéndez y Pelayo, Antología de poetas líricos, etc., t. XI,
págs. xx-xxxviii; R. Ramírez de Arellano, Antón de Montoro y su testamento,
en Revista de Archivos, etc. (1900), t. IV, págs. 484-489;
R. Ramírez de Arellano, Ilustraciones á la biografía de Antón de Montoro,
en Revista de Archivos, etc. (1900), t. IV, págs. 923-935.





368. Año 1453. Juan Álvarez Gato (1430?-1496), madrileño,
emparentado con el linaje de Luján, fué hijo de Luis
Álvarez Gato, señor del mayorazgo de su apellido en Madrid y
alcaide de sus reales alcázares en tiempo de don Juan II, á quien
había servido en la guerra de Granada y en Olmedo. Fué el
hijo armado caballero por el mismo Rey (1453) y tuvo hacienda
en Pozuelo de Aravaca, donde le visitó varias veces el mismo
don Juan II, que le trataba de amigo. Enrique IV se valió de él
para sosegar las diferencias entre Toledo y el Conde de Fuensalida,
fué mayordomo de la Reina Católica, murió después
de 1495 y fué sepultado en la iglesia del Salvador, capilla de
Nuestra Señora de la Antigua. Su mujer se llamó Aldonza de
Luzón, de quien no tuvo hijos, pasando el vínculo, por él fundado,
á la familia de su hermano Fernán Álvarez Gato, comendador
de Villoria en la Orden de Santiago. Escribió "coplas
viciosas de amores, pecadoras y llenas de mocedades... habla
en cosas de razón y al cabo espirituales, provechosas y contemplativas".
En las eróticas hay fantasía viva y risueña y un
decir algo picante, entre las tonterías amorosas, poco sinceras,
y las frías alegorías que entonces se usaban. La versificación
es fácil y graciosa, tanto que Gómez Manrique dijo de él que
"fablaba perlas y plata". Hizo lindas glosas á cantarcillos sagrados
y profanos, sobre todo, populares. En sus últimos años
"se despidió del mundo" y se dió á componer coplas espirituales,
que no son tan buenas como las amorosas de su mocedad.


Amigo de Álvarez Gato, y de parecida, aunque no tan fecunda
vena, fué el capitán Hernán ó Ferrand Mexía, veinticuatro
de Jaén. Su mejor composición fué la sátira contra las
mujeres, imitación mejorada de la que hizo Torrellas. Escribió,
además, en prosa, el Nobiliario Vero (Sevilla, 1492), libro de
heráldica de los mejores y más antiguos que tenemos.





369. En la Miscelánea, del portugués García de Resende, se dice
que Álvarez Gato, "hombre de criar e tratar caballos e mulas, vino á
privar tanto que le dió el Rey renta y estado cerca de sí. No hizo jamás
bien á su padre y yendo con el rey camino, topando á su padre que
venia con dos jumentos cargados, el padre se quitó el bonete y el hijo
non le miró. Súpolo el rey y mandóle echar de la corte, diciendo que
quien non era para facer bien á su padre non se podía su señor fiar de
él". Quien tan mal informado estaba del linaje y oficio del padre no
puede ser creído en esta leyenda y en los villanos sentimientos, tan
opuestos á los que muestran los versos del poeta. Cayó temporalmente
en desgracia de don Beltrán de la Cueva, pero la causa la pone el mismo
Álvarez Gato: "Al tiempo que fué herido Pedrarias por mandado del
rey don Enrique, paresciole muy mal (al autor), porque era muy notorio
que le fué gran servidor, y por esta causa hizo las coplas siguientes".
En ésta y en otra sátira se despide de la corte por no ver el abatimiento
real.


Las poesías eróticas solamente pasaron al Cancionero general, y faltan,
por haberse perdido, las cinco primeras hojas, en el códice de la Biblioteca
de la Academia de la Historia. Amador de los Ríos, en las ilustraciones
del tomo VI de su Historia crítica, puso íntegro el índice de
sus 82 poesías. Véanse algunas en Gallardo, t. I. Cancionero de Juan
Álvarez Gato, edic. R. Foulché-Delbosc, en Cancionero Castellano del
siglo xv, 1912, t. I, págs. 222-269 (Nueva Bibl. de Aut. Esp., t. XIX);
Cancioneros inéditos, ed. E. Cotarelo y Mori, Madrid, 1901. Consúltense:
señora C. Michaëlis de Vasconcellos, Nuevas disquisiciones acerca
de T. A. G., en Revista Lusitana (1902), t. VIII, págs. 241-244;
M. Menéndez y Pelayo, Antología de poetas líricos, etc., t. VI, páginas
xxxiv-liv.


Sobre Mexía véase la Relación de los fechos del Magnifico Condestable
Miguel Lucas de Iranzo, en el Memorial Histórico Español,
t. VIII, pág. 382. Ximena, en sus Anales de Jaén, pág. 115, le atribuye
cierta obra sobre los pobladores de Baeza. Sus poesías se hallan en el manuscrito
de su amigo Álvarez Gato y en el Cancionero de Castillo
(núms. 115-124, edic. Biblióf. Españ.). Cancionero, ed. R. Foulché-Delbosc,
en Cancionero Castellano del siglo xv, I, Nueva Bibl. de Aut.
Esp., t. XIX, págs. 269-287; Der Spanische Cancionero des Brit. Mus.,
ed. H. A. Rennert, Erlangen, 1895.





370. Año 1455. Pero Tafur (1410?-1484?), descendiente
de Pedro Ruiz Tafur, que con Martín Muñoz y Ruiz de Argote
sorprendió la Axarquía de Córdoba, en donde estaba avecindado,
nació en Sevilla y parece se crió en casa del Maestre
de Calatrava don Luis de Guzmán, bajo cuyas banderas militó
(1431-1432), cuando era frontero de Jaén. Con licencia de don
Juan II partió de España (1435) y viajó por Italia, Judea, Chipre,
Egipto, Rodas, Frigia, Grecia, Tartaria, Suiza, Alemania,
Flandes, Borgoña y Francia, y vuelto á Córdoba (1439), acabó
de ordenar y pulir la narración de sus viajes por los años que
median entre la muerte de don Juan II (1453) y la de Ladislao
el Póstumo de Hungría (1457), ignorándose el de su propia
muerte. Joven, rico é hidalgo, fué regalado por el Papa, el Emperador
de Alemania y por las personas de cuenta en todas partes.
Su obra Andanças é viajes de Pero de Tafur por diversas
partes del mundo avidos (1435-1439), es amena en la descripción,
atinada en las observaciones, animada en las aventuras,
desembarazada y llena de buen humor en el estilo, llana y corriente
en el lenguaje.





371. Andanças é viajes de Pero Tafur. Edic. de M. Jiménez de la
Espada, Madrid, 1874, de la Colección de Libros españoles raros ó curiosos,
t. VIII. Consúltese: R. Ramírez de Arellano, en el Boletín de la
Real Academia de la Historia, 1902, t. XLI, págs. 273-293.





372. Año 1456. Alfonso de Palencia (1423-1492), sirvió
al obispo de Burgos, Alonso de Cartagena; después, varios
años, en Italia, al cardenal Bessarion (1403?-1472). Protegido
primero por Enrique IV, se pasó luego al bando opuesto, encarnizándose
en sus antiguos amigos. No conoció el griego;
pero fué consumado latino y Enrique IV le nombró su cronista
y Secretario de cartas latinas en 1456, sucediendo en este cargo
á Juan de Mena.


Escribió en latín el año de 1456, aunque la nota final diga
erradamente 1457, y tradujo luego al castellano La guerra campal
de los perros contra los lobos, alegoría satírica, probablemente,
de las luchas civiles de aquel tiempo. En 1459 el Tratado
de la perfección del Triunfo militar, también alegórico, aunque
mezclando otras cosas. En 1490 publicó el primer Diccionario
latino-castellano, Universal vocabulario en latín e en romance
collegido por el cronista Alfonso de Palenzia, Sevilla. En 1491
tradujo del latín á Plutarco, Varones ilustres de Plutarco, y en
1492 á Josefo, Josefo, de Bello Judaico, Sevilla, 1492, 1522;
corregido por Erasmo. En latín escribió Gesta hispaniensia ex
annalibus suorum dierum, que abraza de 1440 á 1474 y ha publicado
Paz y Meliá, traduciéndolas al castellano juntamente
con un relato de la guerra de Granada, que abraza del 1480 al
1489, no pudiendo acabarlo por haberle tomado la muerte en
marzo de 1492. Opus Synonimorum, acabado en 1472.


Como historiador, Alfonso de Palencia es parcial, hasta
sacar sangre á los del bando contrario con su acerada pluma.
Corre otra historia de aquel tiempo en castellano, escrita por uno
de la misma bandería de Alfonso de Palencia y pinta los acontecimientos
de una tan parecida manera, que se sospecha si la
escribiría él mismo. Fué de ingenio observador y perspicaz, escribió
el castellano con brío y empuje; pero todavía latiniza
como los demás sus contemporáneos, aunque la mordacidad sincera
le haga sacar del romance más vivos chispazos que á otros.


Juan de Olid es el autor probable de la Relacion de fechos
del condestable Miguel Lucas de Iranzo, que se ha atribuido
también á Diego Gómez y á Pedro de Escavias. Tiene buenas
pinturas de costumbres.





373. Alfonso de Palencia. Dos tratados, ed. A. M. Fabié, en Libros
de antaño, t. V; Crónica de Enrique IV, trad. española de A. Paz y
Meliá, Madrid, 1904-1912, 5 vols. publicados. Consúltense: W. L. Holland,
Zur Geschichte Castiliens, Bruchstücke aus der Chronik des
Alonso de Palencia, Tübingen, 1850; G. Cirot, Les Décades d'Alfonso
de Palencia, la Chronique castillane de Henri IV attribuée à Palencia,
en Bulletin Hispanique (1909), t. XI, págs. 425-437.


Crónica del Condestable Miguel Lucas de Iranzo. Ed. P. de Gayangos,
en Memorial histórico español, Madrid, 1855, t. VIII.






  ilop341
  Don Gómez Manrique.

(Monasterio de Fres-del Val).







374. Αño 1458. Gómez Manrique (1412?-1490?), poeta,
orador político, caballero leal y esforzado y personaje de tanta
cuenta en la historia de su tiempo, que de sus hechos están llenas
las crónicas de Enrique IV y de los Reyes Católicos. Nació
en Amusco, de tierra de Campos, siendo quinto hijo del adelantado
mayor del reino de León don Pedro Manrique y de
doña Leonor de Castilla, nieta de Enrique II y camarera mayor
de la reina doña María, que, viuda en 1446, vivió en Calabazanos
desde entonces, para cuyo convento compuso su hijo la
Representación del nacimiento de Nuestro Señor. De genio
blando y conciliador, fué elegido árbitro en muchos casos,
aunque por su misma docilidad siguió á su hermano mayor
el conde de Paredes, don Rodrigo, penúltimo maestre de Santiago,
en las empresas guerreras, en que fué vencedor veinticuatro
veces. Púsose con todos los de su casa de parte de los
Infantes de Aragón y entre los adversarios de don Álvaro de
Luna: fué herido en Maqueda en 1441 entre los sitiadores y
asistió al asalto de Cuenca en 1449. Fundóle su madre, en el
testamento otorgado en 1440, un mayorazgo. Con todos los
Manriques se puso del bando opuesto á Enrique IV y tomó la
voz del infante don Alonso y luego de doña Isabel, asistiendo
al juramento de los Toros de Guisando en 1468 y prestando
el suyo, en sus manos, en Cervera, don Fernando, escoltándole
hasta Dueñas y recibiendo en sus manos el pleito homenaje de
los príncipes Fernando é Isabel en Valladolid, el 1469, siendo
fiadores el Arzobispo de Toledo y el Almirante. Fué elegido
por don Fernando para ir á desafiar en Toro, año de 1475, al
Rey de Portugal y nombrado Corregidor de Toledo y defensor
del Alcázar, puertas y puente contra el turbulento arzobispo Carrillo,
en que se portó como bueno y desbarató con su elocuencia
y cuidado las tramas del Arzobispo, que tuvo que rendirse á
los Reyes. Defendió á los judíos y reedificó el puente de Alcántara
en 1484 y las Casas Consistoriales, muriendo en aquel regimiento
probablemente en 1490, fecha de su testamento, en el
que ordenó le sepultasen en el monasterio de Santa Clara de
Calabazanos. Preciábase más de las armas que de las letras, aunque
tuvo gran facilidad en versificar y afición á los estudios, con
no menor modestia que aprovechamiento. Consérvanse 108 composiciones
de discreteos amorosos, preguntas ó "requestas", al
uso de la antigua escuela galaico-portuguesa; de felicitaciones
ó "estrenas" y "aguilandos"; jocosas ó de burlas y son las más
ligeras. Pero son mejores las morales y graves, sentenciosas y
políticas, como las de Santillana y Mena, á veces alegóricas,
como la conocida de El Planto de las Virtudes e Poesía, por el
Magnífico señor don Íñigo López de Mendoza, que dedicó á la
muerte del primero el año 1458. Su mejor obra acaso sean los
Consejos á Diego Arias de Ávila, favorito de Enrique IV, cuya
imitación en las famosas Coplas de su sobrino Jorge Manrique
no puede desconocerse, tanto en los pensamientos cuanto en el
metro. Sus contemporáneos preferían las Coplas del mal gobierno
de Toledo ó Exclamación e querella de la Gobernación, glosadas
por Pedro Díaz de Toledo (Cancionero de Góm. Manr.,
t. II, pág. 230). Antes de 1478 dirigió á los Reyes Católicos un
largo doctrinal de buen gobierno, sencillo y elegante. La Prosecución
continúa las Coplas de los siete pecados mortales, de Juan
de Mena.




Pero la principal novedad de Gómez Manrique es la Representación
del Nacimiento de Nuestro Señor, compuesta para el
monasterio de Calabazanos, verdadero drama litúrgico, sencillo
y candoroso, terminado con un cantar de cuna ó "canción
para callar al niño", compuesto sobre el tono del popular "Callad,
fijo mío, chiquito". Algo se le parecen las Lamentaciones
fechas para Semana Santa, diálogo entre la Virgen, San Juan
y la Magdalena. También fueron representaciones los dos Momos,
uno de los cuales, escrito el 1467 por mandamiento de la
infanta doña Isabel, fué de hecho representado por la misma
Infanta y sus damas. Gómez Manrique es, por consiguiente,
predecesor de Juan del Enzina como fundador del teatro español.





375. Sobre la vida de Gómez Manrique véanse las Crónicas dichas
y Salazar, Casa de Lara, t. II, págs. 531-542. Es curioso el inventario
de sus bienes, descubierto y conservado por Gallardo, Canc. de
Góm. Manrique, t. II, pág. 326, donde pueden verse los libros que
tenía, ninguno impreso, con ser del año 1490, y ninguno de Dante ni
Petrarca, aunque sí de Boccaccio, historiadores y moralistas. Su facilidad
en versificar era tal, que "solía hacer en un día quince ó veinte
trovas sin perder sueño ni dejar de hacer ninguna cosa de las que tenía
en cargo"; aunque "esto no podré decir que aya fecho en el estudio de
las sciencias ni arte de la poesía, porque yo éstas nunca aprendí nin
tove maestro que me las mostrase, de lo qual las obras mías dan verdadero
testimonio". Tan poca estima hacía de sus obras, que debemos su
conservación á su amigo y deudo don Rodrigo Pimentel, conde de Benavente.
El códice ornado é historiado y con la divisa de Gómez Manrique
entre sus follajes, que era una cabeza de laúd ó viola con seis
clavijas y esta letra: "No puede templar cordura lo que destempla
ventura", que posee la biblioteca particular de Su Majestad, pudiera
ser el que le envió su autor á petición suya. El de la Nacional (V-236)
acaso es más antiguo, pero falto de folios. Con ellos y los Cancioneros
preparó su edición Paz y Meliá, Madrid, 1885, 2 vols. Consúltese:
Menénd. Pelayo, Antología de poetas líricos castellanos, t. VI, páginas
civ-cli.



376. El año 1458 hacen memoria los carmelitas de Fray Bernardo
de Montesa, de Calatayud, escritor de su Orden, que compuso: In
librum Divi Thomae Aquinatis "De quatuor virtutibus cardinalibus"
Commentaria. In librum Ioannis Patriarchae Hierosolymitani "De
institutione monachorum" elucidationes. In librum Philippi Ribboti. De
peculiaribus gestis Carmelitarum" (Nic. Ant., Bibl., II, 272).


Fray Alonso de Espina, de los menores de la observancia, rector
de la Universidad de Salamanca y ministro de la Inquisición, sabio
judío converso, escribió en 1458 Fortalitium Fidei, contra los judíos,
Nuremberg, 1494; Lyon, 1511, 1525; Cambray, 1629. Sermones de nomine
Iesu XXIV. De fortuna (Ms. Escor.). Fué el que asistió á don
Álvaro de Luna en el cadalso.


Alfonso de Oropesa, monje jerónimo de Guadalupe, escribió Lumen
fidei ad revelationem gentium. Sermones dichos en los capítulos generales
de 1459, 1462, 1465 y 1468.





377. Año 1462. Diego Rodríguez de Almela (1426?-1492?),
arcipreste de Santibáñez, capellán de la reina Isabel y
después canónigo de Cartagena, compuso en 1462 y publicó en
1487 el Tractado que se llama copilación de las batallas campales
que son contenidas en las historias escolásticas ᘔ de España,
Murcia, y el Tractado que se llama Valerio de las Estorias escolásticas
ᘔ de España, Murcia, 1487: son dos obras diferentes.
Compendio Historial, presentado á los Reyes Católicos en 1491
(inédito, Bibl. Nac., P-i, y Bibl. M. Pelayo), obra que merece
imprimirse.








378. Otras ediciones: Valerio de las istorias escolasticas, Medina,
1511. Valerio de las historias escolasticas de la sagrada escriptura y de
los hechos de españa con las batallas campales: copiladas por fernan
perez de guzman, Toledo, 1527. Como en ésta, atribúyese ya en todas las
demás á Pérez de Guzmán y todas llevan el mismo título, Sevilla, 1527,
1536; Toledo, 1541; Sevilla, 1542, 1551; Madrid, 1568; Medina, 1574;
Salamanca, 1587; Madrid, 1793.


Pról. (Murcia, 1487, Valerio de las Estorias...): "Como yo estoviese
de edad de catorce años en servicio del muy Rev. mi Señor don Alfonso
de Cartagena, de gloriosa memoria, obispo de Burgos, & por su merced
me mandase aprender Gramatica, algun tanto introducto en ella, como
en su cámara hobiese muchos libros de diversas sciencias Teologales, &
de Filosofia, Leys, & Canones; & asi mesmo muchas Estorias & Cronicas,
asi de la Sacra Escriptura, como de Emperadores, Reyes & Principes,
señaladamente de los de España, por no estar ocioso (que de la ociosidad
no se sigue virtud alguna) segund flaqueza de mi engenio, & poquedad
de mi saber; dime a leer en las Estorias de la Sacra Escriptura,
principalmente en la Biblia, & en el libro de las Estorias Escolasticas,
& en las Crónicas de los Reyes de España desde su poblacion
fasta el tiempo presente... En su vida (del Obispo de Burgos) cognoscí
ser su deseo que, como Valerio Maximo de los fechos Romanos &
de otros libros fizo una Copilacion de nueve libros, poniendo por titulo
todos los fechos, adaptante a cada título lo que era consiguiente a la
materia, sacado de Tito-Livio, & de otros Poetas & Coronistas; que asi
Su Merced entendia facer otra Copilacion de los fechos de la Sacra
Escriptura & de los Reyes de España, de que cosa alguna Valerio non
fabló: lo cual él ficiera en Latin, escripto en palabras scientificas, & de
grand elocuencia, si viviera. Yo, porque mi sciencia es poca, propuse
el su deseo escribir en nuestra Lengua Castellana... yo segund mi ingenio
lo mejor que pude, de los dichos libros & algund tanto de otros
tractados ordenados por el dicho mi señor Obispo, adaptando cada cosa
a su título, principalmente los fechos de la Sacra Escriptura & despues
los de España, fice esta copilacion asi mesmo en nueve libros, & cada
libro dividido por títulos, & cada titulo por capítulos...". Y en la "Respuesta"
á la "Carta & Coplas quel Señor Protonotario" le envió, pone:
"De Burgos a 23 de marzo año 1462... Diego Rodriguez de Almella,
vel de Murcia, Arcipreste de Val de Santivañes".


Consúltese: G. Cirot, Les histoires générales d'Espagne entre Alphonse
X et Philippe II (1284-1556), Bordeaux, 1905, págs. 16-18, 53-54.





379. Año 1463. Juan de Lucena († 1506), eclesiástico que
estuvo en Roma al servicio de Pío II, acomodó y tradujo libremente
al castellano el Diálogo de felicitate vitae, escrito en 1445
por su contemporáneo Bartolommeo Fazio († 1457), dándole
por título Libro de vida beata, escrito el año 1463 é impreso el
1483; Burgos, 1502. Es un diálogo moral entre él, Santillana,
Juan de Mena y Alfonso de Cartagena, obispo de Burgos, acerca
de la felicidad. El propósito de remedar á los clásicos antiguos
fué loable; la ejecución, desastrada por lo latinizante del
estilo y vocablos. Después escribió su Epístola exhortatoria á
las letras, elogiando á la Reina Católica.





380. Como Fazio, erudito italiano, dirigió su libro á Alfonso VI
de Aragón, hijo natural de su antiguo protector Alfonso V, dirigió el
suyo Lucena á "su celsitud cesarea de Enrique IV de Castilla". Los
críticos alaban "lo acabado de la forma, más bien que el fondo" (Fitzmaurice-Kelly),
"la recherche d'une élégance et d'une noblesse toute
classique est sensible dans ce dialogue" (E. Mérimée). Cicerón ponía
en elegante latín sus diálogos, huyendo de todo helenismo; Lucena
afecta latinismos, huyendo de la elegancia de su propio idioma, que la
hubiera hallado, como el autor del Corbacho, si como él la hubiera buscado
donde estaba, que es en el habla popular. Lucena no es más que un
renacentista, ciego imitador, que cree que la elegancia del castellano
consiste en latinizarlo.


Juan de Lucena. Libro de Vida beata, ed. A. Paz y Meliá, en Opúsculos
literarios de los siglos xiv á xvi, Soc. de Biblióf. Españoles, 1892,
págs. 209-220.





381. Entre 1465 y 1473 salió el libelo político y personal
intitulado Coplas del Provincial, por consistir en la alegoría
de un Provincial, que llegado al convento pasa revista á los frailes
y los halla á todos que no hay por dónde cogerlos, esto es,
á los cortesanos todos, encubiertos debajo de nombres más ó
menos transparentes. Groseras, soeces, son las más de las 149
coplas; pero algo de bueno yace en el fondo del cenagal, la sinceridad
de la obra, la verdad, siquiera peque de mordacidad y
de mal gusto. No es poco asome entre tanta poesía hechiza y
huera del reinado anterior, una punta de naturalidad, fundamento
único de todo verdadero arte.


Tan natural, aunque de mucho mayor gusto, son las Coplas
de Mingo Revulgo, alegórico diálogo en dialecto rústico sayagués
ó de Salamanca, que satiriza veladamente la misma época,
pero principalmente al mismo Rey y á don Beltrán de la Cueva.
Su oscuridad necesitó pronto de comentario ó glosa, que la
hicieron, entre otros, Hernando del Pulgar, Juan Martínez de
Barros, vecino de Madrid y natural del Real de Manzanares, y
otro autor anónimo (Bibl. Gallardo). Desconócese el autor de
estas Coplas, como el de las anteriores.








382. En la copla 4.ª de las del Provincial "fray Duque de Alburquerque"
es Beltrán de la Cueva, y el título no lo hubo antes de 1465;
en la 5.ª se supone vivo Miguel Lucas de Iranzo, "conde sin condado",
que fué asesinado el 22 de marzo de 1473. Se han atribuido las Coplas
á Rodrigo de Cota, á Antón de Montoro, á Hernando del Pulgar, á
Diego de Acuña, á quien se atribuye también la continuación de ellas.
El manuscrito de la Academia de la Historia lo achaca á varios á la
vez. Ello es que el Provincial dió "en la mitad del fiel", como dijo
Alonso de Palencia en sus Décadas latinas, y de hecho los últimos nueve
años del reinado de don Enrique IV no desdicen gran cosa de su
retrato.


Sobre las Coplas de Mingo Revulgo léase lo que dice Hernando
del Pulgar en su glosa: "La intención de esta obra fué fingir un Profeta
ó adivino, en figura de pastor, llamado Gil Arribato, el cual preguntaba
al pueblo (que está figurado por otro pastor, llamado Mingo
Revulgo) que cómo estaba, porque le veía en mala disposición. Y esta
pregunta se contiene en la primera y segunda copla. El pueblo (que se
llama Revulgo) responde que padece infortunio, porque tiene un pastor,
que, dejada la guarda del ganado, se va tras sus deleites y apetitos; y
esto se contiene en las siete coplas siguientes, desde la tercera hasta la
décima. En las cuatro coplas que se siguen muestra cómo están perdidas
las cuatro virtudes cardinales, conviene á saber: Justicia, Fortaleza,
Prudencia y Temperancia, figuradas por cuatro perras que guardan el
ganado. En las dos coplas siguientes, desde la catorce hasta la diez y
seis, muestra cómo perdidas ó enflaquecidas estas cuatro perras, entran
los lobos al ganado y lo destruyen. En las otras dos siguientes, que son
diez y siete y diez y ocho, concluye los males que generalmente padece
todo el pueblo. Y de aquí adelante el pastor Arribato replica, y dice
que la mala disposición del pueblo no proviene todo de la negligencia
del pastor, mas procede de su mala condición. Dándole á entender que
por sus pecados tiene pastor defectuoso, y que si reynase en el pueblo
Fe, Esperanza y Caridad, que son las tres virtudes teologales, no padecería
los males que tiene... Después... muestra algunas señales, por
donde anuncia que han de venir turbaciones en el pueblo, las cuales...
declara que serán guerra y hambre y mortandad... Le amenaza y amonesta
que haga oración y confesión, y satisfacción, y que haga contrición,
para excusar los males que le están aparejados... En la última y
primera alaba la vida mediana, porque es más segura, y en treinta y dos
coplas concluye todo el tratado".


Coplas del Provincial. Ed. R. Foulché-Delbosc, en Revue Hispanique
(1898), t. V, págs. 255-266. Consúltese: R. Foulché-Delbosc, Notes sur
les Coplas del Provincial, en Revue Hispanique (1899), t. VI, páginas
417-446.


Coplas de Mingo Revulgo, ed. Menéndez y Pelayo, Antología de
poetas líricos, etc., t. III, págs. 5-20.


La glosa de Juan Martínez fué compuesta el 1564; la de Hernando
del Pulgar salió con la edición más antigua de las Coplas, y se conserva
de ella un ejemplar en la Biblioteca Nacional de Lisboa. Mariana
atribuyó las Coplas de Mingo Revulgo al glosador Pulgar (Hist. Esp.,
23, 17), y siguióle Sarmiento (Memor. para la Hist. de la poesía, número
872); pero no es bastante la razón que dan de haberlas él glosado.
Consúltese: Revue Hispanique, t. V, págs. 255-266 y t. VI, págs. 417-446,
donde se publican dos Comentarios y una imitación del siglo xvi: Coplas
del Provincial segundo, por don Diego de Acuña, hermano del
poeta vallisoletano don Hernando de Acuña.



383. Año 1467. Martín García, aragonés, tenía probablemente
hecha su traducción del Catón en 1467 y no fué á residir á Aragón
hasta el 1480; su impresión en Zaragoza es probable y debió hacerse
á fines del siglo xv ó comienzos del xvi. (Bibliogr. zaragozana del
siglo xv, pág. 183).





384. Año 1468. Diego Enríquez del Castillo, segoviano,
capellán y consejero de Enrique IV, escribió la Historia del
rey don Enrique el quarto, en estilo algo retórico, pero á veces
con diestras pinceladas.





385. Enríquez del Castillo cayó prisionero en Segovia poco después
de la victoria de Enrique IV en Olmedo (1467) sobre el pretendiente
Alfonso, y á pesar del salvoconducto, que se le dió, le detuvieron
y tomaron sus papeles, entre ellos el relato de la batalla, que al pretendiente
no contentó, por lo que le amenazó con la muerte. Entregaron
los escritos á Alfonso de Palencia, cronista del opuesto partido, para
que los corrigiese, el cual dice los llevó al Arzobispo de Toledo, Carrillo
(1422-1482), uno de los que peor librados salían en la batalla. El
autor confiesa que, privado de sus borradores, confió á la memoria
los trece primeros años del reinado de Enrique IV, y aun más tarde
él mismo modificó su Historia, de modo que las ambigüedades y la retórica
encubren ó velan los verdaderos sentimientos del autor. Desconócese
la fecha de la primera edición; la de 1787 es la segunda.


Diego Enríquez del Castillo. Crónica del rey don Enrique el Quarto,
ed. J. M. Flores, en Crónicas españolas, Madrid, 1787, t. VI; Bibl. de
Aut. Esp., t. LXX.



386. Año 1468. Rodrigo ó Ruy Sánchez de Arévalo (1404-1470
ó 1480) nació en Santa María de Nieva, fué catedrático de Derecho
civil y canónico en Salamanca, después deán de León (1448) y de Sevilla
(1455), embajador de Juan II y Enrique IV, que le envió á Roma
(1456), donde estuvo hasta que murió, retenido por Calixto III, nombrado
gobernador del castillo de Santángelo por Paulo II (1464) y
obispo de Zamora, Calahorra y Palencia, y antes de Oviedo por Nicolás
V. Speculum vitae humanae, Roma, 1468, de los primeros libros
impresos, reimpreso después 12 veces en el siglo xv y otras hasta 1683
(Francfort), traducido al francés dos veces, al alemán, al castellano
(Zaragoza, 1481). El excelente libro intitulado Speio de la vida humana.
De origine ac differentiis principatus imperialis et regalis, Roma, 1521.
Compendiosa Historia Hispanica (hasta 1463), Roma (sin fecha, después
en 1470) (Ms. de la Bibl. Nacional). Compendio llamado Vergel
de los príncipes (Ms., Gallardo), Madrid, 1900. De mysterio S. Trinitatis.
De pace et bello et de necessitate et utilitate bellorum. De Castellanis
et custodibus arcium et castrorum et de ducibus exercitus bellorum
et de eorum officio. De Monarchia Orbis. Clypeus sive defensio
Monarchiae. De regno sive de principatu divisibili aut indivisibili.
Suma de la Policia que fabla como deben ser fundadas et
hedificadas las cibdades et villas. Fabla otrosy del buen regimiento
et recta policia que deve hacer todo regno ó cibdad asy en tiempo
de paz como de guerra. Defensorium Status ecclesiastici (Ms. de la
Bibl. Nacional). De Paupertate Christi et Apostolorum. Super commento
Bullae depositionis Regis Bohemiae per Paulum II. De Remediis
afflictae Ecclesiae militantis. De Auctoritate Rom. Pontificis et
Generalium Conciliorum. De Appellatione a sententia Rom. Pontificis
non bene informati ad eumdem bene informatum (la combate). De Remediis
schismatis. Muchos de éstos y otros Ms. están en la Biblioteca
Vaticana. Consúltese Gallardo, t. IV, col. 444-445, 1421-1422, 1563;
Nic. Ant., Bibl., t. II, pág. 298.



387. En 1470 Flor de virtudes, escrito por autor anónimo, y que
comienza con una Teoría del Amor.


Juan Meneses de Silva ó Beato Amadeo (1435-1482), franciscano
portugués: De Revelationibus et prophetiis.


Hacia 1470, según Nicolás Antonio (Bibl., II, 296), floreció Lope
Salinas, franciscano en Burgos. Espejo de superiores religiosos. Escuela
de la perfección regular hasta subir al perfecto amor de Dios.
Antídoto de los abusos y males que relaxan la vida monástica. Conferencias
espirituales.


Martín Alfonso de Córdoba, natural de esta ciudad, agustino, catedrático
de teología en Salamanca, en Francia y en Valladolid, murió
en Córdoba hacia 1476. Escribió: In divi Pauli epistolas commentaria
et quaestiones. Logica et philosophia. Apocalypsis explanatio. Hexaemeron.
De prospera et adversa fortuna. Alabanzas á la virginidad.
Vergel de nobles doncellas, publicado en 1542.





388. Año 1473. Pedro Guillén de Segovia (1413-1474?)
nació en Sevilla y vivió en Segovia en el tiempo de sus adversidades
y además en un pueblo de la Sierra, junto á Pedraza.
Sus primeros años, en los del reinado de don Juan II, fué dichoso,
probablemente gracias á don Álvaro de Luna, después
de cuya muerte escribió con tendencia apologética el Dezir que
fizo sobre la muerte de don Álvaro de Luna. Defiéndele de la
"crueza, tiranía" y "usurpar la señoría del Rey", que le achacaron,
levantándose luego á consideraciones morales sobre la
caducidad de las cosas humanas. La caída del Condestable y
luego la muerte de Santillana y Mena, sus principales protectores,
debieron de causar la pérdida de sus bienes, de donde
metido á copista de escrituras ajenas, en diez años perdió también
casi del todo la vista, y estando para matarse le animó un
fraile observante en confesión y dióle para el arzobispo Carrillo
una carta comendatoria y él le llevó además, el año 1473,
58 estancias á manera de memorial alegórico, con huellas del
libro De consolatione philosophiae, de Boecio. Bien acogido
por el Arzobispo, llegó á ser su contador y escribió su panegírico
en el prohemio de la Gaya. Su hijo Diego Guillén de Ávila,
canónigo de Palencia, tradujo á Frontino y dirigió á la Reina
Católica un poema laudatorio. Sus versos amatorios son pocos;
los más, sagrados y morales, y algunos, políticos. De los primeros,
el Dezir sobre el Amor; de los últimos, el Dezir que fizo á Enrique
IV y el Dezir que fizo sobre la muerte de don Álvaro de
Luna. Replicó á la Querella de la Gobernación y á los Consejos,
de Gómez Manrique, de quien se muestra discípulo, y continuó
Los siete pecados mortales, de Mena. Su mejor obra de este género
es el Discurso de los doce estados del mundo, en 36 coplas,
especie de sátira social al modo de las Danzas de la muerte y
parecida á las Setecientas, de Fernán Pérez de Guzmán. Donde
muestra más fuerza en los afectos y facilidad en la versificación
es en Los Siete Salmos penitenciales trovados, única composición
que pasó al Cancionero general. Compuso el más antiguo
Diccionario de rimas que tenemos, á imitación de los provenzales
y catalanes, sobre todo, del Libre de concordances, de rims e
de concordans apellat Diccionari, de Jaime March, y del Torcimany,
de Luis de Aversó. Tal es La Gaya de Segovia ó Silva
copiosísima de consonantes para alivio de trovadores.





389. El mismo Guillén dice: "Un dia nebuloso, que manso llovia, |
naciste en Sevilla... | el año de trece". "Ventura y fortuna mostrando
el revés, | falleme en Segovia con sobra de enojos". "Si vuesa prudencia
querrá saber quien | es este que yase de palmas en tierra, | mandad
preguntar por Pero Guillen | allende Pedrasa bien cerca la sierra".
"Mostrome fortuna su prospera cara, | seyendo en el tiempo de mi joventud |
fermosa, riente, alegre, muy clara, | dándome bienes en gran
multitud". "Buscando las cabsas Fortuna malvada | por donde mas
dapnos causar me podria, | quitó al Marqués, llevó á Juan de Mena, |
maestros fundados de quien aprendia". Sus desgracias en la "Suplicacion
que ordenó" para el Arzobispo Carrillo y en sus coplas: "Veo mis
hijos por casas ajenas, | mi honra y mi fama del todo perdida". La Suplicacion
alude al cerco de Torija de 1473, al que concurrió el Arzobispo
Carrillo. Dos códices se conservan de sus poesías: el de la Biblioteca
Real (VII-D-4 antigua y 2-F-5 mod.), y el de la catedral de Sevilla, del
que hay copia en la Nacional (Ms. 241). La Gaya se halla en el manuscrito
de la Biblioteca del Cabildo de Toledo, que hoy pertenece á la
Nacional, donde hay además un incompleto extracto hecho por el
P. Burriel.







390. Las Coplas de Guillén de Segovia en el Cancionero general
del Castillo (ed. Soc. Biblióf. españ., 1882); Poesías, ed. H. R. Lang,
(en prensa). Consúltense: Fernando de la Vera, Traducción en verso del
Salmo L de David "Miserere mei Deus" y noticia de versiones poéticas
que de dicho Salmo se han hecho en lengua castellana y de sus autores,
Madrid, 1879, págs. 104-133; O. J. Tallgren, La Gaya o Consonantes de
P. G. de S., etc., en Mémoires de la Société néo-philologique de Helsingfors
(1906), t. IV, págs. 1-49; H. R. Lang, A propos of "Caçafaton"
in the Rhyme Dictionary of P. G. de S., en Revue Hispanique (1906),
t. XVI, págs. 12-25; Η. R. Lang, The so-called "Cancionero" of P. G.
de S., en Revue Hispanique, 1906, t. XIX, págs. 51-81.





391. El año 1474 es célebre por el advenimiento de los
Reyes Católicos y la introducción de la imprenta en España,
habiéndose publicado con aquella fecha en las prensas de Lamberto
Palmart, de Valencia, el primer libro intitulado Obres o
trobes en lahors de la verge María. Estas trobas fueron escritas
por 44 poetas, catalanes los más, pero en lengua valenciana, menos
Francisco de Castalvi, Francisco Barceló, Pedro de Civillar
y "hum Castellá sens nom", que lo hicieron en castellano. Siguieron
el Certamen poetich, el Comprehensorium, el Salustio.
Desde 1476 tuvieron imprentas Barcelona, Zaragoza y Sevilla,
desde 1480 Salamanca, desde 1482 Zamora, desde 1483 Toledo
y Valladolid, desde 1485 Burgos, desde 1487 Murcia. Desde
1485 había en Lisboa tipografía hebraica.


Con harta razón escribió el Cura de los Palacios que en
tiempo de los Reyes Católicos "fué en España la mayor empinación,
triunfo é honra é prosperidad que nunca España tuvo".





  capilla
  Los Reyes Católicos.

 (Capilla de los Reyes, Granada).












Aunáronse por manera maravillosa el varonil espíritu de justicia
para poner á raya á los desaforados magnates en doña
Isabel y su señoril afición y amparo de las artes y todo linaje
de cultura, con el genio político y la bizarría militar de don
Fernando. El abatimiento del poder real y los desmanes de los
señores pedían los extremos de rigor, que algunos hoy condenan,
pero que fueron los únicos que podían poner coto, como lo
pusieron, á las desapoderadas ambiciones de los grandes, y eran
necesarios para afianzar el poder real, asegurar las vidas y haciendas
y abrir la nueva era de paz y de justicia en todas las
clases y órdenes de la sociedad.


La política y el valor militar hicieron la unidad nacional,
uniendo para siempre Aragón á Castilla, venciendo á Portugal,
desarraigando la morisma, recobrando el Rosellón, incorporando
á Navarra, reconquistando á Nápoles, abatiendo el poder
francés en Italia y en el Pirineo, abriendo camino en Orán para
el señorío de África, descubriendo nuevos mundos, preparando
la anexión á la monarquía de nuevas provincias en Europa é
imponiendo la hegemonía española en todo el mundo. La estimación
que á las artes y buenas letras se otorgaba en la corte
atrajo á los de fuera y despertó los ingenios españoles, echando
las zanjas, no menos que del señorío político, del engrandecimiento
artístico y literario de nuestro siglo de oro.


No son gérmenes tan sólo los que el reinado de los Reyes
Católicos apuntan. Aunque los Boscanes y Garcilasos en poesía
y los Guevaras y Valdés en prosa esperasen para venir los tiempos
del Emperador, La Celestina y el Romancero, la Cárcel de
Amor y el Diálogo de Cota, las obras de Jorge Manrique y Juan
del Enzina, de Diego de Valera, Hernando del Pulgar, de Torres
Naharro, Gil Vicente y Alonso de Herrera, son de esta
gloriosa época de los Reyes Católicos. Jamás la sencilla naturalidad,
la desafectada elegancia, el fresco realismo, la señoril
gravedad se manifestaron con tan juvenil frescura y pujanza
tan varonil como en la literatura de aquella época. Nebrija, Hernán
Núñez y Sobrarias asientan los cimientos de las humanidades.
Los dos Montalvos abren nueva era á la jurisprudencia el
uno, á la novela caballeresca el otro. Íñigo de Mendoza y Juan
de Padilla fundan la poesía mística, y un sinnúmero de anónimos
anuncian la mística prosaica. Juan del Enzina y Lucas
Fernández, los López y Calderones de aquella época, según ha
dicho un crítico, si no tan grandes en extensión y amplitud, en
cantidad y variedad, son, en cambio, más sencillos y delicados,
más castizos y nacionales en asuntos, estilo y lenguaje, más
populares y menos eruditos, más naturales y menos afectados,
más del terruño y personales y menos metafísicos y exagerados.
La égloga y el villancico, la comedia pastoril y de costumbres
entraron en sus obras por un cauce tan natural y tan nacional
como la gran comedia y la levantada tragedia en la jamás igualada
Celestina. Y es que en la época de los Reyes Católicos la
persuasión del propio valer en la gente española, despertada al
estruendo de tantos triunfos y maravillosos acontecimientos, la
hizo volver sobre sí, y sacudiendo de sí los escritores las puerilidades
en que hasta entonces se habían entretenido, sobando
los sosos y ficticios decires de la muerta y erudita escuela galaico-portuguesa,
las no menos extranjerizas trovas de la simbólica
imitación dantesca y petrarquesca, á lo Juan de Mena y
sus discípulos, sacaron del fondo popular y verdaderamente
nacional los tesoros enterrados y hollados soberbiamente siglos
había por los antiguos eruditos, y aliándose los eruditos con los
populares, haciéndose todos unos, comenzaron á cantar y á
escribir en romance puro y castizo, desenterraron la épica nacional
del Romancero, ennoblecieron las villanescas y cantarcillos
populares, pintaron los rufianes y celestinas, las hembras
del partido y los pastores, tal cual eran en España, haciéndoles
hablar el popular lenguaje; en una palabra, dejándose de extrañas
erudiciones y de imitaciones falseadas, nuestros escritores
sacaron del pueblo el arte verdaderamente nacional, que yacía
menospreciado y desconocido. Eso y nada más que eso es el
Romancero, la Celestina, las Églogas y farsas de Juan del Enzina
y Lucas Fernández, la mística de Íñigo de Mendoza y Juan
de Padilla, el lenguaje de Pulgar, Valera y Herrera.


El Renacimiento italiano coloreó después esas cristalinas y
nacionales aguas, dándoles ciertos elegantes tornasoles, que
volvieron á encandilar á nuestros eruditos, y desviados de la
vereda natural y segura, que es la popular, tornaron á despepitarse
por todo lo extraño, desbocándose sin freno en la afectación
y en el artificio hasta despeñarse en el gongorismo y conceptismo
en el siglo xvii. Por eso para mí, si la literatura del
siglo xvi es oro, la del último cuarto del siglo xv son puros
diamantes, y el oro de los Valdés, Leones, Teresas, Quevedos,
Góngoras y Lopes es el que supieron sacar del minero castizo y
popular, y la mayor grandeza de Cervantes débese á que supo
hermanar cual ninguno el metal español con el clásico greco-romano,
tomando de éste lo exquisito de su elegancia y de aquél
lo acendrado de su realismo.





392. "Dos grandes hechos que aceleraron su progreso durante
este reinado, dice M. Pelayo (Antol., t. VI, pág. clxxix), y abrieron
las puertas de una nueva era. Estos hechos son la influencia triunfante
de los humanistas y la introducción de la imprenta en nuestro suelo".
Tiene razón, si de la cultura en general se trata y de la erudición; pero
M. Pelayo, como erudito y humanista, no suele tener ojos más que para
cuanto á esa cultura y erudición clásica atañe, y no ahonda en el elemento
popular, raíz única del verdadero arte literario, que es el nacional.
Las grandes obras literarias del reinado de los Reyes Católicos
deben muy poco al clasicismo y á la erudición exótica. Ya las hemos
citado. Toda su fuerza y valer les viene del elemento popular y castizo
que sus autores supieron apropiarse. Baste un ejemplo. Lo tomado de
la erudición clásica en la Celestina es lo único que la mancilla, el hablar
humanístico y el extemporáneo aludir á erudiciones greco-romanas; lo
que la hace inmortal es el realismo español, los caracteres castizamente
dibujados y el habla popular. Nada se diga de las escenas sayagüesas
de Lucas Fernández y Juan del Enzina, de los cantarcillos populares,
del vulgar lenguaje, ni del Romancero, popular hasta los tuétanos.
Una literatura que tan personales y nacionales obras produce no puede
llamarse literatura en germen, como la llama el mismo M. Pelayo por
apreciar más la literatura erudita del siglo xvi; es una literatura en
plena madurez y rebosando savia y vida. Claro está que asuntos, estilo
y lenguaje huelen á no acabados, cuando con los del siglo xvi se comparan;
pero lo mismo acaece con los del siglo xvi, comparados con los
del xvii, y siempre sucede que toda época anterior ofrece un lenguaje
y una manera de pensar y sentir que parecen imperfectas cuando con
las de la época siguiente se cotejan. Por eso los literatos de la edad
de plata en Roma apreciaban más su manera más rebuscada que la de la
edad de oro del tiempo de Augusto. No es ese el verdadero y seguro
criterio para juzgar del valor estético de las obras de arte, porque con
él tenía razón Scalígero en preferir Virgilio á Homero y Estacio á
uno y otro. El criterio moderno, más democrático y justo, da la preferencia
á la mayor personalidad y á la mayor naturalidad y fuerza de
la expresión, que nacen del mayor arraigo en el pueblo y espíritu nacional.
Por esta nota es grande la literatura del tiempo de los Reyes
Católicos, como es grande su política é historia, mayor en el fondo que
la de sus sucesores, que recogieron el fruto y extendieron incomparablemente
más la fama y gloria del nombre español. El mismo M. Pelayo
no deja, sin embargo, de notar que "advertiremos al propio tiempo síntomas
de novedad y de transformación, si no en los metros, en el espíritu;
maridaje frecuente de lo vulgar con lo erudito, desarrollo visible
de los elementos musicales del lenguaje y un lento infiltrarse de
la canción popular en la lírica cortesana, que hasta entonces la había
desdeñado". Compárense los diversos géneros literarios de esta época
con los del siglo xvi y se verá claramente la diferencia. La épica es
aquí el Romancero, que es la verdadera épica nacional. La épica del
siglo xvi puede decirse que es la novela caballeresca, acomodada al
espíritu aventurero y caballeresco de aquel siglo de empresas quijotescas.
La lírica del tiempo de los Reyes Católicos es igualmente la popular
de villancicos y cantares, que se hallan sobre todo en nuestros dramáticos
egloguistas y en el Cancionero de Barbieri; en cambio la lírica
del siglo xvi es la traída de Italia por Boscán y Garcilaso, la égloga
latina, la canción y el soneto, lírica extraña, en los pensamientos y en
el verso endecasílabo italiano, que hace nos parezca fría toda la lírica
clásica del siglo xvi, porque realmente lo es, menos cuando se acerca
á la manera castiza, como en Baltasar del Alcázar, á veces en Cetina
y otros. La dramática del tiempo de los Reyes Católicos son las escenas
pastoriles ó populares de Enzina, Vicente, Rojas, mezclándose ya en
éste la dramática clásica. En el siglo xvi hay varias corrientes: la de
las églogas dichas, la imitación de la Celestina y la de escenas populares,
que también sigue mezclándose con el italianismo, hallando su
perfección esta tercera corriente en Lope de Rueda y Cervantes en
cuanto se atienen al entremés, á los pasos, escenas de costumbres y
de caracteres, que es lo verdaderamente nacional. La dramática del
siglo xvi no es, pues, más que continuación de la de fines del siglo xv.
Son, por consiguiente, más nacionales y recias, más naturales y frescas
las manifestaciones del arte épico, lírico y dramático del tiempo de los
Reyes Católicos; en el siglo xvi sobrepuja el clasicismo latino é italiano,
hay mayor elemento extraño, convencional, afectado; es más
para los eruditos que para el común de los españoles. En el siglo xvii
estos defectos se extreman mucho más y se urbaniza el arte, dejando el
campo y encerrándose en las ciudades. Á la novela caballeresca sustituyen
los grandes poemas épicos, imitaciones y calcos del poema clásico;
la lírica italo-latina cae en el conceptismo y el gongorismo; tras el
teatro del paso y entremés viene la comedia española, en que á los elementos
castizos en Lope y en Tirso sobrepujan los afectados, convencionales,
metafísicos, de enredos y pundonores ciudadanos de estos
dos mismos grandes autores, de Calderón y de los demás. Solamente la
prosa tarda más en perfeccionarse, puede decirse que llega á entera
sazón en el siglo xvi, no habiendo tenido tiempo para aclararse y posarse
en la época de los Reyes Católicos; en el siglo xvii se empobrece,
se poetiza bárbaramente, se esquina y oscurece á fuerza de sutilezas,
metáforas y concisiones, que van contra la naturalidad. En suma, durante
el reinado de los Reyes Católicos señorea en el arte literario lo
popular y castizo; en el siglo xvi lo italo-latino ó renacentista; en
el xvii, los consiguientes frutos del renacimiento extremado, que son
la afectación en el pensar ó conceptismo y en el decir ó gongorismo.
El romance, el villancico, la égloga dramática son arte campestre, al
aire y al sol; el poema clásico, el soneto, la comedia de capa y espada
son arte urbano, casero, académico: el primero es arte nacional y para
todos; el segundo, arte para ciudadanos cultos.


393. Después de apuntar con algunos tenues destellos en la primera
mitad del siglo xv, amanece de lleno el renacimiento para España
en la época de los Reyes Católicos y continúa alumbrándola hasta los
primeros comienzos del siglo xvii: es la edad de oro de nuestra literatura.
Cinco épocas pueden distinguirse durante este influjo renacentista.
La primera es la que acabamos de recorrer; la de los Reyes Católicos
es la segunda, que podemos llamar de los humanistas. En ella
florecen casi todos los más insignes que tuvo España; durante ella,
toda persona que desea instruirse estudia las lenguas y literaturas de
la antigüedad; en ella se traducen al castellano los principales libros
griegos, latinos é italianos; cuantos desean pasar por cultos remedan
en romance el período y el hipérbaton latino, con mejor ó peor fortuna,
al modo de los personajes cultos de la Celestina. Hierve el nuevo mosto
con pujanza, mezcladas sin clarificarse las ideas y las maneras de decir.
El castellano literario se enturbia y alborota como en fuerte mareta:
pocos autores salen airosos en el estilo terso y acabado, á no ser cuando
se asen al habla popular, que contrasta, sesga y tranquila, los embates
de la erudición. Pero el renacimiento no hace en España los efectos
que en Italia, no sólo porque la ola resurte acá, ya rota acullá por vez
primera, sino porque halla al espíritu español en un momento muy otro
del que halló al espíritu italiano en el siglo xiv. Allí el renacimiento
conmovió hasta los cimientos de la sociedad aniñada y encogida de la
Edad Media; el paganismo se temió barriese la civilización cristiana
del suelo italiano. Zozobraron hasta las creencias en la inmortalidad
del alma, en Cristo Redentor y aun en Dios, padre de sus criaturas; un
frío deísmo desvarió las cabezas de no pocos renacentistas, ya que el
politeísmo no tenía fuerza para alzar la voz en demanda de sus antiguos
fueros. Á las creencias cristianas tomaron el lugar las supersticiones,
la astrología judiciaria, los talismanes. El goce pagano del vivir desenfrenó
las pasiones, que ensangrentaron á Italia con no interrumpidas
tragedias. El espíritu español hallábase, por el contrario, en el máximum
del esfuerzo con que, sacudida la modorra de los últimos reinados,
mejor dicho, encauzadas aquellas energías tan baldíamente derrochadas
en luchas palaciegas y de señores de estados entre sí y con los reyes,
empleáronse en las empresas más aventureras que jamás los españoles
mismos soñaron: en echar de todo en todo de la patria á los moros, en
vencer á Francia y conquistar á Italia, en descubrir un mundo nuevo.
Colón, arrodillado al desembarcar en desconocidas playas; Cortés,
aherrojando con cadenas de oro á Moctezuma; Pizarro empinándose y
señalando con el dedo en la pared de la prisión del Inca la raya hasta
donde había de llenarla de oro en polvo; los soldados de Valdivia dejando
sus miembros helados en los desfiladeros de los Andes; la reina
Isabel entrando sobre su hacanea por las puertas de Granada, ondeando
en el alcázar y minaretes la morada bandera de Castilla; Gonzalo de
Córdoba echando á puntapiés tras los Alpes la última rezaga de franceses;
las prensas, en todas las ciudades de España, sudando tinta regeneradora,
es un cuadro que pocas veces ha tenido su parejo con pinceladas
de tamaña valentía. España se empinaba de repente. El empuje
del espíritu español en tales circunstancias hubo de rebatir y contrastar
el elemento afeminado y anticristiano del renacimiento, abrazando tan
sólo el ansia de conocer la antigüedad clásica y enamorándose de su
arte, sin dejarse mellar por la idea pagana. Dejaremos para sus propios
lugares las otras tres épocas renacentistas: la del Emperador, la de los
Felipes ii y iii y la de Felipe iv: otras no menos notables circunstancias
hicieron que jamás entrara en España con el renacimiento
clásico el espíritu pagano, que tan hondo caló en Italia y
aun en el resto de Europa. España era harto española en tiempo de
los Reyes Católicos para que del renacimiento admitiese idea alguna
pagana, desmoralizadora ó destructora de la religión católica;
sólo admitió el arte, la amplitud del humanismo, que dentro del cristianismo
encajaba al propio; las doctrinas democráticas, que ya aquí
vivían como en tierra bien sazonada; la unidad política, las tendencias
imperialistas y absolutistas, buenas al principio, dañosas después; el
respeto al individuo, más evangélico todavía que pagano; la mayor suavidad
de costumbres, la finura en el trato, la rebusca del galano decir.


La cultura clásica entra de lleno en España con los humanistas italianos
que vienen á ella, y los humanistas españoles que van á educarse
á Italia. Fernando el Católico fué instruido clásicamente por Vidal de
Noya; la reina Isabel aprendió el latín con doña Beatriz Galindo, protegió
los estudios é hizo que el príncipe don Juan saliese "buen latino",
como escribió Oviedo, y no menos sabían latín las infantas. "Non vedes
quantos comienzan aprehender, mirando su realeza?", dice Lucena;
"jugaba el rey, eran todos tahúres: estudia la Reina, somos agora estudiantes".
El almirante don Fadrique Enríquez trajo á España, en
1484, á Lucio Marineo Sículo; el Conde de Tendilla, embajador en
Roma, trajo, en 1487, á Pedro Mártir de Angleria, que comentó en
Salamanca las sátiras de Juvenal, entrándole á la cátedra en hombros
sus discípulos. Antonio Geraldino enseñaba á la infanta Isabel, y su
hermano Alejandro á las demás infantas.


Con los trabajos mucho más serios de nuestros humanistas y con
los estudios de la Universidad de Alcalá, en el primer tercio del siglo
xvi, la cultura greco-latina se derramó por toda España, y no sólo
la enseñaban los profesores oficiales, sino otros muchos particulares,
como en Segovia, Juan Oteo, maestro de Andrés Laguna; en Soria, el
bachiller Pedro de Rúa; en Valladolid y en Olmedo, Cristóbal de Villalón;
en Toledo, Alfonso Cedillo, maestro de Alejo Venegas; en Calahorra,
el Bachiller de la Pradilla; en Santo Domingo de la Calzada,
Pedro Lastra; en Sevilla, Diego de Lora y Cristóbal de Escobar; en
Granada, Pedro Mata; en Écija, Andrés el Griego. Aun de las señoras
mencionan Lucio Marineo y el Gynecaeum Hispanae Minervae, de Nicolás
Antonio, á doña Juana Contreras, Isabel de Vergara, Antonia de
Nebrija, la Condesa de Monteagudo, doña María Pacheco, doña Mencía
de Mendoza, marquesa de Zenete, doña Lucía de Medrano, que tuvo
cátedra pública de clásicos latinos en la Universidad de Salamanca, y
la famosa señora conocida por La Latina, doña Beatriz Galindo (1475?-1534),
maestra en latín de la reina Isabel. El renacimiento no secó de
repente las demás fuentes que alimentaban la cultura española. La filosofía
la traían antes los nuestros de París, y siguieron trayéndola hasta
que hubo aquí más grandes filósofos, como hubo más grandes teólogos
que en París. La jurisprudencia siguió trayéndose del Colegio de San
Clemente, de Bolonia, hasta que nuestros jurisperitos sobrepujaron á
los venidos de Bolonia. No hay más que notar el lugar de impresión de
las obras que citaremos para echar de ver los autores amamantados en
aquellos centros de estudios.



394. Hay quien entiende por arte clásico aquellas obras pensadas
con estudio, meditadas con espacio, como cosa grave y seria en la vida;
aquel planear dando su justo lugar á los miembros; aquel pensar con
sensatez y escribir con corrección; pesar las palabras, medir su cadencia,
aquilatar su propiedad, engarzar sonoramente las frases, colorir de
metáforas apropiadas el estilo, limar y retocar cien veces la expresión,
refrenar la imaginación y contener la vivacidad y rauda del sentimiento,
en una palabra, tener en la mano á la continua la regla y el compás de
manera que, dominando siempre la inteligencia al corazón y á la fantasía,
en todo se vea la mesura, la continencia del pensador y del escritor.
Esto será talento equilibrado, ingenio discreto, ordenado y sano artista,
si se quiere, y que, sin duda lo trajo el Renacimiento; pero no es ese el
artista clásico verdadero. Otros entienden por arte clásico la pura imitación
de griegos, latinos é italianos y aun franceses, la mucha lección
de los antiguos, la erudición mitológica é histórica que revista hasta los
pensamientos modernos. Mucho de esto hubo en la época del Renacimiento
en Italia y en España; pero tampoco es más que arte de reflejo
y de pueril remedo, que tenía que parar, como paró, en el culteranismo.
El arte clásico ni rebaja el alto ingenio, reduciéndolo á discreto talento,
ni menos á discípulo de una clase de retórica ó á erudito anticuario.


Arte clásico es el puramente griego, al cual se le acercaron, sin emparejar
con él más que rarísimas veces, algunos romanos y algunos renacentistas.
Arte clásico en España ha de hacerse con asuntos españoles,
como con asuntos griegos se hizo arte clásico en Grecia; como
aquél hundía sus raíces en las creencias populares de la Hélada, ha de
arraigar aquí en las populares creencias españolas. Ha de ser sincero
y natural, porque la naturalidad y verdad son el sano y verdadero fundamento
del arte, huyendo de todo embuste de convenciones, erudiciones
extrañas, efectismos hechizos y postizos y fines interesados que
lo bastardeen y avillanen, y, sobre todo, de la afectación, que rebusca
caminos extraordinarios y exquisitos para pasmar por lo inesperado y
fuera de uso. Pero la nota distintiva del arte clásico, helénico, digamos,
dentro de las dichas condiciones, que lo son de toda arte verdadera, es
un cierto idealismo, no simbólico ni lejano, sino natural é inmediatamente
nacido de la realidad, contemplada por el hombre pensador, que
no es frío fotógrafo de la naturaleza. Suelen oponer al arte idealista
el arte naturalista ó realista, y de hecho pueden notarse una y otra
tendencia, exagerada en muchas obras de arte; pero no ha de creerse
que el arte helénico ó clásico verdadero sea contrario al arte que remede
y tome cuanto pueda del natural y de la realidad, antes es su fundamento,
bien que harto desconocido por los seudoclasicismos que fuera
de Grecia han señoreado las literaturas posteriores. El idealismo que
distingue al arte clásico es como el alma que el ingenio del artista
sopló dentro de lo natural y real vivificándolo, humanando, por decirlo
así, lo material; mejor digamos divinizándolo y endiosándolo, porque
aquel ideal clásico consistía en levantar, no sólo la naturaleza física,
sino las acciones humanas mismas hacia la naturaleza sobrehumana,
que concebían ser la vida de sus dioses, hacia aquella soberana serenidad
y plácido reposo, que ideaban orear las cimas del Olimpo, morada
de los inmortales, bañándoles de alegre beatitud sin mezcla de las perturbaciones
y rastreros apetitos, que empañan, cuando no enlodan, á los
tristes que vivimos en casas de lodo y piedra. La sana y robusta concepción
de la vida, con la alegría del vivir, que hoy dicen, sólo creían
competir de lleno á los bienaventurados, que así llamaban á los moradores
del Olimpo, y esa vida plácida y serena, esa belleza inmarcesible y
sin mancilla, que Platón llamó la idea de la belleza, era la que fantaseaban
los artistas griegos como ideal del arte y la que supieron infundir
en sus obras, alzando de esta manera de la tierra la naturaleza
insensible hasta humanarla primero por el antropomorfismo de su mitología
y endiosarla después á ella y á la misma humanidad y acciones
humanas y como emparentándolas con los dioses. Tal es la serenidad y
grandeza más que humana que destella de las estatuas griegas, de la
epopeya, de la tragedia, que no parece sino que sosiega el ánimo del
que contempla aquellas obras de arte, y le concierta y le asienta los
afectos desasentados y desconcertados, bañándole todo en una sana
placidez, reflejo de la que respiran en el Olimpo los inmortales. Clásicos
entre los modernos son fray Luis de León y Cervantes, Hugo Fóscolo
y Leopardi, Andrés Chénier y Goethe, en las Elegías Romanas
y en Ifigenia. El mismo Eurípides decayó algún tanto de la soberana
alteza clásica, según le reprochaban los mismos críticos griegos, por
expresar demasiado humanamente las pasiones, desdiciendo de la antigua
é ideal serenidad. De aquí aquella armonía en el plan, en los pensamientos,
en el estilo, tan contraria á las disonancias del que llamaron
romanticismo en el siglo xix; de aquí aquella paz del alma que mostraban
los artistas clásicos, tan lejana á la agitación y tumulto de los
nervios, que hoy tanto se pretende; de aquí aquel "buscar el reflejo de
los universales, como dice M. Pelayo, y el sello y la impresión de las
leyes eternas é inmutables", en una palabra: la idea, en el sentido platónico,
mientras que muchos hoy anhelan por lo particular, lo mudable,
el accidente, la aberración; de aquí el seguir el desarrollo lógico y no
sustituirle con el interés de la curiosidad, el golpe mecánico y brutal
del efecto y "creer, como añade el mismo autor, que el arte acaba en
el conflicto y en el problema moral, cuando precisamente allí empieza,
sin que esa lucha deba ser otra cosa que el prólogo necesario para que
triunfe la perenne sophrosyne y reduzca, domeñe y purifique los inferiores
afectos de terror y compasión, levantando el alma de las miserias
de la vida con la majestad solemne de un cántico sagrado ó de una
iniciación religiosa". (Estud. de crít. liter., Mart. de la Rosa).



395. Comparadas las literaturas griega, latina y castellana en los
asuntos predilectos, la griega se distingue principalmente por el asunto
religioso de su mitología, ya desenvolviendo las leyendas de sus dioses,
ya las de sus héroes, hijos de ellos. La Ilíada, la Odisea, la tragedia,
el epinicio, la lírica coral, no salen de este círculo. La oratoria y la
historia tienen naturalmente sus materias propias, así como la filosofía.
La literatura latina, en cuanto se acerca á la griega y es su imitación
en la poesía de su mejor época, revolotea en torno de la misma mitología;
pero en lo que tiene más de romana atiénese á la política, ya en
la oratoria, ya en la jurisprudencia, ya en la historia, tres ramas que
nacen del tronco puramente romano, del "Tu regere imperio populos,
romane, memento". El asunto más favorecido de la literatura castellana
es sin duda la moral práctica. Desde Séneca á Gracián, pasando
por los dos Arciprestes, por Rojas, Mateo Alemán, Cervantes y Quevedo,
desde la mística, digamos mejor ascética, hasta la picaresca,
desde la novela hasta el teatro, domina la nota ética en todos los tonos.


Cuanto á la cualidad estética principal, la literatura griega se distingue
por el ideal ya declarado, por la mesura, el límite, el ne quid
nimis; la latina, por el color oratorio y retórico; la castellana, por la
fuerza del realismo. De aquí que la elegancia y la sutileza lleven la prima
en Grecia, la redondez y grandeza en Roma, el empuje de tonos y colores
en España. Y es que los dioses y los héroes habían de cantarse con
serenidad olímpica; la urbs, con la ampulosidad de su dominio, y las costumbres
ó moral práctica, con el brío y color de la realidad de la vida.
Por eso sobresale Grecia en la epopeya y en la tragedia; Roma, en la
oratoria y la jurisprudencia; España, en la ascética, en la picaresca y
en la comedia. La epopeya y la tragedia bastardearon al salir de Grecia,
convirtiéndose en ejercicios eruditos; la oratoria, al pasar á España,
llegaba ya convertida en retórica, por la pérdida de las libertades republicanas,
y retórica siguió siendo en España. Lo nacional aquí fué la picaresca,
la ascética y la comedia, géneros verdaderamente nuevos, hasta
la última, que en sus procedimientos, hallados por Lope de Vega, y aun
antes por los primitivos dramaturgos, nada debe á los del teatro griego
y son enteramente contrarios. La novela española se espacía en manos
de Cervantes sobre la italiana del Boccaccio como el águila sobre los
pájaros de la arboleda. La novela cervantina no es, con todo, más que
la condensación de los demás géneros literarios que pintan y critican
las costumbres.



396. El renacimiento español no está, como el renacimiento italiano,
en la pura imitación de lo greco-romano, y más de lo romano que de
lo griego; ni menos, como el renacimiento francés, en el falseamiento
de lo griego por el espíritu cortesano y el apocado tinte de elegancia de
salón, que le dió el seudoclasicismo; ni como la filología moderna alemana,
en el amazacotado almacenaje de una ciencia greco-romana al
menudeo, verísima, pero que amontona eruditamente todos los cascotes
que quedaron entre sus ruinas, habiendo volado el espíritu estético que
las alentaba. El alma nacional española era entonces demasiado grande
para entretenerse en juguetear imitando hasta el fondo pagano; era
sobrado aventurera y rodeadora de mundos antes desconocidos para acorralarse
en frivolidades cortesanas; era harto bullidora y briosa para
encerrarse en museos y bibliotecas, clasificando hechos, apurando citas
y cerniendo erudiciones. El alma española borboteaba entonces bríos y
energías por todo el mundo, estaba henchida de hechos y realidades
tan hazañosas que casi tocaban á las más desaforadas aspiraciones que
fantaseada, estaba empapada en los sentimientos más hondos del cristianismo,
hasta el estoicismo en lo moral, la intransigencia en el dogma,
el misticismo en el pensamiento. Tenía que ser el renacimiento español,
por consiguiente, de empuje, personal y característico, realista y exagerado
de tintas y sentimientos, espiritual y cristiano hasta el arrobo.
Mal cuadraba la serena objetividad, la belleza superficial de la pura
forma, nota distintiva del arte clásico, á una alma ensimada en la
lucha interior cristiana de vicios y virtudes y arrobada en la contemplación
de la nada del hombre y del universo, de la inmensidad y eternidad
de Dios y de la vida futura.


Por la fuerza de la personalidad ó conocimiento del propio valer
nacional el renacimiento clásico espoleó en España el renacimiento
del arte popular ó, mejor digamos, lo hizo salir del pueblo y lo llevó al
arte erudito, á la literatura escrita. Por el vivaz realismo no pudo aquí
prosperar lo simbólico, ni el remedo é imitación, ni idealismo de ninguna
especie, sino que se coloreó más y más, y más y más rechinante y sincero
fué el arte. Por el espíritu cristiano y místico no pudo encarnar
en nuestra arte el espíritu mundano y material del puro alegre vivir
de la gentilidad, sino que la hizo romántica, mística y espiritual. Por
la bandera que levantó contra la Reforma protestante, á causa de tener
que reprimir el Emperador las revueltas de sus súbditos alemanes, no
entró en España el descreimiento y el paganismo; antes el arte se
hizo cada vez más católico y espiritualista. Por todo lo cual alguien
ha negado hubiese en España renacimiento. ¿Cómo iba á revivir el
espíritu pagano y material en el pensar y en el ceñirse á la forma exterior
en una nación cuya divisa era el cristianismo, esto es, lo más espiritual
y místico, lo más contrario al paganismo? Si eso nada más es el
renacimiento, no hubo renacimiento en España. Pero hubo aquí cierto
afortunado consorcio del hondo pensar cristiano, eterno y espiritual,
con la delicadeza y blandura de las elegancias en la expresión y forma
que trajo el renacimiento. ¿Quién no lo ve en la poesía de León y en
la prosa de Cervantes? ¡Cuán en estrecho nudo no se enlazan y funden
lo espiritual y místico del pensar en la oda á la Ascensión, por ejemplo,
con la horaciana elegancia, digo más, con la serenidad helénica de la
expresión! ¡Cuán maravillosamente no se casan en el Quijote la áurea
amplitud y exquisito humanismo de la expresión clásica y el pensar
hondamente cristiano y castizamente popular de todos los personajes
de la novela! Y no solamente en la exterior forma de decir está el
espíritu clásico, sino en el humanismo del tratar y concebir las cosas,
con tal de no descantar un punto del dogma y de la moral cristiana.
Las elevaciones platónicas se armonizan en el pensar cristiano nacional
con las precisiones aristotélicas y escolásticas por manera más levantada
que en Cicerón, por ejemplo, merced á la inmensa capacidad que
dentro de la doctrina cristiana, más dilatada que el universo, puesto que
retrae en su tanto la infinidad del Criador de todo, halla toda manera
de pensar que esté limpia de error y toda manifestación estética de
cualquier pueblo y siglo que sea. Nuestros autores entraron á saco en
Grecia y Roma y se apropiaron cuantas preseas hallaron de valor, y
mucho antes que otros pueblos trajeron al arte nacional cuanto hallaron
en el inmenso mar de la literatura hebraica y en sus comentadores, los
Santos Padres. Tanto de hebraico como de clásico tiene Fray Luis de
León, y nuestros místicos y ascéticos sobrepujan á los Padres de la
Iglesia más elocuentes en fundir armoniosamente el pintoresco y popular
realismo español con los elementos de doctrina y forma, sacados
tanto de los gentiles como de los judíos. En esto consiste la grandeza de
nuestra llamada mística, la obra más española y característica de la
literatura castellana, hoy poco conocida á fondo por ser tan extraña al
pensar moderno, material y anticristiano. El empuje renacentista, sin
embargo, arrolló no pocas veces el arte nacional, como sucedió con
las frías novelas pastoriles clásicas, que estuvieron un tiempo de moda
á fines del siglo xvi, quedando arrumbada la poesía pastoril de nuestros
primeros dramaturgos Enzina y Vicente, y acabó con todo el
arte nacional en el siglo xvii, pues hijuelas del clasicismo fueron el
gongorismo y el conceptismo, como naturales frutos de un arte ajeno,
de la imitación y de la afectación consiguiente, y así su más propio
nombre fué el de culta latiniparla, que le dió Quevedo. Y ésta es la
razón, por muchos no vislumbrada, de haber sobrevenido este mal
gusto y decadencia á todas las literaturas de Europa y al mismo tiempo,
como que era consecuencia del arte clásico, postizo y de imitación,
que señoreó en todas partes y tenía que nacer cuando el brío personal
de las nacionalidades, tan robustas antes, venía ya á menos. Durante
el siglo xvi nuestra nación sintióse tan fuerte, que sacó del clasicismo el
provecho que podía de él sacarse; pero en descaeciendo el espíritu nacional,
á principios del siglo xvii, no bastaron los mayores ingenios, Góngora,
Tirso, Quevedo, Gracián, para contrarrestar los naturales efectos de
un arte extraño y fueron arrollados por él, antes bien, sin querer, fueron
ellos los que le rindieron parias y vasallaje más que nadie, fueron ellos
mismos autores de la culta latiniparla, del mal gusto, de la decadencia
literaria. "El renacimiento español no tiene la frialdad ni la objetividad
materialista ni esa semicondición de pastiche, que hace antipáticos y secundarios
al renacimiento francés y al italiano. En la arquitectura
plateresca, al revés, hay calor y sentimiento, cierto misticismo sereno,
discreto y amable y una gran sinceridad. El renacimiento italiano y
francés, principalmente el primero, interrumpieron la evolución lógica
del arte; los hombres de aquella época, como se sabe, pretendieron resucitar
el arte griego y el romano, sin pensar en que catorce siglos de
cristianismo habían ya ahondado su espíritu en el corazón de la humanidad.
Así, los dioses de los artistas del renacimiento no evocan jamás
los dioses griegos y romanos, y sus santos, pintados sin fe, simulan
zurdamente la santidad. Nada de esto sucedió en España. La arquitectura
plateresca, que continúa en cierto modo el arte medieval, es cristiana,
castiza y realista, y se diría que ha surgido espontáneamente,
como una expresión natural del estado de las almas". Así Manuel Gálvez
(El Solar de la raza). Todavía se echa esto mejor de ver en la
pintura. Mientras la italiana paganiza sus santos, desnudándolos de
aquel celestial misticismo de Fra Angélico para engrosarles muslos y
espaldas á lo Miguel Ángel y materializarlos enteramente, la pintura
española llega al más alto grado de expresión cristiana y mística, y ni
los pintores españoles que van á Italia traen de allí el paganismo, sino
ciertos toques de humanismo y delicadeza, de grandeza olímpica y
serenidad clásica, que saben maravillosamente casar con el realismo
español y el misticismo cristiano, ni los pintores italianos que vienen
á España tienen valor para persistir en su paganismo, cuanto menos
poder para imponerlo á los españoles, antes se españolizan en el grado
que admiramos en las obras del Greco. Lo que pasó en arquitectura y
en pintura puede servirnos de ejemplo para entender lo que en literatura
pasó. Nuestros autores de los siglos xv, xvi y xvii tomaron del clasicismo
lo que nuestros pintores, quedando hondamente cristianos y realísticamente
españoles. Ahora bien, esto no es decir que no hubo renacimiento
en España, como algunos por ahí propalan, sino que lo supieron los españoles
aprovechar mejor que nadie, no desnacionalizando ni despersonalizando
el arte, como italianos y franceses, no paganizándolo ni descristianizándolo,
sino reforzando y retocando el arte realista y cristiano
con los elegantes matices del humanismo clásico. Que si por clasicismo
y humanismo, si por renacimiento entienden el olvidar las cualidades
nacionales y el espíritu cristiano, para echarse en brazos del paganismo
y del culto á la materia, cierto no hubo semejante renacimiento en
España y ni fuera bueno lo hubiera, porque para arquitectura, escultura,
pintura y literatura de mera imitación clásica, de feo maridaje entre
Cristo y Belial, entre el espíritu cristiano y el de la pura carne, hartos
monumentos nos dejaron los italianos y franceses, quedando, por supuesto,
siempre muy por bajo de los dechados que imitaban, como tiene
por ley que acontecer en toda imitación; pero no hubiéramos tenido el
arte realista y místico, que en escultura, pintura y literatura admiran
cada vez más los entendidos y que sobrepuja en valer estético á todo
el clasicismo imitativo del renacimiento, como tiene que sobrepujar lo
personal á lo prestado, lo vivido á lo copiado, lo natural á lo postizo,
lo popular y nacional á lo erudito y extraño.



397. Como acaso no faltará quien halle contradicción entre el realismo,
que caracteriza la literatura y el arte español, y el misticismo
cristiano, que es su verdadero espíritu, aunque el que tal contradicción
halle da muestras de no conocer el arte español, conviene aclarar entrambos
conceptos, de suyo clarísimos. El espíritu del arte español es
cristiano y por consiguiente más ideal todavía que el que animó al arte
helénico, cuanto nuestra religión es más sobrehumana y rebasa las
lindes mismas del humano entendimiento. Todo el ideal platónico y
olímpico de Grecia es nada si se compara con el soberano ideal de
nuestro Dios infinito, y de su Iglesia y de la doctrina del Evangelio,
que Jesús trajo al mundo, y con la inmortalidad de las almas. Pero el
modo de expresión, en que el arte consiste, puede ser más ó menos
realista y concreto. El Apolo de Belvedere, por ejemplo, es un hombre
perfectísimo, cual los griegos alcanzaban á concebirlo y cual su ideal de
la humanidad sana, olímpica y serena supo tallarlo. La escultura del
San Francisco, de Alonso Cano, en la catedral de Toledo, lleva consigo
un ideal todavía superior, el ideal del santo cristiano, que está muy por
cima del ideal del dios olímpico pagano. Ved, con todo, qué expresión
de hombre real y de vida tiene la estatua de San Francisco. El Apolo
no vive, ni tiene pupilas siquiera, es el hombre idealizado; el San
Francisco es el ángel humanado, es el ideal cristiano tan realistamente
expresado, que es hombre vivo. Los griegos dejaban sin pupilas sus
estatuas cabalmente porque por ellas sale la vida del alma, y ellos pretendían
expresar hombres endiosados tan serenos y sin la lucha de las
pasiones humanas como concebían á sus dioses en el Olimpo. Los
cristianos pintaron esa lucha en los ojos de sus esculturas porque
pretendieron expresar hombres vivientes en este mundo, sin por eso
dejar de poner en ellos el espíritu del ideal misticismo que les animaba.
Esto de los ojos es un símbolo, pues en todo lo demás, gestos y posturas,
los griegos expresaban la misma serenidad olímpica, y los cristianos,
las luchas del alma y de la vida. Y esa serenidad es el sello de la arquitectura
griega, así como esa vida y espíritu es el sello de la arquitectura
cristiana. La expresión de la realidad viviente es del arte cristiano,
pero, sobre todo, del arte español, el cual, con todo eso, expresa el más
elevado ideal cristiano, el misticismo, pero de otra manera más encubierta,
como latiendo debajo de aquella forma viva y realista en la cual
se encarna. Más común es todavía exagerar la adustez y la tristeza del
arte español, pero no es menos falso. Adusto y triste es lo cristiano para
el mundano, para la carne, para el que sólo busca carnales deleites.
Tales son hoy día los que hallan adusto y triste el arte español. Los libros
de San Juan de la Cruz están rebosando alegría, pero alegría espiritual,
con tratar del renunciamiento á todos los placeres mundanos.
El arte español se hizo para españoles, para cristianos; los modernos,
mundanos y paganos, no saben entenderlo, porque no saben leer el
alfabeto cristiano, que no es arte, sino expresión, y se lee una obra
de arte como se lee un libro. Para los extranjeros modernos y para los
extranjeros anticatólicos antiguos el arte español está en algarabía y
así lo hallan triste y adusto, como tan opuesto al concepto que tienen
formado de la vida. Pero ¿hay nada más apacible que las Moradas, que
fray Luis de León, que la Subida al monte Carmelo? ¿Hay cosa más
luminosa y alegre que la Noche escura? ¿Hay catedral más graciosa
que la de León, más elegante que la de Burgos, más esbelta que la de
Sevilla, más triunfal que la de Toledo? ¿Dónde está en estas catedrales
españolas la adustez, la tristeza? Claro está que tristes y adustas las
hallará la bailarina parisiense que se viniese á verlas; pero yo os aseguro
que no menos tristes hallaría sus bailes parisienses si pudiera irlos
á ver un San Juan de la Cruz. Ahora, comprendido el contraste que hay
entre el espíritu cristiano de la España antigua y de su arte y el de
los pueblos europeos de aquella misma época, que se habían pasado al
campo de los herejes y de los de hoy todavía más anticristianos que aquéllos,
incapaces de comprender la alegría del triunfo del cristiano sobre
el mundo, del desasimiento de todo sobre los placeres de la carne,
fácil cosa será de ver por qué llamaron y llaman adusto y triste al
arte español los que no tuvieron ó no tienen el añejo y cristiano espíritu
de aquellos españoles. Y lo que más es, con esto mismo se
comprenderá el porqué de la negra leyenda forjada antiguamente
entre los herejes de los Países Bajos, de Inglaterra y Alemania,
sobre España, sobre su crueldad y sobre la adustez de su arte, y,
en una palabra, se comprenderá la razón de la inquina de la civilización
moderna contra la España que fué y aun la España que es, en
cuanto la creen heredera de aquélla en el espíritu cristiano. Éste es el
punto capital en materia de crítica cuando se trata de cosas españolas.
Gracias que las luchas religiosas no llegan á algunas almas serenas de
pensadores modernos, los cuales van cayendo en la cuenta y admirando
cada vez más el arte personalísimo español. Pío Baroja, novelista nada
reaccionario, ha escrito: "Salamanca parece demostrar en sus calles
que el pueblo español, además del brío y de la violencia en la vida y en
el arte, guardaba un fondo de gracia suave, hoy quizá perdida". Las
fachadas de San Esteban y de la Universidad dan un terrible mentís,
efectivamente, á los que tienen por adusto y sin gracia el arte español
y ponen bien de manifiesto el feliz desposorio del arte místico y realista
nacional con el arte del renacimiento, y Salamanca, respirando hondo
misticismo español y elegante alegría clásica, vale más que cualquiera
de las grandes ciudades europeas, si la espiritualidad que allí todavía
se huele y se palpa vale algo más que el burgués materialismo que á
ellas fríamente las embellece.





398. Año 1474. Rodrigo de Cota de Maguaque, llamado
el tío y el viejo, para distinguirle de otro más joven, fué toledano
y judío converso, que azuzó al populacho contra los de su
nación, lo cual afiló la pluma de su antiguo correligionario Antón
de Montoro para endilgarle las coplas de Gentilhombre de
quien so. Murió antes de 1495, ignorándose la fecha de su nacimiento.
Lo que le inmortalizó fué el Diálogo entre el amor y
un viejo, en 70 estrofas de nueve versos cada una, obra que
pudo y hemos visto representar en Madrid, y de hecho es un
pequeño drama filosófico, que va derecho al desenlace, de acción
sencilla, estilo natural, lenguaje castizo, lucha de pasiones.


Tuvo imitadores y aun añadidores. Así en un códice de la
Biblioteca Nacional de Nápoles, hallado por Alonso Miola. Así
Juan del Enzina en El Triunfo del Amor, en la Égloga de Cristino
y Febea.





399. Su origen judío se saca de unos versos suyos, dados á luz
por Foulché-Delbosc en la Revue Hispanique, 1894, marzo, y cuyo manuscrito
está en la Nacional (K-97), y parece fueron escritos después
de 1472. En el Cancionero de 1511 se describe así el argumento del
Diálogo: "Obra de Rodrigo de Cota, á manera de diálogo entre el
amor y un viejo, que, escarmentado de él, muy retraído, se figura en
una huerta seca y destruída, do la casa del Placer derribada se muestra,
cerrada la puerta, en una pobrecilla choza metido, al cual súbitamente
paresce el Amor con sus ministros; y aquél humildemente procediendo
y el Viejo en áspera manera replicando, van discurriendo por su fabla,
fasta que el Viejo del Amor fué vencido", y luego burlado del Amor
y despreciado como una espuerta de huesos, con el consiguiente contraste
dramático.


Además de incluirlo todas las ediciones del Cancionero general, se
imprimió con las Coplas de Jorge Manrique, con las de Mingo Revulgo
y las Cartas de refranes, de Garay, por ejemplo, en las ediciones de
Alcalá, 1564; Madrid, 1632. También en el libro de Refranes, de
Oudin, París, 1609; Lyon, 1614; Bruselas, 1634, etc. Reimprimióse,
con La Celestina, por Amarita, en 1822; en los Orígenes, de Moratín;
en la Floresta, de Bölh de Faber; en el Romancero, de Durán.



400. Rodrigo de Cota de Maguaque. Diálogo entre el Amor y un
Viejo, Biblioteca Oropesa, t. IV, reimp. en Cancionero general de Hernando
del Castillo, ed. Soc. de Biblióf. Españoles, 1882, t. I, págs. 297-308;
Εpithalame burlesque, ed. R. Foulché-Delbosc, en Revue Hispanique
(1894), t. I, págs. 69-72. Consúltense: A. Miola, Un testo dramatico
spagnuolo del xv secolo, etc., en In memoria di Napoleone Caix e Ugo
Angelo Canello. Miscellanea di filologia e linguistica (Firenze, 1886),
págs. 175-189; M. Menéndez y Pelayo, Antología de poetas líricos,
t. VI, págs. ccclxxvi-ccclxxxiv; A. Bonilla, Anal. de la lit. esp., 1904,
pág. 164.


En 1475 Juan Marbres, catalán, canónigo de Tortosa, escribió
Quaestiones in octo libros Physicorum, Padua.





401. Año 1476. Jorge Manrique (1440?-1479), señor de
Belmontejo, hijo cuarto del conde de Paredes, don Rodrigo, y
de su primera mujer doña Mencía de Figueroa, sobrino de Gómez
Manrique, nació probablemente en Paredes de Nava, cabeza
del señorío de su padre, en la provincia de Palencia. Partidario,
como todos los suyos, del infante don Alonso, derrotó
cerca de Ajofrín á don Juan de Valenzuela, recobrando para
don Álvaro de Estúñiga, su primo, el Priorato de San Juan,
de que le había querido desposeer don Enrique IV. Asistió en
1474 á la elección de Maestre de Santiago, que en Uclés hicieron
en favor de su padre, logrando él mismo uno de los trecenazgos
de la Orden. Defendió en 1475 el campo de Calatrava
por la Reina Católica contra el Marqués de Villena, sostuvo con
su padre el asedio de Uclés contra el mismo y el Arzobispo de
Toledo, quedando el castillo por el Maestre. Con Pedro Ruiz
de Alarcón tuvo como capitán una compañía de hombres de armas
en 1478 en la campaña contra el mismo Marqués de Villena;
pero, según cuenta Hernando del Pulgar, "se metió con
tanta osadía entre los enemigos, que por no ser visto de los suyos
para que fuera socorrido, le firieron de muchos golpes y
murió peleando cerca de las puertas del castillo de Garci-Muñoz,
donde acaeció aquella pelea". Fué sepultado en la iglesia vieja
del convento de Uclés, donde vió su sepultura Garibay.


Sus poesías erótico-cortesanas son como las comunes de sus
coetáneos, aunque se distinguen por cierta sencillez agradable.
Las que le han hecho célebre son las por antonomasia llamadas
Coplas de Jorge Manrique por la muerte de su padre (1476), una
de las poesías más delicadamente sentidas y más conocidas de
todo el mundo entre cuantas se han hecho en España. De las 43
coplas, 17 tratan del elogio fúnebre del Maestre, con entonación
de verdadero himno triunfal, no con lloriqueos ni sentimentalismos
más ó menos afeminados, como preparación que son para
elevarse en alas del mismo soplo filosófico y cristiano, que
bullía en el pecho de los escritores bíblicos y en nuestra España
en el pecho del Arcipreste de Hita, á las soberanas alturas desde
donde se abarcan los estragos de la muerte y la deleznable caducidad
de las cosas humanas. Semejante alteza de pensamientos,
expresada con desusado brío, con verdad rajante, con colores de
fuego, ha inmortalizado estas Coplas, que sobrepujan al género
común elegíaco, entretenido en los sentimientos personales del
poeta, pues ensanchando la consideración y generalizando el dolor
á toda la humanidad, toma un tinte de eternidad que frisa en
lo que llamamos sublime.


El asunto es tan común, que no hay para qué devanarse
los sesos buscando las fuentes de donde lo sacó; lo original de
Jorge Manrique está en haber sabido tratarlo con la verdad con
que sintió la muerte de un tan esclarecido varón y padre suyo,
de suerte que dejándose de las erudiciones trasnochadas y frías
con que otros lo habían antes de él tratado, vistió con la gracia
serena y melancólica gravedad de su propio genio los hechos
desgraciados que él mismo había contemplado durante su vida.
De aquí el color, el realismo, la verdad en suma, que lleva
hasta el fondo del alma los levantados pensamientos y el dolor
universal en que su personal dolor se transforma, que sosegada
y melancólicamente va cayendo en ella con impresión inenarrable.
El metro es acomodadísimo con aquellas caídas de pie quebrado
en que parecen á vueltas derrumbarse las grandezas humanas.





402. Sobre la vida de Jorge Manrique véase Luis de Salazar,
Historia de la Casa de Lara, 1. X, c. XV. Alonso de Fuentes, en su
Libro de los cuarenta cantos (1550), dedicó un romance á la muerte de
Jorge Manrique, que concuerda con la narración de Pulgar y prueba que
Mariana confundió el encuentro en que murió el poeta con otro anterior
en que fué desbaratado por Pedro de Baeza en el Cañabete. Las
poesías de Jorge Manrique son unas cincuenta, que se hallan en el Cancionero,
de Hernando del Castillo (1511), dos reproducidas en el Cancionero
de obras de burlas provocantes á risa (1519) y otras en los Cancioneros
de Toledo (1527), y Sevilla (1535). Juan Valera, traduciendo de
Schack en el metro de Jorge Manrique la elegía que el poeta rondeño
Abul-Beka hizo en tiempo de San Fernando y de don Jaime el Conquistador
para llorar la pérdida de Córdoba y Sevilla, Valencia y Murcia,
afirmó que "Jorge Manrique hubo de conocer los versos del poeta arábigo".
Pero prescíndase del metro, que ilusiona más de lo que parece, y
leída la elegía arábiga en árabe ó en otras traducciones prosaicas, como
la francesa de Grangeret de la Grange del 1828, la castellana de León
Carbonero y Sol, la alemana de Schack, ya no es tan ceñida la semejanza.
El empleo de la interrogación es cosa que tan naturalmente ocurre al
cantar la poquedad y fin de las glorias mundanas, que no puede considerarse
sino como casual en ambas composiciones. Los pensamientos,
las sentencias, las imágenes de las Coplas se hallan en cuantos libros se
leían en el siglo xv, de la Escritura, de los Santos Padres, de los moralistas
y poetas castellanos, como puede verse en Menéndez y Pelayo.
Ticknor, Hist. de la lit. esp.: "Son versos que llegan hasta nuestro corazón,
que le afectan y le conmueven, á la manera que hiere nuestros
oídos el compasado son de una gran campana, tañida por mano gentil
y con golpes mesurados, produciendo cada vez sonidos más tristes y
lúgubres, hasta que por fin sus últimos ecos llegan á nosotros como si
fueran el apagado lamento de algún perdido objeto de nuestro amor y
cariño". Longfellow, en su excelente traducción de las Coplas: "Es un
modelo en su línea, así por lo solemne y bello de la concepción como por
el noble reposo, dignidad y majestad del estilo, que guarda perfecta
armonía con el fondo". Lope de Vega dijo que merecían estar escritas
con letras de oro. Mariana las califica de "trovas muy elegantes, en que
hay virtudes poéticas y ricos esmaltes de ingenio y sentencias graves
á manera de endecha".


La más antigua edición parece ser la del Cancionero llamado de
fray Íñigo de Mendoza, probablemente de Zamora, hacia el 1480; después
se imprimió en las Coplas de Vita Christi, Zaragoza, 1492; en el
Cancionero de Llavia, Zaragoza (siglo xv). Añadiéronse al Cancionero
general desde el 1535, por lo menos. Hiciéronse siete glosas en verso y
una en prosa. La del licenciado Alfonso de Cervantes, corregidor que
fué de Burguillos, Lisboa, 1501, y última edición, Cuenca, 1552. La de
Luis de Aranda, vecino de Úbeda, Valladolid, hacia el 1552. La del
capitán Francisco de Guzmán, León de Francia (sin fecha); Amberes,
1558, 1598; Madrid, 1799. La del cartujo don Rodrigo de Valdepeñas,
prior del Paular, Alcalá, 1564, 1570, 1588; Sevilla, 1577; Huesca, 1584;
Madrid, 1614, 1632. La del Protonotario Luis Pérez, natural de Portillo,
cerca de Valladolid, Valladolid, 1564. Cerdá y Rico reimprimió estas cuatro
glosas en 1779. Además las dos de Jorge de Montemayor, una con sus
Obras, Amberes, 1554, y en pliego suelto, Valencia, 1576; otra en pliego
de la Biblioteca Nacional de Lisboa; y la de Gregorio Silvestre, la mejor
de todas, en sus Obras, Granada, 1582, etc. Fray Pedro de Padilla, Jardín
Espiritual (1585), y Camões, Carta terceira, las imitaron. Tradújose
al latín en dísticos (Gallardo); en inglés, Revista de Edimburgo, 1824 y
Longfellow, Boston, 1833; en francés algunas estrofas por Maury,
L'Espagne Poétique, 1826, y Puymaigre (1873). Luis Venegas de Henestrosa
les puso música, Libro de cifra nueva para tecla, harpa y
vihuela, Alcalá, 1577.


Jorge Manrique. Coplas por la muerte de su padre, ed. R. Foulché-Delbosc,
Madrid, 1912; ed. Biblioteca Oropesa, t. II. Consúltese:
Μ. Menéndez y Pelayo, Antología de poetas líricos, etc., t. VI, páginas
civ-cli.



403. Los Fueros de Aragón fueron impresos entre 1476 y 1481.
Véase Bibliografía zaragozana del siglo xv, por un bibliófilo aragonés
(don Juan M. Sánchez).


En 1476 acabó Juan de Socarrats In feudorum consuetudines Cataloniae
Principatus Commentaria, impresos en 1551.





404. Año 1477. Mosén Ugo de Urríes tradujo el Valerio
Máximo, transferido del latín en lengua francesa por maestre
Simón de Hedin maestro de santa theologia, Zaragoza, 1495.
En esta edición se dice que la traducción fué hecha el 1467; pero
ya notó Latassa que no se hizo hasta el 1477. Efectivamente, en
1466 fué Urríes enviado de Embajador de Alfonso V de Aragón
á Inglaterra y en 1477 lo fué, no sólo de Inglaterra y Borgoña,
sino también de Flandes, y hallándose tres años después
desempeñando esta triple embajada en Brujas hizo la traducción,
por haberle prestado el duque Carlos de Borgoña un
ejemplar de la versión que Simón de Hedin y Nicolás de Gomiesa
hicieron en francés del original latino. (Bibliograf. zaragozana
del siglo xv.) Además Sevilla, 1514; Alcalá, 1529.





405. Año 1477. Alonso Díaz de Montalvo murió muy viejo después
de 1492, ejerció cargos con don Juan ii y Enrique iv y fué consejero
y oidor de los Reyes Católicos, por cuyo encargo coleccionó las
leyes y ordenanzas conocidas con el título de Ordenamiento Real. Suyas
son las glosas del Fuero Real y de las Partidas. En 1477 publicó el Repertorio
alfabético del Derecho. En 1484, las Ordenanças reales de
Castilla ú Ordenamiento Real ó de Montalvo, Huete; Zamora, 1485;
Burgos, 1488; Zaragoza, 1490: se duda si tuvo fuerza de ley. Los Reyes
Católicos formaron un cuaderno de decisiones, que se publicó en las
Cortes de Toro de 1505, al jurarse á doña Juana, su hija: son las Leyes
de Toro. Libro de Leyes, Zamora, 1484, 1485; Venecia, 1501. Las Siete
Partidas glosadas, 1491. Fuero Real Glossado, 1500, al cual acompañan
los curiosos opúsculos De Consilio Regis, De los que no obedecen al
mandamiento del Rey, De Doctrina addiscendi, Del procedimiento contra
el reo ausente, De la excelencia del matrimonio, De la potestad del
Papa y del Rey ó Emperador, De la unidad de los fieles, De la conversación
con mujeres, etc. Consúltese: Elogio del Dr. Alf. D. de Montalvo,
por Fermín Caballero, Madrid, 1870; del mismo, Conquenses, Madrid,
1873.



406. Año 1479. El Maestro Pedro de Osma, catedrático de Prima
en Salamanca, en la segunda mitad del siglo xv. Trabajos de corrección
del texto de la Vulgata. Escribió De confessione (libro herético), que
refutaron Ximénez de Préxamo, Juan López, Pedro Díaz de la Costana,
etcétera. Super libros Metaphysicorum, después traducido al castellano.
De comparatione Deitatis propietatis et personae disputatio seu repetitio.
Commentaria in simbolum quicumque vult salvus esse. In ethicos
Aristotelis libros Commentaria, Salamanca, 1496. El arzobispo Alonso
Carrillo juntó en Alcalá á los mejores teólogos de su diócesis y, después
de oídos, condenó como heréticas las proposiciones de Osma (1479),
y Sixto IV confirmó la sentencia.


Don Francisco de Toledo, obispo de Coria, escribió, en tiempos de
Sixto IV (1471-1484), Theologico-iuridicum contra eos qui ad dividenda
et conferenda privatis factionibus regna impotenter aguntur, commentarium.
Conciones.





407. Año 1480. Fray Íñigo de Mendoza, franciscano,
cuya libertad evangélica, vena satírica y privanza cortesana le
granjearon envidias y detracciones por parte de algunos trovadores
menos atendidos ni atendibles, fué el poeta más leído de su
tiempo, y con razón, pues á la facilidad y suavidad en el versificar
juntó un tono satírico sincero, una unción devota, sencilla,
y, lo que más es, supo hermanar la cortesana elegancia de los
antiguos trovadores eruditos con el arte popular, que en los
anteriores poetas andaba todavía como en manos del vulgacho
y con fray Íñigo sube á los estrados. Fué de los primeros, en
efecto, que contribuyeron á enlazar en estrecho nudo las dos
tendencias artísticas, la clásica ó erudita y la popular, á injerir
en la fría vena de los trovadores cortesanos aquella sangre
popular por ellos menospreciada, cuyas pocas muestras conservadas
del Mio Cid, del Arcipreste de Hita, etc., son la única
verdadera y eterna poesía que admiramos entre el fárrago
erudito, seco y leñoso de la poesía medieval castellana. Él fué
quien levantó el romance, cuyo origen se desconoce, por desconocerse
toda la poesía popular anterior, menospreciada por su
homónimo el Marqués como propia de la gente "de baxa e servil
condicion", quien lo sacó de la oscuridad y lo llevó á los
palacios. Esta savia popular en el fondo y en la forma hizo se
leyesen tanto sus versos, porque los llenó de verdadera poesía.
El desposorio de la musa erudita con el arte popular, inconsciente
y por lo mismo natural y humano, quedaba consumado:
desde entonces, hubo en España poesía verdadera.


Las obras de fray Íñigo son, ante todo, el poema de Vita
Christi, después el Sermón trovado sobre las armas del rey don
Fernando, el Dictado en vituperio de las malas mujeres y alabanza
de las buenas, las Coplas en loor de los Reyes Católicos,
la Cena que Nuestro Señor fizo á sus discípulos, el Dechado de
la reina doña Isabel, la Justa razón contra la sensualidad, los
Gozos de Nuestra Señora, la Pasión del Redentor, las Coplas
al Espíritu Santo, y la Lamentación á la quinta angustia, quando
Nuestra Señora tenía á Nuestro Señor en sus brazos. La más
celebrada fué el Vita Christi, que llega solamente á la degollación
de los inocentes, con ser bien larga, á causa de las digresiones
morales y satíricas con que está salpicada la narración.
Está en quintillas dobles por la mayor parte, y contiene además
himnos, romances y villancicos, y una escena dramática del ángel
con los pastores de Belén, precedente de las de Juan del Enzina
hasta en el lenguaje casi sayagüés y ciertamente pastoril y popular,
como que se inspiró en las Coplas de Mingo Revulgo, y
lo confiesa el autor al hablar de la Circuncisión.





408. El apellido Mendoza lleva á suponerle emparentado con el
Marqués de Santillana, por lo menos mediante adopción en el bautismo
ó deudo espiritual, tomando el nombre de su padrino, como solía acontecer.
Un Vázquez de Palencia "endereza" ciertas coplas "á su amiga,
porque le envió á pedir la obra de Vita Christi", le llama "frayle revolvedor"
y afortunado en amores; otro galán, no menos descontento
del "lindo frayle de palacio" le achaca cosas todavía peores: "No con
risueño mirar | viendo gracia en la mujer, | desealla festejar, | y dalle
bien á mostrar | que cartas le yran á ver... | no las monjas requerir |
muchas veces á menudo". La reina Isabel no hubiera admitido en su
corte fraile tan relajado ni en los versos de fray Íñigo se halla más que
entereza de carácter, unción religiosa, cristiana libertad y piedad
sincera.


Las primeras ediciones de las obras de fray Íñigo no llevan fecha
y son de los libros más raros. Así la gótica del ejemplar de El Escorial,
probablemente hecho en Zaragoza, en 1482: Vita xpī fecho por
coplas... a peticiō de la muy virtuosa señora doña juana de Cartagena; el
Sermon trobado que fizo fray yñigo de mēdoza al muy alto y muy poderoso
principe rey y señor el rey dō fernãdo rey de Castilla y de
aragon sobre el yugo y coyundas que su alteza trahe por devisa; el
Dezir (de Jorge Manrique) por la muerte de su padre, Regimiento de
Principes (de Gómez Manrique). Sus obras fueron el fondo principal
de varios Cancioneros, los más antiguamente impresos en España. Hay
uno que parece ser de Antón de Centenera, impresor de Zamora: Vita
Christi, etc., con las Coplas de Jorge Manrique y las de Juan de Mena.
El mismo impresor publicó en 1482 el Vita Christi y el Sermon trobado.
Otros cancioneros de fray Íñigo, con las Coplas de Jorge Manrique y
de Mena, son los de Juan Vázquez, Toledo, 1486, y de Paulo Horus de
Constancia, alemán, Zaragoza, 1492 y 1495. Las Coplas de Vita Christi,
Sevilla, 1506, en el Registro de la biblioteca de don Fernando Colón.
Los Cancioneros generales tienen pocas poesías de fray Íñigo. En El
Escorial hay un cancionero manuscrito de sus principales obras
(III, K. 7). Un libro en prosa trae Gallardo: Comiença un tratado breve
y muy bueno de las cerimonias de la misma cō sus contēplaciones compuesto
por fray Íñigo de mēdoça, 1499.


Íñigo de Mendoza. Cancionero, ed. R. Foulché-Delbosc, en Cancionero
Castellano del siglo xv, I, Nueva Bibl. de Aut. Esp., XIX, páginas
1-120.



409. En 1480 se tradujo la Chronica quae dicitur fasciculus temporum
(hecha por Wernero Rolewink en Colonia), Sevilla.


En 1480 Nicolás Boneto, del orden de los Menores, escribió Postillas
in Genesim. Commentarium in IV Libros Sententiarum, Barcelona,
1493. De Conceptione B. Mariae. Formalitates e doctrina Scoti.


En 1480 Mauro Antonio Sorbés publicó Noticia práctica agrimensoria.



410. En 1481 y 1490 se publicó el Cancionero de Ramón de Llabia,
Zaragoza (Bibliogr. zarag. del siglo xv).


En 1481 Teresa de Cartagena, monja, escribió Arboleda de los enfermos.
Admiración de las obras de Dios. (Ambas obras en El Escorial).


En 1481 Alfonso Núñez de Toledo escribió Vencimiento del mundo
(Bibl. Escor.).


En 1481 Luis Fenollet escribió La Historia de Alexandre scrita de
Quinto Curcio Ruffo, Barcelona.


Don Juan de Moles Margarit, cardenal, obispo de Gerona, llamado
El Gerundense (1404-1484), escribió en los cuatro últimos años de su
vida Paralipomenon Hispaniae libri X, obra de mucha erudición sobre
antigüedades españolas, que publicó el hijo de Nebrija con otras de don
Rodrigo Toledano, la Anacephalaeosis, de Alfonso de Cartagena, etc., en
Granada, 1545. Corona Regum ó De Regis officio atque optimo imperio
(Ms. de El Escorial). Vid. P. Fidel Fita: El Gerundense y la España
primitiva (Discurso; Madrid, 1879).





411. Año 1482. Mosén Diego de Valera (1412-1487),
probablemente hijo ó nieto de Juan Fernández de Valera, regidor
de Cuenca y criado de la casa de don Enrique de Villena,
que le dedicó algunas de sus obras, como la Consolatoria; no
poseía más que "un arnés y un pobre caballo". Desde la edad
de quince años se crió en palacio entre los donceles de don
Juan II y del príncipe don Enrique, asistió (1431) á la campaña
de la Vega de Granada y á la batalla de la Higuera, al sitio
de Huelma (1435), al pie de cuyos muros fué armado caballero
por el frontero de Jaén, Fernán Álvarez, señor de Valdecorneja;
salió de España (1437), asistiendo al sitio de Montreal con Carlos
VII, de Francia, y queriéndole asalariar Alberto en la guerra
civil que en Bohemia traía con los husitas ó tabaritas ó calixtinos,
respondióle que "no era allí venido á ganar sueldo, más
á le servir en aquella guerra como cada uno de los continos de
su casa". Señalóse en ella con otros españoles y sobre ellos en
la cortesía caballeresca y patriótica, como cuando, cenando con
el rey Alberto, osó decir el conde Roberto de Sailly, sobrino del
Emperador, que el Rey de Castilla no podía usar armas reales
por haberlas perdido don Juan i en Aljubarrota, como lo probaba
la bandera que guardaban los portugueses en el monasterio
de Batalha, pues de hinojos y pedida licencia al Rey, dijo que
había dos géneros de armas, "de linaje e de dignidad", y que
éstas sólo con la dignidad real podían perderse, ofreciendo sustentarlo
en campo abierto, y el Rey dióle la razón añadiendo
que no sólo merecía nombre de caballero sino de doctor, y desde
allí le regaló y honró, y al volverse á Castilla le dió la Orden
del Dragón de Hungría, la del Tusón ó Tusinique de Bohemia
y la del Águila Blanca de Austria, con más 200 ducados de
acostamiento para el viaje y una carta para el Rey de Castilla,
el cual le dió de su parte el collar de la Orden de la Escama,
el yelmo del torneo, cien doblas de oro y el dictado de Mosén.
Ofrecióse á romper una lanza en el paso honroso del árbol de
Carlomagno, defendido por Pedro de Beaufremont, señor de
Charny, junto á Dijón, y rompióla con Tibaldo, señor de Rougemont,
y con Jacques de Chalaux, señor de Amavila, saliendo
de entrambos vencedor con gran honra y prez, regalándole el
Duque 12 tazas y dos jervillas de plata del peso de 50 marcos.
Fué enviado con misiones diplomáticas al rey de Francia, Carlos
VII. Famosa es la carta que exhortando á la paz escribió
desde Segovia en 1441 al Rey, estando al servicio del príncipe
don Enrique, llena de gravedad y cortesía, libertad y modestia,
como todas las que después escribió, de las cuales la más celebrada
es la de 1448. Asistió como Procurador por Cuenca á las
Cortes de Valladolid (1448), donde llevó con entereza la contraria
á la propuesta del Rey, y concesión de los demás, contra
los enemigos de don Álvaro de Luna, y luego escribió al Rey
á Tordesillas con mayor fuego y hasta descomedimiento, de lo
cual sacó dejar enojado al Rey y tomarle á su servicio el conde
de Plasencia, don Pedro Destúñiga, vengándose de don Álvaro,
de quien estaba quejoso, ayudando á la conjura que le despeñó
de su valimiento y le llevó al cadalso, y aun dicen que redactando
la carta del Rey á las ciudades y señoríos del desgraciado
Condestable. De la corte de Enrique IV, no obstante su cargo
de maestresala, vivió alejado, como se ve por la carta que siendo
Corregidor de Palencia escribió en 1462 al Rey, denunciando
"los fechos tocantes á la guerra y gobernación de sus reinos",
y con esto abandonó del todo su servicio, arrimándose á los
Estúñigas y luego á la casa de Niebla, cuando don Pedro de
Estúñiga casó con doña Teresa de Guzmán, hija del Duque de
Medinasidonia, viviendo deste entonces en Andalucía, en Sevilla
y en el Puerto de Santa María, donde fecha casi todas sus
últimas cartas á los Reyes Católicos, aconsejándoles con una
libertad que maravillosamente casaba con la modestia y cortesía.
La última es del año 1486, y ya nada volvemos á saber de él.
Sus 27 Epístolas enviadas en diversos tiempos é á diversas personas,
encierran discretísimos consejos, sana doctrina y honda
política y cortesana; el estilo y lenguaje, de lo mejor que se escribió
en prosa en el siglo xv. Nada hay en ellas de los latinismos
y extravagancias de Villena, Santillana y Lucena; es de la
escuela de Fernán Pérez de Guzmán y de Hernando del Pulgar.
El Memorial de diversas hazañas ó Crónica de Enrique IV, está
tomado de las Décadas latinas de Alonso de Palencia. Publicóse
el Memorial por Cayetano Rosell y por vez primera en el
tomo III de Crónicas de los Reyes de Castilla. (Bibl. Rivadeneyra).
Pero su mejor obra histórica es la Corónica de España ó
Corónica Abreviada ó Valeriana, dirigida á la Reina Católica é
impresa en Sevilla el año 1482; Tolosa de Francia, 1489; Zaragoza,
1493; Salamanca, 1495, 1499, 1500. Al final de la Corónica
Abreviada dice "que la acabó en el Puerto de Santa María
la víspera de San Juan de 1482, á los sesenta y nueve años de
su edad". Merece reimprimirse, pues fué obra de donde en el
siglo xvi tomaron muchas cosas los entendidos. Fué la primera
Crónica general que se imprimió, sacada de la segunda Crónica
general, ó sea la de 1344, pues la primera de Alfonso X era tan
desconocida entonces como hasta poco ha, y además añadida
con otras patrañas de otros libros, que todas las aceptó sin
crítica alguna. Cuanto al reinado de don Juan II, todo es de su
cosecha, pues la Reina no le dejó leer la Crónica que ya tenía
en su cámara. Escribió además la Genealogía de los reyes de
Francia, tomada de la Crónica Martiniana; un breve tratado
sobre los Orígenes de Roma y Troya, otro Tratado de los linajes
nobles de España, y algún otro opúsculo de asunto genealógico,
inéditos hasta hoy.


Imprimióse el célebre Tratado de las armas ó de los rieptos
é desafíos, dos veces por lo menos, sin año ni lugar señalado,
y es un elegante doctrinario de las leyes caballerescas de Europa.
También se imprimieron el de las Preeminencias y cargos
de los Oficiales de armas y el Ceremonial de Príncipes. Se le
atribuye la traducción del Árbol de las batallas, libro francés de
Honorato Bonet.


Entre los doctrinales de moral ó política, son de notar el de
la Providencia contra Fortuna, muchas veces impreso al final
de los Proverbios de Santillana, Sevilla, 1494; el Breviloquio
de Virtudes, el Doctrinal de Príncipes, inédito; la Exhortación
á la paz, la Defensa de virtuosas mujeres y el Espejo de verdadera
nobleza. Hay coplas suyas en los Cancioneros, pero son
malas.


Es, en suma, Diego de Valera, el mejor prosista que hubo
hasta él, el lenguaje llano y natural, sin la menor afectación,
fluido y ameno, brioso y apasionado á veces, siempre noble y
sincero.





412. Diego de Valera. Epístolas... con otros cinco tratados del
mismo autor, ed. J. A. de Balenchana, Soc. de Biblióf. Españoles, 1878;
Memorial de diversas hazañas, Bibl. de Aut. Esp., t. LXX. Consúltense:
M. Menéndez y Pelayo, Antología de poetas líricos, etc., t. V, páginas
ccxxvi-cclvi; G. Cirot, Les histoires générales d'Espagne entre
Alphonse X et Philippe II (1284-1556), Bordeaux, 1905, págs. 40-44, y
Bulletin Hispanique (1900), t. XI, pág. 447.



413. En 1482 el Doctor Pero Díaz de Toledo publicó los Proverbios
de Séneca con la glosa, Zamora; Zaragoza, 1491; Sevilla, 1495,
1500; Toledo, 1500; Sevilla, 1512, 1528, 1535; Amberes, 1552; Medina,
1552, 1555. Sábese que no son proverbios de Séneca, sino que están
tomados de la Formula vitae honestae de San Martín de Braga, como
ya lo advirtieron el Petrarca y Floranes, y provienen de los del mismo
Publilio Siro, del tiempo de César y Augusto. También: Proverbios del
Marqués de Santillana, glossados por el doctor Pedro Díaz de Toledo,
Amberes, 1552, juntamente con los anteriores de Séneca.


En 1482 el andaluz Bartolomé Ramos de Pareja publicó De Música,
obra que renovó la música con su teoría del temperamento.


En 1483 y 1489 se publicó El confesonario, juntamente con el
Arte de bien morir, Zaragoza. Acaso es el mismo libro siguiente:
Tractado del confessor, Zaragoza, 1490 y 1492: es traducción del libro
de San Antonino de Florencia (Bibliogr. zarag. del siglo xv). No sé si
es la misma obra que, anónima y de 1490, lleva por título Un tratado
breve de confesión, copilado por un Reverendo maestro en sancta theologia,
Valladolid, 1492. Después salió La summa de confession llamada
defecerunt de fray Anthonino arçobispo de florençia del orden de los
predicadores. En romançe, Zaragoza, 1496, 1497 y 1498?, 1520 (Bibl.
zarag. siglo xv); Sevilla, 1492, 1503. Arte para bien confesar, Zaragoza,
1510, por un fraile jerónimo; Burgos, 1526; Alcalá, 1532; Burgos, 1558;
Zaragoza, 1564. Hay quien dice que el autor fué el doctor don Pedro
Fernández. (Véase lo que se dice en el número siguiente 414).



414. Año 1483. Rodrigo Fernández de Santaella ó Maese Rodrigo
(1444-1509) nació en Carmona, alcanzó en Bolonia los títulos de
maestro en Artes y en Teología y vivió en Roma durante los pontificados
de Sixto IV é Inocencio III; vuelto á España, fué protonotario
apostólico y canónigo de Sevilla, donde fomentó los estudios de Derecho
canónico, tanto, que llamaron Colegio de Maese Rodrigo al de Santa
María de Jesús, donde se hacían; fué además confesor de los Reyes Católicos,
y falleció en 1509, á los sesenta y cuatro años de edad, de modo
que nació en 1444 ó 1445. Véase Joaquín Hazañas, Maese Rodrigo,
1444-1509; Sevilla, 1909. En 1483 y 1489 se publicó el Arte de bien
morir, juntamente con El confesonario, Zaragoza (Bibliogr. zarag. del
siglo xv). En la librería de Fernando Colón había un Arte de bien morir
("Costó en Sevilla 14 maravedís") y debe ser el de Santaella. Vocabularium
ecclesiasticum, Sevilla, 1499, 1515; Zaragoza, 1523; Alcalá, 1527;
Sevilla, 1529; Alcalá, 1529; Zaragoza, 1530, 1538, 1540, 1546, 1549; Sevilla,
1550; Toledo, 1559; Salamanca, 1561; Alcalá, 1572. Manual de doctrina
necesaria al visitador y á los clérigos, Sevilla, 1502. Libro de
Marco Polo veneciano y de las cosas que vido en las partes orientales,
traducido de latín, Sevilla, 1502; Salamanca, 1518; Logroño, 1529. Tratado
de la inmortalidad del alma, Sevilla, 1503. Sermones de San Bernardo
traducidos, Logroño, 1511 y 1529. Del modo de bien vivir en la
religión cristiana, Salamanca, 1515. Cosmographia introductoria en el
libro de Marco Paulo Véneto, Sevilla, 1518; Logroño, 1529. Ms.: De
ignotis arborum atque animalium apud Indos speciebus et de moribus
Indorum. Dialogus contra Impugnatorem coelibatus et castitatis. Lectiones
sanctorum per totius anni circulum, Sevilla, 1503.



415. Año 1484. Lucio Marineo Sículo ó de Sicilia (1460-después
de 1533), fué discípulo de Pomponio Leto, vino á España en 1484, traído
por el almirante don Fadrique Enríquez; fué profesor de Elocuencia
y Poesía latina en Salamanca (1484-1496), acompañó á Nápoles al Rey
Católico (1507) como capellán. Dejó curiosa correspondencia en 17
libros y compuso De rebus Hispaniae memorabilibus, Alcalá, 1530 (texto
castellano); Alcalá, 1530 y 1533 (textos latinos); Alcalá, 1539 (cast.);
Francfort (lat.); Madrid, 1587 (cast.). Epistolarum libri XVII, Valladolid,
1514. Grammatica brevis ac per utilis, Alcalá, 1532. Consúltense:
G. Noto: L. Marineo umanista siciliano, Catania, 1901; G. Noto, Moti
umanistici nella Spagna al tempo del Marineo, Caltanissetta, 1911;
P. Verrua, Precettori italiani in Ispagna durante il regno di Ferdinando
il Catolico, Adria, 1907.


Desde 1484 hasta la expulsión de los judíos, en 1492, fué ministro
de Hacienda de Fernando el Católico en España el doctor de la segunda
escuela rabínica española Isaac Abarbanel ó Abravanel (Isaac
Barbanella), padre del famoso León Hebreo. Nació en Lisboa en 1437,
después de haber ejercido el mismo cargo con Alfonso V de Portugal,
acusado de tener inteligencias secretas con España, tuvo que venir á
Toledo. Murió en Venecia, 1508. Escribió mucho comentando la Biblia,
de historia y en defensa de los judíos, que le llamaron el sabio y el
príncipe. Sus obras trae su amigo Isaac Aboab, otro judío algo cabalista,
de los expulsados de España, y se reimprimieron en su lengua original
y en latín. Las principales: Rosh Amanah ó Principio y fundamento
de la Fe, 1506, obra de teología racional, fundada en Maimónides.
Miphehalot Elohim ó Las obras de Dios, 1592, sobre la creación, la
eternidad del mundo, contra Aristóteles. Respuestas sobre la Guía, de
Maimónides, 1574, etc.


En 1484 Jaime Pérez de Valencia, agustino, publicó Psalmorum
expositio, Valencia. Canticorum, 1486 (Véase Nic. Antonio).





416. Año 1485. Hernando del Pulgar (1436?-1493?),
cronista y secretario de los Reyes Católicos, que no ha de confundirse
con Hernando Pérez del Pulgar (1415-1531?), fué el
mejor prosista de aquel reinado. En 1485 y 1486, Burgos, se
publicaron sus 32 Letras á personas ilustres, modelos de estilo
epistolar, más natural y noble que el de las cartas de Guevara
y menos rebuscado que el de Eugenio de Salazar, llevando
la palma, por consiguiente, á todos cuantos cartas imprimieron.
El año 1486, Toledo, publicó el Libro de los claros
varones de Castilla, parecido á la obra de Pérez de Guzmán;
pero de estilo más ceñido, brioso, elegante y rítmico y lenguaje
más castizo y perfeccionado. Escribió además la Chronica de
los muy altos y esclarecidos reyes catholicos don Fernando y
doña Isabel, cuyo manuscrito dejó á Nebrija para que la tradujese
al latín, como lo hizo, publicándose en 1545-1550. El
original castellano publicólo en 1565 el nieto de Nebrija, atribuyéndolo,
por equivocación, á su abuelo. También glosó las
Coplas de Mingo Revulgo, Sevilla, 1506.





417. Las dos obras, Letras y Claros varones, se imprimieron después
juntas en Zaragoza, 1493; Sevilla, 1500. En la biblioteca de don
Fernando de Colón se hallaba el Libro de los Claros varones d'España,
"Costó 29 mrs. en Medina del Campo, por julio de 1518". Además, el
mismo en Alcalá, 1528; Zamora, 1543; Valladolid, 1545. Los Claros Varones
de España. Y las 32 cartas, Amberes, 1632. Cuyo editor, Juan
Meursio, puso al frente: "Á los aficionados á la lengua española: Veo
hacer tal estimación á todos deste libro por la dulzura del estilo, por la
libertad o (diciéndolo como ello es) por la verdad con que está escrito,
por las muchas noticias de que se compone, así de personas singulares
como de sucesos y casos peregrinos... Fué Hernando de Pulgar uno de
aquellos grandes varones que florecieron cuando se premiaban las letras
y las armas igualmente: edad de oro y siglo dichoso, como nos lo dicen
las historias. Gozó el cuerpo místico de la Monarquía Española en
aquella sazón, para ser en todo perfeto y cabal, de dos Pulgares, ilustres
y dignos de toda veneración: el uno por su valor, esfuerzo y valentía:
el otro (que es el nuestro) natural del Reino de Toledo, por sus estudios,
escritos y vigilias... me animaré á imprimir su Historia, trabajo
tan superior, que se contentó Antonio de Lebrija con pasarle á la Lengua
Latina, con ser el sujeto que todos sabemos". Lucio Marineo
Sículo, De laudibus Hispaniae, l. VII: "Ferdinandi Pulgarii eloquentia
atque moralis philosophia magna fuit ac laudabilis: siquidem sermone
hispano plura edidit eleganti facundia et uberrima dicendi copia; in
eo enim opere, quod De Viribus illustribus inscripsit, plurimum et ingenii
et doctrinae et scribendi artis ostendit. Permulta quoque memoratu
digna composuit, in quibus magnam quidem laudem promeruit".
A. Morales, Discurso sobre la lengua cast.: "El estilo familiar de
Hernando del Pulgar en sus Cartas, ¿quién no le alaba y goza en
él mucho del donaire que en las epístolas de los Latinos se siente?
Él mismo, en la Historia, tiene harto primor, y en imitar en ella á
los Latinos y tomarles siempre prestado algo á su propósito le sucedió
dichosamente". Eug. Ochoa (edic. de las Cartas): "Las Letras
de Fernando del Pulgar puede decirse que enseñan á conocer los hombres
más que la mayor parte de nuestras historias juntas. Brillan en
ellas una grandeza sin pompa y una cultura sin afectación: desaparece
el arte en fuerza de su noble sencillez. No hay voces superfluas ni reflexiones
inútiles: la locución es rápida y donosa; mas siempre valiente,
así para decir lo bueno como lo malo. Pulgar pinta siempre de un rasgo:
nunca retoca lo que una vez sale de su pluma. Es uno de los escritores
castellanos más castizos, discretos y elegantes".


Hernando del Pulgar. Claros varones de Castilla, ed. de Llaguno
Amírola, Madrid, 1775; Crónica de los señores Reyes Católicos, Bibl.
de Aut. Esp., t. LXX; Letras, Bibl. de Aut. Esp., t. XIII; A. Bonilla,
Anales de la Literatura española, Madrid, 1904.



418. Año 1485. Micer Gonzalo García de Santa María, zaragozano,
murió después de 1510 y nació antes de la mitad del siglo xv,
"no sólo famoso doctor en Derecho civil y de muchas letras, porque
entre los estudios y abogacías de gran importancia se ocupó mucho
tiempo en escribir la sucesión y conquistas de los príncipes de la Casa
Real de Aragón" (Zurita). Fué además jurado de Zaragoza en 1502,
lugarteniente del Justicia y abogado del arzobispo Alonso de Aragón.
Con permiso de su mujer se hizo cartujo en 1510. Colección, Orden
y Corrección de las Constituciones Provinciales y Sinodales del Arzobispado
de Zaragoza desde 1328 á 1495; Zaragoza, 1542, reimpresión,
añadidas las Constituciones hasta este año. Historia de los reyes de
Aragón, traducción del latín de la de Gualberto Fabricio. Árbol de la
sucesión de los reyes de Aragón. La Supleción general de los modernos
á la Cosmografía y Crónica de la parte de Asia antigua de Fr. Grifon,
versión del italiano hecha en 1485. Tratado de las diez cuerdas de la
Vanidad del Mundo, Zaragoza, 1494, traducción del latín, de San
Agustín. Fori Aragonum abbreviati et observantiae, die 15 Martii 1494.
Publicó Dialogus pro Ecclesia Dei contra Sinagogam, de autor desconocido.
Vidas de los Santos Padres Religiosos..., trasladadas por San Jerónimo
y agora de nuevo reconocidas é historiadas (hacia 1400, Bibliogr.
zarag. del siglo xv), ó sea Vitae patrum en romance, Zaragoza, 1511
(Morel-Fatio, Bulletin Hispanique, t. X, pág. 43). Los Evangelios e
epistolas siquier liciones de los Domingos e fiestas solemnes de todo
el anyo e de los Santos e Apostoles: evangelistas: martires: confessores:
virgines: e finados: e la glosa o apostilla sobre ellos. La qual obra
fué acabada de trasladar por micer Gonçalo Garcia de sancta maria
jurista ciudadano de çaragoça, Zaragoza, 1485. El Caton en latin e en
romançe, Zaragoza, 1493 y 1494. El libro de las quatro cosas postrimeras:
conviene saber de la muerte: de las penas del infierno: e del
juhizio: e de la gloria celestial. El qual libro llaman muchos Cordial,
Zaragoza, 1491. De quatuor novissimis, Zaragoza, 1496. Cordial de las
quatro cosas postrimeras, Zaragoza, 1499; Alcalá, 1526. El autor fué
Dionisio Cartujano, y el trasladador, el doctor Micer Gonzalo García de
Santa María.


En 1485 Gonzalo García de Villadiego, burgalés, Doctoral de Toledo
(1476), nombrado Obispo de Oviedo, publicó De legato Sedis Apostolicae,
Roma. Contra haereticam pravitatem y De irregularitate, Salamanca,
1496. El segundo se publicó además en Salamanca, 1519. De
origine, dignitate et potestate S. R. E. Cardinalium eiusque vicecancelarii,
Roma; ibid., 1672 en el t. XIV del Tractatus Doctorum.


En 1485 Fray Andrés Gutiérrez de Cerezo († 1503), benedictino
y abad de Oña (1495), que hizo aquella claustra, publicó Grammatica,
Burgos; ibid., 1496; Logroño, 1506; Burgos, 1545. Paucissimi sudores in
laudem Virginis Mariae, Venecia, 1491. Vida de S. Victores (lat. y cast.).








419. Año 1486. El Maestro Elio Antonio de Nebrija
(1442?-1522) ó Lebrija, nació el 1442 ó el 1444 en Nebrija ó
Lebrija, pasó en 1456 á Salamanca, donde cursó Matemáticas
con el maestro Apolonio, Física con Pascual de Aranda y Ética
con Pedro de Osuna. Fué á los diez y nueve años de su edad á
Italia, donde estuvo doce estudiando Humanidades, lenguas hebrea
y griega sobre todo, en el Colegio español de Bolonia. Vuelto
á España, fué preceptor del sobrino del arzobispo Fonseca,
en Sevilla, y en 1473 se presentó en Salamanca, emprendiendo la
reforma de la enseñanza, desempeñando su cátedra hasta 1488,
que se entregó á escribir bajo la protección de don Juan de Zúñiga,
maestre de Alcántara, bien que, muerto éste en 1505, volvió
á la cátedra. En 1508 fué nombrado cronista y catedrático
de la Universidad de Alcalá. Volvió á Salamanca en 1509, donde
explicó hasta 1513, en que, habiéndosele negado injustamente
la cátedra primaria de Humanidades, se fué á Sevilla á desempeñar
la de San Miguel; pero llamóle presto Cisneros á Alcalá,
colmándole de distinciones y ocupándole en la Políglota, trabajo
en que murió en 1522.





  ilop380
  Nebrija en su escuela.

(Elegancias romanzadas, imprenta de su hijo, Granada).









420. Prefac. al Vocabulario: "Fué aquella mi doctrina tan noble,
que aun por testimonio de los envidiosos y confesión de mis enemigos,
todo aquesto se me otorga, que yo fui el primero que abri tienda de la
lengua latina y osé poner pendon para nuevos preceptos... y que ya
casi de todo punto desarraigué de toda España los Doctrinales, los Peros
Elias y otros nombres aun mas duros, como los Gualteros, los Ebrardos,
Pastranas y otros no sé qué apostizos y contrahechos gramáticos, no
merecedores de ser nombrados. Y que si cerca de los hombres de nuestra
nación alguna cosa se habla de latin, todo aquello se ha de referir á mí.
Es, por cierto, tan grande el galardon deste mi trabajo, que en este género
de letras otro mayor no se puede pensar". "El más grande de los
humanistas españoles", como le llamó Fitzmaurice-Kelly. Su padre,
Juan Martínez de Cala é Ηinojosa; su madre, Catalina de Xarava y Ojo,
descendientes en cuarto grado de los caballeros Juan Martínez de
Cala y Lorenzo de Xarava, que conquistaron á Sevilla y Lebrija. Sobre
su biografía, véanse Introductiones latinae, en la segunda edición
de Paz y Meliá, en Revista de Archivos, 1898; Pedro Lemus y
Rubio, Revue Hisp., t. XXII, pág. 459 (Ms. de la parroquia de Santa
María de Lebrija y núm. 8.470 de la Bibl. Nac. son sus fuentes). Él se
cita Nebrissensis, y en sus obras se lee Lebrixa. De su nacimiento, en el
prólogo de su Interpretacion de las palabras castellanas en la lengua latina:
"Mas aunque se me allega ia el año de cincuenta & uno de mi
edad: porque nací un año antes que en tiempo del rei don Juan el segundo
fué la prospera batalla de Olmedo", ó sea en 1444. Él añade que
fué á Italia de diez y nueve años, donde dice estuvo diez, y en Sevilla
tres con el Sr. Fonseca; como éste murió en 1473, en esta fecha, según
la cuenta anterior, tendría treinta y dos años, los cuales quitados de
1473, dan 1441, como de su nacimiento, y no el de 1444. Hay, pues, contradicción
en sus palabras ó la batalla de Olmedo no fué el año que se
cree. En el Ms. de la Bibl. Nac. se lee: "1441. En este año nació el
Mtro. Antonio de Lebrixa..." En la misma Interpretación...: "y dexando
agora los años de mi niñez passados en mi tierra debaxo de bachilleres
& maestros de grammatica & logica: dexando aquellos cinco
años que en Salamanca oi en las mathematicas a Apolonio: en la filosofia
natural a Pascual de aranda, en la moral a Pedro de osma, maestros
cada uno en su arte mui señalado: luego que me parecio que segun mi
edad sabia alguna cosa sospeche lo que era & lo que el apostol S. pablo
liberalmente confesso de si mesmo: que aquellos varones aunque no en
el saber: en dezir sabian poco. Assi que en edad de diez & nueve años io
fue a italia: no por la causa que otros van: o para ganar rentas de
iglesia: o para traer formulas del derecho civil & canonico: o para
trocar mercarias: mas para que por la lei de la tornada despues de
luengo tiempo restituiesse en la possession de su tierra perdida los
autores del latin: que estauan ia muchos siglos avia desterrados de españa.
Mas despues que alli gaste diez años en los deprender: pensando
ia en la tornada: fue combinado por letras del mui reuerendo & assi
sabio varon D. Alonso de fonseca arçobispo de seuilla: el qual la primera
vez que me vio: & mando que fuesse suio: despues de muchas cosas
humanamente prometidas: allende de que me dio ciento & cincuenta florines
de renta: me mando dar por mui copiosa racion cada dia. Mas porque
gran parte del tiempo S. gastaua en los oficios divinos: mucha esso
mesmo en los negocios del reino, & tan bien alguna en su dolencia:
porque por espessos entreualos de tiempo era fatigado de estranguria:
todos aquellos tres años que goze de su familiaridad ninguna otra cosa
hize sino reconocer toda mi gente: & por exercicio a percibirme para
enseñar la lengua latina: co si diuinara que con todos barbaros se me
aparejava alguna grande contencion: Asi que despues que fallecio i
aunque triste & lloroso comence a ser libre: nunca dexe de pensar alguna
manera por donde pudiesse desbaratar la barbarie por todas las
partes de españa tan ancha & luengamente derramada. I... Assi io para
desarraigar la barbarie de los ombres de nra nacion: no comence por
otra parte sino por el estudio de salamanca: el qual como una fortaleza
tomada por combate: no dudava io que todos los otros pueblos de españa
vernian luego a se me rendir. Donde teniendo io dos cathedras
publicamente salariadas: lo qual antes de mi aun ninguno alcanço quanto
provecho hize doze años leiendo: otros lo juzgaran mejor & mas sin
passion a lo menos sentirlo an los venideros. En el qual tiempo arrebatamente
publique o mas verdaderamente se me caieron de las manos:
dos obras de grammatica. Las quales como fuessen por un maravilloso
consentimiento de toda españa recebidas: conoci que para el edificio
que tenia pensado harto grandes & firmes cimientos auia echado: & que
non faltava ia otra cosa sino los materiales por donde tan grande obra
creciesse. Lo qual por una providencia divina assi se hizo. Que como
ia no estuviesse en mi mano dexar la vida començada: porque despues
de casado e avidos hijos avia perdido la renta de la iglesia ni pudiesse
ia bivir de otra parte sino de aquel escolastico salario: vra mui magnifica.
S. lo remedio todo con las muchas & mui onorificas mercedes dandome
ocio & sossiego de mi vida. I porque toda la cuenta destos siete años
despues que comence a ser vro. vos sea manifiesta hezimos cuatro obras
diversas en una mesma obra. La primera en que todas las palabras latinas
& griegas mezcladas en el latin breve & apretadamente bolvimos
en castellano, la cual obra dedique a. V. M. S. assi como unas primicias
deste mi trabajo. La segunda que agora esso mesmo intitulo de vro. mui
claro nombre: en el cual por el contrario con igual brevedad boluimos
en latin las palabras castellanas. La tercera, en que ponemos todas las
partes de la grammatica con la declaracion de cada palabra, obra repartida
en tres mui grandes volumenes. La quarta esso mesmo repartida
en otros tantos volumenes en la qual interpretamos las palabras del romance
& las barbaras hechas ia castellanas, añadiendo una breve declaracion
en cada una. Añadimos tanbien la quinta obra en que apretamos
debaxo de reglas & preceptos la lengua castellana que andava suelta de
las leies del arte. La qual dedicamos a la mas esclarecida de todas las
hembras & assi de los varones la reina nuestra señora. No quiero agora
contar entre mis obras el arte de la grammatica que me mando su alteza
contraponiendo renglon por renglon el romance al latin: porque aquel
fue trabajo de pocos dias: & porque mas use alli de oficio de interprete
que de autor. I si añadiere a estas obras los commentos de la grammatica
sera acabado... Mas aunque se me allega ia el año de cincuenta & uno
de mi edad: porque naci un año antes...". Así en la primera edición de
su Diccionario español-latino; mas por otra obra suya (Epithalamium in
nuρtiis clarissimorum lusitaniae principum Alphonsi ac helisabetha iunioris),
impresa en Salamanca en 1491, se saca que estuvo en Sevilla
en la boda del príncipe don Alfonso de Portugal con doña Isabel de
Castilla en 1490. Otras obras por él no mencionadas son las Introducciones
á los libros de Cosmografía, Venecia, 1486; las Repeticiones I
y II, primeras manifestaciones de la Filología en España, de las cuales
en la segunda, dedicada á don Juan de Zúñiga, trata De corruptis hispanorum
ignorantia quarundam litterarum vocibus, expuesta en 1486; y
la Brevissima commendatio, prosodia latina, impresa por primera vez
en Salamanca, 1493. Después de 1495 publicó la 3.ª ed. de las Introductiones,
y en los comentarios á su dedicatoria de dicha obra á la Reina
dice estar escribiendo las Antigüedades de España y su propósito de interpretar
la Biblia. En 1498 se hallaba en Sevilla buscando casa donde
dar sus lecciones. En 1502 le encargó Cisneros la revisión de los textos
griegos y latinos de la Biblia, y en ella trabajó hasta 1504, aunque sin
dejar de reimprimir en 1503 la Repetitio De vi ac potestate litterarum
y las Sátiras de A. Persio, por mandado de don Juan de Zúñiga, designado
ya Arzobispo de Sevilla. Antes escribió sus Ecphrases in Virgilii,
como lo da á entender en la dedicatoria al comento de Persio. En 1504
escribió á su discípulo Escobar desde Medina del Campo, en donde se
hallaba la corte, y á principios de mayo de 1505 vuelve á la Universidad
de Salamanca. En la Apologia earum rerum, etc., dedicada á Cisneros,
se halla la causa de haber dejado el cargo en la publicación de la Biblia
y se defiende de algunas calumnias de que fué víctima por haber propuesto
la corrección de algunos textos. La Apologia debió de escribirse
de 1504 á 1506, pues ya en 1495 deseaba darse á interpretar la Biblia, y
en la dedicatoria de la Apologia dice: "Omnes vigiliae meae, Pater Amplissime,
quas ab hinc decennio sacris litteris impendi". En 1506 expone
su Repetitio tertia: De peregrinarum dictionum accentu. En 1506
publicó el Lexicon iuris civilis, en cuya dedicatoria á don Juan de Fonseca
vemos tenía acabadas las Antigüedades de España. En 1507 debió
de imprimir la Repetitio V, que leyó en Salamanca, y en agosto estaba
en Logroño (carta á Sobrarias). En 1508 publicó allí mismo otra edición
de las Introductiones, aumentando la del 1495, y que se reimprimió
después en 1510 y 1514. Habiendo visitado la Universidad de Salamanca
el entonces obispo de Málaga don Diego Ramírez por orden del Rey,
una de las providencias que tomó fué la de que se interpretasen los
poetas cristianos juntamente con los gentiles, y entonces publicó Nebrija
las obras de Prudencio, dedicadas á dicho señor Obispo. Se le
expidió la cédula nombrándole cronista en Valladolid á 21 de marzo de
1509, teniendo Nebrija sesenta y ocho años. En 1510 leyó en Salamanca
la Repetitio VI, De mensuris, y publicó los comentarios al Carmen Paschale,
de Sedulio, impresos antes (1508?) en Zaragoza; en 1511 se le
concedió licencia para imprimir los comentarios á Terencio y los Libri
minores, que publicó dirigidos á don Juan de Fonseca, y en 15 de junio
recitó en la Universidad la Repetitio VII, De ponderibus. En 1512 se
hallaba en Burgos, según se saca de la publicación de los opúsculos históricos
impresos en casa de Federico Alemán, y en la misma imprenta
acabó la segunda edición del Diccionario latino, aumentado, y en Salamanca
recitó la Repetitio VIII, De numeris. También en 1512 se reimprimieron
las Introductiones y en Logroño los comentarios á Prudencio.
Según la dedicatoria de la 2.ª ed. del Diccionario latino tenía
inédito el Vocabulario de las Sagradas Escrituras é inédito lo dejó. De
julio á noviembre de 1513 debió de estar en Sevilla; en marzo, en
Salamanca, donde leyó su Relectio nona de accentu latino, que se imprimió
en Sevilla el mismo año. En el mismo de 1513 fué nombrado
catedrático de Retórica en Alcalá. Publicó en 1515 la Artis Rhetoricae
compendiosa coaptatio ex Aristotele, Cicerone et Quintiliano; en 1516 la
Tertia Quinquagena con la Apologia, los Segmenta ex epistolis Petri,
Pauli, etc., las Elegancias romanzadas y el tomito que contenía Passio
domini hexametris versibus composita. Eiusdem passionis threnos per
Philippum Beroaldum. Vitae et martyrum coronae per anni circulum.
Vitae quorundam per divum Hieronymum scriptae. En 1517 se acabaron
de imprimir las Reglas de Ortografía, que dedicó á don Lorenzo Galíndez
de Carvajal. Muñoz (Elogio, pág. 21) dice que vió Andrés Resende,
discípulo de Lebrixa, una Gramática griega suya. Murió en Alcalá, "repentina
paralysi" (Paulo Jovio, Elogia viror., Basilea, 1561, pág. 149),
"repentinamente de apoplexia" (J. Huarte, Examen de Ingenios, Alcalá,
1640, f. 136). En el Ms. 8.470: "enterrose en la iglesia de S. illefonso
encorporada en el colegio mayor y hizosele muy suntuoso enterramiento,
como á la verdad él lo merescia. Tiene su capilla á la mano derecha como
entramos hacia el coro junto". "Nota puesta por un curioso en un libro
impreso y copiada por don Juan de Iriarte". Y con diferente letra, en
un papel que se halla entre los mismos apuntes: "Mro. Antonio Moya
clerigo dixo a 23 de octubre de 1522 que el Mro. Lebrixa murio nueve
dias despues de S. Juan de Junio de dho. ano de 22 que lo sabe porque
dos dias despues de fallescido hicieron sus honores en la iglesia del
Colegio de Alcalá, e pedrico a sus honras el Dor. Ciruelo". Puede verse
además en el Registro de escrituras (Arch. Hist. Nac., 3, f. 112). Casó
en Salamanca con Isabel de Solís y tuvo de ella seis hijos varones y
una hembra, el mayor Marcelo, que fué á Flandes y luego se retiró á las
Brozas, donde compuso las Triacas.



421. Principales obras de Nebrija. Introductiones in latinam grammaticam,
seu de Sermone Latino cum commentariis, 1481, refundida en
1486, 1496; Sevilla, 1501; Logroño, 1503; Lyon, 1508; Logroño, 1510;
Venecia, 1512; Logroño, 1513; Barcelona, 1523; Alcalá, 1523, 1530; Sevilla,
1532; Zaragoza, 1533; Alcalá, 1533; Lyon, 1541; Tolosa, 1545;
Zaragoza, 1547, 1549, etc. Epithalamium, Salamanca, 1491. Dictionarium
Latino-Hispanicum et Hispanico-Latinum, 1492; Sevilla, 1506; Zaragoza,
1514; Sevilla, 1516; París, 1519; Alcalá, 1520, 1532; Valencia,
1533; Granada, 1536; Amberes, 1545; Granada, 1552, 1554, etc.; París,
1532 (texto latino-francés). Gramática sobre la lengua castellana, Salamanca,
1492; Alcalá, 1517. Aurea expositio hymnorum una cum textu,
Zaragoza, 1502, 1508; Logroño, 1508; Zaragoza, 1510; Logroño, 1510;
Zaragoza, 1515, 1516, 1520; Alcalá, 1526, 1528; Zaragoza, 1528; Logroño,
1529; Granada, 1541, 1549; Zaragoza, 1560, etc. Aulii Persii
Flaccii satyrae cum interpretatione, Sevilla, 1503; Toledo, 1512; Alcalá,
1514, 1517, 1521, 1526; París, 1527; Alcalá, 1529; Granada, 1585. De vi
ac potestate litterarum, Salamanca, 1503, 1509. Lexicon iuris civilis,
Salamanca, 1506, 1511; Amberes, 1523; Lovaina, 1535; Lyon, 1537;
París, 1537; Lyon, 1572; París, 1594, etc. Paschale Sedulii cum commento,
Zaragoza, 1508; Salamanca, 1510; Lyon, 1512; Zaragoza, 1515;
Alcalá, 1524, 1531; Granada, 1553. Apologia earum rerum quae illi
obiiciuntur, Salamanca, 1510; Granada, 1535. Aurelii Prudentii Clementis
opera cum commento, Logroño, 1512; Amberes, 1540. Ad artem litterariam
introductiones, Venecia, 1512. Opuscula quaedam, Burgos,
1512. De accentu latino aut latinitate donatum, Sevilla, 1513; Valencia,
1518. Artis rhetoricae compendiosa coaptatio, Alcalá, 1515, 1529; Granada,
1583. Scholia in epistolas Pauli, Petri, Iacobi et Ioannis, Alcalá,
1516, 1525; Granada, 1545. Elegancias romanzadas, Antequera, 1516,
1576. Quinquagenae, Alcalá, 1516; París, 1520; Granada, 1535; Basilea,
1543; Amberes, 1600. Reglas de la ortografía castellana, Alcalá, 1517.
Lexicon artis medicamentariae, Alcalá, 1518. Lexicon sive parvum vocabularium,
Barcelona, 1523. Publii Terentii afri poetae comici lepidissimae
comodiae, Zaragoza, 1524. Scholia in opuscula quae vulgo
sancturale nuncupatur, Alcalá, 1524, 1527. Homiliae in evangelio, Alcalá,
1526; Granada, 1541, 1549; Basilea, 1569. Orationes ex divino
1529. Libri minores de novo correcti, Alcalá, 1525, 1528, 1529; Granada,
1549, 1569. De mensuris, de ponderibus et de numeris, Alcalá, 1525,
1529. Libri minoris de novo correcti, Alcalá, 1525, 1528, 1529; Granada,
1545. De digitorum supputatione, Granada, 1535. Rerum a Ferdinando
et Elisabeth decades duae necnon de Bello Navarrensi, Granada, 1545,
1550; Francfort, 1573, 1579. (En la divinatio ad Ferdinandum, dícese al
fin: "Ex municipio Complutensi ad idus Aprilis. Anno salutis Christianae.
M. D. IX"). Ecphrases in Virgilium admodum familiares, Granada,
1546. De litteris graecis, Zaragoza, 1563. Sapientum dicta vafre
et acutissime nunc denuo recognita et emendata, Antequera, 1578. Onomasticum
propriorum nominum, Barcelona, 1585. Otras obras, en Nicolás
Antonio, Mayans, etc., no llevan indicaciones tipográficas. La
Crónica de los Reyes Católicos, Valladolid, 1566, atribuyósele por haber
hallado el manuscrito su nieto Antonio de Nebrija entre los otros papeles
de su abuelo; pero restituyóse á su autor, Fernando del Pulgar,
en la edición de Zaragoza, 1567, según se hizo constar en el prólogo
de la Crónica. La Tabla de la diversidad de los dias y horas y partes de
hora en las cibdades, villas y lugares de España y otras de Europa, que
les responden por sus paralelos, compuesto por Antonio de Nebrija,
"diómela el mismo autor en Alcalá de Henares, anno 1517", dice Fernando
Colón en su Registro.



422. Antonio de Lebrixa, Gramática castellana [reprod. fototípica
de la ed. príncipe de 1492], ed. E. Walberg, Halle a. 1, 1900. Consúltense:
A. Paz y Meliá, Códices más notables de la Biblioteca Nacional,
en Revista de Archivos, etc. (1898), t. II, págs. 8-12; R. Chabás, Documentos,
en Revista de Archivos, etc. (1903), t. VIII, págs. 493-496;
(1903), t. IX, págs. 56-66; P. Lemus y Rubio, El maestro Elio Antonio
de Lebrixa, I, en Revue Hispanique (1910), t. XXII, págs. 459-508;
H. Suaña, Elogio del Cardenal Jiménez de Cisneros, seguido de un estudio
crítico-biográfico del Maestro Elio Antonio de Nebrija, etc.,
Madrid, 1879; I. Bywater, The Erasmian pronunciation of Greek and
its precursors, etc., Oxford-London, 1908.



423. Arias Barbosa († 1530?), portugués, discípulo de Angelo
Policiano y maestro de Hernán Núñez, el Comendador Griego, que le
eclipsó, tuvo la gloria de ser el más antiguo de los helenistas españoles
y el que por primera vez enseñó griego en la Universidad de Salamanca,
ayudando á Nebrija en su empeño de renovar los estudios. In Aratoris
presbyteri Poema. De Prosodia Relectio.










424. Año 1487. Pedro Mártir de Angleria ó Anghiera (1459-1526)
vino á España en 1487, traído por el Conde de Tendilla, embajador
en Roma; comenzó comentando á Juvenal en Salamanca; anduvo
en la corte de los Reyes Católicos y de sus sucesores desde 1488 á 1526;
asistió á la guerra de Granada y fué canónigo y prior en aquella ciudad,
primer abad de la Jamaica sin residir en ella, embajador al Sultán del
Cairo, miembro del Consejo de Indias; enseñó las artes liberales á la
juventud cortesana española y se carteó con Papas, Cardenales, Príncipes,
magnates y letrados, y escribió Opus Epistolarum, Alcalá, 1530,
donde iba redactando al día cuanto veía y le impresionaba. Sobre América
escribió De Orbe novo Decades, Alcalá, 1516, 1530, recogiendo
todo lo raro y agradable de conocerse. Su latinidad no era muy excelente;
pero todavía pudo escribir, aunque algo exageradamente, que
"suxerunt mea litteraria ubera principes Castellae fere omnes".



425. Año 1488. Juan López de Segovia (1440-1496), catedrático de
Salamanca, deán de Segovia, sufrió muchas persecuciones (hay quien
dice haber sido judío converso) hasta encerrarlo en el castillo de Santángelo
(1487), donde fué conocido y apreciado. Escribió en 1488 De
matrimonio et Legitimatione, que le hizo famoso; fué nombrado vicario
general del Arzobispado de Siena. De Libertate Ecclesiastica. De
Confoederatione Principum (1495), De Bello et Bellatoribus (1496). De
haeresi, que insertó Montalvo en las Partidas (tít. 26, part. 6).


Pablo de Heredia, judío converso aragonés, escribió Corona Regia,
sobre la Concepción de la Virgen, dedicada á Inocencio VIII; un tratado
apologético contra los judíos, De mysteriis fidei, y tradujo al
latín una carta de Rabí Neumias á su hijo R. Haccana, llamada Epistola
secretorum.


En 1488, próximamente, publicó Bernat de Granollachs De la muy
noble arte: e sciencia de Astrologia, Zaragoza (Bibl. Escor.). Lunario,
Zaragoza, 1495 (?).


En 1488 Pedro Dagui ó de Gui, mallorquino y capellán de los Reyes
Católicos, publicó varias obras lulianas.


En 1488 publicóse en catalán la Historia del Conde Partenoples,
Tarragona.


En 1488 Pedro García, de Játiba, maestro en París de Teología,
impugnó las conclusiones de Pico de la Mirandola Determinationes
magistrales contra conclusiones apologales Ioannis Pici Mirandulani
Concordiae Comitis, al papa Inocencio VIII, que le había enviado el
Apologeticum librum, de Juan Pico.



426. En 1489 se publicó la Historia de la linda Melosina, Tolosa,
(traducida del francés del libro de Juan de Arras, impreso en Ginebra,
1474); Valencia, 1512; Sevilla, 1526.


En 1489 se publicaron, traducidas, las fábulas de Aviano: El libro
de ysopete ystoriado, Zaragoza (Bibl. Escor.).





En 1489 se editó el Pentateuco hebraico en Portugal, con los comentarios
de Rabí Moseh-bar-Najman.


Hacia el 1489 floreció el judío averroísta aragonés Abraham Bibago-ben-Sem-Τοb,
hijo de Sem-Tob-Bibago; escribió Disertaciones
filosófico-religiosas, Salónica, 1522. Filosofía de la religión de los judíos,
Constantinopla, 1621. Comentario á los Analíticos Posteriores, de
Aristóteles.





427. Año 1490. Hernán Núñez de Toledo (1475?-1553)
nació en Valladolid (1475?), su padre estaba empleado en la
tesorería real (Marineo), estudió en Valladolid y á los quince
años de edad fué admitido en la Orden de Santiago (Nic. Antonio);
en 1490 logró una beca del Colegio de San Clemente, de
Bolonia; volvió á España y fué preceptor (1498) en casa de los
Mendozas en Granada. Antes había terminado la Glosa del Laberinto
de Mena, que se publicó en 1490, dedicada al Conde de
Tendilla. En Granada estudió las lenguas clásicas y orientales
(Herrera). En 1505 publicó en Granada la segunda edición de
la Glosa, y en 1509, en Sevilla, la traducción de la Historia de
Bohemia, escrita en latín por Eneas Silvio, dirigidas ambas al
mismo patrón. Llamóle Cisneros como censor de su imprenta
de Alcalá (Herrera) y trabajó en la Políglota, siendo pronto
nombrado catedrático de retórica en la Universidad recientemente
fundada. Desde entonces se firmó Hernán Núñez y Comendador
griego, en latín Fredenandus Nunius Pincianus.


Publicó en Alcalá textos griegos con versiones yuxtalineales,
admirables para aquel tiempo (Ch. Graux). Cuando las Comunidades,
se puso del bando de los Comuneros; pero no fué comprendido
en la lista de proscripción después de Villalar (Alcocer):
mas no estando bien en la Universidad, partióse á Salamanca,
donde al irse Nebrija fué nombrado catedrático de
griego en 1523 (Villalobos). Llegado á los cincuenta, se entregó
solamente al estudio. En 1527 añadió la retórica á la enseñanza
del griego y explicó á Plinio. Sus ediciones críticas de Séneca,
Plinio y Mela le hicieron famoso en toda Europa. En 1548 se
jubiló (Dormer, Unamuno), y en 1549 entregó al impresor Canova
sus Refranes, pero no salieron hasta 1555. Enseñó, parece,
hebreo en la Universidad, después de jubilado; desde 1552
no salió de casa por sus achaques (León de Castro) y murió
el 1553.








428. En su Glosa de las trezientas se lee por hernand nuñez de
toledo comendador de la orden de santiago, en la primera edición de
1499, y Hernand núñez de Toledo Cauallero de la orden de Santiago,
en la segunda de 1505, ambas publicadas por él en Sevilla y Granada.
Que el autor de la Glosa fuese realmente Hernán Núñez de Guzmán,
Comendador griego, vallisoletano, puede verse en Hernando Alonso de
Herrera, en el lugar que después citaremos. Véase Revue Hispan.,
1904, pág. 164.


Las notas de Núñez á Séneca y la edición fueron obra de mucho
trabajo y crítica sagaz, "germanae criticae exemplar" (Lipsio), "vir
diligentissimus et accuratissimus" (Otto Rossbach, Symbolae ad Senecae
filii libros recensendos et emendandos); aprovechó los códices españoles
de Salamanca.


Gaspar Scioppio, el can de los gramáticos, que no perdona á nadie,
tiene á Núñez como "príncipe de la filosofía peripatética, á nadie inferior
en la más recóndita noticia de las letras griegas y latinas".


En la Disputatio adversus Aristotelem aristotelicosque sequaces, de
Hernando Alonso de Herrera, Salamanca, 1517, se pinta bien á H. Núñez:
"Sexto anto. hernand nuñez de valladolit y georgio valla de plazencia...
Hernand nuñez que por otro nombre se dize el comendador,
ombre nascido para letras y saber, con tanta ansia y quasi rauia dende
su ternez asio de la sciencia que escalentado de amor como el platon,
dos vezes peregrino a las italias, no para cargar de beneficios como hazen
los mas, o para empringarse en rentas, mas la primer vez como
abeja acuciosa para cojer el primor del latin en su misma floresta do
nasce para traerlo de tan lexos pastos aca, la segunda para sacar de
cuajo y raiz los cinco lenguajes griegos y su antiguo conoscimiento de
cosas fue a darse un verde de lo griego y no a darse a los vicios y no
contento con estos gastos y trabajos por parecerse, a quanto yo creo,
a juan pico de la mirandola nueva luz de los letrados no holgo con su
prestez de ingenio hasta que se vio docto en lo hebreo, caldeo y aravigo.
el que quisiere saber quanto supo y quanto auie leido en lo divino y humano
en su moçedad hasta que le apunto el boço de la primera barua
que borbollones hondos de saber echa de si, lea la glosa que compuso
en romançe en que declaro las trezientas de juan de mena, poeta cordoues,
como hizo landino sobre dante y petrarcha. bien puedo yo dar muy
cierto testimonio de lo que agora dire como testigo de vista, quando
ambos a dos el y yo estauamos en granada, estaua el enamorado del
ayunar y desuelarse del beatissimo padre sant jeronimo porque quasi
nunca se le quitaua su libro de las manos y queriendo el trasladar en si
las costumbres santissimas de todas las noches del año quan luengo es
se le passauan sin cena en tal manera se yua consumiendo que desgouernandose
el estomago de sangostido aunque el es ombre de robusta
complexon por poco se quedara a buenas noches ya leuaua los terminos
de homero y didimo. Sus grandes virtudes deste letrado conosciendolas
el reuerendissimo cardenal porque este es el primer ombre que en españa
sabe tantas lenguas, de todos muy quisto por su merescer, le dio
cargo de la emprenta de alcala, como hizo ptholomeo philadelpho a eratostenes.
quando yo embie esta obrezilla a mi hermano que biue en alcala
con desseo que alli se imprimiesse, oue plazer que viniesse a sus
manos y el de su officio por ver si era bueno o malo començolo de leer,
y desque entendio la materia de la quistion dio una bozezilla diziendo...".



429. Obras de H. Núñez: Las CCC del famosissimo poeta Juan de
Mena, Zaragoza, 1490, 1506 (véase Mena). Glosa de las trezientas, Sevilla,
1499; Granada, 1505; Zaragoza, 1506, 1509; Sevilla, 1512; Zaragoza,
1515; Sevilla, 1517, 1520, 1528, 1534; Valladolid, 1536, 1540; Toledo,
1548; Amberes, 1552 (dos edic.); Alcalá, 1566. Colaboró en la
Biblia políglota de Alcalá en 1514. Basilei Magni oratio hortatoria ad
pueros quo pacto ex Graecis iuventur libris, Compluti, 1519, 1543.
Moschus graece et latine, Compluti, 1519. L. Annaei Senecae opera,
Basilea, 1529; Venecia, 1536; Lyon, 1555; Basilea, 1557, 1573; París,
1587, 1598, 1607, 1619, 1627. Castigationes in Pomponium Mellam, 1542.
Observationes Fredenandi Pintiani... in loca obscura et depravata Hist.
natur. C. Plinii, cum retractationibus quorundam locorum Geographiae
Pomponii Melae, Salmantica, 1544; Amberes, 1547; Francfort, 1569;
Génova, 1593; Heidelberg, 1593; Génova, 1615, 1616, 1631; Leyde,
1669; Leipzig, 1788-1791; París, 1829-1833. Pomponii Melae de situ orbis,
Antverpiae, 1582; París, 1588; Leyde, 1722, 1748, 1782; Leipzig,
1807. Hizo la versión latina del texto de los Setenta, inserta en la Políglota
Complutense. Publicó los 6.000 refranes dos años después de
morir el autor, esto es, el 1555, un su compañero de Salamanca, que
debió de ser León de Castro; después salieron en Madrid, 1619, con el
título de Refranes de la lengua castellana, que coligió y glosó el Comendador
Hernán Núñez. En 1578 publicó Francisco Roniero Epicidio
en la Muerte del Maestro Hernán Núñez, Salamanca, 1578, tras la obra:
Refranes ó proverbios en romance, que nuevamente coligió y glosó el
Comendador Hernán Núñez, Profesor eminentísimo de Retórica y Griego
en Salamanca. Salieron, pues, además de la edición princeps de
Salamanca, 1555; ibid., 1578; Valladolid, 1602, 1611; Madrid, 1618, 1619;
Lérida, 1621; Madrid, 1804. Consúltense: R. Foulché-Delbosc, Le
Commandeur Grec a-t-il commenté le Laberinto, en Revue Hispanique
(1903), t. X, págs. 105-116; P. Groussac, Le commentateur du "Laberinto",
en Revue Hispanique (1904), t. XI, págs. 164-224; J. Ortega
Rubio, Fernando Núñez de Guzmán (El Pinciano), estudio biobibliográfico,
en Revista Contemporánea (1902), t. CXXIV, págs. 513-525.



430. En 1490 se publicó en catalán el Libro del valeros e strenu
caualler Tirant lo blanch, cuyas tres primeras partes fueron escritas
por Johannot Martorell, y la cuarta por Johan de Galba. Martorell
dice que comenzó á escribirlo en 1460, Barcelona, 1497. "Es uno de los
mejores libros de caballerías que se han escrito en el mundo, para mí
el primero de todos después del Amadís". Así M. Pelayo, cuyo estudio
sobre él véase en Oríg. novel., t. I, pág. ccli. Sobre el juicio de Cervantes
en el Quijote, véase Cejador, Leng. Cerv., II, voz estilo, donde
se declara este tan oscuro pasaje. Tradújose al castellano, Valladolid,
1511, única edición. Vid. Juan Givanel, Estudio sobre la novela
T. lo B. (en el Archivo de las Investigaciones Históricas).


En 1490 se publicó la Istoria del noble Vespasiano, emperador de
Roma; como ensalço la fe de Jesu Cristo porque lo sano de la lepra
que el tenia e del destruymiento de Jherusalem et de la muerte de Pilatos,
Toledo; Lisboa, 1496; Sevilla, 1499, edición reimpresa por A. Bonilla,
en sus Libros de Caballerías, y por Foulché-Delbosc, Revue Hisp., 1909.


El cardenal Pedro González de Mendoza, arzobispo de Toledo, en
1490 escribió Constitutiones et Statuta Collegii Sanctae Crucis, erigido
por él en Valladolid, y, según Salazar de Mendoza, tradujo á Salustio,
y en latín y castellano, la Odisea, de Homero, y compuso la Genealogía
de la casa de Haro.


En 1490 el R. M. fray Juan López, dominico, publicó El libro de
los evangelios del aviento fasta la dñica in passione, escrito en Zamora.
Defensorium Fidei Christi contra garrulos praeceptores. Tratamiento
de la penitencia según la Iglesia Romana.


En 1490 el R. P. Presentado fray Vicente de Mazuelo publicó,
"trasladado de francés", El Pelegrino de la vida humana, Tolosa; el
"componedor que fue un muy notable rreligioso & letrado muy profundo
llamado fray Guillelmo de guilleuila de la abadia de chalis çerca de la
çibdad de Sant lis". Es el Pélerinage de la vie humaine, de Guillermo
de Guileville.


En 1490, próximamente, se imprimió la Ethica de Aristoteles, del
Bachiller de la Torre, Zaragoza; Sevilla, 1493. (Véase Gallardo).


En 1490, próximamente, se imprimió, por primera vez en castellano,
el Contemptus mundi, Zaragoza (Bibl. Escor.). Libro primero de Juan
gerson chanceller de Paris: de remedar á xro, Sevilla, 1493. Contemptus
mundi (en castellano), Toledo, 1512.


Á fines del siglo xv, en tiempos de Inocencio VIII († 1492), Alfonso
de Soto escribió Glossa Perpetua ad Regulas Cancellariae Innocentii
VIII Papae. Tractatus de futuro Concilio. Tractatus Iubilaei. Tractatus
Camerariatus.





431. Año 1491. Diego (Fernández) de San Pedro, tal
vez judío, estuvo al servicio de don Pedro Girón, maestre de
Calatrava, en nombre del cual desempeñó la alcaidía de Peñafiel,
donde escribió en los comienzos del reinado de los Reyes Católicos
una obrita poco apreciada hasta poco ha, pero que es
una de las más lindas joyas de la prosa castellana de todos tiempos,
la Cárcel de Amor, dirigida al Alcaide de los Donceles, don
Diego Hernández, é impresa el año 1492. El Tractado de amores
de Arnalte y Lucenda se había publicado el año anterior de 1491
y había sido dirigido "á las damas de la reyna nuestra señora".
Son novelas psicológicas, sentimentales y medio caballerescas.
Saben, en parte, á la Vita Nuova, de Dante; á la Fiammeta, de
Boccaccio; al Siervo libre de amor, de Rodríguez del Padrón;
pero con un elemento caballeresco y melancólico, que les da un
tono nuevo y es propio de nuestro escritor.


Era Diego de San Pedro no mediano poeta, cuyas coplas
pueden leerse en el Cancionero general, y ciertamente gran
versificador, de oído muy delicado. Bien se echa de ver en su
prosa, muy semejante á la cervantina en lo armoniosa y dulce,
aunque más repulida y hasta rebuscada. Construye el período,
breve ó largo, con singular maestría, contraponiendo sus miembros
como un sofista del siglo de Protágoras y Gorgias, y rematándolo
con caída de pendiente suave y sonorosa. Es un novelista
sentimental y simbólico, dantesco, que hoy pasaría por un
cumplido parnasiano, en la forma y sonsonete, aunque más natural,
afectuoso y tierno. De una redacción antigua del Amadís
dicen que procede la Cárcel de Amor. Por lo menos, sabe que
trasciende á novela caballeresca, bien que sin los maravillosos
é inverisímiles casos de este linaje de escritos. Esta exquisitez
de forma se advierte en no pocos escritos del siglo xvi y á menudo
en el mismo Cervantes, que sin duda leyó é imitó á Diego
de San Pedro, no menos que Rojas, bien que éste con menor
felicidad, pues nunca su prosa erudita le llega, por más que
parezca pretenderlo.


Escribió además versos, que hay en los Cancioneros, y el
bufonesco y soso Sermón de amor, en prosa, Alcalá, 1511 y
1540, y en las ediciones de la Cárcel de Amor, de Medina, 1547
y Venecia, 1553. Convertido de sus pasatiempos y devaneos,
compuso el Desprecio de la Fortuna (Zaragoza, 1509), en verso,
obra grave y filosófica (n.º 263 del Canc. gral.); la Pasión de
Nuestro Redentor y Salvador Jesucristo, en quintillas fáciles
y devotas (Bibl. Rivad., Cancionero y Romancero Sagrados,
número 969); Las siete angustias de Nuestra Señora (Medina,
1534).





432. "La Cárcel de Amor es el Werther's Leiden de aquellos tiempos",
dijo justísimamente Luis Usoz en su prólogo al Cancionero de
Burlas. Hasta en el empleo de la forma epistolar en que está escrita la
mayor parte de la Cárcel de Amor se parece á la novela de Goethe, y
mucho más en las tintas lúgubres del cuadro, en lo frenético y desgraciado
de la pasión del héroe y en el suicidio con que acaba. Nicolás
Núñez, de quien hay coplas en el Cancionero general, añadióle un remate
consolatorio con canciones y villancicos, que se imprimió en casi
todas las ediciones. Pero, si pueden advertirse defectos en la trama de
la novela, el estilo y lenguaje, elegante siempre y sonoro, sentencioso
y expresivo, y no pocas veces elocuente y fogoso, es merecedor de toda
alabanza.


Hasta 25 veces se imprimió en el siglo xvi la Cárcel de Amor,
á pesar de haberla prohibido la Inquisición por algunas expresiones
exageradas y disparates teológicos, como que las mujeres "no
menos nos dotan de las virtudes teologales que de las cardinales", y
que todo el que está puesto en algún pensamiento enamorado cree en
Dios con más firmeza, "porque pudo hacer aquella que de tanta excelencia
y fermosura les parece", por donde viene á ser tan devoto católico,
"que ningun Apostol le hace ventaja". Influyó mucho dentro y fuera
de España y fué traducida al italiano (1513), al francés (1526) y del
francés al inglés (1540) por Lord Berners. Véase Juan M. Sánchez,
Bibliogr. Aragonesa (pág. 78). Publicóse por primera vez la Cárcel de
Amor en Sevilla, 1492; Burgos, 1496; Logroño, 1508; Sevilla, 1509;
Zaragoza, 1516; Burgos, 1522; Zaragoza, 1523; Sevilla, 1525; Burgos,
1527; Venecia, 1531; Medina, 1544, 1545, 1547 (con su Sermón de
amores y sus versos); París, 1548; Venecia, 1553; Amberes, 1556, 1560,
1576, 1598 (con la Cuestión de amor); París, 1567, 1581, 1595, 1616;
Lyon, 1583 (en español y en francés, traducción de Gil Corrozet). De
la traducción italiana se citan las ediciones de Venecia, 1513, 1514,
1515, 1521, 1525, 1530, 1533, 1537, 1546, 1553: hízola Lelio Manfredi y
por ella se hizo otra versión francesa, anterior á la de Gil Corrozet,
París, 1526, 1527; Lyon, 1528, 1537; París, 1533, 1552, 1567, 1581. Bernardo
de Vallmanya la tradujo al catalán, Barcelona, 1493.


El Tractado de amores de Arnalte y Lucenda se imprimió en Burgos,
1491, y por segunda vez en Burgos, 1522, de cuya edición hay
ejemplares en el British Museum y en la Bibliothèque Nationale de
París, y ha sido impresa por Foulché-Delbosc, juntamente con su biografía,
en la Revue Hispanique, t. XXV, con tirada aparte. El mismo
autor ha reimpreso la edición de Sevilla de 1492 de la Cárcel de Amor,
1904, en la Bibliotheca Hispanica, t. XV. Además M. Pelayo, en la Nueva
Bibl. de Aut. Esp., t. VIII; además, Sevilla, 1525; Burgos, 1527. Traducciones
francesas: París, 1539; Tolosa, 1546; París, 1546, etc.;
inglesas: Londres, 1575 (de la de Burgos, 1491), 1591, 1597, 1598.


Diego de San Pedro, Cárcel de Amor [reimpr. de la ed. de 1492],
ed. R. Foulché-Delbosc. Bibliotheca Hispanica, t. XV; Nueva Bibl. de
Aut. Esp., t. VIII; Arnalte y Lucenda, ed. R. Foulché-Delbosc, en Revue
Hispanique, t. XXV.


En 1491 se publicó Flor de Virtudes, obra de Cherubino da Spoleto,
según se cree comúnmente, traducida no se sabe por quién, Zaragoza
(Bibliogr. Zarag. del siglo xv). Otra edición sin pie de imprenta, de
Zaragoza, probablemente de 1499; Toledo, 1502; Sevilla, 1534.


En 1491 se editó el Targum de Onkelos, en Portugal. De la misma
época son los comentarios literal y cabalístico de Rabí Abraham Sabah
al Pentateuco (Ramillete de Mirra), al Cantar de los Cantares, etc.


Diego Deza (1444-1523), dominico, catedrático de Teología en Salamanca,
obispo de Zamora, Salamanca, Palencia y Jaén; arzobispo de
Sevilla y Toledo, amigo y defensor de Colón en la junta de Salamanca,
preceptor del príncipe don Juan, inquisidor general (1499-1506). Defensiones
ab impugnationibus magistri Nicolai de Lira..., Sevilla, 1491; Medina,
1517. Statuta seu instructiones... a variis sacri tribunalis ministris
observandae, Sevilla, 1500. Statuta alia a ministris sacri tribunalis celebranda,
Medina, 1504. Synodus ab ipso Hispali celebrata, Sevilla, 1512,
Novarum deffensionum doctrinae Angelici doctoris beati Thomae de
Aquino super quatuor sententiarum quaestiones, Medina, 1517. Inéditas:
La exposición del Padrenuestro, Monatessaron y Super orationem dominicam.
Contra Llorente le defendió M. Pelayo, Heterodoxos, ts. II y III.
Véase J. Echard, Scriptores Ordinis Praedicatorum, 1719-1721. A. Cotarelo:
Fray Diego Deza, Madrid, 1904.





433. Año 1492. Juan del Enzina (1469-1529) nació en
el lugar llamado La Encina, cerca de Salamanca, donde estudió
con Antonio de Lebrixa las Humanidades. La mayor parte de
las obras de su Cancionero, las bucólicas y las ocho de la primera
edición, "fueron hechas desde los catorce años hasta los veinte
y cinco" (Dedicatoria á los Reyes Católicos). Entró muy joven
como músico al servicio del duque de Alba don Fadrique Álvarez
de Toledo, en 1492, fecha de su imitación de las églogas de
Virgilio. En 1496 publicóse el Cancionero, cuyas ocho piezas
dramáticas fueron representadas por aquel entonces dentro de
casa de su señor, tomando parte el poeta, y con la música y letra
de los villancicos que componía para solazarle y se hallan
en el Cancionero musical de la biblioteca de Palacio, descifrado
é ilustrado por Barbieri. En la edición de 1509 llegaron los dramas
á 12. Pretendió en balde en 1498 la plaza de Chantre de la
catedral de Salamanca, y en 1502 se hallaba en Roma, de donde
volvió á Salamanca con un beneficio en aquella ciudad, concedido
por Alejandro VI y habiendo compuesto en Roma la Égloga
de Plácida y Victoriano y representado allí otras de sus obras.
En 1509 se le dió posesión de un arcedianazgo y de una canonjía
en Málaga, donde, por seguir sin ordenarse, sus émulos lograron
excluirle algún tiempo del Cabildo y reducirle á la mitad
su prebenda, aunque era tan estimado que llevó la representación
del Cabildo en el Concilio Provincial de Sevilla de 1512 y logró
permiso para ir á Roma, donde estuvo en aquel año y en el de
1514 hasta la primavera de 1516, siempre apoyado allí y en
España por el Papa León X, que le nombró Prior de León en
1519. Tenía cincuenta años y mudado de mundano y frívolo
en otro hombre, para prepararse al sacerdocio, peregrinó á los
Santos Lugares, saliendo de Roma en la primavera de aquel
año, embarcándose para Venecia en Ancona, y de allí para Jafa,
diciendo su primera misa en el Monte Sión. Vuelto á Roma en
1521 publicó su viaje con título de la Trivagia, de ningún valor
literario, la última obra que dió á luz.





434. Nació en 1469, ya que tenía cincuenta años cumplidos al ir á
Jerusalén el 1519, según él dice en la Trivagia: "Los años cincuenta
de mi edad cumplidos... | terciado ya el año de los diez y nueve, | después
de los mil y quinientos encima". Gil González Dávila, Histor.
de las antigu. de la ciud. de Salamanca, 1602, pág. 576, dice que murió en
1534, añadiendo que fué enterrado en la catedral y que se le erigió un
monumento. Sobre su patria, Encina, Gallardo se fundó en un villancico
suyo: "¿Es quiza vecina | de allá, de tu tierra? | —Yo soy del Encina, |
y ella es de la sierra". El mismo poeta distingue su nacimiento de su
crianza: "Aunque sós destos casares, | de aquesta silvestre Encina, |
tu sabras dar melecina | á mis cuitas y pesares, | pues allá con escolares
| ha sido siempre tu crio" (en Salamanca). Por el Pleito del Manto
pudiera acaso sacarse que fué su padre Pedro Torrellas el versificador
enemigo de las mujeres. La doctrina métrica de su Arte de la poesía
castellana es la de la Gramática Castellana de Nebrija, el cual publicó
el Arte latino en 1481, época en que Enzina debía estudiar en Salamanca.
De su vida estudiantil da muestras en el Auto del Repelón; del
gusto humanístico, en las Bucólicas. Debió recomendarle al de Alba su
hermano don Gutierre, cancelario de la Universidad de Salamanca, cuando
allí estudiaba Enzina. Que entró como familiar en el castillo de Alba
de Tormes en 1492 se saca de una égloga de Navidad, aquel año representada,
en la que se muestra "muy alegre é ufano, porque sus señorias
le habían ya recebido por suyo". Otra fué representada delante del
príncipe don Juan, á quien dedicó las Bucólicas, y al morir, en 1497,
compuso la Tragedia trovada, poema en coplas de arte mayor. Su
pretensión á la chantría se ve en la égloga de las grandes lluvias, y
acaso por eso quiso buscar fortuna en Italia, donde en tiempo de
León x fué acaso cantor de la capilla pontificia y allí compuso, según
dice Valdés, la Égloga de Plácida y Victoriano, que Juan de Valdés
prefería á todas sus demás obras, quién sabe si por lo que imitó de la
Vigilia de la enamorada muerte, de Garci Sánchez de Badajoz, principal
razón que tuvo probablemente el Santo Oficio para poner la Égloga
en su Índice, aunque había sido representada en 1513 en Roma en casa
del Cardenal de Arborea, "donde se habia recitado en español una comedia
de Juan de la Enzina", asistiendo á ella "più puttane spagnuole
che uomini italiani", como se lee en curioso documento italiano. Qué
personajes asistieran á tal orgía se ve por los que asistieron al banquete
que, escribe Stazio Gadio al Marqués de Mantua, había dado el Cardenal,
su primo, siendo comensales el Cardenal de Aragón, el cardenal
Sauli, el cardenal Cornaro, el marquesito Federico Gonzaga, algunos
obispos, caballeros y "la cortesana Albina". (A. Graf, Attraverso il Cinquecento,
Torino, 1888, págs. 264-265, refiriéndose á la carta publicada
por Luzio en su Memoria sobre Federico Gonzaga ostaggio alla corte di
Giulio II, en el Arc. della R. Società Romana di storia patria). La
Égloga debió, pues, escribirse para esta fiesta, en los primeros días de
agosto de 1513. El Cardenal de Aragón le alcanzaría el beneficio ó
ración de la catedral de Salamanca, que el Papa Alejandro VI le concedió
el 15 de septiembre de 1502, según documento del archivo de la
Iglesia de Salamanca, comunicado en 1867 á Manuel Cañete. En la bula
se le llama "Clérigo salmantino, Bachiller, familiar de S. S. y residente
en la curia romana". Rafael Mitjana nos ha dado noticias de
su vida en Málaga, que pueden verse extractadas en M. Pelayo, Antología
de poetas lír. cast., t. VII, págs. xi-xii. En 1514 sacó bulas del
papa León X "sobre la diligencia de su ausencia, para que estando fuera
de su iglesia, en corte de Roma, por suya propria cabsa ó ajena, no
pudiese ser privado, molestado ny perturbado, no obstante la institucion,
ereccion ó estatutos de la dicha iglesia" (de Málaga). Al volver á España
en mayo de 1516 recibió una carta en que el Obispo de Málaga
don Diego Ramírez de Villaescusa, presidente que había sido de la
Chancillería de Valladolid y á la sazón capellán mayor de la reina doña
Juana, le intimaba bajo penas comparecer en Valladolid para tratar
ciertos negocios, que no conocemos, pero que no le pararon daño alguno,
gracias á la protección del Papa, á quien debió por aquellos días el nombramiento
de "Sub-Colector de Espolios de la Cámara Apostólica",
cargo lucrativo y holgado, que le permitió continuar faltando á la residencia
todo aquel año y el siguiente y librarse, finalmente, de ella, mediante
permuta que hizo con don Juan de Zea, del Arcedianazgo mayor
de Málaga, por un beneficio simple de la iglesia de Morón. Así se notificó
al Cabildo en 1519 con carta real y bula de León X. Pero sin tomar
acaso posesión del nuevo beneficio, fué de nuevo agraciado por el Papa
con el Priorato mayor de León, del cual se posesionó por procurador,
siguiendo él en Roma, según el acta capitular de 14 de marzo de 1519,
descubierta por Juan López Castrillón y publicada en el Cancionero de
Barbieri, pág. 29. Sus intentos al ir á Tierra Santa y su edad se leen
al principio de la Trivagia, y en este itinerario poético, que publicó á su
vuelta á Roma el 1521, pueden seguirse sus jornadas. Navegó en compañía
de don Fadrique Enríquez, marqués de Ribera y adelantado
mayor de Andalucía, que, vuelto á Sevilla, edificó la Casa de Pilatos.
La Trivagia es la última de sus composiciones conocida, obra tan devota
como trivial, en 213 coplas de arte mayor, publicada en Roma en
1521, luego en Lisboa, 1580; Sevilla, 1606; Lisboa, 1608; Madrid, 1733
y 1786, debiendo la mayor popularidad de todas sus obras á ser libro de
viajes y devoto. En 1526, según las actas capitulares de la catedral de
León se hallaba en aquella ciudad, y allí vivió hasta el 1529, honrándole
el obispo don Pedro Manuel y el Cabildo y acrecentándole su haber con
generosas dádivas. En 1529 estaba ausente de León Juan del Enzina,
como se ve por otra acta, y aquel mismo año murió, no se sabe dónde,
sucediéndole en 1530 García de Gibraleón en el priorato.





435. Como músico sobresale Enzina en la subordinación
de la preciosa música de sus villancicos á la letra y poesía, de la
cual es acompañanta, que la engalana y no la oscurece. Como
poeta, por ser músico, brilla sobre todo en los villancicos y composiciones
ligeras, hechas para cantarse, y en todos los demás
versos es más musical que pintoresco. El Arte de la poesía Castellana,
que encabeza el Cancionero, pertenece á la tradicional
escuela provenzal y añade las doctrinas humanistas del Arte en
romance de su maestro Antonio de Nebrija. El trovador se
engrandece tomando nombre de poeta y los modelos se hallan
en la Italia antigua y moderna; olvidándose de la poesía juglaresa
castellana y de la lírica provenzal cortesana, madre de la
italiana, mientras explica las galas de la técnica provenzal. Las
Bucólicas, la primera traducción libre de las Églogas virgilianas
en coplas de arte menor, octosílabos de pie quebrado generalmente,
están llenas de gracia, brío y desenvoltura, y en el rústico
decir sayagués ó salmantino, á menudo llegando á ser tan parodias
de las de Virgilio como lo fueron las de éste de los Idilios
de Teócrito por el mismo procedimiento del simbolismo. En el
Cancionero "las poesías sagradas, como dice M. Pelayo, valen
menos que las profanas y las composiciones largas menos que
las cortas, y los versos de arte mayor mucho menos que los
villancicos y las glosas". Tiene el fino oído musical y el sentimiento
de la naturaleza y de la vida rústica, en lo que se asemeja
á Virgilio; con su frescura de imaginación da lindas pinceladas,
su sencillez le allega al pueblo, el habla rústica añade un realismo
y un tan sabroso dejo de candor, que suplen á la falta,
en lo devoto sobre todo, de hondo sentimiento poético.


Del género alegórico dantesco y petrarquesco son, entre
otras obras, el Triunfo del Amor, el Triunfo de la Fama, compuesto
en 1492 para celebrar la rendición de Granada, y en que
imita á Juan de Mena; la Tragedia trovada á la dolorosa muerte
del príncipe don Juan, en 1497; pero lo artificioso de tamaño
idealismo, que tan embaucados trajo á los literatos del siglo xv,
no tenía arraigo en el natural realista y popular de Enzina. Tan
sobado era entre cortesanos el asunto del Testamento de Amores,
de la Confesión de Amores y de la Justa de Amores, y harto
mejor se hallaba con las coplas ligeras de ocasión y de sociedad,
donde ponía su punta de picante sátira, de burla regocijada y de
inofensiva chispa, entre las que siguieron siendo famosos los
llamados Disparates trovados, de Juan del Enzina, la Almoneda,
el Juicio sacado de lo más cierto de toda la astrología, imitado
por todos los Juicios del año posteriores, llenos de perogrulladas.
Pero donde Enzina está como en su propia hacienda es en la
que lo ha sido siempre del pueblo español, en los cantares, que,
aun leídos sin la melodía con que los acompañaba él y los acompaña
el pueblo, son lo más galano, sentido y castizo que produjo
siempre la musa popular española. De hecho no pocos
deben ser populares y más viejos que Enzina, el que de ellos se
enamoró, los recogió y supo remedar otros propios por el estilo.
Algunos son dialogados, los más pastoriles, de un candor de
niño, bien que sazonados con la misma salsa maliciosa, que
nunca suele faltar en los cantares del pueblo español. Juan del
Enzina es el maestro de la bucólica puramente española, sin
rastro de la égloga romana, ya bastardeada de la primitiva
siciliana. El verso es corto; el estilo y lenguaje, sin afeites eruditos.
Pocas veces llegaron á pareársele aun el mismo Lope,
Góngora y Quevedo, sobre todo en la frescura y naturalidad.


Acerca de sus piezas dramáticas, no parece se representó ninguna
en público ni menos por cómicos asalariados, sino en casa
de los Duques de Alba las dos más antiguas, en 1492, apenas
entrado él á su servicio, y son las representaciones de la Pasión
y de la Resurrección, diálogos sencillos, que en la forma y asunto
semejaban todavía á los misterios y dramas litúrgicos, representados
hasta entonces solamente en los templos; pero ya
con algunos elementos profanos y realistas, parecen luego las
tres églogas de Navidad, de género pastoril, como indica este
nombre, tomado de Virgilio juntamente con el sentimiento de
la vida rústica, que felizmente supo casar con las costumbres y
habla de los villanos de su tierra. Este lenguaje, que en poco
difería del habla de Sayago, por lo que se le llamó dialecto sayagüés,
era el que se hablaba sustancialmente en la provincia
de Salamanca, bien que Enzina y los que le siguieron supieron
armonizarlo con el común castellano, forjando de esta manera
la lengua pastoril, que decía Rodrigo de Reinosa, á veces algo
rebultados los barbarismos, como en el Auto del Repelón, que
M. Pelayo enlaza con los juegos de escarnio de la Edad Media,
y es, ciertamente, el primero en fecha de nuestros entremeses.
El martes de Carnestolendas de 1494 se representaron otras
dos, y en 1494 y 1495, las dos en requesta de unos amores.
En 1497 se representó delante del príncipe don Juan la que
Gallardo llamó El triunfo del Amor. La segunda manera del
arte dramático de Enzina comienza á su vuelta de Italia con la
Égloga de Fileno y Zambarda, y la Farsa de Plácida y Victoriano,
representada en Roma, y la Égloga de Cristino y Febea. Hay
en ellas mayor complicación, más fuerza en la pintura de personajes
y más nervio en la expresión. Las pocas comedias italianas
que se habían hecho hasta entonces debieron de influir poco en
este adelanto; en cambio, tomó mucho, y aprendió más, de la
Cárcel de Amor y de La Celestina, que salieron por aquel tiempo.



Las obras musicales de Encina se hallan en el Cancionero
musical de Barbieri, que las halló en número de 68, con otras,
hasta 460, en un manuscrito de los siglos xv y xvi en la biblioteca
del Palacio Real. Allí están la mayor parte de los villancicos
con que acaban sus piezas dramáticas. "Cuando todos los
compositores de Europa, dice Barbieri, procuraban en sus obras
hacer gala de los primores del contrapunto, con desprecio casi
absoluto del sentido de la letra, hallamos en el Cancionero muchas
composiciones en las cuales la música se subordina de una
manera muy notable á la poesía. En esto Juan del Enzina se
muestra á gran altura, siendo sus obras dignas de particular
estudio; alguna de ellas se adelanta de tal modo á su siglo, que
parece escrita en el presente". Cuanto al juicio de Enzina como
poeta lírico y dramático, estamos hoy bien lejos de asentir al de
Hernando de Herrera, que en las Anotaciones á Garcilaso se
dejó decir, llevado de su criterio erudito y humanista, estas palabras:
"Tocó esta fábula (de Tántalo) aquel poeta Juan de
l'Enzina, con la rudeza y poco ornamento que se permitía en su
tiempo". "Juan de l'Enzina siguió este mismo lugar en su égloga
V; pero tan bárbara y rústicamente, que ecedió á toda la
ignorancia de su tiempo". Tamaños juicios se dieron siempre
de los autores primitivos en las épocas eruditas, y lo que para
semejantes jueces librescos era rudeza y poco ornamento, es
naturalidad y sencillez para los que saben juzgar de las cosas;
lo que ellos llaman bárbaro y rústico es lo recio y popular, lo no
bastardeado con artificios melindrosos y convencionalismos urbanos.






436. De la edición primera de 1496 hay ejemplar en la Academia
Española; en la Nacional los hay de 1505 y 1516; en la Biblioteca Imperial
de Viena vió Wolf otro de 1509 y otro tuvo Gayangos; de 1507
dice que vió otro en la biblioteca de la Reina Asenjo Barbieri; de la
de 1501 en la del Gran Ducado de Wolffenbuttel. Plácida y Victoriano
se imprimió en Roma, 1514, como dijo Moratín, y tuvo ejemplar sin
lugar ni fecha en su colección Pedro Salvá: no se halla en los Cancioneros.
Ríos atribuye á Enzina la Tragedia á la muerte de don Fernando
é Isabel y dice se halla en algunas ediciones; pero la última fué
del 1516, año en que murió el Rey á 13 de enero, de modo que no pudo
incluirse en ediciones anteriores y no se halla en la de Coci de 1516. Las
de 1496, 1501 y 1505 tienen las mismas ocho representaciones; la de 1507,
dos más; la Égloga trovada y la Representación... ante... el príncipe don
Juan, que Colón llama Representatio amoris en su Registro; la de 1509
además la de Fileno, Zambarda, etc., y el Aucto del Repelón; la de 1516
es como la de 1507. La tragedia Á la dolorosa muerte del Principe Don
Juan se halla encuadernada al fin del Cancionero de 1496 de la Academia
Española. "Tabla de las obras que en este Cancionero se contienen
(edición de 1496), hechas por Juan del Enzina desde que hubo catorce
años, hasta los veinte y cinco años.—Primeramente: Un prohemio (en
prosa) á los Reyes nuestros señores, foja 1. Otro prohemio al Principe
nuestro señor, f. 2. El arte de trovar, f. 3. Un prohemio al duque y duquesa
de Alba, f. 6. La Bucolica de Virgilio, con dos prólogos al principal,
y uno á los Reyes nuestros señores, y otro al Principe, f. 31. El
triunfo de fama, f. 49. Unos disparates, f. 57. El triunfo de amor, con
un prologo al principe, á don Garcia de Toledo, hijo primogenito del
duque de Alba, f. 61. Un abecé de amores á una dama, f. 70. Testamento
de amores, f. 75. Confision de amores, á su amiga, f. 79. Porqué
de amores, f. 82. Glosas de motes, f. 84. Canciones, f. 85. Romances
(son cuatro), f. 87. Canciones con sus desechas, f. 88. Villancicos de
devocion, f. 88. Villancicos de amores... (son 28), f. 87. Villancicos
pastoriles... (son 16), f. 96. Representaciones (son ocho), f. 103". Las
ocho son: I. "Representacion en la noche de navidad, adonde se introducen
dos pastores, y el uno entró primero en la sala á donde el Duque
y Duquesa de Alba estaban, y llegó á presentar en nómbre de Juan del
Encina una obra de la mesma fiesta enderezada á la Duquesa, mostrándose
muy dichoso porque le habian ya recebido por suyo; y el otro entró
despues y comenzóse á razonar con él en nómbre de los detratóres y
maldicientes". II. "Otra en la mesma noche donde se introducen cuatro
pastores, en nombre de los cuatro evangelistas, que hablan de la natividad
de nuestro Salvador". III. "Otra á la pasión de nuestro Redentor,
á donde se introducen dos hermitaños y una muger llamada Verónica,
que hablan de su preciosa pasión y muerte; y un ángel que les vino á
consolar con esperanza de la resurección". IV. "Otra de la resurección
de Cristo á donde se introducen Josef de Alarimatia, y la Magdalena;
y los dos discípulos que iban al Castillo de Emaús, que hablan de la resurección,
y un ángel que les acrecentó el alegria". V. "Otra en la noche
postrera de carnal, á donde se introducen cuatro pastores mostrando
gran pesar y tristura, por que se sonaba que el Duque de Alba su señor
se habia de partir á la guerra de Francia". VI. "Otra en la mesma
noche y por los mesmos pastores comiendo y beviendo y festejando
mucho aquella fiesta". VII. "Otra en recuesta de unos amores, á donde
se introducen un escudero, y un pastor, y una pastorica recuestando del
uno y del otro sobre cual la ternia por amiga". VIII. "Otra á donde se
introducen los mismos de arriba y otra pastora que era esposa de aquel
pastor; y todos juntamente deseando de ser pastores, se tornaron del
palacio".



437. Cancionero de las obras de Juan del Enzina, Salamanca, 1496;
Sevilla, 1501; Burgos, 1505, 1508; Salamanca, 1507 y 1509; Zaragoza,
1512 y 1516. Todas ediciones rarísimas; la más completa, la de Salamanca
de 1509. Teatro completo, ed. F. Asenjo Barbieri, Madrid, 1893;
Arte de poesía castellana, reimpreso por M. Menéndez y Pelayo, Antología
de poetas líricos, etc., t. V, págs. 30-47; Cancionero musical de los
siglos xv y xvi [contiene 68 poesías de Enzina], ed. F. Asenjo Barbieri,
Madrid, 1904; Cancionero de Uppsala, ed. R. Mitjana, Uppsala, 1909.
Consúltense: M. Menéndez y Pelayo, Antología de poetas líricos, etc.,
t. VII, págs. i-c; E. Cotarelo y Mori, Estudios de historia literaria,
Madrid, 1901, págs. 103-181; R. Mitjana, Sobre Juan del Enzina, músico
y poeta: nuevos datos para su biografía, Málaga, 1895; E. Díaz
Jiménez y Molleda, Juan del Enzina en León, Madrid, 1909, donde se
hallan los documentos que prueban la fecha de su muerte; J. P. Wickersham
Crawford, The Source of Juan del Encina's Égloga de Fileno
y Zambarda (Revue Hispanique, XXX).





438. Juan del Enzina es el principal representante de los
dramaturgos eruditos que supieron llevar á la literatura erudita
la lírica ó cantares de la literatura antiquísima del pueblo y la
dramática, que desde los más antiguos tiempos cultivaba el pueblo,
ya en misterios religiosos, representados en templos y
procesiones, con el natural acompañamiento del elemento humano
de personajes, tipos, costumbres, etc., ya en juegos de
escarnio, chacotas y momos, ó escenas puestas en acción para
burlarse unos de otros y tomar un rato de broma. Así nacieron
la verdadera lírica y la verdadera dramática, como la épica verdadera,
para la literatura erudita, en esta época en que los autores
supieron apreciar lo popular en todos los géneros literarios.





439. Tan antiguos como los refranes, los cantares y los romances,
son los pasos dramáticos populares en España. Sin distinguir entre literatura
popular y literatura erudita, la mayor parte de los historiadores
de nuestra literatura han decretado que Enzina fué el más antiguo
dramaturgo español, el padre de nuestra dramática. Convienen además
en que él fué quien secularizó el drama, hasta entonces puramente religioso,
aunque generalmente los hispanistas extranjeros no quieren que
el teatro español deba nada al teatro eclesiástico. Ninguna de estas
tres opiniones es cierta. Literatura dramática erudita, que se escribiera
y fuera para solaz de la gente culta, no la hubo acaso hasta esta época
de los Reyes Católicos, porque realmente el teatro siempre ha de ser
más ó menos popular por razón de los espectadores, y habiéndose menospreciado
hasta esta época todo lo popular, no pudo haber dramática
erudita escrita, como por lo mismo nadie había hecho caso de la épica
popular ó romances, ni de los cantares populares, verdadera lírica del
pueblo. En este reinado, de golpe y porrazo, brotan dramaturgos y obras
dramáticas por todas partes: es que los eruditos llevan á la literatura
culta el drama popular. Así Gómez Manrique, Cota, sobre todo Juan del
Enzina, que en este sentido puede decirse ser padre de la dramática
española, esto es, de la erudita. ¿Que hubo dramática popular en todo
tiempo? J. J. de Iztueta, en Guipuzcoaco dantza gogoangarrien condaira,
San Sebastián, 1824, nos describe las danzas vascongadas, hasta
36, que son verdaderas obras dramático-líricas primitivas, en su
naturaleza. "Las danzas, dice, no son otra cosa que la representación
de un canto por medio de los pies y de varios gestos, ó, mejor dicho,
la exacta expresión de lo que significa cada nota del canto, de suerte
que en su representación se unan cuerpos y voces para interpretar la
melodía y las palabras". Los antiguos celebraron los bailes españoles
diciendo que eran pantomímicos y acompañados de canto (Plin., l. 1,
cp. 15; Juven., sat. ii, ν. 162, etc.; Marcial, l. 3. epigr. 63; Lamprid.,
Heliog., c. 32). El teatro romano en España continuó entre los visigodos,
como se ve por el Concilio de Ilíberis (cánones 43 y 60), por San
Isidoro (Orígenes, l. 18, c. 41 y 59) y por lo que cuentan Mariana de
Sisebuto (Hist. Esp., l. 6, c. 3) y Padilla (Histor. ecles. de Esp., segunda
parte, Málaga, 1605, pág. 188). El Concilio toledano del 633 prohibió
la fiesta de los locos. En las obras de San Valerio († 695) se habla del
teatro (Esp. Sagr., t. XVI, pág. 397), no menos que en el Fuero Juzgo
(ed. 1815, l. 1, de instr. legalibus, I tít.). La danza prima de Asturias
es antiquísima, derivada de las danzas ibéricas, así como la de la rueda
en Segovia. En toda España se conservan danzas corales, en rueda, de
espadas, etc., que son representativas y hermanas de las vascongadas.
Bufones y remedadores populares, que remedaban dramáticamente,
suenan desde los más antiguos escritos y su antigüedad se ve por las
Partidas. Reyes y magnates los llamaban á sus palacios y los tenían
asalariados, como entre los romanos, y ya en la época del Renacimiento.
Fuera de esto, las mismas Partidas nos hablan de verdaderas representaciones,
como en la part, 1, l. 34, t. VI: "Los clérigos... no deben ser
facedores de juegos de escarnios porque los vengan á ver gentes cómo
se facen. Ε si otros homes los ficieron, non deben los clérigos hi venir,
porque facen hi muchas villanias e desaposturas. Ni deben otrosi estas
cosas facer en las iglesias: antes decimos que los deben echar de ellas
deshonradamente a los que lo ficieren: ca la eglesia de Dios es fecha
para orar e non para facer escarnios en ella... Pero representaciones
hay que pueden los clérigos facer, asi como de la nacencia de N. S. Jesu
Christo, en que muestra como el ángel vino a los pastores e como les
dijo como era Jesu Christo nacido. Ε otrosi de su aparicion como los
tres Reyes magos le vinieron á adorar. Ε de su resurrección, que muestra
que fué crucificado e resucitado al tercero dia: tales cosas como
estas, que mueven al ome a facer bien e a haber devocion en la fe, puédenlas
facer, e ademas, porque los omes hayan remembranza que segun
aquellas, fueron las otras hechas de verdad...". Había, pues, á mediados
del siglo xiii representaciones religiosas y profanas, hechas por clérigos
y legos, dentro y fuera de los templos y el arte dramático era
un modo de vivir para algunos. La representación de misterios fué
antiquísima y nació de la misma liturgia, que era dramática, pues antífonas
y responsos aluden al nombre del cómico ó hypocrites en griego;
el hacer nacimientos, el lavar los pies en Jueves Santo, las procesiones,
etcétera, son representaciones tan claras como las que de la Pasión y
otras siguen haciéndose en muchos pueblos de España. Hasta se lee la
Pasión en el oficio de Viernes Santo entre varios clérigos, haciendo uno
de Evangelista, otro de Jesús, otro de Pilato y los judíos. Los juegos
de escarnios eran representaciones burlescas, profanas, de la vida
común, origen de las farsas y entremeses posteriores, como las representaciones
religiosas lo fueron de los autos. Urbano IV instituyó en
tiempo de Alfonso X el Corpus Christi, y aquella fiesta por toda España
se festejaba con representaciones. Pruebas de representaciones en
España las tenemos desde las Partidas, desde el Fuero Juzgo, desde los
primeros Concilios españoles, que todos condenan los abusos que se
cometían, ya en juegos de escarnios ó dramática puramente seglar, ya
en la eclesiástica, por haberse siempre introducido en ella mucho de
humano, esto es, personajes y acciones que nada ó poco tenían que ver
con los misterios que representaban. Quedan en toda España huellas
harto viejas de una y otra dramática, eclesiástica y seglar, populares
ambas. Al caer el Imperio romano sabido es que los histriones paganos,
comúnmente los sacerdotes del paganismo, servían de representar misterios
cristianos y pasos cómicos, con que el paganismo se ponía en
solfa y en chacota. Los cristianos ponían en acción los pasajes bíblicos,
como todavía se hace por esos pueblos, en la prisión del huerto, en la
cena dada á los pobres, en el descendimiento, en el ahorcar á Judas,
en el bajar el ángel el día de Pascua á quitar á María el velo negro con
que se cubre. Pasos cómicos, de escarnio y sátira, se hacen en vendimias
y agostos en los montes y lugares apartados, por ejemplo, en Sierra
Morena. En Aragón celébrase la fiesta de San Jorge corriendo los
caballeros. Pocas veces llegó nada de esto á la literatura erudita, pero
llegó algunas. Conocemos el Auto de los Reyes Magos al amanecer de
ella. Á fines del siglo xv, Domingo Mascó compuso L'hom enamorat y
la fembra satisfeta, tragedia perdida; en el siglo xiv se compuso la
Representació de la Asumpció de madona Santa Maria, de la cual se
deriva el Misterio de Elche, que todavía se representa allí los días 14 y
15 de agosto. En las comarcas vascongadas son bien conocidas las Pastorales,
que se representaban en vascuence. Las crónicas hablan de los
momos, que debían de ser danzas y mascaradas ó pasos dramáticos populares,
como se hacen todavía entre aldeanos y son los que en Grecia
originaron la comedia. Y adviértase que como también allí el poner en
acción los misterios paganos de Baco en el ditirambo dió nacimiento á
la tragedia, y los comos de vendimiadores se lo dieron á la comedia,
así en España, los momos seglares y las representaciones de los misterios
cristianos, dieron origen al teatro español. Quiere decir que lo que
antes hizo por largo tiempo el pueblo en Grecia y en España, llegó un
día que lo imitaron los eruditos, llevando así lo popular á la literatura.
Desde fines del siglo xiii ó principios del xiv, como se ve por un códice
de la catedral de Gerona del año 1360, donde se dice haberse introducido
la fiesta del Corpus en aquella ciudad en tiempo de Berenguer Palaciolo
(† 1313), los beneficiados de la catedral representaron, durante la
procesión del Corpus en varias plazas, el Sacrificio de Isaac y El sueño
y venta de José, de donde salió la Tragedia Josefina, de Carvajal, como
de los nacimientos que siempre se hicieron por Navidad, con cartones,
hierbas y monigotes, ofreciendo dones al Niño, cantándole villancicos,
se vino, ya de muy antiguo, á hacerse representaciones pastoriles, esto
es, á poner en acción el hecho de ir como pastores al portalico los de
la casa que lo habían levantado, cantando, vistiéndose luego la zamarra
y diciéndose las cosas que los pastores decirse suelen en casos tales.
Gómez Manrique no hizo más que repetir el Auto de los Reyes Magos,
que vimos al nacer la literatura castellana, y otro tanto hicieron J. Enzina,
L. Fernández, Gil Vicente y todos los poetas españoles en esta
época, y en adelante hasta los autos de Calderón. Todo esto nos lo dirá
no menos, antes mejor, Cañete, al tratar de la Tragedia Josefina:
XXXVII: "La representación de figuras y costumbres populares en
el drama español es más antigua que Enzina, y por ende que Lope de
Rueda: viene de los autos y farsas con que durante la Edad Media
celebrábamos en el templo la Natividad del Señor, la fiesta de los santos
patronos de ciudades y villas, en suma, todas ó las más augustas solemnidades
eclesiásticas. ¿Á qué otro fin, sino á corregir los abusos y el
excesivo empleo de este elemento popular en las representaciones sacras
de nuestra nación, se dirigen reiteradas prescripciones de Concilios y
reyes, por lo menos desde el siglo xiii hasta fines del xvi? Refiriéndose
á lo que entiendo por elemento popular en el primitivo teatro español,
recuerda Gallardo (Critic., 4, pág. 18) que nuestro sabio rey don
Alfonso X se vió ya "precisado á llamarle con leyes á lo divino, para corregir
su espíritu nato de profanidad". En la misma liturgia de Gerona
se habla de otras representaciones durante el año, como la de Las tres
Marías por Pascua, la del suplicio de San Esteban la víspera de Navidad
y una farsa burlesca por Inocentes, cuya huella son los chascos y
pegas que se dan aquel día. De máscaras y representaciones, en Sevilla,
el año 1327, nos habla Ortiz de Zúñiga (Anal. Sev.), y se sabe
igualmente de Aragón y Cataluña por los siglos xiii y xiv. La Danza general
de la muerte se representaba en el siglo xiv en España como fuera
de ella. En 1435 hubo "danzas é momos" en la corte de Juan ii (Crón.,
id., año 435), y "momos, toros y torneos" en 1440. La primera obra dramatizada
y que parece se hizo para representarse de nuestros autores
eruditos, es la Comedieta de Ponza, de Santillana, fuera del Auto de los
Reyes Magos, copiado de los franceses, que vimos á fines del siglo xii.
En el Corbacho, del Arcipreste de Talavera, se habla de la representación
de La Pasión en la iglesia del Carmen. El Concilio de Aranda (1473) condena
los abusos en las representaciones que se hacían en las iglesias por
las fiestas de Navidad, San Esteban, los Inocentes y San Juan. Otro
tanto hizo el Concilio de Gerona (1475). En el Tirante el Blanco (l. 3,
año 1490) se habla de los entremeses que se representaban por Navidad.


Menéndez y Pelayo tiene á Enzina por el más antiguo y primer iniciador
dramaturgo español, ya que las Representaciones del Nacimiento
y de la Pasión, del Cancionero de Gómez Manrique, anteriores en fecha,
no pueden compararse á la obra de "un teatro tan copioso, tan vario y,
relativamente, tan desarrollado, como el de Enzina". Gómez Manrique, y
seguramente otros trovadores del siglo xv, pudieron ser ocasionalmente
poetas dramáticos; pero sólo Juan del Enzina lo fué de un modo intencional,
con vocación, con perseverancia y con una marcha ascendente
desde sus primeras obras hasta las últimas, siempre en demanda de
formas nuevas y más complicadas. No se equivocó, pues, la voz popular
cuando llamó á Enzina "padre de la comedia española". Ticknor (History
of Span. Liter., Boston, 1864, I, pág. 248) tiene sus églogas "como
el fundamento y principio del teatro español"; Wolf entiende que fué
"el verdadero padre del drama español, en el sentido estricto de la
palabra" (Studien zur geschichte der Spanischen und Portugiesischen
Nationalliteratur, Berlín, 1859, pág. 274). Véase Ag. Rojas, Viaje
entret., 1603, pág. 120. Por lo menos, dicen muchos, él secularizó el
drama de una manera definitiva y le dió mayores ensanches. Creo hemos
ya deslindado las cosas y refutado estas doctrinas exclusivas, que
sólo se fundan en la lectura de libros literarios, dejando á un lado y no
acordándose de la literatura popular ni de los hechos históricos y aun
presentes para el que quiera verlos en los pueblos de España. Ni las
tragedias de Séneca, traducidas en tiempo de Juan II, tienen nada que
ver aquí, como quería Amador de los Ríos, ni nuestro teatro del tiempo
de los Reyes Católicos debe nada al clasicismo, que, cuando tercia, como
en La Celestina, y luego en Lope, lo desvía de su cauce nacional, echándolo
á perder. El teatro español hasta Cervantes es natural por ser
nacional, nacido en tiempo de los Reyes Católicos de los autos y momos
populares y, sobre todo, de los autos del Nacimiento, del Corpus y
demás festividades religiosas. La misma danza en que acabaron después
autos, farsas y sainetes son remedo de las que en procesiones y aun
dentro de la iglesia se hacían y todavía se hacen.


Cañete, Trag. Josefina, XLVII: "Los elementos primordiales del
genuino drama español, que se encuentran reunidos desde el principio
en el teatro religioso, pasan al profano (á quien nada toca en este punto
inventar ni crear), y son, como si dijéramos, basa y fundamento del carácter
peculiarísimo que tanto lo diferencia en su espíritu, en su estructura
y en muchos de sus accidentes, lo mismo del griego que del
romano. Quien se atreva á ponerlo en duda, lea la Tragedia Josefina,
de Micael de Carvajal, compárela con la comedia del propio asunto,
atribuida nada menos que á Calderón, y lo verá fácilmente comprobado.
Y á fe que en este caso no está la ventaja por el poeta del siglo
xvii". No hubo secularización del teatro hecha de un golpe. El
elemento popular, humano, de tipos y costumbres, siempre se mezcló en
el drama religioso con el elemento cristiano.


Schack, Lit. y art. dram. en Esp., I, pág. 258: "El principal obstáculo
que hasta entonces (los Rey. Catól.) se opuso al desarrollo del
teatro fué el insondable abismo que separaba á la poesía popular de la
erudita. Una vez allanado, los poetas más instruidos no creyeron degradarse
acudiendo á los elementos populares y agradando al mismo tiempo
al pueblo y á las clases más ilustradas; y así, pues, recorrieron la única
senda que podía llevar el drama á su perfección, libre del exclusivismo
que lo embargara hasta entonces". "En el año de 1492, dice el Catálogo
Real de España, de Rodrigo Méndez Silva (Madrid, 1656), comenzaron
en Castilla las compañías á representar públicamente comedias por Juan
del Encina, poeta de gran donaire, graciosidad y entretenimiento". Otro
tanto viene á decir Agustín de Rojas, Viaje entret.: "Y donde mas ha
subido | de quilates la comedia | ha sido donde mas tarde | se ha alcanzado
el uso de ella, | que es nuestra madre España, | porque en la dichosa
era | de aquellos gloriosos reyes | dignos de memoria eterna, | don Fernando
é Isabel | que ya con los santos reynan, | ...se le dio á nuestra
comedia (principio) | Juan de la Encina el primero...". Del año 1515 es
el Compendio de Retórica, de Nebrija, donde habla del teatro: "De
prueba sirven hasta los actores escenicos, que añaden tanta gracia a las
mejores obras poéticas, que nos deleitan mucho mas recitadas que
leidas; y aun con cosas vulgarísimas nos agradan y fuerzan á atenderlas,
de suerte que se oiga con frecuencia en los teatros lo que nunca
puede figurar en una biblioteca". Huberto Thomas de Lüttich en sus
Anales de vita et rebus gestis Friderici II, Francof., 1624, habla de dramas
en Barcelona y Perpiñán el año 1501: "Erigiose un cielo artificial,
en el cual se veia tambien el infierno, muy horrible y pavoroso. Representaronse
allí muchas historias, que duraron cerca de cuatro horas...".



440. Misterio de Elche. Auto lírico religioso, música del siglo x,
en dos actos, representados todos los años en la iglesia parroquial de
Santa María de Elche los días 14 y 15 de agosto [con letra de F. Pedrell
y notas de A. Herrera], Madrid, 1906. Consúltense: F. Pedrell, La
Festa d'Elche ou le drame lyrique liturgique espagnol, París, 1906;
M. Milá y Fontanals, Obras completas, Barcelona, 1895, t. VI, páginas
221 y 324-347.





441. Lucas Fernández fué natural de Salamanca, hijo
acaso de Antonio Fernández, camarero del Rey Católico, Regidor
de aquella ciudad y luego sentenciado á muerte por haber tomado
parte en las Comunidades. Esta y otras sospechas de Cañete es
lo único que sabemos de este dramaturgo, fuera de que vivió en
la misma época que Juan del Enzina y que se diferencia de él,
como dice el mismo escritor, como Calderón de Lope, pues "recuerda
más la varonil energía y profundo espíritu católico";
pero "en ambos se ve mayor inclinación á estudiar al hombre en
el hombre mismo, que á soñarlo é idealizarlo á su modo, como
lo hicieron casi siempre los dramáticos del siglo xvii". De
hecho, entrambos son muchísimo más naturales y realistas y
más allegados al pueblo en el lenguaje y estilo. Tengo para mí
que el teatro primitivo de estos autores, continuado después por
Lope de Rueda, acaba en Cervantes; desde allí se desvía por el
camino de la afectación, de la metafísica, de la bambolla, del
enredo rebuscado, de las sutilezas amatorias, de las exageraciones
del honor, como se desvía del habla popular en la palabrería
huera, falseada y gongorina. La estructura de las piezas de
Lucas Fernández es tan sencilla como natural: la pintura del
amor, puntual y honda. No hay enredo de sucesos, peripecias
teatrales, lances inesperados, contrastes preparados, nada de
rebuscado. Pero entretener con las pasiones comunes y escenas
de la vida cotidiana, expuestas en toda su desnudez, sin aparatos
ni tramoyas, es harto más admirable y muestra de que las
églogas y farsas son vivos retratos sacados de la naturaleza.
Domina en ellas lo cómico, jocoso y alegre, el donaire; el diálogo
es acabado; la versificación, suelta y española, de ocho sílabas,
á menudo con pie quebrado; el habla, la propia de la gente
baja que sale á las tablas y de un color y naturalidad maravillosa.
El Auto de la Pasión raya en tragedia, ó si se quiere en
sentidísima elegía dramática; las demás son farsas, églogas ó
comedias, tres profanas y dos medio profanas y medio religiosas.





442. Gallardo fué quien dió á conocer á Lucas Fernández por el
ejemplar de las Farsas y Églogas al modo y estilo pastoril y castellano
Fechas por Lucas fernandez Salmantino, Salamanca, 1514, ejemplar
que paró en la colección del Duque de Osuna y reimprimió Cañete,
Madrid, 1867. Consúltese: A. Morel-Fatio, Notes sur la langue des
Farsas y églogas de L. F., en Romania (1881), t. X, págs. 239-244.





443. Año 1492. Gonzalo Ayora, cronista de la Reina Católica,
nació en Córdoba en los últimos años del reinado de Enrique
IV. Pasa por reformador de la Infantería española, en la
que introdujo la instrucción táctica de la Infantería suiza y alemana,
recibiendo en recompensa el nombramiento de capitán
de la guardia de los Reyes Católicos. En 1509 asistió á la expedición
de Orán y Mazalquivir como coronel de Infantería, el
primero que llevó en España este título. Inclinóse, muerta la
Reina, al partido de Felipe el Hermoso, luego al de las Comunidades,
siendo uno de los que alcanzaron perdón después de
Villalar. Escribió: Relación de la conquista de Orán. Historia
de la reina Isabel. Relación de todo lo sucedido en las Comunidades
de Castilla. Epílogo de algunas cosas dignas de memoria
pertenecientes a la illustre e muy magnifica e muy leal
ciudad de Avila, Salamanca, 1519; Madrid, 1851. De Natura
hominis ó De dignoscendis hominibus, traducción de la obra
castellana de Pedro de Montes, é impresa en 1492. Del mismo
autor tradujo al latín De Conceptione Immaculata, Milán, 1492.
El mismo año y en el mismo lugar salió traducida al latín la
Relación de la Conquista de Orán. Muchas historias dignas de
estar sabidas, que estaban ocultas, Salamanca, 1519. Cartas desde
el Rosellón al Rey Católico, publicadas en 1794. Excelente
escritor de estilo natural.





444. Año 1492. Cristóbal Colón (1451?-1506) inmortalizó la fecha
de 1492 con el descubrimiento del Nuevo Mundo. Según novísimas
investigaciones, parece fué natural de Galicia. Son notables sus cartas,
elocuentes, bien que descuidadas en la forma. Raccolta di Documenti e
Studi publicati della R. Comissione Colombiana, Roma, 1892-1896,
6 vols.; Autógrafos de C. Colón y papeles de América, ed. Duquesa de
Alba, Madrid, 1892. Consúltense: H. Harrisse, C. Colomb., son origine,
sa vie, sa famille, etc., París, 1885, 2 vols.; Η. Harrisse, C. Colomb
devant l'histoire, París, 1892; J. B. Thacher, Christopher Columbus: his
life, his work, his remains, etc., New York, 1903-1904, 3 vols.;
H. Vignaud, La lettre et la carte de Toscanelli sur la route des Indes
par l'Ouest, etc., París, 1901; H. Vignaud, A Critical study of the
various dates assigned to the birth of Christopher Columbus, London,
1903; H. Vignaud, Études critiques sur la vie de Colomb avant ses
découvertes, París, 1905-1912, 2 vols.; Celso Gracián de la Riega, Colón,
Madrid, 1913.



445. En 1492 Domingo Marcos Durán publicó Ars cantus plani,
composita brevissimo compendio, Lux Bella nuncupata, Sevilla. Está en
castellano; otra reimpresión en Sevilla, 1518. Comiença una Glosa del
bachiller Domingo Marcos Duran, fijo legitimo de Juan Marcos é de Isabel
Fernandes, cuya naturaleza es la villa de Alconetar, sobre el arte de
canto llano, compuesta por el mesmo, llamada Lux Bella, Salamanca,
1498; Sevilla, 1518. Sumula de canto de órgano: contrapunto y composición
vocal y instrumental: práctica y speculativa, de fines del siglo xv
ó primeros del xvi.


En 1492 don Bernardino de Carvajal († 1523), de Cáceres, cardenal,
publicó De eligendo Summo Pontifice Romano. Oratio ad Sixtum
iv et Cardinalium Collegium, 1584. Otras varias oraciones y sermones,
en Nic. Antonio.


En 1492 Ferrand Mexía, veynte quatro de Jahen, publicó el Libro
intitulado Nobiliario, Sevilla. (Dudosa la ed. de 1485; núm. 368).


En 1492 se publicó El transito de Sant Jhéronimo en romançe, Zaragoza
(Bibliogr. zarag. del siglo xv).


En 1492 se publicó el Floreto de San Francisco (Bibl. Nac.).





446. Año 1493. Entre los que siguieron la escuela dantesca
sobresale en este tiempo el sevillano Juan de Padilla (1468-1522?),
monje de la Cartuja de Santa María de las Cuevas,
llamado El Cartujano, nombre que usó en sus escritos. En el
Retablo se arrepiente de los versos profanos de su mocedad, y
de hecho en 1493 publicó en Sevilla un poema de 150 coplas en
arte mayor, con el título de Laberinto del Marqués de Cádiz,
que se ha perdido. Consérvanse el Retablo de la vida de Cristo
(1516) y Los doce triunfos de los doce Apóstoles (1521): el primero
muy popular y reimpreso, el segundo muy olvidado, pero
que "ninguna nación en 1521 puede presentar tan buen discípulo
de Dante como es el Cartujano" (Luis Usoz, Canc. Baena,
pról.). Ambos en estancias de arte mayor. El Retablo es poema
más piadoso que literario, puramente narrativo, sin simbolismo
y sin las mitologías y erudiciones de Mena, como lo dice el mismo
autor. Las "cuatro tablas corresponden á los cuatro Evangelios";
á los cuales se atiene. El estilo es llano, castizo y expresivo
á veces. Los doce triunfos, por el contrario, enteramente dantesco,
es alegórico, describiendo "los hechos maravillosos de los
doce Apóstoles, los quales son divididos por los doce signos del
Zodiaco... por el sol se entiende Cristo... Santiago sobre el signo
de Leon... e describe en diversos lugares discurriendo por la
obra mucho de Cosmografía". Hay además un viaje al infierno
y al purgatorio, en que San Pablo guía al poeta, donde está lo
mejor de la obra, siguiendo á Dante hasta traducirle á veces.
Pedantesco en la cosmografía y astrología, escabroso y desigual
en el estilo y lenguaje, tomó lo bueno que tiene, esto es, la
plasticidad y realismo de las descripciones, de su dechado. Mezcla
estúpidos latinismos, como Mena, á idiotismos populares,
que dan brío á ciertas pinturas. La escuela alegórica iba ya
de capa caída y el arte erudito ya no embaucaba á los que iban
saboreando el popular y verdadero, que estaba naciendo.


Imitador de Padilla fué el franciscano que escribió el poema
dantesco Libro de la celestial Jerarquía y infernal Laberinto,
metrificado en verso heroico grave, de escaso mérito.





447. Al fin del Retablo de la vida de Cristo pone su nombre en
acrósticos: "Don religioso la regla me puso, | Jurado con voto canónico
puro; | Ante su vista me halló seguro | De la tormenta del mundo confuso.
| Parece por ende mi nombre recluso, | Digno lector, si lo vas
inquiriendo; | Llama, si quieres, mi nombre diciendo: | Monje Cartujo
la obra compuso". El Retablo se publicó en Sevilla, 1516, 1518; Alcalá,
1529; Toledo, 1565; Sevilla, 1530; Toledo, 1565 y 1570; Alcalá, 1577;
Valladolid, 1582; Toledo, 1585, 1593; Alcalá, 1593, 1605. Los doce
triunfos, en Sevilla, 1518; ibid., 1521; la citada por La Serna Santander
de 1529; Londres, 1841, por el canónigo Miguel del Riego, emigrado
allá, hermano del famoso don Rafael.



448. Juan de Padilla, Los doze Triunfos de los doze Apóstoles y
Retablo de la Vida de Cristo, ed. R. Foulché-Delbosc, Cancionero castellano
del siglo xv, Nueva Bibl. de Aut. Esp., t. XIX; ed. M. del Riego,
en Colección de obras poéticas españolas, Londres, 1842, t. I. Consúltese:
M. Menéndez y Pelayo, Antología de poetas líricos, etc., t. VI,
págs. ccxxxix-cclxiii; B. Sanvisenti, I primi Influssi di Dante, del
Petrarca e del Boccaccio sulla Letteratura Spagnuola, Milano, 1902,
págs. 224-239.



449. En 1493 se publicó el Exemplario contra los engaños y peligros
del mundo, de Juan de Capua (siglo xiii), traducido en castellano,
Zaragoza; Burgos, 1498; Zaragoza, 1509, 1515, 1531; Sevilla, 1534,
1537, 1541; Zaragoza, 1547. Es la traducción del famoso libro Calila e
Dimna ó fábulas de Bildpay, hecha de la versión hebraica en la segunda
mitad del siglo xiii por Juan de Capua, puesta en latín, con el título de
Directorium vitae humanae. En la edición de 1498, por lo mismo, se lee:
"el cual originariamente inventado en la India y de aquella lengua fué
transferido en la de los persas, y donde lo pusieron en las suyas los árabes
y postreramente lo recibió la hebraica. É por ende ha sido nuestro
proposito en nuestros dias facerlo latino". De esta latina proceden las
traducciones de Europa, menos la nuestra antigua castellana. En esta
de Zaragoza tuvieron presente los impresores, que eran alemanes, la
traducción alemana del 1445 ó 1496, Das Buch der Weisheit (edic. Stuttgart,
1860). (Véanse nuestros núms. 187-189).


En 1493, Por industria de Pablo Hurus, se tradujo é imprimió El
Salustio Cathilinario e Jugurtha en Romançe, Zaragoza; Valladolid.
1500 y 1519; Logroño, 1529; Medina, 1548; Amberes, 1554. (Bibliogr.
zarag. del siglo xv). Su autor, Francisco Vidal de Noya, maestro del
Rey Católico.


En 1493 el doctor Alonso Ortiz, canónigo de Toledo, publicó Los
tratados del Dr. Alonso Ortiz. Tratado de la herida del rey. Tratado
consolatorio á la princesa de Portugal. Ítem, una oración á los reyes en
latín y en romance. Ítem dos cartas mensajeras á los reyes. Una que
envió la ciodad: la otra el cabildo de la iglesia de Toledo. Tratado contra
la carta del Protonotario Lucena, Sevilla.


En 1493 Andrés de Li, de Zaragoza, publicó Suma de Paciencia,
Zaragoza; ibid., 1505. Repertorio de los tiempos, Zaragoza, 1495. Repertorio
de los tiempos, Burgos, 1531; Zaragoza, 1534. Tesoro de la
pasión de Nuestro Señor, hecho por Andrés Deli (sic), de Zaragoza,
Sevilla, 1517. Thesoro de la passion sacratissima de nuestro redemptor,
por Andrés de Li, Zaragoza, 1494 (Bibliogr. zarag. del siglo xv).







450. En 1494 fray Vicente de Burgos, franciscano, tradujo del
franciscano inglés fray Bartolomé de Inglaterra, Anglico ó Glaunvilla,
El libro de proprietatibus rerum, Tholosa; Toledo, 1529.


En 1494 Julián Gutiérrez de Toledo, médico de los Reyes Católicos,
De potu in lapidis praeservatione. Cura de la piedra y dolor de la
hijada y cólico renal, 1498; fué el primero que dió importancia á los
baños minerales artificiales.


En 1494 se publicó la versión del tratado De regimine Principum
(Regimiento de los Príncipes), de Gil de Roma, Sevilla.


En 1494 Gonzalo García publicó Breve muy provechosa doctrina de
lo que debe saber todo christiano, Zaragoza.


En 1494 publicóse el Johan bocacio de las mujeres illustres en romance,
Çaragoça; reimprimióse en Sevilla, 1528.


En 1494 se publicó, traducido del latín, el Compendio de la salud
humana, Zaragoza. (Bibliogr. zarag. del siglo xv). Pamplona, 1495
(Gallardo).


En 1494 don Rodrigo Basurto publicó De fabricatione unius tabulae
generalis ad omnes partes terrae, et usu eius ad facilem Astrolabii
compositionem. Utile ac necessarium additamentum Roderici a Basurto
ad Kalendarium Joannis Montis de Regis Germani, de conficiendis horologiis
aut instrumentis in eo contentis.




451. En 1495, probablemente, se publicó el Breue tractado... de
Grimalte y Gradissa, de Juan de Flores, que es una continuación
de la Fiammetta de Boccaccio, y hacia la misma época,
el Tractado... donde se contiene el triste fin de los amores de
Grisel y Mirabella, imitación del Filocolo; tradújose en cuatro
idiomas y dejó huellas en el Orlando furioso del Ariosto, en el
Women pleas'd de Fletcher (1619 ó 1620), en La Ley executada
de Lope (1633) y en Le Prince déguisé de Georges de
Scudéry (1636).





452. Después de esta edición, sin lugar ni fecha, las hay de Grisel
y Mirabella, de Sevilla, 1524; Toledo, 1526; Sevilla, 1529, 1533. Tradújola
al italiano Lelio, Aletiphilo en 1521 con el título de Historia de
Aurelio e Isabella, edición que se imprimió seis veces y sirvió de texto
á la francesa de Gil Corrozet, 1530, y desde 1556 hubo ediciones bilingües
en castellano y francés, Amberes, 1556; Bruselas, 1596; luego en
castellano, italiano, francés é inglés, Bruselas, 1608.



453. Año 1495. Martín Martínez de Ampiés, natural de Sos, fué
de la escuela dantesca, y publicó, antes que el Cartujano sus obras, el
Triunfo de María en coplas castellanas, Zaragoza, 1495, en octavas de
arte mayor con glosas á estilo de las de Juan de Mena. Más conocido fué
como traductor del Viaje de la Tierra Santa, de Bernardo de Breidembach,
deán de Maguncia, impreso en Zaragoza, 1498; viaje que M. Pelayo
dice que "corría traducido al castellano desde 1483" (Oríg. novel.,
t. I, pág. cdx). También es suyo el Libro del antichristo, Zaragoza, 1495;
Burgos, 1497. Tradujo del lemosín antiguo (Latassa, Bibl. ant., t. II,
pág. 343) el Libro de la Menescalia composto por el noble mossen Manuel
Díez, mayordomo de Alfonso V de Aragón, dándole por título:
Libro de albeyteria compuesto e hecho por el noble don Manuel diaz criado
mayordomo del muy poderoso rey don Alonso de Aragon, Zaragoza,
1495, 1499; Valladolid, 1500; Zaragoza, 1506; Toledo, 1507, 1511; Barcelona,
1515, 1522; Burgos, 1530; Zaragoza, 1545; Toledo, 1571.


En 1495 el Bachiller Juan Alfonso de Logroño, canónigo de
Sevilla, publicó: Comiença la primera parte de las contemplaciones
sobre el rosario de nuestra Soberana Señora Virgen y Madre de Dios
Sancta María: Ordenadas por don Gaspar Gozrio de Novaria, monje
de Cartuxa: Ε tornadas en vulgar castellano, Sevilla; ibid., 1497.


En 1495 se publicó el Manual de la Sancta Fe católica, Sevilla.









En 1495 Juan de Miravet imprimió De Grammatica; nominalista
acérrimo y de los gramáticos bárbaros, que dijo Nebrija.


En 1495 Guillermo Despuig (De Podio) publicó Ars Musicorum.


En 1495 se publicó Espejo de Medicina y Cirugía, conveniente á la
salud, anónimo.


En 1495 se publicó Caída de principes, de Juan Boccaccio, Sevilla.


En 1495 tradújose por un anónimo el libro Lilii Medicinae Bernardi
Gordoni, más otros cuatro tratados, Sevilla, 1495, y La cirugia de maestre
lanfranco mediolanense, Sevilla, 1495.





454. En 1496 se publicó en Sevilla el famoso libro de caballerías
llamado Amadís, y en 1508, en Zaragoza, Los quatro libros
del virtuoso cauallero Amadis de Gaula. Los tres primeros
se dice allí que estaban "corregidos y emendados" por el regidor
de Medina del Campo Garci Rodrígez de Montalvo, autor
del libro cuarto añadido. Los tres primeros están corregidos de
un Amadís muy antiguo, de origen probablemente galaico-portugués,
y el asunto caballeresco, con su ideal y lo maravilloso
en personajes y aventuras, todo vino, por Galicia y Portugal,
de Francia, probablemente durante el siglo xiii, época en que
debió de hacerse el arreglo del primitivo Amadís castellano. Es
"el mejor de todos los libros que de este género se han compuesto",
como dijo Cervantes. Son delicadísimos los amores de Amadís
y Oriana.


El estilo es rodado y suave, naturalmente elegante, y muy castizo
el lenguaje. La novela caballeresca entró, pues, en España el
siglo xiii; pero sólo tenemos como la más antigua, mezclada con
moralidades y llena del realismo castellano, la Historia del Cavallero
Cifar; después Tirante el Blanco, en catalán (1490), traducido
al castellano en 1511; El Baladro del sabio Merlín
(1498), la Historia de los nobles caualleros Oliueros de Castilla
y Artús dalgarbe (1499), Tristán de Leonís (1501), las dos últimas
traducidas del francés. La mayor parte de los libros de
caballerías, que tanto se leyeron en España y con los cuales
acabó Don Quijote, son exageraciones del Amadís y andan
en torno de él, como los poemas cíclicos en torno de la Ilíada.





455. De un Amadís se habla ya en la traducción castellana del
tratado De regimine principum, de Egido Colonna, hecha hacia el 1350
por Johan García de Castrogeriz. López de Ayala, nacido en 1332, cuenta
haber leído el Amadís (Rimado, 162). Pero Ferrús añade que constaba
de tres libros en su tiempo. En Portugal se hablaba de él á mediados
del siglo xv, atribuyéndose á un tal Vasco de Lobeira, armado caballero
en 1385, de manera que no pudo ser autor del Amadís aludido por el
traductor de Egidio Colonna en 1350. Miguel Leitão Ferreira, hijo del
poeta portugués Antonio Ferreira (1528-1569), dijo en 1598 que el Amadís
de Lobeira se hallaba en su manuscrito original en el archivo de los
Duques de Aveiro; si así fué, desapareció de allí antes de 1726. El traductor
francés del Amadís, Nicolás d'Herberay (1540-1544), escribió
que la obra primitiva era francesa y que de ella había "trouvé encore
quelque reste d'un vieil livre escrit à la main en langage Picard", suponiendo
que ésta fué la obra que los españoles habían traducido libremente
al castellano. Últimamente, los eruditos se vuelven en parte otra
vez hacia Portugal, ya por el pasaje del Amadís (I, c. 40), donde se dice
que don Alfonso de Portugal (no se sabe si el infante fallecido en 1312
ó el que fué rey en 1325) mandólo poner "de otra guisa", ya por el número
230 del Canzoniere Portoghese Colocci-Brancuti, que es una poesía
de João de Lobeira (el cual floreció hacia 1258-1285), y parece ser
el modelo del villancico cantado por Leonoreta y sus damas en el Amadís
(II, c. ii). Algunos críticos reponen á esto último que pudo hacer
João de Lobeira en el siglo xiii una reproducción portuguesa, sin ser el
primer autor del Amadís, ó que el villancico en el texto castellano pudo
interpolarse más tarde, pues siempre queda en pie el que en España
fué popular el Amadís desde mediado el siglo xiv, y en Portugal sólo
sabemos que se hable de él un siglo después, á mediados del siglo xv.
Á la verdad, yo creo que aquí, y hasta ahora, los portugueses llevan la
mejor parte, pues sus argumentos son hechos positivos y los de los españoles
son puramente de posibilidad y negativos, de si podría ser posterior
la redacción portuguesa y de si la castellana podría haberse interpolado.
Tengo para mí, además, que la novela vino á España por
Galicia ó Portugal. Trátase, efectivamente, de una época, del siglo xiii,
en que Portugal y Galicia eran intermediarias de la literatura que llegaba
á España de Francia y demás tierras del Norte, y trátase de un
asunto que no es originariamente castellano. Que las leyendas caballerescas
todas vinieran por Galicia y Portugal y que cuadraran mucho
más á aquellas gentes que á la gente castellana es cosa que se cae de
su peso. El ideal caballeresco se injertó en Castilla; no es propio de
ella. El caballero español, y lo eran cuantos españoles podían acudir
con caballo al llamado de su rey, tenía otro espíritu, el que hallamos en
las gestas y romances y en las crónicas, como ya vimos. Sólo el refinamiento,
que fué introduciendo en la corte castellana cabalmente la
corte portuguesa y sus trovadores galaico-portugueses desde los tiempos
de Alfonso VI, Alfonso VII, Alfonso X, y llegó á colmo en el
reinado de don Juan II, pudo modificar el espíritu caballeresco castellano,
adamándolo tan blandenguemente, hasta originar la orden de los
caballeros de la Banda, cuyo ideal no es de abolengo castellano, el cual
jamás tuvo á la dama por su dios, como lo tuvo el espíritu de la lírica
provenzal y el de los libros de caballería, y había ya entrado de lleno en
España en tiempo del Arcipreste de Hita, á mediados casi del siglo xiv.
Tampoco era propio de España el salir á defender menesterosas y desfacer
entuertos, como lo era en las tierras donde señoreó el feudalismo.
El asunto del Amadís procede de los libros novelescos de la Tabla
Redonda. El que lo redactó en castellano pudo tomarlo derechamente
de algún texto de novela artúrica francés ó portugués; yo creo más bien
que portugués. Todos éstos son problemas por resolver. El héroe, Amadís,
no es natural de España, sino de Gaula, que, sin duda, es el país de
Gales, de donde el rey Artús y la Tabla Redonda. Y ya lo hice notar en
mi comento á la copla 1278 del libro de Hita:




"Estavan tres fijosdalgo á otra noble tabla,

Mucho estavan llegados, uno á otro non fabla,

Non se alcançarian con las vigas de Gaula,

Non cabríe entre ellos un cabello de Paula".






Alude á los maderos largos, como los que se traían y se traen del
Norte, de Gales, y ocurriósele al Arcipreste lo de Gaula, por la voz
tabla, lo que indica que tenía la imaginación en la Tabla Redonda y en
el Amadís de Gaula, y por eso mete á Paula, por una dama cualquiera.
El Arcipreste compuso su libro el año 1343, como vimos, de modo que
ya para entonces era conocidísimo en España el Amadís, no menos que
el Tristán, del que habla en la copla 1703. Pero ya en la corte de Alfonso
X estaban de moda los "cantares de Cornualla", y en el Amadís se
ve la inspiración y aun la imitación de las novelas del ciclo bretón, sobre
todo del Tristán y de Lanzarote. Bristoya es Bristol, Vindilisora es
Windsor, aunque se dude de que Bangil sea Bangor y Gravisanda, Gavesend.
El asunto son los amores de Amadís, hijo natural de Perión y
de Elisena, con Oriana, hija de Lisuarte, rey de Bretaña. Estos amoríos
no son de cepa castellana, ni mucho menos los encantamientos,
apariciones, hadas, enanos, gigantes, endriagos y batallas estupendas.
La escena de hablarse por la ventana viene del Lancelot francés. Sólo
es castellano el respeto á los reyes, las moralidades y cierto realismo
de ejecución, que templa el idealismo y maravillosismo, elementos nada
castellanos, y que son el alma de la novela caballeresca. La delicadeza
de los amores de Amadís y Oriana es lo mejor del libro.



456. Μ. Pelayo, Oríg. novel., t. I, pág. ccxxiii: "Es la primera novela
moderna, el primer ejemplo de narración larga en prosa, concebida
y ejecutada como tal, puesto que las del ciclo bretón son poemas traducidos
en prosa, amplificados y degenerados..., es patente la unidad orgánica...,
es obra de arte personal y aun de raro y maduro artificio...,
fué escrito de primera intención para la lectura..., esta prosa no es poética...,
sino muy retórica y pulida..., con él empieza un nuevo género
de caballerías. El ideal de la Tabla Redonda aparece allí refinado, purificado
y ennoblecido. Sin el vértigo amoroso de Tristán, sin la adúltera
pasión de Lanzarote, sin el equívoco misticismo de los héroes del Santo
Graal, Amadís es el tipo del perfecto caballero, el espejo del valor y de
la cortesía, el dechado de vasallos leales y de finos y constantes amadores,
el escudo y amparo de los débiles y menesterosos, el brazo armado
puesto al servicio del orden moral y de la justicia. Sus ligeras
flaquezas le declaran humano, pero no empañan el resplandor de sus
admirables virtudes. Es piadoso sin mojigatería, enamorado sin melindre,
aunque un poco llorón; valiente sin crueldad ni jactancia, comedido
y discreto siempre, fiel é inquebrantable en la amistad y en el amor. Á
las cualidades de los personajes heroicos de gesta, junta una ternura de
corazón, una delicadeza de sentir, una condición afable y humana, que
es rasgo enteramente moderno. Por eso su libro adquirió un valor didáctico
y social tan grande: fué el doctrinal del cumplido caballero, la
epopeya de la fidelidad amorosa, el código del honor, que disciplinó muchas
generaciones..., fué para todo el siglo xvi el manual del buen tono,
el oráculo de la elegante conversación, el repertorio de las buenas maneras
y de los discursos galantes... Por carecer la obra de toda base
histórica, apenas entraban en ella los grandes intereses humanos, las
grandes y serias realidades de la vida, ó sólo aparecían como envueltos
en la penumbra de un sueño...; sus empresas llevan el sello de lo quimérico...,
forma de decadencia..., la falsa idealización de la mujer, convertida
en ídolo deleznable de un culto sacrílego é imposible, la extravagante
esclavitud amorosa, cierta afeminación". Como á "único en su
arte" le salvó Cervantes de las llamas. Sobre la boga del Amadís en
Italia, Francia, etc., véase M. Pelayo (ibid., ccxxxix). Hasta doce Libros
de Amadises fueron componiéndose y traduciéndose y multiplicándose
todos en todas las naciones de Europa, donde, durante el siglo xvi,
estuvo de moda este linaje de novela, acabando con todos ellos el
Quijote.



457. Bibliografía del Amadís: Sevilla, 1496; Zaragoza, 1508; Salamanca,
1510; Sevilla, 1510, 1511; Salamanca, 1519; Zaragoza, 1521;
Toledo, 1524; Sevilla, 1526, 1531; Venecia, 1533; Sevilla, 1535, 1539;
Medina, 1545; Sevilla, 1547; Salamanca, 1547; Lovaina, 1551; Sevilla,
1552; Burgos, 1563; Sevilla, 1565; Salamanca, 1574, 1575; Sevilla, 1575;
Salamanca, 1575, 1576; Alcalá, 1580; Sevilla, 1586; Burgos, 1587; Madrid,
1838; Barcelona, 1847; Madrid, 1857. (Revue Hisp., t. XXI, página
155). En la edición de Roma de 1519 se llama el corrector de los
tres primeros libros y autor del cuarto Garci Ordóñez de Montalvo; en
Las Sergas de Esplandian, Roma, 1525, García Gutiérrez de Montalvo:
es el primer problema á dilucidar.



458. Amadís de Gaula. Ed. F. de Gayangos, Bibl. de Aut. Esp.,
t. XL. Consúltense: G. S. Williams, The "Almadís" Question, en Revue
Hispanique (1909), t. XXI, págs. 1-167 [con excelente bibliografía];
L. Braunfels, Kritischer Versuch über den Roman Amadis von Gallien,
Leipzig, 1876; G. Baist, Grundriss der romanischen Philologie, t. II, 2
Abteilung, págs. 440-442; Th. Braga, Historia das novellas portuguezas
de cavalleria (Formação do Amadis de Gaula), Porto, 1873; Th. Braga,
Curso de Historia da Litteratura portugueza, Lisboa, 1885, págs. 103-107;
Th. Braga, Questões de litteratura e arte portuguezas, Lisboa
[1881], págs. 98-122; señora C. Michaëlis de Vasconcellos, Cancioneiro
de Ajuda, Halle, 1904, t. II, págs. 511-525; señora C. Michaëlis de
Vasconcellos, Etwas Neues zur Amadis-Frage, en Zeitschrift für romanische
Philologie (1880), t. IV, págs. 347-351; señora C. Michaëlis de
Vasconcellos, Grundriss der romanischen Philologie, t. II, 2 Abteilung,
págs. 216-226; R. Foulché-Delbosc, La plus ancienne mention d'Amadis,
en Revue Hispanique (1906), t. XV, págs. 607-610; M. Menéndez y
Pelayo, Orígenes de la novela, Nueva Bibl. de Aut. Esp., t. I, páginas
cxcix-ccxlviii; E. Baret, De l'Amadis de Gaule et de son influence
sur les mœurs et la littérature au xvie et au xviie siècle, 2.ª ed., París,
1873; E. Bourciez, Les mœurs polies et la littérature de cour sous Henri
II, París, 1886, págs. 60-100; L. de Monge, Études morales et littéraires,
Bruxelles-París, 1889, t. II, págs. 255-275; M. Pfeiffer, Amadisstudien,
Mainz, 1905; H. Vaganay, Amadis en français (Livres I-XII).
Essai de bibliographie et d'iconographie, Firenze, 1906 (Extracto de La
Bibliofilia, 1903-1905); H. Vaganay, Les romans de chevalerie italiens
d'inspiration espagnole, en La Bibliofilia (Firenze, 1911), t. xii, páginas
112-125, 205-211, 280-300, 390-399; (1912), t. ΧΙII, págs. 124-133,
200-215, 278-292, 394-411; (1913), t. XIV, págs. 87-94 y 157-168 (se
continuará); H. Thomas, The Romance of Amadis of Gaul, London,
1912.



459. En 1510 imprimió también Montalvo Las Sergas del virtuoso
cauallero Esplandian, quinto libro de Amadís; Sevilla. Sergas ó sargas
eran tapices en que se representaban escenas históricas, y de aquí tomó
Montalvo la palabra, como quien dice Cuadros ó lienzos de los hechos
de Esplandian. Se imprimieron: Sevilla, 1510, 1521, 1526; Burgos, 1526;
Sevilla, 1542; Zaragoza, 1585; Burgos, 1587; Zaragoza, 1587; Alcalá,
1588. Las Sergas del muy esforzado caballero Esplandian, etc., Bibl. de
Aut. Esp., t. XL. Consúltese: R. Foulché-Delbosc, Sergas, en Revue
Hispanique (1910), t. XXIII, págs. 591-593.



460. La novela caballeresca fué planta exótica en España, porque
su idealismo era contrario al realismo castizo, manifiesto en toda nuestra
literatura. "Nació, dice M. Pelayo, de las entrañas de la Edad Media,
y no fué más que una prolongación ó degeneración de la poesía
épica, que tuvo su foco principal en la Francia del Norte, y de ella
irradió, no sólo al Centro y al Mediodía de Europa, sino á sus confines
septentrionales: á Alemania, á Inglaterra y á Escandinavia, lo mismo
que á España y á Italia. Pero esta poesía, aunque francesa por la lengua,
era germánica unas veces y otras céltica por sus orígenes, y más
que la poesía particular de una nación cuya unidad no estaba hecha, fué
la poesía general del Occidente cristiano durante los siglos xii y xiii...;
tuvo por primer instrumento la forma métrica, asonantada al principio
y rimada después; pero en los tiempos de su decadencia, desde la segunda
mitad del siglo xiii y mucho más en el xiv y en el xv, cuando el
instinto creador había huído de los juglares, cuando la amplificación
verbosa y la mala retórica habían suplantado á la poesía, cuando las
narraciones no se componían ya para ser cantadas, sino para ser leídas,
cuando se había agrandado en demasía el público sin mejorarse la calidad
de él, y á la vez que la aristocracia militar, avezada ya á los refinamientos
cortesanos y á los artificios del lirismo trovadoresco y de las
escuelas alegóricas, volvía desdeñosamente la espalda á las gestas nacionales,
comenzaba la burguesía á apoderarse de los antiguos relatos,
imprimiéndoles un sello vulgar y pedestre; la Musa de la epopeya se vió
forzada á descender de su trono, calzó el humilde zueco de la prosa y
entonces nacieron los libros de caballerías propiamente dichos. No hay
ninguno entre los más antiguos, ni del ciclo carolingio, ni del ciclo bretón,
ni de los secundarios, ni de las novelas aisladas, ni de las que toman
asuntos de la antigüedad ó desarrollan temas orientales y bizantinos, que
no sea transformación de algún poema existente ó perdido, pero cuya
existencia consta de una manera irrecusable". En cambio, la epopeya
castellana, por carecer de lo maravilloso y fantástico, por ser sincera
pintura de la realidad de la vida, siguió viviendo entre el pueblo hasta
que los eruditos recogieron sus romances, y por ser tan verídica é histórica
aprovecháronse de ellos mucho antes, desde el siglo xiii, los mismos
eruditos, al componer sus Crónicas. Así el idealismo de la epopeya
caballeresca europea la hizo degenerar en novela prosaica, mientras que
el realismo de la epopeya heroica castellana alimentó las Crónicas, venció
al mester de clerezia y triunfó hasta entre los eruditos, llegando
á escribirse sus romances á fines del siglo xv y originando los romances
eruditos de los siglos xvi y xvii, y sigue siendo hasta hoy expresión de
la poesía épica, tanto erudita como popular. Sólo un ciclo de los caballerescos
fué aceptado por la musa popular castellana, el carolingio, porque
en él vió el pueblo una rama de la propia epopeya nacional. Roncesvalles
y Bernardo del Carpio son tan españoles como el Cid y don
Rodrigo. "El grado de elaboración que en ellos (los romances de este
ciclo) alcanza la materia épica, la gran distancia á que se encuentran
de sus originales ultrapirenaicos, hasta el punto de ser difícil reconocerlos,
hace evidente que descansan en una poesía anterior, en verdaderos
Cantares de Gesta, compuestos libremente en España sobre temas
traídos por los juglares franceses ó provenzales". Así M. Pelayo, el
cual cree que la creación popular de Bernardo del Carpio fué como
una protesta contra el seudo Turpin, escrito en Galicia por un francés y
aceptado por los amigos de los cluniacenses, mientras que "las fabulosas
conquistas de Carlomagno en España encontraron muchos incrédulos y
el sentimiento nacional herido, no sólo protestó por boca del monje de
Silos y del arzobispo don Rodrigo, sino que, invadiendo los campos de la
épica nacional, españolizó la leyenda en términos tales, que más que
imitación ó continuación fué protesta viva contra todo invasor extraño.
Un personaje enteramente fabuloso, pero en cuya fisonomía pueden
encontrarse rasgos de otros personajes históricos, apareció, primero
como sobrino de Carlomagno y asociado á sus triunfos, después como
sobrino del rey Casto y como único vencedor de Roncesvalles. La creación
de Bernardo del Carpio se levanta en algún modo sobre el carácter
local de la epopeya castellana, y la engrandece en el sentido de la patria
española, haciendo combatir mezclados, bajo la enseña de Bernardo,
á castellanos, navarros y leoneses, á infieles y cristianos juntamente".
La Crónica general, de Alfonso X, recogió, ya prosificado, un cantar
del ciclo carolingio, la leyenda de Maynete y Galiana, que se duda sea
francesa ó española, pero que, de todas suertes, en España tomó forma
tal, que difiere de la del resto de Europa, poética y sin extravagancias
maravillosas, y M. Pelayo la cree española (Oríg. novel., t. I. página
cxxxiii). La mayor parte de los libros de caballerías extranjeros
se tradujeron en el siglo xv, pero hay algunos anteriores. Las más antiguas
ficciones de este género están en la Gran Conquista de Ultramar,
sobre las Cruzadas; después vienen las que Amador de los Ríos halló
en un códice de El Escorial: el Noble Cuento del emperador Carlos
Maynes, la Estoria del rey Guillermo de Inglaterra, el Cuento muy fermoso
del emperador Ottas et de la infanta Florencia su fija et del buen
caballero Esmere, el Fermoso cuento de una sancta emperatriz que ovo
en Roma et de su castidat y la Estoria del cavallero Plácidas, que fué
después cristiano e ovo nombre Eustacio. La primera y última han sido
publicadas é ilustradas por Herman Knust, Dos obras didácticas, Socied.
Biblióf. Españ., Madrid, 1898. La Estoria del rey Guillermo no
está traducida del poema francés de Cristián (siglo xii), sino de otro
texto. Otra versión del siglo xvi ha reimpreso Knust, en el tomo acabado
de citar, tomado de la edición de Toledo, 1526: Chronica del rey
don Guillermo, rey de Inglaterra e duque de Angeos: e de la reina doña
Berta su muger. Es libro de caballerías á lo divino, agiográfico, así
como la Estoria del caballero Plácidas, traducción de la leyenda de San
Eustaquio mencionada por San Juan Damasceno, inserta en el Menologio
Griego, del emperador Basilio x, y divulgada en Occidente por el
Speculum Historiale, de Vicente de Beauvais, etc. Mussafia ha editado
el Fermoso cuento de una sancta emperatriz, Viena, 1867 (Sitzungsberichte
der Κ. K. Akad. der Wissenschaften, v. 53) y probado que proviene
del poema francés de Gautier de Coincy (1177-1236) sobre la emperatriz
Crescencia. El de von Ottas salió de Florence de Rome, y publicólo
Amador de los Ríos, Hist. crít., t. V, pág. 391. Del ciclo bretón
hay huellas en el siglo xiii en España; pero cuando se desenvolvió fué
en el xiv. La leyenda del rey Artur, vencedor de los sajones, es muy
antigua en Bretaña y se menciona en un libro del siglo x, en la Historia
Britonum, de Nennio. Los normandos, conquistada Inglaterra, fraternizaron
con los bretones contra los sajones, y Jofre de Monmouth, obispo
de S. Asaph († 1154), fué el primer creador de una historia fabulosa,
pero muy poética, que se suponía traducida de antiguos libros gaélicos
y que fué formándose y escribiéndose en libros latinos. Invención suya
parece la del sabio Merlín y sus profecías. Luego vino la Tabla Redonda
con los lays de Bretaña, lírica con antigua música céltica (G. Paris, La
littérat. franç. au moyen âge, 2.ª ed., París, 1890, pág. 91). En el siglo
xii aparece la leyenda de Tristán, de origen gaélico, y en último término
mitológico y por lo mismo antiquísima: uno de los autores que la
trató fué Thomas, anglo-normando (1155-1170), después del perdido
poema de Christián de Troyes (hacia 1150), que compuso además el
Lancelot (Lanzarote) hacia 1170, el Perceval ó Cuento del Graal en
1175. Pasó esta literatura á Italia en el siglo xiii; pero tardó en penetrar
en España por ser tan contraria en su idealismo á la épica castellana,
hasta que Galicia y Portugal, países de espíritu céltico, la acogieron
y la comunicaron con su propia lírica, acaso en el siglo xiii y
cierto en el siglo xiv y, sobre todo, á principios del siglo xv á los castellanos.
Alusiones hay en Castilla á este ciclo hasta en los Anales Toledanos
primeros, que llegan al año 1217. Don Juan Manuel habla de
un falcón llamado Lanzarote y otro Galván (Libro de la Caza, 1325);
el de Hita recuerda á Tristán (1343) y á Amadís, como hemos visto;
pero donde se menudean las alusiones es en el Cancionero de Baena,
entre los poetas del reinado de Juan II y en algunos raros romances.
Del primer tercio del siglo xiv es un fragmento de un Tristán castellano,
contenido en un códice vaticano, publicado por Monaci y otro
hallado por Bonilla en las guardas de un manuscrito de la Biblioteca
Nacional. Imprimiéronse el Tristán y el Baladro á fines del siglo xv,
pero los Amadises los pusieron en olvido. Anterior y la primera novela
de caballerías en Castilla fué El Caballero Cifar, de fines del siglo xiii;
pero el Amadís es realmente el primer libro enteramente de caballerías
y el mejor de todos. Tras los doce Amadís que se compusieron en España,
se tradujeron á todas las lenguas de Europa y se imitaron en otros
libros y dramas, vinieron los Palmerines. De las causas de esta moda
y triunfo de los libros de caballerías en España en el siglo xvi, después
de no haberse apenas hecho desde fines del xiii, más que seis ó siete
libros originales, véase M. Pelayo (Oríg. nov., t. I, pág. ccxci). "Los
caballeros portugueses de la corte del Maestre de Avis, que en torno de
la Reina inglesa gustaban de imitar las bizarrías de la Tabla Redonda,
trasladaron á la Península, de un modo artificial y brusco sin duda, pero
con todo el irresistible poderío de la moda, el ideal de la vida caballeresca,
galante y fastuosa de las cortes francesas y anglonormandas...,
inoculando la ridícula esclavitud amorosa y el espíritu fanfarrón y pendenciero...,
en España se compusieron en mayor número que en ninguna
parte, por ser entonces portentosa la actividad del genio nacional...,
pasaron al francés y al italiano y muchos también al inglés, al alemán
y al holandés, y fueron imitados de mil maneras hasta por ingenios de
primer orden, y todavía hacían rechinar las prensas cuando en España
nadie se acordaba de ellos, á pesar del espíritu aventurero y quijotesco
que tan gratuitamente se nos atribuye..., no fué un fenómeno español,
sino europeo. Eran los últimos destellos del sol de la Edad Media próximo
á ponerse...; la novela... debe ser obra de arte puro, pero en muchos
casos no es más que obra de puro pasatiempo... como la misma
y aun mayor penuria de novelas originales se padecía en toda Europa,
ellos fueron los que dominaron enteramente esta provincia de las letras
por más de cien años. La novela-arte es para muy pocos; la novela-entretenimiento
está al alcance de todo el mundo, y es un goce lícito y
humano, aunque de orden muy inferior".





461. En 1496 se publicó en Salamanca la traducción de la
novelita latina Historia de duobus amantibus (1444), de Eneas
Silvio Piccolomini (1405-1464), después Ρíο II: Historia de dos
amantes Eurialo e Lucrecia Senesa. El único ejemplar conocido
se conservaba en la Biblioteca Colombina. Perdido éste,
Foulché-Delbosc ha reimpreso (Barcelona, 1907) la edición de
Sevilla de 1512, de la que hay dos ejemplares conocidos, uno
en la Biblioteca Nacional de Madrid, otro en el Museo Británico.
Es de no poco momento para el conocimiento de los orígenes
de la novela española, por lo que influyó en la Cárcel de
Amor y en algunas otras obras castellanas. El estilo es bastante
suelto ya, teniendo, sobre todo, en cuenta el hipérbaton y el
rodeo con que el traductor procuró doblegar el habla castellana
para acercarla á la latina, empeño en que tantos otros naufragaron.
El lenguaje es castizo, sin los feos latinismos de otros
autores del siglo xv. Otras ediciones: Sevilla, 1524, 1530, 1533.





462. Eneas Silvio Piccolomini, Historia de dos amantes [trad. del
latín], ed. R. Foulché-Delbosc, Barcelona, 1907; ed. Menéndez y Pelayo,
en el tomo IV de sus Orígenes de la Novela, Madrid, 1913.



463. La primera impresión del Decamerón, de Boccaccio, en castellano
es la de Sevilla, 1496 (Revue Hisp., t. XII, pág. 43); volvió á imprimirse
en Toledo, 1524; Valladolid, 1539; Medina, 1543; Valladolid,
1550; fué prohibida en 1559. Influyó primero en el Patrañuelo (1566?),
que le tomó tres cuentos, y sabido es lo que en él se inspiraron Cervantes
y Tirso, en las Novelas Ejemplares (1613) el uno, y el otro en los Cigarrales
de Toledo (1624), aunque mucho más había influido acaso en la
literatura del siglo xv, juntamente con Dante y Petrarca. Boccaccio español
llamó Tirso á Cervantes, no porque le tomara nada ni le imitara,
sino por haber remedado el tono del estilo. Véase A. Farinelli, Note sul
Boccaccio in Ispagna nell'Età Media, Braunschweig, 1906, y su estudio
sobre el Corbaccio en la España medieval, en la Miscellanea Mussafia.



464. En 1496 Abraham Zacuto, hebreo, de Salamanca, publicó
Tabulae tabularum coelestium motuum Astronomici Zacuti, necnon
stellarum fixarum longitudinem ac latitudinem ad motus unitatem mira
diligentia reductae ac in principio canones, obra más conocida por Almanach
Perpetuum. Era astrónomo de don Manuel, rey de Portugal, y
su libro fué impreso en la tipografía judaica de Leiria. La edición de
Venecia de 1502 lleva las correcciones de Alfonso de Córdoba. Las efemérides
de Zacuto están calculadas por el meridiano de Salamanca. De
otras obras, en N. Antonio.


Mosén Juan Escrivá publicó De imaginibus astrologicis, 1496.


En 1496 Jerónimo Torrella, médico valentino, publicó Opus praeclarum
de imaginibus astrologicis. De Motu Coelorum. Opusculum pro
Astrologia adversus Comitem de Concordia Mirandulanum. De fluxu et refluxu maris.


En 1496 se publicaron Las epístolas de Séneca. Con una Summa
siquier introduction de Philosophia moral: en romançe, Zaragoza. La
Introduction es de Leonardo Arietino. (Bibliogr. zarag. del siglo xv).



465. Hernando de Talavera († 1507), confesor de los Reyes Católicos
y arzobispo de Granada, compuso cierta obra docta y devota sobre
la salutacion angélica, como dice fray Juan de Pineda en su Agricultura
cristiana, pte. 2, diál. 31, donde la inserta, y en la Vida de San
Juan Baptista (Barcelona, 1596). Su más antiguo biógrafo, José Saguntino,
historiador de la Orden de San Jerónimo (Breve suma de la
santa vida del reverendísimo y bienaventurado don fray Hernando de
Talavera, en el mismo códice de la Academia de la Historia, donde
están los versos de Álvarez Gato), dice que "en lugar de responsos
hazia cantar algunas coplas devotísimas correspondientes á las liciones.
De esta manera atraia el santo varon á la gente á los maytines como
á la misa. Otras veces facia hazer algunas devotas representaciones,
tan devotas, que eran más duros que piedras los que no echavan lágrimas
de devocion". "Acaso tengan que ver, dice M. Pelayo, estas
coplas y representaciones con el libro rarísimo que mienta Salvá":
Cancionero Espiritual... Hecho por un religioso de la orden del bienaventurado
Sant Hieronimo, Valladolid, 1549. En él hay una disputa
alegórica en quintillas dobles, villancicos y un paso ó égloga del Nacimiento.
Pudiera ser del obispo ó de algún imitador suyo.


Tratados compuestos por Hernando de Talavera, arzobispo de Granada
("Costó 114 mrs. en Medina del Campo, por julio de 1518", dice
Fernando Colón). Provechosa doctrina de lo que debe saber todo fiel
Christiano. Confesional. Del restituir y satisfacer. De cómo hemos de
comulgar. Contra el murmurar. De las Ceremonias de la Misa, Salamanca,
1673. Contra la demasía en el vestir y en el comer. Impugnacion
Catholica en defensa de nuestra Fe. Ceremonial de todos los oficios
divinos. Una forma de visitar Iglesias y Conventos de Monjas. Instruccion
para las Monjas de un Monasterio de Avila. Officia quatuor.
Además revisó y mejoró el Vita Christi castellano, del franciscano
Francisco Jiménez, como si lo escribiese de nuevo, Sevilla, 1496.



466. En 1497 Fernando del Castillo publicó Ars pulsandi mussicalia
instrumenta. Sequitur Ars de pulsatione lambuli et aliorum similium
instrumentorum, inventa a Fulan mauro Regni Granatae.


En 1497 Gaspar Torrella, valentino, hermano de Jerónimo y obispo
de Cerdeña y médico de Alejandro VI, publicó Tractatus cum consiliis
contra pudendagram seu morbum gallicum. Dialogus pro regimine
sanitatis, 1506. Consilium de aegritudine pestifera et contagiosa. Iudicium
Generale de portentis, prodigiis et ostentis ac solis et lunae defectibus
et de cometis, Roma, 1507.


En 1497 fray Antonio Ginebreda, dominico barcelonés, publicó el
Boecio de consolacion e vergel de consolacion (vide núm. 275), Sevilla;
ibid., 1499, 1511.


En 1497, como dice el mismo autor, escribió Alonso de Abila, según
se cree hijo del cronista Hernando de Palençia, el Compendio universal
de las Historias Romanas y de otros Autores que aqui van contenidos,
en el cual se tratan los hechos notables de los Príncipes Romanos,
así Pontífices como Emperadores y otros ilustres varones. Hay también
un compendio de las Crónicas de Castilla. (Ms. en Gallardo).


En 1497 se imprimió La Fiameta de Juan Vocacio, de traductor
anónimo, Salamanca; Sevilla, 1523; Lisboa, 1541. El códice está en El
Escorial. Prohibióla el Santo Oficio. Fué muy leída en el siglo xv é influyó
en la novela erótico-sentimental, Cárcel de Amor, La Celestina, etc.


En 1497 se publicó el Clypeum defensionis fidei, del papa (1492-1503)
Alejandro VI, antes don Rodrigo de Borja, valenciano. Strasburgo.
De Cardinalium excellencia et officio Vicecancellarii. Glossa
in Regulas Cancellariae. Epistolae, Constitutiones ecclesiasticae.


En 1497 se publicó en Sevilla la Forma de los novicios, el qual compuso
el seráfico Sant Buenaventura, Sevilla.





467. Año 1498. El Doctor Francisco López de Villalobos
(1474-1549) nació en tierra de Benavente, provincia de
Zamora, probablemente en Villalobos, fué hijo de judíos y judío
confeso, como él dice. Estudió en Salamanca, á costa, probablemente,
del marqués de Astorga don Pedro Álvarez Osorio,
su protector. La prueba de su aprovechamiento está en el Sumario
de Medicina, escrito é impreso en 1498, cuando apenas
tenía veinticuatro años, y en esta obra iban las famosas Coplas
sobre las pestíferas bubas. Aquel año ejercía ya la medicina
en Zamora y era casado. En 1507 parece era ya familiar del
Duque de Alba é intimaba con los Grandes del Reino; en 1508
era médico del Duque, y en 1509, del Rey Católico. En 1514
acabó de escribir las Congresiones, impresas el mismo año en
Salamanca; el siguiente de 1515 se imprimió Amphitrion de
Plauto. Asistió al Rey en su muerte el año 1516 en Madrigalejo
y siguió á la corte en Madrid el 1517 con los gobernadores Cisneros
y Adriano, y cuando llegó Carlos I, el 1517, siguióle á
Valladolid y Zaragoza (1518) como médico de la reina viuda
doña Germana, y aquel mismo año, por haber sanado á "Mosiur
de Xeures", el privado del Monarca, entró á ser médico
de Cámara de Su Majestad, y desde 1522, que volvió el Emperador
de Alemania, hasta el 1525, ejerció su cargo en la corte;
pero con motivo de la privanza como médico del italiano Narciso,
no conviniéndose en la enfermedad que tuvo el Emperador
en 1524, tomó la resolución de retirarse de la corte, como lo
hizo el 1525, á Zafra, en casa del Marqués de Priego, en Extremadura;
empero en 1526 volvió á la corte, en Madrid, desde
donde aquel mismo año escribió á Hernán Núñez una carta en
contestación á la que él le había enviado criticando sus Comentarios
á los dos primeros libros de Plinio, impresos en 1524. Ambas
epístolas fueron destempladas y amargas en demasía, la del
Comendador griego, por sus quisquillas de filólogo; la de Villalobos,
por su carácter franco. Abandonó la corte el año 1542
é hizo asiento en Valderas, y el 1544 publicó los Problemas, la
más famosa de sus obras. La última de sus célebres Cartas, en
las que se hallan casi todos los sucesos de su vida y de la corte,
es del año 1549, en que murió.


Villalobos fué el hombre más chocarrero y de burlas que
había por su tiempo en Castilla. El gracejo brota de sus labios
como de propio manantial, y es el donairoso y socarrón gracejo
castellano de pura cepa y en el más castizo lenguaje. Fuera
de esta nota sobresaliente de su desenfadado ingenio, algunas
veces, cuando en veras habla, como en las glosas de la Canción,
es elocuentísimo. Es de los más salados cuentistas de nuestra
literatura y uno de los modelos más admirables del género epistolar,
por la naturalidad, el gracejo, la viveza de su pincel, el
desenfado con que jamás se muerde la lengua diciendo cuanto
le ocurre con brío y color, claridad y donaire. Son sus cartas la
historia interna de la corte del Emperador. Buen versificador,
es verdadero poeta en el género epigramático y satírico á lo
Marcial. El estilo de Villalobos tiene del de Juan de Valdés y
del de Antonio de Guevara, ambos contemporáneos suyos. Á
la soltura elegante del primero allega el donaire y desenfado del
segundo, y sin engañar con embustes á los lectores ni molerles
con la rítmica cantilena de las cadencias del segundo, desencapota
el cejo de la continua seriedad del primero.





468. Sumario de Medicina en romance trovado y Tratado de las
pestíferas las bubas, en un solo volumen, Salamanca, 1498. Congresiones
vel duodecim principiorum liber nuper editus, Salamanca, 1514.
El Amphitrion de Plauto se imprimió suelto primeramente, Zaragoza,
1515; Alcalá, 1517; después con los Problemas, en 1543. Glossa literalis
in primum et secundum naturalibus historie libros (de Plinio), Alcalá,
1524. Libro intitulado los Problemas, de Villalobos, que tractan de
cuerpos naturales y morales. Y dos diálogos de medicina y el Tratado
de las tres grandes. Y una Canción y la comedia de Amphytrion, Zamora,
1543; Zaragoza, 1544; Sevilla, 1550, 1570 y 1574.



469. Francisco López de Villalobos, Libro intitulado los Problemas...;
Tratado de las tres grandes...; Canción...; Anfitrión. Bibl. de
Aut. Esp., t. XXXVI; Algunas obras, ed. A. M. Fabié, Soc. de Biblióf.
Españoles, 1886; Diálogo, en Paz y Meliá, Sales españolas, segunda
serie, Madrid, 1902. Consúltense: Jorge Gaskoin, The medical works
of Fr. Lóp. de Villalobos, London, 1870; Algunas obras del Dr. Francisco
López de Villalobos, Biblióf. Españ., Madrid, 1886.



470. En 1498 se publicó la Historia de Enrique fi de Oliva, rey de
Iherusalem, emperador de Constantinopla, Sevilla; ibid., 1533, 1545; reeditada
por los Biblióf. Españ., 1871. Por cierto que Enrique, caballero
andante, conquista á Jerusalén y á Damasco; hace grandes fazañas,
salva á Constantinopla, cercada por los turcos, y se casa con la infanta
Merjelina, heredera del Imperio bizantino. El original de este libro
fué francés y se perdió; pero como muy anterior es la canción de gesta
de Doon de la Roche, del siglo xii (Gautier, Les Epopées françaises,
II, 260). Y aquí tenemos la Merjelina á que alude el Arcipreste de
Hita (c. 211), con la cual yo no había dado al comentarlo, aunque hay
la dificultad de que su padre, Manuel ii Paleólogo, reinó de 1391 á
1399. ¿Se injertaría esta historia en la antigua leyenda carolingia? Á
principios del siglo xv la cita Álvarez de Villasandino (Baena, pág. 3).


En 1498 fray Diego López de Toledo, comendador de Castilnovo,
de la Orden de Alcántara, publicó Los Comentarios de Cayo Julio
César, traducidos de latín, Toledo; ibid., 1549; Madrid, 1621.


En 1498 se publicó El Baladro del sabio Merlín con sus profecías,
Burgos; otro distinto adicionado y con la Demanda del Santo Grial
salió en Toledo, 1515; Sevilla, 1535. Créese haberse compuesto El Baladro
con arreglo á la traducción italiana de Zorzi, del libro de Roberto
de Borron. Otro Merlín y demanda del Sancto Grial, Sevilla, 1500.


El Baladro del sabio Merlín. Ed. A. Bonilla y San Martín. Nueva
Bibl. de Aut. Esp., t. VI. Consúltese: G. Paris y J. Ulrich, Merlin, roman
en prose du xiiie siècle, avec la mise en prose du poème de Robert
de Borron (Société des anciens textes français), París, 1886.


En 1498 se publicó Del enseñamiento del coraçon. Salamanca.


En 1498 publicó J. Gutiérrez de Toledo la Cura de la piedra,
Toledo.


En 1498 se publicó la Peregrina, Sevilla (vide núm. 273).


En 1498 Lorenzo Victoriano y Molón publicó Cálculos arithmeticos
aplicados á la ciencia agrimensoria.







  ilop424
  Comedia de Calisto y Melibea. (Burgos, 1499).














En 1498 (Sevilla) se imprimió la Crónica popular del Cid. (Suma
de las cosas maravillosas.) Reimpresión de R. Foulché-Delbosc, en la
Revue Hispanique (1909; t. XX, págs. 316-420). Hay ediciones de Sevilla,
1509; Toledo, 1526 (reproducida, en facsímile, por A. M. Huntington
en New-York, 1903); Sevilla, 1533; ídem, 1541; Salamanca,
1546; Burgos, 1568; Sevilla, 1587; Bruselas, 1588; Alcalá, 1604; Madrid,
1616; Cuenca, 1616; Salamanca, 1627; Valladolid, 1627, y Sevilla,
sin fecha (siglo xviii). Esta Suma es una abreviación que no debe confundirse
con la Crónica particular del Cid, publicada en 1512 y reproducida
por Huber en 1853 y por Huntington en 1903, de la cual hemos
hablado ya (núm. 342). Véase á J. Puyol y Alonso: La Crónica popular
del Cid, Madrid, 1911.





471. En 1499 se imprimió en Burgos la Comedia de Calisto
y Melibea, en 16 autos, "con los argumentos nuevamente añadidos",
lo cual parece indicar que hubo otra edición anterior; en
1501 reeditóla en Sevilla Alonso de Proaza, añadida una Carta á
manera de prólogo, que parece ser del editor, como de hecho son
suyas seis octavas también añadidas al fin; en 1502 el mismo
Proaza volvióla á imprimir en Sevilla con nuevo título, Tragicomedia
de Calisto y Melibea, tres nuevas octavas, un Prólogo
nuevo y varios actos interpolados, de manera que en vez de 16
vino á tener 21 actos. Otro acto se añadió más tarde, llamado
del Traso, por explayarse más en la pintura de este personaje,
introducido en la edición de 1502. El autor de la primitiva Comedia
parece ser el bachiller Fernando de Rojas, de la Puebla
de Montalván, judío converso que fué abogado en Talavera y
debió de componerla después de 1492. Aunque muchos le atribuyen
también la Carta, el Prólogo y los actos añadidos hasta
21 en la edición de 1502, el diferente carácter dado á los personajes,
el haber estropeado el efecto trágico cortando el drama
en el momento principal con cuatro actos episódicos, que nada
tienen que ver con la acción, y el diverso estilo, persuaden ser
otro el añadidor y de muy inferior mérito respecto del autor de
los 16 autos primitivos. Probablemente fué el editor Proaza el
que añadió todo aquello en su edición de Sevilla de 1502, donde
se halla por primera vez.


"Los amantes desapoderadamente apasionados, que nos
pintan los novelistas, son como los aparecidos de que se atemorizan
las viejas: todo el mundo habla de ellos y nadie los ha
visto". Bonita frase de La Rochefoucauld; pero tan falsa como
bonita. No pasa mes sin que leamos en los periódicos tragedias
amorosas, amantes que se matan á sí mismos ó que matan á sus
amantes. Al día siguiente sólo se acuerdan de ellas los jueces y
abogados que entienden en los tribunales. "Parece cosa de
novela", solemos decir al leerlas; "parece cosa de realidad",
deberíamos decir al leer tales amores y sus tristes fenecimientos
en una buena novela. Porque los Tribunales de justicia henchidos
están de sus causas judiciales y los manicomios más llenos
todavía de sus tristes víctimas. ¿Y hay casa, hay por ventura
pecho donde el amor no esté desenvolviendo su eterna tragedia?
¿No trae enlazados en sus doradas redes y distraídos á los mozos,
revueltos y alterados á los hombres, desasosegados á los
mismos viejos? ¿Quién se librará de sus dulces asechanzas? Como
se cobija en la ligera cabeza de la mozuela, así, y sin otros miramientos,
se cuela en la grave sesera del senador, del magistrado,
del filósofo. Él mancilla y empaña las almas virginales, encizaña
las familias, trueca las condiciones, quebranta las amistades,
desvela á los más tranquilos, convierte en homicidas á los mismos
amantes, alborota los espíritus, levanta guerras, asuela
ciudades, revuelve el mundo. ¿Acaso hay nada en él que no
se haga por el amor? No es una niñería, un lujo, un pasatiempo
de desocupado; la vida de la humanidad cuelga de él. Demás
estarían las ciudades, sobrarían los ejércitos, holgarían las tierras,
si hombres no hubiese; pero si hay hombres es porque hay
amor. Para tan grave cargo como le encomendó la naturaleza,
hubo de dotarle de poderes no pensados: el amor es fuerte, furioso,
loco. Que la vida de los hombres cuesta mucho y es menester
el colmo de la locura para escotarla. Sin esa "titillatio,
concomitante idea causae externae", como paradisíacamente
definió Espinosa el amor, el mundo se acababa, y es harto grave
cosa el mundo. Por muchas que sean las víctimas del amor,
por aciagos que sean los acaecimientos que ocasiona, por muertes,
desolaciones, ruinas, que amontone sobre la haz de la tierra,
más necesita, más se merece, más se le debe, más demanda, con
nada de eso se paga: á cambio de desastres, guerras, tragedias
sin cuento, da lo que con nada de eso es comparable, la vida
de los hombres sobre la tierra. Y no es ello de tan menguado
precio que no haya permitido Dios, según la doctrina católica,
hasta que el pecado entrase en el mundo y le señorease, y
con él la muerte, y tras la muerte y el pecado, que la misma
Divinidad encarnase y fuese blanco de estos dos tiranos del mundo.
Si amar es luchar, sufrir y morir, no menos, antes mucho
más es vivir, de donde nace que vivir es morir, sufrir y luchar.
El demonio del amor es el demonio de la muerte, pero eslo por
ser el demonio de la vida.


Ésta es la no sé si llamarla tragedia ó comedia del mundo
y del vivir de los hombres. Sabíalo, por lo menos, muy bien
sabido el que compuso la Tragicomedia de Calisto y Melibea,
cuando cifró toda esta filosofía del amor, de la vida y del mundo
en el último auto, donde exclama el viejo Pleberio, que de viejos
es exprimir todo el sustancioso jugo de la vida: "¡O vida de
congoxas llena, de miserias acompañada! ¡O mundo, mundo!
Muchos de ti dixeron, muchos en tus qualidades metieron
la mano. Á diversas cosas por oydas te compararon; yo por
triste esperiencia lo contaré, como á quien las ventas y compras
de tu engañosa feria no prósperamente sucedieron... ¡O
amor, amor! que no pensé que tenías fuerça ni poder de matar
á tus subjetos!... ¿Quien te dió tanto poder? ¿Quien te puso
nombre que no te conviene? Si amor fuesses, amarias á tus sirvientes;
si los amases, no les darias pena; si alegres viviesen,
no se matarian, como agora mi amada hija... Alegra tu sonido,
entristece tu trato. ¡Bienaventurados los que no conociste ó de
los que no te curaste!". He aquí la conclusión de la Tragicomedia,
y he aquí la raíz de la filosofía schopenhaueriana, del pesimismo
de la vida y del amor. El cual en La Celestina es lo que
el Ananke ó fatalidad en la tragedia griega, lo que levanta el
drama, ó, mejor diré, lo hunde en la sima del espanto y terror
con que atrae á los lectores ó espectadores, les hiela el corazón
y juntamente les encadena halagüeñamente el gusto, les enhechiza
y ciega y, quieras que no, les arrastra y despeña consigo
en sus honduras lóbregas é inapeables. Y venturoso de aquel
que por este poder del arte trágico, hundido y ensimado en las
lobregueces de sí mismo, llegue á comprender lo que es el amor,
el mundo y la vida en sus más soterradas y filosóficas raíces,
amargas, sí, pero por lo mismo empapadas en el sustancioso
jugo de la más alta sabiduría.


Esto cuanto al intento y espíritu de la obra; los medios de
ejecución atañen al literato. Pero de ellos, que pueden reducirse
á los caracteres, la invención y composición de la fábula y,
finalmente, al estilo y lenguaje, se ha dicho tanto y con tanto
acierto, que duelo da el escoger.





"Libro a mi entender rivi-

si encubriera más lo huma-",






dijo Cervantes cuan breve y galanamente pudiera decirse. No
volveré á lo de encubrir lo humano, que el propio Cervantes
se sabía muy bien no fuera hacedero sin deshacer lo divino
que el libro encierra: que fuera hacer una sortija de oro sin
oro. "¿Quales personas os parecen que están mejor exprimidas?",
pregunta Martio en el Diálogo de las lenguas. Y responde
su autor, Juan de Valdés: "La Celestina está, á mi ver,
perfetísima en todo quanto pertenece á una fina alcahueta".
Tan es así, que el pueblo español, con certera crítica, hizo de
Celestina un nombre apelativo, no á modo de sustantivo, como
de otros famosos personajes, por manera que decimos: Fulano
es un Quijote, es un Sancho Panza, es un Tenorio; sino que
celestina llamamos á toda trotaconventos, tercerona ó alcahueta,
sin más cortapisas y como adjetivo corriente. Y que no tiene
semejante. Porque no es la alcahueta común, sino la de diabólico
poder y satánica grandeza. "Porque Celestina—dice Menéndez
y Pelayo—es el genio del mal encarnado en una criatura
baja y plebeya, pero inteligentísima y astuta, que muestra
en una intriga vulgar tan redomada y sutil filatería, tanto caudal
de experiencia moderna, tan perversa y ejecutiva y dominante
voluntad, que parece nacida para corromper el mundo
y arrastrarle encadenado y sumiso por la senda lúbrica y tortuosa
del placer". "Á las duras peñas promoverá e provocará
á luxuria, si quiere", dice Sempronio. Hay en Celestina un
positivo satanismo, es una hechicera y no una embaucadora.
Es el sublime de mala voluntad, que su creador supo pintar
como mujer odiosa, sin que llegase á ser nunca repugnante;
es un abismo de perversidad, pero algo humano queda en el
fondo, y en esto lleva gran ventaja al Yago de Shakespeare,
no menos que en otras cosas.


Elicia y Areusa son figuras perfectamente dibujadas, discípulas
de Celestina, no prostitutas de mancebía ó mozas del
partido, sino "mujeres enamoradas", como las llamaban, que
viven en sus casas, sin el sentimentalismo de las de Terencio
ni el ansia y sed de ganancia de las de Plauto, más verisímiles
que las primeras y menos abyectas que las segundas. Los criados
de Calisto son todavía menos romanos y más españoles;
no esclavos, sino consejeros y confidentes, que le ayudan y
acompañan, aunque avariciosos y cobardes. Calisto y Melibea
han sido siempre comparados con Romeo y Julieta en lo infantiles,
apasionados y candorosos. "Mucho de Romeo y Julieta
se halla en esta obra—dice Gervinus (Histor. de la poes.
alem.)—, y el espíritu según el cual está concebida y expresada
la pasión es el mismo". Y Menéndez y Pelayo, á quien
seguimos: "Nunca antes de la época romántica fueron adivinadas
de un modo tan hondo las crisis de la pasión impetuosa
y aguda, los súbitos encendimientos y desmayos, la lucha del
pudor con el deseo, la misteriosa llama que prende en el pecho
de la incauta virgen, el lánguido abandono de las caricias matadoras,
la brava arrogancia con que el alma enamorada se
pone sola en medio del tumulto de la vida y reduce á su amor
el universo y sucumbe gozosa, herida por las flechas del omnipotente
Eros. Toda la psicología del más universal de los
sentimientos humanos puede extraerse de la tragicomedia. Por
mucho que apreciemos el idealismo cortesano y caballeresco de
D. Pedro Alarcón, ¡qué fríos y qué artificiosos y amanerados
parecen los galanes y damas de sus comedias al lado del sencillo
Calisto y de la ingenua Melibea, que tienen el vicio de la pedantería
escolar, pero que nunca falsifican el sentimiento!".


Cuanto al arte de la composición dramática, la traza es
sencillísima, clara y elegante, y más de maravillar por la época
en que se compuso, antes de nacer el teatro moderno, puesto
que es la primera madre de él La Celestina. Calisto, de noble
linaje, entra, siguiendo á un halcón, en la huerta donde halla
á Melibea. Enamorado de ella y desdeñado, acude á Celestina,
que con sus arterías y hechizos prende el mismo fuego en el
pecho de la virginal doncella, y con sus mañas y mujeres se
atrae la voluntad de los criados de Calisto. Pero la codicia la
hace á ella no querer partir con ellos el collar que le había regalado
el galán tan bien servido, y á ellos que maten á la vieja,
quedando medio descalabrados al saltar por la ventana, huyendo
de la justicia, y ahorcados por ésta en la plaza. Sólo al través
de la puerta se habían hablado los amantes, y, según lo concertado,
va de noche Calisto á la huerta de Melibea; pero después
de lograr tan apetecida dicha, al salir y saltar de la tapia,
cae muerto el amante. Ella, al saberlo, como heroína del amor,
hace que su padre la oiga al pie de la torre, en cuya azotea ella
sola le cuenta su desgracia y luego se deja caer muerta á sus
pies. El triste anciano endecha tan horrible desventura y las
miserias del mundo, de la vida y del amor.


"El genio gusta de la sencillez, el ingenio gusta de las complicaciones—dice
Lessing en su Dramaturgia...—El genio no
puede interesarse más que por aventuras, que tienen su fundamento
unas en otras, que se encadenan como causas y efectos".
Hasta la muerte de Celestina todo era comedia, la comedia
del amor y de la vida; desde aquel punto se convierte la acción
en tragedia. Mueren ambos criados. Torna lo agradable con
la escena de la huerta. Pero cuanto más agradable, más triste
y terrible siéntese la desgracia inesperada de Calisto y la trágica
muerte de Melibea. Este cambio repentino es de efecto
maravilloso. El despeño de la acción así preparado y ejecutado
es lo más admirable de la obra.


Del estilo y lenguaje de La Celestina, la mayor alabanza que
le cabe es haber casado en ella su autor el período y sintaxis,
que venía fraguándose por influjo humanista del Renacimiento
y en que sobresalieron el Arcipreste de Talavera, Hernando de
Pulgar, Fernán Pérez de Guzmán, Diego de San Pedro y mosén
Diego de Valera, con la frase y modismos, refranes y voces
del uso popular, que nadie hasta él había empleado. El
autor de La Celestina llevó el habla popular á la prosa, como
el Arcipreste de Hita la llevó al verso. De aquí las dos corrientes
de estilo y lenguaje, que cualquiera echa de ver en La Celestina.
El habla ampulosa del Renacimiento erudito la pone
en los personajes aristocráticos, y á veces en los mismos criados,
que remedan á su señor; el habla popular campea en la
gente baja, sobre todo en Celestina; á veces, y siempre más ó
menos, se mezclan y hacen un todo rimbombante, prosopopeico
y abultado para nosotros, pero muy propio de la época aquella.
"El Renacimiento—dice Menéndez y Pelayo—no fué un período
de sobriedad académica, sino una fermentación tumultuosa,
una fiesta pródiga y despilfarrada de la inteligencia y de
los sentidos. Ninguno de los grandes escritores de aquella edad
es sobrio ni podía serlo". Estamos todavía lejos de aquel maravilloso
prosista de los tiempos de Carlos V, Juan de Valdés,
cuyo principio estilístico será eternamente el único verdadero:
"Que digais lo que querais con las menos palabras que pudiéredes,
de tal manera que, esplicando bien el conceto de vuestro
ánimo y dando á entender lo que quereis dezir, de las palabras,
que pusiéredes en una clausula ó razon, no se pueda quitar
ninguna sin ofender ó á la sentencia della ó al encarecimiento
ó á la elegancia". "¿Qué os parece del estilo?", le pregunta Torres,
hablando de La Celestina. "En el estilo, á la verdad, va
bien acomodado á las personas que hablan. Es verdad que pecan
en dos cosas, las cuales fácilmente se podrían remediar...:
la una es el amontonar de vocablos algunas veces tan fuera de
propósito, como magnificat á maytines; la otra es en que pone
algunos vocablos tan latinos, que no se entienden en el castellano
y en partes adonde podría poner propios castellanos, que
los hay. Corregidas estas dos cosas en Celestina, soy de opinión
que ningún libro hay escrito en castellano adonde la lengua esté
más natural, más propia ni más elegante". Tiene razón. Las
voces latinas son pocas en comparación con las que usaron
Juan de Mena, Juan de Lucena, para no hablar de otros renacentistas
que habían perdido los pulsos, casi tanto como algunos
mozos escritores de hoy, que creen escribir elegante castellano
y dar á entender que saben latín y hasta griego empedrando su
estilo de voces bárbaras, pues bárbaras para el castellano son las
griegas y latinas. Pero Valdés no podía ver estas barbaridades y
hace bien en tachar las pocas de La Celestina. Es, sin embargo,
el primer libro donde se ve el habla popular y no mal casada
con la erudita, y, aunque con alguna afectación, hermosamente
arreada á la latina cuanto á la construcción del período prosaico.
Por eso era el libro más natural y elegante escrito hasta
entonces, y en él y en las Epístolas de Guevara y el Lazarillo.
que vinieron más tarde, fué donde españoles y extranjeros
aprendían nuestro idioma. El Renacimiento español puede decirse
que nace con La Celestina, y con ella nace nuestro teatro,
pero tan maduro y acabado, tan humano y recio, tan reflexivo
y artístico, y á la vez tan natural, que ningún otro drama de
los posteriores se le puede comparar.





Es La Celestina para leída, más bien que para representada,
cabalmente por carecer de convencionalismos teatrales y no
estar atada á otros fueros que á los de la libertad y de la vida,
que la vida y la libertad no pueden encorralarse entre bastidores.
Pero el alma es dramática, dramáticos los personajes, los
lances, el desenvolvimiento interno y el lenguaje dialogado, tan
diferente del lenguaje de Cervantes, como el drama lo es de
la novela. No es novela dramática, porque toda novela es narración;
ni poema dramático, porque no menos es narración
todo poema; es puro drama, y no representable por tan puro
drama como es y pura vida. El naturalismo ó realismo, ó como
quiera llamarse al mirar derechamente á la naturaleza, á los
hombres, y quintesenciar una y otros por el arte, es tan fuerte
aquí como en la obra del Arcipreste de Hita; aunque ya lo
postizo del remedo humanista altere los personajes señoriles
de Calisto y Melibea con la folla, que hasta en la vida real
afectaban en el habla las personas cultas.





472. El año 1499 imprimióse en Burgos, en 16 autos, la Comedia
de Calisto y Melibea, que ha reimpreso Foulché-Delbosc en
1902 del único ejemplar que, hasta poco ha, tampoco conocía nadie.
Su presente dueño, el benemérito hispanista Huntington, acaba de reproducirla
con el esmero que suele. Describió minuciosamente este
preciosísimo ejemplar el sabio hispanófilo, director de la Revue Hispanique,
en el tomo IX (año 1902, págs. 185-190), añadiendo unas advertencias
críticas de subido valor, las cuales, con otras del tomo VII,
ha de leer antes que nada el que quiera enterarse de La Celestina, porque
edición y notas vuelcan de todo punto el problema ó el montón de
problemas que acerca de tan famoso drama se han despertado y todavía
no han tenido cumplida solución. Hay que leer después el magnífico trabajo
sobre La Celestina escrito por Menéndez y Pelayo, en el tomo III de
los Orígenes de la Novela (1910), y el muy discreto y más ceñido del
agudo y erudito Adolfo Bonilla, en sus Anales de la Literatura española
(1904). Por ahora, la edición de Burgos de 1499 ha de tenerse por primera
ó princeps, aunque hubo de haber otra anterior, ya que en ella se
lee: Con los argumentos nuevamente añadidos.


En su primer estado, la obra no tenía otro título que el que sirvió
de incipit á la edición de Sevilla de 1501 y se ha conservado en las posteriores:
"Síguese la comedia de Calisto y Melibea, compuesta en
reprehension de los locos enamorados, que, vencidos en su desordenado
apetito, á sus amigas llaman e dizen ser su dios. Assi mesmo fecha en
aviso de los engaños de las alcahuetas e malos e lisongeros sirvientes".
Acaso al fin iba un explicit con la fecha y lugar de la impresión. No
se conoce ejemplar alguno de esta edición, y aun hay quien supone no
la hubo.


Vengamos al segundo estado de la obra, que es el que presenta el
ejemplar llamado Heber, por el nombre de quien antes lo poseyó, y es
el reproducido por Foulché-Delbosc y Huntington, esto es, la edición de
Burgos de 1499. Su título dice: "Comedia de Calisto y Melibea. Con
sus argumentos nuevamente añadidos; la qual contiene demas de su
agradable y dulce estilo muchas sentencias filosofales e avisos muy necessarios
para mancebos, mostrandoles los engaños que estan encerrados
en sirvientes y alcahuetas". En este segundo estado, la obra lleva,
además del dicho título, el incipit que reproduce el título del primer
estado, el "argumento" general y un "argumento" delante de cada uno
de los 16 autos.


En su tercer estado la obra lleva el mismo título que en el segundo;
pero, además, una Carta de El autor á un su amigo, unos versos acrósticos,
el incipit, el argumento general y argumento de cada auto, y al
fin lleva seis octavas del editor Alonso de Proaza. Tenemos un ejemplar
completo de una edición que ofrece este tercer estado, hecha en
Sevilla en 1501, naturalmente por dicho Alonso de Proaza, y reeditada
por Foulché-Delbosc en 1900, el cual cree que se hizo esta edición de
1501 sobre la de Burgos del año 1499. Acerca de Proaza véase la Biblioteca
de Gallardo, I, núm. 457, y el trabajo citado de Menéndez y
Pelayo.


Hasta aquí la obra se llamó Comedia y tuvo 16 autos; pero otro
cuarto estado nos ofrece la edición de 1502, de Sevilla, con el nuevo
título de Tragicomedia de Calisto y Melibea, y que, además de todo lo
del tercer estado, contiene hasta 21 actos, un Prólogo nuevo y tres nuevas
octavas añadidas á las del final ("Concluye el autor").


El quinto estado de la obra lleva el título y todo lo del anterior y 22
actos: el añadido es el de Traso, que no trae la edición de Valencia de
1514. Cito esta última edición por ser hoy la mejor, tal como se halla reproducida
por Eugenio Krapf, Vigo, 1900: "La Celestina, por Fernando
de Rojas, conforme á la edición de Valencia de 1514, reproducción de la
de Salamanca de 1500. Con una Introducción del doctor don M. Menéndez
y Pelayo".



473. ¿Á quién se deben todas esas sucesivas añadiduras, que hemos
visto hallarse en los diversos estados de la obra? ¿Son del autor
del primitivo estado ó son de otros editores y correctores? Lo primero
que se ve añadido en el segundo estado son los argumentos que, por
consiguiente, no son del autor. En la Carta á un su amigo, en el tercer
estado, en que aparece por primera vez, no se nombra á Mena ni á
Cota, que sólo son nombrados en las ediciones de 21 autos, en las cuales
la carta está retocada. En la de Sevilla de 1501 dícese nada más: "Vi
que no tenia su firma del auctor, y era la causa que estava por acabar;
pero quienquiera que fuesse...". Tampoco se hallan estos nombres en los
acrósticos de la edición de Sevilla de 1501, y sí en las de 21 autos. Dícese
en aquélla:




"Si fin diera en esta su propia escriptura

carta: un gran hombre y de mucho valer".






En vez de:


"Cota é Mena con su gran saber".


Dícese en la Carta que él (el que se da por autor de ella y de los
acrósticos y Prólogo) halló en Salamanca el primer auto y que él continuó
y acabó la comedia, añadiéndole otros 15, que compuso en quince
días de vacaciones. Bonilla, con otros pocos, cree esto al pie de la
letra y supone que la primitiva Comedia tuvo dos autores: uno del primer
auto, otro de los 15 restantes. Por el contrario, Lorenzo Palmireno,
Moratín, Blanco White, Gallardo, Germond de Lavigne, Wolf, Ticknor,
Menéndez y Pelayo, Carolina Michaëlis de Vasconcellos, opinan
que esto que allí se dice es un artificio del único autor, el cual lo es de
los 16 autos. Foulché-Delbosc es de parecer que la Carta no es del autor
de la Comedia, sino de algún editor que ha inventado ese artificio, no
menos que lo de haber compuesto en quince días los 15 autos restantes.
Para mí, único es el autor de los 16 autos de la primitiva Comedia,
y la razón está en la unidad del plan, tan maravillosamente entablado
en el primer auto, y en la unidad de caracteres, de estilo y lenguaje,
que en los 16 son iguales. Ni vale lo que dice Bonilla que, no habiendo
razón en contra, debemos dar crédito á lo que el autor dice en la
Carta. Porque la Carta no parece ser del autor de la Comedia, por lo
menos está amañada, como dice Menéndez y Pelayo. De hecho la Carta
y los demás preliminares están llenos de contradicciones, muestran
particular afición á Juan de Mena, tomándole versos y palabras, lo
cual no se halla en la Comedia primitiva, y no están escritos con la
gallardía que ella, ni mucho menos con el ingenio que en toda ella
campea. Diríase que el autor, que supo escribir obra tan portentosa
como la primitiva Celestina y los 15 autos en quince días (!), no se
supo dar maña para escribir una Carta ni un Prólogo, que está tomado
del Petrarca é infantilmente acomodado á su propósito, por no decir
de una manera despropositada y fuera de sazón. No puede, pues, darse
crédito á cuanto en estos preliminares se dice, ni puede contrarrestar
ese dicho al hecho manifiesto de la unidad de plan, caracteres, estilo é
ingenio, que se manifiesta en los 16 autos. Dice el autor de la Carta
que "quiso celar y encobrir su nombre", y con todo eso lo pone luego
en los versos acrósticos: "El bachiller Fernando de Rojas acabó la
comedia de Calysto y Melybea y fvé nascido en la puebla de Montalbán".
Y en la penúltima octava de Proaza, "corrector de la impresión",
se declara el enigma de los acrósticos:




"Por ende juntemos de cada renglon

de sus onze coplas la letra primera,

las quales descubren por sabia manera

su nombre, su tierra, su clara nacion".








Así en la primera edición en que aparece por primera vez la Carta.
¿Pudo el autor caer en tamaña contradicción, escribiendo la Carta y
consintiendo se declarase lo que en ella decía no querer declarar? Carta
y versos parecen, pues, ser de Proaza; por lo menos no son, para mí, del
autor de la Comedia. Carta, versos acrósticos y octavas finales aparecen
por primera vez en la misma edición de Sevilla de 1501. Las octavas
finales son de Alonso de Proaza, que se da por corrector de la edición.
El mismo corrector añadió en la edición del año siguiente de 1502 otras
tres octavas. Á él, pues, han de achacarse los cambios que en la misma
edición de 1502 hizo en la Carta y en los acrósticos, introduciendo á
Cota y Mena. Y así como fué autor de los versos finales y los aumentó,
así debió de serlo de la Carta y de los acrósticos, mudando en una y
otros lo que le pareció, como en cosa propia. Tanto en la Carta, como
en los acrósticos, como en los versos finales hay sentencias y palabras
de Juan de Mena, al cual se muestra muy aficionado Alonso de Proaza,
mientras que no hay apenas recuerdo de tal poeta en los 16 autos de la
primitiva Celestina.


La edición de Sevilla de 1502 fué preparada por el mismo Proaza, y
en ella fué donde añadió octavas finales y retocó Carta y acrósticos.
Ahora bien: en esta edición es donde por primera vez se ve mudado
el título de Comedia en el de Tragicomedia y se añaden autos enteros,
hasta llegar á 21 los primeros 16 y se ingieren trozos en los mismos 16
primitivos, y además aparece un Prólogo, que alude á ese alargamiento
de la primitiva Comedia. ¿Quién no ve que el que todo esto hizo fué
el mismo Proaza? ¿Envióle el autor de la Comedia todas esas añadiduras
ó son de Proaza mismo? Realmente el que hizo el Prólogo fué
el que alargó la obra, pues en él se da razón del alargarla. El Prólogo
es una mala acomodación del que puso el Petrarca al libro segundo de
su obra De remediis utriusque fortunae. La gran verdad filosófica, raíz
de las mudanzas de la fortuna, de que el Petrarca trata en su obra, proviene
de que "lucha es la vida del hombre sobre la tierra", como dijo
Job, y que lucha es el vivir y el ser de toda la naturaleza. Por eso el
Petrarca desenvuelve en su Prólogo maravillosamente esta raíz de la
fortuna. El Prólogo añadido á La Celestina trae todo esto como grave
parto de los montes bramadores para parir el ridículo ratón, de que no
es extraño haya habido diversidad de opiniones acerca de La Celestina.
¿Es esto propio del excelso ingenio que escribió la Comedia? Por su
cargo y aficiones literarias conocía Proaza el Tratado de Petrarca, y,
hallando citas de él en la Comedia, endilgó el Prólogo con otro del
poeta italiano para disimular la superchería; pero el plagio es tan fiero,
la acomodación tan desmañada, el estilo tan otro del de la Comedia, que
mentira parece se le desmintiera á Menéndez y Pelayo, á quien siguen
otros críticos españoles. Pero el sello de Proaza se halla indeleble en
medio del Prólogo. Al llegar en él á cierta especie, acuérdase de que
la toca Juan de Mena, y dejando allí á Petrarca, nos planta la cita
que halló en la Glosa que hizo Hernán Núñez á su poeta predilecto.
¿De quién son los actos añadidos juntamente con el Prólogo, en el
cual alude á ellos y por ellos se escribió? Todos los críticos españoles,
siguiendo á Menéndez y Pelayo, opinan que son del mismo autor que
compuso la primitiva Comedia. Lo dicho creo que basta para sospechar
que fuesen del mismo Proaza. Y, efectivamente, el estudio de los actos
añadidos y su cotejo con los 16 primitivos lo confirman de tal manera,
que redondamente digo no ser lo añadido del primitivo autor y ser
probablemente de Alonso de Proaza.


"La forma en 16 actos es indiscutiblemente de mérito superior á la
forma en 21. No se necesita mucho sentido crítico para comprenderlo.
Pero este argumento no puede servir para probar que el autor de las
adiciones no es el autor de la obra, sino todo lo más que las adiciones
echaron á perder el texto primitivo". Así discurre, y muy bien, el señor
Bonilla (Anal., pág. 19); pero el caso es juzgar en qué medida lo echaron
á perder. Porque bien añade que Tamayo y otros fueron menos felices
al retocar sus obras de cuando por primera vez las escribieron. Pero
¿es éste el caso? Es cuestión de pura estética y, además, de estilo y de
erudición. Hasta dónde llegó á echarse á perder la Comedia con las
adiciones lo verá el lector, y básteme decir que no podrá el Sr. Bonilla
traer ejemplo semejante al que hallamos en el auto 14, donde el despeño
del drama y conversión súbita de una comedia en tragedia, que el autor
puso por portentoso golpe de ingenio artístico y fué preparando con
tanta destreza hasta aquel punto, desaparece en la segunda redacción
con alargar la obra por varios actos inútiles, episódicos, que nada tienen
que ver con la acción principal y sólo sirven para destruir el efecto
más trágico del drama, quebrándolo en el punto más culminante. Eso
no es añadir ni corregir; es destruir, es partir por el eje toda la obra;
es borrar y rechazar el mayor golpe de ingenio el mismo autor que lo
creó y lo fué paso á paso preparando por todo el drama. Hay escritores
que no saben divertirse nunca del propósito, y el buen dramaturgo ha
de ser de esta laya. El autor de La Celestina lo es como el que más,
hasta el punto de que Menéndez y Pelayo dice no darse en la primitiva
redacción ni un solo trozo episódico, ni largo ni corto, sino que todo
va siempre derecho al intento. Vienen las adiciones, y en cinco actos
añadidos comprende lo episódico... pues los cinco actos enteros. Todos
forman un episodio desatado de la acción, y no sólo desatado, sino que,
por encajarse en medio de ella y en el mismo trance del nudo, destruye
todo su efecto y la unidad de la obra. Alárgase por todo un mortal mes
lo que había de soltarse en unas horas. ¿Qué cambio fué ese del autor
en su manera de proceder? Si tal hubo, el autor enloqueció, perdió todo
su ingenio y es verdaderamente digno de lástima, tan grande creador
primero como desatinado corrector después. Al autor le gustaba la
erudición humanística, pero era la corriente y tomada de Petrarca. El
corrector no se contenta con seguir esta moda del Renacimiento, sino
que busca erudiciones exquisitas y raras y las amontona donde peor
pegan y enfrían el movimiento de la acción, que, sin duda, no sintió
en lo hondo de su alma como lo había sentido el autor. Los pensamientos
del autor siempre son propios de un pensador elevado, de un ingenio
sutil, de un muy maduro juicio, y entallan tan al justo á la acción
como el vestido más lindamente cortado; los del corrector se despegan
de ella y no pocas veces son livianos y aun frisan en verdaderas patochadas.
Á la delicadeza y propiedad de caracteres y sentimientos del
autor sobrepone el corrector pinceladas groseras y exageradas de pintor
de brocha gorda, que avillanan los sentimientos y malean los caracteres
de la primitiva Comedia. Trae puntualmente el autor los refranes
y con comedida parsimonia; el corrector los ensarta juntos por
medias docenas, sin ton ni son, y casi nunca los cita con puntualidad.
Tan á menudo trae el autor hondas y galanas sentencias de Petrarca
como citas de Mena trae el corrector. En el estilo, alguna vez le imita;
pero las más veces es muy otro. Y gracias que ya no tiene que terciar
Celestina, porque no hubiera podido hacerla decir el corrector ni una
sola cláusula á derechas.



474. Acerca de las fuentes de la obra ha tratado largamente Menéndez
y Pelayo en el tomo III de los Orígenes de la Novela; pero
creo sinceramente que su inmensa erudición bibliográfica le hace ver
relaciones, que de hecho no hay, entre muchas obras y La Celestina.
Las fuentes ciertas de la primitiva Comedia son el Libro de Buen
Amor, de Hita, de quien tomó toda la traza y el principal personaje,
esto es, la vieja Celestina, cambiando la viuda doña Endrina, más á
propósito para los amoríos clericales, en doncella, que á su intento
venía mejor; ensanchando la acción con la secundaria de los criados
y mujeres de la vida, y convirtiéndola al fin en tragedia, con la imitación
de la novela griega de Hero y Leandro. De Hita toma el autor
otras varias cosas, y, sobre todo, tiene siempre los ojos en él para beberle
el espíritu realista y popular y la manera sentenciosa. La segunda
fuente es el Corbacho, que imita en varios pasajes de estilo enteramente
vulgar y castizo. La tercera es el Petrarca, sobre todo en su
libro De los Remedios contra próspera y adversa fortuna, que se tradujo
y se leyó mucho en todo el siglo xv, y tornólo á traducir galanamente
Francisco de Madrid, arcediano de Alcor, y fué impreso el año
de 1510 en Valladolid. El eruditísimo y benemérito hispanista italiano
A. Farinelli ha tratado Sulla fortuna del Petrarca in Ispagna en el
Giornale storico della letteratura ital. (t. XLIV, pág. 297), recordando
cómo el Prólogo de La Celestina comenzaba con la misma sentencia
que el del segundo libro del De Remediis, y notando tres lugares de la
Comedia que á esta obra parecen aludir, bien que sin citar los pasajes
de la del Petrarca. Yo he hallado otras muchas referencias, que se
verán en las notas con la traducción de Francisco de Madrid, edición
de Sevilla de 1524; Juan Varela, de Salamanca; la cual he estudiado
minuciosamente, así como el texto original De Remediis utriusque fortunae
en la edición de Basilea, 1554 (Francisci Petrarchae Florentini,
Philosophi, Oratoris et Poetae clarissimi... Opera quae extant omnia).
El corrector conoció esta devoción del autor con las obras del Petrarca,
y pudiera haberle imitado en no pocas de sus añadiduras; pero sólo le
tomó lo que toca á las riquezas, en el auto IV, y alguna otra cosa que
en mi edición puntualizo, y le plagió desmañadamente en el Prólogo. En
cambio sacó cuanto pudo, erudición y frases enteras, de Juan de Mena,
de quien el autor apenas para nada se acuerda. Hay que señalar en la
primitiva Comedia una referencia al Diálogo entre el Amor y un viejo,
de Rodrigo de Cota; otra á la Cárcel de Amor; otra al Tostado.



475. ¿Quién fué autor de la primitiva y verdadera Comedia de Calisto
y Melibea? En Mena ni en Cota no hay que pensar. ¿Lo fué Francisco
de Rojas? Si no hubiera más que el testimonio de Proaza y los
acrósticos, sería para puesto en duda, porque un embuste ó broma de más
entre tantas otras bien poco montaría. Las pruebas, si lo son, las ha
aportado el eruditísimo Serrano y Sanz, uno de los trabajadores más
sesudos, modestos, poco sonados y que más debieran serlo de nuestros
eruditos. El meritísimo catedrático de la Universidad de Zaragoza halló
y estudió dos procesos de la Inquisición de Toledo, que probaban vivía
en 1518 y en 1525 un bachiller Fernando de Rojas, que parece ser el
mismo puesto en los acrósticos (Rev. Arch., 1902). El primer proceso
es de 1517 y 1518, contra uno que vivía en Talavera, y donde se presenta
como testigo el dicho bachiller; el otro, de 1525 y 1526, contra Álvaro
de Montalván, "vezino de la puebla de Montalván", acusado de judaísmo
y de edad de setenta años. El 7 de junio de 1525 declara el
acusado tener cuatro hijos, entre ellos "Leonor Alvares, muger del
bachiller Rojas, que conpuso a Melibea, veçino de Talavera", y añade:
"aora XXXV años", y "que nombrava por su letrado al bachiller Fernando
de Rojas, su yerno, veçino de Talavera, que es converso". El
Inquisidor "le dixo que no ay lugar, e que nombre persona syn sospecha;
e asy nombro al liçençiado del Bonillo, e por procurador a Antonio
Lopez". Si el padre de Rojas era judío, lo probable es que lo
fuera su madre, y tal lo cree hoy el mismo Serrano y Sanz, aunque en su
estudio opinó lo contrario. El año 1525 tenía la mujer de Rojas treinta
y cinco años, y su marido cree Serrano y Sanz tendría unos cincuenta, de
modo que hubo de escribir la Comedia á los veinticuatro años. Unos
treinta y cinco años antes del 1521 dice el documento que la escribió, esto
es, el año 1490, aunque veremos que probablemente fué después de 1492.
Foulché-Delbosc concluye: "Tant qu'un témoignage indiscutable ne
l'attestera pas, nous nous refuserons à reconnaître Rojas comme l'auteur
de la Comedia. Si les vers acrostiches en 1501, et son beau-père en
1525, lui attribuent cette paternité, c'est probablement que lui-même
s'en targuait: nous venons d'exposer les raisons pour lesquelles cette
prétention nous semble inadmisible. Loin de voir un insigne literato en
Fernando de Rojas, nous estimons qu'il se donna comme l'auteur d'un
chef-d'œuvre qu'un autre avait écrit". (Rev. Hisp., 1902, pág. 185). En
mi opinión, el autor de la Comedia, en su primer estado, si no con certeza,
es muy probablemente el Fernando de Rojas que aparece en los
acrósticos y en los citados documentos. No hay pruebas hasta ahora
para no admitir el testimonio de estos últimos, y aunque sin ellos los
acrósticos no merecieran crédito, los documentos se lo prestan á los
acrósticos y los acrósticos corroboran el dicho de los documentos.


Por declaración del mismo Rojas y por testimonio de su suegro sabemos
que era abogado. Naturalizóse en Talavera, pues ya parece
como vecino de aquella ciudad en 1517, y á ella se refiere cuanto de él
se sabe hasta el 1538. Ejerció aquel año en Talavera, desde el 15 de
febrero al 21 de marzo, el cargo de Alcalde mayor, sustituyéndole el
Dr. Núñez de Durango, según noticias comunicadas al Sr. Serrano por
don Luis Jiménez de la Llave y tomadas del Archivo municipal. El autor
del León Prodigioso (1636), el licenciado Cosme Gómez Tejada de los
Reyes, dice en la Historia de Talavera, que escribió y se conserva manuscrita
en la Biblioteca Nacional (Ms. 2039): "Fernando de Rojas,
autor de La Celestina, fábula de Calisto y Melibea, nació en la Puebla
de Montalbán, como él lo dize al principio de su libro en unos versos
de arte mayor acrósticos; pero hizo asiento en Talavera: aquí vivió y
murió, y está enterrado en la iglesia del convento de monjas de la Madre
de Dios. Fué abogado docto, y aun hizo algunos años en Talavera
oficio de Alcalde mayor. Naturalizóse en esta villa y dejó hijos en ella.
Bien muestra la agudeza de su ingenio en aquella breve obra llena de
donaires y graves sentencias, espejo en que se pueden mejor mirar los
ciegos amantes, que en los christalinos adonde tantas horas gastan riçando
sus femeniles guedejas... y lo que admira es que, siendo el primer
auto de otro autor (entiéndese que Juan de Mena ó Rodrigo de
Cota) no sólo parece que formó todos los actos un ingenio, sino que es
individuo (indivisible)". Como se ve, á carga cerrada admite este historiador
cuanto en el Prólogo y acrósticos se dice; pero las noticias acerca
de Rojas no dejan de tener su peso y gravedad, cual la del historiador
que nos las comunica. El testamento de su cuñada Constanza Núñez,
descubierto por Pérez Pastor en el Archivo de Protocolos de Madrid,
nos ha permitido conocer el nombre de la hija de Rojas, que se llamó
Catalina Rojas, casada con su primo Luis Hurtado, hijo de Pedro de
Montalbán. En el archivo de la parroquia del Salvador, de Talavera,
hállanse las partidas de bautismo de 1544, 1550 y 1552, referentes á
varios hijos de Álvaro de Rojas y de Francisco de Rojas, casado el
último con Catalina Álvarez, patronímico que llevaba también la mujer
de Rojas. De su familia fueron, pues, Álvaro y Francisco, si ya no
eran sus propios hijos. En las Relaciones geográficas que los pueblos
de Castilla dieron á Felipe II desde 1574 en adelante, y se hallan en El
Escorial, respondiendo á la pregunta de que se especificasen "las personas
señaladas en letras, armas y en otras cosas que haya en el dicho
pueblo, ó que hayan nacido ó salido de él", el bachiller Ramírez Orejón,
clérigo, que fué, en compañía de Juan Martínez, ponente, como hoy diríamos,
de esta Relación, contesta que "de la dicha villa (de la Puebla
de Montalbán) fué natural el bachiller Rojas, que compuso á Celestina".



476. La alusión Ganada es Granada, etc., al principio del tercer
auto, indica para Foulché-Delbosc que la Comedia se escribió antes del
1492, en que Granada se ganó, y después de 1482, en que comenzó la
guerra y aun poco después, acaso el 1483 ó 1484, cuando no parecían
todavía esperanzas de rendirse la ciudad. Confírmase, según él mismo,
con lo del turco es vencido, que lo refiere al sitio de Rodas en 1480; lo
de la puente es llevada, que supone es el hundimiento de uno de los
arcos del de Alcántara, en Toledo, reparado en 1484; lo del eclipse de sol,
que pudiera ser el del 17 de mayo de 1482; lo de aquel es ya obispo, que
cree aludir á don Pedro González de Mendoza, que comenzó á serlo de
Toledo el 1482. Realmente á estos hechos parece aludirse, por lo menos
á algunos; pero si todos eran pasados, ¿por qué sólo la toma de Granada
no lo era? Por eso Bonilla saca de aquí que se escribía esto después
de 1492, y Menéndez y Pelayo dice que nada prueban, ya que unos
son pasados y otros por venir. El te maravillarías dice tiempo por venir,
y esto sin duda alguna, pues nunca esta forma sirve para lo pasado
absoluto, como que es el tiempo potencial incompleto, y todo potencial
pertenece á lo futuro (Cejador, Lengua de Cervantes, I, 110). Pero lo
que pende en el texto de Assi como, ¿pende igualmente del te maravillarías,
ó, por el contrario es una adversativa con sentido de Así como
te maravillaste, pero no duró mucho tu maravilla cuando se heló el río,
se ganó Granada, etc.? Yo creo más probable esto segundo; si no, hubiera
puesto todos estos hechos seguidamente tras la tierra tembló. La
siguiente observación de Bonilla (Anal. liter. españ.) tiene la fuerza que
se conceda á la opinión sobre el autor de la Comedia. "Leonor Álvarez,
mujer del bachiller Rojas, tenía treinta y cinco años en el de 1525, dice
Bonilla. Suponiendo que se hubiese casado siendo de doble edad que su
mujer, y que el matrimonio se hubiese verificado en 1506, cuando Leonor
Álvarez contaba diez y seis años, tendremos que Rojas era entonces de
unos treinta y dos, habiendo nacido, por consiguiente, hacia 1474.
¿Cómo había de escribir La Celestina antes de 1492, es decir, antes de
haber cumplido los diez y nueve años? Todavía nos parece que Rojas
debió ser de más edad que de treinta y dos años en 1506. La Celestina
supone tal experiencia de la vida, una madurez de juicio tan extremada,
que no se pueden imaginar en un joven de veinte á veinticinco años,
como da á entender el Sr. Serrano y Sanz. Es racionalmente imposible
que Rojas escribiese La Celestina á los veinte años. Por eso creemos que
hacia 1500, en que Leonor Álvarez había cumplido los diez, Rojas tendría
ya cumplidos los treinta". Estoy en un todo conforme con Bonilla
en que á los veinte años no puede escribir nadie La Celestina, aunque
sea un ingenio extraordinario, al cual se lo concede Menéndez y Pelayo.
Hay cosas que no vienen del ingenio, sino de la experiencia, y no porque
á los veinte años no conociese Rojas hechos como los que narra, sino
que una cosa es conocer y otra sufrir y pasar por cosas semejantes, para
que del pozo de la experimentación salgan los sentimientos, que sólo con
la edad salen, cuales son los de La Celestina. Ó Rojas el del proceso no
es el autor de la Comedia, ó tuvo que escribirla después de 1492. Tal es
mi opinión, sacada de lo dicho, pues no puedo creer que la escribiese
antes de tener diez y nueve años. Componer La Celestina en quince
días de vacaciones un estudiante es cosa que se dice en el Prólogo
y que alguno creerá; á mí no me lo persuadirán frailes descalzos, y que
ese estudiante tuviera menos de diez y nueve años, ni descalzos ni por
calzar. Eso no lo puede creer hombre que haya pasado de los cuarenta y
cinco, que sabe lo que es la vida. Bonilla mide lo escrito por líneas, para
deducir que hay actos que se pudieron escribir en tres ó cuatro horas. ¡Á
máquina y á pluma, quién lo duda! Pero será copiando, no inventando.
"Harto más difícil es componer en veinticuatro horas una de las buenas
comedias de Lope". Pero ¿cree Bonilla que Lope alude á sus buenas comedias
y que alguna de ésas buenas la hizo en veinticuatro horas? Serían
las rellenas de paja, y aun las veinticuatro horas acaso sean andaluzas.



477. Ediciones de La Celestina: Burgos, 1499; Sevilla, 1501, 1502;
Toledo, 1502; Zaragoza, 1507; Valencia, 1514, 1518; Sevilla, 1523, 1525;
Barcelona, 1525; Toledo, 1526, primera edición, donde se añade el
Auto de Traso e sus compañeros; Sevilla, 1528; Valencia, 1529; Medina,
1530 (?); Burgos, 1531; Venecia, 1531; Barcelona, 1531; Venecia, 1534;
Sevilla, 1534; Barcelona, 1535; Sevilla, 1536; Salamanca, 1536; Venecia,
1536; Burgos, 1536; Toledo, 1538; Génova, 1538; Amberes, 1539;
Sevilla, 1539; Lisboa, 1540; Zaragoza, 1545 (dos edic.); Amberes, 1545;
Sevilla, 1550; Venecia, 1553; Zaragoza, 1555; Venecia, 1556; Salamanca,
1558; Cuenca, 1561; Barcelona, 1561; Sevilla, 1562; Alcalá, 1563;
Barcelona, 1566; Amberes, 1568; Alcalá, 1569; Salamanca, 1569; Sevilla,
1569; Salamanca, 1570..., etc.; Madrid, 1822, por León Amarita;
1835, ídem; Barcelona, 1842, por Tomás Gorchs; Vigo, 1899, por Eugenio
Krapf y M. Pelayo; Madrid, 1913, por J. Cejador, con comentario.
Traducciones principales: En ital.: Venecia, 1505; Roma, 1506; Milán,
1514, 1515; Venecia, 1515, 1519; Milán, 1519; Venecia, 1525, 1531, 1535,
1536, 1541, 1543. En lat.: Francfort, Pornoboscodidascalus Latinus,
Gaspar Barthius, 1624. En franc.: París, 1527; Lyon, 1529; París, 1542,
1578 (dos edic.); Rouen, 1598, 1599, etc. En ingl.: Londres, 1591, 1598,
1631, 1894. En alem.: Augsburgo, 1520, 1533, 1534; Viena, 1829;
Leipsique, 1843. En holand.: Amberes, 1550, 1574, 1580, 1616.



478. Comedia de Calisto y Melibea. Ed. R. Foulché-Delbosc, Bibliotheca
Hispanica (1900), t. I; ed. R. Foulché-Delbosc, Bibliotheca Hispanica
(1902), t. XII; (Celestina), ed. con introducción de M. Menéndez y
Pelayo, Vigo, 1899-1900, 2 vols.; facsímile de la primera ed. conocida,
por The Hispanic Society, New-York, 1909; ed. con notas, J. Cejador, en
la colección de Clásicos Castellanos, Madrid, 1913. Consúltense:
R. Foulché-Delbosc, Observations sur la Célestine (I y II), en Revue
Hispanique (1900 y 1902), t. VII, págs. 28-80 y 510, y t. IX, págs. 171-199;
R. Foulché-Delbosc, recensión de la ed. de Vigo, en Revue Hispanique
(1900), t. VII, págs. 539-546; K. Haebler, Bemerkungen zur
Celestina, en Revue Hispanique (1902), t. IX, págs. 139-170; H. Warner
Allen, Celestina [reimpr. de la trad. inglesa de J. Mabbe], London,
s. f. [con buena introducción]; A. Bonilla y San Martín, Antecedentes
del tipo celestinesco en la literatura latina, en Revue Hispanique (1906),
t. XV, págs. 372-386; R. Jorge, La Celestina, en Amato Lusitano, Madrid,
1908; M. Menéndez y Pelayo, Orígenes de la novela, t. III, páginas
i-clix; M. Serrano y Sanz, Noticias biográficas de Fernando de
Rojas, en Revista de Archivos, etc. (1902), t. VI, págs. 245-299.





479. Año 1499. Hermano en religión de fray Íñigo y hasta
en la sencillez y piadosa devoción y no menos en el apego al
arte popular, fué fray Ambrosio Montesino, aunque principalmente
hizo en la prosa lo que fray Íñigo en el verso. Así la Orden
franciscana puede gloriarse de estos dos hijos, á quienes
la literatura castellana debe más de lo que comúnmente se piensa.
Nació en Huete, fué Obispo de Cerdeña y muy favorecido de
la Reina Católica, á cuya petición tradujo el Vita Christi del
cartujano de Strasburgo Landulfo de Sajonia, llamado comúnmente
El Cartujano, historia de la vida de Cristo según los Evangelios,
comentariada con doctrinas de los Padres de la Iglesia y
propias consideraciones. La traducción es dechado de prosa castellana
y fué el libro devoto del beato Juan de Ávila, de Santa
Teresa, de todo el siglo xvi, y muy aprovechado de los predicadores.
Por orden del Rey Católico retocó una antigua versión
de los Evangelios, Epístolas. Lecciones y prophecias, que la sancta
Iglesia canta, "monumento del lenguaje castizo español" al
decir de Mayáns (Orador Christiano). Recogida por la Inquisición,
como todas las versiones de la Escritura, volvió á imprimirse
en 1586, pero modernizándole el lenguaje fray Román de
Vallecillo, Medina. Inéditas quedaron las Meditaciones de San
Agustín, que también tradujo; además compiló un Breviario
de la Inmaculada Concepción, para las religiosas de su Orden.


Su Cancionero es de versos devotos para los Reyes Católicos
y principales personajes de la corte, á cuyas instancias los compuso,
sencillos y llanos y más de predicador que de poeta, como
de la escuela franciscana del siglo xiii, y particularmente del
Beato Jacopone de Todi, cuyos Cantos espirituales tenía bien
leídos y á quien se parece en el enérgico realismo de pinturas
satíricas y en los diálogos de Navidad, compuestos para conventos
de monjas, como los de Gómez Manrique. Tomó mucho
del pueblo, ya en versos, ya en músicas, pues casi todas las
poesías breves se hicieron para ser cantadas "al son" de otras
profanas que corrían en boca de todo el mundo, algunas de las
cuales se hallan en el Cancionero Musical de Barbieri. Hay,
además, en el de Montesino, ocho romances impresos en líneas
largas como versos de 16 sílabas, que fué su primitiva forma;
todos, menos uno, espirituales, pero rezumando todavía el espíritu
de la poesía heroica, con su brío y concisión. El romance
acaba de llegar todavía calentito á los libros desde el horno popular,
donde sabe Dios cuándo se había cocido. Fué fray Ambrosio
Montesino el poeta más valido de la Reina Católica y
por su encargo escribió los últimos versos que ella pudo leer;
fué de los primeros que supieron aprovecharse de la vena popular,
infundiéndola en la poesía y en la prosa religiosa y mística,
que ya no había de perder desde entonces este sabor en
España, sirviendo de contrapeso al clasicismo erudito, maravillosamente
casadas entrambas tendencias en nuestros grandes
místicos del siglo xvi.



480. "Obispo de Cerdeña", se lee en la edición de Toledo, 1527,
de su Cancionero. El Vita Christi cartuxano romançada fué magníficamente
impreso á costa de Cisneros, inaugurando con él la tipografía de
Alcalá, en cuatro volúmenes en folio; al fin del primero se lee: "en la
muy noble villa de Alcalá d'henares | a xxvij días del mes de Hebrero
del año de nra. reparacion de mill y quinientos y tres". Los tomos II y III
llevan la misma fecha; el IV, en algunos ejemplares, lleva la de 1502, de
modo que debió de haber dos ediciones. (Catalina García, Ensayo de una
Tipografía Complutense, Madrid, 1889). De las notas finales de estos
tomos se saca que fray Ambrosio dióse á esta traducción en Huete,
"cibdad de su nacimiento é naturaleza, XXIX dias del mes de noviembre
año de la natividad del señor de mil y quatrocientos y noventa y
nueve años", y que acabó la primera parte aquel mismo año en la villa
de Cifuentes. En 1446 había sido traducida esta obra en portugués por
fray Bernardo de Alcobaza, cisterciense, y en 1495, Lisboa, se imprimió
en cuatro tomos en folio, probablemente, la misma, según cree
M. Pelayo. No se confunda el Vita Christi del Cartujano con otras obras
del mismo título y asunto, como la del catalán fray Francisco Eximenis,
obispo de Elna, la cual hizo traducir al castellano con adiciones fray
Hernando de Talavera, y pasa por el primer libro impreso en Granada:
Primer volumen de Vita Xpī de fray Francisco Ximenes, corregido y
añadido por el arzobispo de Granada, y hizole 1496. Otra Vita Christi,
rarísima, es de la abadesa de la Trinidad, sor Isabel de Villena (en
el siglo doña Leonor Manuel de Villena, hija natural del famoso
marqués don Enrique), Valencia, 1497. Los diversos volúmenes del
Cartujano, de Montesino, fueron varias veces reimpresos, casi siempre
en Sevilla, 1520, 1531, 1537, 1543, 1544, 1551..., 1627. Evangelios, Epístolas,
Lecciones y Prophecias, que la sancta Iglesia canta en la Missa
por todo el año. Va al principio una espiritual consideracion en los
passos de la Missa, y significaciones de los Mysterios della. Con los siete
Psalmos y la Missa de N. S.ª, Toledo, 1512, 1532, 1535; Sevilla, 1540;
Amberes, 1544; Zaragoza, 1555; Medina, 1586. En la epístola prohemial
se dice: "La cual obra vuestra Alteza mandó á mí su más leal y antiguo
predicador y siervo reformar, restaurar y reduzir á la verdadera interpretacion
é integridad della segun el romance de Castilla, porque estaba
muy corrompida, confusa e disforme: así por la impropiedad y torpedad
de los vocablos que tenía, como por la confusion y escuridad de las
sentencias". Las Meditaciones de San Agustín se guardan en la Biblioteca
de la Historia (colección Salazar). Del Cancionero de diversas
obras de nuevo trobadas hay seis ediciones por lo menos, Toledo, 1508,
1520, 1527, 1537; Sevilla, 1537; Toledo, 1547. Breviario de la Inmaculada
Concepcion de la Virgen, Toledo, 1508. Una noticia bibliográfica del
Cancionero (ed. 1527) y de otros dos rarísimos libros se halla en el Bulletin
du Bibliophile, de Techener, París, 1844, págs. 1157-1161, por
A. Jubinal, notando las reminiscencias de canciones populares que tiene.
Los Cantos espirituales, del Beato Jacopone debió de conocerlos en su
original, pues no fueron trasladados al castellano hasta 1586.


Ambrosio Montesino. Cancionero de diversas obras de nuevo trovadas,
etc., Bibl. de Aut. Esp., t. XXXV.



481. Año 1499. Garci Sánchez de Badajoz (1460?-1526?),
nació en Écija, oriundo acaso de Badajoz, tal vez de
la familia del dramaturgo Diego Sánchez de Badajoz, de principios
del siglo xvi, cuya Recopilación en metro ha exhumado
Barrantes. Dicen que perdió el juicio (hacia 1525) por la pasión
amorosa con que amó á una su prima, habiendo antes sido muy
gentil y discreto cortesano, celebrado por su lindo humor y
agudos dichos. Las Liciones de Job apropiadas á las pasiones
de amor escandalizaron á los moralistas y fueron expurgadas
por la Inquisición del Cancionero general, aunque esto de mezclar
lo sagrado con lo profano fué abuso de no pocos poetas
cortesanos de los siglos xv y xvi, y no sólo es sacrílego, pero feo
y antiestético, como lo hemos visto hacer modernamente en algunos
teatros ó teatrillos madrileños, sino que los antiguos lo hacían
con la mejor fe del mundo buscando la originalidad, y los
modernos buscando la originalidad y acoceada la fe y aun todos
los respetos á los que la conservan y volviendo al revés la historia
y manchando los personajes más puros de la Escritura.
Alegoría dantesca es el Infierno de Amor, hecha de retazos
de canciones enamoradas, debidas á otros trovadores que allí
cantan sus cuitas. En el Sueño y en el romance Caminando por
mis males hay cierto sentimentalismo melancólico y vago, poco
común en la poesía lírica castellana. Donaire y soltura tienen
sus reqüestas, canciones, villancicos, dezires. Herrera, en sus
Anotaciones á Garcilaso, celebra las Lamentaciones de amores,
hechas en el metro de las Coplas de Jorge Manrique. Juan de
Valdés, en el Diálogo de la lengua, alaba su estilo y Lope de
Vega, en el prólogo del Isidro, dice: "¿Qué cosa se iguala á
una redondilla de Garci Sánchez ó de don Diego de Mendoza?".
Según fray Jerónimo Román (Repúblicas del mundo, Medina,
1575, pte. 2. f. 236), su "ingenio en vihuela no lo pudo haber
mejor en tiempo de los Reyes Católicos, y así, dándose mucho
á amar y querer y á la música, perdió el juicio".





482. En un cuento de Juan Alonso Aragonés y en El Diablo Cojuelo
se dice que era ecijano. En el segundo: "De aquí fué Garci Sánchez
de Badajoz, aquel insigne poeta castellano". En La Celestial Jerarquía
é Infernal Labirinto: "Las cosas de la Sagrada Escriptura
profanaba trayéndolas á su vano amor ó más verdaderamente furioso
desatino, como paresce en las Liciones suyas de Job por él trovadas...
Pues por estos desatinos está loco en cadenas, al cual nuestro Señor
con misericordia le privó de aquello que con su franca largueza le había
comunicado". De sus agudezas se leen dos en las de Juan Aragonés, que
acompañan al Sobremesa y alivio de caminantes, de Juan de Timoneda
en algunas ediciones, y otro en el Libro de chistes, de Luis de Pinedo
(Liber facetiarum et similitudinum Ludovici de Pinedo et aliorum, Ms.
de la Nacional, publicado por Paz y Meliá en Sales Españolas, Madrid,
1890, pág. 295). En el mismo Timoneda (parte 1.ª, cuento 55) se atribuye
á "un caballero muy enamorado y grande poeta", y además se cuenta
otro chiste (parte 1.ª, cuento 83), y otro en Quien ama no haga fieros,
de Lope de Vega. Los versos de Garci Sánchez se hallan parte en el
Cancionero general, en el Cancionero de Romances y en pliegos sueltos.
Consúltense: E. Cotarelo y Mori, Estudios de historia literaria, Madrid,
1901, págs. 33-52; señora C. Michaëlis de Vasconcellos, Revista
crítica, etc. (abril, 1897), págs. 114-133; M. Menéndez y Pelayo, Antología
de poetas líricos, etc., t. VI, págs. cccvi-cccxxi.





483. Año 1499. Diego Guillén de Ávila, donde sin duda
nació, fué hijo del trovador Pero Guillén de Segovia, se crió en
el palacio arzobispal de Toledo, estuvo en Roma con un sobrino
del arzobispo D. Alonso Carrillo y protegido por el cardenal
Ursino, fué nombrado canónigo de Palencia, aunque no residió
allí mucho tiempo. Tradujo á Frontino y los libros de Hermes
Trismegisto y compuso en verso el Panegírico de la Reina Católica
(1499), y el Panegírico de don Alonso Carrillo, en coplas
de arte mayor y con la alegoría dantesca, la erudición, y aun latinismos
de Juan de Mena.


Los cuatro libros de Sexto Julio Frontino, Consul Romano.
De los ejemplos, consejos y avisos de la guerra, Salamanca,
1516. La traducción de Hermes, hecha en 1487 sobre la versión
latina de Marsilio Ficino, fué enviada á Juan de Segura el mismo
año y hay un ejemplar en la Biblioteca de El Escorial. Panegirico
compuesto por Diego Guillén de Ávila en alabança de
la más catholica Princesa y más gloriosa reyna de todas las
reynas, la reyna doña Isabel, nuestra señora que santa gloria
aya, é á su alteza dirigida. Ε otra obra compuesta por el mismo
Diego Guillén en loor del reverendissimo señor don Alonso
Carrillo, arzobispo de Toledo, que aya santa gloria, Salamanca,
1507; Valladolid, 1509. Atribúyesele también una Égloga
interlocutoria, graciosa y por gentil estilo nuevamente trobada
por Diego de Ávila, dirigida al Gran Capitán, Alcalá, 1511. No
se conoce el autor de esta obrita, de la escuela de Enzina, reimpresa
en el Criticón, de Gallardo.





484. En 1499 Pedro Pintor, valentino, médico y familiar de Alejandro
VI, publicó Aggregator Sententiarum Doctorum omnium de
praeservatione et curatione pestilentiae, Roma; tiene dos capítulos importantes
"de morbo foedo".


En 1499 se publicó el Tractado de la vida y estado de la perfección,
anónimo, Salamanca.


En 1499 Guillermo de Peralta publicó Doctrina de religiosos,
Pamplona.


En 1499 fray Gauberto Fabricio de Vagad, monje bernardo, publicó
la Crónica de Aragón, Zaragoza. Consúltense: Nicol. Antonio,
Bibl. His. vet., t. II, l. X, c. XV, núm. 849; Méndez, pág. 146, núm. 25;
Latassa, Bibl. ant., t. II, pág. 348; De La Serna, Santander, t. III, página
411; Hain, núm. 15.758; Bibliogr. zarag. del siglo xv, pág. 155.


En 1499 fray Alonso de Fuentidueña, franciscano, publicó Título
Virginal de N. Señora, Pamplona.


En 1499 se tradujo del francés, en que la había compuesto Felipe
Camus, é impreso el año de 1492 en Ginebra (Revue Hisp.), la Historia
de los nobles caualleros Oliueros de Castilla y Artus dalgarbe, Burgos;
reproducida por Huntington en 1902; Valladolid, 1504; Valencia, 1505;
Sevilla, 1507, 1509, 1510, 1544; Burgos, 1554; Alcalá, 1604; Madrid,
1735. La Historia de los nobles cavalleros Oliveros de Castilla y Artus
dalgarbe, Burgos, 1499 [facsímile por Archer M. Huntington, New
York, 1902]; ed. A. Bonilla y San Martín, Nueva Bibl. de Aut. Esp.,
t. XI. Consúltese: R. Foulché-Delbosc, Revue Hispanique (1902), t. IX,
Págs. 587-595.



485. Juan Fernández de Constantina, vecino de Bélmez, copiló
el hoy rarísimo Cancionero llamado Guirlanda Esmaltada de galanes
y eloquentes dezires de diversos autores, que tuvo á la vista Hernando
del Castillo para el suyo, impreso en 1511. Prepara edición de aquel
Cancionero la Sociedad de Bibliófilos Madrileños.


Joan Escrivá, poeta valenciano y embajador de los Reyes Católicos
cerca la Santa Sede desde 1497, versificó desde 1490 en valenciano, y con
delicadeza y aun sentimiento en castellano. Suya es la célebre poesía
Ven, muerte, tan escondida, que citó Cervantes (Quijote, II, 38) y Calderón
(El mayor monstruo los zelos, 3, 11) y glosó Lope de Vega. Diálogo
en prosa y verso, que huele á drama, es el de Una quexa que da de
su amiga ante el dios de Amor. En el Cancionero general hay 28 composiciones
suyas.


En los últimos años del siglo xv imprimió el bachiller Alonso Spañon
la Introducción muy util é breve de canto llano. De anónimo es el
Arte de canto llano, de la misma época. De fines del siglo xv fué el jurisconsulto
zaragozano Pedro de la Caballería, de los que recopilaron
las costumbres de Aragón, complemento de sus fueros; tuvo cargos
reales y asistió á las bodas de los Reyes Católicos. Zelus Christi contra
judaeos, Sarracenos et Infidelis, Venecia, 1592 (véase núm. 360). Anónimo:
Libro de los pensamientos variables. Á fines del siglo xv fray
Gonzalo de Frías, jerónimo del Parral: Philosophia, Ethica, Politica
et Oeconomica. Sermones, 2 vols. Super cantica Salomonis. Epistolae.
Historia fundationis monasterii S. Hieronymi Granatensis.


Fray Guillermo Gorris, franciscano, aragonés, antes de 1500 escribió
Scotus Pauperum.





486. Conviene acabar el siglo xv hablando del Romancero.
En el siglo xv comienzan á citar los eruditos y á recoger
los romances anónimos populares y aun á refundirlos, después
de tantos siglos en que los habían tenido por cosa vil de la
plebe, indigna de escribirse. "Ínfimos son aquéllos", decía á mediados
del mismo siglo xv Santillana, "que sin ningún orden,
regla ni cuento façen estos romances e cantares, de que las
gentes de baxa é servil condicion se alegran". Argote de Molina
nos dice (discurso, Conde Lucanor, edic. 1575, fols. 92-93) que
en el Cancionero del infante D. Juan Manuel (fallecido en
1347), que poseyó y pensó publicar, había romances. Hemos
hallado versos del pie de romance en el Mio Cid y en los primeros
monumentos castellanos y hemos visto que este metro,
el verdaderamente nacional, fué antiquísimo en España, nacido
con el mismo idioma, llamado también romance, como derivado
por el pueblo del trocaico tetrámetro latino. Los romances viejos
son los que se trasmitieron por tradición oral y fueron después
recogidos y publicados en pliegos sueltos desde la primera
mitad del siglo xvi y en los Cancioneros, enteramente populares
y anónimos, en tono sencillo, pero enérgico y hasta dramático.
Después, en el siglo xvi, los eruditos compusieron otros,
sacándolos de las Crónicas é imitando á los viejos, aunque más
prolijos y secos que realmente poéticos: son los que suelen llamarse
eruditos ó antiguos. Finalmente, los grandes poetas, sobre
todo de comienzos del siglo xvii, hicieron los artísticos,
como Góngora y Quevedo, sin imitar los viejos, aunque tomándoles
algunos giros, puliendo el metro y adornándolos con
todas las galas poéticas de forma que supieron, pero que ya
no cantaban tanto la patria, como los alardes de su propio ingenio.
Lo que antiguamente era pueblo español se había desmembrado
en personas y vulgo, y así el vulgo, como contrapuesto
al resto de la sociedad, ya no pudo cantar romances populares,
sino vulgares, mientras los artistas entonaban los suyos, ni vulgares
ni populares, sino individuales.


Los viejos los clasifica M. Pelayo según su asunto: I. Históricos:
1. Sobre el rey don Rodrigo y la pérdida de España. 2.
Sobre Bernardo del Carpio. 3. Sobre Fernán González y sus
sucesores. 4. Sobre los Infantes de Lara. 5. Sobre el Cid. 6.
Sobre episodios históricos españoles. 7. Sobre el rey don Pedro.
8. Fronterizos.—II. Del ciclo carolingio.—III. Del ciclo bretón—IV.
Novelescos.—V. Líricos puramente.


Los romances moriscos se compusieron por nuestros poetas
á fines del siglo xvi y comienzos del xvii y aluden á la guerra
de Granada, todos inventados, pero remedando no sin gracia y
color los viejos fronterizos. Los de germanía son los de rufianes
y ladrones de la misma época, como las jácaras. Hiciéronse
también literarios, religiosos, morales, filosóficos. Los vulgares
y posteriores á la época clásica se hicieron y hacen acerca de
todo linaje de asuntos. Los románticos eruditos del siglo xix
los hicieron de leyendas preciosísimos, como el Duque de Rivas,
Zorrilla, etc.


Toda la vida española se halla en el Romancero. Nacido del
pueblo y despreciado por muchos siglos, vino á ser desde el xv
la poesía, no sólo popular, como antes, sino también erudita,
la más nacional y propia de nuestro idioma y del espíritu español.
El Romancero es acaso el monumento más grandioso de
la literatura castellana, y el hecho de haberlo sacado el arte de
entre las gentes del pueblo, es quizá el más trascendental de su
historia. Este acontecimiento, que enlaza y aúna lo popular con
lo erudito en esta época de pujante nacionalidad, debiera haber
sucedido en el siglo xii; perdiéndose así varios siglos de épica
verdaderamente nacional por haber preferido los poetas eruditos
de entonces el espíritu eclesiástico-francés al espíritu popular
español.





487. La épica popular castellana, ó mejor digamos española, pues
brotó en toda la Península, sube á flor de la literatura erudita ó escrita
en el siglo xv. Parece brotar como por ensalmo, repentinamente,
esto es, les da á los eruditos por sacarla del pueblo y llevarla á sus escritos,
tan elegante en su ligero ropaje, tan acabada en sus sencillos
contornos, tan concisa en pinceladas, tan musical en dejos, que bien se
echa de ver llevaba muchos años de vida lozana, aunque menospreciada
por los pendolistas. No era, con todo, ese menosprecio para estar enteramente
encubierta, y así es sobremanera extraño que entre los eruditos
corra por cosa asentada que su nacimiento no ha de ponerse más que en
el mismo siglo xv ó poco antes. La épica de que hablo es el famoso Romancero.
Desde que en el siglo xv se pusieron romances por escrito no
han acabado de ponerse hasta el día de hoy, componiéndolos lo mismo la
gente de letras que el pueblo sin ellas. Un tomo entero ha publicado
Menéndez y Pelayo de romances recogidos en estos últimos tiempos en
todas las provincias de España y entre los judíos españoles de Oriente;
otros tomos se van publicando nuevos aún de romances americanos. Y
eso que todos ellos son de asuntos antiguos, algunos antiquísimos, dejando
como cosa sabida los que se cantan por ahí flamantes y recién
sacados del horno sobre asuntos de nuestros mismos días. Así como se
escriben y cantan romances hace cinco siglos, así se cantaron entre el
pueblo muchos siglos antes, sin que se escribieran. No parece sino que
para algunos autores no hay literatura mientras no se escribe, como
mientras no se escribe, paréceles á los mismos que no hay lenguaje.
Por no haberse escrito el castellano hasta el siglo xii se dan á entender
que en el siglo xii ó poco antes nació el castellano. Pero el castellano
vivió muchos siglos sin escribirse, y sin escribirse vivió otros tantos el
romancero. Vimos, efectivamente, que la primera manifestación de la
literatura escrita en castellano en el siglo xii fué la épica, que por
imitar á los franceses pusieron en verso alejandrino y en otros metros
franceses nuestros eruditos de entonces, que eran los clérigos; pero que
esa épica la sacaron del pueblo, que no hicieron más que mudarle el
metro y escribirla y luego desvirtuarla y echarla á perder por abandonar
otra vez la musa popular y darse á asuntos latino-eclesiásticos.
Vimos cómo aquella épica popular debía de cantarse en pie de romance,
puesto que luchan los escritores por despegarse de este metro español y
atenerse á los metros extraños y se les escapan no pocos versos de pie
de romance: quiere decir que la épica popular en el siglo xii y aun mucho
antes era el romancero, el mismo romancero que pasó á la literatura
escrita en el siglo xv. Dígase, en hora buena, que no se hallan romances
escritos hasta el siglo xv; pero añádase que en el metro del
romance cantaban los juglares la epopeya castellana desde antes del
siglo xii, y esto en trozos como los que hallamos en Mio Cid y en las
Crónicas, lo cual es lo mismo que decir que desde antes del siglo xii
lo que cantaban los juglares eran verdaderos romances, que el romancero
vivía en España desde que hubo juglares. ¿Desde cuándo? Desde
que el pueblo, autor del pie de romance, cantaba en mal latín y verdadero
castellano versos trocaicos tetrámetros acataléticos con rima,
como los que San Agustín hizo entre los siglos iv y v en latín, el más
allegado al romance popular de África. Porque después de muerto del
todo el latín, no iba el pueblo á sacar ese metro de los tratadistas latinos
de métrica. Y que fué obra popular y no erudita es tan manifiesto,
que jamás los eruditos compusieron versos trocaicos de ese metro hasta
que los tomaron del pueblo, y eso á desgana, como el autor de Mio Cid,
que le salen sin querer, antes pretendiendo hacer sólo versos franceses
de ritmo yámbico, que era el ritmo eclesiástico. Hay que hacer hincapié
en este punto. El ritmo eclesiástico y por consiguiente erudito, fué el
yámbico, y ese mismo fué el ritmo nacional francés, por ser el cortado
conforme á aquel idioma; el ritmo trocaico fué el nacional y puramente
popular español, desconocido ó menospreciado por los clérigos españoles,
pero que venció y se lo llevó todo de calle á fines del siglo xv,
sepultando para siempre los metros eruditos de origen extraño, como
suele quedar vencedor y dueño del campo, tarde ó temprano, todo lo
que es popular, porque, por serlo, es lo nacional, lo natural y nacido
en el pueblo y nación.


No hay duda que entre los romances del siglo xv los más populares,
nacionales y acabados son los romances fronterizos, los que cantaban
las hazañas guerreras nacionales. Ahora bien, ¿qué es eso, sino la
misma épica castellana cantada por los juglares de los siglos xi y xii
en sus cantares de gesta y que aparece de repente en los primeros escritos,
en el Cantar de Mio Cid? Bien se ve, pues, que el romancero es
continuación de los cantares de gesta: no retazos de las gestas antiguas,
sino las mismas gestas del siglo xv, de manera que las gestas de los siglos
xi y xii eran tan romances como los del siglo xv. Del caos métrico
del Mio Cid no nació el romance, como quiso Menéndez y Pelayo; aquel
caos es fruto de la lucha entre el romance popular de entonces y el
alejandrino erudito, además de la torpeza de los copistas, que acabaron
de hacer verdadero caos la métrica de aquel cantar. Los eruditos que en
el siglo xvi hacían "sus romances nuevos sacados de crónicas", á imitación
de los viejos, fueron muchas veces no más que refundidores de
su prosa en los romances primitivos que les habían servido de originales,
como dice Wolf (Introd. Primav. y flor de romances). Tan claro es y
tan averiguado, aun por los autores del siglo xvi, que los romances se
habían cantado antes del siglo xii y que estaban prosificados por decirlo
así en las Crónicas, que comienzan á escribirse en aquel siglo.



488. Según una teoría de M. Pidal, los cantares de gesta, compuestos
originariamente para la aristocracia, pasaron, en la época de su
decadencia, de los castillos á la plaza pública. El recitado de esos largos
poemas gustó de manera al pueblo, que reteniendo éste algunos trozos
sueltos, recitados ante él por los juglares, creó espontánea y colectivamente
los romances. Este cambio comenzaría en el siglo xiv y los más
antiguos romances no serían más que retazos más ó menos modificados
de las últimas canciones de gesta. Á la par, los juglares fueron
haciéndolos en la misma guerra con los moros, y esos son los romances
fronterizos. Esta manera de discurrir es contraria á lo que la historia de
la literatura nos enseña que ha sucedido en todas partes. Los géneros
literarios, la literatura, cualquiera que sea, nunca bajó de la aristocracia
al pueblo, antes siempre subió del pueblo á las clases elevadas y
eruditas. Tal sucedió en Grecia, en España, en todas partes. Literatura
nacida en las altas capas sociales jamás penetró en el pueblo: ejemplo
vivo tenemos en la literatura romana, que, por haber llegado de Grecia
á las personas cultas, jamás llegó á ser popular. En cambio, el pueblo
romano conservó siempre su literatura propia, y, muerta la helénico-erudita,
subió á lo alto, á los eruditos y sociedad culta en todas las naciones
románicas. Los gustos del pueblo y los de la aristocracia son
opuestos. Además, el arte que nace entre eruditos, á causa de ser obra
individual, por grande que sea el ingenio que la labre, es infecunda;
la fecundidad es propia de lo inconsciente, del pueblo, lo mismo en
los idiomas que en la literatura, que, al fin y al cabo, es una hijuela del
idioma, la gran creación artística popular, social, en la cual no tiene
el menor poder el individuo como tal. Ya he tratado este punto, y cuanto
á las gestas y á los romances, harto queda probado que son una misma
épica popular, sacadas aquéllas del pueblo en los siglos xii y xiii, y
éstos en el xv. Cuanto á los fronterizos, ha probado Foulché-Delbosc
que los escogidos por M. Pidal no son, como él necesitaba lo fueran,
contemporáneos de los acontecimientos que cantan, pues dichos acontecimientos
son imaginarios. Ni siquiera se inspiraron algunos romances
en las gestas de la decadencia, sino en otros tan populares como ellos y
más antiguos, de los cuales son, en cambio, eco las mismas gestas. La
épica ni la lírica popular no deben nada á la literatura erudita, antes la
épica y la lírica de los eruditos nacieron de la épica y lírica popular.
Es imposible que una gesta se transforme en un romance por medio de
la transmisión oral; tan imposible como que el metro yámbico alejandrino
se transforme en el trocaico del pie de romance.


Vuelvo, pues, á la doctrina de Durán y Wolf: "los primitivos ensayos
de la poesía castellana vulgar debieron ser los romances"; "es un
axioma, ahora generalmente reconocido en la historia literaria, que
en el desarrollo espontáneo y natural de toda literatura verdaderamente
nacional—y la española es nacional, y muy nacional—siempre precede
la poesía á la prosa, la poesía popular á la artística, y en la poesía popular,
la épica ó lírico-épica á la lírica pura" (Wolf, Primavera y flor
de romances, introd.).



489. Siendo populares y anónimos los romances, no es fácil saber
la época en que se hicieron. Los tres más de antiguo conocidos son de
Rodríguez de la Cámara, de hacia el año 1440; pero aquel poeta no hizo
más que refundirlos. Otros dos se atribuyen á Carvajal en el Cancionero
de Stúñiga, y una de las composiciones del mismo Carvajal (Retrayda
esta la reyna) fué escrito el 1442. El Cancionero espiritual, de fray
Ambrosio Montesino (1508), trae un romance sobre la muerte de Alfonso
de Portugal, yerno de los Reyes Católicos (1491), y así debió
componerse entre 1491 y 1508. Los más antiguos romances se hallan en
el Cancionero, de Fernández de Constantina (véase nuestro núm. 485),
en el Cancionero general, de Hernando del Castillo (1511), y en pliegos
sueltos, impresos en la primera mitad del siglo xvi. Las primeras colecciones
son dos ediciones de Amberes: una sin fecha, otra de 1550, del
Cancionero de romances, publicado por Martín Nucio, y la Silva de romances,
de Esteban de Nágera, impresa en Zaragoza en 1550. Este
mismo año Alonso de Fuentes publicó en Sevilla Quarenta cantos de
diversas y peregrinas historias, y un Romancero, de Lorenzo de Sepúlveda,
vió la luz en Amberes el 1551 (otra edición, 1556): los romances
de estas dos colecciones son imitaciones de los romances viejos, hechas
por eruditos, como el amigo de Sepúlveda, el "Caballero Cesáreo",
que se cree ser Pero Mexía, de la corte de Carlos V. El Cancionero
de 1555 es el mismo de Amberes sin fecha, pero "corregido y aumentado".
En 1572-1573 se publicó la Rosa de Romances, de Timoneda;
en 1583, el Cancionero de Padilla, Madrid.


El Romancero general (1600-1605 y 1604-1614) no contiene más que
romances de poetas eruditos del siglo xvi. Primavera y flor de los mejores
romances, por Pedro Arias Pérez, Madrid, 1621.


Por este tiempo se componen romanceros particulares, esto es,
sobre asuntos ó personas particulares: Romancero de los doce Pares de
Francia, por López de Tortajada, 1608; Romancero de Germania, por
Hidalgo, 1609; Romancero del Cid, por Escobar, 1612; Romancero de
los Infantes de Lara, por Metge, 1626.


En el siglo xix se imprimen las colecciones, sacadas de los antiguos
Cancioneros y Romanceros: Silva, de Jacobo Grimm, Viena, 1815;
Sammlung, de Depping, Leipzig, 1817; Romancero general, de Agustín
Durán, Madrid, 1849-1851, ts. X y XVI de la Bibl. de Aut. Esp.; Primavera
y flor de romances, de F. Wolf y C. Hofmann, Berlín, 1856; Antología
de poetas líricos, ts. VIII, IX, Χ, XI y XII, Madrid, 1899-1906,
de Menéndez y Pelayo.










490. Conocido es el juicio que de los romances escribió Hegel en
su Estética: "Los romances son un collar de perlas; cada cuadro particular
es acabado y completo en sí mismo, y, al propio tiempo, estos
cantos forman un conjunto armónico. Están concebidos en el sentido y
en el espíritu de la caballería, pero interpretada conforme al genio nacional
de los españoles. El fondo es rico y lleno de interés. Los motivos
poéticos se fundan en el amor, en el matrimonio, en la familia, en el
honor, en la gloria del rey y, sobre todo, en la lucha de los cristianos
contra los sarracenos. Pero el conjunto es tan épico, tan plástico, que
la realidad histórica se presenta á nuestros ojos en su significación
más elevada y pura, lo cual no excluye una gran riqueza en la pintura
de las más brillantes proezas. Todo esto forma una tan bella y graciosa
corona poética, que nosotros los modernos podemos oponerla audazmente
á lo más bello que produjo la clásica antigüedad". (Esthétique,
traduction française par Ch. Bénard, 2.ª edición. 1875. Tomo II,
pág. 397).


El Romancero es un monumento histórico maravillosamente rico de
la vida interna, de las costumbres, del alma española, con todas las mudanzas
que en ella han ido poniendo los tiempos y con lo sustancial é
inmutable de sus cualidades de raza, de sus vicios como de sus virtudes.
Ninguna literatura nos ofrece obra tan trascendental, por los siglos que
abraza y la variedad que muestra en todo linaje de sentimientos, acontecimientos,
tonos y colores, y por lo que ha influido en las demás obras
literarias de España y de fuera de España. Las Crónicas, las Historias
de Ocampo y Mariana llenas están de sus ecos. La novela y el teatro
se han alimentado de él desde que nacieron en toda Europa y sobre
todo en España. Á su importancia responde el sinfín de trabajos que
sobre él se han hecho en todas las naciones de Europa. ¡Qué hubiera
sido, si en vez de menospreciar los romances populares primitivos, los
hubieran recogido é imitado los literatos antes del siglo xv!



491. Romances. Primavera y Flor de romances, ed. F. J. Wolf
y C. Hofmann, Berlín, 1856; reimpr. con adiciones por M. Menéndez y
Pelayo, Antología de poetas líricos, etc., ts. VII á X; Romancero general
ó Colección de romances castellanos anteriores al siglo xviii, ed. A. Durán,
Bibl. de Aut. Esp., ts. X y XVI; Romancero general [facsímile
de la ed. de 1600, por Archer M. Huntington], New-York, 1904;
N. Alonso Cortés: Romances populares de Castilla, Valladolid, 1906;
Romancero judeo-español, ed. R. Gil, Madrid, 1911. Consúltense: M. Menéndez
y Pelayo, Tratado de los romances viejos, en Antología de poetas
líricos, etc., ts. XI y XII; M. Milá y Fontanals, De la poesía heroico-popular
castellana, Barcelona, 1874; R. Menéndez Pidal, Catálogo del
romancero judío-español, en Cultura española (1906), págs. 1045-1077;
R. Menéndez Pidal, El Romancero español, The Hispanic Society,
New-York, 1910; R. Menéndez Pidal, L'Epopée castillane à travers
la littérature espagnole, París, 1910; F. Wolf, Ueber die Romanzen-poesie
der Spanier, en Studien, págs. 303-354; señora C. Michaëlis de
Vasconcellos, Romanzenstudien, en Zeitschrift für romanische Philologie
(1902), t. XVI, págs. 40-89; E. Teza, Dai romanze di Castiglia,
Venecia, 1895; V. A. Huber, De primitiva cantilenarum popularium
epicarum (vulgo romances) apud hispanos forma, Berlín, 1844; R. Foulché-Delbosc,
Essai sur les origines du Romancero, Prélude, París, 1912;
R. Menéndez Pidal, Revista de libros, 1914, marzo.



492. Año 1500. Juan Sobrarias Segundo nació en Alcañiz, no se
sabe cuándo, hacia el 1460; pasó á Italia, donde se perfeccionó en las
Humanidades y Medicina en el Colegio de Bolonia; se dió á conocer
como poeta lírico latino y se graduó en Letras y Medicina. Volvió á
Alcañiz y Zaragoza el 1502. En 1504 el Rey Católico le armó caballero.
Explicó Humanidades en Zaragoza desde 1508; en 1515 estaba en Alcañiz
enseñándolas; allí murió en 1528. Escribió en latín Libellus carminum,
1506. Paschale Sedulii cum commento (1500). Michaelis Verini
disticha (1503). Panegyricum carmen Ferdinandi Regis (1511). Oratio
de laudibus Alcagnitii (1506). Publii Maronis opera (1513). De divi
Adriani VI ad pontificatum divina electione (1522), todas ediciones primeras
de Zaragoza.


En 1500 Gómez García, presbítero toledano, publicó el Carro de dos
vidas... vida actiua e vida contemplatiua, Sevilla. Lamedor espiritual
y algunos discursos devotos, Sevilla, 1516.


Hacia 1500 fray Gonzalo de Arredondo y Alvarado, benedictino
de Arlanza, cronista regio, escribió Historia del Conde Fernán González
(Ms.). Castillo inexpugnable de la Fe, Burgos, 1528, 1564.



En 1500 Evia publicó Exercitatorio de la vida espiritual, Monserrat.




En 1500 Juan de la Cosa, de Santoña, compañero de Colón, publicó
Carta de marear de las Indias (véase Humboldt, Examen Crítico de la
Historia de la Geografía del Nuevo Continente). Tractatus Arithmeticae
Practicae qui dicitur Algorismus, 1505. Spherae Mundi Commentarium,
1508. Cursus quatuor mathematicarum artium liberalium, 1516.
Vid. Enrique de Leguina: Juan de la Cosa (Madrid).


En 1500 Jerónimo Pardo, nominalista de los bárbaros de París, publicó
Medulla Dialectices, París.


Hernando de Baeza, á quien trató en Alcaudete el Rey Chico de
Granada en 1483, estuvo en aquella ciudad llamado por él, cuando se
alzó el pueblo en favor de Boabdil, sirviéndole de intérprete y mediador
con los Reyes Católicos; escribió bastante después, allí mismo avecindado,
ya entrado el siglo xvi, muriendo antes de acabarla, una Relación
de los últimos tiempos del reino de Granada, que se conserva en dos
Ms.: uno en El Escorial, con la Crónica de los Reyes Cat., de Pulgar,
y otro en la bibl. del Duque de Osuna. Fué publicada por los Bibliófilos
Españoles, Madrid, 1868, con otra relación de la batalla de Lucena y
prisión del Rey Chico, cuyas dos copias ms. están en la Academia
de la Historia.



493. Año 1501. El R. M. Pedro Sánchez Ciruelo (1470-1550),
oriundo de Molina de Aragón, nacido en Daroca el 1470, estudió en
Salamanca y París, donde estuvo diez años, volviendo á España el 1509.
Obtuvo, en 1510, beca en el colegio de San Ildefonso, de la Universidad
de Alcalá, habiendo sido elegido por el rector, desempeñando la cátedra
de Prima de Santo Tomás, y acaso la de Matemáticas. Fué canónigo de
Alcalá, magistral de Segovia y Salamanca. Recusado por su corta-talla
para maestro del príncipe don Felipe por los cortesanos, iba propuesto
en 1534 en primer lugar. Insigne en Teología, Filosofía, Matemáticas y
erudición, murió en 1550. Arte de bien confesar y de bien oyr confessiones,
Zaragoza, 1501; Alcalá, 1524; Toledo, 1525; Zaragoza, 1541;
Alcalá, 1543; Medina, 1544; Sevilla, 1544; Zaragoza, 1546; Medina,
1546 y 1548. Hexameron teologal sobre el regimiento medicinal contra
la pestilencia, Alcalá, 1519. Reprobación de las supersticiones y hechicerías,
Salamanca, 1538, 1539, 1540, 1541; Alcalá, Medina y Sevilla, 1547;
Medina, 1551; Salamanca, 1556. Contemplaciones muy devotas sobre
la pasión de N. S. Jesucristo, juntamente con un tratado de teología
mística, Alcalá, 1547. Astrología cristiana, Salamanca. Compendio de
todos los libros de Aristóteles de re naturali, Ms. Otras muchas obras
en latín. Arithmetica Thomae Bravardini... correcta a Petro Sanchez
Ciruelo, 1502. Tractatus Arithmeticae Practicae qui dicitur Algorismus,
1505. Spherae Mundi Commentarium, 1508. Cursus quatuor mathematicarum
artium liberalium, 1516. Prima Pars Logicae ad veriores Aristotelis
sensus duobus opusculis explicata, 1519. Paráfrasis de las Categorías.
Comentario á los Analíticos posteriores, 1529. In Summulas Petri
Hispani, 1537. De Arte Memorativa. Paradoxae quaestiones, 1538 (cosas
de física).





494. Año 1501. Alfonso de Proaza, presbítero, bachiller
en artes, catedrático de Retórica en Valencia desde 1504, secretario
del obispo de Tarragona, Ramón de Moncada, uno de los
más fuertes defensores de la doctrina luliana, de quien editó
muchas obras, entre ellas la disputa que tuvo con Homar Sarraceno,
añadiendo unas actas del examen de la doctrina de
Raimundo Lulio, y haciendo el catálogo de todas sus obras. La
última de éstas, editada y dirigida, como otras, por Proaza, al
cardenal Cisneros, es del año 1519. Hasta 1517 enseñó en Valencia
Retórica, pues aquel año entró á enseñarla Alonso Ordóñez,
sustituto suyo los años anteriores, por ser muy graves sus
ocupaciones. Este Ordóñez, familiar de Julio II en 1506, fué
el primer traductor italiano de La Celestina, Roma, 1506, hecha
en 1505, conforme á la edición española de 1502 de 21
actos. Todo se explica por su amistad con Proaza, editor de La
Celestina de las ediciones de Sevilla de 1501 y 1502, y autor
probabilísimo de los actos añadidos, como hemos visto, y de la
Carta, Prólogo y Acrósticos.








495. Otras obras de Proaza: Oratio luculenta de laudibus Valentiae,
Valencia, 1505, con algunas poesías latinas y el Romance heroico
del mesmo Alonso de Proaza en lengua castellana sacado de la ya dicha
latina oracion, y que después se imprimió en el Cancionero general.
Al fin del volumen hay unas estancias de arte mayor, parecidísimas á
las que puso en La Celestina y con reminiscencias de Mena. En el privilegio
dice que era "de nacion Andaluz", de modo que el tenerle Nicolás
Antonio y otros por asturiano, debe interpretarse de modo que fuese
oriundo de Asturias. Ahora se explica por qué editó La Celestina en Sevilla,
de donde probablemente fué natural y donde estaba en 1501 por lo
menos, y en Valencia en 1504, cuando le nombraron catedrático de
Retórica. Disputatio de R. Lulli et Homerii Saraceni..., Valencia, 1510,
con dos tratados lulianos. En 1510 se imprimieron las Sergas de Esplandian,
de Montalvo, y al fin unas coplas de Proaza, seis octavas de
arte mayor, análogas á las de La Celestina y se titula Proaza "corrector
de la impresión", acaso de otra edición anterior á la de 1510, año en
que residía en Valencia. En el Cancionero general, Valencia, 1511, hay
seis poesías de Proaza (núms. 25, 35, 477, 778, 791 y 793 en la reimpresión
de Biblióf. Esp.). En 1512 publicó el Liber correlativorum innatorum,
de Lulio, Valencia. Por carta de Cisneros á los Jurados de Mallorca
en 1513, se ve era hombre de su confianza Alfonso de Proaza y
que con él se carteaba. En la 2.ª edic. del Canc. gral., Valencia, 1514,
se añade otra poesía de Proaza (núm. 25, Apéndice, edic. Bibl. Esp.).
En 1515 Proaza publicó Ars inventiva veritatis, Tabula generalis, Commentum
in easdem ipsius Raymundy..., Prima impressio..., Valencia:
tres libros lulianos y el catálogo por materias. En 1519, según Nic. Ant.,
editó el Liber de ascensu et descensu intellectus y la Logica Nova, de
Lulio, que Custurer pone en 1512, y acaso sean dos ediciones diferentes.
Finalmente, en el Registro de Colón hay una farsa: Alfonsi de Proaza,
Farsa en coplas S. Esta S probablemente indica que la tal farsa la
imprimió en Sevilla, y esto antes de ir á Valencia. Con ser dramático
Proaza y escritor de una farsa en Sevilla, queda confirmado ser el
mismo que se atrevió á añadir en Sevilla los cuatro actos á La Celestina.
La farsa empezaba: "O qué valles tan lucidos. O qué chapados pradales".
Así comienza también otra farsa atribuida á Alonso de Salaya,
que se conserva. "¿Serán ambas obrillas una misma, atribuida á dos
autores?".  Así se preguntaba M. Pelayo, á quien hemos seguido en
estos apuntes (Oríg. novela, t. III, pág. vi), y que añade, hablando de
Proaza: "Sin nota de temeridad puede sospecharse que no fué ajeno
á la edición valenciana de La Celestina", salida en las prensas de Juan
Jofre (utilizadas por él mismo para alguna de sus tareas), y que no sólo
consintió, sino que probablemente sugirió la idea de reproducir el colofόn
de Salamanca, donde se "descriue el tiempo y lugar en que la obra
primeramente se imprimió acabada. Todo esto me parece natural y sin
visos de superchería". No sabe de tal edición de Salamanca de 1500
á la cual alude aquí M. Pelayo (véase la nota de mi edición de La Celestina,
II, pág. 234). Proaza, sin duda, fué el que hizo esta edición de
Valencia de 1514, reproducción de la que hizo en Sevilla, 1502. Al hablar
de las comedias Serafina y Thebayda y aun de la Hipólita, las tres
impresas en Valencia, 1521 (véase este año), veremos que hay razones
para sospechar si fueron escritas por Proaza.


496. En 1501 se publicó el Libro del esforçado cauallero don Tristan
de leonis, Valladolid; La crónica de don Tristán de Leonis en español,
traducida en español y en francés por Felipe Camus, Sevilla.
1520; Libro del..., Sevilla, 1528, 1533. Coronica nuevamente emendada
y añadido del buen cauallero don Tristan de Leonis y del rey don Tristan
de Leonis el joven su hijo, Sevilla, 1534 (añadida la 2.ª pte.). Bonilla,
Tristán de Leonis, pág. xlii: "Es seguro que á mediados del siglo xiv
existía un Tristán castellano en prosa. Seguro es también que durante
dicho siglo se redactó un Tristán en prosa catalana. Y es probable que
existiese igualmente, hacia la misma época, un Tristán gallego-portugués.
Pero la leyenda era conocida mucho antes: en Castilla y Portugal,
en el siglo xiii; en Cataluña, en la segunda mitad del siglo xii... La
novela en prosa castellana procede directamente de los textos franceses...
posterior á 1230... Si el que conservamos es, con ligeras variantes,
como parece probable, el mismo leído en el siglo xiv, hemos de reconocer
que no puede ser anterior á la época de Alfonso el Sabio (1252-1284),
puesto que se mencionan en él las doblas de oro, moneda mandada
acuñar por este rey..., entre los años 1258 y 1343 deberá colocarse
la redacción castellana del Tristán que hoy poseemos... Parece probable
que el primitivo Tristán francés en prosa se fundaba, en gran parte, en
el poema (Tristán?, escrito por los años de 1160), de Chrétien de
Troies... el Tristán castellano... no coincide con ninguno de los textos
conocidos del francés". Edic. (reproducción de la de 1528) A. Bonilla y
San Martín (en el tomo I de Libros de Caballerías, Madrid, 1907);
ed. (reprod. de la de 1501) y estudio preliminar de A. Bonilla y San
Martín, Soc. de Biblióf. Madrileños, t. VI; Tristán de Leonís (fragmento
del Vaticano); ed. A. Bonilla y San Martín, Madrid, 1912-1913.
Consúltese: G. T. Northup, The Italian origin of the Spanish prose
Tristram versions, en The Romanic Review (1912), t. III, págs. 194-222.
Sobre Felipe Camus y las versiones de sus libros, véase A. Bonilla, en
su edición del Tristán (Sociedad de Bibliófilos Madrileños, t. VI, página
387).


En 1501 se publicó Reprobación del Alcoran, fecha por fray jeronimo
Ricoldo, traducción de un jerónimo, Sevilla; Toledo, 1502.





497. Año 1502. Gil Vicente, el más grande poeta de
Portugal, fuera del épico Camões, y uno de los mayores poetas
de la Península, fué contemporáneo de Juan del Enzina, á quien
cede como músico, pero sobrepuja como dramático en la inventiva,
en la pintura de costumbres, en lo cómico y satírico y aun
en el delicado sentir de la naturaleza y de la vida campestre.
Como él, supo sacar ricos veneros de poesía de la tradición castiza
del pueblo. Erasmista, sin pasar los linderos de la ortodoxia,
remedó gallardamente á Erasmo y á Luciano en lo picante
y mordaz de su sátira. Su levantada fantasía le lleva á concepciones
alegóricas de lo cómico, verdaderamente aristofanescas.
Su amor á la sencilla naturaleza le emparenta con Virgilio.
Menos técnico y regular que Torres Naharro, tiene más alma,
es más poeta. Se levanta por la región ideal y soñadora sobre
todos los poetas de su tiempo. Poeta bilingüe, escribió siete en
portugués de las 42 piezas de su repertorio, las 35 restantes en
castellano ó mezclando entrambas lenguas. Es deficiente, por
lo mismo, en la métrica castellana y abunda en portuguesismos.


"La primera cosa que en Portugal se representó", según nos
dice él mismo, y su primera obra, fué el monólogo en castellano
el Vaquero, recitado en la cámara de la recién parida doña María,
hija de los Reyes Católicos (1502). Á ruegos de doña
Leonor, la reina vieja, hizo por Navidad un Auto pastoril castellano,
y para el día de Reyes, un Auto de los Reyes Magos,
imitando á Enzina en las tres piezas. Pero apartóse ya de él en el
Auto de la sibila Casandra, representado delante de doña Leonor
en el monasterio de Enxobregas, obra en que se mezcla
la mitología con la ley antigua, lo historial con lo alegórico, lo
sagrado con lo profano, una especie de auto simbólico calderoniano,
menos teológico pero más delicado y fresco en los
cantares acompañados de música. En el Auto de la Fe entreveró
el portugués con el castellano. El Auto de los cuatro tiempos
es un preciosísimo diálogo lírico, descriptivo de la naturaleza,
del todo secularizado ya y rebosante de savia popular. Teológico
y en portugués es el auto Breve Sumario de la historia
de Dios, representado en 1527 delante de los Reyes; satírico el
Auto da Feira, del mismo año, valiente invectiva contra los
abusos clericales; alegórico el Auto da alma, de 1508; alegórico
y real, cómico y devoto el Auto de Mofina Mendes, y alegórico
el Auto de la Cananea (1534). Pero la mejor, según todos,
de las obras de Gil Vicente, en la elevación filosófica, es la trilogía
de las tres Barcas, del Infierno, del Purgatorio y de la
Gloria, las dos primeras en portugués y la tercera en castellano,
representadas la primera en la cámara Real; la segunda, en
el hospital de Todos los Santos, de Lisboa; la tercera, en Almeirin.
Es una sátira general lucianesca, harto más regocijada
y cómica que las antiguas danzas de la muerte, al modo del
Diálogo de Mercurio y Carón, de Juan de Valdés (1528), y del
Crótalon, de Cristóbal de Villalón. Comedias novelescas son la
bilingüe Comedia Rubena (1521), con hechiceras y comadres,
en la que se aprovechó de La Celestina; la Comedia del Viudo,
que trata el asunto romántico del príncipe disfrazado por amor;
las tragicomedias caballerescas D. Duardos y Amadís de Gaula;
La Comedia sobre la divisa de la ciudad de Coimbra (1527),
que se funda en una leyenda local. En portugués compuso las
comedias de costumbres y hasta de carácter, á la manera de
los pasos de Lope de Rueda. Tragicomedias alegóricas de gran
aparato para festejos palaciegos son la Exhortaςãο da guerra,
la Fragoa d'amor (1525), el Templo de Apolo (1527), el auto
de las Cortes de Júpiter (1519). Son bucólicas la Tragicomedia
pastoril de Serra da Estrella (1527) y los dos Triunfos del
Invierno y del Verano.


Gil Vicente abarcó todos los géneros dramáticos, sacándolos
de su propia inventiva. No imitó á nadie. Leyó la Cárcel de
Amor, La Celestina, las obras de Enzina, y de aquí tomó algunos
ligeros pensamientos; pero ni el teatro latino ni el italiano influyeron
en él para nada. Jamás imita á Plauto ni á Terencio ni
menos á Aristófanes, como no imitó á sus sucesores Naharro,
Lope ni Calderón, y con todo eso le han llamado el Plauto portugués,
por la sal y viveza plautina en asuntos enteramente diferentes,
y es un nuevo Aristófanes en la alegoría satírica y un
Calderón en la alegoría sagrada, y un Virgilio, un Lope y un
Enzina en el pintar y sentir los virginales hechizos de la candorosa
naturaleza; antes Lope se acordará de Gil Vicente al
escribir El Viaje del Alma, Calderón al componer El lirio y la
azucena, y sin duda Lope de Rueda al hacer de sus pasos y quién
sabe si Valdés al tramar de su famoso diálogo. Faltóle para ser
perfecto dramático el sentido técnico suficiente para encuadrar
la acción y la precisión para redondear los personajes; con todo,
hizo adelantar al teatro español con su variada inventiva, su
fuerza cómico-satírica, sus concepciones simbólico-filosóficas y
fué en el teatro más lírico que dramático.


Lisboa, Barcellos y Guimaraens se disputan la patria de
Gil Vicente. Ni se sabe la fecha de su nacimiento, aunque se
conjetura fuese el año 1469 ó 1470. En la Floresta de España,
compuesta en 1536, dice que tenía sesenta y seis años. En el
Cancionero de Resende se le llama Maestre Gil, lo cual indica
que fué graduado en Universidad, probablemente en Leyes. Fué
músico y poeta, autor y actor de sus obras en los palacios de los
señores. De su mujer, Blanca Becerra, tuvo dos hijos, Luis y
Paula Vicente, que cuidaron de la edición póstuma de las obras
de su padre, hecha en 1562. Su última composición dramática
es de 1536 y no debió de vivir mucho más. Dejó preparada la
colección de sus obras y escrita la dedicatoria al rey don
Juan III, que le había mandado imprimirla. La segunda edición
es de 1587, mutilada por el Santo Oficio.





498. Gil Vicente, Obras, ed. J. V. Barreto Feio y J. Gomes Monteiro,
Hamburgo, 1843, 3 vols., reimpr. Lisboa, 1843; Obras, Lisboa,
1852, 3 vols.; Obras, ed. Mendes dos Remedios, Coimbra, 1907-1912,
2 vols.; Auto da festa: obra desconhecida, ed. Conde de Sabugosa,
Lisboa, 1906. Consúltense: Th. Braga, Historia da litteratura portuguesa
[Gil Vicente e as origens do theatro nacional], Porto, 1898;
señora C. Michaëlis de Vasconcellos, Grundriss der romanischen Philologie,
t. II, 2 Abt., págs. 280-287; M. Menéndez y Pelayo, Antología
de poetas líricos, t. VII, págs. clxiii-ccxx; J. da Annunciada, Gil Vicente,
en Revista Lusitana (1900-1901), t. VI, págs. 59-63 [Extracto de
la inédita Historia da litteratura poetica portuguesa, de J. da Annunciada
(† 1847)]; W. E. A. Axon, Gil Vicente and Lafontaine: a Portuguese
parallel of "La laitière et le pot au lait", en Transactions of the
Royal Society of Literature (1902), t. XXXIII, págs. 215-227;
A. L. Stiefel, Zu Gil Vicente, en Archiv für das studium der neueren
Sprachen und Literaturen (1907), t. LXIX, págs. 195-196; J. Mariscal
de Gante, Los autos sacramentales, etc., Madrid, 1911, págs. 48-50.



499. En 1502 Pero Núñez Delgado († 1535), clérigo sevillano y
profesor, después de Nebrija, de letras humanas, publicó la Chronica
Troyana. En que se contiene la total y lamentable destruycion de la
nombrada Troya, traducción de la de Guido de la Columna, Sevilla
(acaso hay otra anterior, Registro de Colón); Sevilla 1509; Toledo,
1512; Medina, 1587. Aurea Hymnorum totius anni expositio, Sevilla,
1527. Expositio Threnorum, Sevilla, 1530. Epigrammata, Sevilla, 1537;
editado por Cristóbal Núñez, capellán de la capilla de los Reyes, con
propias annotationes, y juntamente con su obrita de frases de Juvenal,
vueltas en romance, Flosculum Iuvenalicum.


En 1502 Juan Almenar, médico, publicó De lue Venerea sive de
morbo gallico; Venecia, 1535; Basilea, 1536; Lyon, 1539.


En 1502 se publicó el Libro de suertes, en que se echan los dados
para ver la fortuna, Milán; Valencia, 1528.






En 1502 Juan de Celaya ó Salaya, nominalista valenciano de los
bárbaros de París, publicó nueve ó más obras de dialéctica y sobre
Aristóteles, que pueden verse en Nic. Antonio.


En 1502 se publicó Vocabulario catalán y alemán, Perpiñán, anónimo.


500. Año 1503. El doctor Juan López (de Vivero) Palacios
Rubios (1450?-1525?), nacido en la provincia de Salamanca,
graduado en 1484, enseñó Derecho Canónico, fué hecho
juez real en la Chancillería de Valladolid en 1490, después consejero
de Indias. En 1503 publicó De donationibus inter vivorum
et uxorem, Valladolid, libro que adicionaron después don
Juan Bernal Díaz de Lugo y Juan de Barahona, Francfort,
1573. Además de otras obras en latín, se hizo célebre por su
célebre Tractado del esfuerço bellico heroyco, Salamanca,
1524, obra escrita con elegancia y brío.




501. Otras obras: Libellus de beneficiis in curia vacantibus, acabada
en Valladolid, 1504, publicada en Sevilla, 1514; Salamanca, 1517.
De iusticia et jure obtentionis ac retentionis regni Navarre Liber, acabado
en Valladolid, 1504, impreso en Salamanca, 1514, 1517. De insulis
maris Oceani. Allegatio in materia haeresis, Roma, 1581. De Regis
institutione, hecho en 1523. De Primogenitura (Ms.). Del Gobierno
domestico. Tratado esforzando a los Indios a la Fee Catolica, que dice
en su Historia Índica Antonio de Herrera que promulgó á los indios
el almirante Cristóbal Colón.


Juan López de Viveros Palacios Rubios. Tractado del esfuerzo belico
heroico, ed. F. Madrid, 1793. Consúltese: V. de la Fuente, en Revista
general de Legislación y Jurisprudencia (1869), t. XXXIV, páginas
79-96 y 160-176.



502. En 1503 Johan Fernández de la Gama publicó el Establecimiento
de la Orden de Santiago de la Spada, Sevilla.


En 1503 Cristóbal de Santisteban, vallisoletano, publicó Tratado
de la sucesión de Gerusalem, Nápoles, Sicilia..., Zaragoza. Mar de
Historias.


En 1503 Luis de las Casas publicó De la santa concepcion de nuestra
abogada la virgen maria, Sevilla.


Martín Alfonso de Córdoba escribió comentarios y cuestiones
sobre las Epístolas de San Pablo. Tabulae Astronomicae Helisabeth
Reginae, in principio quarum sunt canones tabularum eiusdem, 1503.



503. En 1504 Diego del Puerto, capellán del Colegio nuevo de San
Bartolomé, de Salamanca, beneficiado de Laredo, publicó en latín y
castellano Ars cantus plani Portus musicae vocata, Salamanticae.






En 1504 Juan Núñez de Toledo publicó Tratado endereçado a la
reyna n. s.ª sobre la guerra de francia..., Alcalá.


En 1504 fray Ángel Stanyol, dominico barcelonés, imprimió Opera
logicalia, secundum viam D. Thomae, Barcelona.


En 1504 se publicaron Meditaciones de S. Anselmo, Toledo.


En 1504 se publicó el Libro de motetes de canto d'organo, 4 vols.
(Fern. Colón), Venecia.


En 1504 se publicaron las Obras de San Juan Clímaco, traducidas
en castellano por el cardenal don Francisco Ximénez de Cisneros, Toledo;
Barcelona, 1598. El traductor no debió de ser el Cardenal.


En 1505 Pedro de Alcalá, de la Orden de San Jerónimo, publicó
el Arte para ligeramente saber la lengua araviga, que fué la primera
gramática arábiga que se imprimió en el mundo, y el Vocabulista
aravigo en letra castellana, ambas obras el mismo año, en Granada.


En 1505 Juan Lopis, valenciano, publicó Aureum formalitatum speculum
Scoti ac Frci. Mayronis doctrinam illustrans, Nápoles.


En 1505 se publicó Scala cœli de sant Hyeronymo, Sevilla.


En 1505 Jaime de Marquilles publicó Μanna Jacobi de Marquilles
super Usaticis Barcinonae.



504. Año 1506. Juda Abarbanel ó Abrabanel ó León-ben-Jehudah
ó León Hebreo (1460?-1520), hijo de Isaac Abarbanel, nació en
Lisboa y siguió á su padre á Toledo. Cuando la expulsión de los judíos
(1492), su padre le envió á Lisboa, teniendo apenas dos años de edad.
Estuvo después en Génova, en Bolonia, Ferrara, Florencia y Roma,
siempre estudiando Filosofía y ejerciendo la Medicina. Pasó á Nápoles,
distinguiéndole el Gran Capitán, y al partirse éste se fué á Venecia al
lado de su padre. Su más famosa obra son los Dialoghi di Amore[25],
acabados poco después de 1505 y publicados en 1535, mezcla de misticismo
español y neoplatónico, cuyo argumento son los amores de Filón y
Sofía, desenvolviendo los principios de la escuela neoplatónica de Aben-Gabirol
y de la aristotélica de Maimónides y estableciendo que el amor
es el principio de la vida del universo. Probablemente los escribió primero
en castellano. Tuvo muchas traducciones: la de Afia (Venecia, 1568);
la de micer Carlos Montesa (Zaragoza, 1582); la del Inca Garcilaso
de la Vega (Madrid, 1590), que fué puesta en el Índice Expurgatorio.
Influyó no poco en Gli Asolani, de Bembo; en Il Cortegiano,
de Castiglione, entre los poetas franceses de la Pléyada, merced
á la traducción francesa de Pontus de Thyard, en un soneto de Joachim
du Bellay (Si nostre vie est moins qu'une journée); en otro de Ronsard
(Comme on souloit, si plus on ne me blasme); en Montaigne (Essais, III,
5); en Camões (1524?-1580); en Herrera, en fray Luis de León, en
Malon de Chaide, en fray Cristóbal de Fonseca († 1614), en Cervantes
(Galatea, l. 4); en Nieremberg (Hermos. de Dios); en Bernardino de
Rebolledo (Discurso de la hermosura y el amor, 1652), y comúnmente
en toda literatura castellana.


505. Judas Abarbanel. Diálogos de amor; ed. A. Bonilla y San
Martín, en el t. IV de los Orígenes de la Novela, de Menéndez y Pelayo;
Madrid, 1913. Consúltense: M. Menéndez y Pelayo, Historia de
las ideas estéticas en España, t. II (vol. I), págs. 103-109; B. Zimmels,
Leo Hebraeus, ein jüdischer Philosoph der Renaissance: sein Leben,
seine Werke und seine Lehren, Breslau, 1886; E. Solmi, Benedetto
Spinoza e Leone Ebreo, Módena, 1903; F. Flamini, Du rôle de Pontus
de Tyard dans le "Pétrarquisme" français, en Revue de la Renaissance
(1901), t. I, págs. 43-55.



506. En 1506, probablemente el M. Gaspar Lax († 1560), de Sariñena,
catedrático de Filosofía de la Sorbona y de Zaragoza, publicó
Parvae divisiones terminorum, París. Tractatus exponibilium propositionum,
París, 1507. De Syllogismis, París, 1509. Insolubilia, París,
1511. De obligatione, París, 1512. De oppositione propositionum, París,
1512. De impositionibus, París, 1512. Arithmetica speculativa, París,
1515. De propositionibus arithmeticis, París, 1515. Calculationes generales,
Zaragoza, 1517. Tractatus summularum, ibid., 1521. Tractatus
parvorum logicalium, ibid., 1521. De Conversione simplicis et per
accidens, ibid., 1521. Quaestiones physicales, ibid., 1527. De arte inveniendi
medium, ibid., 1528. Summa propositionum, ibid., 1529. Praedicabilia,
ibid., 1529. Quaestiones in libris Peryarmenias Aristotelis, ibid.,
1530. Tractatus consequentiarum, ibid., 1532. También hizo elegantes
versos latinos.


En 1506 se publicó la Historia del abad don Juan, señor de Montemayor,
por su santo abad don Juan, Burgos; Valladolid, 1562; Córdoba,
1693; Dresden, 1893 (Gessellschaft für roman. literatur, Band, 2).


En 1506 Agustín Pérez de Olivano publicó In Posteriora Aristotelis,
París.


En 1506 Bernardo Basin, canónigo zaragozano, publicó De Artibus
magicis et magorum maleficiis, París.


En 1506 fray Francisco de Ledesma, franciscano, publicó Monumenta
ordinis Minorum, Salamanca; ibid., 1557.


En 1506 fray Bartolomé de Molina, de la Orden de los menores,
publicó el Arte de canto llano Lux videntis dicha, Valladolid.


En 1506 don Juan de Montesdoca († 1532), sevillano, profesor de
Bolonia (1499), Roma (1514), Padua (1521), etc., publicó Lectura fray
Pauli Scriptoris, Carpi. Lectura Exc. sacrae theol. mag. Gratiani
Brixiensis, ibid., 1506. Aristotelis Parva naturalia, Venecia, 1523. Véase
Nic. Antonio.


En 1506 Diego Álvarez Chanca, médico, uno de los compañeros de
Colón, publicó Para curar el dolor de costado, Sevilla. Commentum
novum in Parabolis Divi Arnaldi de Villanova, Sevilla, 1514.







En 1506 fray Jaime Januarius, cisterciense aragonés, publicó Ars
metaphysicalis naturalis ordinis cuiuslibet rei intelligibilis arboris
naturae; ad intelligendos omnes libros, artesque Illuminati doctoris
Raimundi Lulli..., Valencia.


Recordemos al catalán Benedetto Gareth, conocido entre los Accademici
Pontaniani con el nombre italiano de Chariteo, el cual escribió
en italiano Rime, en 1506, donde se cree hallar el primer germen del mal
gusto ó secentismo. Le Rime di Benedetto Gareth detto Il Chariteo,
ed. E. Percopo, Napoli, 1892, 2 vols.



507. En 1507 Luis Núñez Coronel, nominalista segoviano de los
bárbaros de París, publicó Tractatus de formatione syllogismorum,
París. Physicae perscrutationes, París, 1530. Fué después buen humanista,
erasmista y amigo de Vives.


En 1507 fray Juan Bautista de Vinones, franciscano y de Sevilla,
publicó Espejo de conciencia para todos estados, Logroño; Segovia,
1525; Sevilla, 1531, 1543, 1548; Medina, 1552.


En 1507 Joan Ruiz de Corrella publicó Historia de Josef, hijo del
gran patriarca Jacob, Valladolid.



508. En 1508 fundó Cisneros (1436-1517) la Universidad
de Alcalá, centro de las Humanidades españolas. Excluyóse
de sus aulas el estudio del Derecho Civil, redújose el Canónico,
y la Teología se enseñó con la interpretación escrituraria, para
lo cual era necesario el estudio del hebreo, del griego y de la
crítica. "Academia Complutensis non aliunde celebritatem
nominis auspicata est quam a complectendo linguas ac bonas
litteras" (Erasmo, Ep. 755). Allí brillaron á la vez el cretense
Demetrio Ducas, maestro de lengua griega, los hebraizantes
conversos Alfonso de Zamora, Pablo Coronel y Alfonso de Alcalá;
los dos hermanos Vergaras, traductor el uno de Aristóteles
y el otro de Heliodoro y autor de la más antigua Gramática
griega hecha en España; el toledano Lorenzo Balbo de Lillo,
que editó á Valerio Flaco y Quinto Curcio; el reformador filosófico
Hernán Alfonso de Herrera, el primero que se atrevió
contra el peripato en su Disputacion de ocho levadas contra
Aristotil y sus secuaces, adelantándose á Pedro Ramus y á Vives;
Diego López de Stúñiga, acérrimo contradictor de Erasmo;
Mateo Pascual, fundador del Colegio Trilingüe; Pedro
Ciruelo, que hermanó el estudio de las Matemáticas con el de
Teología. De las 42 Cátedras fundadas por Cisneros, seis eran
de Gramática latina, cuatro de otras lenguas antiguas, cuatro
de Retórica y ocho de artes ó sea de Filosofía.








509. En 1508 se publicó el Cancionero de Juan de Luzón, Zaragoza.
Fué criado de la señora doña Juana de Aragón, duquesa de Frías
y condesa de Ηaro. Poeta devoto con bastantes catalanismos. Suma
de las virtudes ó epilogación de la moral filosofia sobre las virtudes
cardinales, contra los vicios y pecados mortales; fecha y glosada por
Joan de Luzón, Zaragoza, 1506. Esta Suma comprende la mayor parte
del Cancionero del año 1508 y es un poema didáctico en coplas de arte
mayor, dividido en cinco partes; cada copla lleva su comentario en prosa.
Después hay coplas de arte menor, en que se trovan las contemplaciones
de San Bernardo sobre la Pasión, paráfrasis de los salmos Miserere y
De profundis, conforme á la glosa que sobre ellos hizo el Obispo de
Valencia; el cántico ¡Oh, gloriosa domina!, y Gozos de San Juan Bautista,
etc., hasta 397 coplas de arte mayor y 225 de arte menor. Contemplaciones
sobre la Pasión de N. S. hechas por San Bernardo, etc.,
Burgos, 1508.


En 1508 Gonzalo Martínez de Bizcargui publicó Arte de canto
llano e contrapunto e canto de organo con proporciones e modos, Zaragoza;
Burgos, 1511; Zaragoza, 1512 y 1517; Burgos, 1528; Zaragoza,
1531, 1538, 1541, 1549 y 1550. Véase Juan de Espinosa en 1515, á quien
respondió en la ed. de Zaragoza de 1531.


En 1508 fray Luis de Tovar, dominico palentino, publicó Divina
revelatio Erithereae Sibyllae, Sena.


En 1508 fray Francisco de Ávila, de la observancia de los menores
de San Francisco, publicó La vida y la muerte, Salamanca. En verso,
véanse ejemplos en Gallardo.


En 1508 y 1509 se publicó la Historia de los tres reyes Magos, Logroño.


En 1508 se publicó el Libro del caballero don Comgano (sic, por
Tungano), y de las cosas que en el Infierno y Purgatorio y el Paraiso
vido, trasladado de lengua italiana, Sevilla; Toledo, 1526.



510. En 1509 se publicó La vida de Roberto el Diablo, en español
(Fern. Colón), Burgos; traducción de La Vie du terrible Robert le diable,
publicada en 1496, y que proviene de un poema del siglo xii, publicado
por E. Löseth, Robert le Diable, Roman d'aventures, París,
1903. Otras ediciones: Alcalá, 1530; Sevilla, MDXXXII; Burgos, 1547;
Alcalá, 1607; Jaén, 1628. Algunos atribuyen erróneamente la traducción
á Camus.


En 1509 el Bachiller García Moreno, clérigo, publicó La cronica
del noble cauallero el conde Fernán Gonçalez: Con la muerte de los siete
infantes de Lara, Sevilla; Toledo, 1511; Burgos, 1516; Toledo, 1526;
Burgos, 1537; Sevilla, 1542, 1545; Burgos, 1546; Salamanca, 1547; Alcalá,
1562; Toledo, 1566; Bruselas, 1588; Alcalá, 1605; Madrid, 1777.


En 1509 La Historia de Canamor y del infante Turian, su hijo, Burgos;
Sevilla, 1528; Alcalá, 1536; Sevilla, 1546, 1550, 1558; Alcalá, 1562;
Sevilla, 1567.


En 1509, según el Catálogo de Heber (VI, núm. 3.016), se publicaron
unos Refranes famosissimos y provechosos glosados, Burgos. Dimas
Capellán publicó Refranes glosados, Toledo, 1510. Refranes famosisimos
y provechosos glosados, Burgos, 1515, 1524, 1541; Valencia, 1602, por
el bach. Esteban Gómez; 1624.


En 1509 Antonio Coronel, segoviano, hermano de Luis Núñez Coronel,
publicó Quaestiones Logicae secundum viam Realium et Nominalium,
París. Tractatus Exponibilium, ibid., 1511. Rosarium Logices,
ibid., 1517. Tractatus Syllogismorum, ibid., 1517. In Posteriora Aristotelis,
ibid., 1529.


En 1509 fray Juan de Ciudad Rodrigo, mercedario, publicó Coplas
varias, Zaragoza.


En 1509 publicóse, anónima, La Filosofía Moral de Aristóteles,
Ética, Económica y Política, Zaragoza.


En 1509 Álvaro Tomás, de Lisboa, publicó De Tríplici Motu. De
proportionibus, París.


En 1509 fray Jerónimo de Alcozer, dominico, publicó Subida de
Monte Sión, Valencia.



511. Año 1510. Francisco Fernández de Madrid, arcediano de
Alcor, hijo de don Pedro González de Madrid y hermano de Alonso
Fernández de Madrid, también arcediano de Alcor después de él, publicó
en 1510 De los Remedios contra próspera y adversa fortuna, Valladolid;
Sevilla, 1513, 1516; Zaragoza, 1518, 1523; Sevilla, 1524, 1534.
Véase Willard Fiske, Petrarch books. Es traducción libre, elegante y
elocuentísima de la obra del Petrarca De Remediis utriusque fortunae.


Fray Pedro de la Vega, natural de las montañas de Burgos, entró
en la Orden de San Jerónimo en Guadalupe, pasó á Valladolid, y en
1510 estaba en Zaragoza, donde escribió y fué prior de Santa Engracia
desde 1522, tres años después de Villaviciosa, y en 1528 otra vez de
Santa Engracia hasta 1537, en que fué elegido General de la Orden.
Murió en 1541. "Fué de lo bueno de aquel tiempo...; podía tanto en él
la aficion á las letras, que todo su cuidado era entresacar algun tiempo
para volver los ojos á los libros donde tenia su corazon y asi hizo
grandes trabajos, y verdaderamente tenia excelente gusto". (P. Sigüenza).
Misal jeronimiano, Zaragoza, 1510, en latín. Décadas de Tito
Livio, Zaragoza (hacia 1519, Juan M. Sánchez, Bibliografía Aragonesa,
Madrid, 1913, pág. 68); ibid., 1520. Historia de San Jerónimo y vida de
Santa Paula, Zaragoza, 1514 y 1528; Alcalá, 1539 (en latín); Zaragoza,
1546. Flos Sanctorum. La vida de Cristo y de la Virgen, Zaragoza, 1520,
1521, 1541, 1546, 1548; Sevilla, 1568 y 1572; Medina, 1578; Sevilla,
1580. Declaración del Decálogo, Zaragoza, 1529 y 1540. Otras obras en
latín: Dei Genitricis Virginis Mariae vita, Zaragoza, 1534. Definitiones
et acta capitulorum generalium (Sigüenza). Véase Sigüenza y fray
León Benito Marton, Historia del subterráneo santuario, hoy real monasterio
de Santa Engracia de Zaragoza, centuria 16.ª, cap. VII.


Juan de Narváez, cordobés, maestro en Valencia, aficionado á los
versos de Juan de Mena, compuso Las Valencianas Lamentaciones y
De la Partida del Anima, poemas de filosofía moral en octavillas de
versos cortos, con naturalidad y soltura. El manuscrito se guarda en la
Biblioteca del Cabildo de Sevilla ó Colombina, y se ha impreso con
prólogo de Luis Montoto, Sevilla, 1889. Debieron componerse Las Valencianas
entre 1510 y 1515.


En 1510 se publicó la Doctrina cordis del seráfico doctor sant Buenaventura,
Toledo.


En 1510 se publicó la Suma de todas las Crónicas del mundo. Llamado
en latín Suplementum Cronicarum... traduzido de lengua Latina
y Toscana en esta Castellana: por Narcis Viñoles, Valencia, 2 vols.


Detrás del Arte para bien confesar de 1510 y en ediciones aparte, se
halla el Flosculus sacramentorum, del doctor don Pedro Fernández de
Villegas, natural de Burgos (1453-1536), abad de Cervatos y arcediano
de la catedral de Burgos, donde yace sepultado en la nave lateral del
Evangelio. Este autor publicó en 1515 La traducción del Dante de lengua
toscana en verso castellano, Burgos. Al fin de la obra se halla:
Aversión del mundo y conversión á Dios; Querella de la fe, comenzada
por Diego de Burgos; Sátira decena de Juvenal. (Véase Juan M. Sánchez,
Bibliogr. Aragonesa, Madrid, 1913, pág. 70). Esta traducción de
Juvenal es de su hermano Jerónimo Fernández de Villegas, prior de
Casarrubias.


En 1510 Páez de Ribera publicó El sexto libro del muy esforçado
e grande rey amadis de gaula: en que se recuentan los grandes e hazañosos
fechos del muy valiente e esforçado cauallero florisando principe
de Cantaria su sobrino, fijo del rey don florestan, Salamanca; ibid.,
1512; Sevilla, 1526.


De 1510 ó 1511 debe de ser la obra de Martín de Herrera Istorias
de la divina vitoria... de... Oran, donde hay además una Égloga de
unos Pastores... con dos villancetes... y un romance de labradoraes... y
otro villancete en latin de cortesanos... Item, otra cancion... (Compró
esta obra Fern. Colón en Toledo, año 1511).





512. Año 1511. Las poesías de los poetas menores de la
época de los Reyes Católicos las recogió Hernando del Castillo
en su Cancionero, publicado por primera vez en Valencia,
1511, aunque hay en él algunas pocas de otros poetas anteriores.
Sin contar con los anónimos, llegan estos poetas hasta
el número de 138. Entre los muchos aristócratas que cultivaron
la poesía merece citarse el vizconde de Altamira don Rodrigo
Osorio de Moscoso, por su diálogo elegante entre el sentimiento
y el conocimiento y algunas coplas de amores. Don
Luis de Vivero tiene otro diálogo con la tristeza y la Guerra
de amor. Don Diego López de Haro, otro diálogo filosófico
entre la Razón y el Pensamiento, y manuscrito se conserva el
diálogo casi dramático llamado Aviso para cuerdos, de unos
mil versos (Bibl. Acad. Hist.). De un Cartagena, que no puede,
por la edad, ser ni don Alonso ni su hermano don Pedro, hay
"polidos versos" y "palacianas y gentiles obras" de amoríos
sutiles y diálogos sueltamente versificados. Un Guevara, que
pudiera ser padre ó tío del Obispo de Mondoñedo, "es uno de
los más discretos poetas del Cancionero", dice M. Pelayo. Costana
compuso los Conjuros de amor y una visión alegórica.
Don Antonio de Velasco fué alabado por Valdés, Tapia
tiene más de 60 composiciones conocidas sobre galanteos y glosas
de romances. Á esto último y á contrahacer romances viejos
se dieron muchos, como Francisco de León, Lope de Sosa,
Pinar, Quirós, Soria, Cunillas, Nicolás Núñez, Diego de
San Pedro, etc. Romances artísticos y originales hicieron estos
mismos y D. Juan Manuel, el Comendador de Ávila, Juan
de Leyva, Alonso de Proaza, Durango, Pedro de Acuña,
así como Juan del Enzina, Garci Sánchez de Badajoz. "Tengo
por buenos, dijo Valdés, muchos de los romances que están en
el Cancionero general, porque en ellos me contenta aquel su
hilo de dezir, que va continuado y llano, tanto que pienso que los
llaman romances porque son muy cortos en su romance". Era
la vena popular que corría ya hasta de los poetas eruditos. Diálogos
bastante dramáticos los hay, como de don Luis Portocarrero
y otros. El comendador Román hizo una elegía y
Trovas de la pasión. El plan del Cancionero del Castillo está
tomado del Cancionero llamado Guirlanda Esmaltada de galones
y eloquentes dezires de diversos autores, copilado y recolegido
por Juan Fernández de Constantina, vecino de Bélmez, copilación
que entró entera en la de del Castillo. Sigue el orden de materias
y encierra 964 composiciones.





513. Ediciones del Cancionero general: Valencia, 1511; "emendada
y corregida por el mismo autor, con adicion de muchas y muy
escogidas obras", Valencia, 1514; copias de esta edición fueron las de
Toledo. 1517, 1520; añadidas las composiciones del Cancionero de obras
de burlas provocantes á risa (Valencia, 1519) salió la de Toledo, 1527;
más añadidas y expurgadas las de Sevilla, 1535, 1540; aún más añadida
la de Amberes, 1557, y la peor y última antigua, quitadas las composiciones
burlescas, la de Amberes, 1573. Cítase otra de Zaragoza, 1552,
cuya Segunda parte, de 1554, se conoce y ha reimpreso Morel-Fatio:
Cancionero general de obras nuevas nunca hasta aora impressas assi
por el arte española como por la toscana, Zaragoza, 1554 (Bibliot. de
Wolfembüttel). Cancionero general de 1554. Ed. A. Morel-Fatio, en
L'Espagne au xvie et au xviiie siècle, Heilbronn, 1878, págs. 489-602.
La Sociedad de Bibliófilos ha reimpreso el Cancionero general en 1882,
incluyendo en él la primera edición de 1511, y en apéndice todo lo añadido
en las de 1527, 1540 y 1557. Facsímile de la ed. de 1520, por Archer
M. Huntington, New-York, 1904.



514. En 1511 se publicó Tirante el Blanco de Roca Salada, Valladolid,
de autor anónimo, traducción de la novela catalana Libre del
valeros e strenu caualler Tirant lo blanch (1490). De este libro dijo el
cura en Don Quijote que era "un tesoro de contento y una mina de
pasatiempos"; pero que, por lo mismo que tenía ingenio su autor y lo
malgastó en fantasías tan contrarias á la realidad, "merecia el que lo
compuso, pues no hizo tantas necedades de industria, que le echaran á
galeras por todos los dias de su vida". (Véase interpretado este pasaje,
el más oscuro del Quijote, en Cejador, Lengua de Cervantes, II, voz
Estilo).


En 1511 se publicó Palmerín de Oliva, Salamanca, imitación del
Amadís, con algunos trozos de buen estilo y no despreciable invención.
En la primera edición se lee: Oliuia; pero prevaleció Oliva. "¿Es obra
de una mujer?, se pregunta Fitzmaurice-Kelly (Hist. lit. esp., 1913,
pág. 214). Esta mujer, ¿era española ó portuguesa? ¿Era hija de un
carpintero? ¿Había nacido en Augustobriga? Y Augustobriga ¿es
Burgos ó Ciudad Rodrigo? ¿Es su nombre Augustobriga, como pretende
Francisco Delicado, corrector de una edición veneciana (1534) del
Primaleón, continuación de Palmerín de Oliva? Por último, esa mujer,
¿fué también autora del Primaleón (1512), ó ambas obras se deben á
Francisco Vázquez, de Ciudad Rodrigo, siendo este Vázquez hijo de la
hija del carpintero?", Historia de Palmerín de Oliva, traducida de
Griego en español por Francisco Vázquez, Salamanca, 1516, 1525;
Sevilla, 1525; Venecia, 1526, 1534; Sevilla, 1540, 1547; Toledo, 1555;
Medina, 1562; Toledo, 1580. Consúltense: H. Vaganay, Les romans de
chevalerie italiens d'inspiration espagnole, en La Bibliofilia (Firenze,
1908), t. IX, págs. 121-131.


En 1511 fray Antonio de la Peña, dominico, confesor de los Reyes
Católicos y obispo de Canarias, publicó, á instancias de Cisneros, la
Obra de las Epístolas y oraciones de la bienaventurada Virgen santa
Catherina de Sena, trasladada de latín en romance, Alcalá; ibid., 1512.
La Vida de la misma Santa bienaventurada y de otras Santas Vírgenes
de la Orden de Santo Domingo, Alcalá, 1511; Salamanca, 1588. Vida
de soror Juana de Orbieto y de soror Margarita del Castillo, Medina,
1569.


En 1511 se publicaron Las epístolas de Rabí Samuel de Israel, de la
ciudad del Rey de Marrocos, enviadas á Rabí Isaac, Doctor y Maestro
de la Sinagoga, Valladolid.


En 1511 fray Baltasar Sorio, dominico valenciano, publicó Contra
septem blasphemias, Valencia. Apologeticum pro unica Maria Magdalena,
Zaragoza, 1521. Super psalmum XLIV homeliae decem, Barcelona,
1522. Mariale, Tortosa, 1538. Sanctorale, ibid., 1538.


En 1511 se publicó Leyenda seu flos sanctorum in lingua hispanica,
Toledo.


En 1511 Antonio de Burgos (1450-1525), nacido en Salamanca, gran
profesor de Cánones en Bolonia, publicó Super utili et quotidiano titulo
de Emptione et Venditione in Decretalibus, Pavía. Comentó otros muchos
títulos de las Decretales.


En 1511 publicó Juan Gómez la Vision deletable de la casa de la
Fortuna, compuesta por Eneas Silvio en latin e traducido en español,
Valencia.


El Bachiller de la Pradilla, catedrático de Santo Domingo de la
Calzada, publicó coplas, que pueden verse en el Registro de Fern. Colón,
compradas en 1511. Égloga real sobre la venida á España del Rey
D. Carlos. Presentola en... Valladolid, 1517. (Bibl. Nac.).





515. Año 1512. Bartolomé de Torres Naharro († 1531)
nació en la Torre de Miguel Sexmero, cerca de Badajoz, fué
soldado, corrió tierras, cautivado lleváronle á África piratas
argelinos y, rescatado, partióse para Roma, donde sirvió al Cardenal
de Santa Cruz, ordenándose de clérigo y escribiendo comedias,
que fueron allí representadas, como la Tinellaria, que
lo fué delante de León X y de "su patrono" el cardenal Julio
de Médicis, el futuro Clemente VII. Fuése de Roma á Nápoles,
donde en 1517 imprimió juntas, y con otras composiciones
líricas, las Comedias que antes salieron sueltas, titulando el libro
la Propaladia, dirigida al Marqués de Pescara. Créese que volvió
á España, pero no si aquí se representaron comedias suyas.
Murió poco después de 1530. Fácil poeta lírico, «aunque á veces
algo descuidado, se distinguió por la vena satírica y mordacidad
con que pinta la sociedad romana de su tiempo. Su mayor gloria
estaba, sin embargo, en la comedia, que hizo adelantar, ensanchando
las farsas de Juan del Enzina, introduciendo todo
linaje de personas, mayormente plebeyas, enredando más la
trama, dividiendo la acción en las que por vez primera llamó
jornadas, hasta cinco, "porque más parescen descansaderas que
otra cosa", figurando escenas de la vida real y esbozando algunos
caracteres. Fué el fundador de la comedia de intriga y tuvo
sus imitadores, así como Juan del Enzina los suyos, hasta mediado
el siglo xvi, en que triunfó la imitación de la comedia
italiana. El orden en que compuso sus comedias fué primero
la Soldadesca y la Tinelaria, que pertenecen á la primera época.
Vienen después la Jacinta, la Serafina y la Himenea, la más
delicada, regular, caballeresca y sentida de todas. Finalmente,
después, en la tercera época, compuso la Calamita y la Aquilina,
heroica, de ruido y de teatro. Las dos últimas son las más acabadas
cuanto á la intriga y lenguaje. Aunque debió de conocer
á Juan del Enzina en Roma y alguna de sus farsas y las primeras
comedias italianas, aprovechándose de unas y de otras
en el desarrollo de las suyas y estudió el teatro latino, siendo
buen humanista, los argumentos de sus comedias son enteramente
suyos, no tomados de nadie. Copió con gran realismo y
valentía el natural de los personajes y modo de tratarse, hasta
hacerles hablar en su propio idioma, en italiano, francés, catalán
y castellano: "si mis versos tienen pies, | variis linguis tiren
coces" (Tinel.). Esta exageración en el realismo llenó de impurezas
el lenguaje de sus comedias, pues, aun cuando los personajes
hablan en castellano, emplean no pocos italianismos y
modos de decir de la jerigonza medio italiana y medio española,
que usaban los españoles en Roma, y conocemos también por la
Lozana andaluza, aunque á veces es propio y castizo, y siempre
vivo, pintoresco y sincero. El estilo, abundante, natural, brioso,
lleno de gracejo y vida; la versificación, fácil, á veces menos
limada; el diálogo, mordaz, á la manera de la comedia italiana.
En suma, había nacido para el teatro y fué uno de sus primeros
fundadores, haciendo comedias de bastante intriga, rebosantes
de vida y de color. Fué el primer maestro en la comedia novelesca
representable, ya que la Celestina no era para puesta en
público. Sus defectos nacieron del mismo empeño por llevar á
las tablas la vida real, tal como era, por su exagerado realismo,
la mezcla de idiomas, lo plebeyo en demasía y aun grosero de
personajes, acciones y dichos, y fuera de esto la falta de experiencia
de quien comienza lo que otros todavía no han hecho,
en el enredar mal la fábula, atiborrar la escena de personajes
y no saberse ceñir del todo á la acción.





516. En la edición princeps de la Propaladia, 1517, se hallan las
Letras de León X, donde se dice ser su autor "clericus Pacensis diocesis";
y una carta de "Mesinierus I. Barberius Aurelianensis", Messinier
Barbier de Orléans, al tipógrafo parisién Badio Ascensio, ó Josse Bade
de Asc ó Ascen, territorio de Bruselas, en la que le da por "patria
Pacensis, de oppido de la Torre, gente Naharro", esto es, Torre de
Miguel Sexmero, aldea de Badajoz, hoy villa en el partido de Olivenza.
Debió de estudiar en Salamanca y aumentar su mucha cultura en Roma.
Inspiróse, sin duda, en las obras de Juan del Enzina (1498) y en la comedia
italiana: al primero se debe el Diálogo del Nacimiento (1512),
acaso su primer ensayo. Corrió tierras, cayó preso de los piratas agarenos
tras un naufragio y le llevaron á África. Debió de ser también
soldado, acaso en la guerra de Granada, según pinta al vivo la soldadesca
ó vida militar. Rescatado, volvió á Roma, donde se hizo clérigo y
frecuentó las casas de cardenales y príncipes italianos. Protegióle,
como extremeño también, el fastuoso y turbulento cardenal de Santa
Cruz y obispo de Túsculo don Bernardino Carvajal, alma del conciliábulo
de Pisa contra Julio II, á la sombra de Luis XII de Francia.
En la Comedia Soldadesca parece aludir á su bajo oficio: "hablar con
un compañero | qu'es platico y andaluz, | que está con un camarero |
del Cardenal Santa Cruz". La Comedia Tinelaria salió suelta en Roma
después de 1513, en que se reconcilió Carvajal con León X, y antes de
1517, en que se publicó la Propaladia. Dedicóla al Cardenal, recitada
"delante de Su Santidad y de Monseñor de Médicis, su patrono", y
entonces, á ruegos del Cardenal, que quedó muy complacido, decidió
imprimir algunas de sus obras. "Acuerdome, dice en ella, que, despues
de recitada esta Comedia Tinelaria..., V. S. Rev. quiso verla y después
de vista me mandó que en todo caso le diesse la copia della. Tras desto
me demandó la causa porque no dexava estampar lo que screvia. Si lo
primero V. S. R. de otras cosas mias oviera hecho, lo segundo no estoviera
por hazer. Tanto es que no aviendo tales personas que mis
obras cobdiciassen, convenia que yo de publicallas dubdasse: porque a
muchos padres muchas vezes por el amor paternal les parescen sus
hijos mas hermosos de lo que son. Lo que agora con la palabra de
D. V. S. (que en esto le digo más que alguno piensa), osaré hazer y
aunque no a todas, a algunas de mis comedias licentiaré: etiam que
temeré poco los dientes caninos de algunos mordaces que se me atreven
ladrandome por detras; y tanto se me puede allegar alguno que quiza le
señalaré la herradura en la frente. Con todo, me rio que a estos yo
no les veo pedazo de halda sano: espero que a todo responderá por
mi V. S. R. que feliciter et bene valeat". (Carta en el Estudio de la
edición de M. Pelayo, XI). Antes de esta comedia, en 1513, escribió el
Psalmo en la gloriosa victoria que los españoles ovieron contra venecianos,
impresa en pliego suelto (Bibl. Publ. de Oporto) y no inserta en
la Propaladia, y alude á la batalla de la Motta, en 1513, ganada por
Cardona, cuando pasaban de retirada los Alpes los franceses tras el
desastre de Novara. Con este salmo hállase otra poesía licenciosa.
Concilio de los Galanes y Cortesanos de Roma invocado por Cupido,
hecha hacia 1515. En 1514 asistió á la embajada que de parte del rey
de Portugal don Manuel llevaron al Papa Juan de Faria, Diego Pacheco
y Tristán de Acuña para ofrecerle los primeros presentes de la
India (J. Valera. Morsamor, pág. 34). En aquella fiesta se representó
la Comedia Trofea, de Naharro, "diálogo insípido, dilatado con episodios
impertinentes, inconsecuencias y chocarrerías", según L. Moratín.
En 1515 murió el Duque de Naxera don Pedro Manrique de Lara,
gran señor, fuerte guerrero, moralista sentencioso: á su muerte dedicó
Naharro una elegía, imitando la de Jorge Manrique. El mismo año
murieron el Gran Capitán y Fernando el Católico: "Tal Rey y tal Capitan
| nunca en el cielo han entrado," decía en un romance Naharro (el
primero de la Propal.). Publicóse, también suelta, la Soldadesca, escrita
en 1514 (Reg. Colón), los cuatro romances que conocemos suyos (Bibl.
Nac.) y sus Lamentaciones de Amor (pliego suelto). Naharro fué gran
lírico, apegado á los versos cortos castellanos, en los que le aventajó
su discípulo Cristóbal de Castillejo. También escribía en italiano y
tenemos tres sonetos suyos. Los versos devotos son lánguidos y prosaicos:
Contemplacion al crucifijo, Exclamación de N. S.ª contra los
Judíos, Al hierro de la lanza, A la Verónica. Los amorosos son mejores,
sin pasar de medianos, aunque suenen dulcemente las Lamentaciones,
Capítulos y Epístolas, por el ritmo ligero, viveza de afectos. Su campo
fué el de la sátira, la mejor la contra Roma, en que pinta las costumbres
de entonces con ligereza y valentía y con espíritu erasmista,
aunque tiene otras todavía más sangrientas. Partióse repentinamente
de Roma para Nápoles, donde halló en don Fernando Dávalos, marqués
de Pescara, nuevo Mecenas, á quien dirigió la Propaladia, allí impresa,
1517, por primera vez (Bibl. Nac.), en la cual copiló las obras, que ya
andaban impresas separadamente: "las mas destas obrillas andaban ya
fuera de mi obediencia y voluntad". "Intitulelas Propalladia a prothon
quod est primum, et Pallade, id est, primae res Palladis, a diferencia
de las que secundariamente y con mas maduro studio podrian succeder".
Aunque ya era hombre maduro, "incessu graviori, verbis parcus, et
non nisi praemeditata et quae statera ponderata habentur, verba emittit"
(Mesiniero). Después, no se sabe cuándo, compuso la Aquilana y la
Calamita, de acción más compleja y novelesca. Valdés (Diál. len.):
"El estilo que tiene Torres Naharro en su Propaladia, aunque peca
algo en las comedias, no guardando bien el decoro de las personas, me
satisface mucho, porque es mui llano y sin afetazion ninguna, mayormente
en las comedias de Calamita i Aquilana; porque en las otras tiene
de todo, y aun en éstas, hai algunas cosas que se podrian dezir mejor,
mas casta, mas clara, i mas llanamente... mucho ha ilustrado la lengua
castellana... asi como escribia bien aquellas cosas bajas, plebeyas, que
pasaban entre gentes con quien él mas ordinariamente trataba; asi se
pierde cuando quiere escribir lo que pasa entre gente noble y principal:
lo qual se ve largamente en la comedia Aquilana: pero esto no haze
al caso, pues aqui no hablamos sino de lo que perteneze a la lengua".
Diego Ramírez Pagán, en su Floresta, le dedicó una Lamentación fúnebre
muy elogiosa, y siendo anciano, en 1562, fecha de la publicación
de la Floresta, pudo conocer á Naharro; pero hizo la Lamentación con
ocasión de la recogida que el Santo Oficio hizo de la Propaladia en
1559. Duró esta suspensión hasta 1573. Otras ediciones de la Propaladia,
Sevilla, 1520, 1526, 1533; Toledo, 1535; Sevilla, 1545; la de Amberes,
sin fecha. En 1573 levantó la Inquisición el entredicho á la Propaladia,
al Lazarillo y á las obras de Cristóbal de Castillejo, encargando
su corrección á Juan López de Velasco, que hizo lo posible por no
tocar los textos. Imprimióse, pues, "castigada", en Madrid, 1573.



517. El concepto que Naharro tenía de la comedia era fundamentalmente
clásico, como se ve por el prohemio de la Propaladia (1517),
donde por primera vez se escribió en España, y aun en Italia, de preceptiva
dramática. "Comedia no es otra cosa sino un artificio ingenioso de
notables y finalmente alegres acontecimientos, por personas disputado".
Admitió cinco jornadas, voz que triunfó á fines del siglo xvi, renovándola
Virués en Valencia, y Juan de la Cueva en Sevilla, aunque á Naharro
le habían seguido en esto Jaime de Huete y Agustín Ortiz en las
comedias Tesorina, Vidriana y Radiana. Prevalecieron los tres actos
con Lope. "El número de las personas, dice Naharro, que se han de
introducir, es mi voto que no deban ser tan pocas que parezca la fiesta
sorda, ni tantas que engendren confusion... el honesto numero me
parece que sea de seis hasta doce personas". Nada dice de las tres unidades,
invención posterior de los comentadores italianos de Aristóteles,
especialmente de Castelvetro (sobre ellas J. E. Spingarn, A History
of Literary Criticism in the Renaissance, New-York, 1899). Men. Pelayo,
Estud. Propalad., lxxxviii: "Hay un sentido tan enérgico de la
vida, una consistencia tan grande en las figuras dramáticas, una verdad
en la expresión y á veces una combinación tan diestra de peripecias y
efectos escénicos... Bart. Torres Naharro, inferior á otros contemporáneos
suyos en dotes poéticas, había nacido hombre de teatro, y en
esta parte les aventaja á todos...; fué un paso de gigante el que dió en
el camino de la buena comedia...; amplió el cuadro de la primitiva farsa;
hizo entrar en ella no sólo pastores y ermitaños, sino gente de toda
casta y condición...; complicó ingeniosamente la trama...; atendió por
primera vez al estudio de las costumbres, y, si no llegó á la comedia de
carácter, fué por lo menos el fundador de la comedia de intriga...: hay
en la Propaladia visibles huellas del estudio del teatro latino é italiano...;
es clásico por lo claro y armónico de la composición, por el buen gusto
que rara vez falla, aun en los pasajes más difíciles, por cierta pureza
estética que sobrenada en la descripción de lo más abyecto y trivial,
por cierta grave, consoladora y optimista filosofía..., por un buen humor
reflexivo y sereno..., en esto principalmente fué humanista". Según
su división de las comedias, son a noticia, esto es, de cosas sucedidas,
la Soldadesca y la Tinelaria; a fantasia, es decir, verisímiles,
pero forjadas por pura imaginación, la Serafina é Himenea. Alegórica
es la Trofeo, donde Apolo y la Fama celebran las hazañas de los portugueses
en la India. Caballerescas ó de capa y espada son la Serafina,
Himenea y Aquilana, y de costumbres, la Soldadesca, Tinelaria y Jacinta.
Todas llevan un introito ó prólogo pidiendo indulgencia y atención
y declarando el argumento.









518. Bartolomé Torres Naharro, La Propaladia, ed. M. Cañete
y M. Menéndez y Pelayo [2.º vol., con excelente estudio por este último
crítico], en los Libros de Antaño, ts. IX y X [véase la recensión
de A. L. Stiefel, en Literaturblatt für germanische und romanische
Philologie (1903), t. XXIV, col. 119-126]; A. L. Stiefel, Zur Bibliographie
des Torres Naharro, en Archiv für das Studium der neueren
Sprachen und Literaturen (1907), t. CXIX, págs. 195-196.





519. El bachiller Diego Sánchez de Badajoz, natural
de aquella ciudad ó de Talavera la Real, debió de conocer los
últimos años del reinado de los Reyes Católicos y sirvió al obispo
de Badajoz, D. Pedro Ruiz de la Mota, que el año de 1516
sustituyó á don Alonso Manrique, el que tan guerrero se mostró
en las Cortes de Valladolid de 1518 y cuyo palacio derribaron
los comuneros. No siguió al Obispo en sus andanzas por la corte,
sino que se apegó al terruño. Parece vivía aún en 1545, pero
ya había muerto para el año 1552. Es probable que fuese rival,
esto es, emulador, y conocedor, por tanto, de las obras de
Torres Naharro, como dice su sobrino. De todos modos, parece
debieron representarse sus farsas en los comienzos del siglo xvi,
ni es de creer las hiciera en su edad madura, según solía acontecer
con este linaje de obras. Terrible erasmista, se burla de
clérigos y frailes con todo desparpajo. Sus obras fueron impresas,
después de muerto, por su sobrino: Recopilación en metro
del Bachiller Diego Sánchez de Badajoz, en la qual por gracioso
cortesano y pastoril estilo se cuentan y declaran muchas figuras
y autoridades de la sagrada escriptura... Sevilla, 1554. En
1530 se había impreso aparte una de las farsas, la del Matrimonio.
Farsas y sermones llama el privilegio de la edición á
las 28 piezas dramáticas de Sánchez, el cual tuvo intento á que
fuesen morales, y trama, en algunas sobre todo, el plan muy de
pensado, á la manera que Calderón sus autos sacramentales,
bien que con muchísima mayor sencillez por lo común, y mezclando
de tal manera lo sagrado con lo profano, presentando
escenas de gente baja y de personajes, á quienes hace risibles,
con tan fiero realismo, que lo sagrado suele quedar en lo hondo
y en el intento, no viéndose en escena más que lo profano. Hizo,
pues, en España, algo de lo que Torres Naharro hizo en Italia,
sacando el teatro más á la plaza todavía que los anteriores autores,
prescindiendo más y más de lo eclesiástico, por lo menos
en la forma, y de lo pastoril. Es la comedia de costumbres en
embrión, esbozados algunos tipos bajos.


Diego Sánchez fué improvisador y repentista, de lo que
se resienten sus poesías líricas, donde falta sensibilidad y fuerza,
sobra palabrería y los consonantes vienen forzados. Menos
de estos defectos se notan en las farsas, aunque todavía los tienen.
En cambio, ello le hace traer palabras enteramente vulgares
y aun acaso bastantes compuestas por él; su léxico es riquísimo
y notable por lo rústico y brioso. Las dos poesías místicas, que
él llama romances, valen más que todas las otras líricas, por lo
hondo del sentimiento.



520. Algunas veces suele él llamarse Diego Sánchez de Talavera.
Que era muerto en 1552 se saca de la dedicatoria al Conde de Feria y
del privilegio real, de donde también se deduce que llegó á bastante
edad. Según Barrantes, farsa viene de farcire, y eran preces rimadas
que se cantaban antiguamente después de los maitines del Jueves Santo:
"son las más características, las más típicas que existen en nuestro teatro".
Reimprimió la Recopilación el mismo Barrantes, en 2 vols., Madrid,
1882-1884, Libr. de antaño. Vid. también: Obras dramáticas del
siglo xvi (reproducción en facsímile, con estudio de A. Bonilla; Madrid,
1914).


En la Farsa del Molinero exclama un pastor: "Landre del año 7",
aludiendo á la peste de Levante del año siete del siglo xvi, que reverdeció
en 1508 con langosta y en 1510, 1524 y 1531, y según la farsa
familiar, la langosta había reinado tres años juntamente con hielo, lagarto
y pulgón. Si tenemos, pues, en cuenta que el autor aparece como
rival de Torres Naharro y que las tragedias de éste se conocieron en
Extremadura antes de publicarse La Propaladia (1517), no es dudoso
que Sánchez alcanzara los últimos años de Isabel la Católica. La Farsa
del Molinero se imprimió en 1530. Gallardo halló un ejemplar de la
Farsa de David, anterior á la Recopilación. Obsérvase además que en
el encabezamiento de muchas farsas de la Recopilación parece haberse
copiado portadas antiguas, como si ya corriesen de molde sueltas. La
del Molinero parece la más vieja, y quizá el asunto lo tomó de otra
francesa más popular y de autor más conocido por Sánchez: Andrés de
la Vigne, cómico del siglo xv, después poeta y secretario de la reina
Ana de Bretaña. En 1496 se representaron en Seuvre, aldea de Borgoña,
su Farce du Meunyer, de qui le diable emporte l'ame en enfer, y su
Moralidad del ciego y el cojo, que parece haber sido imitada por Sánchez
en la Farsa militar. En 1501, don Alonso Manrique, siendo obispo
de Badajoz, prohibió ciertas representaciones escandalosas que en la
catedral se hacían y que se parecen á las de Sánchez hasta en estar
principalmente consagradas á la Navidad. La Farsa de Abraham parece
aludir al eclipse de 24 de diciembre de 1543, pues sólo aquel año lo
hubo después del de 1481, en que no pudo escribirse la farsa: este año
se crisó el sol las once partes (en el encabezamiento de la farsa), y de
once dígitos sólo hubo el de 1543. En la Farsa militar se dice "que es
ya el Lutero vencido", "que es preso el duque Saxon", "Que hacen
gran alegria | Italia, Roma y Hungría", "Que el Emperador vencio".
Ahora bien, la batalla de Muhlberg, á que aquí se alude, y prisión del
Elector de Sajonia y el Landgrave de Hesse, fué en 1547. Pero de todas
estas frases se dice: "Estas coplas infrascritas se pueden decir en lugar
de las que dice el Sordo arriba", esto es, en lugar de las de Navidad en
que antes se representó. De modo que, coincidiendo el suceso histórico
dicho al representarse otra vez, se hizo esta parrafada ó morcilla, para
que el auditorio premiase con aplausos la patriótica oportunidad del
poeta. Representóse, pues, el 1547 y años atrás.



521. Vasco Díaz Tanco de Fregenal, extremeño, de
Fregenal de la Sierra, fué clérigo muy corrido, leído y escribido;
estuvo cautivo entre infieles con Torres Naharro, y de vuelta
vivió bastante tiempo en Orense. Cuando los comuneros huyó
á Portugal, y ya para entonces (de 1490 á 1510, según Cañete)
había escrito y sin duda representado en Extremadura autos
cuadragesimales, farsas, comedias, tragedias y coloquios, que
dice haber hecho para las fiestas eclesiásticas, Cuaresma y Semana
Santa, pues añade que fueron obras de su mocedad y les
contrapone 48 obras de su vejez, escribiendo el prefacio del
Jardín del Alma Christiana, Valladolid, 1552. Recuérdese la
prohibición el año 1501, del Obispo de Badajoz, sobre representaciones
mundanas, y las farsas de Diego Sánchez de Badajoz.
Conócese además la Palinodia de la nefanda y fiera nacion
de los Turcos, Orense, 1547, obra escrita vuelto ya del cautiverio,
y es "recantatio ó retractatio", como él dice, de la Historia
de los turcos, de Paulo Jovio, añadidas muchas cosas de
su cosecha. Esta obra está citada como de la vejez en el Jardín.
Los veinte triunfos se imprimieron sin lugar ni fecha y deben
de ser posteriores á 1527, pues en ellos se habla del nacimiento
de Felipe II. Tanco Díaz es un escritor desenfadado, valiente y
sincero. Es lástima se hayan perdido sus obras teatrales, que
serían por el estilo de las de Diego Sánchez, pero de más arranque
y fuerza.



522. En 1512 Alonso Hernández, presbítero sevillano, protonotario
apostólico, publicó la Corónica del noble caballero Guarino Mesquino,
traducción, Sevilla; ibid., 1527, 1548. Historia Parthenopea, Roma,
1516; es la historia del Gran Capitán Gonzalo de Córdoba, obra póstuma,
que editó su paisano Luis de Gibraleón, clérigo residente en Nápoles.
Es un poema medio histórico, medio alegórico, en estancias de
arte mayor, imitando á Mena, y con muchos italianismos y ningún
estro poético, tan sólo importante por su valor histórico como de testigo
fidedigno. Benedetto Croce, en el Archivo Storico per le Provincia
Napoletane, año 19, fasc. III, trata Di un poema spagnuolo sincrono,
intorno alle imprese del Gran Capitano nel Regno di Napoli; hizo tirada
aparte.


Hernando de Ribera, vecino de Baza, escribió la guerra de Granada
en metro, con puntualidad retórica, pero sin arte poética alguna,
según cuenta el doctor Galíndez de Carvajal (Anales breves del
reinado de los Reyes Católicos, en Documentos Inéditos para la Hist.
de Esp., t. XVIII, pág. 227). Tan crónica rimada fué la Obra hecha por
Hernán Vázquez de Tapia, describiendo las fiestas á la llegada á Santander
de la princesa doña Margarita de Flandes, hija del emperador
Maximiliano, etc., Sevilla, 1497.


De Alonso Fernández es el Vita Christi, en romance, según San
Buenaventura, Valladolid, 1512. Doce libros de la Esperanza. Doce
libros de la Justicia. Ocho libros de educatione Principis. Siete triunfos
de las siete Virtudes. (Nic. Antonio).



523. En 1512 se publicó La historia de los dos enamorados Flores
y blanca flor, Alcalá (Brunet); 1530 (Gayangos y acaso M. Pelayo,
Oríg. nov., t. I, pág. dxxiv); otra sin fecha (Gallardo, t. I, núm. 737);
Alcalá, 1604; Sevilla, 1691.


Á principios del siglo xvi floreció Alonso de Salaya, de quien conocemos
una Farsa.


En 1512 fray Carlos Fernández, benedictino, publicó Epístola Paraenetica.
París, Speculum Monasticae disciplinae, ibid., 1515. Confabulationes
monasticae, ibid., 1516.


En 1512 Juan Angur, de Trasmiera, publicó Conquista de las Islas
de Persia y Arabia, Salamanca.


En 1512 fray Cipriano Benet, dominico aragonés y doctor teólogo
parisiense, publicó los cuatro tratados De Prima Orbis Sede, De Concilio,
De Ecclesiastica Potestate, De Pontificis Max. auctoritate, Roma.
Dialogo de Excellentia et utilitate Theologiae. De Caroli Hispaniarum
Regis praeeminentia, de clementia, etc., Roma, 1518. De otras obras latinas,
vide Nic. Antonio.


En 1512 Antonio de Obregón y Cereceda, canónigo de León, tradujo
los Triunfos, de Petrarca, Logroño; Sevilla, 1526, 1532; Salamanca,
1532; Valladolid, 1541; Medina, 1555. Nicolás Antonio parece
equivocar esta traducción con la de Hernando de Hozes, Medina, 1554.
Discursos sobre la Filosofía moral de Aristóteles, Valladolid, 1603.


En 1512 el maestre Martín Fernández de Figueroa publicó la
Conquista de las Indias, de Portugal, de Arabia y Persia, Salamanca.


En 1512 se imprimió la Crónica general de España, ordenada por
Alfonso X, á costa del abad Juan de Velorado y monjes de San Pedro
de Cardeña. Burgos; Medina, 1552; Bruselas, 1588; Burgos, 1593;
Marburgo, 1844.



524. Año 1513. Gabriel Alonso de Herrera (1470 ó
1480-1540?) nació en Talavera de la Reina y fué hijo del acaudalado
labrador Lope Alonso de Herrera y de Juana González,
y hermano menor de Hernando Alonso de Herrera, á quien
puso Cisneros por primer maestro de Retórica en la Universidad
de Alcalá, el de "las ocho levadas contra Aristótil", y de otro
á quien el mismo Cardenal nombró organista de San Ildefonso,
y fué acaso el bachiller Diego Hernández de Herrera, de quien
habla en el capítulo del Romero, finalmente de Juan Alonso de
Herrera, capitán que acompañó á Orán al cardenal Cisneros.
Siendo mozuelo estuvo en Granada estudiando la carrera eclesiástica,
acaso por ser pariente del obispo don Fernando de Talavera,
ó á lo menos por lo que éste á sus paisanos apreciaba, con
algunos de los cuales pudo ya ir en 1492, cuando la toma de
aquella ciudad, teniendo de quince á veinte años. Probablemente
de los veintiuno á los treinta y seis, esto es, por los años 1500
á 1512, debió de hacer sus viajes por la Galia Narbonense, Alemania
é Italia. Sin duda fueron sus hermanos los que le dieron
á conocer á Cisneros, ó el mismo Obispo de Granada, con quien
estuvo el Cardenal en aquella ciudad, no sólo en 1492, sino después
en 1499. Ello es que por los libros de descargo de Cisneros
se ve haber sido nuestro Herrera su capellán, y así le llama señor
en las tres ediciones de su obra. En 1515 era beneficiado en
la parroquia de San Miguel, de Talavera, adonde le puso el
Cardenal, el cual falleció el 1517. En el libro tercero, capítulo
35 de la edición de 1539, da á entender que vivía con bastante
estrechez. No se sabe cuándo murió, pero parece llegó á
hacer la edición de 1539, "con privilegio imperial nuevamente
concedido", en la que hay adiciones suyas, así como en la anterior
de 1528. Publicóla por primera vez en Alcalá, 1513, con
el título de Obra de agricultura, copilada de diversos auctores
por Gabriel Alonso de Herrera de mandado del muy ilustre y
reverendísimo Señor el Cardenal de España Arzobispo de
Toledo.


Herrera, en la materia de su obra, aunque recoge lo mejor
de griegos y latinos, es original en corregirlos y en añadir muchas
cosas, guiándose por la experiencia de lo que ha visto.
Como escritor, es de los mejores en castellano, por lo castizo,
propio y elegante. La riqueza del habla de Talavera y la galanura
en el decir de aquella región se muestran en Herrera, no
menos que en Rojas y Mariana.




525. Ediciones, además de la de Alcalá, 1513, Libro de agricultura,
que es de labranza y crianza y de muchas otras particularidades de las
cosas del campo, Toledo, 1520. Obra de agricultura... agora nuevamente
corregida y emendada, Alcalá, 1524; Toledo, 1524; Zaragoza, 1524;
Libro de agricultura... Nuevamente corregido y añadido en muchas
cosas necesarias y pertenecientes al presente libro por el mismo auctor,
Logroño, 1528; Alcalá, 1539. Después de su fallecimiento: Libro de
agricultura..., Toledo, 1546, 1551; Valladolid, 1563; Medina, 1569, 1584;
Madrid, 1598 (en dos imprentas el mismo año); Pamplona, 1605; Venecia,
1633; Madrid, 1643, 1645, 1646, 1677, 1768, 1777, 1790. "Corregida
según el texto original de la primera edición..., por la R. Sociedad
Económ. Matritense", Madrid, 1818-1819, 4 vols., con muchos
apéndices y biografía. Ed. de A. de Burgos, Madrid, 1858, 2 vols. Trad.
ital., Venecia, 1568, 1577.



526. La Cuestión de Amor es obra de principios del siglo
xvi, en prosa y verso, impresa por primera vez, según parece,
en Valencia, 1513: Question de amor de dos enamorados:
el uno era muerta su amiga: el otro sirve sin esperanza de galardon.
Disputan qual de los dos sufre mayor pena. Entretexense
en esta controversia muchas cartas y enamoradas razones. Introdúcense
mas una caza, un juego de cañas, una egloga, ciertas
justas e muchos caballeros et damas con diversos et muy
ricos atavios: con letras et invenciones. Concluye con la salida
del señor Visorrey de Nápoles: donde los dos enamorados al
presente se hallavan: para socorrer al sancto padre: donde se
cuenta el numero de aquel lucido exercito: et la contraria fortuna
de Ravena. La mayor parte de la obra es historia verdadera:
compuso esta obra un gentilhombre que se halló presente á todo
ello. Es una historia novelesca ó novela histórica, con clave, disfrazados
los nombres de la vida cortesana de Nápoles en la
época del Renacimiento. Se desconoce el autor. Escribióse entre
1508 y 1512. B. Croce ha descubierto la clave y estudiado la
obra. Juan de Valdés dijo en el Diálogo de la lengua que le parecía
"muy bien la invención y muy galanos los primores que hay
en él y lo que toca á la question no está mal tratado por la una
parte y por la otra. El estilo en quanto toca á la prosa, no es
malo, pudiera bien ser mejor; en quanto toca al metro, no me
contenta.—Y de la Cárcel de Amor, ¿qué me dezís? El estilo
desse me parece mejor".




527. Su primera edición es de Valencia, 1513; otra sin fecha hay
en la Biblioteca imperial de Viena; además, Salamanca, 1519, 1539;
Valencia, 1533; Medina, 1545; Venecia, 1553; Amberes, 1556, 1576,
1598; Salamanca, 1580. Hay traducción francesa con el título de Le
débat entre deux gentils hommes espagnols, París, 1549. Ed. M. Menéndez
y Pelayo, en la Nuev. Bibl. de Aut. Esp., t. VIII. Consúltese:
Benedetto Croce, Di un antico romanzo spagnuolo relativo alla storia di
Napoli, La Question de Amor, en el Archivo Storico per le Provincie
Napoletane, con tirada aparte, Napoli, 1894, t. XIX, págs. 140-159.



528. En 1513 se publicó el Cancionero de don Pedro Manuel
de Urrea (1468?-1535?), Logroño. Era hijo segundo del
conde de Aranda don Lope y nació hacia el 1486, habiéndose casado
el 1505, á los diez y nueve de su edad. Muerto muy pronto
su padre, dejóle el señorío de Trasmoz, de medianas rentas. Se
educó más para caballero que para literato; pero se aficionó al
Petrarca y demás poetas italianos, á quienes imitó, siendo él,
naturalmente, poeta y músico, como su padre, que había sido
trovador y lo era su hermano á la manera que suelen serlo los
señores, por afición y á ratos. Fué poeta tan sincero como todos
los de la tierra aragonesa. Cantó amores juveniles; cantó después
á su mujer, doña María de Sessé, y á su madre; cantó los
pleitos de su hermano mayor, sus aburrimientos en la aldea;
imitó á Enzina en sus disparates, canciones, villancicos y aun
romances, y versificó el primer auto de La Celestina: Égloga de
la tragicomedia de Calisto y Melibea, de prosa trobada en metro.
Pero era tanta la modestia del poeta, que contra su voluntad hubo
de publicar el Cancionero de Urrea su madre la Condesa de
Aranda. En 1514 y 1523 se publicó la Peregrinación de Jerusalén,
Roma y Santiago, Burgos, que sin duda hizo su autor don
Pedro Manuel de Urrea. Murió antes de 1536, pues este año
otorgó testamento su viuda doña María de Sessé.





529. Se imprimió La Penitencia de Amor, de Pedro Manuel de
Urrea, en prosa, en Burgos, 1514. Es original, pero inspirada en La
Celestina y en la Cárcel de Amor, mezclando así el realismo con el
simbolismo. Reimprimióse la Penitencia de Amor en la Bibl. Hispan.,
t. X. Tradújola al francés, Lyon, 1537, René Bertaut: La pénitence
d'amour; un solo ejemplar hay en la Bibliot. Nac. de París (Reservé,
p. Υ2 257)·



530. Pedro Manuel de Urrea, Penitencia de Amor, ed. R. Foulché-Delbosc,
Bibliotheca Hispanica, t. X; Cancionero, Biblioteca de
Escritores Aragoneses, Zaragoza, 1875, t. II. Consúltense: R. Foulché-Delbosc,
La Penitencia de Amor, de P. M. de U., en Revue Hispanique
(1902), t. IX, págs. 200-215; M. Menéndez y Pelayo Antología de
poetas líricos, etc., t. VII, págs. ccliv-cclxxx; M. Menéndez y Pelayo,
Orígenes de la novela, Nueva Bibl. de Aut. Esp., t. XIV, páginas
clx-clxvii.





531. Año 1513. Andrés Bernáldez († 1513), cura de los
Palacios, nació en la villa de Fuentes, de la encomienda mayor
de León, á mediados del siglo xv; obtuvo el curato de los Palacios,
cerca de Sevilla, en 1488, desempeñando el ministerio parroquial
hasta 1513, en que falleció. En este tiempo se carteó
y tuvo amistad con los personajes más de cuenta y singularmente
con don Rodrigo Ponce de León, marqués de Cádiz. Nombróle su
capellán el arzobispo de Sevilla, Diego Deza; pero no quiso
aprovecharse de ello para medrar, quedándose en su parroquia.
Albergó en su casa á Colón, vuelto de América. Su Historia de
los reyes católicos don Fernando y doña Isabel es un relato
fidedigno de los sucesos de su tiempo, como testigo de vista de
los sujetos, de inestimable valor, y escrito en estilo llano, con
naturalidad y lenguaje castizo. No hay obra donde mejor se vea
y se sienta subir y crecer desde sus fundamentos la grandeza de
España en aquella época, con la guerra de Granada, el descubrimiento
de América y las guerras de Italia. Abraza desde don
Enrique IV hasta el año de 1513, en que el autor murió.





532. Rodrigo Caro halló en los libros de bautismos de la villa de
los Palacios escrito Andrés Bernáldez ó Bernal, al pie de las partidas.
Cap. 131: "El cual (collar) yo vi e tuve en mis manos e por huespedes
en mi casa al dicho señor Obispo e el Almirante (Colón) e al dicho señor
don Diego". En la nota que Rodrigo Caro puso en el manuscrito
de la historia de Bernáldez se lee: "Escribe esta historia como testigo
de vista de los sujetos y conocimiento de muchas personas principales,
como el gran don Rodrigo Ponce de León, marqués de Zahara, duque
de Cádiz y don Cristóbal Colón, ambos fueron sus huéspedes, e escribe
su habito y facciones y asi de otros señores. Tuvo ajustadas
relaciones de todo lo que escribió de fuera del Reyno: muestrase entendido
en la geografia y leccion de la antigua historia. Su lenguaje
es el que corria entonces sin ninguna cultura, antes repite algunas cosas
sobradamente, pero jamás falta á la verdad, que es el alma de la historia,
y asi esta ha sido estimada de todos, porque en ella, demas de la sustancia
de las cosas, refiere algunas muy particulares y que otros de
aquel tiempo no escrivieron... El Licenciado Rodrigo Caro". Y después:
"Este libro hice trasladar de uno que tenia el licenciado Rodrigo
Caro escrito de su mano, que por su muerte fué á poder de don
Juan de Santelizes, del Consejo Real de Castilla, e por muerte del
susodicho de mano en mano á la de don Francisco Flores en quien oy
para. Es la verdadera historia que escribió el cura de los Palacios,
porque ademas de la fee que hace el estar escrita de mano de un hombre
tan grande y firmado el prólogo de su nombre, yo he mostrado este
traslado al doctor Ciruela, racionero de la santa Iglesia de Sevilla,
que no tiene primero en todo género de buenas letras, y me ha dicho
ser esta la verdadera historia y tener él otro traslado del mismo original
donde yo saqué este". Imprimióse por primera vez en Granada,
1856, 2 vols., con introducción de Miguel Lafuente y Alcántara; después
F. Gabriel y Ruiz de Apodaca, Soc. de Biblióf. Andal., 1870, 2
vols., Bibl. de Aut. Esp., t. LXX.



533. En 1513 Rodrigo de Reinosa publicó el Cancionero de nuestra
Señora, Barcelona; Sevilla, 1612. Comienza un Razonamiento por coplas,
en que se contrahace la Germania y fieros de los Rufianes y las
mujeres del partido. Comienzan unas Coplas á los negros y negras.
Aquí comienzan unas Coplas de las Comadres. Coplas contra las rameras.
Gracioso razonamiento, en que se introducen dos Rufianes. Véase
Gallardo, Biblioteca; "Es una pintura al fresco, viva y colorada, de las
costumbres de aquel tiempo. Pocas poesías se leerán impresas en España
más libres y licenciosas que estas coplas. Son además graciosísimas".
Son notables por el habla de germanía, de que están plagadas.
Véase además en Usoz, Cancionero de Burlas, págs. 237-241, y el Romancero
general de Durán (285, 1252, 1845). También imitó á Enzina
en lo pastoril y en la lírica popular religiosa. Es autor que pide particular
estudio y edición.



534. Año 1513. Diego López de Cortegana, arcediano de Sevilla,
publicó en 1513 Lucio Apuleyo del asno de oro, Sevilla; Zamora, 1536,
1539; Medina, 1543; Amberes, 1551; Alcalá, 1584; Madrid, 1601; Valladolid,
1601; Madrid, 1890. Tractado de la miseria de los cortesanos (de
Pío II)... Tractado llamado el sueño de la fortuna (de Pío II)... Querella
de la Paz (de Erasmo), Sevilla, 1520; Alcalá, 1529. Missale secundum
usum almae Ecclesiae Hispalensis, Hispali, 1520. En 1516 editó
la Crónica del Santo Rey don Fernando tercero, Sevilla; ibid., 1526;
Salamanca, 1540; Medina, 1547; Sevilla, 1551; Valladolid, 1555; Medina,
1566, 1568; Sevilla, 1576, 1614, 1639; pero no hizo más que
"emendar, o hablando mas cierto, renovar en la pronunciación de algunos
vocablos antiguos, por que mejor los modernos los entiendan".
Autor de notable lenguaje.



535. En 1513 el bachiller Juan Agüero de Trasmiera publicó
Flores Romanas provadas de famosos y doctos varones compuestas para
salud y reparo de los cuerpos humanos: e gentilezas e burlas de hombres
de palaçio e de criança; trasladadas de lengua Italiana, Valencia y 1545.


En 1513 Pedro Seguí, presbítero de Tortosa, publicó Notulae sen
Clasificatorium (de gramática), Barcelona.


En 1513 Luis Correa publicó Conquista del reyno de Navarra,
Toledo.


En 1513 se publicó el Libro del esforçado cauallero conde Partinuples,
que fué emperador de Constantinopla, Alcalá; ibid., 1515; Toledo,
1526; Burgos, 1547; Sevilla, 1548, 1558; Tarragona, 1588; Valladolid,
1623; Sevilla, 1643, 1693; Madrid, 1756. Es traducción del
Partenopeus de Blois, novela francesa del siglo xii, y el asunto es la
fábula de Psiquis.


En 1513 salió la Crónica de los nobles caballeros Tablante de Ricamonte
y Jofre, Toledo; ibid., 1524, 1526; Toledo, 1526; Sevilla, 1599;
refundida por Nuño de Garay, Alcalá, 1519, 1604; Sevilla, 1629: es del
ciclo bretón, tomado de una redacción francesa.





536. Año 1514. Juan Luis Vives (1492-1540), hijo de
Luis Vives, originario del Rosellón, y de Blanca March; nació en
Valencia, donde hizo sus primeros estudios de Gramática (1509),
pasando á estudiar Filosofía á París, aunque pronto (1511)
hubo de salir de aquella ciudad, probablemente por haberse
roto la paz entre Luis XII y Fernando el Católico, yéndose
á vivir á Brujas, segunda ciudad de Flandes. Compuso su
primera obra, Christi Jesu triumphus, en 1514, y luego, en 1519,
Veritas fucata, diatriba contra la poesía pagana, dirigida, con
un prefacio, al libro De Senectute, intitulado Senis Anima, á
Jean de Crommaas. Monsieur de Chièvres le nombró, en 1517,
preceptor de su sobrino Guillermo de Croy, que, á los diez y
nueve años, fué titulado Cardenal y Arzobispo de Toledo.
Vivía de ordinario en Lovaina, entregado á los estudios de Humanidades,
Filosofía y Teología, ganoso de segundar los propósitos
de Nebrija, desterrando la barbarie de las aulas é introduciendo
en los estudios la elegancia latina. Publicó por entonces
(1517-1518) las Meditationes in Septem Psalmos quos vacant
poenitentiae, la Fabula de homine, la Praelectio in Georgica
Vergilii, el Γενεθλιαχόν Jesu Christi, De tempore quo, id est de
pace in qua natus est Christus, Clypei Christi descriptio y De
initiis, sectis et laudibus philosophiae. En 1519 fué nombrado
catedrático de la Universidad de Lovaina, donde explicó la historia
de Plinio, y en una casa privada las Geórgicas. En Lovaina
fué donde conoció á Erasmo, ya de sesenta años, haciéndose
su amigo y discípulo. Entonces escribió In pseudo-dialecticos
(1519) y Pompeius fugiens, y en 1520 la Praefatio y
Vigilia in Somnium Scipionis, las Declamationes quinque syllanae,
las Aedes legum, que publicó en 1521, y la In leges Ciceronis
praelectio, como prefacio de un curso sobre De Legibus,
que explicó en Lovaina. En 1521, mientras Erasmo publicaba
las Obras de S. Agustín, le encargó el comento de la Ciudad de
Dios; pero habiendo fallecido el joven Cardenal de Croy en
Worms, y hallándose sin recursos ni protector, se empeñó tanto
en el trabajo, que cayó enfermo, enviando, con todo, en 1522 á
Erasmo el final de sus Comentarii in XXII libros de civitate
Dei S. Augustini, compuestos en diez y ocho meses, y se publicaron
en Basilea el mismo año, reimprimiéndose en 1542,
dos años después de su muerte. También escribió la Praelectio
in Convivia Philelphi, la Praelectio in 4m Rhetoricorum ad
Herennium, las Additiones ad Suetonium y el diálogo Inquisitio
sapientis. Muerto Lebrija en 1522, el claustro de Alcalá
le ofreció la cátedra que dejaba vacante; pero no la aceptó.
Dirigió al cardenal Adriano De Europae statu ac tumultibus el
mismo año. En 1523 compuso Veritas fucata, sive de licentia
poetica y De institutione feminae christianae. El mismo año 1523
enseñaba Humanidades en Oxford; pero iba y venía á Flandes,
y en 1524 se casó en Brujas con Margarita Valdaura. Del año
1523 son la Epistola prima de ratione studii puerilis, De consultatione,
la traducción latina de dos discursos de Isócrates;
del 1524 los Satellitium animi y la Introductio ad Sapientiam;
del 1525 la Epistola de Francisco Galliae rege a Caesare capto,
dirigida al Rey de Inglaterra, y De pace inter Caesarem et Franciscum
Galliae regem, deque optimo regni statu y Paries palmatus.
En 1526 compuso De subventione pauperum, que le mereció
una copa de oro de los magistrados de Brujas, á quienes dirigió
el tratado. En 1526 De Europae dissidiis et bello Turcico, De
condicione vitae christianorum sub Turca. En 1527 Philalethae
Hyperborei in anticatoptrum suum Paraskeue, probando á Enrique
VIII la legitimidad de la dispensa pontifical que le dió el
Papa para casarse con Catalina de Aragón, obra de la cual el
Rey se enojó, por lo que le encarceló y le desterró de su corte.
Compuso De officio mariti, y en 1529, Sacrum diurnum de sudore
Domini nostri J. C., Concio de sudore nostro et Christi,
De passione Christi, De concordia et discordia in humano genere
libri quatuor, De pacificatione. En 1531, De disciplinis
libri XX. En 1535, De Communione rerum ad Germanos inferiores,
Ad animi exercitationem in Deum commentatiunculae.
En 1536 explicó en París el Poeticon Astronomicon, de Higino,
cuya edición publicó: Libri IV Hygini historiographi
et philosophi, y además De conscribendis epistolis. De 1537
á 1539, In Bucolica Vergilii interpretatio, Censura de Aristotelis
operibus. En 1538, De anima et vita y Exercitatio linguae
latinae ó Dialogi, una de las más célebres de sus obras.
Póstuma es De veritate fidei christianae, libri V, Basilea,
1543, 1544. Murió, en 1540, en Brujas, habiendo compuesto, en
suma, sesenta y tres obras.


Luis Vives es el más grande de los humanistas españoles y
de los principales de la época del Renacimiento en toda Europa.
Hizo adelantar las innovaciones de Lebrija más allá de la gramática,
llevando la crítica al arte de la elocuencia y biendecir y
á la filosofía, armonizando y ensanchando las doctrinas artísticas
y filosóficas paganas con las cristianas y abriendo nuevos
senderos á la crítica y á la pedagogía. El espíritu de su pensar
y juzgar, enteramente español en lo independiente, cristiano
en lo dogmático y helénico en lo humanístico, sin formar particular
escuela, se derramó por toda España y vivificó más ó
menos todos los escritos de nuestros pensadores.





537. M. Pelayo, Cienc. esp., t. I, pág. 12: "Luis Vives, el más
prodigioso de los artífices del Renacimiento, pensador crítico de primera
fuerza (como hoy suele decirse), renovador del método antes que
Bacon y Descartes, iniciador del psicologismo escocés, conciliador casi
siempre, prudente y mesurado aun en la obra de reconstrucción que había
emprendido; dechado de claridad, elegancia y rigor lógico; filósofo
en quien predominaron siempre el juicio y el sentido práctico, nunca
reñidos en él con la alteza del pensamiento, que, para todos accesible, jamás
se abate, sin embargo, con aparente y menguada facilidad al vulgar
criterio". Cienc. esp., t. II, pág. 15: "Luis Vives es un filósofo ecléctico...
cuanto admite la verdad, venga de donde viniere; ecléctico en cuanto
no sobrepone á la propia razón y al propio criterio la razón de los
maestros y el criterio de una escuela determinada; ecléctico en cuanto
no acata la autoridad sino en las cosas que son de fe; ecléctico en
cuanto profesa el gran principio In necessariis unitas, in dubiis libertas;
ecléctico porque no desdeña ninguno de los elementos y tendencias del
pensamiento humano, sino que los comprende y armoniza todos, como
están comprendidos y armonizados en la conciencia; ecléctico en cuanto
no declara guerra á Platón en nombre de Aristóteles, como los escolásticos,
ni á Aristóteles en nombre de Platón, como la escuela de Florencia.
Pero no ecléctico á la manera de los franceses, pretendiendo
conciliar la verdad y el error en una síntesis; que esto sólo fuera lo peligroso
y censurable... Combinó el oro que extrajo de la escolástica decadente
con lo más acendrado de otros sistemas... Utilizó Vives doctrinas
platónicas; utilizó todo el saber de Aristóteles, que no se conoció íntegro
y puro hasta los días del Renacimiento; aprovechóse de toda
aquella ciencia antigua, cuya noticia sólo había llegado á Santo Tomás,
de segunda mano, en incorrectas traducciones, cuando no en resúmenes
y extractos. La ciencia de la Edad Media es muy respetable, pero su
erudición valía poquísimo. Cristianizó la filosofía reinante... de origen
griego... Así como el Angélico Doctor apartó las espinas del averroísmo,
el gran filósofo de Valencia salvó su sistema de otros nuevos escollos,
huyendo cuidadosamente del neoplatonismo teosófico de Marsilio Ficino,
que era por entonces el mayor peligro, y de las extravagancias
gentílicas de aquellos gramáticos que se habían dado á resucitar en
crudo la doctrina del alma del mundo, la unidad eleática ó el atomismo
de Leucipo. De Vives procede la filosofía moderna, así en lo bueno como
en lo malo; pero lo malo procede ocasionalmente, como proceden del
dogma las herejías... Si Vives no hubiese formulado las leyes del procedimiento
experimental, recomendando su uso en los casos en que
debe aplicarse, no hubiera venido Bacon proclamando como único, ó
poco menos, este procedimiento, extendiéndole á todo, anulando la
ciencia pura y encerrándose en el empirismo; ni hubiera venido, como
legítima consecuencia, el brutal materialismo del siglo pasado, ni el
positivismo que ahora nos aqueja. Esto es evidente. Pero como el procedimiento
experimental no deja de ser legítimo, aunque de él se
abuse, maldita la responsabilidad que le corresponde á Vives por los
yerros de sus discípulos. Que Vives es la más elevada personificación
de la España científica me parece indudable. Si ese calificativo está
reservado para el filósofo más original y de más hondo influjo en el
pensamiento europeo, ¿quién podrá disputárselo al polígrafo de Valencia?
No en modo alguno los tomistas; no Suárez, á pesar de su
maravillosa Metafísica, de la cual dijo Vico que encerraba cuanto hay
que saber en materia de filosofía; no el mismo Ramón Lull; entendimiento
sintético de primer orden, pero no iluminado por aquella ciencia
antigua que dió alas á Vives; no Moisés-ben-Maymon; no Avicebrón,
padre de todo el panteísmo moderno; no León Hebreo, de quien
desciende toda la estética platónica del siglo xvi; no Séneca, el gran
moralista, ni otra ninguna de las grandes figuras de nuestra historia
científica. La filosofía española, dogmática y creyente al par que crítica
y armónica, sólo alcanza su cabal desarrollo en Vives y Fox Morcillo.
Pero Vives, por la universalidad de la doctrina, ha eclipsado el nombre
de su discípulo. Vives fué el más prodigioso de los artífices del Renacimiento,
y como la obra del Renacimiento era grande y necesaria y
santa, y no debe confundirse con las excentricidades de Pomponio Leto
ó de cualquier otro pedante, cábele gloria, no pequeña, por ello. Artífices
del Renacimiento y no tomistas habían sido los que trabajaron en
la Políglota Complutense. Mientras dos judíos conversos, tres humanistas
y un griego fugitivo de Constantinopla levantaban aquel monumento,
los escolásticos disputaban sobre suposiciones y restricciones.
Artífices del Renacimiento fueron los que cuidaron de las primeras ediciones
de los Santos Padres, y nadie trabajó en esto tanto como Erasmo.
Cuando el semiescolástico Pomponazzi, que en pleno Renacimiento
ignoraba el griego y escribía perversamente el latín, dudó de la inmortalidad
del alma, no se levantó para responderle ningún tomista (que
yo sepa), sino un artífice del Renacimiento, un humanista, un peripatético
clásico muy de segundo orden, Agustín Nipho. Cuando arreciaba
la gran tormenta de la Reforma, nacida en los claustros nominalistas
de Alemania, no en las escuelas de Letras humanas de Italia, encontró,
cual valladar firmísimo, los libros De veritate fidei christianae, de
Vives, y los De libero arbitrio, de Sepúlveda, hombres uno y otro del
Renacimiento. Al cabo, y como reacción contra el protestantismo, despertó
con nueva pujanza la escolástica; pero despertó influida, muy influida,
por el Renacimiento. ¿Se concibe, antes del siglo xvi, un libro
como el de Melchor Cano? ¿Se parecen Victoria ni Soto á los escolásticos
del siglo xiv ni á los del xiii? ¡Oh, qué gran bien hizo el Renacimiento
desterrando la barbarie de la escuela! Los nuevos escolásticos
no fueron ya bárbaros, por lo menos con aquella barbarie pertinaz y
repugnante de los anteriores; no se entretuvieron en sofisterías, á lo
menos deliberadamente y con insistencia; fueron grandes filósofos,
grandes teólogos, dignos discípulos de Santo Tomás. Y todo, gracias
á los artífices del Renacimiento. Hora es de hacerles justicia, ya que
por medio siglo ha sido moda repetir contra ellos las declamaciones
de aquel fanático, elocuente y desdichado demagogo tomista fray
Jerónimo Savonarola. De todos esos humanistas, muy pocos, y ninguno
de primera talla, si se exceptúa á Melanchton, cayeron en el protestantismo,
al paso que éste alistó falanges enteras entre la gente universitaria,
que los otros llamaban bárbara. No fueron tomistas, por lo general,
aunque alguno hubo, y de primera nota. Todo su saber teológico
no salvó á Carranza de luteranizar, aunque de buena fe, en la cuestión
de la fe y las obras...". M. Pelayo, Ideas estét., t. III, pág. 214 (2.ª ed.):
"Llevó á éste (campo de la retórica), como á todos los demás campos de
la ciencia humana, su espíritu crítico é innovador, y ampliando, como
dice Forner, las angostas márgenes en que los estilos de la antigüedad
habían estrechado el uso de la elocuencia, la dilató á cuantos razonamientos
puede emplear el ejercicio de la racionalidad. Esta importantísima
revolución, que consiste en haber extendido el dominio de la
Retórica, de la gran Retórica, es decir, de la teoría artística de la
palabra, á todos los géneros en prosa, y no tan sólo á la oratoria política
ó forense, como era uso de los antiguos; y el otro principio vivista,
no menos luminoso y fecundo, de haber colocado esta teoría de la palabra
después de la teoría del razonamiento, considerando la Retórica
como una derivación y consecuencia de los estudios filosóficos, con lo
cual puede decirse que se colocó Vives á dos pasos de la moderna preceptiva,
dan á los tres libros De arte dicendi un lugar aparte y muy
glorioso en el cuadro de nuestra preceptiva clásica". (Véase allí mismo
el análisis que hace de su doctrina estética).


Resumiendo el estudio que de Vives hizo G. Desdevises Du Dezert
sobre la obra de Bonilla (Revue Hisp., t. VII, pág. 411), dice así: "Humanista
hábil, ha dejado un buen libro de ejercicios latinos. Filósofo,
tiene dudas, veleidades y adivinaciones..., algunos pasos más y hubiera
dado en las verdades que afamaron á Bacón, Descartes, Locke y Kant;
pero quedóse en las lindes de la ciencia, más allá de los sabios de la
Edad Media y detrás de los grandes sabios modernos; no tiene sistema
propio ni formó escuela; no hay vivismo. Pero su afán por la verdad y
el bien le dieron la fórmula de algunos pensamientos, que expresó
como nuevos y briosos, los cuales le ponen entre los sabios más sobresalientes
de su tiempo. El concepto amplio de la historia y el menosprecio
de los poderosos muestran en él lo espacioso de sus conocimientos
científicos y lo libre de su ingenio. Nadie señaló con tanta nobleza
y tan felizmente el valor moral del educador y el fin moral de la
educación. Sus ideas sobre el matrimonio, no sólo rebasan su siglo,
sino que sobrepujan á las de su religión, pues mientras ésta dice ser
"unum corpus et duae animae", los esposos, Vives proclama ser "duo
corpora et una anima". Su teoría sobre la asistencia y el socorro público
parece moderna y merece toda alabanza. Como moralista es
verdaderamente Vives original y merece no caer en el olvido de la
historia".


Bonilla: "Si hay una filosofía renaciente, mejor dicho, si hay un
carácter general que distinga á los filósofos del Renacimiento, ese carácter
y esa filosofía son el criticismo. El Renacimiento es un período
crítico. Sus filósofos representan, con variedad de matices, esa tendencia.
Vives sintetiza mejor que ninguno semejante dirección. Es pensador
profundo, de sano y clarísimo juicio, de vigoroso entendimiento.
Sabe apreciar atinadamente los errores y desviaciones de las escuelas:
marca el camino que han de seguir las ciencias para recuperar su antiguo
esplendor, pero no es creador de sistemas ni fundador de escuelas.
Se ha dicho—y nunca lo será bastante—que Vives es en filosofía
un pensador ecléctico. No ataca á Platón en nombre de Aristóteles,
como Jorge de Trebisonda y Teodoro Gaza; ni se declara adversario
de Aristóteles invocando las doctrinas de Platón, como Gemisto Plethon;
no es exclusivista, ni creyente de comunión filosófica determinada,
sino discípulo de la verdad, veritatis sectatores, decía, ubicumque eam
esse putabitis, ab illa state. De aquí el carácter sincrético de su enseñanza.
Su metafísica es en el fondo enteramente aristotélica; más aún
su lógica; algún tanto su psicología; su estética, en lo fundamental,
platónica; su teología, con cierta simplificación, escolástica; hasta de
su pedagogía, que es donde mayor originalidad revela, ha dicho Lange
"que no ha formado escuela alguna, ni hallado partidarios fervientes".


Su obra capital De Disciplinis libri XX, Antuerpiae, 1531, contiene
Τ. I, De Corruptis Artibus: 1. De corruptis Artibus in universum.
2. De corrupta Grammatica. 3. De corrupta Dialectica. 4. De corrupta
Rhetorica. 5. De corrupta Philosophia Naturae. 6. De corrupta Philosophia
morum. 7. De corrupto Jure Civili. Τ. II, De Tradendis Disciplinis
seu de institutione christiana. Τ. III, De Artibus libri VIII: De
Prima Philosophia. De censura veri. De instrumento probabilitatis. De
Disputatione. Nótense las ed.: Introductio ad sapientiam. Satellitium
sive Symbola. Epistolae duae de ratione studii puerilis, Medina, 1551.
Linguae Latinae Exercitatio, Medina, 1586. Yntroducción: para ser
sabio, buelta en castellano por Francisco Cervantes de Salazar, Sevilla,
1544; Alcalá, 1546. Id. por Diego de Astudillo: Introducción á la
sabiduría, Amberes, 1551; Sevilla, 1604; Valencia, 1765. Dialogistica
Linguae Latinae exercitatio. Annotationes praeterea in singula colloquia
doctissimi viri Petri Mota, Alcalá, 1562;... cum indice latino
hispanico vocum difficiliorum ab Ioanne Ramirez compilato. Alcalá,
1596; Madrid, 1597, en Aliqua ex classicis autoribus, de Miguel
Navarro. Instruccion de la muger christiana, traducción de Juan Justiniano,
Valencia, 1528; Alcalá, 1529; Sevilla, 1535; Zaragoza, 1539,
1545, 1555; Valladolid, 1584; Madrid, 1792, 1793, 1893.



538. Juan Luis Vives, Opera, ed. Episcopio, Basilea, 1555; Opera,
ed. Mayáns, Valencia, 1782... Consúltense: M. A. J. Namèche, Mémoire
sur la vie et les écrits de J. L. Vives, en las Memorias de la
Acad. de Cienc. y Bell. Letr. de Bruselas, t. XV, 1840-1841; Emile Van
den Busche, Jean Louis Vives, Bruges, 1871; A. Bonilla y San Martin,
Luis Vives y la filosofía del Renacimiento, Madrid, 1903; The Dialogues
[trad. inglesa], ed. F. Watson, London, 1908; F. Watson, Vives and
the Renaisssance Education of Women, London, 1912; F. Watson.
Vives: on education [trad. inglesa de De tradendis disciplinis, con introducción],
Cambridge, 1913.



539. En 1514 se imprimió el texto griego de la Políglota de Alcalá.
Fué el primer texto del Nuevo Testamento impreso en el mundo,
dos años antes que el de Erasmo. Salió á luz el 1522 con el resto de la
obra.


En 1514 el Licenciado Alonso Álvarez de Toledo tradujo Los
morales de San Gregorio papa, Sevilla: ibid. 1527; Salamanca, 1534;
Sevilla, 1534, 1549.









Juan Martínez Siliceo (latinizado el apellido Guijeño) († 1557),
natural de Villagarcía, en Extremadura, preceptor de Felipe II, después
su confesor y Arzobispo de Toledo desde 1545; Cardenal, célebre
por su piedad y doctrina, publicó en 1514 Arihmetica theorica et practica,
París; ibid., 1526; Valencia, 1544. De Divino nomine Jesú per
nomen Tetragrammaton significato, Toledo, 1550; traducido por un su
familiar: Del divino nombre de Jesús por... D. Juan Martines Guijeño,
Toledo, 1551. In Canticum Magnificat, In Orationem Dominicam
et Salutationem Angelicam explicationes duae, Toledo, 1550; en
romance, vertido por un su familiar, Toledo, 1551. Pro Statu Toletanae
Ecclesiae.


En 1514 se publicó El septimo libro de Amadís de Gaula que trata
de los grandes fechos en armas de Lisuarte de Grecia, fijo de Esplandian
y assi mesmo de los de Perion de Gaula, Sevilla; ibid., 1525; Toledo,
1534, 1539; Sevilla, 1543, 1548, 1550; Zaragoza, 1587; Lisboa,
1588.


En 1514 Fr. Hugo de Balma publicó Sol de contemplativos, Sevilla.


En 1514 Fortún García de Ercilla ó Arteaga, guipuzcoano, padre
del autor de la Araucana, publicó De Ultimo Fine utriusque Iuris Canonici
et Civilis, de primo principio et subsequentibus praeceptis, de
derivatione et differentiis utriusque, Bolonia. Ad titulum de Iustitia
et Iure, Bolonia, 1517. De Pactis, Bolonia, 1514. De Liberis et Posthumis.
De Expensis et Melioratinibus, Sumptibus bonae et malae
fidei Possessorum, Usufructuariorum, etc., Colonia, 1599. Consilium pro
Militia S. Iacobi. Sobre el desafio del Rey de Francia y del Emperador
(Ms., Nic. Antonio).


En 1514 de Fernando de Roa, catedrático de Teología en Salamanca
después del famoso Deza, son: Commentarii in Politicorum Aristotelis
libros, Repetitiones de iustitia et iniustitia, De Domino et Servo, De
Foelicitate, Salamanca, obras publicadas por el M. Martin de Frías.


En 1514 Jerónimo Amiguet, médico tortosano, publicó Isagogica
via sive introductoria ad artem Grammaticam, Barcelona.


En 1514 Sancho Carranza de Miranda, navarro y magistral de
Sevilla, hermano de fray Bartolomé, publicó De alterationis modo et
quidditate adv. Paradoxon Augustini Niphi, Roma. Progymnasmata Logicalia,
París, 1517. In quasdam Erasmi Roter. Annotationes, Roma,
1522. Oratio ad Leonem X pro universali Hispaniarum Ecclesia, Alcalá,
1523.


En 1514 se publicó la Historia de Santa María Madalena, Burgos.


En 1514 Juan de Espinosa, arcipreste de Santa Olalla, racionero de
la Santa Iglesia de Toledo, publicó Retractaciones de los errores y
falsedades que escribió Gonzalo Martines de Bizcarguien (sic). Toledo;
ibid., 1515, 1520.



540. Año 1515. Alfonso de Zamora, así llamado de su ciudad natal,
fué de padres judíos, y regentó sus escuelas antes de la general
expulsión; convertido al cristianismo, le empleó Cisneros en los trabajos
de la Políglota, en la parte hebraica, con Pablo Coronel. Sus obras se
publicaron el año 1515, en uno de los tomos de la Biblia políglota complutense:
Vocabularium Hebraicum atque Chaldaicum veteris Testamenti.
Interpretationes Hebraicorum, Chaldaeorum Graecorumque nominum
veteris ac novi Testamenti. Catalogus eorum, quae in utroque
Testamento aliter scripta sunt vitio scriptorum, quam in Hebraeo et
Graeco. Introductiones Artis Grammaticae Hebraicae. Después, muerto
ya Cisneros, publicó Artis Grammaticae Hebraicae Introductiones,
Alcalá, 1526, juntamente con las siguientes obras: Vocabularium breve
omnium fere primitivorum Hebraicorum. Brevis Tractatus de Orthographia
Hebraica, de Punctis. Epistola, quam misit ex Regno Hispaniae
ad Hebraeos, qui sunt in Urbe Romana ad reprehendendum eos in sua
pertinatia. En 1525 publicóse el Tratado de loor de virtudes en metro
castellano, compuesto por Alfonso de Zamora, Alcalá; otra edición del
año anterior, en el Registro de Colón, y en Valencia, 1526. Gonzalo
Fernández de Oviedo, Quincuagenas: "Un librico anda por ese mundo
impreso de sentencias y doctrinas de la Sagrada Escritura, breve y que
cuesta pocos dineros y de mucho provecho y utilidad catholica, el qual
está en versos castellanos y le compuso el docto maestro Alonso de
Zamora, regente de la Universidad de Alcalá de Henares".


En 1515 y 1540, según Barcia, se imprimió en Valencia la traducción
del libro de sir John de Mandeville, obra de fines del siglo xiv; después,
en 1521: Libro d' las marauillas del mundo. Fué el libro inglés de
viajes mejor escrito y más leído.



541. En 1515 don Pedro Jiménez de Prejano publicó el Lucero de
la Vida xrtiana, Sevilla.


En 1515 el L. Alonso Rodríguez de Tudela publicó el Compendio
de los boticarios, segun el muy excelente maestro en artes y doctor en
medicina Saladino, medico del excelentísimo príncipe de Tarento, Valladolid.
Servidor de Albucasis, trasladado, Toledo, 1516; Valladolid,
1517.


En 1515 fray Pedro Benejam, jerónimo barcelonés, publicó De
divini officii celebratione, Zaragoza. Dejó escritas otras obras: De
laude et amore religionis. De praeparatione facienda ante Missae celebrationem.
De scrupulis faciendis et evitandis circa Sacramentum. De
laude et veneratione Sacramenti. De nominibus et effectibus ipsius Sacramenti.
De gratia. Speculum sapientiae presbyteri. (Sigüenza).


En 1515 Juan Andrés de Játiba, mahometano converso, publicó
Confusion de la secta mahometana y del Alcoran, Valencia; Sevilla,
1537; Granada, 1560; en ital. en Sevilla, 1540, y en francés. Se le
atribuye un Tratado de Aritmética práctica, impreso en 1515. Nicolás
Antonio atribuye una Arithmetica, Sevilla, 1537, á Juan Andreas, zaragozano.


En 1515 se publicaron Las meditaciones & Soliloquios & Manual
del bienav. S. Agustín, Valladolid; Toledo, 1538, 1565.









En 1515 Fernando de Morales publicó Salterio e rosario de Nuestra
Señora con la toma de Oran e guerra de Italia y navarra en coplas.
Toledo.





542. En 1516 se publicó el Cancionero de Resende (1470-1540),
ó Cancionero general... por Garcia de Ressende, Lisboa.
Contiene composiciones de 150 poetas portugueses, de ellos 41
que escriben en castellano. "Nunca se vió tan estéril abundancia
de versificadores y tanta penuria de poesía", dice M. Pelayo.
Juan de Mena, el Marqués de Santillana y los poetas de la Corte
de don Juan II fueron los maestros y modelos de aquellos poetastros,
que todavía quedaron a cien leguas de ellos.





543. "Aunque todas las poesías del Cancionero, dice Juan Valera,
son de sociedad: burlas, sátiras, cousas de folgar, declaraciones de
amor, louvores ó encomios de la hermosura de las damas, invenciones y
letras de justadores, quejas y encarecimientos enamorados, y preguntas
y respuestas para manifestar prontitud y agudeza de ingenio,
improvisando en una reunión elegante: todavía son de grandísimo interés
por ser obra de aquellos mismos varones que pasaban más allá de
Trapobana, que iban dilatando el imperio de la fe por el África y por
el Asia, que domeñaban remotísimos pueblos y regiones y el poder del
Samorí, y que visitaban islas y continentes misteriosos, apenas explorados
antes por ningún europeo; el imperto de Aberim, la corte del
preste Juan, los alcázares de la Aurora, la cuna donde nace el día, los
países de la canela, del clavo y del incienso; la isla de los Amores y las
costas de Pancaya, donde se crían los preciosos aromas. Estas grandes
novedades traían á la corte elegante del rey don Manuel cierta luz y
cierto perfume del extremo Oriente. En suma, el Cancionero es un
monumento de los ocios magnánimos, de los galanteos y de la vida de
una nobleza heroica y aventurera, en quien tan precioso ornato era el
arte de poetría, cuanto el montar á caballo en toda silla y saber revolver
con gracia, y alancear un toro, y correr cañas, y tirar la barra: en
quien resplandecía la sutileza del ingenio, lo quintaesenciado y metafórico
de los sentimientos amorosos y la blandura de corazón, lo mismo
que la destreza en las armas y las extraordinarias fuerzas corporales:
porque era natural y propio en individuos de ella, como Aires Telles
de Menezes, derribar en la lucha á los más duros y fornidos ganapanes
ó morir de amor por alguna Princesa. El Cancionero encierra en
sí el espíritu, la índole y la condición de estos nobles portugueses, los
cuales, en obras grandes y en pensamientos atrevidos, se adelantaban entonces
á los demás hombres, salvo á sus vecinos los castellanos". Sólo
se reimprimió en 1846-1852, Stuttgart, por E. H. von Kausler (Bibl. des
litt. Vereins in Stuttgart, ts. XV, XVII y XXVI); facsímile de la primera
edición, por Archer M. Huntington. New-York, 1904. Consúltese:
M. Pelayo, Antología de poet. lír. cast., t. VII, pág. cv; Juan Valera,
Revista de España, t. I, 1868.



544. En 1516 se publicó el Libro segundo de Palmerín: que trata de
los altos hechos de armas de Primaleón y Polendos, sus hijos; Salamanca,
1516; Sevilla, 1524; Toledo, 1528; Venecia, 1534; Medina, 1563;
Lisboa, 1566; Bilbao, 1585; Lisboa, 1598. Se supone hubo otra edición
anterior. Consúltese H. Vaganay en La Bibliofilia (Firenze, 1909),
t. X, págs. 121-134 y 161-167.


En 1516 el bachiller Hernando Bernal, de Medellín, publicó la
Historia de Floriseo, Valencia. Don Reymundo de Grecia, 1524.


En 1516 Miguel del Molino, aragonés, publicó en latín el Formulario
de actos extraiudiciales, que publicó en romance el año 1523,
Zaragoza. Resolutiones iuris civilis, Zaragoza, 1516.


En 1516 Martín de Ibarra, vascongado, publicó Caroleidos libri IV,
en verso heroico, Barcelona. Grammaticae Rudimento, Perpiñán, 1524.
In Michaelis Verini Disticha comentarium, Lyon, 1530, 1539.






NOTAS:




[25] Discútese, sin embargo, si el autor de los Dialoghi fué Abarbanel ó
Messer Leo de Mantua. Véase á L. Stein, en el Archiv f. Geschichte d. Philosophie,
III, 108.













AUTORES Y OBRAS ANÓNIMAS





Abarbanel (Isaac), 415.



Abarbanel (Juda), 504.



Abdel-Aziz, 107.



Abderrahman-ben-Ishag, 102.



Aben-Aljhatib, 223.



Aben-Βageh, 115.



Aden-el-Beithar, 222.



Aben-Essamej, 106.



Aben-Essofar, 106.



Aben-Golgol, 102.



Aben-Guefith, 107.



Aben-Quich, 222.



Aben-Sabin, 219.



Abraham-ben-David, 112.



Abu-Isaac-al-Bitrodji, 115.



Abu-Jafar, 116.



Abu-Meruan, 116.



Abu-Salt, 115.



Abu-Zacaria, 115.



Abu-Zaid, 106.



Abul-Cassen, 101.



Abul-Cassis, 102.



Abul-Gualid-Meruan, 105.



Abul-Hassan-Ezra, 114.



Acuña (Pedro de), 512.



Agüero de Trasmiera (Bach. Juan), 535.



Agustín (Las meditaciones & Soliloquios & Manual de S.), 541.



Ajuda (Cancioneiro da), 204.



Albeldense (Cronicon), 98.



Albo (Rabí Josef), 299.



Alcalá (Pedro de), 503.



Alcalá (Universidad de), 508.



Alcoran (Reprobación del), 496.



Alcozer (Fr. Jerónimo de), 510.



Aldephonsi (Cronica), 129.



Alejandro VI, 466.



Alfonso X, 193.



Alfonso XI, 247.



Alfonso (Pero), 122.



Alfonso de Córdoba (Martín), 387, 502.



Alfonso Onceno (Poema de), 249.



Alixandre (Libro de), 171.



Alixandre (Recontamiento del rey), 131.



Aljamiados, 230.



Almenar (Juan), 499.



Almería (Conquista de), 147.



Altaben, 114.



Álvarez de Albornoz (D. Gil), 257.



Álvarez Chanca (Diego), 506.



Álvarez Gato (Juan), 368.



Álvarez de Toledo (Ldo. Alonso), 539.



Álvarez de Villasandino (Alfonso), 346.



Álvarez Cordobés, 96.



Álvaro Pelagio, 236.



Amadeo (Beato), 387.



Amantes (Historia de dos), 461.




Amiguet (Jerónimo), 539.



Anales de Aragón y Navarra, 176.



Anales complutenses, 127.



Anales compostelanos, 127.



Anales de los Reyes Godos de Asturias, León, 176.



Anales toledanos, 176.



Andrés (Dr. Antonio), 231.



Andújar (Juan de), 335.



Angleria (Pedro Mártir de), 424



Anglés (Fr. Guillermo), 257.



Angur (Juan), 523.



Anselmo (Meditaciones de San), 503·



Antich Bages (Juan), 231.



Antonio de Padua (San), 217.



Apingius, 75.



Apollonio (Libro de), 159.



Arcayona (Doncella), 131.



Arias de Balboa (D. Vicente). 281.



Arib-ben-Said, 101.



Aristóteles (La Filosofía moral de), 510.



Aristotil a Alexandre (Castigos de), 184.



Arnaldo de Vilanova, 216.



Arragel de Guadalfajara (Rabí Mosé), 305.



Arredondo y Alvarado (Fr. Gonzalo), 492.



Arte de canto llano, 485.



Audallá (Maestre), 275.



Avempace, 104, 115.



Averroes, 113.



Avicebrón, 104.



Ávila (Alonso de), 466.



Ávila (Fr. Francisco de), 509.



Aviñón (Juan de), 290.



Ayora (Gonzalo), 443·



Azarquel, 106.



Bacho (Fr. Francisco de), 257.



Bachya-ben-Joseph, 104.



Baena (Cancionero de Juan Alfonso de), 345.



Baeza (Hernando de) 492.



Baladro del sabio Merlín (El), 470.



Βalbo, 31.



Balma (Fr. Hugo de), 539.



Ballester (Fr. Juan), 257.



Baquiario, 62.



Barbosa (Arias), 423.



Barcellos (Libro de las Cantigas do Conde de), 204.



Barlaam y Josaphat, 121.



Barrientos (D. Lope de), 344.



Bartolomé (Fr.), 180.



Basin (Bernardo), 506.



Basurto (D. Rodrigo), 450.



Beato (S.), 89.



Behetrias (Libro de las), 257.



Belluga (Pedro Juan), 339.



Ben-Ezra, 112.



Ben-Farak, 107.



Ben-Quassun, 116.



Ben-Thofail, 113.



Benavente (Fr. Jacobo), 275.



Benavente  (Juan  Alfonso de), 341.



Benejam (Fr. Pedro), 541.



Benet (Fr. Cipriano), 523.



Benjamín de Tudela, 117.



Berceo, 164.



Bernal (Bach. Hernando), 544.



Bernáldez (Andrés), 531.



Bernardo del Carpio (Gesta de), 147·



Bernardo Compostelano, 220.



Besalú (Ramón Vidal de), 221.



Bibago-ben-Sem-Tob (Abraham), 426.



Biclarense (Juan), 74.



Bocados de Oro, 184.



Boneto (Fr. Nicolás), 409.



Bonium, 184.



Braulio (S.), 80.



Buenaventura (Doctrina cordis del seráfico doctor S.), 511.



Burgense (Cronicon), 127.



Burgos (Antonio de), 514,



Burgos (Fr. Vicente de), 450.




Caballería (Pedro de la), 360, 485.



Caída de príncipes, de Boccaccio, 453.



Calicio ó Callis (Jaime), 304.



Calixtino (Códice), 147.



Campos (Diego de), 217.



Canamor (La Historia de), 510.



Cancionero general, 512.



Canellas (D. Vital de), 220.



Carbonell (Fr. Poncio), 217.



Carmell (Fr. Miguel), 231.



Carranza de Miranda (Sancho), 539.



Cartagena, 512.



Cartagena (Teresa de), 410.



Carvajal  (D. Bernardino de), 445.



Carvajal (Juan de), 333.



Carvajales, 335.



Casanova (Juan de), 309.



Casas (Luis de las), 502.



Castigos y documentos, 258.



Castilla (Crónica de), 342.



Castillo (Fernando del), 466.



Castillo (Hernando, y su Cancionero), 512.



Castro (Conde de), 335.



Catáneo (Fr. Bartolomé), 341.



Celaya (Juan de), 499.



Cerco de Zamora (Cantar del), 147.



Cesaraugustano (Juan), 80.



Cid (Cantar de Mio), 142.



Cid (Cronica particular del), 342.



Cid (Cronica popular del), 470.



Cifar (Hist. del cavallero), 213.



Cirugía de maestre Lanfranco (La), 453.



Cisneros, 508.



Ciudad Rodrigo (Fr. Juan de), 510.



Claravó (Fr. Juan de), 236.



Claudio, 91.



Clímaco (Obras de S. Juan), 503.



Cobo (M. Diego de), 290.



Coimbricense (Cronicon), 127.

Colocci-Brancuti (Cancionero de), 204.



Colón (Cristóbal), 444.



Columela, 39.



Comendador de Ávila, 512.



Comendador Román, 512.



Compendio de la salud humana, 450.



Compostelana (Historia), 125.



Compostelano (Bernardo), 220.



Compostelano (Cronicon), 127.



Compostelano (Pedro), 130, 231.



Conancio, 80.



Confesionario (El), 413.



Contemptus mundi, 430.



Coplas de ¡Ay panadera!, 350.



Coplas de Mingo Revulgo, 381.



Coplas del Provincial, 381.



Córdoba (Fernando de), 361.



Cornelius Hispanus, 35.



Coronel (Antonio), 510.



Corral (Pedro de), 282.



Correa (Luis), 535.



Cosa (Juan de la), 492.



Costana, 512.



Cota (Rodrigo de), 398.



Crónica general de España, de Velorado, 523.



Crónica general de 1344, 245.



Crónicas (Clasificación de las), 343.



Cuadros (Gonzalo de), 335.



Cuestión de Amor, 526.



Cunillas, 512.



Çadique (D. Jacob), 281.



Çarfaty (Mosé), 284.



Chija, 106.



Chirino (M. Alonso), 290.



Christiá (Fr. Pablo), 217.



Dagui (Pedro), 425.



Dámaso (S.), 63.



Danza de la Muerte, 358.



Decameron, 463.



Denuestos del agua y del vino, 162.



Despaborde (Guillermo), 257.



Despuig (Guillermo), 453.




Dextro, 63.



Deza (Diego), 432.



Diácono (Juan), 123.



Díaz de Aux (Martín), 312.



Díaz de Gámez (Gutierre), 352.



Díaz de Montalvo (Alonso), 405.



Díaz Tanco de Fregenal (Vasco), 521.

De sus diálogos en verso para representarse, Terno Dialogal autual, Terno farssario autual y
 
Terno comediario, impresos en Zaragoza, 1530, sólo se conoce el Terno comediario, (British Museum y Bibl. Nacional).



Díaz de Toledo (Pero ó Pedro), 354 y 413.



Diez Mandamientos, 176.



Diniz (Cancioneiro de D.), 204.



Dios (Juan de), 220.



Disputa del Alma y el Cuerpo, 152.



Doce sabios (Libro de los), 184.



Doncella Arcayona, 131.



Draconcio, 72.



Dueñas (Juan de), 335.



Dunas-ben-Labrat, 100.



Durán (Domingo Marcos), 445.



Durango, 512.



Elena y María (La Disputa de), 163.



Elpidius, 75.



Emperatriz (Fermoso cuento de una sancta), 460.



Engannos e los asayamientos (Libro de los), 190.



Enrique fi de Oliva (Historia de), 470.



Enríquez del Castillo (Diego), 384.



Enseñamiento del coraçon (El), 470.



Enzina (Juan del), 433.



Epitoma Imperatorum, 131, nota.



Escobar (Andreas de), 309.



Escrivá (Juan), 485.



Escrivá (Mosén Juan), 464.



Español (Josef el), 103.



Especulo, 210.



Espejo de Medicina y Cirugía, 453.



Esperaindeo, 92.



Espina (Fr. Alonso de), 376.



Espinosa (Juan de), 539.



Estatorio (Víctor), 35.



Esteban (Fernando), 287.



Eterio (S.), 89.



Eugenio (S.), 80.



Eulogio (S.), 95.



Eutropius, 75.



Evangelista, 362.



Evia, 492.

(Fr. Francisco de Evia, franciscano, parece ser el autor del Exemplario contra los engaños (núm. 449),

del Exemplario de la sancta fee catholica, Toledo, 1548; del Exemplo de la paciencia de Job, León, 1550,

y del Espejo del Anima, Valladolid, 1550).



Exemplario contra los engaños y peligros del mundo, 449. (Véase Evia).



Eximeniz (Fr. Francisco), 273.



Eymerich (Fr. Nicolás), 257.





Fabricio de Vagad (Fr. Gauberto), 484.



Fasciculus temporum (Chronica quae dicitur), 408.



Félix, 80.



Fenollet (Luis), 410.



Fernández (Alonso), 422.



Fernández (Fr. Carlos), 523.



Fernández (Lucas), 441.



Fernández de Constantina (Juan), 485.



Fernández de Figueroa (M. Martín), 523.



Fernández de la Gama (Juan), 502.



Fernández de Heredia (Juan), 262.



Fernández de Madrid (Francisco), 511.




Fernández de San Pedro (Diego), 437.



Fernández de Santaella (Rodrigo), 414.



Fernández de Velasco (Pedro), 330.



Fernández de Villegas (Jerónimo), 511.



Fernández de Villegas (Dr. Pedro), 511.



Fernando (Cantar del Rey), 147.



Ferrandes de Jerena (Garci), 346.



Ferrández (Fr. Lope), 309.



Ferrer (S. Vicente), 274.



Ferrús (Pedro), 346, 412.



Fiameta (La), 466.



Figuerola (Juan), 273.



Flaco (Valerio), 47.



Flor de virtudes, 387, 432.



Flores (Juan de), 451.



Flores y blanca flor, 523.



Flores de Filosofía, 184.



Floreto de S. Francisco, 445.



Floro, 55.



Flos sanctorum, 514.



Fontova (Fr. Bernardo), 339.



Forma de los novicios, 466.



Forum 
Iudicum, 82.



Fraga (Fr. Miguel de), 217.



Frías (Fr. Gonzalo de), 485.



Fuentidueña (Fr. Alonso de), 484.



Fuero de Avilés, 131.



Fuero Juzgo, 182.



Fuero viejo de Castilla, 182.



Fueros de Aragón, 403.



Fulgencio (S.), 78.



Gallion, 35.



Garay (Nuño de), 535.



García (Gonzalo), 450.



García (Juan), 220.



García (Martín), 383.



García (Pedro), 425.



García de Castrojeriz (Juan), 255.



García de Eugui (Fray), 273.



García de Ercilla (Fortún), 539.



García Moreno (Bach.), 510.



García de Santa María (Álvar), 364.



García de Santa María (Micer Gonzalo), 418.



García de Villadiego (Gonzalo), 418.



Gareth (Benedetto), 506.



Gatos (Libro de los), 291.



Gaver, 257.



Geber-ben-Afla, 115.



Gilabert (Fr. Jofre), 287.



Ginebreda (Fr. Antonio), 466.



Gómez (Juan), 514.



Gómez de Albornoz (D. Pedro), 262.



Gómez Barroso (M. Pedro), 220.



Gómez García, 492.



Gómez Pérez Patiño, 346.



Gonçalez (Poema de Fernán), 205.



González de Bustamante (don Gonzalo), 273.



González de Clavijo (Ruy), 285.



González de Mendoza (Card. Pedro), 430.



González de Uceda (Pedro), 346.



Gordonio (Bernardo), 231.



Gorris (Fr. Guillermo), 485.



Gran conquista de Ultramar, 210.



Granollachs (Bernat de), 425.



Grial (Demanda del Santo), 470.



Grimaldo, 110.



Guevara, 512.



Gui (Pedro de), 425.



Guillén de Ávila (Diego), 483.



Guillén de Segovia (Pedro), 388.



Guillermo de Inglaterra (Estoria del rey), 460.



Gundisalvo (Domingo), 120.



Gutiérrez de Cerezo (Fr. Andrés), 418.



Gutiérrez de Toledo (Julián), 450, 470.



Heredia (Pablo de), 425.



Hernández (Alonso), 522.



Herrera (Fr. Diego de), 362.



Herrera (Gabriel  Alonso de), 524.




Herrera (Martín de), 511.



Hiaya-ben-Isaac, 102.



Higino (C. Julio), 33.



Hinojosa (D. Gonzalo de), 231.



Hispalense (Juan), 120.



Hispano (Juan), 130.



Hispano (Pedro), 180, 218.



Hispano (Vicente), 220.



Hospital (Jaime), 231.



Ibarra (Martín de), 544.



Idacio, 72.



Ildefonso (S.), 80.



Ildefonso (Vida de S.), 226.



Imperial (Micer Francisco), 346.



Iriense (Cronicon), 127.



Isaaque (Libro de), 223.



Isidoro (S.), 78.



Isopete istoriado (El libro de), 426

(Fábulas de Esopo, Burgos, 1496).



Jaime (D.), 220.



Januarius (Fr. Jaime), 506.



Játiba (Juan Andrés de), 541.



Jerónimo (Scala coeli de S.), 503.



Jheronimo (El transito de Sant), 445.



Jiménez Cerdán (Juan), 312.



Jiménez de Prejano (D. Pedro), 541.



Jiménez de Rada (Rodrigo), 178.



Juan  (Historia del abad don), 506.



Juan II (Crónica de don), 365.



Juan Manuel (Don), 232.



Juda-ben-David, 100.



Juda-Leví, 112.



Julián (S.), 80.



Juliano (Presbítero), 110.



Julianus (Antonius), 55.



Justinianus, 75.



Justus, 75.



Juvenco, 59.



Kalila et Digna, 187.



Kimji, 112.



Lanaja (Pedro), 231.



Lando (Fernán Manuel de), 346.



Lapidario, 187.



Lara (Gesta de los Infantes de), 147.



Larraga (Martín de), 231.



Latron, 35.



Latronianus, 62.



Lax (Μ. Gaspar), 506.



Leandro (S.), 76.



Lebrija (M. Elio Antonio de), 419.



Ledesma (Fr. Francisco de), 506.



León (Francisco de), 512.



León Hebreo, 504.



Leyva (Juan de), 512.



Li (Andrés de), 449.



Libro de la celestial Jerarquía y infernal Laberinto, 446.



Libro de las marauillas del mundo, 540.



Libro de los pensamientos variables, 485.



Licinianus, 75.



Lilii Medicinae, 453.



Lisuarte de Grecia (Libro...), 539.



Loaysa (José de), 209.



Lobrañan (Diego de), 312.



Logroño (Bach. Juan Alfonso de), 453.



López (M. Fr. Juan), 430.



López de Ayala (Pero), 263.

(La Coronica del rey D. Pedro se imprimió en Sevilla, 1495;
 
Toledo, 1526 (con la de Enrique II y Juan I); Sevilla, 1542, 1549; Pamplona, 1591).



López de Cortegana (Diego), 534.



López de Haro (D. Diego), 512.



López de Mendoza (D. Íñigo), Marqués de Santillana, 301.



López de Segovia (Juan), 425.



López de Toledo (Fr. Diego), 470.



López de Villalobos (Dr. Francisco), 467.



López de Vivero Palacios Rubios (Dr. Juan), 500.



Lopis (Juan), 503.



Lucano, 45.




Lucas de Túy (Don), 181.



Lucena (Juan de), 379.



Lucidario, 210.



Lull (Raimundo), 215.



Luna (D. Álvaro de), 351.



Luna (Pedro de), 273.



Lusitano (Cronicon), 127.



Luzón (Juan de), 509.



Llabia  (Cancionero  de Ramón de), 410.



Macías, 346.



Madalena (Historia de S. María), 539.



Madrigal (Alfonso de), 334.



Magos (Historia de los tres Reyes), 509.



Mahoma (La Alabanza de), 131.



Maimónides, 112.



Mainete (Gesta de), 147.



Mallorca (Rodrigo de), 257.



Manrique (Gómez), 374.



Manrique (Jorge), 401.



Manual de la Sancta Fe Católica, 453.



Manuel (D. Juan), 512.



Marbres (Juan), 400.



Marcial, 51.



Marineo Sículo (Lucio), 415.



Marquilles (Jaime de), 503.



Martí (Fr. Ramón), 221.



Martín (S.), 74.



Martín de León (D.), 180.



Martín de León (S.), 130.



Martínez (Μ. Ferrando), 220.



Martínez de Ampiés (Martín), 453.



Martínez de Bizcargui (Gonzalo), 509.



Martínez de Medina (Diego y Gonzalo), 346.



Martínez Siliceo (Juan), 539.



Martínez de Toledo (Alfonso), Arcipr. de Talavera, 315.



Máximo, 80.



Maynes (Noble Cuento del emperador Carlos), 460.



Mazuelo (Fr. Vicente de), 430.



Mela (Pomponio), 39.



Melosina (Historia de la linda), 425.



Mella (Juan de), 341.



Mena (Juan de), 322.



Menahem-ben-Saruk, 100.



Mencia de Cisneros (Cancioneiro de Dom), 204.



Mendoza (Fr. Íñigo de), 407.



Meneses de Silva (Juan), 387.



Μerobaudes, 72.



Mexía (Ferrand), 445.



Mexía (Hernán), 368.



Mieres (Tomás), 330.



Migir (Fray), 346.



Miravet (Juan de), 453.



Misterio de Elche, 440.



Moderato de Gades, 39.



Mohadjar, 114.



Mohamed-Ettemimy, 107.



Moisés-ben-Ezra, 114.



Moisés-ben-Hanoch, 100.



Moisés-ben-Shem-Tob, 231.



Moles Margarit (D. Juan), 410.



Molina (Fr. Bartolomé de), 506.



Molino (Miguel del), 544.



Moncayo (Mosén Juan de), 335.



Monja (Fr. Alonso de la), 346.



Μonserrat (Guillermo de), 330.



Monte (Fr. Lope del), 346.



Montesa (Fr. Bernardo), 376.



Montesdoca (D. Juan de), 506.



Montesino (Fr. Ambrosio), 478.



Montoro (Antón de), 366.



Montrava (Berenguer de), 299.



Morales (Fernando de), 541.



Motetes de canto d'organo (Libro de), 503.



Mujeres illustres de Boccaccio (De las), 450.





Narváez (Juan de), 511.



Nebridius, 75.



Nobleza ó Lealtat (Libro de la), 184.



Nola (Roberto de), 339.



Νoya (Vidal de), 449.



Núñez (Nicolás), 512.




Núñez Coronel (Luis), 507.



Núñez Delgado (Pero), 499.



Núñez de Toledo (Alfonso), 410.



Núñez de Toledo (Hernán), 427.



Núñez de Toledo (Juan), 503.





Obregón (Antonio de), 523.



Ocaña (Fr. Gonzalo de), 333.



Olid (Juan de), 372.



Oliueros de Castilla y Artus dalgarbe (Historia de los nobles caualleros), 484.



Oliva (Monje), 110.



Oliver (Fr. Bernardo), 257.



Oller (Fr. Bernardo), 257.



Oropesa (Alfonso de), 376.



Orosio, 70.



Ortiz (Dr. Alonso), 449.



Osio, 57.



Osma (M. Pedro de), 406.



Osorio de Moscoso (D. Rodrigo), 512.



Ottas (Cuento muy fermoso del emperador), 460.



Pacensis, 88.



Paciano (S.), 63.



Padilla (Fr. Juan de), 446.



Páez de Ribera (Ruy), 346.



Palencia (Alfonso de), 372.



Palmerín de Oliva, 514.



Pardo (Jerónimo), 492.



Paris e Viana (Historia de los amores de), 131.



Partenoples (Historia del Conde; en catalán), 425.



Partinuples (Libro del esforçado cauallero conde), 535.



Pascual (S. Pedro), 217.



Patos (Juan Pedro de), 231.



Pedro (D.), Condestable de Portugal, 355.



Pedro (Diego de San), 512.



Pedro IV, 273.



Pelayo, 124.



Pentateuco hebraico, 426.



Peña (Fr. Antonio de la), 514.



Peñafort (S. Raimundo de), 220.



Peralta (Guillermo de), 484.



Pérdida de España (Gesta de la), 147.



Peregrina, 273 y 470.



Pérez de Guzmán (Fernán), 306.



Pérez de Olivano (Agustín), 506.



Pérez de Salanova (D. Ximen), 231.



Pérez de Valencia (Jaime), 415.



Perpiñano de Riu (Fr. Pedro), 231.



Pertusa (Martín de), 231.



Pinar, 512.



Pintor (Pedro), 484.



Plácidas (Estoria del cavallero), 460.



Polemar (Juan), 309.



Políglota de Alcalá, 539.



Poridad de las Poridades, 184.



Portocarrero (D. Luis), 512.



Potamio (S.), 61.



Pradilla (Bachiller de la), 514.



Primaleón y Polendos (Libro...), 544.



Prisciliano, 61.



Proaza (Alfonso de), 494.



Proverbios (Libro de los buenos), 184.



Proverbios en rimo de... Salomón, 207.



Prudencio, 65.



Prudencio Galindo, 94.



Puente (Fr. Ramón de la), 217.



Puerta (Fr. Sancho), 290.



Puerto (Diego del), 503.



Pulgar (Hernando del), 416.

(La Chronica de los Reyes Catolicos se imprimió en Granada, 1545, 1550; Valladolid, 1565; Zaragoza, 1567).



Quintiliano, 53.



Quirós, 512.



Rabi-Jonas-ben-Ganaj, 104.



Raimundo de Peñafort (S.), 220.



Ramírez (D. Alfonso), 180.



Ramos de Pareja (Bartolomé), 413.



Rasis (Crónica del moro), 246.




Razón de Amor, 162.



Recemundo, 101.



Refranes glosados, 510.



Regimine Principum (De), 450.



Reinosa (Rodrigo), 533.



Renallo Gramático, 123.



Resende (Cancionero  de), 357, 542.



Revelación de un ermitaño, 272.



Reyes (Crónica de Veinte), 245.



Reyes dorient (Libro dels), 159.



Reyes Magos (Auto de los), 149.



Ribelles (Mosén Juan), 335.



Ribera (Hernando), 522.



Ribera (Páez de), 511.



Ribera (Suero de), 335.



Ribot (Fr. Felipe), 273.



Rimada (
Crónica), 252.



Río (Juan del), 231.



Roa (Fernando de), 539.



Roberto el Diablo (La vida de), 510.



Roderici Campidocti (Gesta), 128.



Rodrigo (Cantar de), 252.



Rodríguez de Almella (Diego), 377.



Rodríguez de la Cámara (Juan), 327.



Rodríguez de Lena (Pero), 310.



Rodríguez de Montalvo (Garci), 454.



Rodríguez de Tudela (Ldo. Alonso), 541.



Rodulfo, 123.



Rojas (Fernando de), 471.



Roldán (Maestre), 220.



Romancero, 486.



Romano, 98.



Rosell (Fr. Nicolás), 257.



Rosignol (Fr. Arnaldo de), 231.



Rubio (Fr. Guillermo), 231.



Ruiz (M. Jácome), 220.



Ruiz (Juan), Arc. de Hita, 237.



Ruiz de Corrella (Juan), 407.



Sabah (Rabí Abraham), 432.



Sabunde (Raimundo), 313.



Sahagún (Juan de), 360.



Said-ben-abd-Rabihi, 102.



Saktar, 105.



Salaya (Alonso de), 523.



Salaya (Juan de), 499.



Salinas (Lope), 387.



Salomón (Proverbios en rimo del sabio), 207.



Sampiro, 103.



Samson, 97.



Samuel de Israel (Las epístolas de Rabí), 514.



Samuel Naguid, 105.



San Cristóbal (Alfonso de), 333.



Sánchez de Arévalo (Rodrigo), 386.



Sánchez de Badajoz (Garci), 481.



Sánchez de Badajoz (Bach. Diego), 519.



Sánchez Ciruelo  (M. Pedro), 493.



Sánchez Talavera (Fernán), 346.



Sánchez de Tovar ó de Valladolid (Fernando), 255.

(La Crónica de Alonso XI salió en Valladolid, 1551, 1563; Medina, 1563; Toledo, 1595).



Sánchez de Vercial (Dr. Clemente), 291.



Sancho II (Gesta de don), 147.



Santa María (Alonso de), 295.



Santa María (D. Gonzalo de), 298.



Santamaría (D. Pablo de), 279.



Santa María Egipciaqua (Vida de), 159.



Santafé (Pedro de), 335.



Santisteban (Cristóbal de), 502.



Savasorda, 115.



Sebastián, 98.



Segovia (Juan de), 309.



Seguí (Pedro), 535.



Segundo (Capítulo de las cosas que escribió por rrespuestas el filósofo), 192.



Sem Tob, 259.



Sem-Tob (Joseph-ben-), 360.




Sem-Tob-Falaguera, 219.



Sendebar, 190.



Séneca (Las Epístolas de), 464.



Séneca el filósofo, 41.



Séneca el retórico, 37.



Sessé (Juan de), 335.



Severo (Aquilio), 63.



Severus, 75.



Sevilla (Juan de), 93.



Sextilius Ena, 31.



Silense (El), 126.



Silio Itálico, 49.



Silos (Códice de S. Domingo de), 131.



Sobrarias (Juan), 492.



Socarrats (Juan), 403.



Sorbés (Mauro Antonio), 409.



Soria, 512.



Sorio (Fr. Baltasar), 514.



Sosa (Lope de), 512.



Soto (Alfonso de), 430.



Spañon (Alonso), 485.



Stanyol (Fr. Ángel), 503.



Stúñiga (Cancionero de), 335.



Suertes (Libro de), 499.



Tablante de Ricamonte (Crónica de...), 535.



Tafur (Pero), 370.



Tajon, 80.



Talavera (Hernando de), 465.



Tapia, 512.



Tapia (Juan de), 335.



Taranta (Vasco de), 290.



Targum de Onkelos, 432.



Teodor (Historia de la doncella), 192.



Teodulfo, 90.



Terrena (Fr. Guido de), 236.



Tesoro (Libro del), 207.



Tiberiano, 63.



Tirant lo blanch (Libro del valeros e strenu caualler), 430.



Tirante el Blanco, 514.



Toledo (Anónimo de), 131.



Toledo (Crónica de), 131.



Toledo (D. Francisco de), 406.



Toledo (Juan el Viejo de), 290.



Tomás (Álvaro), 510.



Toribio (S.), 72.



Toro (Arcediano de), 346.



Torquemada (Juan de), 314.



Torre (Alfonso de la), 331.



Torre (Bachiller de la), 430.



Torre (Fernando de la), 335.



Torrella (Gaspar), 466.



Torrella (Jerónimo), 464.



Torrellas (Pedro), 335.



Torres Naharro (Bartolomé de), 515.



Tovar (Fr. Luis de), 509.



Tractado de la vida y estado de la perfeccion, 484.



Tristan de leonis (Libro del esforçado cauallero don), 496.



Τroyana (Crónica), 255.



Tungano (Libro del caballero don), 509.



Turpin (Crónica latina del seudo), 147.



Turranius Gracilis, 31.



Uligia (Fr. Gombaldo de), 273.



Urrea (D. Pedro Manuel de), 528.



Urríes (Mosén Ugo de), 404.



Valera (Mosén Diego de), 411.



Valerio (S.), 98.



Valladolid (Alfonso de), 217 y 236.



Valladolid (Juan de), 335.



Vargas (Fr. Alonso de), 257.



Vaticana (Cancioneiro da), 204.



Vázquez de Tapia (Hernán), 522.



Vega (Fr. Pedro de la), 511.



Velasco (D. Antonio de), 512.



Verague (Pedro de), 261.



Vergel de consolación, 275 y 466.



Vespasiano (Istoria del noble), 430.



Viana (Príncipe Carlos de), 340.



Vicente (Gil), 497.



Victoriano y Molón (Lorenzo), 470.



Villalpando (Mosén Juan de), 335.




Villena (D. Enrique de), 288.



Vincencio, 107.



Vinones (Fr. Juan Bautista de), 507.



Viñoles (Narcis), 511.



Vivero (D. Luis de), 512.



Vives (Juan Luis), 536.



Vocabulario catalán y alemán, 499.



Yuçuf (Historia de), 228.



Zacuto (Abraham), 464.



Zadik-ben-Zadik, 112.



Zamora (Alfonso de), 540.



Zamora (Juan Gil de), 209.










ERRATAS





    PÁGINA      LÍNEA           DICE                 DEBE DECIR



    61           15           dodne                    donde



       65        rótulo        POPULAR ERUDITA           POPULAR Y ERUDITA

     73            7          venementi              vehementi



  119           22            101                     110

      129            4           Beitrâge                Beiträge

        129           38         antiquissime            antiquissimi

         144           36          métr. poét.              metr. poet.

       160           14            romanos                  romeros



       163            2            Vikins                   Vikings



         214           39            Saviesa          Saviesa, según la

                                                       opinión corriente,

                                                       aunque propiamente

                                                       no fué D. Jaime su

                                                       autor.


   222            36             libre                 libro



    274            35             (1300)                (1390)



         294            15          Terencio, Peno         Terencio Peno



    303            20              1498                   1398



    312            29              Jun                    Juan



       314            37            Herberg                Herbera y



    380             5             Osuna                   Osma



      400            34           Zamburda                Zambardo

    420            22             1913                    1915



     422            31             bulas                   buhas

       423            38       pestíferas las             pestíferas

     463             6             1913                     1915

   

 





OBRAS DE D. JULIO CEJADOR Y FRAUCA





Gramática Griega, según el sistema histórico comparado. Pesetas 15—Herederos
de Juan Gili: Cortes, 581, Barcelona.


La Lengua de Cervantes.—Gramática y Diccionario de la lengua castellana
en el "Ingenioso Hidalgo Don Quijote de la Mancha".—Tomo I:
Gramática. En España, pesetas 10.—Tomo II: Diccionario y Comentarios.
Pesetas 25.—Jubera Hermanos, Campomanes, 10, Madrid.


Cabos sueltos, Literatura y lingüística. Pesetas 5.—Perlado, Páez y C.ª,
Sucesores de Hernando, Arenal 11, Madrid.


Nuevo método teórico-práctico para aprender la Lengua Latina.—Primer
curso: Tomo I, Libro de clase; tomo II, Libro de casa. Pesetas 12.—Segundo
curso: Tomo I, Libro de clase; tomo II, Libro de casa. Pesetas
12.—Perlado, Páez y C.ª, Sucesores de Hernando, Arenal, 11, Madrid.


El Lenguaje.—Serie de estudios, de los que van ya publicados los tomos
siguientes:


Tomo I: Introducción á la Ciencia del Lenguaje.—Segunda edición,
enteramente refundida y aumentada. Pesetas 6.


Tomo II: Los Gérmenes del Lenguaje.—Estudio físico, fisiológico
y psicológico de las voces del lenguaje, como base para la investigación
de sus orígenes.—En España, pesetas 10.—Jubera Hermanos, Campomanes,
10, Madrid.


Tomo III: Embriogenia del Lenguaje.—Su estructura y formación
primitivas, sacadas del estudio comparativo de los elementos demostrativos
de las lenguas.—En España, pesetas 12.—Jubera Hermanos,
Campomanes, 10, Madrid.


Tomo IV: Tesoro de la Lengua Castellana, Origen y vida del
Lenguaje. Pesetas 12.—Tomo A, Ε, I, O, U. Perlado, Páez y C.ª,
Arenal, 11, Madrid.


Tomo V: Tesoro de la Lengua Castellana, etc., etc. Tomo R.


Tomo VI: Tesoro de la Lengua Castellana, etc., etc. Tomo N, Ñ.


Tomo VII: Tesoro de la Lengua Castellana, etc., etc. Tomo L.


Tomo VIII: Tesoro de la Lengua Castellana.—Silbantes. Primera
parte.


Tomo IX: Tesoro de la Lengua Castellana.—Silbantes. Segunda
parte.


Tomo X: Tesoro de la Lengua Castellana.—Silbantes. Tercera
parte.


Tomo XI: Tesoro de la Lengua Castellana.—Silbantes. Cuarta
parte.


Tomo XII: Tesoro de la Lengua Castellana.—Labiales. (Β. P.).
Primera parte.


Tomo XIII: Tesoro de la Lengua Castellana.—Labiales. (Β. P.).
Segunda parte (en prensa).


Oro y oropel, novela. Pesetas 3.—Perlado, Páez y C.ª, Arenal, 11, Madrid.


Pasavolantes, colección de artículos. Pesetas 3.—Jubera Hermanos, Campomanes,
10, Madrid.


Mirando á Loyola, novela. Pesetas 3,50.—"Renacimiento", San Marcos, 42,
Madrid.


Arcipreste de Hita, edición, prólogo y comentario: dos tomos. Pesetas 6.—
Paseo de Recoletos, 25, "La Lectura".


Rojas, "La Celestina", edición, prólogo y comentario: dos tomos. Pesetas
6.—Paseo de Recoletos, 25, "La Lectura".


El Lazarillo de Tormes, edición, prólogo y comentario: un tomo. Pesetas
3.—Paseo de Recoletos, 25, "La Lectura".


Mateo Alemán, Guzmán de Alfarache, edición y prólogo: dos tomos. "Renacimiento".


Lorenzo Gracián, El Criticón, edición y prólogo: dos tomos. "Renacimiento".


¡De la tierra...!, colección de artículos. Pesetas 3.—Jubera Hermanos,
Campomanes, 10, Madrid.


Trazas del amor, novela.—J. Ratés, plaza de San Javier, 6, Madrid.


Epítome de Literatura Latina. Pesetas 3.—Victoriano Suárez, Preciados,
48, Madrid.


En prensa: Historia de la Lengua y Literatura Castellana, t. II.


Diálogos sobre el nacimiento del Castellano.






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK HISTORIA DE LA LENGUA Y LITERATURA CASTELLANA, TOMO 1 ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/8318233002062817993_cover.jpg
-t Re ... o S
vf»nswryfiar‘






