
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of L'illusion libérale

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: L'illusion libérale


Author: Louis Veuillot



Release date: January 31, 2024 [eBook #72844]


Language: French


Original publication: Paris: palmé, 1866


Credits: Laurent Vogel (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK L'ILLUSION LIBÉRALE ***




L’ILLUSION

LIBÉRALE


PAR

LOUIS VEUILLOT


CINQUIÈME ÉDITION



PARIS

PALMÉ, ÉDITEUR DES BOLLANDISTES

RUE DE GRENELLE-SAINT-GERMAIN, 25


1866

Droits de traduction et de reproduction réservés





PARIS

IMPRIMERIE BALITOUT, QUESTROY ET Cie,

7, rue Baillif et rue de Valois, 18.





L’ILLUSION LIBÉRALE





I



Sentant l’hérésie… J’ai compris, il y a
quelques jours, la vérité et la profondeur de
cette expression, en écoutant longuement
causer un homme, le plus honnête que l’on
puisse imaginer, dévot, occupé de bonnes
œuvres, érudit, ardent, plein de belles illusions ;
plein aussi, hélas ! de lui-même, et,
tout à l’heure, plein de mauvaise foi.


Il s’était proclamé catholique obéissant,
mais surtout catholique « libéral ».


On lui a demandé ce que c’est qu’un catholique
libéral, relativement au catholique pur
et simple, qui croit et qui pratique ce qu’enseigne
l’Église ? Il a répondu ou plutôt il a fait
entendre que le catholique pur et simple, qui
croit et pratique ce qu’enseigne l’Église, est
un catholique peu éclairé. On objecta qu’alors
donc, à son avis de catholique libéral, l’Église
catholique est peu éclairée ? Il ne voulut point
articuler cela, mais on vit qu’il le pensait. Il
faisait d’ailleurs des distinctions et des confusions
assez louches entre l’Église et la Cour
romaine. A propos des brefs, lettres latines
et encycliques publiés dans ces derniers
temps, la Cour romaine venait sur sa langue
bien à point pour le tirer d’affaire ; néanmoins,
il n’en résultait rien de net.


Pressé de trouver un mot qualificatif plus
clair que ce peu éclairé, il recommença une
digression sur la liberté humaine, sur les
changements qui se sont opérés dans le
monde, sur les époques de transition, sur
les abus et les inutilités de la contrainte, sur
la nécessité de ne plus employer la force au
profit de la vérité. Il appuya sur le péril d’avoir
des priviléges et sur la convenance d’y
renoncer absolument… Dans ce verbiage,
nous reconnûmes divers lambeaux des doctrines
révolutionnaires qui se combattent ou
plutôt se bousculent depuis 1830. Le fond était
du Lamennais, et il y avait jusqu’à du Proudhon.
Mais ce qui nous frappa davantage, ce
fut l’insistance avec laquelle notre catholique
libéral nous qualifiait de catholiques intolérants.


On l’arrêta là-dessus. Oubliant cette fois la
« Cour romaine », il avoua que ce qu’il reprochait
à l’Église, c’est son intolérance. — Elle
a, dit-il, toujours trop gêné l’esprit humain ;
elle a constitué sur le principe de l’intolérance
un pouvoir séculier encore plus
fâcheux. Ce pouvoir a asservi le monde et
l’Église elle-même. Les gouvernements catholiques
se sont ingérés d’imposer la foi ; de
là des violences qui ont révolté la conscience
humaine et qui l’ont précipitée dans l’incrédulité.
L’Église périt par les appuis illégitimes
qu’elle s’est voulu donner. Le temps est venu,
elle doit changer de maximes ; ses enfants
doivent lui en faire sentir l’opportunité. — Il
faut qu’elle renonce à tout pouvoir coercitif
sur les consciences, qu’elle nie ce pouvoir aux
gouvernements. — Plus d’alliance entre l’Église
et l’État : que l’Église n’ait plus rien de
commun avec les gouvernements, que les
gouvernements n’aient plus rien de commun
avec les religions, qu’ils ne se mêlent plus de
ces affaires ! — Le particulier professe à sa
guise le culte qu’il a choisi suivant son goût :
comme membre de l’État, il n’a point de culte
propre. — L’État reconnaît tous les cultes, leur
assure à tous une égale protection, leur garantit
une égale liberté, tel est le régime de
la tolérance ; et il nous convient de le proclamer
bon, excellent, salutaire, de le maintenir
à tout prix, de l’élargir constamment. — L’on
peut dire que ce régime est de droit divin :
Dieu lui-même l’a établi en créant l’homme
libre ; il le pratique en faisant luire son soleil
sur les bons et sur les méchants. A l’égard de
ceux qui méconnaissent la vérité, Dieu aura
son jour de justice, que l’homme n’a pas le
droit de devancer. — Chaque Église, libre dans
l’État libre, incorporera ses prosélytes, dirigera
ses fidèles, excommuniera ses dissidents ;
l’État ne tiendra nul compte de ces choses,
n’excommuniera personne et ne sera jamais
excommunié. — La loi civile ne reconnaîtra
aucune immunité ecclésiastique, aucune prohibition
religieuse, aucun lien religieux : le
temple paiera l’impôt des portes et fenêtres,
l’étudiant en théologie fera le service militaire,
l’évêque sera juré et garde national, le
prêtre se mariera s’il veut, divorcera s’il veut,
se remariera s’il veut. D’un autre côté, pas
plus d’incapacités et de prohibitions civiles
que d’immunités d’un autre genre. Toute religion
prêchera, imprimera, processionnera,
carillonnera, anathématisera, enterrera suivant
sa fantaisie, et les ministres du culte
seront tout ce que peut être un citoyen.
Rien n’empêchera, du côté de l’État, qu’un
évêque commande sa compagnie de garde
nationale, tienne boutique, fasse des affaires ;
rien n’empêchera non plus que son Église,
ou le Concile, ou le Pape puissent le déposer.
L’État ne connaît que des faits d’ordre
public.





II



Notre catholique libéral s’animait beaucoup
en déroulant ces merveilles. Il soutenait
qu’on n’avait rien à lui répondre, que la
raison et la foi et l’esprit du temps parlaient
par sa bouche. Pour l’esprit du temps, personne
n’y contestait. En matière de raison et
de foi, on ne laissait pas de lui pousser des
objections, mais il haussait les épaules et ne
restait jamais sans répartie. Il est vrai que
les assertions énormes et les contradictions
énormes ne lui coûtaient rien. Il partait toujours
du même pied, criant qu’il était catholique,
enfant de l’Église, enfant soumis ; mais
aussi, homme de ce siècle, membre de l’humanité
vieillie et mûre et en âge de se gouverner
elle-même. Aux arguments tirés de
l’histoire, il répondait que l’humanité vieillie
est un monde nouveau, en présence de qui
l’histoire ne prouve plus rien ; ce qui ne l’empêchait
pas d’exploiter lui-même l’argument
historique, lorsqu’il en trouvait l’occasion.
Aux paroles des saints Pères, tantôt il opposait
d’autres paroles, tantôt il disait que les
saints Pères avaient parlé pour leur temps,
que nous devons penser et agir comme au
nôtre. Devant les textes de l’Écriture, il avait
la même ressource : ou il arrachait des textes
qui semblaient contraires, ou il fabriquait
une glose à l’appui de son sens, ou enfin cela
était bon pour les Juifs et leur petit État particulier.
Il ne s’embarrassait pas davantage des
bulles dogmatiques de la « Cour romaine » :
la bulle Unam Sanctam, de Boniface VIII, le
fit sourire ; il prétendit qu’elle avait été retirée
ou réformée. On lui dit que les Papes
l’ont insérée dans le Corps du Droit et qu’elle
y est toujours. Il répondit : C’est bien vieux
et le monde a bien changé ! Il trouva également
trop vieilles la bulle in Cœnâ Domini et
toutes les bulles subséquentes : — Ce sont,
dit-il, des formules disciplinaires faites pour
le temps, et qui n’ont plus de raison d’être
aujourd’hui. La Révolution française a enterré
ces règles avec le monde sur qui elles
pesaient. La contrainte est abolie ; l’homme
aujourd’hui est capable de liberté et ne veut
plus d’autre loi !


Ce régime, qui déconcerte vos timidités,
poursuivit-il d’un ton sybillin, est pourtant
celui qui sauvera l’Église, et le seul qui puisse
la sauver. Du reste, le genre humain se lève
pour l’imposer, il faudra bien le subir, et cela
est déjà fait. Voyez si qui que ce soit peut
opposer quoi que ce soit à cette force triomphante,
si même on le veut, si même, vous
exceptés, quelqu’un y songe. Catholiques intolérants,
vous étiez déjà plus absolus que
Dieu le Père, qui a créé l’homme pour la
liberté ; plus chrétiens que Dieu le Fils,
qui n’a voulu établir sa loi que par la
liberté : vous voici maintenant plus catholique
que le Pape ; car le Pape consacre, en
les approuvant, les constitutions modernes,
qui sont toutes inspirées et pleines de l’esprit
de liberté. Je dis que le Pape, le Vicaire
de Jésus-Christ approuve ces constitutions,
puisqu’il vous permet de leur prêter
serment, de leur obéir et de les défendre. Or,
la liberté des cultes y est, l’athéisme de l’État
y est. Il en faut passer par là ; vous y passerez,
n’en doutez point. Dès lors, pourquoi vous
tant débattre ? Votre résistance est vaine ; vos
regrets ne sont pas seulement insensés, ils
sont funestes. Ils font haïr l’Église et ils nous
entravent beaucoup, nous, libéraux, vos sauveurs,
en faisant suspecter notre sincérité.
Au lieu donc d’attirer sur vous une défaite
certaine et probablement terrible, courez à
la liberté, saluez-la, embrassez-la, aimez-la.
Elle vous sera bonne et fidèle amie et vous
donnera plus que vous ne sauriez jamais
ressaisir. La foi croupit sous le joug de l’autorité
qui la protége : obligée de se défendre,
elle se relèvera ; l’ardeur de la polémique lui
rendra la vie. Que n’entreprendra pas l’Église
lorsqu’elle pourra tout entreprendre ? Combien
ne touchera-t-elle pas le cœur des peuples,
lorsqu’ils la verront abandonnée des
puissants du monde, vivre uniquement de son
génie et de ses vertus ? Au milieu de la confusion
des doctrines, du débordement des
mœurs, elle apparaîtra seule pure, seule affermie
dans le bien. Elle sera le dernier refuge,
le rempart inexpugnable de la morale,
de la famille, de la religion, de la liberté !





III



Tout à des limites, et l’haleine de notre
orateur trouva les siennes. Comme au bout
du compte il nous intéressait, sinon par la
nouveauté de ses doctrines, du moins par sa
franchise à les exposer, on l’avait laissé aller
sans l’interrompre. Ne pouvant plus refaire
ses poumons, il s’interrompit lui-même. Quelqu’un
en profita pour lui montrer le vide de
ses maximes, l’incohérence de ses raisonnements,
le néant de ses espérances. Il écoutait
avec cette physionomie de l’homme qui s’occupe
moins de peser ce qui lui est dit que de
trouver à contredire.


Je dois avouer que son adversaire, quoique
ferme et plein de bon sens, ne me rassurait
pas. Il disait certainement des choses
excellentes, irréfutables, et il n’y avait aucun
des assistants qui de tout son cœur ne lui
donnât raison. Je faisais de même, de tout
mon cœur. Mais en esprit j’agrandissais la
scène, j’appelais un autre public, et aussitôt
je sentais douloureusement la profonde impuissance
de cette raison.


En ces matières, c’est la multitude qui
prononce, uniquement mue et décidée par
des poussées de sentiment. La raison est un
poids qu’elle ne peut porter. La multitude
obéit à des passions et elle aime le dégât ;
elle applaudit quand son instinct devine
qu’il s’agit de faire crouler quelque chose.
Et quelle chose à faire crouler que l’Église !
Ainsi s’explique le succès des hérésies, toutes
absurdes, toutes combattues par des raisons
inexpugnables, toutes triomphantes de la
raison pendant un certain temps, qui ne fut
presque pour aucune de courte durée.


Affaiblie par le péché, l’humanité penche
naturellement à l’erreur, et la pente de l’erreur
est à la mort, ou plutôt l’erreur est elle-même
la mort. Ce seul fait, évident partout,
démontre que le Pouvoir est dans l’obligation
de confesser lui-même la vérité, et de la défendre
par la force que la société lui met dans
les mains. La société ne peut vivre qu’à cette
condition ; elle n’a même jamais entrepris de
vivre autrement. Aucun sage du paganisme
ne s’est fait un idéal du chef de l’État qui ne
fût le défenseur armé et résolu de la vérité
et de la justice. Jéthro donne ce conseil à
Moïse : « Choisissez d’entre tout le peuple
des hommes fermes et courageux, qui craignent
Dieu, qui aiment la vérité et qui
soient ennemis de l’avarice, et donnez la
conduite aux uns de mille hommes, aux autres
de cent[1]. » Et Cicéron, à l’autre extrémité
du monde ancien, écrit : « Un État, pas
plus qu’une maison, ne peut exister si les
bons n’y sont pas récompensés et les méchants
punis[2]. » Ce devoir d’appuyer la
justice, et par conséquent de confesser la
vérité, est de l’essence même du gouvernement,
indépendamment de toutes les constitutions
et de toutes les formes politiques.
Dieu menaçant le peuple rebelle, leur dit :
« Je vous donnerai un roi dans ma fureur et
je vous l’ôterai dans ma fureur[3]. » Toute
l’Écriture est pleine de cette lumière. Mais
qu’importent la raison divine et la raison
humaine quand l’ignorance domine ? Du sein
de la multitude s’élève je ne sais quel brouillard
qui obscurcit même les intelligences
supérieures, et il se trouve en abondance
des sages qui ne verront plus clair qu’aux
lueurs de l’incendie déchaîné. Lorsqu’on
étudie ce phénomène, il apparaît si étrange
et si terrible qu’il faut bien y reconnaître
quelque chose de divin. C’est la colère divine
qui éclate. Elle éclate, elle triomphe, elle
punit le long mépris de la vérité.


[1] Exode, XVIII, 21.



[2] De la nature des Dieux, III.



[3] Osée, XIII, 11.






IV



Le Libéral avait repris haleine. Dès qu’il
eut repris haleine, il reprit son discours, et
l’on vit bien que ce qu’il venait d’entendre
n’avait fait aucune impression sur lui, si
même il l’avait entendu. Il ajouta force paroles
à celles qu’il avait déjà dites en grande
abondance ; rien de nouveau. Ce fut un mélange
plus épais d’arguments historiques
contre l’histoire, d’arguments bibliques contre
la Bible, d’arguments patristiques contre
l’histoire, contre la Bible, contre les Pères
et contre le sens commun. Il témoigna le
même dédain, je devrais dire la même aversion
pour les bulles des Souverains-Pontifes,
se perdit dans les mêmes emphases et les
mêmes vaticinations. Il allégua encore le
monde nouveau, l’humanité émancipée, l’Église
endormie et prête à se réveiller pour rajeunir
ses symboles. Le passé mort, l’avenir
radieux, la liberté, l’amour, la démocratie,
l’humanité, étaient mêlés là-dedans comme
les faux brillants que les dames répandent
aujourd’hui sur leurs fausses chevelures.
Tout cela ne parut pas plus clair ni plus vrai
que la première fois. Il s’en aperçut, nous
dit que nous nous séparions du monde et de
l’Église vivante qui sauraient bien aussi se
séparer de nous, nous maudit presque, et
enfin nous laissa consternés de sa folie.


Chacun en exprima du chagrin et produisit
quelques raisons contre tant d’extravagances.
Pour moi, j’eus assurément regret,
comme les autres, de voir un si galant
homme empêtré dans une si grande erreur.
Mais puisqu’enfin il y était, je ne fus pas
fâché d’en avoir eu le spectacle et la
leçon.


Jusqu’alors je n’avais vu le catholique libéral
que mêlé d’ancien catholique intégral,
c’est-à-dire « intolérant ». Je n’avais entendu
que la thèse officielle, laquelle n’est
jamais entière, et prend toujours une physionomie
personnelle que le parti peut désavouer.
Cet enthousiaste venait de me donner
la gnose en même temps que la thèse
extérieure. Je possédais désormais le catholique
libéral à fond ; je savais par cœur ses
sophismes, ses illusions, ses entêtements, sa
tactique. Hélas ! et rien de tout cela ne m’était
nouveau. Le catholique libéral n’est ni
catholique ni libéral. Je veux dire par là,
sans douter encore de sa sincérité, qu’il n’a
pas plus la notion vraie de la liberté que la
notion vraie de l’Église. Catholique libéral
tant qu’il voudra ! Il porte un caractère plus
connu, et tous ses traits font également
reconnaître un personnage trop ancien et
trop fréquent dans l’histoire de l’Église :
SECTAIRE, voilà son vrai nom.





V



Cet ennemi n’est pas à dédaigner, quoiqu’il
ne soit approvisionné que de chimères.
Il y a des chimères que la raison ne doit pas
affronter toute seule ; elle serait battue, non
par les chimères, mais par la complicité des
âmes.


Les âmes sont malades, et d’une terrible
maladie : la fatigue et la terreur de la vérité !
Dans les âmes encore chrétiennes, cette maladie
se manifeste par une absence d’horreur
pour l’hérésie, par une continuelle complaisance
envers l’erreur, par un certain
goût des piéges qu’elle tend, souvent par
une honteuse ardeur à s’y laisser prendre.
Le mal n’est pas d’aujourd’hui, il tient au
cœur de l’homme. « J’aimais à être pris », dit
saint Augustin[4]. Le P. Faber[5] en a décrit
la physionomie politique au temps présent.
La sirène libérale cache sa queue de
poisson, montre son visage fleuri, et tient la
croix à la main. Elle attire aisément sur le
bord de l’abîme ; elle séduit les yeux, la raison,
le cœur. Si la foi ferme, si l’esprit d’obéissance,
ne nous garde pas, nous sommes
pris. Il faut soigneusement veiller à rester
tout un, pour ne pas bientôt se trouver tout
autre.


[4] Confessions.



[5] Conférences spirituelles.



Dans l’atmosphère d’aujourd’hui, le chant
de la sirène rencontre de dangereux échos.
Plusieurs des maximes dites libérales sont
spécieuses et plus qu’embarrassantes pour
quiconque ne leur oppose pas une contradiction
absolue. Or, la foi seule fournit ces contradictions
absolument victorieuses, et seule
répond bien au dessous des cartes. Il y a
péril rien qu’à biaiser sur les mots. La trahison
des mots achève la ruine des principes
dans un esprit secrètement tenté. N’oublions
pas que l’hérésie excelle à caresser toutes les
faiblesses, et fait flèche de toutes les convoitises.
Le catholicisme libéral est un habit de
grande commodité : habit de cour, habit
d’académie, habit de gloire ; il donne les couleurs
de la fierté sans transgresser les conseils
de la prudence ; il entre dans l’Église et
il est reçu dans tous les palais et même dans
toutes les tavernes.


Voilà de grands avantages ; ils semblent à
bas prix. Quelques paroles libérales acceptées,
quelques paroles « intolérantes » répudiées,
moins encore, un hurrah pour celui-ci,
un grognement pour celui-là, c’est tout ce
qu’il faut ; l’église libérale n’exige point
d’autre profession de foi. On prononce les
mots sacramentels et l’on a déjà fait beaucoup
de chemin. Ce simple déplacement de
mots effectue fort vite un immense déplacement
d’idées. Vienne un habile avocat qui
sache jeter un voile de belles illusions sur les
nudités de la conscience désormais intéressée
à se tromper, la thèse libérale triomphe.
Le vrai se trouve faux, et réciproquement.
On se laisse dire, on répète des choses énormes.
On ne fait plus difficulté d’admettre que
depuis un siècle tout a bien changé, non-seulement
sur la terre, mais au ciel ; qu’il y
a sur la terre une nouvelle humanité, dans
le ciel un Dieu nouveau. Caractère d’hérésie !
Formellement ou implicitement, toute hérésie
a proféré ce blasphème. Arrêtons-y un
moment.





VI



Plaçons-nous à la porte d’une église ; parmi
les fidèles qui viennent d’entendre la messe,
rassemblons une cinquantaine d’hommes
au hasard, puis remontons à vingt-cinq
ou trente ans : nous trouverons que la plupart
de ceux que nous venons de réunir, ou
n’étaient pas hommes il y a trente ans, ou
erraient en dehors de la vérité. C’est à peu
près le cas de tous les vivants. En langage
chrétien nous pouvons dire du plus grand
nombre des hommes, ou qu’ils ne sont pas
même nés, ou qu’ils sont déjà morts et ne
servent plus qu’à communiquer la mort.


Cela, cette multitude d’enfants, de larves
et de cadavres, c’est l’humanité vieillie et
majeure, perfectionnée et parfaite ! Elle est
désormais en pleine puissance de raison, de
lumière, de justice, capable enfin de se gouverner
elle-même. Et si Dieu prétend la gouverner
encore, alors ce sera avec plus d’égards
que dans le passé, par des lois qu’il lui
inspirera directement ou qu’elle saura bien
trouver sans lui, et dont, en tout cas, sa
vieille Église n’a point le secret.


Les Pères ont bien dit que l’Église est
invieillissable, Ecclesia insenescibilis ; mais
les Pères eux-mêmes sont vieux et l’Église a
vieilli ; elle est caduque. Le Saint-Esprit, — qui
ne pense pas plus ce qu’il pensait autrefois, — ne
révèle plus à l’Église ce qu’il
pense ; elle ne le sait plus ! Donc le Saint-Esprit
a changé de voie ; donc le Dieu éternel
est devenu autre, comme autre est devenue
l’humanité, à qui ses anciennes directions
ne peuvent plus servir.


Le libéralisme catholique adopte implicitement
cette vue plus que protestante sur la
vitalité des Saintes Écritures, sur leur inspiration
et sur leur interprétation par l’Église.
Il nous propose d’engloutir ces impertinences,
si nous ne voulons voir le genre humain
se retirer de nous. Et il donne l’exemple,
il se retire. Mais, en se séparant, c’est
l’Église qu’il accuse de se séparer. Nouveau
trait d’hérétique.





VII



Je ne dis point que les catholiques libéraux
sont hérétiques. Il faudrait premièrement
qu’ils voulussent l’être. De beaucoup d’entre
eux j’affirme le contraire ; des autres, je ne
sais rien, et ce n’est pas à moi de les juger.
L’Église prononcera, s’il y a lieu, lorsqu’il
sera temps. Mais quelles que soient
leurs vertus et quelque bon désir qui les anime,
je crois qu’ils nous apportent une hérésie,
et l’une des plus carrées que l’on ait vues.


Je ne sais si le monde y échappera. J’en
doute. Le libéralisme catholique et l’esprit
du monde sont consanguins ; ils vont l’un à
l’autre par bien des pentes. Dans la vaste
cohue des athées, des déistes, des éclectiques,
des ignorants, des prétendus chercheurs,
il y a bien des consciences faibles
qui ne demandent qu’une religion commode,
« tolérante ». Dans l’Église même, on rencontrerait
sans doute des fatigués, des tentés,
des effrayés, qui ne voudraient pas être
ouvertement apostats, ni rompre ouvertement
avec le monde. Nous voyons en Italie
des excommuniés qui s’obstinent à dire la
messe, et qui eussent sincèrement protesté
si quelqu’un, il y a cinq ou six ans, leur
avait annoncé cette chute… L’hérésie, qui ne
nie pas tout-à-fait la vérité, qui n’affirme
pas tout-à-fait l’erreur, ouvre un lit à ces
eaux vaines ; elles s’y précipitent des deux
versants opposés, et ainsi s’enfle le torrent.





VIII



Si l’hérésie déborde, il n’y a qu’un terrain
insubmersible, il n’y a qu’un refuge : c’est la
PIERRE. Tu es Petrus…
et non prævalebunt.


Ce n’est pas, dit l’Évêque de Tulle, une
pierre roulante, qui soit aujourd’hui dans un
lieu, qui était hier dans un autre, qui sera
demain dans un autre. Ce n’est pas non plus
une pierre inconsistante, que les hommes
puissent tailler à leur guise. La PIERRE a son
lieu, sa matière, sa forme, tout est immuable.
La PIERRE ne se façonne pas elle-même
pour le temps, pour être de « son temps ».
On répète volontiers que l’Église doit être de
son temps. Sauf respect, c’est au moins une
niaiserie. L’Église est de son temps, en a toujours
été, en sera toujours, parce qu’elle est
de tous les temps. Si c’est là ce que l’on veut
dire, on ne fait qu’une dépense de paroles
inutiles. Malheureusement, dans la gnose
libérale, ces mots insignifiants reçoivent un
sens qui fait horreur. L’Église doit être de son
temps, même quand le « temps » veut qu’elle
ne soit pas ; et, par une conséquence naturelle,
Dieu aussi doit être de son temps : c’est-à-dire
que Dieu aussi doit couler dans le sablier,
finir avec l’heure, et ne recommencer
avec elle que si la main de l’homme daigne
le retourner ! En d’autres termes, il n’y a pas
d’Église, et l’homme crée Dieu. Ces formules
caractérisent l’époque qui les admet. Nous
traversons véritablement une orgie de sottise.


Sortons de là ; attachons-nous à l’immuable,
pitoyablement nié et insulté.


Pierre est le rocher éternel, et ce rocher
préfiguré dans les saintes Écritures, est la
montagne de salut, la montagne où il plaît
à Dieu d’habiter. Notre Seigneur s’adressant
à Simon et le créant Pierre, lui dit : Tu es
comme il dit de lui-même Sum qui sum. Tu
es choisi d’un dessein éternel pour une œuvre
éternelle. C’est chose faite. Pierre, Os
Christi[6], dit éternellement la parole divine ;
Pierre est éternellement la PIERRE
posée de Dieu, la montagne que Dieu se
plaît d’habiter. Ainsi Dieu a voulu, ainsi
Dieu à fait, et ce que Dieu a fait ne sera ni
défait ni mieux fait.


[6] S. Jean Chrysostome.



Or, en quelle qualité Dieu réside-t-il sur
cette montagne de sa création, sur ce rocher
plus dur et de plus de durée que toute chose
terrestre ? En qualité de ROI. Ici le Libéralisme
croule absolument.





IX



Jésus-Christ est le roi du monde, il parle
au monde par son Prêtre, et les décrets de
ce Prêtre, étant l’expression des droits royaux
de Jésus-Christ, sont éternels. Ils ne s’appliquent
pas à un temps, mais à tous les temps ;
à une société, mais à toutes les sociétés ; à
quelques hommes, mais à tous les hommes.
Et comme ils sont dictés suivant la nature
même de l’Humanité par le Créateur même
de l’Humanité, partout la société humaine
en a besoin, partout son instinct les appelle
à force de cris, de gémissements, de troubles
renaissants, d’inénarrables douleurs ; car en
dehors de leur empire, rien de bon n’existe,
ou rien de bon n’a la plénitude et l’assurance
de la vie. C’est pourquoi il n’est point
de temps, point de société, point d’homme
de qui les fidèles du Christ ne doivent, lorsqu’ils
le peuvent, exiger quelque forme d’obéissance
aux décrets du prêtre de Jésus-Christ
roi du monde.


Les enfants du Christ, les enfants du Roi,
sont des rois. Ils forment une société absolument
supérieure, qui doit s’emparer de la
terre et y régner pour baptiser tous les
hommes et les élever à cette même vie surnaturelle,
à cette même royauté et à cette
même gloire que leur a destinées le Christ.
Ils doivent tendre à ce but, parce que la domination
universelle du Christ réalisera
seule l’universelle liberté, l’universelle égalité,
l’universelle fraternité. Car la liberté
due à l’homme est d’atteindre sa fin surnaturelle,
qui est d’aller au Christ ; et l’on ne
vit jamais que la société des disciples du
Christ qui reconnût les hommes pour égaux
et frères.


La société chrétienne, dans l’état normal,
se maintient et s’étend au moyen de deux
forces qui doivent être distinctes non séparées,
unies non confondues, subordonnées
non égales. L’une est la tête, l’autre le bras ;
l’une est la parole suprême et souveraine du
Pontife, l’autre la puissance sociale.


La société chrétienne étant premièrement
et avant tout chrétienne, soumet tout à cette
première loi ; et elle met toutes choses en
leur place, parce qu’elle met d’abord à sa
place son seul vrai Seigneur et Maître, Jésus-Christ.


Elle le met à sa place souveraine dans la
société comme tous les fidèles le mettent à
sa place souveraine dans les âmes ; et de là
naissent l’ordre, la liberté, l’unité, la grandeur,
la justice, l’empire, la paix.


Ainsi, à travers et malgré les déchirements
suscités par les passions de l’infirmité humaine,
se forma dans sa variété magnifique
cette communauté de l’Europe qu’on put
appeler la République ou même la Famille
chrétienne ; œuvre merveilleuse, brisée par
l’hérésie lorsque la paix intérieure et le progrès
des arts lui promettaient la gloire d’étendre
au genre humain tout entier le bienfait
de la Rédemption. Si l’unité catholique
avait été maintenue au seizième siècle, il n’y
aurait plus ni infidèles, ni idolâtres, ni esclaves ;
le genre humain serait chrétien aujourd’hui,
et par le nombre et la diversité
des nations dans l’unité de la croyance, il
échapperait au despotisme universel qui le
menace de si près.





X



Ces deux pouvoirs unis, distincts et subordonnés,
par lesquels la société chrétienne
se régit, c’est ce que l’on appelle les
deux glaives. Car la parole ne serait rien, si
elle ne pouvait être, à certain moment, aussi
un glaive. La mansuétude du Christ a voulu
deux glaives pour que la répression tombât
plus tardive et pût être prévenue.


Le premier glaive, celui qui ne déchire
que les ténèbres, demeure au pouvoir patient
et infailliblement éclairé du Pontife.
L’autre, le glaive matériel, est dans la main
du représentant de la société, et afin qu’il
n’erre pas, il doit obéir au commandement
du Pontife. C’est le Pontife qui le fait sortir
du fourreau et qui l’y fait rentrer. Son office
est de réprimer l’erreur agressive, une fois
définie et condamnée, de la lier, de l’abattre ;
de donner protection à la vérité, soit qu’elle
ait besoin de se défendre, soit qu’elle se
trouve dans la nécessité d’attaquer à son
tour. La main séculière doit faire passage à
la vérité, assurer la liberté de ses enseignements,
garder au loin la vie de ses ambassadeurs
et de ses disciples. Il a été dit aux
Apôtres : « Allez, enseignez toutes les nations ;
baptisez-les[7]. » Il nous est ordonné à
tous de prier pour que le règne de Dieu arrive :
Adveniat regnum tuum. Jésus-Christ
n’a rien commandé d’injuste. Ce commandement
implique le devoir à tous les peuples
de recevoir les envoyés du Christ, et donne
à la société chrétienne au moins le droit de
protéger leurs jours. C’est assez qu’ils supportent
l’exil, la faim, toutes les privations,
tous les travaux, tous les mépris, qu’ils meurent
de misère, qu’ils soient dévorés par les
bêtes féroces : la république chrétienne a bien
le droit d’exiger qu’ils ne rencontrent pas
encore le bourreau, et que leurs néophytes,
étant entrés dans la famille, soient sacrés
comme eux. Tels sont les emplois de la force
obéissante au commandement du Pontife. Il
lui appartient de procurer l’accomplissement
de cet ordre divin donné à Pierre déjà investi
du principat : « Lève-toi, tue et mange. »
C’est-à-dire, suivant l’interprétation des
Pères : Tue l’erreur, qui est la mort, et transforme-là
en ta lumière, qui est la vie.


[7] Matth., 28-19.






XI



Quand nous disons ces choses, la libre
pensée crie au théocrate, comme elle crierait
à l’assasin. Elle prend de feintes épouvantes
qui nous effrayent nous-mêmes beaucoup
plus qu’elle n’est effrayée. Par ce moyen elle
exalte la prudence jusqu’au délire, jusqu’à la
trahison de la vérité ; elle empêche la revendication
et même l’expression la plus légitime
et la plus nécessaire du droit chrétien.


Assurément la prudence n’est que trop
motivée. Quand les libres penseurs affectent
de trembler, ils s’estiment dispensés de
raison et de justice, et l’Église peut s’attendre
à la persécution. Le catholique libéral ne néglige
pas de toucher cette corde sensible : — « Allez-vous
prêcher la théocratie ? Voulez-vous
nous faire lapider ? » Cependant, parce
que nos adversaires sont irrémédiablement
injustes, faut-il que nous devenions absolument
lâches, et la première condition de la
liberté où ils nous convient est-elle de ne
plus voir, de ne plus savoir, de ne plus parler,
de ne plus penser ? Bravons la fourberie des
mots, et que les valets et les servantes du
prétoire où la libre pensée prétend juger le
Christ, ne nous fassent pas dire : « Je ne
connais point cet homme ! » Nous devons
obéissance à l’Église dans les limites qu’elle
a elle-même posées, et qui sont d’ailleurs
assez larges pour que la révolte et l’orgueil
n’y manquent pas d’air. Si cette obéissance
est la théocratie, ceux qui en ont peur sincèrement
n’ont pas assez peur d’autre chose.
Dans la vie publique comme dans la vie privée,
il n’y a qu’un moyen d’échapper au règne
du diable, c’est de se soumettre au règne de
Dieu. Nous avons derrière nous, dans l’histoire,
jusqu’aux portes du présent, et dans le
présent même, assez d’exemples de l’emploi
que l’autocratie humaine sait faire des deux
glaives. Il ne faudrait pas chercher longtemps
sur la terre pour trouver le peuple qui
gagnerait tout, et premièrement la vie, si le
Vicaire de Jésus-Christ, le Roi spirituel, pouvait
dire au roi temporel : Remets ton glaive
au fourreau.





XII



Le chrétien est prêtre, le chrétien est roi,
et il est fait pour une gloire plus haute. Dieu
doit régner en nous, Dieu doit régner par
nous afin que nous méritions de régner avec
Dieu. Voilà des règles de foi que nous ne pouvons
pas écarter de nos règlements de vie
politiques. Notre rang est sublime, notre
dignité est divine ; nous ne pouvons pas abdiquer
la destinée présente, nous n’en pouvons
pas décliner les devoirs très-augustes et
très-pressants, — devoirs d’ordre particulier
et d’ordre public, — sans abdiquer du même
coup la dignité future. Nous n’avons la richesse,
la force, la liberté, la vie, nous n’avons
rien au monde pour nous seulement : à
tout don qui nous est fait incombe le devoir
de protéger dans leur âme et dans leur corps
la multitude de nos frères faibles et ignorants.
Or, la grande protection due aux faibles
est d’établir des lois qui leur facilitent
la connaissance de Dieu et la communication
de Dieu. Nous serons examinés et jugés là-dessus,
et nul chrétien ne peut croire qu’au
jour où il lui sera demandé compte de ces
petits abandonnés avec mépris ou défendus
sans constance et sans amour, il se justifiera
par la réponse de Caïn : Num custos fratris
mei sum ego ?[8]


[8] Gen., IV, 3.






XIII



Que signifie l’argument de la liberté humaine,
qui revient sans cesse par mille
chemins tortueux et couverts dans les thèses
du catholicisme libéral ? L’homme a
la faculté de faire le mal et de ne pas faire
le bien. Qui l’ignore et qui le conteste ?
Mais la folie est étrange de conclure que
Dieu, laissant à l’homme cette faculté, lui
donne l’exemple et le modèle de l’indifférence
entre la vérité et l’erreur, entre le
mal et le bien. La moindre réflexion nous
montre l’abondance des divins et miséricordieux
obstacles dont Dieu a entouré l’exercice
mauvais du pouvoir de choisir et de
s’abstenir. Il nous ôte la ressource du néant
et ne nous donne à décider qu’entre deux
éternités. S’abstenir c’est avoir choisi. Voilà
ce que l’on appelle avec tant d’emphase la
liberté humaine !


Ce misérable quiproquo est la base sur laquelle
toute la doctrine libérale est édifiée.
Non, il n’y a point de liberté humaine dans
ce sens périlleux ; Dieu n’a point fait ce dangereux
présent à des êtres faillibles. Dieu
seul est libre. Il nous a donné le libre arbitre,
point la liberté.


Ce que nous avons vraiment la liberté de
faire, c’est ce que nous pouvons faire impunément
en présence de la justice parfaite.
Eh bien, pouvons-nous impunément ne point
obéir à Dieu, ne le point servir, ne point
procurer autant qu’il est en nous que Dieu
soit obéi et servi ? Pouvons-nous impunément
ne point écouter l’Église ?


Ce sont là les termes vrais de la question.
Tout effort pour l’éluder, de quelque applaudissement
qu’il soit suivi, n’est que la vaine
preuve d’une vaine dextérité.


A l’occasion de l’Encyclique Quanta cura,
l’on a vu multiplier ces jeux frivoles. Diverses
explications de l’Encyclique, plus
ou moins respectueuses dans les formes, la
réduisaient au fond à peu de chose, pour ne
pas dire à rien. Cela fut très-goûté. Au bout
d’une année, ce sont ces explications qui paraissent
peu de chose, qui ne sont rien. Nous
y avons lu que l’Encyclique ne contient absolument
que la condamnation nécessaire et
légitime de la liberté illimitée. L’Encyclique
ne s’occupe pas de la liberté illimitée, qui est
une folie et une hérésie contre les gouvernements,
dont les gouvernements savent fort
bien se défendre ; elle avertit les catholiques
du péril dans lequel ils mettraient leurs
frères et eux-mêmes, en préconisant, au mépris
des enseignements de l’Église, certaines
affirmations téméraires qu’elle qualifie en
bloc la liberté de perdition, libertatem perditionis.
L’Encyclique en trace une esquisse,
le Syllabus en précise les trop
reconnaissables traits. Il est clair que les
notes données aux délires de l’indifférentisme,
de l’incrédulité ou de l’hérésie caractérisée
regardent peu les fidèles. Mais si l’on
veut scruter les erreurs signalées comme
contraires aux droits de l’Église, à son pouvoir,
à l’obéissance qui lui est due, on connaîtra
la « liberté de perdition ».


Et celle-là, les puissances séculières ne
la combattent point comme la démence
de la liberté illimitée ; mais au contraire
elles la favorisent et même elles l’imposent.
Leur instinct ne les trompe pas ! Tout ce
qui émancipe l’homme du pouvoir de Dieu
le précipite sous les pouvoirs de ce monde ; la
barrière qu’il franchit en bravant les défenses
divines est toujours la barrière de l’Éden.





XIV



Étant donc dans cette situation en face
de Dieu et de l’Église, je nie au chrétien, lui
qui doit obéir, le droit de déléguer la désobéissance.
Je lui nie le droit, non-seulement
de créer, mais même d’accepter sans protestation
un pouvoir qui se constituerait indépendant
de Dieu.


Le libéralisme catholique nie que le pouvoir
puisse être chrétien ; je nie qu’il puisse
impunément ne l’être pas et que nous puissions
impunément nous dispenser de faire
tout ce que la religion commande et approuve
pour le maintenir chrétien ou l’obliger à le
devenir.


Le pouvoir non chrétien, n’eût-il aucune
autre religion, c’est le mal, c’est le
diable, c’est la théocratie à l’envers. Si nous
sommes forcés de subir ce malheur et cette
honte, le malheur et la honte seront plus
grands encore pour le monde que pour nous.
Nous nous en tirerons par la grâce de Dieu,
et seuls nous en pourrons tirer le monde.
Mais provoquer, fabriquer de nos mains un
gouvernement athée par principe, donner le
sacre à cette chose absurde et vile, ce serait
trahison envers le genre humain. L’humanité
nous en demanderait compte devant Dieu.
Elle nous accuserait d’avoir éteint la lampe,
d’avoir été les complices des ténèbres où siégeait
la mort.


Il me semble entendre Tertullien, s’adressant
au chrétien fabricateur d’idoles :
« Peux-tu prêcher un seul Dieu, toi qui en
fais tant d’autres ? prêcher le Dieu vrai, toi
qui en fais de menteurs ? — Je les fais, diras-tu,
je ne les adore pas. — Même est la raison
qui défend de les adorer, même la raison qui
défend de les fabriquer : c’est, des deux côtés,
l’offense à Dieu. Mais tu les adores, toi par
qui l’on peut les adorer. Tu les adores et tu
leur sacrifies la vie de ton âme : tu leur immoles
ton génie, tu leur offres en libation tes
sueurs ; pour eux tu allumes le flambeau de
ta pensée. Tu leur es plus qu’un prêtre, car
c’est par toi qu’ils ont des prêtres, et c’est
ton travail qui fait leur divinité ![9] »


[9] De Idololatria, c. 6.






XV



Il est vrai, le Libéralisme annonce le contraire.
La lampe, dit-il, brillera davantage,
et c’est alors qu’elle percera les ténèbres.
Dès que nous serons catholiques nuancés,
catholiques modifiés, enfin catholiques nouveaux,
aussitôt nous convertirons le monde.
Là-dessus, les catholiques libéraux sont inépuisables.
Cette illusion console leurs esprits
des défaillances de leurs cœurs ; ils la caressent,
et l’éloquence qu’ils déploient révèle
bien les violences de l’appétit d’Ésaü et la
farce de sa passion pour les lentilles. Malheureusement
le séduisant tableau des conquêtes
que la religion devra faire moyennant
le concours de l’esprit libéral, est gâté par
un souvenir difficile à oublier.


Au commencement de l’Évangile selon
saint Matthieu, le Tentateur s’approche de
Jésus retiré dans le désert, et s’apercevant
que la faim le tourmente, il lui dit : « Commandez
que ces pierres se changent en pain. »
Jésus lui répond : « L’homme ne vit pas seulement
de pain, mais de toute parole qui sort
de la bouche de Dieu. » Alors le Tentateur le
transporte sur le sommet du Temple et lui
dit : « Si vous êtes le Fils de Dieu, jetez-vous
en bas, car il est écrit que les anges veilleront
sur vous, vous soutiendront de leurs
mains et empêcheront que votre pied ne
heurte contre la pierre. » Jésus lui répond :
Il est écrit aussi : Vous ne tenterez point le
Seigneur votre Dieu. » Le Tentateur fait un
dernier effort, et livre son secret. Il transporte
le Sauveur sur une haute montagne, et
par un prestige, il lui fait voir tous les
royaumes du monde et toute leur gloire.
«  — Je vous donnerai, dit-il, tout cela, si,
vous prosternant, vous m’adorez. » Jésus lui
répond : « Va-t-en. Il est écrit : Tu adoreras
le Seigneur ton Dieu et tu le serviras lui
seul. » Satan se retira, et en même temps les
anges s’approchèrent, et ils servirent Jésus[10].


[10] Matth., c. IV.



Le Libéralisme renouvelle cette scène :
l’Église est pauvre, elle a faim : que l’Église
soit libérale, elle sera riche, les pierres se
changeront en pain ! Mais la faim qui tourmente
l’Église comme elle tourmentait Jésus,
c’est la charité. L’Église a faim de nourrir
les âmes languissantes. Le pain qu’elle veut
leur distribuer, le pain qui les rendra fortes,
c’est la parole sortie de la bouche de Dieu,
c’est la Vérité. Le Libéralisme lui dit : Si vous
êtes de Dieu, si vous avez la parole de Dieu,
vous ne risquez rien de quitter le sommet du
Temple : jetez-vous en bas, allez à la foule qui
ne vient plus à vous, dépouillez ce qui lui
déplaît en vous, dites-lui des paroles qu’elle
aime d’entendre, et vous la reconquerrez ;
car Dieu est avec vous ! Mais les paroles que
la foule aime d’entendre ne sont pas les paroles
sorties de la bouche de Dieu, et il est
toujours défendu de tenter le Seigneur.


Enfin le Libéralisme prononce son dernier
mot : Je tiens le monde et je vous
donnerai le monde…


Mais il fait toujours la même condition :
Si cadens adoraveris me. Descendez, tombez,
prosternez-vous dans l’égalité de ceux qui
n’ont point de Dieu, et suivez les gens de
bien que je préposerai à votre conduite
après qu’ils auront juré de ne franchir jamais
le seuil d’un lieu de prière : alors vous
verrez comme le monde vous honorera et
vous écoutera, et comme Jérusalem renaîtra
plus belle !


« Le roi du néant, disait saint Grégoire VII,
promet de remplir nos mains. Ainsi, des
princes de la terre, qui ne sont pas même
assurés d’un jour, osent parler au Vicaire
de Jésus-Christ. Ils lui disent : Nous vous
donnerons la puissance, l’honneur, tous les
biens, si vous reconnaissez notre suprématie,
si vous faites de nous votre Dieu ; si,
tombant à nos pieds vous nous adorez. »


Que de fois cette séduction a été essayée !
Aux Papes qu’il a persécutés, Frédéric d’Allemagne
promettait un vaste développement
de la Foi ; Cavour crut prendre Pie IX à ce
mirage ; le Parlement de Florence, multipliant
les insultes et les rapines, tient le
même discours, mélange de dérision et de stupidité.
Personne ne varie sur les conditions :
Sortir du camp d’Israël, quitter ce stérile
rocher de Rome, fermer l’oreille aux redites
de cette Arche sainte qui ne rend jamais
des oracles nouveaux ; enfin, tomber, adorer
le Menteur et le croire uniquement !





XVI



Chose horrible, et aussi niaise qu’horrible :
c’est au peuple du Christ que l’on propose
d’accepter, de choisir pour chefs civils des
ignorants qui ne savent pas que Jésus-Christ
est Dieu, ou des vauriens qui le savent et
qui s’engagent à gouverner comme s’ils
l’ignoraient. Et l’on promet les bénédictions
divines à des hommes, à des sociétés capables
de cette folie et de cette bassesse ! Ce
n’est pas ce que leur annonce l’Esprit-Saint.
Les enfants d’Israël s’étant consacrés à Belphégor,
Dieu dit à Moïse : « Prends tous les
chefs du peuple, et pends-les à des potences,
en plein jour, afin que ma fureur ne
tombe point sur Israël[11]. » Voilà une note
à mettre dans le dossier de la liberté des cultes.
Il est dit ailleurs que « la justice élève
les nations et que le péché rend les peuples
misérables[12]. » Que fait le Libéralisme de
cet oracle ? Le déclare-t-il abrogé, ou veut-il
prétendre que la justice dont il est ici question
est l’art impraticable de tenir la balance
exacte entre Jésus, Luther, Mahomet et Joë
Smith, entre Dieu et Belial ? Jésus ne veut
point d’un pareil équilibre : « Qui n’est pas
pour moi est contre moi[13]. »


[11] Nombres, XXV, 4.



[12] Prov., XIV.



[13] Matth., XII, 3.



« Sachez, empereur, écrivait saint Grégoire-le-Grand,
sachez que la puissance vous
est accordée d’en-haut afin que la vertu soit
aidée, que les voies du ciel soient élargies,
et que l’empire de la terre serve l’empire du
ciel. » C’est la traduction de Bossuet.


Mais il s’agit bien de ces vieux dictons,
de ces vieilles idées divines ! D’abord, le
monde a changé, et enfin il faut suivre le
courant.





XVII



« Suivre le courant, » c’est à quoi se résument
ces fameuses inventions et ces grandes
fiertés du libéralisme catholique.


Et pourquoi donc suivre le courant ! Nous
sommes nés, nous sommes baptisés, nous
sommes sacrés pour remonter le courant.
Ce courant d’ignorance et de félonie de la
créature, ce courant de mensonge et de péché,
ce courant de boue qui porte à la perdition,
nous devons le remonter et travailler à
le tarir. Nous n’avons pas d’autre affaire au
monde.


Notre histoire est le récit du triomphe de
Dieu par la vérité désarmée de toute politique
humaine à l’égard des princes et
à l’égard du monde. Les païens étaient
libéraux. Ils ont beaucoup voulu s’arranger
avec l’Église. Ils ne lui demandaient
que d’avilir un peu son Christ et de le faire
descendre au rang de particulier divin.
Alors le culte aurait été libre ; Jésus aurait
eu des temples comme Orphée et comme
Esculape, et les païens eux-mêmes, reconnaissant
sa philosophie supérieure, l’auraient
adoré.


En négociant cet accommodement, et
pour aider à la transaction, le pouvoir
public, poussé par les philosophes, les gens
de lettres, les juifs, les astrologues et les
apostats persécutait les chrétiens. Il arrivait,
dans les provinces, que la persécution
prenait d’un coup de filet une église
entière. L’Évêque, le clergé, les fidèles, les
enfants, les néophytes étaient là devant le
proconsul. Fréquemment le proconsul les
conjurait de le mettre à même de les acquitter ;
il ne leur demandait qu’un signe.
Ces chrétiens ne délibéraient pas, ne se
disaient pas : Que deviendra l’Église et qui
servira Dieu si nous mourons ? Ils confessaient
le Dieu unique et ils mouraient.
C’est ainsi qu’ils ont fait tomber le fer des
mains du bourreau, ôté le glaive des mains
de l’Empereur, et arraché le genre humain
de l’abîme. Mais ce qu’ils avaient affirmé
persécutés, ils ne l’ont pas renié vainqueurs.
Ils avaient affirmé la royauté du Christ, ils
l’ont établie, et la croix du Labarum a dominé
la couronne impériale.


Le Déchu, le grand artisan d’hérésie s’appelle
Satan, Adversarius ; l’adversaire du
juste, du vrai, du bien ; et ce qu’il propose,
est ce qu’il ne faut pas accepter. Comme il
proposait jadis l’absorption, dans le même
but, par des moyens analogues, par les
mêmes organes ennemis et trompeurs, tantôt
menaçant tantôt séduisant, il propose maintenant
la séparation. Il disait aux premiers
chrétiens : Abdiquez la liberté, entrez dans
l’empire. Il nous dit aujourd’hui : Sortez de
l’empire, entrez dans la liberté. Jadis : Unissez-vous ;
aujourd’hui : Séparez-vous. Jadis,
une union qui eût avili l’Église ; aujourd’hui,
une séparation qui avilirait la société. Ni
cette union ne convenait alors, parce qu’elle
eût été l’absorption, ni cette séparation ne
serait bonne aujourd’hui, parce qu’elle serait
la répudiation. L’Église ne répudie pas la société
humaine et ne veut pas en être répudiée.
Elle n’a pas abaissé sa dignité, elle
n’abdiquera pas son droit, c’est-à-dire, au
fond, sa liberté royale. Il est de l’intérêt de
l’Adversaire, non de l’intérêt de l’Église et de
la société chrétienne d’ôter la croix à la couronne
et d’ôter la couronne à la croix.





XVIII



Les chrétiens ont pris à la société païenne
ses armes et ses temples pour les transformer,
non pour les détruire. Du temple ils
ont expulsé l’idole ; à la force, ils ont imposé
le droit. Cette folle pensée d’anéantir la force
ne leur est pas même venue. La force se
laisse déplacer, se laisse discipliner, se
laisse sanctifier : qui se flattera de l’anéantir,
et pourquoi donc l’anéantir ? Elle est une
très-bonne chose ; elle est un don de Dieu,
un caractère de Dieu. Ego sum fortissimus
Deus patris tui[14].


[14] Genèse, XLVI, 3.



Comme le droit est par lui-même une
force, la force par elle-même peut être un
droit. Le genre humain et l’Église reconnaissent
un droit de la guerre. De ce fer
qu’il ôtait à la force barbare, le christianisme
a fait des cuirasses pour les faibles,
de nobles épées dont il a armé le droit. La
force aux mains de l’Église est la force du
droit, et nous ne voulons pas que le droit
demeure sans force. La force à sa place et
faisant son office, voilà l’état régulier.


Parce que dans le monde présent la force
n’est pas partout à sa place, c’est-à-dire à
la disposition de l’Église ; parce que loin de
servir le droit, elle abuse contre le droit,
conclurons-nous avec les illuminés qui décrètent,
les uns l’anéantissement de la force,
les autres que le droit suprême n’aura plus
jamais la force en main, de peur qu’il ne
vienne à gêner la liberté qui veut détruire
la vérité ?


Il faudrait, au contraire, donner avec joie
tout autre sang pour remettre la force dans
son rôle légitime, pour l’attacker au seul
service du droit.


La force doit protéger, affermir, venger le
plus grand, le plus illustre, le plus nécessaire
droit de l’homme, qui est de connaître et de
servir Dieu ; elle doit mettre l’Église à même
de dispenser ce droit à tout homme sur la
terre. N’abandonnons pas cette vérité que le
catholicisme libéral jette et noie dans le courant,
avec tant d’autres.





XIX



Elle est indigne, cette suggestion de suivre
le courant ; elle révolte même le simple
honneur humain, et c’est un trait de ce
temps-ci qu’on la puisse tenter sur des hommes
qui ont été marqués du saint chrême !
Imaginons qu’un roi renversé du trône, seul
et dernier espoir de la patrie conquise, vient
tout à coup déclarer qu’il s’estime justement
détrôné et qu’il n’aspire qu’à jouir de ses
biens particuliers, suivant le droit commun,
sous la protection des déprédateurs de son
peuple : voyez-vous l’immense avilissement
de ce malheureux ! Cependant ce ne serait
rien en comparaison de ce que l’on nous
propose.


Ce roi imaginaire ferait une ignominie
gratuite. On ne le voudrait pas croire. Ceux
à qui il offrirait de vendre ses droits et son
honneur lui diraient : Allons donc ! Tu es
roi…


Nous ferions pire, et par cette raison l’on
nous croirait moins encore. J’ajoute que l’on
aurait grandement raison de ne nous croire
pas. Comme autrefois parmi les jureurs de
la constitution civile du clergé, il y aurait
parmi nous des repentants et des rétractants.
Or, les catholiques qui demeureraient
ou redeviendraient simplement catholiques,
feraient douter de la sincérité de ceux qui
voudraient rester libéraux. Quel parti prendraient
ces derniers, entre les orthodoxes
qui leur jetteraient l’anathème et les incrédules
qui leur réclameraient des garanties ?
Voilà une éventualité certaine dont ils doivent
se préoccuper. Si les catholiques libéraux
se rattachent au groupe fidèle, s’ils se
soumettent à l’enseignement de l’Église qui
affirme ses droits sur le monde, ils n’ont
rien fait. S’ils fournissent les garanties qu’on
exige d’eux dans l’autre camp, ils se séparent,
ils trouvent bon que la liberté impose
silence aux dissidents, ils donnent les mains
à la persécution, ils sont du même coup apostats
de l’Église et apostats de la liberté.


Ils peuvent compter qu’ils n’échapperont
pas à l’un ou à l’autre de ces termes :


Libéraux pénitents, — ou catholiques impénitents.





XX



Mais je fais une hypothèse. J’admets que
nous suivions tous le courant. Je dis tous,
sauf le Pape, car l’hypothèse ne peut aller
jusque-là. Qu’en résulterait-il ? Il y aurait
une force de moins sur la terre. Quelle force ?
Ah ! ce ne serait point la force barbare, ni la
force brutale…


La force qu’il y aurait de moins sur la
terre serait cette force par laquelle il a plu
à Dieu jusqu’ici de vaincre le monde, et le
monde jusqu’ici est encore vaincu. Dieu
triomphe par un petit nombre de fidèles ; ce
petit nombre, pusillus grex, à qui il est dit,
comme au commencement : « Ne craignez
point » ; ce petit nombre qui est appelé le sel
de la terre. Si le sel s’affadit, avec quoi salera-t-on ?[15]


[15] Matth., V. 13.



O sagesse prophétique de la parole divine !
le grain de sable est la sentinelle de Dieu sur
le bord de l’Océan, et lui dit : Non amplius !
Le grain de sel est la vigueur des montagnes
et la fécondité des vastes prairies.


Nous nous tournons vers le Crucifié de
Jérusalem, vers le Crucifié de Rome, vers
sa vérité abandonnée et trahie ; nous lui
disons : Je te crois, je t’adore et je veux bien
être foulé aux pieds comme toi, tourné en
dérision comme toi ; je veux bien mourir
avec toi !… Nous disons cela, et le monde est
vaincu.


Il ne sera jamais vaincu autrement, jamais
nous ne lui arracherons autrement ses armes,
dans le but de les transfigurer et de les
sanctifier en nous en servant pour éteindre
toute voix de blasphème et aplanir tout obstacle
entre les petits de ce monde et l’éternelle
vérité. Car il faut que tout homme sache
et prononce ces paroles, ce Credo qui
seul peut délivrer le monde, cet adveniat
qui sollicite l’éternelle paix.





XXI



La première parole de grande liberté qui
ait été prononcée d’une bouche mortelle, le
premier acte de grande liberté que le genre
humain ait vu accomplir, ce fut quand deux
pauvres juifs, les apôtres Pierre et Jean,
proclamèrent le devoir d’obéir à Dieu plutôt
qu’aux hommes, et continuèrent de répandre
l’enseignement que l’erreur et la persécution,
sous des masques de justice et de prudence,
voulaient supprimer[16]. Qui suit cet exemple
est libre, libre des faux juges, libre des faux
sages ; il entre dans la cité imprenable ; sa
pensée, délivrée des basses terreurs, est
soustraite à l’empire de la mort ; il met à
couvert de l’esclavage tous ceux qu’il peut
persuader.


[16] Act. Apost., IV, 19-20.



Mais il faut observer deux choses.


Premièrement, cet acte de liberté que
font les apôtres envers les puissances de la
terre, est en même temps un grand hommage
de soumission qu’ils font envers Dieu,
et ils ne sont si forts contre le monde
que parce qu’ils obéissent à Dieu.


Dans un discours tenu au congrès de Malines,
discours éloquent, très-célèbre parmi
les catholiques libéraux, on fait remonter
la liberté de conscience à ce premier et
fameux non possumus, on dit qu’elle y fut
créée et promulguée. — Tout au contraire,
selon la juste remarque d’un publiciste anglais[17],
c’est ce jour-là, c’est par ce non possumus
que la conscience humaine connut et
accepta le frein d’une loi immuable. Ce n’était
pas un principe de liberté libérale que
saint Pierre évoquait : il proclamait le devoir
impérissable, irrévocable, imposé de Dieu
qui l’obligeait de prêcher la Révélation. Il
n’annonçait donc pas au monde l’émancipation
libérale de la conscience : il chargeait au
contraire la conscience du glorieux poids de
rendre témoignage à la vérité ; il l’émancipait
des hommes, non pas de Dieu. Il pouvait
demander aux païens, de la part de Dieu,
la liberté pour les chrétiens, il ne donnait
certainement ni ne rêvait de donner aux
chrétiens la licence d’élever l’erreur au niveau
de la vérité, de telle sorte qu’elles dussent
un jour traiter d’égale à égale, et que la
vérité considérât l’erreur comme souveraine
de droit divin en tel lieu, pourvu qu’elle fût
elle-même souveraine ou tolérée en un autre
lieu. Et quelles réponses alors cette vérité
humiliée et diminuée saurait-elle faire aux
sophismes sans nombre de l’erreur ?


[17] Les Rapports du Christianisme avec la Société civile, par
Édouard Lucas, discours prononcé à l’Académie Catholique
de Londres, et publié par Mgr Manning.



Secondement, cette vérité de délivrance,
cette vérité unique, l’Église seule a mission
de l’enseigner et elle n’en persuade que les
âmes remplies de Jésus-Christ.


Où Jésus-Christ n’est point connu, l’homme
obéit à l’homme et lui obéit absolument ; où
la connaissance de Jésus-Christ s’efface, la
vérité baisse, la liberté subit une éclipse, la
vieille tyrannie reprend et étend ses anciennes
frontières. Quand l’Église ne pourra plus
enseigner Jésus-Christ tout entier, quand
les peuples ne comprendront plus qu’il faut
obéir à Dieu plutôt qu’aux hommes, quand
il ne s’élèvera plus de voix pour confesser la
vérité sans déguisement et sans amoindrissement,
alors la liberté aura quitté la terre.
Alors l’histoire humaine sera près de sa fin.


Néanmoins, tant qu’il restera un seul
homme de foi parfaite, celui-là sera libre
du joug universel, aura dans ses mains ses
destinées et celles du monde ; le monde
n’existera que pour la sanctification de ce
dernier. Et si ce dernier aussi apostasiait,
s’il disait à l’Antechrist, non qu’il a raison
de persécuter Dieu, mais seulement qu’il lui
est permis de ne pas employer sa force à
faire régner Dieu, ce serait sa sentence et
celle du monde que prononcerait l’apostat.
La terre ne donnant plus à la vérité divine
la confession et l’adoration qu’elle lui doit,
Dieu retirerait son soleil. Privé du contrepoids
de l’obéissance et de la prière, le blasphème
ne monterait pas au ciel, mais il périrait
aussitôt. De lui-même il retomberait
dans le puits de l’abîme.





XXII



Mais le dernier mot de l’Église militante
ne sera pas une parole d’apostasie. Je me représente
le dernier chrétien en face du suprême
Antechrist, à la fin de ces jours terribles,
quand l’insolence de l’homme se sera
stupidement réjouie d’avoir vu les étoiles
tomber des cieux. On l’amène lié, à travers
les huées de cette boue de Caïn et de Judas
qui s’appellera encore l’espèce humaine. — Et
ce sera l’espèce humaine en effet ; l’espèce
humaine parvenue au comble de la science,
descendue au dernier degré de l’abjection.
Les anges saluent l’astre qui n’est pas tombé,
l’Antechrist contemple le seul vivant qui refuse
d’adorer le mensonge et de dire que le
Mal est le Bien. Il espère encore le séduire ;
il demande à ce chrétien comment il veut
être traité. Que penserons-nous que le chrétien
réponde, et que peut-il répondre, sinon
qu’on le traite en roi ? Il est le dernier fidèle,
il est le dernier prêtre, c’est lui qui est le
Roi. Il a tout l’héritage d’Abraham, tout l’héritage
du Christ. Dans ses mains enchaînées,
il tient les clefs qui ouvrent la vie éternelle ;
il peut donner le baptême, il peut donner le
pardon, il peut donner l’Eucharistie ; l’autre
ne peut donner que la mort. Il est roi ! Et
je défie bien l’Antechrist avec toute sa puissance,
de ne pas le traiter en roi, puisqu’enfin
le cachot lui est aussi un empire et
le gibet un trône.


A qui ferait aux catholiques la même question,
les catholiques doivent la même réponse.
Le libéralisme moderne veut que les
enfants de l’Église lui donnent un sacre et il
leur parle comme le roi sarrazin parlait à
Louis de France : — Si tu veux vivre, fais-moi
chevalier.


Le saint captif lui répondit : — Fais-toi
chrétien.





XXIII



Deux puissances vivent et sont en lutte
dans le monde moderne : la Révélation et la
Révolution. Ces deux puissances se nient
réciproquement, voilà le fond des choses.


La lutte a donné naissance à trois partis :


1o Le parti de la Révélation, ou parti du
Christianisme. Le parti Catholique en est la
tête si élevée au-dessus des ignorances et des
bassesses contemporaines, qu’elle semble n’avoir
pas de corps ; mais cependant ce corps,
souvent presque invisible, existe, et il est
même le plus réellement puissant qui soit
sur la terre, parce que, indépendamment du
nombre, il est le seul qui possède véritablement
cette force incomparable et surhumaine
qu’on appelle la Foi.


2o Le parti Révolutionnaire, dont les écoles
dites libérales ne sont que les masques
indécis et la parole changeante et hypocrite.


3o Le Tiers-Parti, qui prétend tenir des
deux autres et qui se croit de force à les
concilier. Le Tiers-Parti se nomme l’Éclectisme
et il est la Confusion, c’est-à-dire
l’Impuissance.


Par cela même que le Tiers-Parti adopte
la Révolution, il nie le Christianisme, dont
la Révolution est la contradiction absolue et
la négation formelle. Par cela même que le
parti Catholique est l’affirmation de la vérité
chrétienne, il nie la Révolution qui est le
mensonge anti-chrétien, il nie le Libéralisme
et l’Éclectisme, qui ne sont, chez la
plupart, que l’hypocrisie de ce mensonge, et
chez un certain nombre que le résultat de
ses séductions. Le parti Catholique les nie.
Nous les nions comme nos pères ont nié
l’idolâtrie, l’hérésie et le schisme ; nous les
nions dussions-nous périr ; et nous savons
que si nous périssons en ce combat nous ne
serons pas vaincus.


C’est sous le drapeau du Tiers-Parti,
dans la Confusion, dans l’Impuissance que
le Libéralisme catholique expose ses combinaisons
prétendues conciliatrices, partout
mal accueillies, fréquemment repoussées
avec dérision. Les catholiques, qui ont leur
conception dogmatique et leur pratique historique
de la liberté, ne veulent pas de ses systèmes
compliqués et louches à tant d’égards ;
les révolutionnaires, les libéraux et les éclectiques,
qui prétendent avoir leur christianisme,
le renvoient à son église, dont il n’a
pas secoué le joug. Ils lui rappellent que son
église ne l’avoue pas, que même elle l’avertit
de prendre garde. Ils lui signifient
que son église n’est pas la leur : dans leur
église à eux, les chrétiens ne peuvent entrer
que par la porte de l’apostasie.





XXIV



On est attristé de voir des hommes d’un
grand mérite et qui ont rendu de grands
services, s’efforcer de faire pénétrer chez
les catholiques des doctrines que ceux-ci
repoussent comme attentatoires aux droits
et à la dignité de l’Église, tandis que les adversaires
et les ennemis de l’Église les rejettent
comme encore trop imprégnées de l’esprit
chrétien. Leurs formules, inspirées par
cet esprit de compromis qui confond toutes
les limites, rencontrent partout le même sort
malheureux. Ils parlent de l’indépendance de
l’Église : ce mot seul est de trop pour les révolutionnaires,
on leur enjoint de l’effacer :
et en même temps, d’un autre côté, comme
ils parlent aussi de l’indépendance de l’État,
les catholiques observent que sous le couvert
de ce mot, par la force des choses, ils
subordonnent la société religieuse au pouvoir
civil et font dépendre l’existence matérielle
du christianisme de la bienveillance
de ses ennemis, lesquels, en toute circonstance,
se montrent non-seulement indifférents
mais hostiles, non-seulement hostiles
mais furieux. Il s’agit toujours de concilier
l’inconciliable, d’obtenir pour l’Église une
grâce qu’on ne veut point lui accorder, de
soumettre l’Église à des conditions de grâce
qu’elle ne saurait supporter. Nulle richesse
d’éloquence ne peut dissimuler longtemps ce
fond d’incurable misère, nulles paroles dans
aucune langue n’ont une élasticité qui puisse
mettre d’accord et retenir ensemble de pareilles
contradictions. Libre coopération, indépendance
réciproque des deux pouvoirs, etc.
Que signifient ces sonorités ? Que tirer pratiquement
de la « libre coopération » de
l’âme et du corps, de « l’indépendance réciproque »
de la matière et de l’esprit ?


Il y a des mots plus malheureux, parce
qu’ils ont une portée plus nette. L’invitation
faite à l’Église de renoncer au privilége est
un de ces mots qui blessent le sens catholique.


En effet, l’Église a une constitution divine,
elle vit de son droit propre, et non de privilége.
Qui donc lui aurait accordé un privilége
qui ne lui appartînt pas de nature ?
L’État ? Mais alors la société civile est donc
supérieure à la société religieuse et peut
légitimement lui reprendre ce qu’elle lui a
bénévolement octroyé ? L’histoire, d’accord
avec le bon sens chrétien, condamne la
fausse vue que trahit ce langage. L’Église
n’a pas été faite par l’État : c’est elle au contraire
qui a fait l’État et la société ; et ni
l’État ni la société n’ont octroyé à l’Église
des priviléges : ils lui ont reconnu une manière
d’être antérieure à leur propre existence,
un droit qui ne relève d’eux en aucune
sorte et qu’ils ne peuvent modifier que par
un abus contre lequel l’intérêt public
l’oblige de protester.


Nous ne pouvons partager l’ignorance où
l’ingratitude révolutionnaire prend soin de
s’enfermer. Nous savons que l’Église a grandi
malgré la puissance païenne, qu’elle a changé
l’assiette du monde, qu’elle est, en un mot,
la mère et l’institutrice des États chrétiens,
et que la supériorité de leur civilisation est
due à ses principes et en dépend toujours.
Nous savons aussi que l’Église n’a pu accomplir
ce grand ouvrage, ne l’a pu défendre et
ne le pourra maintenir qu’au moyen de cette
constitution propre qui lui a été donnée de
Dieu pour agir dans le monde en sa double
qualité de Mère et de Reine, également maîtresse
du genre humain par l’amour, par la
lumière et par l’autorité. Et nous attribuerons
aujourd’hui aux écoulements déjà si
restreints de cette suprématie maternelle et
royale, le caractère flétrissant de priviléges,
de concession humaine qu’il faut enfin abdiquer !
L’Église a moins encore le droit de
les abdiquer que la société le droit de les
suspendre, car il ne lui est pas donné de se
méprendre sur la source d’où ils viennent
et sur le but qu’ils doivent réaliser. En présence
de l’État incrédule ou hérétique, elle
saura subir la privation temporaire de l’exercice
de sa prérogative divine ; elle ne peut
proclamer qu’elle en fait l’abandon, qu’elle
rejette comme mauvais ou superflu ce qui
lui a été, non-seulement conféré, mais imposé
de Dieu pour le bien du monde. Quand
l’Église conclut un concordat, elle ne traite
pas en subordonnée, mais en supérieure ;
c’est elle qui concède ; elle ne reçoit pas des
priviléges, elle en accorde. Elle les accorde à
regret, car si elle évite par là un plus grand
mal, l’expérience a trop prouvé que ces concessions
ne sont guère propices au bien général,
rien de ce qui affaiblit le sentiment
chrétien ne pouvant tourner à l’avantage de
personne.


L’argument que le Libéralisme croit tirer
de ces concessions contre les principes, est
indigne d’une raison chrétienne. En premier
lieu, l’Église ne concède point sur les principes,
ne signe point de traités où ils ne
soient réservés. En second lieu, exposée aux
coups emportés de la force et n’ayant d’autre
arme naturelle que sa patience, l’Église,
suivant la profonde observation de J. de
Maistre, « ne refuse à la souveraineté qui
s’obstine, rien de ce qui ne fait naître que
des inconvénients. »





XXV



Les docteurs du libéralisme catholique se
flattent d’expliquer la fameuse devise « l’Église
libre dans l’État libre » en disant que
par là ils entendent « la liberté de l’Église
fondée sur les libertés publiques ».


Ce n’est pas ainsi que l’entendaient nos
ancêtres, remarque le publiciste anglais que
nous avons déjà cité. Et il reproduit ces paroles
du cardinal Wiseman, dans ses Conférences
sur les concordats : « Nos pères étaient
si éloignés de redouter les libertés de l’Église
qu’il leur semblait en les développant
faire faire autant de progrès aux libertés
civiles. A peine existe-t-il une charte qui
ne base son système d’affranchissement
sur la liberté de l’Église et l’exercice illimité
de ses droits. » Faudra-t-il, ajoute
M. Lucas, renverser l’ancien ordre de choses,
et au lieu de ces libertés publiques fondées
sur l’organisation chrétienne, chercher dans
les libertés politiques la base de celles de la
religion… Cette proposition irait à asseoir
l’immuable sur le mouvant. Prenons garde
aux conclusions que l’on peut tirer d’un langage
équivoque : il est périlleux d’habituer
toute une génération à porter de l’ambiguité
dans les questions d’une importance vitale, et
en vantant outre mesure la droiture avec laquelle
nos ennemis sauraient appliquer des
principes insoutenables, on prépare mal la
jeunesse à combattre et à supporter les persécutions
futures.


C’est encore une ambiguité d’avancer que
l’Église ne peut être libre qu’au sein d’une
liberté générale. Que veut-on faire entendre,
si ce n’est que la liberté de l’Église dépend
de causes extrinsèques ? Et cependant la société
chrétienne existant par la volonté divine,
ayant pour chef Jésus-Christ qui lui a
assuré une durée impérissable, ne pourrait
qu’être libre par sa nature et son essence ;
et cette liberté se communique à toute la
société, sur laquelle elle agit comme le levain
dans la pâte et comme l’âme sur le
corps.


Il est impossible de comprendre comment
la société pourrait être asservie là où
l’Église est vraiment libre ; tandis que la société
la plus affranchie en apparence, si elle
souffre que l’Église soit liée, se verra liée
elle-même encore plus étroitement, et ne
sera en réalité que libertine, et non pas
libre. La police permet beaucoup de choses
que la liberté interdirait, ou plutôt s’interdirait ;
mais ces licences que donne la police
ne sont point la liberté, ne seront jamais
la liberté. Dans une société qui restreint
la liberté de l’Église, l’individu fera
peut-être ce qu’il voudra de son corps, et
n’en voudra rien faire de bon ; son âme ne
lui appartient pas, et bientôt son corps
même ne lui sera pas laissé.


Si l’Église ne peut être libre qu’au sein
d’une liberté générale, c’est dire qu’elle ne
peut être libre qu’à la condition de voir s’élever
contre elle la liberté de la nier et de
la détruire par toutes les offenses et tous les
moyens légaux qu’un tel ordre de choses
mettra nécessairement aux mains de ses
ennemis. Et comme elle y doit non moins
nécessairement ajouter la renonciation à ses
« priviléges », sans quoi il n’y aurait plus
de liberté générale, il en résultera qu’elle
perdra d’autant le pouvoir d’imposer aux
hommes le frein intérieur par lequel ils deviennent
capables et se sentent dignes de la
liberté. Dès lors, par une conséquence fatale,
le frein politique montera, et la société verra
vite arriver cette heure funeste où César, du
consentement de la « liberté générale », se
déclare pontife et dieu : Divus Cæsar, imperator
et summus pontifex.


Ainsi, par la « liberté générale » et par la
« suppression du privilége », son corollaire
obligé, le Christianisme prendrait dans le
monde une position encore inférieure à celle
qu’il occupe aujourd’hui.





XXVI



Telles sont les affinités de toute erreur
avec toutes les erreurs, et telle est la pente
commune des erreurs limitées vers l’erreur
générale, que nous voyons le libéralisme catholique,
si fier dans son attitude extérieure,
converger vers le césarisme du même pas
que la Révolution. Et c’est au nom de la
liberté de conscience que l’on tend à cet
universel écrasement de la conscience humaine !
Il faut concilier les principes du
christianisme avec ceux de la société moderne ;
la société moderne l’exige, il faut en
passer par là, accepter toutes ses conditions,
rejeter tout ce qui lui déplaît, protester
contre tout retour à des idées dont elle ne
veut plus ! Mais ceux qui trouvent que la société
moderne a tort ; ceux qui estiment que
ce personnage fantasque — et peut-être fantastique, — affiche
d’iniques prétentions ?…
Ceux-là, quels que soient leur dignité et
leur nombre, doivent se taire, subir le joug,
disparaître d’un monde que leur présence
irrite. La société libérale, l’humanité émancipée
n’entend pas subir leurs contradictions.
Il faut courir à cette unité renversée
qu’elle rêve pour empêcher l’unité que
réaliserait le Pasteur divin, l’unité infernale
qui mettra le troupeau sous la seule
houlette de César ! Évidemment, à l’exemple
des autres docteurs révolutionnaires, les
docteurs du libéralisme catholique ont laissé
entrer dans leur pensée qu’un même mode
de vivre peut et doit être institué dans tous
les États européens. Quant aux différences
de races, de caractères, d’habitudes religieuses
et politiques qu’il faudrait briser et
broyer pour obtenir une pareille assimilation,
ils n’en tiennent pas compte : la société
moderne exige ce sacrifice, la liberté de
conscience le fera ! Ne faut-il pas agréer à
la « société moderne » ? Ne faut-il pas sauver
la liberté de perdition ?…


Au moment où je relis ces lignes, les
journaux nous apportent des paroles de
Pie IX. Elles sont pleines à la fois de tristesse,
de lumière et de fermeté, et elles s’appliquent
au sujet de cet écrit. Je m’interromps
pour écouter avec le respect et l’amour
que nous devons tous au Père des
chrétiens.


Le Saint-Père vient de dire qu’il déplore
et condamne les usurpations, l’immoralité
croissante, la haine contre la religion et
l’Église. Il ajoute cet avertissement solennel :


« Mais, tout en déplorant et condamnant,
je n’oublie pas les paroles de Celui dont je
suis le représentant sur la terre, et qui,
dans le jardin de son agonie et sur la croix
de ses douleurs, élevait vers le ciel ses yeux
mourants et disait : Pater, dimitte illis,
nesciunt enim quid faciunt ! Moi aussi, en
face des ennemis qui attaquent le Saint-Siége
et la doctrine catholique elle-même,
je répète : Pater, dimitte illis, nesciunt enim
quid faciunt !


« Il y a deux classes d’hommes opposés à
l’Église. La première comprend des catholiques
qui la respectent et qui l’aiment,
mais critiquent ce qui émane d’elle. Depuis
le concile de Nicée jusqu’au concile
de Trente, comme l’a dit un savant catholique,
ils voudraient réformer tous les canons.
Depuis le décret du Pape Gélase sur
les Livres saints, jusqu’à la bulle qui a
défini le dogme de l’Immaculée Conception,
ils trouvent à redire à tout, à corriger
en tout ; ils sont catholiques, ils se disent
nos amis, mais ils oublient le respect
qu’ils doivent à l’autorité de l’Église, et s’ils
n’y prennent garde, s’ils ne reviennent
promptement sur leurs pas, je crains bien
qu’ils ne glissent sur cette pente jusqu’à
l’abîme où déjà est tombée la seconde
classe de nos adversaires.


« Celle-ci est la plus déclarée et la plus
dangereuse. Elle se compose de philosophes,
de tous ceux qui veulent atteindre
la vérité et la justice avec la seule ressource
de leur raison. Mais il leur arrive
ce que l’apôtre des nations, saint Paul,
disait il y a dix-huit siècles : Semper discentes
et nunquam ad cognitionem veritatis
pervenientes. Ils cherchent, ils cherchent,
et bien que la vérité semble fuir devant
eux, ils espèrent toujours trouver et nous
annoncent une ère nouvelle où l’esprit humain
dissipera de lui-même toutes les ténèbres.


« Priez pour ces hommes égarés, vous qui
ne partagez pas leurs erreurs. Vous êtes
vraiment les disciples de Celui qui a dit :
Ego sum via, veritas et vita. Vous savez
aussi que tout le monde n’est pas appelé à
interpréter sa parole divine, qu’il n’appartient
pas aux philosophes d’expliquer sa
doctrine, mais seulement à ses ministres,
à ceux auxquels il a donné la mission d’enseigner
en leur disant : Qui vos audit me
audit, quand vous parlerez aux hommes,
c’est ma voix même qu’ils entendront[18]. »


[18] Réponse du Saint-Père, à l’Adresse des fidèles de diverses
nations réunis à Rome, le 17 mars 1866.






XXVII



Ce serait allonger sans utilité ces observations
que de s’arrêter à considérer le monstre
vague que l’on appelle la « société moderne »,
de chercher s’il demande réellement
tout ce qu’on lui fait demander, et si sa force
matérielle, très-différente en ce cas de la
force intellectuelle, est aussi considérable et
prépondérante qu’on le dit. Les bonnes raisons,
les raisons de fait, ne manquent pas
pour contester la profondeur de ce torrent,
d’ailleurs si bruyant et si violent. Nous l’entendons
bien, nous savons bien qu’il menace
d’emporter l’Église et quiconque voudra défendre
son intégrité. Pour mon compte, néanmoins,
je ne suis pas éloigné de croire que
la société moderne, en France et dans d’autres
pays, contient encore beaucoup de séve
catholique pure et parfaite, et que l’Europe,
au-dessous d’une certaine couche qui a peut-être
plus d’écume que d’épaisseur, n’est nullement
disposée à abandonner le Christianisme.
Il m’est impossible d’admettre que
les groupes politiques, littéraires et artistiques
où l’on décrète la déchéance du Christ
et de sa loi, ont plus de racines dans le sol
français et représentent mieux le fond national
que ce nombreux et glorieux clergé, ces
œuvres sans nombre, ce zèle généreux et inépuisable
qui couvre le pays de bienfaits et de
monuments. On objectera le succès scandaleux
d’un livre impie ou d’un journal antichrétien :
ce succès est déplorable sans
doute ; il s’en faut pourtant que ce soit une
preuve sans réplique. Dans le courant de
1864 et de 1865, il s’est bâti en France plus
d’églises que le blasphème de M. Renan n’a
eu d’éditions : les églises élèvent leurs flèches
couronnées de la croix ; l’œuvre du blasphémateur
est tombée pour jamais sous les pieds
insouciants des fidèles. Et qui doute dans le
monde quelle serait la grosse affaire d’État
de supprimer par exemple le Siècle, ou d’emprisonner
pour un acte religieux l’évêque du
diocèse où le Siècle compte le plus de lecteurs !


Joseph de Maistre écrivait, au commencement
de ce siècle : « Il y a dans le gouvernement
naturel et dans les idées nationales du
peuple français, je ne sais quel élément
théocratique et religieux qui se retrouve
toujours. »


Mais je ne veux pas insister sur ce point,
de nulle importance quant au devoir des catholiques.
Mettons les choses au pire ; accordons
que le torrent irréligieux a toute la
force dont il se vante, et que cette force peut
nous emporter : Eh bien, le torrent nous
emportera ! Ce sera peu, pourvu qu’il n’emporte
pas la vérité.


Nous serons emportés et nous laisserons
la vérité derrière nous, comme l’ont laissée
ceux qui furent emportés avant nous. Malgré
le torrent, nous la tenons pourtant et
nous l’embrassons, cette vérité toujours
nouvelle ; nous sommes venus à cette terre
que l’on dit aride, avons connu sa jeunesse
et sa fécondité. Que seulement nos
œuvres y répandent le sel fécondant et y
amassent le grain de sable qui amortit la
mer : comme nos pères nous ont conservé
cet abri, nous le conserverons aux générations
à naître. Le monde a encore un avenir
ou il n’en a plus. Si nous touchons à
la fin des âges, nous n’avons à bâtir que
pour l’éternité ; si de longs siècles doivent
se dérouler, en bâtissant pour l’éternité,
nous aurons bâti pour le temps. En face du
fer ou en face du mépris, soyons les fermes
témoins de la vérité de Dieu, notre témoignage
subsistera. Il y a une végétation
qui monte invinciblement sous la main du
Père céleste. Là où le germe est déposé, l’arbre
s’enracine ; là où le martyr a laissé ses
os, il pousse une église. Ainsi se forment les
obstacles qui divisent et arrêtent les torrents.
En ces jours de stérilité, après quinze siècles,
nous vivons encore du froment amassé
dans les catacombes.





XXVIII



Le sphynx révolutionnaire, sous le nom
d’esprit moderne, propose quantité d’énigmes
dont les catholiques libéraux s’occupent
plus qu’il ne convient à la dignité des enfants
du Christ. Aucun d’eux d’ailleurs n’y répond
de manière à contenter ni le sphynx, ni soi-même,
ni personne, et l’on peut observer que
le monstre dévore premièrement ceux qu’il
flatte de l’avoir mieux deviné.


Peu de fierté, peu de foi restent en ceux-là !
Ils viennent, non sans arrogance, au nom
du sphynx et en leur propre nom, demander
comment le Catholicisme « intolérant » saurait
s’arranger « des conquêtes » de l’esprit
dissident, de ses droits de l’homme, de sa
liberté des cultes, de ses constitutions politiques
établies sur ces bases, etc., etc.
Rien n’est moins mystérieux.


Premièrement, l’esprit dissident à tous les
degrés le prend sur un pied de supériorité
qui ne lui appartient pas et que nous ne reconnaissons
pas. L’erreur n’est ni la maîtresse,
ni l’égale de la vérité, n’a rien de légitime
à lui imposer, ne peut légitimement
rien contre elle ; et, par suite, les disciples
de l’erreur, infidèles, incrédules, athées, renégats,
ne sont ni les maîtres ni les égaux
légitimes des disciples de Jésus-Christ, le
Dieu unique. Entre la cohue qui s’amasse
autour de l’erreur, et la société parfaite
que forme l’Église du Christ, les obligations
ne sont nullement pareilles au point
de vue de l’inaltérable droit. Nous savons
parfaitement à qui il a été dit : Allez, enseignez : — Parole,
pour le remarquer en
passant, identique à ce grand Crescite,
croissez, qui fut prononcé au commencement
des choses ; et ces deux paroles sont
vivantes en dépit des ruses et des triomphes
de la mort. — L’erreur n’a rien à enseigner
de droit divin, n’a pas le droit divin
de croître et de multiplier. La vérité peut
tolérer l’erreur, l’erreur lui doit la liberté.


Secondement, les partisans de l’erreur
ayant pris le dessus et intronisé dans le
monde de prétendus principes qui sont la
négation du vrai, et par conséquent la destruction
de l’ordre, nous leur laissons ces
faux principes jusqu’à ce qu’ils s’en dégoûtent
ou en meurent, et nous gardons nos
vérités, dont nous vivons.


Troisièmement, lorsque le temps sera venu,
lorsque l’épreuve sera faite et qu’il faudra
reconstruire l’édifice social suivant les règles
éternelles, que ce soit demain, que ce soit
dans des siècles, les catholiques arrangeront
les choses comme pour eux. Sans s’inquiéter
de ceux qui voudraient demeurer dans la
mort, ils établiront des lois de vie. Ils mettront
Jésus-Christ à sa place, en haut, et on
ne l’insultera plus. Ils élèveront les enfants
pour connaître Dieu et honorer leurs pères.
Ils maintiendront l’indissolubilité du mariage,
et si les dissidents s’en trouvent mal,
leurs fils s’en trouveront bien. Ils imposeront
l’observation religieuse du dimanche
pour le compte et pour le bien de la société
toute entière, quitte à laisser les libres-penseurs
et les juifs célébrer pour leur propre
compte le lundi ou le samedi. Ceux que cette
loi pourrait gêner seront gênés. Le respect
ne sera plus refusé au Créateur et le repos
à la créature dans l’unique but de contenter
quelques maniaques, dont la frénésie fait
si sottement et si insolemment pécher tout
un peuple. Leurs maisons en seront d’ailleurs,
comme les nôtres, plus solides, et leurs
champs plus féconds.


En un mot, la société catholique sera
catholique, et les dissidents qu’elle tolérera
connaîtront sa charité, mais ne morcelleront
pas son unité.


Voilà ce que l’on peut, de la part des catholiques,
répondre au sphynx ; et ce sont les
paroles qui le tueront. Le sphynx n’est pas
invulnérable ; nous avons contre lui les armes
qu’il faut. L’Archange n’a pas vaincu
le Rebelle avec des armes matérielles, mais
avec cette parole : Quis ut Deus ? Et Satan
est tombé foudroyé d’un coup de lumière.





XXIX



En résumé, le parti catholique libéral accepte
la rupture de la société civile avec la
société de Jésus-Christ. La rupture lui paraît
bonne, il la veut définitive. Il croit que
l’Église y gagnera la paix, et même, plus
tard, un grand triomphe. Néanmoins les
perspectives de triomphe ne sont présentées
qu’aux catholiques « intolérants », et on ne
leur en parle qu’à voix basse. Tenons-nous
à la paix.


A coup sûr, cette église libérale, église
tout-à-fait de « son temps », ne pouvant être
raisonnablement soupçonnée d’obéir à Rome,
devra cesser d’irriter ou d’effrayer les
généreux esprits qui ont résolu de cautériser
enfin « le chancre pontifical ». Dès lors,
pourquoi les catholiques, devenus semblables
à tout le monde, n’obtiendraient-ils pas
le bénéfice du mépris ! Ils seront méprisés,
ils vivront en paix ; ils vaqueront à leur
culte comme à leurs autres affaires ; le Siècle
ne criera pas plus au clérical contre le paroissien
de Saint-Sulpice que contre les
brebis libérées du pasteur Coquerel.


N’être rien, assez rien pour vivre en paix
avec tout le monde, cette espérance peut
sembler plus que modeste ! Elle est de trop,
toutefois. Quand même, par voie de séduction
ou par voie de compression, les catholiques
libéraux parviendraient à supprimer
les catholiques entiers, je leur annonce qu’ils
ne réussiront pas à se voir méprisés aussi
parfaitement qu’ils y aspirent. Quelques réflexions
vont les convaincre de la solidité de
cette prédiction, et les forcer de juger eux-mêmes
l’illusion dont ils se laissent envelopper.


J’écarte simplement la conception bizarre
et inouïe de créer un gouvernement athée,
lors même qu’il n’y aurait point d’athées
dans la société que ce gouvernement doit
conduire. Je me tais sur la dureté de vouloir
soustraire les peuples à l’équité, à la
mansuétude, au respect du sceptre chrétien,
tellement qu’ils ne pourraient plus jamais
avoir de saints rois. Je n’insiste pas sur le
dédain de l’école pour les enseignements
historiques et religieux qui condamnent
l’indifférence gouvernementale entre le mal
et le bien, et qui la montrent d’ailleurs
absolument chimérique. L’illusion des catholiques
libéraux va plus loin. Elle n’a pas seulement
le pouvoir de falsifier l’histoire, la
Bible, la religion, et de teindre de ses fausses
couleurs jusqu’à la nature humaine : elle leur
ôte l’appréciation du présent comme elle leur
dérobe la connaissance du passé et la vue de
l’avenir. Ils ne voient plus ce qui se passe,
n’entendent plus ce qui se dit, ne savent plus
ce qu’ils ont fait eux-mêmes ; ils méconnaissent
enfin leur propre cœur comme tout le
reste.





XXX



S’il est une chose évidente, c’est que les libéraux
non chrétiens, tous révolutionnaires,
ne veulent pas plus des catholiques libéraux
que des autres catholiques. Ils le disent formellement,
sans cesse, sur tous les tons ; le
Siècle en a fait des déclarations répétées qui
ne laissent rien à deviner, et qui, certes, ne
manquent pas d’écho. Plus de christianisme,
qu’il n’en soit plus question ! voilà le cri de
la Révolution partout où elle domine. Et où
ne domine-t-elle pas en Europe ? Aucun révolutionnaire
n’a protesté contre les hurlements
de bête féroce de Garibaldi, contre
les thèses plus froidement meurtrières de
M. Quinet, demandant que le catholicisme
soit « étouffé dans la boue », contre l’impiété
inepte de ces séides qui s’associent
pour refuser les sacrements. D’un autre
côté, aucun groupe, aucun notable révolutionnaire
n’a encore été converti par les
programmes, les avances, les tendresses,
et il faut le dire, hélas ! les faiblesses des
catholiques libéraux. Ils ont en vain renié
leurs frères, méprisé les bulles, expliqué ou
dédaigné les encycliques : ces excès leur ont
valu de chiches éloges, d’humiliants encouragements,
point d’adhésion. Jusqu’ici
la chapelle libérale n’a point d’entrée, et
semble n’être qu’une porte de sortie de la
grande Église. L’explosion de haine continue
dans le camp libéral non chrétien :
elle allume au milieu du monde une sorte
de fureur, non seulement contre l’Église,
mais même contre la simple idée de Dieu.
Il se manifeste une émulation générale
parmi les chefs de partis qui gouvernent
à présent l’Europe, pour briser toute union
entre l’homme et Dieu. Chez les schismatiques,
chez les hérétiques, chez les infidèles
enfin, pour peu qu’ils aient de contact
avec la civilisation, partout on dépouille
l’Église. L’État musulman met la main sur
les biens des mosquées, comme ailleurs
l’État chrétien sur la propriété ecclésiastique ;
il faut que Dieu, sous aucun nom, à
aucun titre, ne possède plus une parcelle
de ce qu’il a créé. Tel est ce monde, dans
lequel les catholiques libéraux pensent trouver
des défenseurs, des gardiens probes et
dévoués de la liberté catholique.





XXXI



Ce n’est pas ce que leur propre expérience
leur promet. Nous pouvons parler de cette
expérience ; nous l’avons faite ensemble, du
même effort, dans le même sentiment.


L’expérience a été longue ; le temps semblait
aussi favorable que les jours présents
le sont peu. Quoique en petit nombre, notre
union nous rendait forts. La constitution
régnante obligeait de compter avec nous ;
elle nous faisait des avantages dont nous
étions reconnaissants, des promesses auxquelles
nous voulions croire et qui nous
touchaient plus que ses refus. Qui souhaita
autant que la Charte fût une vérité, qui s’y
prêta davantage, qui l’espéra plus sincèrement
et plus ardemment ? Tout en maintenant
nos principes contre la doctrine révolutionnaire,
que rejetions-nous en fait ? Que
demandions-nous au delà du pouvoir d’opposer
la liberté à la liberté ?


Nous ne formions pas un parti isolé ou de
peu d’importance. Nous avions à notre tête les
princes de l’Église, un surtout, aussi éminent
par son caractère et par son talent que par sa
position : c’était le grand Évêque de Langres,
qui vient de mourir sur le siége d’Arras, aimé
de Dieu et honoré des hommes. Mgr Parisis
étudia la question de l’accord de la religion
et de la liberté, moins pour savoir ce que
l’Église devait retenir que pour connaître ce
qu’elle pouvait concéder. Un écrit qui obtint
son approbation résume ainsi le programme
du parti catholique : « Les Catholiques ont dit
aux princes, aux docteurs et aux prêtres
des idées modernes : Nous acceptons
vos dynasties et vos chartes ; nous vous
laissons vos gains. Nous ne vous demandons
qu’une chose, qui est de droit strict,
même à vos yeux : la liberté. Nous voulons
combattre et vous convaincre par la seule
liberté. Cessez de nous soumettre à vos
monopoles, à vos entraves et à vos prohibitions ;
laissez-nous enseigner librement
comme vous faites ; nous associer librement
pour les œuvres de Dieu comme vous
pour les œuvres du monde ; ouvrir des carrières
à toutes les belles ardeurs auxquelles
vous ne savez qu’imposer des contraintes
ou proposer des marchés. Et ne craignez
pas notre liberté : elle assainira et sauvera
la vôtre. Là où nous ne sommes pas libres,
nul ne l’est longtemps[19]. »


[19] Notice de l’Auteur, sur Mgr Parisis.



Voilà ce que nous demandions. Et, sans
vouloir louer ni déprécier personne outre mesure,
nos adversaires d’alors étaient plus
graves, plus sincères, plus éclairés, plus modérés
que nos adversaires d’aujourd’hui.
C’étaient les Guizot, les Thiers, les Cousin,
les Villemain, les Broglie, les Salvandy, et
à leur tête, le roi Louis-Philippe. Tous ces
chefs de la société dirigeante n’avaient point
le fanatisme d’irréligion et d’antichristianisme
que nous avons vu depuis. Leur attitude
subséquente l’a honorablement prouvé.
De plus, ils croyaient à la liberté, du moins
ils y voulaient croire. Qu’avons-nous obtenu
d’eux, de leur sagesse, de leur modération,
de leur sincérité ? Hélas ! le compte
en est aussi facile à faire qu’amer à dire :
Nous n’avons rien obtenu, rien du tout,
ce qui s’appelle rien. Une catastrophe est
survenue : l’épouvante a mieux réussi que la
raison, la justice et la Charte. Sous le coup de
l’épouvante, on nous a laissé prendre quelque
chose, mais avec quel dessein mal dissimulé
de réduire bientôt ou d’annuler ces minces
avantages ! L’orage a passé. Ceux de nos
adversaires qui sont restés à bas n’ont point
donné de signe éclatant de conversion ; ceux
qui se sont relevés semblent ne pouvoir se
pardonner d’avoir eu peur du tonnerre ; généralement,
ils se montrent plus hostiles
qu’ils ne paraissaient.


Avons-nous donc changé nous-mêmes,
et retiré aux choses modernes l’adhésion pratique
et le concours que nous leur donnions ?
Les catholiques libéraux le prétendent, mais
ils s’abusent gratuitement.


Nous disions alors, nous disons aujourd’hui
que la base philosophique des constitutions
modernes est ruineuse, qu’elle livre la société
à des périls certains. Nous n’avons jamais
dit que l’on pût ni que l’on dût substituer
violemment d’autres bases, ni qu’il
fallût s’interdire de pratiquer ces constitutions
en ce qui n’est pas contraire aux lois
de Dieu. C’est un fait totalement indépendant
de nous, un état de choses au milieu duquel
nous nous trouvons à certains égards comme
en pays étranger, observant les lois générales
qui règlent la vie publique, usant même du
droit de cité dont nous acquittons les obligations,
mais nous abstenant d’entrer dans
les temples et d’offrir l’encens. L’auteur de
ces pages, s’il peut se permettre d’avancer
un pareil exemple, a longtemps pratiqué la
liberté de la presse et il demande à l’exercer
encore, sans croire aucunement pour cela,
et sans avoir cru jamais, que la liberté de la
presse soit un bien absolu. Bref, nous tenons
envers les constitutions la même conduite
que tout le monde à peu près tient envers
l’impôt : nous payons l’impôt en demandant
qu’on le diminue, nous obéissons aux constitutions
en demandant qu’on les améliore.
Là se bornent nos difficultés ; les catholiques
libéraux le savent bien.


Si c’est trop, si nous devons toujours
payer l’impôt sans jamais le trouver lourd ; si
nous devons transporter aux constitutions
modernes la créance religieuse que nous retirerons
aux dogmes qu’elles déclarent implicitement
déchus ; s’il ne faut y souhaiter
d’autre amélioration qu’un dégagement plus
radical de toute idée chrétienne, quelle liberté
nous promet-on, et quels avantages
les catholiques libéraux pensent-ils tirer de
cette liberté qui leur sera faite dans la
même mesure qu’à nous ?





XXXII



Ils jurent volontiers par les principes de
89 ; ils disent même « les immortels principes ».
C’est le schibboleth[20] qui donne
entrée au camp du grand libéralisme. Mais
il y a manière de le prononcer, et nos catholiques
n’y sont pas tout à fait, car malgré
tout on les reçoit froidement ; les plus
avancés font encore quarantaine. Je les en
félicite. Pour avoir bien l’accent, il faut
premièrement bien comprendre et bien accepter
la chose.


[20] Judic., XII, 6.



S’ils voulaient comprendre bien la chose,
j’ose dire qu’ils ne l’accepteraient pas.
Qu’est-ce que c’est que les « principes »
ou les « conquêtes » ou les « idées » de 89 ?
Ces trois noms donnent déjà trois nuances,
ou plutôt trois différentes doctrines, et il y
en a bien d’autres. Tel catholique libéral
distingue très-soigneusement entre principes
et conquêtes, tel autre reçoit conquêtes
et principes, tel autre rejette également
conquêtes et principes et n’admet
qu’idées.


Chez les libéraux purs, c’est-à-dire sans
mélange de christianisme, l’on déteste ces
distinctions, aigrement qualifiées de jésuitiques.
Idées, principes, conquêtes sont des
articles de foi, des dogmes, et leur ensemble
constitue un symbole. Mais ce symbole,
personne ne le récite, et si quelqu’un l’a écrit
tout entier pour sa satisfaction privée, on
peut le défier de le recopier sans y faire de
retouches, et surtout de trouver un frère
en 89 qui n’y propose des suppressions et
des additions.


Rien de plus laborieux et de plus infructueux
qu’un voyage à la recherche des principes
de 89. On y rencontre considérablement
de buissons creux, de banalités, de
phrases vides.


M. Cousin, ayant entrepris de révéler ces
mystères qui portent le nom redouté et béni
de principes de la Révolution française, les
réduit à trois : « La souveraineté nationale, — l’émancipation
de l’individu, ou la justice, — la
diminution progressive de l’ignorance,
de la misère et du vice, ou la charité civile. »
Tocqueville ne contredit pas M. Cousin,
seulement il démontre sans peine que 89
n’a inventé ni cela ni rien de ce que l’on peut
mettre encore de bon et d’acceptable sous
le nom de 89. Tout existait mieux qu’en
germe dans l’ancienne constitution française,
et le développement en eût été plus général
et plus solide si la Révolution n’y avait
pas mis la main, c’est-à-dire le couteau.


Avant 89, la France croyait bien s’appartenir
et l’on avait bien déjà quelques lueurs
de l’égalité devant la loi, par suite de la
pratique déjà longue de l’égalité devant
Dieu ; la charité manifestait son existence
par un assez grand nombre d’établissements
et de congrégations charitables ;
l’instruction publique était plus libérale, plus
solide et plus largement répandue qu’aujourd’hui[21].
Il est certain aussi que la religion
catholique n’a jamais passé pour ennemie
des tribunaux, des hôpitaux et des colléges.
Quand nous combattions le monopole universitaire,
c’était pour ouvrir des écoles et
fonder des universités ; quand nous combattions
pour la liberté du dévouement religieux,
aucune infortune n’en devait souffrir ; nous
n’avons jamais demandé qu’un droit fût lésé,
ni qu’un crime pût échapper à la répression
par la qualité du criminel.


[21] Rapport de M. de Salvandy, ministre de l’instruction
publique.



Si donc les principes de 89 sont ce que
dit M. Cousin, en quoi la foi catholique
leur est-elle contraire ? Catholiques libéraux
et catholiques non libéraux les ont
également non-seulement respectés, mais
pratiqués et défendus.





XXXIII



Mais il est temps d’ouvrir l’arcane de 89,
et de dénoncer le point où la foi catholique
libérale devra cesser ou d’être libérale
ou d’être catholique.


Il existe un principe de 89 qui est le principe
révolutionnaire par excellence, et à lui
seul toute la Révolution et tous ses principes.
On n’est révolutionnaire qu’au moment
où on l’admet, on ne cesse d’être révolutionnaire
qu’au moment où on l’abjure ; dans
un sens comme dans l’autre, il emporte tout ;
il élève entre les révolutionnaires et les catholiques
un mur de séparation à travers
lequel les Pyrames catholiques libéraux et
les Thisbés révolutionnaires ne feront jamais
passer que leurs stériles soupirs.


Cet unique principe de 89, c’est ce que
la politesse révolutionnaire des Conservateurs
de 1830 appelle la sécularisation de
la société ; c’est ce que la franchise révolutionnaire
du Siècle, des Solidaires et de
M. Quinet appelle brutalement l’expulsion
du principe théocratique ; c’est la rupture
avec l’Église, avec Jésus-Christ, avec Dieu,
avec toute reconnaissance, avec toute ingérence
et toute apparence de l’idée de Dieu
dans la société humaine.


A vrai dire, il ne faut pas presser beaucoup
le principe catholique libéral pour le
conduire jusque-là. Il y arrive par la même
route, par les mêmes étapes, par les
mêmes nécessités de situation, par les mêmes
suggestions d’orgueil qui ont impérieusement
conduit le principe du libre examen
protestant à la négation de la divinité
de Notre-Seigneur. Les Pères de la Réforme
ne se proposaient pas le but où touche
aujourd’hui leur postérité, et l’on peut dire
que les plus audacieux ne l’eussent pas envisagé
sans horreur. Mais ce qu’ils prétendaient
conserver du dogme étant plus que
suffisant pour contraindre la raison humaine
de l’admettre tout entier, leurs fils ont nié,
nié, toujours nié, ils ont porté la hache sur
tous les points où la séve dogmatique produisait
un bourgeon légitime, c’est-à-dire catholique ;
et enfin, l’ayant mise au tronc, et
trouvant que l’indéfectible vérité jaillissait
toujours la même et leur criait toujours qu’il
faut être catholique, ils ont dit : Arrachons
les dernières racines et cessons d’être chrétiens
pour demeurer protestants !


Pareille chose est arrivée aux écoles philosophiques
de l’antiquité qui ont voulu résister
au christianisme : la logique à rebours
les a replongées dans les absurdités de la
théurgie païenne, niant toute vérité, affectant
de croire toute folie.


Parmi nous, les philosophies séparées vont
jusqu’à la négation implicite de la morale
pour le profit de sapience de rendre la morale
indépendante de la religion. L’Université,
sous Louis-Philippe, nous disait comme une
chose toute simple : « C’est le travail de la
raison de l’homme et des sociétés depuis
trois siècles, d’opérer cette scission que la
Révolution française a définitivement établie
dans nos mœurs et dans nos institutions. »


Hélas ! ce ne serait rien que l’erreur : le
grand danger de l’esprit humain, c’est de
vouloir avoir raison, et, dès qu’il relâche le
frein de l’obéissance, ce danger devient le
péril. Quia omnis qui facit peccatum servus
est peccati[22]. Cela est vrai du péché de
doctrine comme du péché matériel.


[22] Joan., VIII, 34.






XXXIV



Nos catholiques libéraux sentent le danger
de la doctrine de 89 ; de là ces distinctions
par lesquelles ils s’efforcent d’en
détourner la conséquence pratique, et de
composer un 89 particulier qui les fasse suffisamment
révolutionnaires, et qui les laisse
pourtant catholiques. Mais l’entreprise est de
concilier le mal et le bien, elle dépasse donc
les forces humaines.


C’est pourquoi ils prononcent mal le schibboleth,
et pourquoi la Révolution ne leur ouvre
pas. La Révolution est plus juste envers
eux qu’ils ne le sont eux-mêmes. Elle
les flaire catholiques, elle leur fait l’honneur
de ne les pas croire lorsqu’ils la veulent
convaincre qu’ils le sont si peu que personne,
hors de l’Église, n’en verra rien, et
qu’ils joueraient très-bien leur personnage
d’athée dans cette forme idéale de gouvernement
sans culte et sans Dieu… Qui l’eût
dit pourtant, que M. Dupin levait le drapeau
catholique de l’avenir, quand il glorifiait son
régime de 1830 d’être un gouvernement qui
ne se confessait pas !


Mais M. Dupin lui-même s’est confessé, et
la Révolution, qui n’avait pas confiance en
lui, s’obstine à n’être pas confiante aux catholiques
libéraux. Elle sait quelles applications
elle veut faire de son principe, elle
sait que les catholiques y résisteront jusqu’au
dernier souffle, qu’ils se désabuseront, se
rétracteront, et qu’enfin ces quasi-rebelles
voudront donner leur sang pour affirmer
ce qu’ils font mine d’ébranler aujourd’hui.


Le prophète Quinet exclut de la société
libérale quiconque ayant reçu seulement le
baptême ne l’aura pas formellement renié. Ce
trait de prévoyance est juste et profond ; il
montre que M. Quinet se fait une certaine
idée de la puissance du baptême et n’ignore
pas l’incompatibilité qui existe entre la société
libérale et la société de Jésus-Christ.
La société libérale proscrira donc le baptême,
et, naturellement, elle prendra soin
d’empêcher que quelque baptisé, s’échappant
des catacombes, ne vienne parler aux
renégats, car aussitôt les renégats mêmes
cesseraient d’être sûrs. Dès lors, quelle espérance
peut rester aux catholiques libéraux ?
Ils diront qu’ils n’entendent pas la liberté
comme M. Quinet. Nous le savons bien, tout
le monde le sait bien ; mais tout le monde
leur criera que c’est comme M. Quinet qu’il
faut l’entendre.





XXXV



Placé devant l’impossible, il est superflu
de scruter l’impraticable. Je n’entreprends
pas de montrer à l’Église catholique libérale
les insurmontables difficultés de son installation.
Je paraîtrais outrager le sens commun,
et les éventualités qu’il faudrait prévoir
comme les souvenirs qu’il faudrait
évoquer jetteraient sur ces pages une teinte
contre laquelle protestent également la gravité
du sujet et la sincérité des hommes que
je combats. J’indique seulement les divisions
qui éclateraient dans ces églises affranchies ;
les luttes qu’il faudrait immédiatement et
toujours subir contre les dissidents, lesquels
ne tiendraient pas plus compte des excommunications
que le Gouvernement lui-même,
et plaideraient pour s’emparer des édifices
religieux. On en serait bientôt à demander à
l’État, comme les Protestants viennent de le
faire, une constitution civile qui l’instituerait
promptement pontife et régulateur de la foi.
C’est alors que les articles organiques se
multiplieraient ! Regardons seulement ce
qui se passe présentement en Suisse, où le
digne et saint Évêque de Bâle, persécuté
du Gouvernement, est plus grièvement encore
persécuté d’une partie de son peuple,
qui se pique de lui enseigner la tolérance.
Nous avons là le libéralisme catholique en
action. Assurément, c’est tout ce qu’il y a
de plus odieux, de plus révoltant et de plus
ridicule. Mais, dans le système libéral, quel
remède y trouve-t-on ? Ou l’État, fidèle à son
rôle, ne se mêle point d’apaiser les dissensions
qu’il suscite, et l’évêque est obligé soit
de pactiser, soit de fuir, et le peuple fidèle
est opprimé par les factieux ; ou l’État intervient,
parce que tel est son bon plaisir, et
lors il stipule en maître et en maître ennemi.
Voilà donc un pontife non seulement
laïc, mais hérétique, mais athée… Je laisse à
penser si cette conséquence se ferait longtemps
attendre parmi nous.


Je dirais volontiers que le catholicisme
libéral est une erreur de riche. Elle ne pouvait
venir à l’esprit d’un homme qui aurait
vécu parmi le peuple et qui verrait les difficultés
sans nombre que la vérité, surtout
aujourd’hui, éprouve à descendre et à se
maintenir dans ces profondeurs où elle a
besoin de toutes les protections, mais plus
particulièrement de l’exemple d’en haut. Le
peuple attache une idée de mérite intellectuel
à la situation, à la force, au commandement.
L’inférieur se laissera difficilement
persuader qu’il doit être chrétien quand son
supérieur ne l’est pas. Et le supérieur lui-même
a quelque chose de cette idée, car
l’élévation morale de son inférieur le désoblige,
l’irrite et lui devient promptement
odieuse. De là le zèle non moins ardent
qu’insensé et coupable avec lequel tant de
misérables travaillent à détruire la religion
dans l’âme de leurs subordonnés. Que l’État
cesse de pratiquer officiellement le culte,
qu’il rompe, qu’il cesse de prendre part aux
cérémonies, que cela se dise et se voie : ce
serait déjà une persécution, et il n’y en aurait
pas de plus dangereuse, peut-être. On
s’en apercevrait peu immédiatement dans
les villes ; les riches, pendant un temps, ne
s’en apercevraient pas du tout ; mais dans
les campagnes ce serait un fait immense
et désastreux. Je ne dis rien des autres
conséquences de l’athéisme de l’État ; je
me tiens aux seuls effets de l’exemple.
Qu’on en calcule la portée dans un pays
qui a été catholique durant tant de siècles,
et où le baudrier du gendarme commence
à être plus sacré pour la foule que
l’étole du curé.





XXXVI



Il est trop évident que dans l’état présent
du monde, le libéralisme catholique
n’a aucune valeur ni comme doctrine, ni
comme moyen de défense de la religion ;
qu’il est aussi incapable d’assurer l’Église
dans la paix que de lui procurer le moindre
avancement et la moindre gloire. Il n’a été
qu’une illusion, il n’est qu’une obstination et
une attitude. On peut prédire son destin.
Promptement abandonné des intelligences
généreuses, auxquelles il doit un certain
éclat de sentiment, il ira s’engouffrer dans
l’hérésie générale. Puissent les adeptes qu’il
y entraînera ne pas se transformer alors en
ardents persécuteurs, suivant l’ordinaire
inconséquence des faibles têtes qu’envahit le
faux esprit de conciliation ! Certains esprits
semblent faits pour l’erreur comme certains
tempéraments pour la maladie. Tout ce qui
passe d’insalubre s’accroche là : ils sont
pris au premier vent et au premier sophisme ;
ils sont le partage, le butin, la chose des
puissances de l’air, et l’on peut les définir
comme l’antiquité définit l’esclave, non tam
viles quam nulli.


N’entreprenons pas tant de les convaincre,
que de leur donner un exemple qui les
puisse préserver.


D’accord avec la foi, la raison nous crie de
nous réunir et de nous affermir dans l’obéissance.
A qui irons-nous ? Libéraux et non libéraux,
saisis du trouble affreux de ce temps,
nous ne savons tous certainement qu’une
chose : c’est que nul homme ne sait rien,
excepté l’homme avec qui Dieu est pour toujours,
l’homme qui porte la pensée de Dieu.


Il faut se serrer autour du Souverain-Pontife,
suivre inébranlablement ses directions
inspirées, affirmer avec lui les vérités qui
seules sauveront et nos âmes et le monde.
Il faut s’abstenir de toute entreprise pour
réduire sa parole à notre sens : « Quand le
Souverain-Pontife a proclamé une décision
pastorale, nul n’a le droit d’y ajouter ou d’en
retrancher la moindre voyelle, non addere,
non minuere. Ce qu’il affirme, c’est le vrai
pour toujours[23]. »


[23] Mgr Berteaud, évêque de Tulle.



Toute autre pratique n’aboutira qu’à nous
diviser davantage et qu’à nous dissoudre.
C’est là le malheur des malheurs. Les doctrines
dites libérales nous ont désagrégés. Avant
leur invasion, trop favorisée, hélas ! par un
mouvement de mauvaise humeur politique,
si peu que nous fussions, nous étions pourtant
quelque chose ; nous formions un bloc.
Réduisons ce bloc autant qu’on voudra : ce
n’était si l’on veut qu’un caillou : ce caillou
du moins avait sa consistance et son poids.
Le libéralisme l’a délité et mis en poussière.
S’il tient plus de place, j’en doute ; l’éparpillement
n’est pas l’étendue. Dans tous les cas,
cent et mille boisseaux de poussière ne fourniront
jamais de quoi charger une fronde.
N’aspirons aujourd’hui qu’à un résultat, ne
travaillons qu’à l’obtenir : jetons-nous dans
l’obéissance ; elle nous rendra la cohésion de
la pierre, et sur cette pierre, hanc petram,
la vérité posera son pied vainqueur.





XXXVII



J’avais commencé d’écrire ces pages avec
un sentiment d’amertume et d’angoisse que
je n’éprouve plus en terminant. L’illusion libérale
n’est pas seulement vaine au fond,
elle a des conseils de faiblesse et de mensonge
qui révèlent sa misérable origine. Cette
fausse fierté dont elle s’enveloppe là où il
faut obéir, ne déguise pas assez les complaisances
qu’elle prodigue là où il convient de
résister. Elle ne peut longtemps abuser des
âmes faites pour la vraie grandeur. Chez les
catholiques, l’ardente droiture et l’élévation
du cœur redressent les travers de l’esprit. Si
ce siècle semble nous promettre une longue
période de médiocres combats sans victoire
apparente, des abaissements de toute sorte ;
si nous devons être raillés, bafoués, expulsés
de la vie publique ; s’il faut, dans ce martyre
du mépris, subir le triomphe des sots, la
puissance des pervers et la gloire des faquins,
Dieu de son côté réserve à ses fidèles un rôle
dont ils ne refuseront pas et ne méconnaîtront
pas la féconde et durable splendeur.
Il leur donne à porter sa vérité diminuée et
réduite comme un flambeau d’autel qu’on
peut mettre aux mains d’un enfant, et il leur
commande de braver tout cet orage ; car
pourvu que leur foi ne faiblisse pas, la flamme
vivante non-seulement ne sera pas éteinte,
mais ne vacillera même pas. Non, elle ne
sera pas éteinte et ne vacillera pas ! La terre
nous couvrira de ses poussières, l’Océan nous
crachera ses écumes, nous serons foulés aux
pieds des bêtes lâchées sur nous, et nous
franchirons ce mauvais passage de l’histoire
humaine. La petite lueur placée dans nos
mains déchirées n’aura pas péri ; elle rallumera
le feu divin.





XXXVIII



Quelle misère que de semblables discussions
en présence du problème qui agite le
monde ; problème dont on peut dire que les
dimensions en étendue et en profondeur
sont celles de l’humanité elle-même !


Il s’agit de l’existence de la Papauté, qui
implique l’existence du christianisme. L’humanité
est là toute entière, dans le passé,
dans le présent, dans l’avenir. La question,
la vraie question est de savoir d’où vient l’humanité,
ce qu’elle veut, où elle va. L’homme
est-il la créature de Dieu, et ce Dieu créateur
a-t-il donné à sa créature une législation
immuable au milieu des transformations
permises à sa liberté ? L’humanité
a-t-elle eu tort de croire depuis dix-huit
cents ans que Jésus-Christ est le Dieu vivant
et éternel ? A-t-elle eu tort de croire que ce
Dieu a constitué un sacerdoce dont il est le
chef unique, permanent et infaillible dans
la personne du Pape, appelé pour cette raison
le vicaire de Jésus-Christ ? L’humanité,
qui a cru cela, ne le croit-elle plus ? Abjure-t-elle
Jésus-Christ, ou formellement en lui
niant la divinité, ou implicitement en déclarant
que sa divinité s’est trompée et a
trompé le monde, et qu’il n’a pas institué
d’Église et n’a laissé, sous ce nom, qu’une
œuvre transitoire à laquelle il a fait des
promesses caduques dont l’esprit humain
connaît aujourd’hui l’avortement ? Enfin,
quand le Pape arraché du trône, relégué
dans la sacristie, sujet obscur d’un petit roi
vassal lui-même de son peuple et de ses
alliés ; quand le vicaire de Jésus-Christ, vicaire
impuissant d’un Dieu frappé de déchéance,
ayant passé par ces ignominies
successives ne pourra plus porter une sentence
spirituelle qui ne soit méprisée comme
une folie ou punie comme un crime d’État,
et que les peuples tourneront en dérision
cette majesté bafouée par la police, alors
quel sera le chef religieux du monde ? Et
l’humanité aura-t-elle encore un Dieu ? Et
si l’humanité n’a plus de Dieu, ou si elle a
autant de dieux qu’elle voudra et ne manquera
pas d’en forger, que deviendra l’humanité ?


Telles sont, non pas toutes les questions,
mais quelques-uns des groupes de questions
que renferme dans son orbe immense la
question du maintien de la Papauté, et c’est
en face de cette question que les fidèles discuteraient
les décisions du Pape ou résoudraient
en dehors de lui la conduite qu’ils
doivent tenir !


L’obéissance qui seule nous maintient dans
la vérité, met par là même en nos mains le dépôt
de la vie. N’en frustrons point l’humanité
tombée en démence. Ne le livrons pas, ne
l’adultérons pas. Pendant le cours de l’épreuve
et du châtiment, que notre parole,
confessant la vérité, ne cesse de heurter à la
porte du pardon ; elle en hâtera le jour. Le
monde est en voie de perdre avec le Christ
tout ce que le Christ lui avait donné. La Révolution
dissipe ce royal héritage en se targuant
de le conquérir. Tout va à la tyrannie, au
mépris de l’homme, à l’immolation des faibles,
et tout cela s’accomplit au nom de la
liberté, de l’égalité et de la fraternité. Conservons
la liberté de proclamer que Dieu
seul est Dieu, et qu’il faut n’adorer que lui
et n’obéir qu’à lui, quels que soient les maîtres
que son courroux laisse passer sur la
terre. Conservons l’égalité, qui nous enseigne
à ne plier nos âmes ni devant la force,
ni devant les talents, ni devant les succès,
mais devant la seule justice de Dieu. Conservons
la fraternité, cette fraternité vraie
qui n’existe et ne peut exister sur la terre
que si nous y maintenons la paternité et la
royauté du Christ.



FIN.





LIBRAIRIE PALMÉ



LE

PARFUM DE ROME

CINQUIÈME ÉDITION

Entièrement refondue et considérablement augmentée,

2 vol. in-8o.



A l’occasion de cette nouvelle édition, augmentée
de soixante chapitres nouveaux, le Saint-Père a
daigné adresser à l’auteur le bref suivant :



A notre cher fils Louis Veuillot,

A PARIS.


PIE IX, PAPE.


Cher fils, salut et bénédiction apostolique.


Nous avons reçu avec beaucoup de plaisir votre Parfum de
Rome que vous Nous avez offert, après l’avoir refondu par un
nouveau travail et considérablement augmenté. Au milieu
des travaux qui réclament Notre sollicitude, à peine avons-Nous
pu, en feuilletant ces deux volumes, jeter les yeux
tantôt sur une page, tantôt sur une autre s’offrant au hasard,
mais dans toutes Nous avons vu resplendir votre foi et votre
charité et Nous avons reconnu que, éclairé par elles, vous
avez saisi le caractère de Rome, de ses institutions, de ses
mœurs, et qu’après l’avoir ainsi révélée et montrée telle
qu’elle est, vous avez victorieusement repoussé les accusations
vulgaires qu’on porte contre elle de côté et d’autre.
Prenant l’histoire pour guide, vous avez si bien rendu manifeste
aux yeux des lecteurs l’action bienfaisante du pontificat
romain, qu’ils sont obligés de reconnaître en lui, le
magistère et le soutien permanent et puissant de la justice et
de la vraie liberté, et, par conséquent, d’avoir en exécration
les abominables machinations par lesquelles on s’efforce
d’éteindre et de renverser ce phare de la vérité et de la
civilisation. Nous vous félicitons de l’empressement avec
lequel tant d’éditions successives de votre ouvrage ont été
demandées ; c’est un irrécusable témoignage du fruit qu’elles
ont produit et que Nous souhaitons encore plus abondant.
En demandant à Dieu que tout vous soit propice, comme
gage de Notre affection et de Notre bienveillance particulière,
Nous vous donnons avec amour, à vous et aux vôtres,
la bénédiction apostolique.


Donné à Rome, près Saint-Pierre, le 3 mars 1866,


De notre pontificat l’an XX.


PIE IX, PAPE.






Paris. Imp. Balitout, Questroy et Cie, 7, rue Baillif.






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK L'ILLUSION LIBÉRALE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/4750377109889890672_cover.jpg
L'ILLUSION
LIBERALE

PAR

LOUIS VEUILLOT

CINQUIEME EDITION

PARIS
PALME, £piTEUR pEs BOLLANDISTES

RUE DE GRENELLE - SAINT - GERMAIN , 25

1866

Droils de traduction et de reproduclion réservés





