
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of A szociológia módszere

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: A szociológia módszere


Author: Émile Durkheim


Translator: Antal Balla



Release date: December 30, 2023 [eBook #72549]


Language: Hungarian


Original publication: Budapest: Franklin-Társulat, 1924


Credits: Albert László from page images generously made available by the Library of the Hungarian Academy of Sciences




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK A SZOCIOLÓGIA MÓDSZERE ***








KULTURA és TUDOMÁNY

 

A SZOCIOLÓGIA
MÓDSZERE

 

IRTA DURKHEIM
EMIL

FORDITOTTA BALLA
ANTAL

 

 

BUDAPEST

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

KIADÁSA



A SZOCIOLÓGIA MÓDSZERE

 

IRTA

DURKHEIM
EMIL

 

FORDITOTTA ÉS
ELŐSZÓVAL ELLÁTTA

BALLA ANTAL

 

MÁSODIK KIADÁS

 

 

BUDAPEST

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

KIADÁSA

 

 

FRANKLIN-TÁRSULAT
NYOMDÁJA.






A FORDÍTÓ ELŐSZAVA.



Durkheim Emil kis műve, amely most második javított
kiadásban kerül a magyar olvasóközönség elé, jóval többet nyújt,
mint amennyit címéből sejthetnénk. Ebben a könyvben nem a
tulajdonképeni módszertani rész a fontos, hanem a szerzőnek
sajátos, és az egész szociológiai tudományban egyedülálló felfogása
a társadalmi tényekről. Mi a társadalmi tény, melyek ennek a
társadalmi ténynek az egyéni megnyilvánulásoktól eltérő
jellemvonásai, hogyan fogjuk fel, mi módon tehetjük tudományos
vizsgálódás tárgyává ezeket az úgynevezett társadalmi tényeket,
ezeknek a kérdéseknek kifejtése, szóval a társadalmi tudománynak
nemcsak módszertani, hanem egyben ismerettani alapvetése Durkheim e
művének fontos és elsősorban figyelemreméltó tárgya. Szociológiai
rendszerének alapvető gondolatait pár szóval összefoglalhatjuk.
Társadalmi tény az emberi cselekvésnek minden olyan módja, amely az
egyénre külső kényszert gyakorol. A társadalmi tények lényege tehát
a kényszer, amely kívülről determinálja az emberi akaratot ilyen
vagy amolyan cselekvésmódra. Ezeknek a társadalmi tényeknek külön
önálló és minden egyéni megnyilvánulástól független létük van,
szembehelyezkednek az egyén akaratával, állandó nyomást, állandó
kényszert gyakorolnak reá, engedni  köteles nekik, akár tetszik
neki, akár nem. A társadalmi tények nem jelentkeznek szükségképpen
mindig ilyen elkülönült formában, mert amint Durkheim az
öngyilkosságról és a vallási élet kezdetleges formáiról szóló nagy
munkáiban kimutatja, individualizálódhatnak bennünk s
egyéniségünkké, énünkké válhatnak.

Hogyan közelíthetjük meg, mi módon tehetjük megismerés tárgyává
az ily módon meghatározott társadalmi tényeket – erre ez a rövid
felelet: úgy tekintjük őket, mint dolgokat. A nagynevű szerzőnek ez
a tétele adott okot legtöbb félreértésre. Dolgok alatt Durkheim
termilogóiájában nem a jelenségeknek metafizikai módon való
felfogását, nem valami sajátságos, rejtélyes, substancializált
fogalmakat kell értenünk, mint ezt Durkheim egyes kritikusai
magyarázták. Dolog minden, ami tárgya a tudományos megismerésnek.
Amint a fizika, vagy a kémia vagy akár a geológia jelenségei
tárgyai lehetnek a tudományos vizsgálódásnak, ugyanígy objektumnak
tekinthetjük a társadalmi tényeket is a kuattó értelemhez való
viszonyukban. Dolog mindaz, amit az értelem csak úgy tud felfogni,
ha kilép a maga valóságából és a megfigyelés és kísérlet útján
kevésbbé érzékelhető, rejtettebb tulajdonságait is feltárjuk. Sokan
lehetetlenségnek tartották, hogy a társadalmi tényeket úgy
tárgyalják mint dolgokat, mint a fizika vagy a kémia jelenségeit, s
ráfogták Durkheimre, hogy materializál spirituális erőket. De erről
szó sincs. Ezt a lépést már megtette a tapasztalati lélektan, amely
csak azóta exakt tudomány, amióta a lelki élet jelenségeit a
tapasztalati tudományok analogiájára tárgyalja.  Amióta
bebizonyult, hogy a társadalmi jelenségeket nem lehet az izolált
egyén lelki tulajdonságaiból megmagyarázni, hogy vannak jelenségek,
amelyek az együttes élet produktumai, ezt a fontos lépést a
szociológiának is meg kellett tennie.

Durkheim az ő elveit munkáin szemléltette. Az «Année
sociologique»-ben és egyéb folyóiratokban megjelent nagyszámú
értekezésén kívül három nagyobb munkát hagyott hátra. Az első a
társadalmi munka megosztásáról szól (De la division du travail
social, Paris, 1893), amelyen még érezhetők a kezdet
nehézségei. A másik kettő: az öngyilkosságról szóló (Le
Suicide, II. kiad., Paris, 1912) és vallás problémáját tárgyaló
(Les formes élémentaires de la vie religieuse, Paris, 1912),
a szociológiai irodalom legértékesebb termékei közé tartoznak. A
vallási élet kezdetleges formáiról írt müve Durkheimnek legnagyobb
szabású, rendszer és stílus tekintetében is legtökéletesebb
alkotása.

Mintkét jelenségnél a meghatározásból indul ki. «Öngyilkosságnak
nevezünk minden olyan halálesetet, amely közvetve vagy közvetlenül
olyan pozitiv vagy negativ cselekményből származik, amelyet az
áldozat maga hajt végre, s amelyről tudta, hogy ezt az eredményt
kellett létrehoznia». Óriási történelmi, statisztikai, etnológiai
és egyéb adatra támaszkodva állapítja meg ezután az öngyilkosság
különböző típusait, kifejti a cselekmény közvetett és közvetlen
okait, s végül bebizonyítja, hogy az öngyilkossági esetek a
társadalom alkatával függnek össze, ezért szükségképpeniek és
elkerülhetetlenek. A jelenség normális mindaddig, míg felül nem mul
bizonyos mértéket. 

Ugyanilyen eljárás szerint ugyanazzal a mélyreható analizissel
és szintézissel tette megismerés tárgyává a vallási élet
jelenségeit. Melyek a vallási tények? Minden vallásnak legfőbb
eleme vallási hiedelem, vagy hiedelmek, ezenkívül a szokások, a
szertartások, amelyek a szentnek tartott s a többi dolgoktól
elkülönített vagy tiltott dolgokra vonatkoznak. Alapvető
jellemvonása még, hogy ezek a hiedelmek és szokások egy bizonyos
közösséggé, azaz egyházzá egyesítik mindazokat az egyéneket, akik
ezeket a hiedelmeket hiszik és a szokásokat gyakorolják. Minden
vallásnak, vagy vallásrendszernek, a legegyszerűbbnek épúgy, mint a
legösszetettebbnek van egy közös jellemvonása, az tudniillik, hogy
a dolgokat két csoportra: egyháziakra és világiakra különíti el,
azaz megkülönböztet szent és profán dolgokat. A vallásos hiedelmek
tehát olyan képzetek, amelyek kifejezik a szent dolgok természetét
és a profán dolgokhoz való viszonyát. A szertartások pedig
szabályok, amelyek az embernek a szentnek tartott dolgokkal szemben
való magaviseletét szabják meg. Minden vallás eszerint szent, azaz
különválasztott és tiltott dolgokra vonatkozó hiedelmeknek és
cselekményeknek szilárd rendszere, azaz olyan hiedelmeké és
cselekvéseké, amelyek ugyanazon erkölcsi közösségben, azaz
egyházban egyesítik azokat, akik hozzájuk tartoznak. A
Spencer és Tylor-féle animizmus néven ismert
elméletet, Durkheim szerint, igazolni lehetetlenség. Ez a tan a
vallási életben realitás nélkül való hallucinációkat lát, már pedig
a vallásnak a társadalom kialakulására és az egyetemes kultúrára
való hatását nem érthetjük meg,  ha az nem egyéb, mint kósza
álmoknak és illuzióknak tömege.

Durkheim kifejti ebben a legszebb és legmélyebben járó művében,
hogy a vallási élet s annak összes nyilvánulásai épen olyan
adottságok, épen olyan realitások, mint a kémia és a fizika
jelenségei. A másik elmélet: a Max-Müller-féle naturizmus épen
olyan téves, mint Herbert Spencer és Tylor animizmusa. A naturizmus
azt tanítja, hogy a vallásos érzelmeket a természeti erőknek az
emberi kedélyre gyakorolt hatása hozta létre. Ha ez igaz volna, a
vallásos érzelemnek szükségképen meg kellett volna szűnnie abban a
mértékben, amint a természet megismerése előhaladt. Durkheim a
vallási élet legkezdetlegesebb formáját a totemizmust tette
vizsgálat tárgyává, még pedig azért, mert itt a jelenségek még nem
összetettek, és a vallási élet ténye ebben a kezdetleges formában
legkönnyebben szemügyre vehető. Kimutatja, hogy a totem, amely
nemcsak szimbolum, hanem szent dolog, tehát vallásos tárgy is, mi
módon lett a legkezdetlegesebb társadalmi formának a clannak
szimbolumává. A vallási élet legkezdetlegesebb formájának, a
totemizmusnak, nem lehet alapja a lélekvándorlásban való hit, s még
kevésbé az állatimádás, mert a primitiv népek totemjeiket magukkal
egyenrangú társuknak tartják. A totemből alakultak ki lassankint a
magasabb vallási fogalmak: a lélek és a szellem oly módon, hogy az
emberek a szent és profán megkülönböztetést saját énjükre is
átvitték. A szent, a finom, az anyagtalan dolog lett a szellem, ez
a titokzatos szubstancia. Az emberiségnek a lélekről való fogalma
tehát  kollektiv eredetű. Az egyéni lélek
ugyanis egy része csak a tömeg kollektiv lelkének, minthogy a
szellem, amelyet a totem képvisel, az egyénnek mintegy második
énje.

Részletesen kifejti ezután a vallásos kultusz eredetét és
természetét. Kétféle kultusz van: a pozitiv és a negativ kultusz.
Az elsőbe az engesztelő ritusok, áldozatok, stb., a másodikba pedig
a tilalom és az abstinencia különböző nemei tartoznak. Durkheim úgy
látja, hogy a vallási élet nyilvánulásainak legfőbb célja felemelni
az embert egy magasabb életbe. Az egész vallási élet egy kívülálló
hatalomban, a társadalomban gyökeredzik, kívülről kaptuk és meg
volt, mielőtt megszülettünk volna. Az emberi létnek ez a
legfontosabb ténye, mert – mint kimutatja, – a művészet, sőt a
tudomány is belőle származnak. Nem hézagpótló, ennél jóval több,
külön terrénum, s a hiedelmek külön specifikus tapasztalaton
alapulnak, amelyeknek bizonyító ereje nem áll alantabb a tudományos
tapasztalaténál, ámbár ettől merőben különböző.

Durkheim legszebb fejtegetéseinek egyike művének az a része,
ahol kifejti, hogy az intézmények a társadalom különböző
berendezkedései mi módon bontakoztak ki a vallási életből. A vallás
világa nem valódi világ, mert a vallás mindent eszményit, a jót
épúgy mint a rosszat, s ennek magyarázatát a kollektiv lélekben
találja, amelynek a vallás természetes terméke. Az ember a
társasélet kialakulásával nem ismer rá többé önmagára, átalakultnak
érzi az őt körülvevő dolgokat. «Hogy számot vethessen a sajátságos
benyomásokkal, amelyet érez, a dolgoknak, amelyekkel 
legközvetlenebbi viszonyban van, olyan tulajdonságokat kölcsönöz,
amilyenekkel azok nem rendelkeznek». A vallás egészben véve
társadalmi produktum, de individualizálódhat is, amint ez éppen a
legprimitivebb formánál, a totemizmusnál kimutatható.

Nemcsak a társadalom, hanem a tudomány is a vallásból
bontakozott ki, mert hiszen a tudományos gondolkodás, a tudományos
logika, nem egyéb, mint a vallásos gondolkodásnak megtisztult
formája. Ez nem jelenti azt, hogy a tudomány szükségképen tagadása
a vallásnak. A vallás egy külön létező, s amellett külön
adottságoknak a rendszere, alkotó- és működő erő, amelynek létét a
tudomány nem tagadhatja, sőt feladataik különbözők lévén, nem is
pótolhatja. Mert a tudomány csak magyaráz, csak megértet, csak
megvilágít, míg a hit erőt ad és megindítja az alkotó készséget.
Igaz, hogy a tudományok előrehaladásával jelentősége esetleg
csökken, de ez nem jelenti azt, hogy megszűnik, hanem csak módosul,
csak átalakul, minthogy mindinkább az előbbinek befolyása és
ellenőrzése alá kerül.

Durkheim ebben a művében tökéletesen érvényesítette, épúgy, mint
az öngyilkosságról írott tanulmányában, az ő eredeti, objektiv
módszerét. Nem kutatja a racionalisták szerint nem egyszer alantas
és nevetséges hiedelmeknek logikai vagy tudományos értékét. A
vallási élet jelenségeit dolgoknak, azaz tapasztalati adottságoknak
véve, a természeti tünemények, a fizika és a kémia jelenségeinek
analógiájára teszi őket vizsgálat tárgyává. Így állapítja meg a
kezdetleges vallási rendszerek állandó jellemvonásai alapján
 a hiedelmek, a ceremóniák és a kollektiv
társadalmi erők között lévő logikai kapcsolatokat. Ily módon
fényesen beigazolja, hogy a vallási és a társadalmi erők amellett
hogy egységesek, elválaszthatatlan kapcsolatban vannak
egymással.

Ezek után nem kell bizonyítanunk, hogy Durkheim
társadalomtudományi rendszerét szinte egy egész világ választja el
elődeitől és kortársainak legnagyobb részétől. Amit a különböző
szociológiai rendszerek eddig alkottak, legnagyobbrészt
többé-kevésbbé egyoldalú szubjektiv értékelések, különböző
koncepciók a társadalom céljáról, feladatáról, a fejlődés
irányelveiről; nem a jelenségeket magyarázzák, hanem valami célt,
valami értéket fejeznek ki, szerzőjüknek egyéni diszpoziciói,
ízlése, szóval teljesen szubjektiv természetű értékfogalmai
szerint. Sokan felismertek egyes jelenségeket, de azután
általánosították és megtették őket társadalmat mozgató erőknek.
Igaza van neki abban, hogy a társadalomtudománynak ezeket az
irányait, ezeket az iskoláit nem lehet tudományosnak nevezni. Csak
néhány példát idézünk ennek az igazolására.

Itt van például a fajelmélet, annak a szociológiai iránynak
alapgondolata, amelyet anthropo-etnológiainak szoktak nevezni, s
amelynek megalapítása Gobineau és Gumplowicz nevéhez
fűződik. A faj rendkívül nehéz és összetett probléma.
Tagadhatatlan, hogy léteznek emberi fajok, ámbár sem az
anthropológiának, sem az etnologiának nem sikerült eddig a
szigorúan tudományos értelemben vett meghatározásához eljutni.
Gobineau és Gumplowicz anélkül, hogy tisztázták volna a faj
fogalmát, megalkották a faji ideológiát, s  megtették
a fajt kizárólagos állam- és társadalommozgató erőnek. Ez a tan
gyakorlatban kitünően értékesíthetőnek bizonyult. A politikusok
nagyszerűen felhasználhatták a hatalmi aspirációk igazolására.
Ugyanezt elmondhatjuk többé-kevésbbé az összes szociológiai
iskolákról. Foglalkoztak ezek a tényekkel, végeztek
megfigyeléseket, gyűjtöttek adatokat, de ezek csak arra valók
voltak, hogy egy a priori elméletet, egy eszmét, egy irányelvet
igazoljanak velük. Spencer Herbert egész szociológiája
tulajdonképen nem egyéb, mint az individualizmus igazolása, egy
ebben a korban előrehaladó gondolatnak «tudományos» megalapozása.
Vele homlokegyenest ellentétes elv a marxizmus, amelyre hívei
tudományos mint rendszerre esküsznek, amelyet a szociológia egyes
regisztráló napszámosai úgy tárgyalnak, mint társadalomtudományi
rendszert. A filozófiai marxizmus nagyszerű koncepció, de vajjon
tudomány-e ez? Vágyaknak, törekvéseknek összege, s az úgynevezett
tudományos érvek csak arra szolgálnak, hogy beburkolják az
érzelmeket, hogy elleplezzék a hatalmi törekvéseket, amelyeket
Seillière a marxizmus kritikájában proletár imperializmusnak
nevez. A szocializmus, éppen úgy, mint az individualizmus a
Durkheim-féle objektiv szociológia szempontjából társadalmi tény és
nem tudomány; mert a tudomány számára csak mint dolog, mint a
kutatásnak tárgya létezik.

Durkheim alapvető felfogása, bármily egyszerűnek lássék is,
hatalmas lépést jelent a szociológia fejlődésében. A
társadalomtudomány gyakorlati útmutatásokat adó áltudományból az ő
rendszerében exakt ténytudománnyá válik. A brilliáns  nagyszerű
elgondolások, a filozófiai rendszerekre emlékeztető társadalmi
rendszerek és eszmények, amelyeknek szerzői önmagukat, a saját
énjüket adták a tények megmagyarázása helyett, egyszerű társadalmi
ténnyé zsugorodnak össze.

Van egyáltalában értelme, hogy a társadalomtudomány ne
gyakorlati normákat adjon, hanem száraz ténymagyarázatot, és van
ebből a köznek valami haszna? Nagyon sok. Mert csak a tények
objektiv megismeréséből vonhatunk le hasznos következtetést az élet
számára. A szubjektiv elgondolások adhattak irányt és lendületet az
emberi cselekvésnek, hosszabb-rövidebb ideig, de viszont éppen ma
látjuk, hogy az eszmék zűrzavarában bármely társadalmi rendszerhez
hasztalan fordulunk tanácsért. A gazdasági és társadalomtudományok
a mindennapi élet nagy és megoldhatatlannak látszó problémái előtt
tehetetlenül állanak. A mindennapi tapasztalatok mutatják, hogy a
ködös ideológiák, a különböző áltudományos rendszerek milyen
destruálólag hatnak ma, amikor az emberiség kétségbeesve vágyódik
valami új tan, valami új zsinórmérték után, amely helyreállítaná a
megbolygatott lelki és társadalmi egyensúlyt. Ha a
társadalomtudósok a tényekről alkotott eszméik helyett a tények
objektiv magyarázását adták volna, kiterjedtebbek, jobbak,
pontosabbak volnának a saját világunkról való ismereteink. S
tagadhatatlan, hogy a társadalmi tények exakt ismeretének
birtokában jobban eltudnánk igazodni a mindennapi élet problémáiban
és biztosabban következtethetnénk a jövőre.

B. A. 


BEVEZETÉS.



A szociológusok ezideig nem igen foglalkoztak annak a módszernek
jellemzésével és meghatározásával, melyet a társadalmi tények
tanulmányozásában alkalmaznak. Spencer nagy munkájában egyáltalában
nem jut hely a módszertani kérdésnek; mert a Bevezetés a
társadalomtudományba, melynek címe illuziót kelthet, a szociológia
nehézségei és lehetősége kimutatásának van szentelve és nem a
szükséges eljárások kifejtésének. Igaz, hogy Mill elég sokat
foglalkozott ezzel a kérdéssel;1) de
csak megrostálta az ő dialektikáján azt, amit Comte mondott róla,
anélkül, hogy ő maga hozzá tett volna valamit. Így tehát körülbelül
a Cours de la philosophie positive egy fejezete az egyetlen
eredeti és számottevő tanulmány, amellyel ezt a kérdést illetőleg
rendelkezünk.2)

Ezen a feltünő nemtörődömségen különben nincs miért
megütköznünk. A nagy szociológusok, kiknek nevét említettük,
voltaképen nem jutottak túl a társadalom természetének, a
társadalmi,  és élettani terület viszonyainak és a
fejlődés egyetemes menetének általános kérdésein. Spencer
terjedelmes szociológiájának csak az a tárgya, kimutassa, hogy az
egyetemes fejlődés törvénye miként alkalmazható a társadalmakra. E
filozófiai kérdések tárgyalására azonban különös és összetett
eljárás nem szükséges. Megelégedtek tehát azzal, hogy az indukció
és dedukció előnyeit összehasonlítsák és összefoglaló áttekintését
adják azoknak a legfőbb segélyforrásoknak, amelyekkel a
szociológiai kutatás rendelkezik. De azokat az elővigyázati
szabályokat, amelyeket a tények megfigyelése közben szem előtt kell
tartani, s a módszert, amely szerint az elvi kérdéseket föl kell
állítani, az útat és módot, amit irányadóul kell venni a
kutatásban, a különös fortélyokat, melyek célhoz segíthetnek és a
bizonyító eljárás törvényeit figyelmen kívül hagyták.

A körülmények szerencsés összetalálkozása, melyek közül
elsősorban azt a kezdeményezést kell említenünk, mely rendes
szociológiai kurzussal bízott meg a bordeaux-i filozófiai
fakultáson, lehetővé tette, hogy korán a társadalomtudományra adjuk
magunkat és hivatásos elfoglaltságunkká tevén ezt a tárgyat,
abbahagyhattuk a nagyon általános kérdéseket és rátérhettünk
bizonyos számú részletkérdésre. Tehát maga a tények hatalma
indított bennünket arra, hogy határozottabb és – véleményünk
szerint – a társadalmi jelenségek sajátos természetének inkább
megfelelő módszert alkossunk. Kutatásaink eredményét akarjuk tehát
ez alkalommal a maguk együttességében előadni és vita tárgyává
tenni. Kétségkívül ez már bennefoglaltatik –  impliciter
– a Társadalmi munka megosztásáról szóló nem régiben közzétett
könyvünkben. De úgy gondoltuk, hogy fontos lesz ezeket attól
különválasztani, külön megformulázni, bizonyítékokkal támogatni,
példákkal megvilágítani, részint ebből a műből, részint még
kiadatlan munkákból. Így majd jobban meg lehet ítélni azt az
irányt, melyet a szociológiai kutatásnak szándékozunk nyújtani.






ELSŐ FEJEZET.

Mi a társadalmi tény?



Mielőtt azt kutatnók, hogy melyik módszer felel meg a társadalmi
tények tanulmányozásának, szükséges tudnunk, hogy melyek azok a
tények, melyeket ezzel a névvel jelölünk.

Ezt a kérdést annál is inkább föl kell vetnünk, mert ezt a
kifejezést nem valami pontosan alkalmazzák. Általában ezt
használják szinte az összes jelenségek jelölésére, amelyek a
társadalomban végbemennek, ha azok, csak bizonyos általánosságban
is, valamelyes társadalmi érdeket foglalnak magukban. De ha ezt
vesszük, úgyszólván egyetlen emberileg jelentős esemény sincs,
amelyet társadalminak ne lehetne mondani. Minden ember eszik,
alszik, iszik, gondolkozik és a társadalomnak főfő érdeke, hogy
ezek a funkciók jól menjenek végbe. Ha tehát ezek társadalmi tények
volnának, a szociológiának semmi külön tárgya nem volna és
terrénuma egybe esnék a biológia és lélektan terrénumával.

Valóságban azonban minden társadalomban van egy csomó szorosan
meghatározott jelenség, mely jól megkülönböztethető
jellemvonásainál fogva elkülönül azoktól, melyeket a többi
természettudományok tanulmányoznak. 

Ha mint testvér, férj vagy polgár teljesítem kötelességemet, ha
eleget teszek a magamra vállalt kötelezettségnek, kötelességeket
hajtottam végre, melyek tulajdon személyemen és tevékenységemen
kívül, a jogban és erkölcsökben gyökereznek. Még ha ezek
összhangban vannak is érzelmeimmel és valóságukat bensőmben
értékelem, ez a dolog akkor is valami tárgyszerű. Mert nem én magam
teremtettem őket, hanem nevelésem útján jutottam hozzájuk. Hányszor
előfordul különben, hogy a ránk nehezedő kötelezettségek részleteit
nem ismerjük s a törvénykönyvhöz és hivatásos magyarázóihoz kell
fordulnunk, hogy tisztában legyünk velük! Éppen így a hívő vallásos
életének hittételeit és szokásait szintén készen találja már
születésekor. Hogy ezek már ő előtte megvoltak, ez feltételezi,
hogy az ő személyes énjén kívül léteznek. A jelek összessége,
mellyel gondolataimat kifejezem, a pénzrendszer mellyel
adósságaimat törlesztem, a hitel eszközei, melyeket kereskedelmi
ügyleteimben használok, élethivatásom bevett szokásai stb.,
függetlenül fejtik ki működésüket attól a haszontól, amit nekik
köszönök. A társadalomnak minden alkotó részét úgy fogjuk fel, mint
a társadalmi multnak ismétlődését. Vannak cselekvés-, gondolkodás-
és érzésmódok, melyek különös sajátosságuknál fogva az egyéni
tudaton kívül állanak.

Az életmódnak és gondolkodásnak ezek a formái nemcsak hogy kívül
esnek az egyénen, hanem kényszerítő és irányító hatalmuk van, s
ennek erejénél fogva elhatározó befolyással vannak rá, akár akarja,
akár nem. Természetesen, ha a magam jószántából alkalmazkodom
hozzá,  ez a kényszer fölösleges lévén, kevéssé
vagy épen nem érezhető. De nem kevésbbé immanens jellemvonása és
bizonyítéka ezeknek a tényeknek az is, hogy erősbülnek, mihelyt
megkiséreljük az ellenállást. Ha megpróbálom túltenni magam a jogi
szabályokon, ezek visszahatással lesznek rám oly módon, hogy vagy
meggátolják a kivitelt, ha még van idő, vagy megsemmisítik és
előírt formaságai alá kényszerítik, ha már véghez van víve és
helyrehozható, vagy vezekelnem kell, ha másképen jóvá nem tehető.
És ha pusztán erkölcsi parancsokról van szó? A közvélemény, a
polgárok magaviselete fölött való őrködésével számon tart minden
olyan cselekményt, mely őt megsérti, és megvannak a maga büntető
eszközei. Más esetekben a kényszer kevésbbé érezhető; de megvan. Ha
nem vetem alá magam a társadalmi megállapodásoknak, ha mit sem adok
az országom- vagy osztályombeliek öltözködési szokásaira, a
derültség, amit felidézek, s a tőlem való tartózkodás, ugyanazt az
eredményt célozzák, jóllehet enyhébb mértékben, amit a nyiltan
kimondott büntetés. Csak indirekt ugyan a kényszer, de nem kevésbbé
hatásos. Nem vagyok köteles polgártársaimmal franciául beszélni, ha
csak törvényes intézkedés nem kötelez; de lehetetlenség másképen
cselekednem. Ha megpróbálnám kivonni magam ez alól a kényszer alól,
ugyancsak megjárnám. Ha iparos vagyok, semmi sem akadályoz abban,
hogy egy más kornak eljárása és módszerei szerint dolgozzak, de
tegyem csak meg, biztos a bukásom. Ha sikerül is magam túltenni
ezeken a szabályokon és meg tudom őket sérteni, ez csak az ellenük
való küzdelem  árán lehetséges. De még akkor is, amikor
már végleg legyőzettek, kifejtett ellenállásukkal még mindig eléggé
éreztetik kényszerítő hatalmukat. Nincs olyan újító, ha még oly
szerencsés is, akinek vállalkozásai bele ne botlanának ilyenféle
akadályokba.

Ime egy csomó tény, melynek speciális jellemvonásai vannak: az
egyénen kívül eső cselekvés-, gondolkodás- és érzésmódban
nyilvánulnak, kényszerítő hatalommal birnak, s ennek erejével
kerítik őt hatalmukba. Következőleg, nem zavarhatók össze a szerves
jelenségekkel, mert képzetekben és cselekvésekben nyilvánulnak, sem
lelki jelenségekkel, amelyek csak az egyéni tudatban és tudat által
létezhetnek. Ezek tehát egy új fajt alkotnak, s ezek számára kell a
társadalmi elnevezést fentartanunk. Ez megfelel nekik; mert
világos, hogy ha nem az egyén a substratum, nem marad más hátra,
mint a társadalom, akár a politikai társadalom a maga egészében,
akár egyes csoportok, melyeket magában foglal: vallási egyesületek,
politikai, irodalmi iskolák, hivatásos testületek stb. Másrészről
csak ez az elnevezés felel meg nekik azért, mert ennek a szónak
«társadalmi», csak azon föltétel alatt van határozott értelme, ha
csak olyan jelenségek jelölésére használjuk, amelyek nem esnek bele
már megállapított és elnevezett tényeknek valamely kategóriájába.
Ezek tehát a szociológia kizárólagos területére tartoznak. Igaz
ugyan, hogy a meghatározásukra használt megszorító fogalom azzal a
kockázattal jár, hogy felkelti a teljes individualizmus buzgó
híveinek elégedetlenségét. Minthogy ők az egyén teljes szabadságát
 vallják, lealacsonyításnak tűnik fel
nekik, valahányszor azt magyarázzuk, hogy az ember nem egyedül
önmagától függ. Minthogy gondolatainknak és törekvéseinknek
legnagyobb része nem a mi művünk, hanem kívülről jutottunk
hozzájuk, ami ma már nem vitatható, csak úgy verhetnek bennünk
gyökeret, ha hatalmukba jutunk. Meghatározásunk ezt akarja mondani.
Különben tudjuk, hogy a társadalmi kényszer nem zárja ki
szükségképen az egyéni szabadságot.3)

Az idézett példák különben (a jogi és erkölcsi szabályok,
vallásos dogmák, gazdasági rendszerek stb.) hiedelmeken és
megszilárdult gyakorlati eljárásokon alapulnak; az előzmények
alapján azt lehetne hinni, hogy nincs társadalmi tény szilárd
organizáció nélkül. De vannak egyéb tények is, melyek ugyanazt a
tárgyszerüséget és az egyénre ugyanazt a hatást mutatják, anélkül,
hogy megállapodott formáik volnának. Ezek az úgynevezett társadalmi
mozgalmak. Gyűlések alkalmával a lelkesedés, a méltatlankodás, a
részvét kitörő érzelmei nem az egyes ember tudatában keletkeztek.
Kívülről jutunk hozzájuk mindnyájan és hatalmukban van akaratunk
ellenére is magukkal ragadni bennünket. Kétségtelen,
megtörténhetik, hogy ha ellenállás nélkül átengedjük nekik
magunkat, nem érezzük a nyomást, melyet ránk gyakorolnak. De rögtön
észrevesszük, mihelyt megpróbálunk küzdeni ellenük. Ha az egyén
megpróbál szembeszállni valamely kollektiv nyilvánulással,
 ellene fordulnak az érzelmek, melyeknek
ellenszegül. Ha pedig a külső kényszer hatalma ilyen szemmel
láthatóan erősödik az ellenállás esetében, bizonyára megvan, ha
tudattalanul is, az ellenkező esetekben is. Illuziónak vagyunk
áldozatai, s ez elhiteti velünk, hogy mi magunk teremtettük azt,
ami kívülről nyügözi le akaratunkat. A tetszelgés, melyben
önmagunkat ringatjuk, úgy tünteti fel a szenvedett nyomást, mintha
nem volna, de azért nem szünteti meg. Így vagyunk a levegővel is,
nem érezzük nyomását, ámbár van súlya. Sőt ha önkéntelenül
közreműködtünk magunk is a közös lelki izgalomban, a ránk
gyakorlott benyomás egészen más, mint hogy ha egyedül lettünk
volna. Mihelyt a sokaság feloszlik és ezek a társadalmi befolyások
nem hatnak ránk többé, s egyedül találjuk magunkat önmagunkkal,
azokat az érzelmeket, melyeken átestünk, idegennek találjuk
magunkra nézve és nem ismerünk bennük rá önmagunkra. Úgy tűnik fel,
hogy mi voltunk inkább az ő birtokukban, mint ők a mi birtokunkban.
Sőt megesik, hogy borzalmat keltenek bennünk, annyira ellentétesek
voltak saját lényünkkel. Innen van, hogy teljesen békés természetű
emberek tömeggé egyesülve borzasztó dolgok véghezvitelére
ragadtathatják magukat. Amit ezekről a mulékony lelki mozgalmakról
állítunk, alkalmazhatjuk a tartósabb lelki mozgalmakra is, amelyek
szüntelen keletkeznek körülöttünk, épúgy az egész társadalomban,
mint szűkebb körben: a vallás, politika, irodalom, művészet stb.
területén.

Hogy a társadalmi ténynek ezt a meghatározását egy jellegzetes
tapasztalattal támogathassuk,  elegendő megfigyelni a
gyermekek nevelésének módját. Ha a dolgokat úgy tekintjük, amint
vannak és amint mindig voltak, szembetünő, hogy a nevelés nem
egyébb, mint állandó törekvés a gyermeket olyan látás-, érzés- és
cselekvésmódhoz juttatni, amelyre saját erejéből nem tud szert
tenni. Az élet első percétől kezdve arra kényszerítjük, hogy
bizonyos órában egyék, igyék és aludjék, tisztaságra, csöndre és
engedelmességre kényszerítjük. Később pedig kényszerítjük mások
iránt való figyelemre, a szokások, a jó módor tiszteletére,
kényszerítjük munkára stb. Ha később ez a kényszer megszűnik, ez
onnan van, hogy szokásoknak, belső indítékoknak adott helyet,
amelyek fölöslegessé teszik, de nem helyettesítik, mert belőle
jöttek létre. Igaz, hogy Spencer szerint a racionális nevelésnek
ezt az eljárást mellőzni kellene és a gyermeknek teljes szabadságot
kellene engedni; de ezt a nevelési elméletet eddig egyetlen ismert
nép sem alkalmazta gyakorlatilag, csak személyes kivánság, nem
tény, amit a megelőző tényekkel szembe lehetne állítani. Az a
körülmény, hogy a nevelés tárgya az, hogy szociális tényt alkosson,
a nevelés tényét különösképpen instruktívvá teszi; itt láthatjuk
kicsiben, mi módon jött létre a társadalmi lény a történelemben. Az
a folyton ható kényszer, mely a gyermeket környékezi, a társadalmi
környezet kényszere, mely őt saját képmására formálja. A szülők és
tanítók voltaképpen csak a milieu reprezentánsai és közvetítői.

A szociologiai jelenségeket nem csupán általánosságuk jellemzi.
Az egyes ember tudatában  külön meglevő gondolat, a lelki
mozgalom, mely minden egyénnél egyformán fellép, ezért még nem
társadalmi tény. Csak azért elégednék meg az ember a
meghatározásnál ezzel a jellemvonással, mert helytelenül
összezavarta őket azzal, amit egyéni inkarnációnak lehetne nevezni.
A hiedelmek, a törekvések, a kollektiv értelemben vett csoport
szokásai alkotják ezt. Azok a formák, amelyeket az egyénekre
hatással nem levő kollektiv állapotok vesznek fel, egészen más
természetűek. Természetük kettős voltát határozottan bizonyítja az,
hogy a tényeknek az a kettős nyilvánulása gyakran egymásról
elkülönítve jelentkezik. Valóban a cselekvés és gondolkodásmódok az
ismétlés következtében bizonyos állandóságot érnek el és ez, – hogy
úgy mondjuk, – izolálja, függetleníti őket azoktól az egyes
eseményektől, melyeknek eredményei. Testet, érzékelhető formát
öltenek, s ez nekik sajátjuk; sui generis valóságot
alkotnak, mely az egyéni cselekményektől, melyben nyilvánulnak,
merőben különbözik. Az erkölcs nem csak a vele együtt járó
cselekvésben van meg immanens módon, hanem bizonyos sajátsága
révén, amire az élettanban nincs példa, egyszer s mindenkorra
valami formulában fejeződik ki; ez szájról-szájra jár, a nevelés
által tovább plántálódik és az írás megrögzíti. Ez az eredete és
természete a jogi és erkölcsi szabályoknak, a népies aforizmáknak
és mondásoknak, a hitcikkelyeknek, amelyekben a vallásos és
politikai szekták megszilárdítják hiedelmeiket, a szépízlés
törvényeinek, melyeknek az irodalmi iskolák köszönik létüket. Ezek
közül a  normák közül egy sem fordul elő úgy,
amint őket egyesek alkalmazzák, mivel létezhetnek annélkül, hogy
valóban alkalmaznák őket.

Kétségtelen, hogy ez az elkülönítés nem fordul elő mindig ilyen
világosan. De annak megállapítására, hogy a társadalmi tény
különbözik az egyéni megnyilvánulásoktól, elegendő, ha kétséget
kizáró módon előfordul olyan fontos és számos esetben, mint amit
idéztünk. Ha nem is lehet közvetlenül megfigyelni, bizonyos
módszertani eljárásokkal gyakran realizálhatjuk. Ennek az
eljárásnak keresztülvitele elkerülhetetlen akkor, ha a társadalmi
tényt minden járuléktól meg akarjuk szabadítani és a maga
tisztaságában akarjuk megfigyelni. Vannak bizonyos lelki áramlatok,
melyek egyeseket, hely és körülmények szerint különböző erővel
sodornak például a házasságra, másokat az öngyilkosságra,
befolyásolják többé-kevésbbé a születések számát stb. Világos, hogy
ezek társadalmi tények. Első tekintetre úgy látszik, hogy
elkülöníthetetlenek azoktól a formáktól, melyeket egyes esetekben
magukra öltenek. De a statisztika módot nyújt nekünk arra, hogy
izoláljuk őket. Valóban, bizonyos mértékben elég pontosan
meghatározhatók a születés, házasság és az öngyilkosság
quotiensével, vagyis azzal a számmal, amit úgy kapunk, ha elosztjuk
az évi házasságok, születések és öngyilkosságok átlag számát az
időnkint házasodók, szűlők és öngyilkosok számával.4) Mivel mindegyik szám különbség nélkül magában
foglal minden egyes  esetet, kölcsönösen megsemmisülnek az
egyéni körülmények, melyeknek részük lehet a jelenség
előidézésében. Amit ezek a számok kifejeznek, bizonyos állapota a
kollektiv léleknek.

Ezek a társadalmi jelenségek mentek mindennemű idegen elemtől.
Ami személyes megnyilvánulásukat illeti, magukban hordanak bizonyos
társadalmit, mert részben kollektiv mintaképet reprodukálnak. De
mindegyikük és pedig nagy részben, az egyénnek szervezeti és lelki
alkatától függ és a különböző körülményektől, amelyek közé került.
Ezek tehát nem tisztán szociológiai jelenségek. Egyszerre két
területre is tartoznak; socio-pszichikus jelenségeknek nevezhetnénk
őket. Érdeklik a szociológust, anélkül, hogy közvetlenül adnák a
szociológia anyagát. Hasonló kevert jelenségeket a szervezet
belsejében is találunk, ezekkel kapcsolt tudományok foglalkoznak,
mint pl. a biológiai kémia.

De azt mondhatná valaki, hogy egy jelenség nem lehet kollektiv,
ha nem közös a társadalom összes tagjaival, vagy ha nem közös,
következőleg általános legalább is a többséggel. Kétségtelen; de ha
általános, azért az, mert kollektiv (vagyis többé-kevésbbé
kötelező), de korántsem azért kollektiv, mert általános. Ez a
csoportnak az állapota, mely az egyes embernél ismétlődik, mivel
hatalmába jut. Megvan minden egyes részben, mivel az egészben
foglaltatik, de nem azért van meg az egészben, mert megvan a
részekben. És ez különösen azoknál a hiedelmeknél és szokásoknál
lesz kézzelfogható, amelyek az előbbi generációkból reánk készen
átszármaztak. Átvesszük és ápoljuk őket, mert egyszerre az
 együttességnek és a századoknak művei
lévén, sajátos tekintélyt öltenek magukra, a nevelés pedig
megtanított bennünket arra, hogy elismerjük és tiszteljük őket.
Megjegyzésre méltó, hogy a társadalmi jelenségeknek legnagyobb
része így jutott hozzánk. Sőt a társadalmi tény akkor sem más
természetű, ha már legalább is részben szüksége volt a mi
közreműködésünkre. A kollektiv érzelem, amelyet valamely sokaság
nyilvánít, nem csak azt fejezi ki, ami közös benne az összes
egyének érzelmeivel. Ez, mint már megjegyeztük, egészen más
természetű dolog. A közös élet eredője ez, az s egyének öntudatában
végbemenő hatásoknak és visszahatásoknak eredménye. És ha ez
valamennyinek tudatában visszhangra talál, annak a sajátos
energiának következménye, amelyet épen az ő kollektiv eredetének
köszönhet. Az érzelmek összhangja nem valamely önkényes vagy már
előre elkészített harmóniának következménye, hanem egy és ugyanazon
erőnek, mely őket egy értelemben hozza mozgásba. Mindegyiket az
összesség ragadja magával.

Most már pontosan számot vethetünk a szociológia terrénumával.
Ez a jelenségeknek csak egy bizonyos csoportját öleli fel. A
szociális tényt annak a külső kényszernek hatalmáról ismerjük fel,
amelyet gyakorol vagy tud gyakorolni az egyénekre; és ennek a
hatalomnak meglétele ismét vagy a határozott helybenhagyás vagy
pedig annak az ellenállásnak révén nyilvánul meg, melyet a tény
kifejt minden meghiúsítására irányuló egyéni ellenállással szemben.
A kiterjedés, amit a társadalmi tény a csoport belsejében felmutat,
más meghatározásra ad alkalmat, feltételezve,  hogy az
előbbi fejtegetések alapján mint második és lényeges jellemvonást
adjuk még hozzá azt, hogy független az egyes formáktól, amelyeket
kiterjedés közben fölvesz. Sőt ez a második kritérium bizonyos
esetekben könnyebben alkalmazható, mint az említett. Valóban a
kényszert nem nehéz megállapítani, mihelyt az a társadalom valamely
közvetlen reakciója útján kívülről jelentkezik, mint a jognál, az
erkölcsnél, a hiedelmeknél, szokásoknál és divatoknál. De amikor
indirekt a kényszer, nem mindig vehető egykönnyen észre, mint ez a
gazdasági organizációnál történik. Az általánosság, ha
tárgyilagossággal van kapcsolatban, könnyűszerrel megállapítható.
Egyébként az a második meghatározás csak más formája az elsőnek.
Mert ha a viselkedésének valamely módja, mely az egyének tudatán
kívül létezik, általánossá lesz, ez csak kényszer útján
történhetik.5) 

Most már azt a kérdést is fel lehetne vetni, hogy ez a
meghatározás teljes-e. Valóban azok a tények, amelyekből
kiindúltunk, mind cselekvési módok és a fiziológia
terrénumára tartoznak. Ámde vannak kollektív létezési módok
is, vagyis olyan társadalmi tények, amelyek az anatómia és
morfológia területére tartoznak. A szociológia nem mondhat le
igényeiről a kollektív életnek alapjait illetőleg. Mindazonáltal a
társadalmat alkotó elemeknek száma és természete, az elrendezés
módja, a kapcsolatnak bensősége, a népesség eloszlása valamely
területen, a közlekedési útak száma és természete, a lakóhelyek
kialakulása, úgy látszik első tekintetre, hogy nem vezethetők
vissza a cselekvés, érzés és gondolkozás módjaira.

De mindamellett ezek a különböző jelenségek ugyanazt a
jellemvonást mutatják, mely nekünk a többiek meghatározására adott
módot. A létnek ezek a módjai épúgy hatalmukba kerítik az egyént,
mint a szóban levő cselekvési módok. Valóban, ha valaki meg akarja
valamely társadalom politikai felosztásának módját, a részek
többé-kevésbé szoros kapcsolatát ismerni, ezt a célt nem csupán a
fizikai szemlélet és földrajzi megfigyelés útján éri el. Mert ezek
a felosztások erkölcsi természetűek, még akkor is,  ha a
fizikai természetben van valamelyes alapjuk. Ezt a szervezetet csak
a közjog közvetítésével tanulmányozhatjuk, mert ezt ez a jog
határozza meg, épúgy, mint a mi házi és polgári viszonyainkat. És
ez nem kevésbé kényszerítő természetű. Hogy a lakosság a
városainkba tódul, ahelyett, hogy a falvakban szétszóródnék, ennek
az az oka, hogy van valami lelki áramlat, valami kollektív
kényszer, ami az embereket a koncentrációra kényszeríti. Házaink
formáit ép úgy nincs hatalmunkban megváltoztatni, mint
ruházatunkat; vagy legalább is az egyik ép olyan mértékben
kötelező, mint a másik. A közlekedési útak kényszerítő módon
determinálják azt a irányt, amelyben a belföldi költözködések és
kereskedelem végbemennek, sőt még a forgalomnak és vándorlásnak
intenzitását is, stb. Következőleg legfeljebb a már elősorolt
jelenségeknek listájához többször hozzáfűzhetnénk egy kategóriát,
amely épenúgy felmutatja a társadalmi tények megkülönböztető
jeleit, de amint ez a felsorolás épen nem volt teljes, ez a
hozzáadás sem kötelező.

De ennek nincs is értelme, mert a társadalmi létnek ezek a
módjai csak megszilárdult módjai a cselekvésnek. A társadalom
politikai berendezkedése nem egyébb, mint az a mód, amely szerint
az azt alkotó rétegek a bevett szokás szerint élnek egymással. Ha
ezek a viszonyok hagyományos módon szorosak, a rétegek igyekeznek
összevegyülni, ellenkező esetben még jobban elkülönülnek egymástól.
A lakóházaknak az a tipusa, amelyet kénytelenek vagyunk követni,
nem más, mint az a mód, amelyet mindenki követ, s amelyet már a
minket megelőző nemzedékek is követtek  házaik
építésében. A kereskedelmi útak azok a medrek, amelyeket a
költözésnek, a kereskedelemnek szabályos lefolyása ásott magának.
Kétségtelen, hogyha csak a morfológiai jelenségek tudnának ilyen
állandóságot felmutatni, azt hihetnénk, hogy azok különálló fajt
alkotnak. De egy jogi szabály nem kevésbé állandó berendezkedés,
mint valamely építkezési stílus, s ez mégis fiziológiai tény. Az
egyszerű erkölcsi norma bizonyára változékonyabb, mégis sokkal
merevebb formái vannak, mint a közönséges hivatásos morálnak vagy
divatnak. Van tehát a fokozatoknak egy egész skálája, amely
megszakítások nélkül a határozott szerkezetű tényektől a társadalmi
életnek ama legingadozóbb tényeiig terjed s amelyek nincsenek
valami biztos formába öntve. Csak különbségek vannak köztük, és
ezeket a szilárdság fokozatában mutatják fel. Egyik-másiknak csak
többé-kevésbé megkristályosodott léte van. Bizonyos, hogy azoknak a
tényeknek, amelyek a társadalom alapjait foglalják magukban, meg
lehetne tartani a morfológiai neveket, oly feltétel alatt, hogy nem
szabad figyelmen kívül hagyni, hogy ugyanolyan természetűek, mint a
többiek. Meghatározásunk tehát a tárgyat egészben magában foglalja
és így szól: Társadalmi tény minden olyan megszilárdult vagy meg
nem szilárdult cselekvési mód, mely az egyénre külső kényszert tud
gyakorolni, máskép: az olyan tény, amely valamely adott
társadalomban keretében általánosan és úgy lép fel, hogy tulajdon
és az egyéni megnyilvánulásoktól független léte van.6)  


MÁSODIK FEJEZET.

A társadalmi tények megfigyelésére vonatkozó szabályok.



Első és alapvető törvény az, hogy a társadalmi tényeket
dolgoknak kell tekintenünk.

I.

Mihelyt új jelenséget teszünk a tudományos vizsgálódásnak
tárgyává, ez a jelenség már megvan az elmében, nemcsak az érzéki
képzetek révén, hanem a durván kialakult fogalmak által is. Mielőtt
a fizikának és kémiának kezdetei meglettek volna, az embereknek már
voltak a fizikáról és kémiáról a tiszta tapasztalatot megelőző
ismereteik; ilyenek példáúl azok, amelyeket minden vallásban
meglelünk. Valójában az elgondolás megelőzi a tudományt, amelyet
csak több módszerrel lehet kezelni. Az ember nem tud a dolgok
közepette élni úgy, hogy fogalmakat ne alkosson magának róluk, s
ezeket veszi irányadóknak magatartásában. És mivel ezek a
fogalomalkotások közelebb vannak hozzánk és inkább megfelelnek
értelmünknek, mint a nekik megfelelő valóságok, természetes
hajlamunk, hogy ez utóbbiakat velük helyettesítsük és
szemlélődésünk tárgyává  tegyük. Megelégszünk azzal, hogy
tudatával vagyunk eszméinknek, analizáljuk és kombináljuk őket,
ahelyett, hogy megfigyelnénk, leírnánk és összehasonlítanánk a
dolgokat. A valóságok tudománya helyett csak ideologikus analizist
végzünk. Kétségtelen, hogy ez az analizis nem zár ki szükségképen
minden megfigyelést. Hivatkozhatunk a tényekre, hogy igazoljuk a
fogalmakat és következtetéseket, amit belőlük merítünk. Ámde a
tények csak másodsorban szerepelnek mint példák vagy mint erősítő
bizonyítékok; nem tárgyai a tudománynak. Így a fogalmak
alkalmazkodnak a dolgokhoz és nem a dolgok a fogalmakhoz.

Világos, hogy ez a módszer nem nyújthat tárgyilagos
eredményeket. Valóban ezek a képzetek vagy fogalmak – mindegy
akárhogy vesszük őket, – nem szabályszerű képviselői a dolgoknak. A
közönséges tapasztalat eredményei lévén, mindenek előtt arra
szolgálnak, hogy cselekményeinket összhangba hozzák a bennünket
környező világgal; a gyakorlati élet által és a gyakorlati élet
kedvéért jöttek létre. Igaz, hogy egy elgondolás gyakorlatilag
nagyon hasznos lehet, amellett, hogy elméletileg hamis. Copernicus
már évszázadokkal ezelőtt eloszlatta a csillagok mozgásáról való
érzéki csalódásainkat, mégis ezeket a csalódásokat követjük az idő
felosztásánál. Hogy a gondolat a dolog természetének megfelelő
mozgásokat keltse, nem szükséges, hogy ennek a természetnek hű
kifejezője legyen. Elég, ha azt érezteti velünk, hogy a dolog
előnyös vagy káros, vagy, hogy miben lehet hasznunkra, vagy miben
lehet kárunkra. Az ily módon keletkező képzetek  ezt a
gyakorlati következetességet csak megközelítőleg és csak az esetek
átlagában nyújtják. Hányszor veszedelmesek vagy helytelenek.
Feldolgozásuk alkalmával nem jutunk el a valóság törvényeihez,
akárhogy próbáljuk is. Ellenkezőleg olyanok ezek a fogalmak, mint a
fátyol, amely a dolgok közt lebeg, s annál jobban elleplezi őket,
minél átlátszóbbnak gondoljuk.

Az ilyen tudomány nemcsak hogy csonka, hanem az anyag is
hiányzik, amiből táplálkozik. Alig hogy keletkezett, már eltűnik,
hogy úgy mondjuk, és átmegy a művészetbe. Voltaképen azért hiszik
róluk, hogy a valóság lényegét tartalmazzák, mert összezavarják
velük a valóságot. Látszólag minden követelmény megvan bennük
nemcsak a létezőnek megértésére, hanem még elő is írják, hogy minek
kell lenni, és megszabják a végrehajtás eszközeit. Mert jó az, ami
a dolgok természetével megegyezik és rossz az, ami vele ellenkezik,
és az egyik elérésére és a másik elhárítására szolgáló eszközök
ugyanebből a természetből fakadnak. Ha tehát ez egy csapásra
hatalmunkban van, a valóság nem nyújt semmi gyakorlati érdeket és
mivel ez az érdek a kutatások létalapja, a kutatás most már cél
nélkül valóvá válik. Az ilyenféle gondolkodás így térít el a
tudomány tulajdonképeni tárgyától, attól t. i., hogy megértsük a
jelent és a multat és egy-egy ugrással benn teremjünk a jövőben.
Ahelyett, hogy a létező, a valódi tények kutatását tanítaná,
közvetlenül arra törekszik, hogy más újat, s az emberi céloknak
inkább megfelelőt valósítson meg. Az emberek rögtön a bölcsek
kövének kereséséhez fognak, amikor azt hiszik, hogy már ismerik az
anyag lényegét.  A mesterségnek ezt a belekontárkodását a
tudományba, amely megakadályozza ez utóbbi fejlődését, még
elősegítik azok a körülmények, amelyek a tudományos gondolkodás
ébredését meghatározzák. Magától érthető, hogy ez a gyakorlatiságra
irányul, minthogy létét annak köszönheti, hogy az élet
szükségleteinek eleget tesz. A szükségletek, amelyeknek
kielégítésére hivatva van, mindig nyomasztók, tehát a célok után
való törekvésre kényszerítik, és nem magyarázatot, hanem
segédeszközöket követelnek.

Ez az eljárás annyira megfelel a mi elménk természetes
hajlamának, hogy már a fizikai tudományok kezdetén is megtaláljuk.
Ez az eljárás különbözteti meg az alchimiát a kémiától és az
asztrológiát az asztronómiától. Ez jellemzi Bacon szerint azt a
módszert, melyet az ő korabeli tudósok követtek, s amely ellen ő
küzdött. Az említett fogalmak a notiones vulgares vagy
praenotiones;7)
ezeket mutatja ő ki az összes tudományok alapjaiban,8) ahol azok elfoglalták a tények helyét.9) Ezek az idolák, azok a bizonyos fantómok,
amelyek a dolgok valódi szemléletét meghamisítják és őket magukat
vesszük a dolgok gyanánt. És minthogy ez a képzelt világ az észnek
semmiféle más ellenállást nem nyujt, ez nem érezvén magát
korlátozva, átengedi magát határtalan vágyainak és azt hiszi, hogy
hatalmában van alkotni s ami több, újra alkotni a világot, csak úgy
saját erejéből, kénye-kedve szerint. 

Ha ez így volt már a természettudományokban, annál inkább így
kellett tehát lenni a szociológiában. Az emberek nem várták meg a
társadalomtudomány létrejöttét, hogy eszméket alkossanak a jogról,
a családról, az államról és magáról a társadalomról, élni akartak,
nem tudtak ennélkül meglenni. És hogy Bacon-nel szóljunk, éppen a
szociológiára áll az, hogy ezek a hamis fogalmak uralmat
gyakorolnak az elméken és a valóság helyét töltik be. Igaz, hogy a
társadalmi dolgokat emberek valósítják meg; az emberi cselekvésnek
produktumai. Úgy látszik, nem egyebek, mint eszmék megvalósítása,
melyek vagy velünk születtek vagy nem s amelyek bennünk vannak, –
és ezeknek az eszméknek alkalmazása az emberi viszonyokban
gyökerező különböző körülményekre. A családi szervezet, a
szerződés, a büntetés, az állam, a társadalom úgy tűnnek fel, mint
azoknak az eszméknek egyszerű fejlődése, melyeket mi a
társadalomról, igazságszolgáltatásról stb. alkottunk. Következőleg
ezeknek és az ezekhez hasonló tényeknek látszólag csak azokban az
eszmékben és azok által az eszmék által van reálitásuk, melyekből
erednek s így ezek az eszmék lesznek a szociológia tulajdonképeni
tárgyává.

Hogy a felfogási mód végre hitelre talált, annak az a
magyarázata, hogy a társadalmi élet apró részletei az öntudatot
minden oldalról elárasztották, de a megértés nem volt elég erős
arra, hogy valóságukat éreztesse. Mivel pedig önmagunkban nem
találtunk elég erős és közeli támasztópontokat, mindez nagyon
könnyen azt a benyomást gyakorolta ránk, hogy semmi sincs
 birtokunkban s minden az üres térben
lebeg valami félig reális rendkívül plasztikus anyag módjára. Ime
ez az oka, hogy sok gondolkodó a társadalmi berendezkedésekben nem
látott mást, mint mesterséges és többé-kevésbbé önkényes
kombinációt. De ha a részletek, a konkrét és különös formák
elkerülik is figyelmünket, legalább vannak durva és felszínes
képzeteink arról, hogy a kollektív élet milyen nagy általánosságban
és éppen a sematikus, összegező és hamis képeket adó képzetek azok,
amelyeket a mindennapi életben használunk. Nem is gondolhatunk
arra, hogy létüket kétségbe vonjuk, mert ugyanakkor úgy fogjuk fel,
mint saját létünket. Ezek csupán bennünk vannak; s mivelhogy
ismétlődő tapasztalatoknak eredményei, az ismétlésből és a belőle
eredő megszokásból nyerik befolyásukat és tekintélyüket.
Ellenállásukat érezzük, mihelyt szabadulni akarunk tőlük. Bizonyos,
hogy azt, ami velünk szembehelyezkedik, csak mint valóságot tudjuk
felfogni. Így minden hozzájárul ahhoz, hogy mi bennük a társadalmi
valóságot láthassuk.

Kétségtelen, hogy mindmáig a szociológia többé-kevésbé kizárólag
a fogalmakkal és nem a dolgokkal foglalkozott. Igaz, hogy Comte
kimondotta azt a tételt, hogy a társadalmi jelenségek természeti
tények, s alá vannak vetve a természet törvényeinek. Ezzel magától
érthetőleg elismerte dologi jellemvonásukat, minthogy a
természetben csak dolgok léteznek. De mikor kilép a filozófiai
általánosításokból és elvét megpróbálja alkalmazni, hogy felépítse
belőle a tudományt, az eszméket teszi vizsgálódásának tárgyává.
Szociológiájának főtárgya tulajdonképen  az
emberiség fejlődése az idők folyamán. Az emberi nem szakadatlan
fejlődésének eszméjéből indúl ki, mely az emberi természet mind
tökéletesebb megvalósulásában nyilvánúl, s a probléma ő szerinte a
fejlődés törvényének feltalálása. Pedig ha feltételezzük is, hogy
ez a fejlődés létezik, valósága csak úgy szilárdúl meg, ha a
tudomány megállapította. A fejlődést csak úgy tehetjük tudományos
vizsgálódás tárgyává, ha mint eszmét, és nem mint dolgot fogjuk
fel. Tulajdonképen itt csak teljesen szubjektív képzetről van szó,
mert a valóságban fejlődés nem létezik. A megfigyelés számára csak
egyes társadalmak léteznek és vannak adva, amelyek egymástól
függetlenül keletkeznek, fejlődnek és tűnnek el. Mert ha az új
társadalmak folytatják a már megelőzőek életét, minden magasabb
tipust úgy foghatunk fel, mint a legközelebbi alacsonynak új
járulékokkal gyarapodott egyszerű ismétlődését. Ezeket valamennyit
egymás mellé sorakoztathatnánk, vagy mondjuk, azokat, amelyek a
fejlődésnek ugyanegy fokán vannak, összetennénk, s az így nyert
sort az emberiség reprezentánsának tekinthetnők. De a tények nem
ily rendkívül egyszerű módon nyilvánúlnak. Az a nép, amely egy
másiknak helyére kerül, nem egyszerű folytatása ez utóbbinak
bizonyos új tulajdonságokkal; ez egészen más lesz, vannak bizonyos
tulajdonságai több, mások kevesebb számmal; egészen új egyéniség, s
ezek a különböző egyéniségek heterogének lévén, nem állíthatók fel
egy folyamatos sorba, legkevésbé pedig egyetlen sorba. Mert az
egymásután következő társadalmak nem ábrázolhatók geometriai
vonallal; inkább a fához hasonlítanak, melynek  ágai
különböző irányba ágaznak széjjel. Röviden, Comte a történelmi
fejlődés helyére a róla alkotott fogalmat tette, amely nem sokban
különbözik a köznapi felfogástól. A történelem távolról nézve
valóban nagyon könnyen ilyen sorszerű és egyszerű látványt nyújt.
Csak egyéneket látunk, kik egymásra következnek és ugyanazon
irányban haladnak, mert hisz ugyanaz a természetük. És mivel még
hozzá nem vesszük figyelembe, hogy a társadalom fejlődése mégis más
valami lehet, mint valamely emberi eszme fejlődése, természetesnek
látszik ezt annak az eszmének alapján meghatározni, amit az emberek
róla alkottak. Ily módon nemcsak hogy megmaradunk az ideológiában,
hanem a szociológiának tárgyul egy olyan fogalmat adunk, amelyben
voltaképen semmi szociológiai nincsen.

Spencer mellőzte ezt a fogalmat, de csak azért, hogy másikkal
helyettesítse, mely nem más módon keletkezett. Ő a társadalmakat,
nem az emberiséget teszi a tudománynak tárgyává. Ő az egyedüli, ki
a társadalmakat úgy határozza meg, hogy eltünteti azt a dolgot,
amiről beszél, és a saját hamis fogalmát teszi helyére. Ő világos
feltételként állítja fel, hogy «társadalom csak akkor létezik, ha a
juxtapozicióhoz kooperáció járul» és hogy csak az egyének
egyesüléséből lesz a tulajdonképeni társadalom.10) Azután abból a tételből indúlva ki, hogy a
társadalmi élet lényege az együttműködés, a kooperációk természete
szerint két osztályba sorolja a társadalmakat. «Van – mondja –
spontán kooperáció, amely magáncélok  elérése végett terv nélkül
jön létre; van tervszerű kooperáció is, amelynek tisztán látott
érdek a célja.»11) Az előbbieknek ipari
társadalom nevet ad, az utóbbiaknak katonai nevet, s mondhatjuk,
hogy ez utóbbi megkülönböztetés lett az ő szociológiájának
megtermékenyítő gondolata.

Ez alapvető meghatározás úgy tünik föl, mint valami tárgyilagos
igazság, pedig csak egyszerű nézőpont. Úgy tünik fel, hogy
közvetlenül érzékelhető ténynek kifejezése és hogy csak
megfigyelésre van szüksége, hogy megszilárduljon, mivel axiómaként
van a tudomány élére állítva. Már pedig puszta szemlélet útján nem
lehet tudni, hogy vajjon a kooperáció az egész társadalmi életet
magában foglalja-e. Az ilyen állítás tudományosan csak úgy
igazolható, ha szemlét tartunk a kollektiv létnek minden
nyilvánulásán és kézzelfoghatóvá tesszük, hogy valamennyi csak
különböző formája a kooperációnak. Ez ismét egy olyan módja a
társadalmi valóság felfogásának, mely maga kerül a valóság
helyére.12)

A meghatározott dolog nem a társadalom, hanem Spencer maga
alkotta eszméje. És hogy ő neki nincsenek kételyei az ilyen eljárás
iránt, annak az az oka, hogy szerinte a társadalom nem egyéb és nem
is lehet egyéb, mint egy eszmének, t. i. a kooperáció eszméjének
megvalósulása, amellyel ő azt meghatározza.13) Könnyű volna  kimutatni, hogy módszere
ugyanaz marad minden egyes kérdésnél, amelyhez hozzáfog. Ámbár úgy
tesz, mintha empirikusan járna el és a szociologiájában
felhalmozott tények a dolgok leírása és kifejtése helyett a
fogalmak analizisének megvilágítására vannak alkalmazva, mégis úgy
látszik, hogy a bizonyítás szerepét töltik be. Valóban, ami
tanaiban lényeges, levezethető a társadalom meghatározásából és a
kooperáció különböző formáiból. Mert ha csak a zsarnokilag ránk
kényszerített és a szabad és spontán szervezet között választunk,
világos, hogy ez az utóbbi lesz az esemény, amely felé az emberiség
törekszik és törekednie kell.

A hagyományos előítéleteket nemcsak a tudomány kezdetén leljük
meg, de a fejlett gondolkodás csúcsán is lépten-nyomon találkozunk
velük. Ismereteink mai állapota szerint nem tudjuk biztosan
megmondani, hogy az állam, a szuverénitás, a politikai szabadság,
demokrácia, szociálizmus, kommunizmus stb. tulajdonképpen mi, és a
módszer kívánná, hogy az ember ezeknek a fogalmaknak használásától
tartózkodjék addig, míg nincsenek tudományosan megalapozva. És
mégis azok a szavak, amelyekkel ezeket a fogalmakat jelölik,
szüntelen előfordulnak szociologiai vitákban. Rendesen olyan
biztonsággal használják őket, mintha jól ismert és meghatározott
dolgok volnának, pedig csak zavaros képzeteket, különféle kósza,
kevert impressziókat, előítéletet és szenvedélyt ébresztenek
bennünk. Ma már nevetünk azokon a különös okoskodásokon, amelyeket
a középkori orvosok a meleg, hideg, száraz, nedves fogalmakkal
véghez vittek, s nem vesszük  észre, hogy mi folyton ezt a
módszert alkalmazzuk a jelenségeknek egy fajára, melyek annál
kevésbbé tűrik el mint a többiek, mert rendkívül összetettek.

Ez az ideologiai jellemvonás a szociológia külön ágaiban még
több panaszra ad alkalmat. Így van különösen a morál kérdésében.
Azt mondhatnók, hogy egyetlen rendszer sincs, mely a morált nem úgy
fogja fel, mint egy olyan vezető eszmének egyszerű fejlődését,
amely teljesen hatalmában tartja. Vannak, kik azt hiszik, hogy ezt
az ember már születésekor készen találta; mások ellenben úgy vélik,
hogy többé kevésbbé lassan a történet folyamán alakult ki. De
mindkettőjük szerint, az empiristák szerint éppúgy mint a
racionalisták szerint, ez minden, ami valóban megvan az erkölcsben.
Ami a jogi és erkölcsi szabályoknak részleteit illeti, szinte azt
mondhatni, hogy magukban nincs létük, hanem csak ez az alapeszme
van, amelyet egyes életkörülményekre alkalmaznak és az esetek
szerint változtatnak. Tehát nem a valóság nélkül való
normarendszernek kellene az erkölcs tárgyának lenni, hanem az
eszmének, amelyből erednek s amelynek csak különböző alkalmazásai.
Az összes kérdések, amelyekkel az ethika rendszerint foglalkozik,
nem a dolgokra, hanem az eszmékre vonatkoznak; ezért mindig arról
van itten szó, hogy megtudjuk mi a jog, mi az erkölcs eszméje, nem
arról, hogy mi a jog és erkölcs természete magában véve. A
moralisták még nem jutottak el ahhoz a nagyon egyszerű felfogáshoz,
hogy az értékelhető dolgokról való képzeteink magukból a dolgokból
erednek és ezeket fejezik ki többé-kevésbbé  pontosan.
Erkölcsképzetünk tehát magoknak a szabályoknak értékeléséből ered,
melyek szemünk láttára fejtik ki működésüket és ezeket
körvonalakban kialakítja. Következőleg ezek a szabályok, nem pedig
a róluk való határozatlan nézetek a tudománynak tárgyai, mint ahogy
a fizikának is a testek a tárgyai, úgy amint vannak, nem pedig az
eszme, melyet a tudatlan tömeg alkot róluk. Ebből az is következik,
hogy azt tartják az erkölcs alapjának, ami éppen a teteje, vagyis
azt az útat és módot, amely szerint az egyén öntudatában működik és
hatást kelt. De nemcsak a tudomány legáltalánosabb kérdéseiben
követik ezt a módszert; így van a speciális kérdéseknél is. Az
ethikus a lényeges eszmékből, melyeket először kutat, átmegy a
másodrendű eszmékre, t. i. a család, haza, felelősség, szeretet és
igazság eszméjére; de gondolatai mindig az eszmékhez
alkalmazkodnak.

A nemzetgazdasággal sem vagyunk másképpen. Tárgyai, mint Stuart
Mill mondja, azok a társadalmi tények, amelyek főképpen vagy
kizárólag a gazdaság megszerzésére vonatkoznak.14) De hogy az ily módon meghatározott tények, mint
dolgok a tudós vizsgálatának tárgyai lehessenek, legalább valami
jelnek megállapítására van szükség, mely lehetővé teszi azoknak a
tényeknek felismerését, amelyek a föltételnek megfelelnek. A
kutatás kezdetén ugyan még állítani sincs jogunk, hogy ilyen is
van, és arról szó sem lehet, hogy az ember tudhatná, hogy az
miféle. Minden kutatásnál valóban csak akkor lehet megállapítani,
hogy van valami  cél és mi ez a cél, amikor már a tények
megvilágítása eléggé előre haladt. Egyetlen probléma sincs, amely
összetettebb és kevésbbé alkalmas volna, hogy egy csapásra
elbánjunk vele. Semmi sem biztosít bennünket eleve arról, hogy van
a társadalmi tevékenységnek olyan területe, ahol a meggazdagodás
vágya valóban jelentékeny szerepet játszik. Következőleg az így
értelmezett nemzetgazdaságtan anyaga nem kézzelfogható
reálitásokból tevődik össze, hanem egyszerű lehetőségekből, tiszta
észfogalmakból; másszóval olyan tényekből, melyeket a nemzetgazdász
vonatkozásba hoz a mérlegelendő céllal és ebben a jelentőségben fog
föl. Megpróbálja-e például tanulmányozni azt, amit produkciónak
nevez? Azt hiszi, hogy egyszeriben elő lehet számlálni és át lehet
tekinteni a fő mozgató erőket, melyek a produkciót létrehozzák. Ez
pedig onnan van, hogy létüket nem ismerte meg azalatt, míg
tanulmányozta a feltételeket, melyektől a dolog függ, mert különben
a tapasztalatok kifejtésével kezdte volna, amelyekből ezt a
következtetést merítette. Ha pedig már kutatásának kezdetén, nehány
szóval megkísérli az osztályozást, ennek az az oka, hogy egyszerű
logikai analizist használt. Kiindul a termény gondolatából;
elemeire bontva azt találja, hogy az a természeti erők, a munka, az
eszköz és tőke fogalmát logikusan magában foglalja s ezután ilyen
módon tárgyalja ezeket a levezetett fogalmakat.15) 

Nyilvánvaló, hogy a legfontosabb gazdasági theoriát, az
értékelméletet eszerint a módszer szerint építették fel. Ha az
értéket mint valóságot vették volna szemügyre, a közgazdászok
rögtön felvilágosítottak volna bennünket arról, hogy miben lehet az
e névvel jelölt dolgot felismerni, azután osztályozták volna a
fajokat, módszeres indukcióval kutatták volna változásaik
törvényszerüségét, végre összehasonlították volna a különböző
eredményeket, hogy egy egyetemes formulát hozzanak ki belőlük. A
theoriát nem lehet addig megalkotni, míg a tudományos kutatás
eléggé ki nem terjedt. Ehelyett azonban már a kezdetnél a theoriára
akadunk. Ez az oka, hogy a közgazdász, hogy ezt megtehesse,
megelégszik azzal, hogy az értékre, vagyis az alkalmas
csereeszközről való eszmére ráfordítsa a saját figyelmét, s ennek
tudatában legyen, s minthogy úgy találja, hogy az magában foglalja
a haszonnak, a ritkaságnak eszméjét, analizisének ebből az
eredményeiből alkotja meg definicióját. Kétségkívül támogatja
néhány példával. De mikor arra a számtalan tényre gondolunk,
amelylyel egy ilyen elméletnek számot kell vetnie, hogyan
tulajdoníthatunk legcsekélyebb bizonyító erőt is azoknak a
szükségképpen igen ritka tényeknek, amelyeket a szuggesztió
véletlenje hozott össze?

A közgazdaságtanban éppúgy mint az erkölcstanban a tudományos
kutatás része nagyon szűk körre van szorítva; a művészeté túlnyomó.
 Az erkölcstanban az elméleti rész a
kötelességről, jóról, jogról való néhány vitára szorítkozik.
Azonkívül ezek az elvont viták tulajdonképpen nem tartoznak a
tudomány körébe, mert nem az a tárgyuk, hogy meghatározzák,
valóságban mi az erkölcs legfőbb törvénye, hanem az, hogy minek
kell lenni. Éppen így a közgazdasági kutatásokban a legfőbb
kérdések megtudni pl. hogy a társadalomnak az individualisták vagy
a szocialisták fogalmai szerint kell-e szervezkednie;
vajjon az jobb-e ha az állam beleavatkozik az ipari és
kereskedelmi viszonyokba vagy rábízza teljesen a
magánkezdeményezésre; és hogy vajjon a pénzrendszer monometallizmus
vagy bimatallizmus legyen-e. Törvény itt tulajdonképpen
nincs nagy számmal; amit pedig így szoktak nevezni, nem érdemli meg
ezt az elnevezést, mert csak a cselekvésre vonatkozó maximák,
kiforgatott gyakorlati parancsok. Itt van pl. a kínálat és kereslet
hírhedt törvénye. Még sohasem mutatták ki induktiv úton, hogy ez a
gazdasági valóság kifejezője. Tapasztalat és módszeres
összehasonlítás még soha meg nem állapította, hogy valóban
ez a törvény befolyásolja-e a gazdasági viszonyokat. Amit tettek és
amit tehettek, mindössze annyi, hogy dialektikai úton igazolták,
hogy az embernek így kell eljárni, ha érdekeit meg akarja őrizni és
hogy minden más eljárás káros s ha valaki másképpen cselekszik, ez
valódi logikai eltévelyedés. Logikus az, hogy a legproduktívabb
iparágak a legkeresettebbek és hogy a legkeresettebb és legritkább
termények tulajdonosai adnak el legnagyobb áron. De ez a tiszta
logikai szükségesség  semmiben sem hasonlít ahhoz, amit a
természet igazi törvényei nyújtanak. Ez utóbbiak azokat a
viszonyokat fejezik ki, amelyek szerint a tények valóban egymáshoz
kapcsolódnak, nem pedig azt az útat és módot, mely szerint
kapcsolódniok kellene.

Amit erről a törvényről mondottunk, alkalmazható az orthodox
gazdasági iskola természetinek nevezett törvényeire, melyek
különben sem egyebek, mint az előbbinek különös esetei. Természeti
törvények ezek, ha akarjuk abban az értelemben, hogy a természetes
vagy természetesnek látszó eszközöket jelölik a kitűzött cél
elérésére; de nem lehet ezzel a névvel jelölni őket, ha
természettörvény alatt a természetnek induktiv úton megállapított
létezési módját értjük. Röviden nem mások, mint a gyakorlati
bölcseség tanácsai és ha többé-kevésbbé fortélyosan úgy tudtuk őket
feltüntetni, mintha ép a valóság kifejezői volnának, ez azért van,
mert azt hitték – joggal vagy alaptalanul, – hogy ezeket a
tanácsokat az emberek nagy része az esetek átlagában eredménnyel
követheti.

A társadalmi jelenségek mégis dolgok és úgy kell őket
tárgyalnunk, mint dolgokat. Ennek a tételnek bebizonyítása végett
nem szükséges a természetről filozófálni és analogiákról
vitatkozni, amelyeket a társadalmi jelenségek az alsóbbrendű
jelenségekkel való viszonyukban felmutatnak. Elég azt konstatálni,
hogy ezek az egyetlen adottság a szociológus számára. Dolog
minden, ami adva van, mindaz, ami a megfigyelés számára kínálkozik
vagy amit kénytelenek vagyunk megfigyelni. Dolgokként tárgyalni
 a jelenségeket azt jelenti, hogy mint
olyan adottakat tárgyaljuk őket, amelyek kiinduló pontjai a
tudománynak. A társadalmi jelenségeknek elvitázhatatlanul megvan az
a jellemvonásuk. Nem az eszme van adva, amit az emberek az értékről
alkottak, mert ez megközelíthetetlen; adva vannak a gazdasági
viszonyok folyamatában valóban kicserélődő értékek. Nem morális
eszménynek ez vagy amaz a felfogása van adva, hanem ama szabályok
összessége, amelyek magunkviseletét valóban meghatározzák. Nem a
haszonnak vagy gazdagságnak eszméje, mert ez mind a gazdasági
organizáció részletkérdése. Lehetséges, hogy a társadalmi élet nem
egyéb, mint bizonyos fogalmak fejlődése; de ha feltételezzük, hogy
az, ezek a fogalmak nincsenek közvetlenül adva. Nem tudunk
közvetlenül hozzájuk jutni, hanem csak a nyilvánvaló
(phaenomenális) valóság útján, mely kifejezi őket. Azt nem tudjuk
a priori, hogy a különböző áramlatok eredetében miféle
eszmék vannak, ámbár csak ilyenek vannak; csak úgy tudjuk meg, hogy
honnan erednek, ha forrásukig visszamentünk.

A társadalmi jelenségeket tehát magukban kell vizsgálat tárgyává
tennünk, megszabadítva őket a tudatos alanyoktól, akiknek a
képzetei. Mint külsőket, mint a külvilág dolgait kell őket
tekintenünk, mert ilyen mineműségben jelennek meg előttünk. Ha
pedig e az külsőség csak látszólagos, abban a mértékben tünik el az
illuzió, amint a tudomány előre halad, s akkor vesszük észre, hogy
a külső, – hogy úgy mondjuk – belép a belsőbe. De a megoldást nem
lehet  előre tudni; sőt ha a társadalmi
tényekben nincs meg a dolgoknak összes jellemző sajátsága, először
úgy kell őket tárgyalni, mintha megvolna. Ezt a szabályt a
társadalmi valóságra teljes egészében kell alkalmazni, anélkül,
hogy itt egyetlen kivétel is volna. Sőt ebből a szempontból kell
vennünk még azokat a jelenségeket is, amelyek látszólag a
legmesterségesebb berendezkedésen alapulnak. Sohasem szabad
előre feltételezni, hogy valamely erkölcsi szabálynak vagy
intézménynek konvencionális karaktere van. Különben pedig, ha
személyes tapasztalatainkra szabad hivatkoznunk, azt hisszük,
biztosak vagyunk afelől, hogy e módszer szerint járván el, gyakran
elégtételt kapunk oly módon, hogy a látszólag még legönkényesebb
tények is a figyelmesebb szemlélet után végre az állandóság,
szabályosság jellemvonásait és a tárgyilagosság jeleit
mutatják.

Ezenkívül általánosságban elég az, amit előbb a társadalmi tény
megkülönböztető karakteréről mondottunk, t. i. hogy biztosítjuk
magunkat ennek a tárgyszerűségnek természetéről és bebizonyítjuk,
hogy ez nem illuzórius. Valóságban egy dolgot főleg arról ismerünk
meg, hogy nem lehet rajta puszta akaratelhatározással módosítani.
Ez még nem jelenti azt, hogy minden változtatásnak ellenszegül.
Hogy pedig változtatást hozzunk létre, nem elég csak akarni;
többé-kevésbbé fáradságos erőfeszítésre van szükség a kifejtett
ellenállás miatt, s azonkívül nem is lehet mindig erőt venni rajta.
Láttuk, hogy a társadalmi tényeknek megvan ez a tulajdonságuk.
Kívülről hatnak akaratunkra és korántsem annak 
produktumai. Bizonyos mértékben formákból állnak és mi kénytelenek
vagyunk cselekvéseinket e formákba önteni. Sőt gyakran ez a
szükségesség olyan, hogy nem is tudjuk elkerülni. És ami több, ha
már azon a ponton vagyunk, hogy diadalmaskodtunk rajtuk, az
ellenünk szegülő ellentét világossá teszi, hogy itt olyan dologgal
állunk szemben, mely nem tőlünk függ. Ha tehát a társadalmi
jelenségeket dolgoknak tekintjük, csak természetükhöz
alkalmazkodunk.

Hogy végére jussunk, az a reform, amit a szociológiába be kell
vinni, minden tekintetben egyenlő azzal, amely a lélektant az
utolsó harminc évben átalakította. Amint hogy Comte és Spencer
természeti tényeknek nyilvánították a társadalmi tényeket, jóllehet
nem úgy tárgyalták mint dolgokat, különböző empirikus iskolák már
régen felismerték a lelki jelenségek természetes jellemvonását,
mégis tiszta ideológiai módszert alkalmaztak rájuk nézve. Az
empiristák, nem különben ellenfeleik is, tulajdonképpen kizárólag
introspektiv eljárást követtek. Azok a tények, melyeket csak
önmagunkon figyelünk meg, sokkal ritkábbak, múlékonyabbak és
változékonyabbak, semhogy a szokás által bennünk megrögzített
nézetekre befolyást gyakorolhatnának és nekik törvényt
szabhatnának. Ha pedig ez utóbbiak nincsenek más ellenőrzésnek
alávetve, semmi sem ellensúlyozza őket. Tehát sem Locke, sem
Condillac nem tekintették tárgyilagosan a lelki jelenségeket. Mert
ők nem az érzékelést tanulmányozták, hanem valami eszmét az
érzékelésről. Innen van, hogy ámbár ők bizonyos tekintetben
előkészítették a tudományos lélektant, az valóban  jóval
később jött létre, akkor, amikor az emberek eljutottak ahhoz a
felfogáshoz, hogy a tudat állapotait kívülről lehet és kell
tekinteni, nem pedig annak a tudatnak szempontjából, amely őket
vizsgálja. Ilyen nagy forradalom ment végbe ezekben a
tudományágakban. Minden külön eljárás, minden új módszer, mellyel
ezt a tudományt gazdagították, csak különböző eszközök annak az
alapgondolatnak minél tökéletesebb megvalósítására. Ez a haladás a
szociológia számára még hátra van. A subjectiv állapotból, melyből
még alig jutott ki, át kell mennie az objectiv állapotba.

Ezt az átmenetet nem oly nehéz megvalósítani, mint a
lélektanban. A lélektani tények természetszerűen, mint az alany
állapota vannak adva, sőt el sem különíthetők tőle. Már a
meghatározás szerint belső tények és látszólag nem is lehetséges
mint külsőket tárgyalni őket, hacsak erőt nem veszünk
természetükön. Nemcsak jelentékeny abstrakció-készségre, hanem a
módszereknek és eljárásoknak egész rendszerére van szükség, hogy a
lélektani tényeket ebből a szempontból tekintsük. A társadalmi
tényeknek ezzel ellentétben természetesebben és közvetlenebbül
megvannak összes dologi karaktereik. A jog megvan a
törvénykönyvekben, a mindennapi élet mozgalmait megtaláljuk a
statisztika számaiban, a történelmi emlékekben, a divatot a
ruhákon, az ízlést a műtárgyakon. Természetüknél fogva arra törnek,
hogy kívül helyezkedjenek az egyéni tudaton, mivel uralkodnak
rajta. Hogy saját ábrázatjukban, mint dolgokat láthassuk őket, nem
szükséges mesterségesen elváltoztatást végezni  rajtuk. A
szociologiának ebből a szempontból komoly előnye van a lélektannal
szemben, amit még eddig nem vettek észre és kell, hogy ez
fejlődését siettesse. Talán nehezebb a tényeket kifejteni, mert
összetettebbek, de könnyebb megállapítani. A lélektannak ellenben
nemcsak a tények feldolgozásával van baja, hanem azoknak
megragadásával is. Következőleg azt szabad hinnünk, hogy attól
fogva, hogy a szociologiai módszernek ezt az elvét általában
elismerik és alkalmazzák, a szociológia olyan gyorsan fog
előhaladni, ahogy mostani lassú fejlődése miatt fel sem lehet
tételezni, sőt hogy utóléri azt az előnyt, amit a lélektan csak
történelmi elsőbbségénél fogva bír.16)

II.

Elődeink tapasztalatai azonban már megmutatták nekünk, hogy
arra, hogy valamely megállapított igazságnak érvényt szerezzünk,
nem elég elméleti bizonyítást adnunk és nem elég, hogy
meggyőződjünk róla. Az értelem természeténél fogva nagyon hajlandó
félreismerni azt az igazságot, hogy feltarthatatlanul visszaesik az
előbbi tévedésbe, ha szigorú fegyelemnek nem veti magát alá; ennek
főtételeit, a fenti állítás következményeit akarjuk most
formulázni. 1. Az első  következtetés így hangzik: El kell
távolítani rendszeresen minden hagyományos előítéletet. Ennek a
szabálynak külön bizonyítása nem szükséges; mindabból folyik, amit
már előzőleg elmondottunk. Egyébként ez az alapja minden tudományos
módszernek. Descartes módszertani ketélye voltaképp ennek az
alkalmazása. Ha Descartes abban a pillanatban, amikor meg akarta
alapítani a tudományt, azt teszi meg törvénynek, hogy kétségbe von
minden képzetet, amit előbb szerzett, ezt azért teszi, mert csak
tudományosan kidolgozott fogalmakat akar alkalmazni, vagyis
olyanokat, melyek az ő alapította módszer szerint vannak
konstruálva; s minden olyant, mely más eredetű, legalább egyelőre,
félre kell vetni. Láttuk, hogy Bacon-nél az idola-elméletnek
ugyanez az értelme. E két nagy doktrina, melyet gyakran szembe
állítanak egymással, lényegében megegyezik. Szükséges tehát, hogy a
szociológus, akár akkor mindjárt, amikor meghatározza kutatásainak
tárgyát, akár bizonyítás közben végleg lemondjon azoknak a
fogalmaknak használatáról, amelyek a tudományon kívül keletkeztek
szükségből, s nincs bennük semmi tudományos. Kell, hogy azoktól a
hamis magátólértetődésektől megszabadítsa magát, amelyek a
közönséges ember elméjét elfoglalják és egyszersmindenkorra lerázza
az empirikus kategóriák igáját, melyek a hosszas megszokás miatt
végre zsarnokivá lesznek. Ha pedig a szükség kényszeríti, hogy néha
visszatérjen rájuk, legalább tudatában legyen azoknak csekély
értékével és ne engedje, hogy tanulmányában olyan szerepük legyen,
amit meg nem érdemlenek. 

Hogy ez a felszabadulás olyan nehéz a szociológiában az az oka,
hogy itt gyakran nagy része van az érzelemnek. Valóban egészen más
szenvedélyt ébresztenek bennünk a politikai, a vallásos hiedelmek,
gyakorlati erkölcsi nézeteink, mint a fizikai világ dolgai;
következőleg ezt a szenvedélyes jellemvonást közöljük azzal a
móddal is, amely szerint az előbbieket felfogjuk és magunknak
megmagyarázzuk. Róluk alkotott gondolataink megragadják
érzelmeinket, éppúgy mint tárgyaik és olyan tekintélyt érnek el,
hogy nem tűrnek ellenmondást. Minden véleményt, mely velük
ellenkezik, ellenséges elbánásban részesítünk. Valamely állítás
nincs összhangban pl. a hazafiságról, az egyéni méltóságról
alkotott eszmével: megtámadják, akármilyen bizonyítékokon alapult
légyen. Nem hagyják jóvá, ha még úgy igaz is; azt a nézetet
állítják szembe vele, hogy nem fogadom el s a szenvedély nem kímél
fáradságot a maga igazolása végett, hogy olyan érveket
szuggeráljon, melyeket könnyen döntőnek találnak.

Sőt ezek a képzetek olyan presztízsre tesznek szert, hogy nem is
tűrik a tudományos vizsgálatot. Már a puszta tény, hogy azokat a
jelenségeket, melyeknek kifejezői, rideg és száraz analizisnek
vessük alá, fellázít bizonyos elméket. Ha valaki vállalkozik az
erkölcsnek kívülről külső valóságként való tanulmányozására, az
érzelgősök erkölcsi érzékéből kivetkőzöttnek gondolják, mint ahogy
az elevenboncolót a közönséges elmék érzéketlennek vélik. Szó sincs
róla, hogy elfogadják az ilyen érzelmeknek a tudományra való káros
hatását, sőt azt hiszik, hogy alkalmazkodni kell hozzájuk, hogy
tudományt  csináljunk a rájuk vonatkozó dolgokból.
«Jaj annak a tudósnak – írja egy ékesszavú vallástörténész – aki az
Isten dolgaihoz úgy közeledik, hogy öntudatának mélyén, lényének
megtörhetetlen alapján, ott hol az ősök lelke szunnyadoz, nincs egy
ismeretlen szentély, ahonnan időnként tömjénillat árad, egy
zsoltárvers, fájdalmas vagy örömkiáltás hangzik fel, melyet
gyermekként küldött az ég felé testvérei után, és amely őt
pillanatnyi közösségbe juttatja a hajdani prófétákkal.17)

Az ember nem képes teljes erővel fellépni az ilyen misztikus tan
ellen, amely – mint különben minden miszticizmus – alapjában nem
egyéb, mint megmásított empirizmus, tagadása a tudománynak. A
társadalmi dolgok tárgyaiként szereplő érzelmeknek sincs semmi
kiváltságuk a többiek felett, mert nincs más eredetük. Éppúgy
történeti eredetűek, mint azok; emberi tapasztalat eredményei, de
ez a tapasztalat zavaros és rendezetlen. Nem a valóságnak valami,
nem tudom miféle transcendentális anticipációjából kerültek ki,
hanem eredői mindenfajta rendetlenül, a véletlen körülmények
szerint, módszeres magyarázat nélkül felhalmozódott benyomásnak és
emóciónak. Korántsem nyujtanak magasabb megvilágítást az ésszerű
megvilágítás számára, mert ezek kizárólag kétségtelenül igen erős,
de zavaros élményeknek eredményei. Hasonló túlsúlyt tulajdonítani
nekik egyenlő azzal, hogy az értelem legalsóbbrendű képességeinek
túlsúlyt adunk legmagasabb képességei fölött, vagyis magunkat
többé-kevésbbé szónoki szószátyárságra 
kárhoztatjuk. Az így készült tudomány csak az olyan elméket
elégítheti ki, kik jobban szeretnek érzelmeikkel, mint eszükkel
gondolkozni, akik az érzéklés közvetlen és zavaros szintéziseit az
ész türelmes és fényes analiziseinél többre becsülik. Az érzelem
tárgya a tudománynak és nem kritériuma a tudományos igazságnak.
Egyébként nincs tudomány, mely kezdetben hasonló akadályokba ne
ütközött volna. Volt idő, amikor a fizikai világ dolgaira vonatkozó
érzelmeknek éppen ilyen vallásos vagy erkölcsi karakterük volt s
nem kisebb erővel szegültek ellen a fizikai tudományok
megalapításának. Hihető tehát, hogy ez a tudományból tudományba
üldözött előítélet végre utolsó menedékhelyéről, a szociológiából
is eltűnik, és a kutatónak szabad kezet enged.

2. De az előbbi szabály teljesen negatív. Azt tanítja a
szociológusnak, hogy hárítsa el a hamis nézetek uralmát és hogy
figyelmét a tények felé fordítsa. De nem mondja meg, hogy ez
utóbbiakat mi módon kell megragadni, hogy objektív tanulmányt
végezzünk.

Minden tudományos nyomozás a jelenségek meghatározott
csoportjára vonatkozik, melyek egy és ugyanazon definiciónak
felelnek meg. Első lépése a szociológusnak tehát az legyen, hogy
meghatározza a dolgokat, melyeket tárgyal, avégből, hogy tudjuk és
tudja, hogy mi körül forog a kérdés. Ez az első és
legnélkülözhetetlenebb föltétele minden bizonyításnak és
igazolásnak; az elmélet valóban csak úgy ellenőrizhető, ha fel
tudjuk ismerni a tényeket, miket számon kell tartania. Azonkívül
mivel ez a bevezető definició állapította meg magát a tudomány
 tárgyát, ez a tárgy vagy valami dolog
lesz vagy nem lesz, – a végzett definició útja és módja
szerint.

Hogy a meghatározás tárgyilagos legyen, magától érthetőleg
szükséges, ne egy bizonyos felfogás szerint, hanem
elválaszthatatlan tulajdonságaik szerint fejezze ki a jelenségeket.
Szükséges, hogy a jelenségeket természetük integráns alkotó
elemével jellemezze, nem pedig valami többé-kevésbbé eszményi
nézettel való megegyezésük alapján. Akkor, mikor a kutatás még csak
megindul s a tények kidolgozása még nem kezdődött meg, csak azok
lesznek megközelíthető tulajdonságaik, melyek elég kívül esnek
ahhoz, hogy közvetlenül láthatók legyenek. A mélyebben fekvők
kétségkívül lényegesebbek; magyarázó értékük több, de a tudománynak
ezen a fokán még ismeretlenek, és nem lehet eléjük vágni, különben
a valóság helyébe észfogalmat teszünk. Az első tulajdonságok között
kell tehát keresnünk az alapvető definició anyagát. Másrészről
világos, hogy ennek a meghatározásnak kivétel és különbség nélkül
mindazokat a jelenségeket magában kell foglalnia, melyek
ugyanezeket a tulajdonságokat mutatják; mert különben sem okunk,
sem módunk nincs választani közülük. Ezek a tulajdonságok azok
mind, amit a valóságból tudunk. Következőleg ezeknek korlátlanul
kell meghatározni a tények csoportosításának módját. Semmi más
kritérium nincs, ami csak részben is pótolhatná az előbbinek
eredményeit. Ebből ez a szabály következik: Mindig egy
jelenségcsoportot tegyünk a kutatásnak tárgyává, amelyet bizonyos,
mindegyik jelenségben meglevő  külső tulajdonságok
határoztak meg; ebbe a kutatásba bele kell vonni minden jelenséget,
mely ennek a meghatározásnak megfelel. Megállapítjuk például
bizonyos számú cselekvésnek létét, melyek mind azt a külső
jellemvonást mutatják, amely – ha egyszerre követik el – a
társadalom részéről azt a sajátos reakciót idézi elő, amit
büntetésnek nevezünk. Egy sui generis csoportot alkotunk
belőle, amelyet közös névvel összefoglalunk; vagyis bűnnek nevezünk
minden büntetéssel megtorolt cselekvést; s az így meghatározott
bűnt egy külön tudomány, a kriminológia tárgyává tesszük. Éppen így
megfigyelhetjük, hogy minden ismeretes társadalomban van egy külön
társadalom, mely arról a külső jegyről ismerhető fel, hogy
nagyobbrészt vérrokon egyénekből van összetéve, kiket törvényes
kötelékek fűznek össze. Az idevonatkozó tényekből külön csoportot
alkotunk, külön nevet adván neki; ezek a családi élet jelenségei.
Minden efajta közösséget családnak nevezünk s az így meghatározott
családot egy külön kutatás tárgyává teszünk, melynek a
társadalomtudományi terminológiában eddig semmi határozott
elnevezése nincs. Ugyanezt a szabályt alkalmazzuk később akkor is,
amikor általában a különböző családtípusokra megyünk át. Amikor
például hozzáfogunk a clánnak vagy a matriarchális vagy
patriarchális családnak tanulmányozásához, meghatározásukkal
kezdjük ugyane módszer szerint. Eszerint az elv szerint kell
megállapítani minden probléma tárgyát, akár általános az, akár
különös.

Ha így jár el a szociológus, az első lépésnél megveti lábát a
valóságban. Valóban az ilyen  osztályozásnál az eljárás
nem tőle, nem gondolkodásának irányától függ, hanem a dolgoknak
természetétől. Az ismertetőjel, mely ebbe vagy abba a kategóriába
sorolja a dolgokat, mindenkinek megmutatható, mindenki felismeri, s
az ilyen megfigyelő állításait mások is ellenőrizhetik. Igaz, hogy
az így alkotott fogalomnak nem felel meg mindig, sőt nem felel meg
általában a közismert fogalom. Világos például, hogy a
szabadgondolkodók tevékenységét vagy az etikett ellen való
támadásokat, ha még annyira rendszerint és szigorúan büntetik is a
legtöbb társadalomban, ezekhez a társadalmakhoz való
vonatkozásukban még bűnszámba se jönnek. Éppígy a clan nem család a
szónak közönséges értelmében. De ez nem fontos; mert itt egyszerűen
nem arról van szó, hogy módot találjunk arra, hogy azokat a
tényeket, amelyekhez a közönséges beszéd szavai és a velük
kapcsolatos eszmék csatlakoznak, elég biztonsággal újra
feltalálhassuk. Sőt az kívánatos, hogy merőben új fogalmakat
alkossunk, melyek a tudomány szükségleteinek megfelelnek és külön
terminológia segítségével vannak megalkotva. Ez semmiesetre sem
jelenti azt, hogy a közönséges fogalom a tudósnak hasznavehetetlen;
ezek útmutatókul szolgálnak neki. Segítségükkel tudjuk meg, hogy
van valahol egy csoport, ugyanazon elnevezés alatt egyesült
jelenség és következőleg valószínű, hogy ezeknek közös
jellemvonásaiknak kell lenni. Sőt mivel ezeknek mindig van valami
kapcsolatuk a jelenségekkel, néha azt is megmutatják, persze durva
vonásokban, hogy milyen legyen a kutatás iránya. De minthogy ezek
felületesen vannak megalkotva,  egész természetes, hogy nem
vágnak egybe pontosan a tudományos fogalommal, melynek
keletkezésére alkalmat adtak.18)

Bármennyire szemmel látható és fontos is ez a szabály, a
szociológiában még sem méltatják figyelemre. Mivel ez a tudomány
olyan dolgokat tárgyal, melyekről szüntelen beszélünk, mint a
család, tulajdon, bűn stb., látszólag legtöbbször felesleges a
szociológusnak megelőző, szigorú definiciót adni. Annyira hozzá
vagyunk szokva azoknak a szavaknak használatához, melyek a
beszélgetésben folyton előfordulnak, hogy feleslegesnek látszik
pontosan meghatározni, hogy milyen értelemben használjuk.
Egyszerűen a közhasználatban levő fogalomra utalunk. De ez nagyon
gyakran kétértelmű és ez a kétértelműség okozza, hogy ugyanazon név
alatt, ugyanabban a fejtegetésben valóságban teljesen különböző
dolgokat egyesítünk. Ebből aztán érthetetlen zavarok támadnak. Így
például kétféle monogám egyesülés van: egyik a tényleges, másik a
jogi. Az elsőnél a férjnek egy felesége van ugyan jogilag, de több
is lehet; a második esetben törvényileg  meg van
tiltva, hogy poligám legyen. A tényleges monogámiát megtalálhatjuk
több állatfajnál és bizonyos alsóbbrendű társadalmakban nemcsak
elszórva, hanem olyan általánosságban, mintha törvény parancsolná.
Ha a népesség nagy területen szétszóródva él, a társadalmi kötelék
nagyon laza, ennek következtében az emberek egymástól izolálva
élnek. Ilyenkor minden férfi természetszerűleg igyekszik maga mellé
nőt szerezni és csak egyet, mivel ebben az izolált állapotban bajos
volna többet eltartani. Ezzel ellentétben a kötelező egynejűséget
csak a legfejlettebb társadalmakban figyelhetjük meg. A házassági
közösség e két fajának tehát nagyon különböző jelentése van, mégis
ugyanegy szóval jelöljük; mert gyakran bizonyos állatokról is
mondjuk, hogy monogámok, ámbár semmi sincs náluk, ami a törvényes
kötelezettségre hasonlítana. Spencer a házasságról szóló
tanulmányában kezdettől fogva a monogámia szót használja szokásos
kétértelmű jelentésével, anélkül, hogy meghatározná. Innen van,
hogy ő előtte a házasság fejlődése érthetetlen szabálytalanságnak
látszik, mert abban a hiszemben, hogy ő a nemi egyesülés magasabb
formáit a történelmi fejlődés alsó fázisaiban megfigyelte, úgy
tűnik fel neki, hogy az a közbeeső időszakban eltűnik, nem hogy
újra megjelennék. Így arra a következtetésre jut, hogy az általános
társadalmi fejlődés és és a családi életnek egy tökéletes típus
felé való fokozatos haladása között nincsen szabályos viszony.
Helyes definició elhárította volna ezt a tévedést.19) 

Más esetekben nagy gondjuk van az embereknek arra, hogy
meghatározzák a tárgyat, melynek kutatásához fognak. Ahelyett
azonban, hogy a meghatározásba belevonnának és egy fajtába
csoportosítanának minden közös külső tulajdonsággal bíró
jelenséget, selejtezést végeznek köztük. Bizonyos feltünőbbeket
kiszemelnek s azokat úgy tekintik, mintha csak nekik volna meg az a
joguk, hogy ezekkel a jellemvonásokkal rendelkezzenek. Ami a
többieket illeti, ezeket úgy veszik, mintha bitorolnák a
megkülönböztető jeleket és nem veszik számon. Könnyű belátni, hogy
ilyen módon csak szubjektiv és hiányos ismeretre tehetünk szert.
Ezt a kiválogatást csak előre megragadott eszme alapján lehet
végezni, mert a kutatás kezdetén még semmiféle vizsgálódás nem
állapította a bitorlás valódiságát, lehetőségét feltételezve. A
kiválogatott jelenségeket is csak azért tartják meg, mert ezek
jobban megegyeznek, mint a többiek azzal az eszményi felfogással,
amelyhez az effajta valóságból jutnak. Például Garofalo a
Criminologia kezdetén nagyon helyesen utal arra, hogy ennek
a tudománynak kiinduló pontja szükségképen «a bűn szociológiai
fogalma.» A fogalom megállapítása végett mégsem hasonlít össze,
különbség nélkül, a különféle társadalmi típusokban minden olyan
cselekményt, amelyet törvényes büntetéssel sujtanak. Csak egyeseket
hasonlít össze, azokat t. i., amelyek az erkölcsi érzéknek átlagos
és változatlan oldalát  sértik. Ami pedig azokat az erkölcsi
érzelmeket illeti, melyek a fejlődés folyamán eltüntek, ez szerinte
nem a dolgok természetén alapszik és pedig azért, mert nem sikerült
nekik fenntartani magukat; következőleg azt hiszi, hogy azok a
cselekmények, melyeket azért tartottak bűnténynek, mert ezeket az
érzelmeket megsértették, ezt az elnevezést véletlen vagy
többé-kevésbbé pathológikus körülmények miatt kapták. De csak a
morálnak tisztán egyéni felfogása alapján lehet ilyen kiválasztást
tenni. Ebből a gondolatból az is következik, hogy az erkölcsi
fejlődés, ha kezdetét nézzük, mindenféle salakkal és
tisztátlansággal van tele, melyet aztán fokozatosan eltávolít
magából, s csak ma jutott odáig, hogy megszabaduljon a mellékes
alkotórészektől, melyek kezdetben zavarták fejlődését. Ez az elv
azonban se nem magától érthető axioma, se bebizonyított igazság;
csak feltevés, amit még hozzá semmi sem igazol. Az erkölcsi érzék
változó elemei éppúgy a természetben gyökereznek, mint a
változatlanok. Az előbbieken végbemenő változások csak azt
bizonyítják, hogy maguk a dolgok változtak. Az állattanban az
alsóbbrendű fajok különös formáit nem kevésbbé természetesnek
tekintjük, mint azokat, amelyek az állati törzs minden fokán
ismétlődnek. Sőt a primitiv társadalmakban bűntettnek minősített
cselekmények és a melyek ezt a jelleget elvesztették, valóban épp
olyan bűntettek ezekhez a társadalmakhoz viszonyítva, mint
amelyeket ma elnyomunk. Az előbbiek a társadalmi élet változó
feltételeinek felelnek meg, az utóbbiak az állandóknak; de egyik
nem mesterségesebb, mint a másik. 

Mi több: ha ezeknek a cselekményeknek igazságtalanul
tulajdonítottak bűntényjelleget, akkor sem szabad őket a többiektől
teljesen elkülöníteni. Mert a jelenség beteges formái nem más
természetűek, mint egészséges formái, következőleg természetük
meghatározása végett az előbbieket éppúgy meg kell figyelni, mint
az utóbbiakat. A betegség nincs ellenmondásban az egészséggel,
ugyanannak a nemnek két változata, melyek felváltva nyilvánulnak.
Ezt a szabályt az élettanban és pszichológiában már régen
felismerték és alkalmazták, s a társadalomtudomány is köteles éppen
így tiszteletben tartani. Ha nem ismerjük el, hogy valamely
jelenség majd egyik vagy másik okra vezethető vissza, vagyis
megtagadjuk az okság elvét, akkor egy cselekménynél azok az okok,
amelyek a bűnnek megkülönböztető jellegét rendellenesen fejezik ki,
nem különböztethetők meg fajuk szerint azoktól, melyek ugyanazt a
hatást normális úton idézik elő; csak fokozati különbség van köztük
és annyi, hogy a körülményeknek ugyanabban az együttességében
nincsen hatásuk. A rendellenes bűn épúgy bűn és a bűn
meghatározásába bele kell venni. De mi történt? Az, hogy Garofalo
nemnek vesz olyat, ami faj vagy csak változat. Azok a tények,
amelyekre az ő kriminalitásformulája alkalmazható, csak elenyésző
csekélységet képviselnek azok között, melyeket bele kellene
foglalni. Mert ezek a formulák sem a vallásos, sem az etikett,
ceremónia és hagyomány stb. elleni vétkekre nem alkalmazhatók,
melyek a mi modern büntetőtörvénykönyveinkből eltüntek, ellenben
megtöltik a letűnt társadalmak csaknem egész büntetőjogát.


Ugyanebből a módszertani hibából származik az, hogy egyes
megfigyelők a vadnépek egész morálját tagadják.20) Abból a gondolatból indulnak ki, hogy csak a mi
erkölcsünk az erkölcs. Az igaz, hogy ez a primitiv népeknél vagy
nincs, vagy csak kezdetleges állapotban van meg. De ez a
meghatározás önkényes. Ha a mi szabályunkat alkalmazzuk, minden
megváltozik. Annak az eldöntésére, hogy egy parancs erkölcsi-e vagy
nem, azt kell vizsgálnunk, hogy megvan-e benne az erkölcsiség külső
jele vagy nincs. Ez az ismertetőjel pedig bizonyos tágkörű megtorló
szankcióban nyilvánul, más szóval a közvélemény helytelenítésében,
mely a parancs minden megsértéseért bosszút áll. Valahányszor ezt a
jellemvonást feltüntető ténnyel állunk szemben, nincs jogunk
tagadni erkölcsi karakterét; mert ez bizonyítja, hogy ugyanolyan
természetű, mint a többi erkölcsi tények. Az ilyen természetű
erkölcsi szabályok az alsóbbrendű társadalmakban nemcsak
megtalálhatók, hanem itt nagyobb számmal vannak, mint
civilizáltakban. Van sok olyan cselekvés, mely most az egyén
tetszésére van bízva, akkor pedig törvényes kötelesség volt.
Látjuk, milyen tévedéseknek vagyunk kitéve, ha nem határozunk meg
valamit, vagy rosszul határozzuk meg.

De azt mondhatná valaki hogy a felesleges tulajdonságoknak nem
tulajdonítunk-e jelentőséget az alapvető tulajdonságokkal szemben,
amikor  a jelenségeket szemmel látható
jellemvonásaik alapján határozzuk meg; vajjon nem igazi
megfordítottja-e az a logikai sorrendnek, ha az ember a dolgokat
fejükre és nem alapjukra állítja? Így mikor a bűnt a büntetésből
határozzuk meg, csaknem elkerülhetetlenül kitesszük magunkat annak
a vádnak, hogy a bűnt a büntetésből akarjuk levezetni vagy – egy
ismert idézet szerint – a vesztőhelyben akarjuk látni a gyalázat
forrását, nem a kiengesztelő cselekményben. De ez a szemrehányás
fogalomzavaron alapul. Mert annak a meghatározásnak, melyre
szabályt adtunk, a tudományos kutatás kezdetén van helye, s nem
lehet célja a valóság lényegét kifejezni; olyan helyzetet kell
számunkra teremtenie, ahová később jutunk el. Az csak feladata,
hogy érintkezésbe hozzon bennünket a dologgal; minthogy az elme
csak kívülről férkőzhetik hozzájuk, csak külsejük juttatja őket
kifejezésre. A meghatározás ezeket nem magyarázza meg, csak az első
szükséges támasztékot adja magyarázatunkhoz. Bizonyos, hogy nem a
büntetés teszi a bűnt, de külsőleg ez tárja elibénk, s következőleg
ebből kell kiindulnunk, ha megértéséhez el akarunk jutni.

Az ellenvetésnek csak akkor volna alapja, ha ezek a külső
jellemvonások ugyanakkor véletlenek volnának, vagyis nem lennének
kapcsolatban az alaptulajdonságokkal. Ilyen feltételek mellett a
tudománynak, miután a külső tulajdonságokat megjelölte volt,
csakugyan nem volna módjában továbbhaladni. Nem tudna mélyebben
leszállni a valóságba, mert nem volna semmi kapcsolata a felszín és
a lényeg között. De hogy az okság  elve korántsem üres szó,
arról úgy győződünk meg, hogy a külső jelek a jelenségek
természetével szoros kapcsolatban vannak és lényegükben megegyeznek
velük, minthogy hasonló módon, kivétel nélkül minden egy bizonyos
fajhoz tartozó jelenségnél előfordulnak. Ha a jelenségek adott
csoportja egyenlő mértékben mutatja azt a különösséget, hogy a
büntető jóváhagyás van vele kapcsolatban, ennek az az oka, hogy
belső kapocs van a büntetés és a cselekvés konstitutiv
tulajdonságai között. Következőleg ezek a tulajdonságok bármilyen
felszínesek is, megmutatják a tudósnak az utat, hogy mélyebbre
hatolhasson a dolgok lényegében, feltéve, hogy módszeresen
megfigyelték őket. Ezek az első és mulhatatlanul szükséges szemei
annak a láncnak, melyből a tudomány fog kifejleni a fejtegetések
folyamán.

Mivel a dolgok külsejét az érzéklet adja, a következőket
foglalhatjuk össze: a tudománynak, hogy objektiv legyen, nem a
nélküle alkotott fogalmakból, hanem az érzékletből kell kiindulnia.
Az alapvető meghatározások elemeit közvetlenül az érzéki
adottságokból kell kölcsönözni. Valójában elegendő világos képzetet
alkotni magunknak arról, hogy tulajdonképen mi a tudományos munka
és beláthatjuk, hogy másképpen nem lehet eljárni. Szüksége van
olyan fogalmakra, melyek a dolgokat adæquat módon úgy fejezik ki,
amint vannak, nem úgy, amint a gyakorlati életben használatosak. De
azok, amelyek a tudomány működési körén kívül képeztettek, ennek a
feltételnek nem felelnek meg. Újból kell tehát őket megalkotni,
hogy a hamis nézeteket és a nekik megfelelő szavakat kiküszöböljük,
hogy a  tudomány visszatérjen az érzéklésre,
minden fogalomnak eredeti és szükséges anyagára. Mert az
érzéklésből ered minden általános, igaz vagy hamis, tudományos vagy
tudománytalan gondolat. A tudománynak vagy spekulativ ismeretnek
sem szabad más kiindulópontjának lenni, mint a közönséges vagy
gyakorlati ismeretnek. A különbségek csak már azután ott kezdődnek,
hogy milyen útonmódon dolgozzuk fel ezt a közös anyagot.

3. De az érzéklet könnyen szubjektiv lesz. Ezért van szabály a
természettudományokban azoknak az érzékleti adatoknak
kiküszöbölésére, melyek sejtetik túlságos egyéni voltukat, hogy
kizárólag azok tartassanak szem előtt, melyekben elegendő
tárgyszerűség van. A fizikus ezért helyettesíti a meleg és
elektromosság nyujtotta változékony érzékleteket a hőmérő és
elektrométer ingadozásának látási képzetével. Erre az elővigyázatra
a szociológusnak is szüksége van. A külső tulajdonságoknak, melyek
által kutatásainak tárgyát meghatározza, legtárgyilagosabbaknak
kell lenniök.

Felállíthatnánk azt az elvet, hogy a társadalmi tények annál
alkalmasabbak arra, hogy objektive fogjuk fel őket, minél inkább
megszabadulnak az egyéni tényektől, melyekben nyilvánulnak.

Valóban az érzéklet annál tárgyilagosabb, minél szilárdabb a
tárgy, melyre vonatkozik. Mert minden tárgyilagosságnak feltétele
egy állandó s azonos ismertető jelnek jelenléte, melyre a képzet
vonatkoztatható és amely lehetővé teszi minden változónak és a
szubjektívből eredőnek kizárását. Ha maguk ezek az egyes ismertető
jelek, melyek adva vannak, változnak, s önmagukhoz való
viszonyukban folyton más és mások, akkor semmi  közös
mértékünk nincs, és nincs eszközünk arra nézve, hogy érzékleteink
között megkülönböztessük, mi származik kivülről és mi ered
önmagunkból. A társadalmi életnek megvan éppen ez a tulajdonsága
mindaddig, míg az egyes eseményektől, melyekben bennfoglaltatik,
külön nem válik és önállóan fel nem lép, mert ezek az események
azáltal, hogy más-más külsőt mutatnak, vele együtt változnak. Itt
tehát az átalakulás útján levő szakadatlan mozgásokról van szó,
melyeket a megfigyelő vizsgálata nem tud megszilárdítani. Más
szóval, a tudós nem kezdheti erről az oldalról a társadalmi valóság
vizsgálatát. De tudjuk, hogy a társadalmi életnek az a sajátsága is
megvan, hogy kristályosodni tud, anélkül, hogy saját léte
megszűnnék. A társadalmi szokások az általuk létrehozott egyéni
cselekvésen kívül nyilvánulnak a kollektiv szokásokban, mint aminők
pl. a jogi és erkölcsi szabályok, közmondások, a társadalmi
alkotmány tényei stb. Minthogy ezek a formák tartós jellegűek és
különböző alkalmazásukkal együtt nem változnak, biztos tárgyul,
állandó mértékül szolgálnak és folyton rendelkezésére állnak a
megfigyelőnek, ki nem ad helyet szubjektiv benyomásoknak és egyéni
észrevételeknek. A jogi szabály az, ami, és kétféleképpen felfogni
nem lehet. Mivel ezek a berendezkedések egyik oldalról tekintve
csak a megszilárdult társadalmi életet mutatják, nagyon helyes ez
utóbbit, a kivételek szemmeltartásával,21)közvetítésükkel tanulmányozni. 

Ha tehát a szociológus kutatni akarja a társadalmi tények
bármely csoportját, arra kell törekednie, hogy csak egyik oldalról
figyelje meg őket, ahol egyéni megnyilvánulásoktól menten
jelentkeznek. Ennek az elvnek segítségével tanulmányoztuk mi a
társadalmi szolidaritást, különböző formáit, fejlődését, az őket
kifejező jogi szabályok rendszerének közvetítésével.22) Ha a különböző családtípusokat az utazók és
történészek irodalmi leírásai alapján próbáljuk megkülönböztetni és
osztályozni, annak vagyunk kitéve, hogy a legkülönbözőbb fajokat
összezavarjuk és a legtávolabbi típusokat közel hozzuk egymáshoz.
Ha ellenben a család jogi helyzetét vesszük az osztályozás
alapjául, s különösen az örökségi jogot, lesz egy tárgyilagos
kritériumunk, mely anélkül, hogy csalhatatlan lenne, sok tévedéstől
megoltalmaz.23) Vagy próbáljuk meg a bűnök
különböző fajait osztályozni. Megpróbáljuk az életmódot, a bűnök
különböző világában uralkodó hivatásos szokásokat megrajzolni és
így kriminológiai típusokat fogunk felismerni, aszerint, amint ez a
szervezet különböző formákat nyújt. Hogy a nép erkölcseit,
hiedelmeit megközelítsük, az azokat kifejező közmondásokhoz és
szólásokhoz folyamodunk. Kétségtelen, hogy ha ilyenformán járunk
el, a kollektiv élet konkrét anyagát egyelőre kívül hagyjuk a
tudományon, és mégis bármily változékony is ez az anyag, senkinek
sincs joga azt a priori megismerhetlennek 
nyilvánítani. De ha módszeres eljárást akarunk követni, a
tudománynak első alapjait szilárd földre és nem ingatag fövényre
kell lerakni. Azon a helyen kell a társadalom területére lépnünk,
ahol a kutatásra legkedvezőbb kilátást nyújt. Csak azután lesz
lehetséges tovább haladni a kutatásban és azokat az ingadozó
valóságokat, melyeket az emberi szellem sohsem tud teljesen
megérteni, lassanként hova-tovább megközelítjük és felfogjuk.



HARMADIK FEJEZET.

A normális és a pathológikus megkülönböztetésére vonatkozó
szabályok.



A megfigyelés, ha az előbbi szabályok szerint végeztük,
összekeveri a tényeknek két csoportját, amelyek bizonyos
tekintetben nagyon különböznek: azokat, amelyek teljesen olyanok,
amilyeneknek kell lenniök, és azokat, amelyeknek másformáknak
kellene lenniök, mint amilyenek. Más szóval vannak rendes
(normális) és vannak pathológikus jelenségek. Mint már láttuk,
egyformán bele kell őket foglalnunk a meghatározásba, amellyel
minden kutatásnak kezdődnie kell. De ha bizonyos tekintetben
ugyanegy természetűek is, azért megvan bennük e két különböző
változat, és ezt fontos megkülönböztetni. Vajjon a tudománynak
van-e arra eszköze, hogy ezt a megkülönböztetést megejtsük?

A kérdés a lehető legfontosabb. Ennek megoldásától függ ugyanis
annak a szerepnek a gondolata, mely a tudománnyal, s főleg az
emberről szóló tudománnyal együtt jár. Egy bizonyos elmélet
szerint, melynek hívei a legkülönbözőbb iskolákból kerülnek ki, a
tudomány nem ad arra nézve tanácsot, hogy mit kelljen akarnunk. A
tudomány – mondják ők – csak tényeket ismer és  ezeknek
egy az értékük és egy az érdekük. Megfigyeli, kifejti, de nem
értékeli őket. A tudomány szempontjából semmi gáncsolni való sincs;
jó és rossz szerinte nem léteznek. Azt még csak megtudja mondani,
hogy az okok hogyan hozzák létre hatásaikat, de azt nem, hogy
milyen célokat kell követni. Hogy ne csak annyit tudjunk, ami van,
hanem azt is, ami kívánatos, akkor a tudattalan szuggesztióhoz kell
visszatérnünk, amit érzelem, ösztönnek, életerőnek stb. neveznek. A
tudomány meg tudja magyarázni a világot – írja már egy idézett író
–, de a szívben csak sötétséget hagy; a szív feladata saját
világosságát megteremteni. A tudomány ilyenformán távoltart magától
minden gyakorlati feladatot, tehát semmi nagyobb létjogosultsága
sincs; mert mire való fáradság megismerni a valóságot, ha az elért
megismerésnek az életben nem vesszük hasznát. De azt mondhatná
valaki, hogy a tudomány, feltárván előttünk a jelenségek okait,
vajjon nem nyujt-e nekünk eszközöket arra nézve, hogy azokat
tetszésünk szerint állítsuk elő s ilyenformán megvalósíthatunk
olyan célokat is, melyek akaratunkat a tudományon kívül eső okokból
ösztönzik? Bizonyos tekintetben minden eszköz már magában véve cél.
Mert hogy alkalmazzuk, akarnunk kell, mint minden célt, mit meg
akarunk valósítani. Az adott cél elérésére többféle úton juthatunk
s közülök választani kell. Ha pedig a tudomány nem tud bennünket
segíteni a legjobb cél kiválasztásában, hogyan mutatja meg a
legcélszerűbb utat, mellyel elérhetjük? De miért ajánlja a
leggyorsabbat a leggazdaságosabb helyett és miért a legbiztosabbat
a legegyszerűbb  helyett, vagy megfordítva? Ha a magasabb
célok elérésében nem tud bennünket irányítani, még kevésbbé
alkalmas erre akkor, ha másodrendű, alárendelt célokról van szó,
melyeket eszközöknek nevezünk.

Az ideológiai módszer valóban azzal kecsegtet, hogy ezt a
miszticizmust elkerüljük és részben az okozta az ehhez a módszerhez
való ragaszkodást, hogy ezt elhárítsuk. Valóban azok, kik ezt a
módszert alkalmazták sokkal inkább racionalisták voltak, mintsem
hogy elfogadják azt az állítást, hogy az ember magatartásának nincs
szüksége a gondolkodás által való igazgatásra. A jelenségekben,
magokban véve, a szubjektiv adottságoktól menten még sem láttak
semmit, amit praktikus értéke szerint lehetett volna osztályozni.
Úgy látszott, hogy értékelésüknek az az egyetlen módja, hogy
vonatkozásba hozzák a rajtuk uralkodó fogalommal. Ezért az egész
racionalista szociológiában nélkülözhetetlen lett a fogalmaknak
alkalmazása, melyek megelőzik a tények összehasonlítását s nem
belőlük folynak. De tudjuk, hogy az a gondolat nem tudományos, mert
ilyen feltételek mellett a gyakorlatiságot teszi gondolkodás
tárgyává.

De a probléma, melyet mi felállítottunk, lehetővé teszi az ész
jogainak visszaszerzését, anélkül, hogy ideológiába esnénk. A
társadalmaknak éppúgy, mint az egyéneknek az egészség jó és
kívánatos, a betegség ellenben rossz és kerülni kell. Ha olyan
tárgyilagos és a tényekkel kapcsolatos kritériumra találunk,
melynek segítségével tudományosan különbséget tehetünk a különfajta
társadalmi jelenségek beteges és egészséges állapota között, akkor
a tudomány képes lesz a gyakorlatiságra  fényt
deríteni, s amellett hű marad saját módszeréhez. Kétségtelen, hogy
jelenleg nem tud az egyén közelébe férkőzni, s ezért nem nyújthat
mást számunkra, mint általános jeleket, melyeket csak úgy lehet
megfelelően alakítani, ha érzéklés útján érintkezésbe jutunk az
egyes esettel. Az egészséges állapot, úgy mint azt a tudomány
meghatározhatja, nem egyezhetik az egyéni alannyal, mert csak
általános körülmények között állapítható meg, melyek az egyes
embernél többé-kevésbbé módosulnak; s ez nem kevésbbé értékes
támaszték a tájékozódás számára. Abból, hogy ennek a
megállapításnak az egyes esethez kell alkalmazkodnia, még nem
következik, hogy megismerése érdektelen. Ellenkezőleg szükséges,
hogy minden gyakorlati megfontolásunkban a norma legyen az alap.
Így tehát nincs jogunk azt mondani, hogy a gondolat felesleges a
cselekvésnél. A tudomány és művészet közt nincs többé örvény. Az
átmenet egyikből a másikba megszakítás nélkül történik. A tudomány,
az igaz, csak a művészet segítségével juthat a tényekhez, de a
művészet továbbfolytatása a tudománynak. Még az a kérdés van hátra,
hogy vajjon az utóbbinak gyakorlati elégtelensége nem csökken-e
azon mértékben, minél tökéletesebben fejezik ki az egyéni valóságot
azok a törvények, melyeket felállít.

I.

A szenvedést közönségesen a betegség jelének tartják, s
bizonyos, hogy általánosságban van valami viszony e két tény
között, de e viszonyban nincs állandóság és pontosság. Vannak
súlyos betegségek,  melyek fájdalom nélkül folynak le, míg a
jelentéktelen bántalmak, mint mikor pl. korom esik az ember
szemébe, valóságos gyötrelmet okoznak. Bizonyos esetben a
fájdalmatlanság, sőt jóleső érzés a betegség tünete. Van egy
bizonyos pathologikus érzéketlenség a fájdalom iránt; vannak
bizonyos körülmények, amikor az egészséges ember fájdalmat érez, a
neuraszténiás jól érzi magát, pedig betegsége tagadhatatlan.
Megfordítva: fájdalom jár bizonyos állapotokkal, mint az éhség,
fáradság, szülés, melyek pusztán fiziológiai jelenségek.

Mondhatjuk tehát, hogy az egészség az életerők szerencsés
fejlődésében áll és a szervezetnek a környezethez való tökéletes
alkalmazkodásáról ismerhető fel és ellenkezőleg betegség mind az,
ami ezt az alkalmazkodást zavarja? De ez egyáltalában nem
bizonyítja, – e pontra különben még később visszatérünk – hogy a
szervezetnek minden állapota kapcsolatban van valami külső
körülménnyel. Azonkivül ennek az ismertető jelnek, még akkor is, ha
az egészséges állapot ismertető jele, szüksége van más kritériumra,
hogy felismerhessük; mert minden esetben meg kellene mondania, hogy
melyik elv szerint dönthetjük el, hogy az alkalmazkodásnak melyik
módja tökéletesebb, mint a másik.

Van tehát valami út és mód, melynek alapján életben való
maradásra való kilátásaink megállapíthatók? Az egészség akkor olyan
állapota a szervezetnek, amelyben ezek a kilátások legnagyobb
fokukat érik el, a betegség hatása ellenkezőleg az, hogy ezeket
csökkenti. Nem kétséges az sem, hogy a betegség általában nem a
szervezet elgyengülésének  következménye. Csak nem egyedül ennek
következménye. A szaporodási funkció bizonyos alsóbb rendű
állatoknál végzetes módon halálos és veszéllyel jár magasabb
rendűeknél. Ez mindazonáltal normális. Az öregségnek és
gyermekségnek ugyanaz a hatása, mert az agg és a gyermek
fogékonyabbak a káros befolyások iránt. De azért ezek betegek és
csak a meglett korban lehet az ember egészséges? Ime tehát az
egészségnek és a fiziologiának területe tulajdonképpen korlátozva
van. Ha tehát az öregség már magában véve betegség, hogyan lehet
megkülönböztetni egy egészséges és beteg öreget? Ebből a
szempontból a menstruációt is a betegségek közé kell számítanunk,
mert a velejáró zavarok növelik az asszonyoknak a betegség iránt
való fogékonyságát. Mi módon lehet betegségnek számítani olyan
állapotot, amelynek megszünte vagy időelőtti elmaradása okvetlenül
pathologikus jelenséget idéz elő? Úgy beszélnek erről a kérdésről,
mintha az egészséges organizmusban minden résznek úgyszólván
hasznos szerepe volna, s mintha minden belső állapot megfelelne
pontosan valami külső körülménynek és következőleg mintha
hozzájárulna a maga részéről az élet egyensúlyának biztosításához
és csökkentené a halál eshetőségeit. Pedig ellenkezőleg, az a
feltevés igaz, hogy bizonyos anatomiai és funkcionáló
berendezkedések közvetlenül semmire sem valók, egyszerűen vannak,
mert vannak, mert nem lehet nekik nem lenni, s mint az élet
általános feltételei vannak adva. Mégsem lehet őket betegségnek
nyilvánítani, mert a betegség mindenek előtt valami elkerülhető,
mely nem jár szükségképpen együtt az élőlény szabályos 
konstituciójával. Még hozzá tehetjük, hogy ahelyett, hogy
erősítenék a szervezetet, csökkentik ellenállóképességét, s ennek
következtében növelik a halálos veszedelmeket.

Másrészről azonban nem biztos, hogy a betegségnek mindig az az
eredménye, melynek közreműködésével meg akarjuk határozni. Nincs
vajjon egy csomó betegség, amely sokkal könnyebb természetű,
semhogy a szervezet alapvető életfeltételeire befolyást
tulajdonítanánk neki? Míg a súlyos betegségek közt vannak olyanok,
melyek nem járnak súlyos következményekkel, ha minden
rendelkezésünkre álló eszközzel küzdünk ellenük. A gyomorbajos, ha
helyes életrendet követ, annyi ideig élhet, mint az egészséges
ember. Mindenesetre elővigyázatosnak kell lennie; de nem kell-e
mindnyájunknak annak lenni és életben maradhatunk-e másképen?
Mindnyájunknak megvan a maga higiéniája; a betegé nem hasonlít
ahhoz, amit az ő korának és környezetének emberei átlag
megtartanak; csak ez a különbség van köztük ebből a szempontból. A
betegség nem jár mindig azzal, hogy a gyógyíthatatlan alkalmazkodni
nem tudás állapotában tönkre tegyen bennünket; csak arra kényszerít
bennünket, hogy máskép alkalmazkodjunk, mint embertársaink nagy
része. Ki mondja azt, hogy nincs olyan betegség, mely
végeredményben hasznos ne volna? A himlő, amit magunkba oltatunk
valódi betegség, s önként alávetjük magunkat és mégis ez növeli az
életben maradásra való kilátásainkat. Vannak még más esetek is,
amikor a betegség okozta zavar jelentéktelen a velejáró
immunitással szemben. 

Végre ez a kritérium igen gyakran alkalmazhatatlan. Egész
komolyan lehet állítani, hogy a legalacsonyabb halálozási számot az
egyének egy meghatározott csoportjánál találjuk, de azt nem lehet
igazolni, hogy az alacsonyabb nem lehet. Ki tudja, hogy nincsenek-e
még olyan eszközök, amelyekkel még csökkenteni lehetne? A tényleges
minimum még nem bizonyítja a tökéletes alkalmazkodást, és
következőleg, ha a már említett meghatározásra támaszkodunk, semmi
biztos jele nincs a egészségi állapotnak. Sőt nagyon nehéz egy
ilyen csoportot alkotni és izolálni a többiektől úgy, amint
szükséges volna arra, hogy megfigyelhessük a szervezeti alkatot,
amelynek ez kiváltsága, s amely feltételezett oka ennek a
felsőbbségnek. Megfordítva, amikor általában halálos kimenetelű
betegségről van szó, akkor természetesen az életben maradás
valószinűsége csekélyebb lesz; csak nehéz a bizonyítás egyes
esetekben, amikor a betegség olyan természetű, hogy nem közvetlenül
oka a halálnak. Természetesen csak tárgyilagos módon lehet
bizonyítani, hogy egyes embereknek meghatározott körülmények között
kevesebb kilátásuk van az életbenmaradásra, mint másoknak, vagyis
kimutatni, hogy nagy részük valóban rövid életű. Ha tisztán egyéni
jellegű betegségekben gyakran lehetséges is ez a bizonyítás,
teljesen kivihetetlen a szociológiában. Nincs meg ugyanis az az
eszközünk, mely a biológusnak rendelkezésére áll; t. i. a halálozás
átlagszáma. Még megközelítőleg sem tudunk különbséget tenni a közt,
hogy mikor áll elő és mikor hal meg egy társadalom. Mindazok a
problémák, amelyeket az élettanban még távolról sem világítottak
 meg, a szociológus előtt még homályba
vannak burkolva. Egyébként az események, melyek a társadalmi élet
folyamán létrejönnek és amelyek körülbelül egyformán ismétlődnek a
hasonló típusú társadalmakban, sokkal változékonyabbak, mintsem
hogy meg lehetne határozni, hogy közülök csak egy is mely mértékben
szolgál adalékul arra nézve, hogy a végleges megoldást siettesse.
Ha egyénekről van szó, minthogy igen nagy számmal vannak, az
összehasonlítás végett azokat választjuk, melyek egy és ugyanazon
anomáliát mutatják fel; ezt az anomáliát aztán minden kisérő
jelenségtől szabaddá tesszük és így kutathatjuk az organizmusra
való hatásának természetét. Ha például ezer reumatikusra
észrevehetőleg nagyobb halálozás esik az átlagnál, alapos okunk van
ezt a reumatikus betegségnek felróni. A szociológiában azonban az
összehasonlítás területe sokkal korlátozottabb, semhogy az ilyen
csoportosításnak bizonyító ereje volna, minthogy minden
társadalomfaj nagyon kevés egyedet foglal magában.

Ha ez a ténybizonyítás hiányzik, csak deduktiv
következtetésekről lehet szó, az ilyen következtetéseknek pedig
nincs más értékük, mint a szubjektiv sejtéseknek. Nem azt fogjuk
bizonyítani, hogy valamely esemény észrevehetően gyöngíti a
társadalmi szervezetet, hanem azt, hogy annak ilyen hatásának kell
lennie. Ezért ilyenkor utalnak is rá, hogy egy ilyenfajta jelenség,
amelyet a társadalomra nézve végzetesnek tartanak, ilyen vagy
amolyan következménnyel fog járni. De ha feltételezzük, hogy ilyen
hatásokat von maga után, ez nem zárja ki, hogy a bajok jóvá
tétetnek bizonyos előnyökkel, melyeket nem veszünk észre.
 Azonkívül csak is egy ok van, melyet
hatására nézve károsnak tarthatunk, az, amely a funkciók normális
lefolyását gátolja. De ez a bizonyító eljárás már a kérdés
megoldását feltételezi; mert ez csak úgy lehetséges, ha már előbb
meghatároztuk, hogy milyen a normális állapot, vagyis ha már
tudjuk, hogy az milyen jelről ismerhető fel. De megpróbálhatjuk a
normálist minden darabnál a priori megszerkeszteni? Nem
szükséges bizonyítani, hogy mit ér az ilyen konstrukció. Ennek az
eljárásnak következménye, hogy a tudósok a szociológiában épp úgy
mint a történelemben ugyanazokat az eseményeket egyéni érzelmeik
szerint üdvöseknek vagy kárhozatosaknak ítélik. Éppen így tesz
folyton az a hitetlen teoretikus, ki a vallás maradványait, melyek
túlélték a vallásos hiedelmek általános bomlását, beteges
jelenségnek bélyegezi, míg a hivő szerint a hitetlenség ma a
legnagyobb társadalmi betegség. Ugyanígy a szocialista szerint a
mai gazdasági alakulás társadalmi korcsképződmény, míg az orthodox
közgazdász szerint a szocialista törekvések pathologikus
jelenségek. És mindegyik az általa biztosaknak vélt
syllogismusokban találja meg véleményének támaszát.

*

Ezeknek a meghatározásoknak közös hibája, hogy idő előtt el
akarják érni a dolgok lényegét. Szilárd tételeknek veszik azokat,
amelyek, akár igazak akár nem, csak akkor igazolhatók, ha a
tudomány már eléggé előre haladt. Mégis ez az az eset, amikor
alkalmazkodnunk kell a már előbb kifejtett szabályhoz. A helyett,
hogy egyszerre  meghatároznánk a rendes és az ellenkező
állapotnak az életerőkkel való viszonyát, keressünk egyszerűen
valami külső, közvetlenül felfogható, de objektiv jelt, mely
lehetővé teszi, hogy e két csoport tényt egymástól
megkülönböztessük.

Minden szociológiai jelenség ép úgy, mint különben az élettaniak
is, esetek szerint különböző formákat vehet fel, anélkül, hogy
lényegében megváltoznék. Ezek a formák kétfélék lehetnek. Az egyik
általános a faj egész területén; ezeket ha nem is minden egyénnél,
de legalább nagy részénél megtalálhatni. Ha ezek nem ismétlődnek
egyformán minden esetben, ahol megfigyeljük őket, hanem az alanyok
szerint változnak, ingadozásaik nagyon szűk határok közé szorulnak.
Mások ellenben kivételek; nemcsak hogy a kisebbségnél fordulnak
elő, hanem ott, ahol létrejönnek, leggyakrabban nem maradnak meg az
egyén egész életén át. Ezek kivételek az időben és térben
egyaránt.24) Tehát a jelenségeknek
kétféle változatával állunk szemben, melyet különböző
kifejezésekkel kell jelölni. Normálisaknak nevezzük azokat
 a tényeket, amelyek a legáltalánosabb
formákat mutatják és a többieknek beteg vagy pathologikus nevet
adunk. Ha megegyezünk abban, hogy az átlagtípusnak sematikus
képződmény nevet adunk, melyet úgy alkotunk, hogy egy és ugyanazon
egészbe, egy bizonyos elvont individualitásba foglaljuk össze a
fajban levő leggyakoribb jellemvonásokat, a legtöbbször előforduló
formákat, elmondhatjuk, hogy a normális típus összevegyül az
átlagtípussal és hogy az egészségnek ettől a formájától való minden
eltérés beteges jelenség. Igaz ugyan, hogy az átlagtípust nem lehet
olyan pontossággal meghatározni, mint az egyéni típust, mert
konstitutiv tulajdonságai teljességgel nem szilárdak, hanem
változásra hajlandók. De ahhoz már semmi kétség sem férhet, amit
szigoruan megállapítottunk, mert ez közvetlen tárgya a tudománynak
és megegyezik a faji típussal. A fiziológus az átlagos szervezet
funkcióit tanulmányozza, s ez a szociológusnál sincsen másként. Ha
már meg tudjuk különböztetni a társadalmi fajokat egymástól – e
kérdést még később tárgyaljuk – ez csak úgy lehetséges, ha
megtaláljuk a legáltalánosabb formát, mit a jelenség egy
meghatározott fajban feltüntet.

Látjuk, hogy egy tényt csak az adott fajhoz való viszonyában
lehet pathologikusnak nevezni. Az egészségnek és betegségnek
feltételeit nem lehet in abstracto, abszolut módon
meghatározni. Ez a szabály a biológiában nem vitás. Senkinek sem
jutott még eszébe, hogy az, ami a molluskánál normális, normális a
gerincesnél is. Minden faj egészséges, mert meg van a maga
átlag-típusa és a legalsóbbrendű fajok egészséges volta nem
csekélyebb,  mint a legmagasabb rendűeké. Ezt az elvet
a szociológiára is alkalmazták, ámbár itt gyakran félreismerték. Le
kell mondani arról az igen elterjedt szokásról, hogy az intézményt,
az erkölcsöt, az erkölcsi szabályt úgy kell megítélni, mintha
önmagában és önmaga által volna jó vagy rossz, épp úgy, mint
különbség nélkül az összes társadalmi tipusok.

Mivel pedig az ismertetőjel, amelyre vonatkoztatva megítéljük az
egészséges vagy beteges állapotot, a fajjal együtt változik,
változhatik egy és ugyanazon fajnál is, ha ez változik. Innen van,
hogy tisztán élettani szempontból, ami normális a vad embernél,
sohasem normális a civilizált embernél és megfordítva.25) A változatoknak ezenkívül van egy csoportja,
mellyel fontos számot vetnünk, mert minden fajnál szabályosan
ismétlődik, az t. i., amely a korral függ össze. Az öregnek az
egészsége nem az, ami a fiatalé, s ez ismét nem az, ami a gyermeké;
és ugyanígy van a társadalmaknál is.26) A
társadalmi tényt tehát csak egy bizonyos fajra nézve lehet
normálisnak mondani, csak a fejlődésnek éppen meghatározott
alakulatára való tekintettel; következőleg, hogy helyes-e az a
megjelölés, nem elég tudni és azt vizsgálni, hogy milyen formában
 lép fel a fajhoz tartozó társadalmi
átlagban, gondunknak kell lenni arra is, hogy megfigyeljük a
fejlődésnek megfelelő alakulatot.

Látszólag csak puszta szómeghatározáshoz jutottunk, mert semmi
mást nem csináltunk, mint csoportosítottuk a jelenségeket
hasonlóságaik és különbségeik szerint, s az így alkotott
csoportoknak nevet adtunk. De valóságban az általunk így alkotott
fogalmaknak az a nagy előnyük van, hogy tárgyilagos és könnyen
felfogható jellemvonásaikról ismerhetők fel és nem távolodnak el az
egészségnek és betegségnek közönséges felfogásától. A betegséget
vajjon nem úgy fogja fel mindenki, mint eshetőséget, melyet az
élőlény természete elvisel, amely azonban nem rendes állapota? Ez
az, amit a régi filozófusok úgy fejeztek ki, hogy nem a dolgok
természetéből ered, hanem a szervezetben állandóan meglevő
véletlennek az eredménye. Ez a felfogás bizonyára az egész tudomány
tagadása, mert a betegségben semmi sincs csodálatosabb, mint az
egészségben; egyformán az élőlények természetén alapul. Csak nem a
normális természetén alapul, mert nincs meg az ő rendes
állapotukban és nincs összeköttetésben azokkal a létfeltételekkel,
melyektől általában függnek. Megfordítva, az egészség típusa
mindenki szerint egybeesik a faj típusával. Sőt nem is lehet
ellenmondás nélkül egy fajról olyan fogalmat alkotni, hogy az
önmagában alapvető alkatánál fogva gyógyíthatatlan beteg. A faj
kat’exochén norma és ennélfogva nem lehet benne semmi
rendellenes.

Igaz, hogy az egészségen általában olyan állapotot is értenek,
amely előnyösebb a betegségnél.  De ez a meghatározás benne
foglaltatik az előbbiben. Valóban nem ok híjján való, hogy a
jellemvonások, amelyek együtt a normális típust adják, egy fajban
általánosíthatók. Ez az általánosítás már maga tény, mely
magyarázatra szorul és amire okot kell találni. Csak akkor volna
megmagyarázhatatlan, ha a legelterjedtebb szervezetformák,
legalább együtt, nem volnának a legelőnyösebbek is. Hogyan
tarthatnák fenn magukat az oly nagy változatosságot mutató
körülmények közt, ha az egyének nem volnának abban a helyzetben,
hogy a romboló okoknak jobban ellen tudnak állani? Ha ellenben az
egyéb szervezetek ritkábbak, ez azért érthető, hogy birtokosaiknak
az esetek átlagában, nehezebb életben maradniok. Az elsők
gyakori volta a felsőbbségnek bizonyítéka.27)


II.

Ez utóbbi megjegyzés nyújt egy eszközt arra nézve, hogy az
előbbi módszer eredményeit ellenőrizzük.

Mert az általánosság, amely rendkívül jellemzi a normális
jelenségeket, már maga megmagyarázható jelenség, tehát helyénvaló a
magyarázat keresése, miután az közvetlenül megfigyelés útján
megállapíttatott. Mindenesetre már előre biztosíthatjuk magunkat
afelől, hogy az általánosság nem oknélkül való, de mégis jobb, ha
az okot biztosan ismerjük. A jelenség normális jellege valóban
sokkal kevésbbé vitás, ha kimutatható, hogy a kezdetben
megállapított külső jel nem csupán látszólagos, hanem a dolgok
természetén alapul, vagyis egy szóval, a csak valóságos normális
voltát tesszük törvényszerűvé. Ez a bizonyítás egyébként nem mindig
annak a megállapításában áll, hogy a jelenség hasznos a szervezetre
nézve, jóllehet az az eset fog az elmondott okokból leggyakrabban
következni; az is megtörténhetik, mint már előbb megjegyeztük, hogy
egy berendezés normális, ámbár semmire sem szolgál, egyszerűen
azért, mert összefügg a lénynek természetével. Ezért talán hasznos
volna, ha a gyermekágy nem okozna olyan erős zavarokat a nők
szervezetében; de ez lehetetlen. Következőleg valamely jelenségnek
normális voltát csak egyedül úgy magyarázhatjuk meg, ha azt a faj
létfeltételeivel való kapcsolatban tekintjük, akár mint ezeknek a
feltételeknek szükségképen mechanikus eredményét, akár mint módot,
mely  lehetővé teszi a szervezetnek a hozzávaló
alkalmazkodást.28)

Ez a bizonyítás nemcsak az ellenőrzés végett hasznos. Nem kell
elfelejtenünk, hogy a rendes és rendellenes megkülönböztetésének
érdeke főleg a gyakorlat szempontjából fontos. Ha az ok
megismeréséről van szó, nem elég tudni azt, amit akarunk, hanem azt
is kell tudnunk, hogy miért akarjuk. A rendes állapotra vonatkozó
tudományos tételeket az egyes esetekre sokkal inkább
alkalmazhatjuk, ha okaikkal együtt jelennek meg, mert akkor
könnyebben meghatározhatni, hogy milyen esetekben és értelemben
módosíthatók az alkalmazásnál.

Sőt vannak körülmények, amikor ez az igazolás szigorúan
szükséges, mert az első módszer, ha egymagában alkalmazták,
tévedésre vezethet. Ezzel az átmeneti időszakokban találkozunk,
ahol a faj egészen fejlődésben van, anélkül, hogy határozottan új
formát öltött volna. Ilyen esetben az egyetlen már kész és
valóságban adott normális típus a multból való és ez nem egyezik
meg már többé az új létfeltételekkel. Így tehát egy társadalmi tény
maradhat meg a fajnak egész területén, ámbár az nem felel meg többé
a helyzet követelményeinek. Most már nincs más, mint a normális
állapot jelenségei, mert az általánosság, melyet magán hordoz, csak
hamis külszín, minthogy csak a szokás vak ereje tartja fenn és
semmi  bizonyíték sincs arra nézve, hogy a
jelenséget a kollektiv élet általános létfeltételeivel szoros
kapcsolatban figyelték meg. Ez a nehézség különben speciális a
szociológiában. Az élettanban úgyszólván nincs is meg. Valóban nagy
ritkaság, hogy az állatfajok szükségképen előre nem látott
életmód-formákat vegyenek fel. Csak azoknak a normális
modifikációknak vannak kitéve, amelyek szabályosan előfordulnak
minden egyénnél, főleg a kornak befolyása alatt. Ezek a változások
tehát ismeretesek vagy felismerhetők, mert már sok esetben
megvalósultak; tehát tudhatjuk, hogy milyen a rendes állapot az
állat fejlődésének minden mozzanatában, sőt még a válságos
időszakokban is. Ez a szociológiában is így van a még alsóbbrendű
fajokhoz tartozó társadalmakban. Mert amikor jórészük már befejezte
élete folyását, normális fejlődésük törvénye már megvan állapítva
vagy megállapítható. De mikor a legfejlettebb és legújabb
társadalmakról van szó, ez a törvény meghatározás útján ismeretlen,
mivel ezek egész történetüket még nem futották meg. A szociológus
tehát abba a zavarba juthat, hogy, hiányozván minden támaszpont,
nem tudja, vajjon rendes vagy rendellenes-e a jelenség.29)

Ebből a zavarból a már kifejtett eljárással juthat ki. Miután
megfigyelés útján megállapította, hogy a tény általános, visszatér
azokhoz a feltételekhez, melyek ezt az általánosságot a multban
meghatározták, azután kutatja, hogy  ezek a feltételek adva
vannak-e a jelenben vagy ellenkezőleg, megváltoztak. Az első
esetben joga van a jelenséget mint normálist tárgyalni, a
másodikban visszautasíthatja ezt a jellemvonást. Hogy pl.
megtudhassuk, hogy az európai népek mai gazdasági állapotára, mely
ma az organizáció hiányát mutatja, melyik jellemző, normális-e vagy
nem, azt kutatjuk, hogy a multban ennek az állapotnak
létrejövetelét mi segítette elő. Ha ezek a feltételek olyanok, hogy
a mai társadalom is ki van nekik téve, akkor ez az állapot a
tiltakozás ellenére is normális. De ha ellenkezőleg azt találjuk,
hogy ez azzal a régi társadalmi strukturával függ össze, amit más
helyen segmentairenek30)
jelöltünk, amely régen a társadalomnak tulajdonképeni csontvázát
alkotta, akkor a társadalom hova-tovább vesztének megy elébe, s így
azt következtethetjük, hogy ez az állapot kóros, ha még olyan
általános is. E módszer szerint minden effajta vitás kérdést úgy
kell eldönteni, mint azt, hogy a vallásos hit hanyatlása vagy az
állami hatalom fejlődése normális jelenség-e vagy nem.31) 

Ez a módszer egy esetben sem helyettesítheti az előbb
említettet, sem elsőnek nem alkalmazható. Rögtön olyan kérdéseket
vet föl, amelyekre később fogunk válaszolni, s amelyekre csak akkor
lehet felelni amikor a tudományos kutatás eléggé előre haladt; mert
a jelenségeknek csaknem teljes megvilágítását követeli, minthogy
feltételezi vagy okuk vagy funkciójuk meghatározását. Fontos, hogy
a kutatás kezdetén a tényeket rendesekre és rendellenesekre
oszthassuk, bizonyos kivételek fenntartásával, azért, hogy
megjelölhessük a fiziológiának és pathológiának terrénumát. Végre a
tényt a normálishoz viszonyítva hasznosnak vagy szükségesnek kell
találnunk, hogy normálisnak nevezhessük. Ki lehetne ugyan mutatni,
hogy a betegség egybeesik az egészséggel, mivel szükségképpen az
általa  ért szervezetből ered. Csak az
átlagorganizmussal nincsen meg ugyanaz a kapcsolata. Éppen így az
orvosság alkalmazását, ami használ a betegnek, normális jelenségnek
vehetjük, ámbár nyilvánvalóan rendellenes, minthogy rendellenes
körülmények közt van meg ez a haszna. Ezt a módszert tehát csak
akkor alkalmazhatjuk, ha a rendes típus már előzőleg
megállapíttatott, ez pedig csak másik eljárással lehetséges. Végre,
és ami a fő: bár igaz, hogy ami normális, az hasznos, ha nem is
szükséges, viszont hamis az, hogy minden hasznos normális. Afelől
biztosak lehetünk, hogy valamely állapot, amely egy fajon belől
általános, hasznosabb mint a kivételes; nem az a leghasznosabb,
amely van vagy lehetséges. Nincs okunk hinni, hogy a tapasztalás
folyamán minden a lehető kombinációt megkíséreltek, és azok között,
amelyek csak elgondolhatók, de meg nem valósíthatók, talán sok
előnyösebb van, mint az ismeretesek között. A hasznos fogalma
tágabbkörű, mint a normálisé; úgy viszonylik hozzá, mint a nem a
fajhoz. Ámde lehetetlenség a többet a kevésből, a nemet a fajból
levezetni. De megtaláljuk a fajt a nemben, mert magában foglalja.
Tehát a jelenség általánosságát megállapítva, megszilárdíthatjuk az
előbbi módszer32) eredményeit  oly módon,
hogy kimutatjuk, hogy mi a haszna. Tehát a következő három szabályt
formulázhatjuk:

A társadalmi tény egy bizonyos társadalmi típusra való
vonatkozásában, a fejlődésnek egy bizonyos alakulatában tekintve,
akkor normális, ha ennek a fajnak megfelelő társadalmi átlagban jön
létre és a fejlődésnek megfelelő fázisban vesszük
szemügyre.

2. Ennek a módszernek eredményeit úgy igazolhatjuk, ha
kimutatjuk, hogy a megfigyelt társadalmi típusnál a jelenség
általánossága a kollektiv élet általános feltételein
alapul.

3. Ez az igazolás akkor szükséges, ha a tény olyan szociális
fajra vonatkozik, amely fejlődését még nem fejezte be
teljesen.

III.

Nagyon hozzá vagyunk szokva, hogy ezeket a nehéz kérdéseket
néhány szóval elintézzük és rövid megfigyelés és gyors
következtetés után ítéljünk róluk, s akár normális a társadalmi
tény, akár nem, ezt az eljárást fölösleges komplikációnak tartsuk.
Úgy látszik, mintha nem volna szükség annyi fáradtságra az
egészségnek a betegségtől való megkülönböztetésére. De nem
tesszük-e meg mindennap ezeket a megkülönböztetéseket? Igaz, de az
a kérdés van hátra, hogy joggal tesszük-e. E kérdések 
nehézségeit az burkolja be előttünk, hogy amint látjuk, a biologus
ezeket a nehézségeket aránylag könnyű szerrel oldja meg. De azt
elfeledjük, hogy a biológusnak sokkal könnyebb felfogni azt az utat
és módot, amely szerint a jelenségek a szervezet ellenálló erejét
igénybe veszik, mint a szociológusnak és így gyakorlatilag
kielégítően meghatározhatja a rendes vagy rendellenes jelleget. A
szociológiában a ténynek nagyobb összetettsége és változékonysága
miatt jóval több óvatosságra van szükség, amint azt a különböző
részről való ugyanazon jelenségről szóló ellenmondó ítéletek
bizonyítják. Annak bebizonyítására, hogy milyen körültekintésre van
szükség, néhány példát hozzunk fel arra nézve, hogy milyen
tévedéseknek vagyunk kitéve, ha ehhez nem alkalmazkodunk és milyen
új megvilágításban tűnnek fel a fontosabb jelenségek módszeres
tárgyalás után.

A bűntény az a jelenség, melynek pathológikus karaktere
látszólag legelvitázhatatlanabb. Ezen a ponton az összes
kriminológusok megegyeznek. Ennek elismerésében még akkor is
megegyeznek, ha a kóros tünetet különböző módon világítják meg.
Mindazonáltal a kérdést nem kellene olyan elhamarkodottsággal
tárgyalni.

Alkalmazzuk valóban az előbbi szabályokat. A bűnt nemcsak ilyen
vagy amolyan fajú társadalmak nagy részében találhatjuk meg, hanem
minden típushoz tartozó társadalomban. Nincs olyan, amelyben bűn ne
léteznék. A forma változik, a bűnnek minősített cselekmények nem
mindenütt ugyanazok; de mindenütt és mindig voltak emberek, kik
magukviseletével büntető megtorlást  vontak magukra. Ha a
bűntények quotiense, vagyis a lakosság száma és az évenkinti
bűntények száma közötti arány abban a mértékben csökkenne, amint a
társadalmak a kezdetleges formából a magasabba fejlődnek, azt
hihetnők, hogy a bűn, ámbár normális jelenség, ezt a karakterét
lassanként elveszti.

De semmi okunk sincs a visszafejlődés valóságában hinni. Sőt
számos tény inkább azt látszik igazolni, hogy a haladás ellentétes
irányú. A statisztika már a múlt század elejétől fogva lehetővé
teszi, hogy a kriminalitás menetét kövessük; és mindenütt
növekedőben van. Franciaországban körülbelül 300%, a növekedés.
Tehát egyetlen jelenség sincs, mely elvitázhatatlanabb módon
mutatná a normalitás tüneteit. Mert, úgy látszik, szoros
kapcsolatban van az egész kollektiv élet feltételeivel. Ha a bűnt
társadalmi betegségnek vesszük, ez annak az álláspontnak
elfogadását jelenti, hogy a betegség nem felesleges, hanem
ellenkezőleg, bizonyos esetekben az élőlény alapkonstituciójából
folyik, s ez megszüntetne minden különbséget a fiziológiai és
pathológiai között. A bűnözés mindenesetre vehet fel rendellenes
formákat is; ez pl. akkor fordul elő, ha rendkívül nagy számban lép
fel, s valóban nem kétséges, hogy ez a túlnövekedés már beteges
állapot. Normális egyszerűen az, hogy a bűnözés létezik, azzal a
feltétellel, hogy az összes társadalmi típusokra nézve elér és nem
múl felül egy bizonyos mértéket, és ezt az előbbi szabályok szerint
nem lehetetlenség megállapítani.33)


Most látszólag elég paradox következtetés előtt állunk. De ezen
nem kell megütközni. Hogy a bűnt a normális szociológiai jelenségek
közé számítjuk, ezzel nemcsak azt akarjuk mondani, hogy
elkerülhetetlen, ámbár sajnálatos jelenség, mely az emberek
javíthatatlan gonoszságával függ össze; hanem ezzel azt is
állítjuk, hogy az egészséges állapotnak egyik tényezője és lényeges
alkotó része minden egészséges társadalomnak. Ez a következtetés
első tekintetre annyira meglepő, hogy jó darabig mi magunk is
kételkedtünk benne. De amint felocsudunk az első zavaros
benyomástól, nem nehéz megtalálni azokat az okokat, melyek ezt a
normalitást megértetik és egyben meg is erősítik.

A bűn először is normális azért, mert lehetetlenség, hogy ettől
egy társadalom is ment legyen.

A bűn, mint már kimutattuk, olyan tényben nyilvánul, mely
bizonyos erővel és különös szembetűnő módon sért meg kollektiv
érzelmeket. Hogy adott társadalomban a bűnösnek vélt cselekmények
elmaradjanak, szükséges volna, hogy a megsértődő érzelmek minden
egyéni öntudatban kivétel nélkül és olyan erősségi fokon legyenek
meg, hogy az ellenkező érzelmeket visszatartsák. Ha elfogadjuk,
hogy ez a feltétel bekövetkezik, a bűn azért nem szűnnék meg, hanem
csak más alakot öltene, mert az az ok, mely a bűn forrásait
eltorlaszolná, rögtön újakat nyitna. 

Hogy pedig a kollektiv érzelmek, melyeket valamely népnek
büntetőjoga védelmez, történetének bizonyos időpontján az
egyeseknek eddig előttük elzárt tudatába benyomulhassanak és abban
uralomra jussanak, hol eddig alig volt helyük, olyan erővel kell
fellépniök, amilyennel eddigelé sohasem rendelkeztek. Szükséges,
hogy ezeket a sokaság a maga összeségében erősebben érezze; mert az
érzelmek más forrásból nem meríthetnek nagyobb erőt, mely lehetővé
tenné az egyénekre való hatást, kik számukra eddig nem voltak
megközelíthetők. Hogy a gyilkosok eltűnjenek, erősebbnek kell lenni
a kiontott vértől való iszonyodásnak azokban a társadalmi
rétegekben, ahonnan a gyilkosok előkerülnek, de e célból
szükségképpen nagyobbnak kelle lenni a társadalom egész területén.
Különben már maga a bűnnek megszünése közvetlenül hozzájárulna
ehhez az eredményhez. Mert valamely érzelemnek nyilvánvalóan
nagyobb lesz a tekintélye, ha mindenki mindenütt egyaránt tiszteli.
De mégis figyelmen kívül hagyják, hogy a köztudatnak már
megszilárdult része nem erősbödhetik anélkül, hogy gyengébb
alkatrészei, melyeknek megsértése csak erkölcsi vétségszámba megy,
egyúttal ne erősbödnének. Ez utóbbiak csak folytatásai, enyhébb
formái az előbbieknek. Így a lopás és az egyszerű tiszteletlenség
egy és ugyanazon altruista érzelem, t. i. a másénak tisztelete
ellen irányúl. Csak ugyanezt az érzelmet sérti meg egyik cselekmény
gyengébben mint a másik; s minthogy másrészről az átlaglelkiismeret
nem rendelkezik elég erővel arra, hogy a két vétség legkönnyebbikét
élénken érezze, ezért nagyobb elnézéssel tárgyalják. Íme ez az oka,
hogy a kíméletlenséget csak  egyszerűen gáncsolják, a
tolvajt pedig büntetik. De ha ez az érzelem erősebb, annyira, hogy
elhallgattatja mindenkinek a tudatában a tolvaj iránt való
hajlamot, érzékenyebb lesz azok iránt a sérelmek iránt, melyek
eddig csak könnyedén érintették; tehát erősebben fog rájuk
visszahatni. Energikusabban fogják helyteleníteni és közülük
bizonyos dolgok, amelyek eddig csak erkölcsi hibák voltak, ezután
bűnökké lesznek. Például a rossz vagy rosszul végrehajtott
szerződések, amelyek csak a köz helytelenítését vagy magánjogi
kárpótlást vontak maguk után, vétség számba mennek. Képzeljünk el
egy szentekből álló társadalmat, egy mintaszerű és tökéletes
kolostort. A tulajdonképpeni vétkek ott ismeretlenek lesznek, de
azok a vétkek, melyek a tömeg szemében megbocsáthatók, ott éppolyan
botrányszámba mennek, mint a közönséges vétek a közönséges ember
szerint. Ha tehát ez a társadalom el van látva bírói és fenyítő
hatalommal, e cselekményeket bűnnek nyilvánítja és ilyen elbánásban
részesíti. Ez a magyarázata, hogy tökéletes és becsületes ember
saját erkölcsi fogyatkozásait azzal a szigorúsággal méri, melyet a
tömeg csak a tulajdonképpeni bűncselekményeknek tart fenn. A
személyek elleni erőszakosságok régebben gyakoriabbak voltak, mint
ma, mert az egyéni méltóság iránt való tisztelet gyengébb volt.
Amint ez növekedett, ezek a bűnök is ritkábbak lettek; sőt igen sok
korábban meg nem rótt cselekmény,34)
mely ezt az érzelmet sérti, belekerült a büntetőjogba is.

Hogy az összes logikailag lehetséges hipotézisekkel 
végezzünk, fel lehetne tán még azt a kérdést vetni, hogy egy ilyen
egyértelműséget miért nem lehet kivétel nélkül az összes kollektiv
érzelmekre kiterjeszteni; miért nincs a leggyengébb szociális
érzelmekben is elég energia arra, hogy minden összeütközésnek
elejét vegyék. A társadalom erkölcsi tudata minden egyénnél teljes
lehetne és elég erős arra, hogy meggátoljon minden cselekményt, ami
sérti a tisztán morális hibákat éppúgy, mint a vétkeket. De a
teljesen általános és abszolut egyformaság merőben lehetetlen. A
közvetlen fizikai környezet ugyanis, melyben mindegyikünknek megvan
a maga helye, az öröklött antecedentiák, a társadalmi befolyások,
melyektől mindnyájan függünk, más-mássá teszik az egyént, tehát
különbözővé teszik az öntudatot. Hogy e tekintetben mindenki
hasonló legyen, azért is lehetetlenség, mert mindenkinek megvan a
tulajdon szervezete, s e szervezetek a térben különbözőképpen
vannak elosztva. Innen van, hogy az egyéni eredetiség még az
alsóbbrendű népeknél sem tűnik el teljesen, bármily csekély is.
Mivel nincs olyan társadalom, ahol az egyének többé-kevésbbé el ne
térnének a kollektiv típustól, elkerülhetetlen, hogy ennyi eltérés
között ne legyen bűnös jellemű. Mert ezt a karaktert nem az ő belső
jelentőségük nyújtja, hanem a társadalmi tudat kölcsönzi. Ha tehát
ez az utóbbi erősebb és elegendő tekintélye van arra, hogy ezeket
az eltéréseket abszolut értékükben igen gyengékké tegye, annál
érezhetőbb, annál hatásosabb lesz, s a legcsekélyebb hibák ellen is
azzal az erővel hat vissza, amit különben csak a jelentékenyebb
kihágások ellen alkalmaz; ugyanazt  a fontosságot
tulajdonítja nekik, vagyis bűntetteknek bélyegzi őket.

A bűn tehát szükséges; az egész társadalmi élet
alapfeltételeivel kapcsolatos és éppen ezért hasznos is, mert azok
a feltételek, melyekkel egybe van kapcsolva, a maguk részéről
nélkülözhetetlenek az erkölcs és jog fejlődésében.

Ma már valósággal nem lehet vita tárgyává tenni, hogy a jog és
erkölcs nemcsak társadalmi típusok szerint változnak, hanem
változnak ugyanannál a típusnál is, ha a kollektiv élet feltételei
módosulnak. De hogy ezek az átalakulások lehetségesek legyenek,
szükséges, hogy a morál alapját képező kollektiv érzelmek ne
szegüljenek ellen a változásnak, vagyis csak mérsékelt erejük
legyen. Ha nagyon erősek volnának, módosíthatóságukból vesztenének.
Minden berendezkedés akadálya az újonnan való berendezkedésnek és
annál jobban, minél szilárdabb az első berendezkedés. Minél
szilárdabb valamely alkat, annál nagyobb ellenállást fejt ki a
módosítással szemben; s ez egyformán így van a működő és anatómiai
berendezéseknél. Ha nem volna bűn, nem volna betöltve egy feltétel,
mert e hipotézis feltételezné, hogy a kollektiv érzelmek a
történelemben páratlan szilárdságot értek el. Semmi sem jó mérték
és vég nélkül. Szükséges, hogy az erkölcsi tudat tekintélye ne
legyen túlságos, különben senki sem merne rá kezet emelni s ez igen
könnyen merev formát adna neki. Hogy fejlődhessék, szükséges, hogy
az az egyéni eredetiség túltehesse magát rajta. Hogy feltűnhessék
az idealista morálja, ki megelőzi századát, szükség van a bűnös
moráljára, mely  az ő kora alatt áll. Egyik sem lehet el
a másik nélkül.

Ez még nem minden. A közvetett célszerűségen kívül megtörténik,
hogy a bűnnek még haszna is van ebben a fejlődésben. Nemcsak hogy
megnyitja útját a szükséges változásoknak, de bizonyos esetekben
közvetlenül elő is készíti ezeket a változásokat. A kollektiv
érzelmek nemcsak hogy az új forma felvételére szükséges
változtathatóság állapotában vannak ott, ahol bűn van, de néha ez
határozza meg még a formát is, amit majd felvesznek. Hányszor
megtörténik, hogy a vétség csak anticipációja a jövő moráljának,
egy lépés afelé, ami lesz. Az athéni jog szerint Sokrates bűnös
volt és elítéltetése igazságos volt. De az ő bűne, t. i. független
gondolkodása, hasznos volt nemcsak az emberiségnek, hanem hazájának
is. Mert új erkölcsnek, új hitnek előkészítéséhez járult hozzá,
amire az atheneieknek akkor szükségük volt, mert a hagyományok,
melyek szerint eddig éltek, nem voltak összhangban
létfeltételeikkel. Sokrates esete nem magában álló; koronként
előfordul a történelemben. A gondolatszabadságot, melyet ma
élvezünk, sohasem hirdették volna világgá, ha meg nem sértették
volna a tiltó törvényeket, mielőtt végérvényesen el nem évültek. Ez
a sérelem akkor mégis bűn volt, mert megbántotta a még a többség
öntudatában levő igen erős érzelmeket. A bűn mégis hasznos volt,
mert felidézte a mindinkább szükséges változásokat. A független
bölcselet előhírnökei a mindenfajta eretnekek voltak, kiket az
egész középkoron át, a legújabb időkig üldözött a világi hatalom.


Ebből a szempontból a büntetőjogtan alapvető tényei merőben új
megvilágításban jelennek meg. A közönséges felfogással ellentétben
a bűnöző többé nem mint javíthatatlan társadalomellenes lény, nem
mint valami élősködő elem, idegen és asszimilálódni nem tudó test
jelenik meg a társadalomban;35)
szabályozó tényező a társadalom életében. A bűnt, mint ilyet nem
szabad többé bajnak felfogni, melyet nem lehet túlságos szűk
határok közé szorítani. Szó sincs róla, hogy a bűn, ha
észrevehetően a rendes nivó alá száll, valami üdvözlésreméltó dolog
lenne, de viszont biztosan megállapítható, hogy az valamely
társadalmi áramlattal egyidőben jelenik meg és vele összefügg. Ez a
magyarázata, hogy a testi sértések száma sohsem olyan alacsony,
mint inség idején.36)
Ugyanakkor ilyen módon a büntetés elmélete átalakúl vagy inkább
átalakulás vár rá. Ha a bűn valóban betegség, akkor a büntetés
orvosság és nem fogható fel másképpen. Az összes viták,
 amelyeket felidézett, arra vonatkoznak,
hogy nem lehet más, mint orvosság. Ámde ha a bűn nem betegség, a
büntetés sem lehet gyógyításnak tárgya és igazi feladatát másban
kell keresnünk.

Szó sem lehet arról, hogy az előzményekben kifejtett szabályok
csak arra valók volnának, hogy egy nagyobb haszon nélkül való
logikai formalizmusnak eleget tegyenek, mert a leglényegesebb
társadalmi tények, melyek szerint ezeket alkalmazzuk vagy nem
alkalmazzuk, teljességgel más-más karaktert mutatnak. Ha egyébként
ez a példa különöskép meggyőző volt is – azért gondoltuk, hogy itt
meg kell állapodnunk – még sok egyéb van, amit hasznos volna
idézni. Nincs olyan társadalom, hol nem az az elv uralkodott, hogy
a büntetésnek arányosnak kell lenni a bűnnel. Mégis ez az elv az
olasz iskolánál minden alaposságot nélkülöző
jogásztalálmány.37) Sőt ezek szerint a
kriminológusok szerint a büntető intézmény, a maga egészében, úgy
amint az mindeddig az összes ismert népeknél működött,
természetellenes jelenség. Láttuk már, hogy Garofalo szerint az
alsóbbrendű társadalmakra jellemző kriminalitásban semmi
természetes nincs.38) A
szociálisták szerint a kapitalista szervezet az, mely általánossága
ellenére nem egyéb, mint a normális állapotnak erőszak és önkény
szülte félszeg elfajulása. Spencer szerint pedig ellenkezőleg az
adminisztrativ központosítás, az állami beavatkozások kiterjesztése
társadalmaink főnyavalyája, jóllehet egyik is, másik is a
legszabályosabb és legáltalánosabb módon aszerint halad
 előre, amint előbbre jutunk a
történelemben. Nem hisszük, hogy valaha rendszeresen azon
fáradoztak volna, hogy a társadalmi tények rendes vagy rendellenes
karakterét az általánosság foka szerint döntsék el. Mindenkor nagy
dialektikai felszereléssel tárgyalták ezeket a kérdéseket.

Mindazonáltal, ha ezt a kritériumot figyelmen kívül hagyjuk,
nemcsak részleges zavaroknak és tévedéseknek tesszük ki magunkat,
mint amilyeneket már említettünk is, hanem magát a tudományt is
lehetetlenné tesszük. Valójában a tudománynak a normális típus
tanulmányozása a közvetlen tárgya. Ha pedig a legáltalánosabb
tények beteges jelenségek lehetnek, feltehető, hogy a tényekben
sohsem volt normális típus. De hát akkor mi értelme van, hogy
ezeket kutassuk? Akkor a tények csak előítéleteinket erősítik,
meggyökeresítik tévedéseinket, mivel azok belőlük származnak. Ha a
büntetés és felelősség, úgy amint a történelemben megvannak, csak
tudatlanságnak és barbárságnak produktumai, mire való akkor
megismerésükhöz folyamodni, hogy a normális formákat
meghatározhassuk. Így az értelem félrevezetődik, úgy hogy a
valóságtól minden távolabbi érdek nélkül elfordul, visszatér
önmagához és önmagában keresi a valóság felépítésére szükséges
anyagot. Hogy a szociológus a tényeket, mint dolgokat tárgyalja,
szükséges, hogy tudatában legyen annak, hogy meg kell járnia az ő
iskolájukat. Minthogy pedig az élet minden tudományának, akár
egyéni az, akár társadalmi, röviden az a főtárgya, hogy a normális
állapotot meghatározza, kifejtse és az ellenkezőtől
megkülönböztesse, ha a normalitás  nincs adva magukban a
dolgokban, hanem ellenkezőleg, mi magunk kívűlről adjuk hozzájuk
vagy bizonyos okból megtagadjuk tőlük, ez az üdvös függőviszonyért
történt. Az elme könnyen szembekerül a valóval, s az nem sokra
tanítja; nincs meg az anyagban, melyhez alkalmazkodik, mert ő maga
az, mely azt meghatározza. A különböző szabályok, melyeket eddig
megállapítottunk, szorosan függnek össze. Hogy pedig a szociológia
valóban a dolgok tudománya legyen, szükséges, hogy a jelenségek
általánosságát vegye normális jellemvonásuk kritériumául.

Módszerünknek az az előnye is megvan különben, hogy egy időben
szabályozza a cselekvést és gondolatot. Ha az, ami elérésre méltó,
nem tárgya a tapasztalatnak, hanem gondolkodó számítással lehet és
kell meghatározni, akkor a szabad képzelő erő találmányainak az
előnyösebbnek keresésében úgyszólván semmi határa nincs.

Mert a jobbnak van-e olyan határa, amit túl ne lehetne
szárnyalni. A meghatározás szerint korlátlan. A humanitás célja
szétoszlik a végtelenben; távolisága elbátortalanít egyeseket
közülünk, másokat ellenben feltüzel és arra buzdít, hogy siessenek
egy kissé közelebb férkőzni hozzá és forradalmakba zuhannak. Ezt a
dilemmát úgy kerüljük el, ha a törekvés célja az egészség és ha ez
meghatározott és tényekben adott dolog, mert a törekvés célja
egyszerre van adva és meghatározva. Nem arról van többé szó, hogy
kétségbeesve fussunk egy cél után, mely abban a mértékben
távolodik, amint közeledünk hozzá, hanem hogy szabályszerű
kitartással munkálkodjunk  a normális állapot fenntartásán,
helyreállítsuk, ha megzavarják, s újból megtaláljuk feltételeit, ha
megváltoztatására sor került. Az államférfiúnak nem az a
kötelessége, hogy a társadalmat egy őt magát csábító eszmény felé
hajtsa; szerepe az, ami az orvosé: jól alkalmazott higiéniával
megelőzi a betegségek kitörését s ha már az szemmellátható, módját
ejti a gyógyításnak.39)



NEGYEDIK FEJEZET.

A társadalmi típusok megalkotására vonatkozó szabályok.



Mivel a társadalmi tényt csak egy meghatározott társadalmi
fajjal való viszonyában lehet normálisnak vagy abnormálisnak
minősíteni, a megelőzőkből következik, hogy a szociológiának egy
ága e fajok megalkotásának és osztályozásának van szentelve.

A társadalmi faj fogalmának különben az a nagy haszna is van,
hogy a középutat foglalja el a kollektiv élet két ellenséges
felfogása között, melyen már régen megoszlanak a vélemények; értem
a történészek nominálizmusát40)
és a filozófusok szélsőséges reálizmusát. A történészek szerint az
egyes társadalmak egymással össze nem hasonlítható heterogén
egyedek. Minden népnek megvan a maga fiziognómiája, külön alkata,
jogrendszere, erkölcse, gazdasági szervezete, melyek csak neki
felelnek meg és minden általánosítás úgyszólván lehetetlenség. A
filozófusok szerint ellenben minden külön csoportosulás, amit
tribusnak, községnek, nemzetnek neveznek, csak alkalmi  és
átmeneti alakulat valóság nélkül. Csak az emberiség a valóság és
minden társadalmi fejlődés az emberi természet általános
tulajdonságaiból ered. Az előbbiek szerint ennek következtében a
történelem események egymásután következése ismétlődés nélkül
kapcsolódva egymáshoz. A filozófusok szerint ezeknek az
eseményeknek csak az az értéke és érdeke, hogy megvilágítják az
általános törvényeket, melyek az emberi alkatban gyökereznek és
amelyek uralkodnak az egész történelmi fejlődésen. Azok szerint,
amit egyik társadalomra alkalmazhatunk, nem alkalmazható a másikra.
Az egészséges állapot feltételei népek szerint változnak és
elméletileg nem állapíthatók meg; az a gyakorlat, tapasztalat és
érzelmek dolga. Emezek szerint ezeket a feltételeket
egyszersmindenkorra és az emberi nemre nézve meg lehet állapítani.
Úgy látszik tehát, hogy a társadalmi valóság csak az elvont és
bizonytalan filozófiának és a pusztán leíró monografiának lehet
tárgya. De megfeledkeztek erről az alternativáról, amennyiben
egyszer elismerték, hogy a történelmi tények zavaros sokasága és az
egyetlen, de eszményi emberiség közt összekötő kapcsok vannak: ezek
pedig a társadalmi fajok. A faj fogalmában megvan az az egység,
amit minden igazán tudományos kutatás követel és a sokféleség, mely
a tényekben van adva, mert a fajt hasonló módon megtalálhatni
minden egyénnél, kik annak részei és viszont a fajok különböznek
egymástól. Igaz ugyan, hogy az erkölcsi, jogi, gazdasági stb.
intézmények végtelenségig változnak, de ezek a változások nem olyan
természetűek, hogy tudományos felfogást ne lehetne rájuk
alkalmazni. 

A társadalmi fajok félreismerésének tulajdonítható, hogy Comte
azt hitte, hogy az emberi társadalmak előrehaladása egyenlő
egyetlen népnek előrehaladásával, «amelyre eszményileg
vonatkoztathatjuk a különböző népeknél az időbeli egymásutánban
megfigyelt összes változásokat.»41) A
különböző társadalmak, ha valóban csak egyetlen társadalmi faj van,
csak fokozatban térhetnek el egymástól, aszerint, amint
többé-kevésbbé teljesen feltüntetik ennek a fajnak konstitutiv
tulajdonságait és aszerint, amint többé-kevésbbé tökéletesen az
emberiséget fejezik ki. Ha ellenben qualitative különböző
társadalmi típusok vannak, megközelíthetjük ugyan őket, de sohasem
érjük el, hogy olyan pontosan kapcsolódjanak egymáshoz, mint
valamely mértani egyenesnek homogén részei. A történelmi fejlődés
ily módon elveszti eszményi és egyszerű egységét, melyet neki
tulajdonítottak; széttörik, hogy úgy mondjuk nagyszámú darabra, s
ezeket, minthogy specifikusan különböznek egymástól, nem lehet
hézag nélkül egybekapcsolni. Pascal híres és Comte óta ismételt
metaforája tehát nem bizonyul többé igaznak.

Hogyan kell tehát ezeknek a fajoknak megállapításánál
eljárni?

I.

Első tekintetre úgy látszik, hogy nincs egyéb mód, mint minden
társadalmat külön tanulmányozni, olyan pontos és teljes monografiát
készíteni, amilyen lehetséges, azután az összes monografiákat
 összehasonlítani, utána nézni, hogy
miben egyeznek meg és miben térnek el, és akkor e hasonlóságok és
különbségek relativ fontossága szerint a népeket hasonló vagy nem
egyező csoportokba osztályozni. E módszer támogatására nézve azt
hozzák fel, hogy ez az egyetlen, mely a megfigyelésen alapuló
tudományban alkalmazható. A faj voltaképpen nem egyéb, mint az
egyének összefoglalása; hogyan alkothatjuk ezt meg tehát, ha nem
azzal kezdjük, hogy leírjuk mindegyiket külön is leírjuk az
egészet? Nem az a szabályos, hogy addig nem megyünk az általánosra,
míg az egyest és az egyest egészben meg nem figyeltük? Ezért
akarták már a szociológiát elnapolni addig a teljességgel meg nem
határozható időkig, amikor majd a történelem az egyes
társadalmakról szóló tanulmányban olyan eredményekhez jut, amelyek
elég tárgyilagosak és határozottak lesznek arra, hogy célszerű
összehasonlítás tárgyai legyenek.

De ez a körültekintés valóságban nem olyan tudományos, mint
amilyennek látszik. Sem az nem helyes, hogy a tudomány csak akkor
alkothasson törvényeket, amikor szemügyre vette az összes bennük
kifejezett tényeket, sem az, hogy fajokat csak akkor alkothat,
amikor együttességükben leírta a bennük foglalt egyéneket. A
tulajdonképpeni kísérleti módszer inkább arra törekszik, hogy a
mindennapi dolgokat, melyek csak akkor bizonyítanak, ha nagy
számmal vannak, s emiatt mindig csak gyanús következtetéseket
tesznek lehetővé, a döntő tényekkel, vagyis az
experimenta crucis-szal helyettesítsük, mint Bacon mondotta,
amelyeknek magukban számuktól függetlenül 
tudományos értékük és érdekük van. Főleg akkor kell ilyenformán
eljárnunk, amikor nemek és fajok alkotásáról van szó. Mert
leltározni egy egyénnek összes tulajdonságait megoldhatatlan
probléma. Mert minden egyéniség valami véghetetlen és a végtelenség
kimeríthetetlen. Tehát a leglényegesebb tulajdonságokhoz tartsuk
magunkat? De miféle elv szerint végezzük a válogatást? Olyan
kritériumra van tehát szükség, amely túl megy az egyénen, amit
ennek következtében a legjobb monografiák sem tudnak nekünk
nyújtani. Eltekintve attól, hogy a dolgokat ilyen szigorúan vegyük,
előrelátható, hogy minél nagyobb számmal lesznek az osztályozás
alapjául szolgáló jellemek, annál nagyobb nehézséggel jár a
különböző formákat, amelyekben ezek a tulajdonságok kombinálódnak,
néha feltűnő hasonlóságot és elég éles különbségeket nyújtva,
felmutatni, hogy bizonyos csoportokat és alcsoportokat
alkothassunk.

De ha ez az osztályozás e módszer szerint lehetséges volna is,
az a nagy hibája volna, hogy nem tenné meg azokat a szolgálatokat,
melyek miatt létrejött. Valóban mindenekelőtt szükséges, hogy ennek
az legyen a tárgya, hogy a tudományos munkát megrövidítse, az
egyének meghatározhatatlan sokaságát a típusok korlátolt számával
helyettesítvén. De elveszti ezt az előnyét, ha ezek a típusok nem
az összes egyének számbavétele és teljes analizise után
állapíttattak meg. A kutatást nem segíti elő, ha nem tesz mást a
már kész kutatások összegezésén kívül. Csak úgy lesz valóban
hasznunk belőle, ha lehetővé teszi más tulajdonságok osztályozását
is, mint amelyek neki alapul szolgáltak, és keretekről gondoskodik
az új tények  számára. Az a feladata, hogy
ismertetőjeleket bocsásson rendelkezésünkre, amelyekhez
kapcsolhassunk más megfigyeléseket is azokon kívül, melyek nekünk
ezeket a megfigyeléseket szolgáltatták. Éppen azért szükséges, hogy
ne az összes egyéni tulajdonságok teljes leltára legyen, hanem
kevés, gondosan megválogatott tulajdonság alapján készüljön. Ilyen
feltételek mellett nemcsak arra szolgál, hogy a kész ismeretek közt
rendet teremtsen, hanem arra is, hogy ismereteket adjon. Irányítása
mellett a megfigyelő nagyon sok lépést megtakarít. Ha az
osztályozás ezen az elven alapul, t. i. ha van általános tény a
fajban, nem szükséges az e fajhoz tartozó összes társadalmakat
megfigyelni; néhány is elég. Sőt sok esetben néhány gondos
megfigyelés is elég, mint ahogy gyakran egy jól véghezvitt kísérlet
is elegendő egy törvénynek megalkotására.

Osztályozásunk számára tehát a különösen lényeges
jellemvonásokat kell kiválogatnunk. Igaz, hogy ezeket csak akkor
ismerhetjük fel, ha a tények magyarázata eléggé előrehaladt. A
tudomány e két része szorosan összefügg és egymás mellett haladnak.
Mégis, mielőtt nagyon belemennénk a tények tanulmányába, nem nehéz
kitalálni, hogy a társadalmi típusok legjellemzőbb sajátságait hol
kell kutatni. Valóban tudjuk, hogy a társadalmak egymás mellé
tagolt részekből állnak. Mivel minden eredő természete
szükségképpen az alkotó elemek természetétől, számától, s az
összetételük módjától függ, világos, hogy ezeket kell alapul
vennünk és látni fogjuk, hogy ezektől függnek a társadalmi élet
általános tényei. Különben, mivel ezek a morfológiába tartoznak,
társadalmi morfológiának is nevezhetnők a szociológiának azt
 a részét, melynek a tárgya társadalmi
típusok megállapítása és osztályozása.

Most hát előre megállapíthatjuk ennek az osztályozásnak elvét.
Tudjuk, hogy az alkotó részek, melyekből az egész társadalom
alakult, voltaképpen nála kisebb társadalmak. Valamely nép két vagy
több nép egyesüléséből származik, melyek őt már megelőzték. Ha
tehát ismerjük a legkisebb társadalmat, mely valaha létezett,
osztályozásunk megejtése céljából nincs más tennivalónk, mint
nyomozni a módot, amint ez a társadalom a hozzá hasonlóval
összetevődött s amint ezek összekapcsolódva ismét
összekapcsolódtak.

II.

Spencer nagyon jól megértette, hogy a társadalmi típusok
módszeres osztályozásának nem lehet más alapja.

«Láttuk – mondja – hogy a társadalmi fejlődés egyszerű kicsiny
csoportokkal kezdődik; és hogy e csoportok némelyikének nagyobb
csoporttá való egyesüléséből fejlődik tovább, s e csoportok, miután
megszilárdultak, hasonlókkal egyesültek és még nagyobb csoportokká
formálódtak. Osztályozásunknak tehát az elsőrendű társadalmakkal,
vagyis a legegyszerűbbel kell kezdődnie.»42)

Sajnos, ennek az elvnek megvalósítása céljából, annak pontos
meghatározásával kellene kezdeni, hogy mit értsünk egyszerű
társadalom alatt. Ezt a meghatározást Spencer nemcsak hogy meg nem
 adja, sőt körülbelül lehetetlenségnek
tartja.43) Az egyszerűség valóban,
mint ő gondolja, lényegében a szervezet bizonyos kiforratlanságában
nyilvánul. Nos, hát nem könnyű pontosan megmondani, hogy a
társadalmi szervezet mikor elég kezdetleges, hogy egyszerűnek
kvalifikáltassék; ez az értékelés dolga. A formula is, amit ő ad,
annyira ingadozó, hogy minden társadalmi formára ráillik. «Nem
tehetünk jobbat – mondja – mint hogy minden társadalmat, amely
egész, nincs alávetve másiknak, amelynek részei a közérdek bizonyos
céljaira való tekintettel kormányzó központtal vagy anélkül
kooperálnak, egyszerűnek tekintsünk.»44)
De sok nép van, mely e feltételnek megfelel. Innen van, hogy ő
találomra ez alá a rubrika alá foglalja össze az összes kevésbbé
civilizált társadalmakat. Elképzelhetjük, hogyha így kezdi, mi
lehet az eredménye ennek az osztályozásnak. Itt egymás hegye hátán
látjuk a legcsodálatosabb zavarban a legkülönbözőbb társadalmakat,
a homeroszi görögöket a X. századbeli hűbérbirtokok, a bechuánok, a
zuluk és a Fidsi-szigetek lakói mellett, az athéni szövetséget a
XIII. századi francia hűbérbirtokok, az irokézek és araukaniaiak
mellett.

Az egyszerűség szónak csak akkor van határozott értelme, ha a
részek teljes hiányát jelenti. Egyszerű társadalmon tehát minden
olyan társadalmat kell értenünk, mely nála egyszerűbbet nem foglal
magában; amely nemcsak hogy nem  vezethető vissza egyetlen
tagra sem, de nem is mutatja nyomát semmiféle korábbi tagozódásnak.
A horda, mint ezt mi is meghatároztuk,45) teljesen megfelel ennek a definiciónak. Olyan
társadalmi csoportosulás, mely nem foglal és nem foglalt magában
más kezdetlegesebb csoportot, s közvetlenül egyénekre bomlik szét.
Ezek a teljes csoporton belül nem alkotnak szűkebb és ettől
megkülönböztethető csoportot; atom módjára vannak összetéve. Úgy
gondolják, hogy ennél már egyszerűbb társadalom nem lehet; ez a
társadalmi szervezet protoplazmája és következőleg minden
osztályozásnak természetes alapja.

Igaz ugyan, hogy tán nem létezik történelmi társadalom, mely
ennek a leírásnak teljesen megfelel. De már az idézett könyvben
kimutattuk, hogy ismerünk sok olyan társadalmat, mely közvetlenül
és közbeeső tagok nélkül, hordák egymásra halmozódásából áll.
Amikor a horda, ahelyett, hogy egész társadalommá lenne, társadalmi
réteggé lesz, megváltoztatja nevét és clan-nak nevezzük; de megőrzi
ugyanazokat az alkotó jellemvonásokat. A clan valóban olyan
társadalmi egyesülés, mely szűkebb körűre már nem bomlik szét. Erre
talán azt lehetne megjegyezni, hogy ott, ahol ma megfigyelhetjük,
sok külön családot foglal magában. De azt hisszük, még pedig olyan
okokból, melyeket itt tovább nem fejtegethetünk, hogy a kis családi
csoportoknak ez az alakulata már később következett be, mint a
clan, azután pedig, helyesen mondva, nem alkottak társadalmi
tagokat, mivel politikai felosztásnak nem számítanak. 
Mindenütt a clan ennek a nemnek végső felosztása, ahol vele
találkozunk. Következőleg, ha semmiféle tény nem szólna is a hordák
léte mellett, – remélhetőleg lesz még alkalmunk ezt kifejteni – a
clannak, vagyis a hordák egyesüléséből alakult társadalmak léte
feljogosít annak feltételezésére, hogy voltak a tulajdonképpeni
hordára szorítkozó egyszerűbb társadalmak és a horda az az
alapelem, melyből az összes társadalmi fajok leszármaznak.

Ha felvettük a hordának, az egytagú társadalomnak fogalmát, –
akár mint történelmi valóságot, akár mint tudományos posztulátumot
fogjuk fel – van egy támasztékunk, mely szükséges a társadalmi
típusok teljes lépcsőjének megkonstruálására. Annyi alaptípust
különböztethetünk meg, ahányféle módon kombinálhatjuk a hordákat
egymással és ahányféle módon kombinálhatók az ily módon keletkező
új társadalmak. Mindjárt olyan egyesüléseket találunk, melyek a
hordának vagy clannak (hogy új névvel jelöljük) egyszerű
összekeveredéséből származnak, de ezek a clanok úgy társultak, hogy
átmeneti csoportok nem fordulnak elő az egész csoportban, mely
valamennyit összefoglalja, és az egyes különcsoportok közt.
Egyszerűen egymás mellé vannak állítva, mint a horda emberei.
Ezeknek a társadalmaknak példáit, melyeket egyszerű soktagúnak
(polysegmentaire) nevezhetnénk, egyes irokéz és ausztráliai
tribusokban lelhetjük meg. Az arch vagy a kabil törzs
ugyanezt a jellemvonást mutatja; ez faluformában kialakult clanok
egyesülése. Nagyon valószínű, hogy volt olyan idő a történelemben,
amikor a római curia és az athéni phratria is ebbe a
nembe  tartozó társadalom volt. Ehhez
járulnának még az előbbi faj társadalmaiból összetevődés útján
létrejött, más szóval, egyszerűen összetett soktagú
(polysegmentaire) társadalmak. Ilyen az irokéz szövetség és a
kabil néposztályokból alakult egyesület. Ugyanez volt az eredete
annak a három őstribus mindegyikének, melyeknek egyesüléséből
később a római község állott elő. Azután a kettősen összetett
soktagú (polysegmentaire) társadalommal találkozunk, mely több
egyszerűen összetett polysegmentaire társadalom egymás mellé
tevődéséből vagy fúziójából ered. Ilyenek a község (civitates), a
tribusok egyesülései, amelyek maguk a curiák egyesülései, s ezek
szintén gens-ekre vagy clan-okra bomlanak szét, ilyen a germán
törzs a grófságokkal, melyek századokra oszlanak, amelyekben ismét
megvan a faluvá lett clan-nak végső egysége.

Ezeket az utalásokat ezúttal nem fejtegethetjük tovább, mivel
itt nem arról van szó, hogy a társadalmak osztályozását
végrehajtsuk. Ez sokkal komplikáltabb kérdés, semhogy így futólag
végezhetnénk vele, ellenben a hosszantartó és külön kutatás egész
rendszerét igényli. A néhány példával csak az a célunk volt, hogy
pontosan megállapítsuk a gondolatot és megmutassuk, hogyan kell
alkalmazni a módszer elvét. De amit elmondottunk, nem úgy kell
tekinteni, mint az alsóbbrendű társadalmak teljes osztályozását.
Nagyobb világosság kedvéért egy kissé egyszerűsítettük a dolgokat.
Elfogadtuk, hogy minden magasabbrendű típus ugyanazon, vagyis
közvetlenül alsóbbrendű típushoz tartozó társadalmak
csoportosulásából formálódik. Semmi sem olyan lehetetlen ugyanis,
mint az, hogy különböző fajta  társadalmak, amelyek a
társadalmi típusok leszármazási fáján nem egyforma magasan állnak,
új fajjá egyesüljenek. Ez az eset kevésbbé ismeretes; csak a római
birodalom foglalt magában legkülönbözőbb természetű
népeket.46)

E típusok megállapítása után helyénvaló a különféle alfajok
között különbségeket tenni, aszerint, amint a segmentaire
társadalmak, amelyek a keletkezett társadalmat formálják,
megőriznek bizonyos egyéniséget vagy ellenkezőleg az egész tömeg
elnyeli őket. Könnyen megérthető, hogy a társadalmi jelenségeknek
változniok kell nemcsak az alkotó elemek természete, hanem
összetételük módja szerint is; ezenkívül nagyon különbözőknek kell
lenniök aszerint is, hogy minden részcsoport megőrzi-e a maga helyi
életét, vagy valamennyi belekapcsolódik a közös életbe, vagy
aszerint, amint többé-kevésbbé szorosan koncentrálódtak.
Következőleg azt is kell kutatni, hogy bizonyos időpontban ezek a
rétegek teljesen összeolvadtak-e. Ezt arról lehet megismerni, hogy
a társadalom eredeti összetételének a közigazgatási és politikai
szervezetre többé semmi hatása nincs. Ebből a szempontból a község
élesen megkülönböztethető a germán tribusoktól. Ez utóbbiaknál, ha
elhalványulva is, a clan-szervezet történelmük végéig fennmaradt,
míg Rómában és Athénben a gentes és a γένη mint politikai
testületek csakhamar megszűntek és csak magánkötelékké váltak.


Az ily módon megállapított kereteken belül, a másodrendű
morfologikus tulajdonságok szerint új megkülönböztetéseket
végezhetünk. Azonban a később kifejtendő okok alapján alig hisszük,
hogy eredménnyel mellőzni lehetne a most adott osztályozást.
Azonkívül nem megyünk bele e részletekbe, elég lesz, ha felállítjuk
az osztályozás elvét, mely így hangzik: A társadalmak
osztályozását összetételük fokának alapján kell kezdeni és alapul
kell venni a teljesen egyszerű vagy monosegmentaire (egytagú)
társadalmat; ezeken az osztályokon belül különböző alosztályokat
különböztetünk meg aszerint, hogy megvan-e az eredeti tag teljes
összeolvadása vagy nincs.

III.

Ezekben a szabályokban impliciter benne van a felelet arra a
kérdésre, amit talán már fel is tett magában az olvasó, látván,
hogy úgy beszélünk a társadalmi fajokról, mintha volnának, anélkül,
hogy mindjárt megszilárdítottuk volna létezésüket. Ez a bizonyíték
már a módszer előadott elvében benne foglaltatik.

Láttuk, hogy a társadalmak tulajdonképpen nem mások, mint
különböző kombinációi egy és ugyanazon eredeti társadalomnak. Egy
és ugyanaz az elem hozzá hasonlóval csak korlátolt számban
tevődhetik össze, főképpen ha kevésszámú alkotó elem van, s éppen
így a belőlük eredő kombinációk is; s ez az eset a társadalmi
rétegeződéseknél. A lehetséges kombinácók skálája határolva van s
ennek következtében legalább is a nagy többség ismétlődik. Így
jöhetnek létre a társadalmi fajok. Különben  az is
lehetséges, hogy e kombinációk közül némelyek csak egyszer
fordulnak elő. Ez a fajok keletkezésén mit sem változtat. Ebben az
esetben csak az az ellenvetés tehető, hogy a faj csak egy egyént
foglal magában.47)

Vannak tehát társadalmi fajok, melyeknek oka ugyanaz, mint a
biológiai fajoké. Ez utóbbiak azon a tényen alapulnak, hogy a
szervezetek egy és ugyanazon anatómiai egységnek különböző
kombinációi. Mégis nagy különbség van ebből a szempontból a két
terület között. Az élőlényeknél ugyanis egy külön tényező olyan
ellenálló erőt adott a specifikus tulajdonságoknak, amilyennel a
többiek nem rendelkeznek; ez az átöröklés. Ezek a tulajdonságok
erősen belegyökereztek a szervezetbe, mert az összes elődökével
közösek. Az egyéni környezet befolyása tehát nem nyomja el
egykönnyen, ellenben megmaradnak egyformáknak a külső körülmények
különbözősége ellenére. Van valami belső erejük, mely a kívülről
ható ingerekkel szemben megtartja állandóságukat; ez az öröklött
tulajdonságok ereje. Ez az oka, hogy világosan körülírhatók és
pontosan meghatározhatók. A társadalmi területen nincs meg ez a
belső ok. Ezeket a specifikus tulajdonságokat a továbbtenyésztés
nem szilárdítja meg, mert csak egy nemzedéken keresztül tartanak.
Az a szabály, hogy a keletkező új társadalmak más fajhoz tartoznak,
mint a belőlük keletkezők, mert az utóbbiak kombinálódva merőben új
tulajdonságokat hoznak létre. Csak a gyarmatosítást  lehetne
a tenyésztés útján való átültetéshez hasonlítani; hogy pedig a
hasonlóság megfelelő legyen, szükséges még, hogy a gyarmatosok
csoportja ne vegyüljön más fajhoz vagy más változathoz tartozó
társadalmakkal. A faj megkülönböztető tulajdonságai eszerint az
öröklékenységből semmi erőtöbbletet nem nyernek a célból, hogy az
egyéni változatoknak ellenállhassanak. Ellenben a körülmények
befolyása alatt a végtelenségig változnak és módosulnak; sőt amikor
meg akarjuk őket közelíteni és kiküszöböltünk minden változót, ami
őket körülveszi, gyakran csak valami meghatározhatatlan maradvány
esik a kezünk ügyébe. Ez a meghatározhatatlanság természetesen
növekszik aszerint, amint nagyobb a jellemvonások összetétele. Mert
minél összetettebb valamely dolog, annál különbözőbb kombinációkat
alkothatnak a részek, melyekből össze van téve. Ennek a
következménye, hogy a specifikus típus nem mutat olyan biztos
körvonalakat, mint a biológiában, nem számítva a legegyszerűbb és
legáltalánosabb tulajdonságokat.48)
 


ÖTÖDIK FEJEZET.

A társadalmi tények megmagyarázására vonatkozó szabályok.



A társadalmi fajok felvétele elsősorban a tények
csoportosítására szolgáló mód, magyarázatuk megkönnyítése végett; a
társadalmi morfológia tulajdonképpen út a tudomány magyarázó
részéhez. Mi tehát az utóbbinak a módszere?

I.

A szociológusok nagy része abban a hiszemben van, hogy a
jelenséggel számot vetettek, ha megvilágították, hogy mire való és
mi a szerepe. Úgy érvelnek, mintha a jelenségek csak a szerepre
való tekintettel léteznének és mintha nem volna más meghatározó
okuk, mint az általuk betöltött céloknak világos vagy zavaros
értelme. Ezért hiszik, hogy minden meg van mondva, ami
megértésükhöz szükséges, amikor megállapították a célok valóságát
és kimutatták, hogy a jelenségek miféle társadalmi szükségletnek
tesznek eleget. Így Comte az emberi faj fokozatos haladását arra az
alapvető célra vezeti vissza, amely az embert közvetlenül arra
ösztönzi, hogy bárminemű helyzetét  minden körülmények között
szüntelen javítsa,49)
Spencer pedig egy nagyobb boldogság szükségletére. Ennek az elvnek
segítségével magyarázza Spencer a társadalmi alakulatot a
kooperációból származó előnyökből, a kormányhatalmat a katonai
kooperáció szabályozásából eredő előnyből, a családi alakulatokat
pedig abból a szükségletből, mely a szülők, gyermekek és társadalom
érdekeinek minél tökéletesebb összeegyeztetésében áll.

De ez a módszer összezavar két nagyon különböző kérdést.
Valamely tény hasznos voltának kimutatása még nem jelenti annak
megmagyarázását, hogy hogyan lett és miért van úgy, amint van. Mert
a ténynek alkalmazása specifikus tulajdonságokat tételeznek fel,
amelyek ezekre az alkalmazásokra jellemzők, de a tényre nem. Az,
hogy szükségünk van a dolgokra, nincs hatással arra, hogy ilyenek,
vagy amolyanok legyenek, a szükséglet nem hozhatja őket elő a
semmiből és nem adhat nekik lételt. Más fajta okoknak köszönik
létezésüket. Annak a haszonnak érzéklése, amit a dolgok nyújtanak,
arra indíthat ugyan bennünket, hogy felvegyük ezeket az okokat és
belőlük merítsük a bennük foglalt hatásokat és ne ezeket a
hatásokat hozzuk elő a semmiből. Ez az állítás nagyon világos,
annál inkább, mivel anyagi, vagy legalább lélektani jelenségekről
van szó. A szociológiában sem lenne többé vitás, ha a társadalmi
tények teljes anyagtalanságuk folytán, nem szabálytalanul, minden
belső realitás nélkül  jelennének meg. Amint ezeket mint
tiszta észkombinációkat tekintik, úgy látszik, hogy hasznosságuk
gondolatával együtt jönnek létre. De mivel mindegyiküknek megvan az
az ereje, hogy a mi erőnkön uralkodjék és minthogy megvan a
tulajdon természete, előállásukhoz nem lehet elegendő maga a puszta
kívánság, sem az akarat. Szükséges még hozzá, hogy legyenek adva
alkalmas erők, melyek létre tudják hozni ezt a meghatározott erőt
és olyan sajátságok, melyek előteremtik ezt a külön sajátságot. Ez
csak ilyen feltétel mellett lehetséges. Hogy felélesszük a
családiasság szellemét ott, ahol elhalványult, nem elég, hogy
hasznát mindenki megértse; közvetlenül azokat az okokat kell
működésbe hozni, melyek helyreállítására egyedül képesek. Arra,
hogy valamely kormánynak a szükséges tekintélyt megteremtsük, nem
elég csak szükségét érezni; azokhoz a forrásokhoz kell egyedül
fordulni, melyekből minden tekintély ered, vagyis erősíteni kell a
hagyományokat, a közszellemet stb., tehát az okok és okozatok
láncolatán messzebb kell visszamenni, addig, míg nem találunk egy
pontot, ahol az emberi cselekvés eredménnyel hozható működésbe.

A kutatás e két módjának kettős voltát az is bizonyítja, hogy
tény lehetséges anélkül, hogy haszna volna, akár mert valamely
életcélnak sohasem volt alárendelve, akár, mert egykor hasznos
volt, s minden hasznát elvesztette és csak a szokás ereje által
folytatta létét. Valóban a társadalomban még több ilyen maradvány
van, mint az organizmusban. Sőt olyan eset is fordul elő, hogy egy
szokás vagy társadalmi intézmény funkciót cserél, úgy hogy
természete ezért nem  változik meg. Az is pater est quem
justae nuptiae declarant elv ugyanolyan formában megvan a mi
törvénykönyvünkben is, ahogy a régi római jogban megvolt. De akkor
az apai tulajdonnak a törvényes feleségtől származó gyermekek
felett való jogait védte, ma sokkal inkább a gyermekek jogait
védelmezi. Az eskü kezdetben a törvényszéki bizonyításnak egyik
módja volt, ma a tanúzásnak szokásos és jelentékeny formája. A
keresztyénség vallásos dogmái századok óta nem változtak, de a mi
modern társadalmainkban nem az a szerepük többé, ami a középkorban
volt. Innen van, hogy a szavak új fogalmak kifejezésére szolgálnak,
anélkül, hogy alakjuk megváltozott volna. Végre a szociológiában és
az élettanban igaznak elismert tétel, hogy a szerv független a
funkciótól, vagy legkülönbözőbb célokra szolgálhat és amellett
ugyanaz marad. Ennek az a magyarázata, hogy az okok, melyeken létük
alapul, függetlenek a céloktól, melyekre szolgálnak.

Egyébként nem akarjuk azt állítani, hogy az ember törekvései,
szükségletei és vágyai sohasem működnek közre aktiv módon a
társadalmi fejlődésben. Ellenkezőleg, bizonyos, hogy a fejlődést
siettetni vagy gátolni tudják azokra a feltételekre való
vonatkozásuk szerint, amelyektől valamely tény függ. Csak semmiből
egy esetben sem tudnak valamit előteremteni, s közreműködésüknek,
bármilyen hatásuk is van, csak működő okok révén van helye.
Valójában egy cél, még korlátolt mértékben is, csak úgy járulhat
hozzá valamely új jelenségnek létrejöveteléhez, ha maga új, akár
úgy, hogy minden részében újra formálódott, akár pedig átváltozott
formája valamely régi törekvésnek.  Mert ha nem akarunk
valami præstabilitált, mintegy gondviselésszerű harmóniát
követelni, akkor nem lehet elfogadni, hogy az ember keletkezésétől
fogva magában hordjon virtualiter minden törekvést, melyek a
körülmények ösztönzésére felébrednek és csak az alkalomra van
szükségük, hogy érezhetők legyenek a társadalmi fejlődésben. A
törekvés már maga is dolog; és csupán azért, hogy mi hasznosnak
véljük, nem fog sem előállani, sem megváltozni. Erő ez, melynek
megvan a saját természete; s hogy ezt a természetet életre keltsük
vagy befolyásoljuk, erre nem elég, hogy valami hasznát találjuk. E
változások előidézésére a fizikailag bennük foglalt okoknak kell
működni.

Példaképpen kifejtettük a társadalmi munka általános fejlődését,
kimutatván, hogy ez szükséges arra, hogy az ember fenntarthassa
magát azok közt az új életviszonyok közt, melyek közé a történelmi
fejlődéssel egyidőben kerül; fejtegetésünkben jelentékeny szerepet
tulajdonítottunk annak a törekvésnek, melyet helytelenül
önfentartási ösztönnek neveznek. De még sem volna helyes egyedül
ennek a törekvésnek adni előnyt a legelemibb specializáció felett
sem, ha első helyre tesszük is. Mert ez hiábavaló törekvés, ha azok
a feltételek, melyektől ez a jelenség függ, már meg nem valósultak,
vagyis, ha az egyéni különbségek a társadalmi tudat progressziv meg
nem határozottsága folytán és az öröklött befolyások következtében
nem növekedtek meg eléggé.50)
Sőt a munkamegosztásnak csak akkor kellene kezdődni, amikor hasznát
felismerték és szüksége érezhetővé vált; szükségképpen  csak az
egyéni különbségek fejlődésének, mely az izlések és alkalmasság
nagy eltéréseit is magában foglalja, kellene ezt első eredményként
létrehozni. De azonkívül az önfentartás ösztöne nem magában és nem
ok nélkül termékenyítette meg a specializáció ez első magvát. És
hogy ez ilyen irányt vett és minket erre az új útra térített, az az
oka, hogy az út, melyet előbb követett és velünk is követtetett,
elzárult, mert nagyobb népsűrűséggel járó erősebb küzdelem mind
nehezebbé tette azoknak az egyéneknek fenmaradását, kik általános
munkára adták magukat. Így állt be az irányváltozás szüksége. Más
részről, ha a mi tevékenységünk a mindinkább fejlődő munka
megoszlására nézve kedvezően változott, az a magyarázata, hogy
ebben az irányban is legcsekélyebb volt az ellenállás. Egyéb lehető
megoldás a kivándorlás, öngyilkosság és bűn volt. Azok a kötelékek,
melyek bennünket országunkhoz, az élethez kapcsolnak, a rokonszenv,
melyet hozzánk hasonlók iránt tanusítunk, az átlag esetekben
bizonyára erősebb és ellentállóbb érzelmek, mint a szokások,
amelyek nagyobb specializációtól eltántoríthatnának bennünket. Ez
utóbbiaknak minden keletkező nyomásnak ellenállás nélkül engedniök
kellene. Így még részben sem jutunk teleologikus szemlélethez, mert
nem mondunk le arról, hogy az emberi szükségleteknek a szociológiai
fejtegetésekben helyet adjunk. Mert ezek a szükségletek csak olyan
feltétel mellett befolyásolják a társadalmi fejlődést, ha magukban
fejlődtek és a változások, melyeken átesnek csak olyan okok alapján
fejthetők ki, amelyeknek a végső célokhoz semmi közük sincs.


Az előbbi elmélkedéseknél sokkal meggyőzőbb maga a társadalmi
tények praxisa. Ahol teleológiai világnézet uralkodik, ott
többé-kevésbbé az esetlegesség is uralkodik; mert nincsenek célok,
nincsenek eszközök, melyek minden emberre szükségképpen kényszerítő
hatással volnának, még ha feltételezzük is, hogy azok körülményeken
alapulnak. Az adott körülmények között minden ember véralkata
szerint alkalmazkodik ahhoz az eszközhöz, melyet más egyébnél
előnyösebbnek tart. Egyik úgy igyekszik változtatni rajta, hogy
összhangba hozza szükségleteivel; a másik inkább magán változtat;
mérsékli vágyait, hogy elérje ugyanazt a célt, minthogy az utak
különbözők lehetnek és egyformán lehet velük célt érni. Ha tehát
igaz volna, hogy a történelmi fejlődés bizonyos jól vagy rosszul
felismert célok szerint halad, a társadalmi tényeknek végtelen sok
különbözőséget kellene feltüntetniök és szükségképpen minden
összehasonlítás merő lehetetlenség volna. Épp az ellenkezője igaz.
Kétségtelen, hogy a külső események, amelyeknek lefolyása a
társadalmi élet felszínét alkotja, népek szerint változnak. De
azért van, mert minden egyénnek megvan a maga története, jóllehet a
fizikai és erkölcsi organizáció alapjai mindegyiknél azonosak.
Valóban mikor a társadalmi tényekkel csak valamelyest érintkezésbe
léptünk, ellenkezőleg, meglep bennünket a hasonló körülmények
között uralkodó csodálatos szabályosság. Sőt a legaprólékosabb és
látszólag leggyerekesebb szokások is meglepő egyformasággal
ismétlődnek. A házassági ceremóniák, melyek látszólag pusztán
szimbolikus jellegüek, mint pl. a nőrablás, pontosan meglelhetők
mindenütt, ahol van bizonyos családi típus, mely ismét össze van
kötve az egész  politikai szervezettel. A legbizarrabb
szokások, mint a couvade (férfi betegágy), a leviratus, az
exogamia, a legkülönbözőbb népeknél megfigyelhetők, s egy bizonyos
társadalmi állapot tünetei. A végrendelkező jog a történelemnek egy
bizonyos fázisában tűnik fel, s többé-kevésbbé fontos megszorításai
alapján meg lehet mondani, hogy a társadalmi fejlődésnek melyik
idejéből való. Könnyű volna egy sereg példával előhozakodni. A
kollektiv formáknak ez az általánossága bizonyára
megmagyarázhatatlan volna, ha a végső okoknak olyan nagy
fontosságuk volna a szociológiában, mint amilyet nekik
tulajdonítanak.

Ha tehát társadalmi jelenséget meg akarunk magyarázni, külön
kell kutatnunk a ható okot, mely létrehozta s a funkciót, amit
végez. Inkább a funkció szót használjuk a vég vagy cél szavak
helyett, mert a társadalmi jelenségek általában nem azért léteznek,
hogy hasznos eredményeket hozzanak létre. Azt kell megállapítani,
hogy van-e megegyezés a megfigyelt tény és a társadalmi organizmus
általános szükségletei között és miben áll ez a megegyezés,
anélkül, hogy figyelmet fordítanánk arra, hogy valami célt
szolgált-e vagy sem. A célkitűzéssel foglalkozó kérdések különben
sokkal szubjektivebbek, semhogy tudományosan tárgyalhatók
volnának.

A problémáknak e két fajtáját nemcsak hogy el kell különíteni,
hanem ajánlatos általában az elsőt a második előtt tárgyalni. Ez a
rend valóban megfelel a tények rendjének. Természetes, hogy a
jelenség okát kell keresni, mielőtt megkísérelnők hatásainak
meghatározását. Ez a módszer annál logikusabb, mert az első kérdést
egyszerre megoldván,  gyakran segít a második megoldásában.
Valóban az összetartozás kötelékének, mely az okot az okozathoz
kapcsolja, kölcsönösségi jellege van, melyet nem ismertek fel
eléggé. Kétségtelen, hogy az okozat nem lehet ok nélkül, de ennek
megfordítva szüksége van a maga okozatára. Az okozat az okból
meríti erejét, de ez viszont pótolja azt neki alkalomadtán és nem
tünhet el anélkül, hogy az reá vissza ne hatna.51) Például az a társadalmi visszahatás, amit a
büntetés fejez ki, a kollektiv érzelem intenzitására vezethető
vissza, melyet a bűn megsért. De másrészről megvan az a hasznos
funkciója, hogy az érzelmeket az intenzitás ugyanegy fokán tartja,
mert ezek az érzelmek elgyengülnek, ha ki nem engesztelődnek az
ellenük elkövetett sérelmek.52)
Éppen így a hagyományok és hiedelmek megrendülnek abban a
mértékben, amint a társadalmi milieu összetettebb, mozgékonyabb
lesz, határozatlanabbak, bizonytalanabbak lesznek s a gondolkodó
képességek fejlődnek. De ugyanezek a képességek feltétlenül
szükségesek a társadalmaknak és az egyéneknek, hogy
alkalmazkodhassanak a mozgékonyabb és összetettebb
környezethez.53) Abban a mértékben
 emelkedik a tünemények száma és
minősége, amint az emberek kénytelenek intenzivebb munkát végezni.
De ez a gazdaságosabb és jobb termelés azért szükséges, hogy a
költségek pótoltassanak, melyekkel a nagyobb munka együtt
jár.54) A társadalmi jelenségek oka
korántsem annak a funkciónak gondolatbeli anticipációjában áll,
melyet hivatva vannak betölteni; ez a funkció ellenkezőleg,
legalább is legtöbb esetben, az előre létező (præexistans) oknak
fentartásában áll, melyből a jelenségek erednek; az elsőt tehát
könnyebben megtaláljuk, ha a második ismeretes.

Ha a funkció megállapítását csak másodsorban végezhetjük, azért
az szükséges a jelenség magyarázatának teljessége végett. Ha a tény
haszna nem az, aminek létét köszöni, általában meg is kell
hasznának lenni, hogy fenmaradhasson. Ha nem szolgál semmire, ez
már magában elég, hogy ártalmas legyen, mert ebben az esetben
költségbe kerül eredmény nélkül. Ha tehát a társadalmi jelenségek
átlagának ilyen parazita jellege volna, a szervezet költségvetését
deficit érné, s így lehetetlenség volna a társadalmi élet. Tehát,
hogy ez utóbbinak kielégítő értelmezését adjuk, ki kell mutatni,
hogy a jelenségek, melyek anyagául szolgálnak, mi módon működnek
együtt, hogy a társadalmat vele és a külvilággal harmóniába hozzák.
Kétségtelen, hogy a szokásos formula, mely az életet, mint a belső
és külső környezet közi megegyezést fogja fel, csak megközelítőleg
helyes; általánosságban ugyan helyes és hogy az életet megértessük,
nem elég rámutatni az okra, amitől függ;  meg
kell még találni legalább is az esetek nagy részében azt a részt,
amely hozzáadódik a tényhez ennek az általános harmóniának
megállapításánál.

II.

Miután ezt a két kérdést elkülönítettük, meg kell határozni a
módot is, amely szerint megoldhatók.

A szociológusok által követett magyarázó-módszer teleológikus és
egyúttal lényegében pszichológikus is. E két irány összefügg
egymással. Valóban, ha a társadalom emberek által, bizonyos célok
szempontjából alkotott intézmények rendszere, e célok csak egyéniek
lehetnek, mert a társadalom előtt csak egyének létezhettek. Tehát
az egyénből sugároztak ki azok az eszmék és szükségletek, melyek a
társadalmak alakulását meghatározták, s ha minden tőle származik,
szükségképpen mindent vele kell magyaráznunk. A társadalomban tehát
csak egyéni öntudat van; s így az utóbbiban találjuk meg az egész
társadalmi fejlődés forrását. Következőleg a szociológiai törvények
csak összefoglalásai lehetnek a legáltalánosabb lélektani
törvényeknek. A kollektiv élet legfőbb magyarázata annak kimutatása
lesz, hogy az mimódon bontakozik ki általánosságban az emberi
természetből, akár úgy, hogy közvetlenül vezetik le belőle előzetes
megfigyelés nélkül, vagy úgy, hogy kapcsolatba hozzák vele azután,
mikor már megfigyelték.

August Comte körülbelül szószerint ezeket a szavakat használja
rendszerének jellemzésére: «Mivel a társadalmi jelenség – mondja –
egészben véve nem más, mint az emberiség egyszerű
 fejlődése, anélkül, hogy új
képességek jöttek volna létre, tehát, amit én az alábbiakban
kifejtettem, minden létező képesség, amit a szociológiai
megfigyelés fokonként feltár, megtalálható legalább is csírájában
abban az őstípusban, amit a biológia a szociológia hasznára már
előbb megalkotott.55)
Ez azért van így, mert szerinte a társadalmi élet uralkodó ténye a
haladás és hogy másfelől, ez a haladás egy kizárólag pszichikai
ténytől függ, attól az ösztöntől t. i., amely az embert
öntermészetének mindjobban való kifejtésére ösztönzi. A társadalmi
tények annyira közvetlenül az emberi természetből erednek, hogy
mindjárt az első történelmi kialakulások folyamán le lehet belőlük
vezetni, úgy hogy nincs szükség a megfigyelésre.56) Igaz, Comte elismeri, hogy ezt a deduktiv
módszert lehetetlen a fejlődés előrehaladottabb periódusaira
alkalmazni. Csakhogy ez a lehetetlenség pusztán gyakorlati
természetű. Ennek az az oka, hogy olyan nagy a távolság a
kiindulópont és a végpont közt, hogy az emberi ész tévútra jut, ha
ezt irányadó nélkül akarja megtenni.57)
De azért az emberi természet alapvető törvényei és a haladás végső
eredményei közti viszony analitikus marad. A civilizáció
legösszetettebb formái nem egyebek, mint a fejlett pszichikai élet.
De ha a szociológiai meggondolásnál a lélektani theóriák sem
elegendők, mint premisszák, ezek akkor csak a próbakövet
szolgáltatják, mellyel kipróbáljuk az induktiv úton  nyert
tételek erejét. «Társadalmi törvényt – mondja Comte –, melyet
történelmi módszerrel nyertünk, ha még oly nagy tekintély támogatja
is, nem szabad addig végérvényesen elfogadnunk, míg az észszerűen
össze nincs kapcsolva az emberi természet pozitiv elméletével,
direkt vagy indirekt, de mindig elvitázhatatlan módon.»58) Tehát mindig a pszichológiáé az utolsó szó.

Spencer teljesen ezt a módszert követi. Szerinte a társadalmi
jelenségeknek két alapvető tényezője van, ezek: a kozmikus
környezet, az egyén fizikai és erkölcsi alkata.59) Az első csak a második által gyakorolhat
befolyást a társadalomra, s ez így a társadalmi fejlődés lényeges
mozgatója. A társadalmi alakulásnak a magyarázata, hogy az egyénnél
lehetővé lett természetének realizálása s a végbemenő változásoknak
nincs más célja, mint e megvalósításnak minél könnyebb és teljesebb
keresztülvitele. Ennek az elvnek következtében Spencer, mielőtt a
társadalmi szervezet tanulmányozásához hozzáfogott volna,
kötelességének vélte a Szociológia elveinek majdnem egész
első kötetét a primitiv fizikai, emociónális és értelmi ember
tanulmányára fordítani. «A szociológia tudománya – mondja –
társadalmi egységekből indul ki, melyek az említett feltételeknek
alávetve, fizikailag, emociónálisan és értelmileg vannak alkotva,
birtokában lévén bizonyos idejében szerzett érzelmeknek és
megfelelő eszméknek.»60) A
politikai és vallásos kormányzás alapját pedig  két
érzelemben: az élőktől és holtaktól való félelemben
találja.61) Igaz, hogy elfogadja, hogy
a társadalom, ha egyszer kiképződött, visszahatással van az
egyénre. De ebből nem következik, hogy megvan az a hatalma, hogy
közvetlenül létrehozza a legcsékelyebb társadalmi tényt is; ebből a
szempontból kauzális jelentősége csak a változások közvetítésével
van, melyeket az egyéneknél előidéz. Tehát minden az emberi
természetből származik, akár eredeti, akár máshonnan jött. Az a
hatás pedig, amit a társadalmi test a tagokra gyakorol, semmiképen
sem specifikus, mert a politikai célok semmik sem magukban véve,
csak egyszerűen összefoglaló kifejezői az egyéni céloknak.62) Ez a hatás nem lehet más, mint a
magántevékenység önmagára való visszahatásának egy faja. Főleg azt
nem tudjuk, hogy mi lehet ez az iparostársadalmakban, amelyeknek
különösen célja magára hagyni és természetes ösztöneire bízni az
egyént és megszabadítani minden társadalmi kényszertől.

Ez az elv nemcsak az általános szociológia nagy tantételeinek
alapján uralkodik; ugyanígy áthatja a külön elméletek igen nagy
számát. Innen van, hogy a családi szervezetet általában a szülőknek
gyermekeik iránt való és ezeknek szüleik iránti érzelmeiből
magyarázzák; a házasságot a házastársak és leszármazottainak
nyújtott  előnyökből; a büntetést a haragból,
amit az egyénnél érdekeinek minden súlyos megsértése előidéz. A
nemzetgazdászok, főleg az orthodox iskola, így fogják fel és
magyarázzák az egész gazdasági életet, hogy a pusztán egyéni
tényezőt, a meggazdagodásra való törekvést teszik meg alapul. És az
erkölcsöt? Megtették az egyénnek önmaga iránt való kötelességeit az
etika alapjául. És a vallást? Ebben a nagy természeti erők
benyomásának produktumát látják és azt, amit bizonyos kiváló
személyiségek ébresztenek az emberben stb.

De az ilyen módszer csak úgy alkalmazható a szociológiai
jelenségekre, ha természetükből kiforgatjuk őket. Ennek
bebizonyítására elég a mi meghatározásunkat visszaidézni. Minthogy
lényeges jellemvonásuk épen az, hogy kivülről tudnak kényszert
gyakorolni az egyének öntudatára, ez mutatja, hogy nem onnan
erednek, s következőleg a szociológia nem a lélektannak eredménye.
Ez a kényszerítő hatalom bizonyítja, hogy természetük nem olyan,
mint a mieink, mert erővel hatnak ránk és súlyuk, amit viselünk,
többé-kevésbbé nyomasztó. Ha a társadalmi élet csak az egyéni lét
kiszélesbítése volna, nem áramlana vissza így eredete felé, és nem
támadna rá ilyen erővel. Hogy ennyire uralkodik, ez a tekintély,
mely előtt az egyén meghajol, amikor cselekszik, érez és
gondolkozik, annak az az oka, hogy az olyan erők eredménye, melyek
őt felülmúlják, s ilyen formán nem tud velük leszámolni. Ez a külső
nyomás, aminek aláveti magát, nem származhatik tőle; ezt tehát az,
ami ő benne végbemegy, nem magyarázhatja meg. Igaz, hogy mi nem
tudunk magunkról önmagunkra  kényszert gyakorolni;
korlátozni tudjuk céljainkat, szokásainkat, sőt ösztöneinket is és
egy kényszerítő cselekménnyel megállíthatjuk őket fejlődésükben. De
ezek az akadályozó mozzanatok nem tévesztendők össze a társadalmi
kényszerrel. Az elsőknek a processzusa centrifugális, emezeké
centripetális. Az előbbiek az egyéni öntudatban bontakoznak ki s
céljuk, hogy onnan kilépjenek; emezek kezdettől fogva kívül vannak
az egyénen, kit azután saját hasonlatosságukra igyekeznek formálni.
Az akadály, ha úgy tetszik, eszköz arra, hogy a társadalmi kényszer
pszichikai hatásokat hozzon létre; de ez nem maga a kényszer.

Ha az egyént nem tekintjük, marad a társadalom; a társadalmi
élet magyarázatánál ezt, vagyis magát a társadalom természetét kell
kutatni. Érthető, hogy ez, minthogy időben és térben óriási
mértékben felülmúlja az egyént, rá tudja kényszeríteni azt a
cselekvés- és gondolkodásmódot, mellyel tekintélye felruházta. Ezt
a kényszert, mely a társadalmi tények megkülönböztető jele,
mindenki mindenkire gyakorolja.

De azt mondhatná valaki, hogy mivel az egyének azok az elemek,
melyekből a társadalom formálódott, a szociológiai jelenségek
eredete mégis csak pszichológiai lehet. Ezen az alapon azt is
könnyűszerrel meg lehetne állapítani, hogy az élettan jelenségeit a
szervetlen jelenségekből lehet analitikusan magyarázni. Valóban
bizonyos, hogy az élő sejtben csak a nyers anyagnak molekulái
vannak. Csakhogy ezek társultak s a társulás az oka az új
jelenségeknek, melyek az életet jellemzik és lehetetlenség ugyanazt
a csirát a társult elemek mindegyikében újra megtalálni. Innen
 van, hogy az egész nem egyenlő a részek
összegével; az más dolog és tulajdonságai mások, mint amelyek
alkotórészeit jellemzik. Az asszociáció nem terméketlen jelenség
magában, mint néha gondolták, mely úgy áll elő, hogy külső
viszonyba helyezi a kész tényeket és a konstitutiv tulajdonságokat.
Vajjon nem ez minden ujságnak forrása, mely a dolgok egyetemes
fejlődésének egymásutánjában előállt? Mi a különbség az alsóbbrendű
organizmusok és többi között, az organizált élőlény és az egysejtű
plazma közt, eközött és az inorganikus molekulák között, melyek
alkotják, ha nem az asszociáció okozta különbség? Mindezek a lények
a végsőkig analizálva ugyanolyan természetű elemekre oszlanak. De
ezek az elemek itt össze vannak halmozva, ott társultak; itt az
egyik módon, ott a másik módon társultak. Sőt joggal feltehető az a
kérdés, hogy ez a törvény miért nem vihető keresztül az
ásványvilágig és hogy a szervetlen testeket elválasztó
különbségeknek miért nincs ugyanaz az eredetük.

Ennek az elvnek értelmében a társadalom nem az egyének egyszerű
összege, hanem külön realitással bíró, asszociáció által formált
rendszer, melynek saját jellemvonásai vannak. Kétségtelen, hogy
semmi kollektiv nem jöhet létre, ha egyes öntudatok nincsenek adva.
De ez a szükséges feltétel még nem elég. Szükséges még, hogy ezek a
tudatok társulva, kombinálva legyenek és pedig bizonyos módon
kombinálva. Ebből a kombinációból ered a társadalmi élet és
következőleg ebből magyarázható meg. Az egyéni lelkek
csoportosulva, egymásba hatolva és egybeolvadva egy lénynek adnak
életet, mondjuk  pszichikai lénynek, de amely új nembe
tartozó pszichikai egyéniséget alkot.63)
Tehát ennek az egyéniségnek természetében és nem az alkotóegységek
természetében kell keresni a jelenségeknek legközelebbi és
meghatározó okait. A csoport egészen máskép gondolkozik, érez és
cselekszik, mint ahogy cselekednének a tagok, ha izolálva volnának.
Ha tehát az utóbbiakból indulunk ki, semmit meg nem érthetünk
abból, ami a csoportban végbemegy. Egyszóval a pszichológia és a
szociológia között a folytonosság épen úgy megszakad, mint a
biológia és a physico-chemiai tudományok között. Következőleg
valahányszor társadalmi jelenséget közvetlenül pszichikai jelenség
segítségével oldottak meg, biztosak lehetünk afelől, hogy a
magyarázat hamis.

Azt az ellenvetést tehetné talán valaki, hogy ha az egyszer már
létrejött társadalom a társadalmi jelenségek közvetlen oka, az
okok, melyek létrehozták, pszichológikus természetűek. Elismerik,
hogy az egyének, mikor társulnak, új életet 
teremtenek, de azt az ellenvetést teszik, hogy az csak egyéni
okokból történhetik. – De valóságban bármily messze megyünk is
vissza a történelemben, az asszociáció ténye valamennyi közt a
legkötelezőbb, mert ezen alapul minden más kötelezettség.
Születésem folytán kényszerjellegű kapcsolatban vagyok bizonyos
néppel. Azt mondják, ha felserdültem, belenyugszom ebbe a kötelékbe
csak azért, hogy tovább is az országomban élhessek. De ez fontos?
Ez a megnyugvás nem veszi el imperativ jellegét. Az a kényszer,
amibe belenyugszunk és magunk jószántából alávetjük neki magunkat,
azért kényszer marad. Különben mi lehet a jelentősége az ilyen
alkalmazkodásnak? Először is erőszakos, mert legtöbb esetben
anyagilag és erkölcsileg lehetetlenség nemzetiségünket
levetkőznünk. Az ilyen változás általában hitehagyásnak számít.
Azután a multat már nem érintheti, ehhez nem adhatta beleegyezését,
mégis meghatározza a jelent: neveltetésemet nem akartam, hanem
kaptam; mégis ez az, ami jobban odaszegez a honi földhöz, mint
minden más egyéb. Végre nem lehet erkölcsi értéke a jövőre nézve,
mert ismeretlen. Sőt nem ismerem az összes kötelességeket sem,
melyek, mint állampolgárra, egyik napról a másikra reám hárulnak,
hogyan egyezhetnék tehát bele már előre? Bizonyára mindez
kényszerítő, mint már kimutattuk és kívül áll az egyénen. Tehát míg
a történelemből ki nem lépünk, a társulás ténye ugyanazt a
jellemvonást mutatja, amit a többi és ugyanoly módon magyarázható.
Másrészről, mivel minden társadalom másikból származott a
folytonosság megszakítása nélkül, biztosak 
lehetünk afelől, hogy a társadalmi fejlődés folyamán nem volt olyan
idő, amikor az emberek gondolkoztak volna azon, hogy belépjenek-e
az együttes életbe vagy ne, vagy ebbe lépjenek-e be inkább, mint
amabba. Hogy ezt a kérdést feltehessük, vissza kellene mennünk
minden társadalomnak első kezdetéig. De a mindig kétséges
eredmények miatt, melyekre rábukkanunk az ilyen kérdéseknél, egy
esetben sem volna szabad elvenni a módszernek hitelét, amely
szerint a történelemben adott tények tárgyalhatók volnának. De
erről tovább nem vitatkozunk.

De ugyancsak félreértené a mi gondolatmenetünket az, aki az
előzményekből azt következtetné, hogy szerintünk a szociológiának
kell vagy csak lehet az emberről és képességeiről abstrakciót
alkotni. Ellenkezőleg, világos, hogy az emberi természet általános
jellemvonásai résztvesznek abban a kölcsönhatásban, amelyből a
társadalmi élet ered. Csak nem ezek keltik életre és nem ezek adják
meg neki a sajátos formát; csak lehetővé teszik. A kollektiv
képzetek, emociók, célkitűzések nem előidéző okai az egyéni tudat
bizonyos állapotainak, hanem feltételei, melyekben a társadalmi
organizmus egészben megvan. Kétségtelen, hogy csak úgy
valósulhatnak meg, ha az egyéni természet nem áll nekik ellen; de
ezek csak meghatározatlan anyagot adják, melyet a társadalmi
tényező határoz meg és alakít. Hozzájárulásuk kizárólag a nagyon
általános viszonyokban, a kósza, s emiatt bizonytalan
prædisposiciókban áll, melyek magukban nem tudják megadni azt a
határozott és összetett formát, mely a társadalmi jelenségeket
jellemzi, ha egyéb tényező közbe nem jön. 

Milyen különbség van például azok közt az érzelmek közt,
amelyeket az ember az ő erejét felülmúló erőkkel szemben érez és a
vallás intézményével szemben ennek hiedelmeivel, sok bonyolult
szokásával, külső és erkölcsi szervezetével; a rokonszenvnek
lélektani feltételei között, amelyet két egy vérből való lény
tanusít egymás iránt,64) s
a jogi és erkölcsi életnek sok ágú rendszere közt, mely a családi
strukturát alkotja, az embereknek egymásközti és a dolgoknak az
emberekkel való viszonyai között? Láttuk, hogy mikor a társadalom
szervezetlen tömeggé lesz, az ottképződő kollektiv érzelmek nemcsak
nem hasonlítanak, hanem az egyéni érzelmek átlagával ellentétben
vannak. Mennyivel nagyobbnak kell tehát lenni a különbségnek,
amikor a kényszer, aminek az egyén ki van téve, a rendes
társadalomtól származik, ahol a kortársak befolyásához hozzájárul
még a letünt nemzedékek és a hagyományok befolyása is. A társadalmi
tényeknek pusztán lélektani fejtegetése lehetetlen, hogy figyelmen
kívül ne hagyja mindazt, ami specifikus, vagyis társadalmi.

Ennek a módszernek elégtelenségét nagyon sok szociológus előtt
az leplezte el, hogy oknak vevén az okozatot, bizonyos
viszonylagosan határozott és speciális lelki állapotokat a
társadalmi jelenségek döntő feltételéül vettek, de melyek valójában
csak következmények. Így például az emberrel veleszületettnek
tekintettek bizonyos vallásos érzelmet, annak tekintették a
szexuális  féltékenység, a gyermeki kegyelet, a
szülői szeretet egy bizonyos minimumát, s ily módon akarták
megmagyarázni a vallást, a házasságot, a családot. De a történelem
azt mutatja, hogy ezek a hajlamok nincsenek összeforrva az emberi
természettel, bizonyos társadalmi körülmények közt teljesen
hiányzanak, vagy társadalmak szerint olyan különbségeket mutatnak,
hogy az, ami megmarad, azután, hogy az összes különbségeket
kiküszöböltük, amit tán egyedül lehet pszichológiai eredetűnek
tekintenünk, csak valami zavaros schematikus dolog, s igen messze
van attól, hogy a szóban lévő tényeket meg lehessen vele
magyarázni. Ez onnan van, hogy ezek az érzelmek a kollektiv
szervezetből erednek, de korántsem ezek adják az alapot. Sőt az
sincs egyáltalában bebizonyítva, hogy a társulásra való törekvés
kezdettől fogva veleszületett ösztön az emberrel. Sokkal
természetesebb, ha ebben a dologban a társadalmi élet produktumát
látjuk, amely lassan organizálódott bennünk. Mert tapasztalati
tény, hogy állatok társulékonyak vagy nem aszerint, amint
lakóhelyük körülményei a közös életre kényszerítik őket, illetve
elvonják tőle. – Hozzá kell tennünk, hogy még a leghatározottabb
hajlamok és a társadalmi valóság közt is jelentékeny különbség
van.

Különben van egy mód arra, hogy a lélektani tényezőt körülbelül
teljesen izolálni tudjuk, úgy, hogy biztosan megállapíthatni
működésének területét; azt kutatjuk t. i., hogy a faj hogyan érinti
a társadalmi fejlődést. Az ethnikai jellemvonások tulajdonképen az
organico-pszichikus rendbe tartoznak. A társadalmi életnek tehát
változni kell  úgy, amint ezek változnak, minél inkább
megvan a pszichológiai jelenségeknek az az oksági befolyásuk a
társadalomra, amit nekik tulajdonítanak. Nem ismerünk ugyan
egyetlen társadalmi jelenséget sem, mely elvitázhatatlan függő
viszonyban volna a fajjal. Kétségtelen, hogy ennek a tételnek nem
tulajdoníthatunk törvényértéket, de legalább annyit állíthatunk,
hogy gyakorlati életünk állandó ténye. Ugyanahhoz a fajhoz tartozó
társadalomban a szervezet legkülönbözőbb formáival találkozunk, míg
a különböző fajokból álló társadalmakban meglepő hasonlóságokat
észlelhetünk. A község (civitás) megvolt a föniciaiaknál, éppúgy
mint a rómaiaknál és görögöknél; a kabiloknál ezt kialakulóban
találjuk. A patriarchális család éppen úgy fejlődött a zsidóknál,
mint az indusoknál, de nincs meg a szlávoknál, pedig ezek is az
árja fajhoz tartoznak. De viszont a náluk előforduló családi típus
megvan az araboknál. A matriarchális család és a clan mindenütt
megtalálható. A bírói eljárás és házassági ceremóniák egyes részei
ugyanazok az ethnikai szempontból legkülönbözőbb népeknél. Ez azért
van így, mert a lélektani befolyás sokkal általánosabb, semhogy a
társadalmi jelenségek lefolyását meghatározhatná. Semmit sem
magyarázhatunk meg vele, mert egyik társadalmi formával éppúgy nem
kapcsolatos, mint a másikkal. Igaz, van egy csomó társadalmi tény,
melyet a faj befolyásának szokás tulajdonítani. Így magyarázzák
nevezetesen azt, hogy miért volt az irodalmi és művészeti fejlődés
olyan gyors és erős Athénben és miért volt olyan lassú és közepes
Rómában. De módszeresen sohsem bizonyították be, hogy a tényeknek
 ez a megfejtése hiteles; úgy látszik,
hogy körülbelül csak a hagyományból meríti minden tekintélyét. Sőt
meg sem próbálták, hogy vajjon ezeknek a tényeknek szociológiai
magyarázata lehetséges-e, s mi megvagyunk győződve, hogy a kísérlet
nem lett volna sikertelen. Röviden, ha az athéni műveltség
művészeti jellegét így hebehurgyán a veleszületett esztétikai
képességekkel hozzuk kapcsolatba, majdnem úgy járunk el, mint a
középkor, amikor a tüzet a phlogisztikával, az opium hatását pedig
altató erejével magyarázta.

Végre, ha a társadalmi fejlődés eredete valóban az ember lelki
alkatában van, nem látjuk, hogy mi módon állhatott elő. Mert akkor
el kellene fogadnunk, hogy az emberi természetben valami belső
mozgató erő rejlik. De mi lehet ez a mozgató erő? Valami ösztön az,
amiről Comte beszél, ami az embert saját természetének mind
tökéletesebb megvalósítására serkenti? De ez kérdéssel való felelet
a kérdésre, és a haladásnak a haladás velünk született ösztönével,
valóságos metafizikai entitással való magyarázata, melynek létét
hozzá még semmi sem igazolja. Mert az állatfajok, s épen a
legfejlettebbek vajmi kevéssé vannak a haladás szükségétől áthatva,
s az emberi társadalmak közt is szép számmal vannak olyanok,
melyeknek inkább tetszik időtlen-időkig stagnáló állapotban
maradni. A nagyobb boldogság szükséglete az – mint Spencer véli, –
melyet a társadalmak hivatva vannak megvalósítani annál
tökéletesebben, minél összetettebbek? Akkor meg kellene állapítani,
hogy a boldogság a civilizációval együtt növekszik; mi különben
feltártunk minden nehézséget, ami ezzel a feltevéssel együtt
 jár.65)
De több is van; ha e két követelmény közül akár egyiket, akár
másikat elfogadjuk, nem érthetjük meg a történelmi fejlődést; mert
az eredményezett magyarázat tisztán teleologikus lesz és már
fentebb kimutattuk, hogy a társadalmi tények éppúgy, mint a
természeti jelenségek nem magyarázhatók meg csupán annak
feltüntetésével, hogy valami célt szolgálnak. Ha ugyanis
bebizonyítottuk, hogy a történelem folyamán egymásután következő,
mind elmésebb társadalmi szervezeteknek az volt a céljuk, hogy
ilyen vagy amolyan alapösztönünknek tegyenek eleget, ezzel még nem
értettük meg, hogy mi módon álltak elő. Az a tény, hogy hasznosak
voltak, nem mutatja meg nekünk azt, ami létre hozta őket. Sőt, ha
megmagyaráznák, hogy mi módon jutottunk ezeknek a gondolatára,
valamint arra, hogy már előre számítunk azokra az előnyökre, amiket
elvárhatunk tőlük – és ez a kérdés már nehéz – a kívánságoknak,
melyeknek tárgyai lehetnek, nem lenne meg az az erejük, hogy
semmiből előteremtsék őket. Egy szóval, ha elfogadjuk, hogy ezek a
kitűzött cél elérésére szolgáló szükséges eszközök, teljesen nyílt
kérdés marad: hogyan, honnan, miből álltak elő ezek az
eszközök?

Tehát a következő szabályhoz jutunk: Valamely társadalmi
tényt meghatározó okot a megelőző társadalmi tények között kell
keresnünk és nem az egyéni öntudat állapotaiban. Másrészről
könnyen megérthető, hogy minden megelőző alkalmazható a funkciónak,
nemkülönben az oknak meghatározására. A társadalmi tény funkciója
csak társadalmi  lehet, más szóval társadalmilag hasznos
eredmények létrehozásában áll. Természetesen megeshetik és valóban
meg is esik, hogy mindjárt az egyénnek is használ. De ez a
szerencsés eredmény nem ok arra, hogy közvetlen legyen. A megelőző
tételt tehát így tehetjük teljessé: A társadalmi tény funkcióját
mindig valamely társadalmi célra való vonatkozásban kell
keresni.

Mivel a szociológusok ezt a szabályt gyakran félreértették, s a
társadalmi jelenségeket túlságosan lélektani szempontból
tekintették, elméleteik sokak előtt zavarosnak, bizonytalannak
tünnek fel, s messze vannak azoknak a dolgoknak tulajdonképpeni
természetétől, melyeket megmagyarázni véltek. A történésznek, ki
benne él a társadalmi valóság kellős közepében, lehetetlen nagyon
is nem érezni, hogy ezek a túl általános magyarázatok mennyire nem
alkalmasok a tények megoldására. Kétségkívül részben ez okozza azt
a bizalmatlanságot, mellyel a történelem gyakran viseltetett a
szociológia iránt. Ezzel semmi esetre sem akarjuk azt állítani,
hogy a lélektani tények tanulmányozása a szociológusnak nem
feltétlenül szükséges. Ha a kollektiv élet nem az egyéni életből
származik, szoros viszonyban van egyik a másikkal s ha a második
nem is magyarázhatja meg az elsőt, legalább megkönnyítheti a
magyarázatot. Először is elvitázhatatlan, mint már kimutattuk, hogy
a társadalmi tények a lélektani tények sui generis
kibontakozásának eredményei. Azonkívül maga ez a kibontakozás nincs
analógia nélkül azzal, mely minden egyéni öntudatban végbemegy és
kialakítja lassanként a primárius elemeket (érzéklet, visszahatás,
ösztön), melyekből eredetileg össze  van téve. Nem ok nélkül
mondhatják az énről, hogy társadalom, s ép ilyen jogcímen, ámbár
más módon, hogy organizmus, és a pszichológusok már régen
bebizonyították az asszociáció tényének a lelki élet
magyarázatában való jelentőségét. A lélektani, de még inkább a
biológiai képzettség a szociológusnál tehát szükséges propedeutika.
De csak úgy válik hasznára, hogy ha, miután szert tett rájuk,
megszabadul tőlük és ha a külön szociológiai képzettség ezt
teljesen felülmúlja. Le kell mondania arról, hogy valamilyen módon
a lélektant tegye meg működése középpontjává, s azzá a ponttá,
ahonnan ki kell indúlnia és vissza kell térnie arról a hódító
útról, melyre a társadalmi világban vállalkozott, és arról is, hogy
önmagát tegye meg a társadalmi tények központjává, s hogy a
tényeket szemtől-szembe a közbeeső részek nélkül figyelje meg,
anélkül, hogy az egyén tudományától mást követelne mint általános
alapvetést és esetleg hasznos utasítást.66)


III.

A társadalmi morphológia tényeit, mivel ugyanolyan természetűek,
mint a fiziológiai jelenségek, az elmondott szabály szerint kell
megmagyarázni. Az előzményekből mindenesetre következik, hogy a
kollektiv életben, következőleg a szociológiai fejtegetésekben is
nagy szerepük van.

Ha a társadalmi jelenségek döntő feltétele valóban magában az
asszociáció tényében áll, mint már kimutattuk, változnia kell az
asszociáció formáival együtt, vagyis ama módok szerint, amelyek
szerint a társadalom alkotó részei csoportosultak. Mivel pedig
másrészről ezt a határozott egységet, melyet a társadalom
összetételébe belépő különféle fajta elemek alkotnak
egyesülésükkel, a társadalom belső miliője alkotja, épúgy, mint
ahogy az anatómiai elemek egységét a térben való szétosztásuk
módjával a szervezet belső miliője képezi, azt mondhatjuk:
Minden valamelyes jelentőségű társadalmi processzus kezdetét a
belső társadalmi miliő alkatában kell keresnünk.

Sőt ezt még tovább is precizirozhatjuk. Ezt a miliőt kétféle
elem alkotja: ú. m. a dolgok és a személyek. Dolgokon, a
társadalomba beleolvadt anyagi tárgyakon kívül, a korábbi
társadalmi tevékenység eredményeit kell értenünk. Ilyenek: a
megállapított jog, a megszilárdult erkölcsök, az irodalmi és
művészeti emlékek stb. Világos  azonban, hogy a lökést,
mely a társadalmi változásokat megindítja, sem egyik, sem másik nem
adja ezek közül a dolgok közül, mert mozgató hatalmat nem rejtenek
magukban. Ezzel a magyarázatokban, amelyeket megkísérlünk,
bizonyára számot kell vetnünk. Bizonyos súllyal nehezkednek a
társadalmi fejlődésre, melynek gyorsaságát és irányát a maguk
mivolta szerint változtatják; de semmi sincs meg bennük, ami
mozgásba hozására szükséges. Ezek csak anyagok, támadó pontjai a
társadalmi eleven erőknek, de önmagukból nem adnak eleven erőt.
Tehát csak tulajdonképpen az emberi miliő marad meg mint aktiv
tényező.

A szociológus fő törekvéseinek tehát oda kellene irányulnia,
hogy ennek a miliőnek különböző sajátságait, amelyek hatást
gyakorolhatnak a társadalmi jelenségek befolyására, fölfedje.
Mindez ideig a jelenségeknek két sorozatát találtuk, melyek
kiválóképen megfelelnek a feltételnek. Ez pedig a társadalmi
egységek száma, vagy, mint már mondottuk is, a társadalom térfogata
és a tömeg koncentrációjának foka, vagy amint neveztük, a dinamikai
sűrűség. Ez utóbbi kitételen nem csak a csoportosulás materiális
összefüggését kell érteni, melynek nincs hatása, ha az egyéneket
vagy inkább az egyének csoportjait erkölcsi köz választja el
egymástól, hanem a lelki kapcsolatot is, melyet az előbbi csak
elősegít és általában kísérő jelensége. A dinamikai sűrűséget,
éppúgy mint a térfogatot, az egyének számával határozzuk meg, kik
nem csak kereskedelmi, hanem erkölcsi kapcsolatban is vannak
egymással. Másszóval, akik nemcsak szolgálatokat cserélnek és
versenyeznek egymással, hanem életközösségben  vannak.
Minthogy a pusztán gazdasági viszonyok az embereket belsőleg nem
egyesítik, a gazdasági viszonyt fentarthatjuk, anélkül, hogy azért
részt vennénk ugyanabban a társadalmi életben. Azok az ügyek,
melyek a népeket elválasztó határok által összekapcsolódnak, nem
szüntetik meg ezeket a határokat. A társadalmi élet tehát csak
azoknál jöhet felszínre, amelyek hatékonyan együtt működnek. Innen
van, hogy egy nép dinamikai sűrűségét a társadalmi rétegek eggyé
olvadásának foka fejezi ki legjobban. Mert ha mindegyik csoportrész
egészet, a többitől korláttal elkülönített egyéniséget alkot, az
azért van, mert a tagok tevékenysége általában lokális marad; és ha
ellenkezőleg ezek a rész-társadalmak az egész társadalomban
összeolvadtak vagy összeolvadni törekszenek, az az oka, hogy a
társadalmi élet köre ugyanazon mértékben szélesbült.

Ami most már az anyagi sűrűséget illeti – ha ezen legalább is
nemcsak a felületegységre eső lakosság számát, hanem a közlekedési
és szállító utak fejlettségét is értjük – az rendesen lépést
tart a dinamikai sűrűséggel és általában annak mértékéül
szolgálhat. Mert ha a népesség elkülönült részei közeledni
törekszenek, elkerülhetetlen, hogy a közeledést lehetővé tevő
utakat ne használják. Másrészről a társadalmi rétegek távoli
pontjai közt csak úgy jöhet létre kapcsolat, ha ez a távolság nem
akadály, vagy el van hárítva. Mindazonáltal vannak
kivételek67) és alapos tévedéseknek
 tennénk ki magunkat, ha valamely
társadalom lelki koncentrációját mindig az anyagi koncentráció foka
alapján ítélnénk meg. Az országutak, vasúti vonalak stb. inkább a
kereskedelmi mozgalmat, mint a népesség összeolvadását szolgálják,
amelyet csak nagyon tökéletlenül fejeznek ki. Ez az eset van
Angliában, ahol a népesség anyagi sűrűsége nagyobb, mint
Franciaországban és ahol a rétegek összeolvadása mégis kevésbbé
előrehaladott, mint ezt a lokális észjárás és a vidéki élet
továbbfolytatódása bizonyítja.

Különben már kimutattuk, hogy a társadalmak térfogatban és
dinamikai sűrűségben való növekedése azáltal, hogy intenzivebbé
teszi a társadalmi életet, kiterjesztve a horizontot, mely az
egyének mindegyikét gondolatban összefoglalja és hatásával eltölti,
lényegesen módosítja a kollektív élet feltételeit. Mikor ezt az
elvet felállítottuk, alkalmazására nem tértünk vissza. Csak azt
tesszük hozzá, hogy segítségével nemcsak az akkor még nagyon
általános kérdést, mely ennek a tanulmánynak tárgya, vettük
szemügyre, hanem sok más speciális kérdést is és az exactságot ily
módon már sok tekintélyes tapasztalattal tudtuk igazolni.
Mindamellett ne gondoljuk, hogy megtaláltuk a társadalmi miliőnek
minden sajátságát, melyeknek a társadalmi tények magyarázatában
szerepük lehet. Csak annyit mondhatunk, hogy mi csak ennyit vettünk
észre és nem volt módunkban mások után kutatni. 

Az a fontosság, amit mi a társadalmi miliőnek és különösebben az
emberi miliőnek tulajdonítunk, nem foglalja magában azt, hogy ebben
végső és abszolut tényt kell látnunk, amelyen túl nincs már mit
keresnünk. Ellenben kézzel fogható, hogy az az állapot, amelyben
ezt a történelem minden mozzanatában megtaláljuk, maga is a
társadalmi okoktól fugg, melyeknek egy része magával a
társadalommal kapcsolatos, a másik pedig a hatásokkal és
ellenhatásokkal jár együtt, melyek a társadalom és szomszédai
között váltakoznak. Különben a tudomány nem ismeri a végső okokat a
szónak abszolut értelmében. A tudomány számára egy tény akkor
primárius, amikor elég általános arra, hogy sok egyéb nagyszámú
tényt megoldhassunk vele. A társadalmi miliő pedig bizonyára
ilynemű tényező, mert az általa létrehozott változások, bármik
legyenek az okok, a társadalmi szervezet minden irányában
elterjednek és nem lehet minden funkciót többé-kevésbbé nem
érinteniök.

Amit az általános társadalmi miliőről mondottunk volt,
alkalmazhatjuk a benne foglalt külön csoportok mindegyikének külön
miliőjére. Például egészen más lesz a családi élet aszerint, amint
a család többé-kevésbbé tágkörű, vagy többé-kevésbbé önmagára
korlátozódik. Éppen így a hivatásos testületek kihatása is más
lesz, mint egykor volt, ha működésük köre egy egész ország
területére kiterjed, s nem egy város határaira korlátozódik, mint
azelőtt. Sőt az élethivatás még nagyobb általánosságban fog egészen
másképp alakulni, ha mindenik hivatás tulajdon miliője élesen
elkülönül, vagy ha azok közt az ingadozó határok  közt
marad, melyekben manapság találjuk. Mindamellett e külön miliők
hatásának semmi esetre sem lehet olyan jelentősége, mint az
általános miliőének, mert már maguk alá vannak vetve ez utóbbi
befolyásának. Erre kell mindig visszatérni. Ezekre a
részcsoportokra gyakorolt nyomás az, ami megváltoztatja azoknak
összetételét.

A társadalmi milieunek, mint a kollektiv fejlődést meghatározó
tényezőnek fogalma a legnagyobb jelentőségű. Mert ha ezt elvetjük,
a szociológia nem képes megállapítani semmi oksági viszonyt.

Ha ezeket az okokat kiküszöböljük, valóban semmi velük
együttjáró feltétel nem marad, amitől a társadalmi jelenségek
függenének. Mert ha a külső társadalmi miliő, vagyis az, melyet a
szomszédos társadalmak alkotnak, valami hatást tud felmutatni, ez
csak azokra a funkciókra vonatkozhatik, melyeknek a támadás vagy a
védelem a feladata, továbbá csak a belső társadalmi miliő
közvetítésével éreztetheti hatását. A társadalmi fejlődés főokai
tehát nem a circumfusa területén belül volnának, hanem
teljes egészükben a multon alapulnának. Magukban csak részeit
tennék ennek a fejlődésnek, vagyis ennek még mult fázisait
tüntetnék fel. A társadalmi élet mai jelenségei nem a társadalom
jelenlegi állapotából erednének, hanem a mult eseményeiből, a
történelmi előzményekből és a szociológiai magyarázat a jelennek a
multtal való összekapcsolásában állana.

Igaz, hogy ez látszólag elegendő lehet. Általában nem azt
mondják, hogy a történelemnek éppen az a feladata, hogy az
eseményeket az egymásután következés szerint összekapcsolja. De
lehetetlenség  megérteni, hogy az az állapot, melybe a
civilizáció egy adott időszakban jut, hogyan lehet elhatározó oka a
következő állapotnak. Azok a lépcsők, amelyeket az emberiség
egymásután megtesz, nem előidézői egymásnak. Teljesen érthető, hogy
a jogi, gazdasági, politikai életben egy bizonyos korszakban
végbement haladás új haladást tesz lehetővé; de mennyiben határozza
ezt meg előre? Ez csak a kiinduló pont, ahonnan tovább lehet menni,
de mi ösztönöz bennünket a továbbhaladásra? Így el kellene
fogadnunk, hogy van valami belső célkitűzés, mely az emberiséget
szüntelen arra készteti, hogy az elért eredményeket túlszárnyalja,
vagy azért, hogy teljesen megvalósuljanak, vagy azért, hogy
növekedjék a boldogság, s a szociológiának az lenne a tárgya, hogy
megtalálja azt a rendet, amely szerint e célkitűzések fejlődnek. De
megállapíthatjuk anélkül, hogy visszatérnénk azokra a nehézségekre,
melyeket az ilyen feltevés minden esetben magában foglal, hogy ezt
a fejlődést kifejező törvény semmi okozatiságot nem foglalhat
magában. Az oksági viszonyt csak két adott tény közt lehet
megállapítani; ez a célkitűzés pedig, amelyet a fejlődés okának
számítanak, nincs adva. Ez csak az értelem követelménye és az
értelem konstruálta a neki tulajdonított hatások szerint. Ez csak
egyik faja a mozgató erőnek, melyet mi a mozgás mögött képzelünk,
azért, hogy számot vessünk vele. De a mozgásnak előidéző oka csak
másik mozgás lehet és nem ennek a nemnek valami virtualitása. Tehát
mindaz, amit mi a fajnál tapasztalatilag érzékelünk, csak
egymásután következése a változásoknak, melyek közt nincs oksági
kapcsolat. Az  előző állapot nem hoz létre következőt;
kizárólag csak kronologikus kapcsolat van közöttük. Sőt ilyen
körülmények között mindennemű tudományos előrelátás lehetetlen.
Csak azt tudjuk megmondani, hogy a dolgok maig milyen sorrendben
következtek egymásután, nem azt, hogy milyen sorrendben fognak
ezután következni, mert az ok, melytől állítólag függnek,
tudományosan sem meg nem határoztatott, sem meg nem határozható.
Igaz, rendszerint úgy szokták felfogni, hogy a fejlődés olyan
irányú lesz mint a multban, de ez csak egyszerű postulatum. Semmi
sem biztosít bennünket arról, hogy a megvalósult tények teljesen
kifejezik ennek a célkitűzésnek természetét, úgy hogy előre
megmondhatnánk jövendőbeli irányát annak alapján, amit eddig
megtett. Miért kell annak az iránynak, amit követ és amelynek
kifejezése, egyenesvonalúnak lenni?

Ime ez az oka, hogy a szociológusok által megállapítható okozati
viszonyok száma annyira meg van szorítva. A régi történetbölcselet
néhány kivétellel, melyre Montesquieu a legkiválóbb példa, egyedül
arra törekedett, hogy megtalálja az emberiség haladásának általános
irányát anélkül, hogy kereste volna a kapcsolatot e fejlődés
alakulatai és a velük együttjáró valamely feltétel között. Comte
tett néhány nagy szolgálatot a szociálfilozófiának, de a határok,
melyekbe a társadalmi kérdést zárja, nem különböznek az előzőktől.
A hármas állapotról szóló híres törvényében sincs semmi oksági
viszony. Ha exakt volna, nem empirikus és nem lehet az. Csak
összefoglaló áttekintés az emberi nem lefolyt történetéről.
Teljesen önkényes,  amit Comte a harmadik állapotról, mint
az emberiség végérvényes állapotáról mond. Ki tudná megmondani,
hogy nem áll-e elő egy új állapot a jövőben? A Spencer
szociológiájában uralkodó törvény, úgy látszik, nem más természetű.
Ha igaz is, hogy ma arra törekszünk, hogy boldogságunkat az ipari
kultúrában keressük, semmi sem biztosít arról, hogy később nem
másképen fogjuk keresni. Ennek a módszernek általánosságát az
okozza, hogy a társadalmi miliőben leggyakrabban eszközt láttak,
mely által a haladás megvalósul, s nem okot, mely azt
meghatározza.

Másrészről épen a miliővel való összefüggés az, aminek
segítségével a gyakorlati értéket vagy amint neveztük, a társadalmi
jelenségek funkcióját értékelni kell. A társadalmi miliő okozta
változások közt azok a hasznosak, melyek a mindenkori állapottal
kapcsolatban vannak, mivel ez a kollektiv élet tulajdonképpeni
feltétele. Úgy hisszük, hogy az a fogalom, amit kifejtettünk, ebből
a szempontból alapvető, mert csak ennek segítségével magyarázhatjuk
meg, hogy a társadalmi jelenségek gyakorlati karaktere mi módon
változhatik anélkül, hogy mégis önkényes megállapításoktól függne.
Ha a történeti fejlődést valóban úgy képzeljük, hogy az holmi
vis a tergo, mely előre löki az embereket, akkor, minthogy a
mozgató célkitűzésnek egy és egyetlen célja lehet, csak egy
ismertető jel lehetséges, amelynek alapján megítélhetjük a
társadalmi jelenség hasznát vagy ártalmasságát. Ebből az is
következnék, hogy egyetlen társadalmi szervezettípus létezik és
létezhetik, s ez tökéletesen megfelel az emberiségnek  és hogy
a különböző történelmi társadalmak csak fokozatos megközelítői
ennek az egyetlen mintaképnek. Fölösleges bizonyítani, hogy ma egy
ennyire együgyű felfogás mennyire nem egyeztethető össze a
társadalmi formák ismert változatosságával és összetettségével.
Ellenkezőleg, ha az intézmények alkalmas vagy alkalmatlan voltát
csak az adott miliőhoz való viszonyukban lehet megállapítani, akkor
többféle ismertetőjel van, minthogy a miliők sokfélék, ennek
következtében a típusok, amelyek qualitative különböznek ugyan,
valamennyien a társadalmi miliő természetén alapulnak.

A most tárgyalt kérdés tehát szoros kapcsolatban van a
társadalmi típusok alkatát tárgyaló kérdéssel. Hogy vannak
társadalmi fajok, annak az az oka, hogy a kollektiv élet
mindenekelőtt velük együttjáró feltételektől függ, amelyek sok
változatosságot mutatnak. Ellenkezőleg, ha a társadalmi események
fő okai mind a multban volnának, minden nép csak az őt megelőzőnek
folytatása volna és a különböző társadalmak annyira elvesztenék
egyéniségüket, hogy csak egy és ugyanazon fejlődések különböző
momentumai lennének. Mivel pedig másrészről a társadalmi miliő
alkata a társadalmi csoportok kompoziciójától függ, úgy hogy ez a
két kitétel alapjában szinonim, most már van bizonyítékunk arra
nézve, hogy lényegesebb jellemvonások nincsenek, mint azok,
melyeket a szociológiai osztályozás alapjául megjelöltünk.

Most már jobban meg kell érteni, mint előbb, hogy mennyire
helytelen volna a külső feltételek és miliő szavakra támaszkodva a
mi rendszerünket azzal vádolni, hogy az élet forrásait az élőn
 kívül keresi. Sőt éppen ellenkezőleg,
ez utóbbi elmélkedések mind arra a gondolatra vezetnek vissza, hogy
a társadalmi jelenségek okai a társadalmon belül vannak. Inkább a
társadalmat az egyénből levezető módszer hibájául lehet felróni,
hogy a belsőt a külsőből veszi, mert a társadalmi lényt más
dologból magyarázza, mint ő maga és a többet vezeti le kevesebből,
minthogy az egészet a részből akarja lehozni. Az előzményekben
kifejtett elvek oly kevéssé ismerik félre minden élőnek spontán
jellemét, hogy az élet- és lélektanra alkalmazva el kellene
fogadnunk, hogy az egyéni élet is teljes egészében az egyén
belsejéből bontakozik ki.

IV.

A megállapított szabályok foglalatából a társadalomnak és a
kollektiv életnek egy bizonyos felfogása származik.

Erről a kérdésről két ellentétes elméletet találunk.

Némelyek, pl. Hobbes és Rousseau szerint a társadalom és az
egyén között ellentét van. Az ember természeténél fogva ellene van
a közös életnek, csak erővel lehet rá kényszeríteni. A társadalmi
célok nem egyeznek meg az egyéni célokkal, sőt inkább ellentétesek.
Sőt hogy az egyén erre rávehető legyen, kényszert kell alkalmazni,
s ennek a kényszernek intézményében és szervezésében áll főképen a
társadalom műve. Mivel pedig az egyén mint az emberi nem
kizárólagos és egyetlen valósága jön tekintetbe, ezt a szervezetet,
mely arra irányul, hogy őt függőben és korlátok közt tartsa, csak
mint mesterségest lehet  felfogni. Nem a természetben
gyökerezik, mert hisz az a rendeltetése, hogy erőszakot
gyakoroljon, meggátolván az ántiszociális hajlamok kitörését. Tehát
mesterséges dolog, emberkéz alkotta gépezet, s mint minden ilyen
dolog azért van, mert az emberek akarták, hogy legyen;
akaratelhatározás hozta létre, s egy másik elhatározás át is
alakíthatja. Úgy látszik, sem Hobbes, sem Rousseau nem vették észre
az ellenmondást, amikor elfogadták, hogy maga az egyén a szerzője
annak a gépezetnek, melynek tulajdonképpeni célja őt leigázni és
fékentartani, vagy legalább azt hitték, hogy ennek az
ellenmondásnak elleplezésére elegendő, ha az áldozatok szemébe port
hintenek a társadalmi szerződés ügyes mesterfogásával.

A természeti jog theoretikusait, a nemzetgazdasági írókat és
legújabban Spencert is,68)
ellenkező gondolat vezette. A társadalmi élet szerintük lényegében
spontán, a társadalom pedig természetes dolog. De ők ezt a
jellemvonást nem azért teszik hozzá, mert specifikus természetét
felismerték, hanem azért, mert az egyén természetében találták meg
alapját. A társadalomban éppoly kevéssé látták a dolgok rendszerét,
mely magában létezik külön okokból, mint az előbbi gondolkodók. De
míg amazok konvencionális intézményt láttak benne, melyet a
valósághoz semmi sem köt és, hogy úgy mondjuk, a levegőben lóg, ők
az emberi lélek alapösztöneit teszik meg alapul. Az embernek
természetes hajlandósága van a politikai, családi, vallásos életre,
a kereskedelemre stb., s e  természetes hajlamokból ered a
társadalmi élet. Ennek következtében, ahol ez normális, nincs
szükség kényszerre. Ha erőszakhoz nyúl, nem az, aminek lennie
kellene, vagy a viszonyok rendellenesek. Elvben az egyéni erőknek
szabad folyást kell engedni, hogy társadalmilag
organizálódjanak.

E tanok közül egyik sem egyezik meg a miénkkel.

A kényszert mindenesetre minden társadalmi tény jellemvonásává
tesszük. Csakhogy ez a kényszer nem valami többé-kevésbbé kigondolt
machinációból ered, melynek az volna a célja, hogy az emberek előtt
elrejtse a kelepcét, amiben fogva vannak. Csak annyi az egész, hogy
az ember egy erővel áll szemközt, mely rajta uralkodik és előtte
meghajol; de ez az erő természetes. Nem valamely konvencionális
berendezkedésből származik, melyet az emberi akarat minden
részletében beleállított a valóságba; a valóságnak legbelsőbb
lényegéből ered. A meglevő okoknak szükségképpeni eredménye. Nem is
szükséges mesterséges eszközökhöz nyúlni, hogy az egyént a maga
jószántából való alárendeltségre rávegyük; elegendő a természetes
függőséget és kicsinységet felébreszteni tudatában, úgy hogy vagy a
vallás révén alkosson erről érzéki és szimbólikus képzetet magának,
vagy a tudomány segítségével legyen róla adæquat és határozott
fogalma. Minthogy a társadalomnak az ő vele gyakorolt felsőbbsége
nemcsak fizikai, hanem értelmi és erkölcsi is, a szabad
vizsgálódástól semmit sem kell félni, feltéve, hogy azt helyesen
alkalmazzák. A gondolkodás felébresztheti az emberben a tőle
követelt alávetés megértő okait, a megadás és tisztelet érzelmét,
ami a szokás révén vert lelkében gyökeret, megértetvén vele, hogy a
 társadalmi élet mennyivel gazdagabb,
összetettebb, tartósabb az egyéni életnél.69)

Tehát csak a merőben felületes kritika vádolhatná a társadalmi
kényszerről való felfogásunkat azzal, hogy Hobbes és Macchiavelli
elméletének újdonsült kiadása. De ha e filozófusokkal ellentétben
azt állítjuk, hogy a társadalmi élet természetes, ezt nem azért
mondjuk, hogy eredetét az egyén természetében találjuk, mert
közvetlenül a kollektiv létből származik és lényegében sui
generis természetű; közvetlenül abból a különös kialakulásból
ered, melynek az egyéni öntudat a társulás folytán alá van vetve, s
amelyből új életforma áll elő.70)
Ha tehát elfogadjuk egyeseknek azt a nézetét, hogy a társadalom
kényszer képében jelenik meg az egyén előtt, másokkal egyetértünk
abban, hogy a valóságnak spontán eredménye.  Ezt a
két látszólag ellenmondó elemet logikailag az köti össze, hogy a
valóság, amelyből ered, felette áll az egyénnek. Ezzel azt akarjuk
mondani, hogy a kényszer és spontaneitás szavaknak a mi
terminológiánkban nem az az értelme van, amit először Hobbes,
másodszor Spencer adott nekik.

A mondottakat összefoglalva, az az ellenvetésünk lehet azokra a
kísérletekre, melyek észszerűen akarták magyarázni a társadalmi
tényeket, hogy vagy teljesen mellőzték a társadalmi alárendeltség
gondolatát, vagy pedig hamis kibúvókkal akarták fenntartani. Az
általunk kifejtett szabályok ellenben lehetővé teszik olyan
szociológiának megalkotását, mely a alárendeltség gondolatában
minden közös élet lényeges feltételét látja, mindent az észre és
igazságra alapítván. 


HATODIK FEJEZET.

A bizonyító eljárás szabályai.



Csak egy módunk van annak megállapítására, hogy egy jelenség
oka-e a másiknak: össze kell hasonlítani a kölcsönös meglevő vagy
hiányzó eseteket és kutatni kell, hogy vajjon a körülmények
különböző kombinációiban mutatkozó eltérések bizonyítják-e az
egymástól való függést. A módszer a tulajdonképpeni kísérlet, ha a
megfigyelő tetszése szerint mesterségesen létrehozhatók. Ha
ellenben a tények eredménye nem a mi rendelkezésünk szerint való, s
csak úgy tudjuk őket megközelíteni, ha önként jöttek létre, az
alkalmazott módszer indirekt kísérlet vagy összehasonlító
módszer.

Láttuk, hogy a szociológiai magyarázat kizárólag az oksági
viszony megállapításában áll, vagyis arról van szó, hogy a
jelenséget összekapcsoljuk okával, vagy ellenkezőleg az okot
célszerű hatásaival. Mivel azonban másrészről a társadalmi
jelenségekre a kísérleti eljárás nyilvánvalóan nem alkalmazható,
úgy látszik, a szociológiának csak az összehasonlító módszer felel
meg. Igaz, hogy Comte ezt nem sokra méltatta. Úgy találta, hogy ki
kell egészíteni azzal, amit ő történeti módszernek  nevez,
de ennek a szociológiai törvényekről való sajátságos felfogása az
oka. Szerinte ezeknek főleg nem a határozott oksági viszonyokat,
hanem az emberi fejlődés általános irányát kell kifejezniök.
Összehasonlítás segítségével nem fedhetők fel, mert, hogy
összehasonlíthassuk a szociális jelenségnek különböző népeknél
található különböző formáit, el kell különítenünk az időbeli
feltételektől, melyekhez tartozik. Mert ha az emberi fejlődést
darabban kezdjük tárgyalni, lehetetlenség lesz a további folyamatot
megtalálni. Ennek elérése végett nem az analizis, hanem a tágkörű
szintézis a helyes eljárás. Az emberiség egymásután következő
fázisait bizonyos módon egymás mellé kell hozni, úgy hogy bizonyos
módon felfoghassuk «minden fizikai, értelmi, erkölcsi és politikai
szervezetnek szakadatlan fejlődését.71)
Ez az alapja annak a módszernek, melyet Comte történelminek nevez,
mely tehát elszalajt minden talajt, ha elvetjük a Comte-féle
szociológia alapgondolatát.

Igaz, hogy Mill még az indirekt kísérletet is
alkalmazhatatlannak tartja a szociológiában. De érvelése elveszti
majd minden tekintélyét, ha meggondoljuk, hogy ugyanezt alkalmazza
a biológiai jelenségekre, sőt még a legösszetettebb fizikai és
kémiai tényekre is.72)
Ma már nem kell bizonyítani, hogy a vegytan és a biológia nem lehet
más, mint kísérleti tudomány. Semmi okunk sincs annak elfogadására,
hogy a szociológiára vonatkozó kritikája jobban meg van alapozva,
mert  a szociológiai tudományok az előbb
említettektől csak nagy összetettségük folytán különböznek. Ezzel a
különbséggel együtt járhat, hogy a szociológiában a kísérleti
eljárás sokkal több nehézségbe ütközik, mint egyéb tudományokban;
de nem láthatjuk be, hogy miért lesz ez teljességgel
lehetetlen.

Millnek ez az elmélete ezenkívül olyan követelményen alapszik,
mely kétségkívül az ő logikájának alapvető elveivel kapcsolatos, de
ellentétben van a tudománynak összes elveivel. Azt állítja ugyanis,
hogy ugyanaz a következmény épen nem következik mindig ugyanabból
az előzményből, hanem hol egyik, hol másik okból ered. Az oki
kapcsolatnak ilyen módon való felfogása megfosztja azt minden
rendeltetésszerűségtől és a tudományos analizisre körülbelül
lehetetlenné teszi. Mert az ok és okozati láncolatba olyan
komplikációt csúsztat be, hogy az értelem nem tud rajta eligazodni.
Ha valamely hatás különböző okokból eredhet, az adott körülmények
sokaságában az előidéző ok felismerésére szükséges volna, hogy a
tapasztalat alá legyen vetve az elkülönítési feltételeknek,
amelyek, főleg a szociológiában, kivihetetlennek.

De ez a több okról szóló axioma tagadása az okság elvének.
Kétségtelen, hogy ha Millel együtt elhisszük, hogy az ok és okozat
teljesen különneműek és köztük semminemű logikai viszony nincs,
semmi ellenmondás nincs abban az állításban, hogy az okozat
követhet majd egy, majd más okot. Ha pusztán kronológikus az a
viszony, mely A-t C-vel egyesíti, nincs kizárva, egy ebbe a nembe
tartozó másik viszony sem, mely pl. C-t  B-vel
kapcsolja össze. De ha ellenkezőleg az oksági viszony valahogyan
érthető is, nem lehet az egész eddig a meghatározatlan pontig. Ha
pedig olyan viszony, mely a dolgok természetén alapszik, akkor csak
ugyanazon ok csak ugyanazon hatás között létezhetik, mert csak egy
és ugyanazon lényeg kifejezője lehet. Az oksági viszony
érthetőségét csak filozófusok vonták valaha kétségbe. A tudósnál ez
nem is kérdés. Már maga a tudományos módszer feltételezi. Hogyan
lehetne másképen magyarázni a dedukciónak a kísérleti eljárásban
való oly fontos szerepét és az ok és okozat arányosságának
alapelvét? Ami pedig az idézett eseteket illeti, ahol állítólag
több okot lehet megfigyelni, hogy ezekt bebizonyíthassuk, úgy meg
kell előbb állapítani, hogy ez a többség nem csupán látszólagos,
vagy pedig a hatás külső egysége nem fed több valódi többséget.
Hányszor megtörtént már a tudományban, hogy okozati egységre
lehetett visszavezetni azt, aminek sokfélesége először
elvitázhatatlannak látszott. Stuart Mill maga hoz fel egy példát,
hivatkozva arra, hogy a modern elméletek szerint a reszelés, ütés
és kémiai hatás folytán előállott hőhatás egy és ugyanazon okból
származik. Megfordítva, mikor okozatról van szó, a tudós gyakran
megkülönbözteti azt, amit a tömeg összezavar. A láz szó a hozzá nem
értők szerint egy és ugyanazon betegségtünetet jelenti. A tudomány
szerint nagyszámú specifikusan különböző láz van és a több ok több
okozattal van kapcsolatban. Hogy e sok betegségfaj között mégis van
valami közös, az a magyarázata, hogy ezek az okok is egybe
tartoznak bizonyos tulajdonságokkal. 

Ezt az elvet annál inkább ki kell vetni a szociológiából, mert
még sok szociológus kerül hatása alá, még akkor is, ha az
összehasonlító módszer alkalmazása ellen sem tesznek ellenvetést.
Általában azt mondják, hogy a bűn hasonló módon a legkülönbözőbb
okokból áll elő, éppúgy, mint az öngyilkosság, a büntetés stb. Ha
ebben az értelemben alkalmazzuk a kísérleti eljárást, nagyszámú
fontos tényt gyüjthetünk össze, de sohasem jutunk el pontos
törvényekhez és határozott oksági kapcsolatokhoz. Legfeljebb
elhamarkodva, hibásan meghatározott álkövetkeztetést vezethetünk le
a zavaros és meghatározhatatlan előzmények csoportjából. Ha tehát
az összehasonlító módszert mégis tudományosan akarjuk alkalmazni,
vagyis az oksági elvre akarunk támaszkodni, úgy amint ez magából a
tudományból következik, a tervbevett összehasonlításokhoz a
következő tételt vegyük alapul: Ugyanannak az okozatnak mindig
ugyanaz az ok felel meg. Tehát, hogy visszatérjünk a fentebbi
példákra, ha az öngyilkosság több mint egy októl függ, az az oka,
hogy többféle öngyilkosság van. Ugyanígy van a bűnnél is. Ha
ellenben a büntetést is különböző okokból vélték levezethetőnek, ez
azért van, mert nem vették észre a közös elemet, mely mindezekben
az előzményekben megvan s melynek segítségével hozzák létre a közös
okozatot.73) 

II.

Ha az összehasonlító módszernek különböző eljárásai
alkalmaztatnak is a szociológiában, nincs meg egyformán
valamennyinek a bizonyító ereje.

Az úgynevezett maradékok módszere, amennyiben az főleg a
kísérleti eljárásnak egyik formája, semmi haszonnal nem jár a
társadalmi jelenségek tanulmányozásában. Nem számítva, hogy ez csak
eléggé előrehaladott tudományoknál használható, mivelhogy
feltételezi nagyszámú fontos törvény ismeretét, a társadalmi
jelenségek sokkal összetettebbek, semhogy adott esetben pontosan le
tudnánk vonni minden okból a hatást egészen egy vagy visszamaradó
okig.

Ugyanez az ok teszi nehezen alkalmazhatóvá a megegyezés és a
különbségek módszerét. Ez ugyanis feltételezi, hogy az
összehasonlított esetek vagy egyetlen ponton egyeznek meg, vagy
egyetlen ponton különböznek. Persze nincs olyan tudomány, amely
valaha olyan tapasztalatokra tett volna szert, amelyeknél
megcáfolhatatlanul meg lehetne állapítani az egyetlen szigorúan
vett megegyezési vagy különbségi karaktert. Sohasem lehetünk afelől
biztosak, hogy nem hagytunk-e figyelmen kívül valami előzményt,
amely ugyanakkor és oly módon mint az egyetlen ismert előzmény
hasonló megegyezést vagy különbséget mutat a következménnyel. Ámbár
a járulékos elemeknek teljes kiküszöbölése csak eszményi és
megvalósíthatatlan cél, a fizikai, kémiai, de főleg biológiai
tudományok elég közel járnak ahhoz, hogy a bizonyítást sok esetben
gyakorlatilag kielégítőnek tekinthessük. De ez a szociológiában
 a jelenségek nagy összetettsége miatt
nincsen meg s ehhez az is hozzájárul, hogy minden mesterséges
kisérlet lehetetlenség. Minthogy nem tudnánk még csak
megközelítőleg teljes jegyzéket sem készíteni azokról a tényekről,
melyek egy társadalomban egyidejűleg léteznek vagy a történet
folyamán egymást követték, soha sem lehetünk biztosak afelől, még
csak megközelítőleg sem, hogy két nép minden viszonyban, egyet
kivéve, megegyezik-e vagy különbözik. Sokkal több eshetőség van
arra, hogy egy jelenséget elvétünk, minthogy egyet sem hagyunk
figyelmen kívül. Ezért az ilyen bizonyító eljárás csak
egybevetésekre ad alkalmat, és ennek magában semmiféle tudományos
értéke nincs.

Egészen máskép van a párhuzamos változások módszerénél. Ennek
kivitelére nem szükséges, hogy minden eltérő változás amit
összehasonlítánk, szigorúan elkülöníttessék. Az értékek egyszerű
parallelizmusa, amit a két jelenség végez, elég bizonyíték arra,
hogy van köztük kapcsolat, feltéve, hogy elégszámú változó esetben
meg volt állapítva. E módszer kiváltsága annak tulajdonítható, hogy
az oksági viszonyt nem kívülről közelíti meg mint az előbbiek,
hanem belülről. Nem két tényt tár elénk egyszerűen, melyek külsőleg
egymást követik vagy egymást kizárják,74)
oly módon, hogy misem bizonyítja közvetve belső kapcsolatukat; azt
mutatja inkább, hogy a tények, legalább ami quantitásukat illeti,
belsőleg kapcsolódnak egymáshoz. Ez a belső kapcsolat egymagában
elég annak bebizonyítására,  hogy egymáshoz nem
idegenek. A jelenség fejlődésének módja annak lényegét fejezi ki.
Ha két fejlődés párhuzamos, a bennük kifejeződött lényegben is meg
kell lenni a párhuzamosságnak. Az állandó párhuzamosság már magában
törvény, bármilyen is az állapota az összehasonlításon kívül maradt
jelenségnek. Hogy ezt a törvényt gyengítsük, nem elég rámutatni
arra, hogy a hasonlósági és különbségi módszer néhány bizonyos
alkalmazásánál nem állja meg a helyét; ez azzal volna egyenlő, hogy
elismerjük egy olyan bizonyítási nemnek tekintélyét, mely a
szociológiában tulajdonképpen nem érvényesülhet.

Amikor két jelenség szabályosan változik, egyik úgy mint a
másik, ezt a viszonyt fenn kell akkorra tartanunk, amikor bizonyos
esetekben a jelenségek egyike a másik nélkül mutatkozik. Mert vagy
az okot akadályozza meg az okozat létrehozásában egy ellentétes ok
hatása, vagy az jelentkezik ugyan, de nem olyan formában, mint
ahogy előbb megfigyeltük. Kétségkívül helyénvaló a tényeket újból
megvizsgálni, de nem kell cserben hagyni a szabályosan végzett
bizonyítás eredményeit.

Igaz, hogy ezzel az eljárással megállapított törvények nem
jelentkeznek mindig egyszerre az oksági viszony formájában.
Párhuzamosság nemcsak úgy áll elő, hogy egyik jelenség oka a
másiknak, hanem úgy is, hogy mindkettő egy oknak hatása vagy még
inkább úgy, hogy van közöttük egy harmadik közbeeső, de észre nem
vett jelenség, amely okozata az elsőnek és oka a másodiknak. E
módszer eredményeinek tehát magyarázatra van szükségük. De melyik
az a  kísérleti módszer, amelyik lehetővé
teszi, hogy gépiesen megtartsunk egy oksági viszonyt, anélkül, hogy
a megállapított tényeket ne kellene az értelemnek kidolgoznia?
Fontos csak az, hogy a kidolgozás módszeresen legyen végezve és
ezen a módon járhatunk el: Először is a dedukció segítségével azt
kutatjuk, hogy a két eset közül az egyik hogyan hozza létre a
másikat; azután igyekszünk ennek a dedukciónak eredményét
tapasztalatok, vagyis új összehasonlítások segítségével igazolni.
Ha a dedukció lehetséges, ez az igazolás sikerült, a bizonyítást
bevégzettnek tekintjük. Ha ellenben a két tény közt semmiféle
közvetlen kapcsolatot nem veszünk észre, ha különösen e
kapcsolatnak feltevése ellentmond a már beigazolt törvényekkel, egy
harmadik jelenséget keresünk, amelytől e másik kettő éppúgy függhet
vagy pedig közvetítő lehet közöttük. Például a legbiztosabb módon
megállapíthatjuk, hogy az öngyilkosságra való tendencia oktatás
tendenciájával váltakozik. De lehetetlenség megérteni, hogy a
tanítás, hogy vihet öngyilkosságra; az ilyen magyarázat
ellentmondásban van a lélektan törvényeivel. A tanítás főleg az
elemi ismeretekre szorítkozik, csak a legfelszínesebb régióit
érinti az öntudatnak, ellenben az önfenntartás ösztöne alapcéljaink
egyike. Tehát ezt nem zavarhatja egy annyira távoleső s egy olyan
gyönge kihatású jelenség. Az a kérdés merül fel tehát, hogy vajjon
egyik és másik tény nem egy és ugyanazon állapotnak
következményei-e? Ez a közös ok pedig a vallásos hagyomány
gyengülése, mely éppúgy erősíti a tudás szükségletét, mint az
öngyilkosságra való hajlamot. 

De van még egy másik ok is, mely különösen a párhuzamos
változások módszerét teszi a szociológiai kutatások eszközévé. Mert
egyéb módszereket, bármily kedvezőek is a körülmények, csak úgy
alkalmazhatunk eredménnyel, ha nagyon jelentékeny az
összehasonlított tények száma. Ha van két társadalom, melyek csak
egy ponton hasonlítanak vagy csak egy ponton különböznek,
megállapíthatjuk, hogy a két tény vagy együtt jár, vagy teljesen
kizárja egymást. De hogy ez a megállapítás tudományos értékű
legyen, szükséges, hogy az esetek nagy számára támaszkodjék.
Biztosaknak kellene afelől lennünk, hogy az összes tények
figyelembe voltak véve. Nemcsak hogy teljes leltár nem lehetséges,
de még az így felhalmozott tényeket sem lehet, éppen sokaságuk
miatt kielégítő pontossággal megállapítani. Nemcsak annak a bajnak
vagyunk kitéve, hogy a lényegeseket elvétjük, s amelyek a már
ismerteknek ellentmondanak, de még az sem bizonyos, hogy ez
utóbbiakat jól ismerjük. Valóban a szociológusok érvelését gyakran
az rontotta le, hogy előnyt adva a megegyezési vagy különbségi
módszernek, főleg az előbbinek, inkább egymásra halmozták a
bizonyítékokat, ahelyett, hogy bírálták és válogatták volna. Így
aztán folyton megesik, hogy egy kalap alá veszik az utazók zavaros
és felületes megfigyeléseit és a történelem pontos dátumait.
Nemcsak ezeknek a bizonyítékoknak láttára mondhatjuk el, hogy
meggyengítésükre egyetlen tény elég, de maguk a tények sem mindig
megbízhatók, melyeken alapulnak.

A párhuzamos változások módszere nem kötelez bennünket sem
ezekre a hiányos előszámlálásokra,  sem ezekre a felületes
megfigyelésekre. Néhány tény elég arra, hogy eredményekre
juthassunk. Ahogy bebizonyítottuk bizonyos adott számú esetben,
hogy két tény együtt változik, biztosak lehetünk arról, hogy
törvényre akadtunk. Az adatokat, melyeknek nem kell nagy számmal
lenniök, ki lehet válogatni, sőt az alkalmazásukkal foglalkozó
szociológus kutatás tárgyává teheti őket. Indukciói számára legfőbb
tárgyul tehát a társadalmakat veheti és kell vennie, amelyeknek
hiedelmei, hagyományai, joga leírt és hiteles emlékekben öltenek
testet. Természetesen ne vesse meg az etnografia tapasztalatait
(nincs tény, amit a tudósnak szabad volna megvetni), de adja meg
nekik az őket megillető helyet. Ne rájuk helyezze kutatásainak
súlypontját, hanem úgy alkalmazza, mint a történelem kiegészítését,
vagy legalább is azon legyen, hogy ezt ez utóbbiakkal támogassa.
Ily módon nemcsak több megkülönböztetéssel sáncolja körül
özszehasonlításait, hanem nagyobb kritikával is hajtja végre; mert
éppen azáltal, hogy a tényeknek csak szűkre szabott rendjéhez
alkalmazkodik, azokat nagyobb gonddal ellenőrizheti. Természetesen
nem a történészek munkáját kell újra csinálnia, csak nem fogadhat
el passziv módon és minden kézből értesítést, amire neki van
szüksége.

Nem kell azt hinni, hogy a szociológia azért, mert talán csak az
egyetlen experimentális eljárásnak veheti hasznát, alantasabb
helyet foglal el, mint a többi tudományok. Ezt a hátrányt a
változatok gazdagsága kárpótolja, ami a szociológusnak önként
kínálkozik s amire a természet más területén sehol sem találunk
példát. Az  egyéni élet folyamán a szervezetben
végbemenő változások nem ilyen számosak és nagyon korlátozottak.
Azok, amelyeket mesterségesen elő lehet idézni az élet
megsemmisítése nélkül, nagyon szűk határok közé vannak szorítva.
Igaz, hogy sok fontos változás jött létre a zoológiai fejlődés
folyamán, de ezek is csak nagyon ritka és homályos nyomokat hagytak
hátra és létrejövetelük feltételeit még nehezebb feltalálni. A
társadalmi élet ellenben az átalakulásoknak megszakítatlan
folyamata s ezek párhuzamosak a társas élet feltételei közt
végbemenő egyéb változásokkal. Nemcsak azok állnak
rendelkezésünkre, melyek az új korra vonatkoznak, hanem nagy
számmal jutottak ránk olyanok is, melyeken az eltűnt népek estek
keresztül. Ámbár vannak hézagok, az emberiség történelme sokkal
világosabb és teljesebb az állatfajok történeténél. Van továbbá
nagy sereg társadalmi jelenség, mely minden társadalmi területen
előfordul, de vidékek, foglalkozás, vallás szerint más-más formát
ölt. Ilyenek pl. a bűn, öngyilkosság, szülés, házasság,
takarékosság stb. E külön miliők különféleségeiből a tények
nemeinek minden új soránál új változatok erednek, melyeket a
történelmi fejlődés felmutat. Ha tehát a szociológus nem tudja
egyforma eredménnyel alkalmazni a kísérleti kutatáshoz tartozó
összes eljárásokat, igen eredményes lehet egyetlen módszer, amit a
többiek kizárásával használhat, mert ennek alkalmazásával
összehasonlíthatatlan segélyforrásai vannak.

De ez csak akkor hozza meg a vele járó eredményeket, ha
szigorúan keresztülviszi. Mert azzal  semmit sem bizonyítunk,
ha, mint gyakran történni szokott, megelégszünk azzal, hogy
több-kevesebb példával feltüntetjük, hogy a tények néhány esetben
úgy változnak, mint a feltevés követeli. Az ilyen elvétve
előforduló és töredékes megegyezésből nem lehet általános
következtetést vonni. Egy eszme megvilágítása még nem
bebizonyítása. Nem az izolált változatokat kell összevetni, hanem a
változatok szabályosan felállított sorait, melyeknek tagjai a
legnagyobb folytonossági fokozatban kapcsolódnak egymáshoz, mely
még hozzá elég nagy kiterjedésű. Mert valamely jelenség
változásaiból csak úgy lehet törvényt levonni, ha az adott
körülmények közt való fejlődés mikéntjét világosan kifejezik. Ezért
szükséges, hogy a változások közt meglegyen ugyanaz a folyamat, ami
a természetes fejlődés különböző mozzanatai között és ezenkívül
hogy ez a fejlődés, amit feltüntetnek, elég hosszú legyen arra,
hogy iránya ne legyen kétséges.

III.

De az a mód, mely szerint e soroknak képződniök kell, esetek
szerint változik. Magukban foglalhatnak olyan tényeket, melyek csak
egyetlen társadalomból – vagy több ugyanazon fajhoz tartozó
társadalomból – vagy több-több különböző társadalmi fajból vannak
véve.

Az első eljárás elég lehet akkor, ha szigorúan véve nagy
általánosságú tényekről van szó, melyhez elég terjedelmes és
változatos statisztikai adatunk van. Ha például azt a görbe
vonalat, mely az öngyilkosságok menetét egy elég terjedelmes
 időszakban kifejezi, egybevetjük
azokkal a változatokkal, melyeket ugyanez a jelenség tartományok,
osztályok, a falusi vagy városi lakosság, nemek, kor, polgári
állapot stb. szerint nyujt, sikerül igazi törvényeket
felállítanunk, anélkül, hogy a kutatást az illető ország határain
túl terjesztenénk; ámbár mindig előnyös ezeket az eredményeket
ugyanahhoz a fajhoz tartozó más népeken végzett megfigyelésekkel
megerősíteni. De az ilyen szűk körre vont összehasonlítással csak
akkor elégedhetünk meg, ha az egész társadalomra kiterjedt
mozgalmaknak csak egyikét tanulmányozzuk, melyek hozzá egyik
pontról a másikra változnak. Ha ellenben intézményről, jogi,
erkölcsi szabályról, organizált szokásról van szó, mely az ország
egész területén egyforma és egyformán funkcionál, amely csak időben
változik, nem lehet a kutatást csak egy népre szorítani. Ebben az
esetben ugyanis a párhuzamos görbékből csak egy pár lesz a
bizonyítás anyaga, az, amely a megfigyelt jelenségnek és a vélt
okoknak történelmi menetét fejezi ki, de csakis ebben az egy
társadalomban. Kétségtelen, hogy ez a párhuzamosság, ha állandó,
már magában megfigyelendő tény, de egymagában még nem
bizonyíték.

Ha számon veszünk több ugyanazon fajhoz tartozó népet, már
tágabb terünk van az összehasonlításra. Először is egybevetjük
egyiknek a történetét a másikéval és utána nézünk, hogy külön-külön
mindegyiknél kifejlődött-e az idők folyamán ugyanaz a jelenség
ugyanazon körülmények folytán. Azután összehasonlítást tehetünk e
különböző fejlődések között. Így például meghatározhatjuk azt a
formát, amelyet a kutatott  tény a különböző társadalmakban
akkor vesz fel, amikor fejlődésének tetőpontjához jutott. Ez a
forma nem lesz mindenütt hasonló, mert mindegyik egy típushoz
tartozik ugyan, de külön-külön individualitás; esetek szerint
többé-kevésbbé valami bélyeget hord magán. Így a változatoknak új
sorát kapjuk, amit egybevethetünk azzal, amit a gondolt feltétel
ugyanabban az időpontban és minden országban feltüntet. Így pl. a
patriarchális család fejlődését Róma, Athén, Spárta történelmében
nyomon követve, ezeket az államokat annak a fejlődésnek maximuma
szerint csoportosítjuk, amit a családi típus mindegyiknél elért,
azután látni fogjuk, vajjon a társadalmi miliőt illetőleg e mód
szerint csoportosulnak-e, mert az első tapasztalat szerint
látszólag ettől függ a családi tipus kialakulása.

De ez a módszer még magában nem lehet elég. Csak azokra a
jelenségekre alkalmazható, melyek az illető összehasonlított népnek
élete folyamán keletkeztek. A társadalom nem maga teremtette
szervezetének minden egyes részét; részben teljesen készen kapta
már a megelőzőktől. Ami ilyen módon rá átszármazott, nem
történetének folyamán végbemenő fejlődésnek eredménye, s ennek
következtében nem lehet megmagyarázni, ha ki nem lépünk annak a
fajnak határaiból, melynek része. Csak azokat a járulékokat lehet
ilyen módon tárgyalni, amelyek hozzájárultak ehhez az eredeti
alaphoz és átalakították. De minél feljebb haladunk a társadalmi
lépcsőn, a szerzett jellemvonások annál csekélyebb jelentőségűek
lesznek az átvett tulajdonságokkal szemben minden egyes népnél. Ez
különben  minden haladás feltétele. Így azok az
új elemek, melyeket történetünk kezdete óta bevittünk a magánjogba,
a tulajdonjogba, az erkölcsbe, aránylag kevésszámúak és csekély
jelentőségűek azokhoz képest, melyeket a mult hagyott ránk. Az így
létrejött új dolgokat nem tudjuk tehát megérteni, ha nem
tanulmányoztuk először azokat az alapvető jelenségeket, melyekben
gyökereznek, ezek pedig csak a legszélesebb alapra vetett
összehasonlítással tanulmányozhatók. Hogy megérthessük a mai
családnak, házasságnak és tulajdonnak állapotát, meg kell ismernünk
annak eredetét, az egyszerű elemeket, melyekből ez intézmények
össze vannak téve, s e tekintetben a nagy európai társadalmak
összehasonlító történelme nem adhat elég felvilágosítást. Jóval
tovább kell mennünk.

Tehát, hogy valamely meghatározott fajhoz tartozó társadalmi
intézményről számot adhassunk, összehasonlítjuk különböző formáit
nemcsak ehhez a fajhoz tartozó népeknél, hanem az összes régebbi
fajokhoz tartozóknál is. Szó van pl. a családi élet szervezetéről.
Először megállapítjuk a valaha létezett legfejletlenebb típust,
azután nyomról-nyomra követjük fokról-fokra való komplikálódásának
módját. Ez a módszer, amelyet genetikusnak is nevezhetnénk,
egyszerre adná a jelenség analizisét és szintézisét. Mert
egyrészről disszociált állapotban mutatná meg nekünk az alkotó
elemeket, csupán azért, hogy elibünk állítaná, mi módon jöttek
lassankint egymásután létre, s egyúttal az összehasonlítás nagy
terjedelme révén jobban meg lehetne állapítani alakulásuk és
társulásuk feltételeit. Tehát bármilyen összetételű társadalmi
tényt csak úgy lehet megmagyarázni, ha 
integrális fejlődését minden társadalmi fajon keresztül
követjük. Az összehasonlító szociológia nem külön ága a
szociológiának; ez maga a szociológia annál inkább, minél jobban
levetkőzi pusztán leíró jellegét és a tényekkel is számot akar
vetni.

A tágkörű összehasonlítások folyamán gyakran felmerül egy
tévedés, mely meghamisítja az eredményeket. A társadalmi események
fejlődési irányának megítélése végett nem ritkán összehasonlítják
azt, ami egy fajnak hanyatlási korában megy végbe azzal, ami a
rákövetkezőnek fejlődése kezdetén keletkezik. Ennek az eljárásnak
révén hittek annak az állításnak lehetőségében, hogy a vallásos
hiedelmek és az összes hagyományok gyengülése csak múló tünet a
népek életében, mivel csak a népek életének utolsó periódusában
jelentkezik és eltűnik, mihelyt új fejlődés veszi kezdetét. De
ezzel a módszerrel ki vagyunk annak téve, hogy a haladás szabályos
és szükséges menetének vesszük azt, ami egy egészen más oknak
okozata. Valóságban az az állapot, melyben valamely új társadalom
van, nem folytatása annak az állapotnak, melybe fejlődésüknek végén
azok a társadalmak jutottak, melyeknek helyére jött. Ez ugyanis
részben a társadalom új voltának következménye, ami meggátolja,
hogy az előbbi népek tapasztalatai rögtön asszimilálódjanak és
hasznossá váljanak. Így azok a tehetségek és készségek, amelyeket a
gyermek szüleitől kapott, élete folyamán csak később jutnak
működésbe. Tehát, hogy az említett példára visszatérjünk, a
hagyományokra való visszatérést, amit minden történelem kezdetén
megfigyelhetünk, nem arra lehet visszavinni, hogy ennek a
jelenségnek visszafejlődése  csak átmeneti lehet,
hanem azokra a külön feltételekre, melyekben minden kezdődő
társadalmat találunk.

Az összehasonlítás csak akkor bizonyít, ha minden zavarólag ható
kortényezőt kiküszöbölünk; hogy ezt elérjük, elég az
összehasonlított társadalmakat fejlődésüknek ugyanabban a
korszakában megfigyelni. Így azután, hogy megtudhassuk, hogy
milyen irányú a társadalmi fejlődés, összehasonlítjuk minden fajnak
kezdetleges állapotát azzal, amivé a következő fajnak kezdetleges
állapotában lesz; így azután annak alapján, hogy egyik fokozat a
másikig több, kevesebb vagy ugyanolyan fokú intenzitást mutat,
megtudjuk mondani, hogy a jelenség halad-e, vagy visszafejlődik,
vagy ugyanabban az állapotban megmarad. 


BEFEJEZÉS.



Ennek a módszernek megkülönböztető sajátságait az alábbiakban
foglaljuk össze.

Először is független mindennemű filozófiától. Mivel a
szociológia a nagy filozófiai tanokból származott, megőrizte azt a
sajátságát, hogy valamelyik rendszerre támaszkodik és vele ily
módon kapcsolatban van. Így történt, hogy egymásután pozitivista,
evolucionista, majd spiritualista lett, pedig meg kellett volna
elégednie azzal, hogy egyszerűen csak szociológia legyen.
Módszerünket tétovázás nélkül naturalisztikusnak neveznénk, ha ez a
szó csak annyit jelentene, hogy a társadalmi tényeket
természetszerűen megmagyarázhatóknak tekinti; de ebben az esetben a
jelző eléggé felesleges, mert csak azt jelenti, hogy a szociológus
tudományos munkát végez és nem misztikumokat gyárt. De ezt a
kitételt visszautasítjuk, ha a társadalmi dolgok lényegéről szóló
tan értelmét adják neki, ha például azt akarják vele mondani, hogy
ezeket vissza lehet vezetni egyéb kozmikus erőkre. A szociológiának
semmi helye nincs a metafizikusokat pártokra osztó nagy hipotésisek
között. Ez éppúgy nincs szabadságában, mint a determinizmus
védelme. Csak annak  elismerését követeli, hogy az okság
elve alkalmazható a társadalmi jelenségekre. Ezt az elvet nem mint
racionális szükségességet, hanem csak mint tapasztalati
követelményt, mint a szabályszerű indukció eredményét állította
fel. Mivel pedig az oksági törvény a természet egyéb terrénumain is
beigazolódott, úgy hogy uralma lassanként a fizikából és kémiából
az élettanba, majd innen a lélektanba is átterjedt, jogunk van
elfogadni, hogy éppen úgy igaz a társadalomban is. Hozzátehetjük,
hogy ma már ennek a követelménynek alapján végzett kutatások
kezdenek állandósulni. De az a kérdés nincs érintve, hogy az oksági
kapcsolat természete kizár-e minden véletlent.

Magának a filozófiának különben főérdeke a szociológia
felszabadulása. Mert ha a szociológus nem vetkőzi le magáról
kellőképpen a filozófust, a dolgokat csak legáltalánosabb
oldalukról tekinti, ott ahol legjobban hasonlítanak az univerzum
egyéb dolgaihoz. Ha pedig az így felfogott szociológia érdekes
tényekkel illusztrálhatná is valamelyik filozófiát, új
szempontokkal nem gazdagíthatná, mert abban a tárgyban, melyet
tanulmányoz, semmi új nincsen. De ha más szakok alapvető tényei
valóban meglelhetők a szociológiában, ezek külön formákat öltenek,
melyek azt a természetet, melynek legfőbb kifejezői, jobban
megérthetővé teszik. Csakhogy ki kell jutniok az általánosságokból
és részletes tényekké kell lenniök, hogy ebből a nézőpontból
tekinthessük őket. Így a szociológia a legeredetibb anyagot fogja a
filozófiai elmélkedés számára nyujtani, abban a mértékben, amint
specializálódik. Már az előzményekből sejthető, hogy az ilyen
fogalmak, mint faj.  szerv, funkció, egészség, betegség, ok,
cél, mennyire új megvilágításba kerülnek. Vajjon nem az-e a
szociológia rendeltetése, hogy teljes képét adja egy gondolatnak,
az asszociáció gondolatának, mely alapja lehet valamely
pszichológiának, sőt egy egész filozófiának?

Módszerünk a gyakorlati tanokkal szemben ugyanazt a
függetlenséget ajánlja és teszi lehetővé. Az így értelmezett
szociológia nem lesz sem individualista, sem kommunista, sem
szocialista e szóknak közönséges értelmében. Ezeket a teoriákat
elvben nem ismeri el, s nem tulajdonít nekik tudományos értéket,
mert közvetlenül céljuk a tények reformálása, nem kifejezése. Ha
mégis érdeklődik irántuk, ez csak abban a mértékben történik,
ameddig társadalmi tényeket lát bennük, amelyek segítségére
lehetnek a szociális valóság megértésében, minthogy a társadalom
szükségleteit fejezi ki. A gyakorlati kérdésekkel szemben még sincs
mindig érdeknélküliségre kötelezve. Ellenkezőleg, észrevehető volt
az az állandó törekvésünk, hogy a módszernek olyan irányt adjunk,
mely gyakorlati célt is szolgálhat. Szükségképpen kutatásainak
céljánál találkozik e kérdésekkel. Hogy ezek a kérdések éppen most
merülnek fel és épp ezért a tények és nem hangulat alapján oldódnak
k meg, már ebből látható, hogy a szociológus szempontjából egészen
más határok közé kell, hogy állíttassanak, mint a tömeg
szempontjából, és hogy az egyebekben csak részleges megoldások,
amiket nyújthat, nem egyeznek meg eggyel sem pontosan azok közül,
amelyeknél a pártok megállapodhatnak. A szociológia szerepe ebből a
szempontból éppen az, hogy felszabadítson 
bennünket minden párttól, nemcsak úgy, hogy tant állítson a tannal
szemben, hanem hogy e kérdésekkel külön álláspontot állítson
szembe, amelyet csak a tudomány adhat meg a dolgokkal való
közvetlen érintkezése folytán. És valóban csak a tudomány taníthat
meg bennünket arra, hogy a történelmi intézményeket fetisizmus
nélkül tisztelettel tárgyaljuk, éreztetvén velünk egyszersmind
szükséges és múlékony voltukat, ellenálló erejüket és rendkívüli
változékonyságukat.

Másodszor a mi módszerünk tárgyilagos. Teljesen az a gondolat
uralkodik rajta, hogy a társadalmi tények dolgok és mint dolgokat
kell őket tárgyalnunk. Kétségtelen, hogy ezt az elvet egy kissé más
formában találjuk meg Comte és Spencer tanai között. De ezek a nagy
gondolkodók inkább elméleti formulát adtak róla, anélkül, hogy azt
megvalósították volna. Pedig hogy az elv holt betű ne maradjon, nem
elég hirdetni. Az egész tan alapjává kellene tenni, amit a kutató
akkor tesz magáévá, amikor kutatásait megkezdi, s amely őt egész
útján lépésről-lépésre követi. Ennek a tannak felállítása volt
törekvésünk célja. Kimutattuk, hogyan kell a szociológusnak a
hagyományos előítéleteket kiküszöbölni, hogy magukat a tényeket
állítsa helyükre; hogyan kell a tényeket legobjektivebb sajátságaik
alapján megragadni; mi módon kell bennük magukban keresni a módját
annak, hogy egészségesekre és kórosokra oszthassuk őket; végre mi
módon legyen ez az elv úgy a magyarázatoknál, mint a magyarázatok
felülbírálásánál irányadó. Mert ha birtokában vagyunk annak az
érzelemnek, hogy dolgokkal állunk szemben, nem gondolunk többé
arra, hogy hasznossági  szempontok vagy bármiféle más
meggondolás szerint magyarázzuk őket. Nagyon jól megértjük azt a
távolságot, ami az ilyen okok és az ilyen okozatok között van. A
dolog erő, amit csak egy másik erő hozhat létre. Kutatjuk tehát
azokat az energiákat, melyek létre tudják őket hozni, hogy számot
vessünk a társadalmi tényekkel. Nemcsak a magyarázatok mások, hanem
máskép történik a bizonyítás is, vagy még inkább csak most van arra
szükség, hogy bizonyítsunk. Ha a szociológiai jelenségeket csak
objektiválódott eszmék rendszerének tekintjük, logikus rendben való
átgondolásuk magyarázatukat jelenti, sőt ez a magyarázat már maga a
bizonyítás; legfeljebb csak példákkal való támogatásnak van helye.
Ellenkező esetben csak módszeres tapasztalatok tudják a dolgokról a
titkot lerántani.

De ha a társadalmi tényeket dolgoknak tekintjük, de mindig
társadalmi dolgoknak. Ez a harmadik jellemvonása
módszerünknek, mely kizárólag szociológiaivá teszi. Gyakran úgy
látszott, hogy ezek a jelenségek rendkívüli összetettségüknél fogva
a tudomány számára vagy megközelíthetetlenek, vagy csak úgy vehetők
tudományos vizsgálat alá, ha visszavezettetnek az elemi, t. i. a
pszichikai vagy organikus feltételekre, vagyis kivetkőztetnek
eredeti természetükből. Mi ellenkezőleg, annak a megállapítását
vállaltuk magunkra, hogy lehetséges a tényeket tudományosan
tárgyalni, anélkül, hogy specifikus jellemvonásuktól megfosztanók
őket. Sőt tiltakoztunk az ellen, hogy e jelenségek sui
generis anyagiatlanságát, mely őket jellemzi, a lélektani
jelenségek mégis már komplex anyagiatlanságára visszavezessék. Még
nagyobb  okból tartózkodunk attól, hogy a
szociológiát, az olasz iskola példájára az organizált anyag
általános tulajdonságaiba olvasszuk.75)
Kimutattuk, hogy a társadalmi tényt csak egy másik társadalmi
ténnyel lehet megmagyarázni, s ugyanakkor a belső társadalmi miliőt
jelölvén a kollektiv fejlődés főmozgatójának, bebizonyítottuk a
magyarázat e módjának lehetőségét. A szociológia nem függeléke
egyetlen más tudománynak sem; magában különálló és autonom tudomány
és a társadalmi valóság specialitása iránt való érzék annyira
szükséges a szociológusnál, hogy csak külön szociológiai képzettség
készítheti őt elő a társadalmi tények megértésére.

Azt hisszük, hogy ez a haladás a legfontosabb azok között, amit
a szociológiának még meg kell tennie. Természetesen, amikor egy
tudomány keletkezőben van, hogy ezt megalkossuk, kénytelenek
vagyunk az egyedüli mintaképekre, a már kialakult tudományokra
hivatkozni. Itt van a kész tapasztalatok kincse, amit esztelenség
volna hasznunkra nem fordítani. Különben egy tudományt csak akkor
lehet végérvényesen megállapodottnak tekinteni, ha odáig jutott,
hogy független egyéniségre tett szert. Mert létjogosultsága csak
akkor van, ha olyan tények szolgálnak neki anyagul melyekkel más
tudományok nem foglalkoznak Az pedig lehetetlenség, hogy ugyanazok
a fogalmak hasonló módon megegyezzenek különböző természetű
dolgokkal.

Így gondoljuk mi a szociológiai módszer elveit. 

Azt lehetne talán gondolni, hogy ez a szabályrendszer
hasznavehetetlenül van összeállítva, ha összehasonlítjuk az eddig
általában követett eljárásokkal. Mindez az elővigyázati apparátus
fárasztónak látszhatik egy olyan tudománynál, mely eddig azoktól,
kik ráadták magukat, alig követelt mást, mint általános és
filozófiai készültséget. Valóban bizonyos, hogy az ilyen
módszernek, ha átviszik a gyakorlatba, aligha lesz az az eredménye,
hogy a társadalmi dolgok érdekességét népszerűsítse. Ha a megelőző
bevezetés feltételeként azt követeljük az emberektől, hogy
mondjanak le azokról a fogalmakról, melyeket eddig szoktak volt a
dolgoknak egyik rendjére alkalmazni és ezeket újból gondolják át,
nem számíthatunk arra, hogy sok követőt nyerünk meg magunknak. De
nem is erre a célra törekszünk. Ellenkezőleg azt hisszük, hogy már
eljött az ideje annak, hogy a szociológia lemondjon a világi
sikerről, s felvegye, hogy úgy mondjuk, a többi tudományok
exoterikus jellegét. Így méltóságban és tekintélyben nyeri el azt,
amit népszerűségben elvesztett. Mert addig, míg a pártok tusájába
ártja magát, míg megelégszik azzal, hogy nagyobb logikával dolgozza
ki a közönséges eszméket, mint a tömeg, s így semmi külön igénnyel
nem áll elő, nincs joga fennen hangoztatni, hogy az előítéleteket
és szenvedélyeket elhallgattatja. Bizonyára messze van még az az
idő, hogy ez a szerepe eredményes legyen; de már most rajta kell
lennünk, hogy olyan helyzetbe hozzuk, hogy ennek a feladatnak
egykor megfelelhessen.




Lábjegyzetek.


 1) A logika
rendszere VI. k. VII–XII. f.

 2) Comte, V. 2. ed.
294–355. p.

 3) Ezzel még nem
akarjuk azt mondani, hogy minden kényszer szabályszerű. A
továbbiakban majd visszatérünk erre a kérdésre.

 4) Az öngyilkosságot
nem minden korban követik el, és gyakorisága nem minden korban
egyenlő.

 5) Látjuk, hogy a
társadalmi ténynek ez a meghatározása mennyire eltér attól, amelyen
Tarde elmés rendszere alapszik. Mindenekelőtt ki kell jelentenünk,
hogy kutatásaink semmiképen sem igazolják az utánzásnak azt a
túlnyomó befolyását, mit ennek Tarde a kollektiv tények eredetében
tulajdonít. Azonkívül az előbbi meghatározásból, mely nem elmélet,
hanem csak egyszerű összefoglalása annak, amit a megfigyelés
közvetlenül nyujt, az is következik, hogy az utánzás nemcsak hogy
nem fejezi ki mindig, de nem is foglalja magában sohasem azt, ami a
társadalmi tényben lényeges és jellemző. Kétségtelen, hogy minden
társadalmi tény utánzás, s mint már megjegyeztük, megvan benne a
törekvés, hogy általános legyen, de ez azért van, mert társadalmi,
más szóval: kötelező. A terjedésre való képesség nem oka, hanem
következménye társadalmi karakterének. Ha a társadalmi tények ezt a
hatást egyedül létesítenék, az utánzásnak csak az a haszna volna,
hogy ha nem is fejthetnénk ki őket, legalább is meg tudnák
határozni. De az egyéni állapot, ha utánzás is, nem szűnik meg
egyéninek lenni. Azonkívül azt a kérdést is felvethetjük, hogy az
utánzás szó alkalmas-e arra, hogy egy kényszerítő befolyással bíró
folyamatot jelöljünk vele. Ezzel a kifejezéssel összezavarunk
nagyon különböző jelenségeket, amelyeket el kellene különíteni.

 6) Ezt a közeli
rokonságot az élet és a struktura, a szervezet és a funkció között
a szociológiában könnyen meg lehet állapítani, mert a két szélső
határ között a közvetlenül megfigyelhető közbeeső tagoknak egész
sora van, s ez megmutatja a kapcsolatot közöttük. A biológiának
nincs meg ez a segédeszköze. De hihető, hogy ezek közül az elsőnek
indukciói alkalmazhatók a másikra és hogy a szervezetben éppúgy,
mint a társadalomban a tények e két fajában csak fokozati különbség
van.

 7) Novum
organum, I, 26.

 8) Novum
organum, I, 17.

 9) U. o. I, 36.

 10) Sociol.
(francia ford.) III, 331, 332.

 11) U. o. III,
332.

 12) Ez a felfogás
különben vitás. (L. Division du travail social, II, 2, 4.
§.)

 13) «Kooperáció tehát
nem lehet társadalom nélkül és ez a társadalom létének célja.» (A
szociol. alapelvei, III, 332.)

 14) A logika
rendszere III. f.

 15) Ez az eljárás a
nemzetgazdasági írók terminológiájából következik. Folyton az
eszmékről, a takarékosság, a haszon, a járadék, a költség
eszméjéről van szó (L. Gide, Principes d’économie politique,
III. k. I. f. 1. §; II. f. 1. §; III. f. 1. §.).

 16) Igaz, hogy a
társadalmi tények összetettsége ezt a tudományt nagyon nehézzé
teszi. De a szociológia kárpótlásul, épen azért, mert a legifjabb,
hasznot húzhat minden alsóbbrendű tudomány eredményéből és
iskoláikban tanul. Az elért eredményeknek ez a hasznosítása csak
siettetni fogja fejlődését.

 17) Darmesteter,
Les prophètes d’Israël, 9. l.

 18) A gyakorlatban
mindig a közismert fogalomból és szóból indulnak ki. Azt kutatják,
hogy azok közt a dolgok közt, amit ez a szó homályosan megjelöl,
nincs-e olyan, melynek közös külső tulajdonságai vannak. Ha ilyenek
akadnak és ha a rokon tények csoportja által formált fogalom
egybevág a közönséges fogalommal, ha nem is teljesen (ami ritka),
de legalább is nagyrészben, akkor az elsőt ugyanazzal a szóval
jelölhetjük, amivel a másodikat és a tudományban megtarthatjuk a
közönséges beszédben használt kifejezést. De ha nagy a különbség és
ha a közönséges fogalom különböző nagyszámú fogalmat kever össze,
új és külön kifejezéseket kell alkotni.

 19) A meghatározás
hiánya néha már arra az állításra vezetett, hogy a demokrácia
éppúgy megtalálható a történelmi fejlődés kezdetén, mint végén. Az
igazság az, hogy a kezdetleges és a mai demokrácia egymástól nagyon
különbözik.

 20) L. Lubbock,
Les orignes de la civilisation, VIII. f. – Még általánosabb
az a nem kevésbbé hamis állítás, hogy a régi vallások vagy
erkölcsnélküliek, vagy erkölcstelenek. Az igazság az, hogy megvan
nekik a saját erkölcsük.

 21) Ha pl. okunk van
feltételezni, hogy a jog bizonyos adott esetben a társadalmi
viszonyoknak nem valódi állapotát fejezi ki és így ez az eljárás
nem helyes.

 22) L. Division du
travail social, I. k.

 23) V. ö. a Bevezetés
a család szociológiájába c. értekezésünket, Annales de la
Faculté des lettres de Bordeaux, 1889. évf.

 24) Itt el lehet
különítenünk a betegséget a monstrozitástól. Ez csak a térben való
kivétel. Csak a faj átlagában fordul elő. De ahol előfordul, az
egyének egész életén keresztül tart. Látható, hogy a tények e két
rendje csak fokozatban különbözik és lényegében ugyanazon
természetű. A határok közöttük nagyon határozatlanok, mert a
betegség nem lehet állandó, a monstrozitás pedig nem alakulhat át.
Akkor sem lehet őket teljesen elválasztani, amikor már
meghatároztuk. A különbség köztük nem lehet kategórikusabb, mint a
morfológia és a fiziológia között, mert végeredményben a beteg
fiziológiailag abnormális és a korcsszülött anatómiailag
abnormális.

 25) Például a
vadember az egészséges civilizált ember elfinomult
emésztőszerveivel és fejlett idegrendszerével a saját környezetében
beteg lenne.

 26) Fejtegetésünknek
ezt a részét megrövidítjük; mert itt a társadalmi tényekre
vonatkozólag csak azt ismételhetjük, amit már más helyen az
erkölcsi tényeknek normális és abnormálisra való
megkülönböztetésénél mondottunk. (L. Division du travail
social, 33–39. l.).

 27) Igaz, hogy
Garofalo megpróbálta a betegest az abnormistól megkülönböztetni
(Criminologia 109–110. l.). De a két bizonyíték, amelyre e
megkülönböztetést alapítja, a következő: 1. A betegség szó mindig
olyan állapotot jelent, amely a szervezet egész vagy részleges
lerombolására törekszik; ha rombolás nincs, van gyógyulás, soha
sincs állandóság, mint legtöbb anomáliánál. De láttuk, hogy a
rendellenes is az esetek átlagában az életet fenyegető veszedelem.
Igaz, hogy nem mindig van így; de a betegséget magában foglaló
veszély az esetek legnagyobb részénél fellép. Ami pedig a beteget
megkülönböztető állandóság hiányát illeti, itt nem vették
figyelembe a krónikus betegségeket és elkülönítették a rendellenest
a pathológikustól. A korcsképződmények állandók. 2. A rendes és
rendellenes fajok szerint változnak – mondják –, míg a különbség a
fiziológikus és pathológikus között az egész genus homo-ra
érvényes. Kimutattuk az ellenkezőjét: hogy ami betegség a vadnál,
nem az a civilizáltnál. Az egészség fizikai feltételei környezetek
szerint változnak.

 28) Igaz, hogy fel
lehetne vetni azt a kérdést, hogy egy jelenség nem azért hasznos-e,
mert szükségképen az általános életfeltételekből ered. Ezt a
filozófiai kérdést nem tárgyalhatjuk, de az alábbiakban érinteni
fogjuk.

 29) Erre nézve l. azt
a megjegyzést, melyet a Revue philosophiqueban a
szocializmus meghatározásáról tettünk közé (1893, novemberi
szám).

 30) A segmentaire
társadalmak, nevezetesen a territoriális alapon levő segmentaire
társadalmak azok, amelyeknél a tulajdonképeni tagozódás megfelel a
területi beosztásnak. (L. Division du travail social
189–210. l.)

 31) Bizonyos
esetekben kissé eltérőleg járhatunk el és megállapíthatjuk, hogy
vajjon egy ténynél, amelynek normális jellege kétséges, igazolt-e
ez a kétség, vagy nem, és közben kimutatjuk, hogy közvetlenül
hozzákapcsolódik a megfigyelt társadalmi típusnak belső
fejlődéséhez, sőt még az egyetemes társadalmi fejlődéshez is, vagy
ellenkezőleg, egyiknek is másiknak is ellentmond. Ilyen módon be
tudtuk bizonyítani, hogy a vallásos hiedelmeknek, vagy
általánosabban szólva, a kollektiv érzelmeknek kollektiv
tartalommal való együttes hanyatlása, csak normális. Kimutattuk,
hogy ez a hanyatlás mindinkább növekszik abban a mértékben, amint a
társadalmak a mai típushoz közelednek és másrészről amint ez a
típus mindinkább fejlődik (Division du travail social
73–182. l.). Alapjában ez a módszer csak egyes esete az előbbinek.
Mert ha ennek a jelenségnek normális volta ilyen módon
megállapítható, akkor azonnal világos, hogy kapcsolatban van
kollektiv életünk legáltalánosabb feltételeivel. Ha a vallásos
tudat visszafejlődése annál erősebb, minél határozottabb a mi
társadalmunk alkata, önként következik, hogy ez nem véletlen, hanem
a mi társadalmi környezetünk alkatából következik és minthogy ez
utóbbinak egyes jellemvonásai ma bizonyára fejlettebbek, mint
egykor, csupán csak normális, hogy a tőle függő jelenségek is
intenzivebbek. Ez a módszer az előbbitől csak abban különbözik,
hogy azok a feltételek, amelyek a jelenség általánosságát megfejtik
és igazolják, következtetések és nem közvetlen megfigyelések.
Tudjuk, hogy ez a társadalmi környezet természetéből származik,
anélkül, hogy tudnánk, hogy hogyan és mi módon.

 32) Azt az
ellenvetést lehetne tenni, hogy a normális típus megalkotása nem az
elérhető legfőbb cél s hogy ezt figyelmen kívül hagyhassuk, a
tudományt is figyelmen kívül kell hagynunk. Ezt a kérdést itt ex
professo nem tárgyalhatván, csak a következőket jegyezzük meg:
1. ez csak elméleti, mert a valóságban a normális típus, az
egészséges állapot oly nehezen valósítható meg és érhető el, hogy a
képzeletnek nem kell azon fáradni, hogy valami jobbat keressen; 2.
hogy ezek javítások, objektive előnyösebbek ugyan, de subjektive
nem kívánatosabbak. S mivelhogy semmiféle szemmel nem látható, vagy
jelenlegi célnak nem felelnek meg, semmiben sem járulnak hozzá a
boldogsághoz, és ha valamely célnak megfelelnek, ez azért van, mert
a normális típus megvalósíthatatlan; 3. végre, hogy a normális
típuson javíthassunk, meg kell ismernünk. Mindenesetre csak akkor
hagyhatjuk figyelmen kívül a tudományt, ha erre támaszkodunk.

 33) Hogy a bűn
normális szociológiai jelenség, abból nem következik, hogy a bűnöző
biológiai vagy lélektani szempontból normálisan alkotott egyén. Ez
a két kérdés függetler egymástól. Ezt az össze nem függést jobban
meg fogjuk érteni, ha később kimutatjuk a különbséget a lélektani
és szociológiai tények között.

 34) Rágalom,
becsületsértés, meggyalázás, csalás stb.

 35) Mi magunk is
elkövettük ezt a tévedést, hogy bűnösről beszélünk, nem alkalmazván
saját szabályunkat (Division du travail social. 395–396.
l.).

 36) Abból, hogy a bűn
normális szociológiai jelenség, nem következik, hogy az ember ne
irtózzék tőle. A fájdalom éppen ilyen kevéssé kívánatos; az egyes
ember éppúgy gyűlöli a bűnt, mint a társadalom, mégis a normális
pszichológiából ered. Nemcsak szükségképen az élőlény alkatában
gyökerezik, hanem fontos szerepe is van az életben, s ebben nem
gátolható. Gondolatunk félremagyarázása volna azt úgy venni, mint a
bűnnek védelmét. Nem is gondolnánk arra, hogy az ilyen magyarázat
ellen tiltakozzunk, ha nem tudnánk, hogy milyen különös vádaknak,
félreértéseknek teszi ki magát az ember, ha az erkölcsi tények
tárgyilagos vizsgálatára vállalkozik és ha erről nem a mindennapi
nyelven beszél.

 37) L. Garofalo,
Criminologia, 229. l.

 38) Ebben a
fejezetben kifejtett elméletből néha azt lehetne következtetni,
hogy a kriminalítás emelkedése a XIX. sz. folyamán szerintünk
normális jelenség. Semmi sincs távolabb ettől a gondolattól. Több
tény, melyeket már az öngyilkosság tárgyalásakor (L. Suicide
420 és köv. l.) is felhoztunk, arra a felfogásra tesz hajlandókká
bennünket, hogy ez a növekedés kóros tünet. Mindenkor lehetséges,
hogy a kriminalitás bizonyos formáinak bizonyos növekedése
normális, mert a civilizáció minden állapotának megvan a maga
kriminalitása. De erre nézve csak hipotézisek állíthatók fel.

 39) Így nevezem, mert
így fordul elő gyakran a történetíróknál, s nem azt akarom ezzel
mondani, hogy mindegyiknél megtalálható.

 40) Cours de
philos pos., IV, 263.

 41)
Sociologie, II, 135.

 42) «Nem tudjuk
mindig pontosan megmondani, mi alkotja az egyszerű társadalmat» (u.
o. 135, 136.).

 43)
Sociologie, 136.

 44) Division du
travail social, 189. l.

 45) Mindenesetre
valószínű, hogy a társadalmak alkotó részei között nem lehet igen
nagy a különbség; különben semmi erkölcsi közösség nem lehetne
közöttük.

 46) Ez a római
császárság esete, melyre nincs analog eset a történelemben.

 47) Mikor e munka
első kiadásának ez a fejezete íródott, semmit sem említettünk arról
a módszerről, mely a társadalmakat művelődésük állapota szerint
osztályozza. Akkor valóban nem is volt még hivatásos szociológustól
származó ilyenféle osztályozás, hacsak tán a már kétségkívül
elavult Comte-félét nem tekintjük. Azóta már megjelent több ilyen
irányú értekezés, nevezetesen Vierkandt-é (Die Kulturtypen der
Menschheit, Archiv f. Anthropologie, 1898), Sutherland-é
(The Origin and Growth of the Moral Instinct) és Steinmetz-é
(Classification des types sociaux, Année sociologique, III.
43–147. l.). Mindazonáltal nem akarjuk megvitatásukkal tölteni az
időt, mert nem egyeztethetők össze az ebben a fejezetben kifejtett
problémával. Ők nem a társadalmi fajokat osztályozzák, hanem – ami
meglehetős különbség – a történelmi alakulatokat. Franciaország
kezdete óta a civilizációnak legkülönbözőbb formáin ment át.
Kezdődött mint agrárország, majd átment a kisiparba és
kiskereskedelembe, azután a kézműiparba, végre a nagyiparba.
Lehetetlenség elfogadni, hogy ugyanaz a kollektiv egyéniség saját
faját háromszor vagy négyszer változtatni tudja. A fajt a
legállandóbb jellemvonásoknak kell meghatározniok. A gazdaság és
technika állapota sokkal kevésbbé állandó és sokkal inkább
összetett jelenségek, semhogy az osztályozás alapjául
szolgálhatnának. Sőt nagyon lehetséges, hogy ugyanaz az ipari,
tudományos és művészeti civilizáció azokban a társadalmakban fordul
elő, melyeknek összetétele nagyon különböző. Japán átveheti a mi
művészetünket, iparunkat, sőt politikai szervezetünket is, de azért
más társadalmi fajhoz tartozik, mint Franciaország és Németország.
Hozzátesszük még, hogy ezek a kísérletek ámbár hivatásos
szociológusoktól származnak, csak bizonytalan, vitás és
hasznavehetetlen eredményeket nyujtanak.

 48) Cours de
philos. pos., IV, 262.

 49)
Sociologie, III, 336.

 50) Division du
travail, II. könyv. III. és IV. f.

 51) Nem szándékunk
itt általános filozófiai kérdéseket fejtegetni, melyeknek itt nincs
helyük. Mégis megjegyezzük, hogy, ha alaposabban utána nézünk, az
oknak és okozatnak ez a reciprocitása módot nyujthatna a tudományos
mechanizmusnak a finalizmussal való összeegyeztetésére, amely a
létet, de főleg az élet fenntartását foglalja magában.

 52) Division du
travail social, II. k. II. f., főleg a 105. és köv. l.

 53) Division du
travail social, 52, 53.

 54) Division du
travail social, 301. és köv.

 55) Cours de
philos. pos., IV, 333.

 56) U. o., 345.

 57) U. o., 346.

 58) Cours de
philos. pos., 346.

 59) Principles of
Sociology I, 14, 15.

 60) U. o., I,
583.

 61) U. o., 582.

 62) A társadalom a
tagok hasznáért van, de a tagok nem a társadalom hasznáért vannak…
A politikai szervezet jogai semmik magukban véve. Azért létesültek,
hogy az azt alkotó egyének jogait képviseljék. (U. o., II,
20.)

 63) Most már látjuk,
hogy milyen értelemben lehet és kell az egyéni öntudattól különböző
kollektiv öntudatról beszélni. E különbség igazolására nem
szükséges feltételezni az elsőt. Ez külön dolog és külön szóval
kell jelölni, mert azok a körülmények, melyek alkotják,
specifikusan eltérnek azoktól, melyek az egyes öntudatot alkotják.
Specifikus karakterük onnan származik, hogy nem ugyanazokból az
elemekből jöttek létre. Az egyik rész a külön vett
organicopsychikus tény természetéből ered, a másik ebbe a nembe
tartozó több lénynek egyesüléséből. Az eredőknél nem maradhat el a
különbség, mert az összetevők különböznek ezen a ponton. A
társadalmi tényről szóló meghatározásunk különben csak más módon
jelölte meg ezt a határvonalat.

 64) Annál inkább,
mert a társadalmi élet előtt is megvan. L. Espinas, Sociétés
animales, 474.

 65) Division du
travail social, II. k., I. f.

 66) A lelki
jelenségeknek csak akkor lehetnek társadalmi következményeik,
amikor a társadalmi jelenségekkel bensőleg egyesültek annyira, hogy
egyiknek a hatása a másikéval szükségképen összeolvad. Ez bizonyos
socio-psychikus tény esete. Így a hivatalnok szociális szerv, de
egyúttal egyén is. Ebből következik, hogy ő a társadalmi hatalmat,
mellyel rendelkezik, abban az értelemben használja, amelyet az ő
egyéni természete határoz meg, s ily módon befolyást gyakorolhat a
társadalom szervezetére. Így van ez az államférfiaknál és még
nagyobb általánosságban a kiváló embereknél. Ezek még ha nem
töltenek is be társadalmi funkciót, a kollektiv érzelmekből,
melyeknek ők tárgyai, tekintélyt merítenek, amely szintén
társadalmi erő és ezt bizonyos mértékben saját eszméik szolgálatára
fordíthatják. De, mint látjuk, ezek nyilvánvalóan csak egyéni
esetlegességek és nem érinthetik a társadalom konstitutiv vonásait,
melyek egyedüli tárgyai a tudománynak. A fentebb említett elv
megszorítása tehát nem nagyjelentőségű a szociológusra nézve.

 67) Nem volt igazunk,
mikor a munka megosztásáról szóló munkánkban az anyagi sűrűséget,
mint a dynamikai sűrűség biztos kifejezőjét tüntettük fel. Az
előbbinek a másodikkal való helyettesítése mindenesetre teljesen
jogosult mindarra nézve, ami ennek gazdasági hatását foglalja
magában, pl. a munkamegosztás mint pusztán gazdasági tény.

 68) Comtenak e
kérdésben való álláspontja elég kétértelmű eklekticizmus.

 69) Ez az oka, miért
nem normális minden kényszer. Mert ez a megjelölés csak arra
vonatkozik, ami a társadalmi felsőbbségnek megfelel, más szóval
értelmi és erkölcsi. De egyik egyén gyakorolja a másikra azért,
mert erősebb, mert gazdagabb, főleg ha ez a gazdagság nem foglalja
magában társadalmi értéket, akkor rendellenes és csak erőszakkal
tartható fenn.

 70) Elméletünk még
nagyobb ellentétben van Hobbes-éval, mint a természetjogi
elmélettel. Mert az utóbbi tan hívei szerint a kollektiv élet csak
annyiban természetes, amennyiben az egyéni természetből
levezethető. Szigorúan a társadalmi szervezetnek csak
legáltalánosabb formáit lehet ebből az eredetből származtatni. Ami
a részleteket illeti, ezek olyannyira távol vannak a lélektani
tulajdonságok szélső általánosságától, hogy nem lehet kapcsolatot
találni. Ez tehát ez előtt az iskola előtt ép olyan mesterségesnek
látszik, mint ellenfelei előtt. Szerintünk ellenben minden
természetes, még a legsajátságosabb berendezkedések is, mert a
társadalom természetén alapulnak.

 71) Cours de
philos. pos. IV. 328.

 72) A logika
rendszere, II, 478.

 73) Division du
travail social 87. l.

 74) A különbségi
módszer esetében az ok hiánya kizárja az okozat lehetőségét.

 75) Tehát nagyon
helytelenül nyilvánították a mi módszerünket
materialisztikusnak.










TARTALOM.




	A fordító előszava 5

	Bevezetés. A társadalomtudományok módszertanának
kezdetleges állapota. A munka tárgya 15

	I. Fejezet. Mi a társadalmi tény? 18



A társadalmi tényt nem lehet annak alapján meghatározni, hogy
valamely társadalomban általános. A társadalmi tény megkülönböztető
jellemvonásai: 1. Külső karaktere az egyéni tudattal szemben. 2.
Kényszerítő ereje, amelyet az egyéni tudatra gyakorol vagy
gyakorolni képes. – Ennek a meghatározásnak alkalmazása az erkölcsi
normákra és a társadalmi áramlatokra. A meghatározás igazolása. Egy
másik forma, amely a társadalmi tényt jellemzi: egyéni
megnyilvánulásaitól való függetlensége. – E jellemvonás alkalmazása
az erkölcsre és a társadalmi áramlatokra. – A társadalmi tény
általánossá lesz azért, mert társadalmi, de nem társadalmi azért,
mert általános. Mennyiben függ össze ez a második meghatározás az
elsővel. A társadalmi morfológia tényei minő kapcsolatban vannak
ugyanezzel a meghatározással. – A társadalmi tény általános
formája.


	II. Fejezet. A társadalmi tények megfigyelésére
vonatkozó szabályok 34



Alapelv: a társadalmi tényeket mint dolgokat kell
tárgyalnunk.

I. Az ideologiai alakulat, amelyen az összes tudományok
átmennek, miközben köznapi és gyakorlati életbe vágó fogalmakat
dolgoznak ki, ahelyett, hogy a dolgokat leírnák és megmagyaráznák.
– Miért kellett ennek az állapotnak a szociológiában tovább
tartani, mint  egyéb tudományokban. Comte, Spencer
szociológiájából és a mai nemzetgazdaságtanból vett tények és
bizonyítékok arra nézve, hogy ez a stádium még nem mult el.

Az okok, hogy ezt elkerüljük: 1 A társadalmi tényeket dolgoknak
kell tekintenünk, mert ezek a tudománynak közvetlen adottságai, míg
az eszmék, minthogy azok ezeknek fejlődéséül tekintetnek, nincsenek
közvetlenül adva. 2. A dolgoknak összes tulajdonságai megvannak
bennük.

Ennek a reformnak analóg esetei azzal a reformmal, amelyen
legújabban a lélektan keresztülment. – Okok, melyeknek alapján a
jövőben a szociológia gyors föllendülését remélhetjük.

II. Az előbbi szabályok közvetlen következményei:

1. A tudományból mindennemű hamis fogalmat ki kell küszöbölni. A
misztikus szempont, amely a szabály alkalmazását
megakadályozza.

2. Mód, hogy a kutatás pozitiv tárgyát megállapítsuk: A tények
csoportosítása közös külső tulajdonságaik alapján. – Az így
alkotott fogalom viszonya a közönséges fogalomhoz. – Példák arra
nézve, hogy milyen tévedéseknek vagyunk kitéve, ha ezt a szabályt
elhanyagoljuk vagy hamisan alkalmazzuk: Spencer és az ő elmélete a
házasságról; Garofalo és definiciója a bűntényről. Általános
tévedés, hogy az alsórendű társadalmak erkölcsnélküliek. – A kezdő
definicióba fölvett tulajdonságok külső volta nem akadálya a
tudományos magyarázatnak.

3. E külső jellemvonásoknak a lehető legtárgyilagosabbaknak kell
lenniök. Hogy ezt elérhessük: A társadalmi tényeket azokon az
oldalukon kell megragadnunk, ahol egyéni nyilvánulásaiktól
elkülönítve jelentkeznek. 


	III. Fejezet. A normális és pathológikus
megkülönböztetésre vonatkozó szabályok 74



E megkülönböztetés elméleti és gyakorlati haszna.

Ennek tudományosan lehetségesnek kell lennie, azért, hogy a
tudománynak magatartásában irányítóul szolgáljon.

I. A közönségesen alkalmazott kritériumok vizsgálata: A fájdalom
nem elhatározó jellemvonása a betegségnek, mert az egészséges
állapotnak is alkatrésze; az életbenmaradásra való kilátást nem
csökkenti, mert gyakran normális dolgok (öregség, szülés) hozzák
létre, s nem következik közvetlenül a betegségből; ez a kritérium
igen gyakran nem alkalmazható, különösen a
társadalomtudományban.

A betegséget úgy különböztetjük meg az egészségtől, mint a
normálist az abnormálistól. – A specifikus vagy átlagtípus. –
Számot kell vetnünk a korral, annak megállapítására, hogy a tény
normális-e vagy nem.

A kórosnak ez a meghatározása mennyiben vág össze a betegségnek
közkeletű fogalmával. – Az abnormális esetleges; hogyan van, hogy
az abnormális az élőlényt általában alsóbbrendűvé teszi.

II. Annak haszna, ha e módszer eredményeit igazoljuk, olyformán,
hogy valamely tény normális vagyis általános voltának okait
fölfedjük. – Ez az igazolás szükséges, ha oly tényekről van szó,
amelyek olyan társadalmakban fordulnak elő, amelyeknek történelme
nem fejeződött be. – Hogyan van, hogy ez a bizonyíték csak
kiegészítésül alkalmazható és csak másodsorban. – Szabályok.

III. E szabályok alkalmazása egyes esetekre, különösen a bűntény
kérdésére. – Egy bizonyos kriminálitás létezése miért normális
jelenség. – Példák a tévedésekre, melyekbe akkor esünk, ha e
szabályokat nem követjük. – Sőt így maga a tudomány is lehetetlenné
válik. 


	IV. Fejezet. A társadalmi típusok megalkotására
vonatkozó szabályai 109



A normális és abnormális megkülönböztetése magában foglalja a
társadalmi fajok felállítását. – E fajfogalom haszna; közvetítő a
genus homo és a külön társadalmak fogalma között.

I. A monográfiai eljárás nem eszköz ennek a megalkotására. –
Ezen a módon lehetetlen célt érni. – Az ily módon készült
osztályozás haszontalan. – Az alkalmazandó módszer alapelve: a
társadalmakat összetételük foka szerint megkülönböztetni.

II. Az egyszerű társadalom meghatározása: horda. – Példák a
társadalomnak hasonlóval történő egynehány összekapcsolódásai
formájára és az összetett társadalmakéra egymással. – Az így
alkotott fajokban megkülönböztethetünk változatokat, aszerint, hogy
az alkotó szegmentumok összeolvadtak-e vagy nem. – Szabályok.

III. Az elmondottak mennyiben bizonyítják a társadalomfajok
létét. – A faj természetének különbségei az élettanban és a
társadalomtudományban.


	V. Fejezet. A társadalmi tények megmagyarázására
vonatkozó szabályok 125



I. A közhasználatban levő magyarázatok teleológikus jellege.
Valamely tény haszna létének még nem magyarázata. – E két kérdés
kettősségét bizonyítják az életbenmaradás tényei, a szerv és a
funkció függetlensége és ama szolgálatok különfélesége, melyeket
egy és ugyanazon intézmény egymásután teljesíteni képes. – A causæ
efficientes kutatásának szükségessége a társadalmi tényekben. –
Ezeknek az okoknak túlságos nagy jelentősége van a szociológiában,
amit bizonyít a legaprólékosabb társadalmi szokásokban is
nyilvánuló általánosság.

A causa efficienst a funkciótól függetlenül  kell
meghatározni. – Miért kell az első kutatásnak ezt a másodikat
megelőzni. – Ez utóbbinak haszna.

II. Az általában használatos kifejtési eljárás pszichológiai
jellege. – Ez az eljárás félreismeri a társadalmi tény természetét,
a melyet tisztán pszichikai tényre a definició által nem lehet
visszavezetni. – A társadalmi tények csak társadalmi tények által
magyarázhatók.

Mi módon lehetséges ez, jóllehet a társadalomnak csak az egyéni
öntudat az anyaga. – Az asszociáció tényének jelentősége, amely új
reálitásokat teremt. – A szociológia és a pszichológia elkülönítése
analog a biológiáéval és a fizika-kémiai tudományokéval.

Vajjon ez a tétel alkalmazható-e a társadalmi formáció
tényére.

Pozitiv viszony a pszichikai és társadalmi tények között. Az
előbbiek a maghatározatlan anyag, melyet a társadalmi faktor
általakít; példák. Ha a szociológusok közvetlen szerepet
tulajdonítottak neki a társadalmi élet keletkezésében, ez csak
azért érthető, mert az öntudatállapotokat, amelyek csak átalakult
társadalmi tények, tisztán pszichikai ténynek vették.

Egyéb bizonyítékok e tételnek támogatására: 1. A társadalmi
tényeknek az ethnikai tényezőtől való függetlensége, mely az
organikus-pszichikus rendbe tartozik. 2. A társadalmi fejlődést nem
lehet csupán pszichikai tényekből magyarázni.

Szabályok ehhez a kérdéshez. Minthogy e szabályokat nem
méltatták figyelemre, a szociológiai magyarázatoknak túlságosan
általános karaktere van, s ez őket diszkreditálja. Szükségünk van
egy tulajdonképpeni szociológiai képzettségre.

III. A társadalmi morfológia tényeinek primarius jelentősége van
a szociológiai magyarázatokban:  a belső miliő az eredete
minden jelentékeny társadalmi folyamatnak. Különösen fontos szerepe
van ebben a miliőben emberi elemének. A társadalmi probléma
mindenekelőtt ama környezet tulajdonságainak feltalálásában áll,
amely a társadalmi jelenségekre hatást gyakorol. A jellemvonásoknak
két fajtája felel meg különösen e feltételnek: A társadalom
térfogata és dinamikus sűrűsége, a szegmentumok összeolvadásának
fokával mérve.

A belső környezet másodlagos tulajdonságai. Viszonyuk az
általános környezethez és az együttes élet részleteihez.

A társadalmi környezet e fogalmának jelentősége. Ha ezt
elvetjük, a szociológia nem lesz képes több okozati viszonyt
megállapítani, hanem csak az egymásutániság viszonyát, amely előre
való tudományos megállapítást nem tesz lehetővé. Comte-ból és
Spencer-ből vett példák. E fogalom jelentősége a tények
magyarázásában abban áll, hogy a társadalmi szokások gyakorlati
értéke változhatik, anélkül, hogy önkényes berendezésektől függne.
E kérdésnek a társadalmi típusokhoz való viszonya.

Az így felfogott társadalmi élet belső okoktól függ.

IV. Ennek a szociológiai felfogásnak általános karaktere. –
Hobbes szerint a pszichikai és a társadalmi között a kapcsolat
szintétikus és mesterséges. Spencer és a nemzetgazdászok szerint
természetes és analitikus; szerintünk természetes és szintétikus.
Mennyiben egyeztethetők össze e tulajdonságok. Általános
következtetések.


	VI. Fejezet. A bizonyító eljárás szabályai
167



I. Az összehasonlító módszer vagy az indirekt kísérlet a
szociológiai kutatás módszere. Comte úgynevezett történelmi
módszerének hiábavalósága. Felelet Mill ellenvetésére az
összehasonlító  szociológiai módszert illetőleg. Ennek
az alapelvnek fontossága: ugyanazon hatásnak mindig ugyanazon ok
felel meg.

II. Miért legjobb az összehasonlító módszertani eljárás
különböző fajai közül a párhuzamos variációk módszere: 1. Mert az
oksági kapcsolatot belülről ragadja meg; 2. mert lehetségessé teszi
jobb és kritikaibb bizonyítékok alkalmazását. Mert a szociológia,
ámbár egy eljárásra van korlátozva, egyéb tudományokkal szemben
nincs alárendelt helyzetben a variációk folytán, amellyel
rendelkezik. Szükséges, hogy csak a folytonos és kiterjedt
változásokat hasonlítsuk össze és ne az izolált variációkat.

III. E sorok képzésének különböző módjai. Esetek, ahol a sor
egyes tagjait egyetlen társadalomból lehet venni. Esetek, ahol ezek
különböző, de ugyanazon fajú társadalmaktól vehetők. Esetek, ahol a
különböző fajokat össze kell hasonlítani. Miért ez a
legáltalánosabb. Az összehasonlító szociológia maga a szociológia.
Elővigyázati rendszabályok bizonyos tévedések elkerülésére
összehasonlítás közben.


	Befejezés. E módszer általános jellemvonásai:
185



1. Független mindennemű filozófiától (ez a függetlenség magára a
filozófiára hasznos) és gyakorlati tantól. A szociológia viszonya
ezekkel a tanokkal. A pártokon mi módon tud uralkodni.

2. Tárgyilagossága. A társadalmi tények úgy tekintetnek mint
dolgok. Ez az elv mi módon hatja át az egész módszert.

3. Szociológia karaktere: A társadalmi tények úgy magyaráztatnak
meg, hogy specifikus voltukat megőrzik; a szociológia mint önálló
tudomány. Ennek az önállóságnak birtoka a legfontosabb haladás,
amit a szociológia tehet. Az így tárgyalt szociológia tekintélye
nagyobb.






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK A SZOCIOLÓGIA MÓDSZERE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/5788373204958332572_72549-cover.png
A'szocioldgia médszere

Emile Durkheim






