
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of A tömegek lélektana

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: A tömegek lélektana


Author: Gustave Le Bon


Translator: Antal Balla



Release date: December 28, 2023 [eBook #72527]


Language: Hungarian


Original publication: Budapest: Franklin-Társulat, 1913


Credits: Albert László from page images generously made available by the Library of the Hungarian Academy of Sciences




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK A TÖMEGEK LÉLEKTANA ***








KULTURA és TUDOMÁNY

 

A TÖMEGEK
LÉLEKTANA

 

IRTA GUSTAVE LE
BON

FORDITOTTA Dr BALLA
ANTAL

 

 

BUDAPEST

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

1913



A TÖMEGEK LÉLEKTANA

 

IRTA

GUSTAVE LE
BON

 

 

FRANCIÁBÓL
FORDITOTTA

Dr BALLA ANTAL

 

 

BUDAPEST

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

1913

 

 

FRANKLIN-TÁRSULAT
NYOMDÁJA.



TH. RIBOT-NAK,

A REVUE PHILOSOPHIQUE SZERKESZTŐJÉNEK,

A COLLEGE DE FRANCE TANÁRÁNAK

ÉS AZ INSTITUT TAGJÁNAK

AJÁNLJA

G. LE BON.  



A TÖMEGEK
LÉLEKTANA  


ELŐSZÓ.1)



Előbbi munkánkat2) a
faji lélek leírásának szenteltük. Most a tömegek lelki világát
fogjuk tanulmányozni.

Ezt a faji lelket azoknak a közös tulajdonságoknak összessége
alkotja, melyre a fajhoz tartozó összes egyének átöröklés útján
tesznek szert. A megfigyelés azonban azt mutatja, hogy mikor
bizonyos számú egyén valamely célból tömeggé egyesül, az
együvétartozásnak e tényéből bizonyos új pszichológiai
jellemvonások származnak, ezek hozzákapcsolódnak a faji
tulajdonságokhoz és néha nagy különbség van közöttük.

A tömegeknek mindig jelentékeny szerepük volt a népek életében,
de sohasem olyan nagymértékben, mint napjainkban. A mai kor egyik
legfőbb jellemvonása, hogy a tömegek tudattalan tevékenysége lép az
egyének tudatos tevékenységének helyére. 

Megkíséreltem a tömegek nehéz problémáját kizárólag szigorúan
tudományos eszközökkel, vagyis módszeresen megközelíteni, félretéve
minden más véleményt, tant és elméletet. Úgy gondolom, hogy ez az
egyetlen mód, hogy az igazságnak valamelyes részecskéjét
elérhessük, mikor még hozzá az elméket olyan élénken foglalkoztató
kérdésről van szó, mint ez esetben. A tudós, ki valamely jelenséget
megállapítani törekszik, nem törődik a megállapítást zavaró
érdekekkel. Egy kiváló gondolkodó, Goblet d’Alviela, egyik
munkájában megjegyezte, hogy én, nem tartozván egyik mai iskolához
sem, néha ellentétben vagyok ezeknek az összes iskoláknak bizonyos
következtetéseivel. Ez az új munka, remélem, megérdemli ugyanazt az
észrevételt. Valamely iskolához tartozás szükségképen azzal jár,
hogy előítéleteit és álláspontját átvegyük.

Mindazonáltal kötelességem megmagyarázni az olvasónak, hogy
miért jutok tanulmányaim alapján egészen más következtetésre, mint
amit első tekintetre várni lehetne; megállapítom például, hogy a
tömegek lelki világa rendkívül alantas, ide számítva a kiváló
egyénekből álló testületeket is, mégis azt mondom, hogy bármennyire
alantas is, veszedelmes lenne szervezkedésüket megbolygatni.

A történelmi események legfigyelmesebb vizsgálata nekem mindig
azt mutatta, hogy a társadalmi organizmusok épenolyan összetettek,
mint egyéb organizmusok és semmiképen sincs hatalmunkban, hogy
mélyreható átalakításokkal hamarjában fölforgassuk. A természet
néha radikális, de nem úgy, mint ezt mi értjük; ezért  semmi sem
veszedelmesebb valamely népre, mint a nagy reformok után való
mánia, bármilyen helyeseknek látszanak is e reformok elméletileg.
Ezek csak akkor járnának haszonnal, ha lehetséges volna a nemzetek
lelkét is hirtelen átalakítani. De erre csak az idő képes. A
gondolatok, érzelmek, szokások irányítják az embereket, ezek pedig
mind bennünk vannak. Az intézmények és törvények lelkünk
nyilvánulásai és szükségleteinek kifejezői. A lelket nem
változtathatják meg az intézmények és törvények, mert belőle
származnak.

A társadalmi jelenségeket együtt kell tanulmányozni a néppel,
mely azokat teremtette. Ezeknek a jelenségeknek filozófiailag lehet
abszolut értékük, de gyakorlatilag csak relativ értékükről lehet
szó.

Ha tehát társadalmi jelenséget tanulmányozunk, egymásután két
nagyon különböző szempontból kell szemügyre vennünk. Azt látjuk
ilyenkor, hogy a tiszta ész tanulságai nagyon gyakran ellenkeznek a
gyakorlati ész tanulságaival. Nincs olyan adottság, nem véve ki a
fizikaiakat sem, melyre ez a megkülönböztetés alkalmazható ne
volna. A kocka, a kör, az abszolut igazság szempontjából
változhatatlan geometriai ábrák, szigorúan meghatározva biztos
formák által. A mi látásunk szempontjából azonban ezek az alakok a
legkülönbözőbb alakokat ölthetik. A perspektiva valóban
átalakíthatja a kockát pirámissá vagy négyzetté, a kört pedig
ellipszissé vagy egyenes vonallá. Ezek a fiktiv alakok sokkal
fontosabbak, mint a reális alakok, mert csak ezeket látjuk és
fénykép vagy rajz segítségével  csak ezeket reprodukálhatjuk.
Az irreális bizonyos esetekben igazabb, mint a reális. A tárgyaknak
exakt, geometriai alakjukban való ábrázolása a természet
kiforgatása és fel-felismerhetetlenné tevése volna. Ha
föltételezzük, hogy van egy világ, melynek lakói csak másolni vagy
fényképezni tudják a tárgyakat, anélkül, hogy érinthetnék, nagyon
nehezen tudnának alakjukról exakt fogalmat alkotni. Ennek a
formának ismerete, amely csak nagyon kevés számú tudós számára
közelíthető meg, nagyon csekély érdeklődést keltene.

A filozófusnak, ki a társadalmi jelenségeket tanulmányozza,
figyelembe kell vennie, hogy ezeknek elméleti értékük mellett
gyakorlati értékük is van, és a művelődés fejlődése szempontjából
csak az utóbbinak van jelentősége. Nagyon körültekintő legyen,
mikor olyan következtetésről van szó, amit a logika látszólag
közvetlenül nyujt.

Ennek a szabálynak megtartására még egyéb okok is utasítják. A
társadalmi tények olyan összetettek, hogy nem lehet őket
egységükben felfogni és nem lehet előre látni kölcsönös befolyásuk
eredményét. Úgy látszik, hogy a látható tények mögött is sokszor
száz meg száz láthatatlan ok rejlik. A látható társadalmi
jelenségek egy óriási öntudatlan munka eredőjének látszanak, melyet
analizisünkkel gyakran nem tudunk megközelíteni. Az érzékelhető
jelenségeket a hullámokhoz hasonlíthatnánk, melyek az oceán szinén
mutatják a talaj alatti rázkódásokat, de eredő helyükről nem
tudunk. A tömegek, tetteik nagy részét tekintve, roppant

alacsony értelmi állapotról tesznek tanúságot; de viszont egyéb
cselekményeikben mintha valami titokzatos erő mozgatná őket, mit a
régiek végzetnek, természetnek, gondviselésnek neveztek, mi pedig
holtak hangjának nevezünk; hatalma félreismerhetetlen, de
lényegéről nincs sejtelmünk. Gyakran úgy tetszik, hogy a népek
lelkében valami titokzatos erők lappangnak, s ezek irányítják őket.
Például mi összetettebb, logikusabb és csodálatosabb, mint egy
nyelv? És honnan ered ez az olyannyira organizált és finom dolog,
ha nem a tömegek tudattalan lelkületéből. A legtudósabb
akadémikusok, a legtekintélyesebb nyelvészek csak gondos
regisztrálói a nyelvek törvényeinek, de törvényeket teremteni nem
tudnak. Sőt ami a nagy emberek zseniális gondolatait illeti, vajjon
biztosak vagyunk afelől, hogy ez kizárólag az ő művök? Kétségtelen,
hogy azok mindig magános elmék alkotásai; de az ezernyi porszem,
mely a talajt adja, hol ezek az eszmék gyökeret vernek, vajjon nem
a tömeglélek műve?

A tömegek kétségkívül mindig tudattalanok; de talán ép ez a
tudattalanság erejük egyik titka. A természetben a csupán ösztöni
életet élő lények olyan dolgokat visznek véghez, hogy bámulattal
tölt el bennünket csodálatos összetettségük. Az emberi ész még
kezdetleges és tökéletlen arra, hogy a tudattalan törvényeit
fölfedje, de főkép, hogy azt pótolja. Tetteinkben a tudattalannak
óriási, az észnek pedig igen csekély része van. A tudattalan még
ismeretlen erőként működik.

Ha tehát meg akarunk maradni a dolgok szűk,  de biztos és
tudományosan megismerhető határai között és nem akarunk bizonytalan
hozzávetésekben és hiábavaló hipotézisekben tévelyegni, egyszerűen
konstatálnunk kell a megközelíthető jelenségeket és csak erre a
megállapításra szorítkozni. A látható jelenségek mögött vannak
olyanok, melyeket nem látunk jól, ezek mögött tán ismét vannak
mások, melyeket egyáltalában nem veszünk észre. 


BEVEZETÉS.

A tömegek kora.



A jelenkor fejlődése. – A nagy kultúrváltozások
a népek gondolkodásában végbemenő átalakulások következményei. – A
mai kor hite a tömegek hatalmában. – Ez változtatja meg az államok
hagyományos politikáját. – Hogyan kerülnek felszínre az alsóbb
néposztályok és mi módon gyakorolják hatalmukat. – A tömegek
elhatalmasodásának szükségszerű következményei. – Hatásuk csak
romboló lehet. – Ők semmisítik meg végképen az elavult kultúrát. –
A tömeglélektant általában nem ismerik. – Törvényhozóknak és
államférfiaknak mennyire fontos tanulmányozni a tömegeket.

A nagy zavarokat, melyek a civilizáció változásait megelőzik,
mint például a római birodalom összeomlása és az arab birodalom
megalapítása, első tekintetre úgy látszik, hogy főleg a nevezetes
politikai átalakulások idézték elő: tudniillik a népvándorlás és a
dinasztiák bukása. De az események alapos vizsgálata azt mutatja,
hogy a látszólagos okok mögött ott van mint valódi ok a népek
gondolkodásában végbemenő mély átalakulás. Nem azok az igazi
történeti zavarok, amelyek nagyságukkal és erejükkel csodálatra
indítanak bennünket. Csak azok a fontos változások, melyekből
civilizációk  megújulása származik, s a melyek az eszmék,
gondolkodás és nézetek területén mennek végbe. A történelem
emlékezetes eseményei az emberek gondolkozásában végbemenő
láthatatlan változásoknak látható okozatai. Hogy az ilyen nagy
események olyan ritkák, ennek az az oka, hogy a fajban nincs más
állandó, mint a gondolkodás öröklött alapja.

Korunk egyike azoknak a kritikus időknek, amikor az emberi
gondolkodás a kialakulás útján van.

Ezt az átalakulási folyamatot két alaptényező alkotja. Az első
azoknak a régi vallásos, politikai és társadalmi nézeteknek
lerombolása, melyekből művelődésünk elemei származnak. A második
merőben új gondolat- és életföltételek megteremtése a modern
tudományos és ipari fölfedezések alapján.

A mult eszméi, ámbár félig megsemmisültek, még nagyon erősek,
azok az eszmék pedig, melyeknek helyettesíteni kellene őket,
kialakulóban vannak; korunk átmeneti és anarchisztikus időszak.

Hogy mi lesz ennek a szükségképen chaotikus korszaknak egykor a
vége, nem könnyű megmondani. Miféle alapgondolatokon fog felépülni
a jövő társadalma? Ezt még most sem tudjuk. De azt már eléggé
látjuk, hogy a szervezés céljából meg kell alkudnia egy új
hatalommal, korunk legújabb szuverénjével: a tömegek hatalmával. Ez
az egyetlen hatalom kerekedett felül annak a sok egykor igaznak
tartott, de ma már elévült eszmének romján és a sok hatalomnak
rombadőlte után, melyek egymás után törték  meg a
forradalmakat és úgy látszik, hogy nemsokára ez nyeli el a többit.
Mialatt ami összes régi hiedelmeink ingadoznak vagy már el is
tűntek, a társadalmak régi oszlopai hova-tovább leroskadnak, a
tömegek hatalma az egyetlen erő, mit semmi meg nem rendít, s
amelynek tekintélye csak növekszik. Az a korszak, amelybe lépünk,
valóban a tömegek érája lesz.

Alig egy évszázaddal ezelőtt az államok hagyományos politikája
és az uralkodók versengései voltak főfő mozgatói az eseményeknek. A
tömegek véleménye alig nyomott valamit a latban, legtöbbször
semmit. Napjainkban a politikai hagyományok, az államfők személyes
céljai és versengései többé nem számítanak, a tömegek véleménye
ellenben nyomatékos lett. Ők diktálják a királyoknak szándékukat és
ezek rajta vannak, hogy tudomásul vegyék. Most már nem a fejedelmek
tanácsában, hanem a tömegek lelkében készül a nemzetek sorsa.

Átmeneti korunk egyik legszembetűnőbb jellemvonása, hogy a nép
föllép a politikai életben, vagyis fokonként ez lesz a
tulajdonképeni vezető osztály. Föllépését voltaképen nem az
általános választójog jelenti; ennek sokáig csekély hatása volt és
könnyen lehetett kezdetben irányítani. A tömegek növekvő hatalma
először is bizonyos eszmék terjesztése révén jött létre, melyek
lassanként magukévá tették az elméket, aztán pedig olyformán, hogy
az egyének lassanként társultak az elméleti nézetek megvalósítása
céljából. A társulás eredménye, hogy a tömegek formát adtak az ő,
ha nem is nagyon igazságos, de nagyon határozott  eszméiknek
saját érdekükből, és tudatára ébredtek erejüknek. Alapítanak
szindikátusokat, melyek előtt lassanként a többi összes hatalmak
kapitulálnak; munkásbörzéket, amelyek szabályozni igyekszenek a
munkának és bérnek föltételeit az összes gazdasági törvények
ellenére. Az országgyűlésre képviselőket küldenek, kik meg vannak
fosztva minden kezdeményezési szabadságtól és függetlenségtől és
leggyakrabban csak szócsövei az őket küldő testületeknek.

A tömegek céljai mindinkább szemmelláthatókká lesznek
napjainkban és törekvésük nem kevesebb, mint alapjában fölforgatni
a mai társadalmat és visszavinni abba a primitiv kommunizmusba,
amely rendes állapota minden emberi társaságnak a civilizáció
kezdetén. A munkaidő meghatározása, a bányák, vasutak, gyárak,
termőföld kisajátítása; az összes termények egyenlő elosztása, az
összes felsőbb osztályok kiküszöbölése az alsóbb néposztályok
javára stb.; ezek azok a követelések.

A tömegek nem gondolkoznak, hanem annál inkább cselekszenek.
Erejük a mai szervezettségük révén óriási naggyá lett. A
keletkezőben levő dogmák csakhamar birtokába jutnak az elavult
dogmák hatalmának, vagyis annak a zsarnoki szuverén erőnek, amely
nem tűr vitát. A tömegek isteni joga lép a királyok isteni jogának
helyére.

A mai nyárspolgárosztályunk kedvelt írói, azok, kik ennek az
osztálynak korlátolt gondolkodását, rövidlátó nézeteit, általános
kételyeit, néha túlzó önzését legjobban kifejezik, teljesen
megrökönyödtek  ettől az új hatalomtól, melyet erősbödni
látnak, és hogy a lelkek zavarait leküzdjék, kétségbeesve
föllebbeznek az egyház erkölcsi erőihez, mit egykor annyira
megvetettek. Beszélnek a tudomány csődjéről és mint a Rómából
visszatérő vezeklők, felhívják figyelmünket a kinyilatkoztatott
igazságok tanításaira. De az újdonsült megtérők elfelejtik, hogy
már nagyon késő. Ha valóban a kegyelet hatotta át őket, ennek már
nem lesz többé olyan hatalma lelkeken, kik vajmi keveset törődnek
az újdonsült szenteskedők aggodalmaival. A tömegeknek nem kellenek
ma azok az istenek, kik tegnap nekik nem kellettek, s akiknek
megsemmisítéséhez ők is hozzájárultak. Sem isteni, sem emberi
hatalom nem kényszerítheti a folyókat arra, hogy forrásuk felé
folyjanak.

A tudományt nem érte csőd és nincs semmi köze a mai lelki
anarchiához, sem az új hatalomhoz, amely ennek közepette
fölsarjadzott. Az igazságot igérte nekünk, vagy legalább is az
értelmünk által megközelíthető viszonyok megismerését. Sohasem
ígért sem békét, sem boldogságot. Magas közömbösséggel viseltetik
érzelmeink iránt és mit sem ad siránkozásainkra. Rendelkezésünkre
áll, hogy élni próbáljunk vele, de nem tudja visszaidézni az
illuziókat, amiket elkergetett.

Egyetemes, minden népnél szembeötlő tünetek bizonyítják a
tömegek hatalmának rohamos növekedését, és így fel sem
tételezhetjük, hogy mihamarább megakad a növekedésben. Bármit hoz
is számunkra, el kell viselnünk. Üres szó minden beszéd, amit
felhoznak ellene. Lehetséges  talán, hogy a tömegek
felszínre vetődése az utolsó lépcsőjét jelenti a nyugoti
művelődésnek, a teljes visszatérést abba a fejetlen, zavaros
korszakba, amely, úgy látszik, meg szokta mindig előzni minden új
társadalom keletkezését. De hogy akadályozzuk meg?

A tömegek legszemmelláthatóbb szerepe eddig abban állott, hogy
lerombolták az elavult civilizációkat. Ez a szerep nem most tűnik
föl a világon először. A történet azt tanítja, hogy abban a
pillanatban, amint a civilizációt fenntartó erkölcsi erők
elvesztették uralmukat, a végső rombolást a tudattalan és brutális
tömegek végzik, kiket méltán neveznek barbároknak. A művelődést
eddig egy kicsiny szellemarisztokrácia teremtette és vezette és
sohasem a tömegek. A tömegeknek csak a rombolásra van erejük.
Uralmuk mindig a barbárság korát mutatja. A civilizáció feltételez
szigorú szabályokat bizonyos fegyelmet, feltételezi az átmenetet az
ösztönszerűből az észszerűbe, a jövő előrelátását, magas kulturális
fokot. Mind olyan feltételek, amelyeknek a magukra hagyatott
tömegek sohasem voltak képesek megfelelni. Hatalmuk csupán romboló
lévén, működésüket a mikrobákéhoz lehetne hasonlítani, melyek
előmozdítják az elgyengült vagy megholt testnek fölbomlását. Amikor
a civilizáció épülete megromlott, az összeomlást mindig a tömegek
segítik elő. Ez az ő főfeladatuk és első tekintetre úgy látszik,
hogy a számok filozófiája az egyedüli történetfilozófia.

Ez lesz a mi civilizációnk sorsa? Tarthatunk tőle, de még nem
tudhatjuk.

Bármint legyen is, bele kell törődnünk a tömeguralom
 elviselésébe, mert valami láthatatlan
kezek lassanként fölforgatnak minden korlátot, ami őket
visszatartaná.

Ezeket a tömegeket, kikről most annyit beszélnek, nagyon rosszul
ismerjük. A hivatásos pszichológusok, kik távol élnek tőlük,
sohasem méltatták őket figyelemre és csak abból a szempontból
foglalkoztak velük, hogy miféle bűntényeket követhetnek el.
Kétségkívül vannak bűnöző tömegek, de vannak erényes tömegek,
hősies tömegek és mások is. A tömegek bűntényei pszichologiájuknak
csak egy különös részét alkotják, és ha csak a bűntényeket
tanulmányozzuk, lelki alkatukat nem ismerhetjük meg jobban, mint az
egyes emberét, ha csupán bűneit vesszük szemügyre.

De legyünk igazságosak; a világ összes urai, az összes vallás-
és birodalomalapítók, az összes vallások apostolai, a kiváló
államférfiak és szerényebb körben, a kisebb emberi közösségek
egyszerű főnökei mindig öntudatlan pszichológusok voltak, kik a
tömeglelket ösztönszerűleg és gyakran nagyon jól ismerték; és mert
nagyon jól ismerték, könnyű szerrel felülkerekedtek. Napoleon
bámulatos módon ismerte annak az országnak tömeglélektanát,
amelyben uralkodott, de teljesen félreismerte a más fajokhoz
tartozó3) tömegek lélektanát; s mivel
erről nem tudott,  háborúkba kezdett – nevezetesen Spanyol-
és Oroszországban, melyek hatalmát megrendítették és őt magát is
csakhamar megbuktatták.

A tömeglélektan ismerete lesz az utolsó mentsvára annak az
államférfiúnak, aki nem akarja a tömegeket kormányozni – mert ez
nagyon nehéz lett – csak azt akarja, hogy azok őtet túlságosan ne
kormányozzák.

Hogy a törvények és intézmények milyen hatással vannak a
tömegekre, ezt csak akkor értjük meg, ha egy kicsit belemélyedünk a
tömeglélektanba; hogy mennyire nem fogékonyak az olyan nézetek,
amelyek nem rögződtek beléjük és hogy nem lehet tiszta elméleti
igazságosságra alapított törvényekkel vezetni őket, hanem csak
azokkal, amelyek rájuk benyomást gyakorolnak és félre vezetik őket.
Ha például valamely törvényhozó új adót akar kivetni, vajjon az
elméletileg legigazságosabbat kell választania? Egyáltalában nem. A
legigazságtalanabb is legjobb lehet gyakorlatilag a tömegeknek. És
ha egyúttal épen nem feltünő és látszólag legkevésbbé terhes,
legkönnyebben keresztül vihető. Így az indirekt adóra, bármilyen
terhes is, a tömegek mindig könnyen ráállnak, mert napról-napra
fillérenként fizetik a fogyasztási szerekért, tehát nem zavarja a
bevett szokást és nem okoz feltünést. De próbáljanak csak meg
arányos adót kivetni a fizetésre vagy egyéb jövedelmekre és ezt
egyszerre kelljen fizetni, ámbár elméletileg tizszer kevésbé
terhes, mint a másik, egyhangú tiltakozást fog előidézni. A
naponként fizetendő filléreket, ami nem tűnik föl, felcserélik egy
valóban csak viszonylag nagy összeggel, s ez óriási nagy lesz,
következőleg  benyomást kelt azon a napon, amikor
fizetni kell. Csak akkor látszanék, hogy milyen csekély, ha a
filléreket egymás mellé raknák; de ez a gazdasági eljárás már
bizonyos fokú előrelátással jár, erre pedig a tömegek
képtelenek.

A megelőző példa a legegyszerűbb; helyességét könnyen meg lehet
érteni. Nem kerülhette ki a figyelmét egy olyan pszichológusnak,
mint Napoleon; de a tömeglelket nem ismerő törvényhozók ezt nem
tudják észrevenni. A tapasztalat még nem tanította meg őket eléggé
arra, hogy az emberek nem alkalmazkodnak sohasem a tiszta ész
parancsaihoz.

A tömeglélektannak még sok más alkalmazása is lehetséges.
Ismerete fényt vet számos történeti, gazdasági és nála nélkül
teljesen érthetetlen jelenségre. Még lesz alkalmam kimutatni, hogy
Taine, a legjelentékenyebb modern történetíró, néha nem érettte meg
tökéletesen ami nagy forradalmunk eseményeit, mert nem is gondolt
arra, hogy a tömegek lelkét tanulmányozza. Ő ennek a komplikált
időszaknak tanulmányozásában a természettudósok leíró módszerét
követte; csakhogy azok közt a jelenségek közt, amelyek a
természettudósok kutatásának tárgyai, erkölcsi erők nincsenek. Már
pedig ezek az erők alkotják a történelem tulajdonképeni
tartalmát.

Még ha a gyakorlati oldaláról vesszük is a dolgot, megérdemlette
a tömegek lélektana, hogy megpróbálkozzunk vele. Még akkor is méltó
volna rá, hacsak tudományos kedvtelésről volna szó. Az emberi
cselekvés mozgató okainak leírása van annyira érdekes, mint egy
ásványnak vagy növénynek leírása. 

Tömeglélektani tanulmányunk csak rövid összefoglalás és
kutatásaink egyszerű összegezése. Nem lehet tőle többet kivánni,
mint néhány érdeklődést keltő szempontot. Mások fogják majd ezt a
területet tovább munkálni. Mi még egész érintetlen területen
szántunk.4) 


ELSŐ KÖNYV.

A TÖMEGLÉLEK.



ELSŐ FEJEZET.

A tömegek általános jellemvonásai. Lelki egységük pszichológiai
törvénye.

A tömeg meghatározása lélektani szempontból. –
Sok egyén összetömörülése még nem alkot tömeget. – A pszichológiai
tömegek ismertető jelei. – A gondolatok és érzelmek határozott
iránya azoknál az egyéneknél, kikből a tömeg képződik és a
személyes tudat elhalványulása. – A tömegek mindig a tudattalan
uralma alatt vannak. – A nagy agy tevékenysége megszünik és a
gerincagy tevékenysége lesz a túlnyomó. – Az értelem csökken, az
érzelmek teljesen átalakulnak. – A transzformált érzelmek lehetnek
jók vagy rosszak, épúgy mint az egyének érzelmei, kik a tömeget
alkotják. – A tömeg épúgy lehet hős, mint bűntettes.

A tömeg szó közönséges értelemben bizonyos egyének együttlétét
jelenti, tekintet nélkül nemzetiségükre, foglalkozásukra, nemükre
vagy a véletlenre, mely őket összehozta.

Lélektani szempontból a «tömeg» kitétel egészen mást jelent.
Bizonyos adott körülmények között, de csakis ezek közt a
körülmények közt, valamely embercsoportnak új és az azt alkotó
egyénekétől nagyon eltérő jellemvonásai vannak.  A
személyiség tudata eltűnik s az összes egyedek érzelmei és
gondolatai egyugyanazon irányt vesznek. Egy kollektiv lélek
formálódik, átmeneti módon ugyan, de jól megkülönböztethető
jellemvonásokkal. Bizonyos együttesség jött létre, amit jobb szó
híjján organizált tömegnek vagy ha úgy tetszik, lélektani tömegnek
nevezek. Ez most már egyetlen lény és alá van vetve a tömegek
lelki egységbeli törvényének.

Bizonyos azonban, hogy a véletlen körülmény, hogy sok ember
együtt van, még magában nem elég arra, hogy az organizált tömegek
sajátságait fölvegyék. Ha véletlenül ezer ember van együt egy
köztéren, de nincs meghatározott céljuk, még nem alkotnak lélektani
értelemben vett tömeget. Hogy speciális sajátságokat vegyenek föl,
ehhez bizonyos izgalom befolyása szükséges; ennek természetét
akarjuk megállapítani.

A tudatos személyiség megszűnése, az érzelmeknek és
gondolatoknak bizonyos határozott iránya, ezek a főbb jellemvonásai
a szerveződő tömegnek; nincs mindig szükség arra, hogy sok egyén
egy időben egy helyen együtt legyen. Számtalan egymástól
elkülönített egyén fölveheti a tömeglélektani jellemvonásokat
bizonyos erős izgalomnak, pl. egy nagy nemzeti eseménynek hatása
következtében. Ilyenkor elég egy véletlen, hogy egyesüljenek és
hogy tetteik azonnal fölvegyék a tömegek tetteinek különös
sajátságait. Bizonyos esetben féltucat ember elegendő, hogy
pszichológiai tömeg jöjjön létre, máskor meg véletlenül együtt levő
emberek százai sem képesek tömeget alkotni. Más részről pedig egész
nép, anélkül, hogy csoportosulást lehetne látni,  tömeggé
válhatik bizonyos befolyások közreműködése révén.

Amikor a pszichológiai tömeg megalakult provizorikus, de
meghatározható általános sajátságoknak jut birtokába. Ezekhez az
általános sajátságokhoz különös sajátságok járulnak, s ezek
változnak a tömeget alkotó elemek szerint, amelyek lelki alkatát
módosíthatják.

A pszichológiai tömegek tehát osztályozhatók, és ha majd az
osztályozáshoz jutunk, látni fogjuk, hogy a heterogén, vagyis a
különböző elemekből álló tömeg, a homogén, vagyis a többé-kevésbé
hasonló elemekből álló tömegekkel (minők a szekták, kasztok,
osztályok) megegyező jellemvonásokat tüntet föl és hogy a közös
tulajdonságok mellett vannak különös sajátságaik, melyeknek alapján
egymástól megkülönböztethetők.

De mielőtt a különböző tömegkategóriákkal foglalkoznánk, összes
általános tulajdonságaikat kell először szemügyre vennünk. Úgy
járunk el, mint a természettudós, aki az általános és a család
összes egyéneinél meglevő tulajdonságok leírásával kezdi, mielőtt
azokkal a közös tulajdonságokkal foglalkoznék, amelyek alapján meg
lehet különböztetni a családhoz tartozó nemeket és fajokat.

A tömegek lelkét pontosan leírni épen nem könnyű, mert
szervezetük változik nemcsak a faj és összetétel szerint, hanem a
csoportot hatalmában tartó izgalom természete és mértéke szerint
is. De ugyanez a nehézség merül föl az egyes egyén lélektanának
tanulmányozásánál. Csak regényben fordul elő, hogy az egyén
karaktere élete  végéig állandó marad. A jellem
látszólagos egyformaságát a környezet egyformasága teremti meg.
Különben már más alkalommal kimutattam, hogy minden lelki alkat
magában rejti azt a lehetőséget, hogy a jellem megnyilvánuljon
olyankor, mikor a környezet hirtelen megváltozik. Innen van, hogy a
legvadabb jakobinusok közt akadtak jámbor polgárok, kik a rendes
viszonyok közt békés jegyzők vagy tiszteletre méltó hivatalnokok
lehettek. Napoleon köztük találta meg legkészebb szolgáit.

Mivel itt a tömegképződés minden fokozatát nem
tanulmányozhatjuk, főleg abban az alakban mutatjuk be őket, amikor
már teljesen szerveződtek. Azt látjuk majd, hogy mivé lehetnek, nem
azt, hogy milyenek mindig. Csak mikor a szerveződés már előre
haladt, járulnak hozzá az állandó és változatlan faji
alapjellemvonáshoz ama bizonyos új és különös sajátságok és vesz
föl a csoportnak egész érzelmi és gondolatvilága egy bizonyos
irányt. Ilyenkor látjuk azt, amit föntebb a tömegek lelki
egysége törvényének neveztem.

A tömegek lelki sajátságai közt vannak olyanok, amelyek az
izolált egyénnél is megvannak; viszont ellenkezőleg vannak teljesen
specifikus és csak az együttességben föllelhető sajátságaik. Ezeket
a specifikus sajátságokat fogjuk most tanulmányozni, hogy
jelentőségüket biztosan megállapítsuk.

A pszichológiai tömegnél ez a legfeltünőbb: Bármilyenek az
alkotó egyének, bármennyire hasonlók vagy nem hasonlók
életmódjukat, foglalkozásukat, jellemüket és értelmiségüket
tekintve,  azáltal hogy tömeggé szerveződtek, egy
bizonyos kollektiv léleknek jutnak birtokába és ez másnemű érzésre,
gondolkodásra és cselekvésre készteti őket, mint ahogy elkülönítve
éreztek, gondolkoztak és cselekedtek. Vannak olyan gondolatok és
érzelmek, amelyek csak a tömegben levő egyénnél keletkeznek és
válnak tetté. A pszichológiai tömeg átmeneti lény, heterogén
elemekből áll, melyek pillanatra vannak összekötve, épen úgy, mint
ahogy az élő szervezetet alkotó sejtek egyesülve új lénynek tünnek
föl és egészen más tulajdonságaik vannak, mint az egyes sejteknek
külön-külön.

Egy bizonyos felfogással ellentétben, – ami annál különösebb,
mert olyan mélyen gondolkodó bölcselőnél találjuk, mint Herbert
Spencer, – a tömeget alkotó csoportban egyáltalában nincs meg az
elemek összege vagy középaránya. Új jellemvonások képződnek és
keletkeznek, épen úgy, mint ahogy a chémiában bizonyos elemek, a
savak és aljak például, ha új testté egyesülnek, egészen más
sajátságaik lesznek, mint azoknak a testeknek külön-külön volt,
melyeket alkottak.

Hogy a tömegben levő egyén miben különbözik az izolált egyéntől,
nem nehéz megállapítani. De kevésbé könnyű megfejteni a különbség
okait.

Hogy ezeket az okokat csak valamennyire is megleljük,
emlékezzünk a mai lélektannak erre a megállapítására: nemcsak a
szerves életben, hanem az értelem működésében is a tudattalan
jelenségeknek van túlnyomó részük. Az értelemnek tudatos élete
elenyésző csekélység a tudattalan élet mellett. A legpontosabb
analizis, a legmélyebbre  ható megfigyelés csak nagyon csekély
számát födözte fel a lelki élet tudatos indítóokainak. Tudatos
cselekvéseink egy tudattalan, s a főleg az öröklődés hatása folytán
keletkezett szubsztrátumból veszik eredetüket. Ez a szubsztrátum
számtalan, ősidőkből lerakódott nyomot tartalmaz, s ezek képezik a
faji lelket. Tetteinknek ismeretes okai mögött kétségkívül vannak
rejtett ismeretlen okok, ezek mögött pedig még rejtettebb okok
vannak, mert azokról mi magunk sem tudunk. Mindennapi cselekvéseink
ezeknek a rejtett és figyelmünket kikerülő okoknak okozatai.

A faji lélekben gyökerező tudattalan elemek okozzák, hogy az egy
fajhoz tartozó egyének mindnyájan hasonlítanak egymáshoz és első
sorban a tudatos elemeknek, a nevelés, de főleg a rendkívüli
öröklékenység eredményeinek tulajdonítható a köztük levő különbség.
Hasonlók az ösztönök, szenvedélyek és érzelmek az olyan emberekben
is, akik értelmi tekintetben egyáltalában nem hasonlítanak
egymáshoz. Mindabban, ami érzelem tárgya: vallás, politika,
erkölcs, rokonszenv, ellenszenv stb., a legkiválóbb egyének nagy
ritkán múlják fölül az átlag emberek színvonalát. A nagy
mathematikus és cipőcsinálója közt nagy közbevetés lehet értelmi
tekintetben, de jellem tekintetében legtöbbször semmi vagy nagyon
csekély különbség van.

Épen ezek az általános jellembeli sajátságok vannak a tudattalan
hatása alatt és ezek az egy fajhoz tartozó normális egyének nagy
részénél csaknem ugyanazon a fokon vannak meg, s ez lesz a
tömegekben általánossá. A kollektiv lélekben  az egyének
értelmi képességei, ezzel együtt egyéniségük is eltörlődnek. A
heterogén elmerül a homogénben és a tudattalan sajátságok lesznek
túlnyomók.

Épen a közönséges sajátságok általánosulása magyarázza meg, hogy
a tömegek miért nem képesek különösebb értelmet igénylő cselekvések
véghezvitelére. Ha válogatott emberek gyülekezete dönt közérdekű
kérdésekben, de az illetők más-más foglalkozási ághoz tartoznak, a
határozat nem sokkal lesz több értékű, mintha ostoba emberek
készítették volna. Valóban csak azok a közönséges sajátságok
lesznek általánossá, amelyek minden emberben megvannak. A
tömegekben a butaság és nem a gondolkodó ész gyülemlik össze. Nem
az «egész világnak» van több esze, mint Voltairenak, amint ezt
gyakorta halljuk, hanem bizonyára Voltairenak van több esze, mint
«az egész világnak», ha ez alatt a tömegeket kell értenünk.

Ha azonban a tömeghez tartozó egyéneknél az alantas és
mindegyikben meglevő sajátságok általánosulnának, akkor csak
középarány származik és nem keletkeznének új sajátságok, melyekről
szólottunk. Azt fogjuk most kutatni, mimódon jönnek létre ezek az
új tulajdonságok.

Hogy a tömegeknél különös jellemvonások keletkeznek, s amelyek
az izolált egyénnél nincsenek meg, ezt különböző okok hozzák létre.
Az első az, hogy a tömegben levő egyént, csupán a szám ténye által,
legyőzhetetlen hatalom érzete szállja meg s ez teszi lehetővé, hogy
enged ösztöneinek, melyeket egymagában szükségszerűleg korlátozott
volna. Az ösztönök korlátozásáról  annál kevésbé lehet szó,
mert a tömeg anonim, következőleg felelőségtelen, s teljesen
megszünik a felelősség érzete, ami az egyént mindig
visszatartja.

A második ok, a lelki infekció, szintén közreműködik abban, hogy
a tömegeknél speciális sajátságok jelentkeznek és azok határozott
irányt nyernek. A lelki infekció könnyen megállapítható, de meg nem
magyarázott jelenség, melyet a hipnotikus jelenségekhez kell
sorolnunk; rögtön rátérünk. A tömegben minden érzelem, minden tett
inficiáló természetű és olyan mértékben inficiáló, hogy az egyén
könnyen feláldozza személyes érdekét a kollektiv érdeknek. Már
pedig ez a természettel homlokegyenest ellenkező cselekmény és az
ember csak akkor képes rá, mikor tömegnek alkotó része.

A harmadik ok – és ez még sokkal fontosabb – a tömegben levő
egyénnél egészen speciális és olyan sajátságokat hoz létre, amelyek
az izolált egyén sajátságaival teljesen ellenkeznek. Beszélni
akarok ugyanis a szuggerálhatóságról, melynek egyik hatása különben
is a föntebb említett lelki infekció.

Hogy ezt a jelenséget megértsük, idézzük emlékezetünkbe a
fiziologiának bizonyos újabb fölfedezéseit. Ma már tudjuk, hogy egy
embert különböző eljárások segítségével olyan állapotba hozhatunk,
hogy elvesztve tudatos személyiségét, a személyes tudattól
megfosztó egyén minden szuggesztiójának engedelmeskedik és
jellemével és egyéniségével legellenkezőbb dolgok elkövetésére
képes. A legmélyrehatóbb megfigyelések azt látszanak bizonyítani,
hogy az  olyan egyén, ki sokáig működésben levő
tömeg közé volt szorulva, olyan különös állapotba jut, – az őt
körülvevő áramlat vagy valami ismeretlen ok következtében, hogy ez
az állapot nagyon közel jár ahhoz az igézethez, amelyet a
hipnotizáló a hipnotizáltra gyakorol. A hipnotizált alanynál
megbénul a nagy agyvelő működése és rabszolgája lesz a gerincagy
minden tudattalan működésének és a hipnotizőr tetszése szerint
bánik vele. A személyiség tudata teljesen eltűnt, az akarat és
ítélőképesség megszüntek. Minden érzelem és gondolat a hipnotizáló
akarata szerint irányul.

Körülbelül ilyen az állapota annak az egyénnek, ki pszichológiai
tömegnek alkotó része. Nincs többé tetteinek tudatában. Nála,
épúgy, mint a hipnotizált egyénnél, megszűnnek bizonyos képességek,
bizonyos képességek ellenben roppant erőre tesznek szert.
Szuggesztió befolyása alatt ellenállhatatlan erő ragadja bizonyos
tettek elkövetésére. Ez a hév tömegeknél még ellenállhatatlanabb,
mint a hipnotizált alanynál, mert a mindenik egyénre egyformán ható
szuggesztió növekszik az által, hogy kölcsönössé lesz. Azok az
emberek, kiknek egyénisége elég erős arra, hogy a tömegben a
szuggesztiónak ellenálljon, nagyon kevesen vannak arra, hogy az ár
ellen küzdjenek. Legfeljebb egy másik szuggesztió segítségével
megpróbálhatják a más irányba terelést. Innen van például, hogy egy
szerencsés szó vagy egy jó alkalommal fölidézett kép visszatartotta
néha a tömegeket véres cselekmények elkövetésétől.

A tömegben levő egyén fő jellemvonásai tehát  a
következők: A tudatos személyiség megszűnése, a tudattalan
személyiség előtérbe nyomulása, az érzelmeknek és gondolatoknak a
lelki infekció és szuggesztió útján egyugyanazon iránya, s a
szuggerált gondolatoknak tetté való átalakulása. Most már nem
önmaga többé, hanem gép és akarata nincs többé.

Az egyén azáltal, hogy organizált tömegnek lett részévé, több
fokkal sülyedt le a civilizáció lépcsőjén. Izolálva talán művelt
ember volt, a tömegben barbár, vagyis ösztöneinek engedelmeskedő.
Megvan benne a primitiv lények önkéntelensége, vadsága,
enthuziazmusa és hősiessége. Annál könnyebben közelíti meg ezt az
állapotot, minél könnyebben befolyásoltatja magát a képek és szavak
által, amelyek a tömeget képező egyes egyénekre semmi hatással
nincsenek és ragadtatja magát olyan cselekményekre, amelyek
ellentétben vannak az ő leghatározottabb érdekeivel és legismertebb
szokásaival. A tömegben levő egyén csak porszem a többi porszemek
közt, mit a szél tetszése szerint ragad magával.

Ezért látjuk, hogy az esküdtszékek hoznak ítéleteket, miket
egyénenként minden esküdt kárhoztatna, és hogy a parlamenti
gyűlések fogadnak el törvényeket és rendszabályokat, melyeket a
tagok külön-külön visszautasítanának. A konvent emberei külön-külön
felvilágosodott és békés természetű polgárok voltak. Tömeggé
egyesülve nem rettentek vissza attól, hogy a legszörnyűbb
indítványokat elfogadják és guillotin alá küldjék a köztudomás
szerint legártatlanabb embereket; és hogy saját érdekeikkel
ellentétben  lemondjanak sértetlenségükről, s
önmagukat megtizedeljék.

És nemcsak tettei juttatják a tömegben levő egyént lényeges
ellentétbe önmagával. Mielőtt teljesen elveszítené minden
függetlenségét, gondolatai és érzelmei átalakulnak annyira, hogy a
fösvény tékozlóvá, a kételkedő hivővé, a becsületes alávalóvá, a
gyáva hőssé változik. Az összes kiváltságokról való lemondást, amit
a nemesség a lelkesültség egy pillanatában 1789 augusztus 4-ikének
híres éjtszakáján megszavazott, izolálva bizonnyal sohasem fogadta
volna el a tagok közül egyetlen egy sem.

A mondottakból következik, hogy a tömeg értelmi tekintetben
mindig alatta áll az izolált egyénnek, az érzelmek és az érzelmek
okozta tettek szempontjából pedig lehet jobb vagy rosszabb. Minden
a szuggesztió módjától függ, melynek a tömeg alá van vetve. Ezt
ismerték félre teljesen azok az írók, kik a tömegeket csak
büntetőjogi szempontból tanulmányozták. Kétségtelen, hogy a tömeg
gyakran bűntettes, de nem egyszer hős is. A tömegek azok főképen,
kiket egy hiedelem vagy tan diadaláért halálba küldenek, akiket
lelkesítenek a dicsőségért és becsületért, kiket a keresztes
hadjáratok korában kenyér nélkül és fegyvertelenül visznek
felszabadítani az Isten sírját a hitetlenektől, vagy 1793-ban
megvédeni a haza földjét. Kétségtelen, hogy ez a hősiesség
öntudatlan, de ez a hősiesség csinálja a történelmet. Ha csak a
hideg ésszel véghezvitt nagy tetteket írnák a népek számlájára, a
világ annalesei nagyon keveset jegyeztek volna föl. 

MÁSODIK FEJEZET.

A tömegek érzelmei és erkölcsisége.

1. §. A tömegek izgékonysága, változékonysága
és ingerlékenysége. – A tömeg játékszere minden külső ingernek
és visszatükrözteti ennek folytonos változásait. – Az inger,
amelynek engedelmeskedik elég erős arra, hogy mellette minden
személyes érdek megszünjék. – A tömeg semmit sem gondol meg előre.
– A faj hatása. – 2. §. A tömegek szuggerálhatósága és
hiszékenysége. – Fogékonyságuk a szuggesztió iránt. –
Elméjükben előhívott képeket valóságnak veszik. – Miért hasonló
neműek ezek a képek az összes egyénekre nézve, kik tömeget
alkotják. – A tudós és ostoba a tömegben egyenlők lesznek. –
Különböző példák az illuziókra, amelyeknek a tömeg egyénei alá
vannak vetve. – Lehetetlenség a tömegek tanúvallomásának valami
hitelt adni. – Sok tanú megegyezése egyik legrosszabb bizonyíték
arra, hogy a tényt megállapítsuk. – A történelmi munkák csekély
értéke. – 3. §. A tömegérzelmek túlzottsága és
egyoldalúsága. – A tömegek nem ismernek sem kétségest, sem
bizonytalant és mindig a szélsőségek felé hajlanak. – Érzelmeik
mindig túlhajtottak. – 4. §. A tömegek türelmetlensége,
zsarnoksága és maradisága. Ezeknek az érzelmeknek magyarázata.
– A tömegek szolgalelkűsége ez erős tekintély előtt. – A
pillanatnyi forradalmi ösztönök nem akadályozzák meg a tömegeket
abban, hogy a legszélsőbb mértékben konzervativak legyenek. –
Ösztönszerűleg ellenségei a változásnak és haladásnak. – 5. §. A
tömegek erkölcsisége. – A tömegek erkölcsisége a szuggesztió
szerint lehet sokkal alacsonyabb vagy sokkal magasabb, mint az azt
alkotó egyéneké. – Magyarázat és példák. – A tömegeket néha olyan
érdekek irányítják, melyek kizárólag az izolált egyénnél fordulnak
elő. – A tömeg moralizáló szerepe.

Nagy általánosságban kimutattuk a tömegek főjellemvonásait;
hátra van, hogy ezeknek a jellemvonásoknak részleteibe hatoljunk.


Mint majd látni fogjuk, a tömegek különös jellemvonásai között
nagy számmal vannak olyanok, melyeket épen úgy megtalálhatunk a
fejlődés alsó fokán levő lényeknél mint a nők, a vadember és a
gyermekek. Ilyenek az izgékonyság, ingerlékenység, a gondolkodó
képesség hiánya, az értelem és kritikus ész fogyatékossága, az
érzelmek túlzottsága és mások. De ez analogia, s csak mellékesen
jegyzem meg. Kifejtése kívül esik ennek a munkának keretén.
Különben is semmi hasznát nem vennék a primitiv lények
pszichológiájával foglalkozók és kevés meggyőző ereje lenne azok
számára, kik ezt nem ismerik.

Kezdem most egymásután azokkal a jellemvonásokkal, amelyeket a
tömegek legnagyobb részénél megfigyelhetünk.

1. §. A tömegek izgékonysága, változékonysága és
ingerlékenysége.

A tömeget, mint az alapjellemvonások tanulmányozása alkalmával
mondottuk, kizárólag a tudattalan vezeti. Tettei sokkal inkább a
gerincagy, mint a nagy agy hatása alatt jönnek létre. Ennyiben
közeledik a teljesen primitiv lényekhez. Véghezvitt tettei
bevégzettek lehetnek végrehajtásukat illetőleg, de nem a nagy
agyvelő lévén az irányító, az egyén a véletlen inger következtében
cselekszik. A tömeg játékszere minden külső ráhatásnak, és folyton
visszatükrözteti változásait. Így rabszolgája a ráható izgalmaknak.
Az izolált egyén is ki lehet téve olyan izgalmaknak, mint a
tömegben lévő ember; de a nagy  agy megmutatja neki az
engedelmesség következményeit és nem enged. Ezt a jelenséget
fiziológiailag úgy fejezhetjük ki, hogy az izolált egyén uralkodni
tud a visszahatásokon, míg a tömegben lévő egyén nem képes.

Ezek az izgalmak, melyeknek a tömeg engedelmeskedik, az ingerhez
mérten lehetnek jók vagy kegyetlenek, hősiesek vagy ostobák, de
mindenképen annyira erősek, hogy a személyes érdek, az önfenntartás
érdeke nem tud rajtuk erőt venni.

A tömegekre ható ingerek folyton változnak, s a tömegek mindig
engedelmeskednek; ezért olyan rendkívül változékonyak. Ez az oka,
hogy a legádázabb kegyetlenségből egyszerre átcsapnak a
nagylelkűségbe, sőt a tökéletes hősiességbe. A tömeg igen könnyen
hóhérrá lesz, de nem kevésbé könnyen lesz vértanúvá. A tömeg
kebléből folyt a véráradat, mit a hit győzelme követelt. Nem kell
visszamennünk a hőskorba, hogy lássuk, hogy a tömegek e tekintetben
mire képesek. Fölkelés alkalmával sohasem kímélték életüket és alig
néhány évvel ezelőtt egy tábornok, ki hirtelen népszerűségre
vergődött, könnyen talált volna százezer embert, kik készek lettek
volna föláldozni magukat az ő ügyéért, ha akarta volna.

A tömegek semmit sem gondolnak meg előre. Egymásután átfutják a
legellentétesebb érzelmek skáláját, de mindig a pillanatnyi izgalom
hatása alá kerülnek. Olyanok, mint a falevél, amit fölkap az orkán,
szétszór minden irányba, azután leejt. Különben majd bizonyos
forradalmi tömegek tanulmányozása alkalmával mutatunk néhány példát
érzelmeik változékonyságára. 

A tömegeknek ez a változékonysága nehezen kormányozhatóvá teszi
őket, különösen akkor, ha a közhatalom egy része kezükbe került. Ha
nem a mindennapi élet követelményei volnának a dolgoknak
láthatatlan mozgatói, a demokráciák nem tartanának sokáig. De a
tömegek még akkor sem tudnak sokáig akarni, ha szenvedéllyel
akarnak valamit. Tartósan akarni épúgy nem tudnak, mint
gondolkozni.

A tömeg nemcsak izgékony és mozgékony. Épúgy, mint a vad ember,
nem vet számot azzal, hogy közbejöhet valami a vágy és a vágy
teljesülése közé. Ezt annál kevésbé érti meg, minél nagyobb hatalom
érzetét adja neki az egyének száma. A tömegben levő egyénre nézve
megszünik a kivihetetlenség tudata. A izolált egyén nagyon jól
tudja, hogy egymaga nem tud felgyújtani egy palotát, vagy
kifosztani egy árúházat, s ha megkísérli, könnyen meggátolják
szándékában. De ha tömegnek lesz része, tudatában lesz a sokaság
adta hatalomnak, s ez elég arra, hogy őt a gyilkosság vagy
fosztogatás gondolatára szuggerálja és vele jár a rögtöni
megkísérlés gondolata. Őrjöngésében elhárítja a váratlan akadályt.
Ha az emberi szervezet megtűrné, hogy a düh örökké tartson, azt
mondhatnók, hogy a düh a fékentartott tömeg rendes állapota.

A tömegek ingerlékenységét, izgékonyságát és változékonyságát
épúgy mint a népek összes érzelmeit, miket tanulmányozni fogunk,
módosítják mindig a faji alapsajátságok; ezek alkotják az állandó
talajt, melyben az érzelmek gyökereznek. Kétségkívül minden tömeg
izgékony és ingerlékeny, de nagy különbség van a fokozatokban.
 Meglepő a különbség például egy latin és
egy angolszász tömeg közt. Történetünk legújabb eseményei élénk
világot vetnek erre a pontra. 1870-ben elég volt egy egyszerű
távirat egyik nagykövetet ért állítólagos inzultusról, hogy a düh
kitörjön, amiből közvetlenül rettentő háború származott. Néhány
évvel később egy a Langson melletti jelentéktelen kudarcról szóló
távirati jelentés új kitörésre adott alkalmat és a kormányt rögtön
megbuktatta. Ugyanekkor az angol expediciónak sokkal súlyosabb
balesete Kartoum előtt Angliában csak gyönge emóciót idézett elő és
nem került a minisztérium bukásába. A tömegek mindenütt asszonyi
természetűek, de legtöbb asszonyiasság van a latin tömegekben. Aki
rájuk támaszkodik, igen magasra juthat nagyon gyorsan, de közelében
jár folyton a tarpeii sziklának, és biztos, hogy egykor le fog róla
zuhanni.

2. §. A tömegek szuggerálhatósága és hiszékenysége.

A tömegek meghatározása alkalmával említettük, hogy általános
sajátságaik egyike a rendkívüli szuggerálhatóság és kimutattuk,
hogy a szuggesztió mennyire ragadós minden emberi sokadalomban; ez
magyarázza meg, hogy az érzelmek roppant gyorsasággal nyernek egy
bizonyos határozott irányt.

A tömeg feszült figyelemben van leggyakrabban akkor is, ha
közömbösnek gyanítják, s ez könnyűvé teszi a szuggesztiót. Az
először nyilvánuló szuggesztió a lelki infekció folytán megszállja
az agyvelőket és nyomban megvan az  érzelmi egység. Mint minden
szuggerált lénynél az agyat elfoglaló képzet tetté igyekszik
változni. A tömegnél egyforma könnyen megy, akár arról van szó,
hogy felgyújtson egy épületet, akár arról, hogy önmagát feláldozza.
Minden az izgalom módjától függ és nem, mint az izolált egyénnél, a
kivitel és a megfontoló ész közti kapcsolatoktól, ami a
megvalósítást meggátolhatná.

És mivel a tömeg folyton a tudattalan határai közt bolyong, s
minden szuggesztiónak könnyen aláveti magát és megvan benne az
érzelemnek az a hevessége, mely csak az ész befolyása alá menekülni
nem tudó lények sajátsága, hiányában minden ítélő észnek, nem is
lehet más, mint a legszélsőbb mértékben hiszékeny. Valószínűség nem
létezik nála; erre kell gondolnunk, hogy megértsük azt a könnyű
módot, amellyel a legendák és a legvalószínűtlenebb történetek
keletkeznek és elterjednek.5)

A tömegeknél oly könnyen elterjedő legendák keletkezését nem
csupán a teljes hiszékenység okozza. Az is ok még, hogy az
események borzasztón elferdítve jutnak az embercsoportok
képzeletébe. A legegyszerűbb esemény is átváltozik, ha tömeg látta.
A tömeg képekben gondolkozik és a fölidézett kép egész sor más
képet hív elő, de ezek nincsenek az elsővel logikai kapcsolatban.
 Könnyen megértjük ezt az állapotot, ha
azokra a különös képzetsorokra gondolunk. amit néha egy élmény
felelevenítése előidéz nálunk. Az ész megmutatja nekünk, hogy ezek
közt a képek közt nincs összefüggés, de a tömeg ezt nem látja;
összezavarja a valódi eseményt azzal, amit az ő mindent kiforgató
fantáziája hozzátesz. A tömeg nem választja el a szubjektivet az
objektivtől. A képzeletben fölidéződő képet valóságnak veszi, pedig
leggyakrabban csak távoli hasonlóságban van a megfigyelt
ténnyel.

Ezeknek az elferdítéseknek, amit a tömeg hozzátesz valamely
eseményhez, amelynek tanúja, látszólag nagyon sokféléknek és
különböző tartalmúaknak kéne lenniök, mert a tömeget alkotó egyének
más-más természetűek. De nem így van. A lelki infekció
következtében az elferdítés egyfajta és egytartalmú minden
egyénnél. A ragályos szuggesztiónak a deformáció lesz a magja, amit
az együttesség valamely tagja először magáévá tesz. Mielőtt Szent
György az összes kereszteseknek megjelent volna Jeruzsálem falain,
az ott levők közül bizonyára csak egy vette először észre. A
csodát, amiről csak egy adott jelt, a szuggesztió és lelki infekció
révén mindnyájan észrevették.

A történelemben olyan gyakori kollektiv hallucinációknak mindig
ez az eredete; látszólag a hitelességnek minden klasszikus
jellemvonása megvan bennük, mert száz meg száz ember által
megállapított jelenségről van szó.

Az előzmények megcáfolására nem szabad a tömeget alkotó egyének
lelki sajátságait érvül felhozni. Ez a tulajdonság jelentéktelen.
Attól  a perctől fogva, hogy tömeg közé
kerültek, tudós és tudatlan egyformán elveszti megfigyelő
képességét.

Ez a tétel képtelenségnek látszhatik. Alapos bizonyítására annyi
történelmi eseménnyel kellene előhozakodni, hogy arra több kötet
sem volna elegendő.

De mivel nem akarom az olvasót a bebizonyíttatlan állítás
hangulatában hagyni, előadok néhány idézésre alkalmas példát azok
közül, amelyek véletlenül eszembe jutnak.

A következő eset a legtipikusabb, mert a legkülönbözőbb
összetételű, tudatlan és tanult elemekből álló tömegekben
előforduló kollektiv hallucinációkból van véve. Erről az esetről
Julien Felix hajóhadnagy ád hírt úgy mellesleg a
tengeráramokról szóló könyvében és a Revue Scientifique-be
is föl van véve.

A la Belle Poule fregát sík tengeren cirkált, hogy a
le Berceau korvettet, melyet erős vihar elszakított tőle,
megtalálja. Világos nappal történt. Hirtelen az őrszem egy
árbocaitól megfosztott hajót jelzett. A legénység a jelzett pont
felé fordult és valamennyien, tisztek és matrózok, világosan
kivettek egy emberekkel megrakott tutajt, melyet kis hajók
vontattak és ezeken vészjelző zászlók lengtek. Az egész kollektiv
hallucináció volt. Desfossés tengernagy megrakott emberekkel egy
kis hajót, hogy a hajótöröttek segítésére küldje. Amint közeledtek,
a hajón levő tisztek és matrózok láttak «ide-oda mozgó
embercsoportokat, kezüket nyujtva, és sokféle hangból összevegyült
tompa, zavaros lármát hallottak». Mikor a hajó odaért, nehány
lombos  faágra bukkantak, amelyek a szomszédos
partról odasodródtak. Mikor ez ennyire kézzelfogható bizonyos lett,
megszűnt a hallucináció.

Ebből a példából világosan láthatjuk, hogy a kollektiv
hallucináció működése az általunk kifejtett módon megy végbe.
Egyfelől a tömeg feszült figyelemben volt; másfelől a szuggesztió,
amit a tengeren levő hajóroncsot jelző őrszem keltett, a lelki
infekció folytán átragadt az összes jelenlevőkre, tisztekre és
matrózokra.

Hogy a tömeg elveszítse a tisztán látás képességét azt a dolgot
illetőleg, ami előtte történik és a valóságot vele kapcsolatban sem
levő hallucinációk helyettesítsék, nem kell neki nagyszámúnak
lennie. A tömeg mindenféle emberből van összetéve; ha szemenszedett
tudósokból áll is, ezek mindenben fölveszik a tömegek sajátságait,
ami az ő szakjukon kívül esik. A megfigyelőképesség és gondolkodó
ész, mely mindegyiknél megvan, rögtön megszűnik. Érdekes példát hoz
föl erre nézve Davey, a jeles pszichológus, amit nemrégiben az
«Annales des Sciences psychiques» közzétett; méltó, hogy itt
közöljük. Davey egy kiváló kutatókból álló gyűlést hivott össze,
köztük volt Wallace, Angolország egyik legelső tudósa. Miután a
tárgyakat tetszésük szerint megvizsgáltatta és lepecsételtette
velük, előadta nekik a spiritizmus összes klasszikus jelenségeit: a
lélek anyagosítását, a palatáblán való írást stb. Majd írásbeli
nyilatkozatot vett a válogatott megfigyelőktől, s ebben azt
állították, hogy a megfigyelt jelenségek csak természetfölötti
úton-módon voltak lehetségesek, erre aztán megmutatta nekik, hogy
ez egy nagyon egyszerű cselfogás  eredménye. «Davey
kísérletében – írja a közlemény szerzője – a meglepő nem a
mutatvány csodálatos volta, mint olyan, hanem a be nem avatott
tanúk nyilatkozatainak rettentő gyámoltalansága. A tanúk – mondja –
tehetnek nagyon sok határozott és merőben téves nyilatkozatot, de
ennek az az eredménye, hogy ha leírásukat exaktnak fogadjuk el, a
leírt jelenségeket nem lehet csalásból megmagyarázni. Davey
módszere olyan egyszerű, hogy az ember csodálkozik, hogy alkalmazni
merészelte; de olyan hatalma volt a tömeg lelkén, hogy rá tudta
beszélni, hogy lát olyasmit, amit nem látott». Ez a hipnitizőr
mindenkori hatalma a hipnotizált fölött. S amikor azt látjuk, hogy
ezt a hatalmat még kiváló szellemeken is mennyire lehet gyakorolni,
ámbár az előzményekben meggyanusítják őket, megérthetjük, hogy
milyen könnyű közönséges tömegeket illuzióba ringatni.

Számtalan sok analog példa van. Épen most, hogy ezeket a sorokat
írom, a lapok tele vannak két vízbe fúlt kis leány történetével,
kiket a Szajnából kihúztak. A gyermekeket először jó csomó tanú
határozottan fölismerte. Az összes állítások annyira egybehangzók
voltak, hogy a vizsgálóbírónak semmi kétsége sem volt többé.
Kiállíttatta a halotti bizonyítványt. Épen akkor mikor készülődtek
a temetéshez, véletlen folytán rájöttek, hogy a sejtett áldozatok
még bizony életben vannak és csak csekély hasonlóság van köztük és
az elmerült leánykák közt. Mint több megelőző példában, az első
tanú állítása, aki illuziónak volt áldozata, elég volt arra, hogy a
többit szuggerálja. 

Hasonló esetekben a szuggesztió kiinduló pontja mindig egy
emberben többé-kevésbé határozatlan reminiszcenciák folytán
fölkeltett illuzió, azután a lelki infekció az első illuzió közlése
által. Ha az első megfigyelő nagyon izgékony természetű, gyakran
elég, hogy a holttesten, melyet felismerni vél – eltekintve minden
valódi hasonlóságtól – valami különösség, sebhely vagy a ruhának
valami ismertető jele van, ez felidézheti egy másik személy
képzetét. A fölidézett képzet azután kiinduló pontja lehet annak a
megrögződési módnak, amely elfoglalja az értelem egész területét és
megbénít minden itélőképességet. Ami ilyenkor a megfigyelő elé
tárul, nem maga a tárgy, hanem az elméjében előhívott kép. Ez
magyarázza meg azt, hogy a gyermekek holttestének fölismerésében
tulajdon anyjuk téved. Ilyen a következő, de már régi eset, amit a
lapok újabban közöltek és a hol pontosan nyilvánulni látjuk a
szuggesztiónak azt a két módját, melynek működését előadtam.

«Egy gyermeket fölismert egy másik, de ez csalódott. Ebből a
félreismeréseknek egész sora származott.

Nagyon különös dolognak voltunk tanúi. Azután való nap, hogy egy
iskolás gyerek agnoszkálta a másik holttestét, egy asszony
felkiáltott: «Szent Isten, ez az én gyerekem!»

Oda vezették a holttesthez, ruháit szemügyre vette és észrevett
a homlokán egy sebhelyet. «Az én szegény gyermekem – mondja – ki
még július végén eltűnt; elrabolták tőlem, megölték.

Az asszony házmesterné a Tour-utcában és Chavandret-nak hívják.
Oda hívták a sógorát,  aki habozás nélkül így szólt: «Ez a kis
Philibert!» Az utcának több lakója fölismerte a la Villette-ből
való gyerekben Chavandret Philibertet, nem is számítva tanítóját,
akinek az iskolai érem volt a bizonyíték.

Nos, a szomszédok, a sógor, a tanító, az anya tévedtek. Hat
héttel később állapították meg a gyermek kilétét. Egy Bordeaux-ból
való gyermek volt, akit ott megöltek és Párisba hoztak.»6)

Amint látjuk, ezek a felismerések leggyakrabban nőktől,
gyermekektől, tehát a benyomások iránt épen legfogékonyabb
egyénektől származnak. Egyúttal azt is bizonyítják, hogy ezek a
tanúvallomások mennyit érnek a törvényszék előtt. Különösen a
gyermekek tanúvallomását nem kellene sohasem igénybe venni. A
hatóságok mint közhelyet idézik, hogy az ember ebben a korban nem
hazudik. Ha egy csekély, alapos lélektani képzettségük volna,
tudnák, hogy épen ellenkezőleg, az ember ebben a korban mindig
hazudik. A hazugság persze ártatlan, de azért csak hazugság. Sokkal
jobb volna a «fej- vagy írás-játék» szerint elítélni a vádlottat és
nem gyermektanúvallomás alapján, mint ez annyiszor történik.

Visszatérve a tömegeken végzett megfigyeléseinkre, az a végső
következtetésünk, hogy a kollektiv megfigyelések a legtévesebbek és
leggyakrabban egy ember illuzióján alapulnak, aki infekció által
szuggerálta a többit. Végtelenségig lehetne előhozakodni olyan
esetekkel, melyek a tömegek tanúvallomásának teljes
megbízhatatlanságát  bizonyítják. Ezrek vettek részt a sedáni
csata híres lovastámadásánál, mégis lehetetlenség az ellentmondó
nyilatkozatokat látva megtudni, hogy ki vezényelte. Wolseley angol
tábornok egy most megjelent könyvben bebizonyította, hogy a
waterlooi csata legfontosabb eseményeit illetőleg, amit a tanúk
százai hitelesítettek, eddig a legnagyobb tévedéseket követték
el.7)

Ezek az esetek bizonyítják, hogy mennyit ér a tömegek
tanúskodása. A logikai kézikönyvek a sok tanúvallomás
egybevágóságát a legszilárdabb bizonyosság kategóriáiba számítják,
minek alapján megállapíthatjuk valamely tény exaktságát. De a
tömegek lélektana arra tanít bennünket, hogy ezen a ponton ki kell
javítani a logikai kézikönyveket. A legkevésbé hiteles események
bizonyára épen azok, amelyeket legtöbb ember figyelt meg. Azt
állítani, hogy egy esetet egybehangzóan állapított meg sok tanú,
legtöbbször azt jelenti, hogy a tényálllás jó messze jár az
elfogadott híradástól. 

Az előzményekből világosan következik, hogy a történelmi
munkákat a puszta fantázia termékei gyanánt kell tekintenünk. Nincs
más bennük, mint rosszul megfigyelt eseteknek fantasztikus
elbeszélése, föleresztve holmi találomra csinált magyarázatokkal.
Gipszet habarni hasznosabb mesterség, mint az időt ilyen könyvek
írásával fecsérelni. Ha a múlt nem hagyott volna számunkra
irodalmi, művészeti és építészeti alkotásokat, teljességgel semmi
valót nem tudnánk róla. Van-e egyetlen igaz szó is a nagy emberek
élettörténetében, kiknek az emberiség történelmében oly nagy
szerepük van, mint Heraklesnek, Buddhának, Jézusnak vagy
Mohamednek? Nagyon valószínű, hogy nincs. Különben is az ő valódi
életük voltakép nem fontos ránk nézve. Amit érdemes tudnunk, ez
csak a nagy ember magában véve, úgy amint a népies legendában
kialakult. A legendás hősök és nem a valódi hősök ragadták meg a
nép lelkét.

Csak az a baj, hogy a legendák, még ha könyvekbe foglalják is
őket, nem maradnak meg változatlanul. A tömegek képzelete
szüntelenül alakítja őket korok, de főleg fajok szerint. A biblia
kegyetlen Jehovája és szent Teréz szerető Istene közt nagy távolság
van; a Kinában tisztelt Buddha és az Indiában imádott Buddha közt
sincs semmi közös jellemvonás.

Hogy a hősökről szóló legendákat a tömegek képzelete átalakítsa,
nincs szükség évszázadok elmúlására. Az átalakításra gyakran csak
néhány esztendő kell. Napjainkban láttuk, hogy a legnagyobb
történelmi hősök egyikének legendája kevesebb, mint ötven év alatt
milyen változásokon  ment keresztül. Napoleon a Bourbonok
alatt valami idillikus, emberszerető, liberális személyiség lett, a
szegények barátja, akik – a költők szavai szerint – kunyhóikban sok
időn keresztül őrzik majd az ő emlékezetét. Harminc évvel később a
nagylelkű hős vérszomjas zsarnokká lett, aki bitorolván a hatalmat
és szabadságot, három millió ember vesztét okozta csak azért, hogy
becsvágyát kielégítse. Napjainkban tanúi vagyunk megint a legenda
új alakulásának. Ha majd tizenkét évszázad elmúlik egynéhányszor
fölötte, a jövendőbeli tudósok ez ellentmondó elbeszélések alapján
kételkedni fognak majd a hős létezésében, mint ahogy kételkedtek
néha Buddha létezésében is, és nem látnak majd benne egyebet, mint
puszta hitregét vagy a Herakles-monda továbbfejlődését. Bizonyára
könnyen megvigasztalódnak majd ezen a bizonytalanságon, mert jobban
be lesznek avatva a tömegpszichológiába, mint manapság és tudni
fogják, hogy a történelem csak hitregéket örökít meg.

3. §. A tömegérzelmek túlzottsága és egyoldalúsága.

Bármilyen érzelmek nyilvánuljanak is valamely tömegben, jók vagy
rosszak, kettős jellemvonást mutatnak: nagyon egyoldalúak és nagyon
túlzottak. Ebben a tekintetben, mint sok más egyébben is, a
tömeghez tartozó egyén közeledik a primitiv lényekhez. Érzelmi
árnyalatokra nem képes, a dolgokat egészükben veszi és nem ismer
átmenetet. Az érzelem túlzottsága a tömegben még erősbül azáltal,
hogy a megnyilvánult érzelem  a szuggesztió és infekció
révén gyorsan tovaterjed, s a látható helyeslés, amelyben részesül,
nagyban emeli intenzitását.

A tömegérzelmek egyoldalúsága és túlzottsága okozza, hogy nem
ismernek sem kétséget, sem bizonytalanságot. A tömeg asszonyok
módjára, rögtön a legvégsőkig megy. Az elejtett gyanú azonnal
megdönthetlen bizonysággá lesz. Egy csekélyke ellenszenv vagy
rosszalás, amelyből az izolált egyénnél alig lesz valami, rögtön
vad gyűlöletté fajúl a tömeghez tartozó egyénnél.

A tömegérzelmek erősségét, féleg a heterogén tömegeknél, fokozza
a felelősség hiánya. A biztos bünthetetlenség, amely biztosság
annál erősebb, minél nagyobb a tömeg, épúgy, mint a számmal együtt
járó momentán hatalom tudata, az együttesség számára lehetővé
tesznek olyan érzelmeket és tetteket, hogy azokat az izolált egyén
meg nem közelítheti. A tömegben az ostoba, a tudatlan, a kaján
megszabadulnak semmiségük és tehetetlenségük tudatától. Ezt egy
brutális, múlékony, de szörnyű nagy hatalom tudata
helyettesíti.

Szerencsétlenségre a túlzás a tömegeknél a rossz érzelmekben, az
ősember ösztöneinek öröklött maradványában nyilvánul. Ezt az
izolált és felelős egyénnél a büntetéstől való félelem zabolázza
meg. Ezért lehet a tömegeket bűnös kihágásokra olyan könnyen
rávenni.

Ez azonban nem azt jelenti, hogy a tömegeket ügyesen szuggerálva
ne lehetne hősiességre, nagylelkűségre és a legkiválóbb erényekre
képessé tenni. Sőt sokkal inkább, mint az izolált egyént. Még lesz
alkalmunk a tömegek erkölcsiségének  tanúlmányozása közben
visszatérnünk erre a kérdésre.

Az érzelmekben túlzó tömeget csak túlzott érzelmekkel lehet
felizgatni. A szónoknak, ha magával akarja ragadni, erős
állításokat kell alkalmaznia. Túlozni, erősíteni, ismételni,
logikus bizonyítékokat sohasem használni, jól ismert bizonyító
eljárásai a néptömegek szónokainak.

A tömeg azt kivánja, hogy hasonló túlzás legyen hőseinek
érzelmeiben is. Ép azért szükséges, hogy a tulajdonságok és erények
bennük mindig sokszorozva legyenek meg. Nagyon találóan jegyezték
meg, hogy a tömeg a szinházban a darab hősétől olyan bátorságot,
erkölcsiséget és erényt követel, amilyen az életben sohsem fordul
elő.

Joggal beszéltek a különös szinházi optikáról. Kétségkívül van
ilyesmi, de szabályainak semmi köze sincs a józan észhez és a
logikához. Az a művészet, amely a tömegnek szól, mindenesetre
alantas valami, mégis különös készséget kíván. Gyakran
lehetetlenség olvasásra megállapítani bizonyos darabok sikerét. A
szinházigazgatók, mikor a darabot elfogadják, leggyakrabban maguk
is igen bizonytalanok a sikert illetőleg, mert hogy azt megitéljék,
tömeggé kellene átváltozniok.8)
 Még itt kimutathatnánk a fajnak
elhatározó befolyását, ha a dologba belemélyednénk. Az a színdarab,
amely lelkesíti a tömeget egyik országban, néha semmi vagy
tiszteletből származó és konvencionális sikert ér el egy másikban,
mert nincsenek meg benne azok a rugók, melyek az új közönséget
mozgatni tudnák.

Alig kell hozzátennem, hogy a tömegeknél a túlzások csak az
érzelmekre terjednek ki, s egyáltalában nem az értelemre. Már
kimutattam, hogy az egyén azáltal, hogy tömegben van, rögtön és
feltünő módon veszti értelmi színvonalát. Ez az, amit Tarde is
megállapított a tömegbűntényekről szóló fejtegetéseiben. Az érzelem
terén tehát a tömegek igen magasra emelkedhetnek vagy igen mélyre
sülyedhetnek.

4. §. A tömegek türelmetlensége, zsarnoksága és
maradisága.

A tömegek csak egyoldalú és szélsőséges érzelmeket ismernek. A
véleményeket, gondolatokat és hiedelmeket, melyeket szuggerálnak
nekik, egészükben fogadják vagy vetik el, és úgy fogják föl, hogy
azok abszolút igazságok vagy nem kevésbé abszolút tévedések. Ép
ezért szuggesztió útján létrejött hiedelemről van itt mindig szó,
 nem gondolkodás nyújtotta meggyőződésről.
Mindenki tudja, hogy a vallásos hiedelmek mennyire türelmetlenek és
milyen zsarnoki uralmat gyakorolnak a lelkeken.

A tömeg, nem lévén kétsége az iránt, hogy igazság vagy tévedés
valami, azonkívül mivel tisztában van erejével, zsarnoki és
türelmetlen egyaránt. Az egyén eltűrheti az ellenmondást vagy
vitát, de a tömeg sohasem tűri el. Nyilvános gyűléseken rögtön
dühös kiabálásokkal és goromba fenyegetésekkel felelnek a szónok
legcsekélyebb ellenmondására s ezután könnyen tettlegesség és
eltávolítása következik a szónoknak, ha folytatja. A közbiztonság
őreinek aggasztó jelenléte nélkül iziben elbánnának az
ellenmondóval.

A zsarnokság és türelmetlenség általában megvan minden
tömegkategóriánál, de fokozatuk nagyon különböző. Itt megint
érvényesül a faji alapsajátság; ez uralkodik ugyanis az embernek
minden érzelmén és gondolatán. Ez a magyarázata, hogy főleg a latin
tömegeknél jut a zsarnokiság és türelmetlenség a legmagasabb fokra.
Náluk teljesen megsemmisül az egyéni függetlenség érzete, mely
annyira erős az angol-szászoknál. A latin tömegeknek csak szektájuk
kollektiv függetlensége iránt van érzékük. Ennek a függetlenségnek
pedig az a sajátsága, hogy szüksége van arra, hogy gyorsan és
erőszakosan megnyerjen minden hitetlent a saját hitének. A latin
népeknél a minden idők jakobinusai – kezdve az inkvizició
jakobinusain – nem tudtak a szabadságnak más fogalmához
felemelkedni.

A zsarnokiság és türelmetlenség nagyon világos érzelmek a
tömegeknél; könnyen felfogják,  s a könnyen magukévá teszik
és megvalósítják, miután bennük felidézték. A tömegek készek
respektálni a nyers erőt, de mérsékelten vannak meghatva a
jóságtól, mit csak a gyöngeség egyik formájának tartanak. Kegyes
uraikkal sohasem rokonszenveztek, hanem a zsarnokokkal, kik
kegyetlenül elbántak velük. Nekik emelték mindig a legmagasabb
emlékoszlopokat. Ha a bukott hősnek lábaihoz szivesen sereglenek,
ennek az az oka, hogy hatalmának elvesztése után a gyöngék
osztályába került, kit megvetnek, mert nem félnek tőle. A tömeg
által tisztelt hős tipusa mindig Caesar egyéniségét fogja
fölmutatni. Sisakforgója elkábítja őket, tekintélye imponál és
kardja félelmet kelt bennük.

A tömeg a gyönge tekintéllyel szemben mindig vérszemet kap a
felemelkedésre és szolgailag meghúzza magát az erős tekintély
előtt. Ha a tekintély ereje meg-megszakad, a tömeg mindig
szélsőséges érzelmeinek engedve, váltakozva jut az anarchiából a
szolgaságba és a szolgaságból az anarchiába.

De a tömegpszichológia alapos félreismerése volna azt hinni,
hogy a tömegeken csak forradalmi ösztönök uralkodnak. Csak
erőszakosságaik keltik bennünk ezt az illúziót. Forradalmi és
romboló kitöréseik mindig nagyon mulékonyak. A tömegeken túlságosan
uralkodik a tudattalan, következőleg annyira ki vannak téve az
ősrégi öröklékenységnek, hogy nem lehetnek mások, mint túlságosan
konzervativak. Kifáradva a féktelenkedésben, csakhamar elhagyják
magukat és ösztönszerűleg térnek vissza a szolgaságba. A
legbüszkébb és legmakacsabb jakobinusok  voltak
azok, kik Bonapartét legerélyesebben támogatták, mikor elkobzott
minden szabadságot és vaskezét éreztetni kezdte.

Nehéz megérteni a történelmet, főleg a forradalmak történetét,
ha nem vagyunk tisztában a tömegeknek alapjában konzervativ
ösztöneivel. Szivesen megváltoztatják ugyan az intézmények neveit,
sőt néha forradalmi eszközökkel is megkisérlik ezt a célt elérni;
de ezeknek az intézményeknek alapja sokkal inkább a faji
szükségletek kifejezője, semhogy arra vissza ne térnének. Szüntelen
változékonyságuk teljesen a külsőségekre vonatkozik. Konzervativ
ösztöneik valóságban olyan változhatlanok, mint az összes primitiv
lényeké. A hagyományok iránt való fétisszerű tiszteletük korlátlan
s épen ilyen mélyen gyökerezik öntudatlan iszonyodásuk minden
újítástól, ami megváltoztathatná a létező életfeltételeket. Ha a
demokráciának meg lett volna a mostani hatalma, abban a korban,
amikor a fonógépet, gőzgépet és vasútat feltalálták, ezeknek a
találmányoknak megvalósítása lehetetlen lett volna vagy csak véres
forradalmak árán lett volna lehetséges. Szerencse a művelődés
haladására, hogy a tömegek elhatalmasodása akkor kezdődött, amikor
ezek a tudományos és ipari felfedezések már teljesedésbe
mentek.

5. §. A tömegek erkölcsisége.

Ha az erkölcsiséget abban az értelemben vesszük, hogy az nem
egyéb, mint bizonyos társadalmi megállapodások állandó tisztelete
és az  egoista ösztönök fékentartása, világos,
hogy a tömegek izgékonyságuk és változékonyságuk miatt nem lehetnek
erkölcsösek. Ha azonban az erkölcsiséget olyan értelemben vesszük,
hogy az pillanatnyi előállása olyan tulajdonságoknak, mint aminő a
lemondás, nagylelkűség, érdeknélküliség, önfeláldozás, jogérzék,
azt mondhatjuk, hogy a tömegek néha a nagyobb erkölcsiségre is
képesek.

Az a néhány pszichológus, ki a tömegeket tanulmányozta, csak
bűncselekményeik szempontjából vizsgálta őket; és mivel azt
találták, hogy a bűntények nagyon gyakoriak, nagyon alacsony
erkölcsi színvonalon állóknak tekintik őket.

Kétségtelen, hogy gyakran így van; de miért? Egyszerűen azért,
mert a romboló vad ösztönök megmaradtak még az őskorból és ezek ott
lappangnak mindnyájunkban. Az izolált egyén életében veszedelmes
volna nekik eleget tenni, de mikor egy felelősségtelen tömeg az
egyént elnyelte, s ennek következtében biztos a büntetlenség felől,
ez a körülmény teljes szabadságot ád a kielégítésre. Rendes
körülmények közt nem szoktuk ezeket a destruktív ösztönöket hozzánk
hasonlókon gyakorolni; ilyenkor arra szorítkozunk, hogy az
állatokon elégítsük ki. Az elterjedt vadászszenvedély és a tömegek
vad tettei egy forrásból erednek. Mikor a tömeg halálra gyötri a
védtelen áldozatot, igen gyáva kegyetlenségnek adja bizonyságát. De
az a kegyetlenség a filozofus szemében közeli rokon azzal, amikor
egy csomó vadász összejön gyönyörködni abban a látványban, hogy a
kutyák kergetnek vagy széttépnek egy szerencsétlen szarvast.


Jóllehet, a tömeg kész a gyilkosságra, gyújtogatásra és
mindenféle bűntényre, de épen úgy képes nagylelkű cselekményekre,
áldozatra és érdeknélküli tettre; sőt sokkal inkább, mint az
izolált egyén. A dicsőség- és becsületérzésre, a vallásosságra és
hazafiságra való hivatkozással főleg a tömegben levő egyénre
hatunk, gyakran annyira, hogy életét is feláldozza. A történet tele
van a keresztes hadjáratokhoz és a 93-iki önkéntesekéhez hasonló
példákkal. Csak a sokaság képes nagyobb önfeláldozásra és
önzetlenségre. Hányszor mentek a tömegek hősiesen a halálba a
meggyőződésért, eszmékért és szavakért, amit alig értettek meg!
Többször sztrájkolnak a tömegek azért, hogy egy jelszónak
engedelmeskedjenek, mint azért, hogy emeljék a csekély munkabért,
amellyel meg vannak elégedve. A tömegeknél nagy ritkán indítóok a
személyes érdek, már pedig az izolált egyénnél ez a csaknem
kizárólagos mozgató. Bizonyára nem a személyes érdek vitte a
tömegeket abba a sok háborúba, melyet ők legtöbbször nem is értek
föl ésszel, ahol olyan könnyen gyilkoltatták magukat mint a vadász
tükrétől hipnotizált pacsirták.

Még a cégéres gazemberekkel is megesik, hogy csupán az a
körülmény, hogy tömeggé verődtek össze, pillanatra határozott
erkölcsi elvekhez juttatja őket. Taine jegyzi meg, hogy a
szeptemberi gyilkosok lerakták a bizottság asztalára a tárcákat és
ékszereket, mit áldozataiknál találtak, pedig könnyűszerrel
elrabolhatták volna. Az az őrjöngő, rongyos, nyomorult tömeg, amely
bevette a Tuileriákat az 1848-diki forradalomban, semmit sem vett
el a szemkápráztató tárgyakból,  pedig azok jó néhány napra
kenyérhez juttatták volna.

Hogy a tömeg az egyes egyént moralizálja, bizonyára nem állandó,
hanem csak gyakran megfigyelhető szabály. Épen a sokkal kevésbé
komoly viszonyok közt lehet megállapítani, mint amit idéztem.
Említettem, hogy a tömeg a színházi darab hősétől túlzott erényeket
követel, s épen a mindennapi tapasztalat mutatja, hogy a
legalantasabb elemekből álló közönség mutatkozik
legszemérmesebbnek. A hivatásos kéjenc, a szeretőtartó, a mosdatlan
szájú aszfaltbetyár nem egyszer zúgnak egy kissé goromba vagy
sikamlós jelenetnél, pedig ez semmi az ő szokásos társalgásukhoz
képest.

A tömegek gyakran aljas ösztönöknek engedik át magukat, de
példákat nyújtanak néha az emelkedett erkölcsiségből származó
tettekre is. Ha az önzetlenség, a lemondás, a teljes magaátengedés
egy képzelt vagy valódi eszmének, erény, azt mondhatjuk, hogy a
tömegek nem egyszer olyan fokon rendelkeznek ezekkel az erényekkel,
hogy a legbölcsebb filozófusok is vajmi ritkán közelítik meg őket.
Kétségtelen, hogy mindezt tudattalanul gyakorolják, de ez nem
határoz. Azon pedig ne nagyon sajnálkozzunk, hogy a tömegeket a
tudattalan vezeti és nem a gondolkodó ész. Ha néha gondolkoztak és
elmélkedtek volna közvetlen érdekeiken, a civilizáció talán nem
fejlődött volna földünkön és az emberiségnek nem lett volna
történelme. 

HARMADIK FEJEZET.

A tömegek eszméi, gondolkodása és képzelete.

1. §. A tömegek eszméi. – Az alapeszmék
és járulékos eszmék. – Az ellentétes eszmék hogyan férhetnek meg
egymás mellett. – Vannak átalakulási folyamatok, melyek a magasabb
gondolatokat a tömegek számára hozzáférhetővé teszik. – A
gondolatok társadalmi jelentősége független a bennük foglalt
igazságtól. – 2. §. A tömegek gondolkodása. – A tömegeket
érvekkel nem lehet befolyásolni. – Gondolkodásuk mindig igen
alacsonyfokú. – A képzettársításnál csak nyomai vannak meg az
analogiának és szukcessziónak. – 3. §. A tömegek képzelete.
– A képzelet hatalma a tömegeknél. – Képekben gondolkoznak és a
képek kapcsolat nélkül követik egymást. – A tömegekre nagy hatással
van a dolgok csodálatos oldala. – A csodák és legendák a művelődés
igazi támasztékai. – A tömegek képzelete volt az államférfiak
mindenkori hatalmának alapja. – A tények mi módon vannak
befolyással a tömegek képzeletére.

1. §. A tömegek eszméi.

Előbbi munkánkban, melyben az eszméknek a népek fejlődésében
való jelentőségét tanulmányoztuk, kimutattuk, hogy minden
civilizáció egy csekély számú alapeszméből ered. Előadtuk, hogy
ezek az eszmék mi módon bontakoznak ki a tömegek lelkében; milyen
nehezen vernek abban gyökeret és azután milyen hatalmuk van. Láttuk
azután, hogy a történelmi nagy zavarok mi módon származnak
leggyakrabban az alapeszméknek átalakulásából. 

Mivel ezt a kérdést eléggé kimerítettem, nem térek rá vissza;
csak annak előadására szorítkozom, hogy mely eszmék jutnak a
tömegekhez és milyen formában válnak azok számukra érthetőkké.

Ezeket két osztályba lehet sorozni. Az első csoportba osztjuk a
pillanat alatt támadt, mulékony eszméket: például lelkesedés egy
tanért vagy egy emberért. A másikba tartoznak az alapeszmék.
Ezeknek a környezet, az öröklékenység, a hit kölcsönöznek szilárd
állandóságot. Ilyenek voltak egykor a vallásos hiedelmek és ilyenek
ma a demokratikus és szociális eszmék.

Az alapeszméket a lassan folyó folyóvíz tömegével lehetne
ábrázolni, a mulékonyakat a kicsiny hullámokkal, melyek a felszínt
megrezegtetik, s ámbár semmi jelentőségük nincs, láthatóbbak mint
maga a folyó.

Napjainkban azok a nagy alapvető eszmék, melyekben apáink éltek,
mind jobban-jobban ingadoznak. Elvesztették minden szilárdságukat,
s a rajtuk nyugvó intézmények rögtön megrázkódtak egész alapjukban.
Kisebbszerű átmeneti gondolatok, melyekről az imént beszéltem,
napról napra képződnek; csakhogy úgy látszik, hogy nagyon kevés tud
közülük gyarapodni és túlnyomó befolyást elérni.

Bármilyenek is a tömegeknek szuggerált gondolatok, csak azon
föltétel alatt válnak uralkodóvá, ha nagyon általános és nagyon
egyszerű formát vesznek föl. Ebben az esetben pedig képformát
öltenek, mert a tömegek csak így közelíthetik meg. Ezek a
képzetképek nincsenek egymással sem analog, sem szukcessziv logikai
kapcsolatban.  Egyik a másikkal helyettesíthető, úgy,
mint a laterna magica üvegei, melyeket a kísérletező csak kivesz a
szelencéből, ahol egymás fölé vannak rakva. Ez a magyarázata, hogy
a tömegeknél egymással ellentétes eszméket látunk. A tömeg
pillanatnyi véletlen folytán elméjében elraktározott képzetek
egyikének befolyása alá kerül, ezért követ el összefüggéstelen
tetteket. És mivel a gondolkodó ész teljesen hiányzik nála, nem
veszi észre az ellenmondást.

Ez a jelenség nem csupán a tömegnél fordul elő; megfigyelhetjük
ezt sok izolált egyénnél is, és nem csak a vad embernél, hanem
mindazoknál, kik a lelki élet egyik oldalával közelednek a vad
emberhez, mint például a rajongó vallásos szekták hívei. Érdekes
megfigyelésekre jutottam e tekintetben a művelt hinduknál, kik a mi
európai egyetemeinken tanultak és itt nyertek oklevelet. Náluk az
öröklött vallásos és társadalmi eszmék fundamentumára rárakódtak a
nyugoteurópai eszmék, melyek semmi rokonságban sincsenek vele,
anélkül, hogy megváltoztatták volna. Véletlenül aztán hol az egyik,
hol a másik tűnik föl különös beszéd- vagy cselekvési mód
alakjában, s ugyanaz az ember a legfurcsább ellenmondásokba
keveredik. Az ellenmondások természetesen inkább látszólagosak,
mint valódiak, mert az öröklött képzetek magukban elég erősek az
izolált egyénnél arra, hogy magaviseletének irányadói legyenek. Az
ember cselekedetei csak úgy kerülnek egymással pillanat alatt
teljes ellenmondásba, ha kereszteződés folytán különböző öröklött
indítékok közé jut. Hiábavaló volna ezeknél a jelenségeknél tovább
időzni,  oly rendkívül nagy a pszichológiai
jelentőségük is. Azt hiszem, legkevesebb tíz évi utazásra és
megfigyelésre volna szükség ezeknek a megértésére.

Az eszmék csak úgy jutnak a tömegekhez, ha nagyon egyszerű
formát öltenek. Tehát, hogy népszerűkké legyenek, gyakran teljes
átalakuláson kell átesniök. Hogy milyen mély ez az átalakulás, ezt
főleg akkor állapíthatjuk meg, amikor magasabb filozófiai vagy
tudományos eszmékről van szó, mert ezeknek fokról fokra kell
leszállniok a tömegek értelmi színvonaláig. A módosulások függnek a
tömegkategoriáktól vagy a fajtól, melyhez tömeg tartozik és mindig
a csökkenésben és egyszerűsbödésben nyilvánulnak. Ezért szociális
szempontból tulajdonképen nem lehet szó az eszméknek, vagyis a
többé-kevésbé magasabb nézeteknek uralmáról. Bármilyen nagyszerű és
igaz volt is az eszme eredetileg, magában az, hogy a tömeghez
jutott és rá hatással van, kivetkőzteti mindabból, ami naggyá és
fenségessé tette.

Különben is jelentéktelen az eszme hierarchikus értéke
társadalmi szempontból. A hatást kell tekinteni, amit létrehoz. A
középkori keresztyén eszmék, a XVIII. század demokratikus eszméi,
vagy a mai szociális gondolatok nem olyan nagyon magasak.
Filozófiailag szerencsétlen tévedéseknek kell őket tartanunk;
jelentőségük mégis rendkívül nagy volt és nagy lesz, és még sokáig
lesznek az állami lét legfontosabb tényezői.

A gondolat még nincs hatással, mikor átmegy azokon az
átalakulásokon, melyek a tömegek számára 
megközelíthetővé teszik. Hatása csak akkor lesz, amikor különböző
úton-módon – amit még tanulmányozni fogunk – benyomul a
tudattalanba és érzelemmé válik. Ez mindig sokáig tart.

Épenséggel nem kell hinnünk, hogy az eszme azért érhet el hatást
még művelteknél is, mert igazságossága bebizonyult. Erről könnyen
meggyőződhetünk, mikor azt látjuk, hogy a legkézzelfoghatóbb
bizonyítás is milyen csekély hatással van az emberek nagy részére.
A művelt hallgató meg tudja érteni a nyilvánvaló bizonyosságot; de
a tudattalan rögtön visszatéríti eredeti felfogásához. Néhány nap
mulva ugyanazokkal a kifejezésekkel elénk tálalja régi érveit.
Bizonyos, hogy ez a régi, már érzelemmé vált eszmék befolyása alatt
történik; mert csak ezek befolyásolják beszédünk és cselekvéseink
mélyebb indító okait. Ez a tömegeknél sem lehet másképen.

Mikor a gondolat különböző utakon a tömegek lelkébe jutott,
hatalma ellenállhatatlan lesz és a hatások egész sorát teremti elő;
de ezt most figyelmen kívül hagyjuk. A francia forradalmat
elősegítő filozófiai eszméknek egy századra volt szükségük, hogy a
lelkekbe beplántálódjanak. Tudjuk, hogy milyen ellenállhatatlan
erejük volt, mikor gyökeret vertek. Az egész nemzet talpra állása a
társadalmi egyenlőség kivívásáért, az elvont jogok és ideális
szabadságok megvalósításáért, megrázkódtatott minden trónt és
fenekestül felforgatta a nyugati világot. Húsz esztendeig estek a
népek egymásnak, s Európa olyan hekatombákat élt át, hogy azok még
Dsingiszkhánt és Tamerlánt is megrémítették  volna. A
világ még sohasem tapasztalta ennyire, hogy egy lebilincselő
gondolat mit idézhet elő.

Nagy időkbe került, hogy az eszmék a tömegek lelkét magukévá
tegyék, de nem kevés időre volt szükség, hogy onnét kikerüljenek.
Ami különben az eszméket illeti, a tömeg mindig több nemzedékkel
hátra van e tekintetben a tudósok és gondolkodók mögött. Tudják a
mai összes államférfiak, mennyi tévedés rejlik azokban az
eszmékben, melyekről szóltam; de minthogy befolyásuk még mindig
igen jelentős, kénytelenek elvek szerint kormányozni, melyeknek
igazságában maguk sem hisznek többé.

2. §. A tömegek gondolkodása.

Teljes bizonyossággal nem állíthatjuk, hogy a tömegek nem
gondolkoznak és következtetéssel nem befolyásolhatók. De az ő
érveik és azok az érvek, melyek reájuk hatással vannak, olyan
alacsonyrendűek logikai tekintetben, hogy csak per analogiam
nevezhetők logikai gondolkodásnak.

A tömegeknél az alsóbbrendű, épúgy, mint a magasabb
következtetések, asszociáción alapulnak; csakhogy a társított
képzetek között csak látszólagos analógiai és szukcessziv
kapcsolatok vannak. Úgy kapcsolódnak, mint az eszkimó képzetei, ki
tapasztalatból tudva, hogy a jég átlátszó test és megolvad, ha
szájába veszi, ebből azt következteti, hogy az üveg is megolvad,
mert szintén átlátszó; vagy mint a vadember képzetei, ki azt hiszi,
hogy ha bátor ellenségének  szivét megeszi, birtokába jut az
illető bátorságának; vagy mint a munkáséi, kit egyik munkaadó
kizsákmányolt, s ebből rögtön azt következteti, hogy minden
vállalkozó kizsákmányló.

Látszólagos kapcsolattal bíró, nem hasonló dolgok társítása,
egyes esetek elhamarkodott általánosítása a főbb jellemvonásai a
tömegek gondolkodásának. A következtetéseknek mindig olyan a
természete, amilyent a velük bánni tudó ad nekik; ezek pedig csak
azok, kik őket befolyásolni tudják. A logikai következtetésláncolat
a tömegnek teljesen érthetetlen, ezért mondhatjuk, hogy nem
gondolkoznak, illetve hamisan gondolkoznak és következtetéssel nem
befolyásolhatók. Nem egyszer csodálkozunk olvasás közben bizonyos
beszédek gyöngeségén, ámbár azok a hallgató tömegre roppant
hatással voltak; elfeledjük azonban, hogy ezeknek az volt a céljuk,
hogy a sokaságot magukkal ragadják és nem az, hogy filozófusok
olvassák. A szónok belső kapcsolatban lévén a tömeggel, fel tudja
idézni az izgató képeket. Ha ez sikerül, elérte célját. Húsz kötet
kései beszéd nem ér annyit, mint néhány frázis, ha az oda jutott a
meghódítandó agyvelőkbe.

Szinte felesleges hozzátenni, hogy a következtető képesség
hiánya megfosztja a tömegeket minden kritikus észtől, annyira, hogy
nem tudják az igazságot a tévedéstől megkülönböztetni és nem tudnak
a dolgokról pontos ítéletet szerezni. A tömegektől elfogadott
ítéletek rájuk erőszakolt és nem meghányt-vetett ítéletek. Nagyon
sok ember van, kik ebben a tekintetben nem emelkednek felül a
tömegen. Hogy bizonyos vélemények  olyan könnyen lesznek
általánosakká, annak az az oka, hogy az emberek nagy része nem
képes saját következtetései alapján ítéletet alkotni.

3. §. A tömegek képzelete.

A tömegek képzelőereje roppant erős, tevékeny és fogékony a
benyomások iránt, mint mindazoknál a lényeknél, melyeknél a logikus
gondolkodás nem számít. A képzetkép, ha azt valamely egyén, esemény
vagy szerencsétlenség elméjükben felidézi, olyan eleven, mint maga
a valóság. A tömeg hasonlít valamelyest az alvóhoz, kinél egyidőre
megakad a gondolkodó ész és képek ébrednek föl tudatában, de a
melyek rögtön eltünnének, ha gondolkozhatnék róluk. A tömegek,
minthogy elmélkedni és következtetni nem tudnak, nem ismerik a
valószínűtlenséget; sőt épen, ami legvalószínűtlenebb, az ragadja
meg rendszerint leginkább figyelmüket.

Innen van, hogy mindig az események csodás vagy legendás oldala
ötlik fel a tömegeknek. Ha elemeire bontjuk a művelődést, ezt
vesszük észre, hogy támasztékai valóban a csodás és mondaszerű
elemek. A történelemben mindig nagyobb jelentősége volt a
látszatnak, mint a valóságnak. Az irreális van fölényben mindig a
reális fölött.

A tömegek csak képekben tudnak gondolkozni és csak képekkel
befolyásoltatják magukat. Csak a képek rémítik meg vagy
kápráztatják el őket és indítják tettre.

A színházi előadásoknak azért van oly rendkívüli hatásuk a
tömegekre, mert legszemléltetőbb  formában adják a látszatot.
A színház és kenyér volt egykor a római csőcseléknél a boldogság
eszménye és nem is kívánt többet. Az idők folyamán ez az eszmény
keveset változott. A tömegek képzeletét semmi sem ragadja meg olyan
erősen, mint a színházi előadás. Az egész sokaság ugyanazon
érzelemtől van áthatva, s ezek az érzelmek azért nem változnak
rögtön tetté, mert a legelfogultabb néző is tudja, hogy ő most
illuzió áldozata és képzelt eseményeken nevet vagy sír. Néha
azonban a képektől szuggerált érzelmek oly erősek, hogy, mint a
rendes szuggesztiónál, mutatkozik a megvalósításra való törekvés.
Sokszor elbeszélték már annak a népszínháznak történetét, ahol csak
szomorú darabokat játszottak és ahol az előadás után védeni kellett
azt a színészt, aki az árulót adta, hogy megmeneküljön a nézők
bántalmazásától, kik fel voltak háborodva az áruló bűnén, ámbár
képzelt volt. Azt hiszem, ez a legfigyelemreméltóbb bizonyítéka a
tömegek értelmi állapotának és különösen annak, hogy mily könnyű
őket szuggerálni. Az irreális úgy hat náluk, mint a reális.
Láthatólag igyekeznek a kettő közt különbséget nem tenni.

A hódítók hatalma, az államok ereje a népek képzeletére van
alapítva. Erre kell elsősorban hatni, hogy őket lebilincseljük.
Minden nagy történelmi jelenség: a buddhaizmus, a keresztyénség,
izlám, a reformáció, a francia forradalom, és napjainkban a
szocializmus fenyegető inváziója közvetett vagy közvetlen
eredményei a tömegek képzeletére gyakorolt erős impresszióknak.


Minden kornak, minden országnak összes nagy államférfiai,
beleértve a korlátlan despotákat is, a nép képzeletét tekintették
hatalmuk alapjának és sohasem próbáltak ezzel szemben kormányozni.
«Befejeztem a vendée-i háborút – mondá Napoleon az államtanácsban –
és közben katolikus lettem; megvetettem a lábam Egyiptomban, s
közben muzulmán lettem; megnyertem magamnak az olasz papságot
azáltal, hogy ultramontán lettem. Ha a zsidó népet kormányoznám,
visszaállítanám Salamon templomát». Nagy Sándor és Caesar óta talán
egyetlen nagy ember sem tudta nálánál jobban, hogyan kell a tömegek
képzeletére hatni. Állandóan gondja volt arra, hogy felkeltse. Erre
gondolt győzelmei, beszédei, tárgyalásai közben és minden tettében.
Még a halálos ágyán is.

Hogyan hatunk a tömegek képzeletére? Nemsokára látni fogjuk.
Most csak annak kijelentésére szorítkozunk, hogy sohasem az
értelemre, a gondolkodó észre való hatással, más szóval nem
bizonyítás útján. Antonius nem tudós retorika segítségével
lázította föl a népet Caesar gyilkosai ellen. Hanem úgy, hogy
végrendeletét felolvasta és holttestét megmutatta.

Mindaz, ami a tömegek képzeletét fölkelti, megkapó és világos
kép alakjában mutatkozik. Minden mellékértelemtől ment, vagy nincs
más járuléka, mint valami csodálatos vagy titokzatos esemény: nagy
győzelem, nagy csoda, nagy bűn, nagy remény. Egészükben kell eléjük
állítani és nem tárni fel eredetüket. Száz kis bűntény, száz kis
baleset egyáltalában nem kelti fel a tömegképzeletet; míg egy nagy
bűntény és  nagy szerencsétlenség teljesen fölkelti,
ámbár az végeredményében jóval kevésbé borzasztó, mint a többi kis
eset együttvéve. Az influenzajárvány néhány évvel ezelőtt Párisban
5000 embert elpusztított pár hét alatt; nem nagyon keltette föl a
nép fantáziáját. Mert ez az igazi emberáldozat látható kép által
nem jutott a köztudatba, hanem a statisztika heti közleményei
révén. Egy olyan szerencsétlenség, hol 5000 helyett 500 veszett
volna el, de egy napon, valamely köztéren, látható baleset folytán,
például az Eiffel-torony összeomlása következtében, ellenkezőleg,
roppant hatást gyakorolt volna a fantáziára. Egy oceánjáró hajó
állítólagos pusztulása, melyről tévesen azt hitték, hogy a sík
tengeren elmerült, nyolc napig izgatta a tömegek képzeletét. A
hivatalos statisztika kimutatta, hogy abban az évben ezer nagy hajó
elpusztult. De az egymást követő veszteségek, ámbár jóval több
emberélet és árú pusztulását jelentik, mint amennyiről az
oceánjárónál szó lehetett volna, a tömegeket csak egy pillanatra
sem lepték meg.

Nem a tények, mint olyanok ragadják meg a nép képzeletét, hanem
az út és mód, ahogy eloszlanak és megjelennek. Szükség van, hogy
úgy mondjuk, bizonyos tömörülésre; ez ad megkapó képet, ami
megtölti, magáévá teszi az elmét. Aki tudja, hogy mimódon kell a
tömegek képzeletére hatni, kormányozásuk művészetét is ismeri.


NEGYEDIK FEJEZET.

A tömegek meggyőződésének vallásos formái.

A vallásos érzés elemei. – A vallás független
valamely istenség imádásától. – Jellemvonásai. – A meggyőződés
hatalma, ha vallásos formát ölt. – Különböző példák. – A nép
istenei sohasem vesztek el. – Visszatérésük új formái. – Az
atheizmus vallásos formái. – Ezeknek a fogalmaknak fontossága
történelmi szempontból. – A reformáció, a Szt. Bertalan-éj, a
rémuralom és a többi hasonló események a tömegek vallásos
érzelmeiből származnak és nem izolált egyének akaratából.

Kimutattuk, hogy a tömegek nem gondolkoznak, az eszméket
egészükben fogadják el vagy utasítják vissza; nem tűrnek sem vitát,
sem ellenmondást, a rájuk ható szuggesztiók az értelem egész
területét lefoglalják, s azonnal törekszenek tetté
transzformálódni. Kimutattuk, hogy a kellőkép szuggerált tömegek
készek önmagukat föláldozni a szuggerált eszményért. Azt is láttuk,
hogy csak erős és szélsőséges érzelmeket ismernek és hogy a
rokonszenv könnyen imádássá és hogy csekély ellenszenv gyűlöletté
változik. Ezek után az általános adatok után már sejthetjük
meggyőződésük természetét.

Mikor a tömegek meggyőződéseit közelebbről szemügyre vesszük, a
hit korában ép úgy, mint a nagy politikai mozgalmak idejében, pl.
az elmúlt évszázadban, azt találjuk, hogy ezek a meggyőződések
mindig valami különös formát  öltenek s azt jobb
meghatározás híjján vallásos érzelemnek nevezem.

Ennek az érzelemnek nagyon egyszerű jellemvonásai vannak: egy
felsőbbnek vélt lény imádása, a neki tulajdonított varázslatos
hatalomtól való rettegés, vak engedelmesség parancsainak; dogmáin
nem lehet vitatkozni; igyekeznek a dogmákat terjeszteni és
ellenségnek tekintik azokat, kik e dogmákat el nem fogadják. Az
ilyen érzelem akár valami láthatatlan istenséghez kapcsolódik, akár
fa- vagy kőbálványhoz, hőshöz vagy politikai eszméhez, mihelyt az
említett jellemvonásokat fölmutatja, lényegében mindig vallásos. A
csodálatos és természetfölötti egyaránt meg vannak benne. A tömegek
a politikai formulát vagy a győztes vezetőt, ki pillanatra
fanatizálja őket, öntudatlanul titokzatos hatalommal ruházzák
föl.

Az ember nemcsak akkor vallásos, amikor istenséget imád, hanem
akkor is, amikor lelkének minden erejét, minden
akaratelhatározását, rajongásának egész hevét egy oknak vagy egy
lénynek rendeli alá, s ez gondolatainak és tetteinek végcélja és
vezetője lesz.

A türelmetlenség és fanatizmus szükségszerű járulékai a vallásos
érzelemnek. Elkerülhetetlen azoknál, kik hisznek a földi vagy égi
boldogság elnyerésének titkában. Ezt a két vonást megtaláljuk
minden embercsoportnál, mikor valami meggyőződés ragadja őket
magával. A rémuralom jakobinusai ép olyan buzgó vallásosak voltak,
mint az inkvizíció katolikusai és vad dühök ugyanazon forrásból
eredt.

A tömegmeggyőződések a vak alávetettség,  a
kérlelhetetlen türelmetlenség és az erőszakos propaganda
szükségének jellemvonásait öltik magukra, s ezek mind
hozzátartoznak a vallásos érzelemhez. Ennek alapján mondhatjuk,
hogy minden hiedelmüknek vallásos formája van. A hős, kit a tömeg
ujjongat, neki valóban istene. Napoleon az volt tizenöt évig és még
egy istenségnek sem voltak buzgóbb imádói. Egyik sem küldte
könnyebb szerrel halálba az embereket. A pogányság és keresztyénség
isteneinek sohasem volt korlátlanabb hatalma a lelkeken, kiket
meghódítottak volt.

A vallásos és politikai hiedelmek alapítói úgy érték el
céljukat, hogy a fanatizmus érzelmét oltották a tömegek lelkébe;
ezzel elérték, hogy az ember az imádásban és engedelmességben lelje
boldogságát és életét is kész bálványáért feláldozni. Így volt ez
minden időben. Helyesen jegyzi meg Fustel de Coulanges a
római Galliáról szóló jeles művében, hogy nem az erő tartotta fenn
a római császárságot, hanem a vallásos csodálat, amit inspirált.
«Példátlan volna a világtörténelemben – mondja, – hogy egy, a
lakosság által gyűlölt uralom ötszáz évig tartson… Érthetetlen
volna, hogy a császárság harminc légiója száz millió embert
engedelmességre tudjon szorítani.» Engedelmeskedtek, mert a
császárt, ki a római nagyság megszemélyesítője volt, egyetértőleg
istenként imádták. A birodalom legkisebb zugában is voltak a
császárnak oltárai. «Látták ebben az időben, hogy a birodalom egyik
végétől a másikig vallás kél a lelkekben életre, melynek istenei
maguk a császárok voltak. Néhány évvel a keresztyén kor előtt az
egész Gallia, melyet hatvan  község képviselt, közösen templomot
emelt Lyon város előtt Augustusnak… Papjai, kiket a gall községek
egyesülete választott, az ország legelőkelőbb emberei voltak…
Mindezt lehetetlenség a félelemnek és a szolgalelkűségnek
tulajdonítani. Az egész nép nem volt szolgalelkű és három század
alatt nem vált azzá. Nem az udvaroncok imádták a fejedelmet, hanem
Róma. És nemcsak Róma, hanem Gallia, Hispania, Görögország és
Ázsia.»

Ma már legtöbb lelki nagy hódítónak nincs többé oltára, de
vannak szobraik, képeik és a kultusz, ami kijár nekik, nem nagyon
különbözik attól, amiben hajdan részesültek. Csak akkor értjük meg
egy kevéssé a történelem bölcseletét, ha jól belemélyedtünk a
tömegek lélektanának ebbe az alapvető részébe. Nekik istenek
kellenek vagy semmi.

Nem kell hinni, hogy ezek egy más kornak babonái, melyeket az
ész végleg elűzött. Az ész ellen való örökös küzdelemben az érzelem
sohasem lett vesztes. A tömegek nem akarnak hallgatni annak az
istenségnek és vallásnak szavára, melynek nevében oly sokáig
szolgáltak, de a fétisek sohasem uralkodtak rajtuk annyira, mint
száz év óta és régi istenek nem emeltettek maguknak annyi szobrot
és oltárt. Akik tanulmányozták az utóbbi években a boulangizmus
néven ismert mozgalmat, láthatták, hogy a tömegek vallásos ösztönei
milyen könnyen felújúlhatnak. Nem volt olyan falusi kunyhó, hol ne
lett volna meg a hős képe. Azt hitték róla, hogy hatalma van minden
igazságtalanság és baj orvoslására; az emberek ezrei adták volna
életüket érte. Milyen helyet foglalt volna el a történelemben, ha
jellemében  lett volna erő, csak egy kevés is,
fenntartani legendáját!

Haszontalan szófecsérlés volna ismételni, hogy a tömegeknek
szükségük van vallásra, mert hisz minden politikai, vallásos vagy
társadalmi hit csak úgy talál utat hozzájuk, ha vallásos alakot
ölt, mely fölmenti őket minden vita alól. Az atheizmus, ha
lehetséges volna a tömegekkel elfogadratni, átvenné a vallásos
érzelem türelmetlen hevességét és szélsőséges formában csakhamar
kultusszá lenne. Érdekes bizonyítékkal szolgál a kis pozitivista
szekta fejlődése. Az történt vele nagy hirtelen, ami azzal a
bizonyos nihilistával, kinek történetét a mélyen gondolkodó
Dostojewski beszéli el. Egy napon, mikor a szellem fénye
fölvirradt, széttörték az istenek és szentek képeit, melyek egy
kápolna oltárát ékesítették, kioltva a gyertyákat, tüstént
felcserélték a lerombolt képeket, néhány istentagadó bölcselőnek –
Büchnernek és Moleschottnak – munkáival, aztán a gyertyákat
kegyesen újra meggyújtották. A vallásos hitük tárgya más lett, de
mondhatjuk-e, hogy vallásos érzelmeik is megváltoztak?

Ismétlem: bizonyos történelmi eseményeket – és épen a
legfontosabbakat – csak úgy érthetjük meg, ha számot vetünk azzal a
vallásos formával, melyet a tömegmeggyőződések végre fölvesznek.
Vannak társadalmi jelenségek, melyeket inkább pszichológus, mint
természettudós módjára kell tanulmányoznunk. Nagy történetírónk,
Taine a forradalmat természettudósként tanulmányozta, amiért is az
események valódi forrása sokszor elkerülte figyelmét. Nagyon jól
megfigyelte a tényeket, de mivel a tömegek lélektanát  nem
tanulmányozta, nem tudott mindig az okokhoz lejutni. Mivel a véres,
anarchikus, vad tettek borzalommal töltötték el, a nagy hős
költemény hőseiben nem látott mást, mint örjöngő vad hordát, mely
szabad folyást engedett ösztöneinek. A forradalom erőszakosságait,
a mészárlásokat, a propagandát, a hadüzenetet az összes királyoknak
csak akkor értjük meg, ha meggondoljuk, hogy a tömegek lelkében új
vallásos hiedelem szilárdult meg. A reformáció, a Szt.-Bertalan-éj,
a vallásos háborúk, az inkvizició, a rémuralom egy fajta
jelenségek, ezektől a vallásos érzelmektől lelkesült tömegek művei,
kik szükségképen irgalom nélkül tűzzel-vassal irtanak ki mindent,
ami az új vallás megszilárdításának útjában áll. Az inkvizíció
eljárása azonos minden igaz meggyőződésű eljárásával. Nem lettek
volna meggyőződve, ha máskép jártak volna el.

Az ilyen felfordulások csak akkor lehetségesek, ha a tömeglélek
kelti életre. A legkorlátlanabb zsarnokok sem tudták volna
felidézni. Mikor a történetírók a Stz.-Bertalan-éjt úgy adják elő,
mint a király művét, ezzel azt mutatják, hogy a tömegek lélektanát
ép úgy nem ismerik, mint a királyok lélektanát. Az ilyen tünetek
csak a tömeglélekből eredhetnek. A legzsarnokabb monarchának
korlátlan hatalma sem terjedhet tovább, mint hogy siettesse vagy
késleltesse az alkalmas pillanatot. Nem a királyok okozták a
Szt.-Bertalan-éjet és a vallásháborúkat és nem Robespierre, Danton,
avagy Saint-Just csinálták a rémuralmat. Az ilyen események
hátterében a tömeglelket találjuk mindig és nem a királyok
hatalmát. 


MÁSODIK KÖNYV.

A TÖMEGEK NÉZETE ÉS MEGGYŐZŐDÉSE.



ELSŐ FEJEZET.

A tömegek nézeteinek és meggyőződéseinek közvetett tényezői.

A tömegmeggyőződések előkészítő tényezői. – A
tömegmeggyőződések föllépése egy bizonyos belső előkészületnek
következménye. – A meggyőződések különböző tényezői. – 1. §. A
faj. – A faji sajátságok túlnyomó befolyása. – Az ősök
szuggesztióit fejezi ki. – 2. §. A hagyományok. – A
hagyomány a faji lélek összetétele. – A hagyományok társadalmi
jelentősége. – Kezdetben hasznosak, de azután ártalmasokká válnak.
– A tömegek legmakacsabb fenntartói a hagyományoknak. – 3. §. Az
idő. – Az idő készíti elő fokozatosan a nézetek
megszilárdulását, azután lerombolását. – Ez teremt rendet a
chaoszból. – 4. §. A politikai és társadalmi intézmények. –
Jelentőségükről hamis fogalmak vannak. – Befolyásuk rendkívül
gyenge. – Csak hatások és nem okok. – A népek nem tudják a nekik
legjobban megfelelő intézményeket megválasztani. – Az intézmények
olyanok, mint az etikett, egy címen bírálják el a legkülönbözőbb
dolgokat. – Hogyan keletkeznek az alkotmányok. – Egyes népeknek
szükségük van bizonyos, elméletileg rossz intézményekre, mint pl. a
centralizáció. – 5. §. A tanítás és nevelés. – A mai
felfogások a  nevelésnek a tömegekre való hatásáról
helytelenek. – Statisztikai bizonyítékok. – A latin nevelés
demoralizáló hatása. – A nevelés befolyása. – Különböző népek
köréből vett példák.

Eddig a tömegek lelki alkatát tanulmányoztuk. Ismerjük
érzésüknek, gondolkozásuknak és következtetésüknek módját. Lássuk
most már hogyan keletkeznek és szilárdulnak meg nézeteik és
meggyőződéseik.

Ezeket a nézeteket és meggyőződéseket kétféle tényezők
határozzák meg: ú. m. a közvetett és közvetlen tényezők.

A közvetett tényezők lehetővé teszik, hogy a tömegek bizonyos
hiedelmeket magukévá tegyenek és meggátolják egyéb nézetek
elfogadását. Előkészítik a talajt, melyből egyszerre új eszmék
támadnak, meglepő erővel és hatással, de amelyek csak látszólag
keletkeztek maguktól. Bizonyos gondolatok a tömegeknél néha
villámgyorsan törnek elő és valósulnak meg. De ez a hatás csak
felszínes, mögötte hosszantartó belső munkát kell keresnünk.

A közvetlen faktorok hozzájárulnak ehhez a hosszú munkához,
nélküle nem lenne hatásuk; a tömegek meggyőződésének életet adnak,
formát kölcsönözve tehát az eszmének, egybekapcsolják azt minden
következményével.

Ezek a közvetlen tényezők tesznek lehetővé minden felbomlást,
ami a sokaságot hirtelen felkelésbe sodorja; ezek csinálják a
sztrájkot vagy lázadást, közreműködésük által juttatnak hatalomhoz
egy embert vagy buktatják meg a kormányt.

Ennek a két tényezőnek szukcessziv működését minden nagy
történelmi eseményben megállapíthatjuk.  A francia
forradalomban, hogy legszembetünőbb példát hozzak föl, közvetett
tényezők voltak a filozófusok iratai, a kizsákmánylás a nemesség
részéről, s a tudományos gondolat előhaladása. Az ily módon
előkészített tömeglelket aztán a közvetlen tényezők, mint a
szónokok beszédei, az udvar ellenállása a jelentéktelen reformokkal
szemben, könnyen felingerelték.

A közvetett tényezők között vannak általánosak, melyeket minden
tömegvélemény és tömegmeggyőződés alapjában megtalálunk. Ilyenek: a
faj, hagyományok, az idő, intézmények és a nevelés.

Most e különböző tényezők jelentőségét fogjuk kutatni.

1. §. A faj.

A fajt első helyen kell említenünk, mert jelentőség tekintetében
egymaga jóval felülmúlja valamennyit. De már ezt egy másik
munkámban kimerítően tárgyaltam, amiért is fölösleges rá
visszatérni. Ebben a műben kimutattuk, hogy mi az a történelmi faj,
és hogy amikor jellemvonásai kialakultak, az öröklődés törvénye
folytán olyan hatalma van, hogy a hiedelmek, intézmények, művészet,
egyszóval a művelődésnek minden eleme ennek a faji léleknek
kifejezője. Kimutattuk, hogy ennek a faji léleknek hatalma olyan
nagy, hogy egy néptől egyetlen elem sem juthat a másikhoz anélkül,
hogy merőben át ne alakuljon.9)
 A környezet, a körülmények, az események
mint pillanatnyi társadalmi szuggesztiók jelentkeznek. Lehet, hogy
hatásuk jelentékeny, de ez a hatás mindig pillanatnyi a faji
szuggesztiókkal, vagyis a megrögzött ősi sajátságokkal szemben.

E műnek még több fejezetében lesz alkalmunk a faj befolyására
visszatérni, s kimutatnunk, hogy ez a befolyás oly erős, hogy
uralkodik a tömeglélek speciális sajátságain. Ebből az is
következik, hogy a különböző országok tömegeinél jelentékeny
különbség van meggyőződéseiket és magatartásukat illetőleg és nem
lehet rájuk egyféleképen hatni.

2. §. A hagyományok.

A hagyományok a multnak eszméit, érzelmeit és szükségleteit
foglalják magukban. A hagyomány faji szinthezis és teljes súlyával
nehezedik ránk.

A biologiai tudományok átalakultak azóta, hogy az embriológia
kimutatta a multnak befolyását a lények fejlődésében. A
történettudományokkal ugyanígy lesz, ha ez a nézet jobban elterjed.
Még nem nagyon terjedt el, s az államférfiak legnagyobb része
megmaradt a múlt század theoretikusainak gondolatvilágában, kik azt
hitték, hogy a társadalom szakíthat a múlttal és pusztán az ész
erejével teljesen újra szerveződhetik. 

A nép a múlt által teremtett organizmus és mint minden
organizmust, csak lassan összegyülemlett, öröklött tulajdonságok
módosíthatják.

Az embereket, különösen ha tömegben vannak, a hagyományok
irányítják; és mint már többször ismételtem, csak a nevek, a külső
formák változnak meg könnyű szerrel.

Nem baj, hogy így van. Hagyomány nélkül sem nemzeti lélek, sem
civilizáció nem lehetséges. Az ember két nagy munkát végez, mióta
létezik s ez abban áll, hogy megszövi a hagyományok hálóját, aztán
szétbontja, mikor már nem veszi hasznát. Hagyomány nélkül nincs
művelődés, és a hagyomány félretétele nélkül nincs haladás. A
nehézség, megtalálni a helyes egyensúlyt az állandóság és változás
között; ez a nehézség roppant nagy. Ha valamely nép sok nemzedéken
keresztül nagyon megszilárdítja szokásait, nem tudja többé
változtatni és mint Kina, nem tud tökéletesbülni. Erőszakos
forradalommal mitsem lehet elérni, mert ekkor az történik, hogy
vagy összeragasztják a széttört láncnak darabjait és a múlt
változatlanul átveszi uralmát, vagy szétszórva maradnak a töredékek
s az anarchiát nyomon követi a sülyedés.

Tehát az az eszményi állapot valamely népre, ha megőrzi a múlt
intézményeit és észrevétlenül fokról-fokra változtat rajtuk. Ez az
eszmény nehezen közelíthető meg. Az ókorban a rómaiak, az újkorban
az angolok körülbelül az egyedüliek, kik megvalósították.

A hagyományos eszmék legmakacsabb fenntartói és megváltoztatásuk
legkonokabb ellenzői természetesen a tömegek, nevezetesen azok a
 tömegosztályok, melyek a kasztokat
alkotják. Már utaltam a tömegek konzervativ gondolkodására és
kimutattam, hogy a legerőszakosabb forradalmak is csak azért törnek
ki, hogy a szavakon változtassanak. A XVIII. század végén, mikor az
egyházat lerombolták, a papokat kiűzték vagy leguillotinozták, a
katolikus kultuszt egyetemleg üldözték, azt lehetett volna hinni,
hogy a régi vallásos eszmék elvesztették minden hatalmukat. Mégis,
alig néhány évre, általános kivánságra vissza kellett állítani az
eltörölt kultuszt.10)
Egy pillanatra kialudtak a régi hagyományok, s ismét visszavették
uralmukat.

Egy példa sem bizonyítja jobban a hagyományoknak a tömegek
lelkére gyakorolt hatalmát. Nem templomban vannak a legborzasztóbb
bálványok és nem palotákban vannak a legkorlátlanabb zsarnokok.
Ezeket meg lehet semmisíteni egy időre; de a láthatatlan hatalmak,
melyek lelkünkben laknak, kikerülnek minden forradalmat, csak
századok tudják őket lassan megmorzsolni. 

3. §. Az idő.

Társadalmi kérdésekben épúgy, mint az élettani kérdésekben egyik
leghatalmasabb tényező az idő. Ez az egyetlen igazi teremtő és
egyetlen nagy romboló. Ez alkotta a hegyeket porszemekből és a
geologiai kor parányi sejtjeit az emberi méltóságig emelte.
Századok elmúlása elegendő, hogy valami megváltozzék. Jól mondták,
hogy egy hangya el tudná hordani a Mont-Blanc-t, ha ideje volna. Az
a bizonyos, akinek varázshatalma volna az időt tetszése szerint
változtatni, olyan hatalommal rendelkeznék, mint amilyet a hívők
Istennek tulajdonítanak.

Itt csak az időnek a tömegvélemények eredetére való befolyásával
foglalkozunk. Működése e tekintetben rendkívüli. Ez tartja függőben
a nagy erőket, mint aminő a faj, melyek nála nélkül nem
képződhetnek ki. Ez hoz létre, ez növel és semmisít meg minden
hiedelmet: ez ad nekik hatalmat és ez veszi el.

Főképen az idő készíti elő a tömegvéleményeket és hiedelmeket,
vagyis azt a talajt, melybe gyökeret vernek. Innen van, hogy
bizonyos gondolatok megvalósíthatók egyik korban és nem
valósíthatók meg a másikban. Az idő halmozza föl a gondolatoknak és
nézeteknek törmelékeit, melyben megszületnek egy korszak eszméi.
Nem a véletlen vagy esetlegesség teremti meg őket; gyökereik nagy
múltba nyúlnak vissza. Amikor virágjukban vannak, az idő készitette
elő eljövetelüket; ezért kell mindig visszamennünk, hogy
megérthessük eredetüket. A gondolat a  múltnak
leánya, a jövőnek anyja, az időnek mindig rabszolgája.

Az idő ami igazi tanítómesterünk, mindent átalakít, csak rá kell
hagynunk. Manapság nagyon nyugtalanít bennünket a tömegek fenyegető
aspirációja, s a rombolás és zavar, amit hangoztatnak. Csak az idő
tudja majd az egyensúlyt helyreállítani. Jól mondja Lavisse, «hogy
kormányforma még nem támadt egy nap alatt. A politikai és
társadalmi szervezetek századokat igénylő művek. A hűbériség
századokon keresztül kialakulatlan és chaotikus volt, mielőtt
szabályait megtalálták volna. A korlátlan monarchia szintén átélt
már századokat, mikor a kormányzás szabályszerű eszközeit meglelte
és az átmeneti korszak nagy zavarokkal járt».

4. §. A politikai és társadalmi intézmények.

Az a gondolat, hogy az intézmények elejét vehetik a társadalmi
bajoknak, és hogy a népek haladása a tökéletes alkotmány és
kormányzás következménye és a társadalmi átalakításokat intézményes
úton lehet végezni, ez a gondolat – mondom – még általánosságban el
van terjedve. A francia forradalomnak is ez volt kiinduló pontja és
a mai társadalmi elméletek is erre támaszkodnak.

A folytonos tapasztalatoknak sem sikerült komolyan megingatni
ezt a borzasztó agyrémet. Hasztalan próbálták bölcsészek és
történetírók tarthatatlanságát igazolni. Ámbár nem volt nekik nehéz
kimutatniok, hogy az intézmények, az eszmék,  érzelmek
és erkölcsök folyományai és hogy nem lehet eszméket, érzelmeket és
erkölcsöket törvénykészítéssel teremteni. A nép nem tetszése
szerint választja intézményeit, minthogy nem tetszése szerint
választja hajának, szemének színét sem. Az intézmények és
kormányformák faji produktumok. Korántsem teremtői, hanem
teremtményie egy korszaknak. A népek nem úgy kormányoztatnak, mint
pillanatnyi szeszélyük kivánja, hanem amint jellemük követeli.
Századokra van szükség politikai rezsim alakítására és századokra
van szükség annak megváltoztatására. Az intézményeknek nincs
közvetlen értékük; sem jók, sem rosszak magukban véve. Azok,
amelyek jók, adott esetben egy adott népre, kárhozatosak lehetnek
egy másikra. Tehát egy népnek épenséggel nincs hatalmában
intézményeit valóban megváltoztatni. Erőszakos forradalmak árán
kétségkívül cserélheti a neveket, de alapjában mitsem módosított. A
nevek pedig csak üres külsőségek és a történetíró, ha mélyére hatol
egy kissé a dolgoknak, nem sokat ad rájuk. Innen van pl. hogy a
világ legdemokratikusabb országa, Anglia,11)
pedig monarchikus kormányformája van, azok az országok pedig, hol a
legsötétebb zsarnokság dühöng,  az amerikai spanyol
köztársaságok, ámbár republikánus alkotmányuk van. A népek sorsát
jellemük végzi el és nem kormányformájuk. Ezt a nézetet előbbi
munkámban kiséreltem meg megszilárdítani, biztos példákra
hivatkozva.

Amiért gyerekes időtöltés, haszontalan retorikai gyakorlat az
időt bármiféle alkotmánygyártással vesztegetni. A szükségesség és
az idő vállalják ezt a munkát magukra, ha mi bölcsek vagyunk ezt a
két tényezőt működni hagyni. Így volt ez az angol-szászoknál és
amit nagy történészük, Macaulay mond egy helyen, meg kellene
könyv nélkül tanulni az összes latin országok politikusainak.
Kimutatva, hogy mi minden jót eredményeztek a józan ész
szempontjából abszurdumok és ellenmondások tömkelegének látszó
törvények, összehasonlítja az európai és amerikai latin népek
zavarokban kimúlt jó néhány alkotmányát Angolországéval. Ezután
bebizonyította, hogy az angol alkotmány mindig lassan változott,
részenként, mindig a közvetlen szükségesség és sohasem spekulativ
okoskodások befolyása alatt. «Sohasem kell a szimmetriával törődni
és sokat kell törődni a haszonnal; a szabálytalanságot nem kell
kiküszöbölni azért mert szabálytalanság; csak akkor kell újítani,
ha már a baj érezhető, de akkor olyan alaposan, hogy a baj
megszünjék; a tétel felállítása sohase legyen tágabb körű, mint az
egyes eset, amiről szó van. Ime, ezek azok a szabályok, amelyek
János király kora óta 250 parlamentünk tanácskozásában irányadók
voltak.»

Egymásután sorra kéne vennünk az összes népek törvényeit és
intézményeit, hogy kimutassuk,  hogy azok mennyiben faji
szükségletek és hogy emiatt nem lehet őket erőszakkal
megváltoztatni. Lehet pl. filozófiailag vitatkozni a centralizáció
előnyeiről és hátrányairól. De mikor azt látjuk, hogy egy
legkülönbözőbb elemekből álló nép ezredéves erőfeszitést fordított
a központosítás fokozatos megvalósítására, amikor megállapítjuk,
hogy egy nagy forradalom a múlt összes intézményeinek tönkretételét
tűzve ki célul, kénytelen volt nemcsak tiszteletben tartani, hanem
erősbíteni ezt a centralizációt, mondhatjuk, hogy ez a szükségesség
parancsára történt, sőt létföltétel, és sajnálkozni lehet a
rombolásról szónokló politikusok csekély belátásán. Ha ez
véletlenül sikerülne nekik, ez a siker borzalmas
polgárháború12) rögtöni kitörését
jelentené, ami különben újolag még nyomasztóbb központosításhoz
vezetne, mint amilyen a régi volt.

Az előzményekből következik, hogy a tömeglélek huzamosabb
befolyásolása az intézmények által nem érhető el. Mikor látjuk,
hogy némely országok,  mint az Egyesült Államok demokratikus
intézményeik révén a jólétnek magas fokára emelkedtek, míg mások,
mint az amerikai spanyol köztársaságok, a legborzasztóbb
anarchiában leledzenek, elmondhatjuk, hogy az intézményeknek semmi
közük sincs az egyiknél a nagysághoz, a másiknál a sülyedéshez. A
népeket jellemük kormányozza és az összes intézmények, ha nem
idomultak hozzá belsőleg ehhez a jellemhez, csak kölcsönzött ruhák
és ideiglenes álöltözetek. Persze voltak véres háborúk és vad
forradalmak és még lesznek is intézmények behozataláért és az
emberek úgy mint a szent ereklyéknek természetfölötti erőt
tulajdonítanak nekik és tőlük várják boldogságuk megteremtését.
Bizonyos értelemben azt mondhatnók, hogy az intézmények hatással
vannak a tömeglélekre, mert lázadásban törnek ki értük. De ilyenkor
valóban nem az intézmények keltik a hatást, mert tudjuk, hogy akár
győznek, akár buknak, semmiféle erejük nincsen. A tömegek lelkére
csak az illuziók és szavak hatnak. A szavak főleg, ezek a
semmitmondó hatalmas szavak, melyeknek csodás uralmát nemsokára
kimutatjuk.

5. §. A tanítás és nevelés.

A kor csekélyszámú de nagy erejű uralkodóeszméi közt – ámbár
merő illuziók, mint már kimutattuk – az első helyet ez foglalja el:
a nevelés jelentékenyen meg tudja változtatni az embereket;
megjavításukban és egyenlővé tételükben biztos eredményre vezet. Ez
a tétel az ismétlés  folytán végre a demokrácia
legmegdönthetetlenebb dogmájává lett. Ezt megbolygatni ma már olyan
nehéz volna, mint egykor az egyház dogmáit.

De ezen a ponton ép úgy, mint sok másban, a demokratikus eszmék
legnagyobb összhangtalanságban vannak a lélektani és tapasztalati
adatokkal. Több kiváló filozófusnak, köztük Herbert Spencernek, nem
volt nehéz kimutatni, hogy a nevelés sem erkölcsösebbé, sem
boldogabbá nem teszi az embert. Az öröklött szenvedélyeket és
ösztönöket nem változtatja meg, sőt gyakran – kivált ha rosszul
alkalmazzák – inkább veszedelmes, mint hasznos. A statisztikusok
megszilárdították ezt az álláspontot, kimutatván, hogy a
kriminálitás növekszik a tanítás vagy legalább is egy bizonyos
tanítás általánosításával és hogy a társadalom leggonoszabb
ellenségei, az anarchisták az iskolák babérkoszorúsai közül
kerülnek ki. Egy kiváló hivatalnok, Adolphe Guillot, egy
újabb munkájában közzé teszi, hogy 1000 iskolát nem végzett bűnösre
3000 iskolát végzett esik és hogy ötven év alatt a 100,000 lakosra
eső bűnösök száma 223-ról 500-ra emelkedett, ami 133%, emelkedést
jelent. Hivataltársaival egyértelműleg jegyzi meg, hogy a bűnözés a
fiatalkorúaknál van növekvőben, kiknél mint tudjuk, az ingyenes és
kötelező iskola helyettesíti a patronátust.

Azért nem biztos, – még senki sem állította – hogy a helyesen
irányított nevelésnek nincsenek nagyon hasznos gyakorlati
eredményei, ha nem is az erkölcsiség emelésében, hanem legalább is
az élethivatásra való képesség fejlesztéséban. Sajnos, a latin
népek, kivált huszonöt év óta,  nevelési rendszerüket hamis
elvekre alapítják és a legkiválóbb szellemek megfigyelései ellenére
megmaradnak sajnálatraméltó tévedésükben. Én magam is kimutattam
különböző munkáimban,13)
hogy a mi mai nevelésünk a társadalom ellenségévé teszi
legnagyobbrészt azokat, kik belőle részesülnek és a szociálizmus
félszeg formáinak számos következménye innen veszi eredetét.

Ennek a nevelésnek – melyet joggal neveztek latin nevelésnek –
az első hibája egy lélektani alaptévedésből származik, nevezetesen,
hogy a könyvek kivülről való tudása fejleszti az értelmet. Azóta
tanulnak amennyit csak lehet. A fiatal ember az elemi iskolától a
doktorátusig vagy az államvizsgáig egyebet sem csinál, mint
kívülről tanul könyveket, anélkül hogy ítélő és kezdeményező
képességét gyakorolta volna valaha. A nevelés nála leckefelmondást
és engedelmességet jelent. «Megtanulni a leckéket, könyv nélkül
tudni a nyelvtant vagy kivonatot, jól ismételni, jól utánozni
különös egy nevelés, ahol az minden törekvés, hogy hinni kell a
tanító csalhatatlanságában és nem eredményez mást, mint hogy
gyöngébbekké és tehetetlenné tesz bennünket.» – írja Jules Simon a
volt közoktatásügyi miniszter.

Ha az egész nevelés haszontalan volt, nem tehetünk mást, mint
hogy sajnálkozunk a szerencsétlen gyermekeken, kiknek, ahelyett,
hogy hasznos dolgokra tanították volna őket az elemiben, Clotaire
fiainak genealogiáját, Neustria és  Austrasia harcait és az
állattani osztályokat verték a fejükbe. De még sokkal komolyabb
veszedelmet is rejt ez magában. Ez okozza, hogy akik ebben a
nevelésben részesültek, undort éreznek az iránt az állapot iránt,
melyben születtek és kikivánkoznak belőle. A munkás nem akar tovább
munkás maradni, a paraszt nem akar többé paraszt lenni és a
legutolsó nyárspolgár sem képzel fiai számára más pályát, mint
valami államilag javadalmazott hivatalt. Az iskolák, ahelyett, hogy
az élet számára készítenék elő az embert, államhivatalnokokat
nevelnek, hol sikert lehet aratni anélkül, hogy az illető
megerőltetné magát vagy egy szemernyi kezdeményezőképességnek is
tanújelét adná. A létra alsó fokán a sorsával elégedetlen mindig
lázadásra kész proletár-hadsereget szaporítja; fent pedig, ami
frivol, egyszerre kételkedő és hiszékeny nyárspolgárságunkat, mely
babonás hittel az állami tekintély iránt, melyet közben folyton
gyaláz, a kormányra kenve mindig saját hibáit, semmihez sem tud
kezdeni a tekintély közbenjárása nélkül.

A diplomásokat mind az állam kreálja tankönyveivel, de csak
kevésnek tudja hasznát venni és a többit szükségképen állás nélkül
hagyja. Az egyik részt táplálnia kell a többit ellenségévé teszi. A
társadalmi pirámis tetejétől a csúcsáig, a kis hivatalnoktól a
professzorig és préfet-ig, a diplomások roppant tömege szállta meg
a hivatalokat. Míg a kereskedő alig talál ügynököt, ki őt a
gyarmatokban képviselje, addig a legszerényebb hivatalt ezer
pályázó ostromolja. Csak magában a Seine-departement-ban 20,000
tanító és tanítónő van állás nélkül, kik megvetve a mezei
 munkát és műhelyt, az államra számítanak
megélhetésükért. A kinevezettek száma korlátolt, tehát az
elégedetleneknek roppant számban kell lenni. Ez utóbbiak mindennemű
forradalomra készek, bárki legyen a vezér és bármi legyen a cél,
amiért küzdjenek. Az ismeretszerzés, ha nem talál az illető
alkalmazást, biztos mód arra, hogy az ember forradalmár
legyen.14)

Bizonyos, hogy ezzel az árral szembeszállni már nagyon késő.
Csak a tapasztalat, a népek e végső tanítómestere lesz hivatva
megmutatni tévedésünket. Ez maga elég hatalmas lesz bebizonyítani a
mi gyűlölt tankönyveink és siralmas vizsgáink pótlásának
szükségességét olyan hivatásos oktatással, mely az ifjúságot a
mezőkre, műhelyekbe, a gyarmatok vállalataiba tudja majd terelni,
amit ma minden áron kerülni igyekszik.

Ebben a tervszerű nevelésben, amit ma minden 
fölvilágosodott ember óhajt, részesítették egykor apáinkat, és ezt
azok a népek, kik ma akaratukkal, kezedeményezésükkel, vállalkozó
szellemükkel uralkodnak a világon, fenn tudták tartani. Egy nagy
gondolkodó, Taine, azokon a figyelemre méltó lapokon, melyeket majd
idézni fogok, világosan kimutatta, hogy a mi nevelésünk egykor
csaknem az volt, ami a mai angol vagy amerikai nevelés. A latin és
angol-szász nevelés közt vont figyelemreméltó párhuzamban világosan
kimutatja a két módszer következményeit.

Végső szükségben még talán hajlandó volna az ember a mi
klasszikus nevelésünk minden hibáját elszívelni, még azt is, hogy
elégedetleneket és kitaszítottakat teremtett, ha az a sok felületes
ismeret, az a sok kívülről tudott könyv emelné az értelmi
színvonalat. De emeli-e valóban? Sajnos, nem! Ítélőképesség,
tapasztalat, kezdeményezés, jellem, ezek a siker föltételei az
életben és ezt a könyvek nem adják meg. A könyv jó arra, hogy
belenézzünk, de teljesen hiábavaló hosszú töredékeket megtartani a
fejben belőlük. Taine nagyon szépen kimutatja, hogy a hivatásos
nevelés hogyan fejlesztheti az értelmet és ez homlokegyenest
ellenkezik a klasszikus neveléssel.


«Az eszmék csak természetes és normális környezetükben
fejlődnek. Ami pedig csírájukat életre kelti, a számtalan benyomás,
amit a fiatal ember naponként szerez a műhelyben, a bányában, a
törvényszéknél, az irodában, a hajógyárban, a kórházban, az
eszközök, anyagok és  műtét látása közben, ha ott van a
kliensek és munkások közt, a munkánál, a jól vagy rosszul végzett,
a költséges vagy kifizető vállalkozásnál. Lám, a szemnek, fülnek,
kéznek, sőt a szaglásnak az ilyen apró-cseprő saját észrevételei
önkéntelenül szerződnek és öntudatlanul dolgozódnak fel, ő benne
szerveződnek és előbb vagy később új összetételt, egyszerűsítést,
megtakarítást, tökéletesítést vagy feltalálást szuggerálnak neki.
Mindezektől az értékes kontaktusoktól, mindezektől az
asszimilálható és nélkülözhetetlen elemektől a francia ifjú meg van
fosztva épen a legtermékenyebb korban. Hét, nyolc évig be van
rekesztve az iskolába, távol a közvetlen és személyes
tapasztalattól, amely megadta volna neki a dolgoknak, az embereknek
és a velük való különböző bánásmódnak pontos és eleven
ismeretét.

«… Tíz közül legalább is kilenc elvesztette az időt és
fáradságot, több évet veszített életéből és épen a legtermékenyebb,
legfontosabb és legdöntőbb éveket. Vegyük még hozzá először felét
vagy kétharmadát azoknak, kik vizsgára jelentkeznek, értem a
bukottakat; azután a vizsgára bocsátottak, egyetemi fokozatot,
végbizonyítványt nyerők és diplomások felét vagy kétharmadát,
vagyis a túlterhelteket. Sokat kívántak tőlük és megkövetelték,
hogy azon a bizonyos napon széken ülve vagy tábla előtt, két óra
hosszáig bizonyos tudományágban minden emberi ismeret élő
repertóriumai legyenek. Valóban azok voltak körülbelül két óra
hosszáig azon a napon; de egy hónappal utána már nem; az új vizsgán
már nem tudnának átmenni. Az a sok zűrzavaros  ismeret
minél előbb kiszóródik a fejükből, és újjal nem pótolják. Az
elmeerő eltompult, a termékenyítő nedv kiszáradt; előttünk a kész,
gyakran már «végzett» ember. Már hivatala van, házas, oda van
kapcsolva egy körhöz, de állandóan ugyanahhoz a körhöz,
körülbástyázza magát szorosan vett hivatalába. Ezt pontosan
betölti, de ezenkívül semmit sem tesz. Ilyen az átlag; bizonyos,
hogy a bevétel nem fedezi a kiadást. Angliában és Amerikában – épen
úgy, mint 1789 előtt Franciaországban – megfordított eljárást
követnek, itt a bevétel egyensúlyban van, vagy pedig több».



A kiváló történész kimutatja azután a különbséget a mi
rendszerünk és az angol-szász rendszer között. Náluk nincs meg a mi
számtalan speciális szakiskolánk; az oktatást nem könyvekből, hanem
a dolgokból merítik. A mérnököket például gyárban képezik és nem
iskolában; így aztán elérheti azt a fokot, amire értelme képesíti;
munkás vagy felügyelő marad, ha tovább nem tudja vinni és mérnök
lesz, ha tehetségei megvannak hozzá. Ez az eljárás másképen
demokratikus és hasznos a társadalomra, mint az, mikor az emberek
egész pályája egy tizennyolc vagy húsz éves korában letett pár
óráig tartó vizsgától van függővé téve.


«A bányában, műhelyben, kórházban, az építésznél, a bíróságnál
tölti el a fiatalon szabadjára bocsátott növendék tan- és
próbaidejét, olyanformán, mint nálunk az irnok az irodában és a
festő a műteremben. Megelőzőleg mielőtt belépett  volna,
hallgathatott néhány általános összefoglaló előadást, hogy keretet
nyerjen, amelyben majd elhelyezheti óráról-órára szerzett
megfigyeléseit. Felfogóképességéhez mérten látogathat gyakran
bizonyos technikai előadásokat, hogy módszeresen rendezhesse
naponként szerzett tapasztalatait. Az ilyen módszer mellett
gyakorlati készsége magától növekszik és fejlődik addig a fokig,
ameddig a növendék tehetsége bírja és abban az irányban, amelyben
jövendőbeli hivatása, speciális munkaköre, amire magát elszánta,
követeli. Ilyen módon aztán Angliában és Amerikában a fiatal ember
hamar kimutatja minden képességét. Huszonöt éves korában, vagy
előbb, ha a feltételek nem hiányoznak, már nemcsak hasznos munkás,
hanem önálló vállalkozó, nem kerék a gépben, hanem inkább motor.
Franciaországban, hol a megfordított módszer van érvényben, amely
nemzedékről-nemzedékre mindinkább kínai lesz, borzasztó az
elveszett erők mennyisége.»



A nagy filozófus a mi latin nevelésünk és az élet közti
diszharmóniát illetőleg a következő megállapodásra jut:


«A nevelés három fokán, a gyermek, serdülő és ifjú korban, az
elméleti előkészítés könyvekből és padokban túlhosszú és
megterhelő. Csak a vizsgára, iskolai fokozatra, oklevélre és
végbizonyítványra van tekintettel és semmi egyébre. Eszközei
rosszak, természet- és társadalomellenes módszert alkalmaz, a
gyakorlati tanítást túlságosan elhalasztja; ehhez járul még az
internátus,  a mesterséges lelkesítés és gépies
eljárás, a túltömés, mit sem törődve a későbbi korral, az ifjú
korral, a férfi hivatásával; semmi tekintettel a valódi világra,
melybe a fiatal ember minden órában beleeshetik, a társadalomra,
mely őt körülveszi, s amelyben majd érvényesülnie kell, s az emberi
küzdelmekre, amelyben előre fölfegyverkezettnek, gyakorlottnak és
edzettnek kell lennie, hogy magát megvédhesse. Ezzel a
nélkülözhetetlen készséggel, ezzel a minden másnál fontosabb
ismerettel, a józan észnek, akaratnak és idegeknek szilárdságával,
ami iskoláink nem törődnek. Ellenkezőleg, ahelyett, hogy
képesítenék az embert, alkalmatlanná teszik jövendőbeli definitiv
hivatására. Kijutva az iskolából, belépése a világba, első lépései
a gyakorlati élet mezején, leggyakrabban nem egyebek, mint
fájdalmas bukásoknak sorozata, amelyből megsebezve, hosszú időre
elcsüggedve és kétségbeesve kerül ki. Ebben a kemény és veszedelmes
próbában megbillen az erkölcsi és észbeli egyensúly és az a veszély
érheti, hogy nem áll helyre többé. Itt a kiábrándulás a maga
hirtelenségében és teljességében; nagy volt a csalódás és nagy volt
a gyalázat.15)





Vajjon eltértünk-e az előzményekben a tömegek lélektanától?
Bizonnyal nem. Ha meg akarjuk érteni azokat a gondolatokat és
nézeteket, melyek ma gyökeret vernek és holnap előtörnek, tudnunk
kell, hogy a talaj mi módon készült elő. A nevelésből, amelyben egy
ország fiatalsága részesül, megtudhatjuk, hogy milyen lesz az
illető ország jövője. A mai ifjúságnak adott nevelés igazolja a
legsötétebb sejtelmeket. A tömeglélek jobbulása vagy megromlása
kapcsolatban van az oktatással és neveléssel. Szükséges volt tehát
kimutatni, hogy a mai rendszer mit hozott ki belőle, és hogy a
közömbösök és semmivel nem törődők csoportja hogyan lett lassanként
az elégedetleneknek iszonyú táborává, akik készek bármiféle
utópista vagy szónoki szuggesztiónak engedelmeskedni. Az iskolák
képezik ma az elégedetleneket és anarchistákat és itt készítik elő
a latin népek számára a bukás közelgető óráját. 

MÁSODIK FEJEZET.

A tömeg nézeteinek közvetlen tényezői.

1. §. A képek, szavak és formák. – A
szavak és formák varázsszerű hatalma. – A szavak hatalma az általuk
előhívott képekhez kapcsolódik és független azoknak valódi
értelmétől. – Ezek a képek változnak korok és fajok szerint. – A
szavak elavulása. – Példák néhány nagyon használatos szó értelmének
lényeges változására. – Hogy a régi dolgokat új nevekre
keresztelik, ennek politikai haszna van, ha a korábbi elnevezések
rossz hatást gyakorolnak a tömegekre. – A szavak értelmének
változása fajok szerint. – A demokrácia szónak más a jelentése
Európában és Amerikában. – 2. §. Az illuziók. –
Jelentőségük. – Minden civilizáció alapjában megtalálhatók. – Az
illuziók társadalmi szükségessége. – A tömegek mindig többre
becsülik az igazságnál. – 3. §. A tapasztalat. – Csak a
tapasztalat tudja a szükségessé vált igazságokat a tömeg lelkébe
oltani és a veszedelmes illuziókat megsemmisíteni. – A tapasztalat
csak úgy hat, ha gyakran ismétlődik. – Mibe kerülnek a tömegek
meggyőzésére szükséges tapasztalatok. – 4. §. Az ész. – A
tömegeknél semmi jelentősége sincs. – Csak a tudattalan érzelmek
befolyásolásával hathatunk rájuk. – A logika szerepe a történetben.
– A valószínűtlen események rejtett okai.

Kikutattuk azokat a távoli és előkészítő tényezőket, melyek a
tömegek lelkének különös befogadóképességet adnak és lehetővé
teszik náluk bizonyos érzelmeknek és gondolatoknak előállását. Most
következik, hogy a közvetlenül  hatni tudó tényezőket tegyük
vizsgálat tárgyává. Egy másik fejezetben látni fogjuk, hogy ezeket
a tényezőket mi módon kell alkalmazni, hogy minden hatásukat
kifejthessék.

Ennek a munkának első részében a sokaság érzelmeit, gondolatait
és gondolkodását tanulmányoztuk; ennek megismeréséből világosan
levezethetjük a tömeglélekre való hatás általános módját. Már
tudjuk, hogy mi tesz benyomást a tömegek képzeletére, ismerjük a
szuggesztiók hatalmát és ragályosságát különösen akkor, ha képek
alakjában jelentkeznek. De a szuggesztióknak különböző lévén
eredetük, a tömegek lelkére hatással levő tényezők is más-másfélék
lehetnek. Külön kell tehát őket szemügyre vennünk. És ez nem hiába
való fáradság. A tömegek hasonlítanak valamennyire a mesebeli
sphinxhez: meg kell fejtenünk a rejtélyt, amit pszichológiájuk
elibünk ad, vagy el kell rá szánni magunkat, hogy fölfalnak
bennünket.

1. §. A képek, szavak és formák.

A tömegek képzelőerejének tanulmányozása közben láttuk, hogy
főleg a képek teszik őket benyomásra fogékonyakká. Ezek a képek nem
állnak mindig rendelkezésünkre, de előhívhatók szavak és formáknak
ügyes alkalmazásával. Művészettel alkalmazva, csakugyan megvan az a
titokzatos hatalmuk, amit egykor a mágiába beavatottak
tulajdonítottak nekik. A legborzasztóbb viharokat fel tudják
kelteni a tömegek lelkében és le is tudják csendesíteni. Cheops
 piramisánál magasabb pirámist lehetne
emelni csak azoknak az embereknek csontjaiból, kik a szavak és
szóképek hatalmának áldozatai.

A szavak hatalma az előhívott képekhez kapcsolódik és merőben
független valódi jelentésüktől. Nem egyszer ép azoknak van
legnagyobb hatásuk, melyeknek értelme leghatározatlanabb. Ilyenek
például az ilyen kitételek: demokrácia, szocializmus, egyenlőség,
szabadság stb.; értelmük oly szétágazó, hogy vaskos kötetek nem
volnának elegendők megállapításukra. És mégis bizonyos, hogy
valóságos varázslatos hatalom fűződik e kurta szavakhoz, mintha az
összes problémák megfejtését hordoznák magukban. Mert összetevői a
legkülönfélébb tudattalan vágyaknak és a reményeknek, hogy
megvalósulnak.

Az ész és érvek hasztalan küzdenek bizonyos szavak és formák
ellen. Áhitattal ejtik ki a tömegek előtt, s amikor kimondták, az
arcok ünnepélyes színt öltenek és a fejek helyeslőleg bólintanak.
Sokan természeti erőknek vagy természetfölötti hatalmaknak tekintik
őket. A lelkekben nagyhatású és határozatlan képeket hívnak elő és
ép ez a homályosság, mely őket beburkolja, növeli titokzatos
erejüket. A szentek szentje mögé rejtett félelmetes és titokzatos
istenségekhez hasonlíthatnók őket, ahová a hívő csak remegve
közeledik.

Mivel a szavak által előhívott képek függetlenek a szavak
értelmétől, azonos formák alatt korok és népek szerint változnak.
Bizonyos szókhoz csak ideiglenesen csatlakoznak bizonyos képek; a
szó csak külső kép, mely őket megjeleníti. 

A képek előhívására nincs valamennyi szónak és formának ereje;
vannak olyanok, amelyek elavulnak és nem ébresztenek föl többé
semmit a lelkekben. Ilyenkor üres hangokká válnak és csak az a
hasznuk lesz, hogy azoknak, kik használják őket, nem kell
gondolkozniok. Egy kevés szóforma- és fráziskészlettel, amit az
ember fiatal korában elsajátít, untig el van látva mindennel, hogy
az életen átevickéljen, anélkül, hogy meg kellene magát a
gondolkodásban erőltetnie.

Ha megfigyeljük valamelyik nyelvet, azt találjuk, hogy a szók,
melyekből áll, az idők folyamán elég lassan változnak; ellenben
szüntelen változnak a képek, mit fölidéznek és az értelem, mely
hozzájuk fűződik. Ezért jutottam én másik munkámban arra a
következtetésre, hogy egy nyelvnek tökéletes fordítása, főkép ha
kihalt népekről van szó, teljességgel lehetetlen. Mert voltaképen
mit csinálunk, amikor latin, görög vagy szanszkrit kifejezést
franciával helyettesítünk, vagy ha meg akarunk érteni saját
nyelvünkön két- vagy háromszáz évvel ezelőtt írt könyvet?
Egyszerűen azokat a képeket és képzeteket, melyek a mai életből
jutottak tudatunkba, tesszük azoknak a teljesen más fogalmaknak és
képeknek helyére, amiket a régi élet hozott létre egy, a miénkhez
nem hasonló életfeltételek közt élő faj lelkében. Amikor a
forradalom férfiai azt hitték, hogy a görögöket és rómaiakat
utánozzák, csak azt tették, hogy a régi szavaknak olyan értelmet
adtak, amilyen sohasem volt nekik. Mi hasonlóság lehet a görög
intézmények és azok között, amelyeket ma megfelelő szókkal
jelölnek? Mert mi egyéb volt akkor  a köztársaság, mint
lényegében arisztokratikus intézmény, melyet kis apró zsarnokok
alkottak, kik a legszélsőbb alávetettségben tartott
rabszolgatömegen uralkodtak. Ezek a községi arisztokráciák
rabszolgaságra voltak alapítva, enélkül egy percig sem létezhettek
volna.

És vajjon a szabadság szó ugyanazt jelenthette-e, amit ma értünk
rajta, abban a korban, amikor a gondolatszabadságot még nem is
sejtették, ahol nem volt nagyobb és ritkább gonosztett, mint a
város isteneiről, törvényeiről és szokásairól vitatkozni? És a haza
szó mi mást jelentett egy athéni vagy spártai lelkében, mint
Athenae vagy Spárta kultuszát és nem Görögországét, amely versengő
és folyton háborúskodó városokból volt összetéve. Ugyancsak a haza
szónak mi lehetett a jelentése a versengő törzsekből álló, faj,
nyelv és vallás szerint elkülönült régi gallusoknál, akiket Caesar
azért győzött le olyan könnyen, mert mindig voltak köztük
szövetségesei. Csak Róma adott Galliának hazát, megadva neki a
politikai és vallásos egységet. De nem kell nagyon visszamennünk,
mindössze alig két évszázadra, és elhitetjük-e, hogy ugyancsak a
haza szó azt jelentette a francia hercegeknél, amit manapság, kik,
mint a nagy Condé, idegenekkel szövetkeztek királyuk ellen? És
ugyanennek a szónak nem volt-e más értelme, mint ma, az emigránsok
szerint, kik azt hitték, hogy a becsület törvényének
engedelmeskednek, ha Franciaország ellen harcolnak; és az ő
szempontjukból csakugyan ennek engedelmeskedtek, mert a hűbéri
törvény a vazallust  urához és nem a földhöz köti és ahol a
fejedelem volt, ott volt az igazi haza.

Nagyon sok szó van, melynek értelme az idők folyamán lényegében
úgy megváltozott, hogy csak nagy erőlködéssel tudjuk megérteni,
hogy egykor hogyan értették. Nagyon jól mondották, hogy sok
olvasásra van szükségünk csak annak megértésére, hogy mi volt a
jelentése dédapáinknál a «király» és «királyi család» szavaknak.
Hát még a komplikáltabb kifejezéseknek?

A szavaknak csak bizonytalan, átmeneti, korok és népek szerint
változó jelentése van. És amikor a tömegre akarunk velük hatni, azt
kell tudnunk, hogy mi a jelentésük a tömegnél az adott pillanatban
és nem azt, hogy mi volt egykor és hogy mi lehet más lelki alkatú
egyéneknél.

Ha tehát a tömegekben politikai zavarok vagy nézetváltozás miatt
mély ellenszenv ébredt bizonyos szavak által felébresztett képek
iránt, a valódi államférfiúnak első kötelessége a kifejezéseket
megváltoztatni, de – jól megértsük – úgy, hogy ez magukat a
dolgokat ne érintse. Ezek ugyanis sokkal jobban össze vannak forrva
az öröklött lelki alkattal, mintsem, hogy változtathatók volnának.
Már régen megjegyezte a szellemes Toqueville, hogy a konzulátus és
a császárság műve főleg abban állott, hogy új szavakba öltöztette a
mult intézményeinek nagy részét, azaz, azokat a kifejezéseket,
amelyek a tömegek képzeletében gyűlölt képeket idézték elő, újakkal
cserélte föl, s ezeknek új volta meggátolta felidéződésüket. A
«taille» lett telekadó, a «gabelle» lett sóadó, a fogyasztási adók
indirekt  és jövedelmi adók lettek; a mester- és
céhtaxát kereseti adónak nevezték stb.

Az államférfiak egyik legfontosabb tevékenysége, hogy azokat a
dolgokat, melyeket a tömegek régi nevükön nem tűrnek, népszerű vagy
legalább is semmitmondó nevekre kereszteljék. A szavak hatalma oly
nagy, hogy elég jól megválasztott szóval jelölni a leggyűlöltebb
dolgokat, hogy a tömegek elfogadják. Jól jegyzi meg Taine, hogy a
jakobinusok a szabadságra és testvériségre, az akkor népszerű
szavakra való hivatkozással, «Dahomey-hoz méltó zsarnokságot, az
inkvizícióhoz hasonló törvényszéket és a régi mexikóiakhoz hasonló
emberáldozatokat rendeztek». A kormányzás művészete épúgy, mint az
ügyvédség, szavak alkalmazásában áll. Ennek a mesterségnek az egyik
legnagyobb nehézsége, hogy ugyanabban a társadalomban ugyanazoknak
a szavaknak igen gyakran nagyon eltérő jelentése van a különböző
társadalmi rétegeknél; látszólag ugyanazokat a szavakat használják,
de sohasem beszélik ugyanazt a nyelvet.

A megelőző példákban bizonyítottuk, hogy az idő a főtényező a
szavak értelmi változásában. Ha ide számítjuk a fajt is, látni
fogjuk, hogy hasonló civilizációjú, de más-más fajokhoz tartozó
népeknél ugyanazoknak a szavaknak igen gyakran a legeltérőbb
képzetek felelnek meg. Sok utazás nélkül lehetetlenség ezeket a
különféleségeket megérteni, ezért nem is bántom őket. Csak annyit
szándékozom megjegyezni, hogy ép azoknak a szóknak népek szerint
legváltozóbb a jelentése, melyeket a tömegek használnak. Ilyenek
 például a demokrácia és szocializmus
szavak, melyek ma annyira forgalomban vannak.

Valóban merőben ellentétes gondolatok és képek felelnek meg
nekik a latin és az angol-szász elmékben. Ez a szó: demokrácia, a
román népeknél az egyéni akarat és kezdeményezés háttérbe
szorulását jelenti az állami közösséggel szemben. Az államra
nehezedik hovatovább minden, a vezetés, központosítás, egyedárúság
és gyártás. Erre apellál szüntelen minden párt kivétel nélkül: a
radikálisok, szocialisták és monarchisták egyaránt. Az
angol-szászoknál, nevezetesen az amerikaiaknál, ugyanez a
demokrácia szó ellenkezőleg az akarat és egyéniség intenzív
fejlődését és az állam lehetőleg teljes háttérbe szorítását jelenti
és a rendőrség, hadsereg és diplomáciai ügyeken kívül semmit sem
engednek az államnak vezetni, nemkülönben a közoktatást sem. Tehát
ugyanaz a szó egyik népnél az egyéni akarat és kezdeményezés teljes
elnyomását, a másiknál az akarat és kezdeményezés lehető kifejtését
és az állam16) háttérbe szorítását
jelenti, vagyis homlokegyenest ellentétes értelme van.

2. §. Az illúziók.

A tömegek mindig ki voltak téve illuziók befolyásának a
művelődés kezdetétől fogva. Az illuziók keltőinek emelték a legtöbb
templomot, szobrot és oltárt. Egykor vallásos illúziók, ma
 bölcseleti és szocialis illuziók – ott
vannak ezek a szörnyű hatalmasságok az élén az összes
civilizációknak, melyek egymás után fölvirágzottak bolygónkon.
Nevükben épültek Chaldea és Egyiptom templomai, a középkor egyházi
épületei, nevükben forgatták föl száz évvel ezelőtt egész Európát,
és nincs művészeti, politikai vagy társadalmi alkotásunk csak egy
is, mely hatalmas nyomukat magán ne viselné. Az emberek lerázzák
néha őket rémes fölfordulások árán, de úgy látszik, arra vannak
kárhoztatva, hogy mindig újra felvegyék. Nélkülök nem juthattak
volna ki az ősi barbárságból és nélkülök mihamarább oda sülyednének
még vissza. Hiú árnyak ezek kétségkívül; de álmainknak e szülöttei
kényszerítették a népeket arra, hogy megteremtsék mindazt, ami a
művészet fényét, s a művelődés nagyságát alkotja.

«Ha megsemmisítenénk a múzeumokban és könyvtárakban és
összetörnénk a templomok előcsarnokaiban minden művet és műemléket,
melyhez a vallás adta a lelkesítést, mi maradna az emberiség nagy
álmaiból?» írja egy író, ki a mi tanainkat összegezi. «Reményben és
illuzióban részesíteni az embereket, ami nélkül nem tudnak
meglenni, ez az igazolása az istenek, hősök és költők létezésének.
Ötven éven keresztül úgy látszott, hogy a tudomány tölti be ezt a
hivatást. De az eszményiségért lelkesülő kedélyek előtt
kompromittálta az, hogy nem mer eleget igérni és nem tud eleget
hazudni.»

A mult század bölcselői teljes hévvel szentelték magukat azoknak
a vallásos, politikai és társadalmi illuzióknak lerombolására,
melyekben  apáink sok századon keresztül éltek. De
lerombolásukkal kiszárították a reménynek és lemondásnak forrását.
A feláldozott agyrémek mögött a természet vak és süket erőit
lelték; könyörtelenek lévén a gyöngeségek iránt, nem ismernek ezek
részvétet.

A filozófia az ő minden előrehaladásuk mellett sem tudott a
tömegeknek olyan eszményt adni, hogy az meghatotta volna őket. De
minthogy nekik mindenáron illúziók kellenek, ösztönszerűleg mint a
rovarok fényhez, sereglenek a szónokok köré, kik ezzel ellátják
őket. A népek fejlődésének nagy mozgatója sohasem az igazság volt,
hanem a tévedés. Hogy a szocializmus olyan hatalmas manapság, az az
oka, hogy még eleven illúziót tartalmaz. Folyton tért hódít a
tudományos bizonyítások ellenére. Főereje abban áll, hogy olyan
emberek védik, kik annyira nem ismerik a dolgok valóságát, hogy
vakmerően boldogságot mernek igérni az embernek. A szocialis
illúzió uralkodik a multnak fölhalmozódott törmelékein és övé a
jövő. A tömegek sohasem szomjúhozták az igazságot. A nekik nem
tetsző bizonyságok elől elfordulnak és inkább a tévedést istenítik,
ha ez őket elkápráztatja. Aki illúzióba ringatja őket, úr lesz
fölöttük, de áldozatuk az, aki megpróbálja őket kiábrándítani.

3. §. A tapasztalat.

A tapasztalat körülbelül az egyedüli eredményes módja annak,
hogy a tömegek lelkében az igazság megrögződjék és a veszedelmessé
vált illúziók megsemmisüljenek. E mellett szükséges,  hogy
széles alapon nyugodjék és gyakran ismétlődjék. Egy nemzedék
összegyülemlett tapasztalatainak általában nem veszi hasznát a
következő; ezért nem lehet a történelmi tényekre mint bizonyító
adatokra hivatkozni. Egyedüli hasznuk annak igazolása, hogy a
tapasztalatoknak milyen mértékben kellett korról-korra
ismétlődniök, hogy valamelyes hatást gyakoroljanak és hogy
kiirtsanak a tömegek lelkében csak egyetlen erős gyökeret vert
tévedést is.

Századunkra és a mult századra bizonyára úgy hivatkoznak majd a
jövő történészei, mint érdekes tapasztalatok korára. Egy kor sem
tud annyit felmutatni.

E tapasztalatok közül legszörnyűbb volt a francia forradalom.
Egy millió embert kellett legyilkolni és egész Európát húsz éven át
fenekestül fölforgatni, hogy bebizonyosodjék, hogy a társadalmat
nem lehet a tiszta ész diktálmányai szerint újra szervezni. Hogy
pedig kísérletileg is nyilvánvalóvá legyen, hogy a Caesarok sokba
kerülnek az értük áhítozó népeknek, ötven év alatt két megrázó
tapasztalatra volt szükség, s ámbár szemmel láthatók voltak, úgy
látszik nem voltak elég meggyőzők. Ámbár az első három millió
emberbe és egy invázióba került, a második szétdarabolásba és az
állandó hadsereg szükségességébe. A harmadik épen, hogy meg nem
történt, és biztosan be fog egykor következni. Hogy az egész nemzet
lássa, hogy az óriási német hadsereg nem holmi ártalmatlan17)  nemzetőrség, mint 1870 előtt hirdették,
szükség volt arra a borzasztó háborúra, melyet olyan drágán
fizettünk meg. Annak megértésére, hogy a protekcionizmus
tönkreteszi a magukat alávető nemzeteket, legalább is húsz évi
keserves tapasztalatra lesz szükség. Végtelenségig lehetne a
példákat idézni.

4. §. Az ész.

Mivel előszámláltuk a tömeglélekre hatni tudó tényezőket, szinte
fölösleges volna az észt megemlítenünk, ha nem volna szükség
befolyásának negativ értékéről szólanunk.

Már kimutattuk, hogy a tömegek nem befolyásolhatók észokokkal és
csak a durva képzettársításokat értik meg. Épen ezért mindig az
érzelmekhez fordulnak és sohasem az észhez azok a szónokok, kik
őket befolyásolni tudják.  A logika törvényeinek nincs náluk
foganatja.18) A tömeg meggyőzése céljából
eleve jól számot kell vetni az őket lelkesítő érzelmekkel,
színlelni kell, hogy bennünk is megvannak, aztán módosítani kell
őket, felidézve a kezdetleges asszociáció segítségével bizonyos
nagyon szuggesztív képeket. Szükség esetén ismételni kell tudni ezt
a munkát és mindenekfelett kitalálni a keletkezendő érzelmet. Annak
szükségessége, hogy az ember szónoklás közben a pillanatnyi hatás
szerint folyton tudja beszédét módosítani, előre hatástalanná teszi
a megtanult és elkészített beszédet. Mert ha a szónok saját
gondolatait és  nem a hallgatókét követi, ez már
magában megsemmisíti befolyását.

A logikus elmék, kik hozzá vannak szokva, hogy valamennyire
szoros gondolatláncolattal győzik meg őket, önkéntelenül választják
ezt a módszert akkor is, ha tömeghez fordulnak és mindig
meglepődnek érveik hatástalanságán. «A szokásos mathematikai
következtetések szillogizmusra, vagyis az egyenlőségi asszociációra
vannak alapítva – tehát szükségképeniek – írja egy mathematikus. «A
szükségesség azt követelné, hogy ezt a még szervezetlen tömeg meg
megértse, ha tudná csak az egyenlőségi asszociációt is követni.»
Bizonyos, de a tömeg époly kevéssé tudja követni, mint az
anorganikus tömeg, sőt meg sem tudja érteni. Próbáljuk meg például
következtetéssel meggyőzni a primitiv elméket, a vad embert vagy
gyermeket, rájövünk, hogy milyen csekély értéke van az érvelés eme
módjának.

Sőt nem is szükséges a primitiv lényekhez visszamennünk, hogy
belássuk a következtetés teljes tehetetlenségét az érzelmekkel való
küzdelemben. Gondoljunk csak arra, hogy milyen szívósak voltak
századokon keresztül a vallásos babonák, melyek a legközönségesebb
logikával ellenkeznek. Vagy kétezer évig hajoltak meg törvényük
előtt a legkiválóbb lángelmék és a legújabb időknek kellett
bekövetkezni, hogy igaz voltukat csak kétségbe lehessen vonni. A
középkor és a renaissance idejében is volt elég fölvilágosodott
ember; de egy sem akadt köztük, akinek a gondolkodó ész megmutatta
volna ezeknek az előítéleteknek gyerekességét, és egy csekély
 kétséget is támasztott volna bennük az
ördög incselkedése vagy a boszorkányégetés szüksége felől.

Kell-e sajnálkoznunk, hogy soha nem az ész a tömegek irányítója?
Nem mernénk állítani. Kétségtelen, hogy az emberi észnek nem
sikerült volna olyan hévvel és gyorsasággal ragadni előre az
emberiséget a művelődés útján, mint ahogy ezek az agyrémek vitték.
Bizonyára szükség volt ezekre az agyrémekre, a bennünket vezető
tudattalan szülötteire. Minden faj lelki alkatában hordja
végzetének törvényeit és tán e törvények azok, amelyeknek még a
látszólag legészellenesebb impulzus hatása alatt is leküzdhetetlen
ösztönből engedelmeskednek. Néha úgy látszik, hogy a népek olyan
titkos erőknek vannak alávetve, mint amelyek a makkból tölgyfát
növesztenek, vagy az üstökösöket pályájuk megtartására
kényszerítik.

Azt a keveset, amit ezekből az erőkből sejthetünk, valamely nép
fejlődésének egész menetében kell kutatnunk és nem az izolált
tényekben, honnan néha látszólag erednek. Ha csak a tényeket
vesszük külön-külön figyelembe, úgy látszik, hogy a történelemben a
valószínűtlenség és véletlen uralkodnak. Valószínűtlen volt az,
hogy egy tudatlan galileai ácsmester kétezer esztendőn keresztül
mindenható isten lehessen és nevében alapítsák a legfontosabb
civilizációkat. Valószínűtlen az is, hogy egy arab horda, otthagyva
a pusztáját, meghódíthassa a régi görög és római világ legnagyobb
részét és Nagy Sándorénál nagyobb birodalmat alapítson.
Valószínűtlen még az is, hogy a vén és hierarchizált 
Európában egy szürke tüzérhadnagynak sikerüljön uralkodni népek és
királyok tömegei fölött.

Hagyjuk csak az észt a filozófusoknak, de ne kívánjunk tőle
túlságos nagy részvételt az emberek kormányzásában. Nem az ész
közreműködésével, hanem ellenére támadnak az olyan érzelmek, mint a
becsület, lemondás, a vallásos hit, a dicsőség és hazaszeretet, s
ezek voltak máig minden civilizáció nagy forrásai. 

HARMADIK FEJEZET.

A tömegek vezetői és rábeszélési módszereik.

1. §. A tömegek vezetői. – Minden
tömegnél ösztönszerű szükséglet, hogy vezetőknek engedelmeskedjék.
– Csak ők tudnak hitet teremteni és tömegeket szervezni. – A
vezetők szükségképen zsarnokok. – A vezetők osztályozása. – Az
akarat szerepe. – 2. §. A hatás eszközei a vezetőknél. – Az
állítás, ismétlés, lelki infekció. – E tényezők szerepe. – Hogyan
jut a lelki infekció alsóbb társadalmi rétegekből magasabb
társadalmi rétegekbe. – A népszerű gondolat minél előbb általános
gondolattá lesz. – 3. §. A presztizs. – A presztizs
meghatározása és osztályozása. – A szerzett és személyes presztizs.
– Különböző példák. – Hogyan szűnik meg a presztizs.

Most megismertük a tömegek lelki alkatát, azt is tudjuk, hogy
miféle erők tudnak lelkükre hatni. Azt kell most már kutatnunk,
hogy mimódon kell ezekkel a mozgató erőkkel bánni és kik tudják
ezeket haszonnal alkalmazni.

1. §. A tömegek vezetői.

Mikor bizonyos számú élőlény egyesült, akár baromnyájról, akár
embertömegről van szó, ösztönszerűleg alávetik magukat egy főnök
tekintélyének. 

Az emberi tömegekben a valódi főnök gyakran csak egy vezető, de
mint ilyen jelentékeny szerepet tölt be. Az ő akarata a mag, mely
körül a vélemények képződnek és kiegyenlítődnek. A heterogén
tömegeknél a vezető az organizáció első eleme és előkészítője
szektákká szerveződésüknek. Idő multán irányítja őket. A tömeg
engedelmes nyáj, gazdátlanul nem tud meglenni.

A vezető kezdetben legtöbbször vezetett volt.

Őt magát hipnotizálták egy gondolattal, melynek később apostola
lett. Ez őt annyira eltöltötte, hogy rajta kívül minden elveszett
számára és minden vele ellenkező nézet babona és tévedés. Ilyen
volt például Robespierre, kit hipnotizáltak Rousseau filozófiai
gondolatai és terjesztésükre az inkvizició módszereit
alkalmazta.

A vezetők leginkább a tett és nem a gondolat emberei.
Előrelátásuk csekély, s nem is lehet máskép, mert az előrelátás
általában kételyre és tétlenségre visz. Főleg az ideges, izgatott,
félig megzavarodott egyének közül kerülnek ki, kik már közel járnak
az őrültség határához. Bármilyen abszurdum is az eszme, amelyért
síkra szállnak és a cél, amiért küzdenek, meggyőződésükkel szemben
vége minden logikának. A megvetésre és üldözésre mit sem adnak, sőt
bátorítólag hat rájuk. Feláldoznak mindent, családot, személyes
érdeket. Az önfenntartás ösztöne is megszűnik náluk, annyira, hogy
a vértanúság az egyetlen jutalom, melyre törekszenek. Hitük
erőssége nagy szuggesztiv erőt ad szavaiknak. A sokaság mindig kész
hallgatni arra az emberre, ki erős akarattal van megáldva és tud
neki tiszteletet parancsolni. A tömeggé verődött emberek
 elvesztik akaratukat és ösztönszerűleg
fordulnak a felé, akiben megvan.

Vezetőkben a népek sohasem szükölködtek; de kell az hogy erős
meggyőződés lelkesítse őket, mely apostollá tesz. Gyakran ügyes
szónokok, kik csak személyes érdek után járnak és az alantas
ösztönöknek hízelegve keresik a hatást. Befolyásuk így is nagy
lehet, de mindig múlékony marad. A nagy rajongók, kik magasba
ragadták a tömegek lelkét, a remete Péterek, a Lutherek, a
Savonarolák, a francia forradalom vezérférfiai azért kápráztatták
el az embereket, mert őket magukat kápráztatta el egy hiedelem. Így
tudták megteremteni a lelkekben ezt a hitnek nevezett félelmetes
hatalmat, mely az embert álmainak feltétlen rabszolgájává
teszi.

Hitet teremteni, legyen az vallásos hit, politikai vagy
társadalmi hit, hit egy végzendő munkában, személyben vagy
eszmében, ez főleg a nagy vezetők szerepe, ezért figyelemre méltó
az ő befolyásuk. Az emberiség rendelkezésére álló erők közül a hit
a legnagyobbak egyike, méltán tulajdonítja neki az evangélium azt
az erőt, hogy még a hegyeket is elmozdítja helyükről. Hitet kell
adni az embernek, megtizszerezi erejét. A történelem nagy
eseményeit obskurus hívők keltették életre, kiknek egyebük sem volt
hitüknél. Nem a tudósok és filozófusok és pláne nem a kételkedők
alkották a világot kormányzó nagy vallásrendszereket, sem az egyik
félgömbtől a másikig terjedő nagy birodalmakat.

De ezekben a példákban a nagy vezetőkről van szó, kik elég
ritkák arra, hogy a történelem könnyen megjegyezhesse számukat.
Ezek képezik  a csúcsát annak a szakadatlan sornak,
mely a hatalmas vezető-egyénektől le addig a munkásig tart, aki
füstös kunyhójában fellelkesíti lassanként társait, kérődzve
folyton az alig érettt közhelyeken, de amelyeknek alkalmazása
szerinte kell, hogy biztosan elvezessen az összes álmok és remények
megvalósításához.

Az összes szociális szférákben, a legmagasabbakban épúgy, mint a
legalsóbbakban, az ember attól fogva, hogy nincs izolálva, a vezető
törvénye alá kerül. Az emberek legnagyobb részének, főkép a
néptömegekhez tartozóknak a saját mesterségükön kívül nincs a
dolgokról tiszta és biztos fogalmuk. Nem tudják önmagukat vezetni.
A vezető kormányozza tehát őket. A vezetőt szükség esetén, de épen
nem kielégítő módon pótolják azok az időszakos közlemények, melyek
az olvasók számára véleményeket gyártanak és gondoskodnak
mindenféle frázisról, hogy őket a gondolkodástól fölmentsék.

A vezetők tekintélye teljesen korlátlan, sőt nem érvényesül
másképen, hacsak nem zsarnoki. Gyakran megjegyezték, hogy milyen
könnyen parancsolnak maguknak engedelmességet a legturbulensebb
munkásosztályokban is, pedig semmi támasza sincs tekintélyüknek. Ők
határozzák meg a munkaórák számát, a munkadíjat, határoznak a
sztrájkokról, ők kezdetik meg és hagyatják abba bizonyos
órában.

A vezetők manapság mindjobban és jobban törekszenek a közhatalom
elnyerésére abban a mértékben, amint ez utóbbi támadtatni és
gyöngíteni engedi magát. Ezeknek az újdonsült uraknak zsarnoksága a
magyarázata, hogy a tömegek  sokkal jobban
engedelmeskednek nekik, mint amennyire a kormánynak nem
engedelmeskednek. Ha valami véletlen következtében a vezető eltünik
és helyét rögtön be nem töltik, a tömeg összetartás és ellenállás
nélküli sokadalommá lesz. A párisi omnibusz-sztrájk alkalmával elég
volt két vezért elfogni, hogy a sztrájk rögtön megszünjék. Nem a
szabadság, hanem a szolgaság szükséglete uralkodik mindenkor a
tömegek lelkén. Annyira vágyakoznak az engedelmességre, hogy
ösztönszerűleg vetik alá magukat annak, ki vezérüknek nyilvánítja
magát.

A vezetők osztályában is lehet éles megkülönböztetéseket tenni.
Egyik osztályba tartoznak az erélyes, szilárd akaratú, de
pillanatnyi elhatározású egyének. A másikhoz, ezek jóval ritkábbak,
mint az előbbiek, tartoznak az erős, tartós akaratú emberek. Az
elsők hevesek, vitézek és bátrak. Ezek különösen alkalmasak kézi
tusák vezetésére, veszélyeken keresztül ragadni a tömeget és az
újoncokat hősökké tenni. Ilyenek voltak pl. az első császárság
alatt Ney és Murat. Ilyen volt még napjainkban Garibaldi, ez a
tehetségtelen, de energikus kalandor, akinek sikerült a régi
nápolyi királyságot egy maroknyi emberrel bevenni, ámbár azt
kiképzett katonaság védte.

De, ha hatalmas is ezeknek a vezetőknek energiája, nem igen éli
túl az általuk keltett lelkesedést. A hősök, amint visszatérnek a
mindennapi élet forgatagába, kik előbb olyan tüzesek voltak,
csodálatos gyöngeségeket árulnak el, mint azok például, kiket most
idéztem. Úgy látszik, hogy nem tudnak magukba mélyedni és nem
tudják önmagukat vezetni a legegyszerűbb körülmények  közt
sem, pedig előbb másokat oly jól tudtak volt vezetni. Ezek azok a
vezetők, akik funkciójukat csak azon föltétel alatt tudják végezni,
ha őket magukat folyton vezetik és ösztönzik, mindig van fölöttük
valami gondolat vagy ember és pontosan megszabott magatartási
irányt követnek.

A vezetők második kategóriájába tartoznak az állandó akaratú
egyének; hatásuk a kevésbé csillogó külső forma dacára sokkal
inkább jelentékeny. Ezek közt vannak az igazi vallásalapítók és a
nagy munkák végrehajtói: Pál apostol, Mahomed, Columbus Kristóf,
Lesseps. Nem fontos, hogy intelligensek-e vagy korlátoltak, a világ
mindig az övéké lesz.

Tartós akaratuk rendkívül ritka és rendkívül hatalmas tehetség,
mely előtt minden meghajol. Az ember nem is tudja mindig eléggé
mérlegelni, hogy mire képes a tartós és erős akarat; semmi sem áll
neki ellent, sem a természet, sem istenek, sem emberek.

A legújabb példát arra nézve, hogy mit tud az erős és tartós
akarat, egy kiváló ember adta nekünk, aki elválasztott egymástól
két világrészt és megvalósított egy olyan vállalatot, melyet a
legnagyobb uralkodók háromezer év óta hiába kiséreltek meg. Később
egy hasonló vállalata megfeneklett; de akkor már öreg volt, ekkor
már minden fogytán van, az akarat is. Ha meg kell mutatnunk, hogy
az akarat magában mire képes, elő kell adnunk részleteiben azoknak
a nehézségeknek a történetét, amelyek a szuezi csatorna ásatásánál
előfordultak. Egy szemtanú, Cazalis doktor összegyűjtötte néhány
elragadó sorban  ennek a roppant műnek kivitelét
hallhatatlan emlékezetű alkotójától elbeszélve.

«Napról-napra epizódonként beszélte el a csatorna
hőskölteményét. Elbeszélt mindent, amin neki győzedelmeskednie
kellett, minden lehetetlenséget, amit lehetővé tett, minden
ellenállást, az elleneirányuló szövetséget, a kellemetlenségeket, a
bajokat, a levertséget, de amelyek sohasem vették el bátorságát, se
csüggedtté nem tették; említette, hogy Anglia folyton ellene volt
és támadta; Egyiptom és Franciaország haboztak, a francia konzul
jobban ellenszegült az első munkálatoknál, mint a többi összesen, s
amint így ellene fordultak, a szomjazó munkásoktól megvonták az
ivóvizet. A tengerészeti miniszter, a mérnökök, valamennyien
tudományosan képzett, komoly és tapasztalt emberek, természetesen
mind ellenségei, tudományosan meg voltak győződve a
sikertelenségről; kiszámították, kilátásba helyezték, mint ahogy
megjövendölik bizonyos napra vagy órára a holdfogyatkozást.

Az a könyv, mely a nagy emberek életét beszéli el, nem tartalmaz
sok nevet, de ezek a nevek a művelődés és történelem legfontosabb
eseményeinek állottak élén.

2. §. A hatás eszközei a vezetőknél: az állítás, ismétlés, a
lelki infekció.

Mikor arról van szó, hogy valamely tömeget egy pillanatra
magunkkal ragadjunk és rávegyük, hogy valami tettet elkövessen, egy
palotát kiraboljon, gyilkoltatni engedje magát egy megerősített
 hely vagy barrikád védelmében, gyors
szuggesztióval kell rá hatni; ezek közül legerősebb maga a példa.
De szükség van arra is, hogy a tömeget már bizonyos körülmények
előkészítsék és főképen, hogy abban, aki magával akarja ragadni,
meg legyen az a tulajdonság, amit alább presztizs néven fogunk
tanulmányozni.

Midőn arról van szó, hogy eszméket, hiedelmeket belerögzítsünk a
tömegek elméjébe – pl. modern, szociális elméleteket – a vezetők
eljárása különböző. Erre szolgál főképen az a három nagyon biztos
eljárás: az állítás, ismétlés és lelki infekció. A hatás elég
lassú, de a hatás eredményei annál tartósabbak.

A puszta, egyszerű állítás menten minden következtetéstől és
bizonyítástól, a legbiztosabb mód arra, hogy valamely gondolat a
tömeg elméjét megragadja. Minél határozottabb az állítás, minél
inkább meg van fosztva a bizonyosságnak és bizonyításnak
látszatától, annál nagyobb a tekintélye. A vallásos könyvekben és
minden idők törvénykönyveiben az egyszerű állítás a mindenkor
követett eljárás. Az államférfiak, kik hivatva vannak valamely
politikai ügy védelmére, az iparosok, kik hirdetményekkel
terjesztik árúikat, ismerik az állítás értékét.

Az állításnak azonban csak akkor van igazi hatása, ha folyton
ismételik és lehetőleg ugyanazon kifejezésekkel. Azt hiszem,
Napoleon mondotta, hogy egyetlen komoly retorikai alakzat az
ismétlés. Az állított dolog az ismétlés által annyira elfoglalja az
elméket, hogy végre bebizonyított igazságnak tekintik.

Az ismétlésnek a tömegekre való befolyását  jól
megértjük, mert hisz látjuk, hogy milyen befolyással van
felvilágosodott elmékre. Ez a befolyás pedig onnan ered, hogy az
ismételt dolog a tudattalannak mélyen fekvő részeit teszi magáévá,
s előkészíti tetteinek rugóit. Bizonyos idő multán már nem tudjuk,
hogy az ismételt állításnak mi az alapja, és határozottan hiszünk
benne. Ebben rejlik a hirdetésnek csodálatos ereje. Amikor már
százszor, ezerszer olvastuk, hogy legjobb az X. csokoládé, azt
képzeljük magunknak, hogy ezt már sok felől hallottuk mondani és
határozottak vagyunk bizonyossága felől. Mikor már
százszor-ezerszer olvastuk, hogy az Y. por kiváló személyiségeket
gyógyított ki makacs betegségből, azon vesszük magunkat észre, hogy
magunk is próbát tennénk vele, ha hasonló nyavalyába esnénk. Ha
folyton azt olvassuk ugyanabban az ujságban, hogy A. közönséges
gézengúz és B. ritka tisztességes ember, határozottan meg leszünk
róla győződve, legalább is akkor, ha nem olvassuk az ellenkező
véleményen levő ujságot, ahol a két kvalifikáció meg van fordítva.
Az állítás és ismétlés magukban elég erősek arra, hogy egymással
küzdjenek.

Mikor valamely állítást elégszer ismételtek, és az ismétlésben
meg van az egybevágóság, ép úgy, mint a bizonyos neves pénzügyi
vállalatoknál történik, hogy elég gazdagok arra, hogy megvegyék a
konkurrenseket, képződik az a bizonyos valami, amit
gondolatáramlatnak neveznek és főkép a lelki infekció hatalmas
mechanizmusa. A tömegekben a gondolatok, érzelmek, emóciók,
hiedelmek ragályos befolyást érnek el, s az ép oly intenziv, mint a
mikróbák befolyása.  Ez a jelenség egész természetes, mint
ezt a tömegben élő állatoknál is megfigyelhetjük. Egyik ló
mozgolódását csakhamar utánozzák az ugyanabban az istállóban levő
többi lovak is. Néhány juhnak a félelme vagy zavaros mozdulata
mindjárt átragad az egész nyájra. A tömeghez tartózó embereknél
minden lelki indulat roppant gyorsan átragad, s ez magyarázza meg a
pánikok villámgyorsaságát. Az agybeli rendellenességek ép úgy
ragadósak, mint a butaság. Tudjuk, hogy az őrültség milyen gyakori
az elmegyógyászoknál. Újabban megemlékeznek az őrültség formái közt
a agoraphobiáról, mely az emberről átragad az állatokra.

Az infekció nem jár az egyéneknek egy ponton való kölcsönös
együttlétével; nagy távolságban is bekövetkezhetik bizonyos
események befolyása alatt, melyek egy érzelemben összekapcsolják az
elméket és megadják nekik a tömegek speciális jellemvonásait,
különösen akkor, ha előkészítették az elméket azok a közvetett
tényezők, melyekről föntebb beszéltem. Ilyenszerű volt pl. az
1848-ki forradalom kitörése; ez Párisból indult ki, nagy hirtelen
Európa nagy részét átjárta és megrázkódtatta a különböző
monarchiákat.

Az utánzás, melynek a társadalomi jelenségekben oly nagy
jelentőséget tulajdonítottak, voltaképen nem egyéb, mint a lelki
infekció egyszerű hatása. Egyébként befolyását már kimutatván,
annak ismétlésére szorítkozom, amit több mint húsz évvel ezelőtt
elmondtam, s amit azóta újabb munkákban több író
továbbfejlesztett:

«Az ember az állatokhoz hasonlóan természeténél  fogva
utánzó lény. Az utánzás szükséglet rá nézve, különösen akkor, ha ez
az utánzás mindenképen könnyű; ez az a szükséglet, mely a divatnak
nevezett hatalmas befolyást gyakorolja. Mert akár véleményről,
eszméről, irodalmi nyilatkozatról vagy ruháról van szó, ki meri
magát kivonni uralma alól? Nem érvekkel, hanem mintaképekkel
vezetik a tömegeket. Minden korszakban van néhány egyéniség, ki
viselkedésének módjával hatást kelt és ezt a tömeg öntudatlanul
utánozza. Ezeknek az egyéniségeknek azonban nem szabad az
elfogadott eszmékkel túlságosan szakítani. Akkor nagyon nehéz lenne
őket utánozni és nem lenne semmi befolyásuk. Épen azért azok az
emberek, kik korukban túlságosan kimagaslanak, nem gyakorolnak rá
semmi befolyást. Mert igen nagy a távolság, Ez az alapja annak is,
hogy az európaiak kulturájuk minden előnyével is csak igen
jelentéktelen befolyással vannak a keleti népekre, mert igen nagy a
különbség köztük.

«A multnak és a kölcsönös utánzásnak kettős hatása egy országnak
és kornak embereit végre annyira egyformákká teszi, hogy a gondolat
és stílus egy családhoz tartozókká teszi még a filozófusokat,
tudósokat és írókat is, kiknek látszólag leginkább ki kellene ez
alól vonniok magukat és rögtön felismerhető, hogy mely korhoz
tartoznak. Nem is kell valakivel sokáig beszélgetnünk, hogy
megtudjuk olvasmányait, mindennapi elfoglaltságát és környezetét,
amelyben él.19) 

A lelki infekció oly hatalmas, hogy rákényszerít az egyénre
nemcsak bizonyos nézeteket, hanem bizonyos érzési módokat is. Az
infekció az oka, hogy megvetnek bizonyos korszakban némely műveket,
mint pl. a Tannhäuser-t és néhány évvel később csodálják épen azok,
akik előbb legjobban lesajnálták.

A lelki infekció útján és sohasem a gondolkodó ész mechanizmusa
útján terjednek a tömegek nézetei és hiedelmei. A munkások
mindennapi fogalmai a korcsmában a repetició, affirmáció és lelki
infekció révén alakulnak ki; és az összes korok tömegeinek
hiedelmei sem másképen jöttek létre. Találóan hasonlítja össze
Renan a keresztyénség első megalapítóit a «szociálista munkásokkal,
kik korcsmáról-korcsmára terjesztik eszméiket;» és már Voltaire
jegyezte meg a keresztyén vallást illetőleg, «hogy száz éven
keresztül a leghitványabb csőcselék tartozott hozzá.»

Megjegyzendő, hogy a lelki ragály, az előadott példák módjára,
miután a néptömeget magáévá tette, átragad a felsőbb társadalmi
rétegekre is. Ez az, amit napjainkban a szociálista tanoknál
látunk, amelyek azoknál kezdenek hódítani, akik legelső
áldozatoknak vannak kiszemelve. Olyan erős a lelki fertőzés
mechanizmusa, hogy működése előtt minden személyes érdek
megsemmisül.

Innen van, hogy minden népszerűvé lett vélemény nagy erővel
ragadja magával a legmagasabb társadalmi osztályokat is,
bármennyire nyilvánvaló a diadalmas tan esztelensége. Itt az alsóbb
társadalmi osztályoknak a felsőbb társadalmi 
osztályokra való reakciójáról van szó, ami annál érdekesebb, mert a
tömeghiedelmek többé-kevésbé mindig valami magasabb eszméből
erednek, mely gyakran nem volt hatással abban a környezetben, ahol
létrejött. Ezt a magasabb eszmét az érte lelkesülő vezetők magukévá
teszik, kiforgatják, alapítanak egy szektát, ez újra átgyúrja,
aztán a tömeg közé jut, s ez tovább-tovább alakítja. Így népszerű
igazsággá lesz, valami formában visszajut a forrásához, s ekkor
áthatja a nemzet magasabb rétegeit. Elvégre az értelem vezeti a
világot, de ez az értelem nagyon messze van tőle. A filozófusok, az
eszmék megteremtői már réges rég porrá váltak, amikor a most leírt
mechanizmus útján gondolatuk végre diadalt arat.

3. §. A presztizs.

Hogy az állítás, ismétlés és infekció által terjesztett eszmék
olyan nagy hatalmat érnek el, nagyban hozzájárul az a titokzatos
hatalom, amit presztizsnek neveznek.

Mindaz, ami uralkodott a világon, eszmék vagy emberek, mindazt
főképen az az ellenállhatatlan hatalom vitte keresztül, amely
presztizs nevet visel. Ennek a szónak értelmét mindnyájan tudjuk,
de sokkal több formában alkalmazzák, mintsem hogy könnyű volna
meghatározni. A presztizs tartalmazhat bizonyos érzelmeket, minő a
hódolat és félelem; néha ez az alapja, de teljesen meg is lehet
nélküle. Legnagyobb presztizsük épen a holtaknak van, kiktől már
nem félünk,  mint pl. Nagy Sándor, Caesar, Mohamed,
Buddha. Viszont vannak olyan lények és fikciók, melyeket nem
csodálunk, pl. Indiában a földalatti templomok csúf istenségei,
mégis nagy presztizzsel hatnak reánk.

A presztizs valójában azoknak egyike az uralmaknak, mit valamely
egyén, mű vagy eszme gyakorol lelkünkre. Ez a hatalom megbénítja
minden itélőképességünket s lelkünket csodálattal és tisztelettel
tölti el. Az előidézett érzelem megmagyarázhatatlan, mint minden
érzelem, de szükségképen olyanfajta, mint a kábultság a hipnotizált
alanynál. A presztizs minden uralomnak leghatalmasabb forrása. Az
istenek, királyok és asszonyok sohasem uralkodhattak volna
nélküle.

A presztizs különböző alakulataiban két főformát állapíthatunk
meg: a szerzett és személyes presztizst. A szerzett presztizs az,
amit a név, a szerencse és tekintély kölcsönöznek. Ez független a
személyes presztizstől. A személyes presztizs ellenkezőleg valami
egyéni dolog, összefüggésben lehet a tekintéllyel, dicsőséggel,
szerencsével vagy pedig ezek elősegítik, de teljesen meg lehet
nélkülök.

A szerzett vagy mesterséges presztizs sokkal elterjedtebb. Már
azáltal, hogy valaki bizonyos poziciót foglal el, van bizonyos
szerencséje, presztizsre tett szert, ha nincs is semmi személyes
értéke. A katonának uniformisban, a hivatalnoknak vörös talárban
mindig van presztizse. Nagyon jól jegyezte meg Pascal, hogy a
bíróknak szükségük van talárra és parókára. Enélkül háromnegyed
részét elvesztenék tekintélyüknek. A legbosszúsabb szociálista is
megrőkönyödik  mindig egy hercegnek vagy marquis-nak
láttára. Elég egy ilyen címet fölvenni, hogy az ember bármelyik
kereskedőt becsaphassa.20)

Az a presztizs, amiről beszéltem, a személyek által gyakorolt
presztizs; ide, e mellé számíthatjuk azt a presztizst is, amit a
vélemények, irodalmi és művészeti alkotások stb. gyakorolnak. Ez
leggyakrabban csak felhalmozódott ismétlés. Mert a történet, de
főképen az irodalom- és művészettörténet, nem egyéb, mint ugyanazon
véleményeknek ismétlése, melyet senki sem próbál ellenőrizni, s
végeredményben ismétli mindenki azt, amit az iskolában tanult és
vannak nevek, dolgok, melyeket senki sem merne megbolygatni.
Homeros munkái a mai olvasónak tagadhatatlanul  szörnyű
unalmasok; de ki merné ezt mondani. A Parthenon mai állapotában
érdektelen rom; de olyan presztizse van, hogy az ember csak a
történeti emlékek teljes összegével látja. A presztizs sajátsága,
hogy megakadályozza, hogy a dolgokat olyanoknak lássuk, mint
amilyenek valójában és megbénítja minden itélő-tehetségünket. A
tömegeknek mindig, az egyéneknek igen gyakran szükségük van
teljesen kész véleményekre minden dologban. Ezeknek a nézeteknek
sikere független az igazságtól vagy tévedéstől, amit tartalmaznak,
egyedül presztizsüktől függ.

Most rátérek a személyes presztizsre. Ennek természete nagyon
eltér a mesterséges vagy szerzett presztizsétől, mellyel az imént
foglalkoztam. Ez minden címtől és tekintélytől független tehetség,
kevés számú egyén rendelkezik vele, de amely lehetővé teszi, hogy
valóban magnetikus varázst gyakoroljon környezetére még akkor is,
ha az vele társadalmilag egyenlőkből áll, amelyen semmi más módon
sem gyakorolhatnak uralmat. Környezetükre rákényszerítik
gondolataikat, érzelmeiket, s az engedelmeskedik nekik, mint a
vadállat a szelidítőnek, kit könnyen fölfalhatna.

A nagy tömegvezetőkben, mint aminők Buddha, Jézus, Mohamed, J.
D’Arc, Napoleon, magas fokon meg volt a presztizsnek ez a formája;
és főképen ezáltal érvényesültek. Az istenek, hősök, dogmák,
maguktól érvényesülnek, anélkül, hogy vita tárgyai lennének; sőt
maguktól megsemmisülnek, mihelyt vitatkoznak róluk.

A nagy egyéneknek, kiket idéztem, e varázslatos hatalmuk
megvolt, mielőtt híresekké váltak  volna, anélkül nem lettek
volna azzá. Nyilvánvaló például, hogy Napoleonnak, dicsősége
magaslatán egyedül hatalmánál fogva rendkívüli presztizse volt; de
ez a presztizs sajátja volt már részben akkor is, amikor még nem
volt hatalma és teljesen ismeretlen volt. Amikor mint névtelen
tábornok protekcióból az olaszországi hadsereg élére került,
barátságtalan tábornokok közé csöppent, kik el voltak rá készülve,
hogy gorombán fogadják a direktóriumtól rájuk kényszerített fiatal
akarnokot. De az első perctől fogva, az első találkozástól fogva,
anélkül, hogy egy szóra, mozdulatra vagy fenyegetésekre lett volna
szükség, megszelidültek, mihelyt először megpillantották a jövő
nagy emberét. Taine egykorú memoárok szerint nagyon érdekes hírt
közöl erről a találkozásról.

«A hadosztálybeli tábornokok, többek közt Augereau, az a hősies
és goromba vasgyúró, ki büszke volt termetére és vitézségére,
megérkeznek a főhadiszállásra elkeseredve a kis parvenü ellen, kit
Párisból küldtek a nyakukra. Augereau már előre bosszús és
engedetlen volt iránta a róla szóló leírás miatt: Barras kedvence,
vendemiaire-tábornok, utcahős, kit medvének tartottak, mert mindig
magában gondolkozott, apró emberke, mathematikus és álmodozó
hírében állott. Beeresztik őket; Bonaparte még váratott magára.
Végre megjelenik kardosan, fedett fővel, kifejti terveit, kiadja
nekik parancsait és útnak ereszti őket. Augereau némán maradt, csak
kinn aztán összeszedte magát és újra elkezdte szokásos
káromkodásait; Massenával együtt bevallja, hogy ez az ebadta kis
tábornok őt megfélemlítette;  nem értheti, mi az a
hatalom, amitől ő egy szempillantás alatt megsemmisítve érezte
magát.»

Miután nagy emberré lett, presztizse elérte teljes dicsőségét és
egyenlő volt legalább is azzal, melyben a jámbor hívők valamely
istenséget részesítenek. Vandamme tábornok, a marcona forradalmár,
ki még Augereaunál is brutálisabb és energikusabb volt, így szólt
1815-ben egy nap d’Ornano marsallnak, amikor együtt mentek föl a
Tuileriák lépcsőjén: «Kedves barátom, ez az ördöngős fickó, valami
előttem érthetetlen varázshatással van rám. Annyira, hogy én, aki
se istentől, sem ördögtől nem félek, remegek, mint egy gyerek,
mikor közeledek hozzá, és rá tudna venni, hogy a tűlyukon átbújjak
és tűzbe vessem magam.»

Napoleon ugyanezt a varázserőt gyakorolta mindenkire, aki hozzá
közeledett.21) 

Davoust mondotta a maga és Maret hódolatáról szólva: «Ha a
császár ezt mondaná nekünk kettőnknek: Politikám érdekei azt
kivánják, hogy Páris elpusztuljon, de senki meg ne tudja és el ne
hagyja a várost, biztos vagyok abban, hogy Maret megőrizné a
titkot; csak annyira menne a megszegésben, hogy családját kivinné a
városból. De ami engem illet, attól tartva, hogy elárulom a titkot,
ott hagynám feleségem és gyermekeimet.»

A varázslatnak erre a bámulatos hatalmára kell emlékeznünk, hogy
megérthessük Elba szigetéről való csodálatos visszatérését; a gyors
meghódítását Franciaországnak egy ember által, ki maga ellen
találta egy nagy ország egész szervezett erejét, pedig attól
lehetett volna tartani, hogy már megúnta zsarnokságát. Csak rá
kellett néznie az elfogatására kiküldött tábornokokra, kik
megesküdtek, hogy őt elfogják. Megadták magukat mindnyájan
ellenkezés nélkül.

«Napoleon – írja Wolseley angol tábornok – teljesen egyedül
kötött ki Franciaországban, mint a kicsiny Elba sziget menekültje,
mely birodalma volt és sikerült neki néhány hét alatt vér nélkül
Franciaország egész hatalmi szervezetét fölforgatni törvényes
királya alatt. Nyilvánult-e valaha egy embernek személyes hatalma
csodálatosabban? De ennek az utolsó hadjáratnak elejétől végéig
milyen csodálatos hatalmat gyakorolt még a szövetségesekre is,
kényszerítve őket, hogy az ő kezdeményezését kövessék és milyen
kevésen múlt, hogy tönkre nem tette őket?»

Presztizse túlélte s folyton növekedett. Ez avatta császárrá
egyik ismeretlen unokaöccsét.  Midőn napjainkban újra
éledni látjuk legendáját, látjuk, hogy ez a nagy árny még mindig
milyen hatalmas. Bánjatok az emberekkel kegyetlenül, amint csak
tetszik, mészároljárok őket milliószámra, vezessétek egyik inváziót
a másik után, mindez meg van engedve, ha van elegendő presztizstek
és kellő tehetségtek annak megtartására.

Kétségtelen, hogy teljesen kivételes presztizsre idéztem itt
példát, de szükség volt rá hivatkozni annak megértésére, hogy a
nagy vallásrendszerek, tanok és nagy birodalmak hogyan keletkeznek.
A presztizs révén a tömegre gyakorolt hatalom nélkül ezeknek
eredete nem volna megérthető.

De a presztizs nem csupán a személyes tekintélyen, hadi
dicsőségen és vallásos terroron alapszik; lehet sokkal szerényebb
eredete és még úgy is jelentékeny. Századunk több példát tud
felmutatni. A legmeglepőbbek egyikét, melyet az utókor korról-korra
fog emlegetni, egy kiváló ember története nyújtotta, ki
megváltoztatta a földgömb arculatát s a népek kereskedelmi
viszonyait, elkülönítve egymástól két szárazföldet. E vállalatában
rendkívüli akaratának köszönhette a sikert, de a varázsnak is, mit
azokra gyakorolt, kik körülötte voltak. Elég volt magát mutatnia,
hogy erőt vegyen az egyhangú ellenálláson. Csak beszélt és
lebilincselő egyénisége barátaivá tette ellenségeit. Főleg az
angolok dühöngtek terve ellen; elég volt neki csak megjelenni
Angliában, megnyert minden szavazatot. Később Southampton-on
keresztül utaztában, meghúzták útjában a harangokat, és most
készülnek neki Angliában szobrot emelni. Legyőzve az embereket és
dolgokat, azt hitte, hogy nincs többé akadály 
számára, és Szuezt a Panamán akarta megcsinálni. Ugyanazokkal az
eszközökkel látott hozzá, de már öreg volt; különben is a hit, mely
hegyeket mozdít ki helyükből, csak akkor mozdítja ki őket, ha nem
túlságos magasak. A hegyek ellenszegültek és a bekövetkező
katasztrófa, megsemmisítette a dicsőség ragyogó glóriáját, mely a
hőst körülvette. Élete mutatja, hogyan nőhet naggyá a presztizs és
hogyan veszhet el. Mikor már nagyságban a világtörténelem
legünnepeltebb hőseivel vetekedett, saját országának felsőbbsége
nyomta le a legközönségesebb bűnös színvonalára. Mikor meghalt,
koporsóját egyedül vitték közönyös tömegeken keresztül. Csak az
idegen uralkodók áldoztak emlékének, mint aki egyike a legnagyobb
embereknek, kiket a világtörténelem eddig ismert.22) 

De a különböző példák, melyeket idéztünk, a szélsőséges formákat
képviselik. Hogy a presztizs lélektanát részleteiben is kiépítsük,
e részleteket egy hosszú sorban kellene felállítani, amely a
vallás- és birodalomalapítóktól a kis emberig terjed, aki
szomszédait akarja elkápráztatni egy új ruhával vagy
diszítéssel.

Ebben a sorban a legtávolabbi tagok a presztizsnek a művelődés
különböző alakulataiban – a tudományban, művészetben, irodalomban –
nyilvánuló formái lennének és ekkor láthatnánk, hogy ez a meggyőzés
alapeleme. A presztizzsel bíró egyén, eszme vagy dolog közvetlenül
a lelki infekció révén talál utánzókra s befolyásolja egész
nemzedékeknél az érzésnek és gondolkodásnak bizonyos
megnyilatkozási formáit. Az utánzás különben legtöbbször tudattalan
és épen ez teszi azt teljessé. A mai festőknek, kik felújították
bizonyos primitiv festmények élettelen színeit és merev alakjait,
fogalmuk sincs, hogy honnan veszik az inspirációt; olyannyira
hisznek  a saját eredetiségükben, hogy ha ezt a
művészeti formát nem egy kiváló mester újította volna föl, csak a
naiv és alárendelt oldalak folytatását láttuk volna benne. Azok,
kik egy másik híres mester után violaszínű árnyékkal vonják be
vásznukat, nem látnak több violaszínt a természetben, mint azelőtt
ötven évvel láttak az emberek, hanem egy festőnek személyes,
különös impressziója szuggerálta őket, aki ennek a szertelenségnek
ellenére nagy presztizst tudott elérni. Ilyen példákra könnyen
találunk a művelődés egész területén.

Az előzményekből látjuk, hogy számos tényezőnek lehet része a
presztizs létrejövetelében: a leglényegesebbek egyike volt mindig a
siker. Minden sikert arató embert, minden érvényesülő gondolatot
így ismertek el. Hogy a siker egyik főfő alapja a presztizsnek, az
bizonyítja, hogy ez utóbbi amazzal együtt mindig eltűnik. A hőst,
kit a tömeg ma ujjongva dicsőit, meggyalázza holnap, ha
sikertelenség éri. Sőt a visszahatás annál nagyobb lesz, minél
nagyobb volt a presztizs. A tömeg ilyenkor a bukott hőst vele
egyenlőnek tekinti és azért áll bosszút, hogy már többé el nem
ismert nagysága előtt meghajolt. Mikor Robespierre hivataltársait
és nagyszámú kortársait nyakaztatta, szörnyű presztizse volt. Mikor
őt néhány ellenszavazat hatalmától megfosztotta, ezt a presztizst
rögtön elvesztette és a tömeg ép olyan szitkok közt kisérte a
guillotinhoz, mint előtte való nap áldozatait. A hívők mindig
dühvel törik össze a régi istenek szobrait.

A sikertelenség miatt megsemmisült presztizs rút véget ér.
Ellene való küzdelemmel le lehet  járatni, de ez nagyon
lassú módszer. Ez az eljárás azonban biztos sikerrel jár. A
kétségbe vont presztizs nem presztizs többé. Az istenek és emberek,
kik sokáig megtudták őrizni presztizsüket, sohasem tűrtek
ellenmondást. Aki csodáltatni akarja magát a tömegektől, távol kell
őket magától tartania. 

NEGYEDIK FEJEZET.

A tömegnézetek és tömegmeggyőződések változékonyságának
határai.

1. §. A megrögzött vélemények. – Bizonyos
általános hiedelmek változatlansága. – Ezek irányítják a
civilizációt. – Gyökeres kiirtásuk nehézsége. – A türelmetlenség
mennyiben erény a népeknél. – Az általános hiedelemnek bölcseleti
abszurdítása nem árthat a terjedésnek. – 2. §. A tömegek változó
nézetei. – Azok a nézetek, amelyek nem valamely általános
hiedelemből származnak, rendkívül változékonyak. – Az eszmék és
hiedelmek feltűnő változásai legalább egy században. – E változások
reális határai. – Az elemek, melyeken a változás nyugszik. – Az
általános meggyőződések jelenlegi eltünése és a sajtó mindenfelé
valóelterjedése okozza, hogy a nézetek a jelenkorban mindinkább
változnak. – Hogyan van, hogy a tömeg véleményei minden tárgyat
tekintve a közönbösség felé hajolnak. – A kormányok nem tudják a
véleményeket irányítani, mint eddig. – A vélemények mai
szétágazódása megakadályozza zsarnokságukat.

1. §. A megrögzött vélemények.

A lények anatómiai és lélektani karaktere között némi
párhuzamosság van. Az anatómiai jellemvonások közt találunk
bizonyos változatlan elemeket, s ezek annyira nem változékonyak,
hogy megváltoztatásukhoz geologiai korszakok elmulása szükséges;
ezek mellett az állandó, változhatatlan 
jellemvonások mellett vannak nem állandó jellemvonások, melyeket a
tenyésztő vagy kertész ügyessége könnyű szerrel alakíthat néha
annyira, hogy a felületes vizsgáló előtt néha elrejtik az
alapjellemvonásokat.

Ugyanezzel a jelenséggel az erkölcsi jellemvonásoknál is
találkozunk. A fajnak eredeti lelki alkatrészei mellett ott vannak
a nem állandó, változékony elemek. És ez a magyarázata annak, hogy
valamely nép véleményeit, nézeteit tanulmányozva, mindig lelünk egy
szilárd alapot, melyre a nézetek rakódnak s ezek époly ingatagok,
mint a sziklát befedő homok.

A tömegek nézetei és hiedelmei két jól megkülönböztethető
osztályt alkotnak. Egyik csoportba tartoznak a nagy, állandó
meggyőződések, melyek több századon keresztül tartanak, s amelyeken
az egész civilizáció nyugszik. Ilyenek voltak például hajdan a
feudális felfogás, a keresztyén eszmék, a reformáció; ilyenek
napjainkban a nemzetiségi elv, a demokratikus és szociális eszmék.
A másik osztályba tartoznak a pillanatnyi, ingatag vélemények,
melyek leggyakrabban az általános felfogásokból erednek; minden
korban látunk ilyeneket keletkezni és elenyészni; ilyenek a
művészetben és irodalomban bizonyos időszakokban uralkodó
elméletek; ezek hozták például életre a romanticizmust, a
naturalizmust, miszticizmust stb. Legtöbbször csak felszínes
dolgok, mint a divat, s épúgy változnak, mint ez. Olyanok, mint kis
hullámok; szüntelen lesznek és el-eltűnnek a mélyvizű tó
felszínén.

A nagy általános nézetek száma csekély. Keletkezésük és
elmulásuk a tetőpontja minden  történelmi faj
történetének. Ezek alkotják a civilizáció voltaképeni vázát.

Muló nézetet könnyű beleplántálni a tömegek lelkébe, de nagyon
nehéz tartós hiedelmet megrögzíteni. De ezt az utóbbit ép olyan
nehéz megdönteni, mint amilyen nehéz volt alapját megvetni.
Leggyakrabban csak erőszakos forradalmakkal vihető a változás
keresztül. Sőt a forradalmaknak is csak akkor van erre hatalmuk, ha
a hiedelem már elvesztette a lelkeken való uralmát. A forradalom
ilyenkor arra való, hogy teljesen elsöpörje azt, ami már körülbelül
fölösleges volt, de a szokás kényszerítő igája miatt még nem
veszítette el végleg érvényét. A kezdődő forradalmak voltaképen
véget érő hiedelmek.

Valamely nagy hiedelem kimulásának napját könnyen meg lehet
pontosan állapítani; tudniillik akkor következik be, mikor értékét
kezdik kétségbevonni. Mivel minden nagy hiedelem fikció, csak úgy
maradhat fenn, ha vizsgálódásnak nincsen kitéve.

Sőt mikor már alapjában megrendült, még mindig megtartják
hatalmukat a belőle származó intézmények és csak lassan enyésznek
el. Mikor aztán végleg elveszette erejét, omlik össze hamarjában
minden, amit fenntartott. Egyetlen népnek sem volt módjában
meggyőződéseit változtatni anélkül, hogy egész művelődésének
átalakítására ne lett volna kárhoztatva.

Ez a módosítgatás mindaddig tart, míg elfogadásra alkalmas új,
általános nézetet nem talál; addig kénytelen az anarchia
állapotában maradni. Az általános meggyőződések szükségszerű
támasztékai a művelődésnek. Ezek adnak  irányt
az eszméknek, s csak ezek tudnak hitet inspirálni és kötelességet
teremteni.

A népek mindig érezték az általános hiedelmek hasznát és
ösztönszerűleg megértették, hogy eltűnésük sülyedésük óráját
jelenti. Róma fanatikus kultusza a rómaiak számára azt a hitet
jelentette, mely őket a világ uraivá tette, s mikor ez a hit
megszűnt, Rómának vesznie kellett. A barbárok is, kik letörték a
római műveltséget, csak mikor közös nézetekre tettek szert és
bizonyos összetartozást értek el, juthattak ki az anarchiából.

Nem ok nélkül van, hogy a népek mindig türelmetlenül védik
meggyőződéseiket. Ha gáncsolható is bölcseleti szempontból ez a
türelmetlenség, a népek életében egyik legszükségesebb erény. A
középkor a nagy hiedelmek megszilárdításáért és fenntartásáért
mennyi máglyát emelt, hány feltaláló és újító halt meg
kétségbeesésben, ha kikerülhette büntetését. Ezeknek
megvédelmezéséért forgatták föl a világot annyiszor, és halt meg
annyi millió ember a csatamezőkön, és fog még meghalni.

Nagy nehézségekkel jár egy általános hitnek alapját megvetni, de
mikor biztosan meg van alapozva, hatalma legyőzhetetlen; és
bármennyire hamis bölcseletileg, megnyeri a legkiválóbb elméknek
tiszteletét is. Vajjon Európa népei nem tartották megdönthetetlen
igazságoknak több mint tizenöt évszázad óta a vallásos legendákat,
melyek közelebbről tekintve, épolyan barbárok,23)  mint a Moloch-kultusz? Évszázadokon
keresztül nem vették észre annak a legendának borzalmas
esztelenségét, hogy egy Isten, egyik teremtményének
engedetlenségeért saját fia szörnyű kínszenvedéseivel áll bosszút.
A legkiválóbb szellemek, egy Galilei, egy Newton, egy Leibnitz, még
egy pillanatig sem tételezték fel, hogy ezeknek a dogmáknak
igazságát kétségbe lehetne vonni. Semmi sem mutatja jobban a nagy
hiedelmek által teremtett hipnózist, de semmi sem bizonyítja jobban
elménk szégyenletes korlátoltságát sem.

Amint egy új dogma beleplántálódott a tömegek lelkébe, ez
inspirálja intézményeiket, művészetüket és maguktartását. A
lelkekre gyakorolt hatalma ilyenkor korlátlan. A tett emberei csak
megvalósításáról álmodoznak, a törvényhozók alkalmazásán
fáradoznak, a bölcsészek, művészek, írók azzal foglalatoskodnak,
hogy különböző formákba áttegyék.

Az alapvető hiedelemből eredhetnek a járulékos momentán
hiedelmek, de az alapnézetnek bélyegét mindig magukon viselik. Az
egyiptomi civilizáció, a középkori európai és az arab mohamedán
civilizáció csekély számú vallásos hiedelemből erednek, ez rányomta
bélyegét ezeknek a civilizációknak legkisebb elemeire is, és rögtön
felismerhetők.

Ezeknek az általános nézeteknek tulajdonítható, hogy az emberek
minden korban körül  vannak véve a hagyományoknak,
nézeteknek, szokásoknak hálójától, ettől az igától nem tudnak
szabadulni, s ez teszi őket annyira egymáshoz hasonlóvá. Az
embereket főképen ezekből az általános nézetekből eredő nézetek és
szokások irányítják. Ezek szabályozzák a lényünkhöz tartozó
legaprólékosabb mozzanatokat és a legfüggetlenebb elme sem gondol
arra, hogy magát ez alól kivonja. Az az igazi zsarnok, amely
tudattalanul lebilincseli a lelkeket, mert ez az egyedüli, amely
ellen nem lehet küzdeni. Tiberius Dzsingiszkhan, Napoleon
kétségkívül borzasztó zsarnokok boltak, de Mózes, Buddha, Jézus,
Mohamed, Luther, még sírjukban is sokkal nagyobb deszpotizmust
gyakoroltak a lelkekre. Egy összeesküvés letaszíthatja a zsarnokot,
de mit tehet a szilárd hittel szemben. A katolicizmus ellen való
heves küzdelemben, ámbár a tömegek látszólag vele tartottak, és a
rombolásban az inkvizíció könyörtelen eszközei alkalmaztattak, ami
nagy forradalmunk maradt a vesztes. Az igazi zsarnokok, kiket az
emberiség megismert, mindig a holtak árnyai vagy általuk teremtett
illuziók voltak.

Az általános hiedelmek gyakori tudományos lehetetlensége sohasem
volt akadálya diadaluknak. Sőt ez a diadal csak oly feltétel alatt,
úgy látszik lehetségesnek, ha bizonyos titokzatos lehetetlenséget
foglalnak magukban. A szocialista dogmák nyilvánvaló gyönge oldala
nem akadály abban, hogy a tömegek lelkén diadalmaskodjék. A valódi
alantassága az összes vallásos hiedelmekkel szemben csak ebben áll:
az eszményi boldogság, amit ez utóbbiak igérnek, csak a jövő
 életben valósul meg és ezt a
megvalósulást senki sem tudja bizonyítani. Mivel pedig a
szocialisták szerint való eszményi boldogságnak a földön kell
megvalósulnia, a megvalósítás első kísérletei után rögtön ki fog
derülni az igéret hiábavalósága, s az új hit azonnal elveszti
minden presztizsét. Hatalma csak addig a napig fog növekedni,
ameddig diadala után hozzálát a gyakorlati megvalósításhoz. Ez az
oka, hogy az új vallás, ha destruktiv szerepe van is kezdetben,
mint a többinek, nem fog majd tudni alkotni, mint amazok.

2. §. A tömegek változó nézetei.

Az állandó hiedelmek fölött, melyeknek hatalmát az előbb
kimutattuk, van az állandóan keletkező és elmuló vélemények, eszmék
és gondolatok rétege. Némelyik csak egy napig tart és
legjelentékenyebbek is alig élik túl egy nemzedék életét. Már
megjegyeztük, hogy a felszínre jövő változások ezeknél a
véleményeknél sokkal inkább felszínesek, mint valódiak, és hogy
mindig a faji sajátságok lenyomatát viselik magukon. Mikor például
a mi országunk politikai intézményeit vizsgáltuk, szemmel láthatóvá
tettük, hogy a látszólag legellentétesebb pártoknál: a
monarchistáknál, imperialistáknál, szocialistáknál stb., van egy
teljesen azonos eszme, és hogy ez az eszmény a mi fajunk lelki
alkatával függ össze, mert más fajoknál hasonló nevek alatt,
homlokegyenest ellenkező eszményt találunk. Mert nem a nézeteknek
adott név, sem a csalóka alkalmazás nem változtatja meg a
 dolgok lényegét. A forradalom polgárai,
teljesen elmerülve a latin irodalomba, és a római köztársaságra
szegezve szemüket, átvették annak törvényeit, fasceseit és tógáit,
és igyekeztek utánozni intézményeit és példáit, nem lettek
rómaiakká azért, mert egy hatalmas történelmi szuggesztiónak uralma
alatt álltak. A filozófus feladata kutatni, hogy a látszólagos
változások alatt mi az állandó a régi hiedelmekben és elkülöníteni
azt, ami a vélemények mozgó folyamatában az általános hiedelmek és
a faji lélek által határoztatik meg.

Filozófiai kritérium nélkül azt hihetnénk, hogy a tömegek
politikai és vallásos nézeteiket folytonosan és önkényesen
váltogatják. Az egész politikai, vallás, művészet- és
irodalomtörténet látszólag valóban ezt bizonyítja.

Vegyük például a mi történelmünknek egy rövid korszakát, csak
1790-től 1820-ig; mindössze harminc év, egy nemzedék ideje. Itt
látjuk, hogy a kezdetben monarchikus tömegek forradalmiakká majd
imperialistákká, végül ismét monarchikusokká lettek. Ami pedig a
vallást illeti, ugyanazon idő alatt a katolicizmusból átmentek az
istentagadásba, majd a deismusba, végül ismét visszatértek a
katolicizmus legtúlzottabb formáihoz. És ezek nemcsak a tömegek
voltak, hanem époly mértékben vezetőik is. Meglepetéssel látjuk,
hogy azok a nagy konventisták, a királyok esküdt ellenségei, kik
sem istenekről, sem urakról nem akartak tudni, legalázatosabb
szolgái lettek Napoleonnak, azután pedig kegyesen vitték a
gyertyákat a körmeneteken XVIII. Lajos alatt. 

És a tömegnézetekben milyen változások mentek végbe a következő
hetven év alatt. Ennek a századnak kezdetén még «perfid Anglia»
Napoleon örökösei alatt Franciaország szövetségese lett;
Oroszországot, melyet kétszer megszálltunk, amely annyira örült a
mi utolsó vereségeinknek, egyszerre csak barátnak tekintették.

Az irodalomban, művészetben, a bölcseletben még gyorsabb a
nézetek váltakozása. Egymás után keletkeznek és tűnnek el a
romanticizmus, naturalizmus és miszticizmus. A tegnap még
dicsőített művészeket és írókat holnap már mélységesen
megvetik.

De mit látunk, ha elemezzük mindezeket a látszólag oly mély
változásokat? Mindazok, amelyek az általános nézetekkel és faji
érzelmekkel ellentétben vannak, csak mulékonyak, s az eltérített
folyó csakhamar megtalálja ismét medrét. Azok a nézetek, melyek nem
kapcsolódnak valamely alaphithez, vagy faji érzelemhez, s
következőleg semmi állandóságuk nem lehet, ki vannak téve minden
esetlegességnek, – vagy mondjuk – a környezet legcsekélyebb
változásának. Mindig pillanatnyiak, mert a szuggesztiónak és lelki
infekciónak köszönik létüket. Keletkeznek és elmulnak, néha époly
gyorsan, mint a szél alakította homokzátony a tenger partján.

A tömegek mulékony nézeteinek száma napjainkban olyan nagy,
amilyen még sohasem volt; ennek pedig három különböző oka van:

Az első, hogy a régi meggyőződések hova-tovább elveszítve
uralmukat, nem működnek közre többé abban, hogy mint eddig,
határozott irányt adjanak nekik. A kiszorult alapnézeteket egy
sereg  különálló nézet helyettesíti, s ezeknek
sem multjuk, sem jövőjük nincs.

A második ok az, hogy, mivel a tömegek hatalma növekszik, de
mindinkább hiányzik, ami ellensúlyozná, a gondolatok e túlságba
menő csapongásának semmi sem áll útjában.

A harmadik ok végre az, hogy az újabban annyira terjedő
napisajtó, a legellentétesebb nézeteket tárja szüntelen a tömegek
elé. A szuggesztiókat, amit az egyik fölkelt, csakhamar lerontják
az ellentétes szuggesztiók. Ennek az eredménye, hogy egyetlen
vélemény sem tud széltében elterjedni, és hogy csak mulékony léte
van. Megszünik mielőtt annyira el tudna terjedni, hogy általánossá
lehetne.

E különböző okok egy új világtörténelmi jelenséget eredményeztek
– s ez teljesen jellemző korunkra – értem azt, hogy a kormányok nem
tudják a közvéleményt irányítani.

Eddig, és még nem is olyan régen, a kormányok tevékenysége,
néhány író és a kevés számú újság voltak a közvélemény igazi
szabályozói. Ma már az írók elvesztették minden befolyásukat, s az
újságok csak visszahatnak a közvéleményre. Ami az államférfiakat
illeti, távol attól, hogy irányítsanak, a közvéleményt igyekeznek
követni. Rettegnek a közvéleménytől, amely nem egyszer a terrorig
megy és megfosztja őket minden határozott magatartástól.

Mind nagyobb tért nyer az a törekvés, hogy a tömegek véleménye
legyen a politika legfőbb szabályozója. Ma már annyira ment, hogy
szövetségeket csikar ki, mint ezt újabban az orosz szövetségnél
láttuk, mely kizárólag népies mozgalom 
eredménye. Nagyon érdekes jelenség látni, hogy napjainkban a pápák,
királyok és császárok alávetik magukat az interview szokásának,
hogy egy adott kérdésről való véleményüket a tömegek ítéletének
előterjesszék. Valamikor lehetett mondani, hogy a politika nem
érzelem dolga. Elmondhatjuk-e ma, mikor mind jobban a változékony
tömegek ösztönei az irányadók, kik nem ismernek észszerűséget és az
érzelem egyedüli irányítójuk?

Ami a napi sajtót illeti, a közvélemény egykori irányítóját,
kénytelen volt meghátrálni a tömegek hatalma előtt, épúgy mint a
kormányok. Bizonyos, hogy még jelentékeny hatalma van, de csak
azért, mert kizárólag a tömegvéleményeknek és folytonos
változásaiknak visszhangja. Egyszerű információ-ügynökség lett és
lemondott arról, hogy valamely gondolatnak vagy tannak terjesztője
legyen. Követi a közszellem minden hullámzását, és erre a verseny
szükségletei kötelezik, mert különben elveszti olvasóit. A régi
méltóságos és befolyásos organumok, mint a Constitutionnel,
a Débats, a Siécle, melyeket az előbbi nemzedék olyan
kegyesen hallgatott, mint valami orákulumot, eltűntek vagy
információs szervekké lőnek, feleresztve mulatságos krónikával,
mindennapi pletykákkal és pénzügyi reklámokkal. Melyik újság elég
gazdag ma ahhoz, hogy szerkesztőinek személyes véleményt is
megengedjen és mennyi súlya lesz ezeknek a véleményeknek az
olvasóknál, akik csak értesíttetni vagy mulattatni akarják magukat
és akik minden ajánlás mögött spekulációt sejtenek. A kritikának
nincs többé hatalma, forgalomba hozni egy  könyvet
vagy színdarabot. Árthat nekik, de nem használ. Az újságok teljesen
tudatában vannak annak, hogyha hiábavaló minden bírálat és
személyes vélemény, szűkebb teret adnak az irodalmi bírálatoknak,
és csak a könyv címének és néhány reklámsornak közlésére
szorítkoznak, és valószínű, hogy húsz év mulva így lesz a szinházi
kritikával is.

A közvélemény kikémlelése lett manapság a sajtó és a kormányok
tulajdonképeni foglalkozása. Szüntelen azt tudakolják, hogy milyen
hatást keltett valamely esemény, törvényjavaslat, beszéd; a dolog
nem könnyű, mert semmi sem ingadozóbb és változékonyabb, mint a
tömegek véleménye és semmi sem gyakoribb, mint azt látni, hogy
átokkal sujtják azt, amit még tegnap dicsőítettek.

A közvélemény irányításának ez a teljes hiánya és ugyanakkor az
általános hiedelmek megbomlása végre minden meggyőződés teljes
szétmállását eredményezte és a tömegek növekvő közönyösségét
mindennel szemben, ami nem érinti épen az ő közvetlen érdekeiket. A
tanok, mint aminők a szocializmus, meggyőződéses védelmezőkre csak
a teljesen tanulatlan osztályokban találnak: mint például a
bányászok és gyári munkások. A kispolgár, a kézműves, kik már
valamennyire tanultak, teljesen szkeptikusok, vagy ingadozók.

A harminc év óta tartó fejlődés meglepő. Az előbbi korszakban,
még nem is régen, a véleményeknek volt bizonyos általános iránya;
bizonyos alapvető hiedelmeknek elfogadásából eredtek. Már azáltal,
hogy valaki monarchista volt, voltak  neki a történelemben
épúgy, mint a tudományban szükségképen biztos és jól
megkülönböztetett gondolatai és a miatt, hogy republikánus volt,
nézetei ellenkezők voltak. A monarchista biztosan tudta, hogy az
ember nem származik a majomtól, és a republikánus nem kevésbbé jól
tudta, hogy abból származik. A monarchistának borzalommal kellett
beszélni a forradalomról, a republikánusnak tisztelettel. Voltak
nevek, mint például Robespierre és Marat neve, melyeket gyanakvó
arccal kellett kiejteni, és voltak nevek, más mint Caesar,
Augustus, Napoleon, melyeket csak gyalázva lehetett kimondani.
Egész a mi Sorbonne-unkig a történetnek ez a gyerekes felfogása
volt általános.24)

Napjainkban a vitatkozás és boncolgatás miatt minden vélemény
elvesztette tekintélyét; élük csakhamar elkopik és csak azokból
maradt kevés, melyek szenvedélyt kelthetnek bennünk. A mai embert
mindjobban megszállja a közönyösség.

A nézeteknek ez általános kimerülésén ne nagyon 
siránkozzunk. Nem lehet kétségbe vonni, hogy ez a dekadencia jele
valamely nép életében. De bizonyos, hogy a látnokoknak,
apostoloknak, a vezetőknek, szóval a meggyőződötteknek egészen más
erejük van, mint a tagadóknak, a kritikusoknak és közömbösöknek; de
ne felejtsük el, hogyha a tömegek mai hatalma folytán csak egyetlen
vélemény is elég presztizsre tud szert tenni, hogy érvényesüljön,
ennek olyan zsarnoki hatalma lesz majd, hogy csakhamar minden
meghajol előtte és a szabad véleménynyilvánítás korának jó hosszú
időre vége lesz.

A tömegek néha a békés urakat képviselik, mint amilyenek
időnként Tiberius és Heliogabal voltak; de dühös kedélyállapotban
is vannak. Ha valamely civilizáció kezük ügyébe kerül, csak
véletlennek lehet tulajdonítani, ha sokáig fennmarad. Ha még valami
föltarthatná egy kevéssé a sülyedés óráját, ez nem lehetne más,
csak a nézetek legszélsőbb változékonysága, s a tömegek növekvő
közönyössége minden általános vélemény iránt. 


HARMADIK KÖNYV.

A TÖMEGEK OSZTÁLYOZÁSA ÉS A KÜLÖNBÖZŐ TÖMEG KATEGORIÁK LEÍRÁSA



ELSŐ FEJEZET.

A tömegek osztályozása.

A tömegek általános felosztása. –
Osztályozásuk. – 1. §. A heterogén tömegek. –
Differenciálódásuk módja. – A faj befolyása. – A tömeglélek annál
gyöngébb, minél erősebb a faji lélek. – A faji lélek a civilizáció
állapotát, a tömeglélek a barbárság állapotát reperzentálja. – 2.
§. A homogén tömegek. – A homogén tömegek felosztása. –
Szekták, kasztok, osztályok.

Ebben a munkában előadtuk a pszichológiai tömegek általános
alapjellemvonásait. Hátra van, hogy kimutassuk azokat a járulékos
különös jellemvonásokat, melyeket a sokaság különböző kategóriái
vesznek magukra akkor, amidőn megfelelő izgalom hatása alatt
tömeggé egyesülnek. Most néhány szóval a tömegek osztályozását
adjuk elő.

Kiinduló pontunk lesz az egyszerű sokaság. A legközönségesebb
formája akkor van adva, amikor különböző fajokhoz tartozó
egyénekből van összetéve. Nincs köztük más közös kapocs, mint egy
főnöknek félig-meddig elismert akarata.  Az
ilyen sokaságnak a legkülönbözőbb fajokhoz tartozó barbárok adják
típusát, kik évszázadokon keresztül támadták a római
birodalmat.

E különböző fajokhoz tartozó sokaságoknál magasabb fokon állnak
azok, melyek bizonyos tényezők befolyása alatt bizonyos közös
jellemvonásokat értek el és végre fajjá alakultak. Ezek alkalom
adtán a tömegek speciális jellemvonásait tüntetik fel, de ezeket a
jellemvonásokat még elfedik valamennyire a faji sajátságok.

A tömegeknek ez a két kategóriája e munkában fejtegetett
tényezők befolyása alatt organizált vagy lélektani tömeggé
alakulhat. Ezeket az organizált tömegeket következőképen osztjuk
föl:

A) Heterogén tömegek.


	1. Anonim tömegek (például az utcai csődületek).

	2. Nem anonim tömegek (esküdtszékek, parlamenti gyűlések
stb.).



B) Homogén tömegek.


	1. Szekták (politikai szekták, vallásos szekták
stb.).

	2. Kasztok (katonák, papok és munkáskasztok stb.).

	3. Osztályok (nyárspolgárosztály, parasztosztály
stb.).



Előadjuk néhány szóval ezeknek a különböző tömegkategóriáknak
megkülönböztető jellemvonásait. 

1. §. A heterogén tömegek.

Az ide tartozó sokaságok azok, melyeknek jellemvonásait e
kötetben már tanulmányoztuk. Képződhetnek bármiféle egyénekből,
tekintet nélkül foglalkozásukra és értelmi állapotukra.

Most már tudjuk, hogy az emberek azáltal, hogy működő tömeggé
egyesültek, az ő kollektív pszichologiájuk lényegében eltér egyéni
lélektanuktól és értelmiségük nem vonja ki őket e differenciálódás
alól. Láttuk, hogy a sokaságnál az értelemnek nincs jelentősége.
Csak a tudattalan érzelmek működnek.

Egyik alapvető tényező, a faj, a különböző heterogén tömegeket
élesen elkülöníti.

Már több ízben visszatértünk a faj szerepére, kimutatván, hogy
egyike az emberi cselekvést befolyásoló leghatalmasabb tényezőknek.
Hatása a tömegsajátságok közt is mutatkozik. Egy különböző
egyénekből álló tömeg, de ha ezek mindnyájan angolok vagy kínaiak,
nagyban különbözik egy másik, szintén különféle, de más-más fajhoz
tartozó egyénekből álló tömegtől, például ha azok oroszok, franciák
vagy spanyolok.

A nagy eltérések, melyeket az öröklött lelki alkat teremt az
emberek érzés- és gondolkodásmódjában, rögtön napfényre jönnek, ha
bizonyos, ámbár ritka körülmények egy tömeggé egyesítenek,
körülbelül egyenlő arányban, különböző nemzetiségű egyéneket, még
ha látszólag azonos érdekek hozták is össze őket. A szocialisták
kísérletei, hogy minden ország munkásságának képviselői egy nagy
kongresszuson egyesüljenek,  mindig a leghevesebb
viszályokkal végződtek. Valamely román tömeg, bármilyen
forradalminak vagy maradinak gondoljuk is, követeléseinek
teljesítése végett állami közbenjáráshoz fog fordulni. Mindig
centralizáló és többé-kevésbé monarchikus. Az angol vagy amerikai
tömeg pedig, ellenkezőleg, nem tud az államról és a
magánkezdeményezésre apellál. A francia tömeg mindennél többet ad
az egyenlőségre, az angol tömeg pedig a szabadságra. Kiváltképen a
faji különbség okozta, hogy a szocializmusnak és demokráciának
annyi alakulata van, mint amennyi nemzet van.

A faji lélek teljesen uralkodik a tömeg lelkén. Ez az a hatalmas
szubsztrátum, mely ingadozásaikat határok közé szorítja. Fontos
törvénynek kell tekintenünk, hogy a tömegek alantasabb
jellemvonásai annál kevésbé élesednek ki, minél erősebb a faji
lélek. A tömegek szerepe és uralma barbárság vagy visszatérés a
barbárságba. Csak egy bizonyos szilárdan organizált szellem elérése
által történhetik, hogy a faj mindinkább kijut a tömegek öntudatlan
hatalmából s kivergődik a barbárság állapotából.

A faj határain kívül egyetlen helyes osztályozása a tömegeknek
elkülöníteni őket anonim tömegekre, mint például az utcai
csődületek és nem anonim tömegekre, például a határozatokat hozó
gyűlések, esküdtszékek stb. A felelősség érzete elenyészik az
elsőnél és kifejlődik a másodiknál, s ez szabja meg tetteiknek
gyakran nagyon különböző irányát. 

2. §. A homogén tömegek.

Homogén tömegek alá foglaljuk: 1. a szektákat; 2. a
kasztokat; 3. az osztályokat.

A szekta az első foka a homogén tömegek organizálódásának. Ide
olyan egyének tartoznak, kiket a nevelés, foglalkozás és környezet
erősen elkülönít egymástól és egyetlen összekötőkapocs köztük
valamely hiedelem. Ilyenek például a vallásos és politikai
szekták.

A kaszt a legmagasabb foka a szerveződésnek, amire csak tömeg
képes. Míg a szekta a legkülönbözőbb nevelésű, foglalkozású és
környezetből való egyéneket foglal magában, és a hiedelmek
közössége tartja őket össze, a kaszt olyan egyénekből áll, kiknek
ugyanaz a foglalkozásuk, következőleg a nevelésük és környezetük is
többé-kebésbé hasonló. Ilyen például a katonai és papi kaszt.

Az osztályok különböző származású egyének egyesüléséből
alakulnak, nem a hit közössége révén, mint a szekták tagjai, sem a
hivatásos foglalkozás közössége által, mint ezt a kasztok tagjainál
láttuk, hanem bizonyos érdek, életmód és hasonló nevelés tartja
őket össze. Ilyenek például a nyárspolgárosztály, földmívesosztály
stb.

Mivel ebben a munkámban csak a heterogén tömegekkel foglalkozom,
és a homogén tömegekről (szekták, kasztok, osztályok) szóló
tanulmányt megtartom egy másik munka számára, ezért ez utóbbiak
jellemvonásainál itt tovább nem időzöm, s most csak a heterogén
tömegek néhány típusként kiszemelt osztályával foglalkozom.


MÁSODIK FEJEZET.

Az úgynevezett tömegbűntények.

Az úgynevezett tömegbűntények. – A tömeg törvény
szerint és nem lélektanilag bűnös. – A tömegek tetteinek teljes
tudattalansága. – Különböző példák. – A septembriseur-ök lélektana.
– Gondolkodásmódjuk, érzékenysésük, erkölcsiségük.

A tömegeket némely esetben nem könnyű bűnösöknek nyilvánítani,
mert bizonyos ideig tartó izgalom után szuggesztióktól vezetett
tudattalan gépekké lesznek. Csak azért tartom meg ezt a helytelen
kitételt, mert újabb pszichológiai munkák általánossá tették. A
tömegeknek bizonyos tettei kétségkívül bűntények, ha magukban
vesszük, de csak olyan értelemben, mint annak a tigrisnek tette,
amely felfal egy hindut, de előbb szétmarcangoltatta kölykeivel,
hogy őket mulattassa.

A tömegbűntényeknél általában hatalmas szuggesztió szolgál
indító okul, és a résztvevő egyéneket annyira áthatotta, hogy
mintegy kötelességnek tettek eleget; ez tehát nem közönséges
bűntény esete.

Ezt bizonyítja a tömegek által véghezvitt bűntények története.


Tipikus példaképen idézhetjük Launaynak, a Bastille
parancsnokának meggyilkoltatását. Mikor az erődöt bevették, a
parancsnokot minden oldalról ütni kezdte a körülötte levő rendkívül
fölizgatott tömeg. Indítványozták, hogy akasszák föl, vágják le a
fejét, vagy ló farkához kössék. Kiszabadítva magát,
vigyázatlanságból a körülállók egyikét megrúgta. Erre azzal a
rögtön elfogadott indítvánnyal állt elő valaki, hogy az vágja el a
parancsnok nyakát, aki a rúgást kapta.

«Ez állásnélküli szakács volt, egyik bámészkodó, ki azért ment a
Bastillehoz, hogy lássa, mi történik, s azt gondolta – mivel ez a
nézet általános volt – hogy ez hazafias cselekedet, sőt hitte, hogy
legalább is érdemrendre lesz méltó, ha ilyen szörnyűséget elkövet.
Egy neki adott karddal rávágott a meztelen nyakra. De az életlen
kard nem fogott, kivesz hát a zsebéből egy fekete nyelű kést (és
mert szakácsminőségben tudott húst vágni) és szerencsésen elvégezte
az operációt.»

Itt világosan látjuk az előzményekben előadott folyamatot.
Engedelmesség egy szuggesztiónak, mely annál erősebb, minél
kollektivebb; a gyilkos meg van győződve, hogy tette nagyon
dícséretreméltó, s a meggyőződés természetesebb abban a mértékben,
amint polgártársai helyeslésével találkozik. Az ilyen tettet
bűnösnek lehet minősíteni törvényileg, de nem lélektanilag.

Az úgynevezett bűnöző tömegek általános jellemvonásai pontosan
azok, melyeket az összes tömegeknél megállapítottunk:
szuggerálhatóság, hiszékenység, változékonyság, a jó vagy rossz
 érzelmek túlzottsága, a moralitás
bizonyos formáinak nyilvánulása stb.

Ezeket a jellemvonásokat megtaláljuk azon tömegek egyikénél,
akik történetünkben a legszomorúbb emléket hagytak maguk után; t.
i. a septembriseur-öknél. Ezek különben számos hasonlóságot
mutatnak a Szent Bertalan-éj végrehajtóival. A részleteket Taine
előadásából veszem, aki egykorú emlékiratokból merített.

Hogy ki adta a parancsot vagy szuggesztiót a börtönök
kiürítésére és a foglyok lemészárolására, nem lehet biztosan tudni.
Akár Danton volt, mint gyanítható, akár más, nem fontos. A
bennünket érdeklő tény a hatalmas szuggesztió, mely a gyilkolással
megbízott tömeget elfogta.

A gyilkosok tömege körülbelül háromszáz emberből állt és a
heterogén tömeg teljes típusát alkotta. Eltekintve a csekély számú
hivatásos csavargótól, szatócsokból és mindenfajta kézművesekből
állott, úgymint: csizmadiákból, lakatosokból, parókakészítőkből,
kőművesekből, alkalmazottakból, szolgálattevő emberekből stb. A
rájuk ható szuggesztió befolyása alatt teljesen meg voltak
győződve, mint a föntebb említett szakács, hogy hazafias
kötelességet teljesítenek. Kettős funkciót végeztek, tudniillik a
bíró és hóhér funkcióját, de egyáltalában nem tartották magukat
bűnösöknek.

Áthatva kötelességük fontosságától, hamarjában valami itélőszék
félét csinálnak s azonnal előtünik a tömegek együgyű észjárása és
nem kevésbé együgyű méltányossága. A vádlottak jelentékeny számát
tekintve, rögtön elhatározták,  hogy a nemeseket,
papokat, tiszteket, a király szolgáit, szóval mindazokat az
egyéneket, akiknek társadalmi állása bűnjel a jó hazafi szemében,
halomra gyilkolják, anélkül, hogy szükség volna tulajdonképeni
határozatra. A többieket külső és tekintély szerint itélték el.
Miután a tömeg csekélyfokú lelkiismeretének ily módon eleget
tettek, hozzáfoghattak törvényesen a gyilkoláshoz, szabad folyást
engedve vad ösztöneiknek – melynek eredetét már kimutattam – és
melyet az együttesség mindig magas fokra emel. Ez nem akadályozza
meg őket abban, hogy ugyanakkor ellenkező érzelmeket is ne
nyilvánítsanak, mint pl. az érzékenység, s ez gyakran époly
szélsőséges, mint a vadság, ami szintén szabály a tömegeknél.

«Meg van bennük a párisi munkás erős rokonszenve és hirtelen
érzékenysége. Amint az apátságban megtudta egyik szövetséges, hogy
a foglyoknak huszonhat órán át nem adtak vizet, meg akarta ölni a
hanyag fogházőrt és azt meg is tette volna, ha a foglyok nem
könyörögtek volna. Mikor az egyik foglyot (a rögtönzött
itélőszéktől) szabadon bocsátották, az őrök és hóhérok mindnyájan
megölelték és viharosan üdvözölték, azután visszatértek a többieket
halomra gyilkolni. Az öldöklés közben nem hiányzott bizonyos
szeretetreméltó vidámság. Táncoltak és énekeltek a holttestek
körül, padokkal kínálva «a hölgyeket», kik boldogok voltak, hogy
láthatják az arisztokkraták legyilkolását. Bizonyítékát adták még
egy különös előzékenységnek. Az apátságban egyik gyilkos panaszt
emelt, hogy a távol ülő nők rosszul látnak és hogy a jelenlevők
közül csak  néhánynak jut az az élvezet, hogy az
arisztokratákat vághassa; helyeselve az észrevételt, elhatározták,
hogy a gyilkosok két sorfala között kell átmenni az áldozatoknak és
csak kardlappal volt szabad ütni őket, hogy nyújtsák a büntetést.
Az erődben teljesen levetkőztetve az áldozatokat, vagy félóráig
aprították őket, végre mikor mindenki látta, fölkoncolták őket.

A gyilkosok különben nagyon szőrszálhasogatók voltak és
bizonyságot tettek erkölcsiségükről, melyre már rámutattunk a
tömegeknél. Az áldozatok pénzét és ékszereit visszautasították és
lerakták a bizottság asztalára.

A körültekintő észnek kezdetleges és a tömeglélekre jellemző
formáit minden tettükben megtaláljuk. Miután a nemzetnek 1200 vagy
1500 ellenségét ily módon eltették láb alól, megjegyezte valaki, –
s hatott a szuggesztió, – hogy a többi foglyokat, kik vén koldusok,
csavargók és fiatal gonosztevők voltak, és voltaképen csak
haszontalan kenyérfogyasztók, jó volna szélnek ereszteni. Különben
a nép ellenségei közül is kell köztük lenni, ilyen például egy
bizonyos Delarue nevű asszony, egy méregkeverő özvegye. «Az már
bizonyosan megdühödött a börtönben és ha tehetné, fölgyújtaná
Párist; kellett már mondania; mondta is. Végezni kell vele.» A
bizonyítás kézzelfoghatónak látszott és valamennyit együtt
levágták, köztük vagy ötven tizenkét, tizenhét éves gyermeket, kik
még csak lehettek volna a nemzetnek ellenségei, tehát kézzel
fogható érdek lett volna szabadon bocsátani őket.

Egy heti munka után a gyilkosok befejezték működésüket és
nyugalomra gondolhattak. Szentül  meg voltak győződve, hogy
érdemeket szereztek a hazának s a felsőbbségtől jutalmat
követeltek; a túlbuzgók annyira mentek, hogy érdemrendre
vágyakoztak.

Az 1871-iki Commun története a megelőzőkhöz hasonló tényeket
foglal magában. A tömegek növekvő hatalma és a hatalmaknak előtte
való folytonos kapitulációja bizonyára még sok mást is hoz
számunkra. 

HARMADIK FEJEZET.

A törvényszéki esküdtek.

A törvényszéki esküdtek. – Az esküdtszékek
általános jellemvonásai. – A statisztika azt mutatja, hogy
határozataik függetlenek összetételüktől. – Hogyan befolyásolhatók
az esküdtek. – A gondolkodás csekély jelentősége. – A híres
ügyvédek rábeszélési módszere. – A bűnök természete, melyek iránt
az esküdtszékek engedékenyek vagy szigorúak. – Az esküdtszékek
intézményének haszna; végzetes veszedelem volna, ha helyüket
hivatalnokokkal töltenék be.

Ezúttal, mivel nem tanulmányozhatjuk az esküdtszékek összes
kategóriáit, csak a legfontosabbat: a törvényszéki esküdtszékeket
vizsgáljuk. Ezek az esküdtek kitünő példáját nyújtják a heterogén
nem anonim tömegeknek. Megtaláljuk itt is a szuggerálhatóságot, a
tudattalan érzelmek túlnyomóságát, a gondolkodásra való csekély
készséget s a vezetők befolyását. stb. Ennek tanulmányozása közben
alkalmunk lesz rámutatni a tévedéseknek azokra az érdekes formáira,
amit a kollektiv pszichológiához nem értők szoktak elkövetni.

Az esküdtek mindenek előtt a legjobb bizonyítékát nyújtják
annak, hogy mily csekély jelentősége van a döntések szempontjából a
tömeget alkotó különböző egyének értelmi színvonalának  Láttuk,
hogy mikor egy határozatot hozó testületet fölszólítanak, hogy
mondjon véleményt egy éppenséggel nem szakszerű kérdésben, az
értelemnek semmi szerepe sincs; és ha a testület tudósokból vagy
művészekből áll, az egyesülésük puszta ténye miatt az általános
kérdésekről szóló véleményük nem fog észrevehetően eltérni a
kőmüvesekből és szatócsokból álló testület véleményétől. Némely
körben a hatóság gondosan megválogatta azokat az egyéneket, akiket
esküdtszéki tagnak meghívott, és a legműveltebb osztályokból
válogatták össze őket, mint a tanárok, hivatalnokok, írók stb. Ma
legtöbbnyire kiskereskedőkből, kézművesekből, alkalmazottakból áll.
És a statisztika a szakírók nagy csodálkozására azt mutatja, hogy
bármilyen volt is az esküdtszék összetétele, a határozat azonos
volt. Maguk a hatóságok bármennyire ellenségei is az esküdteknek,
ennek a megállapításnak exaktságát kénytelenek voltak elismerni.
Ime, hogyan nyilatkozik erről a tárgyról Berard des Glajeux, az
esküdtszék volt elnöke emlékirataiban:


«Az esküdtek kiválasztása ma voltakép a városi tanácsosok
kezében van, akik elfogadják vagy visszautasítják őket tetszésük
szerint, a politikai álláspontot követve és azt, hogy az ő
pártjukhoz tartozó választók-e… A kiválasztottak nagy része
kereskedőkből áll, akik kisebb jelentőségüek, sem hogy egykor
megválasztották volna őket és hatósági alkalmazottakból… És mivel a
vélemények az ő bírói szerepükben mindenféle foglalkozási ággal
összekeverednek, s  mivel a neofiták égnek a buzgóságtól,
és a legjobb akaratú emberek a legfonákabb helyzetekkel
találkoznak, az esküdtszékek szelleme nem változott: verdiktjeik
ugyanazok maradtak.»



Az idézetből csak a következtetést hagyjuk meg, ami igaz, nem a
túlságosan is gyönge magyarázatot. Ezen a hibán nem kell nagyon
csodálkoznunk, mert a tömegek lélektanával és következőleg az
esküdtszékek lélektanával, amint látszik, leggyakrabban az ügyvédek
és hatóságok sincsenek tisztában. Ennek bizonyítékát találom az
idézett író által előadott azon tényben, hogy Lachaud, a
legkiválóbb esküdszéki ügyvédek egyike, rendszeresen élt a jogával,
hogy a legképzettebb egyéneket az esküdtszékből eltávolítsa. Nos
hát a tapasztalat – egyedül a tapasztalat – határozottan
megmutatta, hogy ezek a visszautasítások mennyire hiábavalók. Az is
bizonyítja, hogy ma az igazságügyi miniszterium és az ügyvédek –
legalább is Párisban – erről teljesen lemondtak; és amint des
Glajeux megjegyezte, a verdiktek nem változtak, «se nem jobbak, se
nem rosszabbak.»

Mint minden tömeg, az esküdtek rendkívül befolyásolhatók
érzelmekkel és alig befolyásolhatók következtetésekkel. «Nem tudnak
ellenállni – írja egy ügyvéd – a szoptatós asszony vagy egy csapat
árva láttára.» «Elég, ha egy asszony tetszetős – írja des Glajeux –
hogy megnyerje az esküdtszék rokonszenvét.»

Könyörtelenek az olyan vétkek iránt, melyeknek ők maguk is ki
lehetnek téve – és ami a  társadalomra legveszedelmesebb – az
esküdtszékek ellenkezőleg nagyon engedékenyek a szenvedélyből
elkövetett bűnök iránt. Ritkán szigorúak a rossz útra tért
gyermekgyilkos lányok iránt, és még kevésbé az elcsábított lány
iránt, aki vitriollal egy kicsit nyakon önti csábítóját, jól
érezvén ösztönszerüleg, hogy ezek a vétkek kevésbé veszedelmesek a
társadalomra és hogy az olyan országban, ahol a törvény nem védi az
elcsábított leányokat, a bosszúálló vétke inkább hasznos, mint
káros, mert elijeszti a kezdeményezéstől az ezutáni
csábítókat.25)

Az esküdteket épúgy, mint a többi tömegeket túlságosan elvakítja
a presztizs és nagyon helyesen jegyzi meg des Glajeux esküdtszéki
elnök, hogy szervezetük nagyon demokratikus, de hajlamaik nagyon
arisztokratikusak: «A név, születés, nagy vagyon, tekintély,
valamely híres ügyvéd  jelenléte, minden megkülönböztető és
külső fényt adó dolog, mind jelentékeny támasztékok a vádlottak
kezében.»

Érzelmeikre hatni az esküdteknek és nagyon kevés fejtörést
engedni nekik, mint az összes tömegeknek vagy a következtetés
kezdetleges formáit alkalmazni, ez legyen az első gondja minden jó
ügyvédnek. Egy angol ügyvéd, ki híres volt az esküdtszéknél aratott
sikereiről, bebizonyította a hatásnak ezt a módját.


«A védőbeszéd elmondása közben alaposan megfigyelte az
esküdteket. Ez a kedvező pillanat. Az ügyvéd szimatoló ügyessége és
gyakorlata segítségével leolvassa az arcokról minden frázisnak,
minden szónak hatását, s ebből meríti következtetéseit. Erre azért
kell súlyt helyezni, hogy megismerje az ügy számára már előre
megnyert tagokat. A védő biztosítja őket egy kézmozdulattal, azután
azokhoz a tagokhoz fordul, kik láthatólag rossz hangulatban vannak,
és iparkodik tőlük megtudni, hogy miért vannak a vádlott ellen. Ez
a munkának kényesebb része, mert az igazságérzeten kívül számtalan
okot lehet felhozni, hogy egy embert elitélhessenek.»



Ez a néhány sor nagyon jól összegezi a szónoki művészet célját
és bizonyítja egyúttal azt is, hogy az elkészített beszéd mennyire
haszontalan, mert tudnia kell minden pillanatban módosítani a
kifejezéseket az elért hatás szerint.

A szónoknak nem szükséges a testület összes tagjaihoz fordulni,
hanem csak a hangadókhoz, akik majd az együttes véleményt
befolyásolják. Mint  minden tömegben, itt is van néhány
ember, aki vezeti a többit. «Tapasztaltam – mondja a fentebb
idézett ügyvéd – hogy elég, ha a verdikt kimondásának percében egy
vagy két erélyes ember a többit magával ragadja.» Csak ezt a két
vagy három embert kell ügyes szuggesztióval meggyőzni. Mindig és
mindenek előtt tetszeni kell nekik. A tömegben levő ember, ha
tetszését megnyertük, már meg van győzve és úgy van hangolva, hogy
minden előadott okot kitünőnek találjon. Egy érdekes munkában
találtam Lachaud-ról a következő anekdotát:


«Mint tudjuk, Lachaud, az esküdtekhez intézett beszéde közben
nem vette le a szemét két vagy három esküdtről, kikről tudta vagy
érezte, hogy befolyásosak, de rátartók. Általában sikerült neki a
csökönyöseket megnyerni. Hanem egyszer vidéken olyanra akadt, akit
háromnegyed óráig tartó érveléssel még nem sikerült lekenyerezni:
ez pedig az első volt a második padban, a hetedik esküdt. Ez még
kételkedett. Hirtelen épen egy szenvedélyes passzus közben Lachaud
megállt és odafordult az esküdtszék elnökéhez és így szólt: «Nem
lehetne leereszteni az ablakfüggönyt; a hetedik esküdt urat bántja
a napfény.» A hetedik esküdt elpirult, mosolygott és megköszönte.
Ezzel megnyerte a védelemnek.



Újabb időben számos író, köztük több kiváló is, hevesen küzdött
az esküdtszék intézménye ellen, pedig ez az egyetlen mentsvárunk
egy felelőségtelen  kasztnak valóban gyakori tévedései
ellen.26)

Egyik rész azt kivánja, hogy a legműveltebb osztályokból
válasszák az esküdteket; de már bebizonyítottuk, hogy a határozat
ebben az esetben is ép olyan lesz, mint a mostaniak. Mások az
esküdtszék tévedései alapján azt kivánják, hogy el kell törülni és
bírákkal helyettesíteni. De hogy feledkezhetnek meg arról, hogy az
esküdtek szemére hányt itéleteket mindig a birók követik el, mert
amikor a vádlott az esküdtszék elé kerül, már több hatóság
megállapította bűnösségét: a vizsgálóbíró, az államügyész, a
vádtanács. Nem veszik észre, hogy ha a vádlottat a hatóságok végleg
elitélték volna az esküdtszék helyében, ártatlansága
bebizonyítására minden kilátást elvesztene. Az esküdtek tévedései
először  a bírák tévedései voltak. Az ilyesmit
egyedül az utóbbiak rovására kell írnunk, mikor olyan borzasztó
bírói itéletet látunk, mint amilyen X. doktor elitélése volt, aki
ellen egy rendkívül korlátolt vizsgálóbíró eljárást indított egy
félhülye lánynak feljelentésére, ki az orvost azzal vádolta, hogy
rajta 30 frankért magzatelhajtási műtétet hajtott végre és a
bagno-ba küldték volna, ha a felháborodott közvélemény az
államfőnél kegyelmet nem eszközöl ki számára. Az elitélt iránt
összes polgártársai részéről nyilvánuló tisztelet hozta napfényre a
goromba tévedést. Ezt maguk a bírók is elismerték, de a
kasztszellemből kifolyólag mindent elkövettek, hogy a kegyelem
aláírását megakadályozzák. Az összes hasonló esetekben az
esküdtszék elhalmozva technikai részletekkel, amihez nem ért,
természetesen a bíróságra hallgat, amely azt mondja, hogy ő az
egész ügyben az összes apró részletekbe behatoló hatóságok után
indult. Kik hát a tévedésnek valódi okozói? A bírók, vagy az
esküdtek? Mi buzgón védjük az esküdteket. Ez talán az egyetlen
tömegkategória, melyet valamely egyéniség nem helyettesíthet. Ez az
egyetlen mérséklője a törvény szigorúságának, mely egyenlő lévén
mindenkivel szemben, elvi alapon vaknak kell lennie és nem szabad
ismernie eltérő eseteket. A bíró nem tud kegyelemről, csak a
törvény szövegét ismeri és hivatalos szigorúsággal egyformán
bünteti a rablógyilkost és a szegény leányt, kit csábítója faképnél
hagyott és a nyomor gyermekgyilkosságra vitt; addig az esküdtek
ösztönszerűleg nagyon jól érzik, hogy az elcsábított leány sokkal
kevésbé bűnös, mint  a csábító, aki kikerülte a törvény
kezét és méltó minden elnézésre.

Én, nagyon jól ismerve a kasztoknak és egyéb tömegeknek
lélektanát, egyetlen esetről sem tudok, ha hamis bűnvád alatt
volnék, ahol nem az esküdtekre bíznám inkább az ügyemet, mint a
bírókra. Az előbbieknél nagyon sok reményem volna a fölmentésre,
míg emitt nagyon kevés. Féljünk a tömegek hatalmától, de még jobban
féljünk a kasztokétól. Az előbbiek meggyőzhetők, de az utóbbiak
megingathatatlanok. 

NEGYEDIK FEJEZET.

A választó tömegek.

A választó tömegek általános jellemvonásai. –
Hogyan történik a rábeszélés. – A tulajdonságok, melyeknek meg kell
lenni a jelöltben. – A presztizs szüksége. – Hogyan van, hogy a
parasztok és munkások ritkán választják meg a közülük való
jelölteket. – A szavak és formák befolyása a választókra. – A
választási küzdelmek általános képe. – Hogyan alakul ki a választó
véleménye. – A bizottságok hatalma. – A bizottságok a zsarnokságot
a legszélsőbb formákban képviselik. – A francia forradalom
bizottságai. – Az általános választójog gyönge lélektani értéke
dacára sem pótolható. – Hogyan van, hogy a szavazatok azonosak
maradnak, ha a választójogot egy bizonyos polgári osztályra
korlátozzák is. – Mit eredményezett az általános választójog az
összes országokban.

A választó tömegek, vagyis a választásoknál bizonyos funkcióra
jogosított sokaságok, a heterogén tömegek közé tartoznak; de mikor
csak egy bizonyos tekintetben fejtenek ki működést, tudniillik
választanak több jelölt közül, az előbb leírt jellemvonások közül
csak egynehányat figyelhetünk meg náluk. A tömegek feltünőbben
nyilvánuló sajátságai: a gyönge készség a gondolkodásra, a bíráló
ész hiánya, az izgékonyság, hiszékenység és egyoldalúság.
Határozataikban megtaláljuk a vezetők befolyását, az előzményekben
 előszámlált tényezőknek: az állításnak,
ismétlésnek és lelki infekcióknak szerepét. Lássuk, hogyan
nyerhetők meg. A legsikeresebben alkalmazható eljárás világít a
legjobban pszichológiájukra.

Az első feltétel, hogy a jelöltnek presztizse legyen. A
személyes presztizst csak a vagyon presztizse pótolhatja. A
tehetség pláne a lángész, nem segítik elő a sikert.

A jelöltnél fődolog, hogy presztizse legyen, vagyis bizonyítás
nélkül tudjon tekintélyt parancsolni. Hogy a választók, kiknek nagy
része munkásokból vagy parasztokból kerül ki, oly ritkán
választanak maguk közül képviselőt, annek az az oka, hogy az ő
társadalmi állapotukban levő egyéneknek nincs náluk presztizse. Ha
véletlenül maguk közül választanak, a leggyakrabban mellékes
okokból történik, például, hogy ellene dolgozzanak valami nagy
potentátnak, valamely gyártulajdonosnak, akitől a választó folyton
függő viszonyban van, s most az az illuzió szállta meg, hogy
egyszerre úrrá lett.

De a presztizs birtoka még nem elég a jelöltnek a sikerhez. A
választó sokat ad arra, hogyha hízelegnek becsvágyának és
hiúságának; ne rettenjen vissza a farkcsóválástól és ne legyen
fukar a legfantasztikusabb igéretekben. Ha munkás, ne tudjon
mértéket tartani a munkaadók szidásában és bántalmazásában. Ami
pedig az ellenjelöltet illeti, meg kell semmisíteni és az állítás,
ismétlés és lelki infekció fegyvereivel kell bebizonyítani, hogy a
leghitványabb széltoló, akiről mindenki tudja, hogy sok bűn terheli
lelkiismeretét. Magától érthető, hogy nem szabad semmiféle
 látszólagos bizonyítékokat felhozni. Ha
a tömegpszichológiát rosszul ismerő ellenfél megpróbálja érvekkel
igazolni magát, a helyett, hogy az állításra állítással felelne,
távoli kilátása sem lesz a győzelemre.

A jelölt írott programmja ne legyen túlságosan határozott, mert
ellenfelei később felhasználhatják ellene; szóbeli programmja pedig
ne ismerjen határt a túlzásban. A legrendkívülibb reformokat
félelem nélkül meg lehet igérni. Ezek a túlzások nagy pillanatnyi
hatást idézhetnek elő, s a jövőt illetőleg semmire sem köteleznek.
Valóban állandóan megfigyelték, hogy a választó sohasem gondolt
arra, hogy megtudja, hogy vajjon a megválasztott milyen mértékben
teljesítette azt a programmot, amire megválasztását alapította.

Itt fölismerjük a rábeszélés összes leírt tényezőit. Épúgy
megleljük a szavaknak és formáknak hatását, melyeknek
roppant uralmát már bebizonyítottuk. A szónok, ki bánni tud a
tömegekkel, arra vezeti őket, amerre akarja. Az ilyen kifejezések:
az alávaló tőke, gaz kizsákmányolók, csodálatos munkás, a vagyon
szétosztása stb., mindig ugyanazt a hatást idézik elő, ámbár egy
kissé már elcsépelték. De ha a jelölt új formát talál, melynek még
nincs határozott értelme, következőleg a legkülönbözőbb vágyakat
keltheti, mulhatatlan a siker. Az 1873-iki véres spanyol
forradalmat egy ilyen bonyolódott értelmű varázsszó csinálta,
amelyet mindenki saját felfogása szerint értelmezhetett. Egy
egykorú író elbeszélte ezeknek az emlékezetes kifejezéseknek
eredetét. 


«A radikálisok felfedezték, hogy az egységes köztársaság
álruhába bújtattot monarchia, és hogy őket megörvendeztessék, a
Cortez egyhangúan proklamálta a szövetséges köztársaságot, úgy
azonban, hogy a szavazók azt sem tudták, mit szavaztak meg. De ez a
kitétel az egész világot elkápráztatta, ez valóságos mámor,
őrjöngés volt. Mintha az erény és boldogság uralmát alapították
volna meg a földön. Ha egy republikánustól ellensége megtagadta
volna a föderálista címet, halálosan megsértve érezte volna magát.
Az utcán föl s alá rohantak az emberek, kiabálva: Salud y
republica federal! Azután himnuszokban dicsőítették a szent
fegyelmetlenséget és a katonaság autonómiáját. Mi volt ez a
szövetséges köztársaság? Némelyek a tartományok emancipációját
értettek alatta, az Egyesült-Államokéhoz hasonló intézményeket,
vagy a közigazgatás decentralizációját; mások minden tekintély
mellőzését látták benne és a társadalmi likvidáció közeli
megnyitását. A barcelóniai és andaluziai szocialisták a községek
teljes önállóságát hirdették, és követelték, hogy Spanyolországban
tízezer független községet kell alkotni és rögtön eltörölni a
katonaságot és csendőrséget. Mindjárt látták, hogy harapódzik el a
felkelés a déli tartományokban faluról-falura, városról-városra.
Mihelyt egy község közzétette pronunciamento-ját, első
gondja volt lerombolni a táviróvezetékeket és a vasutakat, hogy
megszűnjék minden összeköttetés szomszédaival és Madriddal. Egy
nyomorult fészek sem volt, amelyik a maga háza előtt ne akart volna
seperni. A federalizmus a brutális, gyujtogató,  öldöklő
kantonalizmusnak csinált helyet és mindenütt véres saturnáliákkal
ünnepelték.»



Ami azt a befolyást illeti, amit az észszerű következtetések
gyakorolhatnának a választó tömegek lelkületére, sohasem olvastunk
még választó gyűlésről szóló híradást, ha ezzel a kérdéssel nem
vagyunk tisztában. Cserélnek itt az emberek egymással állításokat,
szitkokat, néha még pofonokat is, de gondolatokat sohasem. Csak
akkor lesz nyugalom egy pillanatra, ha valamelyik gondolkozóbb
résztvevő fogas kérdést intéz a jelölthöz, ami mindig
megörvendezteti a hallgatóságot. De nem tart sokáig a békesség az
ellenfelek között, mert a fő hangadó hangját csakhamar elfojtja
ellenfeleinek ordítása. A nyilvános gyűlések mintájának lehet venni
a következőt, amit száz egyforma közül vettem ki a
napilapokból:


«Mikor egyik rendező felhívta a jelenlevőket, hogy válasszanak
elnököt, kitört a vihar. Az anarchisták előrontottak, hogy a
zavarban hatalmukba kerítsék a szónoki emelvényt. A szocialisták
erélyesen védték, majd egymásnak rontottak, kölcsönösen kémnek,
megvesztegetettnek csúfolták egymást stb., egyik polgár kékre vert
szemmel hagyta ott őket.

«Végre az emelvényt a zűrzavarban jól-rosszul felállították és a
tribün a X. társaságé maradt.

A szónok rátámadt a szocialistákra, kik félbeszakították
beszédjét, azt kiabálva: hülye, bitang, gazember. A szitkokra az X.
társaság annak  az elméletnek kifejtésével felelt, hogy
a szocialisták mindnyájan «barmok» és «komédiások».




«Az allemanista-párt tegnap este a kereskedők termében, a
Faubourg du Temple-utcában nagy gyűlést tartott a munkásásg május
elseji ünnepének előkészítése végett. A jelszó volt: «Csend és
nyugalom».

G. elvtárs a szocialistákat «bárgyúk»-nak és «szélhámosok»-nak
festette.

Ezekre a szavakra a szónokok és hallgatók szidni kezdték
egymást, majd tettlegességre került a sor; székek, padok, asztalok
stb. kerültek elő.»



Azt ne higyjük egy percig sem, hogy a vitatkozásnak e módja csak
a választók bizonyos osztályának sajátsága, és hogy társadalmi
helyzetükkel függ össze. A tárgyalás könnyen felveszi ezt a formát
minden sokaságban, akármilyen is az, még ha kizárólag egyetemet
végzettekből áll is. Kimutattam, hogy a tömeghez tartozó emberek a
lelki egyformaság felé hajlanak, és ez lépten-nyomon
bebizonyítható. Ime egy példa, egy híradás kivonata kizárólag
egyetemi hallgatókból álló gyűlésről; egyik napilapból vettem:


«A zavar mindnagyobb lett az est előrehaladtával. Nem hiszem,
hogy csak egy szónok is tudott volna mondani két frázist
félbeszakítás nélkül. Minden pillanatban felhangzottak a kiáltások
egy vagy másfelől, vagy mindenfelől egyszerre; tapsoltak,
fütyöltek; majd botjaikat fenyegetően 
suhogtatták, taktusba verték a padlót s a közbeszólóknak ezt
kiálták: ki vele! az emelvényre!»

C. úr az egyesületet ilyen jelzőkkel halmozta el: utálatos,
nyomorult, hitvány, eladó, bosszúálló és szerinte el kellene
törülni stb.»



Azt kérdezhetné már most valaki, hogy ilyen körülmények között
hogy alakulhat ki a választó véleménye? De ez a kérdés arra
vallana, hogy az illető meglehetős tévedésben van a sokaságot
boldogító szabadságot illetőleg. A tömegnek csak rákényszerített
véleményei vannak és nem meggondolt nézetei. A jelen esetben a
választók nézetei és szavazatai a választó-bizottságok kezei közt
vannak, s ezeknek fejei leggyakrabban borkereskedők, tehát
befolyásolói a munkásoknak, kiknek náluk hitelük van. «Tudják-e, mi
az a választó-bizottság – írja Schérer, a mai demokrácia egyik
serény védője – egyszerűen kulcsa a mi intézményeinknek,
főalkatrésze az állami gépezetnek. A mai Franciaországot
bizottságok kormányozzák.»27)


Nem is nagy nehézség hatni rájuk, csak a jelölt elfogadható
legyen és legyen elég módja hozzá. A vesztegetők vallomása szerint
három millió elég volt Boulanger tábornok többszöri
megválasztására.

Ez a választó tömegek lélektana. Teljesen azonos a többi
tömegekével. Se jobb, se rosszabb.

Nem akarok az előzményekből az általános választójog ellen
következtetést levonni. Ha nekem kéne sorsa felől határoznom,
meghagynám olyannak, mint amilyen, épen azokból a gyakorlati
okokból, melyek tömeglélektani tanulmányunkból következnek, amit ép
azért elő is adok.

Kétségtelen, hogy az általános választójog hátrányai sokkal
szembetűnőbbek, mintsem hogy félreismerhetnénk. Arról nem lehet
vitatkozni, hogy a civilizációk csekély számú kiváló szellem művei
voltak, kik a piramis csúcsát alkotják, a lépcsőket pedig, melyek a
lelki érték csökkenése arányában szélesbednek, az alsó néposztályok
ábrázolják. A művelődés nagysága bizonyára nem az alsóbbrendű
elemek szavazatától függ, kik csak számot képviselnek. Az is
bizonyos, hogy a tömegek választása gyakran nagyon veszedelmes.
Nekünk már több invázióba került. És ha a szocializmus diadalra
jut, a népszuverénitás ábrándjait bizonyára még jóval drágábban
fizetjük meg.

De ezek az elméletben nagyon jól hangzó ellenvetések elvesztik
minden gyakorlati értéküket, ha  arra gondolunk, hogy a
dogmává változott eszmék ereje legyőzhetetlen. A tömeguralom
dogmáját filozófiailag épúgy nem lehet védelmezni, mint a középkor
vallásos dogmáit; de ennek ma korlátlan hatalma van. Tehát épúgy
nem lehet támadni, mint egykor a vallásos eszméket. Képzeljük el,
hogy egy mai szabad gondolkodót valami varázshatalom a középkor
kellős közepébe tenne. Vajjon hihető, hogy meggyőződve a vallásos
eszmék korlátlan uralmáról, megpróbálna ellenük küzdeni? Gondolna-e
arra, hogy az ördög létét vagy a boszorkányszombatot kétségbevonja,
ha a bíró kezébe jutva, elégetnék, annak a vádnak alapján, hogy az
ördöggel cimborál, vagy részt vett a boszorkányszombaton? A
tömegvélemények ellen épúgy nem lehet küzdeni, mint a forgó
széllel. Az általános választójog dogmája ma olyan hatalmas, mint
egykor a keresztyén dogmák voltak. Szónokok és írók erről ma olyan
tiszteletel és hízelegve beszélnek, hogy olyat még XIV. Lajos sem
hallott. Olyan tartózkodóknak kell irányukban lennünk, mint
valamennyi vallásos dogma iránt. Csak az idő hat rájuk.

Ezt a dogmát annál inkább hasztalan kísérlet volna megingatni,
mert látható észokok szólnak mellette: «Az egyenlőség korában –
mondja helyesen Toquille – az emberek a kölcsönös hasonlóság miatt
nem bíznak egymásban; de épen ez a hasonlóság feltétlen bizalommal
táplálja őket a közvélemény iránt; mert nem tartják valószínünek,
hogy mivel valamennyien egy állásponton vannak, a nagy többség
részén nem lelhetni meg az igazságot.» 

Föltételezhetjük most már, hogy a korlátolt – és pedig amint
akarják – az értelmiségre korlátolt választójoggal javítani lehet a
tömegek szavazatát? Egy csöppet sem hihetem, még pedig az elmondott
okoknál fogva, tudniillik, hogy a sokaságnak mindig csekély az
értelmi színvonala, bármilyen is összetételük. Tömegben mindig
egyenlőkké lesznek az emberek és negyven akadémikus szavazata,
általános kérdésekről, nem ér többet, mint negyven vízhordóé. Nem
hiszem, hogy az általános választójognak annyira fölhányt
szavazatok, pl. a császárság visszaállításakor, máskép ütöttek
volna ki, ha a szavazókat kizárólag tudósokból és írókból
válogatták volna össze. Valamely egyén nem tesz szert társadalmi
kérdésekben különös belátásra azért, mert ért a göröghöz vagy a
mathematikához, vagy azért, mert építész, állatorvos, orvos vagy
ügyvéd. Nemzetgazdászaink mindnyájan tanult emberek, tanáraink és
akadémikusaink is nagyrészt. De ime, egy általános kérdés: a
protekcionizmus vagy a bimetallizmus stb., vajjon meg tudnának erre
nézve egyezni? Ez az, hogy az ő tudományuk csak kisebbített mása az
általános tudatlanságnak. A társadalmi kérdésekben, amibe annyi
tudatlan beleártja magát, minden tudatlanság egyenlővé lesz.

Ha tehát csak tudománnyal béllelt emberekből alakulnának a
választótestületek, szavazatuk nem lenne különb, mint ma. Őket is
főleg az értelem és pártszellem irányítaná. Nem lenne kebesebb
bajunk, mint most, de bizonyára éreznénk a kasztok otromba
zsarnokságát.

Akár korlátolt, akár általános a köztársaságban  vagy
monarchiában érvényes választójog, Franciaországban, Belgiumban,
Görögországban, Portugáliában vagy Spanyolországban, a tömegek
szavazata mindenütt egyforma és gyakran kifejezője a faj tudattalan
vágyainak és szükségleteinek. A megválasztottak átlaga minden
országban a faji lélek átlagát képviseli. Ezt
nemzedékről-nemzedékre csaknem azonosnak találjuk.

És így visszatérünk még egyszer a már annyiszor emlegetett faji
alapfogalomra és a másik fogalomra, ami az előbbiből következik,
hogy tudniillik az intézményeknek és kormányoknak jelentéktelen
szerepük van a népek életében. A népeket legfőkép a faji lélek
irányítja, vagyis az öröklött ősösztön, s ez a faji lélek összege.
A faj és a mindennapi szükségletek ösztöne a sorsunkat kormányzó
titokzatos hatalmak. 

ÖTÖDIK FEJEZET.

A parlamenti gyűlések.

A parlamenti tömegekben legnagyobbrészt
megvannak a heterogén nem anonim tömegek közös tulajdonságai. – A
vélemények egyoldalúsága. – A szuggerálhatóság és határai. – A
szilárd, változhatatlan és változó vélemények. – Miért van a
határozatlanság túlsúlyban. – A vezetők szerepe. – Presztizsük oka.
– Igazi urai az olyan testületnek, ahol csak csekély kisebbség
szavaz. – Korlátlan hatalmuk. – Szónoki művészetük elemei. – A
szavak és képek. – Lélektani szükség, hogy a vezetők általában
meggyőződöttek és korlátoltak legyenek. – Lehetetlenség, hogy a
szónok érveit presztizs nélkül érvényesíteni tudja. – A jó vagy
rossz érzelmek túlzottsága a gyűlésekben. – Bizonyos pillanatokban
géppé válnak. – A konvent űlései. – Vannak esetek, amikor a gyűlés
elveszti tömegjellegét. – A szakemberek befolyása szakkérdésekben.
– A parlamenti kormányforma előnye és kára minden országban. –
Újkori szükséglet, de vele kapcsolatos a közpénzek pocsékolása és
minden szabadságnak fokozatos megszorítása.

A parlamenti testületek a heterogén, nem anoním tömegekhez
tartoznak. Ámbár összetételük korok és népek szerint különböző, sok
hasonló jellemvonást tüntetnek föl. A faj befolyása észrevehető a
kevesbedésben vagy túlzásban, de nem az érzelmek nyilvánulásának
meggátlásában. A parlamentek a legkülönbözőbb országokban,
Görögországban, Olaszországban, Portugáliában, Spanyolországban,
Franciaországban és  Amerikában tárgyalási és szavazási mód
tekintetében nagy hasonlóságokat mutatnak és a kormányok elé
ugyanazokat a nehézségeket gördítik.

A parlamentáris kormányforma egyébként az összes művelt modern
népek eszménye. Azt a lélektanilag téves, de általánosan elfogadott
gondolatot fejezi ki, hogy sok ember együtt sokkal inkább képes
bölcs és független határozatot hozni bármely dologban, mint kevés
számú ember.

A parlamenti testületekben megtaláljuk a tömegek általános
jellemvonásait: a gondolatok egyoldalúságát, ingerlékenységet,
szuggerálhatóságot, az érzelmek túlzottságát és a vezetők túlságos
befolyását. Különös összetételüknél fogva mutatnak föl a parlamenti
testületek különbségeket is, amire a továbbiakban rá fogunk
mutatni.

Ezeknek a testületeknek egyik legfontosabb jellemvonása a
nézetek egyoldalúsága. Minden pártnál, főleg a latin népeknél,
megtaláljuk azt a megmásíthatlan törekvést, hogy a
legbonyolódottabb társadalmi kérdést is a legegyoldalúbb elvont
elvek szerint és általános törvényeknek minden esetre való
alkalmazásával akarják megoldani. Az elvek természetesen pártok
szerint változnak; de az egyének tömeggé alakulásuk puszta ténye
folytán hajlandók az elveket túlozni és a legvégsőkig keresztül
hajszolni. A parlamentek eszerint a szélsőséges nézeteket
képviselik.

A testületi egyoldalúság legtökéletesebb tipusát a jakobinusok
valósították meg a mi nagy forradalmunkban. Az összes dogmatikusok
és logikusok, kiknek a feje tele volt zavaros általánosításokkal,
arra törekedtek, hogy szilárd elveket 
alkalmazzanak, mitsem törődve az eseményekkel; joggal lehetett
mondani, hogy ők átmentek volna a forradalmon anélkül, hogy látták
volna. Azt képzelték, hogy az egyoldalú dogmákkal, amelyek nekik
irányadók voltak, a társadalmat alapjában újra szervezik és a
túlfinomult művelődést visszaviszik a társadalmi fejlődésnek egy
korábbi alakulatára. Álmuk megvalósítására használt eszközeiket is
a teljes egyoldalúság jellemzi. Valójában erőszakos lerombolására
szorítkoztak annak, ami őket bántotta. Különben valamennyit: a
girondistákat, hegypártiakat, thermidoristákat stb. ugyanaz a
szellem lelkesítette.

A parlamenti tömegek roppantúl szuggerálhatók, s a szuggesztió,
mint az összes tömegeknél a presztizzsel bíró vezetőtől ered. De a
parlamenti ülések alkalmával biztos határa van a
szuggerálhatóságnak, s ezt fontos megjegyezni.

A gyűlés összes tagjainak határozott és változhatatlan véleménye
van a helyi vagy vidéki érdekeket érintő kérdésekről, s ebben
semmiféle érvelés meg nem tántorítja őket. Még egy Demosthenes
ékesszólása sem tudná a képviselő szavazatát megváltoztatni olyan
kérdésekről, mint aminők a pálinkafőzők támogatása vagy kiváltsága,
mert itt a befolyásos választók követeléséről van szó. Ezeknek a
választóknak előbbi szuggesztiója elég erős arra, hogy minden más
szuggesztiót megsemmisítsen és fönntartsa a véleményt teljes
szilárdságában.28) 

Az általános kérdésekben, mint: a minisztérium megbuktatása,
adókivetés stb. egyáltalában nincs határozott vélemény, itt
érvényesülhet a vezetők szuggesztiója, de nem teljes mértékben,
mint a közönséges tömegnél. Minden pártnak megvannak a maga
vezérei, kiknek befolyása néha egyforma. Ennek aztán az az
eredménye, hogy a képviselő ellenkező szuggesztiók közé kerül és
szükségképen nagyon határozatlan lesz. Ezért látjuk gyakran, hogy
egy negyedóra lefolyása alatt ellenkezőleg szavaznak és egy
törvényhez olyan cikket ragasztanak, ami az egészet tönkre teszi,
pl. megfosztják az iparosokat attól a jogtól, hogy munkásaikat
felfogadják és szolgálatból elbocsássák, aztán a rendszabályt egy
módosítással csaknem megsemmisítik.

Ez az oka, hogy a képviselőháznak minden törvényhozási időtartam
alatt vannak nagyon határozott és vannak nagyon ingadozó nézetei.
És mert alapjában az általános kérdések vannak legnagyobb számmal,
ezt a feltünő határozatlanságot a választóktól való állandó félelem
éleszti, kiknek lappangó szuggesztiója folyton ellensúlyozza a
vezérek befolyását.

Mindazonáltal legtöbb tárgyaláson a vezetők a tulajdonképeni
urak, mert a gyűlés tagjai megelőzőleg nem alkotnak biztos
véleményt.

Nyilvánvaló azonban, hogy szükség van a vezetőkre, mert
pártvezérek néven minden ország hasonló testületeiben feltaláljuk
őket. Ők  a gyűlés valódi szuverénjei. A tömegben
levő emberek nem tudnak ellenni vezetők nélkül. Innen van, hogy a
gyűlés szavazatai egy csekély kisebbség véleményét foglalják
magukban.

A vezérek nem annyira logikus következtetéseikkel, mint inkább
presztizsükkel hatnak. Ennek legjobb bizonyítéka, hogy ha valamely
körülmény megfosztja őket tőle, többé nincs befolyásuk.

A vezetőknek ez a presztizse egyéni, nem függ össze sem a
névvel, sem a hírnévvel. Igen érdekes példákkal szolgál erre nézve
Jules Simon ott, hol az 1848-iki gyűlés nagy embereiről beszél,
mely gyűlésen maga is részt vett.


«Napoleon Lajos két hónappal azelőtt, hogy mindenhatóvá lett,
semmi sem volt.

Victor Hugo lépett a szószékre. Nem ért el sikert. Meghallgatták
ép úgy, mint Felix Piat-t, de nem aratott hasonló tetszést. «Nekem
nem tetszenek ezek a gondolatok – mondja nekem Vaulabelle Félix
Piat-ról szólva; de ez Franciaországnak egyik legnagyobb írója és
legkiválóbb szónoka.» Edgar Quinet, ez a ritka és hatalmas szellem
semmire sem ment. A gyűlés megnyitása előtt volt pillanatnyi
népszerűsége, de az űlésen semmi.

«A politikai gyűlések azok a részei a földnek, hol legritkábban
látható a zseni fénye. Itt csak a körülmény és helyzet számára
kisajátított ékesszólást becsülik, ez a pártoknak és nem a hazának
tesz szolgálatot. Hogy Lamartine iránt 1848-ban és Thiers iránt
1871-ben elismeréssel voltak, azt a kényszerítő és elodázhatatlan
érdek úgy hozta  magával. Ahogy a baj elmúlt, az emberek
a félelemmel együtt az elismerést is sutba dobták.»



Ezt a helyet a tények miatt idéztem, nem az előadott magyarázat
kedvéért. Pszichológiájuk nagyon gyönge. A tömeg azonnal elvesztené
tömegjellegét, ha a végzett szolgálatokat beszámítaná a vezetőknek,
történjenek azok akár a haza, akár a pártok érdekében. A vezetőnek
engedelmeskedő tömeg a presztizsnek veti magát alá, s itt nem jöhet
szóba sem az érdek, sem a hála érzelme.

Viszont az elegendő presztizzsel rendelkező vezérnek teljes
korlátlan hatalma van. Tudjuk, hogy egy kiváló képviselőnek, ki
bizonyos pénzügyi események miatt a legutóbbi választásokon
megbukott, mily rendkívüli befolyása volt presztizse folytán évek
hosszú során keresztül. A miniszterek az ő puszta jeladására
megbuktak. Működésének jelentőségét igen ügyesen jegyezte meg egy
író a következő sorokban:


«Főleg X. úrnak tulajdonítható, hogy mi háromszor olyan drágán
vettük meg Tonkint, mint amennyibe kerülhetett volna és hogy
Madagaszkárban bizonytalan a poziciónk, s az alsó Nigernél elestünk
egy nagy birodalomtól, Egyiptomban pedig elvesztettük az előbbi
kedvező helyzetünket. X. úr elméletei nekünk több
területveszteségbe kerültek, mint I. Napoleon vereségei.»



A szóban lévő vezetőre ne nehezteljünk túlságosan. Bizonyos,
hogy ő nekünk nagyon sokba került; de befolyása nagy részt azzal
függ össze,  hogy a közvéleményt követte, s ez a
gyarmatügyi kérdésekben egyáltalában nem az volt akkor, ami
manapság. Ritkaság, hogy a vezér a közvéleményt megelőzze; sőt
mindig arra szorítkozik, hogy kövesse és minden tévedését magáévá
tegye.

A rábeszélés eszközei a vezetőknél a presztizsen kívül azok a
tényezők, melyeket már több ízben előszámláltam. Ügyes alkalmazásuk
céljából a vezetőnek legalább is öntudatlanul meg kell értenie a
tömegek lélektanát és tudnia kell, hogy hogy kell velük beszélni.
Tisztában kell lennie a képek és alakzatok varázslatos hatásával.
Kell, hogy meglegyen nála az ékesszólásnak az a különös adománya,
amely áll erős és bizonyítástól ment állításokból és olyan
képekből, melyek hatásos és nagyon összegező reflexiókba vannak
burkolva. Ilyenfajta ékesszólással minden testületben találkozunk,
beleértve az angol parlamentet is, ámbár az valamennyi közül a
legkomolyabb.


«Folyton olvashatunk az alsóházban lefolyt vitákat – mondja
Maine angol filozófus – hol az egész tárgyalás jelentéktelen
közhelyek és goromba személyeskedések váltogatásából áll. A tiszta
demokrácia képzeletére bámulatos hatása van az ilyen általános
szóképeknek. A tömegekkel sohasem lesz nehéz elfogadtatni a
közhelyekben kifejezett általános tételeket, ámbár ezeket sohasem
igazolják, sőt tán nem is igazolhatók.»



A «közhelyek» jelentősége, amiről a föntebbi idézetben szó van,
nincsen túlbecsülve. Már többször hangoztattuk, hogy milyen különös
 erejük van a szóknak és szóképeknek.
Csak úgy kell őket megválasztani, hogy a legelevenebb képeket
ébresszék. Kitünő példa erre a következő frázis, amit egyik
pártvezérünk beszédéből vettem:

«Majd azon a napon, amikor ugyanaz a hajó viszi a száműzetés
láztokozó földjére a becstelen politikust és a gyilkos anarchistát,
tárgyalhatnak egymással s egyik a másiknak úgy fog feltünni, mint
ugyanazon társadalmi rend két kiegészítő része.»

Az így felidézett kép eléggé világos, s a szónok minden
ellenfele érzi, hogy ugyanaz vár reá. Egyszerre látják a lázt okozó
földet és a hajót, mely őket oda viheti; vajjon ők nem tartoznak a
fenyegetett politikusok nem épen jól elkülönített osztályába? Ők is
érzik azután azt a sötét aggodalmat, amit a konventtagok éreztek,
kiket Robespierre kétes értelmű beszédei csaknem állandóan
guillotinnal fenyegettek és a félelem nyomása alatt mindig engedtek
neki.

Minden vezetőnek érdeke, hogy a legvalószínűtlenebb túlzásokba
kapaszkodjék. Az a szónok, akitől a frázist idéztem, nagyobb
ellenmondás nélkül állíthatta, hogy a bankárok és papok
bombavetőket tartanak zsoldjukban és hogy a nagy pénzintézetek
igazgatói ugyanazt a büntetést érdemlik, amit az anarchisták. Az
ehhez hasonló állítások mindig hatnak a tömegekre. Az állítás
sohasem túl erős, s a deklamáció sohasem túlságos fenyegető. Semmi
sem rendíti meg úgy a hallgatóságot, mint az efajta ékesszólás.
Tiltakozni nem mernek, hogy árulóknak vagy bűntársaknak ne
gondolják őket. 

Mint mondottam, ez a különös ékesszólási mód uralkodott mindig a
gyűlésekben; s a kritikus időszakokban még inkább kiélesedett.
Nagyon érdekes ebből a szempontból olvasni azoknak a nagy
szónokoknak beszédeit, kik a francia forradalom testületeit
alkották. Azt hitték, hogy beszédjüket lépten-nyomon meg kell
szakítani, hogy ostorozzák a bűnt és magasztalják az erényt;
átokban törnek ki a zsarnokok ellen és megesküsznek, hogy szabadon
élnek vagy halnak. A hallgatóság fölállt, vad tapsviharban tört ki,
majd ismét leült helyére.

A vezető néha értelmes, tanult egyén; de ez rá nézve általában
inkább káros, mint hasznos. Az értelem rámutatva a dolgok
összetételére, lehetővé teszi kifejtésüket és megértésüket, mindig
engedékennyé tesz és jelentékenyen csökkenti a meggyőződés fokát és
erejét, ami pedig szükséges az apostoloknál. Minden kornak, de
főleg a francia forradalomnak nagy vezetői szánalomra méltó
korlátoltak voltak; és épen a legkorlátoltabbaknak volt legnagyobb
befolyásuk.

Köztük a leghírhedtebbnek, Robespierrenek beszédei zavarólag
összefüggéstelenek; ha csak olvassuk őket, nem leljük meg a
hatalmas diktátor roppant szerepének kielégítő magyarázatát.


«Iskolás szónoklásra és latin képzettségre valló közhelyek és
zagyvaságok egy inkább gyerekes mint alantas szellemnek
szolgálatában, s úgy látszik, hogy egész tudománya a támadásban és
védelemben egyaránt abban áll, hogy «gyere elő», mint a diákok
mondják. Semmi eszme, fordulat  vagy vonatkozás – ez az
unalom a zivatarban. Kedve volna az embernek ezután a lesújtó
olvasmány után a szeretetreméltó Desmoulins Camillal óh jaj-t
sóhajtani».



Néha borzad az ember, ha arra a hatalomra gondol, amihez egy
presztizzsel felruházott embert a legnagyobb fokú korlátoltsággal
párosult erős meggyőződés juttatott. Mindazonáltal szükség van
ezekre a feltételekre, hogy ne ismerjen akadályt és tudjon akarni.
A tömegek ösztönszerűleg urukra ismernek az ilyen erős meggyőződésű
egyénekben, kikre mindig szükségük van.

A parlamenti gyűlésen a beszéd sikere kizárólag a szónok
presztizsétől függ és nem az előadott észokoktól. Erre nézve
legjobb bizonyíték, hogy mihelyt a szónok bármely okból elveszti
presztizsét, rögtön elveszti minden befolyását, vagyis azt a
képességét, hogy a szavazatokat tetszése szerint irányítsa.

Az ismeretlen szónoknak azonban még csak kilátása sem lehet
arra, hogy meghallgassák, ha beszéde helyes érveket, de csupán
érveket tartalmaz. Descubes, egy volt képviselő röviden a következő
sorokban adja elő a presztizstelen képviselő állapotát:


«Amint elfoglalja helyét az emelvényen, kivesz az irattáskából
egy csomó iratot, ezt bizonyos módszerrel maga elé rakja és
bizalommal teljesen hozzákezd.

Azzal ámítja magát, hogy meggyőződését, mely őtet lelkesíti,
átülteti a hallgatóság lelkébe. Hangsúlyozza és újra hangsúlyozza
érveit, el.  van telve számokkal és bizonyítékokkal
és biztos a felől, hogy igaza van. Előadásának bizonyossága előtt
minden ellenállás hiábavaló lesz. Elkezdi beszédét, bízva teljes
igazságában és kollégái figyelmében, kik bizonyára meghajolnak az
igazság előtt.

Beszél, de rögtön meglepi a teremben támadt mozgás és bántja egy
kissé a zaj.

Miért nem lesz csönd? Miért van ez az általános figyelmetlenség?
Mire gondolnak azok, kik fecsegnek? Mi az oka, hogy egyik-másik
elhagyja helyét?

Nyugtalanság vesz rajta erőt. Összeráncolja szemöldökét és
megáll. Az elnök bátorítja és újra kezdi emeltebb hangon. Hangja
erősebb lesz, kézzel-lábbal beszél: a lárma még nagyobb lesz
körülötte. Már nem tud többet magáról, megint elakad, de aztán
szépen tovább folytatja, attól tartván, hogy majd haragosan oda
kiáltják: vége! A zaj tűrhetetlen.»



Amikor a parlamenti gyűlések elérték az izgalomnak bizonyos
fokát, épen olyanok lesznek, mint a közönséges heterogén tömegek,
következőleg érzelmeik a legszélsőségesebb formában mutatják
különlegességüket. Látni fogjuk, hogy készek a legnagyobb
hőstettekre és a legvadabb kitörésekre. Az egyén többé nem önmaga,
s annyira nem az, hogy megszavaz személyes érdekeivel
legellentétesebb rendszabályokat.

Forradalmunk története mutatja, hogy a gyűlések mennyire
tudattalanok lehetnek és hogy vetik alá magukat érdekükkel
legellenkezőbb szuggesztióknak. Ilyen rendkívüli áldozat volt a
 nemesség részéről, hogy lemondjon
kiváltságairól és ezt mégis tétovázás nélkül megtette az
alkotmányozó gyűlés ama híres éjszakáján. A konventtagokra nézve
állandó halálos fenyegetést jelentett a sértetlenségi jogról való
lemondás, ezt mégis megtették, nem féltek attól, hogy önmagukat
kölcsönösen megtizedelik, jól tudván, hogy a vesztőhely, hová ma
hivataltársaikat küldték, holnap nekik is készen áll. De már a
teljes önkivületlenségnek arra a fokára jutottak, amit leírtam és
semmiféle meggondolás nem gátolhatta őket abban, hogy hipnotizálóik
szuggesztióinak engedelmeskedjenek. Ebből a szempontból teljesen
tipikus a közülök való Billaud-Varennes emlékiratainak a következő
része: «A szemünkre vetett határozatokat egy nappal, két nappal
megelőzőleg legtöbbször magunk sem akartuk, csak a válság idézte
elő.» Semmi sem igazabb ennél.

A tudattalanságból származó hasonló jelenségek a konventnak
minden viharos ülésén fölléptek.


«Elfogadták és elhatározták – mondja Taine – amitől maguk is
borzadtak, nem csak badarságokat és ostobaságokat, hanem vétkeket
is, ártatlanoknak és barátaiknak megöletését. A baloldal a
jobboldallal egyesülve, egyhangúlag nagylelkesedés közben küldte
vesztőhelyre Dantont, természetes fejét, a forradalom fő-fő
mozgatóját és vezérét. A jobboldal a baloldallal egyesülve
egyhangúlag viharos lelkesedéssel szavazta meg a forradalmi kormány
legborzasztóbb határozatait. A konvent egyhangúlag a csodálat és
lelkesedés hangján Collot d’Herbois, Couthon és 
Robespierre iránti szenvedélyes rokonszenv jeleivel többszöri
önkényes újraválasztás által tartotta meg helyén a gyilkos
kormányt, melyet a völgypárt utált, mert gyilkos, a hegypárt
megvetett, mert őt megtizedelte. A hegypárt és völgypárt, a többség
és kisebbség, határozottan egyetértett abban, hogy a saját maga
megtizedelésében közreműködjék. Prairial 22-én az egész konvent
tartotta nyakát; thermidor 8-án Robespierre beszéde után következő
első negyedórában ismét.»



A kép talán szomorú. De mégis hű. A parlamenti gyűlések
ugyanezeket a jellemvonásokat mutatják, ha eléggé fölizgatják és
hipnotizálják őket. Mozgékony és minden ingernek engedelmeskedő
nyájjá lesznek. Egészen tipikus az alábbi leírás az 1848-iki
gyűlésről, amely egyik parlamenti tagtól Spullertől származik,
kinek demokrataságát nem lehet kétségbe vonni; a Revue littéraire
szerint idézem. Itt megtaláljuk a tömegek túlzott érzelmeit, amit
már leírtam, a rendkívüli változékonyságot, ami előidézője annak,
hogy a legellentétesebb érzelmi fokozatokon pillanat alatt
átcsapnak.


«A viszályok, féltékenység, gyanú, majd ismét a vak bizalom és
határtalan remény vesztébe sodorták a köztársasági pártot. Az
általános bizalmatlansághoz csak naivságuk és együgyűségük fogható.
Semmi érzék a törvényesség iránt, semmi fegyelem; határtalan terror
és önámítás: csak parasztok és gyerekek tudnak ilyenek lenni.
Nyugalmuk türelmetlenségükkel vetekszik. Egyforma  bennük
a vadság és engedelmesség. Ilyen a még meg nem állapodott és
fegyelmezetlen vérmérséklet. Semmi sem lepi meg őket és minden
megzavarja. Remegnek, félnek, majd egyszeriben rendületlen hősök,
lángok közé akarják vetni magukat és megijednek az árnyéktól.

«Sejtelmük sincs a dolgok eredményéről és viszonyáról. A
csüggedés épen olyan hirtelen náluk, mint a fölbátorodás, minden
rémület lenyügözi őket, mindig túlságos nagyon vagy túlkevéssé,
sohasem azon a fokon és abban a mértékben, mint kellene.
Mozgékonyabbak a víznél, minden színt visszatükröztetnek, minden
alakot felöltenek. Rájuk támaszkodva, milyen kormányzási alapra
számíthatunk?»



Nagy szerencse, hogy a leírt jellemvonások a parlamenti
gyűléseknél nem állandók. Csak bizonyos pillanatban válnak tömeggé.
Az egyének, kik alkotják, sok esetben megőrzik egyéniségüket. Innen
van, hogy az ilyen gyűlés kitünő szakszerű törvényeket tud
kidolgozni. Igaz, hogy ezek a törvények szakember művei, ki dolgozó
szobájának csöndjében készíti elő őket és a megszavazott törvény
egy ember és nem a gyűlésnek műve. Természetesen ezek a törvények a
legjobbak. De végzetes rosszak csak akkor lesznek, ha a
módosításokat kollektiv úton eszközlik. A tömeg munkája mindenütt
és mindenkor alatta áll az izolált egyénének. A szakemberek védik
meg a gyűléseket a túlságosan szertelen és tapasztalatot nélkülöző
intézkedésektől. A szakember ilyenkor momentán vezető. A gyűlés nem
hat ő rá, de ő hat a gyűlésre. 

A parlamenti gyűlések működésük minden baja ellenére azt
képviselik, amit a nemzetek legjobbnak találtak arra nézve, hogy
önmagukat kormányozzák; de főleg arra, hogy minél könnyebben
szabadulhassanak meg a személyes zsarnokság igájától. A
kormányzásnak mindenesetre ez az eszménye, legalább is a
filozófusok, gondolkodók, írók és művészek és tudósok, szóval azok
szerint, akik a civilizáció tetőpontját alkotják.

Különben csak két komoly veszedelmet rejtenek magukban, egyik az
állami pénzek elpocsékolása, a másik az egyéni szabadság fokozatos
megszorítása.

Ezek közül a bajok közül az első szükségszerű következménye a
választó tömegek rövidlátó követeléseinek. Ha valamely parlamenti
tag indítványoz egy javaslatot, mely látszólag eleget tesz a
demokrácia elvének, például nyugdíját akar biztosítani a
munkásoknak, emelni akarja az útkaparók vagy tanítók fizetését
stb., a többi képviselők a választóktól való félelem miatt
szuggerálva még látszatát sem merik adni annak, hogy az utóbbiak
érdekeivel nem törődve, elvetik az indítványt, ámbár jól tudják,
hogy az majd érzékenyen megterheli a budget-t és új adók kivetését
vonja maga után. A megszavazástól nem lehet visszarettenniök. A
kiadások növekedésének következményei még odébb vannak, s rájuk
nézve nincs káros hatása; ugyanakkor a szavazat megtagadásának
eredményei szemmel láthatók lesznek a legelső napon, amikor a
választók előtt meg kell jelennie.

A kiadások emelkedésének van még egy másik  oka is,
s ez nem kevésbé kényszerítő: t. i. helyben kell hagyni minden
csupán helyi érdekű kiadást. A képviselő nem szegülhet ellen, mert
az épen a választók követelése és mert minden képviselő csak úgy
érheti el azt, amire választókerülete érdekében szüksége van, ha
enged kollégái hasonló követeléseinek.29)

A föntebb említett bajok közül a második az t. i., hogy a
parlamenti gyűlések szükségképen  megszorítják a
szabadságot, kevésbé feltünő, de nagyon is reális. Ez annak a sok
korlátozó törvénynek következménye, amit a szűk látókörű parlamenti
gyűlések nem látva a következményeket, megszavaznak abban a
hiszemben, hogy kötelességük.

Ez a veszély mindenesetre kikerülhetetlen, mert még magának
Angliának sem sikerült tőle megszabadulnia, pedig bizonyára itt van
a parlamentáris kormányformáknak legtökéletesebb tipusa és itt a
képviselő legfüggetlenebb választóitól. Herbert Spencer egy régebbi
munkájában kimutatta, hogy a látszólagos szabadság növekedését a
valódi szabadság csökkenése követte. Egy újabb művében, a «Man
versus state»-ben föleleveníti ezt a kérdést és az angol
parlamentről ezt mondja:


«A törvényhozás ettől az időtől fogva az általam előadott utat
követte. A hirtelen megsokasodott diktátori rendszabályok
mindjobban törekedtek korlátozni az egyéni szabadságot és pedig két
módon: évről-évre több törvényes rendszabályt hoztak életbe, s ezek
a polgárság előbbi, teljesen szabad tevékenysége elé korlátokat
szabnak és olyan ténykedésre kényszerítik, amit eddig saját
jószántából tehetett vagy nem tett. Ugyanakkor a mind nyomasztóbb
és többnyire helyi jellegű közterhek szabadságát már eleve
korlátozták, megnyirbálva jövedelmeinek azt a részét, amivel eddig
tetszése szerint adózhatott és fölemelve azt a vészt, amit
elszedtek tőle, hogy elköltsék a közhatalmak kényekedve
szerint.»





A szabadságnak ez a fokozatos megszorítása sajátságos formában
nyilvánul minden országban, amit Herbert Spencer nem fejtett ki és
amely a következő: Azáltal, hogy rengeteg mennyiségű és általában
korlátozó jellegű törvényes rendszabályt gyártanak, szükségképen
növelik a számát, hatalmát és befolyását azoknak a közegeknek, kik
alkalmazásukkal vannak megbízva. Ezek mindjobban törekszenek arra,
hogy a művelt országok igazi urai legyenek. Hatalmuk annál nagyobb,
mert a kormányhatalom szüntelen váltakozása közben az
adminisztrativ kaszt az egyedüli, amely nem változik, ez
felelősségtelen, személytelen és örökkétartó. Már pedig nincs
nyomasztóbb zsarnokság mint az, amelyik e hármas formában
mutatkozik.

A törvényeknek és korlátozó rendszabályoknak ez a szakadatlan
gyártása, amelyek még hozzá a legbizantinusabb formaságokba
burkolják az élet apró-cseprő mozzanatait, azzal a végzetes
eredménnyel jár, hogy hova-tovább mind szűkebbre szorul az a kör,
melyben az állampolgárok szabadon mozoghatnak. A népek, áldozatai
levén annak az illuziónak, hogy a törvények szaporításával jobban
biztosítják a szabadságot és egyenlőséget, napról-napra több súlyos
bilincset vesznek magukra.

De nem veszik magukra büntetlenül ezeket a bilincseket. Mivel
mindenféle igát megszoktak, előbb-utóbb már keresve keresik az
effélét, végre elvesztik minden akaratelhatározásukat és
energiájukat. Így nem egyebek többé, mint üres árnyak, passziv
automaták, akarat, ellenállás és erő nélkül. 

Mikor az ember nem találja meg önmagában az erőt, kénytelen
önmagán kívül keresni. A kormányok jelentősége szükségszerűleg
abban a mértékben nagyobbodik, amint növekszik a polgárok
közönyössége és tehetetlensége. Bennük kell meglenni a
kezdeményező, vállalkozó és vezető szellemnek, mert a polgárságban
nincs meg többé. Neki kell mindent vállalni, igazgatni és védeni.
Az állam mindeható istenné lesz. De a tapasztalat azt mutatja, hogy
az efféle isteneknek hatalma sohasem volt sem nagyon tartós, sem
nagyon erős.

Az összes szabadságoknak folytonos csorbítása bizonyos népeknél,
jóllehet bizonyos külső szabadosság azzal ámítja őket, hogy
birtokában vannak, úgy látszik, vénülésüknek és kormányformájuknak
következménye. Annak a sülyedési folyamatnak előjelei ezek, amit
egyetlen civilizáció sem tudott elkerülni.

Ha fontolóra vesszük a multnak tanúbizonyságait és az
általánosságban jelentkező tüneteket, akkor a mi mai művelődésünk
eljutott a teljes vénhedtségnek ahhoz az alakulatához, amely
előljárója a dekadenciának. Úgy látszik, hogy minden népnél
végzetszerűen előfordulnak ugyanazok a tünetek, mert látjuk, hogy a
történelem milyen gyakran megismétlődik.

Nem lesz nehéz ezeket az alakulatokat a művelődés egész
folyamatában összefoglalnunk, s ezzel az összegezéssel fejezzük be
munkánkat.

 

Mit látunk, ha nagy vonásokban tekintjük a mienket megelőző
kulturák nagyságának és sülyedésének lényegét? 

A művelődés kezdetén a vándorlás, invázió és hódítás véletlenül
összehozott egy különböző eredetű emberből álló csoportot. Ezek
közt az emberek közt, kiknek más-más volt a vérük, nyelvük, hitük,
egy főnöknek félig-meddig elismert törvénye volt a közös kapocs.
Ezekben a zavaros tömkelegekben a legmagasabb fokon találjuk meg a
tömegek lélektani jellemvonásait. Meg vannak bennük a pillanatnyi
összetartás, hősiesség, gyöngeségek, vad ösztön és erőszak. Semmi
sem állandó náluk. Ezek még barbárok.

Az idő végzi munkáját. Lassanként hatással lesznek rájuk a
környezet azonossága, az ismételt kereszteződések, az együttes élet
szükségei. A különböző elemekből álló csapat össze kezd vegyülni,
fajt alkot vagyis közös tulajdonságokkal és érzelmekkel bíró
embercsoportot, amit aztán az öröklődés mindjobban állandósít. A
tömeg néppé lett és az a nép ki fog tudni jutni a barbárság
állapotából.

De csak akkor tud ebből az állapotból kikevergődni, ha hosszú
erőfeszítések, szakadatlan ismétlődő küzdelmek, töméntelen újra
hozzákezdés után, valami eszményre tesz szert. Hogy mi ez az
eszmény, Róma kultusza, Athén hatalma, Allah győzelme, ez nem
határoz, elég, hogy a képződő faj egyéneinek megadja az érzelmek és
gondolatok teljes egységét.

Így most már létrejöhet egy új művelődés intézményeivel,
hiedelmeivel és művészetével együtt, A faj, álmaitól ragadtatva,
lassacskán eléri mindazt, amit neki a fény, az erő, a nagyság
kölcsönöz. Kétségtelen, hogy bizonyos órákban még tömeg marad, de
ilyenkor a tömegek ingadozó, változékony 
jellemvonásai mögött ott van az állandó szubsztrátum, a faji lélek,
amely szigorú határok közé szorítja az illető nép szertelenségeit
és szabályozza a véletlent.

De miután teremtő munkáját elvégezte, az idő megkezdi romló
művét, amit sem istenek, sem emberek nem háríthatnak el. A
művelődés, eljutva az erőnek és belső összetételnek bizonyos
színvonalára, megakad a fejlődésben, most már nem növekszik tovább,
hanem gyors sülyedésre van kárhoztatva. Ütött neki vénülés
órája.

Ezt az elkerülhetetlen órát mindig a faji lelket ébren tartó
eszmény gyöngülése jelzi. Amint ez az eszmény halványul, omlani
kezdenek mindazok a vallásos, politikai és társadalmi épületek,
melyek lelkesítőül szolgáltak. A faj eszményének fokozatos
eltünésével veszti összetartását, egységét és erejét. Az egyén
személyisége és értelme növekedhetik, de ugyanakkor a kollektiv
egoizmus helyére az egyéni önzés túltengése lép, ezt követi a
jellembeli gyöngeség és a tetterő elsekélyesedése. A nép először
egység, együttesség volt, végtére összetartás nélküli egyének
tömeglege lett, kiket a hagyományok és intézmények mesterségesen
tartanak össze még egy ideig. Ilyenkor aztán bekövetkezik, hogy az
emberek érdekektől és törekvésektől megosztva, nem tudják önmagukat
kormányozni, követelik, hogy a legcsekélyebb dolgaikban is
irányítsák őket, s az állam érezteti mindent elnyelő hatalmát.

A faj elvesztve régi biztos eszményét, végkép elveszti lelkét
is; most már csak izolált egyének csoportja, tömeggé lett, ami
kezdetben volt. Megvannak benne az összes átmeneti állandóság- és
 jövőnélküli tulajdonságok. A
művelődésnek nincs többé szilárd alapja és ki van téve minden
véletlennek. A plebs-é az uralom és jönnek a barbárok. A műveltség
még látszólag ragyog, mert megvan a külső homlokzat, mit a hosszú
múlt alkotott, de valóban már roncsolt épület, misem tartja össze,
s az első vihar ledönti.

Kijutni a barbárságból a civilizációba, nyomon követve egy
álmot, aztán hanyatlani és meghalni, mikor az álom elvesztette
erejét, ez a körforgása egy nép életének.




Lábjegyzetek.


 1) Ez a nagyhirtelen
klasszikussá lett munka különböző országokban számos közleménynek
lett forrása. Midőn az első kiadás 1895-ben megjelent, nem volt
egyetlen összefoglaló mű sem, mely a tömegek lélektanával
foglalkozik.

 2) Les lois psychol.
de l’évolution des peuples, (A népek fejlődésének lélektani
törvényei), 1894.

 3) Ehhez különben
legügyesebb tanácsadói sem igen értettek többet. Talleyrand azt
írta neki, hogy «Spanyolország szabadítóként fogadja katonáit». Úgy
fogadta őket, mint fenevadakat. Egy pszichológus, ismerve a fajnak
öröklött ösztöneit, előre láthatta volna ezt a fogadtatást.

 4) Néhány író
foglalkozott eddig a tömeglélektan tanulmányozásával, de azok, mint
föntebb mondottam, büntetőjogi szempontból vizsgálták. Mivel ennek
a munkának csak egy rövid fejzetét szenteltük ennek a tárgynak, ezt
a speciális részt illetőleg utalom az olvasót Tarde munkáira és
Sighele Les foules criminelles című művére. Ez az utóbbi
munka nem a szerzőnek saját felfogását tartalmazza, hanem adatok
gyűjteménye, melyeket a pszichológusok használhatnak. A tömegek
bűnösségét vagy erkölcsösségét illető következtetéseim azonban
merőben ellenkeznek az említett két író következtetéseivel.

A «Szociálizmus lélektana» című munkámban találhatni a
tömeglélektan törvényeiből levont néhány következtetést. Ezeknek a
törvényeknek különben már a legkülönbözőbb tárgyakban van
alkalmazása. A Gevaert, a brüsszeli zeneakadémia igazgatója
igen találóan alkalmazta azokat a törvényeket, amelyeket a zenéről
szóló egyik munkámban kifejtettem. «Az Ön két műve – írja nekem a
kiváló tan férfiú elküldve munkáját – megoldott nekem egy kérdést,
melyet azelőtt megoldhatatlannak tartottam, azt t. i., hogy milyen
csodálatos érzéke van a tömegnek bármely zenedarab iránt, legyen az
új vagy régi, hazai vagy idegen, egyszerű vagy komplikált, föltéve
természetesen, hogy szépen játszák és az előadóknak lelkes
karmesterük van. Gevaert ügyesen kimutatja, hogy mi az oka, hogy
«egy zeneművet, amelyet egy kiváló zenész otthoni magányában a
partitura áttekintése alkalmával nem tudott megérteni, gyakran
rögtön megértett egy olyan hallgatóság, amelynek semmiféle
technikai képzettsége nincs.» Azt is nagyon szépen kimutatja, hogy
az esztétikai benyomások miért nem hagynak semmi nyomot.

 5) Azok, kik ott
voltak Páris körülzárásánál, nagyon sok példát láttak arra nézve,
hogy a tömegek mennyire hisznek leghihetetlenebb dolgokban. Egy
magasabb emeleten kigyujtott gyertyafényről azt hitték, hogy az
ostromlóknak adott jel és csak néhány másodpercnyi gondolkodás után
jöttek rá, hogy mégis lehetetlenség ennek a gyertyának a fényét
több mérföldnyi távolságról észrevenni.

 6) Éclair, 1895.
április 21.

 7) Vajjon egyetlen
csatáról is tudjuk pontosan, hogy mi módon ment végbe? Nagyon
kételkedem. Tudjuk, hogy kik voltak a győzők és a vesztesek, de
többet nem. Amit d’Harcourt, mint szemtanú és résztvevő a
solferinói csatáról mond, mindegyikre alkalmazható: «A tábornokok
(természetesen úgy mint a tanúk százával előadják nekik) megteszik
a hivatalos jelentést. A parancs végrehajtásával megbízott tisztek
módosítják ezeket a dokumentumokat és megszerkesztik a végleges
tervet. A vezérkari főnök vitát kezd és új lére ereszti. Viszik a
fővezérhez és az így kiált föl: «Teljesen elhibázták!» és újra
megszerkeszteti. Az eredeti jelentésből semmisem marad. D’Harcourt
ezt annak bizonyságaképen beszéli el, hogy mennyire lehetetlen a
legvilágosabb és legjobban megfigyelt eseményből is megállapítani
az igazságot.

 8) Ez érteti meg
velünk, hogy mi módon eshetik meg néha, hogy az összes
szinházigazgatóktól visszautasított darabok csodálatos sikert értek
el, ha véletlenül eljátszották őket. Ismerjük Coppée Pour la
couronne darabjának sikerét, melyet az elsőrendű szinházak
igazgatói a szerző neve ellenére tíz éven át visszautasítottak. A
La marraine de Charley című darabot, melyet minden színház
visszautasított, s végre egy börzeügynök költségén került színre,
Franciaországban kétszázszor, Angliában több mint ezerszer adták. A
föntebb adott magyarázat nélkül, t. i. hogy a színházigazgatóknak
lehetetlen a tömeget lelkileg helyettesíteni, érthetetlen a
hivatottak tévedése, kiknek érdeke az ilyen otromba baklövések
elkerülése. Ezt a tárgyat ezúttal nem folytatom, pedig nagyobb
tanulmányt érdemelne.

 9) Ezt a még teljesen
új tant több fejezeten keresztül tárgyaltam «a népek fejlődésének
lélektani törvényei»-ről szóló munkámban. Az olvasó itt látni
fogja, hogy ámbár vannak megtévesztő látszatok, sem a nyelv, sem a
vallás, sem a művészet, szóval a művelődésnek egyetlen eleme sem
juthat át más néphez anélkül, hogy át ne alakuljon.

 10) E tekintetben
nagyon világos Fourcroy-nak, egy volt konventistának nyilatkozata,
melyet Taine idéz: «Mindaz, amit vasárnapokon és egyházi ünnepségek
alkalmával látunk azt bizonyítja, hogy a franciák többsége vissza
akar térni a régi szokásokhoz és nem időszerű többé ennek a nemzeti
hajlamnak ellenállni… Az emberek nagy többségének szüksége van a
vallásra, kultuszra és papokra. Néhány modern filozófus
tévedése, melybe magam is beleestem, olyan műveltség
lehetőségében hinni, mely elég elterjedt arra, hogy a vallásos
előitéleteket megtörje. Vigasztalás forrásai ezek sok szerencsétlen
számára… A néptömegnek tehát meg kell hagyni az ő papjait, oltárait
és kultuszát.»

 11) Ezt még a
leghatározottabb republikánusok is elismerik épen az Egyesült
Államokban. Ezt a véleményt fejezte ki újabban a Forum című
amerikai lap, melyet a Review of Reviews 1894. decemberi
száma után idézek: «Ép az arisztokrácia leghevesebb ellenségeinek
nem szabad sohasem feledniök, hogy Anglia ma a világ
legdemokratikusabb országa, hol az egyén jogait legjobban tisztelik
és ahol az egyénnek legtöbb szabadsága van.»

 12) Ha egybevetjük
azokat a mélyen gyökerező vallási és politikai viszályokat, melyek
Franciaország különböző területeit elkülönítik, s amelyek főkép a
fajkérdéshez tartoznak, és a még a forradalom korában föllépő
szeparatisztikus törekvéseket, melyek a francia-német háború vége
felé újolag mutatkoztak, azt látjuk, hogy az országunkban elő
különböző fajok távol vannak még attól, hogy egyesüljenek. A
forradalom erélyes központosítása és a mesterséges département-ok
létesítése a régi tartományok egyesítése céljából bizonyára nagyon
üdvös munka volt. De ha megvalósulna a decentralizáció, melyről az
előre nem látó elmék ma annyit beszélnek, a legvéresebb viszályokra
vezetne. Aki ezt be nem látja, elfelejtette egész
történetünket.

 13) Lásd:
Psychologie de l’éducation, 3. kiad. Psychologie du
socialisme, 5. kiad.

 14) Ez különben
nemcsak a latin népekre jellemző tünet. Megvan Kínában, ahol
szintén egy állandó mandarin hierarchia kormányozza az országot és
ott, hol a mandarinságot, mint nálunk vizsgák által érik el,
melyeknek egyetlen követelménye vaskos tankönyvek hibátlan
felmondása. A foglalkozásnélküli tanultak csapata a mai Kinában már
valóságos nemzeti veszedelem. Ugyanigy van Indiában, hol mióta az
angolok megnyitották a bennszülöttek számára az iskolákat, melyek
nemcsak nevelnek, mint Angliában, hanem tanítanak is, az
iskolázottaknak egy sajátságos osztálya fejlődött, a Babous-k, kik
ha nem kapnak hivatalt, az angol hatalomnak engesztelhetetlen
ellenségévé válnak. Az összes Babous-knál akár van hivataluk, akár
nincs, a tanításnak első hatása, hogy rendkívül lesülyesztette
erkölcsi színvonalukat. Ezt a tényt részletesen kifejtettem az
«Indiai civilizáció» című munkámban, amit ugyanígy állapítottak meg
az összes szerzők, kik jártak a nagy félszigeten.

 15) Taine. Le
regime moderne 1894. II. k. Ezek a végső lapok Taine könyvéből.
Csodálatos módon összegezik a nagy gondolkodó tapasztalatainak
eredményét. De sajnos, azt hiszem, hogy a mi egyetemeink tanárai
képtelenek megérteni, mert sohasem jártak idegenben. A nevelés az
egyetlen eszköz, mellyel hatni lehet valamelyest a nép lelkére és
mélyen elszomorító még gondolni is arra, hogy jóformán senki sincs
Franciaországban, aki megértené, hogy a mi mai oktatásunk a gyors
sülyedés borzasztó előidézője és ahelyett, hogy tökéletesbítené az
ifjúságot, sülyeszti és megrontja.

 16) «A Les lois
psycholog. de l’évol. d. peuples» című munkámban kimerítően
tárgyaltam a különbséget, mely a latin és angol-szász demokratikus
eszményt elválasztja egymástól.

 17) A tömegvélemény
ebben az esetben nem hasonló dolgoknak hebehurgya társításából
alakult ki, melynek mechanizmusát már előbb kimutattam. A mi akkori
nemzetőrségünk békés és kiképzetlen nyárspolgárokból állott, kiket
nem lehetett komolyan venni; tehát minden, aminek ez volt a neve,
ilyen képeket idézett föl, s azt hitték, hogy ugyanilyen
ártalmatlan. A tömegek tévedését a vezérek is magukévá tették, ami
annyira gyakori az ilyen általános nézeteknél. Egy államférfiú,
Thiers, ki nagyon gyakran követte a tömegek véleményét, de soha meg
nem előzte, egy beszédében, melyet 1867. december 31-én mondott a
képviselők kamarájában, mely E. Ollivier újabb munkájában jelent
meg, ismételten kijelentette, hogy Poroszországban a rendes
hadsereg kivételével, mely a mienkkel egyenlő számú, csak a
mienkhez hasonló, következőleg jelentéktelen nemzetőrség van. Ezek
a következtetések ép olyan exaktak, mint ugyanennek az
államférfiúnak a vasút kevés jövőjéről való sejtelmei.

 18) Első
megfigyeléseim a tömegek befolyásolásának művészetéről és arról a
csekély segélyforrásról, amit a logika törvényei nyújtanak, Páris
körülzárásának idejére esnek, arra a napra, amikor láttam, hogy V…
marsallt a Louvre-be hurcolják, a kormány akkori székhelyére, kit a
dühöngő tömeg épen azon kapott rajta, hogy az erődítményi terveket
elvitte, hogy a poroszoknak eladja. A kormány egyik tagja, G. P… az
ünnepelt szónok kiment, hogy beszédet intézzen a tömeghez, mely a
fogoly haladéktalan kivégzését követelte. Én azt vártam, hogy a
szónok a büntetés esztelenségét fogja bizonyítani, s azt mondja
majd, hogy a vádlott marsall az erődítmény tervezőinek egyike és
hogy a terv már minden könyvárúsnál kapható. Nagy meglepetésemre –
akkor még nagyon fiatal voltam – a beszéd egész más lett. «Az
igazságnak kérlelhetetlenül eleget teszünk» kiáltotta a szónok, s
közben a vádlott felé közeledett, «engedjék meg, hogy ügyüket a
nemzeti védelem kormánya végezze el. A vádlottat egyelőre
bebörtönözzük». Ez a látszólagos elégtétel lecsillapította a
tömeget, s szétoszlott, a marsall pedig negyed óra múlva vissza
mehetett lakására. Biztosan agyonütötték volna, ha a szónok azokkal
a logikus érvekkel áll a dühöngő tömeg elé, melyeket akkor még
fiatal létemre nagyon meggyőzőknek találtam.

 19) Lásd: Gustave Le
Bon. L’homme et les Sociétés, II. köt. 116. l., 1881.

 20) A címeknek,
rendszalagoknak és uniformisnak a tömegekre való hatását
megtaláljuk minden országban, még ott is, ahol a személyes
függetlenség érzete legjobban ki van fejlődve. Ennek
megvilágítására idézek egy érdekes részletet egy utazónak újabb
könyvéből, bizonyos személyek presztizséről Angolországban.

«Nem tudtam megjegyezni, hogy mi az a különös zavartság, amit
még a legintelligensebb angolok is elárulnak, ha egy angolországi
pair-t megpillantanak vagy közelébe jutnak. Feltéve, hogy a külső
fény, amit kifejt, megfelel méltóságának, már előre megkedvelik, s
közelébe jutva, mindent elragadtatással vesznek tőle. Látjuk, hogy
pirulnak az örömtől, ha közeledik hozzájuk és ha megszólítja őket
még növekszik a pirosság és a szemek szokatlan fényben ragyognak.
Vannak nekik vérbeli lordjaik, ez olyan náluk, mint a spanyoloknál
a tánc, a németeknél a zene, a franciáknál a forradalom. A lovak és
Shakespeare iránti szenvedélyük nincs ilyen erős és nincs ilyen
nagy az az öröm és megelégedés, amit ezek nyújtanak nekik. A
pair-ek könyvének igen nagy kelendősége van és bármerre menjünk,
minden kézben megtaláljuk ép úgy, mint a bibliát.

 21) Napoleon nagyon
tudatában volt presztizsének s ezt még növelte azáltal, hogy a
köréje sereglő nagy urakkal, kik közt több híres konventtag is
volt, kiktől Európa annyira félt, rosszabbul bánt, mintha béresek
lettek volna. Az egykorú híradások tele vannak erre vonatkozó
eseményekkel. Egy napon az államtanácsban Napoleon gorombán
ráförmedt Beugnot-ra, kivel különben ügyetlen inas módjára bánt:
«No maga buta lény, megtalálta a fejit». Ekkor Beugnot, aki akkora
szál volt, mint egy ezreddobos, földig hajolt és a kis ember a
nagyot megragadta fülénél fogva – «jele a mámorító kegynek és
bizalmas, kifejező mozdulata az emberszeretet nyelvén beszélő nagy
úrnak» – írja B. Az ilyen példák kétségtelenül bizonyítják azt az
aljas hasoncsúszást, mit a presztizs előidéz. Megértetik a nagy
zsarnoknak a köréje sereglők iránti mélységes megvetését, kiket
egyszerűen csak ágyútölteléknek tekintett.

 22) Egy idegen újság,
a bécsi Neue Freie Presse közölt Lesseps szerencsétlen sorsa
alkalmával igen ügyes lélektani megjegyzéseket, amit épen ezért
idézek: «Lesseps Ferdinánd elitélése után nincs jogunk csodálkozni
Kolumbus Kristóf szomorú végén. Ha Lesseps Ferdinánd szélhámos,
minden nemes illuzió vétek. Az ó-kor a dicsőség fénykoronájával
koronázta volna Lesseps emlékezetét s a nektárserleget üríttette
volna vele az Olympuson, mert megváltoztatta a földnek képét és
véghez vitte azt a munkát, mely betetőzi a teremtést. A
föllebbezési törvényszék elnöke Lesseps elitélésével hallhatatlanná
tette magát, mert a népek mindig tudakolni fogják annak az embernek
nevét, mert nem félt századát annyira lealacsonyítani, hogy
fegyencruhába öltöztetett egy aggastyánt, kinek neve kortársainak
dicsősége volt.

«Mert nem beszélünk tovább a hajthatatlan igazságszolgáltatásról
ott, hol bürokratikus gyűlölet dühöng minden merész vállalkozás
ellen. A nemzeteknek szükségük van bátor emberekre, kik bíznak
magukban és tekintet nélkül saját énjükre erőt vesznek minden
akadályon. A lángész nem lehet előrelátó, előrelátással sohasem
tudná szélesíteni az emberi tevékenység körét.

… Lesseps Ferdinánd megismerte a dicsőség mámorát és a csalódás
keserűségét: Szuez és Panama. Itt föllázad a lélek a siker morálja
ellen. Mikor Lessepsnek sikerült összekötni két tengert, fejedelmek
és nemzetek halmozták el ajándékaikkal, és most, hogy hajótörést
szenvedett a Cordillerák szikláin, csak közönséges szélhámos… Ez
most a társadalmi osztályok harca, a bürokraták és hivatalnokok
harca, kik a büntetőtörvénykönyv segítségével bosszút állnak
azokon, kik a többiek fölé akartak emelkedni… A mai törvényhozókat
aggodalomba ejtették az emberi szellem nagy gondolatai; a közönség
pedig még kevesebbet ért belőle és a főügyész könnyedén
megállapítja, hogy Stanley gyilkos, Lesseps pedig csaló.»

 23) Jól megértsük,
filozófiailag barbárok, gyakorlatilag azonban egy merőben új
civilizációt teremtettek meg és tizenöt évszázadon keresztül
láttatták az emberrel az álomnak és reménynek elbűvölő
paradicsomát, melyet sohasem fog ismerni többé.

 24) Ami céhbeli
tanáraink könyveinek egyes lapjai nagyon érdekesek ebből a
szempontból és bizonyítják, hogy a kritikus észt mily kevéssé
fejlesztette ki ami egyetemi nevelésünk. Példaképen idézem a
Sorbonne egy volt történettanárának, aki közoktatásügyi miniszter
is volt, a «Francia forradalom» című könyvéből a következő sorokat:
«A Bastille bevétele rendkívül fontos esemény nemcsak Franciaország
történetében, hanem az egész Európa történetében is; ez vezetett be
az új korszakba a világtörténelemben. Ami Robespierret illeti,
meglepődve tanuljuk meg, hogy az ő diktaturája főleg a vélemény,
rábeszélés és erkölcsi tekintély diktaturája volt; a pontifikátus
egy módja volt egy erényes (!) ember kezében.» (91. és 220. l.)

 25) Mellesleg
jegyezzük meg, hogy az esküdtszéknek ösztönszerűleg helyes
megkülönböztetése a társadalomra veszélyes és nem veszélyes
bűntények között, épenséggel nem igazságtalan. A büntető törvények
világos célja nem a bosszúállás, hanem a társadalom oltalmazása a
veszedelmes bűntények ellen. Törvénykönyveink és főleg bíráink
telítve vannak még az elavult kezdetleges jog bosszuló szellemével
és a «megtorlás» (vindicta, vengeance) kitétel még mindennapi
használatban van. A bíróságnak ezt a célját az is bizonyítja, hogy
sokan közülük vonakodva alkalmazzák a Bérenger-féle kitünő
törvényt, mely az elitéltnek elengedi a büntetést addig, míg vissza
nem esik. Minden bírónak kell tudnia – a statisztika is bizonyítja
–, hogy az első büntetés kivétel nélkül visszaesést szül. Ha a
bírák szabadon eresztenek egy bűnöst, úgy vélik, hogy a
társadalmért nem álltak bosszút. Hogy ez bosszulatlanul ne
maradjon, inkább egy veszedelmes visszatérő bűnöst teremtenek.

 26) A bírói intézmény
valóban az egyetlen hatóság, melynek tettei semmiféle ellenőrzésnek
nincsenek alávetve. A demokratikus Franciaországnak összes
forradalmai dacára sincs habeas corpus törvénye, amire Anglia oly
büszke. Száműztük az összes zsarnokokat, de minden városban
szerveztünk hatóságot, mely kénye-kedve szerint bánik a polgárok
becsületével és szabadságával. Egy kis vizsgálóbírónak, aki alig
hagyta el a jogi iskolát, oly nagy hatalma van, hogy tetszése
szerint fogságba vetheti puszta gyanú alapján a
legtiszteletreméltóbb polgárokat és ezért senkinek sem felelős.
Vizsgálati fogságban tarthatja őket hat hónapig, sőt egy esztendeig
és elbocsátja őket anélkül, hogy szüksége volna mentségre vagy
igazolásra. Az elővezetési parancs teljesen egyenlő értékű a
«lettre de Cachet»-val, azzal a különbséggel, hogy az utóbbi, amit
igazságosan vetettek szemére a régi monarchiának, csak nagy
személyiségeknek állott rendelkezésére, addig most az egész polgári
osztály kezében van, mely távol van attól, hogy
legfölvilágosodottabb és legfüggetlenebb legyen.

 27) A bizottságok
bármilyen név alatt szerepeljenek: klubok, szindikátusok stb. talán
lehető legveszedelmesebb formái a tömeghatalomnak. Ezek
szolgáltatják valóban a zsarnokságnak legszemélytelenebb,
következőleg legnyomasztóbb alakját. A bizottságok vezérei, kik
látszólag a sokaság nevében beszélnek és cselekszenek, fel vannak
mentve minden felelősség alól és mindent megengedhetnek maguknak. A
legelvetemültebb zsarnok sem mert volna sohasem álmodni a
forradalmi bizottságok által elrendelt proskripciókról. Ők
megtizedelték – mondja Barras – és szabályosan szétvagdalták a
konventet. Robespierre korlátlan úr volt, míg nevében beszélhetett.
A szörnyű diktátor azon a napon vérzett el, mikor önzésből
elkülönítette magát tőlük. A tömegek uralma a bizottságok uralma,
vagyis a vezetőké. Álmodni sem lehet ennél keményebb
zsarnokságról.

 28) Épen az előbbi,
választói érdek folytán megszilárdult és megmásíthatatlan
képviselői véleményekre vonatkozik bizonyára egy idősebb angol
képviselőnek az a megjegyzése: «Ötven éve, hogy a Westminsterben
ülök, száz meg száz beszédet hallottam; egynéhány megváltoztatta a
véleményemet, de a szavazatomat egy sem változtatta meg.»

 29) Az
Economiste 1895. április 6-iki száma érdekes áttekintést
közöl arról, hogy a tisztán választói érdekekből származó kiadások,
nevezetesen a vasutak, évenként mennyibe kerülnek. Langayes-t (3000
lakossal bíró város) – hegyen fekszik – Puy-vel összekötő vasút
megszavazása 15 millióba fog kerülni. Beaumont (3500 lakossal)
összekötése Castel-Sarrazin-nal 7 millióba. Oust falu (523
lakossal) összekapcsolása Seix-vel (1200 lakos) 7 millióba. Prades
összekötése Olette (747 lakossal bíró) falucskával 6 millióba stb.
Csak 1895-ben 90 milliót szavaztak meg vasúti sinekre, anélkül,
hogy a közérdek kivánta volna. Jelentékenyek a többi kiadások is,
melyek szintén választói érdekeket szolgálnak. A munkás nyugdíjról
szóló törvény csakhamar évenként minimum 165 millióba fog kerülni a
pénzügyminiszter szerint, és 800 millióba Leroy-Beaulieu akadémikus
szerint. Világos, hogy az efféle kiadások fokozatos növekedése
szükségképen csődre fog vezetni. Ide jutott már több európai
ország: Portugália, Görögország, Spanyolország, Törökország; a
többiek is minél előbb idejutnak. De ezzel nem kell sokat
törődnünk, mert a közönség lassankint minden nagyobb ellenmondás
nélkül elfogadta, hogy a különböző országok a coupon-fizetéseket
4/5 részre redukálják. A csődnek ez az elmés
módja így aztán lehetővé teszi, hogy a kárt szenvedett költségvetés
gyorsan helyreálljon. A háborúk, a szociálizmus, a gazdasági
küzdelmek még sok egyéb katasztrófát készítenek elő számunkra, s az
általános sülyedés korában, melybe jutottunk, meg kell azzal
elégednünk, hogy napról-napra élünk és nem sokat törődünk a
holnappal, mely nincs hatalmunkban.












TARTALOM.




	Előszó 1
l.

	Bevezetés. – A tömegek kora 7 l.



A jelenkor fejlődése. – A nagy kultúrváltozások a népek
gondolkodásában végbemenő átalakulások következményei. – A mai kor
hite a tömegek hatalmában. – Ez változtatja meg az államok
hagyományos politikáját. – Hogyan kerülnek felszínre az alsóbb
néposztályok és mi módon gyakorolják hatalmukat. – A tömegek
elhatalmasodásának szükségszerű következményei. – Hatásuk csak
romboló lehet. – Ők semmisítik meg végképen az elavult kultúrát. –
A tömeglélektant általában nem ismerik. – Törvényhozóknak és
államférfiaknak mennyire fontos tanulmányozni a tömegeket.

ELSŐ KÖNYV.

A tömeglélek.


	Első fejezet. – A tömegek általános jellemvonásai.
Lelki egységük pszichológiai törvénye 17 l.



A tömeg meghatározása lélektani szempontból. – Sok egyén
összetömörülése még nem alkot tömeget. – A pszichológiai tömegek
ismertető jelei. – A gondolatok és érzelmek határozott iránya
azoknál az egyéneknél, kikből a tömeg képződik és a személyes tudat
elhalványulása. – A tömegek  mindig a tudattalan
uralma alatt vannak. – A nagy agy tevékenysége megszünik és a
gerincagy tevékenysége lesz a túlnyomó. – Az értelem csökken, az
érzelmek teljesen átalakulnak. – A transzformált érzelmek lehetnek
jók vagy rosszak, épúgy mint az egyének érzelmei, kik a tömeget
alkotják. – A tömeg épúgy lehet hős, mint bűntettes.


	Második fejezet. – A tömegek érzelmei és
erkölcsisége 28
l.



1. §. A tömegek izgékonysága, változékonysága és
ingerlékenysége. – A tömeg játékszere minden külső ingernek és
visszatükrözteti ennek folytonos változásait. – Az inger, amelynek
engedelmeskedik elég erős arra, hogy mellette minden személyes
érdek megszünjék. – A tömeg semmit sem gondol meg előre. – A faj
hatása. – 2. §. A tömegek szuggerálhatósága és
hiszékenysége. – Fogékonyságuk a szuggesztió iránt. –
Elméjükben előhívott képeket valóságnak veszik. – Miért hasonló
neműek ezek a képek az összes egyénekre nézve, kik tömeget
alkotják. – A tudós és ostoba a tömegben egyenlők lesznek. –
Különböző példák az illuziókra, amelyeknek a tömeg egyénei alá
vannak vetve. – Lehetetlenség a tömegek tanúvallomásának valami
hitelt adni. – Sok tanú megegyezése egyik legrosszabb bizonyíték
arra, hogy a tényt megállapítsuk. – A történelmi munkák csekély
értéke. – 3. §. A tömegérzelmek túlzottsága és
egyoldalúsága. – A tömegek nem ismernek sem kétségest, sem
bizonytalant és mindig a szélsőségek felé hajlanak. – Érzelmeik
mindig túlhajtottak. – 4. §. A tömegek türelmetlensége,
zsarnoksága és maradisága. – Ezeknek az érzelmeknek
magyarázata. – A tömegek szolgalelkűsége ez erős tekintély előtt. –
A pillanatnyi forradalmi ösztönök nem akadályozzák meg a tömegeket
abban, hogy a legszélsőbb mértékben konzervativak legyenek. –
Ösztönszerűleg ellenségei a változásnak és haladásnak. – 5. §. A
tömegek erkölcsisége. – A tömegek erkölcsisége a szuggesztió
szerint  lehet sokkal alacsonyabb vagy sokkal
magasabb, mint az azt alkotó egyéneké. – Magyarázat és példák. – A
tömegeket néha olyan érdekek irányítják, melyek kizárólag az
izolált egyénnél fordulnak elő. – A tömeg moralizáló szerepe.


	Harmadik fejezet. – A tömegek eszméi, gondolkodása és
képzelete 52
l.



1. §. A tömegek eszméi. – Az alapeszmék és járulékos
eszmék. – Az ellentétes eszmék hogyan férhetnek meg egymás mellett.
– Vannak átalakulási folyamatok, melyek a magasabb gondolatokat a
tömegek számára hozzáférhetővé teszik. – A gondolatok társadalmi
jelentősége független a bennük foglalt igazságtól. – 2. §. A
tömegek gondolkodása. – A tömegeket érvekkel nem lehet
befolyásolni. – Gondolkodásuk mindig igen alacsonyfokú. – A
képzettársításnál csak nyomai vannak meg az analogiának és
szukcessziónak. – 3. §. Atömegek képzelete. – A képzelet
hatalma a tömegeknél. – Képekben gondolkoznak és a képek kapcsolat
nélkül követik egymást. – A tömegekre nagy hatással van a dolgok
csodálatos oldala. – A csodák és legendák a művelődés igazi
támasztékai. – A tömegek képzelete volt az államférfiak mindenkori
hatalmának alapja. – A tények mi módon vannak befolyással a tömegek
képzeletére.


	Negyedik fejezet. – A tömegek meggyőződésének
vallásos formái 63
l.



A vallásos érzés elemei. – A vallás független valamely istenség
imádásától. – Jellemvonásai. – A meggyőződés hatalma, ha vallásos
formát ölt. – Különböző példák. – A nép istenei sohasem vesztek el.
– Visszatérésük új formái. – Az atheizmus vallásos formái. –
Ezeknek a fogalmaknak fontossága történelmi szempontból. – A
reformáció, a Szt. Bertalan-éj, a rémuralom és a többi hasonló
események a tömegek vallásos érzelmeiből származnak és nem izolált
egyének akaratából. 

MÁSODIK KÖNYV.

A tömegek nézete és meggyőződése.


	Első fejezet. – A tömegek nézeteinek és
meggyőződéseinek közvetett tényezői 69 l.



A tömegmeggyőződések előkészítő tényezői. – A tömegmeggyőződések
föllépése egy bizonyos belső előkészületnek következménye. – A
meggyőződések különböző tényezői. – 1. §. A faj. – A faji
sajátságok túlnyomó befolyása. – Az ősök szuggesztióit fejezi ki. –
2. §. A hagyományok. – A hagyomány a faji lélek összetétele.
– A hagyományok társadalmi jelentősége. – Kezdetben hasznosak, de
azután ártalmasokká válnak. – A tömegek legmakacsabb fenntartói a
hagyományoknak. – 3. §. Az idő. – Az idő készíti elő
fokozatosan a nézetek megszilárdulását, azután lerombolását. – Ez
teremt rendet a chaoszból. – 4. §. A politikai és társadalmi
intézmények. – Jelentőségükről hamis fogalmak vannak. –
Befolyásuk rendkívül gyenge. – Csak hatások és nem okok. – A népek
nem tudják a nekik legjobban megfelelő intézményeket megválasztani.
– Az intézmények olyanok, mint az etikett, egy címen bírálják el a
legkülönbözőbb dolgokat. – Hogyan keletkeznek az alkotmányok. –
Egyes népeknek szükségük van bizonyos, elméletileg rossz
intézményekre, mint pl. a centralizáció. – 5. §. A tanítás és
nevelés. – A mai felfogások a nevelésnek a tömegekre való
hatásáról helytelenek. – Statisztikai bizonyítékok. – A latin
nevelés demoralizáló hatása. – A nevelés befolyása. – Különböző
népek köréből vett példák.


	Második fejezet. – A tömegek nézeteinek közvetlen
tényezői 91
l.





1. §. A képek, szavak és formák. – A szavak és formák
varázsszerű hatalma. – A szavak hatalma az általuk előhívott
képekhez kapcsolódik és független azoknak valódi értelmétől. – Ezek
a képek változnak korok és fajok szerint. – A szavak elavulása. –
Példák néhány nagyon használatos szó értelmének lényeges
változására. – Hogy a régi dolgokat új nevekre keresztelik, ennek
politikai haszna van, ha a korábbi elnevezések rossz hatást
gyakorolnak a tömegekre. – A szavak értelmének változása fajok
szerint. – A demokrácia szónak más a jelentése Európában és
Amerikában. – 2. §. Az illuziók. – Jelentőségük. – Minden
civilizáció alapjában megtalálhatók. – Az illuziók társadalmi
szükségessége. – A tömeget mindig többre becsülik az igazságnál. –
3. §. A tapasztalat. – Csak a tapasztalat tudja a
szükségessé vált igazságokat a tömeg lelkébe oltani és a
veszedelmes illuziókat megsemmisíteni. – A tapasztalat csak úgy
hat, ha gyakran ismétlődik. – Mibe kerülnek a tömegek meggyőzésére
szükséges tapasztalatok. – 4. §. Az ész. – A tömegeknél
semmi jelentősége sincs. – Csak a tudattalan érzelmek
befolyásolásával hathatunk rájuk. – A logika szerepe a történetben.
– A valószínűtlen események rejtett okai.


	Harmadik fejezet. – A tömegek vezetői és rábeszélési
módszereik 107
l.



1. §. A tömegek vezetői. – Minden tömegnél ösztönszerű
szükséglet, hogy vezetőknek engedelmeskedjék. – Csak ők tudnak
hitet teremteni és tömegeket szervezni. – A vezetők szükségképen
zsarnokok. – A vezetők osztályozása. – Az akarat szerepe, – 2. §.
A hatás eszközei a vezetőknél. – Az állítás, ismétlés, lelki
infekció. – E tényezők szerepe. – Hogyan jut a lelki infekció
alsóbb társadalmi rétegekből magasabb társadalmi rétegekbe. – A
népszerű gondolat minél előbb általános gondolattá lesz. – 3. §.
A presztizs. –  A presztizs meghatározása és
osztályozása. – A szerzett és személyes presztizs. – Különböző
példák. – Hogyan szűnik meg a presztizs.


	Negyedik fejezet. A tömegnézetek és
tömegmeggyőződések változékonyságának határai – 131 l.



1. §. A megrögzött vélemények. – Bizonyos általános
hiedelmek változatlansága. – Ezek irányítják a civilizációt. –
Gyökeres kiirtásuk nehézsége. – A türelmetlenség mennyiben erény a
népeknél. – Az általános hiedelemnek bölcseleti abszurdítása nem
árthat a terjedésnek. – 2. §. A tömegek változó nézetei. –
Azok a nézetek, amelyek nem valamely általános hiedelemből
származnak, rendkívül változékonyak. – Az eszmék és hiedelmek
feltűnő változásai legalább egy században. – E változások reális
határai. – Az elemek, melyeken a változás nyugszik. – Az általános
meggyőződések jelenlegi eltünése és a sajtó mindenfelé
valóelterjedése okozza, hogy a nézetek a jelenkorban mindinkább
változnak. – Hogyan van, hogy a tömeg véleményei minden tárgyat
tekintve a közönbösség felé hajolnak. – A kormányok nem tudják a
véleményeket irányítani, mint eddig. – A vélemények mai
szétágazódása megakadályozza zsarnokságukat.

HARMADIK KÖNYV.

A tömegek osztályozása és a különböző tömegkategóriák leirása.


	Első fejezet. – A tömegek osztályozása
145 l.



A tömegek általános felosztása. – Osztályozásuk. – 1. §.
A heterogén tömegek – Differenciálódásuk módja. – A faj
befolyása. – A tömeglélek annál gyöngébb, minél erősebb a faji
lélek. – A faji lélek a civilizáció állapotát, a 
tömeglélek a barbárság állapotát reprezentálja. – 2. §. A
homogén tömegek. – A homogén tömegek felosztása. – Szekták,
kasztok, osztályok.


	Második fejezet. – Az úgynevezett tömegbűntények
150 l.



Az úgynevezett tömegbűntények. – A tömeg törvény szerint és nem
lélektanilag bűnös. – A tömegek tetteinek teljes tudattalansága. –
Különböző példák. – A septembriseur-ök lélektana. –
Gondolkodásmódjuk, érzékenységük, erkölcsiségük.


	Harmadik fejezet. – A törvényszéki esküdtek
156 l.



A törvényszéki esküdtek. – Az esküdtszékek általános
jellemvonásai. – A statisztika azt mutatja, hogy határozataik
függetlenek összetételüktől. – Hogyan befolyásolhatók az esküdtek.
A gondolkodás csekély jelentősége. – A híres ügyvédek
rábeszélési-módszere. – A bűnök természete, melyek iránt az
esküdtszékek engedékenyek vagy szigorúak. – Az esküdtszékek
intézményének haszna; végzetes veszedelem volna, ha helyüket
hivatalnokokkal töltenék be.


	Negyedik fejezet. – A választó tömegek
165 l.



A választó tömegek általános jellemvonásai, – Hogyan történik a
rábeszélés. A túlajdonságok, melyeknek meg kell lenni a jelöltben.
– A presztizs szüksége. – Hogyan van, hogy a parasztok és munkások
ritkán választják meg a közülük való jelölteket. – A szavak és
formák befolyása a választókra. A választási küzdelmek általános
képe. –

Hogyan alakul ki a választó véleménye. – A bizottságok hatalma.
– A bizottságok a zsarnokságot a legszélsőbb formákban képviselik.
– A francia forradalom bizottságai. – Az általános választójog
gyönge lélektani értéke dacára sem pótolható. – Hogyan van, hogy a
szavazatok azonosak  maradnak, ha a választójogot egy
bizonyos polgári osztályra korlátozzák is. – Mit eredményezett az
általános választójog az összes országokban.


	Ötödik fejezet. – A parlamenti gyűlések
176 l.



A parlamenti tömegekben legnagyobbrészt megvannak a heterogén
nem anonim tömegek közös tulajdonságai. – A vélemények
egyoldalúsága. – A szuggerálhatóság és határai. A szilárd,
változhatatlan és változó vélemények. – Miért van a határozatlanság
túlsúlyban. – A vezetők szerepe. – Presztizsük oka. – Igazi urai az
olyan testületnek, ahol csak csekély kisebbség szavaz. – Korlátlan
hatalmuk. – Szónoki művészetük elemei. – A szavak és képek. –
Lélektani szükség, hogy a vezetők általában meggyőződöttek és
korlátoltak legyenek. – Lehetetlenség, hogy a szónok érveit
presztizs nélkül érvényesiteni tudja. – A jó vagy rossz érzelmek
túlzottsága a gyűlésekben. – Bizonyos pillanatokban géppé válnak. –
A konvent ülései. – Vannak esetek, amikor a gyűlés elveszti
tömegjellegét. – A szakemberek befolyása szakkérdésekben. – A
parlamenti kormányforma előnye és kára minden országban. – Újkori
szükséglet, de vele kapcsolatos a közpénzek pocsékolása és minden
szabadságnak fokozatos megszorítása.






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK A TÖMEGEK LÉLEKTANA ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/8998724375559846730_72527-cover.png
A tomegek Iélektana

Gustave Le Bon

-





