
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Pompei e le sue rovine, Vol. 3 (of 3)

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Pompei e le sue rovine, Vol. 3 (of 3)


Author: Pier Ambrogio Curti



Release date: December 5, 2023 [eBook #72323]


Language: Italian


Original publication: Milano: Sanvito, 1872


Credits: Barbara Magni and the Online Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This file was produced from images made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK POMPEI E LE SUE ROVINE, VOL. 3 (OF 3) ***







POMPEI

E LE
SUE ROVINE
VOL. III










POMPEI

E LE

SUE ROVINE




PER L’AVVOCATO

PIER AMBROGIO CURTI




GIÀ DEPUTATO AL PARLAMENTO NAZIONALE

DIRETTORE DELLA SOCIETÀ ITALIANA DI ARCHEOLOGIA

E DI BELLE LETTERE DI MILANO




VOLUME TERZO






1874

MILANO — F. SANVITO, EDITORE.

NAPOLI — DETKEN E ROCHOLL.









Proprietà letteraria.




Legge 25 Giugno 1865. Tip. Guglielmini.










INDICE












CAPITOLO XIX.
Il quartiere de’ soldati e il Pagus Augustus Felix.






Quartiere de’ soldati, o Ludo gladiatorio? — Pagus Augustus
Felix — Ordinamenti militari di Roma — Inclinazioni agricole — Qualità
militari — Valore personale — Formazione
della milizia — La leva — Refrattari — Cause d’esenzione — Leva
tumultuaria — Cavalleria — Giuramento — Gli evocati
e i conquisitori — Fanteria: Veliti, Astati, Principi,
Triarii — Centurie, manipoli, coorti, legioni — Denominazione
delle legioni — Ordini della cavalleria: torme, decurie — Duci:
propri e comuni — Centurioni — Uragi, Succenturiones,
Accenti, Tergoductores, Decani — Signiferi — Primopilo — Tribuni — Decurioni
nella cavalleria — Prefetti dei Confederati — Legati — Imperatore — Armi — Raccolta
d’armi
antiche nel Museo Nazionale di Napoli — Catalogo del comm.
Fiorelli — Cenno storico — Armi trovate negli scavi d’Ercolano
e Pompei — Armi dei Veliti, degli Astati, dei Principi,
dei Triarii, della cavalleria — Maestri delle armi — Esercizj:
passo, palaria, lotta, nuoto, salto, marce — Fardelli
e loro peso — Bucellatum — Cavalleria numidica — Accampamenti — Castra
stativa — Forma del campo — Principia — Banderuole — Insegne — Aquilifer — Insegna
del Manipolo — Bandiera delle Centurie — Vessillo della
Cavalleria — Guardie del campo — Excubiæ e Vigiliæ — Tessera
di consegna — Sentinelle — Procubitores — Istrumenti
militari: buccina, tuba, lituus, cornu, timpanum — Tibicen,
liticen, timpanotriba — Stipendj militari — I
Feciali, gli Auguri, gli Aruspici e i pullarii — Sacrifici e
preghiere — Dello schierarsi in battaglia — Sistema di fortificazioni — Macchine

guerresche: Poliorcetiæ: terrapieno,
torre mobile, testuggine, ariete, balista, tollenone, altalena,
elepoli, terebra, galleria, vigna — Arringhe — La vittoria,
inni e sacrificj — Premj: asta pura, monili, braccialetti, catene — Corone:
civica, murale, castrense o vallare, navale
o rostrale, ossidionale, trionfale, ovale — Altre distinzioni — Spoglia
opima — Preda bellica — Il trionfo — Veste palmata — Trionfo
della veste palmata — In Campidoglio — Banchetto
pubblico — Trionfo navale — Ovazione — Onori del trionfatore — Pene
militari: decimazione, vigesimazione e centesimazione,
fustinarium, taglio della mano, crocifissione, fustigazione
leggiera, multa, censio hastaria — Pene minori — Congedo.






Nel capitolo di quest’opera I Fori, dicendo del
Foro nundinario o venale, toccai dell’opinione manifestata
da molti che anzi essere un simile foro,
quel luogo fosse invece un quartiere di soldati, e
venni osservando come da essi si avesse per avventura
a scambiare la parte per il tutto, riconoscendo
io con altri come in tal foro si ritrovasse un quartiere
sia di soldati, sia di gladiatori, come forse meglio
sembrasse al Padre Garrucci.




Bréton, malgrado le dimostrazioni fatte da quest’ultimo
scrittore, e malgrado che sia tratto a riconoscere
ch’egli abbia nella maniera la più positiva stabilito
in una dissertazione inserta nel numero tredicesimo
del Bollettino Archeologico napolitano del gennajo 1855,
che si trattasse in questo luogo di un di que’ Ludi
gladiatorii, di cui parla Giusto Lipsio[1], non sa risolversi

ancora a non ritenerlo per un quartiere di
soldati.




«Io non so in verità, scrive egli, perchè siasi
cercato di sostituire questa denominazione di foro
nundinario a quella di Quartiere de’ Soldati, che venne
a siffatto luogo fin dall’origine assegnato. È evidente
che una città dell’importanza di Pompei, una città
fortificata, dovesse avere una guarnigione e, per alloggiarla,
una caserma. Perchè dunque cercare questa
caserma altrove e non nel monumento il più
piano e così conforme alla sua destinazione? Le
porte strette e poco numerose sarebbero state incommodissime
e perfino dannose per un mercato dove
una folla numerosa si sarebbe pigiata in disordine,
mentre che esse potevano perfettamente bastare a
soldati che marciavano per due e regolarmente. Una
bardatura di cavallo da sella, armi, cimieri, memidi
o calzari di bronzo vennero qui trovati, che a dir
vero sono più proprii di gladiatori, che non di soldati;
ma che conchiuderne per ciò? Che gladiatori
di passaggio a Pompei presero alloggio nella caserma,
ciò che è più naturale che prender alloggio nel mercato.
Nelle camere non si rinvennero letti: ma si sa
che i soldati giacevano per lo più sulla paglia. Il
solo grande appartamento che esiste dovette essere
destinato al capo della guarnigione. Una sola cucina
sarebbe stata insufficiente se il nutrimento di tutti
non fosse stato ammanito in comune, e noi vediamo

che quella del quartiere de’ soldati era evidentemente
destinata alla preparazione degli alimenti d’una gran
quantità di persone. Finalmente, quale sarebbe stata
in un mercato la destinazione di una prigione così
severa come quella che qui vi fu riconosciuta? S’arroge
che in nessun luogo della città si rinvenne una
così grande quantità di scheletri, non essendosene
contati meno di sessantatrè, ripartiti principalmente
nelle camere del primo piano. Non è egli quindi
supponibile che taluni motivi di disciplina abbiano
ritenuto i soldati al loro posto troppo lungo tempo
per permettere a tutti di sottrarsi alla morte?»[2]




Questi sono gli speciosi argomenti di Bréton, che
potrebbero ben anco essere conformi a verità, se
quelli addotti dal Garrucci non fossero stati buoni
del pari e convincenti, per conchiudere che dovesse
essere invece un ludo gladiatorio. Io non presumo
di mettere innanzi un perentorio giudizio; solo permettendomi
di ricordare che ho già esternato l’avviso
mio che inclina all’ipotesi del Garrucci. Se non che al
mio presente argomento ciò che preme di stabilire si è
che alla vita romana in Pompei non potesse mancare
quanto aveva tratto alla vita militare, e quindi dovevan
esistere e una caserma, se forse non ve n’erano
anche di più, e posti e stazioni; che infatti

alla Porta di Ercolano si trovò morta, l’alabarda in
pugno, la sentinella, che fida alla sua consegna,
anzichè mancarvi, e cercare come tutti gli altri cittadini
lo scampo nella fuga, erasi lasciata soffocare
dall’aere graveolenta e seppellire sotto le ceneri e i
lapilli.




Ma se qui non erano alloggiati i soldati, se questa
non era la caserma, ma un ludo gladiatorio, o locali
attinenti solo al foro venale, e dove trovar dovevansi
soldati, posto che Pompei, come non è contraddetto,
fosse città importante, e di una importanza ben anco
militare, avesse mura, saracinesche, opere di fortificazione,
e se anzi ben due volte vi furono dedotte
colonie militari, l’una volta al tempo e per gli ordini
di Silla e l’altra per quelli di Augusto?




Potrebbesi rispondere a siffatta domanda con quei
dati storici che Bréton medesimo prepose all’opera
sua: «Silla ordonna que Pompei fût reduite en colonie
militaire sous le double nom de Colonia Veneria,
Cornelia, emprunté aux noms du dictateur et de la
divinité protectrice de la ville. Il y envoya des troupes
sous le commandement de son neveu Publius Sylla:
mais les Pompéiens, regardant ces colons comme des
étrangers, leur refusèrent les droits de cité...»




E più sotto:




«Quoiqu’il en soit, les colons furent forcés d’habiter
hors de la ville dans un faubourg, qui, lorsque
plus tard, Auguste eut envoyé une nouvelle colonie

de vétérans, prit le nom de Pagus Augusto-Felix[3].»




Da queste nozioni di storia pompeiana, che sono
conformi a quelle che ho pur io date nei capitoli del
primo volume di quest’opera, inferisco: a che dunque
cercar in città caserme e stazioni militari, se i
soldati dovevano rimanere fuori della città? Vero è
che quanto è scoperto del Pagus Augustus-Felix non
ha rivelato quartiere di sorta, ma solo quella parte
che l’attraversa ed è la Via delle Tombe e che percorreremo
nell’ultimo capitolo di quest’opera; ma
rammentiamoci altresì che ancor molto rimane a
trarre in luce e che gli scavi ulteriori ponno co’ loro
risultamenti diradare ogni dubbio e risolvere la quistione.




Dopo ciò, dinnanzi al fatto delle sentinelle summentovate
e dopo le diverse guerre e fazioni guerresche
narrate in quest’opera nei capitoli della storia,
a soddisfare agli intenti dell’opera ed a chiudere di
essa quanto ha riferimento alla vita publica romana,
riprodotta in Pompei, entrerò a dire degli ordinamenti
militari e di quanto ha tratto all’armamento;
ben francando la spesa il conoscere siccome fossero,
perocchè non di poco avessero a contribuire a quei
trionfali successi ch’ebbero sempre le armi romane.
Gli scavi di Ercolano e di Pompei portarono discreto
contributo all’archeologia per farci conoscere armi

ed attrezzi militari e guerreschi, ed io di questi più
innanzi ne tratterò il meglio che mi sarà dato.




Ho già provato, trattando del commercio de’ Romani,
che lungi costoro dall’essere, come si crede
erroneamente dall’universale, un popolo soldato per
istinto, lo fosse invece costretto dalla necessità, e
conquistando l’universo non lo facesse che per proteggere
la sua indipendenza o per difendersi, che non
pugnò insomma che vagheggiando le dolcezze della
pace, alla quale, appena il poteva, si abbandonava.
Orazio compendia le aspirazioni de’ Romani quando
esclama:




O rus quando ego te aspiciam[4]?






I Romani in fatti ebbero a preservarsi dai Sabini,
dagli Etruschi, dai Latini, dai Sanniti, in tutti i quali
erano elementi di grandissima resistenza; onde Properzio,
che tutto abbracciava il sentimento dell’antichità,
era nel vero giudicando l’Italia in quel verso
che già m’avvenne di dover riferire:




Armis apta magis tellus quam commoda noxæ[5],






più propria, cioè, alle armi, che non alla aggressione

e distruzione. Se dunque al soldato romano si può
rimproverare un sol vizio, l’avarizia, perchè l’orgoglio
è più spesso nel soldato una virtù; di ricambio ebbe
l’onor militare come noi l’intendiamo pure oggidì,
il rispetto al giuramento, la devozione al suo capo,
il gusto della disciplina. I Romani vinsero il mondo
con la tattica, la disciplina, la forza d’insieme, la costanza
e il sentimento d’essere Romani. Gli altri popoli
usavano di armi straordinarie e di macchine, il
popolo romano della spada. Anche contro i Germani,
individualmente sì bravi e sì forti, era colla pugna
corpo a corpo e colla spada che i Romani avevano
la vittoria; onde Germanico così poteva dire alle
sue truppe: Non enim immensa barbarorum scuta,
enormes hastas inter truncos arborum et enata humo
virgulta, perinde haberi quam pila et gladios, et hærentia
corporis tegmina. Densarent ictus, ora mucronibus quærerent[6].
Potrebbesi e vizio e virtù che ho mentovati,
comprovare coi fatti alla mano; ma la storia di
Roma è troppo notoria per avere d’uopo di ricorrere
a ciò.




Piuttosto m’occuperò qui ad informare il lettore
della formazione di questa famosa milizia conquistatrice
dell’universo.









E prima devesi portar l’attenzione sulla scelta, dilectus,
che era il raccogliere e l’iscrivere i soldati
in codici o matricole. Tale scelta veniva fatta tra
cittadini e socj o confederati; — rado avvenne che si
ricorresse ai poveri ed agli schiavi, — e venivano poi
ascritti o a’ fanti o a’ cavalieri. Nella milizia navale
si accoglievano anche le persone più abbiette e i
libertini.




Il principio della milizia era al diciassettesimo
anno, la fine al cinquantesimo. Chi per altro serviva
di continuo, terminava i suoi obblighi a’ trentasette
anni; gli altri, dove non avessero compiuto il lor servizio
al quarantesimo sesto anno, non n’erano liberati
e si potevano costringere finchè non avessero compiuti
i cinquant’anni. Altro requisito della milizia
era il censo, solo volendovisi i ricchi, gli onesti e
coloro i quali, avendo beni tutti proprii, in certo
modo presentassero solidarietà d’interessi colla cosa
publica.




La leva, o coscrizione, delle truppe, testimonio
Dionigio d’Alicarnasso[7], si faceva ogni anno, designandosi
all’uopo due consoli, che alla loro volta,
congiuntamente al popolo, creavano ventiquattro tribuni
per capi di quattro legioni.




La cernita si faceva, previa publicazione dell’editto
a mezzo del banditore, dai tribuni in Campidoglio,

estraendo a sorte dalle tribù e classi, alla presenza
dei consoli assisi nelle sedie curuli. I refrattarj che
si sottraevano alla milizia, i consoli comandavano
venissero ricercati e tradotti in carcere, talvolta puniti
di verghe, venduti i loro beni e qualche volta
benanco multati dell’estremo supplizio o della morte
civile, venduti cioè pubblicamente schiavi o notati
d’infamia.




Tre giuste cause sottrar potevano al servizio: la
prima era la dispensa, vacatio, per l’età, se già raggiunto
il cinquantesimo anno; per onore, se fosse
taluno nella magistratura o nel sacerdozio; per beneficio
se il Senato e il Popolo consentivano: la seconda
causa dicevasi emeritum, ed era per chi aveva
compiuti venti stipendj: la terza era vizio o malattia,
come i mancini, i gracili, chi mancasse di pollici o
altre dita, gli inetti a reggere scudo o gladio.




Nella leva così detta tumultuaria, od anche subitaria[8],
che seguiva nell’imminenza di qualche pericolo,
non si osservavano grandi formalità, esentandosi
soltanto quelli ch’erano gravemente infermi od
inabili affatto.




Per ciò che riguardava la cavalleria, spettava ai
censori il determinare chi vi dovesse appartenere.
Duplice poi era il corpo da’ cavalieri, l’uno costituivasi
di quelli che ottenevano dal publico il cavallo

e il suo mantenimento, ed erano i soli che una
volta dicevansi cavalieri, equites; l’altro di coloro che
non l’ottenevano. Costoro potevano allora servire
tra i pedoni, pedites. Riguardavasi molto a’ costumi
per concedersi il cavallo, e però spettavane la decisione
al censore. Dopo, tal facoltà si arrogarono i
principi.




Finita la coscrizione, i tribuni congregavano i
militi delle rispettive legioni e lor facevano prestare
giuramento. Ignorasi però se giurassero uno per uno,
o se insieme. Consisteva la formula nel giurare:
sarebbero per seguire i consoli a qualunque guerra
fossero essi per chiamarli, non mai tentar cosa
contraria al popolo, non disertar mai le bandiere,
raccogliersi al cenno de’ consoli, nè partir mai senza
l’ordine loro.




Eranvi poi gli evocati, che formavano spesso la
forza degli eserciti, quasi assunti dietro preghiera o
domanda, ed erano per lo più veterani, esperti e
prudenti della milizia, che comunque avessero assolti
i loro servizj, li riassumevano tuttavia in grazia de’
consoli o de’ capitani. Gli evocati venivano dispensati
da certe opere faticose, come del vallo e degli accampamenti
e tenuti in maggior onore, spesso considerati
quasi centurioni.




I conquisitori erano coloro che si mandavano nelle
campagne ad ingaggiare la gioventù per la milizia
od a scoprire i refrattarj che vi si tenevan nascosti
ed a persuaderli di costituirsi.









Toccato fin qui della cernita, veggiamo dell’ordine
della milizia.




Vario era esso sia ne’ militi che ne’ duci: Giusto
Lipsio lo considera e distingue, rispetto ai primi, in
generi e in parti.




Generi dei pedoni erano i Veliti, gli Astati, i Principi
e i Triarj. Veliti coloro che per poca età e ricchezza
venivano assegnati a questo infimo genere,
e quasi inermi venivano esposti di fronte al nemico;
astati perchè dapprima combattevano colle aste, dopo
poi, serbando sempre lo stesso nome, combattevano
coi pili, specie di giavellotti, e coi gladii; principi,
perchè nello schierarsi dell’esercito venivano nel
terzo ordine. Parrebbe tuttavia dal loro nome dovessero
trovarsi invece nella prima.




Parti della fanteria erano poi queste, nelle quali
i generi si dividevano dai tribuni e dai centurioni
i militi pedoni, eccettuati i veliti: la Centuria, che
si componeva di sessanta militi ed era assegnata ad
un centurione; il Manipolo, che si costituiva di due
centurie; la Coorte, composta di tre manipoli ed aveva
astati, principi o triarii, ed anche per consueto i
veliti. Scipione Africano istituì anche la Coorte Pretoria,
nella quale s’ascrivevano i volontarii e gli
amici e che mai si dipartiva dal Pretore, ad imitazione
della Coorte Regia presso i Macedoni; finalmente
la Legione, perchè comprendeva tutti gli altri
ordini. Romolo l’istituì di tremila uomini; cacciati i

Re, crebbe a quattromila; a cinquemila montò nella
guerra contro Annibale ed a seimila la portò Scipione
quando passò in Africa.




Essendo molte le legioni, — perchè se prima sotto i
consoli furono quattro, nella seconda guerra Punica
ascesero a venticinque, nella guerra civile fra Cesare
e Pompeo se ne contarono quaranta e nell’assedio di
Modena cinquanta — ebbero diversa denominazione:
il più spesso si distinsero col numero progressivo
come prima, secunda, tertia; talvolta col nome del
fondatore, come Augusta, Claudiana; alcune dal nome
degli Dei, di Marte, di Minerva, di Apollo; altre dalle
provincie trionfate, come Italica, Gallica, Cirenaica;
ed altre finalmente da qualche onorifica qualità, come
la Vittrice, la Fulminante, la Valente, la Ferrea,
la Pudica, la Fedele[9].




Gli ordini della cavalleria, erano le torme e le decurie.
Dividevansi in dieci corpi. Ogni legione aveva
dieci torme tricenarie, ossia tremila cavalieri. Le ale,
erano così chiamate a motivo della loro posizione nella
battaglia; onde dicevasi ala destra ed ala sinistra,
componevansi di soci e di confederati; le torme o
compagnie suddividevansi in tre decurie o brigate di
dieci uomini.




Tito Livio ne fa sapere, come nel principio della
seconda guerra Punica, i Romani, veduta l’inferiorità

della loro cavalleria rimpetto a quella de’ Cartaginesi,
usassero dei veliti come arcieri e frombolieri
per appiccar zuffa avanti le linee e spazzar la via
all’esercito[10].




Questa era, per usare del linguaggio militare, la
bassa forza: essa per altro si completava coi suonatori
di militari strumenti, con operai armajuoli e
costruttori di macchine guerresche, tormenta bellica
et impedimenta, e conduttori di bagagli, pel trasporto
de’ quali non si faceva uso, come di presente,
di carriaggi, ma di bestie da soma, perchè di minor
impaccio e di servizio più pronto.




Ora dei duci.




Questi pure erano di due generi: proprii, quelli
che erano preposti ad una o a qualche parte dell’esercito,
come i centurioni, e i tribuni; comuni, coloro
che erano preposti a tutti, come i legati e il
comandante in capo, imperator.




I centurioni venivan, d’ordine o consenso dei consoli,
eletti dai tribuni fra quelli della loro classe:
sovente però si toglievano anche da classi superiori,
ma per segnalati meriti, massime per militari, distinti.
L’elezione dei centurioni era duplice. Nella
prima se ne eleggevano trenta, ed altrettanti nella
seconda. Il primo eletto denominavasi Primopilo ed
era nel suo diritto di intervenire nei consigli militari,

in un coi tribuni e coi legati. Talvolta accadde,
più per qualche occasione e volontà del duce, che
per diritto o costume, che tutti i centurioni venissero
ammessi nel consiglio. Insegna poi dei centurioni
era un baston di vite, di cui si valevano a punizione
de’ soldati.




I centurioni già eletti si eleggono pure alla loro
volta gli uffiziali, uragi, o più veramente chiamati
optiones. Quando venivano creati dai tribuni, dicevansi
accensi; ma quando la loro nomina fu devoluta ai
centurioni, ebbero quel nome di optiones ed anche di
sottocenturioni, succenturiones. Tergoductores erano que’
sott’uffiziali che compivano le funzioni che or sarebbero
de’ sargenti; decani quelli che or si direbbero
caporali.




In mezzo a’ centurioni si trasceglievano due, prestanti
per vigoria d’animo e di corpo, per essere
signiferi, o portatori del vessillo; perocchè quantunque
un solo fosse il vessillo, due tuttavia erano i
vessillarii o signiferi, acciò l’uno succedesse all’altro
in caso di fatica, essendo i vessilli pesanti, od anche
all’evenienza di malattia.




Il Primopilo, primopilus ed anche primipilus, era il
capo di tutti i centurioni, come il prefetto e principe
delle legioni. Egli aveva autorità anche sul collega
suo Primopilo sinistro e la tutela dell’aquila, che
era lo stendardo principale della legione[11], tanto

così che si dicesse aquila come sinonimo di primopilato.




Come i centurioni eran preposti ai manipoli, così
i tribuni della milizia erano a tutta la legione che
ne aveva sei. Li istituì Romolo, li mantennero i Re
ed i Consoli; ma il popolo se ne avocò il diritto e
il suffragio, poi esclusa ancora la facoltà nel popolo,
e questi volendola rivendicare, restò convenuto che
parte ne avesse il popolo e un numero eguale i
consoli; i primi detti anche comitiati, avuti in maggior
onore; gli altri detti Rutili o Rufuli. I tribuni erano
eziandio di due sorta, cavalieri e plebei. Spettava ai tribuni
render giustizia e conoscere delle cause capitali,
dare il segnale alle guardie e sentinelle, curare le
veglie, vigilare le munizioni, provvedere agli esercizi
tutti. Portavano l’anello d’oro, gli altri militi non
potendolo portar che di ferro.




La cavalleria dividendosi in dieci turme, si pigliavano
tre cavalieri per ciascuna turma, e così si avevano
trenta duci. Erano insomma tante turme nella
cavalleria quante erano nella fanteria le coorti; tante
le decurie quanti i manipoli: e per conseguenza altrettanti
i duci; con questo solo divario che nella
turma ve ne era un solo, mentre nel manipolo ve
n’erano due. Nella turma erano tre le decurie e l’uffiziale
che comandava la decuria appellavasi decurione.
Ciascuna turma aveva un solo vessillo. Spettava
ai duci delle turme la nomina degli uragi od
optiones; come nella fanteria.









I soci o confederati, in luogo dei tribuni, che solo
spettavano ai militi cittadini, avevano i prefetti e venivano
costituiti dai consoli, pari nel resto nei diritti e
nella podestà ai tribuni. I Legati erano applicati agli
imperatori o comandanti in capo, non tanto per comandare,
quanto per giovar di consiglio, ed era il
Senato che li destinava come pratici della milizia
presso del capo. Era grande dignità codesta, perocchè
col potere dell’imperatore avesse altresì diritto alla
venerazione dovuta ai sacerdoti. Cicerone li chiamava
numi di pace e di guerra, curatori, interpreti, autori
di bellici consigli, ministri del provinciale interesse.
Il loro potere per altro era subordinato a quello
del comandante. Incerto era il numero loro, talvolta
destinato uno per legione, sempre come sembrava
conveniente al Senato. Quelli ch’eran preposti a tutto
l’esercito, dicevansi consolari: pretorii quelli assegnati
alle legioni.




Il supremo comandante era poi, come dissi, l’Imperatore,
imperator, a cui obbedivano cittadini e confederati,
cavalieri e fanti. Insegna della carica erano
i littori coi fasci: aveva il paludamento, la clamide,
e i suoi cavalli portavano fregi militari, bardature
ricche d’oro e stragulo scarlatto.




Veniamo ora a trattare delle armi, le quali si dicevano
tela se erano per offesa, arma se per difesa.




È a questo punto che mi richiama la speciale attenzione
il Museo Nazionale di Napoli, dove colle

armi e cogli attrezzi militari e guerreschi di varii
altri musei privati, o rinvenuti altrove, si accolsero
quelli che si trovarono negli scavi d’Ercolano e di
Pompei. Nel dire di questa parte interessantissima
del napoletano Museo, mi varrò dell’accurato Catalogo,
che come degli altri oggetti tutti riguardanti
altre classi, così di questa diligentissimamente delle
armi, compilò l’illustre Commendatore Fiorelli, del
quale non è parola che basti a dir quanto delle preziosità
pompejane ed ercolanesi sia benemerito, e che
fu da lui pubblicato in Napoli nell’anno 1869 nella
Tipografia Italiana del Liceo Vittorio Emanuele.




Giovi premettere un cenno storico intorno all’ordinamento
di tale Raccolta, quale il Fiorelli fe’ precedere
al suo Catalogo.




Innanzi che si ponesse mano ad un più ragionevole
ordinamento del Museo, le armi antiche che si
possedevano erano confuse agli utensili domestici di
bronzo: il galerus, l’ocrea, la fibula, i pugiones, e le
parmæ, oggetti d’abbigliamento o stromenti militari,
trovavansi in buona compagnia coi cacabi, e i lebetes,
gli ahena, i clibani e gli infundibula. Argomenti il
lettore qual relazione vi avessero, oltre l’avere comune
il metallo ond’erano formati, cioè il bronzo.




Ora le Armi Antiche hanno una distinta collocazione,
divisa la raccolta in tre classi.




La prima è delle armi greche, le quali provenute
da sepolcri di remota antichità, e per lo più ricchi

di vasi dipinti, appartengono ai Greci dell’Italia Meridionale
anteriori al dominio di Roma, trovate nei
luoghi di Ruvo, di Pesto, di Locri, di Egnazia e Canosa;
ma siccome esse punto non riguardano Pompei
ed Ercolano e neppure quell’epoca che l’opera
mia prese a dichiarare, affin di non uscire dal campo
nostro, non ne terrò parola.




La seconda classe è delle armi romane ed italiche,
rinvenute nelle tombe della Campania e nei campi
del Sannio e segnatamente alle pendici del monte
Saraceno presso l’antica Bovianum vetus, oggi denominata
Pietrabbondante; e fra queste pur talune vennero
offerte dagli scavi di Ercolano e Pompei.




Queste galeæ, od elmi, che per essere tutti di
bronzo, a stretto rigore dovrebbero dirsi casses, perocchè
dapprima la voce galea venisse adoperata a
designare un elmo di pelle o cuojo, pel contrapposto
di cassis che indicava un elmo di metallo, appartengono
a Pompei. L’una (n. 57 del Catalogo speciale
e 3474 del generale) ha breve projectura o visiera
nella parte posteriore, ove è un foro per attaccarvi
la crista, con altro sulla sommità per contenere il
piede del cimiero (apex), che addita avere già per
avventura spettato a centurione, cui, per autorità di
Polibio e di Vegezio, fregiava l’elmo un cimiero, che
mancava in quello di semplice soldato. Nei lati di
questa galea due cerniere sostenevano le paragnatidi
(bucculæ) ora mancanti. La seconda (n. 59 — 3000)

appare alterata ed ha avanzi di cerchio di ferro,
adattatovi all’intorno, perchè evidentemente adoperata
come utensile di cucina. Egualmente si conosce
essere stata mutata in trulla la terza galea (n. 62 — 3473),
per l’aggiunta di un manico di ferro.




Due galeæ di bronzo (nn. 60, 61 — 2842, 2880) con
frontale e bucculæ, aventi sul vertice una piccola falera
bucata per immettervi l’apex e dietro un uncino
per fermare la crista con le falde posteriori aggiunte
e tenute da chiodi, vennero invece raccolte negli
scavi d’Ercolano.




Una cuspide di bronzo (n. 80 — 3459); due gladii
di ferro (81, 82 — 3459, 9618) due lame di gladio
in bronzo (n. 83, 84 — 3461, 3462) furono pur di
Pompei; così due teste d’aquila in bronzo, impugnature
di gladio (85, 86 — 3458, 12883); un frammento
di lorica squamea (93 — 3456) consistente in
novantuno pezzetti di osso in forma di squamme, ciascuno
con due buchi, ne’ quali passava un filo che
li univa tra loro sopra un torace di lino.




La terza classe è delle armi gladiatorie di Pompei
e d’Ercolano, credute da molti armi di guerra e per
la singolarità delle loro forme cagione di gravissimi
errori sulla natura dell’armamento dei legionarii romani,
ai quali però queste armi erano affatto estranee,
perchè solo destinate ai ludi ed alle pompe dell’Anfiteatro.




Io per altro ho creduto di riserbarne il cenno in

questo capitolo, per non iscindere in diverse parti
l’argomento delle armi.




Dodici sono le galeæ, di cui una sola di ferro, le
altre tutte di bronzo che si trassero dagli scavi di
Pompei (nn. 268, 269, 271, 274, 275, 276, 277, 278,
279, 280, 282, 284). Sono degne di considerazione
speciale: quella al n. 275 adorna di figure in rilievo
rappresentanti cinque muse sulla parte anteriore,
il dio Pane nel dinanzi della crista, con trofeo di
cimbali, tirsi, tibie, e di una lira graffiti, e due amorini
nella visiera, quelle ai nn. 276 e 278 a varii bassi
rilievi e quella al n. 282 che ha sulla fronte in rilievo
la figura di Roma galeata, che calcando una
prora di nave regge nella sinistra il gladio chiuso
nella vagina, con due figure virili avanti di sè prosternate
e altri gruppi ai lati.




Cinque sono le galeæ di Ercolano, delle quali una
di ferro, le altre in bronzo (270, 272, 273, 281, 283).
La prima è adorna di bassi rilievi che ritraggono
sulla fronte un simulacro di Priapo avvolto in ampia
clamide, avente ai lati due guerrieri, con altri fregi
minori nelle restanti parti. Quella al n. 283 è veramente
insigne, essendo interamente ornata di figure
a rilievo esprimenti gli ultimi fatti della guerra di
Troja.




Una parma o scudo circolare di bronzo (n. 288)
trovata in Pompei ha nel mezzo di argento ed in rilievo
il Gorgonio circondato da ghirlanda di olivo, e

così un mezzo scudo (n. 287) o galerus, con figure
marine.




È di Ercolano un mezzo scudo eguale (n. 286),
ma di bronzo e atto alla difesa della testa, venendo
per lo più applicato all’omero nelle lotte dei gladiatori
Reziarii.




Tredici ocreæ di bronzo (290, 291, 293, 294, 295,
296, 297, 298, 299, 300, 301, 302, 303, 304) son di
Pompei, la più parte figurate e le ultime due, simili
affatto tra loro, servir dovevano certo ad un solo
combattente.




Priva di ornamenti è la sola ocrea di bronzo rinvenuta
in Ercolano.




Sei cuspidi di bronzo per lancia offriron pure gli
scavi pompejani (305, 307, 308, 309, 310, 311) e una
tricuspide (n. 306) che armava forse l’estremità dell’asta
di un Bestiario.




I medesimi scavi diedero tre pugnali di ferro, pugiones
(312 — 4) con manici d’osso; due frammenti
di cingolo di bronzo (315) in cui alternatamente stavano
in rilievo borchie con protomi bacchiche e di
altre divinità, con calici di fiori aperti, frammezzati
di rami d’edera scolpiti a puntini; con balteo di cuojo
(316) a borchie di bronzo, e sei dischi dello stesso
metallo con protomi in rilievo; e finalmente due corni
(521 — 2) o trombe di bronzo che si suonavano dal
cornicen, di che verrò più sotto, quando sarà il discorso
degli istrumenti musicali della milizia, a
parlare.









Tre fibule d’argento (317 — 9) servienti a baltei di
cuoio provengono da Ercolano.




È indubitabile che gli scavi che si verranno ad
operare nel Pagus Augustus Felix trarranno in luce
molte e molte altre armi; perocchè quello fosse il
luogo ove dimorava la colonia militare statavi per
ben due volte dedotta da Roma.




Enumerate le armi di Pompei ed Ercolano, che si
hanno nel Museo napoletano, vengo adesso ad assegnare
quello che si aveva ciascun milite facente
parte dell’esercito romano.




Ho già detto che i veliti erano quasi inermi; la
loro armatura infatti era assai leggiera: un cimiero,
galea o galeus, di pelle o lana per coprire il capo;
una spada, gladius; un’asta, hasta; una specie di
scudo, parma, di legno ricoperto di cuoio e la frombola
e con essa avanti l’armata facevano in guerra
le prime provocazioni contro l’inimico.




Gli astati avevano un cimiero, galea ærea, di ferro
senza visiera, onde Cesare nella pugna farsalica
avendo di contro i bellimbusti di Roma che parteggiavano
per Pompeo, potè consigliare i suoi colle parole:
Faciem ferite, mirate alla faccia, sicuro che per non
essere sfregiati al volto avrebbero volte le spalle. Sull’elmo
portavano creste e penne; avevano un gladio,
uno scudo, scutum, il più spesso ovale, qualche volta
curvo come un canale od embrice; onde dicevasi imbricatum,
largo due piedi e mezzo della superficie, e

quattro di larghezza, costruito di più legni leggieri,
come il fico e il salice, ricoperti di pelli coi margini
di ferro: vestivano la corazza, lorica, di cuojo
o di ferro e armavansi di una specie di giavellotto,
pilum, di ferro e pesante, il quale, diretto con arte,
trapassava il nemico scudo ed anche i suoi loricati
cavalieri; e finalmente avevano la gambiera, ocrea, di
ferro, che, secondo Vegezio nel suo trattato De Re
Militari, i veliti frombolatori, funditores, portavano
alla gamba sinistra, e i legionarii alla destra, dandone
la ragione in ciò che nella pugna i primi dovessero
atteggiarsi ponendo il sinistro piede avanti,
mentre i militi avanzassero invece il destro.




I veliti frombolatori armavano le loro frombe di
ghiande missili (glandes), o grosse palle di piombo,
in luogo di pietre, delle quali più spesso servivansi.
Esse portavano incise lettere allusive, come Fir, per
FIRMITER, quasi a dire scaglia forte, o Feri Roma,
cioè colpisci o Roma, e il Catalogo delle Armi Antiche
succitato, ricorda le ghiande missili dell’assedio di
Ascoli (a. u. c. 664, 665) e quelle della Guerra Civile
(a. u. c. 705) colle diverse leggende, tra cui
nell’ultime Feri Pomp. e Feri Mag. cioè, colpisci Pompeo,
colpisci il Magno, cioè il medesimo Pompeo, perocchè
appunto dovesse questo gran capitano nel 705
occupare il Piceno per opporsi alle armi di Cesare.
Il Museo Nazionale possiede 39 di queste ghiande
dell’Assedio d’Ascoli, e 9 della Guerra Civile.









Le armi dei Principi e dei Triarii erano simili a
quelle degli Astati; solo i Triarii, a vece dei pili, o
giavellotti, portavano le aste, di che valevansi principalmente
formandone selve dirette contro le cariche
della cavalleria nemica, come si farebbero oggidì al
medesimo intento i quadrati alla bajonetta.




Di talune di tali armi fornirono esempi gli scavi
pompejani, come più sopra si è detto.




I soldati di cavalleria dapprima non portavano
lorica, affin d’essere più spediti, ma una semplice
vesta, ed anzi per questa speditezza maggiore, s’accostumavano
i cavalli stessi a piegar le gambe e
prostrarsi. Pare che non avessero sella, ma qualcosa
che le somigliasse onde seder più sofice. Avevan
asta più gracile, scudo o parma di cuoio; e quando
poi imitarono l’armatura greca, ebbero gladio ed
asta più grande e cuspidata, ossia appuntata, scudo,
e nella faretra tre o più giavellotti, con cuspide larga,
cimiero e lorica.




Ogni legione aveva i suoi maestri delle armi per
ammaestrare i soldati. Primo esercizio era il camminare
celere, eguale e giusto; quindi era la Palaria,
per la quale combattendo contro un palo confitto
in terra con armi pesanti, si addestravano a
maneggiar le vere con agilità; altri eran: la lotta, il
nuoto, il salto, il cavalcare, la marcia che spingevano
fino a ventiquattro miglia in sei ore, e il porto
dei fardelli. Avevan questi fin sessanta libbre di peso,

senza tener conto delle armi, considerate queste come
membra del soldato, secondo s’esprime Cicerone: Nostri
exercitus primum, unde nomen habeant, vides; deinde
qui labor, et quantus agminis ferre plus dimidiati
mensis cibaria: ferre si quis ad usum velint: ferre
vallum, nam scutum, gladium, galeam nostri milites in
onere non plus numerant, quam humerus, lacertus, manus.
Arma enim membra esse militis dicunt, quæ quidem
ita geruntur apte, ut si usus foret, abiectis oneribus,
expeditis armis, ut membris pugnare possint[12]. In
tasche di cuojo, portavano frumento bastevole per
venti giorni e Tito Livio dice fino per trenta[13], a
cui dopo sostituirono il biscotto, che dicevan bucellatum[14].




I Romani non ebbero cavalleria leggiera, ma dopo

aver patito a causa della cavalleria leggiera numidica,
di essa se ne valsero di poi. Questi feroci soldati
pugnavano nudi ed inermi, all’infuori d’una
mazza, che maneggiavano con grandissima arte.
Erano poi questi barbari di una maravigliosa destrezza
nel saltare da un cavallo all’altro. Sul qual proposito
rammenterà il lettore come Omero nell’Iliade
accennasse alla somma destrezza de’ suoi eroi perfin
su quattro cavalli. Teutobocco re dei Teutoni era solito
saltar alternativamente su quattro ed anco su di
sei cavalli.




Dovendo or dire degli accampamenti, o campi fortificati,
castra, comincerò per segnalarne la disposizione,
notevole per l’ordine e per l’arte. Essi, se permanenti,
chiamavansi castra stativa e il campo si
faceva in forma quadrata circondato da fossato, fossa,
e da un parapetto, agger, costituente insieme ciò che
veniva detto vallum, con palizzate chiamate sudes, come
al verso di Virgilio:




Quadrifidasque sudes, et acuto robore vallos[15].






Si formavano all’accampamento quattro porte:
prætoria, era la porta che fronteggiava il nemico; decumana,
quella della parte opposta e per la quale si
conducevan i soldati colti in delitto per essere puniti:
le altre, dei lati, dicevansi principales coll’aggiuntivo

di destra, o sinistra. Il campo si divideva
poi in due parti: la superiore conteneva il quartiere
del generale, prætorium, presso alla porta per ciò
appellata prætoria, alla cui destra il luogo del questore,
quæstorium, e alla sinistra i luogotenenti generali.
Nella parte inferiore erano, nel mezzo la
cavalleria, e dai lati di essa i Triarii, i Principi,
gli Alabardieri e gli alleati.




L’interno era diviso in sette viali, il più largo dei
quali correndo in dritta linea tra le due porte laterali
e subito di fronte alla tenda del generale, era
largo metri 3,04 e chiamavasi via principalis. Più
innanzi, ma parallela, vi era un’altra strada detta
via quintana, larga metri 3,52 e divideva l’intera
parte superiore del campo in due eguali scompartimenti,
e questi erano pure suddivisi in cinque altre
strade della stessa larghezza.




Fra i Tribuni e Prefetti e dirimpetto alle due
porte laterali eravi la parte più sacra degli accampamenti
e dicevasi Principia, de’ quali già toccai in
addietro. Ivi erano le statue e le principali insegne,
vi si ergevano gli altari e si celebravano i sacrificj,
a un di presso come nel Medio Evo si immaginò
nelle città italiane il Carroccio. Nei Principii si tenevano
i consigli dei duci, si amministrava dai tribuni
militari la giustizia: tribunos jura reddere in principiis
sinebant, come lasciò scritto Tito Livio[16].









Nota Giusto Lipsio che nel campo si inalberavano
le banderuole, dalle quali ognuno conosceva il proprio
posto.




La milizia aveva poi speciali insegne nel campo,
come avverte Lucano in quel verso della Farsaglia:




. . . . . infestisque obvia signis

Signa pares aquilas et pila minantia pilis[17].






Più sopra ho ricordato che la legione aveva l’aquila
per insegna, ed era essa d’oro o d’argento, inalberata su
di un’asta e si figgeva, in terra, e quei che la portava dicevasi
aquilifer. Il manipolo aveva la sua insegna: fu
dapprima in un piccol fascio di fieno, posto sulla sommità
d’una pertica, donde venne il nome di manipolo,
come nota Ovidio nel Lib. III. de’ Fasti:




Illaque de foeno: sed erat reverentia foeno

  Quantum nunc aquilas cernis habere tuas.

Pertica suspensos portabat longa maniplos

  Unde Maniplaris nomina miles habet[18].






Più avanti fu sostituito il fascio di fieno da un’asta,
con un traverso di legno alla sommità e su di esso

una mano. Vi si misero anche imagini di numi, poi
di imperatori, e l’adulazione vi fe’ collocare anche
l’imagine di Sejano al tempo di Tiberio. I portatori
di queste insegne furono chiamati imagiferi.




Ogni Centuria aveva la sua bandiera distinta, su
cui ponevansi iscrizioni, o ricamavansi le figure dell’Aquila,
del Minotauro, del cavallo o del cignale[19].




La cavalleria, alla sua volta, aveva in ogni turma
un vessillo consistente in una picca con un traverso
nella sommità, al quale s’accomandava un drappo su
cui era tessuto a lettere d’oro il nome del generale[20].




Ogni parte del campo aveva a difesa una turma
con tre manipoli, o una coorte con veliti, come si
evince da Giulio Cesare, De Bello Civili[21]. Al quartiere
de’ cavalieri v’erano i triarii, e Sallustio ci fa sapere
che alla guardia del Console fosse un manipolo[22] ed
una turma d’alleati straordinarii; a quella de’ legati
fossero quattro astati ed altrettanti principi; a quella
del questore tre.




Le guardie diurne di sentinella dicevansi excubiæ,
quelle di notte vigiliæ. Tessera appellavasi la parola
d’ordine, perchè consegnavasi alla sentinella una tavoletta
di contrassegno in cui era scritto il manipolo

al quale ciascuna guardia apparteneva e la veglia che
gli toccava, come leggesi in Stazio:




  Dat tessera signum

Excubiis positæ vices[23].






Venivano le sentinelle estratte a sorte dai tergoduttori
e si conducevano avanti il tribuno di guardia:
distribuite poi a’ rispettivi posti di guardia, vi
venivano rilevate a suon di corno[24]. Un soldato,
chiamato tesserario, riceveva dai tribuni la tessera al
tramontar del giorno, e nella quale era scritto il
motto, ed egli alla sua volta la consegnava, in presenza
di testimoni, al suo manipolo od alla turma.




Marco Porcio Catone, sulla fede di Festo, insegna
che Procubitores si chiamassero poi que’ soldati armati
alla leggiera, che facevano di notte la scolta
dinanzi agli alloggiamenti, quando questi erano vicini
a quelli dei nemici.




Anche allora v’erano istromenti militari, de’ quali
valevasi in diverse occasioni la milizia: la buccina,
corno di caccia proprio dapprima de’ pastori, era
stata poscia adottata negli eserciti; onde Properzio
così notò tal passaggio:




Nunc intra muros pastoris buccina lenti

Cantat[25]






e Virgilio, nell’Eneide, ne disse l’uso guerresco:




Bello dat signum rauca cruentum

Buccina[26].






Il suon della buccina muoveva le insegne; la tuba,
più piccola e simile alla nostra trombetta dava il
segno dell’attacco e della ritirata: quella era a più
giri, questa invece retta, giusta quanto avverte
Ovidio:




Non tuba directi, non æris cornua flexi[27].






Il lituus era una trombetta più piccola, più dolce
e curva, il cornu era di bufalo, legato in oro, con
suono acuto e distinto: così accenna Seneca nell’Edipo
ad entrambi questi istrumenti:




Sonuit reflexo classicum cornu,

Lituusque aduncos, stridulo cantus

Elisit ære[28].






Poco in uso era il tamburo, timpanum, di cui si
servivano i Parti nel dar il segno della battaglia e
se ne valevano i Romani a imitazione di essi, talvolta
per distinguere in guerra i segni delle nuove

evoluzioni, come più sensibili, giusta il verso di
Stazio;




                   Tum plurima buxus,

Æraque taurinos sonitu vincentia pulsus[29].






Questo tamburo pare fosse formato da una caldaja
di rame, lebes, sulla cui periferia era tesa una
pelle come sono i timballi delle nostre odierne orchestre:
nondimeno i Parti ebbero anche il lungo
tamburo, come si rileva da Plutarco (In Crasso 23);
ma allora sembra si chiamasse con greco nome symphonia.




Tubicen veniva detto il suonator della tromba;
liticen quello del lituo; cornicen quello del corno, e
tympanotriba quello del tamburo.




Detto della formazione della milizia e dei loro capi,
tocchiamo brevemente degli stipendj. — Da prima
è certo che nessuno stipendio si accordasse ai soldati,
come che fosse tenuto obbligo naturale di libero
cittadino di portar l’arme a difesa della patria;
poi lo si ammise e fu di triplice natura; in
denaro, in frumento e in vestiario. In denaro si diedero
prima due oboli al giorno; ma Cesare, per tenersi
il soldato affezionato, ne duplicò il soldo; altri

imperatori, pe’medesimi interessi, l’accrebbero. Ho
già detto come poi al frumento si sostituisse il biscotto.




Dopo ciò seguiamo la milizia all’azione.




Siccome tanto in Grecia che in Roma non vi aveva
per avventura atto della vita pubblica nel quale non
si invocasse auspice la divinità, tanto che in Roma
non seguisse adunanza pubblica se prima gli auguri
non avessero assicurato propizii i numi, e l’assemblea
non avesse ripetuta la preghiera pronunziata
dall’augure, ed anzi il luogo di riunione pel Senato
fosse un tempio e fossero multate di nullità le decisioni
deliberate in luogo non sacro. Così non sarebbesi
potuto muovere la milizia alla guerra senza
l’intervento della religione.




A tale effetto trovasi ricordato in Dionigi d’Alicarnasso[30]
e nello Scoliaste di Virgilio[31] come nelle
città italiche fossero istituiti collegi di Feciali, i quali
presiedevano a tutte le cerimonie sacre cui davano
luogo le relazioni internazionali. Gli speciali uffici
di questi sacerdoti ho già raccontato ne’ capitoli
della storia[32] e detto come ad essi incombesse pronunciar
la formula sacramentale della guerra. Un
tal rito egli compiva colla testa velata, e una corona
sulla testa. Quindi il Console in abito sacerdotale

apriva solennemente il tempio di Giano e faceva il
sacrificio a propiziare il Dio. Le viscere della vittima
immolata venivano dall’aruspice esaminate, e se
favorevoli riuscivano i segni, il console riconoscendo
che gli Dei permettevan la pugna, dava gli ordini
della stessa.




E ciò che il Console faceva allo intimarsi della
guerra, ripeteva il sommo duce, sagrificando cioè e
pronunciando solenni preghiere, e così ad ogni campale
battaglia facevasi precedere la consultazione
delle viscere degli animali sagrificati.




Era insomma nè più nè meno di quello che si faceva
nella più remota antichità anche in Grecia, ciò
che prova la comune origine delle due nazioni.
Restò famoso quanto intervenne alla battaglia di Platea.
Gli Spartani erano già ordinati in battaglia;
ognuno trovavasi al suo posto e la corona in testa
udivano i suoni dei tibicini che accompagnavano gli
inni religiosi. Dietro le file il re attendeva al sacrificio,
ma le viscere delle vittime non presentavano
i favorevoli auspici; epperò rinnovavasi il sacrificio.
Più vittime vennero immolate; ma intanto la cavalleria
persiana avanza, scaglia i suoi dardi e fa cadere
gran numero di Lacedemoni. Ma questi rimangono
immobili, lo scudo al piede, sotto la grandine
nemica in aspettazione del segnale degli Dei. Questo
finalmente è manifestato e allora i militi spartani
imbracciano gli scudi, danno mano alla spada, gittansi

animosi sull’inimico, lo combattono fieramente,
lo sbaragliano e riportano la più gloriosa vittoria.




Eschilo, nei Sette a Tebe, così fa pregare, prima
della battaglia gli Dei:




O voi possenti, o prodi

  Voi divi e dee beate,

  Di questo suol custodi,

  Della città non date

  Preda a nimico di sermon diverso

  Esaudite di vergini

  Il prego a voi con tesa man converso.




Deh la città secura,

  Amici Dei, ne renda

  Il favor vostro, e cura

  Pur del sacro vi prenda

  Popolar culto; e rimembrate, o numi,

  L’are, che a voi di vittime

  Arder Tebe fe’ sempre, e di profumi[33].






Anche in Euripide, nei Fenicii, è detta consimile
preghiera.




Da qui il costume che cogli àuguri seguissero l’esercito
romano anche i pullarii, che dal pasto dei polli
traevano gli auspici[34], e dei quali doveva essere
frequente e rispettato l’ufficio, se ogni legione

l’avesse[36], se Planco scrivendo a Cicerone seriamente
dicessegli: Pullariorum admonitu, non satis diligenter
eum auspiciis operam dedisse[37].




L’armata si schierava in battaglia in due o tre battaglioni;
le legioni romane erano sempre nel mezzo;
ai fianchi, a formar le ale, le legioni alleate. La cavalleria,
per consueto, alle spalle della fanteria, e Tito
Livio nota che venisse anche collocata in coda, ad impedire
che l’oste nemica non circondasse l’armata. Ho
già detto come i Veliti fossero i primi ad aprir la pugna,
seguissero poscia gli Astati e appresso i Principi;
la vanguardia si componeva di quaranta compagnie. Il
generale stava fra i Triari e i Principi, e a lato aveva
la guardia pretoria, gli evocati ed un tribuno di ogni
legione. Il prefetto della cavalleria comandava alle dieci
turme, come il decurione più vecchio sovrastava a
ciascuna turma.




I Romani poi sapevano mirabilmente fortificarsi, munendo
le loro città di torri, di muraglie merlate e di
larghi e profondi fossati. L’ingresso in città era per
porte praticate nel piede delle torri con ponti levatoj

e saracinesche, come già ci accadde di vedere a Pompei.
Tutto un sistema di torri le cingeva, ed a cagion
d’esempio, nelle carte topografiche antiche di Milano
pur colonia romana, detta anzi altera Roma, si vedeva
che fra una torre e l’altra non correvano più di cento
piedi. Le piazze-forti approvvigionavano, in previsione
di assedio, di viveri e di armi e d’ogni cosa
atta ad offendere, siccome bitume, solfo e pece. In
caso invece di investimento di una città, vi si praticavano
intorno linee di circonvallazione e trincee; e
se fosse sembrata impresa non grave, usavasi riempirla
di una linea di soldati che chiamavano corona,
giusta quanto vedesi ricordato nel seguente verso di
Silio Italico:




Mœnia flexa sinu, spissa vallata corona

Alligat[38],






od anche nello storico Giuseppe Ebreo, De Bello
Iudaico si legge: Duplici peditum corona urbem cingunt
et tertiam seriem equitum exterius ponunt[39].




All’espugnazione poi servivasi di una infinità di
macchine dette Poliorcetiæ, dal loro inventore Demetrio
Poliorcete. Comprendevasi nel numero di
esse il terrapieno fatto di terra, pali e fascine

onde porvi le torri e battere in breccia. La torre
mobile a diversi piani, perfino di quaranta piedi
d’altezza e montata su ruote; la testuggine, specie
di tettoja di legno coperta di pelle bovina onde metterla
al coperto dagli assalitori, facevasi cogli scudi
sulla testa quando correvano insieme all’assalto onde
difendersi da’ proiettili nemici; l’ariete, trave lunga
e grossa guernita all’estremità di una testa di ferro
che, sostenuta da’ soldati stessi coperti dalla testuggine,
veniva violentemente spinta contro le muraglie;
la catapulta, macchina, secondo Vitruvio[40], di due
braccia atta a scagliar dardi di molta grandezza, materie
infiammate e sassi; la balista, mossa da nervi
allo stesso scopo di scagliar pietre; il tollenone, o
trave in terra confitta con altra alla cima, così collocata
traversalmente che abbassandosi l’un de’ capi,
l’altro s’inalzava, ed a questi capi erano adattati
certi graticci entro cui s’ascondevano i soldati e dai
quali offendevano l’inimico; e l’altalena, macchina
movibile da cui s’alzava il ponte fino all’altezza delle
mura assediate e da cui gittavasi la scala munita di
uncini onde aggrapparla al parapetto e compire la
scalata. L’elepoli, la terebra, la galleria, la vigna,
con o senza ruote, erano altrettante testudini di diversa
fattura; chi poi volesse avere di questi bellici
strumenti l’idea più esatta, ricorra al libro X di Vitruvio

che ne discorre ampiamente. Tutte queste
macchine poi trattavano i Romani con somma destrezza
e agilità.




Quando si accingevano ad impresa di molto momento
e alla battaglia, o quando trattavasi di comporre
una spedizione militare, il comandante arringava
i soldati, e Tito Livio nelle sue storie ci
fornì magnifici esempi di militare eloquenza, e se
l’entusiasmo de’ soldati rispondeva alle parole di lui,
Ammiano disse che lo si esprimeva col percuotere
gli scudi e colle acclamazioni: Hac fiducia miles,
hastis feriendo clypeo, sonitu adsurgens ingenti, uno
propemodum ore dictis favebat et cœptis[41]; ma se
l’arringa non trovava approvazione, facevasi intendere
una confusa mormorazione od opponevasi il
più assoluto silenzio; onde più tardi potea dirsi con
istorica allusione che il silenzio fosse la lezione dei re.




Il comandante, dopo la battaglia e la vittoria, assolte
le pubbliche e solenni cerimonie del sacrificio, pel
quale processionalmente portavasi al tempio principale
della città, fra i canti guerreschi de’ soldati incoronati
che lo seguivano, e le grida Io triumphe[42],
dinanzi alla fronte del suo esercito, lo ringraziava,

particolarmente facendo onorevole menzione di coloro
che meglio si fossero distinti e distribuiva i premj
secondo le diverse qualità di essi. Chi avesse combattuto
corpo a corpo col nemico, o presolo, od ammazzato,
otteneva l’asta pura, o mezza picca tutta di
legno, così rammentata da Virgilio:




Ille vides pura juvenis, qui nititur hasta[43].






Ottenevano monili d’oro o d’argento, braccialetti o
catene coloro che avessero reso segnalato servizio.




Più ambite per altro erano le corone. Davasi la
civica, ed era guarnita di quercia, a chi avesse salvo
un cittadino; onde Claudiano, nelle lodi di Stilicone,
cantò:




Mos erat in veterum castris, ut tempora quercu

Velaret, validis fuso qui viribus hoste

Casurum potuit, morti subducerem civem[44].






Concedevasi la murale d’oro, perchè foggiata a
muro e baluardi, a chi primo avesse scalato le mura:




. . . . . Cape victor honorem

Tempora murali cinctus turrita corona[45].











La castrense o vallare, ed era d’oro formata come
di palizzate di vallo, per colui che primo avesse occupato
il campo nemico; la navale o rostrale a chi
primo fosse saltato sulla nave nemica; l’ossidionale
o graminea, intesta d’erba colta nel luogo assediato,
al capitano che avesse costretto il nemico a levar
l’assedio: la trionfale, che fu prima di alloro, poi
d’oro, al capo supremo dopo una segnalata vittoria,
e finalmente la ovale di mirto a chi riportasse ovazione,
o trionfo minore.




Erano altre distinzioni militari: l’intervento ai publici
ludi fregiato dei riportati premj, l’esposizione
delle spoglie nemiche alle pareti esterne delle case
con divieto di levarnele anche per vendita delle medesime,
e Tibullo vi accenna in quel distico:




Te bellare decet terra, Messala, marique,

  Ut domus hostiles præferat exuvios[46].






Il supremo comandante, che ucciso il comandante nemico,
ne lo avesse spogliato, la spoglia, detta opima,
sospendevasi nel tempo di Giove Feretrio. Tre soli conseguirono
questo onore: Romolo uccidendo Acrone
re de’ Cicimei, Cornelio Cosso ammazzando Tolunnio
re de’ Tusci, e Marcello spegnendo Viridomaro re de’
Galli[47].









Ai primi tempi di Roma la preda bellica ripartivasi
fra coloro che avevano preso parte alla guerra; dopo
venne qualche volta promessa ai soldati per incuorarli
alla pugna; il più spesso spettava alla Repubblica e
l’impadronirsi di essa costituiva perfino reato di peculato.




Ma l’onore maggiore e che importava il più superbo
e solenne spettacolo, era il trionfo, che veniva
accordato a quel supremo capitano che avesse riportata
alcuna insigne vittoria; ma solo vi poteano aspirare
i dittatori, i consoli e i pretori; sì che citisi come singolar
privilegio l’averlo ottenuto Cn. Pompeo di soli 24
anni, ed essendo appena cavaliere. Per aver diritto e
chiederlo, era mestieri avere in una sola battaglia sbaragliato
almeno cinquemila nemici, deporsi dal comando
dell’armata e, restando fuori di Roma, domandarlo
per lettera involta in foglie d’alloro, indirizzata
al Senato, che venuto nel tempio di Bellona, leggevala
e trovato giusto quell’onore, lo concedeva, riconfermandolo
imperatore.




Per essere stato rifiutato l’onor del trionfo ai Consoli
Valerio ed Orazio, il tribuno Icilio ne appellò al
popolo, che loro lo accordò, onde quindinnanzi ne
nacque spesso conflitto di autorità. Fu per tale conflitto
che Claudia vestale, saputo che disturbar volevasi
il trionfo del proprio padre Claudio, e farlo scendere
in mezzo ad esso dal carro, a ciò impedire,
montò ella stessa il carro con lui; perocchè nessuno

sarebbesi attentato portar la mano su d’una vestale.




Il supremo duce, cui era decretato il trionfo della
veste palmata, ossia tessuta a frondi d’alloro, che si
mutò nel seguito in porpora tessuta d’oro, cingeva le
tempia d’una corona d’alloro, che poi fu d’oro, e nell’una
mano stringendo uno scettro eburneo sulla cui
cima era un’aquila d’oro, nell’altra invece un ramoscello
d’alloro, attendeva il Senato, che gli moveva
incontro seguito da’ littori co’ fasci ornati di frondi
pure di lauro e incominciava la pompa del trionfo.
Precedevano i tibicini e trombettieri suonando concenti
di battaglia. Venivano poscia i bianchi tori
coperti da gualdrappe di porpora ricamata d’oro, e
dorate le corna, destinati ad essere sagrificati, e condotti
dai vittimarj stringenti ciascuno una lancia,
susseguiti da’ sacerdoti. Tenevano dietro i molti carri
colle imagini delle nazioni e castella debellate; onde
il popolo, giusta quanto cantò Ovidio:




Ergo omnis populus poterit spectare triumphos

  Cumque ducum titulis oppida capta leget[48].






Quindi i carri recanti le spoglie dei nemici, le armi,
l’argento, il danaro, i vasi, le insegne e le macchine
guerresche conquistate.




Dietro di essi camminavano i re, i capitani e i

prigionieri colla testa rasa in segno di loro schiavitù,
e carichi di catene:




Vinclaquæ captiva reges cervice gerentes

  Ante coronatos ire videbit equos[49]






e finalmente arrivava maestoso su di un carro, ricco
d’avorio ed incrostato d’oro e tratto da quattro bianchi
corsieri, attelati tutti di fronte, il trionfatore:




Portabit niveis currus eburnus equis[50].






Nei tempi ultimi della republica, Pompeo ai cavalli
sostituì gli elefanti, Marcantonio i leoni, Nerone
giumenti ermafroditi, Eliogabalo le tigri, e Aureliano
le renne.




I figli dei trionfatori o stavano sui cavalli del
carro trionfale, come praticò Paolo Emilio, o sovra
il carro stesso, o immediatamente venivano dietro
di esso.




Tertulliano poi nota, che uno schiavo sostenesse la
corona del trionfatore e a tratti gli gridasse: Respice
post te, hominem esse memento.




Entrando il trionfatore per la porta Capena, per
la quale si andava al Campidoglio, meta del trionfo,
il popolo lo acclamava colle grida Io triumphe, e la
formula del popolare entusiasmo, quasi sacramentale,

è suggellata nelle odi di Orazio, in quella a Giulio
Antonio, ne’ seguenti versi:




Teque dum procedis, Io Triumphe

  Non semel dicemus, Io Triumphe

  Civitas omnis: dabimusque Divis

                  Thura benignis[51].






Arrivato tra plausi al Campidoglio, dimessa la toga
trionfale, volgevasi agli Dei con questa preghiera:
Gratias tibi, Iupiter Optime Maxime, tibique Junoni
Reginæ et cæteris huius custodibus, Habitatoribusque
arcis Diis, lubens lætusque ago, Re Romana in hanc diem
et horam per manus quod voluistis meas, servata, bene
gestaque, eamdem et servate, ut facitis, fovete, protegite
propitiati, supplex oro[52].




Si immolavano allora le vittime e compivansi i
sacrifici: il trionfatore deponeva l’alloro nelle mani
della statua di Giove; quindi i prigionieri venivano

tradotti al carcere Tulliano dove si facevano miseramente
morire[53].




Si chiudeva l’augusta cerimonia con un lauto banchetto
a spesa publica, e vi intervenivano i maggiorenti
della città, all’infuor de’ consoli, acciò, osserva
Valerio Massimo, il trionfatore vi serbasse la preminenza[54].
Alla plebe poi si distribuiva in segno d’allegrezza
denaro. V’ebbero trionfi che durarono tre giorni,
come quello di Paolo Emilio, nel quale porse commovente
spettacolo il re Perseo in catene co’ suoi figliuoli,
inscii, per la tenera età, della loro immensa
sventura. Quello di Giulio Cesare, descrittoci da Dione
Cassio, durò quattro giorni.




Il trionfo navale era suppergiù il medesimo. Solo
facevasene precedere la domanda colla spedizione di
una nave ricca di spoglie ed adorna d’alloro.




Il minor trionfo che dicevasi ovazione, perchè esigeva
il sagrificio d’una pecora, ovis, compivasi andando
il supremo duce, al quale era aggiudicato, o a
piedi od a cavallo al Campidoglio, con corona di
mirto in capo, con toga bianca orlata di porpora e
con ramo d’ulivo in mano. Accordavasi a chi avesse
riportata una vittoria su nemico disuguale, come
pirati, schiavi, transfughi. Eran nella procession trionfale

i tibicini, portavansi le insegne militari, le spoglie,
le armi, il denaro.




I trionfatori ottenevano talvolta l’onore delle statue
o dell’erezione di colonne o di un arco, l’uso
della corona e della veste trionfale, il diritto alla
sedia curule e cento altre prerogative.




Ma pari alla grandiosità de’ premj, era la gravità
delle pene che s’infligevano a’ delinquenti militari.
Severissima era la militar disciplina, e si comprende
allora come la sentinella pompejana, neppur davanti
ai pericoli ed all’orrore del terribile cataclisma avesse
violata la consegna, ma, rimasta al suo posto, vi perisse;
e la disciplina non v’ha chi ignori essere la
virtù e la forza precipua degli eserciti.




Già ne’ capitoli della storia ho ricordato il formidabile
esempio del giovane Manlio Torquato dannato a
morte dal padre, per essersi, contro divieto, battuto
con Geminio Mezio, che lo aveva sfidato; nè altrimenti
aveva operato Giunio Bruto co’ proprj figliuoli, fatti
trucidare da lui pel sospetto di essersi ammutinati
nel campo affin di rimettere in trono i Tarquinj.




La sedizion militare e la fuga di un corpo di milizia
punivasi colla decimazione, cioè collo estrarre
a sorte dieci soldati in cento e mandarli a morte;
e la ragione di tal pena è fornita da Cicerone:
Stuatuerunt itaque majores nostri, ut si a multis esset
flagitium rei militaris admissum, sortione in quosdam
anima deterreretur: ut metus videlicet ad omnes, pœna

ad paucos pervenerit[55]. Eravi anche la vigesimazione
e la centesimazione. Se il soldato abbandonava il
suo posto di guardia, se disertava per tre volte,
se rendevasi colpevole di nefando delitto, di spergiuro
o di falsa testimonianza, veniva dal Tribuno
e da un consiglio di guerra, sempre adunato in
causa capitale, condannato a morte colle verghe,
e questo genere di morte chiamavasi fustinarium.
Fustem capiens Tribunus, scrive Polibio, condemnatum
leviter tangit et delibat. Quo facto, omnes qui in castris
sunt, ferientes alius fustibus, alius lapidibus, plerosque
in ipsis occidunt[56].




Il latrocinio, al dir di Frontino, si puniva col taglio
della mano del colpevole, e quindi gli si eseguiva la
pena del fustinarium.




Si usò ne’ delitti gravi il taglio della testa colla
scure; i disertori anche coll’affissione in croce.




Pene minori erano la fustigazione leggiera con
dieci, venti o cento battiture, e si applicavano per codardia
o per mancanze; la multa e, dove non pagata,

il pegno, privandosi il soldato di parte delle
armi, che doveva provvedersi con denaro proprio
e si chiamava censio hastaria.




Erano del pari punizioni militari: l’orzo dato a vece
del frumento, quasi ritenuti indegni dell’alimento
umano, perchè l’orzo davano a’ giumenti; la sospensione
del soldo, e il soldato dicevasi allora ære dirutus;
l’attendarsi fuor del vallo o del campo, e lasciato
quindi più esposto al nemico; l’abito vile, o
disciolto; il mutar di milizia e talvolta il rilegamento
fra i bellici impedimenti ed alla custodia dei
prigionieri; lo star in piedi alla cena, solendo in
tempo di essa i soldati romani star seduti, e va
dicendo.




Compiuta la sua ferma, o come dicevasi dai Romani,
confecta stipendia, il soldato veniva congedato,
e il congedo, missio, era poi di duplice natura. Dicevasi
onesto, honesta missio, a chi aveva ultimato il
servizio militare; causario, causaria missio, se motivato
da vizio, difetto o morbo.




Era poi detto grazioso, se accordato al milite da’
comandanti per favore, ma poteva revocarsi da’ censori;
ignominioso, se fosse stato determinato da
crimine o delitto.




Sotto di Augusto poi vi ebbe quella specie di congedo
che appellavasi exauctoratio, ed era il congedo
a servizio militare compiuto, che non obbligava ad
altro onere di milizia, se non alla pugna contro il

nemico, e in tal caso dicevansi veterani sifatti soldati.




Questi che ho riassunti in breve erano gli ordinamenti
della romana milizia, che a compimento del
quadro della vita publica de’ romani e delle città,
come Pompei, che s’erano alle leggi ed alle costumanze
de’ romani conformate, dovevo far conoscere
al lettore.









CAPITOLO XX.
Le Case.






Differenza tra le case pompejane e romane — Regioni ed Isole — Cosa
fosse il vestibulum e perchè mancasse alle case
pompejane — Piani — Solarium — Finestre — Distribuzione
delle parti della casa — Casa di Pansa — Facciata — La
bottega del dispensator — Postes, aulæ, antepagmenta — Janua — Il
portinajo — Prothyrum — Cavædium — Compluvium
ed impluvium — Puteal — Ara dei Lari — I Penati — Cellæ,
o contubernia — Tablinum, cubicula, fauces,
perystilium, procœton, exedra, œcus, triclinium — Officia antelucana — Trichila — Lusso
de’ triclinii — Cucina — Utensili
di cucina — Inservienti di cucina — Camino: v’erano
camini allora? — Latrina — Lo xisto — Il crittoportico — Lo
sphæristerium, la pinacoteca — Il balineum — L’Alæatorium — La
cella vinaria — Piani superiori e recentissima
scoperta — Cœnacula — La Casa a tre piani — I balconi
e la Casa del Balcone pensile — Case principali in Pompei — Casa
di villeggiatura di M. Arrio Diomede — La famiglia — Principio
costitutivo di essa — La nascita del figlio — Cerimonie — La
nascita della figlia — Potestas, manus, mancipium — Minima,
media, maxima diminutio capitis — Matrimonii:
per confarreazione, uso, coempzione — Trinoctium
usurpatio — Diritti della potestas, della manus, del mancipium — Agnati,
consanguinei — Cognatio — Matrimonium, connubium — Sponsali — Età
del matrimonio — Il matrimonio
e la sua importanza — Bigamia — Impedimenti — Concubinato — Divorzio — Separazione — Diffarreatio — Repudium — La
dote — Donatio propter nuptias — Nozioni

sulla patria podestà — Jus trium liberorum — Adozione — Tutela — Curatela — Gli
schiavi — Cerimonia religiosa
nel loro ingresso in famiglia — Contubernium — Miglioramento
della condizione servile — Come si divenisse schiavo — Mercato
di schiavi — Diverse classi di schiavi — Trattamento
di essi — Numero — Come si cessasse di essere schiavi — I
clienti — Pasti e banchetti romani — Invocazioni al focolare — Ghiottornie — Leggi
alla gola — Lucullo e le sue
cene — Cene degli imperatori — Jentaculum, prandium,
merenda, cœna, commissatio — Conviti publici — Cene sacerdotali — Cene
de’ magistrati — Cene de’ trionfanti — Cene
degli imperatori — Banchetti di cerimonia — Triumviri
æpulones — Dapes — Triclinio — Le mense — Suppellettili — Fercula — Pioggie
odorose — Abito e toletta da
tavola — Tovaglie e tovaglioli — Il re del banchetto — Tricliniarca — Coena
recta — Primo servito — Secunda mensa — Pasticcerie
e confetture — Le posate — Arte culinaria — Apicio — Manicaretto
di perle — Vini — Novellio Torquato
milanese — Servi della tavola: Coquus, lectisterniator, nomenclator,
prægustator, structor, scissor, carptor, pincerna,
pocillator — Musica alle mense — Ballerine — Gladiatori — Gli
avanzi della cena — Le lanterne di Cartagine — La partenza
de’ convitati — La toletta d’una pompejana — Le cubiculares,
le cosmetæ, le calamistræ, ciniflones, cinerarii, la
psecas — I denti — La capigliatura — Lo specchio — Punizioni
della toaletta — Le ugne — I profumi — Mundus muliebris — I
salutigeruli — Le Venereæ — Sandaligerulæ,
vestisplicæ, ornatrices — Abiti e abbigliamenti — Vestiario
degli uomini — Abito de’ fanciulli — La bulla — Vestito
degli schiavi — I lavori del gineceo.






Conosciuta che abbiamo la vita publica de’ Romani,
se non desunta interamente da quanto offrirono gli
scavi di Pompei, certo tuttavia avvalorata e grandemente
da essi, facciamoci ora a chiedere ai medesimi
tutto quanto ha tratto alla vita privata. Entriamo

nelle case di Pansa e di Sirico, di Cornelio Rufo e
di Caprasio Primo, di Olconio e di Giulia Felice,
non che de’ molti altri facoltosi pompejani: affacciamoci
anche alle più modeste ed a quelle dell’uomo del popolo
e interroghiamo. Quelle mute rovine ne avranno
di eloquenti rivelazioni a fare. Collo ajuto degli scrittori
di quel tempo indovineremo l’uso d’ogni singola
stanza, come con essi ci siam resa ragione d’ogni
altra cosa, che siam venuti fin qui discorrendo, e risaliam
dopo alle più elevate considerazioni toccanti
la famiglia e il costume, gli usi e le consuetudini.
Ampio è codesto argomento che piglio a svolgere;
ma vedrò modo di rapidamente farlo.




Avanti tutto, esaminiamo, o lettore, la casa, nel
suo materiale.




La prima osservazione che si presenta è quella,
che abbiamo insieme già fatta, parlando nel capitolo
dell’Arti dell’Architettura: la piccolezza cioè,
di esse, della quale a stento possiamo capacitarci,
accostumati come siamo ad ammirare la vastità de’
palazzi de’ nostri grandi, e l’ampiezza pur delle nostre
case. Ricorderà il lettore che non solo credetti
attribuire questa piccolezza delle case pompejane
alla vita che que’ cittadini facevano frequentemente
in istrada e in piazza, ma piuttosto alle abitudini, alle
tradizioni ed al gusto de’ Greci che vi si conservavano.
Ecco perchè mai si terrebbe ad esempio una casa
pompejana, per formarsi un’esatta idea di una

casa romana. I Greci studiarono più presto le bellezze
delle forme architettoniche, che lo splendore della
grandezza seguìta da’ Romani. Questi d’altronde non
avrebbero potuto colle anguste abitazioni greche
mantenere il costume superbo d’essere sempre seguiti
e corteggiati da una folla di clienti, d’essere
sempre assistiti e serviti da una quantità di servi.
Alla finezza del gusto finalmente sopperirono i
Romani colla magnificenza.




Colle case pompejane pertanto argomentiamo in
quelle vece solamente come potessero essere le case
di Pericle e di Aristide, di Socrate e di Platone, di
Atene, di Sparta e di Corinto.




Contuttociò, la distribuzione delle parti puossi dire
comune tanto alle case greche che alle romane; suppergiù
una casa pompejana è distribuita come era
una casa romana, eccettuata l’ampiezza maggiore di
quest’ultima; come pure si possa dire che visitata
una casa, siensi visitate tutte, perocchè a un di presso
siano tutte egualmente conformate: nelle sole decorazioni
consistendo per avventura la differenza.




Un’altra diversità si riscontra per avventura nel
mancare le case pompejane di vestibulum. Tal nome
non davasi già a quella parte della casa che così designiamo
oggidì, ma bensì come raccogliesi da Vitruvio
e da Aulo Gellio[57], a quella corte o piazza che

stava avanti alla casa, od a qualunque altro grandioso
edificio, subito sulla fronte dell’entrata principale,
lo che ottenevasi col prolungare le mura laterali
al di là della facciata dell’edifizio, come del resto
suole, di frequentemente vedersi massime ne’ palazzi
di campagna, chiuse per lo più cotali corti o piazzali
da muri o cancellate, od anche determinate da albereti.
In Pompei, città di terz’ordine, adagiata su
d’un pendio, che non poteva disporre di larghi spazi,
che le case erano piccolette, non vi potevano essere
vestiboli nel senso che assegnavasi allora ad essi,
convenienti questi ad edifici piuttosto grandiosi. Pare
per altro dal luogo stesso di Vitruvio che in greco
dicendosi prothyra i vestiboli che sono avanti alle
porte, e prothyra da’ Romani quelli che in greco si
dice diathyra, cioè cancello o riparo, vestibolo potesse
essere detta pur quella parte subito successiva
dove stava l’ara o focolare, di cui dirò fra breve, se
si deve aggiunger fede ad Ovidio:




Huic quoque vestibulum dici reor: inde precando

  Adfamur Vestam; quæ loca prima tenes[58].






Or venendo a dire dell’altezza delle case di Pompei,
se in Roma si spinse talmente la fabbrica delle

case fino ad esservi undici piani, tal che Augusto
fosse costretto a rendere un editto che conteneva l’ardimento
degli architetti acciò non varcassero l’altezza
di settanta piedi, e Trajano a ridurla a sessanta, per la
maggiore sicurezza e salubrità: in Pompei, sa già
il lettore, come quasi tutte le case sembri non abbiano
avuto che il pianterreno e un primo piano,
che appellavano solarium, onde il nostro solajo. Taluna
appena, come vedrà più avanti, si riconobbe
aver avuto due piani e il solajo.




Qui altra osservazione è dato di fare avanti queste
casette pompejane, prima di mettervi il piede:
la mancanza, cioè, assoluta di finestre sulla via. Poteva
ciò essere l’effetto delle imposizioni che gravitavano su
di esse; ma più perchè la casa tenevasi per santuario
chiuso all’occhio profano; perocchè le imposte gravi,
non avrebbero trattenuto gli Olconj e i Pansa, e i
tanti altri maggiorenti dallo averle. Del resto anche
nell’interno le camerette il più sovente ricevevano
luce dall’uscio e da lucernari dall’alto. La luce piovente
dall’alto era anche in Roma in quasi tutte le
case: avvertimento codesto non inutile pel giusto
collocamento de’ capolavori dell’arte antica, e pel
modo più sicuro di apprezzamento.




Sa già del pari il lettore come Pompei si dividesse in
regioni, regiones, e queste in isole, insulæ, le quali
assumevano il nome del proprietario principale delle
case o dell’unica casa onde si costituiva, come questa

di Pansa, che invito il lettore a visitare come esempio
di tutte nella via delle Terme.




Scoperta dal 1811 al 1814, si ritenne appartenente
a Pansa, edile, poichè un’iscrizione dipinta su di
una spalla o pilastro della porta così dicesse:




PANSAM ÆDILEM PARATVS ROGAT[59].




Questa famiglia dei Pansa abbiam già veduto ricordata
nell’Anfiteatro: essa doveva essere tra le più
influenti e autorevoli nella città; Fiorelli, nella Storia
delle Antichità Pompejane, riferisce quest’altra iscrizione
che rammenta Cuspio Pansa:




CVSPIUM PANSAM

AED . FABIVS EVPOR . PRINCEPS

LIBERTINORVM[60].




La facciata principale ha sei botteghe, nel cui
mezzo vi è la porta: le botteghe per altro, come in

quasi tutte le altre case, non hanno comunicazione
coll’interno della casa, all’infuori di una che riusciva
all’atrio, occupata forse dallo schiavo, dispensator, che
là vendeva vino, olio e le derrate raccolte nel fondo
del padrone, come, massime in Firenze, veggiam
praticarsi tuttodì. Delle botteghe non ci intratterremo,
perchè l’abbiam già fatto nell’apposito capitolo.




Della porta d’ingresso della casa esistono ancora
i due pilastri, o stipiti, postes, non le antæ o fores, o
battenti, diremmo noi, perchè consumate dal fuoco
del Vesuvio, ma che secondo lo stile de’ Romani,
dovevano essere di cedro o d’altro legno prezioso, di
nobile architettura, o a specchi ornati di intagli,
o a grosse borchie a capocchie dorate, e si dicevano
antepagmenta; e si aprivano al di dentro della casa,
onde non essere d’impaccio sulla via, in ciò diversificando
dal costume greco. Chiudevansi poi internamente
con ispranghe di ferro che dall’alto scendevano
a configgersi in terra come pur oggidì si usa.




Janua dicendosi la porta, janitor era detto il portinajo,
od anche ostiarius, al qual ufficio destinavasi
uno schiavo incatenato che stava a sedere nella cella
ostiaria, ed aveva la cura dell’ingresso, tenendo una
verga nella mano. Nella casa di Pansa, come nella
più parte delle case pompejane, l’ostiarius doveva
stare nel prothyrum, o stretto corridojo corrispondente
alla porta e che metteva all’atrium. A fianco
dell’ostiarius stava spesso un grosso cane, ma già

espressi come si fosse sostituito al cane vivo, uno di
musaico, che lo rappresentasse, od anche la semplice
leggenda cave canem. Ricordai pure come sul
limitare dell’atrium vi fossero anche altre leggende,
come salve, salve lucru, ecc. In questa casa di Pansa
leggevasi la sola parola SALVE in musaico, la quale
fu trasportata nel Museo di Napoli.




L’atrium, detto eziandio cavædium, quasi la parte
cava e vuota della casa, cava ædium, è nella casa di
Pansa un cortiletto della specie tuscanica, recinto di
portici e semplice, sostenuto da quattro mensole affrancate
nel muro, e sul quale venivano a poggiare
le quattro parti del tetto che versavano la pioggia
nel compluvium, o bacino, nel mezzo del cortile. Talvolta
dagli scrittori si confondono il compluvium coll’impluvium
e si scambiano promiscuamente. Plauto
medesimo ha nel Soldato Millantatore, Miles gloriosus,
questi versi:




Mihi quidem jam arbitri vicini sunt, meæ quid fiat domi,

  Ita per impluvium intro spectant[61].






A togliere siffatto inconveniente del guardar de’ vicini
per l’impluvio nella casa, Plinio ne fe’ sapere
come si usassero cortine che coprissero tutto il compluvio.

A fianco dell’impluvium era il più spesso un
puteal o bocca del serbatojo d’acqua: qui era pure
un altare per gli Dei domestici, lares, su cui ardevansi
profumi.




Come in Grecia, anche in Roma la casa soleva
avere un altare, e su di esso della cenere e dei
carboni accesi. I Greci questo altare appellavano ἑστὶα,
parola colla quale si designò di poi la dea Vesta, la
quale, per testimonianza d’Ovidio, non era che fiamma
viva.




Nec tu aliud Vestam, quam vivam intellige flammam[62],






e più sotto:




Effigiem nullam Vesta nec ignis habent[63].






I latini lo chiamavano ara ed anche focus. Impedivasi
che questo fuoco si estinguesse, curando
che anche la notte, coperto dalle ceneri, non
si consumasse interamente. Al mattino era prima
sollecitudine di ravvivarlo, perchè la sua estinzione
equivaleva a funesto presagio; tanto così che
focolare estinto fosse sinonimo di famiglia estinta.
Nè doveva essere codesta alimentazione del fuoco
sull’ara una costumanza indifferente, se v’erano regole

e riti all’uopo. Non era buona ogni sorta di
legna, mentre anzi il servirsi di taluna sarebbe stata
empietà, meno poi gittarvi su materie immonde. Tuttavia
Macrobio, ne’ suoi Saturnaliorum, ricordò come
presso i Romani alle calende di Marzo ciascuna famiglia
dovesse estinguere il suo fuoco sacro, per
riaccenderne un altro; e la ragion dà Ovidio nel
lib. III, Fastorum:




. . . . vires flamma refecta capit[64],






ma per ciò fare non potevasi adoperare la selce e il
ferro, ma si dovesse concentrare in un punto solo i
raggi solari, o forse far uscire la scintilla dal rapido
sfregamento di due legni.




A questo fuoco prestavasi adorazione e culto, con
offerte di fiori, d’incenso, di vino e di vittime, veggendosi
in esso un dio provvido, benevolo e protettore
della casa: onde nessuna meraviglia il leggere
in Virgilio di Ecuba, che quando il palazzo di Priamo
fu invaso da’ Greci, visto Priamo stesso venirle innanzi
giovenilmente armato, ella gli avesse a dire:




  . . . . quæ mens tam dira, miserrime conjux,

Impulit his cingi telis, ant quo ruis? inquit.

Non tali auxilio, nec defensoribus istis

Tempus eget: non si ipse meus afforet Hector

Huc tandem concede: hæc ara tuebitur omnes,

Aut moriere simul[65].











Focolare, lare domestico e Penati erano poi tutti
una medesima cosa nel linguaggio ordinario. Infatti
scrive Servio, lo scoliaste di Virgilio: «Per focolari
gli antichi intendevano gli Dei Lari, e così Virgilio
ha potuto indifferentemente ora dire focolare, per
Penati, ora Penati per focolare[66].»




I numi poi che gli antichi chiamavano Lari od
Eroi, non erano che le anime de’ morti, alle quali
assegnavano sovrumana potenza, la cui memoria era
sempre annessa al focolare.




Di queste divinità costituivasi la religione domestica,
di cui il solo padre famiglia era il pontefice, non
essendovi per essa regole uniformi, giusta l’espressione
di Varrone: Suo quisque ritu sagrificia faciat:[67] epperò
le pratiche di questa religione, su cui il Pontefice
aveva solo diritto a vigilare perchè si compissero,
seguivano nell’interno della casa ed erano circondate
dal segreto.




I Cavedj delle altre case pompejane erano più ricchi
di quello della casa dell’edile Pansa, perchè

recinti di colonne, e vi si annetteva infatti una certa
importanza, perchè nel cavedio ricevevansi spesso i
clienti e i forestieri. Dalla istituzione, che già ricordai
trovata da Romolo, de’ patroni e de’ clienti
originò l’affollarsi di questi ultimi alle case de’ primi.
Quanto più ricchi ed influenti fossero i patroni, tanto
era maggiore ed assidua la presenza de’ clienti. Fin
dall’alba ne assediavan le porte, cercavano affezionarsene
i servi, onde penetrare dal patrono per dargli
il buon giorno, e queste sollecitudini dicevansi
officia antelucana, e Giovenale, a far la loro caricatura,
dipinse Trebio, che per accorrere ai mattutini
saluti, non ha pur tempo di attaccarsi alle scarpe
i legacci:




. . . habet Trebius propter quod rumpere somnum

  Debeat et ligulas dimittere, sollicitus ne

  Tota salutatrix jam turba peregerit orbem

  Sideribus dubiis, aut illo tempore quo se

  Frigida circumagunt pigri serraca bootæ[68].











Tutt’all’intorno del cavedio sonvi camerette, cellæ
o contubernia, non illuminate che dall’aprirsi
delle loro porticine, per uso degli schiavi.




Dopo il cavedio, seguiva il tablinum, detto pur tabulinum,
stanza destinata dapprima a contenere gli
archivii delle famiglie e le imagini degli avi, imagines
majorum, delle quali già dissi in addietro;
adoperata poi anche come sala da pranzo.




A destra ed a sinistra del tablinum sono due sale:
quella a sinistra con pavimento a musaico doveva
essere una biblioteca, a giudicar dai papiri carbonizzati
e distrutti che vi si rinvennero: quella a destra
doveva servire da camera da letto, cubiculum,
da cuba, nicchia, nella quale entrava il capo del letto.
Al Museo di Napoli veggonsi letti di bronzo trovati
a Pompei: dovevan essere de’ ricchi, i quali li avevano
anche di più preziosa materia. Nelle case più
modeste eran di legno ed anche di materiale di fabbrica,
su cui stendevano materassi o pelli.




Il passaggio fra il cubiculum e il tablinum chiamavasi
fauces e per esso passavasi all’appartamento
interno. Pel servizio della casa spesso le fauces giravano
tutto all’intorno di essa.




Oltre il tablinum, era il perystilium, corrispondente
alla Gyneconitis d’una abitazione greca. Nella casa
di Pansa era un cortile circondato da sedici colonne
d’ordine jonico con capitelli ornati. Spesso
in questo spazio trovavasi un giardino, xystum, che in

questa casa esiste separatamente, come vedremo più
avanti; ma più ordinariamente, come qui, una piscina
od un impluvium col suo puteal per attingervi l’acqua.




Il Perystilium è poi fiancheggiato da due camere,
entrambe da letto, appena capaci a contenerlo, quella
a sinistra preceduta da un’anticamera detta allora
procœton.




Non è inopportuno osservare in un angolo del peristilio
di questa casa di Pansa un corridojo, per il
quale da una porticina detta posticum, si usciva sulla
via della Fullonica, opportunissima al patrono per
sottrarsi all’importunità de’ clienti, come nota Orazio
nella epistola 5 del Lib. 1.




                           et rebus ommissis

Atria servantem postico folle clientem.






Dalla parte opposta al posticum evvi un’ala e nel
fondo del peristilio alto di due gradini, la sala principale
detta exedra, o meglio exedrium, come Cicerone
chiama nelle sue epistole famigliari un diminutivo
di exedra[69], od anche œcus, che serviva a convegno,
alla conversazione e talvolta anche da pranzo, ed ha
una gran finestra che dava sul giardino. Ma qui per
sala da pranzo o triclinium, come appellavasi, era la
sala sull’angolo destro del peristilio, avente a fianco
il tinello per il vasellame e per tutto ciò che serviva

al banchetto. Triclinium dicevasi dalla riunione di
tre letti da mensa insieme disposti in guisa da formare
tre lati di un quadrato, lasciando uno spazio
vuoto nel mezzo per le tavole, ed il quarto lato
aperto, perchè potessero i servi passare e porre su
quella i vassoi. Diverse stanze di questo genere si
scoprirono nelle case di Pompei, ma curioso è il vedere
come fossero tutte piccole e invece di letti mobili
avessero stabili basamenti su cui si adagiavano
i convitati. V’erano anche i biclinia, tavole da pranzo
di due soli letti.




Presso i prischi romani si mangiava nel vestibolo
esposto agli occhi di tutti e a porte aperte, e le leggi
Emilia, Antia, Julia, Didia, Orchia l’uso tradussero
in obbligo e Isidoro ne dà la ragione: ne singularitas
licentiam generet[70]. Nella calda stagione si cenava
anche sotto qualche albero fronzuto, operando
in modo, a mezzo di cortinaggi (aulea), che la mensa
e i convitati fossero riparati dal sole, dalla polvere
o da altro pericolo di immondizia, come leggiam descritto
da Orazio nel convito dato da Nasidieno a
Mecenate, e la cui caduta produsse così deplorevole
scompiglio:




Interea suspensa graves aulea ruinas

In patinam fecere, trahentia pulveris atri

Quantum non aquilo campanis excitat agris.











Nella casa d’Atteone in Pompei esiste uno di questi
luoghi da pranzo di pergolati, detti Trichila, in
cui si mangiava all’aperto sotto padiglioni di verdura;
vi sono solidi muramenti a ricevere i materassi
di tre letti triclinarii e con fontana davanti
che zampillando dovea produr vaghezza e frescura.




Ma il lusso e lo sfarzo creò i ricchissimi triclinii:
alle tavole primitive di abete o di faggio successero
quelle di avorio, di scaglia, di testuggine, di bosso,
d’acero, di cedro, e poscia vi incastonarono pietre
preziose e vi applicarono piastre d’oro e d’argento
come ai letti triclinari che erano di comunissimo legno;
ma caduta la repubblica, anche ad essi si estese
la ricercatezza, talchè i tappeti babilonici di Nerone
valutaronsi quattro milioni di sesterzi, cioè 840,000
lire nostrali. Si mangiava appoggiati sui gomiti, talchè
posar il gomito in casa d’alcuno, ponere cubitum apud aliquem,
equivaleva pranzar da alcuno, come leggesi
in Petronio: hic est, inquit Menelaus, apud quem cubitum
ponetis[71], e come direbbesi da noi mettere i
piedi sotto la tavola. Così sternere lectulos, voleva dire
preparare la tavola: onde si legge in Terenzio:




Et lectulos jube sterni nobis et parari cætera[72].











Tornerò al triclinio più avanti, quando farò assistere
il lettore ad una mensa pompeiana, o romana,
che val lo stesso.




Divisa dal triclinium per un corridoio, fauces, ed
a mano sinistra, è la cucina nella casa di Pansa.
Questa distanza rese dubbio in taluni la designazione
del triclinio; ma dove si consideri che ciò
provvedeva ad impedire che il fumo e gli odori
della cucina giugnessero, l’esitazione sparirà. La cucina,
culina, ha presso una piccola cameretta pel
migliore servizio, ed un’altra per il pranzo, forse de’
servi, che aveva un’uscita sulla via di Fortunata.
Nella retrocucina stanno de’ podii o muricciuoli per
appoggiarvi le giarre d’olio e gli utensili, e una tavola
per la confezione del pane o di cose dolciate.




Nella cucina veggonsi dipinte due persone che
sacrificano, e al disotto due serpenti che proteggono
l’ara sacra alla dea Fornax, protettrice dei fornelli.
Ai lati vi sono dipinti in rosso presciutti, pesci,
pezzi di cinghiale, lepri ecc. In essa poi si rinvennero
stoviglie e molti utensili di bronzo e nei fornelli
la cenere.




Qui credo dare il nome d’alcun utensile di cucina
usato in Pompei ed in Roma. Ahenum era un calderone,
che sospendevasi al disopra del fuoco per iscaldarvi
l’acqua; cortina era un profondo calderone circolare
per farvi bollir carne; cacabus una specie di casseruola
che ponevasi su d’un treppiede, tripus, al

fuoco per cuocervi carni, legumi, ecc. Tripus dicevasi
anche un calderotto su tre piedi per far bollire commestibili,
come si vede in una pittura che rappresenta
una scena del mercato di Ercolano; hirnea echytra, vasi
di terra cotta, per bollire e cucinare; mateola, la
pala; forcipes, le mollette da camino; foculus, l’aiuola
del camino, ed anche lo scaldavivande e il veggino
per iscaldarsi le mani; testum, detto anche da noi
testo; craticula, la graticola; batillus, la nostra paletta;
sarago, specie di padella; rudis, la tazza per ischiumare;
scutriscum, la padella; situlus aquarius, il
secchio; trulla, vaso che versava l’acqua nel lavatojo
a mezzo d’un manubrio; trullens, catino; trua, cucchiaione
per ischiumare la superficie dei liquidi; mutellio,
vaso d’acqua con manico; cucuma, fosse la
nostra cocoma per far bollire l’acqua; haenum coculum,
la marmitta da minestra; fistula, pila per tritare
il farro; cribra incernicola, il crivello; colum, il colatojo;
culter coquinarius, coltello da cucina; formella,
la forma per accomodarvi più vagamente il pesce;
ovulare, strumento per cuocere le uova. Anthepsa era
un apparecchio contenente il suo proprio fuoco e
gli scaldatoi dell’acqua in modo da essere acconci a
cucinare in qualunque parte di una casa, e di tali
arnesi se ne trovarono diversi negli scavi di Pompei.
Carnarium dicevasi l’arnese sospeso al soffitto e fornito
di chiodi ed uncini onde appendervi salumi,
erba, frutta ecc., e designavasi con tal nome anche

moscajuola o dispensa per conservare i commestibili;
clibanus, vaso coperto traforato in giro a piccoli
buchi per cuocervi il pane, al qual effetto si
circondava di ceneri calde, e Trimalcione, in Petronio,
per ridicola ostentazione si valeva del clibano d’argento;
mortarium, il mortaio, pilum, pistillum, pila e
pestello; vera, lo spiedo, vara, l’alare per sostenerlo;
infundibulum, l’imbuto; olla, vaso d’argilla cotta
adoperato per cucinare come la nostra pignatta: più
piccola e fatta di metallo, dicevasi lebes.




Gli inservienti della cucina erano coqui, i cuochi;
focariæ le cuciniere, piuttosto guattere; focarii i
mozzi da cucina.




Prima di lasciar la cucina, farò cenno se la voce
caminus possa intendersi pel nostro camino, ossia
per quella gola che mena via il fumo attraverso i
varj piani della casa e lo scarica al disopra del
tetto. «I passi, scrive Rich, che si potrebbero citare
non sono punto concludenti, e la mancanza di qualsiasi
cosa che somigli a un fumajuolo, in cima d’una
fabbrica, nei numerosi paesaggi dipinti dagli artisti
di Pompei e di qualunque effettiva traccia d’un simile
congegno negli edifizj publici e privati scoperti
in quelle città, porse prova sufficiente che s’egli era
noto agli antichi, devono però averne fatto uso
molto di rado; quindi nella più parte delle case il
fumo deve avere avuto l’uscita o da un semplice
buco nel tetto o dalla finestra o dalla porta. Se non

che dei congegni per fare fuoco nel centro d’una
stanza, accompagnanti almeno a una certa gola, sono
stati scoperti in parecchie parti d’Italia, uno a Baja,
uno presso Perugia, ed un terzo a Civitavecchia, e
di questo si vede la pianta nell’incisione che sta
nel manoscritto di Francesco di Giorgio, che si conserva
nella libreria publica in Siena. La forma è un
parallelogramma chiuso per intiero da un muro alto
dieci piedi (m. 3,047) da tre de’ suoi lati, ma con
un’apertura o porta. Dentro questo guscio sono allogate
quattro colonne con un’architrave sopra di esse,
che reggevano una cupoletta piramidale, sotto la
quale si accendeva il fuoco sul focolare: la cupoletta
serviva a raccogliere il fumo a misura che saliva su,
e lo lasciava passare a traverso un foro in cima. Se
gli edifici, nei quali quelle stufe erano costrutte avevano
un piano solo, non si usava, forse, gole di
sorta: ma se, com’è probabilissimo, ci erano degli appartamenti
di sopra, par quasi certo, che una piccola
gola o canale dovesse essere collocata sopra lo
spiraglio della cupola nella stessa maniera che egli
è in un forno di panettiere in Pompei, quantunque
l’altezza originaria non può essere determinata, stantechè
non rimanga che una porzione del pian terreno.»




La latrina, parrà strano, era quasi sempre, come nella
casa del Questore, vicina alla cucina! Non consisteva
per lo più che in una cameretta con una seggia, perchè
non vi avevano pozzi neri. Del resto nulla ci deve

maravigliare se nella bassa Italia queste segge si
videro nella cucina stessa anche in case agiate.




Dal lato opposto alla cucina, a fianco alla exedra,
vi sono le altre fauces, o corridoio, che da questo
lato fu diviso in due parti: la prima convertita
ad uso di tabularium per la conservazione dei papiri
importanti e delle cose preziose; la seconda è una
camera forse destinata allo studio e riesce allo xisto
o giardinetto, dove fiori ed arboscelli crescevan vaghezza
alla casa e ne profumavan l’ambiente. Una
fontana alimentata da un serbatoio in fondo dello
xisto irrigava le ajuole: si rinvennero tubi di piombo
e due grandi caldaje di bronzo che or si conservano
nel Museo. Tra lo xisto e il peristilio era una specie di
galleria coperta, che chiamavasi da’ Romani cryptoporticus
e permetteva, anche nell’ore più soleggiate,
rimaner nel giardino all’ombra. Fu qui che venne
trovato il più bel candelabro di bronzo che si ammiri
nel suddetto Museo. Orazio così accenna simili
giardini di una casa di campagna:




Nempe inter varias nutritur silva columnas

Laudaturque domus longos quæ prospicit agros[73].











E Plinio, descrivendo a Gallo il suo Laurentino, o
villa che teneva nella campagna romana, presso al
luogo ove è l’odierna Torre di Paterno, e lungo il
mare, così parla dell’ufficio dello xisto e della galleria
attigua: Ante cryptoporticum xystus violis odoratus.
Teporem solis infusi repercusso cryptoporticus
auget quæ ut tenet solem, sic Aquilonem inhibet submovetque:
quantumque caloris ante, tantum retro frigoris.
Similiter Africum sistit, atque ita diversissimos
ventos, alium alio latere, frangit et finit. Hæc jucunditas
ejus hieme, major æstate: nam ante meridiem xystum,
post meridiem gestationem hortique proximam partem
umbrania temperat, quæ ut dies crevit decrevitque,
modo brevior, modo longior hac vel illac cadit. Ipse
vero cryptoporticus tum maxime caret sole, quum ardentissimus
culmini ejus insistit. Ab hoc petentibus fenestris
Favonios accipit transmittitque: nec unquam
aere pigro et manente ingravescit[74].









Tale era dunque il pian terreno d’una casa signorile
pompejana: od almeno questa era la distribuzione
più generale e più regolare; poche sarebbero
le modificazioni che si rinverrebbero nelle altre
case. Tuttavia sarebbero in talune rimarchevoli lo
sphæristerium pel giuoco alla palla, la pinacoteca o
sala delle pitture; il balineum o il bagno; l’alæatorium
o sala del giuoco, e la cella vinaria per la
conservazione del vino e dell’olio, che non esistevano
in tutte.




Rimarrebbe a dire del piano o piani superiori:
ma non ne rimane esempio in Pompei, perchè rovinati
interamente nel seppellimento della città, o
caduti nello sterramento: sembra tuttavia che fossero
destinati più specialmente all’abitazione delle
donne ed alla servitù della casa, e le camere di
essi piani dicevansi cœnacula. Tracce di esistenze di
tali piani si riscontrano in Pompei in certe scalette
che veggonsi praticate nelle fauces di più case, e se
in questa città dovevano essere tutte le costumanze

di Roma introdotte, dovevano esistere anche scale
esterne che mettevano a questi piani superiori[75].




Quasi in prova di case a più piani, una viene additata
appunto col nome di casa a tre piani, presso
alla casa della Danzatrice; ma di questi tre piani
non rimane adesso vestigio, solo vedendosi che sotto
al livello della via publica era il pian terreno, ed
un resto di scala che metteva al primo piano.




A proposito di piani superiori, non lascierò qui di
riferire quanto si legge nel Giornale di Napoli dell’otto
novembre (1872):




«A Pompei in ottobre gli scavi furono continuati
negli stessi luoghi del mese innanzi, cioè sulla sinistra
della porta antica più vicina alla ferrovia, ed
in un’isola che ha la fronte sulla strada Stabiana.
Questa via, dove s’avvicina alla porta dello stesso
nome, s’insinua nel fondo di una piccola valletta,
e sulle coste laterali si dispiegano con varia pendenza
edifici privati e pubblici. Il lato occidentale
è opportunamente coperto dai due teatri, nei quali
il declivio del suolo serve a sostenere le gradazioni
ove sedevano gli spettatori. Sul lato opposto od
orientale è situata l’isola, che ora si restituisce a
luce, e che precisamente sta in parte di fronte ai
teatri, e in parte si prolunga più al nord. In ottobre

vi fu interamente messa allo scoperto una bella
e grandiosa abitazione, che, per la indicata accidentalità
del suolo, ha nel piano della via l’atrio con le
stanze attinenti, ed il resto ad un livello tanto più
elevato, che forma un vero secondo piano, quantunque
non sovrapposto a quello inferiore. È la
prima volta che s’incontra nelle case di Pompei
una disposizione siffatta.»




Avevano poi questi piani superiori, finestre e balconi?
Non lo si può dire; ma è permesso congetturarlo
e credere di sì, se sussista tuttavia in Pompei
la casa detta del Balcone pensile, sterrata nel 1862. A
vero dire più che un vero balcone, esso è ciò che
dicevasi mœnianum, ossia terrazzino coperto sporgente
sulla strada da uno dei piani superiori e sostenuto
da mensole infisse nei muri; quantunque da quell’esempio
unico che si ebbe in Ercolano d’un edificio in piedi,
e che si dovette demolire, perchè tutto il legname
e gli architravi che lo sorreggevano si trovarono
pressochè carbonizzati, siasi raccolto che dodici camerette,
cœnacula, fabbricate sui corridoi superiori
alla corte, ricevessero luce da finestre che guardavano
nell’interno. Di congeneri balconi pensili offrivano
gli scavi pompejani diversi esempi, ma trascurati
o non compresi, caddero in rovina: questo
solo che diè nome alla casa fu con tutta diligenza
restaurato, onde riesca una delle più importanti case
che si additino in Pompei.









Recentemente, ossia nel 28 luglio 1872, secondo
leggesi nel Giornale degli Scavi[76], Appendice III,
nella Relazione officiale dei lavori eseguiti in Luglio ed
Agosto 1872, nel disterro dell’isola settima nella Regione
settima, a nord-ovest del Tempio di Venere si è
scoperto un altro balcone pensile, che affaccia sopra un
vicoletto, che ha una direzione perpendicolare al lato
occidentale del Tempio.




Dopo quanto ho detto circa la somiglianza che si
hanno quasi tutte le case pompejane, non parmi
consentaneo a’ miei intenti venir descrivendo parte a
parte ognuna che fu scoperta e che pur richiamerebbe
l’attenzione per la particolarità degli oggetti ritrovati:
pur nonpertanto ne segnalerò almeno il nome ottenuto
nella designazione degli scavi.




  
La Casa del Poeta Tragico in Pompei Vol. III, Cap. XX.





Presso la porta della Marina è la casa detta di
Championnet, così chiamata perchè vi si praticarono
scavi alla presenza del francese generale di questo
nome; la casa del Cinghiale fu così nomata da un
cinghiale contro il quale si slanciano due cani, rappresentato
nel mosaico del vestibolo; Nuova Casa della
Caccia, perchè la parete sinistra del peristilio offre una
bellissima pittura esprimente una caccia d’animali,
e si vede un orso che si scaglia contro un cinghiale,
e in distanza un leone che sta per superare un dirupo
e trarre in soccorso dell’orso: è detta nuova,

perchè altra ne portava già identica denominazione;
la casa di Sirico nella via del Lupanare, fu detta
da un sigillo che si rinvenne, su cui si lesse tal
nome. Presso alla soglia dell’atrio leggesi in musaico
il saluto SALVE LVCRV, che già m’avvenne di
ricordare nel chiudere il discorso delle tabernæ. Nella
via d’Augusto evvi la casa della nuova fontana o dell’Orso,
essendovi nel prothyrum un musaico che lo raffigura
accosciato e ferito da una lancia; la casa di Marte e Venere
per la bellissima pittura che li rappresenta in un
bellissimo specchio circolare su d’un pilastro fra la
prima e la seconda camera da letto, cubicula, dell’atrio.
La casa di Cornelio Rufo ha il busto in marmo
del proprietario con sotto scolpite le parole CORNELIO
RVFO; la casa detta del numero 4 è interessante per le
sue molte pitture: quella del Citarista deve il suo nome
alla superba statuetta in bronzo d’Apollo Citarista che
vi si rinvenne e che fu trasferita al Museo. La casa di
Olconio, tra i maggiorenti più rispettabili di Pompei,
dà il nome alla strada e offrì, nel 1853, quando vi
si praticarono gli scavi, interessanti oggetti d’arte
e dati importanti della vita pompejana. Tutta l’insula
di M. Epidio Sabino, che sta rimpetto alla casa
del Citarista, contiene due abitazioni di cui una certamente
era dello stesso M. Epidio Sabino, proclamato
duumviro di giustizia per avviso di Tito Svedio
Clemente, come si lesse nella facciata esterna della
casa. Importantissima per le sue decorazioni e per

le sculture è la casa di Marco Lucrezio, questo nome
essendosi desunto da una pittura d’una camera del
peristilio, che raffigurava una tavoletta pugillare con
uno stilo, un calamaio, un sigillo e le parole M. Lucretio
Flam. Martis Decurioni Pompeis[77]. Il lettore
conosce già la casa del Fauno per la stupenda statuetta
in bronzo trovata nell’atrio, per il musaico
della Battaglia d’Isso e per altre molte preziosità;
così quella di Castore e Polluce, detta anche del Questore,
e che è pure considerata come una delle più
belle di Pompei, e dove già notai tante degnissime
cose d’arte. La casa dell’Ancora, dal musaico della
soglia, presenta una particolarità, un sotterraneo, cioè,
nel fondo di essa, da cui si passava in una gran
sala circondata da nicchie al livello stesso del sotterraneo.
La casa del Poeta già visitò il lettore, quando
vi trovò il musaico all’ingresso, rappresentante il
cane alla catena, col motto CAVE CANEM, e vi ammirò
molte altre artistiche cose. Casa del Maestro di
Musica fu nominata quella non discosta dalla casa di
Pansa, sulle cui pareti interne si videro dipinti varii
istrumenti musicali; e di Sallustio quella sul cui
muro esterno si lesse l’iscrizione, pressochè interamente
cancellata adesso:




C. SALLVSTIVM. M. F.









Nell’impluvium di questa bella casa, sovra base di
marmo, si rinvenne un gruppo in bronzo del più
puro stile greco e di rimarchevole bellezza, raffigurante
Ercole che ha raggiunto alla corsa la cervetta,
dalla bocca della quale usciva un getto di acqua, e
che per la poca cura che s’ebbe dapprincipio degli
scavi si lasciò che se ne privasse il Museo di Napoli,
che solo ne serba una copia in gesso, l’originale
trovandosi nel Museo di Palermo. In questa
casa, come in diverse altre, nel fondo della abitazione
si osserva un lararium, nicchia o piccolo tabernacolo,
con frontispizio, a custodia dei domestici
numi o lari, spiriti guardiani della famiglia. Vi si
trovò diffatti un idoletto di metallo, un vasetto e
una moneta d’oro, e dodici altre di bronzo di Vespasiano.




Per ciò solo che comprenda tre abitazioni e senza
alcun altro apparente motivo, dove non fosse un
altare pel fuoco sacro nella terza corte che somiglia
a un tempio, non lungi dalla casa del Chirurgo,
della quale a suo luogo ho già intrattenuto il lettore,
fu detta casa delle Vestali, quella che è in Via delle
Terme, e la quale ha sulla soglia il saluto: SALVE. Ha
essa tre cortiletti con portico all’ingiro a colonne. Al
lettore tenni già parola della casa di Cicerone, che
è nel Pagus Augustus Felix, nè vi aggiungerò altro.




Di moltissime altre già scoperte dovrei fare menzione,
come di quella dell’Argenteria, per molti vasi

di questo metallo rinvenuti; di Cajo Memmio, di
Cajo Vibio, di Caprasio Primo, di Fusco, di Polibio,
di Pomponio, di Popidio Prisco, di Popidio Secondo,
di Gavio Rufo, dei Diadumeni, di Spurio
Meseor (mietitore), di Giulia Felice, per non dire
di quelle altre moltissime che ricevettero nome da
pitture o sculture, o da qualche particolare circostanza
come le case di Zeffiro e Flora, di Venere, e
Marte, delle Nereidi, di Nettuno, delle Amazoni, di
Atteone, delle Danzatrici; dell’Arciduca di Toscana,
dell’Imperator di Russia, di Giuseppe II, del Re di
Prussia, della Regina d’Inghilterra; dei vasi di vetro,
dei tre piani, del torchio di terra cotta, della
muraglia nera, dei bronzi, dei fiori e vie via di
tante altre; ma come dissi, suppergiù l’una all’altra
somiglia: le sole decorazioni più o meno ricche distinguendole;
rese poi più o meno interessanti dalla
preziosità dagli oggetti che vi si ritrovarono.




D’una sola tuttavia m’incombe il debito di particolarmente
descrivere, per ciò appunto che nella sua
distribuzione e nelle diverse sue attinenze diversifichi
dalle altre: essa è posta nel sobborgo, nella via
delle Tombe, e si designa piuttosto come una casa
suburbana o di campagna.




Posta rimpetto al sepolcreto di Marco Arrio Diomede,
liberto di Arrio, maestro del Pagus Augustus
Felix, come leggeremo sull’iscrizione di esso nell’ultimo
capitolo di quest’opera, si credette che la

casa fosse a lui spettata; onde proseguiamo noi pure
a ritenerla per sua. Essa è l’ultima abitazione a sinistra
della via delle Tombe, e presentando due
piani, riesce indubbiamente di particolare interesse.
La descrizione di essa e la descrizione delle sue
ville che fa Plinio il Giovane nelle sue Epistole ci
forniscono l’idea completa d’una romana villeggiatura.




Si entra nella casa di M. Arrio Diomede, discendendo
alcuni gradini di marmo aventi a ciascun dei
lati una colonnetta di materia laterizia. Subito si presenta,
come osserva Vitruvio parlando delle case di
campagna, una corte aperta, atrium, recinta da quattordici
colonne di ordine dorico pur di mattoni rivestiti
di stucco che dovevano formar portico. Questo medesimo
piano, avendo verso il giardino una loggia scoperta,
lo dominava. Nella detta corte c’era un impluvium e da
ciascun lato stavano due puteali per attingervi l’acqua.
A destra dell’atrio, le camere per gli schiavi e
una scaletta per ascendere al piano superiore destinato
forse alle donne; a sinistra, l’appartamento per
il balineum, o bagno privato, che già il lettore trovò
parte a parte descritto nel capitolo delle Terme.
Dall’un dei portici dell’atrium si va alla dispensa,
dove intorno ad una tavola di marmo si trovarono
stoviglie da cucina. Quindi seguono i cubicula, o
camere da letto, già ricche di pitture e musaici. Il
triclinium era nel mezzo di forma semicircolare e le

pareti dipinte a pesci natanti nell’acqua. Tre larghe
finestre riguardavano alla campagna e lo rendevano
più allegro. Ancora dalla corte scoperta si accedeva
ad altro appartamento, costituito da un’exedra, o sala
da conversazione, e da altri salotti, da cui si entrava
in una galleria, su di una sala maggiore, oecus, e da
ultimo sulla loggia scoperta, sul giardino e per
isfondo il mare. A livello del giardino, v’è un appartamento
terreno, le cui camere erano a volte decorate
di pitture e i pavimenti a musaici che or sono al
Museo. Sotto il portico era una fontana, e dal giardino
si discendeva alla lunga cella vinaria, che corre
tutta la lunghezza di tre portici, dove ho già detto
altrove quanti scheletri e preziosi oggetti siano stati
rinvenuti e che era rischiarata da spiragli. Da un
lato del giardino vedesi un recinto che già notai essere
stato un sphæristerium, e all’angolo sinistro s’aprivano
due piccole camere, dove pure fu trovato
uno scheletro con un braccialetto di bronzo ed un anello
d’argento.




Veduta così come fosse la casa pompejana, ed osservato
ad un tempo in che differisca la casa romana,
naturale è il passaggio a ragionare della famiglia,
e lo farò con quella maggiore brevità che
ponno comportare l’economia dell’opera e l’importanza
del subbietto.




Anzi tratto, parmi doveroso accennare quale fosse
il vero principio che tenesse unita e compatta la famiglia

romana, perocchè tutto quanto la riguarda
sembrerà allora subordinato ad esso.




Chi per avventura lo ebbe ad indagare più profondamente
e giustamente, è per mio sentimento il
signor Fustel de Coulanges nell’opera già superiormente
citata La Cité Antique, che meritamente venne
coronata dall’Accademia Francese e dovrebbe ancor
meglio essere apprezzata. Io indicherò un tale principio
colle parole e dimostrazioni di quell’illustre e
dotto scrittore.




Il principio della famiglia antica — scrive egli — non
è unicamente la generazione. Ciò che lo prova
è che la sorella non è nella famiglia quello che vi
è il fratello; è che il figlio emancipato o la figlia
maritata cessano completamente di farne parte, e per
ultimo lo provano parecchie altre disposizioni delle
leggi greche e romane.




Il principio della famiglia non è tampoco, come
potrebbe agevolmente reputarsi dal lettore, l’affezione
naturale. Imperocchè il diritto greco e il diritto
romano non tengono conto alcuno di un tal
sentimento. Esso può esistere in fondo dei cuori,
ma non si trova nel diritto. Il padre può esser
tenero della sua figliuola, ma non può legarle l’aver
suo. Le leggi di successione, vale a dire, tra
le leggi quelle che più fedelmente attestano delle
idee che gli uomini si facevano allora della famiglia,
sono in flagrante contraddizione, sia coll’ordine

della nascita, sia coll’affezione naturale[78].




Gli storici del diritto romano, avendo assai giustamente
osservato che nè la nascita, nè l’affetto fossero
il fondamento della famiglia romana, hanno
creduto che questo fondamento si dovesse trovare
nella potenza paterna o maritale. Ma di tale potenza
essi fecero una specie di istituzione primordiale; non
ispiegando per altro com’essa siasi formata, a meno
che non sia che per la superiorità del marito sulla
moglie, del padre sui figli.




Ora è un grave errore il collocare così la forza
all’origine del diritto. L’autorità paterna o maritale,
ben lungi dall’essere stata una causa prima, fu essa
stessa un effetto: essa è derivata dalla religione e
fu stabilita da questa. Essa adunque non è il principio
che ha costituito la famiglia.




Ciò che nei membri della famiglia antica, fu
qualche cosa di più possente della nascita, del sentimento,
della forza fisica: fu la religione del focolare
e degli antenati. Essa operò che la famiglia formasse
un corpo in questa e nell’altra vita. La famiglia
antica è una associazione religiosa più ancora
che una associazione di natura. La donna infatti non
vi era veramente contata se non in quanto la sacra
cerimonia del matrimonio l’avesse iniziata al culto:

il figlio non vi contava pure, se rinunziava al culto,
o se era emancipato, e l’adottato invece vi era un
vero figlio, perchè se non aveva il vincolo del sangue,
aveva qualche cosa di più, la comunanza del
culto; e il legatario che rifiutava d’adottare il culto
di questa famiglia, non conseguiva la successione e
finalmente la parentela e il diritto all’eredità erano
regolati, non dietro la nascita, ma dietro i diritti
della partecipazione al culto, come gli ha stabiliti la
religione. Certo che non è la religione che ha creato
la famiglia, ma è dessa sicuramente che le ha dato
le sue regole, e di là conseguitò che la famiglia antica
ebbe una costituzione così diversa da quella
ch’essa avrebbe avuto se i sentimenti naturali fossero
stati soli a fondarla.




L’antica lingua greca aveva una parola ben significativa
per designare una famiglia; dicevasi
επίστιον, parola che significa letteralmente ciò che è
appresso ad un focolare. Una famiglia era un gruppo
di persone alle quali la religione permetteva d’invocare
lo stesso focolare e d’offrire il banchetto funebre
ai medesimi avi[79]. Si comprende così l’importanza
delle espressioni: pro aris et focis.




Premesso così quanto concerneva il principio fondamentale
della famiglia, pel migliore intendimento,
debbo far precedere la spiegazione, secondo il concetto

romano, delle tre parole potestas, manus, mancipium,
nelle quali si compendiano i diritti esistenti nella
famiglia, ed allora meglio ancora verrà compresa la
costituzione della stessa.




Per la parola potestas, intendevano i Romani la
potestà del padrone sullo schiavo e quella del padre
sui figli: per la parola manus, la podestà alla quale
le donne erano in certi casi sottomesse: e per la parola
mancipium, un diritto d’una certa natura, che
se non è sì agevole il definire, verrà nondimeno
chiarito dalle dimostrazioni che ne farò.




Qual fosse il potere del padrone sugli schiavi, dirò
più avanti parlando di costoro; quasi egualmente
esteso era quello del padre sui figli. L’ingresso del
figlio nella famiglia, dice il sullodato signor Fustel
de Coulanges, era segnalato da un atto religioso. Era
mestieri dapprima che fosse accettato dal padre.
Questi, a titolo di padrone e di custode vitalizio del
focolare, di rappresentante degli antenati, doveva
pronunciare se il nuovo arrivato fosse, o non fosse
della famiglia. La nascita non formava che il legame
fisico: la dichiarazione del padre costituiva il legame
morale e religioso. Questa formalità era egualmente
obbligatoria a Roma come in Grecia.




Occorreva di più pel figlio una specie d’iniziazione.
Essa aveva luogo poco tempo dopo la nascita,
il nono giorno a Roma, il decimo in Grecia. Quel
giorno il padre riuniva la famiglia, chiamava de’ testimonj

e faceva un sagrificio al suo focolare. Il figlio
veniva presentato al dio domestico; una donna
lo portava nelle sue braccia e correndo gli faceva
fare più volte il giro del fuoco sacro. Questa cerimonia
aveva un duplice scopo, di purificare il bambino,
cioè di togliergli la macchia che gli antichi
supponevano avesse contratto pel solo fatto della
gestazione e di iniziarlo al culto domestico. Da tal
momento il figlio era ammesso in questa specie di
santa società e di piccola chiesa che si chiamava la
famiglia. Ne aveva la religione, ne praticava i riti,
era atto a dir le preghiere e più tardi dovrà essere
egli stesso un onorato antenato.




Tali solennità non si richiedevano per la figlia,
appunto perchè ella non potesse esser chiamata a
continuare il culto della famiglia, potendo il matrimonio
applicarla ad un altro culto, come si dirà
tra poco.




Al punto di vista del diritto pubblico, era il figlio
libero e indipendente e poteva però esser magistrato,
tutore e votare nella tribù e nella classe del padre
suo; ma al punto di vista del diritto privato, in qualunque
età rimaneva sotto la podestà del padre.




La donna in manu era considerata come la figlia
del proprio marito, e se questo medesimo era figlio
di famiglia, veniva essa considerata, come la figlia
del figlio: nelle relazioni del padre di famiglia, diventava
mater familias e abbandonava la famiglia

d’origine. La conventio in manum, importava per sè
una minima capitis diminutio, cioè il cambiamento
di famiglia; da non confondersi colla capitis diminutio
media, che significava una certa diminuzione
di libertà, cioè la perdita della cittadinanza, come la
capitis diminutio maxima era la perdita completa della
libertà, lo che traeva seco la piena incapacità civile. — Cessavano
così nella donna i diritti d’agnazione
o di parentela civile fra lei e la sua antica famiglia.




Tuttavia la manus non era una conseguenza necessaria
del matrimonio; ma s’acquistava colla confarreazione,
coll’uso e colla coemzione. La prima
consisteva in un solenne sacrificio, al quale assistevano
il gran pontefice, il flamine diale e dieci testimoni
cittadini romani, ma era riservato a’ patrizii, e
i matrimoni così celebrati si avevano per sacri. Dirò
per altro più sotto degli altri riti che precedevano od
accompagnavano questa prima sorta di matrimonio.
L’uso, era quando la donna aveva abitato col marito
durante un anno senza interruzione e la donna che
evitar voleva la conventio in manum, bastava che
ogni anno ella passasse tre notti fuori del domicilio
coniugale, lo che dicevasi trinoctium usurpatio. In questo
modo ella poteva farsi rivendicare dal padre suo, o
dal tutore e così riacquistare la libertà. La coemzione
era una specie di vendita, nella quale la donna, autorizzata
dal padre o dal tutore, si vendeva al suo
marito. Questa era la forma primitiva del matrimonio

ed era certo anche la più semplice: epperò durò più
lungo tempo.




Il padre investito della potestas e il marito della
manus, potevano vendere il loro figlio o la loro moglie
ad un terzo e questa vendita che aveva luogo
colla mancipazione, dava al compratore un diritto
che si chiamava mancipium, equivalente alla proprietà;
sì che mentre la patria potestas e la manus
cessavano alla morte del padre o del marito, il mancipium
passava agli eredi del compratore. Ciò malgrado,
la persona in mancipio, se non poteva esercitare
i diritti politici, non perdeva la sua prima
condizione d’ingenuità, o civile. Questo diritto si
venne poco a poco restringendo, ridotto quasi esclusivamente
al caso che il figlio avesse cagionato un
danno, nel quale il padre lo cedeva alla persona
lesa in mancipium, a titolo di indennità.




Il debitore insolubile e chi si vendeva gladiatore,
auctoratus, e il romano prigioniero di guerra riscattato
da un altro romano, si trovavano nella medesima
condizione di chi era in mancipio.




Ciò premesso, la famiglia romana si componeva di
tutti gli individui discesi da maschi da un autore
comune, od entrati nella famiglia per mezzo dell’adozione
o della manus, che creavano dei veri vincoli
di figliazione. I diversi membri della famiglia si chiamavano
agnati, e di questi coloro che succedevano
in linea retta, i figli ed altri discendenti, dicevansi

sui hæredes, i fratelli e sorelle consanguinei. L’agnazione
era la parentela del diritto civile, e però
non poteva appartenere nè ai latini, nè ai peregrini,
cioè ai forastieri.




I Romani, inoltre, conoscevano la parentela naturale
che dicevano cognazione, cognatio, e si estendeva
fino al settimo grado, ed una terza parentela,
l’affinità, ossia le relazioni esistenti fra un coniuge
e i parenti dell’altro coniuge.




Se il matrimonio presso i Romani era un’istituzione
del diritto delle genti, non era meno un’istituzione
di diritto civile, regolandone il diritto romano
le condizioni e gli effetti, assolti i quali, si chiamava
legitimum matrimonium, ed anche justæ nuptiæ. La
capacità di contrattar un simile matrimonio, appellavasi
connubium, e per regola generale non era
questo concesso che fra cittadini romani: per esser
concesso a’ peregrini, abbisognava dell’autorizzazione
del potere legislativo.




Modestino definiva il matrimonio: consortium totius
vitæ, divini atque humani juris comunicatio e Giustiniano
vi aggiungeva: individuam vitæ consuetudinem
continens, ossia la completa e indivisibile unione dell’uomo
e della donna: ma ciò malgrado, il divorzio
era ammesso e ne veniva anche spesso abusato. Va
per altro detto come pel corso di cinque secoli non
uno se ne avesse a contare: e rimase ricordato
dalle storie il nome di Carvilio Ruga che fu il primo

che ricorse a codesta misura. Non si creda però che
ad essa fosse fomite pensiero di lussuria od altra
condannevole causa: egli teneramente amava la moglie
e di nulla aveva a lagnarsene, se non che di sua
sterilità; ma siccome nella formula del maritaggio
aveva giurato menarla sposa per aver de’ figli, ella
non avendogliene dati, sacrificò l’amore alla religione
del giuramento[80]. La religione diceva che la
famiglia non doveva estinguersi e che ogni affezione
e diritto naturale dovessero cedere davanti a questa
regola assoluta. Nè era altrimenti in Grecia, dove
Senofonte[81] e Plutarco[82] narrano che quando il matrimonio
fosse stato sterile per fatto del marito, dovesse
il fratello od un parente del marito sostituirsi
a lui e la donna accondiscendervi, e il figliuolo che
ne fosse nato si avesse a considerare come figlio del
vero marito.




Ma del divorzio, col progredire del tempo, venne
come dissi, abusato, nè fu la voce della sola religione
che il reclamò; ma bastarono i litigi colla
nuora, od anche l’impudicizia; e Paolo Emilio ne allegò
unicamente a causa l’essere stato dalla moglie
offeso; Sulpizio Gallo, perchè uscita a capo scoperto;

Antistio Vetere, perchè parlottò in segreto con una
liberta volgare; Publio Sempronio, perchè ita a’
giuochi senza sua saputa. Cicerone ripudiò Terenzia
dopo trent’anni di convivenza, perchè gli abbisognava
una nuova dote onde spegnere i debiti;
e Publio perchè parve rallegrarsi della morte di
Tulliola. Essa Terenzia fu di Sallustio, poi di Messala
Corvino, poi di Vibio Rufo; Tulliola passò per
tre mariti, e l’ultimo, Dolabella, la ripudiò incinta.
Bruto, il virtuoso Bruto, rinviò Claudia per isposare
Porcia. Un famoso ghiotto fu sul punto di cacciar
la sua, perchè in momenti critici visitò la cella dei
vini, ch’e’ temeva se ne inacidissero. Cajo Titinnio
minturnese menò a bella posta la scapestrata Fannia,
per espellerla poi come impudica e tenersene la
dote. Cesare ebbe tre mogli, Pompeo quattro, quattro
Augusto, cinque o sei ciascun membro della famiglia
di esso, e v’erano donne che, al dir di Seneca
(De Benef. III, 26) contavano gli anni dai mariti,
non dai consoli[83].




Il matrimonio era di consueto preceduto dagli
sponsali, o promessa, consistente in una stipulazione
tra il futuro marito e il padre della futura sposa:
chi vi avesse dipoi mancato, era passibile dapprincipio
dell’azione di indennizzo: più innanzi si limitò
a colpire d’infamia colui che avesse mancato alla
data fede e contratto altri sponsali.









L’età pel matrimonio era di dodici anni nella
donna, di quattordici nell’uomo, e quando gli sposi
fossero alieni juris, occorreva il consenso delle persone
nella cui podestà si trovavano; per le fanciulle,
comunque sui juris, era indispensabile il consenso
de’ loro parenti e tutori.




L’importanza del matrimonio presso i Romani,
come presso i Greci, non si è presto compresa se
non si designano i caratteri essenziali di esso. Già
superiormente ho toccato della religione domestica o
del focolare, e del come da casa a casa potesse differenziare,
poichè ogni padre-famiglia, essendo pontefice
di tal religione nella propria casa, serbasse o
adottasse que’ riti che meglio a lui fossero piaciuti.
Ora è evidente che la fanciulla che andava a nozze
dovesse rinunciare alla religione del proprio focolare,
per abbracciar quella del focolare del marito.
Così doveva dimenticare quelle cerimonie, quelle
preghiere, quelle pratiche nelle quali era fin allora
cresciuta, per apprenderne altre, e per dirla con Stefano
di Bisanzio: «a datar dal matrimonio, la donna
ha nulla più di comune colla religione domestica
de’ suoi padri; ella sacrifica al focolare del marito.»
E Fustel de Coulanges che cita codesto scrittore
nell’opera sua La Cité Antique[84], soggiunse: «Così

quando si penetra nel pensiero di questi uomini antichi,
si capisce di qual importanza dovesse essere
per essi l’unione conjugale e quanto l’intervento della
religione vi fosse necessario. Non era forse mestieri
che la fanciulla avesse ad essere da qualche sacra
cerimonia iniziata al culto che doveva quind’innanzi
seguire? Per divenire sacerdotessa di questo focolare,
al quale la nascita non l’aveva legata, non le
occorreva forse una specie di ordinazione o di adozione?»




Il matrimonio era dunque la cerimonia santa che
doveva produrre questi grandi effetti. Gli scrittori
infatti, latini e greci, indicano il matrimonio con
parole esprimenti un atto religioso. Polluce, che viveva
al tempo degli Antonini, istruttissimo ne’ vecchi
usi e nella antica lingua, dice che ne’ primi tempi,
in luogo di designare il matrimonio col suo nome
particolare (γάμος), lo si designava semplicemente
colla parola τέλος, che significa cerimonia sacra[85],
quasi il matrimonio fosse stato la cerimonia sacra
per eccellenza.




E tal cerimonia non si compiva ne’ templi degli
Dei, ma nella casa, ed era il Dio domestico che vi
presiedeva. Certo che in seguito, quando la religione
degli dei del cielo, divenne preponderante, si adottò
di adire preventivamente i templi e di offrire a questi

Dei sacrifici che si chiamavano preludii del matrimonio;
ma la parte principale ed essenziale della
cerimonia dovevasi sempre compiere davanti il focolare
domestico.




Il matrimonio romano, quello almeno che si considerò
per più legale e fu il più usitato, perchè procedente
dal mutuo consenso, mutuus consensus, somigliava
d’assai al matrimonio greco, e comprendeva
com’esso tre atti: traditio, deductio in domum, confarreatio.




La prima si compiva dal padre, che distaccando la
figliuola dal domestico focolare e dalla propria autorità,
la consegnava al marito che l’assumeva nella
propria.




Quindi la sposa veniva condotta a casa dello sposo,
velata, recinta il capo d’una corona, mentre una face
nuziale precedeva il corteggio, e si cantava un inno
col ritornello Io! Hymen, Hymenee, e coll’altro Talassia,
parola quest’ultima della quale i Romani del
tempo di Orazio non comprendevano tampoco il
senso. Il corteggio giungeva avanti la casa del marito,
dove veniva alla sposa presentato il fuoco e
l’acqua; il primo, il lettore già lo sa, emblema della
divinità domestica: la seconda è l’acqua lustrale che
serve alla famiglia per tutti gli atti religiosi. Allora
lo sposo, a simulare il ratto, sollevava la sposa nelle
sue braccia e la portava in casa, senza che i piedi
di lei toccassero la soglia.









Finalmente ella è condotta davanti il focolare,
dove sono i Penati, gli dei domestici e le immagini
dei maggiori: gli sposi fanno un sacrificio, versano
la libazione, profferiscono preghiere e mangiano insieme
il panis farreus, o focaccia di fior di farina;
onde il nome al matrimonio di confarreatio.




Codesta grave e solenne cerimonia produceva così
importanti effetti giuridici e sociali, da non potersi
ammettere la poligamia.




La bigamia pertanto era severamente proibita: principale
impedimento al matrimonio era la parentela e
l’affinità: il divieto fra cognati e cognate non fu introdotto
che sotto Teodosio. Si proibiva pure il matrimonio
fra liberi e schiavi, e nell’antico diritto anche
fra liberi e liberti; ma la proibizione di sposare liberti
fu ristretta dalla legge Giulia ai senatori ed ai
loro discendenti, nè fu soppressa che sotto Giustiniano.




Altre proibizioni esistevano, come fra una patrona
e il suo liberto, una donna libera e il colono d’un
terzo — e colono era un uomo libero sì, ma vincolato
al suolo, tal che il proprietario del fondo avesse
una sorta di potestà su di lui, un diritto di correzione,
non potesse da lui esser tratto in giudizio e
lo potesse, fuggitivo, trattar come schiavo fuggiasco. — Era
pur conteso il matrimonio tra il tutore e la
sua pupilla, l’adultera ed il suo complice, il rapitore
e la rapita, Romani e barbari, il governatore e una

donna della sua provincia; a meno che non ne avesse
ottenuto dispensa dal Senato, e più tardi dall’imperatore.




Più sopra ho detto del divorzio, ora veggiamo
come seguisse la separazione de’ coniugi.




Quando il matrimonio era seguito per confarreazione,
la separazione si compiva con una cerimonia
detta diffarreatio. Siccome la religione aveva operata
la confarreatio; così anche la diffarreatio doveva
essere compiuta dalla religione, perchè essa sola poteva
slegare ciò che aveva congiunto. I due sposi
che volevano dividersi comparivano per l’ultima
volta davanti il focolare: presenti un sacerdote e i
testimonj. Si presentava ai conjugi, come al dì del
loro matrimonio, una focaccia di fior di farina ed essi
in luogo di spezzarla e mangiarla, la respingevano,
quindi in luogo di preghiere pronunciavano formule
d’un carattere strano, severo, odioso e spaventevole,
come assicura Plutarco[86], una specie insomma di
maledizione per la quale la moglie rinunciava al
culto ed agli dei del marito. Da quel punto il legame
religioso era rotto e cessando la comunanza
del culto, cessava pure di pieno diritto ogni altra
comunanza e il matrimonio era disciolto. Ma il divorzio
vi succedette di poi, talmente che bastò la volontà
d’un solo conjuge a far cessare il matrimonio
dietro la semplice formula, Res tuas tibi habeto, cioè

pigliati le tue robe. Anche la donna sottomessa alla
manus era libera di divorziare, mandando al marito
il libello del repudium e forzandolo ad affrancarla
dalla manus: se la donna divorziava senza motivo,
il marito riteneva il sesto della dote per ciascun figlio
sino alla concorrenza di tre sesti, il marito adultero
perdeva il beneficio del termine alla restituzione
della dote.




Il marito investito della manus aveva sulla moglie
il diritto più esteso di correzione, poteva ucciderla
persino quando colta in flagrante adulterio: ne’ casi
gravi dovea pigliar avviso da’ parenti. Il marito che non
aveva la manus, dovevasi limitare al repudium, perchè
il diritto di correzione spettasse soltanto al padre
di lei od a’ parenti.




La moglie, andando a marito, poteva portare la dote,
a minorazione delle spese del matrimonio, anzi le
leggi Giulia, Papia e Poppea ne imposero l’obbligo
al padre. Essa poteva eziandio costituirsi da un terzo
o dalla sposa medesima, quando fosse stata sui juris.
Costituivasi la dote in tre modi, colla dizione, colla
stipulazione, o colla dazione, ossia collo sborso reale
della stessa. Doveva farsene il pagamento, pei mobili
entro dieci mesi, per denaro in uno, due, o tre
anni; e circa i lucri e la restituzione, potevasi convenire,
come si fa pur oggidì. Libera la donazione per
causa di matrimonio, donatio propter nuptias: era
nulla e revocabile fino alla morte del donatore, se
fatta fra sposi.









La vedova, pena l’infamia, non poteva rimaritarsi
che dopo dieci mesi dalla morte del marito; gli imperatori
portarono questo tempo ad un anno.




Esisteva poi un altro modo di convivenza della
donna coll’uomo autorizzata dalla legge e in ispecie
dalle suddette leggi Giulia, Papia e Poppea, e dicevasi
concubinato, ed aveva d’ordinario luogo fra quelle
persone che non potevano sposarsi fra loro. La concubina
era stata per consueto la donna di cattiva
fama, la liberta o la schiava. Il concubinato tra il patrono
e la liberta era il più frequente e il più protetto
dalle leggi.




Or tocchiamo qualche cenno sulla patria podestà.




Il Padre era quello, dissero i romani giureconsulti,
che è dimostrato tale da giuste nozze: pater est quem
justæ nuptiæ demonstrant: il figlio legittimo era dunque
colui che derivava da queste giuste nozze. Fuori
di queste, il figlio non poteva invocare che la figliazione
materna. Se vi era stato connubium, il figlio seguiva
la condizione del padre; se no, quella della
madre: nel primo caso era sottomesso alla potestà
del padre; ma conveniva per ciò che padre e figlio
fossero e restassero cittadini romani, e allora essa
podestà durava tutta la vita dell’investito, ed estendevasi
a tutti i discendenti in linea diretta, senza distinzione
di grado.




Aveva il padre diritto di vita e di morte sul figlio,
poteva giudicarlo in caso di crimine e condannarlo,

escludendo i tribunali publici; e la severità dei costumi
stava mallevadrice che il colpevole non sarebbe
impunito. Più tardi fu imposto a’ padri il
concorso de’ magistrati nei casi gravi; ma così restò
sempre il potere de’ padri, che giammai si accordasse
l’azione d’ingiuria ne’ figli contro di essi.




Potevan essi vendere i figli; ma cessava il potere
paterno dopo la terza vendita, per le figlie dopo la
prima: i figli non perdevano però la loro qualità di
ingenui.




Tutto quanto i figli acquistassero era pel padre,
ma esercitandone un mestiere diverso, per consueto
il padre loro abbandonava quel peculio, che per altro
non potevano senza il di lui consenso alienarlo a titolo
gratuito o per testamento. Augusto tuttavia concesse
a’ figli disporre liberamente per testamento ed
anche tra’ vivi del peculium castrense, ossia del peculio
guadagnato all’armata.




Uno speciale diritto trovasi ricordato dagli storici
concesso alle famiglie che fossero numerose di figliuolanza,
e veniva perciò denominato jus trium,
quatuor, vel quinque liberorum, o natorum, diritto, cioè,
dei tre, dei quattro o dei cinque figli.




Importa se ne dica qui alcuna cosa.




A Roma, fin dal tempo della repubblica, come altrove
in questa mia opera ho già scritto, le continue
guerre avevano d’assai diminuito la popolazione, e
tale diminuzione di cittadini era venuta crescendo

in ragione diretta del lusso e della corruzione. Metello
Numidico censore tenne, appunto in vista di una
tale straordinaria diminuzione di popolazione, a’ suoi
concittadini una allocuzione tendente ad esortarli a
pigliarsi moglie, e se le parole da lui dette e riferite
da Aulo Gellio furono veramente le sue, ebbe questo
scrittore ragione di soggiungere che fossero poco proprie
a conseguirne l’intento, perocchè enumerando esse
le cure e gli inconvenienti del matrimonio, non fosse il
modo più conveniente per persuaderlo. Tito Castrico
invece, opinando che il linguaggio d’un censore dovesse
essere ben diverso da quello di un retore, trovò che
Metello avesse la sua concione debitamente conformata
al soggetto. Giudichi ora il lettore a qual dei
due la ragione.




«Romani — avrebbe così parlato il Censore — se
noi potessimo vivere senza moglie, tutti noi eviteremmo
tal noja; ma poichè la natura abbia voluto
che non ci fosse dato nè vivere tranquillamente con
una moglie, nè viverne senza, occupiamci allora della
perpetuità della nostra nazione anzi che della felicità
d’una vita che è sì corta. La potenza degli Dei è
grande, ma la loro benevolenza a riguardo nostro
non deve andar più in là di quella de’ nostri parenti.
Questi, se noi perfidiamo nella via dell’errore, ci diseredano:
che dovremmo attenderci dagli Dei immortali,
se noi non imponiamo un fine a’ nostri traviamenti?
L’uomo, per meritare i favori loro, non deve

essere il suo proprio nemico. Gli Dei debbono ricompensare
la virtù ma non darla»[87].




Ciò che le guerre esterne ed il lusso avevano incominciato,
le guerre civili compirono; de’ pochi cittadini
rimasti, la più parte non erano ammogliati;
onde Cesare, pervenuto alla dittatura, sua prima cura
era stata di studiare il modo di por freno al male.
Parvegli dapprima potessero giovare le ricompense,
epperò, come riferisce Svetonio, distribuì le terre
della Campania fra venti mila cittadini padri di tre
o più figli e vietò alle donne al disotto de’ quarantacinque
anni e che non avessero nè marito nè figli
di portar giojelli e di valersi di lettiga.




Dopo di lui, Augusto nel 736 u. c. pubblicò la
legge De Maritandis Ordinibus, che ventisette anni poi
si rifuse nella legge Papia Poppea, così denominata
dai suoi due proponenti Marco Papio Mutilo e Quinto
Poppeo Secondo, e nuovi oneri vennero imposti a
quelli che non fossero ammogliati e nuovi privilegi
aggiunti per contrario a’ matrimoni fecondi. De’ due
consoli, a cagion d’esempio, colui che avesse avuto
numero maggiore di figli prendeva pel primo i fasci;
tra più candidati veniva accordata la preferenza al
padre di più numerosa figliuolanza. Ma tra i più
importanti capitoli di questa legge e di cui l’applicazione
era la più frequente, era quello che esentava

da ogni carico il padre che in Roma avesse avuto
tre figli; in Italia, il padre di quattro; nelle provincie,
il padre di cinque.




Altri molti privilegi erano consentiti a questo jus
trium, quatuor, quinque natorum, ed appetiti assai eran
quelli che apportavano a chi ne fosse investito la
triplice porzione di frumento nelle distribuzioni che
si facevano dagli imperatori e la facoltà di sedere
in un posto distinto negli spettacoli.




Pel contrario, eranvi pene per coloro che si fossero
serbati celibi. Così costoro non potevano raccogliere
eredità, nullo era il legato a lor favore disposto, che
però devolvevasi al fisco; ed è a coteste disposizioni
della legge Pappia Poppea che l’acre Giovenale allude
in que’ versi:




Nullum ergo meritum est, ingrate ac perfide, nullum

  Quod tibi filiolus vel filia nascitur ex me?

  Tollis enim et libris actorum spargere gaudes

  Argumenta viri. — Foribus suspende coronas,

  Iam pater es: dedimus quod famæ opponere possis:

  Iura parentis habes; propter me scriberis hæres,

  Legatum omne capis, nec non et dulce caducum

  Commoda præterea jungentur multa caducis;

  Si numerum, si tres implevero[88].











Ma siccome non v’abbia cosa, per savia che possa
essere, della quale non venga abusato; così ben
presto le eccezioni a questa provvida legge divennero
numerose più che non fossero le applicazioni e
il jus trium natorum con tutti gli inerenti privilegi
vennero concessi anche a persone che non contassero
tre figli e vivamente sollecitati.




Sappiam dagli epigrammi di Marziale come egli
avesse ottenuto questo diritto dei tre figli da Tito e
da Domiziano, esso annunziandolo alla moglie siccome
ottenuto in mercede de’ suoi poetici studi[89]; e dalle
Epistole di Cajo Plinio Cecilio Secondo, denominato
il Giovane, com’egli lo avesse sollecitato da Trajano
ed anche conseguito a favore di Svetonio Tranquillo,
lo storico dei Dodici Cesari.




Quanta importanza si aggiungesse a cotale diritto
è agevole comprendere, oltre che dal valore dei surriferiti
privilegi che vi erano annessi, dalla risposta
altresì che l’Imperatore faceva a quella domanda
del suo diletto Plinio e che mette conto di riferire
nella fedele e buona versione del Paravia.









«Trajano a Plinio.




«Quanto sia parco nel conceder sì fatte grazie, tu
lo sai certo, o mio carissimo Secondo, protestando
io di continuo anche in Senato di non averne mai
trapassato quel numero, che io dissi bastarmi dinanzi
a quell’illustre consesso; ciò nondimeno io
satisfeci al tuo desiderio, ordinato avendo che si
noti ne’ miei registri, aver io conceduto a Svetonio
Tranquillo il privilegio de’ tre figliuoli con le solite
condizioni»[90].




Forse di questi scrupoli di Trajano, non ebbero
gli altri imperatori.




La patria podestà poteva risultare anche dall’adozione,
e dalla legittimazione. Quest’ultima aveva luogo
quando il padre pigliava la concubina per legittima
sposa, quando faceva inscrivere il figlio sulla lista
de’ curiali, e quando, come poi fu disposto da Giustiniano,
l’imperatore l’accordava con suo rescritto.




Quanto all’adozione, essa era altro necessario effetto
di quel principio che ho già ricordato, o piuttosto
dovere che vi era di perpetuare il culto domestico.
Adottare, disse Cicerone nell’orazione Pro Domo
sua, è chiedere alla religione ed alla legge ciò che
non si è potuto ottenere dalla natura; e tanto era
ciò vero, che si compiva mediante una sacra cerimonia,

che sembra essere stata eguale a quella che
facevasi al nascere di un figlio. Così, divenendo al
figlio adottato comuni col padre adottivo numi, oggetti
sacri, riti e preghiere, dicevasi di lui in sacra
transiit, come l’Oratore potè dire nella succitata
arringa amissis sacris paternis, per rinunziare coll’adozione
al domestico culto paterno. L’adottato addiveniva
poi così affatto straniero alla sua antica famiglia,
che morendo, il padre naturale di lui non
aveva il diritto d’incaricarsi de’ suoi funerali o di
condurre il mortoro, precisamente perchè adoptio
naturam imitatur, come si esprimono i romani giureconsulti,
e dei diritti, come degli obblighi paterni,
diveniva l’adottante assuntore.




L’emancipazione era poi l’atto che sottraeva il
figlio alla patria podestà, affinchè potesse accettar l’adozione.
Precipuo effetto di essa era la rinunzia al
culto della famiglia, nella quale s’era sortito i natali,
e l’abdicazione a tutti gli inerenti doveri. Consuetudo,
scrisse Servio, apud antiquos fuit ut qui in
familia transiret et prius se abdicaret ab ea in qua natus
fuerat[91]. Si chiamava però l’emancipazione da’ Romani,
secondo Cicerone e come abbiam veduto,
amissio sacrorum[92], e secondo Aulo Gellio, sacrorum
detestatio[93].









Le persone sui juris, che per l’età si fossero trovate
incapaci d’esercitare i loro diritti, ricevevano un
tutore. D’ordinario veniva designato dal padre; la madre
lo poteva del pari eleggere nel testamento, ma conveniva
intervenisse l’approvazione del magistrato. In
difetto di tutore testamentario, la tutela passava agli
agnati. La tutela de’ liberti spettava al patrono ed a’
suoi discendenti. In difetto anche di essi, devolvevasi
ai gentiles, cioè, come dice Cicerone citando l’autorità
di Scevola, a quelli che hanno lo stesso nome e
discesero da’ maggiori che mai non furono schiavi[94],
e questi puro mancando, su domanda delle parti interessate,
si conferiva da’ magistrati competenti. Le
donne, eccettuata la madre, i pupilli, e dopo Giustiniano,
i minori de’ venticinque anni, erano incapaci
ad assumere la tutela. Se lo schiavo venisse per
testamento nominato tutore, per ciò solo significava
ch’esso veniva fatto libero, non potendo come schiavo
esercitar l’ufficio di tutore.




Il tutore amministrava i beni del pupillo e completava
col proprio intervento ciò che a quest’ultimo
mancasse per compiere validamente i diversi atti della
vita civile. Circa l’educazione del pupillo, questa non
era cosa che spettasse al tutore. La tutela finiva per
gli uomini a quattordici anni; la legge Pletoria accordò
nondimeno l’azione penale e infamante contro

chi avesse abusato della inesperienza de’ minori di 25
anni.




La tutela delle femmine era d’una durata indeterminata:
le Vestali però e la madre prolifica erano
prosciolte dalla medesima.




Eravi anche la curatela. Il pazzo e il prodigo tenevansi
incapaci di far alcun atto della vita civile;
epperò o tra gli agnati o tra i gentili eleggevasi il
curatore e in loro mancanza eleggevalo il pretore.




Ma nella casa romana, o pompeiana che si voglia
dire, non erano soltanto codesti gli individui che vi
abitavano; anzi, fin dal primo ingresso, non era nei
padroni, nelle persone, cioè, che finora abbiam considerato,
che si scontrava; ma nell’ostiarius, nello
janitor, nel nomenclator, nell’atriensis, ecc., in esseri
infelici insomma, che la civiltà, ajutata dal Vangelo,
tolse di mezzo, negli schiavi intendo dire, servi, i
quali reclamano adesso da me particolari cenni.




Tutti i popoli dell’antichità avendo avuto schiavi,
i giureconsulti collocarono la schiavitù fra le istituzioni
del diritto delle genti. Diventando lo schiavo
un membro della famiglia, e dovendo però parteciparne
al culto, la sua prima introduzione in casa
era accompagnata da cerimonia religiosa. Comuni ai
due popoli greci e latini molti riti e consuetudini,
lo schiavo entrava in famiglia mettendolo in presenza
della divinità domestica: quindi gli si versava
sulla testa dell’acqua lustrale e divideva colla

famiglia la focaccia e le frutta. Prendeva poscia
parte alle preghiere ed alle feste della casa, come
Cicerone ricordò in quelle espressioni Ferias in famulis
habento[95], e così il focolare proteggeva pur
esso, e la religione dei Lari apparteneva tanto a lui
che al padrone: quum dominis, tum famulis religio
Larum[96], di qui il diritto dello schiavo ad essere
sepolto nel sepolcreto della famiglia.




Lo schiavo apparteneva come cosa al padrone, il
quale però poteva venderlo, punirlo e uccidere perfino.
Ecco il conto che ne faceva Giovenale e che
riassume la generale estimazione che si aveva di essi:




Pone crucem servo. Meruit quo crimine servus

Supplicium? quis testis adest? quis detulit? audi:

Nulla satis de vita hominis cunctatio longa est.

O demens! ita servus homo est? Nihil fecerit: esto

Sic volo, sic jubeo; stet pro ratione voluntas[97].






Non poteva lo schiavo scendere in giudizio, non
contrar matrimonio; e l’unione sua era come semplice
relazione di atto e dicevasi contubernium, nome

che, secondo Columella, significava anche il domicilio
di una coppia di schiavi, maschio e femmina[98].




Tuttavia ho già in addietro reso conto della legge
Petronia, forse del tempo d’Augusto, perocchè non
mi consti che gli scrittori ne accertassero l’epoca
di sua promulgazione, e la quale comminava severe
pene a chi vendesse schiavi per farli combattere
contro le belve nel circo e vietava punirli di morte,
senza permesso di magistrati, classificandolo anzi
come crimen publicum: qui era l’opportunità di ricordarla
di nuovo.




E fu il principio d’un miglior trattamento, finchè
Ulpiano ebbe a consegnare nelle sue opere questa
ancor più umana sentenza: ipsi servo facta injuria
inulta a prætore reliqui non debuit[99].




Nondimeno, malgrado però che la giurisprudenza
riconoscesse in progresso di tempo che lo schiavo
fosse un uomo, in pratica non poteva togliersi di
dosso mai la qualità di schiavo, nè considerarsi
eguale all’uomo libero.




Eranvi molti modi di diventare schiavo. Lo si era
per nascita, quando la madre al momento del parto
fosse schiava; lo divenivano i prigionieri di guerra,
come già dissi altrove; i cittadini che non si prestavano

al censimento od alla leva; la persona libera che si
lasciava vendere per frode onde rivendicare in seguito
la libertà e finalmente, pel senato-consulto Claudiano,
la donna libera che viveva in concubinato collo schiavo
d’un terzo e rifiutava separarsene malgrado gli avvertimenti
del padrone. I condannati a morte, alle
miniere, alle bestie, al circo, diventavano schiavi della
pena, servi pœnæ.




Tutto ciò che acquistava lo schiavo, l’acquistava
per il padrone; ma come già narrai nel capitolo
delle Tabernæ, essendo la gran parte della popolazione
industriale schiava, i padroni trovavano di loro
convenienza di interessare i loro schiavi nei profitti
delle loro industrie e di lasciar loro la libera disposizione
d’un peculio, il qual valeva ad alimentare il
lavoro loro. Se lo schiavo agiva in suo proprio nome,
in caso di frode veniva perseguitato coll’actio tributoria;
ma se agiva come mandatario del suo padrone,
era obbligato come qualunque altro mandatario.




Gli schiavi si compravano sul mercato, ivi portati
dagli speculatori e dai pirati e, se provenienti da nazione
indipendente, godevano di miglior favore. Gli
schiavi spagnuoli e côrsi costavano poco, perchè facili
al suicidio per sottrarsi alla schiavitù; ma i Frigi lascivi
e le gentili Milesie erano in comparazione carissimi.
Fu stabilita in seguito una tariffa secondo
l’età e la professione; sessanta soldi d’oro per un

medico, cinquanta per un notaio, trenta per un
eunuco minore de’ dieci anni, cinquanta se maggiore.




Ho detto più sopra che anche speculatori recavano
gli schiavi al mercato; ne recherò due esempj
di reputati uomini: Catone li comperava gracili ed
ignoranti e fatti gagliardi ed abili, li rivendeva; Pomponio
Attico, l’amico di Cicerone, faceva altrettanto,
per rivenderli letterati.




Nella casa gli schiavi compivano tutti gli uffizii dai
più elevati agli umili; sed tamen servi, come diceva
ne’ paradossi Cicerone, parlando di quelli che erano
applicati a’ più nobili servigi; epperò ve n’erano varie
classi. Vernæ chiamavansi gli schiavi nati nella casa
del padrone; ascrittitii quelli che per lo spazio di 30
anni stavano in un campo e non potevano vendersi
che col fondo; consuales quelli che servivano al Senato;
ordinarii quei dell’alta servitù, e avevan sotto
di essi altri schiavi; vicarii, mediastini, quelli che
esercitavano opere vili nella casa. Ciascun uffizio dava
il nome allo schiavo: nomenclator era quello che
ricordava ed annunziava i nomi di coloro che giungevano,
ed alla cena il nome e i pregi delle vivande;
ostiarius e janitor il portinajo, atriensis quello che
stava a cura dell’atrio ed aveva la sorveglianza degli
altri schiavi; tricliniarchas il servo principale a
cui spettava la cura di ordinare le mense e la stanza
da pranzo, archimagirus il maestro de’ cuochi o sovrintendente
alla cucina, dispensator il credenziere, pronus

il cantiniere, viridarius e topiarius lo schiavo il cui officio
particolare consisteva nell’occuparsi dell’opus topiarium,
che comprendeva la coltura e conservazione
delle piante e degli arboscelli, la decorazione dei
pergolati e de’ boschetti, anagnostæ erano i lettori, notarii
o librarii gli schiavi segretari del padrone, silentiarius
quel che manteneva il silenzio e impediva i rumori:
per servigio poi delle dame, la jatromæa era la
schiava levatrice; le cosmetæ e le psecæ le schiave il cui
ufficio era attendere alla toaletta delle signore ed ajutarle
a vestirsi ed ornarsi, come sarebbero le nostre
cameriere; sandaligerulæ quelle che portavano le pantofole
delle loro padrone, seguendole quando uscivan
di casa; vestispicæ quelle che curavano e rimendavano
gli abiti della padrona; vestisplicæ quelle che le custodivano,
o come diremmo noi, guardarobiere; ornatrices
le schiave che attendevano all’acconciatura
del capo della padrona, focaria la guattera, ecc.




V’erano poi i pædagogiari, giovani schiavi scelti
per la bellezza della persona ed allevati nella casa
dei grandi signori a’ tempi dell’impero per servir da
compagni e pedissequi dei figliuoli de’ loro padroni,
come anteriormente v’erano i pædagogi, che vegliavan
alla cura ed agli studj de’ medesimi, i flabelliferi,
giovinetti d’ambo i sessi, che portavano il ventaglio
della padrona, i salutigeruli che recavano i saluti e
i complimenti agli amici e famigliari del padrone; i
nani e nanæ, pigmei cui si insegnavano musica ed

altre arti per diletto de’ padroni; fatui, fatuæ e moriones
erano quelli idioti deformi che si tenevano per
ispasso, i quali




            acuto capite et auribus longis

Quæ sic moventur, ut solent asellorum






come li descrisse Marziale[100]; il coprea, o giullare
per movere a riso; perfino gli ermafroditi, che talora
erano artificiali.




Nè son qui tutti, perchè il Gori nella sua Descriptio
columbarii, il Pignario De Servis e il Popma,
De servorum operibus, enunciassero con particolari
nomi almeno ventitre specie di ancelle e più
di trecento di schiavi.




Quale poi gli schiavi ricevessero trattamento, può
essere immaginato, ricordando solo che Antonio e
Cleopatra sperimentassero sui loro schiavi i veleni,
che Pollione ne facesse gittare uno alle murene per
avergli rotto un vaso murrino, e che Augusto, che di
ciò lo ebbe a rimproverare, non ristasse tuttavia di farne
appiccare uno che gli aveva mangiata una quaglia.
Negli ergastuli poi si accatastavan la notte schiavi
e schiave a rifascio, i più cattivi destinati alla fatica
de’ campi e incatenati, epperò detti compediti; e Seneca
rammenta i molti ragazzi schiavi, che dovevano

aspettare da’ loro padroni, usciti alterati dalle orgie,
infami oltraggi. Vecchi poi, od impotenti, si abbandonavano
barbaramente a morire d’inedia.




Ho già detto altrove in questa opera il numero
strabocchevole di essi; ma a persuaderci della quantità,
giovi il citare quel detto di Seneca che avrebbesi
dovuto paventar gran pericolo se gli schiavi avessero
preso a contare i liberi: quantum periculi immineret
si servi nostri nos numerare cœpissent[101]; ed era per
avventura ad ovviare un tale pericolo, che non venne
adottato che gli schiavi avessero abito particolare e
distinto dai liberi. Infatti sa già il lettore, per quanto
n’ebbi già a dire, delle diverse insurrezioni di schiavi
e delle guerre servili che diedero grande travaglio
ed a moltissimo temere di propria sicurezza e libertà
a Roma.




Ma la condizione miserrima di schiavo poteva in
più modi cessare. La legge rendeva libero lo schiavo
che indicava l’assassino del suo padrone, un rapitore,
un monetario falso, od un disertore. Claudio imperatore
dichiarò libero lo schiavo che era stato vecchio
ed infermo abbandonato dal proprio padrone. Così
diveniva libera la donna che il padrone avrebbe voluto
prostituire. Anche la prescrizione era un modo di vindicarsi
in libertà. Ma il modo più comune era l’affrancamento,
ed anche questo operavasi in tre guise: vindicta,

censu, testamento. La prima era una rivendicazione
simulata dello schiavo che il pretore abbandonava
all’assertor in libertatem, rinunziando il padrone a
sostenere il suo diritto; le altre due consistevano a
dichiarare come affrancato lo schiavo, quando si compiva
l’operazion del censimento, od a legargli la libertà
per testamento. Quattro anni dopo l’era volgare,
la legge Ælia Sentia e quindici anni dopo di questa,
la legge Junia Norbana crearono una mezza libertà
per gli schiavi fatti liberti senza aver esaurite le pratiche
legali.




In quanto alla formula dell’affrancamento per vindicta,
consisteva nel condurre il padrone avanti il
pretore od altro magistrato competente lo schiavo
che voleva affrancare e ponendogli la mano sulla
testa che aveva fatto prima radere, o sovr’altra parte
del corpo e pronunciare le parole sacramentali: «Io
voglio che quest’uomo sia libero e goda dei diritti
di cittadinanza romana» e così dicendo lo faceva girar
su di sè stesso come per scioglierlo colle sue mani, e
il magistrato, o per lui il pretore, lo toccava tre o quattro
volte colla bacchetta, vindicta, segno del potere, alla
testa e con ciò restava ratificato l’atto del padrone e
lo schiavo era libero. Questa che dicevasi manumissio
gli conferiva i diritti di cittadino in modo irrevocabile,
ma aveva vincoli indistruttibili verso il suo antico
padrone. Se questi doveva difenderlo in giustizia
e proteggerlo contro ogni abuso del potere; il liberto

doveva personalmente a lui deferenza ed assistenza,
non intentargli azione diffamatoria; venirgli in ajuto
di denaro, e se lo avesse ingiuriato, veniva multato
d’esiglio, e di condanna alle miniere, se avesse contro
lui commesso atto di violenza, e di ricaduta in
ischiavitù, se colpevole di atti più gravi.




Finalmente partecipavano alla famiglia i Clienti.
Ho già altrove in quest’opera detto qualcosa di loro
istituzione facendola rimontare ai tempi di Romolo:
ma forse a chi considera che la clientela sussisteva
dapprima in Grecia e nel restante d’Italia, parrà
che essa fosse una istituzione ancora più antica.
Uopo è peraltro non si confondano i clienti del primo
tempo con quelli dell’epoca di Orazio. Quelli erano
piuttosto una specie di servi attaccati al padrone e
quindi associati alla religione ed al culto della famiglia.
Avevano però le stesse cose sacre del patrono,
del quale anzi dividevano il nome, quello aggiungendo
della famiglia di lui. Nascevano per tal modo
cotali relazioni di reciprocanza e doveri, che il patrono
non poteva persino testimoniar in giudizio
contro il cliente, mentre non lo fosse conteso contro
il cognato, perchè costui essendo legato da vincoli
solo di donna, non ha parte alla religione della famiglia,
giusta il concetto di Platone che la vera parentela
consiste nello adorare gli stessi dei domestici.
Il patrono aveva pertanto l’obbligo di proteggere in
tutti i modi il cliente, colla sua preghiera come sacerdote,

colla sua lancia come guerriero, colla sua
legge come giudice, e l’antico comandamento diceva:
se il patrono ha fatto torto al suo cliente, sacer esto,
ch’ei muoja.




I clienti del tempo d’Orazio erano invece gente che
si legava alla fortuna del patrono, non propriamente
servi, ma persone che speravano protezione da lui,
che gli porgevano offerte e sportule e che ne assediavano
la casa dai primi albori del giorno e gli facevano
codazzo d’onore quando appariva in publico:
ma a vero dire, per quel che ne ho detto più sopra,
non c’entravano punto colla vera famiglia.




Abbiamo così passato in rassegna gli individui
tutti, ed abbiamo menzionate le discipline che regolavano
la famiglia; abbiamo sentito un riflesso di
quanto era quel calore di vita morale che animava
la casa; or vediamone gli usi e le consuetudini della
vita materiale.




Già il lettore conosce come si impiegasse la giornata
e la sua ripartizione generalmente accettata: conosce
come il facoltoso e il patrono avessero i proprj
clienti e ricevesseli fin dalle prime ore del mattino,
questo comprendendo gli offici antelucani: sa del tempo
degli affari, di quello del pranzo, della pratica al foro
e alla basilica, del bagno, degli esercizi corporali,
della cena e del passeggio, per quanto ne ho già detto
in addietro; resta a completarsi il quadro domestico,
col far assistere il lettore al triclinio, additandogli,

come si costituisse, che cosa vi si mangiasse, cosa
il rallegrasse; col dirgli degli abiti degli uomini e
poscia co’ sollevare la cortina del gineceo, per farlo
spettatore della toletta d’una dama pompejana, e
quando dico pompejana, dico anche romana, perocchè
si sappia — e l’ho già più volte ripetuto — che
uomini e donne delle provincia e delle colonie si
fossero perfettamente conformati ai costumi ed abitudini
dell’urbe, della città, cioè, per eccellenza, Roma.




Vi sarebbe tutto un trattato a comporre per dire
convenientemente dei pasti e banchetti de’ Romani,
sì publici che privati, e infatti la nostra letteratura
vanta fra i testi di lingua le lezioni di Giuseppe
Averani Del vitto e delle cene degli antichi[102], delle
quali mi varrò alquanto pur io in queste pagine, e
malgrado la molta erudizione di lui e il sapere, non
fu tutto da lui scritto nell’argomento. Io vedrò modo
di riassumere in breve quello che meglio importi di
sapere.




Anzi tutto non posso passarla dallo accennare
come il pasto si ritenesse l’atto religioso per eccellenza.
Opinione eguale o di poco difforme è quella
di parecchi padri della Chiesa Cristiana, che dissero
che mangiare è pregare e che pur il soddisfare a
queste necessarie pratiche abbiasi a fare alla maggior
gloria di Dio. Era inteso che a’ domestici prandj intervenisse

sempre il genio tutelare della casa, i lari
o penati che si voglian dire. Era il focolare che
aveva cotto il pane e preparati gli alimenti; così a
lui si doveva una preghiera tanto al principio che
alla fine del pasto. Prima di esso si deponevano
sull’altare le primizie del cibo, prima di bere si
spargeva la libazione del vino. Era la parte dovuta
al dio. Erano antichissimi riti: Orazio, Ovidio, Petronio
cenavano ancora davanti al loro focolare e
facevano la libazione e la preghiera[103].




Come in tutti i popoli primitivi, anche i primi
Romani eran sobrii e frugali, paghi della sola polenta,
ciò che in seguito si tenne per indizio di barbarie:




Non enim hæc pultiphagus opifex opera fecit barbarus[104]






e dopo, la questione del mangiare venne poco a
poco così crescendo, da costituire una preoccupazione
continua della loro esistenza, ed anzi da
considerare i varii pasti come altrettanti atti di pietà.
È inutile osservare come in questo punto di religione
fossero esatti e scrupolosi osservatori. Ebbero
quindi il pasto del benvenuto pel viaggiatore che
arrivava; quello d’addio pel viaggiatore che partiva;

banchetto di condoglianza nove giorni dopo i funerali,
banchetto dopo i sacrificj, banchetto anniversario
della nascita, banchetto d’amici, di famiglia,
di cortigiani, insomma banchetti per tutte le occasioni.
Persino la gioventù, la procace gioventù romana,
tanto dedita alle lascivie, al dir di Orazio,
era tuttavia ancor più ghiottona:




                    Donandi parca juventus

Nec tantum Veneris, quantum studiosa culinæ[105].






Tanto, in una parola, si trasmodò, che si dovette
dal governo imporre de’ freni alla gola. Già ho
detto più sopra che fosse obbligatorio il cenare a
porte aperte sotto gli occhi di tutti; poi le leggi
Orchia, Fannia e Didia e Licinia, Anzia e Giulia
prescrissero il numero di convitati e la spesa dei
banchetti privati, e il genere delle vivande, esclusa
l’uccellagione. Tiberio allargò meglio la mano e lasciò
che le spese fossero alquanto maggiori; ma con
tutti questi freni, ognun sa quanto lusso e quanta
spesa si facesse da’ facoltosi romani. Basti per tutti
rammentare L. Lucullo. Egli aveva diversi cenacoli, e
ognuno di essi importava una determinata spesa quando

vi si doveva cenare. Quando ciò seguiva e. g. nella
sala d’Apollo, era prefisso che la cena costar dovesse
trentaduemila lire della moneta di oggi. Che si dirà
poi de’ pazzi imperatori che, morta la republica,
ressero le sorti romane? Caligola in una cena gittò
un milione e cinquecentosessantaduemila lire delle
nostre, il tributo cioè di tre provincie; Nerone e Vitellio
intimavano cene a’ loro cortigiani che costavano
circa settecentomila lire, e quel più pazzo imperatore
che fu Eliogabalo non ispendeva meno di lire
sedici mila nella cena di ciascun giorno.




L’asciolvere chiamavanlo essi jentaculum e facevanlo
al mattino; il pranzo, prandium, che sarebbe
piuttosto la nostra seconda colazione, seguiva all’ora
sesta del giorno, cioè sul meriggio; per taluni ghiottoni
e per gli operai eravi più tardi la merenda,
specie di colazione che di poco precedeva la cœna,
che era il pasto più abbondante della giornata, il
nostro pranzo odierno, verso l’ora nona o la decima,
cioè tra le tre e le quattro pomeridiane; ciò che
non toglieva che molti vi facessero succedere anche
la commissatio, colazione notturna, quella che noi
chiamiamo la cena.




Poichè siam sull’argomento del mangiare, credo
dir qualcosa dapprima de’ conviti publici de’ Romani,
quantunque, a vero dire, non si contenga ciò
nell’argomento delle case, di cui principalmente
trattiamo.









Si facevano essi da’ sacerdoti, da’ magistrati e
poi si fecero talvolta dagli imperatori.




I primi si chiamavano adiciali, perchè s’aggiungevano
a’ banchetti consueti molte vivande e avvenivano
allora che i sacerdoti imprendevano l’ufficio.
Le più sontuose eran quelle de’ Pontefici, come è
detto in Orazio:




Absumet heres cœcuba dignior

Servata centum clavibus, et mero

Tinget pavimentum superbo

Pontificum potiore cœnis[106].






Nè minori eran quelle de’ Salii, testimonio lo stesso
Orazio:




       . . . nunc Saliaribus

Ornare pulvinar Deorum

Tempus erat dapibus, sodales[107].











Imbandivano le cene i magistrati al popolo quando
conseguivan la carica, come ho già fatto conoscere ne’
capitoli del teatro, e come nota Cicerone nella quarta
Tusculana in quelle parole: Deorum pulvinaribus, et
epulis magistratuum fides præcinunt[108]. Averani ricorda
che Marco Crasso sublimato al consolato, sacrificando
ad Ercole, apparecchiasse diecimila tavole, onde i
convitati non dovessero essere meno di cencinquantamila.




Più superbi e costosi erano i banchetti offerti al
popolo da’ trionfanti. Prima però si convitavano i
soli amici, come nel libro Delle Guerre Cartaginesi
scrisse Appiano, parlando di Scipione, che arrivato
in Campidoglio, terminò la pompa del trionfo, ed
egli, secondo il costume, banchettò quivi gli amici
nel tempio. Lucio Lucullo distribuì al popolo oltre
a diecimila barili di vino greco, allora in gran pregio,
che si beveva parcamente, e ne’ più lauti conviti
una volta sola. Giulio Cesare, che menò cinque
magnificentissimi trionfi, banchettò sempre il popolo,
e in quelli che furono dopo il ritorno d’Oriente
e di Spagna imbandì ventidue mila tavole o triclini,
come riferisce Plutarco, con isquisite vivande e preziosi
vini, sedendovi, cioè, non meno di trecentotrentamila
persone. Plinio, in aggiunta di questo trionfo

e di quello di Spagna e nel terzo consolato afferma
che Cæsar dictator triumphi sui cœna, vini Falerni
amphoras, Chii cados in convivia distribuit. Idem Hispaniensi
triumpho Chium, et Falernum dedit. Epulo
vero in tertio consulatu suo Falernum, Chium, Lesbium,
Mamertinum[109].




Svetonio poi ricorda di lui che banchettasse il
popolo anche in onoranza della morte della propria
figliuola.




In quanto agli imperatori, si sa di Tiberio che
mandando a Roma gli ornamenti trionfali, banchettò
il popolo, e Livia e Giulia banchettarono le donne:
si sa degli altri che convitavano i senatori, cavalieri
e magistrati nella loro esaltazione, come Caligola e
Domiziano, secondo cantò Stazio:




Hic cum Romuleos proceres, trabeataque Cæsar

Agmina mille simul jussit discumbere mensis[110].






V’erano anche, oltre i surriferiti, de’ banchetti di
cerimonia, detti epulæ, ma erano, a vero dire, banchetti
sacri, dati in onore di numi in certe feste

religiose. Dicevansi triumviri æpulones i sacerdoti incaricati
di tali banchetti. Silla e Cesare istituirono
poi, il primo de’ settemviri, il secondo dei decemviri,
onde ammanire siffatti banchetti sul Campidoglio in
onore di Giove. Dapes appellavansi più propriamente
gli alimenti che durante la festa s’offrivano agli dei.




Veniamo ora alle cene private.




Triclinium chiamavasi, come già sa il lettore, la
sala da pranzo, e le mense costituivansi di tre letti,
lecti tricliniares, riuniti insieme in guisa da formare
tre lati di un quadrato, lasciando uno spazio vuoto
nel mezzo per la tavola e il quarto lato aperto, perchè
potessero passare i servi a porre su quella i vassoi.
V’erano anche i biclinii o lettucci da adagiarvisi due
persone a’ lor desinari, e Plauto menziona il biclinium
nella commedia Bacchides, atto IV, sc. 3, vv. 84-117.




Diverse stanze tricliniari si scoprirono, come vedemmo,
in Pompei, quasi tutte piccole ed offriron la
particolarità che, invece di letti mobili, avessero stabili
basamenti per adagiarvisi i convitati.




Questi triclinii ammettevano raramente molte persone:
sette il più spesso, nove talvolta; onde il vecchio
proverbio Septem convivæ, convivium; novem,
convicium; ossia: sette, banchetto; nove, baccano.




Ecco, ad esempio, la forma del triclinium, o tavola,
e la distribuzione del banchetto di Nasidieno, secondo
la descrizione che ne è fatta nella satira VIII del
libro II d’Orazio:









 
  	2 	  	  	  	3
 

 
  	V. Turinio 	  	  	  	Porcio
 

 
  	1 	  	  	  	2
 

 
  	Fundanio 	  	  	  	Nasidieno
 

 
  	3 	  	  	  	1
 

 
  	Vario 	  	  	  	Nomentano
 

 
  	Lec. summus 	3 	1 	2 	Lectus imus
 

 
  	  	S. Batatrone 	Mecenate 	Vibidio 	 
 

 
  	  	Medius Lectus. 	 
 





Da ciò si vede, come non sedessero, ma giacessero
a tavola, e per istare alquanto sollevati si appoggiavano
col gomito sinistro al guanciale. Solo le
donne stavano prima assise, ma poi imitarono presto
gli uomini: i figli e le figlie pigliavano posto
a piè del letto; ma sino all’epoca in cui ricevevano
la toga virile restavano assisi.




Queste mense erano spesso di preziosa materia e di
ingente lavoro. Così le descrive Filone nel Trattato
della vita contemplativa, citato dall’Averani: «Hanno
i letti di tartaruga o di avorio, o d’altra più preziosa
materia, ingemmati per lo più, coperti con ricchi
cuscini broccati d’oro e mescolati di porpora o tramezzati
con altri vaghi e diversi colori per allettamento
dell’occhio.» — Che ve ne fossero anche d’oro
lo attesta Marziale nel libro III de’ suoi Epigrammi,
epigr. 31:









Sustentatque tuas aurea mensa dapes[111].






Eguale era la ricchezza nelle altre suppellettili e
nei vasi: usavano bicchieri e coppe di cristallo egizii e
di murra, — che molti dotti e gravi scrittori reputano
possa essere stata la porcellana, ciò potendosi
confermare coi versi di Properzio:




Seu quæ palmiferæ mittunt venalia Thebæ

Murrheaque in Parthis pocula cocta focis[112], —






tazze d’argento e d’oro, cesellate o sculte mirabilmente
e tempestate di gioje e il vasellame tutto di
non dissimil lavoro.




Nè bastavano queste preziosità, perocchè si giungesse
anche a disporre le soffitte de’ triclini in modo
che si rivolgessero e rinnovassero, come si adoprerebbe
da noi degli scenari in teatro, e l’una appresso
all’altra si succedesse ad ogni mutar di vivanda. Ce
lo dice Seneca: Versatilia cœnationum laquearia ita
coagmentat, ut subinde alia facies, atque alia succedat
et toties tecta quoties fercula mutentur[113]. Come
reggessero a tutte queste infinite portate, ciascuna

ricca di molte vivande, lo spiega l’invereconda costumanza,
pur menzionata da Cicerone ad Attico, di
provocarsi con una piuma il vomito.




Poichè sono a dire de’ Fercula, o portate, uopo è
sapere fossero essi come barelle piene di piatti di
diverse vivande. Petronio, nel Satyricon, alla cena
di Trimalcione, ne descrive una che conteneva dodici
statue, da’ nostri scalchi addimandate trionfi,
ciascuna delle quali portava varii piatti. Ma Eliogabalo,
scrive Averani, siccome uomo per golosità
e prodigalità sovr’ogn’altro mostruoso, in un
convito mutò ventidue volte la mensa di vivande: e
vuolsi osservare che ciascheduna muta di vivande
era per poco una splendida cena; e però ogni volta
si lavavano, come se fosse terminata la cena. Questi
ventidue serviti rispondevano alle lettere dell’alfabeto,
venendo in tavola prima tutte le vivande, delle
quali i nomi cominciano per A, e poscia quelle i
cui nomi principiano per B e simigliantemente le
susseguenti fino a ventidue. Si legge una simile bizzarria
nelle cene di Geta; e pare che Giovenale per
avventura accennasse che l’usassero i golosi del suo
tempo, scrivendo nella satira undecima:




Interea gustus elementa per omnia quærunt

Numquam Animo pretiis obstantibus[114].











Tornando alle soffitte, Nerone immaginò di far iscendere
dalle medesime una pioggia d’unguento e di
fiori, per diletto de’ convitati. Svetonio lo ricorda
nella vita di questo Cesare, e il costume fu adottato,
e come nei teatri, pioggia di croco e d’altre profumate
essenze tolsero alle nari de’ voluttuosi conviva
i graveolenti odori dei diversi cibi.




Per mettersi a tavola non si tenevano tampoco
gli abiti ordinarj: ognuno vestiva una toga leggiera,
detta synthesis, o cœnatoria, che veniva fornita o
dal padrone di casa, o che il convitato si faceva recare
dal proprio schiavo. I bassorilievi e i dipinti di
banchetti, che si trovarono o giunsero sino a noi,
spiegano com’essa lasciasse o la parte superiore del
corpo nuda, o più abitualmente non avesse cintura,
talvolta avesse e talvolta non avesse maniche. Ne’
pasti dimettevansi persino gli abiti di lutto, acciò la
mestizia non producesse indigestione. Si levavano i calzari,
calcei, per mettere dei sandali, soleæ, che poi
si abbandonavano, a miglior pulitezza de’ preziosi
tappeti, atteso che nel cavare i calzari, che Petronio
dice alessandrini, giovani schiavi versassero sì alle
mani che ai piedi acqua fresca ed anche gelata, sovente
profumata. E profumi, come essenze di nardo
e di croco, spargevansi su’ capegli, che poi incoronavan
di rose, fiori ed erbe odorose che serbavano
durante tutta la cena. Anche il pavimento era tutto
sparso di fiori e credevasi che questi fossero altrettanti

preservativi contro l’ebrietà. Dopo spiegavansi le
tovaglie, mantilia, portavasi i tovagliolini, mappæ,
che troviam ricordati da Marziale nel seguente epigramma:




Attulerat mappam nemo, dum furta timentur:

Mantile e mensa surripit Hermogenes[115].






Le tovaglie erano talvolta bianche come le nostre,
molti nondimeno le avevano di porpora o di broccato
d’oro.




Fatti questi preparativi, ne’ banchetti più solenni,
costumavasi eleggere il re del festino: si portavano
i dadi od astragali, tali, e si gettavano le sorti per
la scelta. Non avevano i dadi che quattro faccie piane;
1 e 6 su due faccie opposte; 3 e 4 sulle due altre;
2 e 3 non erano segnati; ma quattro tali si gettavano
insieme. Il miglior tiro, chiamato venus, avveniva
quando ciascuna faccia presentava un numero differente,
come, 1, 3, 4, 6 e chi l’otteneva veniva dichiarato
re. Era il tiro peggiore detto canis, quando
tutti e quattro i numeri riuscivano gli stessi. Fritillus
dicevasi il bossolo, entro cui agitavansi gli astragali
e da cui si gittavano sulla tavola.




Eletto il re, tutti gli altri convitati dovevano, sotto

pena d’ammenda, eseguire gli ordini suoi. Egli fisserà
il numero delle coppe che si dovranno bevere,
comanderà ad uno di cantare, all’altro, se poeta,
di improvvisar versi, designerà la persona, in
onor della quale si dovrà brindare. Se taluno infrangeva
gli ordini, veniva dal re multato nel bere un
nappo di più e dicevasi cuppa potare magistra. Non
si confonda il re del convito col Tricliniarcha, che
era quegli che aveva su tutti gli altri servi addetti
al banchetto la maggioranza e l’amministrazione della
mensa.




La cena regolare, cœna recta, componevasi, oltre
del pane che portavansi ne’ canestri, come c’insegna
Virgilio




               . . . . Cereremque, canistris

Expediunt, tonsisque ferunt mantilia villis[116],






il più spesso di tre serviti, talvolta fin di sei. Valeva
il primo a solleticar l’appetito e cominciavasi per
consueto colle ova, onde venne l’espressione d’Orazio
cantare ab ovo usque ad mala, cantar dalle ova
alle frutta, e la attuale nostra cominciare ab ovo,
per significare che si pigliavan le mosse del dire
dal principio più lontano; ma poi si capovolse e le
ova si recarono in fine. Poi seguivan lattuche, fichi,
olive, radici, ortaggi e salse acri e stimolanti la
fame, secondo avverte Orazio:




                             Acria circum

Rapula, lactucæ, radices, qualia lassum

Pervellunt stomachum, siser, alec, fæcula coa[117].






Cicerone conta in questo primo servito, ch’ei chiama
promulsidem, dal vin melato, mulsum, che si beveva,
Petronio gustationem, Apuleio antecœnia, Varrone
principia convivii e Marziale gustum, come
noi appelleremmo antipasto e i francesi hors-d’œuvre;
conta, dicevo, anche la salsiccia, nell’epistola 16
del libro IX: I[118].









Il secondo servito, o anche secunda mensa, costituiva
il pasto sodo, e componevasi d’arrosti di vitella,
di lepre, di oche, tordi, pesci, gigotti e cosiffatte
leccornie, delle quali parla distesamente Ateneo
nel libro XIV delle Cene dei Savi. E contavansi
in esse le pasticcerie, i latticinj, e mille cose dolci,
che comprendevano sotto il nome di bellaria. Non
essendo ancor conosciuta la manipolazione dello
zuccaro, sebbene se ne avesse notizia come esistente
presso gli Indiani, servivansi in quella vece del miele,
che sapevano impiegare maravigliosamente[119]. — Noto
qui che se aveansi coltelli e cucchiai, non consta
che conoscessero la forchetta; onde avendo a prender
tutto colle mani, Ovidio raccomanda agli amanti,
che il faccian con grazia affine di non lordarsi il viso.




Qui potrebbesi tutto distendere un trattato di gastronomia
romana e pompejana, ricordando i piatti
più succulenti e peregrini di carni, di selvaggina e di
pesci, rammentando gli eroi della cucina, gli Apicii[120],

(i Carême e i Vatel di allora), onde anzi fu detta
l’arte culinaria arte d’Apicio, da quello principalmente
vissuto sotto Augusto e Tiberio, che consumò
per la gola un ingente patrimonio, e giunto alle ultime
duecentocinquantamila lire, preferì uccidersi di veleno,
anzi che non potervi più soddisfare e lasciando
dietro di sè un partito fra i cuochi; ma cadrei troppo
in lunghezze. Oltre di che già sa il lettore dei cinghiali
che Antonio faceva ad ogni ora cucinare per
averne uno pronto ad ogni istante; sa del garo pompejano,
di cui già gli tenni parola; delle murene
che si ingrassavano ne’ vivai ed alle quali Pollione
gittò uno schiavo; e persino della grossa perla che
il figliuol del comico Esopo, strappata dall’orecchio
della sua amica Metella e stemprata nell’aceto, e
che Orazio tramandò ricordata a’ posteri ne’ versi
che piacemi rammentare:




Filius Æsopi detractam ex aure Metelli

(Scilicet ut decies solidum exsorberet), aceto

Diluit insignem baccam[121].






Gusto del resto pur diviso da Cleopatra e da Caligola,
di cui narra Svetonio: Pretiosissimas margaritas
aceto liquefactas serbabat[122].




Egualmente dovrei dire de’ vini; ma già il lettore
non ha dimenticato che ne’ capitoli della Storia io
l’avessi ad erudire dei tanti e celebrati vini che
produceva la Magna Grecia, del Falerno, del Sorrentino,
del Massico, del Celene, del Cecubo, del Pompejano,
che bevean in coppe coronate di fiori, sicchè
allora aveva ragione di chiamarsi questa nostra Italia
Ænotria, quasi regione dei vini; ma non pareva
bastassero alla gola di que’ ghiottoni che furono i
Romani, se ne tirassero da Grecia, se dalla Rezia che
comprendeva i vini del Benaco e bresciani, i quali
oggidì, se meglio conosciuti, rivaleggerebbero co’
meglio rinomati di Germania e di Francia, dalla
Spagna, dalle Baleari, dalla Linguadoca e dalle Gallie,
e tutti ambissero di vecchia data, sì che si contassero
per consolati e ne tracannassero all’ubbriachezza
uomini e donne, come lasciò Seneca scritto: Non
minus potant et oleo et mero vires provocant, atque invitis
ingesta visceribus per os reddunt et vinum omne vomita
remediuntur[123]. Nè priverò di commemorazione a questo

punto quel mio concittadino Novellio Torquato
milanese[124], ricordato da Plinio, ammesso a que’ tempi
in Roma a’ primi onori della città, il quale fu cognominato
Tricongio[125], dal bere che faceva tre cogni
di vino tutto d’un fiato, senza nè riposarsi, nè respirare,
nè lasciarne pur una gocciola nel boccale
da gittare in terra per far quel rumore che addimandavano
cottabo.




E a tutte queste sontuose mense private servivano
molti schiavi, al cenno del tricliniarca.




Prima era il coquus, che nella cucina confezionava
le vivande e il cui valore, al dir di Plinio, fu tempo
che s’agguagliò alla spesa d’un trionfo; poi il lectisterniator,
che sprimacciava i letti su cui giacevano
i commensali; il nomenclator che annunziava le vivande
e i loro pregi, il prægustator, cui era commesso
di gustare i piatti a tavola, onde conoscere se fatti
a dovere ed a tutela che non ascondessero veleno,
lo structor che disponeva le vivande su’ vassoi nei
diversi serviti e collocavali sul portavivande, che

Petronio chiama repositorium, e fungeva altresì da
scalco, lo scissor che trinciava le vivande, il carptor
che le tagliava in parti; il pincerna o coppiere che
mesceva a’ convitati il vino ed erano per lo più eletti
a tale ufficio i meglio avvenenti e lindi giovinetti schiavi,
e il vocillator che compiva suppergiù la stessa cosa.




I banchetti poi rallegravansi con musicali istrumenti,
come alla cena, già ricordata, di Trimalcione
descritta nel Satyricon; con danze di leggiadre e
lascive fanciulle, saltatrices, celebri in questo le
ballerine gaditane, ossia venute da Cadice, come le
più avvenenti e procaci. Donne simili veggonsi rappresentate
nelle pitture pompejane, e per lo più
apparivano vestite d’un ampio e trasparente pezzo
di drappo, che sapevano avvolgere talora attorno
alla persona in pieghe graziose, talora lasciavano
spandersi a modo d’un velo su parte del corpo,
e tal altra affatto rimovendo dalle membra e facendo
svolazzare per aria così da mostrarle tutte all’occhio
degli spettatori. Costume codesto pur in
Grecia vigente allora ed esercitato dalle auletridi, o
suonatrici di flauto, che pria durante il banchetto
facevano intendere i suoni delle loro tibie e quindi,
allorchè le vivande e i vini avevano mandati i fumi
alla testa e convertito in orgia il banchetto, si mescolavano
a’ lubrici conviva.




Quando poi, per dirla col Parini,




Vigor dalla libidine

La crudeltà raccolse,











si spinse il pervertimento fino a darsi a mensa spettacolo
di lotte gladiatorie, non ischifando avanti il
pericolo che il sangue avesse zampillato fin sulla
sintesi e sul mantile o sovra il piatto medesimo.




A tutte queste distrazioni che allietavano le mense,
Plinio il Vecchio, secondo ne scrisse il nipote
nelle sue Epistole, sappiamo com’egli preferisse udir
buone letture d’alcun autore greco o latino. Ma pochi
erano allora del gusto e dell’onestà dell’insubre
magistrato e letterato.




Finita la cena, se ne dividevano gli avanzi dell’ultimo
servito fra i convitati; ciascuno era libero
d’inviar quanto gli fosse piaciuto a’ parenti od agli
amici. Qualche parasita, che fornì materia alle arguzie
di Marziale, li serbava per goderseli l’indomani.




V’erano poi di quelli che non avevan portato seco
il tovagliolo alla cena, e che poi si intascavano quello
che aveva loro fornito il padrone di casa: e il medesimo
Marziale li ha personificati in Ermogene,
quello stesso che già ricordai, il quale non avendo
potuto involare i tovaglioli, perchè nel timore di vederseli
rubati, nessuno gli aveva portati, pur d’esercitare
l’industria sua, aveva pensato di rubar la tovaglia:




Ad cœnam Hermogenes mappam non attulit umquam

A cœna semper retulit Hermogenes[126].











Ciò fatto, si recavano dagli schiavi i calzari, si accendevano
le torcie per rischiarare i convitati che
toglievan congedo dall’anfitrione e, quand’erano
in senno, salutavansi fra loro augurandosi la salute
del corpo e dello spirito.




Sovente erano alla porta attesi da’ loro schiavi
con le lanterne di Cartagine, non tanto per illuminare
le tenebre, giacchè allora per le vie non fosse
illuminazione, o per proteggerli dai ladri, quanto
per respingere gli attacchi de’ giovinastri, perocchè a
que’ tempi anche figli di buone famiglie si recassero
a piacere di assalire i viandanti in ritardo, di applicar
loro una buona bastonatura, o far loro qualche
cattivo scherzo, come nel primo quarto del nostro
secolo vedemmo praticarsi egualmente in Milano
dalla Compagnia della Teppa. Si sa che Nerone imperatore
aveva pure di simili gusti, e si camuffava
perfin da schiavo, affine d’abbandonarvisi le notti, e di
brutti pericoli egli corse per ciò, e la sua vita stessa
fu posta a repentaglio più d’una volta.




Rivelati i misteri della mensa antica, cerchiamo
adesso di indagare quelli della toaletta, nè forse
riusciranno meno interessanti. Dovendo ricordare
anche le vesti femminili, farò pur un cenno di poi
delle maschili e di quelle particolari agli schiavi e
così imporrò fine a questo capitolo, nel quale la sovrabbondante
materia mi affaticò a contenermi nei
limiti proporzionati dell’opera.









Ho già superiormente accennate le diverse schiave
od ancelle addette al servizio delle matrone: ora
veggiamole in movimento intorno a queste. — Sono
tutte silenziose e nude fino alla cintura ad attendere
il cenno della padrona che si risvegli sul suo letto
d’avorio incrostato d’oro e di gemme nel cubiculo
vicino. Si risveglia finalmente, e, vinta l’inerzia lasciatale
dal sonno, facendo crepitare le dita, le
chiama, e senza far rumore entrano le più favorite
cubiculari e l’aiutano a scendere dalle sofici piume.
La sua faccia è ancora tutta impiastricciata della
mollica di pane inzuppata nel latte di giumenta, che
nel coricarsi si è applicata onde serbar morbida e
liscia la pelle, suppergiù come le moderne signore,
pel medesimo scopo, si ungono della inglese pomata,
il cold cream. Gli adoratori del giorno non la ravviserebbero
in quel punto. Oltre quella maschera
screpolata di disseccata mollica, invano le cerchereste
il volume di sua superba capellatura, nè le ben
arcuate sopracciglia, nè le perle della bocca. A
ricostruire la sua bellezza, ella entra nel gabinetto
attiguo. Una schiava ne custodisce l’ingresso, perocchè
occhio profano non debba sorprendere i misteri della
sua artifiziata toaletta, giusta il precetto d’Ovidio,
erudito maestro nell’arte d’amare:




Hinc quoque præsidium læsæ petitote figuræ:

  Non est pro vestris ars mea rebus iners.

Non tamen expositas mensa deprendat amator

  Pyxidas: ars faciem dissimulata juvet.



Quem non offendat toto fex illita vultu

  Cum fluit in tepidos pondere lapsa sinus?[127]

  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Multa viros nescire decet; pars maxima rerum

  Offendat, si non interiora tegas[128].






Anzi, aggiunge il Poeta:




Tu quoque dum coleris, nos te dormire putemus[129].






E le cosmete si pongono all’opera. Con tepido
latte di giumenta appena emunto l’una rammollisce
le arse molliche della faccia e la lava; l’altra mastica
le pastiglie greche che debbonsi applicare, dopo
avere sullo specchio di metallo fiatato e provato

aver ella sano e profumato l’alito; una terza l’imbelletta
col rossetto, fucus; una quarta, sciolto in una
conchiglia il nero, le tinge le sopracciglia; poi v’ha
chi pulisce col dentifricium i denti e colloca i posticci
nelle gengive, assicurandoli con un filo d’oro.
Il medesimo Ovidio dell’artificio del liscio ne dettò un
poema: De Medicamine faciei, che non ci giunse per
altro completo.




Succedono alle cosmete le parrucchiere, Calamistræ,
ajutate dai ciniflones, dai cinerarii e dalle
psecas[130]. L’opera loro è tutto un faticoso lavorio.
Scelgono esse il colore ai capelli che richiede la
moda, e però usavan del sapo, pallottole di sego
e semi di faggio, per colorirli di un color bruno
chiaro; o si facevano giungere capellature sicambre,
quando il color favorito era il rosso e vi spendevano
di grosse somme; oppur si tingevano a celare la canizie.
È sempre lo stesso Ovidio che di tutto ciò ne
ammonisce:




Femina canitiem Germanis inficit herbis;

  Et melior vero queritur arte color.



Femina proceda densissima crinibus emptis;

  Proque suis alios efficit ære suos[131].






Talvolta disponevano i capelli a ricevere la tintura,
lavandoli con acqua di calce, estirpando prima i
canuti colla volsella, che noi diremmo pinzetta. Pettinati,
poscia calamistrati, unti e profumati, il pettine
o quello più precisamente detto il discerniculum[132]
e la mano industre acconciano in mille fantasie le
chiome ed i ricci, spesso raccolti in reticelle o nastri
di seta o di porpora. Vi raffigurano elmi, galeri,
grappoli od eriche, corymbia, mitre orientali; vi infiggono
spilloni aurei ed effigiati, acus domatorio, e topazj
e rubini e ametiste e perle e, dopo tutto, la dama si
specchia nel lucidissimo disco d’argento. Pompei offrì
esempi di siffatti specchi d’argento; uno si rinvenne
di forma circolare il più usuale, con un manico per
reggerlo quando si adoperava; altro di forma oblunga
rettangolare, che doveva esser tenuto davanti alla padrona
da uno schiavo, mentre altri aggiustavano la

toaletta. Mantenevasi lucente la superficie dello specchio
con una spugna, per consueto attaccata al telajo
dello specchio stesso con una corta cordicella e con
polvere di pomice. Guai alla schiava se le treccie
non saranno state ben rannodate! guai se non ben
foggiato il galerus, se alcun capello sfuggirà indisciplinato,
se verrà usata lentezza! perocchè la crudele
elegante le punzecchierebbe il seno o le braccia
a colpi di spillone, o la schiaffeggerebbe, quando
pure non la rimetterebbe al lorario, che sospesa
la sventurata penzolone pe’ capelli, la flagellerebbe
finchè non piacesse alla padrona di cessare.




Quindi è alle ugne che dona le sue cure e insomma
ogni istrumento è adoprato a diversi altri
ufficj, non escluse le essenze, gli olj, i diapasmi o
polveri fine di fiori odorosissimi istropicciati sul corpo,
respingendo l’epilimna, perchè unguento della qualità
più comune.




Visitando la casa delle Vestali in Pompei, in una
camera della terza corte, si trovò una quantità di
questi oggetti di toaletta femminile, che i Romani
compendiavano col nome di mundus muliebris: uno
dei suddetti specchi di metallo, decorato nel rovescio
d’arabeschi, dei fermagli d’oro di forma rotonda,
degli spilloni d’avorio per i capelli, un pettine, una
cassettina di manteche, vasetti di vetro che contenevan
belletto, boccette d’acqua d’odore, braccialetti d’avorio,
orecchini, dentiscalpia o stuzzicadenti, monili,
forbici, ecc., ecc.









Da ultimo entrano i paggi numidi che recano l’uno
un vassoio d’argento con latte per lavarsi le dita
che la dama asciuga ne’ capelli ricciuti di lui, gli altri
i cibi dello jentaculum, o colazione, e il vin di Cipro,
o retico; e, mentre ella asciolve, si intrattiene o col
filosofo di casa, o col mercante, o coll’unguentario
che ha trovato nuove pomate, o colla sua segreta veneria,
la schiava che presiede ai piaceri de’ suoi
amori, ed alla quale dischiude le confidenze de’ suoi
adoratori, chiedendo se costoro abbian mandato nella
mattina i salutigeruli, o tal altro messaggio per lei.




Una breve parola adesso di queste veneriæ, perocchè
in Pompei più d’una iscrizione vi faccia cenno.
E basti per tutte citare quella di una Tiche, che
fu venerea di Giulia, figlia di Augusto, e allora nel
vederne consacrata la memoria fra tombe cospicue,
si è indotti a conchiudere che la qualità di tali femmine
o schiave non dovesse essere ignobile e turpe,
come dovrebbe parere a prima giunta. I costumi del
tempo portavano che le schiave favorite, o liberte, fossero
destinate a tale officio di osceno lenocinio. I lessici
non recano, e neppur quello del Forcellini, spiegazione
di sorta di tal nome applicato a schiava avente
incarichi quali ho mentovati; ma, come dissi, ciò
avrebbero rivelato gli scavi pompejani. Notarono per
altro i lessici il venereum come luogo addetto a’ bagni
e destinato per avventura alle amorose voluttà, e si
riferirono all’iscrizione da me riportata nel dire

dell’annunzio d’appigionarsi nei predii di Giulia Felice,
dove, fra gli altri molti locali, presso al balneum,
si ricorda il venereum. E le venereæ erano
esse particolarmente addette al servizio di codesti
venerei? Nulla di più probabile. Veggasi più avanti
il Capitolo delle Tombe, dove è ricordata quella di
Tiche venerea di Giulia, la figlia di Augusto.




La volta è venuta delle sandaligerulæ, delle vestisplicæ,
e delle ornatrices, le funzioni delle quali
ho già al lettore spiegato. Vediamo adesso i diversi
abiti ed abbigliamenti ond’erano chiamate a vestire
ed adornare la loro padrona.




La tunica era per le donne il primo e più indispensabile
de’ vestimenti di sotto, e la portavano
sempre ed anche in casa. Fu dapprima di lana, ma
dopo le frequenti relazioni coll’Egitto, si mutò in
lino. Gli abiti di seta e i fini e trasparenti tessuti di
Cos, che Petronio chiamò nel suo Satyricon vento
tessile, divennero un oggetto di lusso e di civetteria. Tunica
interior, chiamata eziandio intima, era quella che
vestivasi sotto un’altra tunica, portandosene fin quattro
dalle persone dilicate. Dicevasi anche intusiasta una
specie di camicia o veste che portavano in casa.




La stola, ho detto altrove come fosse una lunga
veste bianca, che si portava sopra la tunica, e si attaccava
sulla spalla a mezzo di un fermaglio: discendeva
fino a terra coprendo ben anche i piedi, ed
aveva fimbrie d’oro e di porpora. Ho già riferito
i versi di Ovidio, che così la ricordano:









Scripsimus hæc istis, quarum nec vitta pudicos

Contingit crines, nec stola longa pedes[133].






Nell’altro poema De Arte amandi, vi accenna in
questo distico del pari:




Este procul villa tenues, insigne pudoris;

Quæque tegit medios, instita longa pedes[134].






La calthula era un piccolo mantello d’una stofa
color della caltha, la calendula officinalis di Linneo,
fiore di color giallo.




Il cerinum era un abito di stofa pur gialla.




La crocota era la veste di gala del colore del zafferano,
imitata dalle greche, che la portavano alle feste
Dionisiache. Dicevasi anche in diminutivo crocotula.




La cymatilis, abito del color dell’acqua marina e
di stofa marezzata, come potrebbe essere il moderno
moerro.




La impluviata era veste di color bruno, riquadrata
a’ quattro lati, come appunto l’impluvium d’una
casa. Sebbene Varrone parli dell’impluvia come di
un mantello contro la pioggia, pure vi doveva essere
anche l’impluviata o l’impluvium come veste, se

così lo noma Plauto nella scena seconda del secondo
atto dell’Epidicus.




Ecco in qual modo fa narrare l’incontro di una
cortigiana col suo ganzo:




        EPIDICUS




Sed vestita, aurata, crocote ut lepide! ut concinne! ut nove!




        PERIPHANES




Quid erat induta an regillam induculam, an mendiculam,

Impluviatam? ut istæ faciunt vestimentis nomina.




        EPIDICUS




Utin’impluvium induta eat?




        PERIPHANES




                              Quid istuc est mirabile?

Quasi non fundis exornatæ multæ incedant per vias?[135]






Vi è dunque ricordato l’impluvium, ma con esso
anche la regilla. Plauto nella stessa scena ricorda
altresì le seguenti vestimenta:




      . . . vesti quotannis nomina inveniunt nova:

Tunicam vallam, tunicam spissam, linteolum cæsicium,



Indusiatam, patagiatam, callulam, aut crocotulam!

Supparum, aut subminiam, ricam, basilicum aut exoticum,

Cumatile, aut plumatile, cerinum aut melinum gerræ maximæ

Cani quoque etiam ademptum ’st nomen.




        EPIDICUS




                       Qui?




        PERIPHANES




                                     Vocant laconicum[136].






La patagiata era veste ricca del patagium, ossia
della larga striscia di porpora e d’oro sul davanti,
simile al clavus che avevano gli uomini.




La plumatilis era un abito, la cui stofa in certi
punti di luce offriva come piume d’uccelli, nel modo

stesso che la Cymatilis illudeva vedersi, come già
dissi, onde marine.




Ralla dicevasi il mantello di una stofa chiara e
leggiera, o di velo.




Rica era un pezzo rettangolare di panno lano orlato
di frangia, vestimentum quadratum, fimbriatum,
como lo ha descritto Festo, portato a modo di velo
sulla testa: il suo diminutivo ricinium, recinium,
ricinus, o recinus, era pure a modo di velo portato
sulla testa, più specialmente assunto come segno di
lutto. Trovansi pure mentovati nei surriferiti versi il
basilicus, l’exoticus, il laconicum, il linteolum cæsicium,
il melinum, la mendicula, la spissa, il supparum
come altri effetti di vestiario, ma forse non
saprebbesi precisarne il rispettivo uso.




Flammeum nomavasi il velo di color giallo carico
e brillante che copriva tutta la persona, e portavasi
dalle giovani spose nel giorno delle nozze.




Palla, come spiegai altrove in quest’opera, era
l’ampio mantello in cui s’avvolgeva la dama romana,
che vietava vedersi il disegno della persona, e s’aggiustava
mediante un fermaglio sopra le spalle. La
statua della sacerdotessa Livia ritrovata in Pompei,
e di cui già feci menzione, offerse esempio della
stola, della palla e dell’amiculum, o velo della testa.




Ho già detto nel capitolo delle Tabernæ della
calzatura delle donne, non che in molte parti dell’opera
de’ giojelli e preziosità onde le donne si

fregiavano, e tanto poi e in una parola dirò essere
stato il lusso e la ricercatezza nel vestiario e nell’abbigliamento
muliebre, che non alle sole cortigiane,
come fece Plauto nel surriferito brano della commedia
l’Epidico, ma a tutte applicar si potesse quel
verso, che testè ho riportato, che, cioè, camminassero
per le vie adorne di case e di terre.




Più spiccio sarò nel dire del vestiario degli uomini.




La toga era il vestito distintivo del cittadino romano,
che sempre si portava da tutti in tempo di
pace: coprendo tutto il corpo, nè lasciando libero
che un braccio, non potevasi tenerla durante il lavoro,
nè in casa. Era di lana e bianca, e per lavarla
davasi a’ fulloni, de’ quali gli intrattenni il lettore;
onde argomentare è dato quanta fosse la importanza
di costoro. Quelli che brigavano una carica publica,
presentavansi al popolo colla toga resa d’un candore
più brillante, usando di una preparazione cretacea,
onde mettersi in rilievo maggiore, e ne venne perciò
agli aspiranti il nome di candidati pervenuto
infino a noi. Della toga bruna, pulla, usavano solo
i poveri, detti perciò anche pullati, come ci avvenne
di ricordare nel trattar de’ teatri, o quelli eziandio
che si trovavano nel corrotto. Sotto gli imperatori,
cresciuto il lusso, si adoperò la seta per la toga.




La toga prætexta, lunga veste bianca e tutta unita,
bordeggiata di porpora, d’origine etrusca, portavano
i fanciulli ingenui d’ambo i sessi, l’abbigliamento

de’ quali compivasi colla bulla o piccolo globo
o cuore d’oro pei ricchi, di cuojo pei poveri, sospesa
al collo. Fu istituita la bulla da Tarquinio
Prisco, che donolla al figliuol suo, il quale, pretestato
ancora, ebbe in guerra ad uccidere un nemico:
nell’uscir di puerizia, cioè nell’entrare dell’anno
decimosettimo, la dimettevano colla pretesta per assumere
la toga, offerendola ai Lari, secondo Persio
ricorda:




Cum primum pavido custos mihi purpura cessit,

Bullaque succinctis Laribus donata pependit[138].






Indossavano la pretesta anche i principali magistrati,
dittatori, consoli, pretori, edili, re, e certi sacerdoti.




Trabea era la toga di porpora vestita dagli imperatori.
Vedemmo già, parlando dell’ordinamento guerresco,
cosa fosse la toga palmata, detta anche picta,
portata dai trionfatori.




Meno lunga che la toga, era la tunica, che pur gli
uomini indossavano immediatamente sul corpo. Fu
prima senza maniche, poi le ebbe, ma non giunsero
fino al gomito: più lunghe, la toga dicevasi manicata,
ed era propria de’ disonesti. La mollezza fece

adottare più d’una tonaca. Il portarla dimessa fino
ai talloni, ciò che dicevasi tunica dimissitia, come il
tener rilasciata la toga, era indizio d’animo effeminato
e libidinoso. Leggesi infatti in Plauto:




Sane genus hoc muliebrosum est timide dimissitiis.

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Heus tu, tibi dico mulier[139].






La tonaca ordinaria non aveva distintivo; ma i
senatori portavano il laticlavium, che era una tonaca
bordeggiata dal petto fino al basso d’una larga striscia
di porpora. Angusticlavium fu detta la tonaca
de’ cavalieri; la striscia di porpora che la frangiava
era più stretta.




Penula, era il mantello con cappuccio, che in luogo
della toga portavasi in viaggio, o in tempo di pioggia;
lacerna era un altro mantello aperto sul davanti
come il pallium de’ Greci, ed aveva pure cappuccio:
già riportai l’epigramma di Marziale che la lasciò
ricordata. La læna era un largo mantello d’inverno e
di colore scarlatto, coccinea, pei ricchi e dignitari; purpurea
pei sacerdoti. Abolla, un ferrajuolo di panno a
due doppi attaccato con fibbia di sotto al collo o in

cima alla spalla: era lo stesso che il sagum, tranne
che questo era di più ampia dimensione e di stofa
più grossolana. Endromis appellavasi un mantello, o
piuttosto una coperta di panno lano, in cui s’avviluppava
dopo i giuochi ginnastici a prevenire il pericolo
d’una infreddatura. Della synthesis, detta anche
cœnatoria, ho già detto che fosse l’abito per il pasto:
Nerone che si mostrava con essa in pubblico, veniva
biasimato come di grave sconvenienza.




De’ calzari de’ Romani ho già informato il lettore
nel capitolo delle Tabernæ, nè occorre però aggiungere
verbo. In testa nulla portavano d’ordinario, solo
coprivanla nelle solennità religiose. Ne’ saturnali portavano
il pileus, più berretto che cappello; il petasus,
che usavasi in viaggio e che Caligola permise portarsi
in teatro per difendersi dal sole, aveva le tese larghe:
galerus era una specie di elmo di pelle; apex, fu
quello de’ sacerdoti. A difesa della testa solevasi altresì
recare un lembo della toga su di essa, ma si
toglieva tosto in segno di rispetto, abbordando alcuna
persona distinta.




In quanto al vestito degli schiavi, all’infuor della
toga, propria dell’uom libero, della stola e della
palla delle matrone, era eguale a quello delle donne
e degli uomini che ho finito di descrivere: la tonaca
avevano peraltro più stretta e bruna, e coprivan la
testa col cappuccio della lacerna o della penula.
Vuolsi notare tuttavia che gli schiavi degli imperatori,

massime nei servizio della tavola, vestivano bianco.




Varrone ricordò tuttavia come i citaredi si servissero
della stola: apud Q. Hortensium, cum in agro Laurenti
essem, Orphea vocari jussit: qui cum eo venisset
cum stola et cithara, et cantare esset jussus, buccinam inflavit,
ubi tanta circumfluxit cervorum, aprorum et cæterarum
quadrupedum multitudo, ut non minus formosum
mihi visum sit spectaculum, quam in circo maximo aedilium,
sine africanis bestiis, cum fiunt venationes, etc.[140] Le
meretrici poi portavano la toga, interdetta loro la stola.




Detto così del vestire, i lavori femminili, che si
compivano nel gynæceum, o appartamento delle matrone,
chiuderanno il capitolo.




Abbiam veduto gli uomini nei fori, nella basilica,
nella guerra, e gli schiavi nelle tabernæ e nelle industrie:
veggiam le donne adesso nell’interno della
casa.




Si imbiancava da esse, si nettava, e cardava la
lana, che traevan di poi dalla conocchia in filo. Quindi
tessevano su proprii telaj e ne facevano stole e vestimenta

per sè, e tonache e toghe per gli uomini,
e già notai che l’occuparsi in siffatti lavori
muliebri, ai primi tempi della republica, e l’incumbere
alle cure domestiche, costituisse la miglior lode
della donna: domum mansit, lanam fecit. L’imperatore
Augusto non volle mai vestirsi d’altro che di quel che
lavoravano le donne di sua famiglia. Poi si esercitavano
le matrone anche al ricamo, che dicevano acupingere,
pitturar coll’ago; e da ultimo, al dir di Tertulliano,
nel suo trattato sulla Esortazione alla Castità,
si aggiunsero altre occupazioni: l’amministrazione,
cioè, della famiglia, la direzione della casa, la custodia
delle chiavi, la cura e la distribuzione del lavoro tra
gli schiavi, la compera delle provvigioni; cure tutte
che le sterminate ricchezze e la effeminatezza del popolo
fecero poscia consegnare agli schiavi. Laonde
la matrona non pensò più quind’innanzi che alla
toletta e agli adulteri amori e, scassinata così la famiglia
da’ suoi cardini, si preparò la corruzione
sociale, la decadenza e la irreparabile rovina di quel
gran popolo e di quel maraviglioso impero.









CAPITOLO XXI.
I Lupanari.






Gli ozj di Capua — La prostituzione — Riassunto storico della
prostituzione antica — Prostituzione ospitale, sacra e legale — La
Bibbia ed Erodoto — Gli Angeli e le figlie degli uomini — Le
figlie di Loth — Sodoma e Gomorra — Thamar — Legge
di Mosè — Zambri, Asa, Sansone, Abramo, Giacobbe,
Gedeone — Raab — Il Levita di Efraim — David,
Betsabea, la moglie di Nabal e la Sunamite — Salomone
e le sue concubine — Prostituzione in Israele — Osca profeta — I
Babilonesi e la dea Militta — Venere e Adone — Astarte — Le
orgie di Mitra — Prostituzione sacra in Egitto — Ramsete
e Ceope — Cortigiane più antiche — Rodope,
Cleina, Stratonice, Irene, Agatoclea — Prostituzione greca — Dicterion — Ditteriadi,
auletridi, eterìe — Eterìe celebri — Aspasia — Saffo
e l’amor lesbio — La prostituzione in
Italia — La lupa di Romolo e Remo — Le feste lupercali — Baccanali
e Baccanti — La cortigiana Flora e i giuochi
florali — Culto di Venere in Roma — Feste a Venere Mirica — Il
Pervigilium Veneris — Traduzione — Altre cerimonie nelle
feste di Venere — I misteri di Iside — Feste Priapee — Canzoni
priapee — Emblemi Itifallici — Abbondanti in Ercolano
e Pompei — Raccolta Pornografica nel Museo di Napoli — Sue
vicende — Oggetti pornografici d’Ercolano e Pompei — I
misteri della Dea Bona — Degenerazione de’ misteri
della Dea Bona — Culto di Cupido, Mutino, Pertunda, Perfica,
Prema, Volupia, Lubenzia, Tolana e Ticone — Prostituzione
legale — Meretrici forestiere — Cortigiane

patrizie — Licentia stupri — Prostitute imperiali — Adulterii — Bastardi — Infanticidi — Supposizioni
ed esposizioni d’infanti — Legge
Giulia: de adulteriis — Le Famosæ — La
Lesbia di Catullo — La Cinzia di Properzio — La Delia di
Tibullo — La Corinna di Ovidio — Ovidio, Giulia e Postumo
Agrippa — La Licori di Cornelio Gallo — Incostanza
delle famosæ — Le sciupate di Orazio — La Marcella di
Marziale e la moglie — Petronio Arbitro e il Satyricon — Turno — La
Prostituzione delle Muse — Giovenale — Il linguaggio
per gesti — Comessationes — Meretrices e prostibulæ — Prosedæ,
alicariæ, blitidæ, bustuariæ, casoritæ, copæ,
diobolæ, quadrantariæ, foraneæ, vagæ, summenianæ — Le
delicatæ — Singrafo di fedeltà — Le pretiosæ — Ballerine e
Ludie — Crescente cinedo e Tyria Percisa in Pompei — Pueri
meritorii, spadones, pædicones — Cinedi — Lenoni — Numero
de’ lupanari in Roma — Lupanare romano — Meretricium
nomen — Filtri amatorii — Stabula, casaurium,
lustrum, ganeum — Lupanari pompejani — Il Lupanare
Nuovo — I Cuculi — Postriboli minori.






Sa il lettore, per quel che gliene ho detto nel capitolo
de’ Templi, come in Roma, massime a’ tempi
dell’impero e quindi a’ giorni in cui specialmente lo
richiama quest’opera, meglio che a Venere celeste, si
sagrificasse alla Venere Pandemos, la Iddia dal facile
ed osceno costume, e già sa del pari della lussuria
campana, onde Plauto, facendosi eco della brutta riputazione
che s’avean fatta, designava gli abitatori di
quella zona molles et libidinosi[141]. Egli sa pure di
quegli ozj passati in proverbio, duraturo anche adesso,

e che riuscirono tanto fatali al massimo capitano cartaginese,
Annibale, che prima d’abbandonarsi ad essi
era stato invincibile. Tutta questa plaga ridentissima
del Tirreno, e massime le città in riva alla marina,
avevano inoltre accolto, come delle buone istituzioni,
così il contributo eziandio delle cattive, che portava
seco quella immigrazione la quale avean causato le
romane guerre in Grecia, in Africa e nelle Gallie, o
l’andirivieni de’ mercatanti che accorrevano a recar
merci all’Italia; onde agli ingeniti costumi e vizi del
paese si fossero venuti annestando i vizii pur dello straniero.
Il culto di Iside, venendo dall’Egitto, vi aveva
dedotto la prostituzione sacra: i misteri di Eleusi importati
da Grecia lo avevano più intristito, e la Grecia
già alla sua volta li aveva avvalorati de’ riti osceni dei
popoli asiatici. Di tutto ciò io dissi già a suo luogo.




È agevol cosa accorgersi, comparando la prostituzione
greca colla romana, che entrambe si avessero per
avventura una comune origine, nell’Asia; vale a dire
che Grecia avesse direttamente derivato di là le pratiche
della sua dissolutezza e che Roma e l’Italia le avessero
adottate coi molti altri costumi dalla vinta Grecia;
con questo solo di divario peraltro, che l’asiatico costume
così assunse un tal carattere in Grecia da, per
così dire, divinizzarsi e farsi perfino simpatica talvolta
e recinta di poesia, mentre in Roma restò brutale
e schifosa. Indarno quindi si cercherebbe a Roma
la storia della sua prostituzione tale da poter esser

letta, senza arrossir sin nel bianco dell’occhio. Invano
le domandereste le Targelie, le Aspasie, le Frini, le
Diotime, le Glicere, le Bacchidi e le cento altre cortigiane,
che la Grecia salutò ispiratrici o di savia
politica, o di dottrina o di poesia, e che anzi segnano,
puossi dire, il progresso della greca civiltà: la
cortigiana di Roma, ignorante e vendereccia, volubile
e lussuriosa, segna invece il precipizio della gloria
e della dignità della nazione.




Quanta differenza fra la Via Sacra, i boschetti di
Pompeo, il portico di Livia di Roma e il Ceramico,
od anche il Pireo d’Atene, fra il dicterion greco e il
lupanare romano!




Gli scavi pompeiani dovevano portare una luce e
costituir quasi un commento sul lupanare romano
descritto da Giovenale, dove la imperial consorte dello
stupido Claudio faceva copia di sè, come la più
abbietta meretrice, alla feccia della plebe che vi
traeva, e d’onde non partiva la svergognata che
sfiaccata, ma non satolla:




Et lassata viris nec dum satiata recessit[142].






La mia mano deve adesso sollevare un lembo
della cortina del lupanare pompejano, per iscriverne
i possibili particolari, e dico possibili, perocchè tutto
non sia lecito ripetere, da che l’età nostra siasi fatta

estremamente pudibonda, se non dei fatti, certo delle
parole: il contrario di quel diceva Catullo dovesse
essere il poeta, al quale correva obbligo d’essere
casto, mentre poi non fosse necessario che casti fossero
i suoi versi:




Non castum esse decet pium poetam

Ipsum: versiculos nihil necesse est[143].






Ardua impresa io mi assumo: lo farò con quel
riserbo che il lettore domanda, al quale per altro
non ispiacerà che a larghi tratti io gli narri la
storia dapprima e la condizione di questo abbrutimento
dell’uomo, contro il quale finora invano lottarono
la sapienza de’ legislatori e la civiltà dei tempi
per diradicarlo, paghi soltanto d’averlo infrenato;
ond’esso si accampi nella società sotto l’egida delle
leggi, quasi una professione ed un diritto, e si convenne
nomarsi prostituzione legale. Per ciò appunto che
già notai che lo svolgimento più ampio e sfrenato
di questa lebbra in Roma dati dall’epoca delle sue
conquiste e dall’affluirvi delle diverse nazionalità, uno
sguardo retrospettivo sulla storia, in cotale materia,
degli altri popoli, varrà a notarne i punti di contatto

ed a illustrare, quella che più presso riguarda
il mio soggetto.




Ogni traffico osceno del proprio corpo è quanto
corrisponde alla parola prostare, d’onde è derivata
quella di prostituzione. Questo traffico, questo infame
commercio ha pur troppo la sua storia, antica
quanto il mondo, nè interrotta mai nelle sue più
orribili tradizioni; nè, per quanto si ingentiliscano i
costumi, per quanto splenda lume di civiltà, non può
nutrirsi speranza che siffatta mala pianta si divella
di mezzo agli uomini; solo essendo dato di credere
che possa venir meglio infrenata e disciplinata. Importa
altresì seguirne le fasi storiche, potendo giovare
il conoscerne i particolari, i suoi periodi più accentuati
e quelli di decrescimento, onde dallo studio delle medesime
dedurne gli accorgimenti utili al miglioramento
del costume.




Gli scrittori — e fra questi anche il Dufour nella
sua Storia della Prostituzione, alla quale mi è impossibile
non ricorrere, massime in queste prime pagine
nelle quali ne indago le origini, — si accordano
nel considerare tre distinte forme sotto cui si manifestò
la prostituzione e la distinsero in prostituzione ospitale,
in prostituzione sacra o religiosa e in prostituzione legale
o politica. Originò la prima dalla prevalenza della
forza dell’uomo sulla donna, per la quale questa fu presto
ridotta sotto la sua schiavitù; ond’essa, perduta ogni
dignità e divenuta all’uomo, cui era compagna, indifferente

col tempo, nel primitivo stadio sociale in cui
la face non brillava della civiltà, passò fra le concessioni
dell’ospitalità. Perocchè vediamo presso tutti i
popoli primitivi l’ospitalità spesso elevarsi a dogma
e legge inviolabile, e la prostituzione divenire parte
integrante della medesima. I doni che in ricambio la
donna riceveva dall’ospite straniero e che soddisfacevano
la cupidigia del marito, valsero a generalizzare
la prostituzione ospitale. E l’ospite straniero, a rendere
più ardenti, anzichè obbligatorie o di cerimonia,
le carezze, lasciava talvolta credere la propria
origine celeste e così poco a poco si venne a dare a
codesta prostituzione il carattere di sacra. La mitologia
infatti reca più esempi di numi presentatisi
alle dimore ospitali di semplici mortali ed ivi avere
beate di loro amplessi divini le mogli degli ospiti
loro. Gli eroi più celebrati del poema omerico, quelli
della storia greca ed anche della romana, fino a
Cesare, che voleva da Venere esser disceso, tutti vantano
origine divina. Non re, non capo di tribù potè
far senza di questi fasti di famiglia; finchè tra le
offerte che si facevano ne’ templi, la religione pagana
accolse anche la prostituzione, il cui prodotto
manteneva l’avarizia e la libidine sacerdotale. Facile
allora era il passaggio della prostituzione dalla religione
nei costumi e nelle leggi. Certo è tuttavia che
tra l’esistenza della prostituzione antica e anteriore
al Cristianesimo e quella posteriore corra una differenza

enorme. Se ora la religione la vietò, se la morale
la condannò; la legge, autorizzandola, la ridusse
nondimeno entro determinati confini: mentre prima,
se la sola filosofia la proscriveva, i costumi la consacravano
ai dogmi religiosi.




Tutte queste transizioni appariranno dalle seguenti
storiche narrazioni che rapidamente accennerò.




È nella Caldea, nella patria di Abramo, che si riscontrano
le prime traccie della prostituzione ospitale
e sacra e ce le additano da una parte la Bibbia
ed Erodoto dall’altra.




Per la prima, sappiamo come gli angeli discesi sulla
terra per conoscere le figlie degli uomini, ne avessero
avuto figliuoli, ch’erano i giganti. A questa
credenza avevan dato luogo i seguenti versetti del
capo IV della genesi:




«Or avvenne, che gli uomini cominciarono a
moltiplicare sopra la terra, e che furono loro nate
delle figliuole:




«I figliuoli di Dio veggendo che le figliuole degli
uomini erano belle, si presero per mogli quelle
che si scelsero d’infra tutte»[144]. Poi ci fa sapere
del corrotto costume e della malvagità così cresciuta,
che pentissi il Signore d’aver creata la terra onde

ebbe a mandar il diluvio a sterminare la razza umana;
salva solo la famiglia di Noè. Vediam poi, sempre
nella Genesi, che è il primo libro della sacra Bibbia,
neppur rispettata più l’ospitalità; perocchè vi leggiamo
che in Sodoma gli angeli che si fermarono nella casa
di Loth per passarvi la notte, vi fossero fatti segno
agli assalti de’ Sodomiti, che circondando la casa ne li reclamavano
sì che Loth offrisse loro, a rispetto dei suoi
ospiti, le due figlie, che non avevano conosciuto ancora
gli uomini. Le quali figlie, ci dice poi lo stesso libro
santo, come abusassero un giorno, a cagion di libidine,
dell’ebbrietà del loro padre. L’incendio di Sodoma e
Gomorra provano il traffico, più osceno ancora, contro
natura; l’episodio di Thamar che si prostituisce a
Giuda suo suocero per averne un figlio e il modo cui
è narrato pongono in sodo che la prostituzione legale
esisteva, sedendosi le meretrici perfino a capo delle
vie ad attendere i loro avventori. Mosè poi, il grande
legista, dovè ricorrere a penalità terribili pei crimini
di bestialità e di sodomia; prova indubbia che gli
Ebrei si abbandonassero troppo a questi brutti peccati.




I lupanari tuttavia degli Ebrei non erano che di
meretrici straniere, avendole Mosè escluse dalla prostituzione
legale. La lebbra onde s’affliggeva quel popolo
altro non era che un male, conseguenza dello
abuso e delle diverse forme d’impurità, e le frequenti
abluzioni ordinate dalla legge erano prescrizioni
igieniche per chi pativa di taluno de’ malefici

effetti, come argomentasi da quanto è detto nel
Cap. XV del Levitico. Così la pena di morte comminata
contro gli Ebrei, che in onore di Moloch
commettevano impurità, prova come si fosse generalizzato
l’onanismo. La dissolutezza degli Ebrei
aveva generato terribile malattia: Mosè e i giudici
ne erano gravemente preoccupati e Finea nipote d’Aronne,
saputo che Zambri giaceva con una meretrice
madianita, li coglie e li uccide. Lo stesso Mosè fa
sgozzare 24,000 de’ suoi seguaci, perchè uno di loro
aveva bazzicato con una Madianita; ciò che per altro
non aveva impedito che quel grande legista si
fosse tolta per moglie una figliuola di quel popolo.
Asa, re, caccia perfino la madre sua che sacrificava
a Priapo e ne distrugge l’oscena statua. Nè pure i capitani
più eletti d’Israello andavano immuni da tal
peccato. Sansone nelle braccia di Dalila perdeva la
forza che gli aveva data il Signore. Abramo aveva
la sua concubina e prostituiva due volte per denaro
a re stranieri la moglie, facendo loro credere fosse
sua sorella. Giacobbe ebbe la sua; Gedeone del pari.
La Raab che tradì Gerico, la propria città, a codesto
condottiero del popolo Ebreo, vuolsi fosse una cortigiana.
Pietosa è la storia del Levita di Efraim, che
nella città di Guibha, ospitando presso un buon vecchio,
i cittadini ne assalirono la casa per abusare di
lui. Egli e l’ospite suo cercarono stornarli; poi a
nulla valendo le preci, concesse il levita a que’ miserabili

la propria concubina, che alla dimane, rotta
da quelle bestiali lussurie, non appena potè ridursi
presso l’amante levita, che miseramente spirava e
fu causa codesta che Israello, a vendicar tanta infamia,
si armasse a fiera guerra contro i Beniamiti.
David, il santo re Profeta, a saziar la sua lussuria,
invaghitosi di Bath-Scebah o Betsabea, come è chiamata
per lo più, da lui veduta ignuda nel bagno, la
fa rapire e la rende madre; poi fa che Uria marito
di lei venga esposto nella furia maggiore della battaglia
sì che vi perisca e così si appropria la moglie.
Non altrimenti aveva fatto il santo patriarca con
Nabal, cui saccheggiava la casa, e toglieva la moglie
per farla sua. Lascierò poi agli spiriti più ingenui
l’apprezzare il rimedio suggerito da’ servitori
suoi allo stesso re David, quando vecchio non poteva
per copertura di vestimenta riscaldarsi, collo avergli
cercato una giovinetta vergine, la bellissima Abisag,
perchè si tenesse davanti a lui e gli dormisse
in seno. Buon per la vezzosa Sunamite ch’ei non
abbia potuto conoscerla. Che diremo di Salomone, del
sapientissimo re? Egli ebbe settecento donne e trecento
concubine e il suo cuore, già sì saggio, si pervertì,
tanto da assassinare il fratello Adonias, che
gliene aveva domandata una, della qual s’era invaghito.




Finalmente la prostituzione, dietro l’esempio dei
grandi, si popolarizzò e si portò perfin nel tempio,
come si legge nel libro de’ Maccabei. Ciò che poi

apparirà incredibile si è il leggere in Osea queste
strane parole poste in bocca dell’Eterno stesso:
dixit Dominus ad Oseam: Vade, sume tibi uxorem fornicationum,
et fac tibi filios fornicationum[145] ed egli infatti,
sposò la meretrice Gomer figliuola di Debelaim e
n’ebbe un figlio, cui impose il nome di Gesraele.
Ma non basta: lo stesso Dio dice al medesimo Profeta
di poi: Et dixit Dominus ad me: Adhuc vade, et
dilige mulierem, dilectam amico et adulteram... et fodi
eam mihi quindecim argenteis et coro hordei[146], e, già
s’intende; il Profeta obbedisce all’Eterno.









Lascio che se la sbrighino i commentatori della
Bibbia, che essi sapranno giustificare questi bei
Comandamenti che un delirante ebbe ardimento di
dire gli venissero dal Signore.




E per lasciare i libri santi, della prostituzione caldaica
ho detto come informi Erodoto. Hanno i Babilonesi,
egli scrive, una legge infame. Ogni donna nata nel
paese è obbligata una volta almeno nella sua vita di
andare al tempio di Venere ed ivi abbandonarsi ad
uno straniero. Gli stranieri vi passeggiano e scelgono
le donne che più gli piacciono ed esse non ponno
tornare a casa, se prima qualche forestiero non le
abbia avute, invocando la dea Militta, piacendo agli
Assiri di dare a Venere questo nome. Nè gli stranieri
ponno ricevere rifiuto, perocchè ciò vieti la legge e
sacro essendo il denaro che ne è frutto. Quelle che
hanno in dote bellezza, non fanno lunga dimora nel
tempio; le brutte vi restano fin tre o quattro anni,
finchè non abbiano soddisfatta la legge. È agevole
capire allora come facilmente avesse ragione Quinto
Curzio, quando nella vita d’Alessandro Magno ebbe a
dire che nessuna nazione fosse più corrotta della Babilonese;
la prostituzione sacra ingenerando l’altra dei
costumi. E il fatale esempio si diffuse colle guerre e
la prostituzione attecchì presto nella Grecia. Nacque allora
il culto di Venere e di Adone, a personificare
la passione, perchè gli uomini tendano a divinizzare
i loro affetti, e questi poi degenerando nelle diverse

manifestazioni, originarono l’Astarte, il dio ermafrodito,
che rappresentava i due sessi ad un tempo stesso.




E si fecero misteri e feste a Venere, ad Adone, ad
Iside ed alle altre divinità, che con diverso nome rappresentavano
la medesima cosa. Pafo, Amatunta, Cipro,
Eleusi furono teatro a queste sacre lascivie, che poi ebbero
tempio in ogni città greca e quindi in ogni città
romana. Nè meno sfrenate furono le sacre orgie dei
Persiani in onore di Mitra, i quali del resto, afferma
Plutarco, le avessero dedotte dai Parti, passate di poi
nella Cilicia, e più tardi, al tempo di Trajano, in
Roma, secondo l’opinione di Fréret.




Ho detto che Iside ebbe i suoi misteri; essa era
quanto la Venere degli Egizi[147], che sotto quel nome
e quello d’Osiride avevano divinizzato la natura fecondante
e generatrice.









Il phallus, distintivo della virilità, veniva dalla sacerdotessa
d’Iside nelle sacre cerimonie portato chiuso
in una teca d’oro. La prostituzione sacra era dunque
nel massimo vigore sulle sponde del Nilo; ma ciò che
non parrà vero e che proverà ognor più com’essa passasse
agevolmente ne’ costumi, si è che Ramsete, re
dell’Egitto, 2244 anni prima di Cristo, prostituì nel lupanare
la propria figlia, come mezzo politico per discoprire
il ladro del suo tesoro, e Ceope fece altrettanto dodici
secoli avanti l’era volgare, per provvedere alla
spesa d’una piramide, e narra Erodoto che quella
brava figliuola volendo inoltre erigerne un’altra per
proprio conto, pregasse quelli che la visitavano fornissero
ciascuno una pietra per compirne l’opera, e
la nuova piramide sorse infatti accanto a quella del
padre. — A’ matematici il computare quanti potessero
essere gli erotici visitatori di quella virtuosa
figlia di re.




Io non posso ricordare il nome delle cortigiane
tutte de’ tempi i più remoti, che si resero celebri; pur
di taluna farò il nome. L’Iliade cantò le conseguenze
del rapimento di Elena, l’infedele consorte di Menelao,
nella cui casa Paride violò l’ospitalità, onde ne derivò
la Guerra di Troja. Negli episodi di quel divino
poema, massime in quelli di Briseide, di Tecmessa
e di Cassandra, appartenenti ad Achille, ad Ajace e
ad Agamennone, vediamo la prostituzione cui eran
sottoposte le schiave, ancor che figlie di re, ma venute

per le vittorie in servitù. Poi la storia dei tempi
eroici ricordò ancora in Grecia gli adulterj di Clitennestra
e d’altre eroine, e i bestiali accoppiamenti di
Pasife ed altre molte lussurie infami ed incesti, che
parvero perfino parti dell’immaginazione e si confusero
colle leggende incredibili della mitologia.




Solo volendo pertanto ricordare quelle che di sè
trafficarono a cagion di lucro, terrò conto di Rodope,
cortigiana di Tracia, che 600 anni prima di Cristo,
fu celebre in Egitto e cui si deve un’altra delle
piramidi. La sua bellezza e riputazione è rivelata al
re Amasi da un’aquila, che avendole rapita una
pianella, ebbe a lasciarla cadere a’ piedi di lui, il
quale, fatte le indagini a chi appartenesse, scopriva
essere di Rodope e se la volle per amante.




Ma la grande epoca delle cortigiane d’Egitto fu
quella de’ Tolomei, tre secoli cioè avanti l’era volgare,
e si rammentano i nomi di Cleina cui furon rizzate
statue, di Stratonice greca, cui ne onorò Tolomeo
Filadelfo la memoria, rizzandole, morta, un mausoleo:
Irene, che volle morire col suo reale amante Tolomeo
Evergete; e Agatoclea, che appartenne a Tolomeo
Filopatore e resse per lui l’Egitto.




Dalla egizia passando alla prostituzione greca, vi
troviamo del pari quella sacra; ma cessando questa
ben presto, lasciò nei riti le sue traccie. Varie furono
le Veneri che si crearono a rappresentare le diverse
forme della bellezza e dell’amore; ma Socrate le

riassunse in due; nella Venere celeste o dell’amor
casto e nella Venere Pandemos o popolare, che ricordai
al principiar del capitolo, ossia dell’amore impudico
e criminoso. Solone, il severo legislatore,
fondò il dicterion o lupanare e coi prodotti di esso
eresse un tempio alla Venere Pandemos. E templi
sorsero in tante altre città di Grecia a questa Dea,
perfino sotto il nome di Eteria o cortigiana e di
Peribasia, qualificativo che descriveva l’azione del
più svergognato amor fisico. E a questa Dea si consacravano
speciali eterie e il culto veniva da esse
esercitato. La prostituzione in Grecia si poteva dividere
in tre classi: alla prima appartenevano le ditteriadi
o le meretrici del popolo; alla seconda le
auletridi, o suonatici di flauto, che dopo avere colle
tibie rallegrati i banchetti, si mescevano alle orgie
che vi ponevano fine; alla terza le eterie. Queste
ultime erano bensì cortigiane, ma elette, di peregrina
bellezza o d’ingegno, le quali si abbandonavano
non a tutti, ma a chi credevano, a seconda
del capriccio o della simpatia e il più spesso per
ammirazione del talento. Queste tre classi non
avevano alcuna relaziona fra loro e le eterie serbavano
la loro fierezza, come a un di presso farebbero
le lorettes parigine oggidì. Esse infatti frequentavano
il Ceramico, dov’erano boschi e portici,
giardini e sepolcri dei cittadini morti in guerra
e dove traeva la parte ricca e intelligente d’Atene;

mentre alle ditteriadi ed alle auletridi riserbavasi
il Pireo. Quelle, quantunque non venissero
considerate come cittadine, vivevano nondimeno tra
uomini eminenti e letterati; queste invece considerate
come schiave, liberte o straniere.




Celebri fra le eterie furono Glicera, amante del primo
dei poeti comici, Menandro; Lamia amante di Demetrio
Poliorcete re dei Macedoni; Taide amata da
Alessandro il Grande e che lo seguiva nelle sue spedizioni
militari; Cleonice amata da Pausania, che fu
anche filosofa, come lo fu Targelia amante ed emissaria
di Serse e sposa di poi del re di Tessaglia;
Leonzia amata forsennatamente da Epicuro; Archippe
e Terride amanti di Sofocle; Archeanassa di Platone,
Laide di Diogene, Frine di Iperide, Bacchide di
Procle, Teodota di Socrate e più che tutte, che sarebbe
troppo lungo enumerare, Diotima la cui saviezza
fu encomiata da questo grande filosofo, Erpilli
che passò la sua vita con Aristotile ed alla
quale ei legò la casa de’ suoi padri, e Aspasia, che
bella e filosofa, maestra prima di retorica a Socrate,
amica di Alcibiade e Fidia, fu poi amatissima da Pericle,
in guisa che l’avesse a sposare, e cui la Grecia
andò debitrice di progresso e incivilimento.




Tanto era costei considerata in Atene, che la sua casa
divenisse il convegno de’ più dotti e celebrati uomini
d’allora, come i filosofi Anassagora e Socrate, Sofocle
ed Euripide i due sommi tragici, Iclino l’architetto

del Partenone e Fidia lo scultore degli Dei,
e gli si assegnasse tanta dottrina, che per molti si
tenne che i discorsi che Pericle pronunciava nello
Pnice, e alla cui eloquenza nulla resisteva, fossero
composti da Aspasia, come il discorso in commemorazione
dei morti ne’ primi anni della guerra del
Peloponneso e riferito da Tucidide. L’aristocrazia,
nemica di Pericle, così ne temeva l’influenza e il
consiglio, che a perderla facesse accusare Aspasia di
empietà da Ermippo, poeta comico, e tratta avanti agli
Eliasti, avrebbe corso gravissimo pericolo d’esserne
condannata a morte, se per lei non avesse perorato
Pericle stesso, il qual fu visto piangere per la prima
volta.




È strano il vedere codeste eterie amare e darsi
ad uomini unicamente per le virtù di essi, come la
Teodota di Socrate e la Laide dello schifoso Diogene:
la loro storia sarà però sempre più poetica e
simpatica che non quella delle cortigiane di altri
paesi. E più strano parrà che Aspasia venga raffigurata
nei dialoghi di Platone come propugnatrice della
più pura morale e, in capo d’ogni altra cosa, della
morale della famiglia.




E così savii infatti ne erano gli ammonimenti, che
le più rispettabili matrone vedevansi condurre a lei
le proprie figliuole; onde non saprebbesi poi comprendere
come colla retorica si facesse altresì maestra
d’amore a Socrate, come taluni scrissero di lei, che

si scostasse della virtù, e meno ancora che servisse
mezzana agli impudici ardori di lui per il bello Alcibiade.
Molto di lei si favoleggiò, si scrisse contrariamente
a verità e si calunniò, massime da Aristofane
nelle sue commedie-libelli e credo rimanga
ancor molto a studiarsi per rivendicarla interamente
dalle brutte accuse, motivate unicamente forse da ire
di parte.




Nè le altre classi della greca prostituzione mancarono
di nomi celebri e basti il ricordare Boa auletride,
che fu madre di Filetario re di Pergamo e
Abrotone ditteriade tassata un obolo, che in onta a
ciò, fu madre di Temistocle.




Prima di congedarmi dalla prostituzione greca,
dovrò far cenno della poetessa Saffo, che nacque da
distinta famiglia di Lesbo e ricca e la quale, se non
prostituivasi a denaro, teneva tuttavia scuola di prostituzione
la più dannosa, predicando l’amor delle
donne, detto perciò l’amor lesbio. Platone la disse
bella; Massimo di Tiro, seguito pure da Ovidio,
nera e piccola: vi fu chi avrebbe voluto riabilitarne
la dottrina e i costumi; ma Dionisio Longino, avendoci
conservata l’ode di lei, capolavoro di passione
isterica, tolse ogni attendibilità alla difesa[148].




L’Egitto, la Fenicia, la Grecia, colonizzando l’Italia,
vi importarono coi costumi anche la religione e
il culto di Venere vi attecchì primo fra tutti. La

prostituzione ospitale regnava tra’ monti e nelle foreste,
la sacra nelle città. I dipinti e vasi etruschi
che si rinvennero, sono altrettanti monumenti che
attestano in Etruria la prostituzione. Altrettanto nei
primordi di Roma. Romolo e Remo allattati da una
lupa, Aurelio Vittore e Aulio Gellio spiegano che la
lupa non fosse che una meretrice, Acca Laurenta
denominata, amante del pastore Faustolo. In memoria
di questa lupa o meretrice, si istituirono le feste Lupercali,
che per rispetto si attribuirono al Dio Pane.
Giustino e Servio con più ragione pretendono che
Romolo altro non abbia fatto se non che dar forma
più decente e regolare alle grossolane istituzioni di
Evandro. Tuttavia non modificaronsi di molto le indecenti
azioni de’ Luperci, ovveramente arguir si
deve che ben fossero scandalose ed oscene, se rimasero,
sebben modificate, rozze e invereconde cose e
che Cicerone medesimo trattasse il corpo de’ Luperci
come agresta società anteriore a qualunque civiltà.
In queste feste lupercali alcuni giovani e i sacerdoti
preposti al culto di Pane, correvano per le vie affatto
ignudi tenendo da una mano i coltelli di cui
si eran serviti per immolare le capre e dall’altra
delle sferze, colle quali percuotevano tutti coloro
che incontravano. L’opinione che si aveva che quelle
percosse contribuissero a render feconde le donne
o rendessero felice il parto, faceva sì che lungi dall’evitarne
l’incontro, esse si avvicinassero loro per

ricevere de’ colpi, a’ quali attribuivano una sì grande
virtù.




Feste e riti congeneri reclamava in Roma anche
il culto del Dio Bacco, epperò designaronsi col nome
di Baccanalia, come in Grecia, da cui vennero, chiamavansi
Dionysia. Si appellarono eziandio Orgiæ ad
indicare lo strepito o baccano che si soleva fare ne’ tre
giorni di loro durata. Non altrimenti che in Grecia, anche
in Italia venivano accompagnate dalle più sfrenate
dissolutezze. Dapprincipio si celebravano tre volte
all’anno; quindi quasi mancassero le occasioni alle
baldorie ed alle lascivie, si ripetevano più spesso. Seguendo
le tradizioni greche, ed anche egizie, Erodoto
e Diodoro Siculo vogliono che le feste dionisiache
procedessero dalle sacre terre fecondate dal Nilo,
non erano che le donne chiamate in Roma a celebrarne i
misteri: poscia, bandito ogni ritegno, si mescolarono
i due sessi, e orribili disordini ne conseguitarono,
tal che il Senato nell’anno 568 di Roma, emise decreto
che tali orgie proscrisse in tutta Italia. L’abolizione
dei Baccanali formò soggetto ad una tragedia
di Giovanni Pindemonti, al suo prodursi applaudita.




Come pratichiamo noi pure di presente nelle feste
cristiane di Madonne e Santi, nelle quali si portano
i sacri simulacri processionalmente, nelle feste di
Bacco recavasi la statua del nume in processione
seguita da canefore o portatrici di panieri, coperte di
pampini e da saltanti Tiadi o sacerdotesse con cimbali

e trombe, e da Baccanti con tirsi, dette pur Menadi
o furibonde, come si argomenta dal seguente
brano onde si chiude il Carme XVIII del Lib. 1.
delle Odi di Orazio:




.... Non ego te, candide Bassareu,

Invitum qualiam: nec variis obsita frondibus.

Sub divum rapiam: sæva tene cum Berecynthio

Cornu tympana, quæ subsequitur cœcus amor sui,

Et tollens vacuum plus nimio gloria vorticem,

Arcanique Fides prodiga, perlucidior vitro[149].






Sopra molte pitture in Pompei ed Ercolano si riconobbero
rappresentati Baccanali e Baccanti, soggetto
del resto usitatissimo in bassorilievi antichi e
su vasi greci.




Il nome di Baccanti, per le oscene loro opere, diventò
presto sinonimo di femmine rotte ad ogni dissolutezza.




Nè questi erano i soli nomi, che valevano di pretesto
alla sacra prostituzione.









La cortigiana Flora, sotto Anco Marzio, morta ricchissima,
avendo lasciato erede di sua fortuna il
Popolo Romano, questi in riconoscenza ne celebrò
la memoria coi giuochi Florali, confondendoli con
quelli istituiti in onore della Dea dei fiori. Quanto
fossero lascivi ed infami, sì che gli attori dei medesimi
ne vergognassero alla presenza dell’austero
Catone, ho già in questa mia opera narrato, nè ho
quindi bisogno ritornarvi sopra.




Venere ebbe in Roma molti templi sotto tutti i
nomi, di libertina, di salace, di volupia, di verticordia,
ecc., secondo le diverse forme di lascivia
che la fantasia intendeva di divinizzare, e tutti cotali
templi erano ridotti di dissolutezza. Venere Mirtea,
così nomata dai boschetti di mirto che ne circondavano
il delubro, era un convegno alle maggiori lubricità e
le veglie che vi si facevano nell’aprile, a’ banchetti,
balli e canti si mescevano le oscenità della più sfrenata
prostituzione.




Già nel Capitolo ottavo di quest’opera, il quale
tratta dei Templi, io dissi di queste vigilie che si
facevano in onore di Venere, celebrandosene le feste
al primo d’aprile, che per ciò appellavasi il mese di
Venere; narrai come le donzelle vegliassero pel corso
di tre notti consecutive, si dividessero in parecchie
schiere e in ognuna di queste si formassero parecchi
cori, aggiungendo come tutto un tal tempo si impiegasse
nel danzare ed inneggiare alla Dea e citai

un brano di un ritmo antico che ne aveva lasciato
memoria. Esso non era che il Pervigilium Veneris,
intorno al quale si stancarono gli eruditi per ricercarne
l’Autore. Aldo Manuzio ed Erasmo il dissero
di Catullo, l’amante di Lesbia, ma è troppo casto per
esser suo; Giusto Lipsio l’attribuiva a penna del secolo
d’Augusto; Scaligero lo vorrebbe assegnare ad altro
Catullo dei dintorni di Roma, e del quale parlano
Giovenale e Marziale; Boullier, riconoscendovi i segni
della decadenza del gusto, non senza ragione,
il credette di Anneo Floro, del tempo di Adriano, e
con lui lo opinò Wernsdorf, ritrovandovi il metro
eguale ad altro poema attribuito allo stesso Autore
e intitolato De Qualitate Vitæ. Vossio finalmente vorrebbe
che questo Floro fosse il medesimo Lucio
Anneo Floro, che dettò il Compendio della Storia
Romana, e che io ho pur qualche volta citato in
quest’opera.




In ogni modo, se questo Pervigilium Veneris accusa
la decadenza, se non ne è sempre squisita la latinità,
reputo opportuno farne luogo alla traduzione che ne
ho condotta, perchè porge i dati acconci a darne
l’idea delle feste di Venere, che si celebravano in
Roma e nelle Colonie, e prima che altrove in Pompei,
dove la città stessa chiamavasi Colonia Veneria e vi
aveva culto ed altare. Non è poi fuor di luogo osservare
come, malgrado il libertinaggio più sfrontato
che presiedeva a cotali feste, pure il Pervigilium Veneris

si riduca ad essere un Canto sulla Primavera,
senza che vi sia concetto od immagine, che offender
possano il pudore.




PERVIGILIUM VENERIS[150].




Cras amet, qui nunquam amavit,

Quique amavit, cras amet.




  Ver novum, ver jam canendum:

    Vere natus est orbis.




  Vere concordant Amores,

    Vere nubunt alites,




  Et nemus comam resolvit

    Ex maritis imbribus.




  Cras Amorum copulatrix,

    Inter umbras arborum,









  Implicat casus virentes,

    Et flagella myrtea;




  Cras Dione jura dicit,

    Fulta sublimi toro.




Cras amet, qui nunquam amavit;

Quique amavit, eras amet.




  Tum cruore de superno, ac

    Spumeo pontus globo,




  Cærulas inter catervas,

    Inter et bipedes equos,









  Fudit undantem Dionen

    In paternis fluctibus.




Cras amet, qui nunquam amavit;

Quique amavit, cras amet.




  Ipsa gemmeis purpurantem

    Pingit annum floribus;




  Ipsa turgentes mamillas

    E Favoni spiritu




  Mulget in toros tepentes;

    Ipsa roris lucidi,




  Noctis aura quem relinquit,

    Spargit humentes aquas.




  Lacrymæ micant trementes

    A caduco pondere:









  Gutta præceps orbe parvo

    Sustinet casus suos.




  Hinc pudorem florulentæ.

    Prodiderunt purpuræ.




  Humor ille, quem serenis

    Astra rorant noctibus,




  Mane virgines papillas

    Solvit hærenti peplo:




  Ipsa jussit, mane ut udæ

    Virgines nubant rosæ




  Facta Cypridis cruore,

    Atque Amoris osculo,




  Facta gemmis, atque flammis,

    Atque cotte purpura,




  Cras ruborem, qui latebat

    Veste tectus, igneum









  Invido, marita, nodo

    Non pudebit solvere




Cras amet, qui nunquam amavit;

Quique amavit, cras amet.




  Ipsa nymphas Diva luco

    Jussit ire myrteo.




  It puer comes puellis;

    Nec tamen credi potest




  Esse Amorem feriatum,

    Si sagittas gesserit:




  Ite, Nymphæ; ponit arma,

    Feriatus est Amor.




  Jussus est inermis ire,

    Nudus ire jussus est,









  Ne quid arcu, neu sagitta,

    Ne quid igne læderet.




  Sed tamen, Nimphæ, cavete,

    Quod Cupido pulcher est:




  Totus est, inermis, idem,

    Quando nudus est Amor.




Cras amet, qui nunquam amavit.

Quique amavit, cras amet.




  Compari Venus pudore

    Mittit ad te virgines;




  Una res est, quam rogamus;

    Cede, virgo Delia,









  Ut nemus sit incruentum

    A ferinis stragibus




  Ipsa vellet te rogare,

    Si pudicam flecteret;




  Ipsa vellet ut venires,

    Si deceret virginem.




  Jam tribus choros videres

    Feriatos noctibus




  Congreges inter catervas

    Ire per saltus tuos,




  Floreas inter coronas,

    Myrteas inter casas.




  Nec Ceres, nec Bacchus absunt

    Nec poetarum Deus.









  Te sinente, tota nox est

    Pervigilanda canticis.




  Regnet in sylvis Dione:

    Cede, virgo Delia.




Cras amet, qui nunquam amavit;

Quique amavit, cras amet.




  Jussit Hyblæis tribunal

    Stare Diva floribus.




  Præses ipsa jura dicet:

    Adsidebunt Gratiæ.




  Hybla, cunctos mitte flores,

    Quidquid annus attulit;









  Hybla, florum rumpe vestem,

    Quantus Ennæ campus est.




  Ruris hic erunt puellæ,

    Et puellæ montium,




  Quæque sylvas, quæque lucos,

    Quæque fontes incolunt.




  Jussit omnes adsidere

    Mater alitis Dei,




  Jussit et nudo puellas

    Nil Amori credere.




Cras amet, qui nunquam amavit;

Quique amavit, cras amet.









  Cras recentibus Venustas

    Ridet ipsa floribus;




  Cras et is, qui primus Æther

    Copulavit nuptias,




  Ut paternis recrearet

    Vernus annum nubibus,




  In sinum, maritus imber;

    Fusus almæ conjugis,




  Inde vitam mixtus ardet

    Ferre magno corpore.




  Ipsa, venas atque mentem

    Permeante spiritu,




  Intus occultis gubernat

    Procreatrix viribus;




  Perque cœlum, perque terras

    Perque pontum subditum,









  Pervium sibi tenorem

    Seminali tramite




  Imbuit, jussitque mundum

    Nosse nascendi vias.




Cras amet, qui nunquam amavit

Quique amavit, cras amet.




  Ipsa Trojanos penates

    In Latinos transtulit;




  Ipsa Laurentem puellam

    Conjugem nato dedit,




  Moxque Marti dat pudicam

    E sacello virginem.




  Romuleas ipsa fecit

    Cum Sabinis nuptias;









  Unde Rhamnes, et Quirites,

    Proque gente postera




  Romuli, Patres crearet,

    Ac nepotem Cesarem.




Cras amet, qui nunquam amavit;

Quique amavit, cras amet.




  Rura fæcundat voluptas;

    Rura Venerem sentiunt:




  Ipse Amor, puer Diones,

    Rure natus dicitur.




  Hunc ager, quum parturiret

    Illa, suscepit sinu,




  Atque florum delicatis

    Educavit osculis.









Cras amet, qui nunquam amavit;

Quique amavit, cras amet.




  Quisque cœtus continetur

    Conjugali fœdere:




  Ecce jam super genistas

    Explicant tauri latus:




  Propter undas cum maritis

    Ecce balantum gregem




  Et canoras non tacere

    Diva jussit alites:




  Jam loquaces ore rauco

    Stagna cycni perstrepunt.




  Adsonat Terei puella

    Subter umbram populi;









  Ut putes motus amoris

    Voce dici musica,




  Et neges queri sororem

    De marito barbaro.




  Illa cantat; nec tacerem,

    Quando ver venit meum,




  Quando feci et ut Chelidon,

    Meque Phœbus respicit.









  Perderem Musam tacendo;

    Ni tacere desinam:




  Sic Amyclas, dum silebant,

    Perdidit silentium.




Cras amet, qui nunquam amavit;

Quique amavit, cras amet.






Ovidio, nel quarto libro dei Fasti, forse prima
dell’autor del Pervigilium, aveva splendidamente descritte
le feste e le veglie di Venere, e data la ragione
dell’essersi scelta la primavera a celebrarle. E
narra in tal libro come, fra l’altre cerimonie, madri
e spose latine traessero al mirteto di Venere, dove
sorgeva il simulacro della Dea e quivi sciogliessero

dal di lei candido collo il monile d’oro e le gemme
e la lavassero interamente, e prosciugata poi di loro
mano la riornassero di quelle preziosità e fregiassero
di corone; poi dovessero esse medesime lavarsi pure,
in memoria di quando la bella Iddia uscita dal mare
e ignuda, tergendo gli umidi crini, sorpresa da impura
frotta di satiri, ebbe a riparare appunto sotto
un bosco di mortella. E il lavacro che tutte le vedeva
denudate era presso il tempio della Fortuna
Virile, quasi a dire ch’esse le dovesse proteggere
dagli sguardi degli uomini e intanto, pur in memoria
di quel che Venere bevve, quando fu condotta
al marito, bevessero esse bianco latte con pesto papavero
e miele; e tutte queste supplicazioni e cerimonie
compissero, a renderla propizia, perchè reputassero
procedere dalla Dea, bellezza, costume e buon
nome:




Supplicibus verbis illa placate; sub illa

Et forma et mores, et bona fama manent[157].






Nè erano le peggiori inverecondie quelle che si
commettevano in onore di Venere: i misteri d’Iside
ho già detto altrove quanto fossero peggiori ed orribili,
e come avessero, per le loro infami oscenità,

a provocare ben dieci volte il bando da Roma il
culto dell’egizia Dea; nè qui pertanto mi farò a
ripetere le stesse cose, rinviando il lettore a quelle
pagine[158].




Oltre le feste di Flora e di Pane, di Bacco, di
Iside e di Venere, tutte invereconde, celebravansi
eziandio le Priapee in onore di Priapo. Sa già il
lettore come in Egitto si portasse in processione il
phallus, suo primo attributo e distintivo, e i mitologi
anzi affermano che Oro colà fosse quanto in Grecia
e in Italia Priapo. Se tale l’origine, il suo culto
passò quindi in Grecia, dove naturalizzando il dio,
lo fecero nativo di Lampsaco, frutto degli adulteri
amori di Venere e di Bacco. Grecia ne fe’ dono all’Italia
ed ebbe tempio in Roma sul colle Esquilino.
Come in Grecia, anche in Roma, gli impotenti mariti
faceangli offerte e sagrifici e le donne dissolute
tributavangli un particolare culto, nel quale la licenza
era spinta all’ultimo eccesso.




Poscia crebbe in venerazione, perchè a questo nume
si assegnò la speciale protezione e custodia degli
orti e inalberavasi a spauracchio degli uccelli voraci,
onde Virgilio il chiamasse custos furum ed avium[159]
e fu ben anco tenuto come scongiuro contro le male

influenze e detto perciò Fascinus, come già m’avvenne
di dire, e così gli emblemi itifallici portati
perfin da fanciulli e da donzelle al collo, come farebbesi
ora del più innocente gingillo, e publicamente
esposti su’ fondaci e botteghe. Si sa inoltre che le
nuove spose fossero dal rito obbligate disporsi a
cavalcione d’un priapo, di che è memoria in una
piccola statua che si conserva in Roma, e forse vi
accenna quel grande fallo di bronzo rivestito di lamina
d’argento, rinvenuto in Pompei e che si conserva
nel gabinetto degli oggetti riservati al Museo
Nazionale di Napoli, e il quale è in forma di quadrupede
itifallico, avente le sole gambe posteriori, e
la coda di cui termina pure in fallo. Esso è cavalcato
da una donna. Pendono dalle zampe, affidati a
piccole catene, due tintinnabuli quadrati, ed è sospeso
ad una catena con anello[160].




Le feste Priapee celebravansi dalle donne soltanto.
Un basso rilievo fatto incidere da Boissart, che riproduce
la cerimonia, rappresenta la sacerdotessa che
asperge la statua del Dio, mentre le altre donne gli
presentano canestri di frutta ed anfore di vino. Altre
ancora sono in atto di danzare suonando uno strumento
molto somigliante ad un cerchio: due suonano

la tibia, una tiene il sistro, in che manifesta
l’origine egizia; un’altra vestita da Baccante porta
sulle sue spalle un fanciullo; altre quattro sono occupate
al sagrificio dell’asino che veniagli offerto,
questo essendo l’animale appunto odioso al Dio, per
avergli co’ suoi ragli più volte turbati i suoi impudici
tentativi sulla ninfa Lotide dormiente e sulla
Dea Vesta egualmente addormentata. E priapee dicevansi
pure certe oscene composizioni fatte in
onore del Dio di Lampsaco, che s’appendevano alle
statue di lui, per lo più in esse rappresentato sotto
la forma di Erme con corna di becco, orecchie di
capra e con corona di foglie di vite o d’albero, e collocate
ne’ giardini ne’ boschetti e presso le fontane.




Ma se in Roma aveva l’impuro nume culto ed
altare, maggiore venerazione otteneva nella Campania.
Ercolano e Pompei ne fornirono irrecusabili
prove. Io pure ho qualche segno itifallico di quei
luoghi: l’opera mia ha già di tali prove più d’una
volta tenuto conto al lettore.




Odasi Winkelmann che ne dica:




«Gli amatori e gli intelligenti dell’arte distinguono
a Portici (nel Museo), nel numero delle figure,
un Priapo che è veramente degno di tutta
l’attenzione. Non è egli più lungo di un dito, ma è
desso eseguito con tant’arte che si potrebbe riguardarlo
come uno studio di notomia, tanto preciso che
Michelangelo, per quanto fosse egli gran notomista,

nulla di meglio avrebbe potuto eseguire. Sembra
che questo Priapo faccia una specie di gesto comune
agli italiani, ma affatto ignoto agli stranieri,
quindi difficilmente potrò far loro intendere la descrizione
che m’accingo a farne. Questa figura tira
al basso l’inferiore palpebra coll’indice della destra
mano appoggiato all’osso della gota, mentre la testa
verso la stessa è inclinata. Convien credere che un
tal gesto fosse usato dagli antichi pantomimi e che
avesse diversi espressivi significati. Quello che lo
faceva stava in silenzio e parea che mediante quel
muto linguaggio volesse dire: non fidarti di lui;
egli è scaltro e ne sa più di te; oppure: ei crede
di prendermi per giuoco: io l’ho colto: o finalmente:
tu t’incammini bene! Tu hai trovato pane pei tuoi
denti. Colla mano sinistra, la figura medesima fa
quello cui gli italiani appellano far castagne, gesto
il quale consiste nel collocare il pollice fra l’indice
e il dito di mezzo, per far allusione alla fessura che
si fa alla scorza delle castagne, prima di arrostirle.




«Nello stesso gabinetto, si vede un Priapo di
bronzo, attaccato con una piccola mano facendo il
medesimo gesto. Tal sorta di mani frequentemente
s’incontrano ne’ gabinetti, e tutti sanno che presso
gli antichi tenean luogo di amuleti, oppure, lo che
è lo stesso, si portavano siccome preservativi contro
gli incantesimi e le cattive occhiate. Per quanto ridicola
fosse quella superstiziosa pratica, nulladimeno

si è essa conservata sino a’ nostri giorni nel basso
popolo del regno di Napoli. Io ho vedute parecchie
di queste mani, che alcuni hanno la semplicità di
portare appesa al braccio o al petto. Il più di sovente
si attaccan eglino al braccio una mezzaluna
d’argento chiamata nel loro vernacolo la luna pezziara,
vale a dire la luna puntata, e che essi riguardano
come un preservativo contro l’epilessia;
ma è d’uopo che quella luna sia stata fabbricata
coll’elemosina raccolta da quella persona stessa che
dee farne uso; e che poscia venga portata a un sacerdote
affin ch’egli la benedica. Potrebbe darsi
che il gran numero di mezze lune, le quali trovansi
nel gabinetto di Portici servissero allo stesso oggetto
di superstizione. Gli Ateniesi le portavano al cuojo
del tallone della loro calzatura sotto la cavicchia del
piede.




«Nel gran numero dei Priapi, alcuni se ne veggono
con ali e con campanelli appesi a catene intrecciate,
e spesse volte la parte superiore in una
groppa di un lione, il quale si gratta colla sinistra
zampa, come fanno i piccioni sotto le loro ali,
quando sono in amore, e per eccitarsi, da quanto
dicasi, al piacere. I campanelli sono di metallo, legati
in argento; il loro suono doveva produrre probabilmente
un effetto a un di presso somigliante a
quello de’ campanelli che veniano posti sugli scudi
degli antichi; questi erano per ispirare terrore;

quelli avevano per iscopo di allontanare i cattivi
geni. I campanelli facean parte eziandio del vestimento
di coloro che ai misteri di Bacco erano iniziati.»




Ora, visitando il Museo Nazionale in Napoli, dove
tutti gli oggetti più importanti degli scavi, sì d’Ercolano
che di Pompei, sono stati diligentemente radunati
e si vanno illustrando sotto la direzione dell’illustre
Fiorelli, si può visitare il gabinetto dove
furono rinchiusi tutti gli oggetti d’arte pornografici,
come pitture erotiche, statuette lubriche, emblemi
itifallici ed altre congeneri curiosità, ed anzi dagli
studiosi, che pur da tutto argomentano per la storia
del costume antico, può essere acquistata separatamente
presso l’Economo della Amministrazione la
Raccolta Pornografica, che forma una sezione del Catalogo
del Museo Nazionale.




Mette conto di qui far cenno delle sorti subite dalla
Raccolta Pornografica, epperò lascerò che parli il
Fiorelli nello speciale proemio mandato innanzi da
lui al Catalogo summentovato di essa.




— La Raccolta Pornografica, scrive egli, fondandosi
anche su quanto ne scrisse il suo predecessore Marchese
Arditi, venne costituita nell’anno 1819, a richiesta
di Francesco I, Duca di Calabria, il quale nel
visitare il Museo osservò che sarebbe stata cosa ben
fatta di chiudere tutti gli oggetti osceni, di qualunque
materia essi fossero, in una stanza, alla quale avessero

unicamente ingresso le persone di matura età e di
conosciuta morale[161]. Essa fu composta di 102 oggetti,
ed ebbe nome di Gabinetto degli oggetti osceni,
che il 28 agosto 1823 mutò in quello degli oggetti
riservati, con l’assoluta inibizione di mostrarsi a
chichessia, senza averne prima ottenuto il permesso
dal Re. Durò in tal guisa più o meno visibile
sino al 1849, quando la ipocrita religiosità
degli agenti del Governo provocò ordini severi,
onde fossero chiuse e ribadite le porte di quella
Raccolta, e tolte dalla vista dei curiosi tutte le Veneri
ed altre figure ignude dipinte o scolpite, qualunque
ne fosse l’autore.




E questo sacro fervore andò tant’oltre, che nel 1852
il Direttore del Museo, dopo aver trasportati in un
antro tutti i monumenti che già avevano formata
quella collezione e murata la porta di esso, chiedeva
che si distruggesse qualunque esterno indizio della funesta
esistenza di quel Gabinetto e se ne disperdesse,
per quanto era possibile, la memoria. Nè contento di
ciò, nel marzo 1856 espulse dalla Pinacoteca e rinchiuse
con triplice e diversa chiave in luogo umido
ed oscuro la Danae del Tiziano, la Venere che piange
Adone di Paolo Veronese, il cartone di Michelangelo
con Venere ed Adone, le Virtù di Annibale Caracci
ed altri 29 dipinti, insieme a 22 statue di marmo,

giudicate corrompitrici della morale, tra cui la Nereide
sul pistrice, che sarebbe stata distrutta, se lo scultore
Antonio Calì non si fosse ricusato più volte ad
occultare con restauri di marmo le nudità della
figura.




Finalmente, il giorno 11 settembre 1860, per ordine
del Dittatore, gli oggetti riservati rividero la
luce, e si procedette al riscontro dell’antico inventario
nel 19 dicembre dello stesso anno. Fu allora che
molti se ne rinvennero non descritti, perchè trovati
in Pompei posteriormente alla chiusura di quelle
sale, e furono aggiunti all’antica collezione, che
venne più opportunamente denominata Raccolta Pornografica.




Un accurato esame di tali oggetti avendo dimostrato
che non tutti erano veramente osceni, e che
molti di essi avrebbero potuto ritornare alle rispettive
collezioni senza offendere per nulla il pudore
de’ riguardanti, alcuni di questi furono restituiti alle
varie classi, onde per tal ragione non fanno più parte
del Catalogo pornografico.




Il quale enumera 206 oggetti, divisi in due classi
principali: la prima de’ Monumenti greci ed etruschi;
la seconda de’ Monumenti romani; suddivisa quest’ultima
in varie sezioni: a, dipinture e musaici; b, sculture;
c, amuleti; d, utensili: e di tutti questi oggetti
descritti dal Fiorelli, ben centocinque furono raccolti
dagli scavi di Ercolano e di Pompei. Io mi dispenso

dallo scenderne a maggiori particolari e il discreto
lettore ne comprenderà di leggieri la ragione.




Faccio ora ritorno al più concreto argomento della
prostituzione sacra, per compiere il quale, finalmente
debbo dire della festa che si celebrava in onore della
Buona Dea, i cui misteri già narrai come fossero
stati violati da Publio Clodio introducendovisi sotto
spoglie femminili, quando essi celebravansi nell’anno
di Roma 678, nella casa sul Palatino di Giulio Cesare
pretore. Forse codesta dea rappresentava la terra,
la dea Tellure, e quantunque il suo tempio veramente
sorgesse tra Aricia e Bovilla, secondo si raccoglie
dall’orazione di Cicerone pro Tito Annio Milone, la sua
festa avveniva in Roma prima nel dicembre, e dopo la
riforma del calendario fatta dallo stesso Giulio Cesare,
nel primo di maggio. Si celebrava essa al chiaror
delle torce, nella casa de’ primi magistrati, come
consoli, pretori, o del primo Pontefice. Non si ammettevano
che donne, intervenivano anche le Vestali.
Perfino si escludevano gli animali maschi e la cautela
d’escluderne il sesso giugneva a tale da velare statue
o quadri che avessero alcun maschio rappresentato.




La superstizione insinuava che un uomo che avesse
assistito a questi misteri, anche senza intenzione di
sorta, sarebbe rimasto cieco; quegli che vi fosse studiosamente
penetrato, se patrizio, voleva la legge fosse
multato di un quinquennio di carcere mamertino e
quindi di perpetuo esiglio; se plebeo, di morte. Clodio

provò il contrario rispetto alla cecità, e alla pena
seppe sottrarsene per corruttela di giudici.




La narrazione di questo curioso episodio è splendidamente
pennelleggiata da quel robusto ed originale
ingegno ed amicissimo mio che è Giuseppe Rovani,
nella sua dotta, amena e squisitissima opera La Giovinezza
di Giulio Cesare, testè uscita per le stampe
alla luce a soddisfare la universale legittima aspettazione,
e vi rimando il lettore che amasse gustarvi
la leggiadria di tutto quanto il racconto: io credo
far cosa grata al lettore collo spiccarvi qui almeno
quelle eleganti pagine le quali forniscono la descrizione
della festa:




«Varcato il pronao e un ampio spazio che divideva
l’antico palagio dal nuovo, un lucente vestibolo
biancheggiava delle conteste ossa di elefanti indiani;
cinque porte rivestite di ebano davano accesso all’aula
magna, e su quelle erano intarsiati i dorsi
di testuggini eoe, dagli occhi delle quali usciva la
verde luce degli smeraldi. Il procinto vi si aggirava
dentro un cerchio; a quello facevan corona binate
colonne a capitelli d’oro, sulle quali rispianava un
dorato architrave che sosteneva tre colonne riproducenti
in aria il giro delle sottoposte. Le pareti interne
erano di serpentino con intrecci d’armi. Gli onici
e le sarde lastricavano il pavimento, nel mezzo del
quale sfolgorava un mosaico d’Eraclito, che Cesare
aveva fatto trasportar là dai giardini di Servilio. Non

v’eran lacunari, ma l’azzurro del cielo e le stelle
e la luna mandavano i loro raggi là dentro a mettere
gara tra il cielo e la terra.




«Le vestali, siccome voleva il rito, agli ornati
architettonici avevano aggiunti a profusione quelli
della più fragrante flora romana, con frutti e fiori
d’ogni albero, escluso il mirto, siccome quello che
pareva interdire i pensieri della castità, chè le donne
si preparavano alla festa colle più rigorose astinenze;
così almeno era creduto. Le mogli per una settimana
s’involavano agli amplessi maritali. Le fidanzate e
le fanciulle dovevano affannarsi a liberare la testa e
il cuore dai desiderj tentatori.




«Il simulacro della dea sorgeva nel mezzo del
recinto. Una ghirlanda di pampini ne cingeva la testa;
un serpente era attortigliato intorno a’ suoi
piedi. Innanzi alla base del simulacro stava un gran
vaso colmo di vino. Quel vino significava la religiosa
tradizione, che ricordava essersi la dea ubbriacata,
mentre dimorava ancora in terra; onde Fauno l’uccise
con un bastone di mirto, facendola degna in
così strano modo dei doni immortali della divinità.




«Pure quel vino, che poscia veniva bevuto senza
ritegno, chiamavasi latte, a conciliare l’idea dell’astinenza
coi protervi effetti che produceva, e Mellario
il vaso che lo conteneva, onde è a sospettare che
quelle donne stessero innanzi alla dea, velate di devota
incontinenza, preparando così la frase al poeta
futuro.









«Quando la vestale damiatrice s’inginocchiò davanti
al simulacro, tutte le vestali, candide come
cigni depurati dal rio, s’inginocchiarono, e con esse
quante matrone e spose e fidanzate e fanciulle eran
là convenute. Più presso al semigiro delle vergini
sacre stava l’insigne Aurelia, la madre di Cesare,
venerata in Roma per l’alto senno e le virtù volute
e le consuetudini sante. Aveva raggiunto il nono
lustro: pure il freddo raggio lunare, turbato dalla
calda luce delle resinose faci, così beneficamente la
vestiva, che due lustri parevano scomparsi dal suo
nobile volto. Accanto a lei stava genuflessa Pompea,
la moglie di Cesare, non amante della suocera, che
non amava lei. La beltà tramontante di Aurelia,
dall’occhio espanso, lento e solenne, e dai contorni
che Tullio chiamò scientifici, e li dicea segnati dal
geometra Euclide, faceva contrasto colla diversa severità
della olimpica Pompea, severità ostentata per
dissimulare le intime accensioni.




«Non lungi da Pompea, vestita come una regina
asiatica, coi piropi al collo, alle braccia, ai brevi
orecchi, si vedeva Servilia, la moglie del penultimo
Bruto, la madre dell’estremo. Peccatrice nata, pure
il peccato ella rendea perdonabile coll’intensità dell’affetto
concesso ad un uomo solo. Accanto a lei,
volgevasi alla dea una giovinetta adolescente della
casa Imperiosa. Colla chioma biondissima e l’alba
pelle e l’occhio tinto di cielo e lucentissimo per la

gagliarda fosforescenza del cervello, sembrava accennasse
alle Gallie, alla Bretagna, alla Germania, e invitasse
a non ancor noti connubii la cæruleam pubem.




«Ma la damiatrice pronunciò la preghiera, maritandola
ad una antichissima cantilena del Lazio:




«Castissima dea, che le assidue ripulse al Fauno
procace, a te, ancora terrestre, costaron sangue
innocente; onde l’Olimpo ti accolse pietoso nella
propria luce, inspira e consiglia e sgomenta il senso
delle mortali che qui ti adorano. Rinnovella le virtù
prische della neonata Roma, e dalla muliebre purezza
sia redento e salvo e fatto glorioso e invitto
il popolo romano.»




«Queste ultime parole, affidate alla stessa cantilena,
vennero ripetute in coro da quante donne
erano là inginocchiate, alcune delle quali si ribellavano
all’alto concetto della preghiera.




«Quando tacquero i canti, la damiatrice s’accinse
a compiere il sagrificio che chiamavasi Damium, da
Damia, altro nome che teneva la dea, donde venne
l’appellativo alla sagrificatrice. Questa immolò alcune
galline di varii colori, tranne il nero; dopo di
che, dodici tra le più giovani vestali, immersero nel
Mellario altrettante coppe d’oro, e così colme le recarono
in giro. Tutte le donne ne bevettero, e le vergini
ivano e redivano colle coppe ognora vuotate e
ognora ricolme, continuando in tale servizio, finchè
il Mellario rimase esausto. Allora la sagrificatrice

esclamò ad alta voce e in lingua greca. Evviva il
frutto di Bacco — e tosto cominciarono le danze bacchiche,
e alquante donne, tra le più giovani e formose,
e indarno devote alla moglie del Fauno, travestitesi
in Menadi e Tiadi e Bassaree, le seguaci
assidue di Bacco, si sciolsero le chiome, svestirono
le stole e i pepli prolissi e apparvero in pelli succinte,
scuotendo cimbali e tirsi e spade serpentine.
Forse è perciò che agli uomini era interdetta quella
solennità sacra, perchè i fumi vinosi esaltando nella
danza vorticosa talune di quelle che eran sazie della
settimana oziata, le eccitavano ad imitare le ignude
baccanti, fors’anche per rivelare alle invide amiche
le nascose bellezze»[162].




Ignorasi ciò che veramente accadesse in questi
misteri della Bona Dea. Clodio v’andò in tutti i modi
sospinto da soli intenti di lussuria, e come che scoperto,
si vociasse per Roma, che a tanto avesse
trascorso per amor di Pompea, figliuola del magno
Pompeo e moglie di Cesare, questi, sebbene nell’orgoglio
suo diniegasse la cosa, pur l’addusse
a causa di divorzio, con quelle parole, delle quali
pur a’ dì nostri si usò tanto ed abusò, che la moglie
di Cesare non debba tampoco venir sospettata, adoperandosi
per altro alla assoluzione del dissoluto profanatore
dei sacri misteri.









Nell’epoca imperiale, il velame di questi si squarciò,
e quali cerimonie si compissero non fu più uomo
che ignorasse. Giovenale, l’implacabile poeta satirico,
così li rese noti alla posterità:




Nota Bonæ secreta Deæ quam tibia lumbos

Incitat et cornu pariter vinoque feruntur

Attonitæ crinemque rotant ululantque Priapi

Mænades. O quantus tunc illis mentibus ardor

Concubitus! quæ vox saltante libidine! quantus

Ille meri veteris per crura madentia torrens![163]






Lo stesso caustico poeta più giù nella stessa satira
constata che l’esempio di Clodio trovò imitatori
di poi, nè i misteri della Bona Dea soltanto venissero
profanati, ma quelli pure d’altri numi ed ogni
altare:




          Sed nunc ad quas non Clodius aras?

Audio quid veteres olim moneatis amici:



Pone seram, cohibe. Sed quis custodiet ipsos

Custodes?[164]






La memoria della festa della Buona Dea dovevasi
per tali ragioni e invereconde costumanze nel presente
capitolo dell’opera mia menzionare e molto
più ancora perchè si sappia che certamente degenerasse
sempre più col tempo in licenza ed in abbominazioni;
tanto così che il medesimo Giovenale, parlando
dei sacerdoti di essa, li avesse a paragonare
a quelli di Cotitto, che si celebravano egualmente
di nottetempo in Grecia fra le più sconce dissolutezze,
onde i Bapti, che così nomavansi i suoi ministri,
fossero venuti nel generale disprezzo de’ concittadini,
ed Alcibiade che s’era fatto iniziare a’ loro misteri,
avesse ad uccidere il poeta comico Eupoli, che di
ciò l’aveva canzonato in una sua commedia.




In quel luogo Giovenale accenna che i misteri
della Buona Dea si fossero anzi fin da’ suoi giorni
così sconvolti, che non più alle donne, ma agli uomini
si aprissero solamente.




                           Accipient te

Paulatim, qui longa domi redimicula sumunt

Frontibus, et toto posuere monilia collo,



Atque Bonam teneris placant abdomine porcæ,

Et magno cratere Deam. Sed more sinistro

Exagitata procul non intrat fœmina limen.

Solis ara Dea maribus patet. Ite, profanæ!

Clamatur: nullo gemit hic tibicine cornu.

Talia secreta coluerunt orgia tæda

Cecropiam soliti Baptæ lassare Cotytto[165].






Dissi finalmente, nel cominciar a parlare della
festa della Buona Dea, non già perchè fosse ultimata
la storia della prostituzione sacra in Roma, ma perchè
si assomigliassero poi tutti gli altri molti abbominevoli
culti che le più abbiette passioni avevano
potuto immaginare, ed ai quali piegavano anche quelle
matrone romane che pur affettavano schifiltose di
non volersi mescere alle orgie di Venere. Cupido,
a cagion d’esempio, aveva i suoi riti; li aveva Mutino

e Pertunda, Persica e Prema, Volupia e Lubenzia,
Tulana e Ticone, ed altri infiniti quanti erano i
modi di estrinsecar la lascivia, tutti oscenissimi iddii
che si facevano presiedere ad uffici che il pudore
vieta di qui spiegare.




Alla prostituzione religiosa, tenne dietro ben presto
la legale, per l’affluenza a Roma delle donne forestiere
in cerca di fortuna e massime delle auletridi
greche condotte schiave; ma le donne che vi si
dedicavano erano notate d’infamia. Imperocchè le
leggi cercassero sempre di proteggere il costume,
tal che le adultere venissero ne’ primi tempi ad
essere condotte all’asino, e dopo essere state vittima
di questo animale, andassero abbandonate al
popolaccio. Ho nel capitolo della Basilica, parlando
delle pene dell’adulterio, fatto cenno di quelle specialmente
in vigore in Pompei, d’una specie di gogna,
cioè, che all’adultera si infliggeva costringendola
a percorrere le vie della città a cavalcion d’un
asino col dorso volto alla testa e rimanendo così
perpetuamente notate di indelebile vitupero. Ma il
marchio d’infamia non impedì che ne’ tempi del
basso impero femmine libere e di nobile schiatta, si
dedicassero alla prostituzione, conseguendo dagli
edili il brevetto relativo, che si chiamava licentia
stupri, il qual consisteva nel farsi iscrivere nei ruoli
meretricii col nome di nascita e con quello che adottavano
nell’infame commercio, e che dicevasi nomen

lupanarium e tale iscrizione che le assoggettava alla
vigilanza dell’edile, implicava tal nota indelebile di
infamia, che anco il ritorno alla vita onesta, il matrimonio,
o qualunque potere non avevan forza di
riabilitarle interamente o di farne cancellare il nome
dal libro infame.




Il dichiararsi cortigiana e farsi iscrivere tale nei
registri dell’edilità sottraeva l’adultera alle severe
pene dell’adulterio, e sotto l’impero — incredibile a
dirsi — furon viste figlie e mogli di senatori inscrivervisi
sfrontatamente. Le matrone poi per abbandonarsi
alla vita dissoluta e sottrarsi al rigore delle leggi,
vestivansi da schiave e prostitute, esponendosi a que’
publici oltraggi cui le schiave e le prostitute non
avevano dritto a reclamo. Si sa di Messalina moglie
di Claudio imperatore, per l’episodio che di sfuggita
accennai più sopra, narrato da Giovenale, ch’essa,
togliendosi al talamo imperiale, sotto le vesti ed il nome
di Licisca, si offerisse nel più lurido lupanare di Roma
agli abbracciamenti di schiavi e mulattieri, e così
spinse la impudenza nella libidine, che durante un
viaggio dell’imbecille marito, immaginò di contrarre
publicamente un secondo imeneo con Silio, lo
che peraltro costò a quest’ultimo la testa. Nè più savia
fu l’altra moglie di Claudio, Urgalanilla; nè migliori
erano state quelle altre impudiche imperiali, che furono
Giulia, Scribonia e Livia; nè la Ippia, moglie
del senatore Vejentone, che abbandonando marito e

figli seguì delirante Sergio, il guercio gladiatore,
comunque coperto di schifose deformità; nè Domizia,
adultera con Paride istrione.




Giovenale, nella succitata Satira sesta, denunzia
che non poche mogli di cavalieri, di senatori e di
più illustri personaggi si abbandonassero a’ gladiatori
ed istrioni, che avevano saputo piacer loro, e
nella terza satira accenna alla deplorevole introduzione
nelle primarie famiglie de’ frutti di questa
infame prostituzione, quando toccando della legge
d’Ottone che nell’anfiteatro aveva assegnato i posti
alle varie classi di spettatori, grida:




                        Exeat inquit,

Si pudor est, et de pulvino surgat equestri,

cujus res legi non sufficit; et sedeant hic

Lenonum pueri quocumque in fornice nati.

Hic plaudat nitidi præconis filius, inter

Pinrirapi cultos juvenes, juvenesque lanistæ[166].











L’adulterio pertanto era divenuto comune, la vera
piaga sociale: è ancor Giovenale che la proclama
un’antica cancrena:




Antiquum et vetus est alienum, Postume, lectum

Concutere, atque sacri genium contemnere fulcri[167].






Se spurii rampolli si mischiavano così alle famiglie,
d’altro maggior disordine erano gli adulterj
cagione, negli infanticidi e nelle esposizioni. Tenevan
mano agli uni e alle altre le sagæ, venditrici di
filtri tessalici e di unguenti afrodisiaci troppo spesso
perniciosi. I luoghi che più d’ogni altro vedevano
codeste esposizioni erano alla Columna lactaria nel
Foro Alitorio, e più ancora sulle rive del Velabro,
da dove poi la Fortuna, più mite e compassionevole
delle loro madri, vegliando su gli infelici bambini,
raccogliendoli, prestavali alle sterili matrone che
simular volevano un parto, od a coloro che si volevan
di essi giovare ad altri fini inonesti. Non
puossi a meno che ricorrere a Giovenale ancora,
che ha lasciato della incontinenza di allora la più
fedele pittura:




Transeo suppositos, et gaudia vota que sæpe

Ad spurcos decepta lacus, atque inde petitos



Pontifices Salios, Scaurorum nomina falso

Corpore laturos. Stat fortuna improba noctu,

Arridens nudis infantibus; hos fovet ulnis

Involvitque sinu: domibus tunc porrigit altis,

Secretumque sibi mimum parat: hos amat, his se

Ingerit, ut que suos ridens producit alumnos[168].






Davanti a sì enormi fatti che minacciavan turbare
l’ordine sociale, dovevansi le leggi risentire e se
più non si tornò alle esorbitanti penalità di un tempo,
e che più sopra ho ricordato, della legge Giulia,
la Papia Poppea vi provvide nell’anno u. c. 762,
emanata nell’occasione che si dovette pensare al
modo di accrescere una popolazione che le guerre
civili e le sedizioni avevano decimata.




Questa legge prescrisse pene severe contro coloro
che si rendevano colpevoli di incesto e di adulterio.









Come facilmente può essersene accorto il lettore,
la prostituzione romana non porse spettacolo di
quello spiritualismo, per così dire, che presentò la
prostituzione greca. Invano, ho già detto, si cercherebbe
nè un’Aspasia, nè una Leena, nè una Cleonice
filosofe, nè una Saffo poetessa, nè una Nicarete
matematica; invano una bellissima Laide, che per
reverenza alla scienza ama e si prostituisce al cinico
e sordido Diogene, nè una politica Targelia, nè una
buona e virtuosa Bacchide e va dicendo: è appena
appena se troverete le famosæ, che per solo il desiderio
di pubblicità e fama affettano d’essere amiche
di Tibullo, di Orazio, di Catullo, di Properzio e di
Ovidio, ai quali saranno, dopo d’averli ben innamorati
o spiumati, infedelissime.




Nè per altro tutte costoro appartenevano alla classe
volgare delle sciupate, date per lucro alla prostituzione,
ma ben anco uscivano da patrizie e rispettate
famiglie; epperò i loro appassionati poeti, per una
certa reverenza al casato, ne’ loro canti sostituivano
ai veri, simulati nomi. Così la Lesbia di Catullo,
forse così nomata dal suo Poeta per la particolarità
de’ suoi gusti erotici, vuolsi altra non fosse che la
Clodia, discendente da una delle più cospicue famiglie
di Roma, la Claudia, alla quale appartennero e il
tribuno Claudio e Appio il Cieco, che ambo Cicerone
circonda di tutta venerazione nella sua arringa Pro
Marco Cœlio, per quel giovine Celio, cioè, ch’egli difese

calorosamente appunto dalle accuse dategli da Clodia
d’averle preso dell’oro e di avere tentato d’avvelenarla,
accuse che si conobbero effetto di vendetta per
essersi veduta da lui abbandonata. Era ella inoltre
sorella di quel Publio Clodio, che più sopra ho ricordato
come l’eroe della profanazione de’ misteri
della Bona Dea e che fu l’acerrimo nemico del Romano
Oratore, e moglie di Quinto Metello, cui Cicerone
stesso tributò gli encomj maggiori come
chiarissimo, valorosissimo uomo ed amantissimo della
patria. Comunque lo sventurato Poeta avesse ogni
dì prova delle lascivie di lei, sì che scendesse a
commetterle in quadriviis et angiportis[169], com’ei ne
scrive al suddetto Celio, e venisse designata coll’infame
nomignolo di Quadrantaria, a significare il vil
mercato che faceva di sè medesima, non seppe tuttavia
levarsene l’amore dal cuore, tanto da morire
amandola ancora del più costante amore:




Odi et amo. Quare id faciam, fortasse requiris.

Nescio; sed fieri sentio et excrucior[170].











Anche la Cinzia di Properzio pretendesi fosse una
Ostilia, che si vorrebbe da’ commentatori far discendere
da Tullo Ostilio terzo re di Roma, certo da un
Ostilio, che dicono erudito scrittore, autore d’una
storia della guerra dell’Istria. Ella stessa di maestosa
ed elegante statura, di bionda capellatura e di man
delicata e aristocratica, come Properzio medesimo la
dipinge, era appassionata assai dell’arti belle e più
che tutto della poesia, onde a lei pure rendessero
omaggio quelli altri esimii che furono Cornelio Gallo,
Orazio e Virgilio, i quali a lei leggevano gli immortali
loro carmi e ne chiedevano il suffragio. Tuttociò
non impedì che la leggiadra e capricciosa Cinzia, per
recarsi a’ notturni convegni col suo Poeta, si calasse
giù poco maestosamente da’ balconi della propria
abitazione[171]; non impedì che gli facesse infedeltà frequenti

e che traesse in casto Isidis, agli esercizi non
sempre spirituali, soventissime volte pretesto ad orgie
oscenissime; onde Properzio a quest’anniversario
Isiaco avesse ben ragione d’imprecare e maledire,
come già ne appresi al lettore nel metterlo a parte
de’ misteri di quella Dea nel capitolo de’ Templi.




L’episodio tuttavia della gelosia di Cinzia verso
Properzio, quale è da quest’ultimo descritto nell’elegia
ottava del Lib. IV, allorchè ella il sorprende
alle Esquilie colle cortigiane Fillide e Teja in mezzo
alle coppe del vin di Lesbo, è tal gustosissimo quadretto
di genere, che mette conto di riferirlo, riducendolo
dallo splendido verso originale all’umile mia
prosa.




Cinzia, nell’occasione che a Lanuvio, antico municipio
del Lazio tra Riccia e Velletri, ove esisteva
un santuario singolare pel culto di un drago, che
poteva essere per avventura il Genio del luogo, si celebrava
la festa del drago stesso e ad un tempo quella
di Giunone Sospita, ossia della salute, tratta in un
carpento d’un suo vagheggino da due gallici corridori
bai, volle pure recarvisi. Ella medesima guidava
i cavalli e via trapassando per chiassi impuri, la
gentaglia che si trovava in una bettola sul suo passaggio,
ne fece argomento di discorso e tale come
ben si meritava. Quindi i parlari e gli alterchi
sulla bellezza, sull’età, sui costumi di lei, sull’oggetto
della sua gita, e tuttociò alle spalle del suo

povero amatore. Properzio, a vendicarsi di cotale
perfidia, volle renderle pan per focaccia e invitate seco
certa Fillide, che abitava presso il tempio di Diana
Aventina e cui i fumi del vino crescevano vaghezza,




Sobria grata parum; quum bibit omne decet[172],






e certa Teja, che dimorava nel boschetto Tarpeo e
che ne’ bagordi avrebbe sfidato il più fiero bevitore,




Candida; sed potæ non satis unus erat[173],






si pose con esse sul letto tricliniare a mensa, serviti
dallo schiavo Ligdamo di vino di Metimno, e facendo
accompagnar l’orgia dai suoni della tibia e
dal tamburello, suonata la prima da garzone egizio,
il secondo da donzella di File, isola tra l’Egitto e
l’Etiopia. Non mancava nell’intermezzo il nano buffone
co’ suoi lazzi, colle sue capriole e colle castagnette
che scuoteva.




Ma la lampada non dava la fiamma vivace, la tavola
cadde, e quando si pose a giuocar coi dadi,
sempre gli usciva il cane, cioè il punto più disgraziato:
indizii tutti codesti di non lieto augurio.




Intanto le baldracche, eccitate dal vino, cantavano

alla distesa e si scoprivano il petto lascivamente a
provocare il Poeta; ma Properzio, sempre il pensiero
alla sua Cinzia, non curante di esse, viaggiava col
cuore a Lanuvio.




Quand’ecco, stridono i cardini della porta, s’ode
un parapiglia, è Cinzia, ella stessa che rovescia l’uscio,
furibonda si scaglia in mezzo all’orgia, e primieramente
caccia le unghie in faccia a Fille. Teja
non attende che la tempesta si scaraventi pur su di
lei, si precipita a fuga gridando acqua, quasi si trattasse
d’incendio, ed a Properzio, che attonito aveva
lasciato cader tosto la tazza colma, Cinzia fa sfregio
al volto colle mani, addenta e sanguina il
collo e più specialmente, come quelli che sieno i
più rei, cerca offendergli gli occhi. Quindi fa sbucar
dal letto, dove disotto s’era accovacciato, Ligdamo
lo schiavo, gli strappa di dosso gli abiti e chi sa cosa
gli stava per toccare, se il Poeta supplichevole non
ne avesse frenata la furia. Cinzia allora porge a
Properzio, in segno di perdono, a toccare il piede;
ma detta al tempo stesso le seguenti condizioni di
pace:




Tu neque Pompeja spatiabere cultus in umbra,

  Nec quum lascivum sternet arena forum.




Colla cave infectus ad summum obliqua theatrum,

  Aut lectica tuæ sidat operta moræ.









Ligdamus in primis omnis mihi causa querelæ

  Veneat et pedibus vincula bina trahat[174].






Properzio sottoscrive alle condizioni, Cinzia sorride
della vittoria, quindi fa dappertutto fumigazioni,
quasi a cacciare ogni miasma lasciato dalle partite
meretrici, solfora i panni del Poeta, poi tre volte
descrive un cerchio intorno al capo di lui coll’acceso
zolfo, e quando la purificazione è compiuta,
suggella seco lui la pace.




Dopo tutto, ella lo amava profondamente: fu vista
dopo una lunga malattia di lui, prosternata al piè
degli altari, propiziar Iside e ringraziarla della riavuta
salute del suo fedele.




Ma Cinzia, la gentile amante ed ispiratrice di Properzio,

nel fior dell’età moriva, avvelenata da Nomade,
laida cortigiana, per non so quale affronto ricevuto,
e lui non presente: egli ne fu inconsolabile, ne onorò
con dolenti elegie la memoria, sparse di fiori la sua
tomba, anche quando altri per tema di possenti vendette
non l’osava, e di poco le sopravvisse.




Anche la Delia di Tibullo, vuole Apulejo che velasse
il proprio nome di Plania, la quale varii commentatori
additano come un’illustre patrizia romana,
mentre altri la vorrebbero semplicemente liberta.
Vogliono pure che una sola fosse quella che il Poeta
nominò nelle sue elegie come Delia, come Nemesi,
come Neera, come Sulpicia e come Glicera. Che se
fossero invece tante distinte amanti, avremmo allora
la prova della sua incostanza.




Preferisco credere al sentimentalismo delle sue
elegie e ritenere che la sua Delia gli abbia veramente
tutto rapito ed occupato il cuore, come la
Lesbia tenne quello di Catullo e Cinzia quello di
Properzio.




Se non che, se la Sulpicia fu amante di Tibullo,
se non forma che una sola persona colla Delia, non
sarebbe più la patrizia Plania, come vorrebbe Apulejo,
ma la figliuola di Servio Sulpicio, uno de’ più grandi
personaggi della sua epoca, e la quale peraltro si sa
non arrossisse di dire essere stanca di comporre il suo
volto per la cura del suo buon nome.




I rigori poi di Glicera, di cui si lagna il Poeta,

potevano essere causati da quel suo decadimento di
forze fisiche, le quali prima, per testimonianza di
Orazio, interamente possedeva, congiunte alla bellezza,
alla grazia, alla nobiltà dell’animo ed all’abbondanza
dei beni di fortuna; e forse trovavano altresì
la loro ragione d’essere nella dissipazione di
questi ultimi, che l’avevan ridotto, se non all’indigenza,
certo alla povertà; e queste famosæ avevan
davvero animo di dar fondo a ben più che un ricco
patrimonio.




Vengo ora al poeta maestro in amore, al cantor
delle Eroidi e delle Metamorfosi, del Rimedio d’Amore
e del Liscio.




Non è dato scoprire chi si celasse sotto il nome
della Corinna di Ovidio. Aveva ella marito, ma ciò,
stando al Poeta, nulla ostava a’ suoi amori con lei,
s’egli lo chiama lenone marito. Ovidio la canta e fervidamente
mostra di amarla; ma ella non è più pudica
delle altre sue pari, nè più fedele; ond’egli,
soventi volte posposto ad altri, passava le notti davanti
la porta di lei, quando pure non lasciavasi
consolare dalla bella Cipassi. Ma finalmente gli amici
suoi, ponendogli sotto gli occhi la impudente prostituzione
di Corinna, ch’egli aveva continuato a
immortalar ne’ suoi versi, non impedito dall’affetto
casalingo per la moglie, casto e freddo così da non
esserne seguitato nell’esiglio del Ponto, — ne lo distolsero,
ma fu grande cordoglio pel suo cuore, perchè

egli avevala fortemente amata; onde il Petrarca
nel Trionfo dell’Amore, potesse Ovidio mettere così
giustamente insieme agli altri tre poeti, degli amori
dei quali ho testè narrato:




L’uno era Ovidio, e l’altro era Catullo,

  L’altro Properzio, che d’amor cantaro

  Fervidamente, e l’altro era Tibullo.






E buttossi allora ad altri e più volgari amori,
senza che per altro ne impegnasse seriamente il
cuore. Scrisse sulle ginocchia di queste figlie del piacere
quel codice di voluttà, che intitolò Artis Amatoria,
ma eran lascivie estranee al sentimento;
perocchè ai teneri amori avesse, come dissi, veramente
detto addio per sempre e chiusa la carriera
di essi, dicendo:




Quære novum vatem, tenerorum mater amorum[176].






D’un suo episodio giudiziario d’amore avanti ai
Treviri, e del quale fu egli per avventura il protagonista,
ho già informato chi legge, recando nel capitolo
della Basilica i suoi versi medesimi che lo
descrivono e sono altresì prezioso documento di storica
giurisprudenza.









Taluni attribuirono ad Ovidio un altro amore, e
più illustre, cagione del suo esiglio a Tomi nel Ponto
Eusino, da dove invano ebbe a supplicare tanto da
Augusto che da Tiberio, d’essere richiamato, e lo
dedussero da’ seguenti versi della Elegia I. del libro
II. dei Tristi:




Cur aliquid vidi? cur noxia lumina feci?

  Cur imprudenti cognita culpa mihi?

Impius Actaeon vidit sine veste Dianam,

  Præda fuit canibus non minus ille suis[177].






Voltaire istesso si lasciò andare per ciò a questa sua
conghiettura: «Il poeta acceso di segreta fiamma
per la moglie di Augusto, ebbe la sventura di vederla
nel bagno e ciò indusse il geloso marito a relegare
a Tomi l’indiscreto osservatore de’ fatti altrui.»
Ma Voltaire, osserva a tale proposito Ermolao Federico[178],
dimentica al certo che la bella Livia quando
lasciavasi così incautamente sorprendere dal novello
Atteone, era madre di un figliuolino di anni cinquanta.




Meglio è avessero essi avuto di mira gli altri versi

di Ovidio nella Elegia V, lib. III dei medesimi
Tristi:




Inscia quod crimen viderunt lumina plector

  Peccatumque oculos est habuisse meum[179]






e l’altro:




Perdiderint cum me duo crimina: carmina et error[180],






ed altri ancora, e l’Ermolao che vagliò a fondo la
questione, così stabilisce nel modo che segue i fatti,
che io pure riferendo, credo illustrare ognor più le
nozioni storiche della prostituzione.




Il giovane Postumo Agrippa, nipote di Augusto,
era stato in pena delle sue stramberie relegato verso
la fine dell’anno di Roma 761 dall’avo in Sorrento.
Giulia, sorella di lui, giovane donna al pari della
madre di coltissimo ingegno e di questa al pari
sfrenatissima ne’ costumi, veniva pure pei molteplici
adulterii esiliata da Augusto nell’isola di Tremiti
dapprima e poscia sul continente. Arbitra dunque la
moglie di Paolo Emilio delle proprie azioni, non ci
meraviglia che le prendesse desiderio di visitare in
Sorrento il giovane fratello, che forse da due anni
ella non aveva veduto.









E non ripugna alla ragione, scrive l’Ermolao
Federico, che a quella visita il vecchio Augusto consigliasse
la nipote, acciocch’ella potesse conoscere
l’indole feroce del giovinetto; o per lo meno vi acconsentisse.
Comunque ciò fosse, non poteva al certo
quel divisamento rimanere ascoso alla Livia, alla
quale stava troppo a cuore tuttociò che riguardava il
giovane Agrippa, che quantunque allora in disgrazia
dell’avo, pure era il solo che avesse potuto contrastare
al suo diletto Tiberio la successione al trono
imperiale. Nè credette forse opportuno di porre impedimento
a quella visita, sperando anzi che dalla
unione di quei due capi sventati fosse per uscirne
un qualche grave disordine favorevole a’ suoi disegni:
riserbandosi però l’usato diritto di spiarne tutte
le mosse attentamente.




Essendo Ovidio familiarissimo della giovane Giulia,
come può credersi di uomo famoso per le opere del
poetico ingegno e per la gentilezza de’ costumi, e
che trovavasi allora in età abbastanza avanzata per
poter esser considerato quasi a lei padre, non è maraviglia
ch’ella il prendesse a compagno in quel
viaggio, proponendosi forse nel suo bizzarro pensiero
che l’animo rozzo e brutale del giovane relegato
potesse inclinare a gentilezza, udendo forse per la
prima volta la dolcezza dei versi di quel provetto
maestro dei teneri amori. Il giovane prigioniero, annoiato
dalla lunga solitudine, accoglie lietamente gli

ospiti amabili. Siedono a lauta mensa in numero
non maggiore delle Grazie ed allontanata l’incomoda
turba di servi, il precettore degli amori viene eccitato
dalla Giulia a recitare innanzi al rustico giovinetto
quei versi che gli procacciarono tanta fama presso
al gentil mondo romano. In mezzo agli spumanti
bicchieri, il poeta s’abbandona liberamente a tutte le
ispirazioni della Sotadica musa[181]. Gode la Giulia
di osservare il rustico fratello commoversi ad amabili
sensazioni, e non che reprimerle, le fomenta.
Troppo tardi il poeta s’accorge del periglioso effetto
de’ suoi versi, imperciocchè gli sfrenati giovani tra
le fiamme di Venere e di Bacco, spinti inoltre dalla
pravità dell’indole loro, non rispettano la presenza
del vecchio cantore per differire ad altro momento
lo sfogo de’ loro infami desiderj.




Questo fu il delitto al qual Ovidio trovossi mal suo

grado testimonio, e del quale a lui ripugnò farsi per
avventura ad Augusto delatore.




Le tante ragioni che rendono probabile questa essere
stata la causa della sua disgrazia chi vuol conoscere
parte a parte, vegga i suddetti discorsi di
Ermolao Federico, che l’Antonelli di Venezia mandò
inanzi alla sua edizione dei volgarizzamenti dei poemi
d’Ovidio col testo a fronte.




Progredendo a dire delle famosæ de’ poeti, non lascerò
senza menzione la Citeride di Cornelio Gallo,
figliuola forse di quella Citeride che amò Giulio Cesare,
e alle libere comessazioni della quale non isdegnò
il grave Marco Tullio Cicerone di intervenire
conviva, e che Gallo cantò sotto il nome di Licori,
perocchè omai uopo sia riconoscere che fosse un vezzo
di sostituire ai veri, nomi supposti ne’ carmi che dovevano
correre per le mani del pubblico. Ma eguale
sventura che agli altri poeti, toccò in amore anche a
Gallo. Reduce dalla guerra coi Parti e ferito, non
trovò più fedele la sua Licori, ch’egli aveva sì amorosamente
cantato: onde cercò allora altri affetti nelle
due sorelle Genzia e Cloe, poi nella giovinetta Lidia
leggiadra e ingenua; ma per quanto si studiasse di
esaltarne i pregi, mai i nuovi amori non raggiunsero
la forza del primo, fenomeno consueto in codesta
passione, che ricusa ogni logica di ragionamento. È
un vero peccato che il poema in quattro canti sugli
amori per Licori non sia giunto infino a noi, se veramente

ha meritato che Quintiliano ne paragonasse l’autore
a Tibullo, a Properzio ed Ovidio e del suo vivente
godesse dell’universale rinomanza come degno di
star fra costoro. Anche le poche poesie che a lui
sono attribuite, son soggetto di molte controversie
tra i filologi, e la parte che gli è attribuita con
meno di inverosimiglianza consiste in una elegia,
della quale parecchi versi sono per soprammercato
taluni incompiuti e taluni distrutti ed in tre soli
epigrammi.




Le Delie, le Lesbie, le Neere, le Corinne, le Cinzie
e le Lidie se ispirarono canti leggiadri a’ loro
poeti amanti, strapparono altresì da essi imprecazioni
e maledizioni, che ci sono pervenute del pari ne’
loro mirabili versi.




Accennai delle infedeltà di Lesbia a Catullo: l’infelice
poeta invocava dagli Dei d’essere liberato da
questo amore che chiamava la sua peste, perocchè
tanto più sentiva d’amarla, quanto meno sentiva di
stimarla:




Nulla potest mulier tantum se dicere amatam

  Vere, quantum a me, Lesbia, amata mea es.




Nulla fides ullo fuit umquam fœdere tanta,

  Quanta in amore tuo ex parte reperta mea est.




Nunc est mens adducta tua, mea Lesbia, culpa,

  Atque ita se officio perdidit ipsa pio;









Ut jam nec bene velle queam tibi, si optima fias,

  Nec desistere amare, omnia si facias[182].






La Cinzia, tuttochè la provai gelosa e colta e stimata
da Properzio non solo, ma pur dagli altri illustri
di allora; non ne procacciò meno colle sue
incostanze gli sdegni, e senza dir delle altre elegie,
nelle quali sfoga i suoi risentimenti contro di lei,
leggasi l’elegia XXV del Lib. III, che altro non è
che un addio di maledizione ch’egli le manda per
averlo reso la favola di tutti.




Bastino al mio proposito questi versi:




Risus eram positis inter convivia mensis

  Et de me poterat quilibet esse loquax[183].






Delle querimonie per i rigori di Delia e di Glicera
e di Nemesi son piene le elegie di Tibullo; e

quelle di Cornelio Gallo per l’infedeltà della Licori,
e in difetto del suo poema, che perì come dissi,
dobbiamo starcene alle allegazioni di Donato biografo
di Virgilio, di Servio scoliaste di Virgilio stesso e
di Quintiliano.




Ma chi più di tutti lasciò imperituri monumenti
d’ira e di maledizione per le amanti sue, è Orazio
Flacco, il più epicureo de’ poeti latini, ma in ricambio
principe della lirica della sua lingua.




Se non che Orazio, che aveva detto amare la facile
Venere e le cortigiane più alla mano e sguaiate:




. . . . namque parabilem amo Venerem facilemque

Illam, post paulo, sed pluris, si exierit vir[184],






parmi avrebbe perciò appunto dovuto essere più ragionevole
e attendersi queste infedeltà ed epicureo
com’era, volando da questa a quella simpatia, appare
assurdo che pretender volesse da quelle donne
costanza negli amori.




Seguendo i suoi carmi, si può ritessere la storia
della sua vita voluttuosa ed erotica. La prima che

si affacci è Neera, che tenne per oltre un anno, ed
era valente cantatrice. Povero scriba e non anco famoso
per le sue poesie e non ancora protetto da
Mecenate discendente da atavi regi, nè però avendo
di che pagarla, tornava assai difficile legarla a sè con
vincolo di costanza e da lei abbandonato per correre
agli amplessi di più facoltoso, si fa di necessità virtù
e se ne ricatta predicando egual sorte al proprio
successore.




Cominciando poi a farsi conoscere letterariamente,
gli avvenne di stringere conoscenza con una illustre
patrizia, della quale non si sa il nome, ma pare che
putisse alquanto di poesia come di dissolutezza. Costei
seppe accalappiarlo e l’ebbe alcun tempo nella sua
soggezione, finchè egli seppe scuoterne il giogo e
quand’ella a ricuperarlo si faceva a ingiuriare la
nuova amante di lui, questi allora ne rintuzzò gli
strali co’ più sanguinosi epigrammi.




Poi è alla buona Cinara che volge il suo cuore e
di lei si rammenta anche quando le brine dell’età
presero a imbiancarle il capo. Ma egli l’abbandonava
per cedere agli artifici di Gratidia, bella, ma
vile profumatrice e saga, che spacciava filtri afrodisiaci
ed esercitava magia, ma che però non seppe
valersene tanto da rattenerlo a lungo. Egli anzi, per
sottrarsi a tutti i suoi maleficj, la designò a comune
disprezzo, rivelandone co’ suoi terribili versi le esecrabili
pratiche libidinose all’Esquilino, e le turpitudini

tutte sotto il nome di Canidia, che quind’innanzi
per lui passò nel volgare linguaggio come
sinonimo di avvelenatrice, accusandola perfino che
a’ suoi nemici ella cercasse propinare veleno, del
quale egli, che le si era nimicissimo dichiarato, non
ne morì per altro:




Canidia, Albuti, quibus est inimica, venenum[185].






La dipintura ch’egli ne fa nella Satira VIII, lib. I è
orribile: sarebbe troppo lungo il riferirla.




Ebbe di poi Inachia, quindi Lice tirrena, che
molto amò e alla porta della quale, facile per tutti,
rigorosa a lui, sollecitò lungo tempo i favori e sembra
inutilmente; ma dopo alcun tempo, venuta meno
la di lei bellezza, prese a vituperarla. Sfiorò appena
l’amore di Pirra, senza neppure commoversi nel sorprenderla
in braccio ad altro giovane amatore. Delirò
poi per la giovinetta Lalage, liberta e amante del
suo amico Aristio Fusco; poscia per Giulia Varina,
liberta della famiglia Giulia e che cantò sotto il nome
di Barina.




Dichiarò a Tindaride cantatrice vaghissima la sua
passione e le profferse il suo cuore; ma la madre di lei,
amica di Gratidia, volle sconsigliarla dall’accoglierlo,

come quegli che sì indegnamente avesse trattato
coll’amica sua, esponendola alla universale abominazione:
onde il poeta pensò ammansar la ritrosa,
esaltandone la bellissima madre e riuscì.




Dalla vezzosa Tindaride passò a Lidia che gli fu
resa più appetibile dalla concorrenza di Telefo, a
cacciarle il quale dal cuore, non valsero consigli e
carmi; che anzi conseguì contrario effetto, perchè fu
messo alla porta. Non si diè ciò malgrado per vinto
ancora e curato che Telefo fosse alla sua volta scalzato
da Calaide, ritornò a lei e seguì infatti la riconciliazione.
L’interregno non lo aveva tuttavia tenuto
inoperoso; esercitò gli affetti con Mirtale liberta, indi
con Cloe, la bella schiava di Tracia.




Ma Lidia tornò a Calaide e Orazio a Cloe, che
presto abbandonò per Fillide liberta di Santia, e
questa pure per la Glicera, ch’era stata, come vedemmo,
di Tibullo. Ed ammalò anzi per lei per irritabilità
di nervi e a lei sagrificò parecchie delle
passate amanti, vituperandole ne’ suoi versi, giusta
il suo mal vezzo, spesso diviso dal genus irritabile
vatum[186], lo che non impedì che venisse dall’attempata
cortigiana un bel dì congedato.




Volle ritornare a Cloe, ma ne fu dispettato, perocchè
ella si fosse invaghita di Gige, che alla sua

volta correva presso di Asteria, e Orazio, a vendicarsi
del rifiuto, incoraggiava co’ suoi carmi gli amori di
Gige ed Asteria.




Si volse allora a Lida, auletride, ma l’amore che
li stringe qualche tempo risente dell’età, la qual più
si piace dell’orgia che non del tenero sentimento,
e con questa passione tutt’altro che gentile chiuse
l’immortale poeta degli Epodi e delle Satire la poco
dicevole carriera de’ suoi amori libertini.




Più inanzi dirò di altri più depravati gusti di Orazio,
ch’ei divideva d’altronde coll’età ed anche cogli
altri poeti più teneri e sentimentali, come quelli che
prima di lui ho ricordato; con ciò vedendosi come
al libertinaggio del tempo, in essi si congiungesse
quello di una più ardente fantasia.




Dovendomi ora arrestare in questo storico compendio
della romana prostituzione a dire degli uomini e
delle cose infino all’epoca della catastrofe pompejana,
con che per altro ritraesi più che abbastanza per
fornirne quasi completo il quadro, tutto il restante
non essendo che varianti di epoca e di nomi, non
mi posso dispensare dall’accennare a Petronio Arbitro,
ed a Marziale, del Satyricon del primo e degli
Epigrammi del secondo già m’occorse di allegare in
quest’opera l’autorità, da che que’ due volumi costituiscano,
colle storie di Tacito e di Svetonio, i documenti
più autentici e irrecusabili della romana
dissolutezza al tempo dell’impero.









Sa già il lettore essere il Satyricon di Tito Petronio
Arbitro un romanzo, o dipintura dei tempi e de’ costumi
della Roma dell’impero, e l’universale consenso
de’ commentatori ed interpreti ha determinato, sulla
fede di Tacito, che Nerone ne sia il protagonista sotto
il nome di Trimalcione, uomo estremamente appassionato
d’ogni sorta di voluttà e fornito di vivacità
e di cognizioni confusamente ammassate. Avendo
Petronio avuto il sopranome di Arbitro, perchè fosse
a comune notizia esser egli il direttore de’ piaceri
del Principe, può farsi agevolmente ragione ognuno
se viva e verace dovesse riuscire la descrizione ch’egli
ha fatto di essi.




Marco Valerio Marziale venuto verso l’anno 40 dell’era
volgare dalla nativa sua Bilbili — piccola città
della Spagna nel regno d’Aragona e poco lungi dalla
moderna Calatayud — a Roma, ebbe eziandio forse
nella sua concittadina Marcella, della quale celebra
l’ingegno, le grazie e la gentilezza nell’Epigramma 21
del lib. XII, la sua famosa, se pure ella non fosse, come
opinò lo Scaligero, la moglie sua. Ma di questa Marcella
non sappiamo di più dalle indiscrezioni del
poeta, all’infuori che nella villa di lei egli andasse
a passare gli ultimi suoi anni. Della moglie poi che
realmente egli ebbe, se in più d’un epigramma ne
parlò, e se Domiziano gli ebbe a concedere in mercede
de’ suoi poetici studi il così detto diritto dei tre figli,
il che implicava la concessione di diversi privilegi,

come già ebbi ad esporre nel capitolo antecedente
delle Case, trattando della famiglia, ed egli, il poeta,
togliesse da ciò pretesto per congedarla:




Natorum mihi jus trium roganti

  Musarum pretium dedit mearum,

  Solus qui poterat: valebis uxor:

  Non debet domini perire munus[187].






Il volume degli Epigrammi di Marziale ribocca di
oscenità, quantunque non lo disdegnassero perfino le
matrone padovane, che andavano celebrate per castigatezza
di morale, e così aperte e senza velo esse
sono, che il Pontano ebbe ragione di dire che taluni
epigrammi sono tanto impudenti e inverecondi, che
neppure sveglino concupiscenza. Avviene infatti lo
stesso delle pitture e delle statue, che meno impudiche
appajono quando rappresentino senza adombramento
di sorta il nudo, mentre, pel contrario eccitino
vieppiù a lascivia, se qualche parte appena della
figura sia dall’artefice lasciata ignuda.




Nondimeno, ripeto, in questi brevi componimenti
sono ricordate tutte le forme di libidini famigliari a
quel tempo depravato, e l’italiano traduttore

infatti, — il cavaliere P. Magenta — pel maggior pudore
della lingua nostra, com’egli avvisa, dovette omettere
espressioni od usare circolocuzioni, o sostituirvi
anche sentimenti proprii, a palliare l’osceno.




Aveva allora veramente ragione Turno, il poeta
satirico del tempo di Marziale, quando lamentava
nel suo poema In Musas infames (del quale non abbiamo
sventuratamente che un frammento), che la
poesia e i poeti contribuissero a tutta questa depravazione,
rilegando le vergini muse al Lupanare. Sola
reliquia e di breve proporzione di quel disdegnoso
poeta, stimo riesca gradito al lettore il presentargliene
il testo e in nota l’intero volgarizzamento, da
me stesso espressamente condotto. È d’altronde così
strettamente connesso al tema che svolgo nel presente
capitolo, che parmi vi abbia tutta l’opportunità.




        IN MUSAS INFAMES[188].




  Ergo famem miseram, aut epulis infusa venena

Et populum exsanguem, pinguesque in funus amicos,

Et molle imperii senium sub nomine pacis,



Et quodcunque illis nunc aurea dicitur ætas,

Marmoreæque canent lacrymosa incendia Romæ,

Ut formosum aliquid, nigræ et solatia noctis.



Ergo re bene gesta, et leto matris ovantem,

Maternisque canent cupidum concurrere Diris,

Et Diras alias opponere, et anguibus angues,

Atque novos gladios, pejusque ostendere letum!

Sæva canent, obscena canent, fœdosque hymenæos

Uxoris pueri, Veneris monumenta nefandæ!

Nec Musas cecinisse pudet, nec nominis olim

Virginei, famæquæ juvat meminisse prioris.

Ah! pudor exstinctus, doctæque infamia turbæ.



Sub titulo prostant: et quis genus ab Jove summo.

Res hominum supra evectæ, et nullius egentes,

Asse merent vili, ac sancto se corpore fœdant.

Scilicet aut Menæ faciles parere superbo,

Aut nutu Polycleti, et parca laude beatæ;

Usque adeo maculas ardent in fronte recentes,

Hesternique Getæ vincla et vestigia flagri.

Quin etiam patrem oblitæ et cognata deorum

Numina, ed antiquum castæ pietatis honorem.



Proh! Furias et monstra colunt, impuraque turpis

Facta vocant Titii mandata, et quidquid Olympi est

Transcripsere Erebo. Jamque impia ponere templa,

Sacrilegasque audent aras, cœloque repulsos

Quondam Terrigenas superis imponere regnis,

Qualicet, et stolido verbis illuditur orbi.






Nè solo Turno alzava la poderosa voce a stimmatizzare
quel tempo: perocchè non meno terribile scagliasse
il giambo d’Archiloco il severo Giovenale, del
quale ben disse il Nisard che basterebbe con Tacito alla
completa storia del costume d’allora. Tutte le satire
da lui lasciate e massime la prima, la sesta e la nona
rimarranno monumenti più durevoli del bronzo della
infame prostituzione dell’epoca. Le altre pingono
e stigmatizzano altre piaghe non meno deplorevoli,
altri uomini non meno ributtanti; e sa il lettore

quante volte dovessi ricorrere alle citazioni di questo
poeta per aggiungere autorità e fede a cose che altrimenti
sarebbero sembrate incredibili. Svetonio, nella
vita dei Cesari, la Storia Augusta e la Vita d’Eliogabalo
lasciata da Lampridio, forniscono solo diversi
osceni particolari, il parossismo della depravazione
spinta alla demenza: il fondo rimanendo pur sempre
lo stesso.




L’austerità nondimeno di Giovenale mal saprebbesi
conciliare coll’impudicizia di Marziale, entrambi
essendo da franca amicizia legati. Il poeta epigrammatico
con alcuni versi gli accompagna il dono delle
noci ch’ei chiama saturnalizie[195]; con altri diretti
ad un Maledico si scaglia contro costui, perchè avesse
tentato mettere discordia fra lui e l’amico suo Giovenale[196];
e con altri finalmente gli descrive la vita
che conduce a Bilbili[197]; lo che dimostra come col
satirico poeta avesse fino agli ultimi giorni conservata
l’amicizia. — Or come va che lo sboccato poeta
degli epigrammi, che non conosce pudore di concetti
e di parole, s’accordasse col poeta delle satire, che
denunziava terribilmente alla posterità le infamie e
le lussurie de’ suoi tempi? Nisard vorrebbe tutto ciò
spiegare dicendo: non essere vero che la satira sia

sempre la espressione fedele del carattere dell’autore,
nè che a prima giunta scuoprasi l’uomo sotto il poeta;
che in Giovenale la indignazione venga piuttosto dall’intelletto
che dal cuore, e il fondamento della sua
filosofia sia la noncuranza professata da Orazio, con
un’anima più superba e forse con più pratica onestà[198].
Nell’ultimo epigramma succitato di Marziale
diretto a Giovenale, come ne’ due precedenti, vi sono
infatti imagini oscene, ciò che prova sempre più che
i due poeti furono buonissimi amici, e che Giovenale
non era così rigido nel conversare come si mostra
ne’ suoi libri. Egli non si faceva scrupolo poi di frequentare
il rumoroso rione della Suburra, dove dimoravano
le cortigiane, nè di stancarsi sul grande e
piccolo Celio a far la corte ai grandi, nè farsi vento
alla faccia col panno della sua toga sulla soglia dei
loro palazzi, come dice ancora il suo amico Marziale.
Ed io v’aggiungo: che per quanto potesse essere
stato castigato il costume di Giovenale, pur tuttavia,
essendo di depravazione così costituita e satura
quell’epoca e per così dire l’aria perfino, che dovesse
riuscire affatto impossibile ad individuo qualunque il
non parteciparvi in qualche porzione. Catone, il severo
e rigido Catone, sebben di qualche generazione

antecedente, e quindi di secolo non così corrotto
come quello di Domiziano e de’ suoi successori, quante
colpe e peccati non avrebbe a confessare! Ma eran
colpe e peccati più del tempo che non dell’uomo.




Non entrerò poi qui in maggiori particolari della
satira di Giovenale, perocchè dai frequenti brani che
ne son venuto citando in questo capitolo ed anche
altrove, il lettore ne sa già le cose più saglienti che
han tratto al tema della prostituzione e de’ lupanari,
e mi prema d’altronde di procedere più spedito in
questa rapida rassegna delle antiche vergogne.




Sembrerà incredibile questo quadro che io sono
venuto abbozzando della dissolutezza di quell’epoca;
ma pur troppo io vi tolsi anzi che aggiungervi; perocchè
se la riverenza verso il lettore non mi frenasse,
assai e assai più dovrei dire. Era infatti così
generale la scostumatezza, che la prostituzione si
esercitasse sfrontatamente sulle pubbliche vie, e tanto
anzi fosse entrata negli usi comuni e tutto respirasse,
come dissi, prostituzione, che allora più non se ne
facesse gran caso.




L’invito alla lussuria era pubblicamente fatto più
con gesti che con parole. Ovidio, nel poema De Arte
Amandi, che pare scritto sotto dettatura della più
raffinata cortigiana, chiama questo infame linguaggio
furtivæ notæ, e Tibullo dell’abilità in esso concede il
vanto alla sua Delia:









Blandaque compositis abdere verba notis[199].






Ed anzi vuolsi citare al proposito di questo muto e
inverecondo linguaggio, che anche i più licenziosi usassero
del gesto assai più che della parola ad esprimere
un lussurioso pensiero. Svetonio ci rammentò di Caligola
che nell’atto di presentare la sua mano a baciare
le desse una forma oscena: formatam commotamque
in obscenum modum; e Lampridio, di quel
mostro che fu Eliogabalo, che mai non si fosse permessa
una parola oscena, anche allora che la esprimevano
le sue dita: nec umquam verbis pepercit infamiam,
quum digitis infamiam ostenderet. Non si comprende
come si fosse adottata la frase parcite auribus,
risparmiate le orecchie, ed egual reverenza non si
fosse poi concessa agli occhi.




Se tale era la scostumatezza in publico, le scene
più libidinose e tutte le evoluzioni della prostituzione
compivansi nelle orgie e festini notturni, detti comessationes,
o da comes, compagno, o da comedere, mangiare,
e nelle quali perfino le coppe erano foggiate
a phalli, e le ciambelle a figure oscene, e che però
Cicerone mette a fascio cogli adulteri amori: libidines,
amores, adulteria, convivia, commessationes[200]; ciò

che per altro non tolse che egli pur non isdegnasse
seder commensale, presso la greca cortigiana Citeride.




Come codeste orgie nuocessero a’ corpi non se lo
dissimulavano; pur nondimeno non avrebbero saputo
scompagnarne l’esistenza, chè loro non avrebbe sembrato
di vivere senza di esse. Petronio, che fu, come
già ne informai più sopra il lettore, il direttore della
voluttà di Nerone, suggellò questo concetto nel seguente
distico:




Balnea, vina, Venus corrumpunt corpora sana,

  Et vitam faciunt balnea, vina, Venus[201].






In Roma le donne che trafficavano del loro corpo
distinguevansi in meretrices e prostibulæ, e il grammatico
Nonnio Marcello ne dà la differenza dicendo che
la meretrice esercita con più decenza il mestiere non
disponendo di sè che la notte; mentre la prostituta trae
il suo nome dallo stare davanti al suo stabulum, o
abitazione per mercanteggiarvi e di notte e di giorno.
V’erano poi altre particolari distinzioni, come le
prosedæ e le alicariæ che ponevansi, come Plauto ricordò,
alle botteghe de’ panattieri:









  . . . . . an te ibi vis inter istas vorsarier?

Prosedas, pistorum amicas, reliquias alicarias

Miseras scæno delibutas, servolicolas sordidas[202].






le blitidæ ch’erano della razza più vile, abbrutite
dal vino e dalla dissolutezza, giusta il medesimo
Plauto;




Blitea et lutea est meretrix, nisi quæ sapit in vino ad rem suam[203].






le bustuariæ che attendevano alla prostituzione nei
cimiteri; le casoritæ, prostitute dei tugurii; le copæ
o taverniere; le diobolæ che non domandavano più di
due oboli o di un dupondio, le quadrantariæ perchè si
contentavano d’un quadrante, ossia di qualunque vile
moneta[204], e Quadrantaria appunto veniva, per cagion

di dispregio e di sue lascivie, generalmente
chiamata la sorella di Publio Clodio, che è la Lesbia
che già conosciamo essere stata di Catullo; le foraneæ,
campagnuole che venivano per vendersi alla città;
vagæ, le erranti, summentanæ, quelle de’ sobborghi, ecc.




Per la prostituzione elegante, oltre le famosæ che
già ricordai e potevan essere patrizie, madri di famiglia
e matrone, come pur troppo ha già veduto il
lettore, ve n’avevan di quelle fra costoro che si prostituivan
ne’ lupanari sia per libidine, sia per denaro;
v’eran ben anco le delicatæ che non si concedevan
che ai cavalieri e ricchi d’ogni condizione.




Anzi sovente si stipulavano da codeste mantenute
co’ loro amatori contratti di fedeltà a tempo, e la
scritta che si redigeva a firmare da esse chiamavasi
syngrapha ed anche syngraphus, perocchè in ambe le
maniere io trovi questo libello così denominato dal
medesimo Plauto nella sua commedia dell’Asinaria.
Questo poeta e fedele dipintore de’ costumi di quelle
basse classi, ne dà contezza del singrafo nella scena
terza dell’atto primo di tale commedia:




        ARGIRIPPUS




Non omnino jam perii: est reliquum quo peream magis,

Habeo, unde istuc tibi quod poscis dem: sed in legis meas

Dabo, ut scire possis, perpetuum annum hunc mihi uti serviat,

Nec umquam interea alium admittat prorsus quam me, ad se virum.




        CLEÆRETA




Quin si tu voles, domi servi qui sunt castrabo viros.

Postremo ut voles nos esse syngrapham facito afferas.



Ut voles, ut tibi lubebit, nobis legem imponito:

Modo tecum una argentum afferto, facile patiar cœtera.

Portitorum simillime, januæ lenoniæ:

Si affers tum patent: ei non est quod des, ædes non patent[205].




        DIABOLUS




Agedum, istum ostende quem conscripsit syngraphum

Inter me et amicam et lenam: leges perlege

Nam tu poeta es prortus ad eam rem unicus[206].






E pare che di cosiffatti mercimoni o singrafi non
si smettesse così presto il vezzo, ma se ne serbasse
l’usanza sin presso a’ dì nostri, se quel dotto critico
che è Eugenio Camerini, della cui amicizia altamente

mi onoro, nell’interessantissimo suo libro Precursori
del Goldoni, me ne avverte l’esistenza riferendo in
una nota del suo studio intorno a Giovan Battista
Porta il Contratto fra Gostanzo amoroso e Andriana
lena, che sta nella commedia Gli Inganni del Secchi,
atto terzo, scena IX[207].









V’erano anche le pretiosæ che imponevano alle
loro grazie un alto prezzo. Tutte queste meretrici
affluivano a’ bagni massime di Baja, di Clusio e di
Capua, dove era più facile, pel concorso dei fannulloni
e de’ più sfondolati ricchi, l’andare a caccia di
generosi amatori.




La prostituzione poi si esercitava da ballerine,
massime le Gaditane, ossia giovani donne di Cadice,
della più provocante lascivia; le Sirie, le lesbie e le
jonie, chiamate, come narrai nel capitolo precedente,
a rallegrar i banchetti, al pari delle greche auletridi,
di suoni e di balli, e ad incitar la lussuria de’ banchettanti,

alla quale prestavansi istromento, imitate
più tardi dalle corrottissime matrone, giusta quanto
ne disse l’inesorabile poeta che le satireggiò nei
versi della Satira VI (314-319) che ho superiormente
riferiti, parlando dei misteri della Dea Bona. Le Commessazioni
poi erano l’arringo più frequente alle lubricità
di queste svergognate.




Quella che per altro fu la più vergognosa prostituzione,
era quella de’ cinedi: uomini, schiavi, fanciulli
prestavansi alla dissolutezza de’ romani, e fu un tempo,

quello dell’Impero, che s’era così generalizzata da
impensierire a tanta concorrenza la prostituzione femminile.
Chiamavansi pueri meritorii quelli che volenti
o no prestavansi alla vergognosa passione del loro
padrone: v’erano poi gli spadones, per lo più eunuchi
che erano pazienti ed agenti, e pædicones, coloro che
avevano subìto l’evirazione completa. Catullo ne’ suoi
carmi, che certamente non van lodati per riservatezza
di linguaggio, bollò a fuoco i nomi di Tallo, Vibennio

e di quei due sciagurati libertini, Furio ed Aurelio,
notissimi in Roma per tale vizio; ciò che non gli
impedì ch’egli medesimo, il poeta, fosse intinto dell’egual
pece, che più d’uno sono i carmi da lui lasciati
in cui sono espressi i suoi delirii pel vago
giovinetto Giovenzio. Così del resto era nel mondo
romano una cotal bruttura invalsa da non mandarne
immune perfino quel grandissimo uomo che fu Giulio
Cesare, alla fama del quale nuoceranno mai sempre
le indecenti libertà avute con Nicomede re di Bitinia,
a lui rimproverate da Cicerone in Senato. Così bruttò
Orazio la sua virilità cogli spasimi per Licisco e
Ligurino, a cui la sua musa non isdegnò bruciare
incensi; così quella di Cornelio Gallo, testimonio
Properzio, spasimò per Ila; come quella più casta
di Virgilio non aveva rifuggito in un’egloga di poetizzare
i trasporti del pastor Coridone per il vago
Alessi:




Formosum pastor Corydon ardebat Alexin

Delicias domini[208].






È poi opinione di alcuni che Virgilio sotto il nome
del pastore Coridone ascondesse le proprie fiamme
per Alessandro, fanciullo di Asinio Pollione.









Tutto il Satyricon di Petronio ha per eroi cinedi
e per soggetto i loro laidi amori, e Marziale osa perfino
giustificarsi colla moglie, perchè divida egli
pure col cinedo i proprii abbracciamenti.




E come no, se a fianco di Giove, la loro religione
aveva posto il leggiadro Ganimede?




Sclamiam noi pure coll’Oratore Romano: O tempora!
o mores!




In Pompei, recenti scavi, mettendo in luce, nella
Regione IX, Isola II, la casa che si designò col n. 18
all’entrata sul vicolo che forma il prolungamento
di quello d’Augusto, offrì, dopo l’androne d’ingresso,
la seguente iscrizione graffita sulla parete:




CRESCENS

PVBLICUS

CINÆDVS




oltraggiosa iscrizione, che attesta nondimeno dell’esistenza
della oscena piaga in codesta città, come
attesta infame lussuria l’iscrizione graffita nella casa
di Gavio Rufo scoperta nel 1868 e che così è ripetuta




TYRIA PERKISA

TYRIA PERCISA




lo che vale pedicata, per non dir l’altre molte congeneri
sconcezze[209].




Tanto personale della prostituzione completavasi
coi lenoni, uomini e donne ch’erano mediatori di

lascivie. Esercitavasi il lenocinio eziandio dalle schiave,
dalle veneree, ch’erano assai spesso liberte, dalle
fantesche e dalle prostitute vecchie, che avevan perduta
la clientela per conto proprio.




Publio Vittore conta quarantasei lupanari in Roma,
senza tener conto che il meretricio si esercitasse nei
bagni, nelle terme, nei pistrini o botteghe da fornaj,
nelle tonstrine o botteghe da barbieri, negli enopolj
o botteghe da vinaj, nelle ganeæ o taverne sotterranee,
e nelle cellæ e fornices, intorno ai circhi e durante
i ludi.




Ma a che numerare i lupanari, quando Giovenale
ci dice nella sua implacabile Satira che fosse per
così dire Roma intera un solo lupanare; che nobili
o plebee fossero tutte depravate del pari, che colei
che calcava la polvere non valesse più della matrona
portata sulle teste de’ suoi grandi soriani; questa
poi peggiore della vile e scalza baldracca?




Nec melior silicem pedibus qua conterit atrum,

Quam quæ longorum vehitur cervice Syrorum[210].






La disposizione dell’interno d’un lupanare era stato
dapprima un soggetto di controversia e cercavasi
coll’aiuto degli scrittori antichi e massime di Giovenale,

che ne disse alcuni particolari nell’episodio
della imperiale prostituta che sotto il mentito nome
di Licisca lo bazzicava, di ricostruirli fantasticamente,
ma oramai gli scavi di Pompei hanno risoluta la
questione. — Costituivasi di molte cellette o cubiculi
angustissimi che aprivansi in un cortile od atrio,
aventi appena lo spazio d’un letto formato di materia
laterizia su cui si saran posti materazzi o stuoje. A
sera una lampada itifallica accesa sull’esterno della
porta, annunziava il luogo impuro, il cui ingresso era
difeso da una coltrina. Sugli usci dei cubiculi stava
sospeso il cartello recante il nome della prostituta
che vi operava dentro, il quale spesso era nome di
battaglia, meretricium nomen, come quello di Licisca era
di Messalina, e quando il cubiculo veniva occupato si
voltava il cartello. Allora la camera, al dir di Marziale, si
chiamava nuda. Camere e cortile avevano poi sporche
le pareti di figure e di iscrizioni oscene. In uno de’
lupanari pompejani, in quello detto nuovo, lessi fra
le altre inverecondie la seguente graffita: Phosforus
hic f....




Vedremo più avanti come, oltre le camere terrene
ad uso delle più abbiette, vi potessero essere anche
quelle di un piano superiore pei lussuriosi disposti
a maggiore spesa.




Le meretrici avevano poi un proprio abbigliamento,
distinte principalmente dalla parrucca bionda, avendo
presso che tutte le romane nera la capellatura,

vietato poi loro di portare la benda alla fronte e la
stola o tunica che scendeva al tallone, come portavano
le matrone. Petronio nel suo Satyricon, che
è il quadro, come sappiamo già, de’ cattivi costumi
di Roma imperiale, ce le presenta nel lupanare nude
affatto e perfino in questa guisa sulla porta di esso.
Avrebbesi tutto un trattato a scrivere per dire di
tutti gli artifici per destare la lussuria, e procacciarsi
amori: de’ filtri afrodisiaci, degli unguenti, de’ fascini,
che Ovidio nel Remedium Amoris affermò nuocere
alle fanciulle grandemente, contenendo i germi
della pazzia furiosa, non che degli ausiliari della prostituzione
nelle medicæ juratæ o levatrici, nelle sagæ,
nelle profumatrici e nelle cosmete. Ci son rimasti i
nomi di alcuni fra i più usitati filtri afrodisiaci:
Orazio menzionò il poculum desiderii che preparava
Canidia, Marziale le aquæ amatrices, Giovenale l’hippomane
in quel verso:




Hippomanes carmenque loquar colcumque venenum[211].






Voglion taluni fosse l’ippomane un liquore virulento,
che eccitava gli ardori amorosi; altri invece
che fosse un’escrescenza di carne nera che talvolta
si forma sulla fronte d’un puledro appena nato e

che gli antichi credevano materia a filtro potente.
Teofrasto dice essere una composizione immaginata
dagli Arabi; Esiodo e Teocrito che fosse invece una
pianta che produce il furore ne’ cavalli, ed altri pel
contrario vi almanaccarono su altre supposizioni. Buffon
ne parla nel vol. IV dell’edizione in quarto dell’opera
sua e riferisce tutte queste diverse opinioni.




La plebaglia poi rinveniva eziandio lo sfogo a’ propri
sensuali appetiti in altri peggiori e più schifosi
luoghi, come nelle tabulæ sullo strame, nel casaurium
o baracca per lo più fuori di città, nel lustrum
o ritrovo isolato, e vie via altri nomi immaginati
dalla depravazione.




Diversi furono i lupanari che gli scavi pompejani
misero alla luce, e siccome la parte scoperta di
questa città, come già dissi più volte, doveva essere
la più nobile perchè prossima alla marina e perchè
ricca di pubblici edifizi e templi e delle case dei
maggiorenti, così è dato arguire che altri e più se
ne scopriranno negli scavi venturi, come che siffatti
infami ritrovi fossero più frequentati dalle classi
infime della società, ciò rivelando eziandio la nessuna
eleganza od agiatezza loro. Non è augurio, nè importa,
da che quanto fu a quest’ora trovato può sopperire
alle indagini nell’argomento.




Una casetta che fu detta dei Cinque scheletri, per
gli avanzi di cinque infelici colti dalla catastrofe
nel punto che cercavano involarsene col loro piccolo

tesoro che si rinvenne ad essi vicino, consistente
in armille, anelli d’oro e monete, scoperti nel
1872, in novembre, permise che nel successivo mese
si trovasse la comunicazione con una taverna e unito
lupanare, forse quella località che i latini denominavano
ganeum, e già al lettore ho detto come ganeum
o ganæa fosse appunto una taverna sotterranea,
ove commettevansi oscenità, ed anche bottega che
si prestava alla prostituzione. Il proprietario allora
della casetta de’ Cinque scheletri non sarebbe stato
anche il proprietario o conduttore di quell’infame
ritrovo? È permesso trarne l’induzione. La taverna
si apre nella via di Mercurio, ha un davanzale rivestito
di marmi con una lastra di porfido verde,
sventuratamente spezzata in due. Sono incastrate in
esso tre urne di terra cotta, ed uno scalino di marmo
che doveva servire alla mostra de’ comestibili
e de’ vasi. A destra della stanza è un fornello per
cuocervi le vivande e nel profondo s’aprono due
porte, conducenti l’una in una specie d’anticamera,
che doveva essere stata dipinta grossolanamente,
ma che di presente nulla lascia intravedere che
mai vi potesse essere un dì rappresentato, dove
eran due usci, che davan accesso questo alla casetta
de’ cinque scheletri suddetta, e quello ad un salotto
pei bevitori; l’altra porta ad una camera che dava
sul vicolo di Mercurio e che serba tutte le apparenze
di uno sconcio postribolo. Pitture da imbianchino e

sporche eran distribuite sulle sue pareti: sopra di
una raffigurante un garzoncello d’osteria che versa
a bere ad un soldato, si lessero queste parole scritte
con qualche arnese a punta:




DA FRIDAM PUSILLVM[212]




Nel Vicolo degli Scienziati, che è in continuazione
con quello che si noma Vico Storto, nel tempo che
i Dotti erano riuniti pel settimo congresso in Napoli,
e sotto i loro occhi, veniva sterrata quella casa, dai
particolari della quale fu concesso imporle il tristo
nome di Grande Lupanare. Le più oscene iscrizioni
confermano la giustezza della denominazione: il possibile
riserbo che mi sono proposto mi toglie di riferirle.
Taluna tuttavia ho già desunto infra quelle
che son leggibili anche da occhi pudici e riferite altrove
di quest’opera, come la seguente che suona:




Candida me docuit nigras odisse puellas[213].






coll’arguta risposta che altro bizzarro spirito vi scrisse
di sotto.




Altre si lessero non indecenti del pari, come questa
gentile:




NOLANIS FELICITER

STABIANAS PUELLAS[214].









L’atrio di questa casa è d’ordine toscano, ed ha
un compluvium di marmo bianco, sovra il quale vedesi
ancora il tubo di bronzo da cui versavasi l’acqua
piovana.




Il peristilio è per metà recinto da portici sostenuti
da quattro colonne joniche ed ha nel fondo una fontana
di musaico ben conservato e conchiglie, avente
in mezzo un piedistallo, che un giorno avrà servito
a reggere qualche figura, forse di bronzo. Sotto il
portico è un larario o sacello per gli dei della casa
e vi sta dipinto un serpente che divora una sacra offerta.
Da questa casa così poco poetica vennero nondimeno
tolte alcune non ispregevoli pitture come
Dedalo e Pasife e Arianna abbandonata, che furono
trasportate al Museo di Napoli.




Dalla Via degli Augustali s’entra per quella tortuosa,
però più acconcia ai libertini, denominata del
Lupanare, a cagione di altro lupanare che si scavò
nel 1862 e che prese il nome di nuovo, a differenziarlo
dall’altro, del quale ho appena parlato. È quello
medesimo di cui mi son valso non ha guari per descrivere
l’interno d’un postribolo romano, perocchè
sia forse l’unica località che si presenti con carattere
spiccato e tale da non ammettere una diversa supposizione
di destinazione.




Non a tutti i quali visitano la esumata città è dato
di liberamente penetrar nel Lupanare Nuovo: il guardiano
l’apre agli uomini soltanto. S’entra in una specie

di vestibolo o corridojo che non raggiunge due metri di
larghezza, e sei e mezzo di lunghezza, e doveva essere
tanto di giorno che di notte rischiarato da lampade,
perchè altra luce non vi potesse giungere che
dalla porta d’ingresso, coperta anch’essa dalla coltrina
che già accennai. Le parti di questo corridojo che da
un leggiero fregio rosso son divise a comparti, in mezzo
a’ quali stanno ippocampi e cigni, mette a cinque
cellette, cellæ, come le chiama Giovenale, tre a destra
e due a sinistra, sull’uscio delle quali doveva affiggersi
il cartello col nome della sciupata che vi stava.
Siffatte cellette maraviglia come fossero tanto anguste,
misurando cioè due metri quadrati di superficie, e
tanto più ciò sorprende in quanto vi sussista ancora
il letto, rialzato dal lato della testa per l’origliere, di
materiale laterizio, sul quale si sarà disteso alcun
materasso, che vi occupa quello spazio per settanta
centimetri.




Superiormente agli usci delle cellette, nel vestibolo
o corridojo, stavano, come in ispecchi, delle pitture
oscene e rispondenti per lo appunto al luogo, oltre
le varie iscrizioni graffite del genere stesso, fra cui
quella surriferita di Fosforo che ricorda le proprie
erotiche prodezze.




Le cellette del lato sinistro più irregolari sono poveramente
arieggiate da alte finestrelle munite di inferriate
e respicienti sul Vico del Balcone, nel quale
si usciva a comodo degli avventori, che amavano

per avventura essere meno veduti a procedere di là
e che a cagione d’ingiuria, si dicevano cuculi, parola
codesta eziandio, secondo spiega Erasmo commentando
quel verso:




At etiam cubat cucullus: surge, amator; i domum[215],






che si applicava una volta pur a coloro i quali venissero
sorpresi in casa che fosse poco onesta.




Così un tal Vico si denomina del Balcone, da una
specie di mœnianum, che sporgendosi all’infuori del
piano superiore e chiuso, valeva a rendere più grande
lo spazio del piano stesso. Là vi dovevano esercitare
il loro traffico infame cortigiane di maggior considerazione
di quelle rilegate al pian terreno: infatti e le
camerette vi si veggono più del doppio spaziose, nè
deturpate, come vedemmo in basso, da oscene pitture
ed iscrizioni.




Argomentasi che questo lupanare sia stato frugato
dopo la catastrofe, perchè non vi si scoprissero che
pochi oggetti, fra’ quali, per altro, un bellissimo
candelabro di bronzo, un gran cacabus, contenente
cipolle e fagiuoli, che dovevan costituire la povera
cena di quelle sciagurate, qui devolute alla venale
prostituzione.









Sulla parete di una casa vicina a questo lupanare
si lesse una iscrizione che avvertiva della presenza
del luogo infame:




HIC NON EST OTIOSIS LOCVS, DISCEDE VIATOR[216].




Negli scavi di questi ultimi due anni, praticati
sempre verso la marina e nella parte occidentale
della città, un altro luogo venne ritenuto siccome
abitazione meretricia alle sue proprie particolarità.
Ma una speciale vi fu riconosciuta in una specie di
podio laterizio a lato dell’ingresso, al quale evidentemente
assisteva il lenone o la lenona che teneva
il postribolo, per esigere il prezzo della prostituzione
dagli avventori che vi capitavano.




È codesta una particolarità illustrativa del lupanare
romano e che però mostra come piuttosto all’ingresso,
anzi che all’uscita da esso si dovesse il
detto prezzo pagare.




Altri postriboli si trovarono negli scavi pompejani,
ma ancora più angusti ed ancor meno decenti: anzi
si può credere che quel vico nel quale si è trovato
il lupanare, del quale ho finito di parlare, non fosse
che una serie continuata di essi, od almeno di ganei,
come del resto fino ai nostri giorni, parve essere la
via Capuana a Napoli. Pur un postribolo era, a mo’
d’esempio, quel bugigattolo che era dirimpetto alla

panetteria che è sull’angolo del Vico Storto, e dalla
quale originò il nome della via su cui si apre e però
detta del Panatico: una oscena pittura che vi si distinse
non lascia dubbio sulla sua destinazione.




Tale deve dirsi pure, perchè serba tutti i caratteri
di una cella meretricia, la camera che si apre sola e
senza comunicazione con altre sul Vico del Balcone;
e tali devonsi pur dire quelle tre celle, isolate egualmente,
che si trovano nella Via degli Scheletri prima
di giungere al vicolo d’Eumachia. In vicinanza ad
esse sull’angolo del Vicolo della Maschera, quasi a
loro indicazione, sta una grossa pietra angolare avente
in rilievo una imagine fallica e scrittovi presso il
nome di Dafne.




Che fosse stata così spinta la spudoratezza del meretricio
in Pompei, da mettersene i richiami perfino
agli angoli delle vie, come farebbesi d’una vantaggiosa
ed importante officina l’esistenza della quale
importasse grandemente che si conoscesse da tutti?




I costumi dell’epoca imperiale, omai noti al lettore
che mi ha seguito fin qui, ne danno autorità a credere
per possibile anche questo.




Ma la poco simpatica peregrinazione per questi
volgarissimi luoghi di peccato parmi m’abbia serrato
le fauci, quasi vi si respiri ancora il pestifero aere
pregno del graveolente puzzo del fumo della lucerna
che li schiarava miseramente, onde quella
sozza baldracca che fu Messalina risentiva, allorquando,

lasciando la cella, l’abito e il nome di Licisca,
reddiva al talamo imperiale:




Obscurisque genis turpis fumoque lucernæ

  Fœda, lupanaris tulit ad pulvinar odorem[217].






Epperò usciamo all’aperto. Meglio è che affrettiamo
al fine del nostro lungo cammino.




Solo chiuderò il delicato argomento, esternando
un pensiero, quasi cenno a chi possa meditarvi sopra
più di proposito e farne subbietto di studi. Nello
esame delle religioni pagane, vedesi troppo frequentemente
credenze, riti e sacerdozio degenerare nelle
lubricità della prostituzione, o questa anzi ammantarsi,
a proprio sfogo maggiore, di religione. Il phallus
è emblema sacro che entra ne’ misteri di esse, e i
segni itifallici accompagnano le cerimonie più serie
e solenni. A’ sepolcri perfino, intorno al rogo sorgono
i cipressi e gli scrittori indicandoli come alberi
di dolore e di morte e sacri a Dite, li designano
ben anco come alberi itifallici: or, perchè ciò?




Gli è forse perchè accanto alla morte sta il mistero
della riproduzione?




La mitologia è presso che tutta costituita di episodii,
di deificazioni di persone e cose, che noi registriamo
nella storia della prostituzione. Il Tonante

medesimo non isdegna convertirsi in pioggia, in cigno,
in toro per isfogare i suoi erotici appetiti: gli
altri numi si modellano su di lui e gli uomini
danno loro adorazione ed incenso: i savii pur dei
nostri tempi pretesero e pretendono ascondere tutto
ciò reconditi veri; ed io medesimo in quest’opera
ho toccato di che cosmico significato sieno state intese
le fatiche di Ercole, di quale non meno profondo
i misteri elusini e di Iside, e così d’altri
grandi avvenimenti della pagana mitologia.




Che più? Pur nel presente capitolo ho menzionato
personaggi e passi biblici, le azioni de’ quali e il cui
senso non appajon migliori degli uomini e delle
cose del paganesimo: e nondimeno trovarono reverenza
o interpretazione diverse da quelli apprezzamenti
che a prima giunta sembrano provocare.
Tutto poi è superato da quel canto epitalamico che
è il Cantico de’ Cantici, e che malgrado l’aperto
senso letterale e le più carnali immagini che esse
esprimono, pur tuttavia permise che i più timorati
padri del cristianesimo vi trovassero santissime cose
adombrate e condannassero alla riprovazione maggiore
i profani che osarono, attenendosi al solo valore
delle parole, maravigliarsi ch’esso fosse accolto
tra libri santi.




Monsignor Martini, al suo volgarizzamento di questo
libro, premise una prefazione tendente a rilevare
la sublimità di esso, e dopo avere invocata
l’autorità di gravissimi scrittori e santi, così si

esprime: «Per le quali cose non sia meraviglia se
lo Spirito Santo volendo alcuni secoli avanti non
di passaggio, ma specificatamente, e pienamente annunziare
e predire, e quasi direi dipingere questa
divinissima unione del Verbo colla umana natura,
e colla Chiesa, e gli effetti di essa; se essendo annunziare
a tutti i venturi tempi l’altissima carità
dello stesso Verbo, verso quel mistico corpo, il
quale dovea da lui aver l’essere e il nome, ordinò
e dispose che in questo Cantico con bella continuata
allegoria, e con immagini prese dalle nozze terrene
dipinto fosse questo mistero, perocchè avvenimento
sì nuovo, e sopra ogni umana espettazione conveniva
(come osservò S. Agostino) che in molte guise fosse
annunziato, affinchè ora repentinamente si effettuasse,
non cagionasse negli uomini stordimento e
terrore, ma si aspettasse con fede, e con fede e
amore si abbracciasse quando fosse eseguito. In
Psal. CIX.»




Se così è, l’argomento che ho svolto in questo
capitolo doveva richiamare, a petto degli altri, maggiore
estensione di trattazione da parte mia, nè
credo aver detto tutto; come penso abbia ad essere
veramente materia di più profondo studio, come
ebbi a dire più sopra, per la ricerca di que’ veri
che si nascondono




Sotto il velame delli versi strani.









CAPITOLO XXII.
La Via delle Tombe.






Estremi officii ai morenti — La Morte — Conclamatio — Credenze
intorno all’anima ed alla morte — Gli Elisii e il
Tartaro — Culto dei morti e sua antichità — Gli Dei Mani — Denunzia
di decesso — Tempio della Dea Libitina — Il
libitinario — Pollinctores — La toaletta del morto — Il
triente in bocca — Il cipresso funerale e suo significato — Le
imagini degli Dei velate — Esposizione del cadavere — Il
certificato di buona condotta — Convocazione al funerale — Exequiæ,
Funus, publicum, indictivum, tacitum,
gentilitium — Il mortoro: i siticini, i tubicini, le prefiche,
la nenia; Piatrices, Sagæ, Expiatrices, Simpulatrices, i Popi
e i Vittimari, le insegne onorifiche, le imagini de’ maggiori,
i mimi e l’archimimo, sicinnia, amici e parenti, la lettiga
funebre — I clienti, gli schiavi e i familiari — La rheda — L’orazione
funebre — Origine di essa — Il rogo — Il Bustum — L’ultimo
bacio e l’ultimo vale — Il fuoco alla pira — Munera — L’invocazione
ai venti — Legati di banchetti
annuali e di beneficenza — Decursio — Le libazioni — I
bustuari — Ludi gladiatorii — La ustrina — Il sepolcro comune — L’epicedion — Ossilegium — L’urna — Suffitio — Il
congedo — Monimentum — Vasi lacrimatorj — Fori
nelle tombe — Cremazione — I bambini e i colpiti dal fulmine — Subgrundarium — Silicernium — Visceratio — Novemdialia — Denicales
feriæ — Funerali de’ poveri — Sandapila — Puticuli — Purificazione
della casa — Lutto,
publico e privato — Giuramento — Commemorazioni funebri,
Feste Parentali, Feralia, Lemuralia, Inferiæ — I sepolcri — Località — Eccezioni

e privilegi — Sepolcri nelle ville — Sepulcrum
familiare — Sepulcrum comune — Sepolcro ereditario — Cenotafii — Columetiæ
o cippi, mensæ, labra,
arcæ — Campo Sesterzio in Roma — La formula Tacito nomine — Prescrizioni
pe’ sepolcri — Are pei sagrifizj — Leggi
mortuarie e intorno alle tombe — Punizioni de’ profanatori
di esse — Via delle tombe in Pompei — Tombe di M. Cerrinio
e di A. Vejo — Emiciclo di Mammia — Cippi di M.
Porcio, Venerio Epafrodito, Istacidia, Istacidio Campano, Melisseo
Apro e Istacidio Menoico — Giardino delle colonne in
musaico — Tombe delle Ghirlande — Albergo e scuderia — Sepolcro
dalle porte di marmo — Sepolcreto della famiglia
Istacidia — Misura del piede romano — La tomba di Nevoleja
Tiche e di Munazio Fausto — Urna di Munazio Atimeto — Mausoleo
dei due Libella — Il decurionato in Pompei — Cenotafio
di Cejo e Labeone — Cinque scheletri — Columelle — A
Iceio Comune — A Salvio fanciullo — A Velasio Grato — Camera
sepolcrale di Cn. Vibrio Saturnino — Sepolcreto della
famiglia Arria — Sepolture fuori la porta Nolana — Deduzioni.






Abbiamo, o paziente lettore, assistito insieme alla
vita, anzi alla vita più rigogliosa del mondo romano,
interrogando più spesso gli scavi e i monumenti
pompejani: ora, percorso quanto fu disumato della
infelice città, visitiamo l’ultima parte che ci siam
di essa riserbata, la Via delle Tombe che faceva
parte del Pagus Augustus Felix, e quindi tocchiamo
di tutto quanto riguarda la morte, le pompe funebri,
cioè, i sepolcri ed i riti. Non sarà certo privo
d’interesse l’argomento, se l’esempio antico rammemorato
a’ presenti da Foscolo nel suo carme immortale
de’ Sepolcri, potè condurre la generazione attuale
egoista a più onesta e dicevole religione e venerazione
delle tombe.









Prima però che mettiamo il piede nel pompejano
sobborgo, demandiamo a’ libri antichi le costumanze
che precedevano la tumulazione: la visita a’ sepolcri
non sarà che il complemento del nostro tema. E
avanti tutto, ricostruendo colla nostra fantasia sui
ruderi d’una di queste case l’intero edificio e animandolo
de’ suoi antichi abitatori, conduciamoci al
cubiculum, dove sul ricchissimo letto giace il pater
familias in preda a morbo letale.




Sul monopodium marmoreo, o tavola di un sol
piede, di cui gli scavi offersero un esemplare, stanno
i vasi e le ampolle del seplasarius, o farmacista e che
il medico ha prescritte; ma l’aspetto dei congiunti
accusa che poco oramai si attenda da que’ farmachi
studiati.




Quando il medico o la natura avvertivano finalmente
che all’infermo più non restava speranza di
vita, e che era prossimo al suo estremo fato, la famiglia
e i parenti di lui gli si raccoglievano intorno
al letto, come se si trattasse di dar l’ultimo saluto
a chi fosse per partire per un lungo viaggio. Era
infatti per il viaggio che non aveva ritorno. Essi
iscongiuravano altresì la morte ed impetravano da
Mercurio la grazia che volesse servire di guida all’anima
che stava per entrare nella regione de’ morti.
E quando l’agonia pareva incominciata, si aveva cura
di chiudergli gli occhi, acciò non fosse egli contristato
dallo spettacolo che precede la morte, o perchè meno

formidabile gliene apparissero le dimostrazioni. Il
figlio, o il più prossimo parente, dandogli l’ultimo
bacio, ne raccoglieva l’estremo sospiro, e tale era
un conforto che auguravansi le madri di ciò fare coi
loro figli, giusto quanto Cicerone afferma: Matresque
miseræ nihil orabant nisi ut filiorum extremum spiritum
excipere sibi liceret[218]. Nè altrimenti era in Grecia fin
da più remoti tempi e ce ne persuade Omero nell’Odissea,
dove Agamennone si lagna di Clitennestra:




         . . . . al marito,

Che fra l’ombre scendea, non chiuse il ciglio

E non compose colle dita il labbro[219]:






e Virgilio attesta dell’uso recato in Italia, quando
mette sulla bocca della madre d’Eurialo il lamento:




  . . . . nec te, tua funera, mater,

Produxi, pressive oculos...[220]






uso continuatosi sempre dipoi; onde Lucano nella
Pharsalia disse pure:




  . . . . tacito tantum petit oscula vultu,

Invitatque patris claudenda ad lumina dextram[221].






Reso il quale, per tre volte, a distinti intervalli,
si chiamava ad alta voce il morto, ciò che dicevasi

conclamatio; e conclamatum est, significava adunque
che una cosa più non esisteva.




Ma per apprezzare convenientemente questa cerimonia
e le numerose altre che praticavansi in occasione
di morte presso i Romani, gioverà vedere dapprima
quali fossero presso di essi le credenze sull’anima
e sulla morte.




E mi affretto a mettere in sodo come il non omnis
moriar non fosse già un principio suggerito al poeta
dalla coscienza della immortalità delle sue concezioni
intellettuali, sibbene la radicata credenza che
si aveva in una seconda vita, dopo questa terrena.
Non fu quindi il portato d’una dottrina speculativa
o filosofica qualunque, ma fu veramente una
credenza questa di lunga mano anteriore all’almanaccar
de’ filosofi, anzi precorritrice d’assai alla loro
esistenza; di modo che la morte venisse considerata
come una semplice mutazione della vita.




Dove poi versasse questa seconda esistenza al di
là della tomba, variò la credenza.




Secondo le più antiche opinioni de’ Greci e degli
Italioti, che per lo più divisero costumi e credenze
insieme, come veramente usciti d’un solo ceppo, per
testimonianza di Cicerone: sub terra censebant reliquam
vitam agi mortuorum[222], ed anzi pensavano restasse

l’anima tuttavia consociata al corpo; onde così
spiegar ci possiamo l’espression di Virgilio ne’ funerali
di Polidoro:




               animamque sepulcro

Condimus, et magno supremum voce ciemus[223].






E l’iscrizione che apponevasi al sepolcro diceva
infatti: hic jacet, qui giace, qui posa il tale, non già
solo la spoglia del tale, dicitura che, malgrado le
ben diverse credenze, pur a’ dì nostri è pervenuta
e l’usiamo pure nei nostri ipogei. Era pertanto ragione
che si curasse allora di chiudere nel sepolcro
dallato al cadavere gli oggetti di cui reputavasi potesse
sentire necessità e si spargesse al di sopra
vino, latte e miele e si immolassero vittime, come
vedremo più avanti, allo scopo di soddisfargliene la
fame e la sete, ed anche a quello che avesse il defunto
a valersi nella tomba di quel che sulla terra
godeva.




Dopo ciò, non è più lecito credere che negli spiriti
delle popolazioni greco-italiche avesse potuto
attecchire l’idea della metempsicosi ossia della trasmigrazione

dell’anima da un corpo all’altro. Nè di
meglio credevasi che l’anima, lasciando il corpo, volasse
al cielo; perocchè cotale credenza non trovò
seguaci che assai più tardi, tutt’al più reputandosi
che il soggiorno celeste convenisse, come straordinaria
ricompensa a certi eroi, o benefattori della
umanità.




Le più antiche generazioni credevano adunque unicamente
che l’anima non si separasse dal corpo, che
rimanesse fissa a quella parte di suolo, dove erano
sepolte le sue ossa; che non dovesse rendere conto
alcuno di sua vita anteriore, che non avesse ad attendere
nè ricompensa, nè punizione.




Comunque più innanzi s’allargasse la fede e si
credesse nel Tartaro, e ne’ Campi Elisi, come luoghi
di punizione il primo e di premio i secondi per i
fatti della vita terrena, i riti funerarii che mi faccio
ora ad esporre risentirono sempre delle primitive credenze,
le quali sebbene ci possano sembrare viete
e perfino ridicole, secondo giustamente osserva Fustel
de Coulanges, hanno tuttavia esercitato l’impero
sull’uomo durante gran numero di generazioni: esse
hanno governato le anime, rette le società, e la più
parte perfino delle istituzioni domestiche e sociali
degli antichi sono prevenute da questa sorgente[224].









Ma ho ricordato ora gli Elisii e il Tartaro: debbo
darne alcuna nozione, perchè, come dissi, la credenza
in essi divenne poi generale e costituì il mistero pagano
d’oltretomba.




Secondo i Greci, i Campi Elisi o l’Elisio era la
quarta divisione dell’inferno; secondo i Romani invece
era la settima.




Vi regnava, per quanto ne testimoniò Pindaro ne’ suoi
inni immortali, eterna la primavera, vi alitavano zefiri
profumati, vi sfolgoravano sole e astri perpetuamente,
vi crescevano fiori e frutta, v’era bandita la
vecchiaja, ignoti i mali, senza fine la vita e l’onda
di Lete, che tutt’all’intorno circondava quel beato
soggiorno, procurava l’obblio delle dolorose memorie
del passato. Lo stesso Pindaro ne fa re dell’Eliso
Saturno: altri lo volle retto dalle leggi di Radamanto.
Diverse pure le opinioni sulla località di esso: Omero
ed Esiodo lo collocarono nel centro della terra e sulle
rive dell’Oceano.




L’inferno, o Tartaro, era pei Greci un luogo sotterraneo,
ove scendevano le anime dopo la morte per
esservi giudicate da Minosse, Eaco e Radamanto, e
Plutone vi regnava sovrano. Aveva vari spartimenti:
l’Erebo ove stava il palazzo della Notte, quello del
Sonno e dei Sogni, il soggiorno di Cerbero, cane
ringhioso dalle tre gole, delle Furie e della Morte;
l’inferno delle anime prave punite nel fuoco o nel
ghiaccio; il Tartaro propriamente detto, dove i nuovi

Numi avevano precipitato gli antichi, i Ciclopi, i giganti
e i titani.




I Romani lo dividevano in sette scomparti: nel
primo soggiornano i bambini; nel secondo gli innocenti
stati condannati a morte; nel terzo i suicidi;
nel quarto gli amanti spergiuri o sfortunati; nel
quinto gli eroi che si macchiarono di crudeltà; nel
sesto, detto più propriamente il Tartaro, stavano i
martiri; nel settimo i Campi Elisii che già vedemmo
essere luogo di riposo e di beatitudine pei giusti.




Facile è qui constatare come la dottrina pur del
Cristianesimo ammettesse suppergiù, con quasi identità
di nome e di destinazione, la credenza dell’Eliso
e dell’Inferno, e il Cattolicesimo vi aggiungesse
un terzo luogo di depurazione, cioè il Purgatorio,
ammettendo in certo qual modo una tal qual legge
di progresso, secondo anche la dottrina spiritica
moderna, che cioè permettesse alle anime non al tutto
superiori ed elette di espiare le colpe non gravi,
prima d’essere ammesse nella sede dei santi.




È poi curioso osservare da ultimo, intorno a tale
argomento, come i tre più grandi poeti dell’Umanità,
Omero, Virgilio e Dante, l’abbiano consacrato nelle loro
immortali epopee: perocchè il primo, nel canto undecimo
dell’Odissea, guidasse Ulisse ne’ luoghi inferni
a trovarvi i campioni della guerra trojana: il secondo
vi conducesse, nel canto sesto dell’Eneide, il suo eroe,
dove appunto divise tutti quegli scompartimenti che

ho più sopra accennati, così lasciandovi memoria
di tutte le antiche dottrine circa il soggetto; e l’Alighieri
poi, della credenza dell’Inferno, del Purgatorio
e del Paradiso, costituisse anzi tutta la macchina della
sua Divina Commedia, nella quale agli scomparti pagani
sostituisce di suo capo le bolge ed i gironi, dove
pure colloca, secondo il maggiore o minor merito,
la maggiore o minore pravità, gli spiriti de’ suoi personaggi,
tra’ quali con nova fantasia vede taluni degli
uomini del suo tempo ancor viventi.




I morti poi ebbero sempre tra’ Romani una religione:
il culto che loro si prestava divenne anzi così
obbligatorio, che nelle XII Tavole i relativi diritti
degli Dei Mani, — che con questo nome chiamavano
generalmente i morti, — vennero positivamente sanciti,
secondo il testo conservato di questa particolare
legge da Cicerone: Deorum Manium jura sancta sunto;
hos leto datos divos habento: sumptum in illos, luctumque
minunto[225]. Il medesimo Cicerone, nel Libro De
Legibus, rammentò come fosse stato volere de’ maggiori
che gli uomini che avevano lasciato questa vita,
fossero annoverati tra gli Dei[226].




L’uomo ch’era stato del suo vivente tristo, morto

era egualmente un dio: solo serbava nella seconda
vita le malvagie tendenze della prima.




Se non che Apulejo lasciò detto che quando i
Mani fossero malevoli, si dovessero chiamare larvæ, e
quando benevoli, lares; perocchè infatti Manes, Genii e
Lares si dicessero promiscuamente. Udiam lui stesso:
Manes animæ dicuntur melioris meriti, quæ in corpore
nostro Genii dicuntur; corpori renuntiantes, Lemures;
cum domos incursionibus infestarent, Larvæ; contra ei
faventes essent, Lares familiares[227].




Questa religione de’ morti, scrive il dotto Fustel,
che ho già citato, sembra essere stata la più antica
in questa razza d’uomini. Prima di concepire e d’adorare
Indra o Zeus, l’uomo adorò i morti: ebbe paura
di essi e indirizzò loro preghiere. Sembra così che il
sentimento religioso abbia di là avuto la sua origine.
È forse alla vista della morte che l’uomo ebbe per
la prima volta l’idea del soprannaturale e che volle
sperare al di là di quel che vedeva. La morte fu il
primo mistero: ella mise l’uomo sulla via degli altri
misteri: essa sollevò il suo pensiero dal visibile all’invisibile,
dal passeggiero all’eterno, dall’umano al
divino.









Pur Ugo Foscolo ne’ suoi Sepolcri fe’ rimontare il
culto de’ morti allo istituirsi del contratto sociale:




Dal dì che nozze, tribunali ed are

Diero alle umane belve esser pietose

Di sè stesse e d’altrui, toglieano i vivi

All’etere maligno ed alle fere

I miserandi avanzi che Natura

Con vece eterna a sensi altri destina[228].






Era forse anche per questo culto che gli Dei Mani si
chiamassero Dii patrii ed anche Dii sacri, come si
veggono così, indicati sovra alcuni monumenti. — Più
avanti toccherò di feste ed onoranze istituite per gli
Dei Mani.




Come facciamo oggidì che denunziamo al Municipio
l’avvenimento d’una morte, e trattiamo della
spesa de’ funerali, allora veniva denunciato il decesso
al tempio della dea Libitina, istituito da Numa, nel
quale si custodivano tutti gli apparati ed addobbi
richiesti per mettere in ordine un funerale e quivi
col libitinario, o intraprenditore delle pompe funebri,
convengasi sull’indole di quella che ricercavasi e
sulla spesa.




Il libitinario spacciava alla casa del morto i suoi
schiavi, detti pollinctores, dal polline, dice Servio, o
fior di farina onde lievemente spargevasi la faccia
del defunto, dopo che il corpo fosse stato dalle donne

con acqua calda lavato. — Tale costume di preparare,
imbiancandolo, il viso agli estinti si conserva
tuttavia in Rumenia, dove lo portarono i Romani
antichi, che vi lasciarono indelebili tracce di loro
soggiorno e colonizzazione in altre molte consuetudini,
nel linguaggio e perfino nella denominazione
del paese, che fino a’ dì nostri vanta con noi comune
le origini. — Quindi i medesimi pollinctores
l’ungevano e imbalsamavano con appositi aromi:




. . . corpusque lavant frigentis et ungunt[229].






Ciò eseguito, lo si rivestiva dell’abito ch’era solito
portar vivo, colle insegne che s’era meritato.
Così il semplice cittadino d’una toga bianca, il magistrato
della pretesta, i censori della porpora; d’una
semplice tonaca invece gli abitanti della campagna
e i plebei. Gli si poneva in bocca un triente, cioè
la terza parte di un’asse, la moneta di rame corrispondente
a due centesimi di lira italiana con cui
intendevasi pagare Caronte,




Il nocchier della livida palude,






pel tragitto di essa, pur descritto nella Cantica dell’Inferno
da Dante, e come il rammenta Giovenale:









                            . . . . at ille

Jam sedet in ripa, tetrumque novicius horret

Porthmea, nec sperat cænosi gurgitis alnum

Infelix, nec habet quem porrigat ore trientem[230].






Le leggi delle XII Tavole vietando di seppellire
l’oro nelle tombe, — osserva giustamente quel dotto
scrittore e orientalista che è il prof. Angelo De-Gubernatis,
confermano soltanto la esistenza dell’uso
nell’antica Roma[231].




Coronandogli di fiori la testa, lo si deponeva su d’un
alto letto, d’avorio, se ricco, e coperto di preziose
stofe, nel vestibolo, co’ piedi rivolti verso l’uscita
di casa, quasi ad indicarne la partenza. Persio così
ricorda sommariamente, nella satira III queste funerali
cerimonie:









Hinc tuba, candelæ; tandemque beatulus alto

Compositus alto lecto, crassisque lutatus amomis,

In portam rigidos calces extendit[232].






Quest’uso di collocare i cadaveri che si dovevano
trasportare, co’ piedi vôlti all’uscita della casa, nota
a questo passo Vincenzo Monti, era antichissimo.
Omero ne fa menzione nel XIX canto dell’Iliade, ove
Achille addolorato per l’estinto amico (Patroclo), così
parla:




D’acuto acciar trafitto egli mi giace

Nella tenda co’ piè vôlti all’uscita.






Davanti la porta si piantava il funerale cipresso,
l’albero consacrato a Plutone, perocchè esso una
volta tagliato più non ripulluli, secondo lasciò ricordato
Plinio il vecchio. La presenza del cipresso
era indizio di lutto patrizio, come avvertì Lucano
nel seguente verso:




Et non plebejos luctus testata cupressus[233].











Di tal guisa restava avvertito il pontefice di tenersi
lontano da quella casa, da cui sarebbe stato polluto;
così evitavanla coloro che disponevansi a compiere
alcun sagrificio, perocchè quell’impuro contatto non
avrebbe più loro concesso d’accostarsi agli altari.
Così all’eguale intento, e per tutto il tempo che duravano
le funebri cerimonie, si solevano velare le
immagini degli Dei.




Per sette giorni lasciavasi esposto il cadavere, acciò
si avesse tutto l’agio di riprendere i sensi dove
un letargo avesse simulato la morte, e vegliava a
studio di esso uno schiavo della casa e durante un
tal tempo facevansi da que’ della famiglia le maggiori
dimostrazioni di dolore:




        . . . it clamor ad alta

Atria; concussam bacchatur fama per urbem;

Lamentis, gemituque et fœmineo ululatu

Tecta fremunt; resonat magnis plangoribus aether[234].






L’ottavo giorno un pubblico banditore, percorrendo
le vie principali adiacenti alla casa mortuaria, convocava

il popolo per celebrare i funerali. Terenzio
ci lasciò nelle sue commedie rammentata la formula
di tale convocazione:




Quirites exsequias... quibus est commodum ire jam tempus est[235].






Siccome poi, giusta quanto superiormente dissi, le
anime delle persone buone si consideravano ricevute
nel novero degli Dei benefici, comunque d’ordine
inferiore; così ci restò qualche documento che prova
come si ponesse nel feretro, presso il cadavere, un
attestato di buona condotta, rilasciato dal Pontefice,
perchè fosse agevolato il compito de’ giudici
eterni. Bannier ne riferisce un esempio in quello che
fu posto accanto ad un cadavere dal Pontefice Sesto
Anicio, ch’io pur trascrivo, acciò si conosca anche
di questo curioso documento la formula. Eccolo: Ego
Sextus Anicius Pontifex testor hunc honeste vixisse:
Manet ejus inveniant requiem[236].




Funus dicevasi il funerale, a cagione che negli

antichi tempi i romani seppellissero di notte al lume
di candele, o torcie, che si formavano di funi ritorte,
funalia, intrise di pece, portate dai piagnoni. Non
fu che più tardi che l’uso di seppellire di notte si
restrinse alle classi più povere, le quali non potevano
sostener la spesa di splendide esequie.




Ed oltre di tal distinzione, diverse altre erano le
specie di funerali. Publicum era quel funerale che
si faceva a spesa dello Stato, come in quest’anno in
cui scrivo (1873, 29 maggio), Milano praticò a riguardo
di Alessandro Manzoni, morto il 22 dello
stesso mese e riuscì così imponente e pomposo da
potersi dire per lo appunto quel che Plinio scrisse
a Romano del funerale pubblico di Virginio Rufo, il
quale, se non come Manzoni ebbe a vivere ottantotto
anni, ne visse nondimeno ottantatre, compiuti in una
beatissima quiete e in non minore venerazione, che
stato console per tre volte, arrivò all’apice degli
onori privati e sopravvivendo trent’anni alla sua
gloria, lesse versi, lesse storie, scritti in suo onore
e conversò in certa guisa co’ posteri: Post aliquot
annos insigne, atque etiam memorabile populi romani
oculis spectaculum exhibuit publicum funus Virginii
Rufi maximi et clarissimi civis, perinde felicis[237]. Il

Paravia in nota a questa lettera di Plinio, affermò
chiamarsi anche censoria questi publici funerali, rimettendo
circa alle cerimonie, al lusso ed anche alla
stravaganza di queste funebri solennità alle antichità
Romane di Adam (vol. III e IV) che ne fece la descrizione.
Ma il funerale publico, fatto a spesa dello
Stato, che in quest’anno medesimo rimase più memorabile
ancora, fu quello che si celebrò in Roma
nel 7 giugno 1873, per Urbano Rattazzi, il più eminente
uomo di Stato che aveva l’Italia, stato sei volte
ministro di re Vittorio Emanuele, morto il 5 dello
stesso mese in Frosinone, e il cui nome, come quello
di carissimo e venerato amico, io rammenterò nelle
lagrime finchè vita mi rimarrà. Non fu pompa solo
ufficiale, ma, come fu egregiamente detto, fu vero
plebiscito: poichè tutte le città vi partecipassero nel
lutto, e con essa i principi reali, i più alti dignitari,
senatori e deputati, illustri stranieri e d’ogni ordine
cittadini. Splendidissimi del pari poi, ed a spesa del
Municipio, Alessandria sua patria gli rinnovò l’undici
giugno successivo, quando essa ebbe il cadavere che
reclamò e che venendo da Roma ebbe lungo il
viaggio le ovazioni delle popolazioni in mezzo
alle quali passava.




Funus indictivum appellavasi quel grande funerale
in cui veniva invitato il popolo a’ ludi gladiatorii
ed alle militari rassegne, che si offerivano ad onoranza
di illustre defunto; mentre tacitum o translatitium

dicevasi il funerale comune ed ordinario senza
veruna ostentazione di potenza. Funus gentilitium era
poi quello nel quale si recavano in processione le
imagini de’ maggiori della medesima prosapia, gens.




Fatta dal banditore l’ultima conclamazione, il designator,
o maestro della funebre cerimonia, assistito
da’ suoi littori, o da un suo accolito, accensus, ordinava
che la processione si incamminasse per trasferire
il cadavere all’ultima dimora, tutti recando,
comunque fosse di giorno, torcie accese nelle mani,
in memoria dell’antico costume. Apriva la marcia
una banda di musicanti, siticines, che suonavano
la tibia longa, o flauto funebre, accompagnando con
essa un canto lugubre in lode del trapassato, come
ci spiegò Novio Marcello: Siticines dicti sunt qui funeratos
et sepultos canere soliti erant causa honoris
cantus lamentabiles[238].




Il mortoro de’ grandi e delle persone attempate,
quando il publico era stato convocato, veniva accompagnato
da trombettieri, tubicines, i quali annunciavano
che il defunto non era stato tolto di vita dal
ferro o dal veleno.




Dietro i musici venivano le prefiche, præficæ,
schiave del libitinario incaricate di fare il piagnisteo;

ed esse, mediante pagamento, percuotevansi il petto,
mandavano grida strazianti e strappavansi i capelli,
ostentando un dolore fierissimo che erano ben lungi
dal sentire. Così Lucilio nelle satire ci descrive la
loro simulata desolazione:




                           Mercede quæ

Conductæ fient alieno in funere præficæ

Multo, et capillos scindunt et clamant magis[239].






L’uso delle prefiche, comune a quasi tutte le nazioni,
si protrasse tardissimo anche fra noi. Nella diocesi
di Milano vennero proibite dall’Arcivescovo S. Carlo
Borromeo. — E celebravano esse talvolta le lodi del
defunto col canto, nænia, e tal altra recitando passi
de’ poeti più rinomati che avessero qualche analogia
colla circostanza. Erano così insinceri siffatti
canti laudativi, che passò di poi nænia per sinonimo
di nugæ, ossia bagatelle od inezie. Il nostro Porta,
l’insuperabile poeta del nostro vernacolo, disse alla sua
volta bosard come on cartell de mort, bugiardo come
un cartellone da morto, o, come potrebbesi anche
dire, al pari di un epitaffio. Guasco ricorda che
dietro le prefiche venissero altre donne: Piatrices,
Sagæ, Expiatrices, Simpulatrices, ed erano sacerdotesse
che presiedevano a’ sacrificj impetratorj per ottenere

l’ingresso del defunto negli abissi, ed espiatorj per
purgarsi dai peccati[240].




Seguivano i Popi e i Victimarii: ufficio dei primi
era di abbattere gli animali più diletti al defunto
padrone, come cavalli, cani, ed uccidere uccelli alla
pira funebre: dei secondi di predisporre gli arredi
necessarii all’uopo. Essi apparivano nudi fino alla
cintura.




Poi quelli che portavano le insegne onorifiche del
morto, come le spoglie prese al nemico, i distintivi
ed i premii conseguiti dal suo coraggio, ogni cosa
però capovolta a dimostrazione di lutto. Portavansi
pure le imagini degli avi illustri disposte per ordine
cronologico su’ carri, pilenta, le insegne delle magistrature
e delle dignità coperte da essi, e siffatto
privilegio spettava pure alle donne ne’ loro funerali,
dove avessero avuto negli antenati loro taluno che
avesse sostenuto una magistratura curule.




Teneva dietro tutto ciò una schiera di mimi e
l’archimimus o capo di essi. I primi ballavano danze
grottesche al suon de’ crotali, le quali danze chiamavansi
sicinnia, i cui salti regolavansi in misura
co’ piedi dattili dell’anapesto, metro simile a un dipresso
al quinario nostro e del quale eccone esempio
tolto a Seneca il tragico:









Fundite fletus,

  Edite planctus,

  Fingite luctus,

  Resonet tristi

  Clamore forum, ecc.[241]






Il secondo, imitava coll’incesso e co’ gesti il costume,
i modi più spiccati e la persona del defunto, come
viene attestato dallo storico de’ Cesari, Svetonio[242].




Venivano ultimi i parenti e gli amici, spogliate le
dita d’anelli e colla barba intonsa, vestiti tutti della
penula oscula, abito di rigore nelle funerali pompe,
nelle quali non era permesso portare la toga e comprendevasi
essa fra i vestimenta clausa. I figliuoli incedevano
colla testa coperta, le figlie invece a capo
scoperto: queste poi, la madre e la moglie senza ornamento,
colle chiome disciolte ed in nere gramaglie.
Le donne solevano mostrare un vivo dolore, straziandosi
il seno nudo ed il volto, tanto da spicciarne
il sangue, e invocando l’amato defunto ad alta voce,
come Properzio desiderava avesse a fare per lui la
bella Cinzia:









Tu vero nudum pectus lacerata sequeris.

  Nec fueris nomen lassa vocare meum[243]






e ciò non a vana dimostrazione di duolo, ma perchè,
secondo spiegano i commentatori, i mani amano il
latte ed il sangue.




Dopo di costoro, procedeva la bara, capulum, feretrum,
lectica funebris, come poteva venire con tutti
questi nomi designata, ed era un letto od anche
una lettiga coperta da più o men ricco drappo,
a seconda della varia dignità dell’estinto e portata
da’ più prossimi parenti o dagli amici, in numero
di sei o di otto, e per ciò detta anche exaphorum, od
octophorum. Talvolta sorreggevasi essa dagli schiavi
dichiarati liberi nel testamento, e tenevano allora in
segno di loro recente libertà coperto il capo. I personaggi
alto locati erano portati da dignitarj o funzionarj
dello stato; la bara di Lucio Cornelio Silla
dalle Vestali, quella di Giulio Cesare dai magistrati,
quella di Augusto da’ senatori, quella di Tiberio
da’ soldati, e Tacito ricorda che il feretro di Germanico
venisse portato sulle spalle de’ tribuni e de’

centurioni[244]; ma poi e più innanzi l’urna dell’imperatore
Severo fu portata per mano dei consoli
medesimi.




Dietro la bara succedeva la caterva de’ clienti,
degli schiavi e de’ familiari, conducendo a mano gli
animali che dovevano essere sagrificati al bruciamento
del cadavere, e finalmente chiudevasi la processione
colla carrozza vuota, rheda o carpentum, del
defunto e colla turba de’ curiosi e sfaccendati che
mai non mancano agli spettacoli che si offrono gratuitamente.




Il funerale corteggio, quando trattavasi di persona
illustre o ricca, soffermavasi un tratto nel foro, dove,
posto il funebre letto sulla tribuna, un prossimo
congiunto, o l’erede beneficato, pronunciava l’orazione
funebre in mezzo ai suoni lugubri di una musica
mesta, ciò che diede origine alla frase latina
laudare pro rostris. Ricorda il lettore come Svetonio,
nella vita di Cesare, lasciasse memoria aver questi
alla sua volta arringato dai rostri l’orazion funebre
per la sua zia (amita) Giulia e per la moglie Cornelia,
cogliendo il destro così di vantarsi disceso per una
parte da regale prosapia e per l’altra da Venere, affine
poi d’inferirne: est ergo in genere et sanctitus

regum, qui plurimum inter homines pollent, et cærimonia
deorum, quorum ipsi in potestate sunt reges[245].




Il De-Gubernatis nella sua opera sullodata degli
Usi Funebri Indo Europei[246], ricorda come Plutarco
nella vita di Valerio Publicola riferisca a questo
console l’origine della istituzione delle orazioni funebri
romane. «Ebber cari i Romani — queste son
le parole dello scrittore delle Vite degli uomini Illustri — quegli
onori che fece Valerio al suo collega (Bruto) coi
quali illustrar ne volle il mortorio, e specialmente l’orazion
funebre che recitò in di lui lode egli stesso, la
quale riuscì di tanta soddisfazione e fu sì grata ai Romani
medesimi, che introdotto indi venne il costume di
encomiarsi dopo morte, in tal guisa, tutti i grandi,
e valentuomini dai personaggi più insigni. Questa
orazion funebre, secondo si dice, fu più antica anche
di quella de’ Greci, se pure anche ciò non fu una
istituzione di Solone, come lasciò scritto il retorico
Anassimene.» Dionigi d’Alicarnasso, nel libro quinto
delle sue Antichità Romane, scrive non poter affermare
se Valerio sia stato il primo a pronunciare in

Roma un discorso funebre, o s’egli abbia invece seguito
un costume già invalso tra i re; ma in ogni
modo ritiene il costume come romano e rimprovera
i tragici ateniesi per averne voluto fare un merito
alla loro città, che non conobbe, a suo avviso, le
orazioni funebri, se non dopo la battaglia di Maratona,
che fu posteriore di sedici anni alla morte di
Bruto.




Ripigliava quindi la processione il suo corso e
uscendo dalla città[247] pel Circo Massimo e la porta
Capena per mettersi nella via Appia, ch’era quella
delle tombe, si avviava al rogo, rogus, ed anche grecamente
pira, πυρά, che era una specie di altare, o catasta,
piuttosto costruita nel recinto sepolcrale detto
bustum, o contiguo alla tomba, di ciocchi d’alberi
resinosi, non digrossati ne’ squadrati, in masse ad
angoli retti, adorna di ghirlande e ramoscelli di cipresso,
sulla cima della quale collocavasi dallo schiavo,
detto Ustor, il cadavere, asperso di preziosi liquori
e avvolto in un lenzuolo di amianto. Dapprima il
più prossimo congiunto o l’erede ne aveva riaperto
gli occhi, come voleva il rito, reputandosi sacrilegio
il privare il cielo degli sguardi di un morto, e curavasi

che portasse al dito il suo anello e prima
di avvilupparlo nel sudario la moglie e i figli deponevano
sulle gelide labbra di esso l’estremo bacio,
tributo ultimo che pur a sè stesso augurava ricevere
dalla sua Cinzia Properzio:




Osculaque in gelidis pones suprema labellis

  Quum dabitur Syrio munere plenus onyx[248].






E si staccavano dalla cara spoglia colle parole
consacrate dal rito: Vale. Nos te ordine quo natura
voluerit cuncti sequemur[249].




Ciò fatto, il più prossimo congiunto, stornando la
testa, appiccava colla rovescia torcia il fuoco alla
pira e mentre questa ardeva, gittavansi su d’essa
incensi, profumi, vino, capelli e fiori, e lo stesso
Poeta or ricordato, pone in bocca alla sua Cinzia,
che morte gli toglieva anzi tempo e l’ombra della
quale gli era ne’ sogni apparsa, il lamento perchè
nè di profumi, nè di vino e neppure di giacinti
avesse egli onorato il suo rogo:




Cur ventos non ipse rogis, ingrate, petisti?

  Cur nardo flammæ non oluere meæ?



Hoc etiam grave erat nulla mercede hyacinthos

  Inficere, et fracto busta piare cado[250].






Altri buttavan su quella fiamma le armi, le phaleræ[251]
e le vestimenta preziose del defunto, i cavalli
a lui prediletti, i molossi, i papagalli e quanto in
vita aveva di meglio amato, e accadde ancora che in
mezzo ad essi si slanciassero gli schiavi stessi, come
per essere compagni al trapassato nel viaggio d’oltre
tomba. Così Virgilio menzionò nell’Eneide il devoto
costume:




Hic alii spolia occisis direpta Latinis

Conjiciunt igni, galeas, ensesque decoros



Frænaque, ferventesques rotas: pars munera nota,

  Ipsorum clypeos, et non felicia tela[253].






perocchè munera appunto si chiamassero le preziose
cose avute in pregio del suo vivente dal defunto.




Nè il popolo restava inoperoso in mezzo alla cerimonia;
ma pregava i venti spirassero secondi, giusta
il costume de’ Greci rammentato nell’Iliade nei
funerali di Patroclo:




Ma del morto Patròclo il rogo ancora

Non avvampa, allor prende altro consiglio

Il divo Achille. Trattosi in disparte,

Ai due venti Ponente e Tramontana

Supplicando, solenni ostie promette,

E in aurea coppa ad amendue libando,

Di venirne li prega, e intorno al morto

Sì le fiamme animar, che in un momento

Lo si struggano tutto esso e la pira[254].






Se il funerale era di condottiero di esercito, cavalieri
e fanti riccamente ornati tre volte giravano intorno
al rogo, ciò che chiamavasi decursio, mandando
dolorosi lai:









Ter circum accensos, cincti fulgentibus armis,

Decurrere rogos: ter moestum funeris ignem

Lustravere in equis, ululatusque ore dedere

Spargitur et tellus lacrymis, sparguntur et arma[255].






Così leggesi anche in Svetonio nella vita di Claudio,
come intorno al tumulo di Druso Germanico
corresse ogni anno un soldato; e Tacito scrive:
Chatti tumulum super varianis legionibus structuri, ad
aram Druso sitam disiecerant. Restituit Cæsar arum
honorique patris princeps ipse cum legionibus decucurrit[256].




Ed intanto che il fuoco divampava, si facevano
le libazioni di vino, di latte e di sangue, alla quale
ultima fornivanlo le vittime immolate, i prigionieri,
gli schiavi od anche i gladiatori detti bustuari, per ciò
che innanzi al rogo combattessero combattimento

mortale, avendosi fede, come già notai, che i mani
si placassero col sangue.




I più ricchi e prestanti cittadini, siccome m’accadde
di mentovare nel capitolo dell’Anfiteatro nel dire
de’ ludi gladiatorii, crescevano onoranza con gli spettacoli
di gladiatori, che si offerivano gratuitamente al
pubblico, e il dittatore Lucio Cornelio Silla li dispose
grandiosissimi pe’ suoi funerali nel proprio testamento,
secondo si raccoglie nell’orazione di Cicerone,
pur da me già citata nei capitoli della Storia Pompejana,
recitata pro Publio Sylla.




Ma ad onorare la memoria dei defunti altri modi
vi erano. La lettera XVIII del Lib. VII. delle Epistole
di Plinio il Giovane ci apprende come Caninio
Rufo, per eternare la memoria della propria moglie,
disponesse un annuale convito a’ suoi concittadini
Comaschi e in un rottame di lapide conservatoci dal
Giovio si legge che altri due Caninii della stessa
città lasciassero similmente una somma per celebrare
un annuale banchetto: eccone il frammento:




ORNAMENTVM ET ROSA PONERETVR

RELIQ. INTER SE SPORTVLAS DIVIDERENT

IN CVIVS TVTEL. DEDERVNT CANINIVS VIATOR

ET CANINIVS EVPREPES HS.




Più munificente e assennato appare dalla medesima lettera
XVIII Plinio stesso, quando ci dice aver assegnato
500 mila sesterzi alla sua patria Como per
educare i giovani.









Le persone povere, o quelle non così facoltose e
in grado di comperarsi il bustum, portavansi all’ustrina,
terreno publico destinato a bruciare i cadaveri,
le ceneri de’ quali venivano quindi trasportate
ne’ sepolcreti di famiglia se l’avevano, o se non l’avevano,
al sepolcro comune, al quale accenna Orazio
nel verso:




Hoc miseræ plebi stabat comune sepulcrum[257];






perocchè la legge proibisse di appiccare il fuoco ad
un rogo sul terreno d’altrui proprietà.




Consumatasi la salma, estinguevansi le fiamme col
vino: il più prossimo parente, cantandosi da’ musici
l’epicedum o poemetto funebre in onore del morto,
(da ἐπὶ sopra, e κὴδος, funerale), raccoglieva le ossa
ancora ardenti, le lavava in vecchio vino e nel latte
e le asciugava con un lino, ciò che chiamavasi ossilegium.




Siffatta costumanza di lavare nel vino, nel latte e

talvolta anche nell’olio le ossa, era stata vietata
come inutile scialaquo dalle leggi delle XII Tavole;
ma non per questo era stata meno e sempre in vigore
e in Roma e presso tutte le nazioni a’ Romani
soggette. Giova anzi a tal proposito ricordare il grazioso
epitaffio che uno schiavo aveva scolpito sulla
tomba da lui fatta erigere al giovinetto padrone suo,
che così si chiudeva:




Ossibus infundam quot numquam vina bibisti[258].






alludendo al divieto de’ Romani che i fanciulli avessero
a bever vino.




Riponevansi da ultimo le ossa in un’urna talvolta
di bronzo, il più spesso di terra cotta, di marmo,
di alabastro o di vetro, del quale ultimo materiale
è l’urna cineraria, scoperta in Pompei, riempita
per metà di un liquido e nel quale si discernono
ancora i resti di ossa e di ceneri. Oltre di tale
liquido si sa vi ponessero rose e piante aromatiche.
Un sacerdote per ultimo aspergeva d’acqua lustrale i
parenti onde purificarli, ciò che dicevasi suffitio, e
dopo, il capo della cerimonia, designator, od anche la
prefica, diceva loro: I licet, cioè potete ardarvene e
la comitiva si discioglieva. Allora chiudevasi l’urna

nella tomba, sulla quale ponevasi la pietra detta
monimentum, onde fu poi generalizzato il nome di
monumento agli edifizi funebri e sovr’esso l’inscrizione
predisposta. Più avanti ne recherò parecchi
saggi di quelle trovate e lette negli scavi della Via
delle Tombe in Pompei.




E i vasi lacrimatorj, mi si chiederà, a che non li
avete voi accennati, prima di chiudere col monimentum
il sepolcro?




È di fatto che ne’ sepolcri antichi, e pur in
quelli di Pompei si rinvenissero vasi e cucchiai
detti lagrimatorii; ma servivano essi davvero a raccogliere,
come fu preteso, le lagrime de’ veraci dolenti
e delle prezzolate prefiche?




Il Baruffaldi lo credette nella sua Dissertazione De
Præficis e lo credettero il Fabbretti nel suo libro
delle Iscrizioni ed altri ancora; e il Fabbretti volle
anzi da certi fori praticati sovente sul coperchio
delle antiche tombe, argomentare l’usanza d’introdurvi
per essi le lagrime de’ congiunti ne’ giorni
anniversarii o nelle feste commemorative de’ loro
cari defunti, molto più che in taluni vasi si sieno
vedute delineate le orbite degli occhi, e sui monimenta
si riscontrino scolpite tazze ed espresse le lagrime
negli epitaffi; ma colla dovuta reverenza a questi
dotti, io non mi sono mai capacitato che tal costume
avesse potuto un giorno sussistere. Piagnone prezzolate,
artifici di dolore per quanto sottili, lagrime di

dolenti, versate dopo parecchi giorni dal decesso del
caro parente, come avrebbero potuto fornir tanta materia
a’ cucchiai e vasi lacrimatorii? Questi arnesi,
queste fiale di vetro o di terra cotta, di alabastro
o d’altro, non sarebbero stati piuttosto adoperati a
raccogliere balsami ed aromi che gittavansi sul rogo,
o libazioni di latte e di vino, che si facevano sulle
tombe?




Il Grutero, nella eruditissima sua opera, recò più
d’una iscrizione, fra le cui parole vedevansi scolpite
cucchiaj o patere, come più propriamente dicevansi,
le quali erano appunto vasi circolari con manichi,
atti a contenere liquidi, ma più specialmente usati,
dice Rich, a contenere il vino con cui era fatta una
libazione[259].




I fori adunque praticati ne’ coperchi delle tombe
debbono indubbiamente aver servito a far penetrare
le libazioni di vino e di latte, di che Foscolo pur
tenea conto in que’ versi de’ suoi Sepolcri:




Le fontane versando acque lustrali,

Amaranti educavano e viole

Su la funebre zolla; e chi sedea

A libar latte e a raccontar sue pene

Ai cari estinti, una fragranza intorno

Sentia qual d’aure de’ beati Elisi[260].






Questi fori si praticavano ad esempio nei loculi, o
bare, quando i cadaveri non si abbruciavano ancora

ma si collocavano in essa interi. Entro codesta bara
spesso di terra cotta, eravi ad una estremità una
soglia elevata per adagiarvi il capo e dallato un
foro tondo pei balsami aromatici, che si versavano
dentro per mezzo d’un corrispondente orificio nella
parete esterna della cassa.




Il costume della cremazione de’ cadaveri, del cui procedimento
presso i Romani ho intrattenuto il lettore, non
era antico a’ tempi di Plinio, voglio dire al tempo della
catastrofe di Pompei, siccome egli l’attesta. Era la
cremazione usata solo in Grecia fin dai tempi di Cecrope,
dicendo Luciano che il Greco abbrucia i cadaveri,
il Persiano li sotterra, l’indiano li avvolge
di grasso porcino, lo Scita li divora, l’Egizio li imbalsama.
L’essersi adottata da Romani originò dall’oltraggio
che veniva fatto alle tombe, quando i romani
morivano in lontane contrade, e che però vi si
voleva ovviare. Lucio Cornelio Silla, che a cagione
delle tante proscrizioni aveva ragione a temere l’insulto
al proprio cadavere, com’egli stesso aveva fatto
a quello di Mario, dissotterrandolo e facendolo gittare
nel Teverone, fu il primo che ordinasse di ardere,
dopo morte, il proprio corpo, e così invalse il
costume passato in legge, e Ovidio lo rammenta nel
verso:




Corpora debentur mæstis exanguia bustis[261].











Siccome poi essi pensassero che l’anima fosse della
natura del fuoco, e che il rogo le facilitasse l’uscita
dal corpo e però l’onore del rogo non s’avesse a
concedere che alle persone dotate di ragione e sentimento;
così, per testimonianza dello stesso Plinio
il Vecchio, non s’accordava a’ bambini, a’ quali non
fossero ancora spuntati i denti, perocchè sarebbe stata
considerata siccome empietà che contaminerebbe
la casa e vi allude pur Giovenale nella Satira XV
ne’ seguenti versi:




Naturæ imperio gemimus, quum funus adultæ

  Virginis occurrit, vel terra clauditur infans,

  Et minor igne rogi[262].






Seppellivansi quindi la notte allo splendore delle
faci. Le loro ossa poi deponevansi in luogo detto
subgrundarium, sotto di un tetto, cioè, o gronda sporgente,
a modo di nido di rondine[263].




Nè abbruciavansi tampoco i corpi di coloro che
erano colpiti dalla folgore: Hominem ita exanimatum,
cremari fas non est; condi terra religio tradit, disse
il medesimo Plinio[264].









Ora il costume della cremazione divien soggetto
alle più serie investigazioni e discussioni in Italia,
che lo si vorrebbe sostituire a quello della sepoltura
de’ cadaveri. Ragioni specialmente di igiene lo pongono
innanzi e lo propugnano calorosamente, e se
adottato, come pare dall’Italia, verrà seguito pure
dalle altre nazioni incivilite, avrà avuto una volta
di più suggello l’osservazione del francese Ipp. Lucas
dell’Istituto di Francia che «all’Italia è affidata per
diritto l’iniziativa del progresso umanitario[265].» È
principalmente nella mia Milano che l’importante questione
si agita, sicchè egregiamente quell’ottimo uomo
che è Giuseppe Sacchi, osservava che la cremazione è
per Milano il ritorno ad un’antica usanza, additando
una località nei pubblici giardini che era ad essa destinata,
e rivendicando per tal modo alla nostra città
il doppio merito di aver sempre spento con la violenza
della sua riprovazione i roghi della Inquisizione,
e di avere all’opposto innalzato pei cadaveri
il rogo purificatore. Fra noi, a tale scopo, si istituì
un comitato promotore sotto la presidenza dell’illustre
medico e chimico prof. Giovanni Polli e del
qual fan parte quei chiari suoi colleghi che sono il
Pini, lo Strambio, il Dell’Acqua, il Griffini e il Tarchini-Bonfanti.
E solenne conferenza indissero costoro

nel giorno 6 aprile 1874, per trattarvi dell’argomento
e del modo migliore di cremazione, dove appunto si
udirono le suddette parole del Sacchi, dove Amato
Amati espresse il concetto che la nuova usanza,
restaurando coll’urna cineraria domestica il culto
della famiglia, vi alzerà il carattere morale della
nazione, e il dotto prete prof. Bucellati in una bella
sua lettera diretta per quell’occasione al Comitato,
scaltrì di pregiudizio la credenza che essa possa ledere
i diritti della cristiana religione[266]. Concesse
queste brevi parole ad un argomento di tutta attualità,
faccio ritorno al mio tema.




La dimane del rogo i parenti e gli amici venivano
invitati ad un banchetto funebre. Prima di mettersi
a tavola si purificavano col lavarsi. Se ricco il defunto,
davasi tale banchetto anche al pubblico ed appellavasi
silicernium. A differenza di Grecia, dove il

Silicernium compivasi nella casa del parente più
prossimo del defunto e subito dopo l’esequie, come
si trova ricordato in Demostene (De Coron.); in
Roma e nella romana colonia questo convivio aveva
luogo presso il sepolcro stesso; e le camere squisitamente
decorate, che così comunemente s’incontrano
nelle loro tombe, come accessorie di queste,
ma non mai adoperate a ricevere urne, erano senza
dubbio intese a questo fine. In Pompei, nella Via
delle Tombe, troveremo un Triclinium funebre stabile
presso le tombe, costituito da un recinto, con entro
tre letti triclinarii di materia di fabbrica, su cui, a
renderli più comodi, si saranno all’occasione distesi
materassi, pulvinares.




Il più spesso il silicernium misuravasi dalla entità
dell’asse redato o dalla gratitudine dell’erede; Persio
lo attesta:




                Sed cœnam funeris hæres

Negliget iratus si rem curtaveris, urnæ

Ossa inodora dabit: ceu spirent cinnama surdum,

Seu ceraso peccent casiæ, nescire paratus[267].











Se poi l’erede limitavasi a sola distribuzione al
pubblico di carni crude, dicevasi essa visceratio. Esempio
celebre del primo fu il silicernio imbandito da Cesare
per la morte di Giulia a ventiduemila persone;
altri dicono sessantaseimila.




Un altro banchetto funebre famigliare facevasi
nove giorni dopo e designavasi col nome di novemdialia
e nel dì susseguente, denicales feriæ[268], purificavasi
la casa mortuaria contaminata dalla presenza
del morto e quindi per consueto distribuivansi ancora
largizioni alla plebe.




Non era per altro così de’ funerali de’ poveri. Non
sorgeva cipresso avanti la porta, non difilava processione,
non intendevansi suoni, non celebravansi
le altre cerimonie e solennità.




Tre giorni dopo la morte, giungevano quattro necrofori,
vespillones, sul cader della notte, a levarli di
casa in una cassa da nolo, detta sandapila, ed a portarli
nella fossa pubblica oltre le mura, in luoghi
detti puticuli ed anche putiluci, a causa, disse il dotto
Turnebo, della profondità delle fosse, nelle quali, non
altrimenti che in pozzi, non poteva scendere luce, e
tutto era presto finito.




Reduce la famiglia dal funerale, si purificava la
casa contaminata dalla presenza del cadavere spazzandola

con iscopa di tamerigia o di palma ed invocando
Deverra (da verrere, spazzare), divinità che
presiedeva appunto alla pulitezza delle case.




A tutte le predette cerimonie teneva dietro il
lutto: per gli uomini ristretto a dieci giorni di isolamento
o ritiro nella propria casa; per le donne ad
un anno o a dieci mesi almeno.




Eravi poi il lutto publico, quando si volevano onorare
grandi virtù di illustri trapassati o piangere
la perdita di qualche grande battaglia, come fu quella
toccata a Canne, in cui perirono quarantacinque
mila romani, il Console Paolo Emilio e ottanta senatori.
Esso indicevasi dal Senato ad ogni ordine di
cittadini.




In tal tempo sospendevasi dal rendere giustizia, i
consoli non sedevan sulle loro sedie curuli, i littori
portavano capovolti i fasci, i senatori deponevano il
laticlavio, gli anelli d’oro, nè radevan la barba, o tagliavano
i capelli, proibiti i conviti festosi, l’accender
fuoco nelle case e il fabbricare.




Nel lutto privato poi esponevansi le imagini del
defunto ad incitamento di virtù, come s’esprime al
proposito Sallustio: Sæpe audiri præclaros civitatis nostræ
viros solitos dicere, cum majorum imagines intuerentur
vehementissime sibi animum ad virtutem accendi:
scilicet non ceram illam, neque figuram, tantam
vim in se habere: sed memoriam rerum gestarum eam
flammis egregiis viris in pectore crescere, neque prius

sedari quam virtus eorum famam atque gloriam adæquaverit[269].
Doveva Foscolo di certo aver rammentato
questo passo, del quale serbò perfino qualche parola,
quando cantava ne’ Sepolcri:




A egregie cose il forte animo accendono

L’urne de’ forti[270].






E il medesimo nostro grande Poeta aveva poco
prima cantato come tanto venerata e sacra fosse la
memoria de’ cari defunti, che venisse perfino giurato
su di essa:




                  . . . . e fu temuto

Su la polve degli avi il giuramento[271].






Properzio presta uno di tali giuramenti, per le ossa
del padre e per quelle di sua madre:




Ossa tibi juro per matris, et ossa parentis.






E Quintiliano, più tardi, così esprime il dolore provato

per la moglie e pel figlio statigli da morte immatura
rapiti: io giuro pei loro mani, divinità del
mio dolore,




Per illos manes, numina doloris mei.






Nè con queste dimostrazioni aveva fine il lutto.




V’erano commemorazioni funebri altresì durante
l’anno, come nelle feste Parentali che seguivano in
febbrajo e in giorni fasti detti anche Feralia, e come
nelle feste Lemuralia, e, com’altri dice, Remuralia,
perchè istituite da Romolo in onore del fratello Remo
da lui ucciso, che avvenivano in maggio, nelle quali
la famiglia recavasi ad onorare il sepolcro del diletto
defunto e là nel vicino triclinio, fra le dapi del banchetto,
non dovevan mancare l’appio, il sale, il miele,
le lenti, il farro, le uova e le fave.




La cerimonia incominciava a mezza notte: il padre
di famiglia alzavasi dal letto, e tacito e invaso
da sacro terrore, a piedi scalzi, solo facendo scricchiolare
le dita per allontanare le ombre dal luogo
pel quale passava, incamminavasi a una fontana.
Quivi lavate per tre volte le mani, rifaceva il cammino
gittando al di sopra del suo capo delle fave
nere che aveva in bocca e mormorando questo scongiuro:
con queste fave io mi riscatto insieme con quelli
della mia famiglia. Tali parole doveva ripetere per
ben nove volte senza guardare dietro di sè, supponendosi
che l’ombra dalla quale era seguitato raccogliesse

non vista le fave. La festa lemurale chiudevasi
dal medesimo padre di famiglia, prendendo
dell’acqua un’altra volta, battendo su di un vaso
di bronzo e pregando l’ombra di uscire dalla sua
casa, ripetendo ancor nove volte le parole: uscite, o
mani paterni.




Le offerte poi che si facevano sulle tombe in codeste
funebri commemorazioni, che feralia appunto
si chiamavano da questo pio costume di donativi
ai morti, come lasciò scritto ne’ Fasti il già citato
Poeta latino:




Hanc, quia justa ferunt, dixere Feralia lucem[272];






si vennero poco a poco aumentando. Pur nondimeno
tenevasi che non eccessive fossero le esigenze degli
Dei Mani. Udiamo Ovidio:




Est honor et tumulis. Animas placate paternas,

  Parvaque in extinctas munera ferte pyras.

Parva petunt Manes: pietas pro divite grata est

  Munere; non avidos Stix habet ima Deos.

Tegula projectis satis est velata coronis,

  Et sparsæ fruges, parcaque mica salis.

Inque mero mollita Ceres violaque solutæ;

  Hæc habeat media testa relicta via.



Nec majora veto: sed et his placabilis umbra est.

  Adde preces positis et sua verba focis[273].






Non lascerà il lettore in codesta citazione di rilevare
la costumanza d’offrire ai morti i doni su d’una
tegola o coccio. Venivano sporti anche su d’una
pietra.




Anche Giovenale accennò alla tenuità delle offerte
che si facevano a’ defunti, nella Satira V, dicendola
Exigua feralis cœna patella[274].




Chiudevansi in questi giorni i templi degli Dei celesti,
erano interdette le nozze e vietato l’uso del
fuoco, perocchè si reputassero giorni immondi: di
che pure ne avvisa il succitato Ovidio, nel medesimo
libro secondo Fastorum, dove pure ricordò che in

quelle feste, feralia, facevasi altresì sagrificio alla
dea Tacita o Muta, della quale canta la sventura e
i casi avventurosi, per avere garrula rivelato ella alla
ninfa Giuturna gli amorosi intendimenti del Tonante
verso di lei e accesa pur colla sua indiscrezione le
furie gelose di Giunone, onde Giove resola muta e
affidata a Mercurio perchè la scorgesse a’ regni inferni,
venisse da questo Dio fatta madre dei gemini Lari,
divenuti poi questi custodi della romana città.




V’erano poi anche le Inferiæ, e sacrifizi in onore
degli Dei d’Averno, che celebravansi a notte dal sagrificatore
seguito dagli Editui, o guardiani, che
avevano la cura de’ templi, dai Camilli e Camille,
giovanetti che assistevano ai sagrifzi, dai popi o
ministri che menavan le vittime, le quali erano in
tale occasione un bue ed una pecora, e dai vittimarj,
e talvolta anche dai littori preceduti dal suono dei
siticini e dai præclamitatores, che ingiungevan la sospensione
del lavoro. Accoltisi questi intorno all’ara
uno de’ præclamitatores bandiva alla accorsa plebe
silenzio, acciò non isfuggisse pur una voce di sinistro
augurio:




        . . . . Vos pueri et puellæ

Iam virum expertæ, male ominatis

              Parcite verbis[275].











E il sacerdote compiva allora il sagrificio, invocando
i nomi terribili di Ecate e di Proserpina, ed
aspergeva di vino il sepolcro.




Da’ riti funerarii è naturale il passaggio a ragionar
de’ sepolcri, che i romani ergevano a memoria
ed onoranza de’ loro cari ed illustri defunti. Dirò di
essi prima di particolareggiar di quelli che troveremo
schierati lungo la Via delle Tombe di Pompei, per
la quale mi sono proposto di condurre il mio benevolo
lettore.




Come semplici erano stati i primi costumi di Roma;
semplici e modeste erano pure state le loro tombe;
ma poichè ebbero i nipoti di Romolo a fare prima
cogli Etruschi e poi colla Grecia, impararono così
dall’un popolo e dall’altro solennità e pompe che
vennero ogni dì più, anche per loro aggiunzioni,
crescendo. Già dissi de’ ludi gladiatorj introdottisi
ne’ funerali allorchè volevansi splendidi e solenni:
ora delle sepolture, le quali furono grandiose spesso,
maravigliose talvolta, a seconda delle fortune del
trapassato.




La legge delle XII Tavole vietò il seppellire in città:
epperò convien rintracciare le tombe e i mausolei
fuori di essa, lungo le vie più frequentate e vaste.
Così sorsero sulla via Appia principalmente, sulla
Aurelia, Lavicana, Ostiense, Flaminia, Prenestina,
Salaria e Tiburtina, e a’ nostri giorni ancora trovansi
molti cippi e colonne sepolcrali che attestano dell’estensione

del terreno, in antico consacrato all’inumazione,
ed anche Giovenale chiude la Satira I coi
versi che ricordano la via Flaminia e la Latina come
frequentatissime di sepolture:




        Experiar quid concedatur in illos,

Quorum Flaminia tegitur cinis atque Latina[276],






alludendo appunto a siffatto costume.




Se, al dir di Varrone, i monumenti si collocavano
lunghesso le vie per tenere continuamente viva nel
pensiero del viandante l’idea della loro fralezza:
sic monimenta quæ in sepulcris; et ideo secundam viam
quo prætereuntes admoneant et se fuisse et illos esse
mortales[277]; non mancavano tuttavia di coloro che
aborrissero avere loro tomba in luoghi così publici
e rumorosi; e tra questi il già più volte citato Properzio
fa voti perchè la sua Cinzia, lui morto, non
gli abbia ad alzare in essi la tomba.




Dî faciant, mea ne terra locat ossa frequenti,

  Qua facit assiduo tramite vulgus iter.



Post mortem tumuli sic infamantur amantem;

  Me teget arborea devia terra coma.

Aut humet ignotæ cumulus vallatus arenæ:

  Non juvat in media nomen habere via[278].






Non altrimenti, se mi è lecito esprimere qui il
mio proprio sentimento, io direi per me de’ moderni
cimiteri monumentali, dove la curiosità e l’arte sostituiscono
sempre il dolore e il religioso raccoglimento.




Fuor di Pompei, la Via delle Tombe s’aprì nel
sobborgo Augusto Felice, cioè immediatamente fuori
della città, nè più nè meno dunque che in Roma e
in tutte le città, si può dire, del mondo romano.




V’erano per altro eccezioni: le Vestali avevano
il privilegio del sepolcro entro le mura e l’ebbero,
per singolar privilegio, Valerio Publicola, Tuberto,
Fabrizio, Cesare; e Trajano fu il solo degli imperatori

cui venisse concessa la sepoltura in città. La famiglia
Claudia aveva pure tal privilegio della sepoltura
sotto il Campidoglio. I discendenti di Publicola, che
con lui avevano ottenuto il diritto della sepoltura in
città, in fatto non se ne valsero, poichè, al dir di
Plutarco, contentavansi di mettere un ardente torchio
sulla tomba di famiglia al verificarsi d’ogni morte,
facendo del resto i loro congiunti seppellire nella
contrada di Velia.




Di grandi e spesso enormi spese, come dissi, profondevano
ne’ sepolcri e ne’ monumenti i Romani e ne
stanno a testimonianza ancora la piramide di Cajo
Cestio, la tomba di Cecilia Metella e la Mole Adriana
e non era sempre un pensiero di sfarzo e d’orgoglio
che presiedeva a queste opere, ma più sovente il
sentimento di pietà e d’amore che li animava e ciò
leggiadramente espresse il francese Roucher ne’ seguenti
versi che reco nel loro idioma:




Ce respect pour les morte, fruit d’une erreur grossière,

  Touchait peu, je le sais, une froide poussière,

  Qui, tôt ou tard s’envole éparse au gré des vents,

  Et qui n’a plus enfin de nom chez les vivants;

  Mais ces tristes honneurs, ces funèbres hommages

  Ramenaient les regards sur des chères images;

  Le cœur près des tombeaux traissaillait ranimé

  Et l’on aimait encore ce qu’on avait aimé.






Epperò i ricchi fabbricavano nelle proprie ville i
sepolcri in forma di edicole di buona e severa architettura
e le quali decoravano di statue, di pitture e musaici,

di vasi e di urne di eletti marmi. E siccome sa
il lettore che degli estinti non serbavansi che le ceneri
leggiere, come Paolo Emilio in Properzio dice
alla consorte:




En sum quod digitis quinque levatur onus[279];






così non ad un solo defunto destinavasi ciascun sepolcreto,
ma a tutti i defunti d’una famiglia, compresi
pure i liberti, collocandosi le ceneri in altrettante
nicchie; onde appellavasi sepulcrum familiare,
perchè sibi quis familiæque suæ constituebat[280], di che
se ne trovò esempio in Pompei; Sepulcrum comune dicevasi
quella stanza che riceveva le ceneri di più
persone appartenenti a più famiglie, disposte a due
ollæ cinerariæ per colombajo.




Sepolcri ereditarj eran poi quelli quæ sibi hæredibusque
suis, o quæ paterfamilias jure hæreditario aquisivit[281];
ma se dovevan servire per determinate persone,
solevano apporvi le lettere H. M. H. N. S. cioè Hoc
monumentum hæredes non sequitur, o alle tre ultime
lettere sostituivansi queste A. H. N. T., vale a dire

Ad Hæredes non transit[282], come se ne ha memoria
in quel passo di Orazio:




Mille pedes in fronte, trecentos cippus in agrum

Hic dabat, heredes monumentum ne sequeretur[283].






Co’ sepolcri propriamente detti non voglionsi confondere
i cenotafi, monumenti onorarii, che venivano
dal popolo eretti alla memoria di quegli illustri
uomini ch’erano morti per la patria; onde egregiamente
e con tutta ragione poteva Ugo Foscolo nel
succitato suo Carme de’ Sepolcri dire:




Testimonianza a’ fasti eran le tombe,






e le annuali feste e le cerimonie religiose che inoltre
vi si praticavano valevano veramente a tramandare
a’ posteri la memoria de’ nomi e delle gesta gloriose:




Religïon che con diversi riti

Le virtù patrie e la pietà congiunta

Tradussero per lungo ordine di anni[284].






Nondimeno questi monumenti che si elevavano a

spesa pubblica e per cagione d’onore, rispondendo
al significato delle due parole greche onde il nome
si componeva, non contenevano le ceneri o gli
avanzi del corpo della persona che si voleva onorare:
erano costruzioni semplicemente commemorative,
come sono oggidì talune di quelle che sorgono
nel tempio di Santa Croce in Firenze, che si vorrebbe
fare il Panteon degli illustri italiani; onde Virgilio
nel lib. III dell’Eneide appellò eziandio tal sorta di
tumuli tumulus inanis, o vuoto, là appunto dove ricorda
il cenotafio rizzato da Andromaca ad Ettore
suo marito.




I luoghi per altro, sui quali si innalzavano i cenotafi
non erano sacri, come quelli de’ sepolcri.




Ma se a sepolcri e monumenti di ricchi e maggiorenti
erigevansi cenotafii, mausolei, vôlte sepolcrali,
piramidi ed altrettali opere architettoniche e scultorie;
per cittadini minori, o poveri, adottavansi corrispondenti
segni meno dispendiosi. Tali erano le
columellæ, dette anche dai Latini cippi; le mensæ, le
tavole quadrangolari più lunghe che larghe; i labellæ
o labra, che erano pietre a forma di bacino; le arcæ
somiglianti a forzieri, sorrette per lo più su’ piedi
di lione o d’altro animale.




Ageno Orbico ricordò varii luoghi ne’ sobborghi
di Roma, dove stavano moltissimi sepolcri di persone
del volgo e di schiavi. Sestertium denominavasi il
campo, pure fuori delle mura, dove seppellivansi le

persone ch’erano state per ordine degli imperatori
mandate a morte; nè a me è dato ricordarle, senza
ad un tempo rammemorare la interessantissima scena
che vi fa svolgere nel suo bello e dotto romanzo
Tito Vezio il patriotta Luigi Castellazzo, cui una
straordinaria modestia ha consigliato ascondersi sotto
il pseudonimo di Anselmo Rivalta.




Allorchè sulle iscrizioni de’ sepolcri leggevansi le
parole tacito nomine, sottacendosi ad un tempo il
nome delle persone alle quali appartenevano, significavano
esse che racchiudessero persone dichiarate
infami.




A’ sepolcri de’ semplici cittadini era espressamente
vietato di aggiungere fregi, ove non fossero o una
colonna di non oltre i tre cubiti di altezza, statue
ed emblemi della professione che il defunto aveva
esercitata.




Le iscrizioni incominciavano colle due lettere greche
Θ Κ, che corrispondevano a Diis Manibus, come assai
sovente usiam pur noi sostituendo, secondo la nostra
credenza, le lettere D. O. M. cioè, Deo Optimo Maximo,
o pΧ il monogramma di Cristo.




Era poi concesso piantare presso le tombe olmi e
cipressi, perchè alberi non producenti frutti; ed educarvi
olezzanti fiori, come testimonia Ugo Foscolo
nel lodatissimo suo Carme già citato:




                Ma cipressi e cedri

Di puri effluvii i zefiri impregnando,



Perenne verde protendean sull’urne

Per memoria perenne....

Le fontane versando acque lustrali

Amaranti educavano e vïole

Su la funebre zolla[285].






Frequenti poi erano le piccole are accanto alle
tombe pei sacrifici, che nelle feste summentovate
facevansi da congiunti ed eredi, a placar l’ombre
dei diletti loro morti.




Era tutta adunque una religione, venerata e profonda
questa verso i defunti, e dinnanzi alla quale
s’arrestavano le disquisizioni ed i dubbi anche de’
filosofi più miscredenti.




Nulla quindi di più consentaneo a tale comune
reverenza pei defunti e per le loro dimore, che l’esistenza
di apposite leggi, le quali guarentissero l’inviolabilità
e il rispetto delle tombe. Troviamo infatti
nel Corpus Juris, prima nel Lib. XLVII il Tit. XII;
poi tutto il Titolo XIX che trattan De sepulcro violato.
Nel primo è comminata l’infamia come conseguenza
dell’azione di violato sepolcro, oltre diverse altre pene
inflitte a chi manomettesse cadaveri, ossuarj e tombe:
nel secondo è irrogata la condanna alle miniere
allo schiavo colto a demolire sepolcri, ed alla relegazione
se il faceva d’ordine od autorità del padrone.
Chiunque poi avesse violato i sepolcri domos

defunctorum, sottraendovi sassi, marmi, colonne, od
altro qualunque materiale, per servirsene ad uso
di fabbrica, o turbando corpi sepolti o reliquie,
multato di ingente pena pecunaria; punito il giudice
perfino in venticinque libre d’oro quando
avesse negletto di castigare i violatori di sepolcri. E
come per legge antica codesti profanatori di tombe
punivansi della pena del sacrilegio; così anche ai
tempo del basso impero si fu costretti a richiamare
la medesima severa sanzione penale; argomento codesto
a ritenere che si fosse infiltrato poco a poco
ne’ degeneri nipoti la mancanza di rispetto a’ sepolcri.
Così era assolutamente vietato l’impedire, sotto
pretesto di debito, la sepoltura del defunto, colla
comminatoria di cinquanta libre di multa, e in difetto
pagasse di sua persona avanti il giudice competente;
non potendosi tampoco nè molestare il moribondo,
nè turbare il funerale, pena l’infamia, e posta
al bando la terza parte de’ beni del disturbatore.




Nel libro XLVIII Digestorum, Tit. XXIV De cadaveribus
Punitorum, apprendiamo come non si potessero
negare a’ congiunti i corpi di coloro che fossero
stati condannati nel capo, citandosi l’autorità
del divo Augusto, che nel libro X De Vita sua, ebbe
a scrivere aver egli ciò voluto che si osservasse. Il
giureconsulto Paolo poi lasciò ricordato che i cadaveri
de’ condannati, dietro domanda di chicchessia, si
lasciasse che venissero dati alla sepoltura; solo i

deportati nelle isole ed i relegati, restando anche
dopo la morte la pena, non fosse lecito che venissero
trasferiti e sepolti senza licenza del Principe;
ciò che del resto il Principe soventissime volte accordava.




Finalmente, nel Lib. I. Receptarum sententiarum di
Giulio Paolo, Tit. XXI, che versa De sepulcris et Lugendis,
è sancito come allora che per invasione di
fiume, o timore alcuno abbiasi a togliere un cadavere
già consegnato a perpetua sepoltura, compiuti
prima solenni sagrifici, abbiasi a compiere la traslazione
di notte tempo; che a non funestare i luoghi
sacri della città, non sia lecito portar cadaveri dentro
di essa sotto minaccia di punizione; che colui che
trovasi in tempo di corrotto astener si debba dai
convivii, dagli ornamenti e dalle vesti bianche; che la
spesa funeraria debbasi imputare avanti tutti i debiti
ereditarj, e per ultimo quegli che abbia spese
per seppellire un morto od a cagione de’ funerali
di lui, possa rivalersi appo l’erede, il padre od il
padrone.




Il giureconsulto Paolo, alla legge ff. de injuriis,
contemplò il fatto di chi avesse lapidato la statua
di un defunto, e non ammettendo nè distinzioni, nè
limitazioni, perchè l’animo maligno fosse evidente;
rispose doversi quel fatto punire siccome ingiuria: nè a
lui fece velo il vantaggio qualunque che da simile fatto
ritenesse la storia, registrando che le male opere di

quel cittadino avessero condotto a tanto sdegno il
paese da meritare che dalla furia del popolo la sua
statua saxis cæsa fuisset venisse da’ sassi abbattuta.




Intorno a che l’illustre scrittore di penale diritto
prof. Francesco Carrara, nella sua dotta memoria
Sulle ingiurie ai defunti, letta nello Ateneo di Brescia,
nella tornata del 15 giugno 1873 e pubblicata nella
Temi Zanclea, a modo di epifonema commenta: «Così
ragionavano gli antichi e così si durò a ragionare
per secoli in Italia ed in Germania, dove lo spirito
non usurpa le veci della sapienza, e dove una questione
giuridica non si scioglie con un motto brillante.»
E venne con copia d’argomenti a conchiudere,
pur tenendo conto dell’interesse della storia,
che sì sovente si invoca a diffamazione de’ defunti,
che ultima conseguenza alla quale meni diritto un
tale interesse sia che le calunnie lanciate contro i
defunti nei fatti relativi alla vita pubblica dovrebbero
dichiararsi perseguitabili ad azione popolare,
cioè ad azione pubblica esercitata dal Pubblico Ministero
nella sua rappresentanza dei contemporanei e
dei posteri, cioè della società tradita ed ingannata da
maligno calunniatore; osservando che Platone come
moralista ci avrebbe guidato a questa conclusione
con la sua nota formula dei doveri che legano i vivi
verso gli estinti[286].









  
Via delle Tombe in Pompei. Vol. III, Cap. XXII.










Poichè li lettore sa tutto ciò, che sull’argomento
de’ trapassati e de’ sepolcri praticavasi in Roma e
fuori di essa ne’ luoghi ad essa soggetti, restringendomi
ora più presso al mio tema di Pompei, usciamo
insieme dalla Porta Ercolanese ed inoltriamo nella
Via delle Tombe di questa città, della quale era parte,
anzi attraversava, com’egli già conosce, il Borgo
Augusto Felice, dissotterrato dalle ceneri dal 1763
al 1770 e dal 1811 al 1814. La vista è imponente,
presentandosi tutta fiancheggiata da sontuosi monumenti.
E monumenti eziandio debbono essere stati
sparsi per tutto il pendio della collina, tanto essendoci
dato d’argomentare dalle varie elevazioni verdeggianti
di essa.




È da questo punto, in cui s’è posto il piede nel
sobborgo, il qual potrebbesi dire dei morti, che è dato
comprendere in un sol colpo d’occhio tutto il corso
della via antica infino ad oggi scoperta e di ammirare
nel suo complesso l’elegante magnificenza di
tanti ipogei, de’ quali fu detto a ragione presentare
forme sconosciute all’architettura attuale ed all’arti
moderne.




È all’uscire del pari di questa porta, che m’avvenne
di ricordare altrove esservisi scoperto lo scheletro
della sentinella, qui morta fedele alla sua consegna.
Era eziandio prossima a tal luogo la tomba
di M. Cerrinio Restituto, come ce lo appresero
le due seguenti iscrizioni, di cui l’una è la fedele
ripetizione dell’altra:









M. CERRINIVS

RESTITVTVS

AVGVSTAL. LOC. D. D. D.




Nel mezzo della cappella, sacellum, era una piccola
ara, avente l’iscrizione medesima, ripetuta come
dissi, ma disposta in questo modo:




M. CERRINIVS

RESTITVTVS

AVGVSTALIS

LOCO DATO

D. D.[287].




Un semicerchio a manca, che dicevasi schola, perchè
ad uso di sedile, di tufo e pietre pomici, recava
la seguente iscrizione, che chiarisce aver appartenuto
al sepolcro di Anio di Marco Vejo:




A. VEIO M. F. II VIR. I. D.

ITER QVINQ. TRIB. MILIT. AB. POPVL. EX D. D.[288].




Più grande è l’emiciclo detto di Mammia, scoperto
nell’anno 1763, che racchiudeva il sepolcro
di questa donna, che fu sacerdotessa pubblica, e al
quale s’ascendeva per un passaggio aperto alle spalle
dell’emiciclo. Era il sepolcro meglio costruito che
siasi scoperto in Pompei. Aveva già un ordine di
colonne joniche al di sopra di altro ordine dorico,

su cui posavano alcune statue. L’interno era decorato
da nicchie e pitture: in una delle prime stavano le
ceneri di Mammia in un’urna di terra cotta chiusa
in altra di piombo. L’iscrizione, in caratteri forti,
così fu letta:




MAMMIAE P. F. SACERDOTI PVBLICAE LOCVS

SEPVLTVRAE DATVS DECVRIONVM DECRETO[289].




Su d’un piccolo pilastro a fior di terra e non discosto
dal sepolcro di Mammia, leggevasi l’iscrizione,
che rammenta i versi che ho appena riferiti del Venosino
Poeta:




M. PORCI

M. F. EX DEC.

DECRET. IN

FRONTEM

PED. XXV

IN AGRVM

PED. XXV[290].




Avanti a questa tomba venne trovata una statua
in abito consolare, forse quella di Porcio stesso, il
quale era per avventura il padre della sacerdotessa
Mammia.




Fra la tomba e l’emiciclo si rinvennero sedici

cippi funerarii, parecchi di essi di marmo, su taluno
dei quali si decifrarono le seguenti iscrizioni:




C. VENERIVS

EPAPHRODITVS

—

ISTACIDIA. N. F.

RVFILLA SACERD. PVBLICA

—

N. ISTACIDIO

CAMPANO

—

CN. MELISSAEVS

APER

—

ISTAC....

MENOIICI




Nello stesso luogo si trovarono frammenti di statue
ed una lucerna in terra cotta con una figuretta
avente nelle mani un fiore in basso rilievo, e colla
iscrizione:




ANNVM NOVVM FAVSTVM FELICEM MIHI[291].




È da questa parte sinistra della via che si incontra
quella casa che comunemente vien detta essere il
Pompejanum, o villeggiatura di Cicerone, ch’egli col
Tusculum prediligeva sovra tutte l’altre sue ville, se
per ornarla con magnificenza ebbe a incontrar debiti,
come lasciò scritto in una sua lettera ad Attico[292].

Ne ho già parlato altrove, nè però mi ripeterò: solo
piacendomi far notare al lettore come a ogni modo,
sia questa od altra la casa del grande Oratore Romano,
sarebbe sempre stata una ricca abitazione, che
non tolse al suo proprietario di abitarla e decorarla
riccamente. L’essere nella non lieta via delle tombe,
dimostrerà ognor più come la religione de’ sepolcri
non fosse accompagnata allora quanto adesso, per
forza di superstizione, da alcun pensiero di orrore. Ove
poi si rifletta aver Cicerone difeso Publio Silla, che
fu il primo patrono della Colonia Veneria Cornelia,
nulla di più probabile apparirà che ne abbia ricevuto
in guiderdone il terreno di quella casa e poi anche
la casa stessa, che per essere nel Pagus Felix, spettava
alla Colonia militare, la quale, giusta quanto
m’accadde di più volte notare, Lucio Cornelio Silla
vi aveva dedotta, e che però avesse appartenuto a lui.




Lungo questo lato è pur il sepolcro di Scauro,
della tribù Menenia, che vuolsi dal punto di
vista archeologico considerare siccome il più interessante,
di quanti sepolcri si sono scoperti a Pompei.
La base è quadrata ed è di tufo vulcanico: essa
poggia con tre gradini sovra altra base più grande della
stessa forma e materia, e nella quale è praticata la
camera sepolcrale, o columbarium, con quattordici
nicchie, come quadrato ne è il cippo. Il lato che
è ora rivestito d’un ampio tavolo di marmo, il cui
angolo superiore sinistro, essendo spezzato e perduto,

lasciò imperfetta la iscrizione, che completata non a
guari dallo studio, suona così:




A VMBRICIO A. F. MEN

SCAVRO

II VIR. I. D.

HVIC DECVRIONXES LOCVM MONVM.

ET HS ∞ ∞ IN FVNERE ET STATVAM AEQUESTR

FORO PONENDAM CENSVERVNT

SCAVRVS PATER FILIO[293].




Il gran basamento inferiore offriva già rappresentazioni
a basso rilievo di stucco, oggi pel gelo compiutamente
scomparse. In uno de’ quadri vedevansi
due bestiarii con lance: l’un d’essi combatteva contro
di un lupo, l’altro contro di un toro. Alcuni cani
inseguivano de’ cinghiali furiosi, cervi e lepri correvano
a precipitosa fuga. In un quadro superiore
scorgevansi gladiatori armati di tutto punto che battevansi
a oltranza, altri a cavallo che scagliavano
lance a costoro; era curioso che dovessero menar

botte all’orba, perchè le visiere de’ loro elmetti mancassero
delle fessure per gli occhi. Interessa il vederne
ricordati in grossolani caratteri neri i nomi
con una cifra accanto; indicante il numero delle
vittorie riportate. L’uno è nominato Bebrix, cioè
della Bebricia in Asia e riportò quindici vittorie, il
suo avversario è Nubilior e ne conta undici; di altri
due non è leggibile il nome. Degli altri quattro gladiatori,
due secutores e due retiarii, alle prese fra loro,
leggesi il nome di Nitimus, reziario vittorioso cinque
volte, e di Hippolitus, secutor, degli altri due no.
Quello che pugna con Nitimus vedesi ferito, cadere
implorando la pietà degli spettatori, offerendo ad un
tempo la gola al ferro del vincitore, come era la
pratica già da me esposta nel capitolo dell’Anfiteatro.
Superiormente a questi bassi rilievi stava una iscrizione,
nella quale si lesse il nome di Quintus Ampliatus,
il capo forse di questa famiglia gladiatoria,
ed al quale per avventura spettava la tomba, perocchè
si creda da molti che la tavola di marmo colla
iscrizione di Scauro surriferita, trovatasi bensì di
poco discosta, non le appartenesse, ma là venisse collocata,
perchè scomparsa, per la rovina del tempo,
ogni decorazione.




Eravi un terzo quadro sulla porticina con cinque
figure di gladiatori armati, di cui l’uno egualmente
ferito a morte.




Sepolcro circolare è quello che segue subito, con

base quadrata e torre rotonda su di essa. Sulle piccole
piramidi del recinto sono i bassirilievi di stucco
rappresentanti una donna che fa l’offerta su di una
acerra, e un’altra che depone un lino sul suo bambino
caduto sulle rovine, forse quelle del tremuoto
del 63.




Appresso a questi sepolcri elevasi a poca altezza
un cippo, sulla cui sommità figura una testa, sotto la
quale si allargano le spalle, rendendo da lunge la figura
d’uomo, quasi significasse l’ombra d’un defunto.
Sul ventre, o specchio che vogliasi altrimenti dire,
di essa, è questa iscrizione:




IVNONI

TYCHES IVLIAE

AVGVSTAE VENER[295].




Questa Tiche è la stessa Tiche Nevoleja che ha
altro maggiore monumento in questa medesima funerale
campagna? Taluni il pensarono: altri la vogliono
una sorella di essa: ambe poi furono certamente
addette al servizio di Giulia figliuola d’Augusto.




Non credasi qui che la parola Junoni accenni alla
Dea di questo nome, come erroneamente interpretò
l’abate Romanelli, ma sì al genio tutelare di Tiche;
perocchè Junones si dicessero appunto le fate e gli angeli
custodi di sesso femminino, dei quali si credeva

che uno nascesse insieme a ciascuna donna, destinato
a vegliarla tutta la vita ed a morire con lei.
Sono figurate, dice Rych nel suo Dizionario delle Antichità,
come giovani donzelle, colle ali di pipistrello
o di falena e vestite da capo a piedi come è in una
dipintura di Pompei; mentre l’angelo maschile (Genius,
Silvanus) fosse abitualmente rappresentato nudo,
o pressochè nudo e colle ali d’un uccello.




Tibullo consacra alla Giunone, o angelo custode
di Delia e in nome di costei, l’elegia sesta del Lib. IV,
che comincia appunto:




Natalis Juno sanctos cape thuris honores

  Quos tibi dat tenera docta puella manu[296].






In quanto all’ultima parola della iscrizione, Vener,
io seguii la comune interpretazione, leggendo Venerea;
altri però lessero Augustæ Veneri, cioè a Venere Augusta:
meglio sarebbe stato allora il dire Augustæ
Veneris, perchè sapendosi che la famiglia Giulia si
faceva scendere da Venere, si avrebbe una spiegazione
allora più razionale.




Che per altro Venerea fosse una condizione di
schiava o di liberta, ho già toccato nel Capitolo precedente
e potevasi legare al Venerium o luogo aggiunto

al bagno destinato non tanto a nettezza ed
igiene del corpo, quanto a studio di piacere; onde
abbiam già veduto considerato il Venerium nell’annunzio
già riportato da una parete pompejana: In
prædiis Juliæ Sp. F. locantur balneum, Venerium et nongentum
tabernæ, pergulæ, cœnacula. Rosini nella già
citata Dissertatio Isagogica, trattando di altre due
iscrizioni, nelle quali si nominano i Venerii, li crede
schiavi che servissero a coloro che usavano del gabinetto
venerio[297].




Si fecero maraviglie perchè questa Tiche fin nella
propria tomba si vantasse d’essere stata mezzana di
voluttà alla figliuola di Augusto; ma v’è da sorprendersi
di ciò in tempo in cui Gajo Petronio, viceconsolo
in pria in Bitinia e poi consolo, al dir
di Tacito, fu fatto maestro delle delizie: niuna ne gustava
a Nerone in tanta dovizia che Petronio non fusse
arbitro?[298]




Un sepolcro incompiuto cui s’è dato il nome di
Servilia e che succede a quello di Tiche, reca infatti
questo frammento d’epigrafe, che per sè solo esprime
gentilissimo affetto: SERVILIA AMICO ANIM...[299]; ma
appunto per ciò non poteva essere la tomba di
Servilia. Nel columbarium si trovò un cippo colla

iscrizione LVCCEIA IANVARIA. La struttura del mausoleo
è simile quasi a quello di Calvenzio Quieto, che
è pur da questa parte, costruito da marmi bianchi e
di bello stile. Appartiene al genere de’ cenotafi, non
avendo nè porta, nè columbarium, vuoto e fatto, cioè,
a solo titolo di onoranza. Nella parte anteriore del
quadrato è la seguente epigrafe:




C. CALVENTIO QVIETO

AVGVSTALI

HUIC OB MVNIFICENT. DECVRIONVM

DECRETO ET POPVLI CONSENSV BISELLII[300]

HONOR DATVS EST.




Sotto di essa vedesi sculto il bisellio, più compiuto
ed elegante di quel di Munazio Fausto, del quale già
parlai nella Storia e dirò ancora fra breve. Alle corone
di quercia che i due lati del cippo recano, si
argomentò che Calvenzio avesse anche conseguito
l’onore della corona civica, ciò potendo essere autorizzati
a ritenere dalle tre lettere O. C. S. (ob civem
servatum) che si leggono sullo scanno. Le muraglie
del recinto hanno basso rilievi in istucco, i quali or

più non si distinguono: quelli dell’ara in marmo,
leggiadramente decorata, vennero spiegati rappresentare
Edipo in meditazione per indovinare l’enigma
della Sfinge, Teseo in riposo, e una fanciulla che incendia
il rogo.




Del triclinium funebre, che è pur a sinistra formato
da tre panchi di fabbrica e servienti al silicernium o
banchetto funerale, dissi più sopra.




Dal destro lato della via vuolsi riguardare alla
abitazione che si designò col nome di Giardino delle
colonne in musaico od anco di Sepolcro del Vaso blu, da
quattro colonne in musaico, che sono uniche finora
nel genere e però del più grande interesse, e da
una magnifica anforella di vetro azzurro sulla quale
è, in basso rilievo di bianco smalto, espressa una
scena bacchica, per la quale vien considerata come
il capo più importante della collezione de’ vetri antichi
del Museo Nazionale. Questa tomba fu scoperta
il 29 dicembre 1837. Di faccia all’ingresso è una fontana
entro una nicchia di musaico a conchiglie e
in mezzo alle stesse sorgeva un amorino in marmo
che stringeva un’oca, dal cui becco bellamente zampillava
l’acqua.




Segue la tomba detta delle Ghirlande da alcuni festoni
sorretti da tre pilastri corintii. Essa è costruita
di grossi massi di piperno rivestiti di stucco e due
muri di fabbrica reticolata hanno a’ capi due are,
denominate acerræ secondo Pompeo Festo, o aræ turicremæ,

come vengono dette da Lucrezio (11, 353) e
da Virgilio (Æneid. IV, 453), perchè vi si bruciava, ad
onoranza de’ morti l’incenso; onde Ovidio (Heroid. 2. 18)
chiamò turicremi foci le vampe che levavansi da esse
e Lucano (Phars. lib. 9. 989) turicremi ignes.




L’albergo e scuderia che si rinviene da questa
parte e di cui tenni già conto a suo luogo, è novello
argomento del come indifferentemente gli antichi abitassero,
senza il sacro orrore che pur inspirano oggidì
le tombe, in mezzo alle stesse. L’assenza de’ cadaveri,
la presenza delle sole ceneri vi doveva contribuire
d’assai ad eliminarlo, l’impossibilità della
corruzione non turbava la salubrità dell’aere.




Il sepolcro dalle porte di marmo è in opus reticulatum,
cioè in materia di fabbrica ad aspetto di maglie
di rete, ricoperta di stucco. La piccola porta
nel basamento scorge ad una camera quasi sotterranea
che riceve luce da piccolo spiraglio, sotto cui
è una nicchia in cui si rinvenne un gran vaso d’alabastro
orientale con ceneri ed ossa, un grande
anello d’oro con zaffiro, sul quale era inciso un cervo,
ambi ora al Museo Nazionale.




In un recinto che segue, due ceppi si trovarono
che lo fecero chiamare il sepolcreto della famiglia
Istacidia o Nistacidia, come altri scrivono, unendo la
N. che i primi leggono separata sulle tre seguenti
iscrizioni:









N. ISTACIDIVS

HELENVS PAG.

—

N. ISTACIDIAE

SCAPIDI[302].




Sul muro di faccia alla via era scritta quest’altra
iscrizione:




N. ISTACIDIO HELENO

MAG. PAG. AVG.

N. ISTACIDIO IANVARIO

MESONIAE SATVLLAE IN AGRO

PEDES XV IN FRONTE PEDES XV[303].




Bréton trae occasione da questa iscrizione per determinare
la lunghezza del piede in uso a Pompei,
fissandola a 0 m, 287, stabilendo così la prova che
i Campani avevano adottato il piede romano, del
quale è tale appunto la lunghezza indicata da molti
monumenti antichi.




Secondo poi le nuove ricerche del comm. L. Canina,
di cui la scienza lamenta ancora la recente
morte, la lunghezza reale del piede romano sarebbe
stata di 0 m, 296.35. Il miglio romano componendosi
di 5000 piedi, sarebbe stato per conseguenza
di 1,481 m 75.









Tien dietro la Tomba di Nevoleja Tiche e di Munazio
Fausto, de’ quali ho già riferita, nel Capitolo IV che tratta
della Storia, la iscrizione ed al quale però rimando, a
scanso di ripetizione[304]. È fra i più interessanti
mausolei. Si compone di un gran basamento quadrilungo
di marmo che posa per due gradini su altra
gran base di pietre vulcaniche: ha un’elegante cornice,
pregevoli ornati e termina ai lati estremi con
un ravvolgimento di fogliami. Nella base superiore
evvi scolpito il busto di Nevoleja: al disotto, dopo l’iscrizione,
v’è in bassorilievo un sacrificio con diciotto
figure in due gruppi; è la consacrazione del monumento.
L’un gruppo è costituito dai magistrati municipali,
colleghi di Munazio; l’altro da Nevoleja stessa
e dalla sua famiglia. Dal lato verso la città è effigiato
il bisellio, o seggio d’onore del quale trattai pur lungamente
nel detto capitolo; dall’altro lato verso Ercolano
una nave con due alberi, l’un diritto, traversale
l’altro alla sommità del primo; da cui si sostiene
una vela quadrata. Sta il pilota al timone: due
giovanetti sono in atto d’ammainare la vela, mentre
altri due si arrancano sulle corde, che un uomo va
riunendo. Era codesta un’allegoria della vita umana,
arrivata dopo la tempesta in porto, o piuttosto un
simbolo della mercatura nella quale Munazio si sarebbe

arricchito? Significhi ciò che voglia: i particolari
del naviglio non riescono meno interessanti
allo studio della navigazione antica. La prora di
questa nave è decorata da una testa di Minerva, la
poppa termina in collo di cigno.




A mezzo d’una porta a sinistra del monumento e
dietro di essa s’entra nella camera sepolcrale, di due
metri in lunghezza e larghezza, con due fila di nicchie
per le urne cinerarie che si trovarono al loro
posto, ed erano in terra cotta, all’infuori d’una più
grande olla d’argilla contenente le ceneri di Nevoleja
stessa o di Munazio Fausto, o fors’anco d’entrambi.
Tre belle urne di vetro chiuse ermeticamente
contenevano al tempo di loro scoperta (1813), ceneri
ed ossa galleggianti in un liquido che fu dall’analisi
giudicato una mistura d’acqua, olio e vino, avanzo
certo delle libazioni fatte nelle esequie.




Nelle urne di terra cotta si rinvennero altresì
picciole monete, pel passaggio sulla palude stigia a
Caronte e qualche lucerna di terra comune.




Chi fosse questa Nevoleja, può essere fantasticato,
ma nulla si sa di positivo, all’infuori di quel che
ne dice l’iscrizione; una liberta, cioè, di Giulia, figliuola
dell’imperatore Augusto, forse concubina dipoi
di Munazio Fausto, col quale certo per la primitiva sua
condizione non avrà potuto vincolarsi in giuste nozze
con Munazio, augustale e maestro del sobborgo Augusto
Felice, lo che equivarrebbe a sindaco o confaloniere
de’ nostri giorni.









Dentro il recinto di questo sepolcreto si trovò
un’urna coll’epigrafe:




C. MVNATIVS ATIMETVS

VIX. ANNIS LVII[305].




Un bel mausoleo scoperto nell’anno 1812 in forma
di ara, con zoccolo e cornice eleganti, sormontata
quest’ultima da un plinto e da un bel fogliame d’alloro,
sorge, perfettamente conservato, in travertino e
la iscrizione che si ripete eguale nei due lati meridionale
ed occidentale, lo dice spettante a Marco Allejo
Lucio Libella padre e Marco Allejo Libella figlio.
Eccola:




M. ALLEIO LVCIO LIBELLAE PATRI AEDILI

II. VIR PRAEFECTO QUINQ. ET M. ALLEIO LIBELLAE F.

DECVRIONI VIXIT ANNIS XVII LOCVS MONVMENTI

PVBLICE DATVS EST ALLEIA M. F. DECIMILLA SACERDOS

PVBLICA CERERIS FACIVNDVM CVRAVIT VIRO ET FILIO[306].




Questa iscrizione dà motivo a sorprendersi come
mai a soli diciasette anni il figlio Marco Allejo Libella
potesse essere già decurione in Pompei. Perocchè
ognun rammenti che lesse le Epistole di Cicerone,
come questi constatasse essere i pompeiani

assai gelosi dell’onore del decurionato. Avendo uno
de’ suoi amici sollecitato presso di lui perchè gli ottenesse
una tal carica, egli rispose: Romæ si vis, habebis.
Pompeis difficile est[307], significando essere più
difficile cosa diventar decurione in Pompei, che non
divenire Senatore in Roma.




Presso i Romani, non si poteva essere decurione
in età al disotto de’ venticinque anni, come si può
raccogliere nel libro secondo del Digesto: De Decurionibus:
tuttavia potevasi derogare a questa legge
in virtù di privilegio accordato a determinata famiglia
che se ne fosse resa meritevole. Di questo novero
doveva certamente essere stata la famiglia dei
Libella in Pompei.




Da questo monumento dei due Libella, eretto dalla
pietà di sposa e di madre, si passa al cenotafio di
Cejo e Labeone, epperò senza colombaio. Guasto assai
di presente, un dì, attese le sue proporzioni grandiose
quantunque irregolari, deve essere stato di non dubbia
importanza. Vi dovevano essere bassorilievi di
stucco e statue: forse quelle medesime che vennero
rinvenute presso ed erano un personaggio in toga
e parecchie matrone egregiamente palliate. Eranvi
nel zoccolo del gran piedistallo delle iscrizioni in
grossi caratteri rossi, ma così sbiaditi che non si

poterono leggere. Si lesse invece quella nello stesso
monumento, che fu poi trasferita al Museo. Eccola:




L. CEIO L. F. MEN. L. LABEON

ITER D. V. I. D. QVINQ.

MENOMACHVS L.[308].




Come superiormente ho fatto, nel leggere l’iscrizione
sul monumento di Scauro, interpretando la parola
MEN, abbreviatura della prima linea, per della
Tribù Menenia; io pure, in questa di Lucio Cejo, interpretai
con Mazois ed altri l’egual abbreviatura
nella stessa maniera: Bréton nondimeno la dichiarò
per Menomachus, adducendone una ragione abbastanza
plausibile. Un usage, scrive egli, presque
constant, était que les affranchis empruntassent le nom
ou le surnom de leurs patrons, et que c’est sans doute
ce qu’avait fait Menomachus fondateur du monument[309].




Nella camera mortuaria del monumento si raccolsero
due balsamari di terra cotta e un’urna bellissima
di vetro con ossa.




Il Bonucci afferma che qui presso, a piccola distanza
l’uno dall’altro, si rinvenissero cinque scheletri,
tra’ quali quello d’una donna di ricchissima taglia.
Recavano sopra di sè monete di argento e di bronzo

e un materozzolo di chiavi con de’ grimaldelli; lo
che lascia supporre che fra di essi vi fosse qualche
ladro rimasto nella città per esercitare il suo infame
mestiere e che il Vesuvio lo abbia giustamente sorpreso
e punito[310].




Dietro di tal monumento scopronsi le rovine di due
grandi sepolcreti, ed evvi un recinto sepolcrale, ove
erano diversi cippi che dicevansi columellæ, perchè
appunto erano colonnette, columella essendo diminutivo
di columna. Su d’una di essa era scritto:




ICEIVS COM

MVNIS




Una columella che sta avanti una nicchia con un
frontispizio segna il sepolcro di Salvio, fanciullo di
anni 6, come lo fa sapere l’iscrizione:




SALVIVS PVER

VIX. ANNIS VI.




Presso è altra nicchia in fondo della quale era dipinto
un giovane, su cui pendevano ghirlande di
fiori: era il sepolcro del fanciullo dodicenne, Numerio
Velasio Grato, giusta l’epigrafe:




N. VELASIO GRATO

VIX. ANN. XII.




Poichè sono a dire delle columelle, ne trovo ricordata

una nel Viaggio a Pompei dell’Abate Domenico
Romanelli, la quale terminava in un busto
marmoreo con testa di bronzo e della quale parlarono
gli Accademici Ercolanensi nella Dissertazione
Isagogica. Si esprimeva nell’epigrafe essere il simulacro
di Cajo Norbano Sorice attore delle seconde parti
nelle tragedie, maestro del pago suburbano Augusto
Felice, cui fu assegnato il luogo per decreto de’ decurioni.




Così almeno traduce il Romanelli il seguente testo
dell’epigrafe




C. NORBANI SORICIS

SECVNDARVM

MAG. PAGI AVG. FELICIS

SVBVRBANI

EX D. D. LOC. D.




Ed una tale traduzione egli eseguì dopo certo
aver veduto le illustrazioni fattene dal signor Millin
che appella erudito e dal signor De Clarac in due
dissertazioni stampate in Napoli. Ma a me è pur lecito
di domandarmi come mai ad un attore delle
seconde parti nelle tragedie si potesse concedere
l’onore dapprima di essere maestro del pago, e poscia
l’onor del posto speciale, per decreto de’ decurioni,
se noi sappiamo che se a’ più grandi attori
non isdegnavano i più eminenti uomini intimità ed
affetto come a Roscio ed Esopo, agli altri, massime
se minori, riserbavasi l’ignominioso titolo di istrione,
la fustigazione del larario e il trattamento servile?









L’iscrizione d’altronde tace della qualità di Cajo
Norbano Sorice, nè la parola secundarum parmi,
congiuntamente al resto dell’epigrafe, non autorizzi
a sottintendere le parole che le si affibbiano actoris
secundarum partium in tragœdiis.




Scoperta nel 1775, succede la camera sepolcrale di
Gneo Vibrio Saturnino figlio di Quinto, della tribù
Falerina, come si leggeva al di fuori del triclinio
funebre unito, ci avverte la seguente iscrizione:




CN. VIBRIO Q. F. FAL.

SATVRNINO

CALLISTVS LIB.




Dissi che si leggeva, perchè ora l’iscrizione fu
trasferita al Museo di Napoli. Piace anzitutto constatare
nell’atto pietoso del liberto Callisto che a propria
spesa rizza un monumento all’antico padrone
come la riconoscenza fosse, più che del nostro, virtù
de’ secoli andati; siffatti omaggi di liberti non erano
infrequenti. Io ne ho già recati più d’uno.




Dopo di questo, ci troviam dinnanzi alle sepolture
della famiglia Arria o di Diomede, state scoperte nell’anno
1774, le quali, per trovarvisi di fronte, diedero
il nome alla casa di campagna, che già ho descritta,
e fu ritenuta essere proprietà di Marco Arrio Diomede
liberto.




La tomba di Diomede, il padre, è la prima e la più
importante che esamineremo. La fronte del monumento
la indica nella seguente iscrizione:









M. ARRIVS I. L. DIOMEDES

SIBI SVIS MEMORIAE

MIGISTER PAG. AVG. FELIC. SVBVRB[311].




La sigla che segue al nome di Arrius, che io d’un
tratto supplii con un I, ma che nel marmo ben non
si comprende, fu interpretata diversamente. La più parte
ritennero significare Arrii, seguendo l’ermeneutica
adottata da Bréton nel leggere l’iscrizione di Cejo; ma
Bréton è poi curioso che, abbandonandola in questa
iscrizione, abbia voluto leggere nella sigla una J, che
interpretò per Juliæ. La ragione sola che costei potesse
essere la Julia Felix, una de’ più ricchi proprietarj di
Pompei, non pare nè seria, nè da accettarsi. Piuttosto
dovrebbesi essere meglio inclinati a ritenerlo liberto di
Giulia la figliuola di Augusto, che avanti la morte
del padre chiamavasi Livia, e così sarebbe stato conservo
di questa imperiale matrona colle due Tichi,
di cui menzionammo più sopra le tombe. Greche
di nome codeste due liberte, parimenti greco sarebbe
il nome di Diomede: forse quindi tutti compatrioti.




Il monumento pompeggia sull’altezza d’un muro
con un terrapieno che serve di base a questa tomba
di famiglia; esso si costituisce di un frontispizio con
pilastrini d’ordine corintio ai lati ed è in cattivo
stato ed ha nulla di rimarchevole fuor che alcuni

fasci nella facciata, e due teste di marmo l’una di
uomo, l’altra di donna, appena abozzate, che gli antichi
avevano costume di collocar nei sepolcri per
distinguerli.




Dietro la testa d’uomo, era questa iscrizione:




M. ARRIO

PRIMOGENI




e ricordava il primogenito della famiglia di Diomede.
Dietro la testa della donna eravi quest’altra:




ARRIAE M. L.

VIIII




e ricordava la nona figlia di Marco Arrio Diomede
liberto.




Sul detto muro inferiore poi che serve di monumento
sepolcrale ad un’altra figlia del medesimo,
sta questa iscrizione:




ARRIAE M. F.

DIOMEDES L. SIBI SVIS




Tutta insomma una famiglia.




Presso questo sepolcreto di famiglia è un vasto
recinto che si prolonga verso la strada ed è tutto
circondato da un solido muro che sosteneva un terrapieno,
nel quale si videro de’ tubi per lo scolo
delle acque: forse era tal luogo il sepulcrum comune
o cimitero delle classi inferiori, ed anche l’ustrinum.
Vi si riconobbero infatti ossa umane in copia e reliquie
di funebri banchetti.









E qui ha fine tutto quanto la Via delle Tombe in
Pompei può presentar di rimarchevole e giova ad illustrare
quanto m’accadde di dire intorno alla religione
de’ morti nell’antichità romana.




Solo mi corre obbligo adesso, a pieno compimento
e prima di congedarmi da questo capitolo
onde si chiude il mio qualunque lavoro, di segnalare
al buon lettore che mi ha seguito fin qui, una
particolarità, che vale egualmente a confermare
l’uso romano che tutti i sobborghi d’una città servissero
a sepolture. Gli scavi eseguiti ne’ mesi di
maggio e giugno 1854 fuori dell’altra porta pompejana
detta di Nola hanno condotto a scoprire molte
urne in terra cotta contenenti ceneri di bruciati cadaveri,
e chi sa che altrettanto non venga forse di
constatare negli scavi ulteriori fuori delle altre porte?
Questo verificandosi, sarebbesi tratti allora a mettere in
sodo che non solo a Roma, ma fuori quasi tutte le
porte di tutte le città conformate agli usi di Roma,
e più specialmente nelle colonie, si praticasse seppellire
i defunti; cioè riporre le loro ceneri — perocchè
non si costumasse inumarli — e rizzare monumenti
funebri ed ipogei.




La quale consuetudine rispondeva al bisogno che provavasi
e che son venuto dimostrando di onorare la memoria
dei cari trapassati, avendone le dilette reliquie
in vicinanza delle abitazioni, nè punto comprometteva
la pubblica igiene. Non era come de’ nostri cimiteri

suburbani, che raccogliendo non le ceneri, ma i
cadaveri, saturano delle loro decomposizioni la terra,
corrompono di loro esalazioni l’aere e infettano le
acque che vi filtrano e via trascorrono seco traendo
i tristi elementi della putrefazione, germi ignorati
di epidemie e d’altri mali: il fuoco invece lasciava
ceneri purificate ed innocue, e spogliava le tombe
di quell’orrore — sia pur sacro — che adesso ispirano,
malgrado vadano i sacri recinti eretti con superbe
architetture e decorati di splendidi e marmorei
monumenti.




Ond’è che naturalmente son condotto a chiudere
l’argomento coll’associarmi al voto di chi in oggi
si fè apostolo del ritorno al sistema della cremazione,
come quello che sia per essere il solo che ci permetterà
d’aver per sempre e senza nocumento a noi
vicini i preziosi avanzi dei nostri cari.









CONCLUSIONE





Mi fu detto, all’apparire del primo volume di questa
mia opera, come il tuono spigliato e leggero col
quale l’avevo incominciata nullamente annunziasse
che poi sarebbesi mutato sì presto per diventare accigliato
talvolta e grave sempre; che d’un libro, il
qual sarebbesi creduto di solo amena lettura, quale
avrebbe potuto essere se unicamente di impressioni
e ricordi di un viaggio, ne sarebbe poi uscito fuori
un gazofilacio di classica erudizione. L’osservazione,
od appunto che si voglia appellare, era giustissimo,
e a dir vero non era stato pure ne’ miei primi intendimenti
di riuscire al lavoro che solo adesso ho
ultimato; ma, come con ragione sentenziarono i
nostri vicini di Francia c’est en mangeant que l’appetit
vient, toccando cose ed argomenti che furono
sempre l’amore e lo studio miei fin da’ più giovani
anni di mia vita, m’era stato impossibile farlo senza
lasciarmi andare a percorrere tutto intero l’arringo.




M’addiedi allora di poter mirare anche a proficuo
fine. Addentrarmi nelle questioni di pura archeologia
e impancarmi co’ suoi campioni, nè avrei
avuto la forza, nè parevami perdonabile tampoco

l’ardimento, da che allora avrei dovuto, come gli altri
fecero, eleggermi per lungo tempo a soggiorno i
luoghi medesimi delle mie indagini ed intraprendere
studj che le peculiari mie condizioni mi contendevano,
per non giungere forse, in ultimo risultamento,
a recar qualsiasi buon contributo alla scienza, alla
quale sopra luogo attendono diggià nobilissimi intelletti
pur del nostro paese. Mi sembrò quindi più
profittevole scopo convergere quanto già l’archeologia
aveva degli scavi pompejani illustrato, a chiarire
più direttamente la vita pubblica e privata degli antichi
Romani, da che Pompei ne fosse stata una colonia
e così quanto era stato esumato della gentile
città porre in armonia con quanto scrittori, storici
e poeti di quell’età avevano lasciato a’ posteri ricordato
a giovarsi così reciprocamente di commentario
e illustrazione.




I giovani uscenti dalle scuole carico il capo di
quella indigesta erudizione che loro infarciscono
antologie e crestomazie, presto la dimenticano, perchè
appunto confusamente e forse a mala voglia appresa
ne’ brani scelti degli autori latini o greci che
loro pongonsi avanti. Carità mi pareva venire loro
in soccorso con opera che ordinata e distribuita seriamente,
servisse a collocare tutta quella farragine di
nozioni a proprio posto e rendere queste per tal guisa
indimenticabili e di utilità efficace; onde per dirla
con un concetto dantesco, moleste nel primo gusto,

lasciassero, digeste, vital nutrimento[312]. Quello che in
qualche modo avevano il barone di Theis ottenuto
col suo Policleto a Roma, e Barthelemy coll’Anacarsi
in Grecia, ed altri coi Viaggi di Antenore e di Trasibulo
nella Grecia e nell’Asia, io vagheggiai poter
fare con Pompei e le sue Rovine in Italia, discorrendo
alla mia volta delle romane istituzioni[313].




Vi sarò io riuscito?....




Non chieggo la risposta nè a Fiorelli, nè a Minervini,
nè agli altri severi cultori delle archeologiche
discipline. Il mio libro non è fatto per essi:
v’ha un altro pubblico e più numeroso, quello che
sulle opere loro irte di greco e di osco si addormenterebbe,
il quale ha pur d’uopo d’essere confortato
di buoni studj, ma che s’acciglierebbe e darebbe addietro

davanti a forma troppo severa, a discettazioni
troppo erudite, e il cui fine e la cui utilità non si
vedon poi sempre coronate da esito felice.




La forma quindi leggiera stessa e per avventura
amena colla quale aveva il mio lavoro esordito, così
stando le cose, disponeva, a mio avviso, acconciamente
l’animo de’ miei giovani lettori ad accostarsi
più volonteroso al medesimo, s’egli è vero quel che
cantò l’immortale Torquato:




Sai che là corre il mondo, ove più versi

  Di sue dolcezze il lusinghier Parnaso

  E che il vero condito in molli versi

  I più schivi allettando ha persuaso:

  Così all’egro fanciul porgiamo aspersi

  Di soave licor gli orli del vaso:

  Succhi amari ingannato intanto ei beve,

  E dall’inganno suo vita riceve[314].






Avranno essi forse notato soverchie le citazioni degli
autori; ma con quanto or dissi ne troveranno la giustificazione:
non era il ripeto, un libro di solo amena
lettura che intendevo di fare, ma opera quasi di complemento
di classica educazione. E perchè più generale
ne fosse il vantaggio, curai apporre in calce la
traduzione delle testuali citazioni, approfittando
all’uopo delle migliori e più conosciute versioni.
Vero è che più d’una volta mi occorse di sostituire
a quelle i miei volgarizzamenti; ma il feci allora o

che si trattasse di traduzioni non ancor suggellate
dalla fama, o di quelle che fatte alla libera, riproducendole,
non avrebbero giustificata la ragion della
citazione. Il più spesso ne avvisai con particolare
mia nota il lettore.




Havvi poi un interesse ancor più generale in questi
studj che mi sono proposto ed è che una più
profonda conoscenza della antica società romana
avesse a valere ad aprire gli occhi de’ presenti sovra
erronee credenze ed estimazioni che si son venute
facendo di essa infino ad ora e che tuttavia
non sono senza discapito nostro.




Precettori e scrittori non hanno ancor cessato
di mezzo a noi di mettere i tempi e le istituzioni
dell’antica Roma a raffaccio coi nostri tempi e colle
istituzioni nostre, di giudicare l’antica storia coi criterii
dell’attuale, e di spiegare persino le storie dei
nostri politici rivolgimenti colla storia di quel gran
popolo, dicendosi continua la riproduzione degli
eventi, identiche le passioni, virtù e vizi eguali in
tutti i tempi. Epperò argomentarono essi possibile
ed utile il risuscitare i provvedimenti di allora, mentre
la nostra intelligenza, che s’è venuta di età in
età modificando, e in continuo movimento di progresso,
esiga che leggi della umana associazione non
abbiano ad essere più le medesime.




Come vorreste voi conciliare infatti le antiche istituzioni,
che sì strettamente si collegano colle credenze

religiose, colle moderne che tendono a emanciparsi
da ogni vincolo religioso? Come spiegarci tante leggi
adesso, che allora avevano la ragion d’essere nelle
istituzioni di patrizii e di plebei, di patroni e di
clienti, di signori e di schiavi? Come invocare al nostro
tempo, giusta quanto adoperiam sì sovente noi avvocati,
seguiti anche troppo spesso da’ giudici, l’autorità
de’ romani giureconsulti, quando la patria podestà
antica non era che una mostruosa tirannide
del diritto di vita e di morte, e di vendita per tre
volte perfino del figlio; quando sproporzionata la
successione tra il fratello e la sorella; quando, per
non dir d’ogn’altra anomalia, il patriotismo stesso
toglieva di mezzo ogni sentimento naturale e la libertà
veniva così compresa da escludere qualsiasi
guarentigia per quella individuale?




Richiamare pertanto adesso, in cui non è cessato
ancora in Italia il periodo della incubazione legislativa,
l’attenzione allo studio dell’epoca romana, mi
sembrò di non lieve importanza ed anche di assai
pratica utilità.




Dopo enunciati cotali intenti, avanti di congedarmi
dal lettore, mi sia concesso rivolgere un ultimo
sguardo agli scavi di Pompei. Essi procedono sotto
la intelligente e dotta direzione di quell’illustre che
è il summentovato comm. G. Fiorelli e sta bene, e
sono con amore e studio seguiti da egregi cultori delle
dottrine archeologiche, che li vengono illustrando

principalmente nel Giornale degli Scavi che si publica
in Napoli, ma che sventuratamente è in mano
di pochi, ed al quale ho io sì di sovente ricorso in
questa mia opera, e sta bene ancora; ma intanto
che si affatica da una parte ad esumare quanto è
ancora sepolto, che fa dall’altra il Tempo? Prende
la sua terribil rivincita di quanto non ha potuto
distruggere sinchè la terra che vi stava sopra gli
vietò l’opera demolitrice. Smantellati i tetti delle
case, distrutti i piani superiori, arsi e caduti gli impalcati,
spezzate e giacenti le colonne, disperse le
pietre sepolcrali, la pioggia, il sole, il vento hanno
presa sui ruderi antichissimi e già in più luoghi essi
non serban pur l’ombra di quel che furono in addietro.
Invano si ricorre a riparazioni, proteggendo alcune
muraglie con tegole, ricoprendo di tetti recenti taluni
edifici; invano si procura lasciare quanto si può in
luogo, acciò ne sia conservato il carattere[315]; invano
si creano regolamenti e discipline; il tempo, più

potente di tutto, permette intravvedere, in epoca non
lontana, che pria che tutta la restante città venga
dissepolta, quella che già lo è abbia a ridursi a un
monte di indistinte macerie e si avveri quel che Foscolo
constatò degli antichi monumenti, che




Il Tempo colle fredde ali vi spazza

Fin le rovine[316].






Già più pareti di camere delle loro dipinture non
hanno che qualche traccia appena: altre l’hanno
perduta affatto; già segni ed emblemi caratteristici
scomparvero, caddero graffiti, scomparvero iscrizioni,
rovinarono muri, da che la distruzione dei tetti fosse
già opera del cataclisma vesuviano, e chi visita con
interesse Pompei se ne preoccupa e tanto più in quanto
la parte primamente scoperta si giudichi, come provai,
la più interessante.









Che avrebbesi dunque a fare?




V’ha chi crede che por mano a riparazioni e ristauri
sia opera profana poco meno di empia e si
ha forse ragione: epperò per que’ tratti almeno,
ne’ quali la rovina si determina così da togliere
ogni ulteriore interesse per l’archeologo e pel curioso
osservatore, non potrebbe mo’ cavarsene partito,
purchè ceduti, dietro apposite discipline e dicevoli
corrispettivi, a ricchi privati, si imponesse ai
cessionari di ricostruire sulla originaria architettura
pompejana? Delle migliaja di ricchi sfondolati che
visitano ogni anno gli scavi, chi può dire non si
trovi alcuno che ami avere in questo ridentissimo ed
ubertoso pendio che il Vesuvio sogguarda, al par di
Cicerone, il suo vaghissimo Pompejanum?




Come Cuvier ha dalle ossa fossili rinvenute ricostruito
perfino animali preistorici e da più secoli
scomparsi dalla terra, più facilmente potrebbesi dalla
pianta degli edifici rifare gli alzati e l’architetto governativo
e la commissione che si dovrebbe creare
fornirebbero le architetture e così mano mano sull’antico
verrebbesi riedificando il novello Pompei, perenne
e non indegno scopo di curiosità e di studio a nazionali
e forestieri.




È un’idea codesta siccome un’altra.




Una ne emise assai prima l’illustre autore dei
Martyrs e del Génie du Christianisme nel suo Voyage
en Italie nel brevissimo cenno che vi dettò su d’Ercolano,

di Portici e di Pompei, e parmi che giovi
di riferire, perocchè al medesimo fine essa miri della
mia proposta. «En parcourant cette cité des morts — scrive
il visconte di Chateaubriand, une idée me
poursuivoit. A mesure que l’on déchausse quelque
édifice à Pompeïa, on enlève ce que donne la fouille,
ustensiles de ménage, instruments de divers métiers,
meubles, statues, manuscrits, etc., et l’on entasse le tout
au Musée Portici. Il y auroit selon moi quelque chose
de mieux à faire: ce seroit de laisser les choses dans
l’endroit où on les trouve et comme on les trouve,
de remettre des toits, des plafonds, des planchers et
des fenêtres, pour empêcher la dégradation des peintures
et des murs; de relever l’ancienne enceinte de
la ville; d’en clore les portes, afin d’y établir une
garde de soldats avec quelques savants versés dans
les arts. Ne seroit-ce pas là le plus merveilleux
Musée de la terre, une ville romaine conservée toute
entière, comme si ses habitants venoient d’en sortir
un quart d’heure auparavant?




«On apprendroit mieux l’histoire domestique du
peuple romain, l’état de la civilisation romaine dans
quelques promenades à Pompeïa restaurée, que par
la lecture de tous les ouvrages de l’antiquité. L’Europe
entière accourroit: les frais qu’exigeroit la mise
en œuvre de ce plan seroient amplement compensés
par l’affluence des étrangers à Naples. D’ailleurs rien
n’obligeroit d’exécuter ce travail à la fois, on continueroit

lentement, mais régulièrement les fouilles;
il ne foudroit qu’un peu de brique, d’ardoise, de
charpente et de menuiserie pour les employer en
proportion da déblai. Un architecte habile suivroit,
quant aux restaurations, le style local dont il trouveroit
des modèles dans les paysages peints sur les
murs mêmes des maisons de Pompeïa.»




Come si può accorgere il lettore, di poco la mia
idea si discosta da codesta di Chateaubriand, la
quale per altro, limitandosi ad una semplice opera di
restauro, oltre che è combattuta fieramente dagli archeologi,
è forse di poco pratica attivazione, avuto
riguardo alla condizione delle muraglie in generale
che mal sopporterebbero la sovrapposizione di quell’altra
parte di muro che valesse a completarla,
senza dire che in più luoghi il salnitro e altre ragioni
di degradazione vieterebbero il ritorno delle
dipinture.




Qualunque sia il pensiero tendente alla conservazione
di Pompei, di questa così interessante città
che si va ogni dì più evocando dal suo sepolcro in
cui giacque presso a due mila anni, mette conto
esser preso in considerazione ed esame, principalmente
da chi è preposto alla pubblica cosa. Se lo
stato trova di sua convenienza e decoro di consacrare
alla conservazione de’ monumenti e de’ cimelii
antichi disseminati per tutta Italia, istituti e
somme ragguardevoli, per ragione maggiore volger

deve le sue cure alla conservazion di questa antica
città, perocchè ben dicesse l’inglese Taylor, scrivendo a
Carlo Nodier intorno appunto ad essa e ad Ercolano:




«Roma non è che un vasto museo; Pompei è
un’antichità vivente.»




Bacone, parlando di antichità, di storie sfigurate e
di storici frammenti sfuggiti per avventura alla distruzione
del tempo, li paragona alle tavole che galleggiano
dopo il naufragio; ebbene le Rovine di Pompei
sono preziose reliquie di un naufragio che meritano
essere ad ogni costo salvate, che vogliono ad
ogni modo essere strappate al continuo e latente processo
di loro completa distruzione e allora soltanto
potremo sclamare con Schiller:




                        L’are

Sorgono ancor. Venite e il sacro foco

Raccendete agli dei, chè troppo lunghi

Secoli di votiva ostia l’han privi[317].






FINE.









APPENDICE PRIMA
I busti di Bruto e di Pompeo[318].





La lentezza colla quale ha proceduto, senza alcuna
mia colpa e contro anzi ogni mia volontà, la stampa
di quest’opera ha prodotto, fra gli altri, anche questo
inconveniente, che si avesse a smarrire quella
parte di manoscritto che recava la dichiarazione dei
due busti di Pompeo e di Bruto, che doveva avere
il suo luogo nel capitolo XVIII, che tratta dell’Arti
Belle, e là proprio dove io venni intrattenendo il lettore
della statuaria e ne notai lo scadimento allo
invalere più frequente di questo genere di scultura
che sono i busti, e avrei voluto recar esempi pompejani
di questo genere. I disegni di tali busti furono
tuttavia collocati a quel posto e li avrà veduti il lettore
nel secondo volume: ora occorre che al difetto
involontario sopperisca la presente appendice.




Nelle ultime stanze della casa di Lucio Popidio

Secondo in Pompei nella Regione seconda ed alla
altezza di pochi metri dal suolo vennero in questi ultimi
anni (19 e 24 novembre 1868) ritrovati i due
busti de’ quali è argomento[319]. Gli archeologi non
esitarono a sentenziare raffigurare l’uno Cneo Pompeo,
il gran capitano che rivaleggiò con Giulio Cesare,
epperò denominato Magno, e il qual fu vinto
da quello nella battaglia di Farsalia e quindi ucciso;
e l’altro le sembianze di Marco Bruto, ultimo repubblicano
di Roma e uccisore di chi aveva alla sua
volta uccisa la romana libertà.




Comunque io abbia dovuto notare che la furia de’
busti in Italia segnasse l’era della decadenza dell’arti;
pur tuttavia questi che si esumarono in Pompei
sono ben lungi dallo accusare degenerazione

di gusto. I migliori giudici e buongustai affermarono
arditamente che considerevole sia il valore
artistico di queste opere, e che appartengono a greco
scalpello. Sono esse del più puro e fino marmo pario;
ma ciò non tolse che la moda di allora non li
avesse a colorire, come è dato di convincersene per
alcune traccie che vi si riconoscono tuttavia di colore:
lo che è importante per la storia dell’arte di
tener conto.




E venendo prima a dire del busto del magno
Pompeo, dinanzi ad esso è mestieri ammettere che
dove la storia non ci avesse nel narrare le gesta di
questo illustre appreso il carattere di lui, questa
opera elettissima del greco artista sarebbe venuta
opportuna a riempiere la lacuna, perocchè l’espressione
che vi assegnò attesterebbe di quella nobiltà
naturale, di quella piena coscienza di sua nobiltà
onde andava altamente distinta questa grandiosa figura
storica sin dalla sua giovinezza. «Molte erano
le cagioni, scrisse Plutarco di lui, che amar lo facevano:
la temperanza nella maniera del vitto, l’esercitarsi
che faceva nell’armi, l’attività di persuadere
che aveva nel suo ragionare, la fermezza de’ suoi
costumi e la gentilezza e l’affabilità nell’accogliere e
nel trattar le persone; non essendovi alcun altro che
men di lui molesto fosse in pregare, nè che s’impiegasse
con più di piacere in servizio di chi nel
pregava; mostrando egli alacrità nel far benefizii, e

ritegno e gravità mostrando in riceverli. Da principio
aveva egli ben anche l’aspetto che non mediocremente
cooperava a cattivargli la propensione degli
animi e che parlava in di lui favore prima ch’ei
movesse parola. Imperciocchè l’aria amabile, che in
esso appariva, maestosa era ad un tempo stesso e
soave; e dalla sua giovine e florida età a tralucer
cominciaron ben tosto i suoi onorevoli ed augusti
costumi»[320]. Anche Vellejo Patercolo e Plinio il
Vecchio, attestarono di questa sua decorosa bellezza
dicevole alla grandezza del suo stato ed alla sua
fortuna[321].




Qual maraviglia allora, che Lucano, nella sua Farsaglia,
lui apostrofando nei giorni che la Fortuna
aveva preso in fastidio i suoi trionfi, così gli dicesse:




                 Cum conjuge pulsus,

Et natis, totosque trahens in bella penates,

Vadis adhuc ingens, populis comitantibus exul?[322].











Questo busto pompejano che lo rappresenta vuolsi
d’assai superiore, così per sentimento, che per esecuzione,
alla statua di Pompeo che si trova nel palazzo
Spada a Roma, e che si pretende essere quella
a’ cui piedi, come ci raccontò e riferisce il succitato
Plutarco, Giulio Cesare venne in senato assassinato
da Marco Bruto.




Il secondo busto, quello cioè che raffigura la testa
di quest’ultimo, fa al primo degnissimo riscontro
per merito d’arte: epperò ha naturalmente una
espressione ben diversa dall’altro. Il suo carattere è
per lo appunto quello che Cicerone ed altri autori
attribuirono a Marco Bruto; e poichè parlando di
Pompeo m’avvenne di invocar l’autorità dello Scrittore
delle Vite degli uomini illustri, farò la stessa
cosa trattando di quest’altro personaggio.




«Bruto, scrive egli, modificando i costumi suoi
cogli studi delle belle discipline e colla ragione per
mezzo della filosofia, ed eccitando ad intraprendere
grandi azioni il proprio suo naturale, che grave era
e mansueto, sembra che avesse un’ottima e affatto
acconcia temperatura al bello e all’onesto: cosicchè
anche quelli che in odio lo hanno per la congiura

contro Cesare, se in quella operazione v’ha pur nulla
di generoso, lo attribuiscono a Bruto; e rivolgono
quanto v’ha di dispiacevole addosso a Cassio, che
famigliare era ed amico di Bruto, ma non già simile
ad esso nella semplicità e gravità de’ costumi[323].»




Fra codesto busto di Bruto esumato a Pompei e
quello che si conserva al Museo Capitolino di Roma
non si riscontra soverchia differenza; perocchè
perfettamente eguali nella loro espressione di risoluzione
profonda e concentrata. Della quale così testimonia
il medesimo Plutarco: «Si racconta che
Cesare la prima volta che il sentì disputare, disse
verso gli amici: Io non so quello che questo giovane
si voglia; ma tutto ciò che ei si vuole, il vuol con
gran forza. Imperciocchè per la ferma costanza sua
e pel suo non accondiscendere di leggieri ad ognuno
che lo pregasse, ma voler operare, mosso da buon
ragionamento e da determinazion di consiglio, tutto
ciò che onesto fosse, avveniva che dov’ei rivolgevasi,
uso faceva della più forte ed efficace energia
per effettuar ciò che voleva».[324] Cicerone del
pari così rammenta il summentovato detto di Cesare
a riguardo di Bruto: quidquid vult valde vult[325].




In quanto alla parte che riguarda in questo busto

l’esecuzione, questa non è solo valentissima, ma si
attrae tutta la maggiore considerazione, e direbbesi
fors’anco, nel sentimento de’ più competenti uomini,
superiore a quella del busto di Pompeo.




E poichè nel dir più sopra di quest’ultimo, ho
richiamato il confronto d’altro ritratto di lui contemporaneo,
piacemi far altrettanto a riguardo del busto
di Bruto, giovandomi all’uopo d’una nota di quell’eccellente
studio sulla Società Romana, che è Cicéron
et ses Amis di Gastone Boissier[326].




Nell’antico museo Campana in Roma era una statua
assai curiosa di Bruto. L’artista che la scolpì
non vi aveva cercato di idealizzare il suo modello
e sembra non avesse aspirato che ad una volgare
realtà; pur tuttavia vi si riconosceva Bruto. A quella
fronte bassa, a quelle ossa facciali pronunciate con
tanta pesantezza, vi si indovinava uno spirito ristretto
e un’anima ostinata. Il volto ha un’aria febbrile e
malaticcia, è giovane e vecchio ad un tempo, come
avvien di coloro che non hanno avuto giovinezza.
Vi si sente principalmente una strana tristezza, quella
d’uomo accasciato sotto il peso d’un destino grande
e fatale. Nel bel busto invece di Bruto conservato
nel museo del Campidoglio, il volto è più pieno e
più bello. Vi stanno la dolcezza e la tristezza, l’aria
malaticcia è sparita. I lineamenti vi rassomigliano

affatto a quelli che si veggono sulla famosa medaglia
che fu coniata negli ultimi anni di Bruto e che
porta al suo rovescio un berretto frigio fra due pugnali
colla leggenda: Idus Martiæ.




Michelangelo aveva pure cominciato un busto di
Bruto, del quale si può vedere il magnifico abozzo agli
Offici di Firenze. Non era certo uno studio di fantasia,
ma si scorge ch’ei s’era valso di ritratti antichi,
idealizzandoli.




Queste due preziosissime reliquie della statuaria antica,
che sono i busti di Pompeo e di Bruto, che son
venuto illustrando andarono, come la più parte delle
opere trovate ad Ercolano e Pompei, ad impreziosire
il nazionale Museo di Napoli, dove io pure le ho
ammirate.




L’egregio artista scultore cav. De Crescenzo di
Napoli, potè eseguire il restauro nelle parti rotte
e scheggiate, e il dotto archeologo G. De Petra, che
nel Giornale degli Scavi[327] ne fece una ragionata dichiarazione,
lodandonelo, avverte che «ci è piuttosto
motivo di congratularsi, anzi che di dolersi intorno
allo stato di conservazione, in cui ci sono pervenuti
questi due monumenti. Il carattere di realtà e di
verità, sì profondamente scolpiti in tutti i loro lineamenti,
li fa senza alcun dubbio definire per ritratti.»









APPENDICE SECONDA
L’eruzione del Vesuvio del 1872
detta del 26 aprile[328].





Nel Capitolo primo di questa mia opera, ebbi a
notare come ne’ giorni del mio soggiorno in Napoli,
verso, cioè, la metà del dicembre 1869, il ch. cav. Luigi
Palmieri, direttore dell’Osservatorio Vesuviano, avesse
segnalato agitazioni nel sismografo, le quali dovessero
essere precorritrici di sotterranee commozioni.
Notai del paro come infatti si avessero a tradurre
in iscosse di tremuoto in qualche città italiana e
nella catastrofe poscia toccata all’isola di Santa Maura,
l’antica Leucadia, la cui capitale Amaxichi, stando
a’ dispacci telegrafici ed ai giornali dell’ultima settimana
del dicembre di quell’anno, avesse ad essere
interamente rovinata[329].




Queste agitazioni, queste scosse e codesti considerevoli
guasti erano i prodromi d’un periodo di commovimento
vesuviano, che offrì nel 1871 spettacolo

di accensione e di infocate lave, non che nel successivo
anno 1872, dove aveva la sua massima attività
e intensità, periodo che pur ai giorni che scrivo
non è per avventura ancor chiuso, come n’abbiamo
prova in alcune importanti manifestazioni avvenute
nel mese di marzo ed anche successivamente nel
corrente anno 1873.




Io reputo conveniente, avanti impor termine a
questo lavoro, di raccogliere in poche pagine la terribile
e lagrimosa storia della eruzione vesuviana
suddetta seguita nello andato anno 1872; perocchè,
al giudizio dei dotti, essa annoverare si debba tra
le più celebri e disastrose, e sarà compimento della
rapida monografia, che del Vesuvio ho nel detto
primo Capitolo dettata.




Nè far di meglio io credo quanto spiccare dalle
varie pubblicazioni avvenute in Napoli a que’ giorni,
nelle quali sentesi ancora tutta l’impressione di chi
fu spettatore di quei formidabili furori vesuviani,
tenendo conto per altro di que’ giorni soltanto, in
cui la furia del monte fu maggiore e l’eruzione al
colmo.




Questa eruzione vien designata del 26 aprile 1872,
perchè fu in tal giorno che si manifestò nella sua
maggiore violenza. Ma se questa maniera di distinguere
le conflagrazioni del monte, disse il Palmieri
nella Conferenza tenuta in Napoli pubblicamente il
9 maggio di quell’anno, è commoda per la storia,

è invece falsa innanzi alla scienza; poichè questi
grandi incendii non sono che fasi e manifestazioni
di più o meno lunghe durate de’ grandi periodi eruttivi.
L’eruzione quindi di che ora tratto, secondo
l’illustre professore, rimonterebbe al 1 gennajo 1871.




«Io al primo gennajo 1871, soggiunse egli, annunziava
sulla stampa che un periodo eruttivo era
definitivamente stabilito, che sarebbe di lunga durata,
e le cui fasi non poteva prevedere; al 13 gennajo
comparve il piccolo cono come un piccolo fanale
che sembrò poi fare sosta: era il finale del primo
atto. Nel gennajo 1872 ricomparve il piccolo cono
ed accanto ad esso delle bocche tonanti, con tutta
la serie degli avvenimenti vesuviani che occorsero
in quest’anno... Deve però dirsi che quello che abbiamo
noi veduto è veramente la fase ultima della
lunga eruzione che ha avuto incominciamento il
gennajo del 1871»[330].




La notte del 21 aprile incominciava splendidissimo
lo spettacolo delle lave incandescenti che scendevano
dal cono del Vesuvio. Tale spettacolo si poteva
ammirare anche in Napoli e a Santa Lucia, infinita
era la gente che stava a contemplarlo; ma moltissimi
ben anco coloro che dalla città facevansi colle
carrozzelle trasportare alle falde del monte. Ma prima

che il giorno spuntasse le lave avevano arrestato il
loro corso, una sola avvanzavasi nell’Atrio del cavallo
maestosa.




Un telegramma del Palmieri del mattino (ore 6
ant.) del 25 aprile così l’annunziava: «Grande incremento
nella eruzione del Vesuvio, coincidente
col tempo dal plenilunio, siccome avvenne nello
scorso mese. Il fuoco si mostra per quattro bocche,
ma la lava esce più copiosa per quella che si aprì
alla fine di ottobre dello scorso anno. Essa scende
pel lato meridionale del cono occupando la sabbia
che serviva alla discesa.




«La maggiore attività dei crateri si notava da
jeri l’altro con agitazione dei soliti strumenti.»




La notte che seguì un tal giorno è così descritta
da Martino Cafiero in una lettera al signor Zerbi,
redattore del giornale Il Piccolo di Napoli:




«Giunti, dopo un cammino di due ore almeno,
a pie’ dell’Eremitaggio e dell’Osservatorio, smontammo
di carrozza, e cavalcando, il mio amico ed
io, due cavalli che avevamo fatti venir da Resina, ci
dirigemmo, accompagnati da due guide con fiaccole,
alla volta del monte. Dall’Osservatorio un sentieruzzo
erto, arenoso, sfranato di qua e di là, conduce a
piè d’un gran piano di vecchia lava — lava del 1871 — sul
quale piano la nuova eruzione si riversa. Lasciammo
i cavalli là; e c’inerpicammo su per quei
massi ineguali, ancora caldi dopo un anno che furono

spenti. Sai la superficie d’un mare in tempesta, che
s’eleva, s’abbassa, s’increspa in flutti e gobbe ed avvallamenti
tutti intorno per l’ampio spazio? Ebbene
fa di pietra quella superficie di mare sconvolto;
falla nera, rotta e ferrigna, ed aspra, e sonante sotto
i passi, d’un suono schiacciato ed acre: e ti
sarai fatta l’imagine del luogo pel quale condotti
passavamo. A stento, saltando di picco in picco, incespando
nei crepacci e nelle screpolature, sorretti
dalle guide, poggiandoci sopra lunghi bastoni a
punta, giungemmo in un luogo ch’era discosto dalla
punta d’una lava quanto è il largo della Carità dallo
Spirito Santo. Le guide volevan condurci sino al foco:
io però mi sentiva rotto tutto, e volli sostare; ci
ponemmo a sedere su d’uno di quei massi pungenti
e rivolgemmo lo sguardo al monte.




«Vedevamo, alla nostra destra, in alto alla montagna
un centro di foco vivissimo, dal quale uscivano,
a sbuffi violenti, ora fiamma, ora fumo, ora
massi, lanciati, come enormi carboni accesi, ad
una altezza portentosa. Da quel centro, in una lunghissima
linea zig-zag sulla schiena del monte, vedevasi
scendere la lava: questa però luminosa in alcuni
punti e già oscura in altri, pareva proceder
lentamente e quasi star immobile, ad onta della
gran vivacità ed attività dei cratere originario. Il
cielo non era limpido, ma sparso di nubi leggere e
bianche; nessun’aura di vento, un gran silenzio ed

una quiete pressochè sinistra tutto intorno: da quell’alto
monte tutto valli nere sino a quel mare in
cui si rifletteva, come in un cristallo opaco, una velata
luna. Lo stesso vulcano non dava nè boati nè
tuoni, e solo l’alta bocca che t’ho detto facea sentir
come l’ebollizione d’una mostruosa caldaia. La scena
non era imponente tanto, quanto sinistra; quel mare
di pietre e di ferrigne schiume su cui stavamo seduti,
pallidamente rischiarate da una triste luna annebbiata,
metteva, nella sua immane vastità, raccapriccio
e spavento; nè si poteva guardare senza brivido
quel tetro monte con quella fiammaccia in cima,
sovra cui, a guisa di schiuma sanguigna che circondasse
le infocate fauci d’una belva sovrannaturale,
un fumo bianco, qua e là macchiato di chiazze rossicce.




«Ed ecco che come noi, taciti e tutti compresi
da quel tremendo spettacolo, guardavamo lungamente
il cielo e il monte e quella valle fosca, tutto
ad un tratto una vista improvvisa e rapida ci colpì.
Al disotto non molto del cratere di cui t’ho parlato,
inopinatamente una gran macchia di foco comparve;
la quale, senza strepito, senza rumore, silenziosamente,
come una immensa cortina di foco s’allargò
sulle spalle del monte, con un movimento laterale
e perpendicolare insieme. Vedemmo allora come
una gran muraglia di fiamma viva; e il calore e il
riverbero ci percosse tutt’ad un tratto il viso, e vedemmo

l’immenso foco ripercosso dal fumo, dal
cielo, dalle nubi circostanti, e laggiù laggiù era il
mare immobile, di cui un pezzo divenne come di
sangue. La luna era uscita fuori dalle nubi, e splendeva
limpidissima; e quella luce candida e quella
luce infocata, quell’astro, quel vulcano, quel cielo,
quel mare, che riflettevano a gara l’uno e l’altro;
tutti quegli splendori, tutti quei riflessi; que’ terreni,
quelle mitezze, quella vastità di spazii e quella selvaggia,
indomita, superba potenza di fenomeni, fecer
subitamente magnifico l’indescrivibile spettacolo
e spiegarono sotto i nostri occhi stupefatti un quadro
che avrebbe fatto poeti sin certi scrittori di versi del
tempo presente.




«Delle nostre due guide una, la migliore, era andata
presso l’estremità della prima lava per recare,
come usa, pezzi di quella con monete conficcatevi
dentro.




«L’altra guida stava presso di noi e ci spiegava,
col buon senso d’una guida, come tutto quel nuovo
foco, il quale in un attimo aveva allagata la montagna,
non potesse in meno di tre ore giungere sino
a noi.




«La spiegazione non ci parve evidente e volemmo
tornare. Prendemmo infatti la via, insieme a tre nostri
amici, nei quali ci abbattemmo, e che ci debbono
la vita poichè li dissuademmo dall’andare innanzi;
e saltando e dirupandoci balzelloni su per

quelle pungenti e scoscese rocce, in mezz’ora fummo
là dove avevamo lasciato i cavalli.




«Come tornavamo, lungo quegli aspri greppi, in
molti ci scontrammo, che andavan su come noi eravamo
andati, e che forse non tornarono come noi
tornammo. Molte forestiere favelle colpirono i nostri
orecchi, e mi si stringe il core pensando ora a chi
venne forse di lontane terre, e cercando i diletti
della vita e gli spettacoli della diversa natura, incontrò
lontana dai cari suoi, la morte.




«In un punto, su d’un alto masso, seduti l’uno
accanto all’altro, vedemmo una donna ed un uomo.




«Si tenean per mano e non si parlavano; ma su’
loro visi giovani era dipinta l’estasi della contemplazione
e dell’amore. Gli occhi dell’uno scintillavano
come quelle fiamme vulcaniche, quelli dell’altra eran
dolci, immobili e puri, come quell’astro d’argento
che tutta la circondava de’ suoi bianchi splendori.




«La vista dei due amanti m’è rimasta immobile
nella mente. Vorrei saper di loro, e pure, se lo potessi,
come chiederne notizie? non oserei farlo! Tornarono?
o......? Ed erro e mi tormento in questo
dubbio, e non so se essi vivono, o se, morendo, furon
degni d’alta pietà o d’infinita invidia.




«..... Ad un tratto un suono basso e cupo ci fece
girar l’occhio indietro. E vedemmo come se tutta
la montagna s’incendiasse. Le nere macchie che
prima vedevansi tra le due grandi lave, scomparvero

in un baleno; e non si vide che tutta una
fiamma che s’avanzava e si dilargava sul piano di
vecchia lava, su cui poco innanzi eravamo.




«Non era ancor nato nell’animo nostro lo spavento
di quella terribile vista, quando già essa ci fu tolta.
E vedemmo irromperci innanzi alla faccia quasi una
nuova montagna più fosca della prima, ed incalzarci
ed esserci sopra con movimento precipitoso. Era orribile
sbuffo di fumo così fitto che fece la tenebra
dove poco innanzi era tanta la luce d’incendio; e da
quello si svolgeva tale puzzo di zolfo e di bitume che
subito rivolgemmo altrove il viso e quasi il respiro ci
venne meno.




«Cercammo scampo nella fuga e dietro di noi s’udiva
il grido disperato, pompeiano, d’altri fuggenti...




«Era già l’alba ed il cielo era diventato limpido e
sereno. Splendeva ancora la luna e spirava un venticello
di primavera pei vigneti vesuviani. Tanto sorriso
da una parte; dall’altra tanto disastro: e mentre l’immensa
colonna di fumo, elevandosi in un estremo dal
vertice del monte e piegandosi con l’altro estremo
nella vallata sottostante, formava un arco come di
roccia nera, solcato in lungo da strisce sanguigne, nel
mezzo di quell’arco vedevasi un lembo di cielo azzurro
che lentamente s’illuminava nei chiarori d’un’alba incantevole[331].»









Il Palmieri dall’Osservatorio mandava queste due
parole:




Ore 6 a. m. Nuove bocche verso Nord; molti feriti.
A domani il resto. — Questi feriti erano vittima della
curiosità che li avea spinti sulle falde del monte, che
ognora più si andava rendendo pericoloso.




Spaventevole era la vista della sterminata fornace
anche per chi la guardava da Napoli. La nuvola
che si levava e copriva parte dell’orizzonte era quale
Cajo Plinio la descrisse dopo l’eruzione che seppellì
Pompei; «bianca e talvolta sordida e macchiata, a
seconda che sorreggesse terra o cenere»; e fin nelle
ultime spire dei densi vortici. Si avvertiva ogni respiro
del monte, poichè questi si muovono come il
fumo ch’esce dalla bocca d’un cannone. Più volte
s’udì il tremare dei vetri in molte case di Napoli;
in parecchi edifici si fecero screpolature; e quasi tutto
il giorno dalle terrazze e dall’interno delle case si
udivano boati spaventevoli pari al rumore che fa la
locomotiva quando vi passi dappresso.




Dinanzi all’Ospedale dei Pellegrini grandissima folla
accorreva per vedere i feriti ed i morti che arrivavano.
Ogni tanto ne arrivava uno. Questi nudo, arso
dal capo alle piante, messo in un lenzuolo mandava
grida strazianti. Quegli colle vesti intatte era presso
alla morte, avea le carni rosse quasi fosse stato
tirato fuori da una caldaia d’acqua bollente.




Otto giovani studenti di medicina sparvero sotto

le lave: erano giovani di liete speranze e tutti pugliesi.
Ecco i loro nomi, che il Palmieri scrisse aversi
a ricordare in nera lapide marmorea da collocarsi
presso l’Osservatorio: Girolamo Sargini, Antonio e
Maurizio Fraggiacomo, Vitangelo Poli e Francesco
Binetti di Molfetta, Giuseppe Carbone di Bari, Francesco
Spezzaferri da Trani e Giuseppe Busco da Casamassima.




Indescrivibile il terrore a Resina, San Giovanni,
Torre del Greco e in tutti i paesi alle falde del Vesuvio.
I ruggiti spaventevoli del monte, l’avvicinarsi
della lava, l’allargarsi della densa caligine, il tremare
della terra, tutto incute timore grandissimo. Piangendo,
urlando, cercando i loro cari con le voci, fuggono
ricchi e poveri abbandonando le case, chi raccomandandosi
a Dio, chi bestemmiandolo. Vedonsi
povere vecchie trascinarsi a stento ed affrettare il
passo più che la grave età nol consenta, appoggiata
al bastone una mano, con l’altra portando un fardello;
vedonsi madri con un bambino in braccio e
con un altro per mano accanto al marito carico di
fardelli e masserizie correre disperate verso Napoli.
Da Portici, da Somma, da Resina, da San Giovanni,
da Torre tutti cercano scampo a Napoli, dove li precede
la densissima nuvola, che s’avanza vorticosa
sull’orizzonte.




Poco dopo il meriggio si ripetevano molte dolorose
notizie. Chi parlava di dugento morti, chi di

trecento. Dicevasi che molti forestieri mancassero agli
alberghi. Assicuravasi che una ventina di persone
fossero circondate dalle lave e gridassero invano
chiedendo soccorso.




Alle ore 2 pom. il prefetto di Napoli marchese
D’Afflitto mandava il seguente telegramma:




«Vesuvio screpolato vomita fuoco da molte bocche.
Per ora non si può determinare direzione che
lave prenderanno. Punto più minacciato San Sebastiano.
Feriti già trasportati ospedale Pellegrini sono
dodici: tre morti. Molti sono rimasti morti sotto
lave. Qui non fa bisogno d’altri soccorsi da Napoli.»




Il chiarissimo professore Palmieri assicura che a
tutti i curiosi che la sera del giovedì, 25, erano accorsi
per visitare la lava, egli avesse sconsigliato di
inoltrarsi dopo l’Osservatorio dov’egli si trovava, non
essendo prudente lo avventurarsi di notte per luoghi
impraticabili e lontani; una nube stessa bastando
per non farli tornare: se fosse stato ascoltato l’avviso,
non sarebbonsi lamentate vittime.




Ma lasciando gli episodj dolorosi ed occupandoci
soltanto del fatto dell’eruzione, la fenditura aperta
nell’Atrio del Cavallo, che accennai più sopra, era in
continuazione della fenditura del cono, e in essa si
vide alzata una collina, o piccola catena di montagne,
formata dalle lave precedenti, e dalla base di questa
collina uscivano le lave in modo tranquillo, perchè
tutti gli oneri della conflagrazione se li aveva serbati

il cratere centrale. Queste lave si condussero
nel fosso della Vetrana, e come questo si fosse quasi
riempito, presentava allora una larghezza di circa
un chilometro.




«Su questa valle, notò il Palmieri, nelle sue conferenze,
ebbi a contemplare de’ fenomeni, i quali attiravano
l’attenzione dei geologi. Nel seno stesso
della lava si stabilivano delle bocche d’eruzione, dei
piccoli crateri, sicchè era la lava che faceva l’eruzione;
queste bocche emanavano globi di fumo cinereo,
gittavan proiettili, insomma erano come crateri
in mezzo alla lava. Dunque la lava esplode per
conto suo, dunque abbiamo svelato i misteri dell’interno
del cono, dunque i fenomeni eruttivi dipendono
dalla lava. Noi adunque possiamo dire di non sapere
come questa materia fusa possa prodursi in eruzione,
ma non possiamo dire che sia un mistero la eruzione
nell’interno de’ coni[332]».




Questa dimostrazione che l’illustre Palmieri fa ed
è certo una scoperta importantissima, era implicitamente
preceduta dalle esperienze fatte e ripetute col
suo plutonio dal nostro Paolo Gorini. Pure il di costui
plutonio, raffreddandosi, si determina in monticuli,
in avvallamenti, e dalle punte assodate del suo
liquido eruttasi la lava che, sovrapponendosi strato a
strato, forma le montagnole stesse.









Questa lava scesa nel fosso di Faraone, divergendo
per altro in parte sulle Novelle, altra fra Massa e
S. Sebastiano, altra abbatte e copre case e ville, fra
le quali quella che apparteneva al celebre pittore
Luca Giordano, altra si dirige verso la Favorita,
ed altra scendendo dall’alto del cono volge verso i
Camaldoli di Torre.




Fu un momento nel quale si sospettò che il cono
sarebbe crollato; perocchè tante piccole fumarole
si fossero venute aprendo tutto all’intorno di esso, le
quali di notte, diventando tanti fori, di giorno sembravano
avessero reso insostenibile il cono.




Ma la forza di projezione da cima del cono diminuiva;
le lave la mattina del 27 o cessarono o scemarono
di loro attività e apparvero le ceneri, indizio
che il periodo igneo fosse finito. E infatti cessava
prima di sera, quantunque continuasse il fragore
de’ crateri con forza maggiore, il fumo erompesse
misto a proiettili, e in mezzo ad esso guizzassero
belle e frequenti le folgori, che ne’ dì susseguenti le
ceneri seguirono così da annuvolare il giorno e in
Napoli e circa otto miglia all’intorno, cadde spessa,
fitta e nera così da coprire le campagne e le strade
dell’altezza di parecchi centimetri.




Il 28, la cenere e i lapilli, sempre in mezzo al fragore,
cadevano in copia e ne furono sgominati i circostanti
paesi; il 29, col lapillo caddero scorie grosse
che ruppero i vetri delle finestre non difese da

persiane: verso la mezzanotte cessò il mugolar dei
crateri, solo a quando a quando facendosi udire isolate
detonazioni. Al tempo stesso, come fu notato in tutte
le più terribili eruzioni, orribili temporali si scatenarono
sulla Campania con poca pioggia; ma non
per questo la desolazione fu minore in tutti i colti,
che sembrò ricondotto il verno. Il 30 fumavano i crateri
tuttavia, ma scemati i fragori, e il 1 maggio l’incendio
era finito e diradato il giorno, onde fu dato riconoscere
mutata la configurazione del cono e sparito
quello in cui nel 1821 il francese Luigi Contral
vide finire i suoi giorni. Dalla dottissima Relazione
pubblicata nel corrente anno dall’illustre professore
Palmieri Sulla Conflagrazione Vesuviana del
26 aprile 1872[333], e della quale il ringrazio pubblicamente
pel dono onde mi volle gentilmente onorare
di un esemplare, piacemi togliere le seguenti cose
importanti a sapersi per completamento di questa
mia narrazione intorno all’eruzione dello scorso anno.




«Non solo il cono vesuviano, ma tutta la campagna
sotto l’azione del sole si facea bianca quasi fosse
coperta di neve: era il sal marino contenuto nella
cenere, che veniva a fiorire alla superficie di essa.




«Gran copia di coleotteri si raccolsero sul tetto
dell’Osservatorio, che a milioni si toglievano insieme
con la cenere e col lapillo che quivi si elevava per

15 centimetri. Lo stesso trovai sul cono, ove mancavano
molte specie altre volte notate, come la Cuccinella
7-punctata, la Crysomelia populi, ec. essendovene
invece delle altre. Questo fenomeno di straordinario
concorso di alcuni animali sulla cima del Vesuvio,
per andare a morire nelle fumarole più di tutto
prima o dopo le grandi eruzioni, è per me un fatto,
di cui non mi so dare ragione.




«Si trovavano per la campagna animali morti o
feriti: uccelli, volpi, ec.




«Tutte le lave uscite in questo incendio occupano
una superficie di circa 5 chilometri quadrati,
cui dando una grossezza media di 4 metri si ha una
mole di 20 milioni di metri cubici. Quasi i 3⁄5 di
queste lave non hanno recato danni, perchè sonosi
soprapposte ad altre lave. Pure quelle che nelle
Novelle sono andate a soprapporsi alle lave del 1868
hanno coperto gli scavi di ottima pietra che da quelle
si era cominciata a tagliare, hanno coperti molti
sentieri aperti sopra di esse, ed hanno sepolta la
nuova chiesa di S. Michele con alcune case che la
circondavano, la quale era stata edificata sopra quella
sepolta nel 1868.




«Il danno pe’ terreni occupati, pe’ fabbricati distrutti
e pel raccolto perduto oltrepassa tre milioni
di lire.




«Le mofete solite ad apparire alla fine delle grandi
conflagrazioni verso i luoghi più bassi, salvo rare

eccezioni, questa volta sono cominciate a manifestarsi
alcuni giorni dopo la fine totale dell’incendio, quando
i crateri non davano più fumo.




«Coteste mofete sonosi mostrate tra la Favorita e
il Palazzo reale di Portici. Le più elevate le ho trovate
alle cave di Sabato Aniello ed a’ Tironi. Si contano
tre o quattro casi di morte di persone per aver
respirato l’acido carbonico delle mofete.




«Le acque de’ pozzi questa volta non mancarono,
ma sonosi in alcuni siti alquanto alterate con l’apparizione
delle mofete.




«La luttuosa conflagrazione del 26 aprile è stata
da me considerata come l’ultima fase di un lungo
periodo eruttivo, cominciato nel mese di gennaio
del 1871.»




Ma il dottissimo professore, dalla eruzione del 26
aprile dedusse osservazioni, studi ed esperienze importantissimi,
ed io rimando il lettore che li vuol
conoscere e approfondire a leggere la di lui Relazione,
che reputo aver recato nuovo e preziosissimo
contributo alla scienza.




Il prof. Palmieri diede, in questi ultimi mesi, cioè
della prima metà del 1874, del Vesuvio le seguenti
notizie:




«Dopo il memorabile e luttuoso incendio del 26
aprile del 1872, sulla cima del Vesuvio restò un
ampio e profondo cratere, diviso in due compartimenti
da una specie di muro ciclopico di grossi

pezzi di lava compatta, alternati con sottili letti di
scorie. Il diametro medio di questo gemino cratere
era di circa 300 metri e la profondità di 250, e però
aveva una capacità di circa 17 milioni di metri cubici.
La parte superiore delle pareti era composta
di materia frammentaria, rigettata dall’attività eruttiva,
e le parti inferiori erano compatte. Dall’orlo
perciò del cratere spesso si staccavano scorie e lapilli,
i quali finora non avevano sensibilmente scemata
la profondità di quelle ampie voragini. Ora in pochi
giorni il muro ciclopico è sparito, ed il cratere, senza
fenomeni eruttivi, è quasi ripieno. È stato scoscendimento
delle pareti franate entro il cratere o sollevamento
del fondo di questo? Il fumo e la stagione
non hanno permesso di vedere bene tutto ciò che
conveniva esaminare per risolvere la questione. Se
si dovesse accettare una elevazione del cratere, si
troverebbe un indizio di conato eruttivo, in quello
che una semplice frana non avrebbe un significato.




«I forestieri che volessero entrare nel cratere
potranno farsi condurre non pel solito sentiere, ma
per la linea di N. O. ove la fenditura del 1872 presenterà
loro un ampio varco per siffatta esplorazione.»




Con questi cenni, la monografia del Vesuvio giunge
infino alle sue ultime e interessanti manifestazioni
e colle quali impongo fine a questa appendice.









IL GUARDIANO POMPEJANO
o



L’ITINERARIO PER LA VISITA DELLA CITTÀ





Il lettore che ha avuto la longanimità di percorrere
dal principio al fine questa mia opera, rammenterà
avergli io detto, come sceso dal vagone della
ferrovia che mi condusse da Napoli a Pompei, dopo
pochi passi, giunto alla Porta della Marina o, come
fu recentemente denominata, della Strada Ferrata,
pagate le due lire all’ingresso della città, mi si accompagnasse
un guardiano, per essermi guida nella
visita delle interessanti ruine. Ma di lui non mi sono
più occupato, rapito dagli studj onde quella vista
mi fu occasione e una volta cintami la giornea a
dir di tante cose, non era sì facile lo smetterla presto.




Giunto al fine del mio lavoro adesso, m’accorgo
che a rendere più utile e accetta l’opera, mi sia proprio
d’uopo riedere al mio bravo guardiano, bastevolmente
istrutto e cortese per farmi pago delle
prime e più necessarie inchieste.




Supponendo ora che taluno almeno di coloro ai
quali quest’opera mia verrà alla mano, valer si voglia

per prepararsi a vedere, o fors’anco per averla a
compagna nella peregrinazione di sua curiosità per
Pompei, riprodurrò suppergiù per lui quanto a me
avesse ad indicare il buon guardiano che mi seguiva
a fianco, rimettendo, per ciò che spetta alle più ampie
dichiarazioni, a’ capitoli e pagine de’ miei volumi.




Porta della Marina.




La porta per la quale entriamo dicesi della Marina:
essa venne scoperta nel 1863 dal comm. Fiorelli.
Reputavasi dapprima che per declinare appunto la
città al mare, dalla Porta d’Ercolano a quella di
Stabia non corresse cinta di mura, ma essa doveva
indubbiamente esistere; la porta ne fa fede: la guerra
l’avrà smantellata e distrutta, l’eruzione confuse le
ruine.




Come ebbi a dirlo più volte nel corso dell’opera,
è da questa parte che sorgono i più interessanti edifici
pubblici e privati.




E prima di tutto, eccoci entrati nel Foro, intorno
a cui si accoglievano i principali.




La Basilica, o luogo nel quale si rendeva la giustizia.
Vedine la descrizione. Vol. I. cap. X pag. 525.




A sinistra la Casa di Championnet, perchè scoperta
del generale di questo nome, in onore del quale fu
detta. Vol. III. cap. XX pag. 83.




Il tempio di Venere è nel mezzo. Vol. I. cap. VIII
pag. 228.




Dietro di questo tempio, volgendo a destra, si vede

il Modello di capacità per gli aridi, o Mensa Ponderaria,
in una pietra di tufo vulcanico rettangolare con tre
cavità coniche. Vol. I, cap. IV pag. 103.




Il tempio di Giove. Vi si conservavano gli archivii
e il tesoro della colonia. Contigua al lato sinistro
è la Casa di Cissonio descritta nel n. 10 del 1871,
del Giornale degli Scavi nuova serie, ma della quale
non m’intrattenni specialmente nel Capitolo delle
Case, come di altre, perocchè a dir di tutte sarei ito
in soverchie lunghezze, senza beneficio del mio compito,
e avrei dovuto ripetere spesso le medesime cose.
Del tempio vedi invece Vol. I, cap. VIII pag. 240.




Foro Civile, in cui i Pompejani vi trattavano gli affari
pubblici. All’epoca della catastrofe era in ricostruzione
pei gravi guasti del tremuoto del 65. Vol. I,
cap. IX pag. 313.




Il tempio d’Augusto. Vol. I, cap. VIII pag. 283.




Subito presso è la Sala del Senato in un edificio
semicircolare. Vol. I, cap. XI pag. 366.




A fianco è il Tempio di Mercurio. Vol. I, cap. XI
pag. 274.




Edificio di Eumachia o Calcidico. Vol. I, cap. XI
pag. 373.




Scuola di Verna. Vol. II, cap. XVI pag. 232.




Le tre curie, o sale di Consiglio, dipendenza della
Basilica. Vol. I, cap. XI pag. 366.




Le vie, qual più qual meno lunghe e larghe, bordeggiate
di marciapiedi rialzati, con fontane, frequenti.

Veggansi in parecchi luoghi sulle pareti
esterne delle case affissi pubblici di spettacoli, d’appigionasi
e richiami elettorali in rosso ed in nero.
Vol. I, cap. VII pag. 189.




Via dell’abbondanza prima dei mercanti. Vol. I,
cap. VII pag. 196.




Casa del cinghiale così denominata dal musaico del
vestibolo che raffigura un cinghiale inseguito da
due cani. Vol. III, cap. XX. pag. 83.




Viottola dei dodici dei, ricordati nel verso di Ennio,
Vol. I, cap. VII, pag. 197.




Viottola del Calcidico, Id. Ibid.




Nuova casa della caccia. Vol. III, cap. XX pag. 83.




Vicolo del balcone pensile, da un balcone appunto
di una casetta che vi esiste. Vol. I, cap. II pag. 197.




Via del lupanare. Vol. I, cap. VII pag. 196.




Casa di Sirico. Vol. III, cap. XX pag. 84.




Lupanare. Vol. III, cap. XXI pag. 277.




Fabbrica di sapone, lutus fullonicus. Vol. II, cap. XVII
pag. 357.




Via d’Augusto. Vol. I, cap. VII pag. 197.




Casa della nuova fontana, detta anche dell’orso.
Vol. III, cap. XX pag. 84.




Casa di Marte e Venere. Vol. III, cap. XX pag. 84.




Forno publico. Vol. II, cap. XVII pag. 307.




Terme Stabiane. Vol. II, cap. XV pag. 214.




Casa di Cornelio Rufo. Vol. III, cap. XX pag. 84.




Piedistallo della statua di Marco Olconio Rufo.
Vol. III, cap. XX pag. 84.









Casa N. 4. Vol. III, cap. XX pag. 84.




Foro triangolare o nundinario. Vol. I, cap. IX pag. 319.




Ludo gladiatorio o quartiere de’ soldati. Vol. III,
cap. XIX pag. 4.




Teatro comico. Vol. II, cap. XII pag. 4.




Teatro tragico. Vol. II, cap. XIII pag. 53.




Tempio d’Iside. Vol. I, cap. VIII pag. 244.




Dietro di esso è la Curia Isiaca, detta anche Trebus
secondo l’indica l’iscrizione osca che vi si trovò.
Vol. I, cap. VIII pag. 268. A sinistra montando è




Il Tempio d’Esculapio o di Giove e di Giunone. Vol. I,
cap. VIII pag. 269.




Casa del Citarista. Fu così denominata dalla statua
in bronzo d’Apollo colla cetra rinvenutavi. Vol. III,
cap. XX pag. 84.




Di fronte è forse più propriamente a dirsi la Casa di
Lucio Popidio Secondo. Vedi n. di dicembre 1868 del
Giornale degli Scavi, e che però fa ritenere che l’isola
I della Regione I in cui si trovava si appellasse Popidiana
Augustiana. La Regione VII isola II di Marco
Epidio Sabino che è sulla via dell’Anfiteatro, così fu
detta per una casa principale appartenente a proprietario
di tal nome.




Casa di Marco Lucrezio. Vol. III, cap. XX pag. 85.




Forno e casa di Paquio Proculo. Vol. II, cap. XVII
pag. 308.




Tintoria. Vol. II, cap. XVII pag. 332.




Vicolo fra la via Stabiana e vicolo Storto.









Via della Fortuna.




Casa degli Scienziati, perchè scoperta nel 1845 alla
presenza dei dotti riuniti al settimo congresso in
Napoli.




Casa della caccia, a sinistra. Senza ripetere il rimando
alla pagina per ogni casa, veggasi il cap. XX
nel vol. III dalla pag. 83 alla 89.




Casa dei capitelli colorati, id.




Casa del gran duca, id.




Casa della parete nera, id.




Casa del Fauno, a destra. Vol. II, cap. XVIII pag. 399
e vol. III, cap. XX pag. 83. Vi si trovò il famoso
Fauno di bronzo.




Tempio della Fortuna. Vol. I, cap. VIII pag. 278.




Via di Mercurio.




Edificio del Fullone. Vol. II, cap. XVII pag. 333.




Casa della gran fontana in musaico.




Casa della piccola fontana.




Quadrivio e fontane a sinistra. Vol. II, cap. XV
pag. 226.




Casa d’Adone.




Casa d’Apollo.




Casa di Meleagro.




Casa del Centauro.




Casa di Castore e Polluce, detta anche del Questore
merita essere particolarmente osservata, come una
delle più belle, come fu anche fra le più ricche di
cose artistiche.









Osteria. Vol. II, cap. XVII pag. 298.




Casa dell’Ancora.




La Casa di Cajo Vibio, scoperta in questi ultimi
anni, è nella Regione VII isola II N. 18: si distingue
dalle altre per la solidità e la buona conservazione
delle mura. Vedine l’illustrazione nel numero
d’Agosto 1868 del Giornale degli Scavi, nuova serie.
Quella di Gavio Rufo è vicina: porta il n. 16 ed è
illustrata nello stesso giornale, numero di settembre.
Quella di Caprasio Primo è al N. 48. Di fronte è la
taberna di M. Nonio Campano. Vol. II, cap. XVII
pag. 327.




Via delle Terme.




Terme pubbliche. Vol. II cap. XV pag. 207.




Casa del poeta. Vol. III cap. XX pag. 83.




Son presso de’ termopolii o venditorii di bevande
calde. Vol. II, cap. XVII.




Casa di Pansa edile, e secondo alcuni, di Paratus.
Vol. III cap. XX pag. 62.




Casa del maestro di musica, in cui v’è il musaico
all’ingresso, raffigurante il cane col motto Cave Canem.
Id. pag. 85.




Fontana. Vol. II, cap. XV 226.




Forno e Mulini. Vol. II, cap. XVII.




Casa di Cajo Sallustio. Vol. III cap. XX.




Forno pubblico. Vol. II, cap. XVII pag. 307, passim.




Cisterna pubblica. Vol. II, cap. XV.




A destra è un vicolo che mette capo alla Via di

Mercurio, e di fronte a tal vicolo presentasi un atrio
con all’intorno alcune camere, nelle quali è installata
la Scuola archeologica di Pompei.




Scheletri di una madre e di una figlia, di una
matrona e d’un uomo. Vol. I, cap. V.




Telonium o Dogana. Vol. I, cap. IV pag. 103.




Casa detta del Chirurgo.




Casa delle Vestali.




Termopolio. Vol. II.




Albergo. Idem.




Fortificazioni e porta d’Ercolano a tre archi colle
traccie della saracinesca nell’arcata di mezzo. Vol. I,
cap. VII pag. 187.




Via delle Tombe. Vol. III, cap. XXII pag. 345.




A sinistra:




Tomba di M. Cerrinio. Id. Ibid. pag. 346. A schivare
ripetizioni, da questa pagina in avanti stanno,
fino a pag. 368, le dichiarazioni delle pur seguenti
tombe.




Tomba di Vejo e suo emiciclo.




Monumento ed emiciclo di Mammia.




A destra:




Tomba delle ghirlande.




Gran nicchia per riposo dei visitatori.




Giardino delle colonne in musaico.




Albergo e scuderia.




A sinistra:




Il Pompejanum, o casa di Cicerone. Non soltanto

in questo capitolo XXII, ma anzi più largamente è
trattato di essa anche nel Vol. I, cap. III pag. 83.




Tomba di Scauro.




Tomba circolare.




A destra:




Tomba della porta di marmo.




A sinistra:




Mausoleo di Cajo Calvenzio Quieto. Anche nel Vol. I,
cap. IV pag. 101.




Cippi della famiglia Istacidia.




Tomba di Nevoleja Tiche e di Munazio Fausto.
Vedi anche nel Vol. I, cap. VI pag. 101.




Triclinio funebre.




Tomba di Marco Allejo Lucio Libella padre e Marco
Libella figlio.




Tomba di Cajo Labeone.




Tomba del fanciullo Velasio Grato.




Tomba del fanciullo Salvio.




Chiudesi la Via delle Tombe e la serie quindi di esse
coi sepolcri della famiglia Arria di Marco Arrio Diomede,
di Marco Arrio primogenito, di Arria l’ottava
figlia di Marco, di un’altra Arria e di quelli tutti
della famiglia di Diomede.




Casa di campagna di Marco Arrio Diomede. Vedi
anche Vol. I, cap. V pag. 143, Vol. II, cap. XV e
Vol. III, cap. XX pag. 87.




Visitata così tutta la parte della città che è esumata,
alla estremità di essa, al fianco opposto a quello

delle Tombe che abbiamo appena lasciato, al basso
della Via di Stabia, dopo alcuni passi oltre gli scavi,
e a traverso de’ campi coltivati, che celano ancora
parte della città, si giunge all’Anfiteatro, del quale
si son date in questa edizione incise la fronte esterna
nel titolo del secondo volume dell’opera e nel corpo,
la veduta interna. Vol. II cap. XIV.




Questa rapida corsa potrà durare quattro ore e,
se appena il lettore ha sentimento artistico, ne ritrarrà
di certo da una prima visita il desiderio di altre,
le quali certo gli verranno rivelando nuove cose
degnissime di osservazione e di nota, e sarà allora,
io spero, che gli torneranno più accetti questi miei
studi, nel compire i quali, non fatica e stanchezza,
ma diletto e conforto ho ricavato sempre contro la
cospirazione del silenzio e la viltà di politici avversari,
le codarde compiacenze di insipienti Eliasti e
la stupidità degli Iloti onde abbonda la nostra terra,
Saturnia tellus, che mantien vivo l’appetito del vecchio
Nume divoratore de’ suoi figliuoli e che così
ne compensa le veglie sudate e le opere generose.




Non mi mancarono tuttavia i plausi de’ buoni e
gli onesti ed onorevoli incoraggimenti e poichè nel
pigliar le mosse di questi miei studj, io ne proclamavo
auspice quel fior di senno e d’onestà che è il
mio carissimo Pietro Cominazzi; così piacemi chiuderli
ancora nel suo nome e il lettore non ascriva a mia
vanità, ma al volere di quell’egregio, se finisco qui

riferendo i versi de’ quali egli per quest’opera mi
voleva onorato




A P. A. CURTI




Sonetto




Lascia ch’io teco ammiri a parte a parte

  Le combuste rovine, e di Pompei,

  Col sagace poter delle tue carte,

  L’immagine si desti agli occhi miei!




Qui s’ergeano i delubri, e qui dell’Arte

  Del bello eternatrice e degli Dei

  Immortale custode, ecco le sparte

  Reliquie, onde il disìo pungi e ricrei.




Del suo classico peplo rivestita,

  — Tanta innanzi mi scorre onda di vero, —

  Pompei ne’ marmi e nello spirto ha vita.




Tu la vorace ira del tempo hai doma...

  Nel passato io risorgo, e col pensiero

  Teco son fatto cittadin di Roma.






FINE DEL VOLUME III E DELL’OPERA.









INDICE DELLE ILLUSTRAZIONI





 
  	Volume primo.
 

 
  	 
 

 
  	I. 	Il Vesuvio, nel frontispizio.
 

 
  	II. 	La tomba di Virgilio, pag. 1.
 

 
  	III. 	Strada all’Eremitaggio del Vesuvio, pag. 61.
 

 
  	IV. 	Mensa Ponderaria, pag. 91.
 

 
  	V. 	Bilance Pompejane, pag. 104.
 

 
  	VI. 	La Catastrofe di Pompei, pag. 140.
 

 
  	VII. 	Scenografia degli Scavi nel 1868, pag. 161.
 

 
  	VIII. 	Porta d’Ercolano a Pompei, pag. 181.
 

 
  	IX. 	Via Consolare, pag. 195.
 

 
  	X. 	Arco trionfale alla Via di Mercurio, pag. 210.
 

 
  	XI. 	Il tempio di Venere, pag. 228.
 

 
  	XII. 	Il tempio di Iside, pag. 244.
 

 
  	XIII. 	Veduta generale del Foro Civile, pag. 313.
 

 
  	XIV. 	Foro Nundinario, pag. 319.
 

 
  	 
 

 
  	Volume secondo.
 

 
  	 
 

 
  	XV. 	Veduta esterna dell’Anfiteatro, nel frontispizio.
 

 
  	XVI. 	Odeum, o Teatro comico, pag. 20.
 

 
  	XVII. 	Anfiteatro interno, pag. 101.
 

 
  	XVIII. 	Tepidarium delle antiche terme, pag. 222.
 

 
  	XIX. 	Fontane, Crocicchi di Fortunata, pag. 226.
 

 
  	XX. 	Busto di Pompeo, pag. 400.
 

 
  	XXI. 	Busto di Bruto, Id.
 

 
  	XXII. 	La Battaglia d’Isso, musaico, pag. 410.
 

 
  	 
 

 
  	Volume terzo.
 

 
  	 
 

 
  	XXIII. 	Il quartiere de’ soldati, nel frontispizio.
 

 
  	XXIV. 	La Casa del Poeta tragico, p. 85.
 

 
  	XXV. 	Il Lupanare, pag. 227.
 

 
  	XXVI. 	Via delle Tombe, pag. 345.
 

 
  	XXVII. 	Pianta del Vesuvio, pag. 391.
 







INDICE



 
  	CAPITOLO XIX. — Quartiere de’ soldati, e Ludo gladiatorio? — Pagus Augustus Felix — Ordinamenti militari di Roma — Inclinazioni agricole — Qualità militari — Valore personale — Formazione della milizia — La leva — Refrattarj — Cause d’esenzione — Leva tumultuaria — Cavalleria — Giuramento — Gli evocati e i conquisitori — Fanteria: Veliti, Astati, Principi, Triarii — Centurie, manipoli, coorti, legioni — Denominazione delle legioni — Ordini della cavalleria: torme, decurie. — Duci: propri e comuni — Centurioni — Uragi, Succenturiones, Accensi, Tergoductores, Decani — Signiferi — Primopilo — Tribuni — Decurioni nella cavalleria — Prefetti dei Confederati — Legati — Imperatore — Armi — Raccolta d’armi antiche nel Museo Nazionale di Napoli — Catalogo del comm. Fiorelli — Cenno storico — Armi trovate negli scavi d’Ercolano e Pompei — Armi dei Veliti, degli Astati, dei Principi, dei Triarii, della cavalleria — Maestri delle armi — Esercizj: passo, palaria, lotta, nuoto, salto, marce — Fardelli e loro peso — Bucellatum — Cavalleria numidica — Accampamenti — Castra stativa — Forma del campo — Principia — Banderuole — Insegne — Aquilifer — Insegna del Manipolo — Bandiera delle Centurie — Vessillo della Cavalleria — Guardie del campo — Excubiæ e Vigiliæ — Tessera di consegna — Sentinelle — Procubitores — Istrumenti militari: buccina, tuba, lituus, cornu, timpanum — Tibicen, liticen, timpanotriba — Stipendj militari — I Feciali, gli Auguri, gli Aruspici e i pullarii — Sacrifici e preghiere — Dello schierarsi in battaglia — Sistema di fortificazioni — Macchine guerresche: Poliorcetiæ: terrapieno, torre mobile, testuggine, ariete, balista, tollenone, altalena, elepoli, terebra, galleria, vigna — Arringhe — La vittoria, Inni e sacrificj — Premj: asta pura, monili, braccialetti, catene — Corone: civica, morale, castrense o vallare, navale o rostrale, ossidionale, trionfale, ovale — Altre distinzioni — Spoglia opima — Preda bellica — Il trionfo — Veste palmata — Trionfo della veste palmata — In Campidoglio — Banchetto pubblico — Trionfo navale — Ovazione — Onori del trionfatore — Pene militari: decimazione, vigesimazione, e centesimazione, fustinarium, taglio della mano, crocifissione, fustigazione leggiera, multa, censio hastaria — Pene minori — Congedo 	Pag. 5
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO XX. — Le Case. Differenza tra le case pompejane e romane — Regioni ed Isole — Cosa fosse il vestibulum e perchè mancasse alle case pompejane — Piani — Solarium — Finestre — Distribuzione delle parti della casa — Casa di Pansa — Facciata — La bottega del dispensator — Postes, aulæ, antepagamenta — Janua — Il portinajo — Prothyrum — Cavædium — Compluvium ed impluvium — Puteal — Ara dei Lari — I Penati — Cellæ, o contubernia — Tablinum, cubicula, fauces, perystilium, procœton, exedra, œcus, triclinium — Officia antelucana — Trichila — Lusso de’ triclinii — Cucina — Utensili di cucina — Inservienti di cucina — Camino: v’erano camini allora? — Latrina — Lo xisto — Il crittoportico — Lo sphæristerium, la pinacoteca — Il balineum — L’Alæatorium — La cella vinaria — Piani superiori e recentissima scoperta — Cœnacula — La Casa a tre piani — I balconi e la Casa del Balcone pensile — Case principali in Pompei — Casa di villeggiatura di M. Arrio Diomede — La famiglia — Principio costitutivo di essa — La nascita del figlio — Cerimonie — La nascita della figlia — Potestas, manus, mancipium — Minima, media, maxima diminutio capitis — Matrimonii: per confarreazione, uso, coempzione — Trinoctium usurpatio — Diritti della potestas, della manus, del mancipium — Agnati, consanguinei — Cognatio — Matrimonium, connubium — Sponsali — Età del matrimonio — Il matrimonio e la sua importanza — Bigamia — Impedimenti — Concubinato — Divorzio — Separazione — Diffarreatio — Repudium — La dote — Donatio propter nuptias — Nozioni sulla patria podestà — Jus trium liberorum — Adozione — Tutela — Curatela — Gli schiavi — Cerimonia religiosa nel loro ingresso in famiglia — Contubernium — Miglioramento della condizione servile — Come si divenisse schiavo — Mercato di schiavi — Diverse classi di schiavi — Trattamento di essi — Numero — Come si cessasse di essere schiavi — I clienti — Pasti e banchetti romani — Invocazioni al focolare — Ghiottornie — Leggi alla gola — Lucullo e le sue cene — Cene degli imperatori — Jentaculum, prandium, merenda, cœna, commissatio — Conviti publici — Cene sacerdotali — Cene de’ magistrati — Cene de’ trionfanti — Cene degli imperatori — Banchetti di cerimonia — Triumviri æpulones — Dapes — Triclinio — Le mense — Suppellettili — Fercula — Pioggie odorose — Abito e toletta da tavola — Tovaglie e tovaglioli — Il re del banchetto — Tricliniarca — Coena recta — Primo servito — Secunda mensa — Pasticcerie e confetture — Le posate — Arte culinaria — Apicio — Manicaretto di perle — Vini — Novellio Torquato milanese — Servi della tavola: Coquus, lectisterniator, nomenclator, prægustator, structor, scissor, carptor, pincerna, pocillator — Musica alle mense — Ballerine — Gladiatori — Gli avanzi della cena — Le lanterne di Cartagine — La partenza de’ convitati — La toletta d’una pompejana — Le cubiculares, le cosmetæ, le calamistræ, ciniflones, cinerarii, la psecae — I denti — La capigliatura — Lo specchio — Punizioni della toaletta — Le ugne — I profumi — Mundus muliebris — I salutigeruli — Le Veneræ — Sandaligerulæ, vestisplicæ, ornatrices — Abiti e abbigliamenti — Vestiario degli uomini — Abito de’ fanciulli — La bulla — Vestito degli schiavi — I lavori del gineceo 	57
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO XXI. — I Lupanari. — Gli ozj di Capua — La prostituzione — Riassunto storico della prostituzione antica — Prostituzione ospitale, sacra e legale — La Bibbia ed Erodoto — Gli Angeli e le figlie degli uomini — Le figlie di Loth — Sodoma e Gomorra — Thamar — Legge di Mosè — Zambri, Asa, Sansone, Abramo, Giacobbe, Gedeone — Raab — Il Levita di Efraim — David, Betsabea, la moglie di Nabal e la Sunamite — Salomone e le sue concubine — Prostituzione in Israele — Osea profeta — I Babilonesi e la dea Militta — Venere e Adone — Astarte — Le orgie di Mitra — Prostituzione sacra in Egitto — Ramsete e Ceope — Cortigiane più antiche — Rodope, Cleina, Stratonice, Irene, Agatoclea — Prostituzione greca — Dicterion — Ditteriadi, auletridi, eterìe — Eterìe celebri — Aspasia — Saffo e l’amor lesbio — La prostituzione in Italia — La lupa di Romolo e Remo — Le feste lupercali — Baccanali e Baccanti — La cortigiana Flora e i giuochi florali — Culto di Venere in Roma — Feste a Venere Mirtea — Il Pervigilium Veneris — Traduzione — Altre cerimonie nelle feste di Venere — I misteri di Iside — Feste Priapee — Canzoni priapee — Emblemi itifallici — Abbondanti in Ercolano e Pompei — Raccolta Pornografica nel Museo di Napoli — Sue vicende — Oggetti pornografici d’Ercolano e Pompei — I misteri della Dea Bona — Degenerazione de’ misteri della Dea Bona — Culto di Cupido, Mutino, Pertunda, Perfica, Prema, Volupia, Lubenzia, Tolano e Ticone — Prostituzione legale — Meretrici forestiere — Cortigiane patrizie — Licentia stupri — Prostitute imperiali — Adulterii — Bastardi — Infanticidi — Supposizioni ed esposizioni d’infanti — Legge Giulia: de adulteriis — Le Famosæ — La Lesbia di Catullo — La Cinzia di Properzio — La Delia di Tibullo — La Corinna di Ovidio — Ovidio, Giulia e Postumo Agrippa — La Licori di Cornelio Gallo — Incostanza delle famosæ — Le sciupate di Orazio — La Marcella di Marziale e la moglie — Petronio Arbitro e il Satyricon — Turno — La Prostituzione delle Muse — Giovenale — Il linguaggio per gesti — Comessationes — Meretrices e prostibulæ — Prosedæ, alicariæ, blitidæ, bustuariæ, casoritæ, copæ, diobolæ, quadrantariæ, foraneæ, vagæ, summenianæ — Le delicatæ — Singrafo di fedeltà — Le pretiosæ — Ballerine e Ludie — Crescente cinedo e Tyria Percisa in Pompei — Pueri meritorii, spadones, pædicones — Cinedi — Lenoni — Numero de’ lupanari in Roma — Lupanare romano — Meretricium nomen — Filtri amatorii — Stabula, casaurium, lustrum, ganeum — Lupanari pompejani — Il Lupanare Nuovo — I Cuculi — Postriboli minori 	165
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO XXII. La Via delle tombe. — Estremi officii ai morenti — La Morte — Conclamatio — Credenze intorno all’anima ed alla morte — Gli Elisii e il Tartaro — Culto dei morti e sua antichità — Gli Dei Mani — Denunzia di decesso — Tempio della Dea Libitina — Il libitinario — Pollinctores — La toaletta del morto — Il triente in bocca — Il cipresso funerale e suo significato — Le imagini degli Dei velate — Esposizione del cadavere — Il certificato di buona condotta — Convocazione al funerale — Exequiæ, Funus, publicum, indictivum, tacitum, gentilitium — Il mortoro: i siticini, i tubicini, le prefiche, la nenia; Piatrices, Sagæ, Expiatrices, Simpulatrices, i Popi e i Vittimari, le insegne onorifiche, le imagini de’ maggiori, i mimi e l’archimimo, sicinnia, amici e parenti, la lettiga funebre — I clienti, gli schiavi e i familiari — La rheda — L’orazione funebre — Origine di essa — Il rogo — Il Bustum — L’ultimo bacio e l’ultimo vale — Il fuoco alla pira — Munera — L’invocazione ai venti — Legati di banchetti annuali e di beneficenza — Decursio — Le libazioni — I bustuari — Ludi gladiatorii — La ustrina — Il sepolcro comune — L’epicedion — Ossilegium — L’urna — Suffitio — Il congedo — Monimentum — Vasi lacrimatorj — Fori nelle tombe — Cremazione — I bambini e i colpiti dal fulmine — Subgrundarium — Silicernium — Visceratio — Novemdialia — Denicales feriæ — Funerali de’ poveri — Sandapila — Puticuli — Purificazione della casa — Lutto, publico e privato — Giuramento — Commemorazioni funebri, Feste Parentali, Feralia, Lemuralia, Inferiæ — I sepolcri — Sepulcrum familiare — Sepulcrum comune — Sepolcro ereditario — Cenotafii — Columellæ o cippi, mensæ, labra, arcæ — Campo Sesterzio in Roma — La formula Tacito nomine — Prescrizioni pe’ sepolcri — Are pei sagrifizj — Leggi mortuarie e intorno alle tombe — Punizioni de’ profanatori di esse — Via delle tombe in Pompei — Tombe di M. Cerrinio e di A. Vejo — Emiciclo di Mammia — Cippi di M. Porcio, Venerio Epafrodito, Istacidia, Istacidio Campano, Melisseo Apro e Istacidio Menoico — Giardino delle colonne in musaico — Tombe delle Ghirlande — Albergo e scuderia — Sepolcro dalle porte di marmo — Sepolcreto della famiglia Istacidia — Misura del piede romano — La tomba di Nevoleja Tiche e di Munazio Fausto — Urna di Munazio Atimeto — Mausoleo dei due Libella — Il decurionato in Pompei — Cenotafio di Cejo e Labeone — Cinque scheletri — Columelle — A Iceio Comune — A Salvio fanciullo — A Velasio Grato — Camera sepolcrale di Cn. Vibrio Saturnino — Sepolcreto della famiglia Arria — Sepolture fuori la porta Nolana — Deduzioni 	285
 

 
  	 
 

 
  	CONCLUSIONE  	371
 

 
  	 
 

 
  	Appendice Prima. I busti di Bruto e di Pompeo 	383
 

 
  	Appendice Seconda. L’Eruzione del Vesuvio del 1872 	391
 

 
  	Sonetto a P. A. Curti di P. Cominazzi 	419
 

 
  	Indice delle Incisioni sparse nell’opera 	421
 

 
  	Indice Generale 	422
 
















INDICE GENERALE DELL’OPERA






 
  	VOLUME PRIMO
 

 
  	 
 

 
  	Dedica 	Pag. V
 

 
  	Intendimenti dell’Opera 	VII
 

 
  	Introduzione 	1
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO I. — Il Vesuvio. — La carrozzella napoletana — La scommessa d’un inglese — Il valore d’uno schiaffo — Pompei! — Prime impressioni — Il Vesuvio — Temerità giustificata — Topografia del Vesuvio — La storia delle sue principali eruzioni — Ercole nella Campania — Vi fonda Ercolano — Se questa città venisse distrutta contemporaneamente a Pompei — I popoli dell’Italia Centrale al Vesuvio — Combattimento di Spartaco — L’eruzione del 79 — Le posteriori — L’eruzione del 1631 e quella del 1632 — L’eruzione del 1861, e un’iscrizione di V. Fornari — L’eruzione del 1868 — Il Vesuvio ministro di morte e rovina, di vita e ricchezza — Mineralogia — Minuterie — Ascensioni sul Vesuvio — Temerità punita — Pompejorama 	13
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO II. — Storia. Primo periodo. — Divisione della storia — Origini di Pompei — Ercole e i buoi di Gerione — Oschi e Pelasgi — I Sanniti — Occupano la Campania — Dedizione di questa a Roma — I Feciali Romani indicon guerra a’ Sanniti — Vittoria dell’armi romane — Lega de’ Campani coi Latini contro  i Romani — L. Annio Setino e T. Manlio Torquato — Disciplina militare — Battaglia al Vesuvio — Le Forche Caudine — Rivincita de’ Romani — Cospirazioni campane contro Roma — I Pompejani battono i soldati della flotta romana — Ultima guerra de’ Sanniti contro i Romani 	41
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO III. — Storia. Periodo secondo. — La legione Campana a Reggio — È vinta e giustiziata a Roma — Guerra sociale — Beneficj di essa — Lucio Silla assedia Stabia e la smantella — Battaglia di Silla e Cluenzio sotto Pompei — Minazio Magio — Cluenzio è sconfitto a Nola — Silla e Mario — Vendette Sillane — Pompei eretto in municipio — Silla manda una colonia a Pompei — Che e quante fossero le colonie romane — Pompei si noma Colonia Veneria Cornelia — Resistenza di Pompei ai Coloni — Seconda guerra servile — Morte di Spartaco — Congiura di Catilina — P. Silla patrono di Pompei accusato a Roma — Difeso da Cicerone e assolto — Ninnio Mulo — I patroni di Pompei — Augusto vi aggiunge il Pagus Augustus Felix — Druso muore in Pompei — Contesa di Pompejani e Nocerini — Nerone e Agrippina — Tremuoto del 63 che distrugge parte di Pompei 	61
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO IV. — Storia. Periodo Secondo. — Leggi, Monete, Offici e Costume — Il Municipio — Ordini cittadini — Decurioni, Duumviri, Quinquennale, Edili, Questore — Il flamine Valente — Sollecitazioni elettorali — I cavalieri — Gli Augustali — Condizioni fatte alle Colonie — Il Bisellium — Dogane in Pompei — Pesi e Misure — Monete — La Hausse e la Baisse — Posta — Invenzione della Posta — I portalettere romani — Lingua parlata in Pompei — Lingua scritta — Papiri — Modo di scrivere — Codicilli e Pugillares — Lusso in Pompei — Il leone di Marco Aurelio — Schiavi — Schiavi agricoltori — Vini pompejani — Camangiari rinvenuti negli scavi — Il garo o caviale liquido pompejano — Malati mandati a Pompei 	91
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO V. — Storia. Periodo secondo. — Il Cataclisma — T. Svedio Clemente compone le differenze  tra Pompejani e Coloni — Pompei si rinnova — Affissi pubblici — La flotta romana e Plinio il Vecchio ammiraglio — Sua vita — La Storia Naturale e altre sue opere — Il novissimo giorno — Morte di Plinio il Vecchio — Prima lettera di Plinio il Giovane a Tacito — Diversa pretesa morte di Plinio il Vecchio — Seconda lettera di Plinio il Giovane a Tacito — Provvedimenti inutili di Tito Vespasiano Pag. 	127
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO VI. — Gli Scavi e la Topografia. — I Guardiani — Un inconveniente a riparare — Ladri antichi — Vi fu una seconda Pompei? — Scoperta della città — Rinvenimento d’Ercolano — Preziosità ercolanesi — Possibilità d’un’intera rivendicazione alla luce di Ercolano — Scavi regolari in Pompei — Disordini e provvedimenti — Scuola d’antichità in Pompei — C. A. Vecchi — Topografia di Pompei — Le Saline e le Cave di pomici — Il Sarno 	161
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO VII. — Le Mura — Le Porte — Le Vie. — Le Mura, loro misura e costruzione — Fortificazioni — Torri — Terrapieno e Casematte — Le porte — Le Regioni e le Isole — Le Vie — I Marciapiedi — Il lastrico e la manutenzione delle vie — La via Consolare e le vie principali — Vie minori — Fontane pubbliche — Tabernacoli sulle vie — Amuleti contro la jettatura — Iscrizioni scritte o graffite sulle muraglie — Provvedimenti edili contro le immondezze — Botteghe — Archi — Carrozze — Cura delle vie 	181
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO VIII. — I Templi. — Fede e superstizione — Architettura generale de’ templi — Collocazione degli altari — Are ed altari — Della scelta dei luoghi — Tempio di Venere — Le due Veneri — Culto a Venere Fisica — Processione — Descrizione del tempio di Venere in Pompei — Oggetti d’arte e iscrizioni in esso — Jus luminum obstruendorum — Tempio di Giove — I sacri principj — Tempio d’Iside — Culto d’Iside — Bandito da Roma, rimesso dopo in maggior onore — Tibullo e Properzio — Notti isiache — Origini — Leggenda egizia — Chiave della leggenda — Gerarchia Sacerdotale — Riti — Descrizione del tempio  d’Iside in Pompei — Oggetti rinvenuti — Curia Isiaca — Voltaire e gli Zingari — Tempio d’Esculapio — Controversie — Cenni mitologici — Il Calendario Ovidiano concilia le differenze — Descrizione — Tempio di Mercurio — Controversie — Opinioni sulla sua destinazione — Ragioni perchè abbiasi a ritenere di Mercurio — Descrizione del tempio — Tempio della Fortuna — Venerata questa dea in Roma e in Grecia — Descrizione del suo tempio — Antistites, Sacerdotes, Ministri — Tempio d’Augusto — Sodales Augustales — Descrizione e Pittura, Monete — Tempio di Ercole o di Nettuno — Detto anche tempio greco — Descrizione — Bidental e Puteal — Tempio di Cerere — Presunzioni di sua esistenza — Favole — I Misteri della Dea Bona e P. Clodio — Il Calcidico era il tempio di Cerere? — Priapo — Lari e Penati — Cristianesimo — Ebrei e Cristiani 	219
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO IX. — I Fori. — Cosa fossero i Fori — Agora Greco — Fori di Roma — Civili e venali — Foro Romano — Comizj — Centuriati e tributi — Procedimento in essi per le elezioni de’ magistrati, per le leggi, per i giudizii — Foro Civile Pompejano — Foro Nundinario o Triangolare — Le Nundine — Hecatonstylon — Orologio solare 	305
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO X. — La Basilica. — Origine della denominazione di Basilica — Sua destinazione in Roma — Poeti e cantanti — Distribuzione della giornata — Interno ed esterno delle Basiliche — Perchè conservatone il nome alle chiese cristiane — Basiliche principali cristiane — Basilica di Pompei — Amministrazione della giustizia, procedura civile e penale — Magistrati speciali per le persone di vil condizione — Episodio giudiziario di Ovidio — Giurisprudenza criminale — Pene — Del supplizio della croce — La pena dell’adulterio — Avvocati Causidici 	323
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO XI. — Le Curie, il Calcidico, le Prigioni. — Origine ed uso delle Curie — Curie di Pompei — Curia o Sala del Senato — Il Calcidico — Congetture di sua destinazione — Forse tempio — Passaggio  per gli avvocati — Di un passo dell’Odissea d’Omero — Eumachia sacerdotessa fabbrica il Calcidico in Pompei — Descrizione — Cripta e statua della fondatrice — Le prigioni di Pompei — Sistema carcerario romano — Le Carceri Mamertine — Ergastuli per gli schiavi — Carnifex e Carneficina — Ipotiposi 	365
 

 
  	 
 

 
  	VOLUME SECONDO
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO XII. — I Teatri — Teatro Comico. — Passione degli antichi pel teatro — Cause — Istrioni — Teatro Comico od Odeum di Pompei — Descrizione — Cavea, præcinctiones, scalae, vomitoria — Posti assegnati alle varie classi — Orchestra — Podii o tribune — Scena, proscenio, pulpitum — Il sipario — Chi tirasse il sipario — Postscenium — Capacità dell’Odeum pompeiano — Echea o vasi sonori — Tessere d’ingresso al teatro — Origine del nome piccionaja al luogo destinato alla plebe — Se gli spettacoli fossero sempre gratuiti — Origine de’ teatri, teatri di legno, teatri di pietra — Il teatro Comico latino — Origini — Sature e Atellane — Arlecchino e Pulcinella — Rintone, Andronico ed Ennio — Plauto e Terenzio — Giudizio contemporaneo dei poeti comici — Diversi generi di commedia: togatae, palliatae, trabeatae, tunicatae, tabernariae — Le commedie di Plauto e di Terenzio materiali di storia — Se in Pompei si recitassero commedie greche — Mimi e Mimiambi — Le maschere, origine e scopo — Introduzione in Roma — Pregiudizi contro le persone da teatro — Leggi teatrali repressive — Dimostrazioni politiche in teatro — Talia musa della Commedia 	5
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO XIII. — I Teatri — Teatro tragico. — Origini del teatro tragico — Tespi ed Eraclide Pontico — Etimologia di tragedia e ragioni del nome — Caratteri — Epigene, Eschilo e Cherillo — Della maschera tragica — L’attor tragico Polo — Venticinque specie di maschere — Maschere trovate in Pompei — Palla  o Syrma — Coturno — Istrioni — Accompagnamento musicale — Le tibie e i tibicini — Melpomene, musa della Tragedia — Il teatro tragico in Pompei — L’architetto Martorio Primo — Invenzione del velario — Biasimata in Roma — Ricchissimi velarii di Cesare e di Nerone — Sparsiones o pioggie artificiali in teatro — Adacquamento delle vie — Le lacernæ, o mantelli da teatro — Descrizione del Teatro Tragico — Gli Oleonj — Thimele — Aulaeum — La Porta regia e le porte hospitalia della scena — Tragici latini: Andronico, Pacuvio, Accio, Nevio, Cassio Severo, Varo, Turanno Graccula, Asinio Pollione — Ovidio tragico — Verio, Lucio Anneo Seneca, Mecenate — Perchè Roma non abbia avuto tragedie — Tragedie greche in Pompei — Tessera teatrale — Attori e Attrici — Batillo, Pilade, Esopo e Roseio — Dionisia — Stipendj esorbitanti — Un manicaretto di perle — Applausi e fischi — La claque, la clique e la Consorteria — Il suggeritore — Se l’Odeo di Pompei fosse attinenza del Gran Teatro 	53
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO XIV. — I Teatri — L’Anfiteatro. — Introduzione in Italia dei giuochi circensi — Giuochi trojani — Panem et circenses — Un circo romano — Origine romana degli Anfiteatri — Cajo Curione fabbrica il primo in legno — Altro di Giulio Cesare — Statilio Tauro erige il primo di pietra — Il Colosseo — Data dell’Anfiteatro pompejano — Architettura sua — I Pansa — Criptoportico — Arena — Eco — Le iscrizioni del Podio — Prima Cavea — I locarii — Seconda Cavea — Somma Cavea — Cattedre femminili — I Velarii — Porta Libitinense — Lo Spoliario — I cataboli — Il triclinio e il banchetto libero — Corse di cocchi e di cavalli — Giuochi olimpici in Grecia — Quando introdotti in Roma — Le fazioni degli Auriganti — Giuochi gladiatorj — Ludo Gladiatorio in Pompei — Ludi gladiatorj in Roma — Origine dei Gladiatori — Impiegati nei funerali — Estesi a divertimento — I Gladiatori al Lago Fucino — Gladiatori forzati — Gladiatori volontarj — Giuramento de’ gladiatori  auctorati — Lorarii — Classi gladiatorie: secutores, retiarii, myrmillones, thraces, samnites, hoplomachi, essedarii, andabati, dimachæri, laquearii, supposititii, pegmares, meridiani — Gladiatori Cavalieri e Senatori, nani e pigmei, donne e matrone — Il Gladiatore di Ravenna di Halm — Il colpo e il diritto di grazia — Deludia — Il Gladiatore morente di Ctesilao e Byron — Lo Spoliario e la Porta Libitinense — Premj ai Gladiatori — Le ambubaje — Le Ludie — I giuochi Floreali e Catone — Naumachie — Le Venationes o caccie — Di quante sorta fossero — Caccia data da Pompeo — Caccie di leoni ed elefanti — Proteste degli elefanti contro la mancata fede — Caccia data da Giulio Cesare — Un elefante funambolo — L’Aquila e il fanciullo — I Bestiarii e le donne bestiariæ — La legge Petronia — Il supplizio di Laureolo — Prostituzione negli anfiteatri — Meretrici appaltatrici di spettacoli — Il Cristianesimo abolisce i ludi gladiatorj — Telemaco monaco — Missilia e Sparsiones 	103
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO XV. — Le Terme. — Etimologia — Thermae, Balineae, Balineum, Lavatrina — Uso antico de’ Bagni — Ragioni — Abuso — Bagni pensili — Balineae più famose — Ricchezze profuse ne’ bagni publici — Estensione delle terme — Edificj contenuti in esse — Terme estive e jemali — Aperte anche di notte — Terme principali — Opere d’arte rinvenute in esse — Terme di Caracalla — Ninfei — Serbatoi e Acquedotti — Agrippa edile — Inservienti alle acque — Publici e privati — Terme in Pompei — Terme di M. Crasso Frugio — Terme publiche e private — Bagni rustici — Terme Stabiane — Palestra e Ginnasio — Ginnasio in Pompei — Bagno degli uomini — Destrictarium — L’imperatore Adriano nel bagno de’ poveri — Bagni delle donne — Balineum di M. Arrio Diomede — Fontane publiche e private — Provenienza delle acque — Il Sarno e altre acque — Distribuzione per la città — Acquedotti 	183
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO XVI. — Le Scuole. — Etimologia — Scuola di Verna in Pompei — Scuola di Valentino — Orbilio e la  ferula — Storia de’ primordj della coltura in Italia — Numa e Pitagora — Etruria, Magna Grecia e Grecia — Ennio e Andronico — Gioventù romana in Grecia — Orazio e Bruto — Secolo d’oro — Letteratura — Giurisprudenza — Matematiche — Storia naturale — Economia rurale — Geografia — Filosofia romana — Non è vero che fosse ucciditrice di libertà — Biblioteche — Cesare incarica Varrone di una biblioteca publica — Modo di scrivere, volumi, profumazione delle carte — Medicina empirica — Medici e chirurghi — La Casa del Chirurgo in Pompei — Stromenti di chirurgia rinvenuti in essa — Prodotti chimici — Pharmacopolae, Seplasarii, Sagae — Fabbrica di prodotti chimici in Pompei — Bottega di Seplasarius — Scuole private 	231
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO XVII. — Le Tabernæ. — Istinti dei Romani — Soldati per forza — Agricoltori — Poca importanza del commercio coll’estero — Commercio marittimo di Pompei — Commercio marittimo di Roma — Ignoranza della nautica — Commercio d’importazione — Modo di bilancio — Ragioni di decadimento della grandezza romana — Industria — Da chi esercitata — Mensarii ed Argentarii — Usura — Artigiani distinti in categorie — Commercio al minuto — Commercio delle botteghe — Commercio della strada — Fori nundinari o venali — Il Portorium o tassa delle derrate portate al mercato — Le tabernae e loro costruzione — Institores — Mostre o insegne — Popinae, thermopolia, cauponae, anopolia — Mercanti ambulanti — Cerretani — Grande e piccolo Commercio in Pompei — Foro nundinario di Pompei — Tabernae — Le insegne delle botteghe — Alberghi di Albino, di Giulio Polibio e Agato Vajo, dell’Elefante o di Sittio e della Via delle Tombe — Thermopolia — Pistrini, Pistores, Siliginari — Plauto, Terenzio, Cleante e Pittaco Re, mugnai — Le mole di Pompei — Pistrini diversi — Paquio Proculo, fornajo, duumviro di giustizia — Ritratto di lui e di sua moglie — Venditorio d’olio — Ganeum — Lattivendolo — Fruttajuolo — Macellai — Myropolium, profumi e profumieri — Tonstrina, o barbieria — Sarti — Magazzeno  di tele e di stofe — Lavanderie — La Ninfa Eco — Il Conciapelli — Calzoleria e Selleria — Tintori — Arte Fullonica — Fulloniche di Pompei — Fabbriche di Sapone — Orefici — Fabbri e falegnami — Praefectus fabrorum — Vasaj e vetrai — Vasi vinarj — Salve Lucru 	271
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO XVIII. — Belle Arti. — Opere sulle Arti in Pompei — Contraffazioni — Aneddoto — Primordj delle Arti in Italia — Architettura etrusca — Architetti romani — Scrittori — Templi — Architettura pompeiana — Angustia delle case — Monumenti grandiosi in Roma — Archi — Magnificenza nelle architetture private — Prezzo delle case di Cicerone e di Clodio — Discipline edilizie — Pittura — Pittura architettonica — Taberna o venditorio di colori in Pompei — Discredito delle arti in Roma — Pittura parietaria — A fresco — All’acquarello — All’encausto — Encaustica — Dipinti su tavole, su tela e sul marmo — Pittori romani — Arellio — Accio Prisco — Figure isolate — Ritratti — Pittura di genere: Origine — Dipinti bottegai — Pittura di fiori — Scultura — Prima e seconda maniera di statuaria in Etruria — Maniera greca — Prima scultura romana — Esposizione d’oggetti d’arte — Colonne — Statue, tripedaneae, sigillae — Immagine de’ maggiori — Artisti greci in Roma — Cajo Verre — Sue rapine — La Glìttica — La scultura al tempo dell’Impero — In Ercolano e Pompei — Opere principali — I Busti — Gemme pompejane — Del Musaico — Sua origine e progresso — Pavimentum barbaricum, tesselatum, vermiculatum — Opus signinum — Musivum opus — Asarola — Introduzione del mosaico in Roma — Principali musaici pompejani — I Musaici della Casa del Fauno — Il Leone — La Battaglia di Isso — Ragioni perchè si dichiari così il soggetto — A chi appartenga la composizione — Studj di scultura in Pompei 	345
 

 
  	 
 

 
  	
 

 
  	VOLUME TERZO
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO XIX. — Quartiere de’ soldati, e Ludo gladiatorio? — Pagus Augustus Felix — Ordinamenti militari di Roma — Inclinazioni agricole — Qualità militari — Valore personale — Formazione della milizia — La leva — Refrattarj — Cause d’esenzione — Leva tumultuaria — Cavalleria — Giuramento — Gli evocati e i conquisitori — Fanteria: Veliti, Astati, Principi, Triarii — Centurie, manipoli, coorti, legioni — Denominazione delle legioni — Ordini della cavalleria: torme, decurie. — Duci: propri e comuni — Centurioni — Uragi, Succenturiones, Accensi, Tergoductores, Decani — Signiferi — Primopilo — Tribuni — Decurioni nella cavalleria — Prefetti dei Confederati — Legati — Imperatore — Armi — Raccolta d’armi antiche nel Museo Nazionale di Napoli — Catalogo del comm. Fiorelli — Cenno storico — Armi trovate negli scavi d’Ercolano e Pompei — Armi dei Veliti, degli Astati, dei Principi, dei Triarii, della cavalleria — Maestri delle armi — Esercizj: passo, palaria, lotta, nuoto, salto, marce — Fardelli e loro peso — Bucellatum — Cavalleria numidica — Accampamenti — Castra stativa — Forma del campo — Principia — Banderuole — Insegne — Aquilifer — Insegna del Manipolo — Bandiera delle Centurie — Vessillo della Cavalleria — Guardie del campo — Excubiæ e Vigiliæ — Tessera di consegna — Sentinelle — Procubitores — Istrumenti militari: buccina, tuba, lituus, cornu, timpanum — Tibicen, liticen, timpanotriba — Stipendj militari — I Feciali, gli Auguri, gli Aruspici e i pullarii — Sacrifici e preghiere — Dello schierarsi in battaglia — Sistema di fortificazioni — Macchine guerresche: Poliorcetiæ: terrapieno, torre mobile, testuggine, ariete, balista, tollenone, altalena, elepoli, terebra, galleria, vigna — Arringhe — La vittoria, Inni e sacrificj — Premj: asta pura, monili, braccialetti, catene — Corone: civica, morale, castrense o vallare, navale o  rostrale, ossidionale, trionfale, ovale — Altre distinzioni — Spoglia opima — Preda bellica — Il trionfo — Veste palmata — Trionfo della veste palmata — In Campidoglio — Banchetto pubblico — Trionfo navale — Ovazione — Onori del trionfatore — Pene militari: decimazione, vigesimazione, e centesimazione, fustinarium, taglio della mano, crocifissione, fustigazione leggiera, multa, censio hastaria — Pene minori — Congedo 	5
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO XX. — Le Case. Differenza tra le case pompejane e romane — Regioni ed Isole — Cosa fosse il vestibulum e perchè mancasse alle case pompejane — Piani — Solarium — Finestre — Distribuzione delle parti della casa — Casa di Pansa — Facciata — La bottega del dispensator — Postes, aulæ, antepagamenta — Janua — Il portinajo — Prothyrum — Cavædium — Compluvium ed impluvium — Puteal — Ara dei Lari — I Penati — Cellæ, o contubernia — Tablinum, cubicula, fauces, perystilium, procœton, exedra, œcus, triclinium — Officia antelucana — Trichila — Lusso de’ triclinii — Cucina — Utensili di cucina — Inservienti di cucina — Camino: v’erano camini allora? — Latrina — Lo xisto — Il crittoportico — Lo sphæristerium, la pinacoteca — Il balineum — L’Alæatorium — La cella vinaria — Piani superiori e recentissima scoperta — Cœnacula — La Casa a tre piani — I balconi e la Casa del Balcone pensile — Case principali in Pompei — Casa di villeggiatura di M. Arrio Diomede — La famiglia — Principio costitutivo di essa — La nascita del figlio — Cerimonie — La nascita della figlia — Potestas, manus, mancipium — Minima, media, maxima diminutio capitis — Matrimonii: per confarreazione, uso, coempzione — Trinoctium usurpatio — Diritti della potestas, della manus, del mancipium — Agnati, consanguinei — Cognatio — Matrimonium, connubium — Sponsali — Età del matrimonio — Il matrimonio e la sua importanza — Bigamia — Impedimenti — Concubinato — Divorzio — Separazione — Diffarreatio — Repudium — La dote — Donatio propter nuptias — Nozioni sulla patria podestà — Jus trium  liberorum — Adozione — Tutela — Curatela — Gli schiavi — Cerimonia religiosa nel loro ingresso in famiglia — Contubernium — Miglioramento della condizione servile — Come si divenisse schiavo — Mercato di schiavi — Diverse classi di schiavi — Trattamento di essi — Numero — Come si cessasse di essere schiavi — I clienti — Pasti e banchetti romani — Invocazioni al focolare — Ghiottornie — Leggi alla gola — Lucullo e le sue cene — Cene degli imperatori — Jentaculum, prandium, merenda, cœna, commissatio — Conviti publici — Cene sacerdotali — Cene de’ magistrati — Cene de’ trionfanti — Cene degli imperatori — Banchetti di cerimonia — Triumviri æpulones — Dapes — Triclinio — Le mense — Suppellettili — Fercula — Pioggie odorose — Abito e toletta da tavola — Tovaglie e tovaglioli — Il re del banchetto — Tricliniarca — Coena recta — Primo servito — Secunda mensa — Pasticcerie e confetture — Le posate — Arte culinaria — Apicio — Manicaretto di perle — Vini — Novellio Torquato milanese — Servi della tavola: Coquus, lectisterniator, nomenclator, prægustator, structor, scissor, carptor, pincerna, pocillator — Musica alle mense — Ballerine — Gladiatori — Gli avanzi della cena — Le lanterne di Cartagine — La partenza de’ convitati — La toletta d’una pompejana — Le cubiculares, le cosmetæ, le calamistræ, ciniflones, cinerarii, la psecae — I denti — La capigliatura — Lo specchio — Punizioni della toaletta — Le ugne — I profumi — Mundus muliebris — I salutigeruli — Le Veneræ — Sandaligerulæ, vestisplicæ, ornatrices — Abiti e abbigliamenti — Vestiario degli uomini — Abito de’ fanciulli — La bulla — Vestito degli schiavi — I lavori del gineceo 	57
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO XXI. — I Lupanari. — Gli ozj di Capua — La prostituzione — Riassunto storico della prostituzione antica — Prostituzione ospitale, sacra e legale — La Bibbia ed Erodoto — Gli Angeli e le figlie degli uomini — Le figlie di Loth — Sodoma e Gomorra — Thamar — Legge di Mosè — Zambri, Asa, Sansone, Abramo, Giacobbe, Gedeone — Raab — Il Levita di  Efraim — David, Betsabea, la moglie di Nabal e la Sunamite — Salomone e le sue concubine — Prostituzione in Israele — Osea profeta — I Babilonesi e la dea Militta — Venere e Adone — Astarte — Le orgie di Mitra — Prostituzione sacra in Egitto — Ramsete e Ceope — Cortigiane più antiche — Rodope, Cleina, Stratonice, Irene, Agatoclea — Prostituzione greca — Dicterion — Ditteriadi, auletridi, eterìe — Eterìe celebri — Aspasia — Saffo e l’amor lesbio — La prostituzione in Italia — La lupa di Romolo e Remo — Le feste lupercali — Baccanali e Baccanti — La cortigiana Flora e i giuochi florali — Culto di Venere in Roma — Feste a Venere Mirtea — Il Pervigilium Veneris — Traduzione — Altre cerimonie nelle feste di Venere — I misteri di Iside — Feste Priapee — Canzoni priapee — Emblemi itifallici — Abbondanti in Ercolano e Pompei — Raccolta Pornografica nel Museo di Napoli — Sue vicende — Oggetti pornografici d’Ercolano e Pompei — I misteri della Dea Bona — Degenerazione de’ misteri della Dea Bona — Culto di Cupido, Mutino, Pertunda, Perfica, Prema, Volupia, Lubenzia, Tolano e Ticone — Prostituzione legale — Meretrici forestiere — Cortigiane patrizie — Licentia stupri — Prostitute imperiali — Adulterii — Bastardi — Infanticidi — Supposizioni ed esposizioni d’infanti — Legge Giulia: de adulteriis — Le Famosæ — La Lesbia di Catullo — La Cinzia di Properzio — La Delia di Tibullo — La Corinna di Ovidio — Ovidio, Giulia e Postumo Agrippa — La Licori di Cornelio Gallo — Incostanza delle famosæ — Le sciupate di Orazio — La Marcella di Marziale e la moglie — Petronio Arbitro e il Satyricon — Turno — La Prostituzione delle Muse — Giovenale — Il linguaggio per gesti — Comessationes — Meretrices e prostibulæ — Prosedæ, alicariæ, blitidæ, bustuariæ, casoritæ, copæ, diobolæ, quadrantariæ, foraneæ, vagæ, summenianæ — Le delicatæ — Singrafo di fedeltà — Le pretiosæ — Ballerine e Ludie — Crescente cinedo e Tyria Percisa in Pompei — Pueri meritorii, spadones, pædicones — Cinedi — Lenoni — Numero de’ lupanari in Roma — Lupanare  romano — Meretricium nomen — Filtri amatorii — Stabula, casaurium, lustrum, ganeum — Lupanari pompejani — Il Lupanare Nuovo — I Cuculi — Postriboli minori 	165
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO XXII. La Via delle tombe. — Estremi officii ai morenti — La Morte — Conclamatio — Credenze intorno all’anima ed alla morte — Gli Elisii e il Tartaro — Culto dei morti e sua antichità — Gli Dei Mani — Denunzia di decesso — Tempio della Dea Libitina — Il libitinario — Pollinctores — La toaletta del morto — Il triente in bocca — Il cipresso funerale e suo significato — Le imagini degli Dei velate — Esposizione del cadavere — Il certificato di buona condotta — Convocazione al funerale — Exequiæ, Funus, publicum, indictivum, tacitum, gentilitium — Il mortoro: i siticini, i tubicini, le prefiche, la nenia; Piatrices, Sagæ, Expiatrices, Simpulatrices, i Popi e i Vittimari, le insegne onorifiche, le imagini de’ maggiori, i mimi e l’archimimo, sicinnia, amici e parenti, la lettiga funebre — I clienti, gli schiavi e i familiari — La rheda — L’orazione funebre — Origine di essa — Il rogo — Il Bustum — L’ultimo bacio e l’ultimo vale — Il fuoco alla pira — Munera — L’invocazione ai venti — Legati di banchetti annuali e di beneficenza — Decursio — Le libazioni — I bustuari — Ludi gladiatorii — La ustrina — Il sepolcro comune — L’epicedion — Ossilegium — L’urna — Suffitio — Il congedo — Monimentum — Vasi lacrimatorj — Fori nelle tombe — Cremazione — I bambini e i colpiti dal fulmine — Subgrundarium — Silicernium — Visceratio — Novemdialia — Denicales feriæ — Funerali de’ poveri — Sandapila — Puticuli — Purificazione della casa — Lutto, publico e privato — Giuramento — Commemorazioni funebri, Feste Parentali, Feralia, Lemuralia, Inferiæ — I sepolcri — Sepulcrum familiare — Sepulcrum comune — Sepolcro ereditario — Cenotafii — Columellæ o cippi, mensæ, labra, arcæ — Campo Sesterzio in Roma — La formula Tacito nomine — Prescrizioni pe’ sepolcri — Are pei sagrifizj — Leggi mortuarie e intorno alle  tombe — Punizioni de’ profanatori di esse — Via delle tombe in Pompei — Tombe di M. Cerrinio e di A. Vejo — Emiciclo di Mammia — Cippi di M. Porcio, Venerio Epafrodito, Istacidia, Istacidio Campano, Melisseo Apro e Istacidio Menoico — Giardino delle colonne in musaico — Tombe delle Ghirlande — Albergo e scuderia — Sepolcro dalle porte di marmo — Sepolcreto della famiglia Istacidia — Misura del piede romano — La tomba di Nevoleja Tiche e di Munazio Fausto — Urna di Munazio Atimeto — Mausoleo dei due Libella — Il decurionato in Pompei — Cenotafio di Cejo e Labeone — Cinque scheletri — Columelle — A Iceio Comune — A Salvio fanciullo — A Velasio Grato — Camera sepolcrale di Cn. Vibrio Saturnino — Sepolcreto della famiglia Arria — Sepolture fuori la porta Nolana — Deduzioni 	285
 

 
  	 
 

 
  	CONCLUSIONE 	371
 

 
  	 
 

 
  	Appendice Prima. I busti di Bruto e di Pompeo 	383
 

 
  	Appendice Seconda. L’Eruzione del Vesuvio del 1872 	391
 

 
  	Sonetto a P. A. Curti di P. Cominazzi 	419
 

 
  	Indice delle Incisioni sparse nell’opera 	421
 

 
  	Indice Generale 	423
 





FINE DELL’INDICE.









NOTE:




1.  Saturn. I, 1.





2.  Pompeja. Pag. 136.





3.  Pag. 9.





4.  Sat. 6:




O villa, e quando io rivedrotti?

                    Trad. Gargallo.








5.  Lib. 3. 22:




Terra nata dell’armi all’alta gloria

Non al crudo terror.

                     Trad. Vismara.








6.  Ann. 2-14. «Quelle targhe e pertiche sconce de’ barbari
fra le macchie e gli alberi non valere, come i lanciotti
e le spade e l’assettata armatura. Tirassero di punta
spesso al viso.» Tr. di Bernardo Davanzati.





7.  Lib. IX, 5.





8.  Tit. Liv., lib. XXXV, 2 e 23.





9.  Rosini, Antiquit. Roman. Lib. X, cap. 4.





10.  Lib. VII, cap. 4.





11.  Plin. Nat. Hist., lib. X, 5.





12.  Sc. II. 16. — «Osserva dapprima qual regime abbiano
gli eserciti nostri, quindi qual fatica e quanta cibaria
portino in campo per mezzo mese ed attrezzi d’uso;
perocchè il portar il palo, lo scudo, il gladio, e l’elmo i
nostri soldati non contino nel peso, più che gli omeri,
le mani e le altre membra, afferman essi le armi essere le
membra del soldato, le quali così agevolmente portano,
che dove ne fosse il bisogno, gittato il restante peso, potrebbero
coll’armi, come colle membra proprie combattere.»





13.  Ep. 57.





14.  Nelle nostre provincie, massime nella Bresciana, esiste
un pane dolciato che si chiama bussolà, dal bucellatum
romano, ma il bucellatum, come esprime il nome, era nel
mezzo bucato, onde portarlo all’uopo sospeso o infilzato,
viaggiando, sull’asta.





15.  



Ed aste scisse in quattro parti, e pali

Acuminati.

                     Georgica II, v. 25.








16.  Hist. Rom. Lib. XXVII.





17.  



Movendo aquile, insegne, aste latine

  Contro latine insegne, aquile ed aste.

          Lib. I. v. 7. Trad. del conte Franc. Cassi.








18.  



Eran di fieno: ma quel fieno istesso

  Da ciascun riscotea tanto rispetto,

  Quanto l’aquila tua ne esige adesso.

Si stava in cima a lungo palo eretto

  Un manipol di fieno, onde di fanti

  Certo drappel manipolar fu detto.

                 Trad. di G. B. Bianchi.








19.  Tacito, Ann. XV. 29.





20.  Svetonio, In Vespasianum, 6.





21.  Lib. I. 43.





22.  De Bello Jugurt. LXV.





23.  



«La tessera dà il segno

Ove di guardia scritte son le veci.»

                         Lib. X.








24.  Just. Lips. De Milit. Rom. v. 9.





25.  Lib. IV. II. 79:




Or del tardo pastore entro le mura

La buccina risuona.








26.  Lib. XI. 475:




                 E già la roca

Tromba ne va per la città squillando

De la battaglia il sanguinoso accento.

                      Tr. Annibal Caro.








27.  



Non la tuba diretta e non il corno

Di ricurvo metal.








28.  v. 734:




                Con il corno ricurvo

Il richiamo squillò e il lituo adunco

Colla stridula voce i suoni emise.








29.  Thebaid. 2. 78;




S’udian per tutto rimbombare i vuoti

Bossi e di bronzo i timpani sonanti.

              Trad. di Selvaggio Porpora,

              pseud. del Cardinal Guido Bentivoglio.








30.  Dion. d’Alicarn. II, 73.





31.  Servio, X, 14.





32.  Vol. I, cap. III.





33.  Trad. di Felice Bellotti.





34.  Così Cicerone nel Lib 2, Divin, 34: Attulit in cavæ
pullos, is qui ex eo nominatur pullarius.[35]





35.   «Portò nel sotterraneo i polli, quegli che per tale officio
dicesi appunto pullario.»





36.  Varie iscrizioni lo attestano. Grutero riferisce sotto il
n. 557, 6, la seguente. M. Pompejo, M. F. Ani. Aspro, 7
Leg. XV Apollinaris Alimetus Lib. pullarius fecit. E
Muratori sotto il n. 788, 4, la seguente: L. Avillius L.
F. Asperinus pullarius Leg. VI Claudiæ.





37.  «Non aver egli abbastanza atteso, per avviso de’ pullarii,
agli auspicii.»





38.  



Lega le curve mura una corona

Fortificata.








39.  Lib. III, 7. «Con duplice corona di fanti circondano la
città e pongono una terza fila di cavalleria esternamente.»





40.  De Architect. lib. X, c. 15.





41.  Lib. 20. «In questa persuasione il soldato percuoteva
con l’asta lo scudo, facendo grande strepito, quasi un sol
uomo approvava i detti ed i fatti.»





42.  In Grecia questo inno sacro del trionfo appellavasi
θρίαμβος. Diodoro Sic. IV, 5.





43.  Virgil. Æneid. 6. 670.





44.  De laudib. Stilic. III. Così traduco:




Degli antichi nel campo era costume

  Cinger di quercia glorïosa il fronte

  Del valoroso che fugato avesse

  Il suo nemico e un cittadin caduto

  Sottratto avesse a inevitabil morte.








45.  Silius Italicus, Lib. XIII:




Abbi l’onore, o vincitor, cingendo

  Le tempia tue della mural turrita

  Corona.








46.  Elegia, Lib. I, 153:




A te, Messala, e sovra il mare e in terra

  Pugnar s’addice, onde le spoglie mostri

  La casa tua dei debellati in guerra.








47.  Plutarco in Marcello.





48.  Trist. IV. 11, 20:




Leggerà dunque ne’ trionfi il popolo

  I vinti capitan, le città prese.

                  Tr. di P. Mistrorigo.








49.  Idem, ibid.:




Vedrà carchi di ferri i re precedere

  A’ destrier coronati e baldanzosi.








50.  Tibullo, Lib. 1. Eleg. 8:




. . . . lo porterà l’eburneo cocchio

E gli aggiogati candidi cavalli.








51.  



E mentre tu, vivi! Trionfa! esclami;

  Tutti ripeterem: Trionfa! Vivi!

  E arderemo odorosi timiami

               A fausti Divi.

            Lib. IV. 2, Trad. Gargallo.








52.  «A te, o Giove Ottimo Massimo, e a te Giunone regina,
e a voi dii tutti custodi e abitatori di questa rocca,
volonteroso e lieto io rendo grazie, e supplichevole, prego
perchè, salva meco in questo giorno per le mie mani la
Romana Repubblica e ben sostenuta, abbiate a conservarla
eguale, siccome fate, a favorirla e proteggerla benigni.»
Rosini. Antiqu. Rom. Lib. X. Cap. XXIX.





53.  Cicero. In Verrem.





54.  Lib. 2. c. 8.





55.  «Sancirono i nostri maggiori pertanto che dove un
reato militare si fosse da molti commesso, si dovesse castigare
a sorte in alcuni, acciò il timore a tutti, la pena
a pochi toccasse.» Orat. pro Cluentio.





56.  «Il tribuno prendendo la bacchetta, lievemente toccava
il condannato. Allora quanti trovavansi nel campo,
chi con bastoni, chi con sassi lo uccidevano.»





57.  Vitruv. VI, 7, 5. A. Gell. XVI, 5.





58.  



Il vestibolo ancora è per mia idea

  Detto da Vesta: invochiam lei venuti

  Quivi, che i primi tien luoghi tal Dea.

          Fastorum, Lib. VI. Trad. G. B. Bianchi.








59.  «Parato prega sia fatto Pansa edile.» Altri invece
tradussero: Parato invoca Pansa edile. Colla prima versione
ch’io pongo potrebbe rovesciarsi la supposizione generalmente
fatta colla seconda, che, cioè, la casa appartenesse
a Pansa, e farla ritenere invece, come vorrebbe Marc
Monnier, di Parato, perchè non sarebbe credibile allora
che Parato siasi recato a esprimere il proprio voto precisamente
sull’uscio di Pansa: questi almeno per pudore non
lo avrebbe permesso. Ma l’opinione di Monnier sarebbe
tolta, se fosse vero ciò che qualche archeologo sostenne
che Paratus fosse sinonimo di institor o dispensator,
dello schiavo, cioè, incaricato della vendita delle derrate
del padrone. Non saprei in tal caso con quale autorità di
scrittura antica avvalorare quest’ultima pretesa.





60.  «Fabio Euporio capo de’ liberti, invoca l’edile Cuspio
Pansa.» Pomp. Antiq. Hist. 1. 109.





61.  



  Già mi fan da padroni i miei vicini,

E quanto in casa mia si fa, per entro

Dell’impluvio mi guardano.

                    Att. II. ist. 2.








62.  



E questa Dea, che chiamiam Vesta, credi

  Esser null’altro che la fiamma viva.

         Fast. Lib. VI, 291. Tr. G. B. Bianchi.








63.  



Non han Vesta, nè il foco effigie alcuna.

                 Id. Ibid. v. 298.








64.  



«Ha più vigore il rinnovato foco.»

                          v. 143.








65.  



  O, disse, infelicissimo consorte,

Qual dira mente, o qual follia ti spinge

A vestir di quest’armi? Ove t’avventi

Misero? Tal soccorso e tal difesa

Non è d’uopo a tal tempo: non s’appresso

Ti fosse anche Ettor mio. Con noi piuttosto

Rimanti qui. Che questo santo altare

Salverà tutti: o morrem tutti insieme.

                Lib. II, 523-528. Tr. Caro.








66.  In Æneid. Lib. III, 134. Vedi Æneid. IX, 259 e V. 744.





67.  «Ciascuno faccia i sagrificj secondo il proprio rito.» — De
Lingua Latina, VII, 88.





68.  



... Non più ci vuol di tanto

A far che Trebio e rompa il sonno, e corra

Con le corregge penzolon, temendo

Che al baglior delle stelle, o sin da l’ora

Che dal pigro Boote il freddo plaustro

Ricircolando volgasi, l’intera

Salutatrice turba abbia già tutto

Del salve mattutin l’orbe compiuto.

              Sat. V. 19-23. Tr. Gargallo.








69.  Lib. VII, 23.





70.  «Acciò un luogo più recondito non desse adito alla
licenza».





71.  Satyricon XXVIII: «Questi, disse, è Menelao, presso
il quale appoggiate il gomito.»





72.  Adelph. Att. II. sc. 5:




Stender per noi comanda i letticciuoli

Ed apprestar ogn’altra cosa.








73.  Epist. Lib. I. X. 22:




Pur tra recinto di colonne fassi

  Fronteggiar bosco, e lodasi magione,

  Che a l’occhio apre di campi ampio prospetto.

                       Trad. Gargallo.








74.  «Dinnanzi al crittoportico c’è un sisto olezzante di
viole. Il calore del sol che vi batte è accresciuto dal riflesso
del crittoportico, il quale come mantiene il sole,
così vi scaccia e mantiene i venti boreali; e quanto è
il caldo che si ha sul davanti, tanto è il fresco che si
gode di dietro. Esso arresta del pari i venti australi, e
così rompe e doma i venti più opposti, gli uni da un
lato, gli altri dall’altro. Ameno nel verno, lo è ancor più
nella state. Poichè prima del mezzogiorno, il sisto, dopo
di esso lo stradon gestatorio e la vicina parte dell’orto
sono confortati dalla sua ombra, la quale, secondo che cala
o cresce il giorno, qua e là cade or più corta, or più
lunga. Lo stesso crittoportico non è mai tanto privo del
sole, quanto allora, che il più cocente raggio di esso cade
a piombo sovra il suo colmo. Oltre a ciò per le aperte
finestre vi entrano e giuocano i zefiri; nè il luogo è mai
molesto per un’aria chiusa e stagnante.»
Epist. Lib. II. 17. Trad. Paravia.





75.  Liv. XXXIX. 14.





76.  Vol. secondo. Puntata 18.ª, pag. 347.





77.  «A Marco Lucrezio Flamine di Marte, Decurione in
Pompei.»





78.  È ben inteso che qui si parla del diritto più antico:
in seguito queste leggi si vennero modificando ed erano già
da tempo mutate quando a Pompei toccò l’estrema rovina.





79.  Fustel de Coulanges: La Cité Antique, Liv. II, ch. 1.





80.  Vedi Aulo Gellio IV, 3, Valerio Massimo II, 1, 4, e
Dionigi d’Alicarnasso II, 25.





81.  Governo degli Spartani.





82.  In Solone, 20.





83.  Cantù. Stor. degli Italiani. Vol. I. Cap. XXIII.





84.  Liv. II, La Famille, Chap. II, Le Mariage, Pag. 43.
Paris. Librairie Hachette e C. 1872, 4.me edit.





85.  Lib. III, 3, 38.





86.  Questioni Romane, 50.





87.  Notti Attiche.





88.  



Niun merito è dunque, o misleale,

  Nïuno, o ingrato, che da me ti nasca

  O bimba, o figliuolin? La gioja intanto

  De l’educar, e imprimer su’ registri

  Le prove d’uom prolificante, è tua.

  L’uscio inghirlanda, sei papà; ti ho dato

  Incontro a’ detrattor scudo e cimiero.

  Di padre i dritti hai già; se’ scritto erede

  Per me: d’ogni legato or se’ capace,

  E di fiscal caducità ti ridi.

  Beni ancor giungerai molt’altri a questo,

  Di tre se arrivo il novero a fornirti.

              Sat. IX, v. 82-90. — Tr. Gargallo.








89.  Lib. II, epig. 92.





90.  Epistolar. C. Plinii Cæcilii Secundi. Lib. X. ep. XCVI.
Ediz. Venezia, Tip. Antonelli.





91.  «Fu consuetudine presso gli antichi che colui il
quale passasse in altra famiglia, avesse prima ad abdicare
a quella nella quale era nato.» Ad Æneid. 11. 156.





92.  Perdita delle cose sacre.





93.  Detestazione delle cose sacre. XV. 27.





94.  Top. 6.





95.  De Legibus, 11, 8.





96.  Id., ibid. 11.





97.  Sat. V, 289 e segg.




— Olà! quel servo in croce. — E per qual fallo?

Chi accusa? chi testifica? Rifletti;

Non tardasi mai troppo, ove si tratti

Della morte d’un uomo. — È uomo un servo?

Sciocco! È innocente? E sia; io così voglio,

Così comando; il mio volere è legge.

                        Trad. Gargallo.








98.  De Re Rustica. XII. 1. 2.





99.  «L’ingiuria fatta anche allo schiavo non si deve dal
Pretore lasciare inulta.»





100.  Lib. VI, 39:




     .... che la testa ha aguzza e in moto

Tien sempre i lunghi orecchi al par d’un asino.

                              Trad. Magenta.








101.  De Clementia I, 24.





102.  Milano. E. Daelli e C. 1863 nella Biblioteca Rara.





103.  Oraz. Sat. 11. 6. 66; Ovid. Fast. 11. 631; Petronio,
Satyricon, 60.





104.  



«Quest’opera non fe’ barbaro artiere

  Mangiator di polenta.»

      Plaut. Mostellaria. Act. 3, sc. 2 v. 14º.








105.  Sat. II, 5, 79. Non raccapezzandomi sulla versione del
Gargallo, mi provo io:




Parca nel regalar, della cucina,

Assai più che di Venere, curante

La gioventù si mostra.








106.  Od. XIV. Lib. II. Ad Posthumum.




«L’erede tuo que’ cecubi

  Dissiperà più saggio,

  Che cento chiavi or serbano

  Del sole ignoti al raggio.

Tal vin facendo scorrere

  Pe’ pavimenti alteri,

  Cui non spumeggi il simile

  Ne’ salici bicchieri.»

              Trad. Gargallo.






Orazio dice nelle cene dei Pontefici; Gargallo vi sostituisce
i salici bicchieri. Il lettore s’avvede tosto che il traduttore ha
mutato il pensiero del poeta, e la citazione, nella traduzione, non
farebbe al mio caso. I Salii erano i dodici sacerdoti di Marte
che custodivan gli ancili o scudi sacri, mentre i Pontefici eran
bensì sacerdoti, ma sopraintendevan alla religione dello stato e
alle cerimonie di essa.





107.  Od. XXXVIII. Lib. I. Ad Sodales.




      «.... compagni a Divi

Con saliari — cibi festivi

I pulvinari — tempo è d’ornar.»








108.  «Son citaredi a’ pulvinari degli Dei ed a’ banchetti
de’ magistrati.»





109.  «Cesare dittatore nella cena del suo trionfo, distribuì
anfore di vin Falerno nel banchetto e cadi di Chio. Lo
stesso nel trionfo ispanico largheggiò Chio e Falerno. Al
convito poi del suo terzo consolato diè vin Falerno, Chio,
Lesbio e Mamertino.»





110.  



Qui i Romulei magnati e i trabeati

  Cesare volle colle mille schiere

  Che sedessero insieme a laute mense.








111.  



         . . . . i cibi apprestansi

Alla tua mensa in aurei piatti accolti.

                         Trad. Magenta.








112.  



«Se i ricchi nappi onde l’Egitto abbella

I conviti di Roma, o quei che tinge

Partico fuoco d’iride sì bella.»

           Lib. IV. Eleg. V. Trad. Vismara.








113.  «Così crebbe il numero de’ versatili soffitti delle cene,
che d’un tratto l’uno appresso all’altro succeda e si mutino
tanti quante sieno le portate.»





114.  



Frugan costor per gli elementi tutti

  Come appagar la gola; nè al capriccio

  Mai d’ostacolo è il prezzo.

                      Tr. Gargallo.








115.  



A un pranzo u’ niun (temendone

  L’ugne) il mantil recò;

  Via la tovaglia Ermogene portò.

         Ep. Lib. XII, 29. Trad. Magenta.








116.  Æneid., lib. I, 703. — Il Caro poco fedelmente traduce:




  . . . . Con Cerere a le mense

Gli aurati vasi e i nitidi canestri,

E i bianchissimi lini eran comparsi.






Avremmo avuto meglio serbato il costume d’allora se
avesse tradotto:




Distribuiscon da’ canestri il pane

E recan le tovaglie, a cui fur rasi

I velli,






e avremmo appreso che le tovaglie potevan essere di pelli
levigate; ma i traduttori soglion mirare più all’eleganza
che alla precisione. Eppure, volgarizzando dall’antico, non
si dovrebbe mai perdere di vista il concetto storico, pel
quale anche i poemi diventano documenti di storia importanti.
Giova il ripeterlo.





117.  



Piccanti rape e rafani e lattuche

  Gli fean corona: intingoli che stuzzicano

  Lo stomaco impigrito. Eranvi acciughe,

  Carote ed acquerello di vin coo.

              Serm. VIII. Lib. 2. Trad. Gargallo.








118.  «Nè riporre speranza nell’antipasto, perocchè tutto
ora ho soppresso: mentre per lo addietro soleva deliziarmi
d’olive e delle tue salsiccie.»





119.  Lucano vi allude nel verso:




Quippe bibunt tenera dulces ab arundine succos.




  Però che bevan gli Indi

  Della tenera canna i dolci succhi;






e Domiziano di queste canne di zuccaro ne fe’ gitto alla
moltitudine fra tante altre squisite cose.





120.  Tre furono gli Apicii e tutti celebri per la loro ghiottornia.
Il primo visse al tempo di Silla; il secondo sotto
l’impero di Augusto e Tiberio e fu il più famoso e venne
celebrato da Giovenale, da Seneca e da Plinio; il terzo
sotto Trajano e rinomato inventore del marinar le ostriche,
delle quali mandava all’imperatore desideratissime giare,
quando quest’ultimo trovavasi a guerreggiare tra i Parti.
Tanto impose l’abilità degli Apicj, che i cuochi si divisero
persino in Apicj ed Antiapicj, come trovasi menzionato in
Plinio il Giovane.





121.  



D’Esopo il figlio insigne margherita,

  Già di Metella da l’orecchio svelta,

  In aceto stemprò, mille migliaja

  Per bere di sesterzj in pochi sorsi.

         Satira III. Lib. II. Trad. Gargallo.








122.  «Sorbiva preziosissime perle liquefatte coll’aceto.»





123.  «Nè bevon meno e coll’olio e col vino sfidano le
forze, e giù cacciatili nelle svogliate viscere, lo rimettono
per la bocca e rigettan col vomito tutto il vino.»






124.  Negli archi, volgarmente detti Portoni di Porta Nuova
di Milano, recentemente raffazzonati, veggonsi tuttavia incastrate
due teste antiche con iscrizioni che leggonsi:
Quintus Novellius Lucii filius Vatia sevir quæstor,
Cajo Novellio Lucio filii Rufo fratri, che ricordano
adunque la famiglia Novellio, cui appartenne quel gran
beone.





125.  Vedi nel I. vol. alle misure dei liquidi: il congio conteneva
sei sextarii.





126.  



Mai col mantile Ermogene

  A cena non andò;

  Da cena col mantil sempre tornò.

         Ep. Lib. XII. 29. Trad. Magenta.








127.  De Arte Amandi. Lib. III, v. 207-212.




Quindi riparo alla figura offesa

  Cercate, che non è per gli usi vostri

  Inefficace l’arte mia. L’amante

  Non miri apertamente i vasi esposti

  Che l’arte ascosa giova alla beltade.

  A chi non piaceria mirar sul volto

  Stendere quella feccia, e lentamente

  Cader pel peso suo nel caldo seno?

                Trad. di Cristoforo Bocella.








128.  Idem, Ibidem, v. 229.




Molte cose ignorar gli uomini denno,

  Di cui gli offendon molte, se non copri

  Ciò che fa d’uopo di tener celato.

                      Idem, Ibidem.








129.  



Fa che pensar possiam che dormi allora

  Che tu ti adorni.

                      Idem, Ibidem, v. 225.








130.  Ciniflones eran gli schiavi incaricati di tingere i capelli
soffiandovi sopra determinate polveri, cinerarii quelli
che riscaldavan nelle ceneri i calamistri o ferri da arricciare:
calamistri appellavansi anche gli schiavi che usavano
di quel ferro per arricciare; psecas finalmente le
schiave che profumavano i capelli e li ungevano d’olj odorosi.





131.  Idem, Ibidem, 163-166.




Con le Germanich’erbe asconder puote

  La donna la canizie, e può con l’arte

  Miglior del vero altro cercar colore.

  Vanne la donna con la chioma folta

  Per i compri capelli, e col denaro,

  In mancanza de’ suoi, compra gli altrui.

                     Idem, Ibidem.








132.  Discerniculum era il pettine che si usava per far
la divisa dei capelli sin giù alla fronte.





133.  Ex Ponto, III: 3, 51:




Io la scrissi per quelle, a cui l’onesta

  Chioma non è dentro la benda inserta,

  Nè lunga giunge infino al piè la vesta.

                   Trad. di G. B. Bianchi.








134.  Lib. I, v. 31:




Gite lungi, o Vestali, e voi matrone,

Che i piè celate sotto lunga veste.

                   Trad. Cristoforo Bocella.








135.  



Epid.  Come leggiadramente era vestita

              E dorata e fregiata! e che eleganza!

              Qual novità!

Perif.             Di che mai si vestiva?

              Forse della regilla o di mendicula

              Impluvïata, come queste danno

              Nome alle loro vestimenta?

Epid.                             Come,

              Va d’impluvio vestita?

Perif.                        E maraviglia

              Questo ti fa? E non van molte intorno

              Di terre adorne?








136.  Epidicus, act. 2, sc. 2, v. 45-50.




              Nuovi nomi al vestir trovano ogn’anno:

              E la tonaca valla e quella spessa,

              E il linteolo cesicio e l’indusiata,

              La patagiata, callula, crocotula,

              Il suppar, la summinia, oppur la rica,

              L’esotico, il basilico, il cumatile,

              Il melino, il piumatile o il cerino

              E dal cane perfin tolgono il nome

              A prestanza.

Epid.               E qual mai?

Perif.                          Quel di laconico.[137]








137.  Infatti v’eran certi cani detti Lacones o Laconici, come
ce lo apprende Orazio nell’Ode 6 degli Epodi:




Nam qualis aut Molossum aut fulvus Lacon.






Era la laconica un genere di veste assai succinta. Lo stesso
Orazio rammenta la Laconicas purpuras, 2, Od. 18.





138.  Sat. V, v. 30:




Ratto che paventoso abbandonai

  La custode pretesta, ed ai succinti

  Lari la borchia puëril sacrai.

                      Tr. Vinc. Monti.








139.  



Certamente è codesta effeminata

  Moda il portar la tonaca dimessa.

  . . . . . . . . . . . . . .

  Vergogna a te, e femmina ti dico.

                 Pœnulus, Act V. Sc. V.








140.  De Re Rustica 3, 13: «Quando mi trovava presso
Ortensio nel territorio di Laurento, comandò venisse Orfeo,
il quale essendosi presentato in lunga ruba (stola) e colla
cetera, ed avendo ricevuto l’ordine di cantare, sonò la
tromba, al cui suono fummo tosto circondati da sì grande
quantità di cervi, di cinghiali e di altri quadrupedi, che
tale spettacolo non mi parve men bello di quello che
danno gli Edili nel grande circo, quando si fanno le cacce,
ma senza pantere.»





141.  «I Campani gente molle e libidinosa.» Trinummus,
Act. II, sc. 4, v. 144.





142.  Satira VI, v. 130.





143.  Carmen XVI. Ad Aurelium et Furium. Traduco:




Che il costume del poeta

  Sia pudico, a voi sol basti;

  Ma i suoi versi nessun vieta

  Ch’esser possano men casti.








144.  V. 1 e 2. Thomas Moore, lavorò su di tale credenza,
un leggiadrissimo poemetto Gli Amori degli Angeli, che
il cavaliere Andrea Maffei recò in versi italiani.





145.  Profezia di Osea. Capo 1 e 2: «Va prendi per moglie
una peccatrice, e fatti dei figliuoli della peccatrice.» Traduzione
di Monsignor Antonio Martini, del quale non è
inopportuno riferire il commento: «Con questo straordinario
comando fatto al santo Profeta di sposare una sordida
donna, la quale era stata di scandalo nella precedente
sua vita, il Signore prova ed esercita la pazienza e la ubbidienza
di Osea e provvede alla salute spirituale di questa
donna, e principalmente indirizza questo fatto profetico
a rinfacciare a tutta Samaria il suo obbrobrio, ecc.» Non
c’è più nulla a dire!





146.  Osea. Cap. III. V. 1, 2: «Or il Signore mi disse.:
Va ancora ed ama una donna amata dall’amico e adultera....
ed io me la cavai per quindici monete d’argento
e un coro di orzo e mezzo coro di grano.» Trad. Martini,
il quale, non si sgomenta punto del fodi eam e commenta
che: per ritrarla dalla sua cattiva vita le dà il profeta
quindici sicli d’argento ed il resto. E soggiunge: «Questa
non è la dote con cui egli si comperi costei per sua moglie
perocchè egli non la sposò, ma tutto questo si crede
dato a colei pel vitto di un anno, e tutto questo messo
insieme è sì poca cosa, che dimostra la vile condizione
di essa e l’orzo serviva pel pane delle persone più meschine.»





147.  Così Apulejo fa parlare la Dea stessa: «Io sono la
natura, madre di tutte le cose, padrona degli elementi,
principio dei secoli, sovrana degli Dei Mani, la prima
delle nature celesti, la faccia uniforme degli Dei e delle
Dee. Io son quella che governa la luminosa sublimità dei
cieli, i salutari venti dei mari, e il cupo e lugubre silenzio
dell’inferno. La mia divinità unica, ma multiforme,
viene onorata con varie cerimonie e sotto differenti nomi.
I Fenici mi chiamano la Pessinunzia, madre degli Dei;
quelli di Creta, Diana Dittina; i Siciliani, Proserpina Igia;
gli Eleusini, l’antica Cerere; altri Giunone, altri Bellona,
ed alcuni Ecate. Evvi ancora chi mi chiama Ranunsia; ma
gli Egizii mi onorano con cerimonie che mi sono proprie,
e mi chiamano col mio vero nome, la regina Iside.»





148.  Trattato del Sublime. Sezione X. pag. 25. Edizione
Mil. 1822. Soc. Tip. de’ Classici Italiani.





149.  



Te mal tuo grado scuotere,

  Buon Bassareo, non vo’,

  Nè ciò che i sacri pampini

  Celano, al dì trarrò.

Il frigio corno, e i timpani

  Deh! frena, il cui fier eco

  In noi di noi medesimi

  Desta amor folle e cieco;

E con tropp’arduo vertice

  Ne segue Orgoglio il metro

  E sè di arcani prodiga,

  Lucida più del vetro.

              Trad. Gargallo.








150.  



LA VEGLIA DI VENERE




Inno




Chi non provò mai palpito

  Finor d’affetto in core,

  Doman lo dee dischiudere

  Al più fervente amore.

  Giunta è la primavera:

  Cantiam, che s’apre intera.

In primavera a esistere

  Incominciato ha il mondo:

  Gli Amori ora s’accordano

  In nodo più giocondo;

  Melodïosi e belli

  S’accoppiano gli augelli.

Dalle carezze, l’albero,

  Delle pioggie feconde

  Tutto dispiega il nobile

  Onor delle sue fronde,

  E degli Amor la Madre,

  In fra l’ombre leggiadre

De’ bei boschetti splendere

  Doman vedrem più bella

  Intrecciar i tugurii

  Di rami di mortella

  E dal suo letto altero

  Dione avrà l’impero[151].




CORO




Chi non provò mai palpito

  Finor d’affetto in core,

  Doman lo dee dischiudere

  Al più fervente amore.




Le spume dell’oceano

  Fecero in tal stagione

  Nascer, commiste al sangue

  Di un’immortal, Dïone,

  Del mar tra i numi fieri

  E i bipedi corsieri.




CORO




Chi non provò mai palpito

  Finor d’affetto in core,

  Doman lo dee dischiudere

  Al più fervente amore.




L’anno ella tinge in porpora,

  Veste di fior smaglianti,

  Delle sue poppe, turgide

  Pei soffii fecondanti

  Di Favonio, ogni dove

  Soave il latte piove.

Versa le stille roride

  Della notturna brezza,

  Tremule a lei le lagrime

  Brillano per grossezza,

  E sembra ognor che cada

  La goccia di rugiada.

Ella i color purpurei

  Dona al pudico fiore,

  Spremuto in ciel da’ limpidi

  Astri il notturno umore,

  Le verginali spoglie

  Alla diman gli scioglie.

S’accoppieran le vergini

  Rose al suo forte grido,

  Dal sangue già di Venere,

  Dal bacio di Cupido

  Nata e di sol vestita,

  Di fiamma e margarita.

Il suo rossor che ascondere

  Vuol nella veste, ontosa,

  L’invido nodo a sciogliere

  Più non sarà ritrosa:

  Sposa ella pur fra poco

  Il mostrerà di fuoco.




CORO




Chi non provò mai palpito

  Finor d’affetto in core,

  Doman lo dee dischiudere

  Al più fervente amore.




Per lei le ninfe volgono

  Al bosco di mortella;

  Un bel fanciul le seguita:

  Se avesse le quadrella,

  Voi non lo credereste

  Partecipe alle feste.

Ite, o Ninfe, nell’ozio

  Amor l’armi depose:

  Inerme e ignudo mostrasi.

  Siccome a lui s’impose,

  Perchè l’arco non tenda,

  Nè colta face offenda.

Pur rimanete in guardia,

  O Ninfe, al vostro core;

  Senz’armi ancor, bellissimo

  Come le avesse, è Amore

  E allor non vale scudo

  Se si presenta ignudo.




CORO




Chi non provò mai palpito

  Finor d’affetto in core.

  Doman lo dee dischiudere

  Al più fervente amore.




Simili a te, noi vergini

  Venere a te c’invia,

  Noi ti preghiamo, o Delia

  Vergine, acciò non sia

  Brutta la sacra selva

  Da sangue mai di belva.

Solo di questo supplici

  Noi ti moviam preghiera;

  Ella medesma a chiederlo

  Verrebbe lusinghiera;

  Se a vergin fia decente,

  Qui ti vorria presente.

Per tre notti continue

  Gli spensierati cori,

  Scelti fra tanto numero,

  Coronati di fiori,

  Correr vedresti lieti

  Pe’ tuoi boschi e mirteti.

Qui saran Bacco e Cerere

  E de’ poeti il Dio:

  Noi veglierem tra i cantici,

  Se tale è il tuo desio:

  Dïone alle foreste

  Regni, o Delia celeste[152].

Ella si elesse il seggio

  Sovra de’ fiori iblei,

  Recinta dalle Grazie,

  Darà i responsi bei;

  Ibla, dà tutti i tuoi

  Fior che produci a noi[153].

Ibla la veste spoglia

  De’ fior che son tua cura

  Per quanto lunga estendesi

  Dell’Enna la pianura:[154]

  Qui saran forosette

  E montanine schiette.

Quante ninfe soggiornano

  Bosco, foresta o fonte,

  La Madre dell’Aligero

  Nume le vuol qui pronte.

  Vuol che, se nudo incede,

  Si neghi a Amor la fede.




CORO




Chi non provò mai palpito

  Finor d’affetto in core,

  Doman lo dee dischiudere

  Al più fervente amore.




Fia che dimani irradii

  Del suo sorriso amico

  I nuovi fiori e l’Etere

  Sposo alla terra antico,

  Che colle nubi ognora

  Paterne le ristora.

Si scioglierà benefica

  In sen dell’alma sposa,

  Onde nell’ampie viscere

  La vita rigogliosa

  S’agita, si commove

  A creazioni nove.

Dell’universo Venere

  Col soffio suo possente

  Entro le vene penetra

  E n’occupa la mente;

  Procreatrice eterna,

  Il mondo ella governa.

Ella pei campi eterei,

  In terra, al mare in fondo

  Il creator suo spirito

  Infonde ovunque, al mondo

  Obbedïenti addita

  Le sorgenti di vita.




                  CORO




Chi non provò mai palpito

  Finor d’affetto in core,

  Doman lo dee dischiudere

  Al più fervente amore.




Ella portò nel Lazio

  I Trojani Penati,

  Di Laurento la vergine

  Del figlio univa ai fati.

  Lei dal suo tempio tolse

  Che sposa Marte accolse.

Diè alle Sabine vergini

  I Romulei mariti,

  Onde i Ramnesi uscirono,

  Uscirono i Quiriti,

  Di Romolo la gente

  E Cesare possente.




CORO




Chi non provò mai palpito

  Finor d’affetto in core,

  Doman lo dee dischiudere

  Al più fervente amore.




Sentono i campi Venere,

  Voluttà li feconda:

  Ebbe tra i campi il figlio

  Di Dion culla gioconda

  E crebbe ai delicati

  Baci de’ fior’ più grati.




CORO




Chi non provò mai palpito

  Finor d’affetto in core,

  Doman lo dee dischiudere

  Al più fervente amore.




Tutti si legan gli esseri

  Col vincolo d’imene:

  Sulla giovenca spingesi

  Il toro, ed ecco viene

  Mosso da questa legge

  Lungo i ruscelli il gregge.

Vuole la Dea dispieghino

  Gli augelli i loro canti,

  Per le paludi stridono

  I cigni e i proprii vanti

  Moduli invidïata

  Di Terëo la cognata[155].

La voce sua melodica,

  Sarà d’amore invito,

  Nè la sorella piangere

  S’udrà pel reo marito:

  Taccio al canto gentile,

  Finchè verrà il mio aprile.

Come la rondin garrula,

  Allor canterò anch’io,

  Onde la Musa arridami

  E l’Eliconio Dio;

  Però che già Amiclea[156]

  Sè col tacer perdea.




CORO




Chi non provò mai palpito

  Finor d’affetto in core,

  Doman lo dee dischiudere

  Al più fervente amore.








151.  Tradussi Dione, come nel testo: forse più giustamente
dovea dire Dionea, da Dione che Omero dà per madre a
Venere. Esiodo la dice figlia dell’Oceano e di Teti, e fa
nascere Venere dalle spume del mare.





152.  Delia, soprannome di Diana, dall’isola di Delo, ove
era nata. Vedi Virgilio, Eglog. 3, v. 67.





153.  Ibla, monte della Sicilia, celebre per lo squisito miele
che vi si raccoglieva. Due città sicule portavano questo
nome, Hybla major e Hybla parva, sulla costa orientale,
le cui rovine veggonsi tuttavia in riva al mare. I colli che
la circondano, lungo il fiume Alabus, sono in tutte le stagioni
coperti di fiori, di piante odorifere, di timo e di sermolino,
d’onde le api traggono anche presentemente il più
squisito miele. Già induce a credere che il miele d’Ibla,
tanto vantato dagli antichi, fosse raccolto presso d’Ibla la
piccola.





154.  Enna, città in luogo eminente in mezzo della Sicilia.
Le praterie dei dintorni, inframmezzate da limpidi ruscelli,
indorse di sempre verdeggianti boschi e di fiori odorosi,
erano considerate come il soggiorno prediletto di Cerere.
Fu in quella bellissima campagna che venne rapita la di
lei figlia Libera, più nota sotto il nome di Proserpina.





155.  Tereo, dice la Mitologia, fu re di Tracia, figliuolo di
Marte e della ninfa Bistonide. Ebbe per moglie Progne,
figlia di Pandione re di Atene, la quale dopo alcun tempo,
mostrò desiderio di rivedere la propria sorella Filomela.
Tereo per compiacerla si recò in Atene, ed ottenne da Pandione
che lasciasse partire secolui Filomela; ma invaghitosene
cammin facendo, la violò in una casa pastoreccia,
ed affinchè non palesasse il suo delitto, le tagliò la lingua
facendo credere alla moglie che la sorella era morta in
mare. Filomela giunse però a poter disegnare sopra una
tela la sua disgrazia, e la fe’ poscia per mezzo d’una fantesca
a Progne pervenire. Questa trasse astutamente la
sorella dal luogo ov’era rinchiusa e seco la condusse nella
reggia; indi per vendicarsi, prese il bambino Iti, partorito da
Filomela, e dopo di averlo ridotto in pezzi, li diè a mangiare
al padre. Tereo di ciò avvedutosi, prese ad inseguire
con isguainato brando le due sorelle, le quali furono dagli
Dei per compassione trasformate Progne in rondine, Filomela
in usignuolo, Iti in fagiano e Tereo in upupa. — Vedi
Ovid. Met., lib. 6. Mitologia di tutti i Popoli. vol 6.





156.  Amiclea od Amicla, città antica italiana, che dissero
fabbricata dai compagni di Castore e Polluce, i cui abitanti
astenevansi da ogni nutrimento animale. Furono distrutti
dai serpenti, de’ quali abbondava il suo paese.
Erano grandi osservatori del silenzio, onde taciti li chiamò
Virgilio: Tacitis regnavit Amiclis (Æneid. lib. 10, v. 565)
e qui pure nel Pervigilium vien designata Amicla d’essersi
perduta col silenzio: forse non avendo invocato soccorso
a tempo quando era devastata dai serpenti.





157.  



A placarla con suppliche voi chiama

Tutte il dover: dipendon dal suo nome

E onestade e bellezza e buona fama.

                     Tr. G. B. Bianchi.








158.  Vedi nel Vol. I. il Cap. VIII. — I Templi, dove si parla
di quello di Iside.





159.  «De’ ladri e degli augei vigil custode.»





160.  N. 176 del Catalogo del Museo Nazionale di Napoli,
Raccolta Pornografica. — Napoli, 1866. Stabilim. Tip. in
S. Teresa.





161.  Arditi, Il Fascino, pag. 45, nt. 2.





162.  Vol. II. Cap. XII, p. 106-113. Milano, 1873. Presso
Felice Legros, editore.





163.  



  Omai palesi della Buona Dea

Fansi gli arcani, allor che il flauto i lombi

Comincia a stuzzicar: del corno al suono,

Del vino all’estro, di Priapo attonite

Le Menadi, rotondo il crin, volteggiano.

Oh quanta allora in que’ cervelli accendasi

Libidinosa rabbia! Oh con qual impeto

Guizzano, scoppian, s’agitan, vociferano!

Del vecchio vin che bevvero, qual circola

Acre vapor nel trasudante femore.

                   Sat. VI, v. 314-319.








164.  V. 346-49:




Ed or qual ara del suo Clodio è priva?

  Vecchi amici, a l’orecchio il nostro avviso,

  Già datomi una volta, ancor mi sona:

  Chiudila, custodiscila. — Benissimo,

  Ma de’ custodi chi sarà il custode?








165.  



            . . . . a poco a poco

Te aggregheranno del bel numer uno

Quei che accerchian la fronte in lunghe bende,

E tutto avvolgon di monili ’l collo.

Ne’ penetrali lor, con ampie tazze

E ventraia di tenera porcella

Placan la Bona Dea. Ma quelle soglie,

Con rito inverso, or non avvien che tocchi

Piè femminile: a’ soli maschi l’ara

Apresi de la Dea. Lungi, o profane!

Alto s’intona; no, che qui non geme

Tibia ispirata da femmineo labbro.

Tal’orgie i Batti usar fra tede arcane

Solean, stancando l’Attica Cotitto.

            Id., Ibid. Trad. di Gargallo.








166.  



        . . . Via, fuori

. . . . qual vergogna! S’alzi

Da l’equestre cuscin, chi non possiede

L’equestre censo; e de’ mezzan d’amore

Vi sottentrino i figli, in qual sia chiasso

Nati pur sien. Costinci applauda il figlio

Del grasso banditor tra la ben nata

Da’ rezïari giovinaglia, e quella

Degli accoltellatori.

             V. 153-158. — Tr. Gargallo.








167.  



È vecchia usanza, o Postumo, ed antica

  Far cigolar gli altrui letti, e il santo

  Genio schermir che a talami presiede.

                                V. 21-22.








168.  



Lascio i parti supposti, i gaudi, i voti

  Spesso appagati dal Velabro. Oh quante

  Volte raccolti son dalle sue fogne

  Gli ignoti bimbi, sul cui falso corpo

  Nome di Scauri apponsi, e poi ne ottiene

  Suoi pontefici Giove, i salî Marte.

  Capricciosa fortuna ivi la notte

  A que’ nudi bambin volteggia intorno,

  E con l’alito suo tutti gli scalda,

  E in grembo se li avvolge. Allor tra gli alti

  Palagi li dispensa, e ne prepara

  Segreta farsa a sè: l’amor son questi,

  Questi son la sua cura; e che sien detti

  Figli delle Fortuna ella gioisce.

                   Sat. VI, vv. 602-609.








169.  «Nei quadrivii e ne’ chiassi.» Carmen LVIII, Ad
Cœlium.





170.  



Amo ed odio insiem, se chieda

  A me alcun come succeda?

  Io l’ignoro, eppure il sento

  E ne provo un gran tormento.

            Carmen LXXXV. — Mia trad.








171.  



Iam ne exciderunt vigilatis furta Suburræ

  Et mea nocturnis trita fenestra dolis?

Per quam demisso quoties tibi fune pependi,

  Alterna veniens in tua colla manu.




E già i bei furti di Suburra e il caro

  Trescar notturno, e il mio

  Balcon per te socchiuso, agli altri avaro,

  Ti caddero in obblio?

Il mio balcon, d’onde alla fune appesa

  Spesso vêr te calai,

  E con alterna delle mani offesa

  Al collo tuo sbalzai?

                        Trad. Vismara.








172.  



Pria della mensa è poca cosa assai,

  Ma il vin le dona mille grazie e mille.








173.  



Bianca e fredda a veder, ma tra i bicchieri

  Un di goderne, un di sfidarne ha petto.

                    Trad. Vismara.








174.  



Non più vezzoso ad occhieggiar qual fai,

  O fra i spettacol’ del lascivo Foro,

  O sul passaggio di Pompeo n’andrai.

E d’ora innanzi non ti dar la pena

  Di torcer suso il collo agli alti scanni[175]

  Ne l’affollata teatrale arena.

Nè per la via farai fermar lettica

  O aprir portiera onde ficcarvi il capo

  E parlottar colla passante amica.

Ma pria di tutto fuor di casa, fuori

  Ligdamo, fonte d’ogni mal; si venda,

  E con i ferri ai pie’ serva e lavori.








175.  Dissi già nel capitolo de’ Teatri come le cortigiane fossero
nel quattordicesimo gradino del teatro, citando all’uopo il Satyricon
di Apulejo.





176.  Amorum, Lib. III. Eleg. XV:




Madre di amori teneri,

  Cerca novel poeta.

        Trad. di Francesco Cavriani.








177.  



Che vidi incauto? perchè i fati vollero

  Che arcana colpa il guardo mio scorgesse?

Vide a caso Atteone ignuda Cinzia;

  Pur de’ suoi cani pasto egli è rimaso.

                    Trad. di Paolo Mistrorigo.









178.  Sopra la Vita di Publio Ovidio Nasone, Discorsi. Discorso
I.





179.  



Punito io son, chè un turpe fatto videro

  Gli incauti occhi; son reo che gli occhi ebb’io.

                  Trad. di Paolo Mistrorigo.








180.  



Versi ed error, due colpe mi perdettero.

                  Id., Ibid.








181.  Fu Sotade poeta di Tracia, che scrisse in verso ogni
sorta di libidini, e sembra che scrivesse in quel genere
che i Francesi chiamano poesie fuggitive e che in latino
diconsi commatæ, cioè incise, spartite. Così le chiama
Quintiliano; e pare che a’ tempi di lui fossero conosciute,
perciocchè egli proibisse agli istitutori di parlarne a’ giovinetti.
Intitolavansi quelle poesie del poeta Sotade Cinaedos,
per cui Marziale lo chiama Cinedo, ed altri chiama Jonico
quel poema, giacchè l’epiteto di jonico davasi a tutto
ciò ch’era molle e lascivo. Visse questo poeta a’ tempi
di Tolomeo, che il fece gittare in mare entro una cassa
di piombo.





182.  Molti de’ carmi di Catullo tengo da me volgarizzati inediti;
epperò mi valgo sempre per questo poeta della mia traduzione
non edita per anco.




Donna non fu che tanto

  Amata fosse, come or tu da me;

  Nè mai servata, quanto

  Da me lo fosse, la giurata fè.

Lesbia, or tu m’hai condotto,

  Fossi pur buona, a più non ti stimar:

  Nè, s’anco più corrotto

  Tu avessi il cor, ti lascerò d’amar.








183.  



Abbastanza io fui la favola

  De le mense scioperate,

  E di me ciascun fe’ ridere

  A sua posta le brigate.

                  Tr. Vismara.








184.  Sat. 2, lib. I:




Facil Venere e pronta amo e colei

  Che ti dice: fra breve; e fia maggiore

  La voluttà, se partirà il marito.






Mi son sostituito nella traduzione al Gargallo, che questa
volta non ho proprio capito che dir si volesse.





185.  Sat. I. Lib. 11.




        . . . . . Canidia, figlia

D’Albuzio, a’ suoi nemici erbe e veleno.

                        Tr. Gargallo.








186.  «Irritabil genia quella dei vati.» Oraz.





187.  



Il diritto dei tre figli mi diede,

  De’ miei studi poetici in mercede,

Chi potea darlo: addio consorte: vano

  Il don sortir non dee del mio sovrano.

                          Trad. Magenta.









188.  



LA PROSTITUZIONE DELLE MUSE[189]




Or la misera fame, ed i sottili

  Distillati veleni entro le dapi,

  Tutto un popolo esangue e amici pingui

  Per ricchi funerali, ed un impero,

  Che sotto il nome della pace infinto,

  Mollemente si solve e si consuma,

  Quanto fa dir la nostra età la bella

  Età dell’oro, canteran le Muse.

  E canteranno i lagrimosi incendi

  Della marmorea Roma[190], agli occhi loro

  Vaghi sollazzi della negra notte,

  Egregie gesta di colui che baldo

  Dell’assassinio della madre esulta,

  Che alle Furie materne altre ne oppone,

  Alle serpi altre serpi, ognor la mano

  Pronta a nuovi pugnali e di peggiori

  Stragi a far tutto esterrefatto il mondo.

  Canteranno esse scellerati carmi,

  Oscene voluttà, sozzi imenei

  D’un favorito della sposa infami[191],

  Di Venere nefandi monumenti;

  Nè l’onta proveran de’ loro canti

  Le svergognate Muse, e di lor nome

  Verginal, di lor fama immacolata

  Fatte immemori adesso. Ah! via gittato

  Ogni pudor, sotto color bugiardo

  Di lor saver, prostitüir sè stesse,

  E le figliuole dell’olimpio Giove

  Sovra gli umani eccelse, ancor che nulla

  Sentan necessità, fanno a vil prezzo

  Di lor sacra persona empio mercato.

  Esse al capriccio dei superbo Mena[192]

  Piegan codarde, ovver di Policleto

  Obbedïenti al cenno, anco beate

  D’esigua lode, appassionate, ardenti

  Delle recenti impronte, onde una fronte

  Va maculata, o delle ree vestigia

  Che lasciò la catena od il flagello

  A un Geta[193], che da jer fatto è liberto.

  Immemori, che più? del divo padre

  E de’ numi cognati e dell’antico

  Onor di casta e verginal pietate.

  Oh dolor! Alle Furie e a mostri orrendi

  Hanno eretto l’altare e i cenni impuri

  Dell’ignobile Tizio[194] osano voci

  Del Destino appellar: quanto ha l’Olimpo

  Consacrarono all’Erebo; già templi

  Osaron scellerati ergere ed are

  Sacrileghe, e per quanto è di lor possa,

  I cacciati dal cielo empi Titani

  Tentan ripor nelle superne sedi

  E stolto crede a’ loro accenti il mondo.









189.  Con una sacra indegnazione e con maggior calore per
avventura di Persio, Turno, vissuto sotto il regno di Nerone
e vecchio sotto quello degli imperatori di casa Flavia,
compose satire che quello imperante stigmatizzarono a fuoco.
Vuolsi che le sue composizioni non publicasse finchè visse
quel tiranno; ma se ciò fosse, sarebbe stato minore il suo
coraggio, nè di lui avrebbe Marziale potuto dettare il seguente
epigramma:




Contulit ad satyras ingentia pectora Turnus:

Cur non ad Memoris carmina? Frater erat.




Turno piegò l’ingegno suo sovrano

  Al satirico stil: perchè di Memore

  Non i versi emular?... Gli era germano.

         Epigr. lib. XI, 11. — Tr. Magenta.






Da tal epigramma apprendiamo adunque che Turno fosse
fratello di un Memore, poeta tragico, come nel precedente
epigramma lo stesso Marziale lasciò ricordato:




Clarus fronde Jovis, Romani fama cothurni.




Del romano coturno illustro e cinto

  Della fronda di Giove.

                    Id. ib. 10.






L’unico frammento rimasto delle Satire di Turno è,
come dissi, codesto che traduco: taluni vollero perfino attribuirlo
a Lucano, ma i più lo assegnano a Turno.





190.  È chiara in questo verso l’allusione all’incendio di
Roma avvenuto sotto il regno di Nerone, il quale ne fu
ritenuto autore.





191.  Son note le pazze e infami nozze di Nerone con Sporo,
celebrate publicamente in Roma. Questo verso ricorda
quello della Sat. II di Giovenale:




Dives erit, magno quæ dormit tertia lecto.




. . . . Sposa che in ampio letto

Terza a dormire adattisi, fia ricca.

              V. 60. Trad. Gargallo.








192.  Mena fu liberto e favorito del giovane Pompeo; fu
vanitoso sino al ridicolo, e di sua perfidia andò famigerato
nella guerra di Augusto e di Sesto Pompeo. Orazio lo berteggia
in una satira. Morì nella guerra che Ottavio sostenne
contro gli Illirii.





193.  Geta è altro favorito, che eccitò sotto Nerone una sedizione
a Roma. Di lui parla Tacito nel lib. II, cap. 72
delle Storie.





194.  Tizio, cavalier romano, preposto a guardia di Messalina.
Di lui pure fanno menzione gli Annali di Tacito
lib. II, cap. 35.





195.  Lib. VII, ep. 21.





196.  Lib. VII, ep. 24.





197.  Lib. XII, 18.





198.  Études de moeurs et de critique sur les Poètes latins
de la décadence. M. D. Nisard. Bruxelles 1834.





199.  



  ..... Ascondere

Con segni intelligenti

I lusinghieri accenti.








200.  Cic. Pro Cælio. «Libidini, amori, adulterii, banchetti
e commessazioni.»





201.  



I Bagni, i vini e Venere

  Riducon l’uomo in cenere,

  A’ mortali gradita

  Fan nondimen la vita.








202.  



Vuoi tu forse ch’io segga in fra codeste

Prosede e avanzi d’Alicarie, amiche

A’ panattier’, sciupate e infette serve?

             Pœnulus. Act. I, sc. 2, v. 53-55.






Noti il lettore come Plauto usi della parola scœno, invece
di cœno, come dai Sabini si usava allora sostituire
nella pronunzia la s al c. Così scœlum per cœlum, scœna
per cœna. La medesima cosa si fa oggidì, in alcune parti
d’Italia e massime in Toscana.





203.  



La Blitea è una sporca meretrice

  La qual non pute che di vino.








204.  Il comico latino che di queste femmine se ne intendeva,
nella già citata commedia del Pœnulus non dimenticò
la scorta diobolaria, che retribuivasi di due oboli, che è la
stessa moneta del dupondium, e a siffatte sciagurate accenna
pur Seneca nel Lib. VI Controversiarum, in quel passo:
Itane decem juvenes perierunt propter dupondios duos?





205.  



        ARGIRIPPO

Non sono morto affatto, ancor mi resta

Qualche poco di vita, e quel che chiedi

Ancor darti poss’io; ma darò solo

Che tu rimanga in mio possesso e sappia

Che un anno intero tu mi serva e intanto

Presso di te nessun altro tu ammetta.




        CLEERETA

E se tu il vuoi, quanti ho in mia casa schiavi

Evirerò; ma se d’avermi brami,

Il singrafo mi reca, e come chiedi

E come piace a te, dettane i patti:

Ma insiem portami il prezzo, agevolmente

Il resto accetterò. Son dei lenoni

Pari alle porte de’ gabellieri,

S’apron se paghi, se no, restan chiuse.








206.  



        DIABOLO

Fra me, l’amica mia e la mezzana

  Leggine i patti, perocchè poeta

  In codesti negozi unico sei.

  Suvvia, mostrami il singrafo che hai scritto.








207.  Pag. 70. Milano, Edoardo Sonzogno editore, 1872.




Non so trattenermi dal riferire un tale contratto, simile in
tutto a’ singrafi di fedeltà di cui sopra è parola.





Gostanzo, il Procuratore, il secondo Notaio.




Pro. Presto, Alessandro, quei patti obbligatorî: state ad
ascoltare.




Gos. Ascolto.




Ales. In Christi nomine amen. Millesimo quingentesimo
quinquagesimo primo.




Pro. Etc. vieni al merito: lascia stare le clausole generali.




Ales. M. Gostanzo figliuolo di M. Massimo Caraccioli,
parte una, e Madonna Andriana da Spoleti parte altera
omnibus modis etc. etiam con consentimento di Madonna
Dorotea sua figliuola, tutti presenti, e che accettano volontieri
etc. son divenuti agl’infrascritti patti, videlicet che la
detta donna Andriana lascerà Madonna Dorotea sua figliuola
al detto M. Gostanzo un anno intero da star seco dì e notte.




Gos. A lui solo e non ad altri.




Pro. Gliel’aggiungo io. Presto, Alessandro.




Gos. Sì in ogni modo: vedete di grazia d’imbrigliami
sì bene quest’asina, non le voglia il trarmi de’ calci.




Pro. Udite pur, seguita.




Ales. E che nel detto tempo non metta in casa nessun
amico, parente, o innamorato suo antico, moderno, imaginario,
quovis modo.




Gos. Se non me solo.




Pro. Intendo; che non dicesse poi che sete escluso ancor
voi; passa oltre.




Ales. Non ricevi nè mandi lettera, non abbi in casa
carta e inchiostro per scrivere; non tenghi ritratto degli
innamorati vecchi, e passato il terzo giorno gli sia lecito
impune et de facto abbruciarli; non vada a festa, a banchetti,
nè a chiesa; non inviti nessuno a mangiare, non
stia in porta, non facci trebbe, non guardi giù dalle finestre,
non oda cantilene o sospir di gente che passi per la
strada, e sia lecito al detto M. Gostanzo di chiuder le
porte e tenerle chiuse quanto gli piace senza alcuna replica.




Gos. Oh mi piace; oh come va bene!




Pro. Aspettate pur, seguita.




Ales. Levi tutte l’occasioni di farlo sospettare; non calchi
il piede a nissuno, non tocchi la mano, non pizzichi, non
si levi, non si muova.




Gos. Piano, anzi voglio ch’ella si muova e scherzi meco
in camera.




Pro. Con altri, con altri, s’intende.




Gos. Passate oltre.




Ales. Non alzi un occhio, non starnuti, non fiati senza suo
consentimento, non rida dietro alla finestra a nessuno,
non si lasci baciar la mano, o veder gli anelli, non facci
cenno, non motteggi, non guardi, non mostri di tossir e
quando è sforzata, non faccia vezzi nè favore a nessuno;
di più non si finga ammalata per farsi ungere, stropicciare
e sia lecito al detto M. Gostanzo durante il detto termine
per qualsivoglia minima occasione di gelosia ch’ella gli
dia, chiuder la detta Dorotea in camera, in cucina, in sala,
di sotto, di sopra e in qual parte più gli piacerà della
casa, quomodocunque et qualitercunque et ella accetti
ogni cosa per bene.




Gos. Benissimo; ma voi mi lasciate il meglio e più importante.




Pro. Che cosa?




Gos. Preti, Frati, Scapuccini, Guastallini, Pinzocheri,
Chietini, Giovanelli, Riformati, Gabbadei, Zoccolanti, Collitorti
nè per confessione, nè per visita, nè per altro non
mettano il piede in casa sotto alcun pretesto.




Pro. Buon ricordo per mia fè. Presto, Alessandro.




Gos. Aggiungeteglielo in ogni modo, perchè non sono
al mondo lenoni più veementi di queste canaglie.




Pro. Mi meraviglio che la somma Orlandina non ne faccia
menzione, donde ho cavato questo estratto. Hai spedito,
Alessandro? seguita.




Ales. E che nel sopradetto termine la detta Andriana
non abbi alcuna autorità in casa, ma si stia cheta e goda
e taccia et attenda solamente a covar il fuoco, cuocer castagne,
ber vin dolce, sputar nella cenere, e se pur vuol
gridar gridi alla gatta, solleciti il desinare e si faccia legger
dal ragazzo qualche leggenda; del resto lasci il dominio
della casa in podestà del detto M. Gostanzo, sotto la pena di
non ber vino, e di esser staffilata all’arbitrio del detto M.
Gostanzo.




Gos. O buono! seguita.




Ales. Dall’altra banda sia obligato il detto M. Gostanzo
numerargli subito, senza alcuna dilazione, sessanta scudi
d’oro, de’ quali possono disporre a lor modo, senz’alcun
obbligo di restituirli.




Gos. Andiam dentro.








208.  



Il pastor Coridon d’Alessi ardea,

D’Alessi bel fanciul, delizia prima

Del suo signor.

       Egloga II. Tr. di Prospero Manara.








209.  Vedi Giornale degli Scavi, Nuova Serie n. 13, 1870.





210.  



Nè già di lei, che nuda il piè, calpesta

L’aspra selci, è miglior l’altra che ’l collo

Preme d’assiri lettighier giganti.

            Satir. VI, 350. Tr. Gargallo.








211.  



L’ippomane, gli incanti, i beveraggi,

Colchici dovrò dir?

          Sat. VI. 133. — Tr. Gargallo.








212.  «Porgi l’acqua fredda, o ragazzo.» Notisi il fridam
per frigidam quanto s’accosti alla nostra parola fredda.





213.  «Una bianca m’apprese a odiar le brune.» Vedi
Vol. I. Cap. Le Vie, ecc.





214.  «Agli uomini di Nola augurano felicità le fanciulle
di Stabia.»





215.  Vedi Plauto: Asinaria Att. V, Scena 2, v. 76 e 84.




Ma dorme ancora il cuculo, o amatore,

Su ti leva e va a casa.






Il cocolo mio, vezzeggiativo delle amanti veneziane, ne sarebbe
forse la traduzione e l’applicazione, senza l’idea del
disprezzo?





216.  «Non è questo il luogo agli oziosi: passa oltre, o
passeggiero.»





217.  



Così del fuoco di sozza lucerna,

  Brutta e incrostata il viso, il tetro odore

  Del bordello al guancial recò d’Augusto.

           Giovenale, Sat. VI. 130-131. Trad. Gargallo.








218.  «E le misere madri di null’altro più pregavano se non che
fosse loro concesso di raccogliere l’estremo sospiro de’ figli.»





219.  Trad. di Paolo Maspero.





220.  Æneid. Lib. IX. 486. 487:




                   Ed io tua madre,

Io cui l’esequie eran dovute, e ’l duolo

D’un cotal figlio, non t’ho chiusi gli occhi.








221.  Lib. III, v. 539-540.




Sol col tacito volto invoca i baci

E del padre la man che i rai gli chiuda.








222.  «Affermavano passarsi sotto terra l’altra vita dei
morti.» Tuscul. 1, 16.





223.  



  . . . . e con supremi

Richiami amaramente al suo sepolcro

Rivocammo di lui l’anima errante.

      Æneid. Lib. III, 67, 68. Tr. Ann. Caro.






L’espression di Virgilio animam sepulcro condimus,
resa letteralmente, appoggia meglio la credenza da noi riferita,
ed io però tradurrei:




L’anima sua chiudemmo entro il sepolcro.








224.  La Cité Antique, Cap. 1.





225.  «I diritti degli Dei Mani sono santi: questi datici da
morte abbiansi come numi e si onorino di spesa e di lutto.»





226.  Lib. II, 22.





227.  «Le anime di virtù maggiore si chiamano Mani,
quelle che son nel nostro corpo diconsi Genii; fuori di esso,
Lemuri; se infestano colle loro scorrerie le case, Larve;
ma se pel contrario ci son favorevoli, si chiamano Lari
famigliari.» De Deo Socratis.





228.  V. 91-96.





229.  Virgilio, lib. VI, v. 219:




. . . . intorno al freddo corpo intenti

Chi lo spogliò, chi lo lavò, chi l’unse.

                         Trad. Ann. Caro.








230.  Satira III. v. 261-267:




       . . . . la buon’anima,

Che già siede novizia in riva a Lete,

Trema del tetro barcajuol, nè spera

Varcar su la sua barca il morto stagno;

Miser! nè il può senza il triente in bocca.

                          Tr. Gargallo.








231.  Storia Popolare degli Usi Funebri Indo-Europei. Milano,
Fratelli Treves, 1873, pag. 19. — Perchè alla vera dottrina
è sempre gentilezza d’animo congiunta, l’illustre scrittore
mi volle onorato del dono di questa sua opera, che mi
tengo cara e della quale pubblicamente il ringrazio. E come
no, se a’ dì nostri solo compenso a chi si pasce di studio sono
o la noncuranza o la calunnia? Oggi è vezzo di portar la politica
anche ne’ giudizi letterarii, e chi non s’imbranca coi
gerofanti della politica è punito colla cospirazione del silenzio.





232.  Satira III, v. 103-105:




Quindi le tube e le funeree cere.

  Steso e beato alfin nel cataletto,

  E d’aromi inzuppato, irrigiditi

  Slunga vêr l’uscio i piè...

                 Tr. Vinc. Monti.








233.  



Di lutti non plebei teste il cipresso.

                     Pharsal. III, 442.






Spiacquemi non usar qui della versione notissima del
conte F. Cassi, perchè in questo passo si cavò d’impiccio,
col dire semplicemente i funebri cipressi.





234.  Virgilio, Æneid. Lib IV, v. 665-668:




     . . . . In pianti, in ululati

Di donne in un momento si converse

La reggia tutta, e insino al ciel n’andaro

Voci alte e fioche, e suon di man con elle.

                             Tr. A. Caro.








235.  



  . . . . Quiriti, a cui fa commodo

D’assistere alle esequie, è questa l’ora.

                     Phorm. 5. 8. 37.






Ecco per altro la formula più completa della convocazione
al funerale: exequias... (E . G . LUCII. LUCII. FILII)
quibus est comodum ire, tempus est: ollus (ille) ex ædibus
effertur.





236.  «Io Sesto Anicio Pontefice attesto avere costui onestamente
vissuto.»
Bannier, Spiegazione delle favole.





237.  «Da qualche anno in qua non si offerse altro sguardo
del popolo romano una pompa così solenne e memorabile,
come i publici funerali di Virginio Rufo, non meno egregio
ed illustre, che fortunato cittadino.» Lib. II. epist. 1, Tr. Paravia.





238.  «Detti furono siticini coloro che solevano cantare
canti lamentevoli a titolo d’onore, quando a taluno si
facevano i funerali e recavansi a seppellire.»





239.  



Le prefiche che seguano pagate

Nell’altrui funeral e piangon molto

E si strappano i crini e ancor più forti

Alzan clamori.








240.  Riti funebri di Roma. Lucca, 1758.





241.  



Spargete lagrime,

  Querele alzate,

  Lutto e gramaglie

  Or simulate,

  Del triste coro

  Echeggi il Foro.








242.  In Vespasianum, 19.





243.  Lib. II, Eleg. XIII:




Tu verrai dietro lacera

  E petto ignudo e chiome,

  Nè cesserai ripetere

  Del tuo Properzio il nome.

                 Tr. Vismara.








244.  Annali, III, 2.





245.  «La nostra prosapia di tal guisa congiunge alla santità
dei re, che assai possono in mezzo agli uomini, la
maestà degli dei che sono i padroni dei re.» Svetonio, In
Cæs. VI. Giulio Cesare da parte di madre si diceva discendere
da Anco Marzio, re.





246.  Pag. 83.





247.  La legge vietava la cremazione del cadaveri in città
a prevenire gli incendj. La basilica Porcia di Roma infatti
erasi incendiata per le fiamme dal rogo di P. Clodio.





248.  



Sul freddo labbro gli ultimi

  Baci tu allor porrai

  Quando versar dall’onice

  Assiri odor vedrai.

             Id. Ibid.








249.  «Addio: noi ti seguiremo tutti nell’ordine nel quale
la natura avrà voluto.»





250.  Lib. IV. Eleg. VII:




Perchè il favor su la mia pira, o ingrato,

  Non invocar del vento?

  Perchè non arder su l’estremo fato

  Stilla di caro unguento?

E t’era grave ancor non compri fiori

  Gittar sul mio feretro,

  E al cenere libar del vin gli onori

  Da lo spezzato vetro?

                 Trad. Vismara.








251.  Phaleræ. Erano piastre d’oro, d’argento o altro metallo
lavorate che si portavano sul petto, come attesta
Silvio Italico nell’emistichio:




. . . . phaleris hic pectora fulget,[252]






da persone di grado, che venivano accordate per fatti di
valore, come si farebbe oggidì colle decorazioni cavalleresche.
Erano anche bardamenti di cavalli.





252.  «Di falere ha costui splendido li petto.»





253.  



      . . . . . Altri gridando

Le pire intorno, elmi, corazze e dardi

E ben guarnite spade e freni e ruote

Avventaron nel fuoco e de’ nemici

Armi d’ogni maniera, arnesi e spoglie;

Altri i lor proprii doni, e degli uccisi

Medesmi vi gittar l’armi infelici

E gli infelici scudi, ond’essi invano

S’eran difesi.

           Lib. XI, 193-196. Tr. Caro.








254.  Libro XXIII, 257-265. Trad. V. Monti.





255.  



        . . . . . in ordinanza

Tre volte armati a pie’ la circondaro

E tre volte a cavallo, in mesta guisa

Ululando, piangendo, e l’armi e ’l suolo

Di lagrime spargendo.

                       Lib. XI, 188-190.








256.  Annal. Lib. II. VII. Il Davanzati così traduce: «Nè
Cesare combattè gli assedianti (i Catti), perchè al grido del
suo venire sbandarono, spiantato nondimeno il nuovo sepolcro
delle legioni di Varo, per onoranza del padre si
torneò.» In nota a questo passo, Enrico Bindi, nell’edizione
del Le Monnier 1852 vol. I. p. 65, pose: «Di questo costume
antichissimo detto decursio, vedi Senofonte nel
sesto di Ciro, Dione, 55; Svetonio in Nerone. Il Lipsio
cita Omero, Virgilio, Livio, Lucano e Stazio.»





257.  Sat. Lib. I Sat. 8:




    . . . . il camposanto

De la plebaglia...






Così traduce il Gargallo: ma non aveva proprio altro
vocabolo da sostituire a quello che la religion nostra ha
consacrato?




Non potevasi, a mo’ d’esempio, esser più fedeli all’originale
traducendo:




Alla misera plebe era codesto

Il comune sepolcro?








258.  Gruter, Iscriz.:




Sull’ossa tue io verserò quel vino,

  Che non bevesti mai, giovanettino.








259.  Dizionario delle Antichità, alla voce Patera.





260.  V. 124-129.





261.  Epist. Ex Ponto, 1, Lib. III:




Uopo è che i corpi esangui ai mesti roghi,

Vengano dati.








262.  



        . . . . E di natura impero

Ma il pianto impon, se di fanciulla adulta

C’incontriam ne l’esequie, e se bambino,

Negato al rogo da l’età, si infossa.

                         Tr. Gargallo.








263.  Pha. Hist. Nat. VII, 15.





264.  Hist. Nat. Lib. II, 55. «Non è lecito ardere un uomo
privato in questo modo di vita; la religione ci tramanda
doversi seppellire sotto terra.»





265.  La peine de mort, 1871.





266.  Il mio dotto amico dott. Gaetano Pini, fra i più strenui
propugnatori della cremazione, perchè la conferenza
del 6 aprile riuscisse di pratico vantaggio, propose il seguente
ordine del giorno, che ne concreta lo scopo e che
venne unanimemente accolto. «L’Assemblea fa voti che
nella prossima discussione, la quale avrà luogo in Parlamento,
intorno al progetto del nuovo Codice sanitario,
già approvato dal Senato del Regno, venga ammesso all’art.
185, come facoltativa, la cremazione dei cadaveri,
lasciandone ai sindaci dei Comuni la sorveglianza.» L’altro
amico mio, Mauro Macchi, deputato, promise appoggiare
tale mozione in Parlamento.





267.  Sat. VI, 33 e segg.




                           La cena

Funebre irato obblia l’erede, e fetide

Dà l’ossa all’urna, il cinnamo svanito

Non curando, e le casie ammarascate.

                        Trad. V. Monti.








268.  Vedi Cicerone, De Legibus. Lib. 2, c. 55.





269.  «Essersi sovente ascoltati uomini preclari della nostra
città avvezzi a dire: allorquando vedevano le immagini
de’ maggiori, queste gagliardissimamente accendere
l’animo loro a virtù: vale a dire non tanta efficacia aver
quella cera o figura, quanto crescere in petto agli egregi
uomini la memoria delle loro gesta con ardente incitamento,
nè questo mai sedarsi, finchè la loro virtù non ne abbia
raggiunta la fama e la gloria.»





270.  Vv. 151-152.





271.  Vv. 99-100.





272.  



Dal portar dono ai morti il nome prese

  Di Feralia quel dì.

       Fastorum. Lib. II. Tr. Bianchi.








273.  Fasti. Lib. II:




Hanno il suo onore anche i sepolcri: imponi,

  L’ombre avite a placar, qual che tu sii,

  Sul rogo alzato non pregiati doni.

Poco chieggono i Mani: ufficii pii

  Presso loro a un gran dono han peso eguale.

  Non ha la bassa Stige ingordi iddii.

Ad appagar lor brame un coccio vale

  Di serti a biotto ivi gettati ornato,

  E sparse biade intorno e poco sale:

E sciolte vïolette e pan bagnato

  Nel vin pretto: abbia pur cose sì fatte

  Il coccio in mezzo della via lasciato.

Nè vieto il più; ma queste ancor sono atte

  L’ombre a placare: al posto altar vicino

  Aggiunger dei preci e parole adatte.

                           Tr. G. B. Bianchi.









274.  «Cena ferale in picciola scodella.» V. 85.





275.  Orazio, Lib. III, Od. XIV.




       . . . . Di fresche spose o nuova

Schiera, o fanciulli, il vostro infausti detti

                Labbro non muova.

                            Trad. Gargallo.








276.  



Vedrò almen ciò che dir mi fia permesso

  Di color le cui gelide faville

  La via Flaminia e la Latina asconde.

                        Trad. Gargallo.








277.  «Così i monumenti sepolcrali, acciò ammoniscano coloro
che passano lungo la via sè essere stati, ed essi essere
parimenti mortali.» De Lingua Latina, Lib. VI, 1, 5.





278.  



Tolgalo il ciel dal collocar mia fossa

  Lungo il rumor di popoloso calle

  Che turbi il sonno a le mie placid’ossa.

Così degli amator l’alme più fide

  E le tombe si fan favola al vulgo

  Che gusta i nomi più famosi e ride.

Copra me pure in solitario canto

  Terren, defunto, e sovra lui distenda

  Arbor frondosa di bell’ombra il manto:

Me ancor di sabbia inosservato acervo

  Chiuso a le belve: sol che il nome mio

  Non sia bersaglio al passeggier protervo.

              Lib. III, Eleg. 16, vv. 25-30.

              Trad. Vismara.








279.  



          . . . . ecco, una mano

De’ miei resti sostiene il pondo intero.

          Lib. IV, Eleg. XI. — Trad. id.








280.  «Taluno costituiva a sè ed alla propria famiglia.»





281.  «Quelli che il padre di famiglia acquistò per sè e
suoi eredi, o per diritto ereditario.»





282.  «Questo monumento non segue gli eredi; o non passa
agli eredi.»





283.  Lib. I. Sat. 8:




Mille il ceppo da fronte e lungo l’agro

  Piedi trecento ivi assegnava: esclusi

  Dal monumento rimanean gli eredi.

                       Trad. Gargallo.









284.  I Sepolcri, v. 101-103.





285.  Vv. 114-117; 124-125.





286.  Fu riprodotta la bella memoria del Carrara dal Giornale
del Tribunali di Milano, Anno II, N. 225 e 226,
ossia 20 e 21 settembre 1873.





287.  «Marco Cerrinio Restituto, Augustale, in terreno concesso
da decreto de’ Decurioni.»





288.  «Ad Anio Vejo di Marco, Duumviro per la giustizia,
quinqueviro per la seconda volta, tribuno de’ soldati eletto
dal popolo; per decreto de’ Decurioni.»





289.  «A Mammia figlia di Publio (oppure di Porcio se il
monumento vicino è di suo padre o d’alcuno della sua
famiglia) sacerdotessa pubblica, luogo di sepoltura dato
per decreto de’ Decurioni.»





290.  «Questo spazio di venticinque piedi quadrati fu accordato
a Marco Porcio figlio di Marco per decreto de’ Decurioni.»





291.  «Mi sia il nuovo anno fausto e felice.»





292.  Ep. 1, lib. 2. Vedi anche la lettera sua a Marco Mario,
Epist. 3, lib. 7.





293.  «Ad Aulo Umbricio Scauro Menenio figlio di Aulo,
duumviro di giustizia, i Decurioni decretarono il collocamento
d’un monumento, duemila sesterzi[294] pe’ suoi funerali
e una statua equestre nel foro. Scauro padre al proprio
figlio.» Taluni, in luogo di Umbricio, la incompleta parola
...RICIO, lessero per Fabricio; altri per Castricio:
io ho seguito chi lesse Umbricio.





294.  Appena questa somma, che corrisponderebbe a 400 lire, poteva
bastare alla spesa del rogo e della cerimonia funebre. Certo
le altre spese, come i ludi gladiatorj, sarannosi sopportati dalla
famiglia.





295.  «Al genio protettore di Tiche venerea di Giulia figliuola
d’Augusto.»





296.  



Oggi, o Giunone, nel tuo dì natale

  Accogli i santi dell’incenso onori

  D’un’esperta fanciulla e genïale.

                            Mia trad.








297.  Tab. 10, n. 1, e 2.





298.  Lib. XVI degli Annali. Trad. Davanzati.





299.  «Servilia all’amico dell’anima.»





300.  «A Cajo Calvenzio Quieto Augustale, venne per la sua
munificenza concesso da decreto dei Decurioni e per Consenso
del popolo l’onor del bisellio.[301]»





301.  Questa munificenza non lascerebbe supporre che avesse comperato
l’onor del bisellio? Stando a un’iscrizione edita da Grutero,
un C. Titus Chresimus a Suessa l’avrebbe pur comperato
col dono di mille sesterzi, pari a L. 200.





302.  «A N. Istacidio Eleno maestro del Borgo Augusto.»
«A N. Istacidia figlia di Scapido.»





303.  «A N. Istacidio Eleno maestro del Borgo Augusto.»
«A Istacidio Gennaro.»
«A Mesonia Satulla. In profondità 15 piedi; di fronte
15 piedi.»





304.  Vol. I. Capit. IV, pag. 101.





305.  «Cajo Munazio Alimeto visse anni 57.»





306.  «A Marco Allejo Lucio Libella padre, edile, duumviro,
prefetto quinquennale ed a Marco Allejo suo figlio, decurione
che visse diciassett’anni. Il suolo pel monumento è
stato loro publicamente concesso. Alleja Decimilla figlia di
Marco, sacerdotessa publica di Cerere, lo fece erigere allo
sposo ed al figlio.»





307.  «Se vuoi esserlo in Roma, otterrai: in Pompei è malagevole
cosa.»





308.  «A Lucio Cejo figlio di Lucio, Menenio: a Lucio
Labeone per la secondo volta duumviro di giustizia e
quinquennale, Menonaco liberto.»





309.  Pompeja. Pag. 92.





310.  Pompei descritta da Carlo Bonucci.





311.  «M. Arrio Diomede liberto di ... Maestro del sobborgo
Augusto Felice, alla sua memoria ed a quella de’ suoi.»





312.  Paradiso XVII: 130.





313.  Ho già ricordato e circondato di somma lode in questa
mia opera il romanzo storico di Luigi Castellazzo,
che si ascose sotto il pseudonimo di Anselmo Rivalta, dal
titolo Tito Vezio: ebbene qui m’occorre di rammentarlo
ancora come quello che con tale suo magnifico lavoro
pose in bella e appassionata azione la vita pubblica e privata
de’ Romani. Coloro che si faranno a leggerlo — ed io auguro
che meglio sia conosciuto dagli italiani senza abbadare
alla irruente consorteria che tenta mettere lo spegnitoio
sugli ingegni e sulle opere di chi non è di sua parte,
poichè il Castellazzi è strenuo campione della italiana democrazia — oltre
l’ognor crescente diletto, vi raccoglieranno
messe di ottimo insegnamento.





314.  Gerusalemme Liberata. C. I, st. 3.





315.  Chateaubriand aveva già raccolto la censura da molti
fatta al sistema di tutto quanto asportare e chiudere nei
musei che si rinvenga d’interessante negli scavi. «Ce que
l’on fait aujourd’hui me semble funeste, ravies à leurs
places naturelles, les curiosités les plus rares s’ensevelissent
dans des cabinets, ou elles se sont plus en rapport avec
les objets environnants» (Voyage en Italie vol. XIII pag. 88).
Ma poi il medesimo autore, immemore di questa sua censura,
sulla fine dello stesso volume, così mostra l’inconveniente
dell’opposto sistema che sembrava aver egli suggerito
nelle sue prime parole. «Quelques personnes n’avoient
pensé qu’au lieu d’enlever de Pompei les diverses
objets que l’on y a trouvés, et d’en former un museum
a Portici, l’on auroit mieux fait des les laisser à leur
place: ce qui auroit représenté une ville ancienne avec
tout ce qu’elle contenoit. Cette idée est spécieuse et ceux
qui la propoient n’ont pas réfléchi que beaucoup de choses
se seroient gatées par le contact du l’air, et qu’indépendamment
de cet inconvénient on aurait couru le risque
de voir plusieurs objets dérobés par des voyageurs peu délicats:
c’est qui n’arrive que trop souvent.» A tuttociò
si cercò d’ovviare col mettere in Pompei talune opere in
copia, trasportando nel Museo gli originali.





316.  I Sepolcri, v. 231.





317.  Ercolano e Pompei.





318.  Appendice al Capitolo XVIII.





319.  Così ne resero conto i Soprastanti agli Scavi nella
loro Relazione ufficiale dei lavori eseguiti dal 1 novembre
al 31 dicembre 1868.




«19 (novembre). Proseguendosi tuttora lo scoprimento
della su cennata località, nella penultima di esse, accosto
al muro esterno, ed all’altezza di circa quattro metri dal
pavimento, si è rinvenuta una testa virile in marmo di
grandezza naturale, scheggiata al naso ed alle orecchie...




«24. Nella stessa località indicata il giorno 19, all’altezza
di circa tre metri dal suolo, si è rinvenuta un’altra
testa virile in marmo, anche di grandezza naturale, un
poco scheggiata al naso, e mancante della parte anteriore
del collo, ov’era stata restaurata dagli antichi, osservandosi
un pernetto di bronzo che sosteneva il pezzo che manca.»
Giornale degli Scavi. Nuova serie, n. 5, p. 119.





320.  Plutarco. Vita degli uomini illustri, vol. 4. Vita di
Pompeo. Versione italiana di Gerolamo Pompei.





321.  Vell. Paterc. Lib. II; Plin. Hist. Nat. lib. VII, cap. 10.





322.  Il Conte Cassi, parafrasando al solito, così rende questi
versi del libro II. 728-730.




Ma suo (della Fortuna) malgrado ancor se’ Magno. E mentre

  Te e la tua donna, e i figli tuoi percuote

  Un bando indegno, in ogni cor dimori

  Con pietosa memoria: e in quel che cerchi

  Un rifugio fra l’armi a’ tuoi penati.

  In sulla poppa stessa ove t’assidi,

  Esule glorioso, a te fan cerchio

  I Consoli, il Senato, Italia e Roma,

  E ovunque movi è a te seguace il mondo.








323.  Id. Vita di Marco Bruto; vol. 5.





324.  Id. ibid.





325.  Ad Atticum; lib. XIV, ep. I.





326.  Paris, Librairie Hachette, terza ediz. 1874.





327.  Nuova Serie n. 6, pag. 133.





328.  Appendice al Capitolo primo.





329.  Volume I, pag. 38.





330.  L’incendio vesuviano del 25 aprile 1872. Conferenza,
ecc. — Napoli Stabilim. Tip. Partenopeo 1872.





331.  Il Piccolo di Napoli del 26 Aprile 1872.





332.  Incend. Vesuv. pag. 11.





333.  Napoli. Stamperia del Fibreno, 1873.








Nota del Trascrittore




Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.




Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK POMPEI E LE SUE ROVINE, VOL. 3 (OF 3) ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/646589092980551542_cover.jpg
PIER AMBROGIO

POMPEI

ELE

SUE ROVINE

VOLUME TERZO






