
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Kulturgeschichte der Deutschen im Mittelalter

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Kulturgeschichte der Deutschen im Mittelalter


Author: Georg Steinhausen



Release date: November 18, 2023 [eBook #72163]


Language: German


Original publication: Leipzig: Verlag von Quelle & Meyer, 1916


Credits: The Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK KULTURGESCHICHTE DER DEUTSCHEN IM MITTELALTER ***






Anmerkungen zur Transkription


Das Original ist in Fraktur gesetzt.
Im Original gesperrter Text ist so ausgezeichnet.
Im Original in Antiqua gesetzter Text ist so markiert.



Weitere Anmerkungen zur Transkription befinden sich
am Ende des Buches.





  




  EX·LIBRIS






Wissenschaft und Bildung




Einzeldarstellungen aus allen Gebieten des Wissens


Im Umfange von 150–180 Seiten

Geh. 1 M. · In Leinenband 1.25 M.


Die Sammlung bringt aus der Feder unserer berufensten
Gelehrten in anregender Darstellung und
systematischer Vollständigkeit die Ergebnisse wissenschaftlicher
Forschung aus allen Wissensgebieten. :: :: :: ::


Sie will den Leser schnell und mühelos, ohne Fachkenntnisse
vorauszusetzen, in das Verständnis aktueller
wissenschaftlicher Fragen einführen, ihn in ständiger
Fühlung mit den Fortschritten der Wissenschaft halten
und ihm so ermöglichen, seinen Bildungskreis zu erweitern,
vorhandene Kenntnisse zu vertiefen, sowie neue
Anregungen für die berufliche Tätigkeit zu gewinnen.
Die Sammlung »Wissenschaft und Bildung« will
nicht nur dem Laien eine belehrende und unterhaltende
Lektüre, dem Fachmann eine bequeme Zusammenfassung,
sondern auch dem Gelehrten ein geeignetes Orientierungsmittel
sein, der gern zu einer gemeinverständlichen
Darstellung greift, um sich in Kürze über ein seiner
Forschung ferner liegendes Gebiet zu unterrichten.
Der weitere Ausbau der Sammlung wird planmäßig
durchgeführt. Abbildungen werden
den in sich abgeschlossenen und
einzeln käuflichen Bändchen
nach Bedarf in sorgfältiger
Auswahl
beigegeben.


❀


Über die bisher erschienen Bändchen vergleiche den Anhang.






Wissenschaft und Bildung


Einzeldarstellungen aus allen Gebieten des Wissens


88


Kulturgeschichte

der Deutschen

im Mittelalter


Von


Prof. Dr. Georg Steinhausen


Bibliotheksdirektor in Cassel


Zweite neubearbeitete Auflage.



  Signet



1916

Verlag von Quelle & Meyer in Leipzig








Alle Rechte vorbehalten.





Altenburg

Pierersche Hofbuchdruckerei

Stephan Geibel & Co.






Inhaltsverzeichnis.






		Seite



	Einleitung: Kultur und Volkstum
  	1



	Erstes Kapitel: Zusammenstoß und erste Auseinandersetzung
urdeutschen Wesens mit der Weltkultur
  	3



	Zweites Kapitel: Erste Fortschritte deutschen Lebens im
Rahmen deutscher Eigenart unter wachsender Führung
der Herrenschicht (Ländlich-kriegerische Kultur)
  	21



	Drittes Kapitel: Die stärkere Durchdringung deutschen
Lebens mit der antik-kirchlichen Kultur unter zunehmender
Beeinflussung durch die Romanen: Aristokratisches
Zeitalter
  	58



	Viertes Kapitel: Ausbildung einer allgemeineren Laienkultur
volkstümlichen Charakters: Bürgerlich-demokratisches
Zeitalter
  	113










Einleitung.

Kultur und Volkstum.




Eine nationale Kulturgeschichte muß vor anderen Gesichtspunkten
das Verhältnis von Kultur und Volkstum in den Vordergrund
stellen. Kaum einem Volke ist es beschieden gewesen, eine
Kultur ganz aus sich heraus zu entwickeln, am wenigsten aber
den Völkern, die auf jugendlich-barbarischer Entwicklungsstufe in
den Bann der antiken, d. h. der orientalisch-griechisch-römischen
Weltkultur gerieten. Je zäher und kräftiger das Volkstum, je
ausgeprägter seine Eigenart ist, um so schwieriger wird die
Auseinandersetzung mit einer siegreichen fremden, überragenden
Kultur. Insbesondere ist das deutsche Volk schwerer und später
als andere Völker zu einem solchen Ausgleich und damit zu einer
einheitlichen höheren Kultur gelangt. Die Entwicklung des Volkstums,
dessen Wurzeln zu einem guten Teile in den natürlichen
Bedingungen des Bodens und des Klimas liegen, dem aber
weiter durch langdauernde wirtschaftliche und soziale Verhältnisse
frühzeitlichen Lebens ein Stempel für spätere Zeiten aufgedrückt
wird, ist mit jenem natürlichen Grundstock und den in frühester
Zeit erworbenen Zügen nicht abgeschlossen. Das Volkstum wird
auch durch die äußere Geschichte, durch die äußere politische
Zusammenfassung selbst ganz verschiedener Völkerteile, durch die
Gemeinsamkeit der Geschicke ebenso wie der kulturellen Verhältnisse
in seiner Entwicklung infolge der Neubildung gewisser
Wesenszüge, der Änderung oder des Schwindens anderer bestimmt[1].
Werden auf der einen Seite die fremden Elemente
höherer Kultur durch das Volkstum aufgenommen und verarbeitet,
und bewirkt die Verbindung beider Faktoren wie das Sichdurchsetzen
des Volkstums das Entstehen einer eigenen nationalen
Kultur, so wird wieder das Volkstum durch die angeeignete Kultur
beeinflußt. Aber der Verlauf der Auseinandersetzung wird eben
mit dem größeren oder geringeren ursprünglichen Abstand der
beiden Faktoren, mit der größeren oder geringeren Anpassungsfähigkeit
des Volkes, mit der größeren oder geringeren Neigung,
seine Eigenart zu bewahren, ein sehr verschiedener. Er kann
überaus wechselvoll und mannigfaltig, im einzelnen vielfach besonders
charakteristisch werden. Und das ist bei der Kulturentwicklung
der Deutschen der Fall. Man versteht diese nicht,
wenn man nicht als bestimmende Faktoren die nationale Eigenart,
das bodenständige Volkstum mit seinen Anlagen, Trieben und
alten Lebens- und Kulturüberlieferungen einerseits und die sich
auf alle Weise durchsetzende Weltkultur, deren Eindringen auch
wieder durch einen jener zähkonservativen Art entgegengesetzten
Trieb der Deutschen zu höherer Kultur, durch einen überaus
bezeichnenden Lerneifer gefördert wird, andererseits ansieht. Wie
das Verhältnis beider Faktoren den Gang der Kulturentwicklung
und seine größere oder geringere Schnelligkeit bestimmt, wie aber
aus diesem Verhältnis gerade auch die deutsche Kultur der einzelnen
Zeiten selbst als Ergebnis hervorgeht, das ist ein Hauptgesichtspunkt
der nachfolgenden Darstellung, die durchaus nicht
etwa einen Auszug aus meiner großen »Geschichte der Deutschen
Kultur« darstellt. Gerade die Geschichte der deutschen Kultur
im Mittelalter ist von jenem Gesichtspunkt aus besonders merkwürdig.
Am Schluß des Mittelalters war dann ein Ausgleich
beider Faktoren bis zu einem gewissen Grade erreicht. Aber
mit dem Einbruch neuer Wellen der höheren Kultur ergab sich
ein neues Aus- und Nebeneinander, bis das bewußte Streben
nach höherer und feinerer Kultivierung den Sieg davontrug und
zu einer Kulturblüte führte, die dem lange kulturell abhängigen
Deutschland die Führung im Reigen der Völker gab. Das wird
uns später in einer Darstellung der Geschichte deutscher Kultur
in der Neuzeit beschäftigen.


Fußnote:




[1] Vgl. die näheren Ausführungen in meinem Aufsatz: Kultur und
Volkstum im »Archiv für Kulturgeschichte« Bd. VIII, Heft 2.












Erstes Kapitel.

Zusammenstoß und erste Auseinandersetzung
urdeutschen Wesens mit der Weltkultur.




Das Gebiet des heutigen Deutschen Reiches ist bekanntlich
keineswegs von jeher von germanischen Menschen bewohnt gewesen.
Den Hauptteil des Westens, den Süden und den Südosten
hatten vielmehr, von den Germanen durch die Gebirge
Mitteldeutschlands geschieden, lange die Kelten inne. Den Osten
scheinen andererseits Letten und Slawen bewohnt zu haben, aber
sehr frühzeitig zurückgedrängt zu sein. Die ersten Sitze der Germanen
selbst sucht man, nicht ganz ohne Widerspruch einzelner, in
den Gebieten der westlichen Ostsee und auch der östlichen Nordsee.
Mächtige Bewegungen der Germanen, hervorgerufen u. a. durch
die Übervölkerung infolge der Beschränktheit des Kulturlandes,
sind also auf dem Boden unseres Vaterlandes bis kurz vor Beginn
unserer Zeitrechnung vor sich gegangen, und auch später
zeigt sich deutlich eine außerordentliche kriegerische Beweglichkeit
der Stämme, bis zur Völkerwanderungszeit eine zweite, noch gewaltigere
Durcheinanderrüttelung und Wanderung einsetzt. Erst
nach dieser Zeit, deren Endergebnis im Verhältnis zu den heute
deutschen Gebieten auch ein gewaltiger Verlust im Osten durch
das Vordringen der Slawen war, beginnt eine zusammenhängende
Entwicklung des späteren »Deutschlands«.


Eine Kulturgeschichte der Deutschen kann erst mit dem Abschluß
der Völkerwanderung oder eigentlich erst mit der Herausbildung
eines »deutschen« Volkes in Staat und Kultur einsetzen.
Die einst germanischen Gebiete im Osten können überhaupt erst
seit ihrer späteren Kolonisierung in Betracht kommen; denn an
die einstige Siedelung der Ostgermanen kann die spätere deutsche
Kulturgeschichte nirgends anknüpfen. Im Westen und Süden waren
freilich die früher keltischen Gebiete bis zum Rhein und über den
Main hinaus bei dem Zusammenstoß mit den ein weiteres Vordringen
zunächst verhindernden Römern schon mehr oder weniger
lange von Germanen besetzt, die ziemlich frühe den Niederrhein,
gegen die Mitte des 1. Jahrhunderts v. Chr. auch den Mittelrhein
überschritten, später nach Böhmen und Ungarn drangen.
Vor allem ist ferner das »alte Volksland« zwischen Weser und Elbe
seit alters germanisch gewesen. Auch hier hat aber die Völkerwanderung,
die nur wenige Stämme, wie die Friesen, nicht mitgemacht
haben, störend eingegriffen. Immerhin haben wir im
ganzen in diesem Gebiet eine ununterbrochene Entwicklungslinie,
und so mögen einige kurze Bemerkungen über die germanischen
Zustände vorangeschickt werden[2]. Für unsere Betrachtung müssen
freilich gerade die kulturell fortgeschrittensten Germanen im Westen
und Südwesten, die zu dem römischen Besetzungsgebiet gehörten
oder mit ihm in kultureller Berührung standen, ausscheiden.
Einerseits handelt es sich hier nur zum Teil um germanische,
viel mehr um keltische Bevölkerung, andererseits fielen diese
Gebiete in der Völkerwanderungszeit der Zerstörung anheim, und
nur ganz mittelbar wirkten die einstigen entwickelteren Zustände
des römischen Germaniens in ihren Resten später nach.


Die Anschauungen über die Kultur der Germanen,
wie sie gang und gäbe sind, leiden meist an zwei Grundfehlern.
Man mißt ihr einerseits eine viel zu große Eigenart
bei, und man unterschätzt doch andererseits wieder die
bereits erreichte Höhe. Viele angeblich eigenartige Züge
der Germanen sind den meisten Völkern auf niedriger Stufe gemein.
Der Erscheinung der großen, aus unzureichendem Kulturland
erwachsenen Wanderungen, die schon Thukydides für die
Urzeit vieler Völker bezeichnend gefunden hat, entspricht der
rücksichtslose Eroberungsgeist solcher Zeiten. Die natürliche, aber
auch durch wirtschaftliche Gründe bedingte Raublust zeitigt Viehraub
wie Frauenraub. Aus dem letzteren entspringen überall
die Fehden des beleidigten Stammes oder der Sippe, und ebenso
tritt überall bei den damals leicht vorkommenden Totschlägen
die Sippe des Getöteten als Rächerin an der Sippe des Mörders
auf (Blutrache). Aus dem kriegerisch-räuberischen Zug ergibt
sich auch die überall verbreitete Sklavenhaltung. Ursprünglich
verfielen diese erbeuteten Menschen dem Tode, was aber mit
sakralen Gedanken zusammentraf: das feindliche Leben wird den
Göttern geopfert. Menschenopfer sind auch für die Germanen nicht
zu leugnen. Menschenleben, fremde wie eigenes, spielen auf dieser
Stufe überhaupt keine Rolle, daher die Todesverachtung des
Kriegers, die Tötung von Greisen, das Aussetzen von Kindern,
die Grausamkeit des Vaters gegen ein zu strafendes Kind, die
blutige Härte des primitiven Strafrechts. Auch gewisse innere,
seelische Zeugnisse der ungebändigten Naturkraft sind Gemeingut
der primitiven Völker, so der Mangel an Selbstbeherrschung (im
Trunk – die Trinkfreude hat bei den Germanen freilich besondere
Ausgestaltung erfahren –, im Spiel), weiter die Unbeständigkeit,
das Fallen von einem Extrem ins andere, aus
»wilder Bewegtheit« in »starre Ruhe«, in die vielberufene »Trägheit«.
Dem entspricht überhaupt eine große Wankelmütigkeit,
ein rasches Aufflammen im Zorn, eine schnelle Beruhigung.
Groß ist sodann die Übereinstimmung auf religiösem Gebiet
(Ahnenkult, Seelenglaube, die Abwehr der Seelengeister durch
Zaubersegen bei Krankheit usw., die Verehrung von Bäumen,
Hainen, Bergen, Gewässern, die aus dem Seelenglauben sich
ergebenden Totenbräuche, die Gräberbeigaben, die Totenopfer
und Totenschmäuse, das Weissagungswesen [Befragen der beschworenen
Seelen], die Gewinnung der höheren Gewalten
durch Opfer, die Verbindung von Festen [Tänzen] und Schmäusen
[Gelagen] mit den Opfern). Gewisse sittliche Züge entspringen
ebenfalls allgemein den primitiveren wirtschaftlichen und sozialen
Verhältnissen, so die Gastfreundschaft. Auch die germanische
Achtung vor der inneren Überlegenheit der Frauen, die immerhin
als eigenartig gelten darf, ist doch nicht ganz ohne Parallelen
bei den klassischen Völkern (Frauen bei Homer). Andererseits
ist bei vielen primitiven Völkern und so auch bei den Germanen
die Frau die Hauptträgerin der Arbeit. Überall gilt
auch die selbstherrliche Macht des Hausvaters, der Frau und
Kinder in einer bei den Germanen schon etwas gemilderten Rechtlosigkeit
unterstehen. Die Vielweiberei der Naturvölker bestätigt
Tacitus für die germanischen Vornehmen. Deren Hauptmachtmittel,
die keltisch-germanische Gefolgschaft, findet sich in wenigstens
vergleichbarer Form bei den Griechen (die ἑταῖροι der Großen).
Feste Formen haben die staatlichen Verhältnisse bei allen Völkern
auf dieser Stufe noch nicht angenommen. Herrscher mit bestimmten
Rechten sind die »Könige« der Germanen nicht: die versammelte
Masse der Freien ist souverän. Noch äußert auch, wie
überall, der Verband der Sippe, der auch Kriegs- und Wirtschaftsverband
ist und im Rechtsleben als ausschlaggebender Faktor
an Stelle des Einzelnen tritt, seine große Bedeutung, wenn auch
bei den Germanen bereits die Anfänge locker-staatlichen Lebens
diese Bedeutung einschränken. Auch für die wirtschaftlichen Verhältnisse,
die vielumstrittenen Agrarzustände der Germanen vor
allem, ließen sich, je nach dem Standpunkt, bei anderen Völkern
genug Parallelen finden. So vor allem bezüglich des Gemeineigentums
am Boden.


Die wirtschaftliche Kulturstufe der Germanen darf man
im übrigen nicht zu niedrig einschätzen. Heute ist man über
eine verhältnismäßige Höhe des Ackerbaus bei den Germanen
im ganzen einig. Sein hohes Alter ist ebenso nachweisbar
wie eine sehr frühe Seßhaftigkeit der Germanen. Die dem entgegenstehende,
nicht zu leugnende Beweglichkeit, die man als
Beweis für nomadische Zustände angesehen hat – auch wegen
des anscheinenden Übergewichts der Viehzucht –, meint man heute,
wie schon Waitz, als Begleiterscheinung jenes kriegerischen Vorwärtsdringens
auffassen zu sollen, wie man ja auch in der Völkerwanderung
wieder zu halbnomadischen Zuständen kam. »Den
jährlichen Wechsel der Feldmarken und Wohnsitze innerhalb der
Sippen eines Gaus zur Zeit Cäsars« muß man dann mit Hoops
als »einen kriegerischen Ausnahmezustand« ansehen.


Der wirtschaftlichen Kulturstufe entsprechen eine nicht mehr ganz
primitive Lebenshaltung (Woll-, Leinen- und Pelzkleidung,
Block- und Fachwerkhäuser, mannigfacher Hausrat, vor allem
aus Holz) und eine neben der hauswirtschaftlichen Erzeugung
etwas entwickeltere gewerbliche Tätigkeit (Böttcherei,
Schnitzerei, bessere Töpferei, Schmiedekunst, in Friesland Weberei).
Eine gewisse künstlerische Betätigung zeigt die altnationale Holzschnitzerei
und Holzbemalung. Dem Holzschnitzwerk sind auch
manche Formen, wie der Kerbschnitt, in der Metalltechnik nachgeahmt:
vielleicht ist das dem antiken Stilgefühl so entgegengesetzte
Flecht- und Verschlingungswerk, das später noch für den
Völkerwanderungsstil als charakteristisch gilt, gleichen Ursprungs.


Vom geistigen Leben der Germanen ist nicht allzu viel zu
sagen. In die Frühzeit darf man nicht allzu viel hineindeuten,
am wenigsten auf Grund der viel späteren Blüte des nordischen
Geisteslebens mit seiner gewaltigen Vorstellungswelt. Die Formenfülle
der Sprache, deren Klang den Römern naturgemäß höchst
barbarisch und rauh erschien, ist nichts eigenartiges. Auch die
poetisch-sakrale Pflege der Sprache in rhythmischer Form bei
feierlichen Akten ist primitiven Völkern gemeinsam (mit Tanz,
d. h. feierlichem Schreiten im Kreise verbundene sakrale Chorgesänge).
Aus den Totenklagen durch einzelne Vorsänger entwickelten
sich episch-balladenartige Gesänge einzelner. Episch eingeleitet
wurden auch wohl die Zaubersprüche, die Beschwörungen, episch
gefärbt war auch die sonstige Spruch-, vor allem die Rätseldichtung,
deren uralte Übung jedenfalls auf kein niederes geistiges
Leben hindeutet. Eigenartig ist vor allem die rhythmische Form
der poetischen Rede bei den Germanen gewesen, die Alliteration,
die wir mit Sicherheit für eine sehr frühe Zeit annehmen
dürfen.


Trotz der betonten starken Gleichförmigkeit der Menschen und
ihrer Einrichtungen auf primitiven Stufen haben sich uns für
die Germanen überhaupt manche eigenartigen Züge ergeben.
Auch was über den späteren deutschen Menschen im
allgemeinen gesagt werden kann, darf vielfach schon auf Züge
aus germanischer Zeit zurückgreifen, insbesondere muß der Individualismus,
wenn auch nur eine rohe und unausgeglichene
Form desselben, bereits für die Germanen hervorgehoben werden.
Für diesen individualistischen Zug seien noch einige Belege hinzugefügt.
Cäsar (D. b. g. IV, 1) schon hat ihn besonders betont;
er spricht von der »Ungebundenheit des Lebens, da sie,
von Kindheit an an keine Pflicht oder Zucht gewöhnt, nichts
gegen ihren Willen tun«. Und Tacitus (Ann. XIII, 54) fügt,
als er von zwei Häuptlingen spricht, die die Friesen »regierten«,
ironisch hinzu: »soweit Germanen überhaupt regiert werden.«
Ein andermal (Hist. IV, 76) heißt es bei ihm: »Die Germanen
lassen sich nichts befehlen noch sich regieren, sondern tun alles
miteinander rein nach ihrem Belieben.« Stärker kann der neben
der Innerlichkeit wichtigste Zug der späteren Deutschen nicht gut
betont werden.


Es kamen die Zeiten der näheren Berührung mit den
Römern, die Zeiten des friedlichen Eindringens der Germanen
in das Heer und schließlich den Beamtenstaat der Römer, weiter
die Ansiedelung germanischer Stammesteile in dem entvölkerten
Römerreich, endlich der kriegerische Ansturm gegen dasselbe und
dessen Zertrümmerung während der sogenannten Völkerwanderung,
deren Anstoß aus dem fernen Osten kam. Für die Entwicklung
der späteren deutschen Kultur ist es nun von größter Bedeutung,
wie weit die Innergermanen – nur um diese handelt
es sich für uns – in diesen Jahrhunderten von der
römischen, d. h. der Weltkultur bereits beeinflußt
wurden.





Hierbei ist zunächst festzustellen, daß südliche Einwirkungen durch
den Handel schon lange vorher bestanden. In der Bronzezeit kamen
die Bronze und das Gold nach Norden wie der begehrte Bernstein
in das südliche Europa auf alten, häufig durch reiche Depotfunde
feststellbaren Handelswegen, die, meist Flußläufen folgend, über
Land Europa durchquerten. Viel südliches vermittelten auch die
Kelten. Jetzt soll es sich aber um unmittelbare römische Einflüsse
handeln. Da sind einmal die Jahrhunderte schärfer als
bisher auseinanderzuhalten. Es ist ferner wohl zu beachten, ob
es sich um Übernahme rein äußerlicher, durch den Handel eingeführter
Dinge oder um innere, wirklich kulturelle Beeinflussung
handelt. In der Tat waren die Einwirkungen anfänglich
recht gering, die Beeinflussung des eigentlichen Germaniens
rein äußerlich. Die frühen Römerzüge in das Innere blieben
ohne Nachwirkung. Folgenreicher war die germanische Reisläuferei:
mancher Söldner mochte allerlei Römisches später in die
Heimat bringen. Das wichtigste bleibt aber der Handel. Der
Handelsverkehr zwischen Römern und Germanen scheint sich früh
besonders auf den Menschen-(Sklaven-)handel erstreckt zu haben;
für Menschen wurde Wein eingeführt. Natürlich haben die römischen,
uns auch durch Cäsar und Tacitus bezeugten Händler, die kühn
sogar weit nach Norden drangen – selbst in Skandinavien kannte
man römisches Geld –, bald auch andere Dinge gebracht, wie
die Funde zeigen, vor allem Metallgeräte und -gefäße, Schmucksachen,
Waffen, vielleicht auch Pfeffer.


Eben die Funde helfen uns besser über die Einzelheiten des
römischen Einfuhrgutes unterrichten als die Lehnwörter, auf die
man sich sonst stützt. Von den Funden zeigen zunächst die Münzen,
daß stärkerer römischer Handel vor Nero nur bis an die Ems
drang und nach dem eigentlichen Innergermanien erst gegen
Ausgang des 2. Jahrhunderts einsetzt. An eingeführten römischen
oder provinzialrömischen Gegenständen kommen in Betracht:
Bronzegefäße (italische [kapuanische Bronzeeimer und Kasserollen],
später gallische, besonders vom Niederrhein stammend), Gläser,
Tongefäße (Terra sigillata), daneben seltener und meist erst
später Gürtelschnallen, Fibeln u. dergl., möglicherweise auch
Trinkhornbeschläge, die aber ebenso wie die Hängezierate unter
römischem Einfluß in Germanien selbst hergestellt sein können.
Daß derlei im germanischen Norden und auch im inneren Deutschland
begehrt wurde, bestätigt wieder, was bereits über die nicht
zu unterschätzende Lebenshaltung und Kulturstufe der Germanen
gesagt wurde. Die Gefäße scheinen übrigens durchweg mit dem
Weinhandel zusammenzuhängen. Was wir sonst von Entlehnungen
wissen, betrifft die römischen Besetzungs- und Grenzgebiete
an Rhein und Donau, von denen sie erst viel später durch Vermittlung
des fränkischen Staates und der Kirche ins Innere
drangen. Dahin gehören die römisch gearteten Bezeichnungen der
Wochentage (zum Teil nur Übersetzungen) und die Übernahme der
römischen Zeitrechnung; die Germanen zählten sonst nach Nächten
(noch im 16. Jahrhundert Briefschlußformel: Hiermit viel guter
Nächt) und hatten das Mondjahr. Dahin gehört alles, was
mit der Weinkultur, mit der feineren Obst- und Gemüsekultur,
der Kochkunst, auch schon mit dem Steinbau zusammenhängt;
dahin die Reihe der Münz- und Gewichtsbezeichnungen u. a.
In jenen Gegenden wird aber infolge der innigen Berührung
auch eine starke, freilich nicht zu übertreibende und im eigentlichen
Sinne wesentlich nur für die westlichsten, wirklichen Grenzgebiete
(Moselland) geltende[3] Romanisierung des ganzen Lebens
bis zu einem gewissen Grade behauptet werden können, und
das Fundmaterial soll sogar zeigen, daß gerade die wenigen
germanischen Stämme dieser Gebiete derselben viel geringeren
Widerstand entgegensetzten als die keltischen. Wie der Saterdag
(Saturntag, engl. saturday) nur in niederrheinischen Landen vorkommt,
so ist dieses den Römern (Plinius) am besten bekannte
Gebiet auch sonst eine Hauptstätte römischen Einflusses, wie sich
diesem ja schon früh die Ubier oder, wie sie sich lieber nennen
hörten, die Agrippinenser gern hingaben. Im übrigen verfielen
hier aber diesem Einfluß weniger Germanen als Kelten; von
ihnen kam durch Händler manches Römische auch zu den Friesen
und weiter zu den übrigen Küstengermanen, viel mehr als zu
den anscheinend allem Römischen und Keltischen mehr abgeneigten
Germanen am rechten Ufer des Niederrheins.


Wohl zu unterscheiden von diesem römischen Einflußbereich ist
aber Innergermanien, vor allem Nordwestdeutschland. Hier
ist, wie gesagt, in den ersten beiden Jahrhunderten n. Chr. von
wirklichem römischen Einfluß keine Rede, auch noch
kaum von römischer Handelsware. Auch Tacitus bestätigt für
seine Zeit, daß nur die Grenzgermanen allerlei Römisches annahmen
und erhandelten, nicht die Innergermanen. Der Überlandverkehr
im Osten (Bernstein) hat dorthin allerdings namentlich
seit Neros Zeiten schon viel römisches Handelsgut gebracht;
ebenso mag der Seehandel den Küstengermanen mancherlei eher
vermittelt haben als denen im Binnenlande. Vor allem zeigt dies
die fehlende Beeinflussung der heimischen Keramik. Im Laufe
der Zeit aber wuchsen die Einflüsse infolge der Beziehungen zu
den römischen Provinzen und des wachsenden Einströmens von
Germanen in römische Dienste. In spätrömischer Zeit muß z. B.
die Wein- und Obstkultur schon weiter nach Osten gedrungen
sein. Man hat in Pfahlbauten in Fulda aus dieser Zeit Trauben-
und Pfirsichkerne gefunden. Später wirkten sodann Einflüsse von
der Donau her. Die die Grenzen bedrängenden Markomannen
mochten auch durch friedliche Berührungen mannigfache Einwirkung
erfahren. Am meisten gewannen in dieser Beziehung
die Goten, zumal in der von ihnen besetzten dazischen Provinz,
von der höheren Kultur, bekanntlich auch bereits vom Christentum.
Im Westen aber waren es die neuauftretenden großen
Stämme der Franken und Alemannen, die immer heftiger die
römischen Grenzlande bedrängten und sie weiter und weiter in
Besitz nahmen oder sich durch Einwanderung festsetzten. Franken
und Alemannen stellten auch das Hauptkontingent als Söldner
für das römische Heer, das zu Ende des 4. Jahrhunderts überhaupt
überwiegend germanisch war. Trotzdem nun die Alemannen
als die typischen Barbaren, als rohe, wilde Zerstörer
galten, zeigen sie ebenso wie die Franken bald erheblichere
römische Einwirkungen. Beide wurden nun zu wirklichen Bauernvölkern;
die Lebenshaltung nahm mancherlei Römisches an.
Die Alemannen hatten nach Ammianus Marcellinus um die
Mitte des 4. Jahrhunderts nach römischer Art erbaute Dörfer,
d. h. sie wohnten z. T. schon in Steinhäusern oder verwendeten
bei ihren Häusern wenigstens schon stärker die Steine. Ganz
anders steht es aber noch immer bei den Stämmen des
Nordwestens, den Friesen und den jetzt ältere Stämme vereinigenden
Sachsen. Immer bleibt es zwar bei dem erwähnten
römischen Einfuhrgut: sonst ist aber weder von höherer Landwirtschaft,
Obst- und Weinkultur, Steinbau noch von sonstigen vorgeschritteneren
Kulturerscheinungen wichtiger Art die Rede. Indessen
ist auch für die zum Teil stärker romanisierten Westgermanen,
insbesondere die Franken, festzuhalten, daß die germanische
Eigenart trotz allen äußerlichen Entlehnungen durchaus
bewahrt wird. Das zeigt im Kunsthandwerk vor allem jener sogenannte
»Völkerwanderungsstil«, auf den hier nicht näher eingegangen
sei.


Das zeigt aber auch Art und Wesen der Franken selbst dann
noch, als sie nach den Stürmen der Völkerwanderung ihr großes
Reich gegründet hatten. Es sollte von all den Reichsgründungen
auf römischem Boden – von dem Sonderreich der Angelsachsen
abgesehen – allein dauernden Bestand haben und für die späteren
Deutschen eine grundlegende kulturelle und staatliche Bedeutung
gewinnen. Vom Standpunkt der Weltkultur aus gesehen bedeutete
die Zeit der Völkerwanderung, der Zertrümmerung
des römischen Reiches, zweifellos eine schwere Erschütterung.
Immerhin ist von einer Vernichtung der bisherigen Kultur
nicht die Rede. Die Zeitgenossen empfanden nichts von einem
Abschneiden der bisherigen Entwicklung. Das römische Reich ist
in den Augen der Völker nicht zugrunde gegangen: Kaisertum
und Christentum blieben lebendig. Die kulturellen Überlieferungen
lebten vor allem in der Kirche fort, abgesehen von Byzanz, dem
eigentlichen Rückzugsort der Kultur und des staatlichen Wesens
der Antike. Für den neuen Entwicklungsabschnitt des Abendlandes
war eine eigenartige Mischung von Römertum, dem mit
ihm schon verbundenen Christentum und germanischem Barbarentum
bezeichnend. Aber als kriegerisch-politische Macht von urwüchsiger
Kraft hat gerade das Frankenreich die Verhältnisse des
gesamten Abendlandes neu gefestigt: als karolingisches Universalreich
trat es auch äußerlich an die Stelle des römischen Reiches.
Für die romanische Welt bedeutete das Frankenreich die Fortdauer
der Barbarenherrschaft, die Franken selbst aber wurden
gelehrige Schüler der Romanen, ohne doch ihre Eigenart aufzugeben.
Als sich später ein östliches, eigentlich deutsches Reich
bildete, blieb wieder bei diesem die militärisch-politische Vorherrschaft,
und die Idee der Fortdauer des römischen Reiches
haftete auch an ihm: aber für Franzosen und Italiener blieben
die Deutschen die »Barbaren«, und diese suchten von jenen immer
wieder zu lernen, als den Erben der auch in ihren Trümmern
überlegenen alten Kultur.


Schon im Frankenreiche selbst bestand ein ähnliches Verhältnis.
Der kulturelle Schwerpunkt lag in seinem romanisierten Westen,
aber der politisch wirksame Teil war der schon ganz germanisch
gewordene Osten mit seiner frischeren Volkskraft. Dazu kam
nun die Richtung der kulturell-politischen Betätigung des Frankenreichs
nach Osten, wodurch auch die auf altem Germanenboden
gebliebenen Stämme, zuletzt die urwüchsigsten von allen, die
Sachsen, dem Frankenreich einverleibt wurden. Für diese Stämme
bedeutete das eine (nach Osten immer geringere) Annäherung
an die höhere römisch-germanische, fränkische Kultur, einen neuen
Abschnitt der Entwicklung. Das fränkische Reich wurde der Vermittler
der von ihm aufgenommenen Elemente der römisch-christlichen
Kultur. Freilich handelt es sich um eine aus den verschiedenen
Elementen neu schaffende, eigenartige fränkische Mischkultur.
Trotz der Durchdringung römischen und germanischen
Wesens ist es aber nützlich, kurz die römischen Elemente,
die zunächst dem Frankenreich, dann durch dieses und vor
allem später durch die Kirche den Deutschen vermittelt wurden,
für sich zu überblicken, wie ich das ausführlicher in meiner
»Geschichte der deutschen Kultur« (I², S. 74 ff.) getan habe.


In der äußeren Lebenshaltung handelt es sich da zunächst um
den (übrigens auch im Frankenreich noch sehr beschränkten) Steinbau,
um Hausgerät (Tafeltuch, Kissen, Sack, Flasche, Kelch,
allerlei Metallgeschirr, Metallspiegel, Schlüssel, Kette u. a.), Beleuchtungsgerät
(Kerze, Öllampe), von Trachtstücken nur um das
Hemd und die Socke und gewisses Schuhwerk, um allerlei Schmuck
und Zierat, um den Kopfputz der Frauen, den Siegelring, weiter
um neue oder veränderte Waffen (Hakenlanze, Langschwert), um
Verfeinerung der Körperpflege (Haar- und Bartpflege) und des
Badewesens, um die Bekanntschaft mit einer vorgeschritteneren
ärztlichen Kunst, um neue Musikinstrumente (Pfeife, Fiedel) und
Spiele (Brettspiel). Man lernte sodann eine feinere Kochkunst,
namentlich auch die bald übertriebene Verwendung neuer Gewürze
– vom Pfeffer war schon die Rede –, eine feinere Backkunst,
gewöhnte sich z. T. auch an leichtere Kost (Gemüse, Früchte,
Fische), worauf später auch die Kirche hinwirkte, und an größere
Mäßigkeit im Essen, namentlich bezüglich des Frühmahls. Am
Wein, den man auch würzte, fand man immer mehr Geschmack;
das Bier galt seit der Christianisierung zunächst als heidnisches
Getränk. Die Weinkultur drang immer weiter vor, im 7. Jahrhundert
in die Pfalz, nicht minder die gleichfalls von den Römern
übernommene Obst- und Gemüsekultur, auch das Okulieren und
Pelzen. Man lernte zu den früher schon eingedrungenen Arten
neue weitere kennen. Von den Römern übernahm man ferner die
Wiesenkultur, die Düngung des Bodens, die Wassermühle, bessere
Butter- und Käsebereitung, die Wollschur. Weiter beruhte der
Handel vielfach auf römischen Elementen. Für das fränkische
Münzwesen war Rom selbstverständlich das Vorbild: von einer
wirklichen Geldwirtschaft konnte bei den wieder ganz naturalwirtschaftlichen
Zuständen sonst keine Rede mehr sein. Zu den
heimischen, übrigens jetzt vielfach vervollkommneten Gewerbsarten
kamen neue hinzu, die der Maurer, der Glaser, der Schlosser.


Gewisse Elemente höherer Technik, etwa beim Straßenbau
(strata), und auch der großen Kunst retteten sich aus der Antike
in die spätere Überlieferung. Letzteres geschah wesentlich durch
die Kirche. Schon der Kirchenbau geht in seiner Grundform, der
Basilika, auf die Antike zurück, und selbst in den eigenartig entwickelten
späteren Kirchenstilen, dem romanischen vor allem, ist
doch an römische Grundelemente angeknüpft. Aber eben nur
die von der Kirche übernommenen Kunstelemente konnten noch
wirken, nicht mehr die eigentliche Antike. Ganz treffend weist
Dehio darauf hin, wie verständnislos die Barbaren die römischen
Baudenkmäler in den Rheinlanden anblickten. Aber immerhin
wirkte die antike Kunst auch in der kirchlichen Vermittlung doch
eben noch als lebendige, wenn auch beschnittene und verkümmerte
Antike, so zuletzt in der karolingischen Renaissance.


In sozialer Beziehung blieben bei der nunmehr sich bildenden
Grundherrschaft – die eindringenden Germanen setzten sich von
Anfang an als große und kleine Grundherren fest – die Abhängigkeitsverhältnisse
der Zinsleute nicht ohne römische Beeinflussung
(durch die Domänenwirtschaft und die Übertragungsformen
der Precarei [von der Kirche ausgebildet] sowie die
eigentliche Kommentation, durch die sich einer in den Schutz eines
Mächtigen begab) (s. S. 38 f.). An die römische Immunität
knüpfte sich später eine bedeutsame Entwicklung (s. S. 42).
Das Staatswesen, die Verfassung und die Auffassung der öffentlichen
Ämter blieben im Grunde germanisch, aber, soweit es
die sich immerhin entwickelnden Verhältnisse erforderten, waren
römische Einrichtungen doch nicht ganz ohne Einwirkung. Dem
entwickelten Finanz- und Steuerwesen waren die Franken, wie
ja in Westeuropa nun allgemein ein naturalwirtschaftlicher
Rückschlag hereinbrach, nicht gewachsen, aber das später so
wichtige Zollwesen behielten sie dauernd. Infolge der Verwendung
im öffentlichen Leben vor allem übernahmen sie die
römischen Monatsnamen. Die Verwaltung der späteren Zeit
zeigt in manchen Dingen Spuren römischen Einflusses, vor allem
die Kanzlei. Gewisse Einzelheiten des Beamtenstaats ferner, die
man aber auch noch umgestaltete, wurden übernommen (Grafenamt)
oder mit germanischen Dienstverrichtungen verknüpft. Das
seit der Wanderungszeit viel fester ausgebildete Königtum wurde
nun römisch gefärbt, wenn auch sein Grundcharakter, ebenso wie
der der fränkischen Verfassung überhaupt, germanisch bleibt. Es
wirkte aber die absolutistische Auffassung der Romanen; die Ausübung
der Regierungsgewalt ähnelte mehr und mehr dem Wesen
des Imperiums, dem man auch gewisse Titel entnahm. Die
Salbung und die Insignien wie Zepter und Krone kamen später
auch hinzu. Schließlich ist dann der Begriff des universalen
Kaisertums selbst wieder aufgetaucht, wohl durch den Einfluß der
Kirche, und als eine sehr hochgehaltene Erbschaft von den Germanen
dauernd bewahrt worden. Das römische Recht war zu
entwickelt und fremdartig, als daß es auf die Germanen übergehen
konnte. Das geschah erst im ausgehenden Mittelalter.
Die Kirche lebte aber natürlich nach römischem Recht, und in
Italien war es überhaupt nicht nur einigermaßen lebendig geblieben,
sondern auch weiter entwickelt. Aus dem Strafrecht gingen
übrigens das Gefängniswesen (Kerker, Kette) und die Folter früh
auf die Franken über. Die entwickelteren Verhältnisse erforderten
ferner die Aufzeichnung des heimischen Rechts, d. h. der einzelnen
Stammesrechte. Sie erfolgte unzweifelhaft nach römischem Beispiel
– wie denn auch die Zeitfolge der Aufzeichnungen der
stufenmäßigen Annäherung der Stämme an die höhere Kultur
entsprach, von der noch unter Chlodwig (Ende des 5. Jahrhunderts)
niedergeschriebenen Lex Salica bis zu der erst unter
Karl d. Großen erfolgten Aufzeichnung des friesischen und sächsischen
Rechts. Sie erfolgte auch durch lateinisch gebildete Leute und
in lateinischer Sprache.


Das war insofern kaum anders möglich, als schreiben noch
lange nur lateinisch schreiben bedeutete. Dieses Schriftwesen mit
dem damals so wichtigen Urkundenwesen war eine der wichtigsten
Kulturerrungenschaften, die die Franken und die späteren Deutschen
dem Römertum verdankten, aber es blieb lange ein fremder, bald
mit Respekt, bald mit Scheu betrachteter Bestandteil im deutschen
Leben, wie die gesamte höhere Bildung und die völlig römisch-romanische
Wissenschaft überhaupt. Schrift-, Schul- und Bildungswesen
wie die Gelehrsamkeit waren unter gründlicher Minderung
des in Gallien erreichten Hochstandes auf den eigentlichen Träger
der Romanisierung, auf den Klerus, als Monopole übergegangen
und wurden in elementaren Formen weiter überliefert. Der
Geistliche pflegte allein die Sprache, die das Mund- und Ausdrucksstück
für alle diese höheren Dinge war und die Grundlage
aller Bildung und Kultur darstellte, das Latein, das sich freilich
immer mehr den neuen Ansprüchen anpaßte und von Klassizität
weit entfernte. Da das entwickeltere Leben die Beurkundung so
vieler Vorgänge erforderte, wurde der Geistliche als Handhaber
der Schrift auch der Beherrscher der weltlichen, der staatlichen
Verwaltung, der Kanzlei. Aber das unerhörte Joch dieser fremden
Sprache war vor allem deshalb dauernd aufgerichtet, weil sie die
Sprache derjenigen Macht war, die als ein fremdes, orientalisches
Element schon der Antike siegreich eingefügt war, die nun als
durchaus romanisch von vornherein zu dem germanisch gebliebenen
Staat wie erst recht zu dem eigentlichen Volksleben im
Gegensatz stand, gleichwohl, wenn auch ihrerseits beeinflußt und
»barbarisiert«, auf beide einen immer stärker beherrschenden
Einfluß ausübte, der christlichen Kirche. Sie war das Gefäß
des neuen Glaubens, der freilich schon wie der Steinbau
vor der Gründung des Frankenreichs von den Römerstädten am
Rhein und in Noricum aus sich ein wenig verbreitet hatte, zum
Teil in der Form des Arianismus, wie manche griechische Lehnwörter
(Kirche, Engel, Pfingsten, Samstag u. a.) zeigen sollen[4],
der nun aber allgemein, wenn auch zunächst nur äußerlich, auf
die Franken und Deutschen überging. Seine Verbreiter, die
Geistlichen, schon durch ihre römische Tracht vom Volk geschieden,
waren überhaupt die Vertreter des fremden Kulturgeistes, der
später auch über das zunächst bei seiner Art bleibende
deutsche Volk kommen sollte, Erzieher zu höherer Religion
und Sittlichkeit, zu geistiger Kultur, ebenso aber Träger antiker
künstlerischer Überlieferungen sowie vor allem jener segensreichen
wirtschaftlichen Fortschritte und Bereicherungen. Aber diese Geistlichen,
anfangs aus Romanen ergänzt, waren schließlich auch
Deutsche, und so färbte denn wieder deutsche Volksart auch sie,
und man kam miteinander aus.


Bei der Übermittelung der Elemente der höheren Kultur, also
bei der Romanisierung, war die Kirche überhaupt sehr bald die
eigentlich treibende Kraft geworden, nicht um der Kulturmission
selbst, vielmehr um der Ausbreitung des Christentums willen, bei
der jene Mitteilung der absichtslos bewahrten Kulturgüter sich
ganz von selbst ergab. Das erste ist also immer die Christianisierung,
und so haben denn auch die späteren »deutschen«
Stämme aus dem Frankenreich von all dem genannten römischen
Gut zuerst nur gerade das am wenigsten antike, aber um so
mächtigere Element des Christentums übernommen, trotzdem ihrem
jugendlich-frischen Geist der starr-fanatische orientalische Gottesglaube,
das formalistische, metaphysische Gedankengewand, das
ihm der überkultivierte hellenistische Geist in seinem Absterben,
die Kulturmüdigkeit des späteren Altertums, gegeben hatte, das
hierarchische Organisations- und Machtsystem, das Rom hinzugefügt
hatte, geradezu entgegengesetzt waren. Aber wie der
Frankenkönig Chlodwig das Christentum wesentlich nur aus äußeren
Gründen annahm, so konnte auch die später vom Frankenreich
ausgehende Christianisierung der innerdeutschen Stämme nur
äußerlich sein. Der langsame äußere Fortgang der Christianisierung
bleibe hier beiseite. Unter Karl d. Gr. erreichte sie endlich
auch die Sachsen. Auf die Art des Christentums kommen wir
im nächsten Kapitel (S. 28 ff.) noch zurück.


Die Christianisierung ist also in ziemlich früher Zeit für das
spätere Deutschland äußerlich vollendet, von sonstiger Romanisierung
kann man aber noch auf lange hinaus nicht sprechen.
Mit Ausnahme gewisser Äußerlichkeiten waren die Stämme eben
doch für die höheren Kulturelemente einfach noch unempfänglich.
Die Romanisierung machte schon im Osten des eigentlichen
Frankenreichs, der selbst ziemlich weit links des Rheines
überwiegend germanisch geworden war, nur langsame Fortschritte.
Der Hauptteil der Franken blieb überhaupt nicht nur städte-, sondern
auch bildungsfeindlich. Es waren Bauern geworden auf eigenen
Höfen mit eigenen Äckern, Bauern, die nun auch schon Wein,
Obst und Gemüse bauten, aber noch ihre Waffen nicht abgelegt
hatten; sie lebten in der Markgenossenschaft als Nachbarn in
gemeinsamer, alle bindender Ausübung der Wirtschaft mit gemeinsamen
Rechten an der Allmende. Der Sippenverband hatte mit
den Zeitverhältnissen freilich schon an Bedeutung verloren, aber
fest stand das alte Gefüge der eigentlichen Familie. Schon
hatte aber größere soziale Ungleichheit durch vermehrten Besitz,
Verleihung von Königsland usw. Platz gegriffen. Schon suchte
der neue Adel kleine Leute zu Zinsbauern herabzudrücken, oft
mit Gewalt. Andererseits trieben wirtschaftliche Nöte oder Kriegslasten
manchen in den Schutz eines Mächtigen oder der Kirche.
Eine Sonderung der Stände ist indes noch nicht eingetreten.
Von der souveränen Macht der Gesamtheit der Freien ist freilich
nicht mehr die Rede: außerordentlich ist die Königsmacht, die
auch die Mitwirkung des Volkes im Rechtsleben in gewisser Weise
schmälerte[5], gewachsen – sogar über die Befugnisse der alten
Volksgemeinde hinaus –, aber auch schon die Macht der Großen.
In deren Lebenshaltung ging auch mehr Römisches über als in die
der übrigen Franken, die auch in der Tracht trotz einiger Zutaten
(dem leinenen Hemd), der Ausbildung des Gürtels und mancher
Vervollkommnung germanisch blieben, freilich nicht mehr, wie jetzt
nur noch der König, das Haar herabwallen ließen und nur einen
Lippenbart trugen. Der Luxus im Gürtelschmuck, in Spangen,
Ringen, Halsschmuck, beim Hausrat und bei den Waffen, die
Verwendung von Perlen, Edelsteinen, Silber und Gold bleibt auf
die Vornehmeren beschränkt. Dergleichen Zierat verstanden aber
die Franken bereits selbständig herzustellen; und in der Verzierungsweise
bewahrten sie durchaus germanische Eigenart (Flecht-
und Verschlingungswerk). Echt volkstümlich war die alte Gelagefreude,
war der alte Brauch der Chorgesänge, die Bewahrung
der Zauberlieder, war die Freude an epischen Vorträgen. Gerade
aus den sturmreichen Zeiten der Völkerwanderung heraus war
erst bei den Goten und dann bei den übrigen Stämmen der
Heldensang erblüht, getragen von einer Art Sängerstand.


Alles dies gilt wesentlich von den östlichen Franken: die westlichen,
die unter einer viel stärkeren romanischen Bevölkerung
saßen, haben sehr rasch viel mehr von romanischer Art angenommen,
ähnlich den Goten usw. Wenn nun aber von dieser
Art schon durch die Zugehörigkeit zum Frankenreiche allmählich
vieles auch auf die östlichen Franken überging, so folgten dieser
Entwicklung die übrigen östlichen und nördlichen Stämme
doch viel, viel langsamer. Anders liegt die Sache naturgemäß
nur im Süden, im einstigen Noricum und Raetien, also auch in
Teilen, die jetzt die Bayern besetzt hatten. Hier war von der
romanisch-keltischen Bevölkerung, trotzdem Odoaker große Teile
nach Italien hatte bringen lassen, doch viel sitzen geblieben, so
in den »Walchenorten« (mit Walch-, Wal- zusammengesetzte Ortsnamen),
so in dem wesentlich von Romanen bewohnten Regensburg,
das ganz als römische Stadt weiter bestand. Vieles von
der römischen Kultur blieb so ungestört erhalten. In den eigentlichen
Alpenländern, in Oberbayern, dem heutigen Tirol und der
rätischen Schweiz, steigt der romanische Anteil und damit die
romanische Beeinflussung der Lebenshaltung, die sich in manchen
Resten (wie in der Sprache) noch heute zeigt. Die Almwirtschaft
ist wesentlich romanisch; ebenso trieb man den Weinbau in den
Talgegenden in römischer Weise weiter und verbreitete ihn auch
nach Norden. Romanische Einflüsse zeigt weiter nördlich überhaupt
die Landwirtschaft, aber auch Handwerk und Kunstgewerbe,
wie die weiter blühende Waffenindustrie in Regensburg. Römische
Münzen liefen noch lange um. Auch in den nunmehrigen Sitzen
der Alemannen (Schweizer Vorlande, Schwaben, Baden, Elsaß)
wirkte zum Teil die Kultur der einst keltischen, dann romanisierten
Bevölkerung einigermaßen nach (vgl. schon oben S. 10). Diese
Alemannen, ein einheitlicher Stamm, wie ihr Recht und wie die
nur ihnen eigene Kultur des Dinkels zeigen, kamen den Franken
am nächsten, aber waren durchaus die Empfangenden ebenso wie
die Bayern. Wieder etwas mehr zurück standen die Thüringer,
die im übrigen von den Franken besonders beeinflußt wurden,
noch mehr zurück die erst spät dem fränkischen Reich angegliederten
Friesen, die trotz ihres frühen Seeverkehrs, ihrer Wollweberei
und ihres Tuchhandels, trotz ihrer ständigen Berührung mit den
Franken und ihrer frühen Bekanntschaft mit den Erzeugnissen
höherer Kultur zäh am Alten hingen, und die Sachsen, die das
Gegenbild zur fränkischen Kultur darboten. Auch bei den vorgeschrittensten
Stämmen ist aber von einer Romanisierung nicht
die Rede. Folgenreich war nur, daß sie alle, die Sachsen unter
Trennung von den mit ihnen enger verbundenen, noch länger
ihre volle Eigenart bewahrenden Nordgermanen[6], zu einem
politischen Ganzen, zunächst gewaltsam, vereinigt und an das
jetzige Ausgangsgebiet höherer Kultur angegliedert wurden. Damit
waren die Möglichkeiten, die die starken Stammesgegensätze, die
wenig beschränkte politische Selbständigkeit z. B. der Bayern,
Alemannen usw. und die große kulturelle Verschiedenheit in sich
bargen, beseitigt und auch die Grundlage zu einer späteren, zunächst
nur christlichen, noch nicht nationalen Kulturgemeinschaft
gegeben. Andererseits war ja auch der politische Charakter des
Frankenreichs überwiegend germanisch geworden, nur die Kirche
stellte das Romanentum dar. Das Werk Karls d. Gr. war dann
noch jene Angliederung der Sachsen. Die nunmehr im Frankenreich
vereinigten großen Teile germanischer Herkunft konnten
freilich auf die Dauer mit den romanischen Teilen im Westen
nicht vereinigt bleiben. Aus dem fränkischen Reich und der
karolingischen Universalmonarchie, die bald zerfiel, blieb aber die
dauernd wirksame Grundanschauung bestehen, daß die später im
ostfränkischen, dann im deutschen Reich vereinigten »Barbaren«
bezüglich der höheren Kulturelemente auf den romanischen Westen
bzw. Süden angewiesen waren.


Bewußt nahm diese Aufgabe der »Kultivierung«, d. h. der
Romanisierung Karl d. Gr., der als Ostfranke weit mehr als
einst die romanisierten Merowinger seine eigene Zurückgebliebenheit
empfand, trotz aller Vorliebe für das germanische Volkstum in
Angriff. Die von ihm geförderte Bildungsbewegung, die man
nicht ganz treffend als karolingische Renaissance bezeichnet – denn
noch war die Antike eine von selbst wirkende Kraft, und es handelt
sich um ein letztes Zeichen dieser unmittelbaren Wirkung –, ist
insofern besonders geartet, als Karl durch die Verbindung mit
Italien wieder auf die reineren Elemente der Antike zurückging.
Besser als in Gallien, wo allerdings die Kirche die Reste der
verfallenden römischen Bildung rettete, hatte sich diese bei den
Angelsachsen gehalten; auf sie, die überhaupt auf die Franken
einen bedeutenden kulturellen Einfluß übten, d. h. auf Alkuin stützte
sich auch Karl. Aber es war doch eine rein auf der Person des
großen Herrschers beruhende, durchaus höfische Bewegung. Und
der wichtigste Faktor dieser karolingischen Kulturpolitik war doch
die mächtiger gewordene orthodoxe Kirche, die schon Pipin viel
zu verdanken hatte und die von Karl äußerlich und innerlich gestärkt,
freilich selbst in rein kirchlichen Fragen noch völlig beherrscht
wurde. Seine wesentlich formalen Bildungsbestrebungen (Neubelebung
des Lateinischen) waren auch durchaus von christlichem
Geiste erfüllt und sollten namentlich den Geistlichen zugute kommen.
Eben diese christliche Zielsetzung aller Bildungspflege entstammte
vor allem dem Geiste Alkuins. Die Kirche sah andererseits, was
auch für die spätere Aufnahme des Kaisertums durch die Ottonen,
überhaupt für das ganze Mittelalter bestimmend wurde, im
fränkischen Reich ihre Stütze, wie ja gerade das Papsttum erst
durch die Verbindung mit den »nordischen Barbaren« groß geworden
ist, und zugleich das berufene Organ für die Durchführung
ihrer Ideen. Karl sah wieder im Christentum das gegebene
Mittel, seine Völker zu höherer Gesittung und Bildung zu bringen;
seine Schulbestrebungen gehen nur auf christliche Unterweisung aus.
Und wenn Karl, dessen »Renaissance«streben später rasch vergessen
wurde, gerade durch seinen persönlichen Eifer die kulturelle Betätigung
der Kirche förderte, stärkte, ja diese Betätigung ihr als
selbstverständliche Aufgabe ein für allemal einprägte, überhaupt
die eigenartige Verquickung des Christlichen mit dem Weltlichen
im Mittelalter begründete, so kam die Zeit, wo alle höhere
Kultivierung und damit eben die Romanisierung allein von der
Kirche ausging. Selbst die auf romanische Vorbilder zurückgehende
Hebung der wirtschaftlichen Kultur, für die Karl eifrig
tätig gewesen war, wenn auch seine vielgerühmten Musterwirtschaftsordnungen
im ganzen nur für Westfranken in Betracht
kommen, wurde nun wesentlich Sache der Kirche, insbesondere
der Klöster, die z. B. von den Agilulfingern in Bayern geradezu
wegen der Rodung und Kolonisierung des Wildlandes gefördert
wurden. So war es auch mit den romanischen Überlieferungen
der äußeren Zivilisation, z. B. mit dem Steinbau. Wesentlich
von der Kirche und dem Hofe des Herrschers gerettet, beeinflußten
sie zunächst nur die Herrenschicht. Dem Volke blieben diese Dinge
noch lange fremd, gingen auch nur sehr langsam auf weitere
Kreise über, zu allerletzt die geistigen Kulturgüter. Die spätere
Übertragung dieser wie der wirtschaftlichen römischen Kulturgüter
sollte, vor allem durch das Klosterwesen, das Werk der Kirche
sein, die durch ihren internationalen Charakter, durch ihre römische
Spitze ja auch fortwährend innige Berührungen mit dem französischen
und italienischen Klerus und so mit den besser erhaltenen
antiken Überlieferungen der romanischen Länder hatte, im übrigen
aber auf das Volk als Inbegriff alles Höheren einen überwältigenden
Einfluß üben mußte.


Fußnoten:




[2] Im übrigen sei auf mein Büchlein: »Germanische Kultur in der
Urzeit«, 3. Aufl., verwiesen.







[3] Es sei auf das in dieser Sammlung (Nr. 112) erschienene treffliche
Bändchen von H. Dragendorff, Westdeutschland zur Römerzeit, verwiesen.







[4] Vgl. dazu Steinhausen, Geschichte der deutschen Kultur I², S. 87.







[5] Vgl. Steinhausen, Gesch. d. d. Kultur I², S. 84.







[6] Das ist ein wichtiger Vorgang. Bis dahin hängen das skandinavische
und das südliche Germanentum noch eng zusammen.












Zweites Kapitel.

Erste Fortschritte deutschen Lebens im Rahmen
deutscher Eigenart unter wachsender Führung der
Herrenschicht.


(Ländlich-kriegerische Kultur.)




In dem großen fränkischen Reiche war der einstige Gegensatz
zwischen »Römern« und fränkischen Barbaren zu einem kulturellen
Gegensatz des überwiegend romanischen, kultivierteren Westens
(Neustriens) zu dem rückständigeren germanischen Austrasien, dem
nun die innerdeutschen Stämme angegliedert waren, geworden.
Nationale Gefühle spielten dabei noch nicht mit. Die Germanen
selbst empfanden zwar ganz dumpf eine gewisse Verwandtschaft,
aber der Franke sah den Sachsen doch keineswegs als Glied eines
gemeinsamen Gesamtvolkes an, und die Angliederung und Christianisierung
der Sachsen vollzog sich so blutig und grausam, wie später
etwa die Sachsen gegen die Slawen vorgingen. Man empfand
nur den Gegensatz zwischen Christen und Heiden. Das nationale
Moment war auch nicht für die Abtrennung des ostfränkischen,
später deutschen Reiches entscheidend: aber es war doch nicht
bedeutungslos, daß in ihm sprach- und stammverwandte Völker,
wenn auch nur äußerlich, vereinigt und im wesentlichen von den
Romanen geschieden waren. Freilich bestand auch ein Sprachgegensatz
der Franken zu den Sachsen, die ebenso wie die Friesen
und Niederfranken die sogenannte Lautverschiebung nicht mitgemacht
hatten, also der für die Zukunft so wichtige Sprach-(überhaupt
Kultur)gegensatz zwischen Ober- und Niederdeutschen,
aber er wurde doch weniger empfunden als der nun deutlich
werdende Sprachunterschied von den Romanen, der bei der Eidesleistung
zu Straßburg 842 schon beachtet wurde. Karl der Kahle
schwor in teudisca lingua. Von der Volkssprache her kam man
denn auch zu der Bezeichnung der »Deutschen«. Das Wort, zuerst
786 vorkommend, bezeichnet zunächst nur den Gegensatz zur
lateinischen Sprache. Es bezeichnet die »volkstümliche« (thiudisc)
Mundart, zunächst auch nur die des betreffenden Stammes. Als
Gesamtname wird »Teutisci«, das Walahfrid Strabo schon
840 für deutschsprechende Leute anwendet, zuerst bei den Romanen,
so 845 in einer Trienter Urkunde, gebraucht. Erst im
10. Jahrhundert beginnen die Deutschen in ihrer Gesamtheit sich
selbst als »Deutsche« (Teutonici) zu bezeichnen.


Der Ausgangspunkt war also wieder ein kultureller, der
Gegensatz der Volkssprache zur lateinischen Kultursprache, des
Volkstums zur höheren Kultur. Wie diese Volkssprache sich nicht
besiegen läßt, so ist es mit dem ganzen Leben. Das romanische,
internationale Kulturelement ist dem deutschen Volke eingefügt;
man empfindet seine Übermacht und läßt es in seinem höheren
Bereich wirken: aber ebenso bleibt man, für die Aufnahme jener
Kultur in weiterem Maße noch gar nicht reif, in Wesen und Art
durchaus bei der eigenen Kultur und entwickelt diese, meist nur
äußerlich (und zwar besonders im Westen) romanisch beeinflußt,
langsam weiter. So wenig gestört und so eigenartig germanisch
verlief diese Entwicklung nicht wie im skandinavischen Norden, wo
trotz der später auch dahin gelangten christlichen und antiken Einflüsse
Poesie und Mythologie eine Welt großartig-gewaltiger Eigenart
widerspiegeln. Auf der anderen Seite schloß die Bodenständigkeit
der deutschen Stämme ein Erliegen gegenüber der höheren Kultur
wie bei den in das römische Reich eingedrungenen Germanen
aus. In der Hauptsache müssen wir also für die nun sich kräftig
entwickelnden deutschen Stämme von einer eigenen Kultur reden.
Die später so bezeichnende Bildungskluft freilich bestand schon.
Ein Teil des Volkes, damals der Klerus, lebte in einer ganz
anderen Kulturwelt als der andere, so wenig seine Glieder sich
von ihrem eigentlichen Volkstum völlig freimachen konnten. Viele
Elemente der romanischen Lebensverfeinerung gingen sodann immer
stärker auf die Herrenschicht, die sich dadurch wieder in einen
Gegensatz zu der unteren Schicht setzte, über; an der höheren
Bildung aber nahm auch diese Herrenschicht, abgesehen von ihren
weiblichen Gliedern, die meist im Kloster erzogen wurden, nicht
teil, dachte und fühlte vielmehr im wesentlichen wie das Volk.
So entwickelte sich in der großen Masse der Laien bis etwa zu
den Kreuzzügen im wesentlichen alles aus dem Alten heraus,
wenn auch der Pfahl im Fleisch saß und der geistige, sittliche,
künstlerische, wirtschaftliche Einfluß des Klerus langsam auf eine
Erziehung zu höherer Kultur hinwirkte. Freilich war der großen
Masse des Volkes gegenüber der Frühzeit vieles genommen. Von
einer Mitwirkung im öffentlichen Leben war nicht mehr die Rede;
Könige und Herren, gestützt auf die Geistlichen, waren allein
ausschlaggebend. Die große Masse beschränkte sich auf ein
bäuerliches Dasein, das sich im Rahmen der Markgenossenschaft
abspielte. Die Landwirtschaft war auch die Grundlage des Lebens
der Herren, freilich mit einem starken Einschlag kriegerischer
Interessen. Mit den rasch fest gewordenen Sitzen hatte nach der
Völkerwanderung, der letzten großen Störung organischer Fortentwicklung,
ein langes Zeitalter des Ausbaus der deutschen
Stammesgebiete begonnen, vom 6. Jahrhundert bis zum 13.
reichend und vor allem durch gewaltige Rodungen charakterisiert,
durch die Erschließung immer neuen Kulturlandes für die
immer zunehmende Bevölkerung. Man rodete in der Sucht nach
Neuland auch auf solchen Gebieten, die sich zum Ausbau nicht
eigneten und daher später wieder zu Wüstungen wurden. Allmählich
hielten sich Wildland und Kulturland etwa die Wage,
aber die Waldmasse bleibt lange noch stark und schreckend genug.
Im übrigen litt der Wald auch unter rücksichtslosester Nutzung
(Weide, Holzverbrauch usw.) Von der Bruchlandschaft der Flußtäler
blieb das Kulturland noch ziemlich lange fern. Das Gesamtergebnis
war aber eine außerordentliche Vermehrung dieses
Kulturlandes.


Zunächst hatte nun das junge »deutsche« Leben noch große
äußere Fährnisse zu bestehen. Das ostfränkische Reich bedrohten
die Normanneneinfälle, weniger freilich als das westfränkische,
weiter das Vorfluten der Slawen, die zerstörenden Ungarneinfälle,
die vor allem in Bayern auch die Bevölkerung stark mitnahmen.
Dazu kam die dauernde Schwächung der Reichsgewalt durch die
einst von Karl d. Gr. unterdrückten, jetzt neuerstandenen Stammesherzogtümer.
Aus dem Chaos rettete Reich und Volk eigentlich
erst die Übertragung der Königswürde an den Sachsenherzog
Heinrich. Gerade dadurch wurde der deutsche Charakter von
Staat und Kultur erst recht befestigt; von einem ostfränkischen Reich
ist nicht mehr die Rede, so sehr auch Hof, Kanzlei und Verwaltung
an die fränkische Grundlage anknüpften.


Jenes Übergewicht der Stammesherzöge hängt mit der Bedeutung
der Stämme überhaupt zusammen. Die neue deutsche
Volkskultur ist zunächst Stammeskultur. Politisch ist weder
von einem Nationalbewußtsein noch von einem Einheitsstaat die
Rede. Franken und Sachsen, einst gleichsam zwei feindliche Völker,
sind nur äußerlich vereinigt. »Das Reich der Sachsen und Franken«
hieß jetzt das Reich. So haben auch die fremden Völker des
öfteren die mittelalterlichen Deutschen je nach dem Stamm bezeichnet,
der ihnen gegenübertrat, als Alemannen (Allemands),
als Sachsen (so im Norden), als Schwaben. Der Unterschied
der Stämme beruhte zum Teil auf der schon hervorgehobenen
Verschiedenheit des Kulturgrades. Im ganzen glichen sie sich
freilich in jener einfachen ländlichen Haltung. Überall hatte sich
nun der Eigenbesitz des einzelnen völlig durchgesetzt; es herrschte
Naturalwirtschaft, und von irgendwie bedeutendem Handel und
Verkehr ist noch keine Rede. Aber je weiter nach Westen und
auch nach Süden, um so weiter war man. Vom Westen her
kamen vor allem, wie schon erwähnt, Obstkultur und Weinbau,
von Westen her schritt der Steinbau fort, von dort kamen allerlei
Fortschritte und Verfeinerungen des Lebens sowie die von der
Kirche gepflegten Elemente geistiger Bildung und künstlerischen
Schaffens, kamen die Formen der staatlichen Verwaltung.


Dieses wichtige westliche Vermittlungsgebiet, das neben der
materiellen namentlich auch seine geistlich-geistige Kultur dauernd an
das Innere Deutschland weitergab, war jetzt in dem künstlich entstandenen
Herzogtum Lothringen, das ja zum Teil mehr westfränkischen
Charakters war, begriffen; Cöln, Aachen, Trier, Metz
gehörten dazu. Dagegen stellte das neugegründete jetzige Herzogtum
Franken mit den Hauptorten Mainz, Frankfurt, Worms,
Speier sowie Würzburg im Osten nur einen Teil des fränkischen
Gebiets dar und war schon mehr von der unmittelbaren Berührung
mit dem romanischen Westen abgedrängt. Allmählich machten sich
nun aber auch stärkere Beziehungen zu dem italienischen Süden bei
den ohnehin z. T. auf altem Römerboden sitzenden Schwaben
(Alemannen) und Bayern (s. S. 17) geltend. Freilich traten die
Schwaben zunächst vor den Bayern, die ja schon im ostfränkischen
Reich auch eine kräftigere politische Rolle gespielt hatten,
zurück. Wichtiger als jener, die spätere Handelsgröße des Südens
langsam vorbereitende Verkehr über die Alpen waren aber in
dieser Zeit die Beziehungen der Bayern nach Südosten. Die
Donau verband sie mit der überragenden Handels- und Kulturstätte
Byzanz, und Regensburg gewann besondere Bedeutung.
Das Wesentliche war aber natürlich auch in Bayern die ländliche
Haltung, und der Stand des Ackerbaus und der Viehzucht wird
schon in einer Quelle des 8. Jahrhunderts sehr gerühmt. Die
wirtschaftliche Kultur machte auch durch zahlreiche frühzeitige
Klostergründungen Fortschritte. Gerade in Bayern bildete sich
auch ziemlich früh die große Grundherrschaft aus, während bei
den Alemannen die Siedelungen vollfreier Bauern weit länger
vorherrschen. Immerhin sind es neben den noch zu nennenden
Sachsen gerade die Bayern, die ihre volkstümliche Eigenart am
meisten bewahren, trotzdem sie z. T. früh von der römischen
Kultur beeinflußt sind. Aus Sachsen und Bayern stammt, wie
Vogt hervorgehoben hat, unser Besitz an deutscher Alliterationsdichtung,
bei Sachsen und Bayern-Österreichern lebt in der mittelhochdeutschen
Zeit die alte nationale Epik wieder auf. Es ist
daher auch nicht wunderbar, daß den Westdeutschen wie die
Sachsen, so auch die Bayern später als rückständig galten. Selbst
ein Bayer, Wolfram von Eschenbach, hat ironisch den »Preis«
(»Lob«) der Bayern einmal auch den »Wâleisen« zuerteilt: »die
sind toerscher (noch einfältiger) denne beiersch her.« In unserem
Zeitalter lebten auch große Teile namentlich der nördlichen Bayern
in sehr einfachen Verhältnissen. Dasselbe gilt von den Schwaben
im Schwarzwald und anderswo, während im Bodenseegebiet und
im Westen (Straßburg) wie auch im Osten (Augsburg) sich alte
Kulturstätten befanden. Erst viel später sollten die Schwaben in
politischer wie in kultureller Beziehung eine Zeitlang an die
Spitze der Stämme treten. Ziemlich primitiv waren sodann die
Zustände der mitteldeutschen Stämme der Hessen und der
Thüringer, von denen jene, mit diesen zum Teil gemischt und
am wenigsten von den Stürmen der Völkerwanderung berührt,
einen Teil des fränkischen Herzogtums bildeten, diese aber jetzt
zu dem sächsischen, dem größten und eigenständigsten aller, gehörten.
Die Sachsen hatten immerhin trotz ihrer zähkonservativen
Art, mit der sie die früheren Zustände bis ins 9. Jahrhundert
bewahrten, einige Fortschritte gemacht. In fränkischer Zeit hatten
sie auch äußerlich in ihrer weiten Leinentracht mit dem langwallenden
Haar noch der Frühzeit nahegestanden, hatten ohne
Könige unter einer alten Führeraristokratie ziemlich zersplittert
und nur durch den Kult zusammengehalten gelebt, treu der alten
Sitte und trotz der (nur äußeren) Christianisierung treu dem
alten Glauben an Wotan und Donar und Saxnot, überaus stolz
und unbändig. Römerreste, Städte und Castelle, gab es im
Lande nicht. Ihre großen Fluchtburgen waren besonders eigenartig
ausgebildet. Der Ackerbau hatte seit germanischer Zeit
nicht allzugroße Fortschritte gemacht, die Viehzucht war noch
vielfach bevorzugt. Vom Meer waren sie, seit Karl d. Gr. ganze
Stämme aus ihren Küstensitzen fortgeführt hatte, fast ganz abgedrängt.
Das Herzogtum, das sich bei ihnen über jene Aristokratie
erhoben hatte, war durchaus bodenständig und kraftvoll.
Aber es war ein besonders begabter Stamm, und als die Berührung
mit der fränkischen Kultur lebhafter wurde, vor allem
jedoch, als die deutsche Königswürde an die Sachsenherzöge
überging, da erblühte in diesen sächsischen Landen eine nicht zu
verachtende Kultur, die indes weit mehr als die des Westens
durchaus jenen eigenständigen Charakter, freilich auch eine gewisse
Spröde und Herbheit bewahrte. Ja, diese sächsische Frühkultur
wurde nun vielfach maßgebend für den jetzt feindlich gesinnten
germanischen Norden; vor allem aber trat sie, wie die bayerische
in der südlichen Ostmark, den Slawen überlegen entgegen und
beeinflußte sie. Weitaus am rückständigsten von den deutschen
Stämmen waren die Friesen, die jetzt fast die ganze Küste der
Nordsee besetzt hatten und zum Teil in ihrem alten kühnen Seefahrer-
und Strandräuberleben aufgingen – schon im 9. Jahrhundert
waren sie zu gut gebauten, hochbordigen Segelschiffen
(Koggen) ohne Rudereinrichtung gekommen –, die aber auch
als Bauern ihre Unabhängigkeit und Freiheit gegenüber der
im Binnenlande immer auffälligeren Herabdrückung der Freien
durch die Grundherrschaft tapfer aufrechterhielten. Es war
ein rohes und trotziges Volk, das sich um die Kirche nicht
viel und immer weniger auch um das Reich kümmerte. Die
Friesen standen noch viel später in bösem Rufe. Der westliche
Teil hatte sich freilich früh über das rein ländliche Dasein erhoben.
Diese Friesen verhandelten die selbsthergestellten groben
und die feineren englischen Tuche weit in die Lande, trieben
daneben auch früh sonstigen Handel, z. B. Weinhandel. Vermittler
mit England, aber auch mit Skandinavien, gingen sie
ihrerseits den Rhein hinauf und sonst in die aufkommenden westdeutschen
Städte, wo es zum Teil besondere Friesenviertel gab.


Es sind nun nicht nur die kulturellen Unterschiede, die die
wichtige Verschiedenheit der einzelnen Stämme ausmachen: es ist
auch eine besondere Art und Veranlagung, die aus langem
Zusammenleben anfangs nur äußerlich vereinigter Gruppen entsteht,
aber auch an Himmel und Boden gebunden und aus dem
Urgrund des Volkstums entsprungen ist (vgl. S. 1). Die Verschiedenheit
der äußeren wirtschaftlichen Verhältnisse (Viehzucht,
Besitzformen), weiter der Landschaft, des Bodens, der Stammesart,
auch z. T. römische Beeinflussung bringen dann die Mannigfaltigkeit
der später zäh festgehaltenen Haustypen hervor, die hier
nicht im einzelnen besprochen werden können und deren Ausbildung
etwa in unser Zeitalter (10./11. Jahrh.) fällt. Sie sind
gewissermaßen das äußere Hauptmerkmal der gerade damals so
wichtigen Stammesunterschiede, obwohl die Benennung der Haustypen
nach Stämmen mit gutem Recht angefochten wird und die
Hausformen durchaus nicht ausschließlich an einen bestimmten
Stamm gebunden sind.


Diese Stammesunterschiede, namentlich bezüglich der größeren
oder geringeren Annäherung an romanisch-fränkische Traditionen,
sind nun immer im Auge zu behalten, wenn jetzt im allgemeinen
dargelegt werden soll, daß trotz der erwähnten Einflüsse das nun
erblühende deutsche Kulturleben – gerade die äußere
Zusammenfassung ergibt, abgesehen von dem überhaupt Gemeinsamen,
auch wieder Annäherung und Ausgleich – eine große
Eigenart bewahrte. Die Art der Menschen zunächst,
die auch physisch noch im wesentlichen den germanischen Typus
zeigten, hatte noch immer viel Ursprüngliches, Triebhaftes. Die
alte individualistische Unbändigkeit ward freilich mehr
und mehr für die Herrenschicht bezeichnend, von deren Unbotmäßigkeit
und gegenseitigem ewigen Hader die Geschichte genug
Belege gibt. Und mochte es ähnlich in kleinen Kreisen gelegentlich
zugehen, so war für die niederen Schichten doch jene Herabdrückung
der kleinen Freien ebenso ein beschränkendes Moment
wie die Gebundenheit durch den genossenschaftlichen Charakter
nicht nur des wirtschaftlichen, sondern auch des sozialen Lebens.
Gewalttätige Übergriffe der Herrenschicht gegen die Niederen
wurden immer häufiger. Freilich hatte die Gewalttat unter diesen
natürlich auch ihre Stätte, und selbst den Herren gegenüber fehlte
trotziger Widerstand und Rachedurst nicht. Die Freien trugen
alle noch Waffen, auch sonst die besseren Abhängigen, und nur
der ganz Niedere mußte sich schon waffenlos ducken. Blutige
Szenen waren nirgend selten, namentlich durch die alte Trunksucht
hervorgerufen. Auch die Geistlichen verleugneten vielfach
solche Züge nicht. Der rohe Barbar, bei dem die natürlichen
Leidenschaften zum offenen Ausdruck kommen, ist noch vollkommen
erkennbar, im Westen freilich weniger. Der Lothringer urteilte
über den Sachsen schon nach Art der Romanen. Wie man sich
etwa im geschlechtlichen Leben unbefangen und naturwüchsig gab,
so herrschte auch sonst kräftige Derbheit. Ein rauher, fast brutaler
Zug ging durch das Dasein. Auf Menschenleben legte man
wie früher keinen besonderen Wert, auch auf das eigene nicht.
Den persönlichen Feind schlug einer nieder, wo er ihn traf.
Man griff noch immer leicht zur Selbsthilfe, kannte auch kaum
ein Billigkeitsgefühl. Die unsicheren Zeiten des ostfränkischen
Reiches hatten ferner eine starke Neigung zu gewalttätigen
Räubereien, namentlich bei den Herren, hervorgerufen. Auch
niedere Räuber fuhren zahlreich umher. Hier griff die unter
den Sachsen erstarkte Königsgewalt, von der man vor allem eine
gesicherte Rechtspflege erwartete, schärfer durch, namentlich unter
Otto d. Gr. und Heinrich II., der streng strafte. In den Strafen
war man noch grausam wie in der Urzeit, ebenso im Behandeln
der Kriegsgefangenen, die man zuweilen erst folterte und dann
hinmordete. Solche Wildheit war naturgemäß mit der alten
Kampfesfreude eng verbunden, und unbändige Tapferkeit war
ein Zug, den die anderen Völker, vor allem die sich überlegen
dünkenden Italiener, den Deutschen als hervorstechendsten zugestanden.
Nach dem nunmehrigen christlichen Schutzpatron der
Kämpfer, dem heiligen Michael, dessen Namen die Mannen im
alten Schlachtgesang, ähnlich wie im germanischen Barditus,
brüllten, benannte man die Deutschen selbst. Von sonstigen barbarischen
Zügen mag die alte, häufig belegte Treulosigkeit hervorgehoben
werden, die neben sympathischen Eigenschaften, Treuherzigkeit
und Gutmütigkeit, durchaus einherging. Selbstverständlich
ist, den noch immer primitiven Verhältnissen entsprechend, die
Gastlichkeit, die in weitgehendem Maße nunmehr vor allem auch
von den Klöstern geübt wurde.


Wie stand im übrigen eben die Kirche zu diesem von Naturtrieben
erfüllten deutschen Menschen? Unzweifelhaft hat sie
bereits eine gewisse Milderung des barbarischen Wesens herbeigeführt,
zum Teil freilich nur mittelst Formen, die das gewaltige
Naturmenschentum auf andere Weise sich übertrieben ausströmen
ließen. Aber vorher ist zu fragen: hat das Christentum überhaupt
eine innere Umwandlung des deutschen Menschen bewirkt?
Schon das oben Angeführte zeigt, daß davon nur in geringem
Maße die Rede sein kann. Es ist andererseits eine überaus starke
Beeinflussung des geistigen und des Gemütslebens ganz selbstverständlich,
ohne daß jedoch alte, tiefgewurzelte Vorstellungen und
Gemütsregungen vernichtet wurden. Es kam vielmehr zu einer
ganz eigenartigen Mischung, ohne die wir das ganze spätere
Geistesleben des Volkes nicht verstehen können. Wenn noch im
Italien der Renaissancezeit das antike Heidentum innerhalb der
katholischen Kirche in allerlei mehr oder weniger abergläubischen
Formen und Auffassungen fortlebte, wenn man dasselbe noch zum
Teil von der heutigen Volksreligion im romanischen Süden sagen
kann, so wird man nicht erwarten dürfen, daß die Christianisierung
der deutschen Stämme die wirkliche Annahme eines Glaubens,
für den jene noch lange nicht reif waren, bedeutete. Das erwartete
die Kirche damals selbst nicht. Getreu der Anweisung
Gregors d. Gr. an einen Missionar der Angelsachsen begnügte
man sich vielfach mit einer christlichen Verbrämung heidnischer
Bräuche, mit einer äußerlichen Umwandlung alter Kultstätten in
christliche Gotteshäuser, der Verquickung heidnischer Naturfeste mit
christlichen Festen, der Göttergestalten mit christlichen Heiligen.
Man darf in solcher Gleichsetzung freilich nicht zu weit gehen.
Dem alten Volksglauben an Seelen und Dämonen, deren schädigende
Macht man durch Zauberspruch und Opfer bannen oder zum
Heil, zur Wohltat wenden könne, kam ferner der schon von der
fränkischen Kirche ausgebildete Wunderglaube und Heiligenkult
geradezu entgegen und hatte die Heiligen schon damals volkstümlich
gemacht. So sah man auch jetzt im Gebet, im Bekreuzigen, im Besprengen
mit Weihwasser treffliche Zaubermittel. Die Wundersucht
zeigt jetzt natürlich eine rein kirchliche Beeinflussung in Anlehnung
an die biblischen Wundererzählungen: zugleich nimmt sie außerordentlichen
Umfang an. Die Tätigkeit der Heiligen wird in
der Hauptsache als Wundertun insbesondere zur Heilung der Gebrechen
und Krankheiten aufgefaßt, ihre Reliquien dienen nur
diesem Zweck. Dabei erhalten die Wundergeschichten einen jugendlich
rohen, stark übertriebenen Charakter. Die Geistlichen förderten
die ganze Sache, trieben den bösen Dämon aus, suchten durch
Handauflegen und Gebet eine Heilwirkung zu erzielen, priesen die
geschehenen Wunder der Reliquien usw. Wenn aber die Kirche
andererseits streng ein Abschwören der heidnischen Götter verlangte,
ja diese mit dem Schimmer des Bösen, des Teuflischen umgab, so
blieb in Sinn und Brauch des Volkes doch noch lange Zeit vieles
auch von dem Heidentum bewahrt, das die Kirche nicht verchristlicht
hatte oder sonst nicht duldete. Man ersetzte auch wohl in
einem alten Zauberspruch Götternamen durch Christus oder Maria,
bewahrte aber ebenso oft entstellt auch jene Namen (z. B. Wodan).
Freilich brachte jene Verfluchung das Scheuverborgene, Unheimlich-Düstere
in den nicht christlich verbrämten alten Volksglauben, und
wer den christlichen Zauber nicht kräftig genug erachtete – trotzdem
im ganzen eben der Zauber des neuen Gottes und seiner
Heiligen in den Augen des Volkes die Kraft der alten Gestalten
übertraf –, der begab sich heimlich nächtlich zu den Bewahrern
oder, man denke an die weisen Frauen der Germanen, den greisen
Bewahrerinnen heidnischen Zaubergutes, die die Kirche nun ihrerseits
heftig verfolgte und grausam strafte. Manche wieder machten
gerade diese heidnischen Zauberer für Schädigungen und Übel
verantwortlich und feindeten sie, ganz im Sinne der Kirche, obwohl
diese solchen Glauben verwarf, ingrimmig an. Im übrigen
herrschte ja bereits in vorchristlicher Zeit der Glaube an zauberisch
schädigende Menschen (Weiber), und man verbrannte sie schon
damals. Umgekehrt ging wieder auf den Geistlichen der Nimbus
des mit geheimnisvollen Kräften Begabten über, und ebenso ist
es im Grunde das Vertrauen auf die Zauberkraft der Kirche,
wenn man ihr Schenkungen machte, d. h. opferte. Diese Opferung
erweiterte sich jetzt vor allem zur Hingabe von Landbesitz, der
eigentlichen Machtquelle jener Zeit. Dazu trieb nun aber jetzt
besonders auch der neue Gedanke an das Jenseits. Man stimmte
die dämonische Macht nicht nur wie einst für das irdische Leben
günstig, bannte Schädigungen usw., man erkaufte sich auch den
Himmel. Der Sporn dazu war die von der Kirche als wirksames
Mittel namentlich später benutzte Sorge um das Seelenheil, die
Furcht vor der Verdammnis, die andererseits die noch zu schildernde
aufgeregte, zum Teil krankhafte Stimmung der Zeit
mächtig förderte.


So war also die Christianisierung zunächst kein so ungeheures
Erlebnis der Deutschen, vielmehr blieb dabei wieder die alte Eigenart
zum guten Teil bewahrt. Wenn nun weiter die Geschichte des
Heilandes den von jeher auf das Hören alter Geschichten erpichten
Deutschen in einfachen Formen erzählt wurde, so fesselte
sie solche Rede sicherlich. Aber ihrem Geschmack entsprach sie
nicht: da wurde nicht von Helden aus edlem Geschlecht gesagt,
nicht von kriegerischen Taten, rauher Härte und ruhmvollem
Ende, sondern von Menschenliebe, von demütiger Ergebung und
Duldung und ungerächtem, bitterem Leidenstod. Aber man machte
wohl durch manche Zutaten diese Kost schmackhafter. Davon zeugen
die von Geistlichen getragenen ersten dichterischen Gestaltungen
des Lebens Christi in deutscher Sprache, Otfrieds Dichtung und
der niedersächsische Heliand, in denen deutlich nationale Töne anklingen,
kriegerischer Geist noch lebendig ist. Aber selbst diese
Dichtungen entsprachen nur dem Verständnis der schon mehr
geistlich geschulten Deutschen, nicht etwa dem der Masse überhaupt.
Auch Heiligenlegenden wurden wohl also zugestutzt, die
Heiligen selbst gewannen zum Teil in der Vorstellung des Volkes
das Ansehen von Helden und wurden so, wie St. Michael und
St. Georg, Lieblingsgestalten des Volkes.


Daß die Kirche nun überhaupt ihre Macht im Volke immer
mehr befestigte, das lag an ihrer praktischen Wirksamkeit, an
ihrem fördernden Einfluß in wirtschaftlicher Beziehung, an ihrem
humanitären Charakter, an ihrer Fürsorge für die Armen, der
Organisation der Krankenpflege, an dem Schutz, den sie Bedrängten
lieh, der größeren Wertung des Menschenlebens, an der Zurückdrängung
der Todesstrafe wie der Sklaverei u. a. Ebenso festigten
natürlich der äußere Pomp, das feierliche Drum und Dran das
Ansehen der Kirche, deren Machtgeheimnis aber vor allem ihre
feste Organisation und die unbeirrbare Folgerichtigkeit ihres Vorgehens
waren. So konnte von einem Widerstand gegen die
eigentliche Lehre, deren Elemente namentlich seit Karls d. Gr.
»volkserzieherischen«, d. h. lediglich christianisierenden Bestrebungen
auch weiter in die Masse gedrungen waren, um so weniger die
Rede sein, als das Dogma und dogmatische Erörterungen damals
und später eine sehr geringe Rolle spielten. Man nahm die
Lehre gläubig hin, unklar aufgenommen oder unverstanden. Eine
selbständige Erfassung derselben war ausgeschlossen. Praktisch sie
zu betätigen, daran dachte man wenig, wie ja noch heute. Aber
die Kirche hatte im Zusammenhang mit ihrer auf eine hohe
Kulturstufe gegründeten Sittenlehre, überhaupt ihren kulturellen
Überlieferungen noch jene andere, kulturgeschichtlich sehr wichtige
und in der Verbindung von Sittlichkeit und Religion ganz neue
Aufgabe, die Sittigung des noch immer wenig gebändigten,
halbbarbarischen Menschen. Und mit dieser zunächst durch Lehre
und Predigt, weiter durch das geistliche Beispiel erstrebten inneren
Umwandlung kam der härteste Zusammenstoß mit der nationalen
Eigenart. Hier griff die Kirche auch durch ihre Strafmittel,
durch die Kirchenzucht ein. Und wirklich erreichte die Kirche
viel, im wesentlichen freilich nur eine gleichmäßige äußerliche
Handhabung gewisser Ausdrucksformen für eine im Grunde
wenig vorhandene neue Gesinnung. Mit einem gewissen Erfolg
bekämpfte sie die Gewalttaten (Mord und Raub) und auch die
tiefeingewurzelte Selbsthilfe durch schwere Bußen; sie drängte
die Vielweiberei stark zurück, mäßigte etwas die Habgier durch
Erziehung zur Opferwilligkeit für die Kirche usw. Vergeblich
war ihr Kampf gegen die Trunksucht. Die am meisten ungermanische
Forderung der Kirche war die Demut. Hochfahrender
Stolz und Leidenschaftlichkeit sollten verschwinden,
Heldenruhm und Glanz nichts mehr gelten, Rache am Feinde ein
Frevel und Wehrlosigkeit kein Übel sein. Solche Anschauungen
konnten unmöglich durchdringen. Aber schon im 10. Jahrhundert
begann man bei bestimmten Vorgängen auch außerhalb der
geistlichen Kreise Formen gewohnheitsmäßig anzuwenden, die
unterwürfige Demut, etwa wenn man Verzeihung oder Hilfe
heischte oder Reue zeigte, oft übertrieben ausdrückten. Wichtig
ist dabei, daß auf Stufen früher Entwicklung überhaupt alle
Empfindung überkräftig ausgedrückt und von lebhaften Gesten
begleitet wird, ohne daß eine seelische Erschütterung vorliegt.
Man denke an die Klageweiber an der Leiche. So flossen die
Tränen damals überaus häufig als stehendes Ausdrucksmittel
nicht nur der Geistlichen, auch der hochgemuten Helden. Auch
ein Akt der Barmherzigkeit wird von den Tränen des Helfers
begleitet. Höchst ausgebildet ist die Sprache der Hände; der Kuß
spielt ebenfalls eine große Rolle. Die äußeren Formen haben
damals und später eine um so größere Wichtigkeit, als sie das
Mittel der »Zucht« waren, als die Wildheit der Menschen durch
strenge Beachtung vor allem bestimmter Verkehrsformen gezähmt
werden sollte. Aber jene starken Ausdrucksformen zeigen doch
immerhin wieder die sonst mühsam bekämpfte jugendliche Leidenschaftlichkeit
der Hingabe an eine Sache.


Dasselbe gilt von der zur Askese gesteigerten Frömmigkeit,
die damals viele Menschen ergriff. Auch die Askese sollte der
Bändigung der natürlichen Leidenschaften dienen, aber war doch
selbst ein Erzeugnis fanatischer Hingabe. Der Durchschnitt der
Deutschen lebte nur in einem äußerlich erfaßten Christentum;
es hielt sich z. T. noch das reine Heidentum, so in Sachsen;
man hat noch im 11. Jahrhundert Spuren von Baumkult, von
Verehrung heiliger Steine. Auf der anderen Seite hatte aber
die Jenseitsrichtung des Christentums allmählich weitere Kreise
gemütlich erfaßt, wie es schon die Ergänzung der Geistlichen
z. T. voraussetzt. Diese Hingabe nahm seit dem 9. Jahrhundert
eben jene jugendlich-leidenschaftliche Form an. Eine von der
älteren orientalisch-antiken Askese verschiedene naiv-massive Art
derselben griff ansteckend um sich. Es war die erste Stufe einer
tieferen Annahme eines neuen Glaubens, aber doch auch noch
äußerlich; es war das Streben, Frömmigkeit so kräftig-grell zum
Ausdruck zu bringen, als es der Kraft und Naivität des damaligen
Menschen entsprach. Dieser übrigens wieder erst von Westen
kommende Geist spornte im 10. Jahrhundert vor allem die Klostergeistlichen
zu immer schärferer asketischer Betätigung, zu Bußübungen
und peinvollen Entsagungen an: aber er veranlaßte
auch immer mehr Leute, der Welt zu entsagen und in ein Kloster
zu treten. Ja, auch unter der großen Masse der Laien verbreitete
sich zum Teil asketischer Geist, ein Aufsichnehmen besonderer
Fasten und Bußübungen, geschlechtlicher Enthaltsamkeit.
Besonders charakteristisch wird die Klausner- und Klausnerinnenmode,
die gegen das Jahr 1000 sehr zunahm, namentlich in
Lothringen, aber auch z. B. in der Nähe St. Gallens. Es ist
kein Zufall, daß gerade Frauen sich diesem Geist zahlreich und
mit besonderer Wärme hingaben. Die gemütliche Seite des
Christentums hat schon früh auf die Frauen am meisten gewirkt,
und in der Zeit der Christianisierung mag manche Frau ihren
Gatten dem Heidentum abspenstig gemacht haben, wie schon die
Burgunderin Chrodechilde den Frankenkönig Chlodwig. Frauen
und Geistliche wurden früh Bundesgenossen. Nicht nur von den
vornehmen Frauen gilt das, wie uns so viele Beispiele aus der
sächsischen Zeit beweisen, sondern auch von den niederen. Eben
die Klausnerinnen zeigen den Einfluß, den nun die asketische
Bewegung auf sie gewann, wie auch von den 300 Klöstern, die
es zu Beginn des 10. Jahrhunderts in Deutschland gab, ein
erheblicher Teil, ein Viertel, auf Frauenklöster kam.


Aber diese ganze Bußstimmung hat für den großen Durchschnitt
der hohen und niederen Laien wenig zu besagen, trotz der
häufigen Bewunderung solcher Vorbilder. Und auch sonst ist von
einer tieferen inneren Umwandlung der Gesamtheit doch nur in
den Anfängen zu sprechen. Es mußte ja freilich auch in der Masse
nachwirken, daß der irdische Besitz, daß die natürlichen Freuden
des Lebens in ihrem Wert nunmehr erniedrigt waren; es mußte
die nunmehrige sittliche Weihe der Arbeit, die ja durch das
bäuerliche Dasein in Wirklichkeit schon die größte Bedeutung erlangt
hatte, die Anschauungen der Menschen stark befruchten;
das Evangelium der Nächstenliebe, etwas ganz Neues, mußte
einen tieferen Wandel des Denkens und Fühlens herbeiführen.
Aber alles das wirkte doch nur allmählich. Rascher trug die
Kirche dazu bei, die alte Hochhaltung der persönlichen Freiheit
zu mindern, und wenn sie schon durch die Organisationsformen
ihres Besitzes die Ausbildung der Abhängigkeitsverhältnisse gefördert
hatte, wenn sie dann dadurch, daß die Hingabe des
Besitzes an die Kirche, die Stellung unter ihren Schutz als etwas
Verdienstliches angesehen wurde, die Zahl der sich ihrer Freiheit
begebenden stark vermehrte, so begünstigte sie damit eine Entwicklung,
die sich überhaupt seit längerer Zeit vorbereitet und
durchgesetzt hatte. Ohne tiefere Beeinflussung durch die Kirche
blieb endlich zunächst noch das eigentliche Geistesleben, die Denkarbeit
der Menschen. Die Bekanntschaft mit der fremden Welt
der gottesdienstlichen Formen, des Inhalts des Evangeliums, der
Heiligengeschichte erweiterte natürlich etwas den geistigen Gesichtskreis;
die elementaren christlichen Grundlehren vermittelten auch
eine ganz andere Art des Denkens: aber von einem Verständnis
für das Denk- und Lehrsystem der Kirche, in das die geistlich
gewordenen Volksgenossen freilich mittelst der kirchlichen Schulung
und später mit Hilfe der Romanen mit immer größerer Hingabe
eindrangen, konnte keine Rede sein.


Vielmehr zeigt auch das geistige Leben der Deutschen vom
9. bis zum 11. Jahrhundert durchaus das Gepräge der Eigenart.
Vom Standpunkt der Weltkultur aus sieht man nur die
mühsame, unendlich lange dauernde Schule, die die Deutschen,
zunächst die geistig führende Geistlichkeit, nunmehr in der fremden
Bildung durchmachten. Man sieht nur den Tiefstand, sogar die
Bildungsfeindlichkeit der großen Masse der Laien und das Bildungsmonopol
der oft auch nur in geistigen Niederungen bleibenden,
ein unklassisches »Mönchslatein« handhabenden Geistlichkeit. Man
sieht meist nicht das freilich immer mehr gestörte eigenartige
nationale Geistesleben, aus dem doch wieder das Beste an der
später erblühenden Kunstdichtung entsprang. Das Unheilvolle
war eben die Kluft zwischen der auf die Antike gegründeten
höheren Bildung, deren Träger, ebenso wie auf dem Gebiet der
Kunst, nach Karl d. Gr. nicht mehr der Hof, sondern lediglich
die Geistlichkeit an den Bischofssitzen wie in den Klöstern war, und
dem Geistesleben des Volkes, dessen Schöpfungen von den Bildungsträgern
tief verachtet waren und darum auch bei den höheren
Laien immer mehr an Achtung verloren. Noch lebten im Volke
die alten Gesänge, neue in diesem Geist kamen hinzu. Den alten
Sänger der Vorzeit und der fränkischen Zeit hat nun der Spielmann
abgelöst, der auch die Zeitereignisse in dichterischer Form mitteilte
und in die abgeschlossene ländliche Welt des Deutschen allerlei
neue Kunde brachte, ebenso wie andere Fremde, der Krämer,
der Bote, der Mönch, die, unbeschadet alter Gastlichkeit, gerade
deshalb besonders willkommen sind, weil man von ihnen Neuigkeiten
erwartete. Mit den Spielleuten mischten sich die Gaukler,
die joculatores, die Nachkommen der fahrenden Leute aus dem
römischen Reiche, und manch verkommener Kleriker. Durch letztere
war wohl auch der der Kirchenpoesie entstammende romanische
Reim schließlich die stehende äußere Form der Dichtung geworden.
Schwänke und Lügendichtungen, auch allerlei, vielleicht früh die
Geistlichkeit verhöhnende, derbe Geschichten wurden von diesen
Spielleuten gepflegt und behagten den Hörern. So kam es denn
früh zu einer Bekämpfung dieser Volksdichtung durch die Geistlichkeit.
Um den »unzüchtigen oder mindestens eitlen Sang der
Laien zu verdrängen«, schrieb im 9. Jahrhundert der Mönch
Otfried von Weißenburg sein Evangelienbuch; aber das deutsche
Gewand dieser geistlichen Reimdichtung zeigt ebenso wie die noch
alliterierenden Kunstdichtungen der altsächsischen »Genesis«, des
niedersächsischen »Heliand«, des oberdeutschen »Muspilli«, daß die
Geistlichen doch auch schon früh die nationale Sprache benutzten,
um im Sinne der Kirche, in deren Dienst man überhaupt alles
zu stellen suchte, auf das Volk zu wirken oder durch heimische
Sänger wirken zu lassen. Andererseits bedeutet diese nationale
Färbung doch wieder eine erste Annäherung der Kultur an das
Volkstum. Der alte Heldensang, der nach Karl d. Gr. lediglich
unter dem Gesichtspunkt des Heidnischen von der Kirche bekämpft
wurde, hielt sich am längsten wieder in Sachsen: hier sagte und
sang man noch lange von Dietrich von Bern und Ermanrich.
Aber im ganzen wird er immer mehr zur Volkskost, bis er im
12. Jahrhundert, wohl unter dem Einfluß der neuen weltlichen
romanischen Dichtung, auch in vornehmeren Kreisen wieder Boden
gewann. Im übrigen werden solche alten Gesänge auch von
Leuten aus dem Volke selbst vorgetragen sein, und ebenso erzählte
man sich sonst alte Sagen und Märchen, Tierfabeln u. dgl. oder
pflegte überkommenes Rätselgut und Spruchweisheit. Natürlich
blühte der mit Tanz verbundene Volksgesang weiter, bei dem meist
einer vorsang und die Menge nur beim Refrain einfiel.


Den geistigen Gesichtskreis des Volkes, der sonst im einem durchaus
mit der Natur verbundenen, auf alter Erfahrung und Überlieferung
fußenden Arbeitsleben unter der naiven Vorstellung einer Belebtheit
der Natur mit guten und bösen Wesen beschlossen war – ein
gemütliches Verhältnis hatte man insbesondere auch zur Tierwelt,
vor allem zur Vogelwelt –, mag man niedrig nennen. Das
gilt auch von den niederen Geistlichen, die bei ihrer äußerst notdürftigen
Bildung sich geistig kaum von der übrigen Masse, mit
der sie in volkstümlicher Weise lebten, unterschieden. Aber auch der
Gesichtskreis der höheren Laienwelt war ziemlich derselbe, nur daß
sich die Interessen der Großen auch auf Machtfragen, auf Einzelheiten
der Verwaltung und wie die der übrigen Herren auf
kriegerische Dinge, wenigstens kriegerische Ausbildung und Übung,
und auf die Jagd als Hauptunterhaltung erstreckten. Diese wurde
mehr und mehr ein Vorrecht der Herren, die ihrer Jagdleidenschaft
auch dann huldigten, wenn sie geistlichen Standes geworden
waren und hohe Kirchenämter bekleideten.


Ein wichtiges Gebiet war damals noch ein gemeinsames Geistesgut
der Hohen und Niederen, das Recht, dessen Lebendigkeit
und Volkstümlichkeit wiederum ein Zeugnis der Bewahrung der
Eigenart ist. Es war Stammesrecht, aus altem Herkommen
erwachsen. Je nach der Entwicklung hatte sich nacheinander eine
Kodifikation desselben ergeben (vgl. S. 14), aber die fremde Sprache
und Schrift machten einen volkstümlichen Gebrauch der Rechtsbücher
selbst unmöglich. Wo man eine bestimmte Entscheidung nötig
hatte, gab ein Mann geistlicher Bildung in einem Kloster oder
an einem Herrensitz Auskunft: denn Handschriften der Rechtsbücher
liefen genug umher. Es scheint aber, als ob im 10. Jahrhundert
ein Teil der vornehmeren Laien soweit der lateinischen
Schulbildung teilhaftig wurde, daß man gerade die Rechtsbücher
lesen konnte. Im Volk lebte die Rechtskenntnis durch Überlieferung
weiter, ja das Volk wirkte wie in der Vorzeit auch rechtsbildend
und rechtsschöpferisch, vor allem in seinen ländlichen Gemeindegerichten.
Noch lebte auch die volkstümliche Organisation der
Hundertschaftsgerichte. Die Entwicklung der Zustände machte im
übrigen manche Weiterbildung des Rechtes erforderlich: so bezüglich
der Verhältnisse der zahlreichen Abhängigen, bei denen
bald ein Streben nach aufwärts einsetzte. Bei der Ausübung
der Rechtspflege war ja schon seit der fränkischen Zeit das
Volk, das in den Hundertschaftsgerichten die Urteilsfinder, die
Schöffen, stellte, durch die wachsende Macht des leitenden Richters,
des vom König eingesetzten Grafen, der den gewählten Volksrichter
allmählich verdrängte, einigermaßen beschränkt. Jetzt mochten
den Richter auch schon hier und da aus dem kanonischen Recht
stammende römische Rechtsanschauungen beeinflussen, wie es z. B.
die strengeren Strafen zeigen. Im ganzen aber bleibt es bei
einer lebendigen Anteilnahme des Volkes.


Weiter bestätigt die Namenwelt, daß die alte Eigenart
durchaus weiter lebte, sich freilich nicht mehr in Neuschöpfungen
betätigte. Die germanische, überaus reiche, vor allem die Kampfes-
und Kriegsfreude widerspiegelnde Namenwelt ragt noch in die
jetzige Zeit, bis ins 12. Jahrhundert, kraftvoll hinein. Ja, die
naturgemäß mit dem Christentum einströmenden fremden Namen
(insbesondere Heiligennamen), die zuerst unter dem hohen Klerus
und bei den geistlichen Frauen auftreten, gehen im 10. und
11. Jahrhundert wieder zurück.


Auch das soziale Leben hält sich im ganzen von Beeinflussung
durch die fremde Kultur frei. Jene frühzeitlichen Zustände,
die vielfach denjenigen bei anderen primitiven Völkern entsprachen,
entwickeln sich nun langsam und ziemlich ungestört weiter. Das
Familienleben zeigt noch das alte Gefüge, wenn auch die Bedeutung
der Sippe stark geschwunden ist; so traten, wenn auch nicht bei
allen Stämmen gleichmäßig, die Sippensiedelungen vor den nur
örtlich verbundenen Siedelungsgenossenschaften zurück. Der Hausvater
herrscht mit alter Gewalt; in niederen Kreisen ist die Frau
noch oft Arbeitstier; selbst in höheren muß sie gelegentlich Züchtigungen
erdulden. Sentimentale Gefühle walten bei der Eheschließung
nicht, wie andererseits keine Weichheit den Kindern
gegenüber besteht und in sächsischen Gegenden noch im 11. Jahrhundert
Mißgeburten gelegentlich getötet werden. Die Ehe kam
durch lange Verhandlungen der beiderseitigen Familienvertreter
zustande; äußere, praktische, materielle Gründe sind, wie noch viel
später, entscheidend. Mehr und mehr ist dank der Einwirkung
der Kirche die Einwilligung der Braut erforderlich geworden.
Die kirchliche Einsegnung dringt nur langsam durch und ist noch
viel später nicht völlig allgemein. Frauenraub ist jetzt ein strafwürdiges
Verbrechen. Das Eheleben verläuft in unbefangener
Naturwüchsigkeit. Von einer besonderen Keuschheit ist jetzt noch
weniger die Rede als früher, zumal nunmehr die Geistlichen
häufig die Verführer spielten. Untreue war nicht nur bei den
Männern, sondern auch bei den Frauen häufig. Wohlhabende
Grundherren hielten auch ungehindert Beischläferinnen. Aus den
unehelichen Kindern mochte sich vielfach die Geistlichkeit ergänzen.
Eigentliche Sittenlosigkeit herrscht auch im Westen jetzt weit
weniger als zu fränkischer Zeit, am wenigsten sonst in Sachsen,
wo auch die frühere Achtung vor Geist und Gemüt der Frauen
noch am lebendigsten erhalten ist.


Unverkennbar tritt im sozialen Leben die Stärke des deutschen
genossenschaftlichen Geistes hervor. Sie zeigen vor allem
seit uralter Zeit die Gilden, die sich vielleicht aus den germanischen
Geschlechtsverbänden entwickelt, von ihnen als wichtigen Kern
des Zusammenlebens die Opfergelage – daher die Bedeutung
der Gelage in späterer Zeit – übernommen haben und wie ein
familiärer Verband eine feste Schutzgemeinschaft für den einzelnen
in allen Verhältnissen bildeten, durch Eidschwur zusammengehalten,
später christlich gefärbt und den christlichen Brüderschaften angenähert.
Sie zeigt ferner die nach Schwinden der Sippensiedelungen
eintretende nachbarschaftliche natürliche Organisation
mit ihren wirtschaftlichen Grundlagen und Zielen, sie zeigt die
größere Markgenossenschaft. Ebenso tritt aber auch das scheinbare
Widerspiel dieses Geistes hervor, der Individualismus. Er
ist es, der staatlicher Zusammenfassung, der Bildung einer straffen
Zentralgewalt noch immer widerstrebt. Nicht nur das Fürsichleben
der Stämme ist dafür bezeichnend, sondern vor allem die
egoistische Machtgier der einzelnen Großen, die trotz Karls d. Gr.
Einschreiten später immer aufs neue den Königen und in den
Stammesgebieten wieder den Herzögen widerstanden.


Noch war auch das alte Machtmittel der einzelnen Großen
lebendig, die Gefolgschaft, gestützt auf die für die germanische Sittlichkeit
bezeichnende Mannentreue, die später noch die Epik der Spielleute
feiert. Wie sich in den Kämpfen der Frühzeit immer nur die
einzelnen Führer mit ihren Gefolgschaften als Hauptpersonen, ihre
Stämme und Völker nur nebenbei gegenüberstanden, wie dann in
der Heldensage der Gegensatz zwischen Goten und Römern völlig
zurücktritt vor der Geschichte des einzelnen Helden mit seinen
Getreuen, also vor allem Dietrichs von Bern (Theodorichs), so
ist es vielfach noch jetzt. Jene Gefolgschaft hat aber nunmehr,
wie schon seit fränkischer Zeit, neue Formen angenommen; sie
steckt in der (so seit dem 8. Jahrhundert mit einem keltischen
Wort bezeichneten) Vasallität, für die wieder die gallische Kommentation
(s. S. 13), die Ergebung von unfreien, landlosen und
schutzbedürftigen Leuten in den Schutz eines Mächtigen, vor allem
zum Dienst in Not und Krieg, eine Vorstufe gebildet hatte. Diese
Klasse der Vasallen wurde immer zahlreicher, ergänzte sich auch
immer stärker aus Freien und bildete nicht nur die Umgebung
des Königs, sondern auch die anderer Großer. Sie waren durch eine
formelle Bindung (Treueid seit Mitte des 8. Jahrhunderts) vor
allem zum Kriegsdienst verpflichtet, weshalb auch die geistlichen
Organisationen Vasallen an sich fesselten. Da der Landbesitz
durch die Ausbildung des Sondereigens die Grundlage des Daseins,
seine Erträge die Hauptform des Unterhalts darstellten, war die
Übergabe von Grund und Boden zur Nutzung die natürliche
Entlohnung. Das Austun von Land auf Zeit gegen Abgaben
hatte zuerst die Kirche für ihren wachsenden Grundbesitz in der
Form der römischen Precarei angewandt. Bei der Belehnung
der Vasallen fielen aber die Abgaben fort: es war bloße Guttat,
und so hieß das Lehen Benefizium. Bald gewann nun diese
Belehnung dauernden, erblichen Charakter, und dies reizte immer
mehr Leute zum Eintritt in die Vasallität an. So entsteht aus
der Verbindung von Vasallität und Benefizialwesen das Lehnswesen,
das zunächst nur der Schaffung eines Kriegs-(Reiter-)heeres
diente – wie der König Land an Große verlieh, so
verliehen diese es wieder an niedrigere Freie, um Reiter zu
erhalten –, das aber schließlich alle öffentlichen Verhältnisse im
Mittelalter tiefgehend beeinflußte (s. S. 105). Neben dem Kriegsdienst
lag den Vasallen nämlich früh die Versehung von Ämtern
ob, wie schon im germanischen Gefolge gewisse Verrichtungen verteilt
gewesen sein werden, und die Entlohnung erfolgte ebenfalls
durch Benefizium. Aus der tatsächlichen, nicht rechtlichen
Erblichkeit der Benefizien ergab sich schließlich eine Erblichkeit
der Ämter, schon gegen Ende der Karolingerperiode (s. S. 42).


Die ganze Erscheinung ist nun aber bezeichnend für das zielbewußte
Macht- und Besitzstreben einer aristokratischen
Schicht, die sich ebenfalls schon seit fränkischer Zeit
über die Masse der Volksfreien erhoben hatte. Diese Heraushebung
eines Adels ist eine natürliche Entwicklung bei den meisten
Völkern, und wenn sie bei den Sachsen aus bestimmten Gründen
schon vor alters eingetreten war, so ist dieser Vorgang für die
Franken und die ihnen angegliederten Stämme wieder nur ein
Beweis der selbständigen Eigenentwicklung auf Grund der fortschreitenden
wirtschaftlichen und kulturellen Verhältnisse: die Erscheinung
trat daher noch später bei den Nordgermanen ein.
Der Vorgang geht naturgemäß Hand in Hand mit einer Herabdrückung
der Freien mit mäßigem Grundbesitz. Noch zu Beginn
der fränkischen Zeit und später bildeten diese die große mittlere
Masse, auf denen das öffentliche, das soziale Leben, der Kriegsdienst
im wesentlichen ruhten. Über ihnen eine kleine Klasse von
Großen, die durch Beute, durch Tapferkeit oder Klugheit, durch
altes Ansehen in den Wanderungszeiten Macht erworben hatten und
vom König aus dem eroberten Land umfassender beschenkt worden
waren. Unter den Freien wieder eine größere Menge Unfreier,
vielfach Romanen und Kelten. Ähnlich waren die Verhältnisse
noch viel später in den innerdeutschen Gebieten, bei den Alemannen,
Bayern usw., wo die Freien mit kleinem Besitz noch
lange in den Volksversammlungen in alter Weise zusammenkamen,
überhaupt den Ausschlag gaben. Aber gerade in den eroberten
Landen, im Frankenreich, hatte schon eine mit dem Eroberungsgeist
einzelner und den auch weiterhin kriegerischen Zeiten zusammenhängende
Umwälzung eingesetzt. Wir sahen bereits (S. 16), wie
hier ein neuer Dienstadel Freie in Abhängigkeit brachte, oft durch
Mißbrauch der amtlichen Gewalt, wie diese dann auch von selbst
sich oft in ein Schutzverhältnis begaben und ihren Besitz als
Lehnsgut unter bestimmten Verpflichtungen wiedererhielten. Die
Entwicklung, die übrigens noch ganz in den Anfängen war,
ging in karolingischer Zeit weiter: schon Karl d. Gr., der sich
auf den neuen Adel für Krieg und Verwaltung stützen mußte,
konnte nur gelegentlich offene Übergriffe strafen und kämpfte vergeblich
gegen das System, mittelst dessen etwa der Graf den
Freien, der ohnehin in den kriegerischen Zeiten durch die Heerespflicht
(Reiterausrüstung, da das Heer immer mehr zum Reiterheer
wurde), durch häufige Naturalverpflegung von Großen, durch den
Zehnten der Kirche bedrückt war, durch schikanöse Anwendung des
Heeresbannes u. dgl. ruinierte oder in Abhängigkeit brachte. Die
persönliche Freiheit galt auch immer weniger; wichtiger war der
Landbesitz, selbst wenn er belastet war; auch sonst versprach das
Abhängigkeitsverhältnis Vorteile. Am leichtesten aber begab man
sich in den meist bequemen Schutz der seligmachenden Kirche,
deren steigender Grundbesitz auch immer mehr der Bewirtschaftung
durch Zinsbauern bedurfte. Der Vorgang kommt in karolingischer
Zeit keineswegs zum Abschluß, darf überhaupt in seiner Bedeutung
und Ausdehnung nicht, wie lange, überschätzt werden.


Grundbesitz war die Quelle der Macht und des Wohlstandes:
daher die Gier der schon Mächtigeren nach dessen weiterer Vermehrung,
daher die Rodungslust der großen Grundherrschaft.
Die Größe des Grundbesitzes aber erforderte wieder die Verfügung
über Arbeitskräfte, d. h., da man nicht Lohnarbeiter haben konnte,
über abhängige Leute, die als persönlich Unfreie dem Herrenhof
selbst dienten oder als Zinspflichtige das Einkommen vermehrten,
die üppigere Lebenshaltung sicherten und zu allerlei Diensten
Arbeitskräfte stellten, auch zur Erschließung des Wildlandes.
Soweit es herrenlos war, machte dieses neben dem eroberten
und dem konfiszierten Land den mächtigen, anfangs im Wirtschaftsleben
weit voranstehenden Besitz des Königs aus, der aber
wieder durch Weiterbegabung die Hauptquelle für den Grundbesitz
des Adels und durch Schenkung für den der Kirche war.
Das Gut der letzteren nahm der Herrscher freilich zu Zeiten
wieder wie Königsgut zur Belehnung anderer in Anspruch, was
aber durch neue Schenkungen früher oder später ersetzt wurde.
Das Königsland, das sich bald nicht mehr wie früher vermehren
konnte, wurde durch jene Verleihungen allmählich stark gemindert.
Die Kirche aber erhielt ebenso wie vom König auch von den
Herzögen, weiter auch vom Adel überhaupt immer neue Schenkungen.
Meist handelte es sich dabei freilich um Wildland,
dessen planmäßige Kultivierung die überlieferungsgemäß überlegene
Wirtschaftskunst der Kirche am besten verstand. Gerade
deswegen wurden die Klöster von Fürsten und Grundherren gefördert,
damals also die der Benediktiner. Dazu kam der von
der Kirche immer (s. S. 33 f.) angeregte Schenkungs- und Übertragungseifer
der Kleinbesitzer. Diese Übertragung von Gütern
war übrigens meist eine bedingte, d. h. sie geschah oft unter
dem Vorbehalt der Nutznießung auf Lebenszeit. Oft verlieh die
Kirche zu Nießbrauch mehr zurück, als sie erhielt. Im ganzen
ist für den geistlichen wie übrigens auch für den weltlichen
Besitz eine Verstreutheit der Güter (Streubesitz) charakteristisch.
Die besitzlosen Abhängigen gebrauchte man zu Arbeitsdiensten,
zur Rodung u. a. und setzte sie als Zinsbauern auf Neuland an,
wie es auch die weltlichen Grundherren taten. Denn der diesen
verliehene Besitz war auch meist Wildland. Seine weitere Vermehrung
geschah dann oft auf die oben geschilderte Weise der
Abhängigmachung anderer Freien.


So hatte sich denn mittelst der Zusammenfassung größerer
Mengen von Grund und Boden die sozial und wirtschaftlich
wichtige weltliche und geistliche Grundherrschaft gebildet.
Neben dem eigenbewirtschafteten Fronhof bestand sie aus mehreren,
dem hofrechtlichen Verband eng oder lose angeschlossenen Zinsgütern,
aber auch aus solchen, die außerhalb desselben ausgetan
waren. Die Zahl der eigentlichen geschlossenen Grundherrschaften
bleibt aber gering gegenüber der Masse der (mehr oder
weniger abhängigen) bäuerlichen Wirtschaften. Den Zusammenhang
der Grundherrschaft mit der fortschreitenden Kultur mag man
daraus erkennen, daß ihr Gebiet in erster Linie die am frühesten
kultivierten Lande, der Westen und Süden, vor allem die eigentlich
fränkischen Teile sind. Ihre Hauptzeit reicht etwa bis zum Ende
des 12. Jahrhunderts. Ihre Bedeutung, die man eine Zeitlang viel
zu hoch eingeschätzt hat, liegt einmal in der systematischen Erschließung
des Wildlandes, zu der es eben einer Organisation
bedurfte, weiter in der Durchführung höherer Wirtschaftsformen,
der Einführung von Spezialkulturen und der wirtschaftlichen Erziehung
der in der Mehrheit wirtschaftlich immerhin selbständigen
bäuerlichen Bevölkerung, die aber von der Grundherrschaft oft
auch unbeeinflußt blieb, sodann in der Hebung und Verfeinerung
der äußeren Lebenshaltung, wozu eben die größeren Einkünfte
die Möglichkeit boten, also auch in einer Förderung der Kunst,
endlich in der Übernahme einer Reihe von öffentlichen und Verwaltungsaufgaben,
die ihr schon die Karolinger notgedrungen
immer mehr überlassen hatten, zu deren Lösung aber auch die
schwache Zentralgewalt in einem weiten Reich mit sehr unentwickelten
Verkehrsverhältnissen noch nicht fähig war. In letzterer
Beziehung kam nun die in karolingischer Zeit immer häufigere,
als Entlohnung aufzufassende Verleihung von Hoheitsrechten
bedeutsam hinzu, vor allem die der Immunität (s. S. 13), die
zunächst Verbot des Eintrittes der öffentlichen Beamten in ein
geistliches, bevorrechtetes Gebiet, weiter Erhebung der öffentlichen
Abgaben durch den Immunitätsherrn und Ausübung der
Gerichtsbarkeit über die Insassen des Gebiets bedeutete. Weiter
ist dann der Zusammenhang von Grundherrschaft und Lehnswesen
wichtig. Viele Lehnsträger wurden durch die erwähnte
Erblichkeit der Lehen zu Grundherren; andere Grundherren vermehrten
ihren Besitz durch die Lehen. Vor allem aber trug die
eingetretene, freilich erst später anerkannte Erblichkeit der zu
Lehen gegebenen Ämter, besonders des Grafenamts, dazu bei,
daß die damit belehnten Grundherren, deren Macht noch durch
die Erlangung der erwähnten Hoheitsrechte und ausgedehnten
sonstigen Besitz gehoben wurde, sich schließlich zu Landesherren
auswuchsen. Auch die geistlichen Grundherren erhielten durch
jene Hoheitsrechte diesen Charakter.


Die mächtigsten, zu kleinen Staaten gewordenen Grundherrschaften
haben dann die alten Gaue, die zwar wesentlich geographische
Bezirke sind, aber doch eine gewisse Grundlage
des öffentlichen Lebens bildeten, beseitigt, völlig etwa mit dem
11. Jahrhundert, wenn auch ihre Namen zum Teil im Volke
ziemlich zähe weiterlebten. Anfangs fielen die Grafschaften mit
den alten Gauen auch oft zusammen, freilich nur in beschränktem
Maße. Wie es keinen Gau und keine Gauversammlung der
Freien mehr gab, so war auch die große Masse der Freien nicht
mehr der Träger des öffentlichen Lebens. Es herrschte eine auf
großen Grundbesitz gestützte Aristokratie, wenn man auch die
Macht der staatlichen Gewalt nicht unterschätzen und ebensowenig
vergessen darf, daß auch die ländliche Gemeinde nicht
ganz bedeutungslos war.


Gewiß hatte die Entwicklung ein gutes Stück alten Lebens
vernichtet. Auf der anderen Seite ist aber von einer Vernichtung
der kleinen bäuerlichen Besitzer gar keine
Rede. Im Gegenteil war die Übertragung des Eigens an
Herren oder Kirche und seine Wiedergewinnung gegen Abgaben
und Leistungen (Dienste) vielfach nur eine Sicherung vor dem
Ruin in der kriegerischen und gewalttätigen Zeit. Gerade auf
diesen Zinsbauern beruht auch die eigentlich wirtschaftliche
Leistung dieses Zeitabschnittes, freilich unter Führung der Grundherrschaft.
Denn an dem Eigenbau der Grundherrschaft ist in
dieser älteren Zeit durchweg festzuhalten. Die Zinsbauern –
von den »Hörigen«, die Grundzins zahlen, unterscheiden sich oft
selbst die persönlich Unfreien, die Kopfzins zahlen, in ihrer Lage
nicht – lebten auch in so mannigfach abgestuften Verhältnissen,
daß die bevorzugtesten sich von Freien nur wenig unterschieden,
zumal die »Freiheit« jetzt wenig bedeutete. »Freie Leiheformen«
kommen früh vor. Ferner hielten sich aber auch die eigentlichen
Freien in den Alpenländern, in den Marschgebieten
der Nordsee, auch in Westfalen, zum Teil von den grundherrlichen
Wirtschaftsfortschritten nicht berührt und daher rückständig.
Man hat neuerdings auch für andere Gebiete die Minderung
der Freien durch die Grundherren bestritten. Die Vermehrung
der Lasten war im übrigen durch eine frühe Festlegung derselben
mindestens erschwert. Wie angedeutet, kamen sogar persönlich
Unfreie durch jenes Austun von Land zu Zinsgütern, verbesserten
also ihre Lage. Die besser gestellten Zinsleute aber hoben sich
immer mehr und galten schließlich bei freieren Abhängigkeitsverhältnissen
als frei. Allmählich geht auch der Schwerpunkt
der wirtschaftlichen Tätigkeit von den Herrenhöfen auf die kleineren
Zinsgüter über. Davon werden wir später (S. 94 f.) hören.


Zunächst aber erfüllte die Grundherrschaft, überhaupt die
Herrenschicht, jene kulturelle Aufgabe in wirtschaftlicher
Beziehung wie in Hinsicht höherer Lebenshaltung. Damit
setzt die am Anfang aller höheren Kulturentwicklung stehende
soziale Sonderung stärker ein: ihrem Fortschreiten steht wieder
das Streben nach Annäherung gegenüber. Die Beeinflussung
der großen Menge bleibt freilich gering, und auch innerhalb der
Herrenschicht werden die roheren Zustände oft nur durch Einzelheiten
ein wenig verfeinert. Die Fortschritte verdankte man im
wesentlichen romanischen Einflüssen, auch die wirtschaftlichen,
abgesehen natürlich von der gewaltigen Rodungs- und Ausbautätigkeit
selbst, einem Hauptverdienst der Grundherrschaft. Es
war ein mehr quantitatives Verlangen nach immer neuem Kulturland,
und die Kirche wurde diesem Verlangen vor allem dienstbar
gemacht. Bei ihr war auch sonst die Führung, vor allem
bei den Klöstern, wesentlich, weil sie italienische und westfränkische,
also im Grunde antike Überlieferungen in das innere Deutschland
verpflanzten. Sie haben vor allem Muster für eine Wirtschaftsorganisation
in größerem Maßstabe gegeben, wie einst der
große Organisator Kaiser Karl. Unter ihrer Leitung wurde
systematisch gerodet, der Körnerbau eifriger gepflegt, der Gemüsebau
bereichert, der Gartenbau und die Obstkultur gehoben, ein
sorgfältig betriebener Weinbau verbreitet. Der Garten in unserem
Sinne, neben dem Baum(Obst)garten der Gemüse-, dann der
Heilkräutergarten und damit der Anfang zum Ziergarten, geht
recht eigentlich von den Klöstern aus, auch gerade seine regelmäßige
Anlage, die allmählich künstlicher wurde. Der Weinbau
dehnte sich in karolingischer Zeit schon weiter nach Osten und
Nordwesten aus und später selbst in die Koloniallande des Ostens
bis ins Ordensland, insbesondere wegen der gottesdienstlichen
Verwendung des Weines von den Klöstern eingeführt. Wassermühlen
verbreiteten sich durch sie von Westen her; in den klösterlichen
Brauhäusern wurde besseres Bier gebraut, dabei der
Hopfen (wohl aus Gallien) eingeführt, in den Backhäusern
feineres Brot gebacken (schon wegen des Abendmahls, das auch
den Wein verlangte). Die Fastenspeise zu gewinnen, legte man
Teiche an und pflegte die Fischzucht. Die feinere Kochkunst ist
wesentlich klösterlichen Ursprungs, ebenso die bessere Butterbereitung.
Besondere Förderung fand die gewerbliche Arbeit,
vor allem das Bauwesen (Steinbau), bis hinauf zu künstlerischer
Tätigkeit. Die antike Überlieferung führte auch zu Wasserleitungen,
und Brückenbauten waren häufig.


Solcher Verdienste, namentlich nach der organisatorischen Seite,
entbehrt auch die weltliche Grundherrschaft nicht, wenigstens
folgte sie vielfach dem geistlichen Vorbild (Gemüse-, Weinbau u. a.).
Die Düngung ward jetzt die Regel – die Dreifelderwirtschaft war es
seit langem –, der Wiesenbau verbreitete sich stärker im Zusammenhang
mit der Stallfütterung. Die Viehzucht hob sich entsprechend
ständig, wenn sie auch im allgemeinen jetzt mehr zurücktrat. Sehr
gepflegt wurde die Pferdezucht (für Krieg und Reisen); wegen der
Wolle nahm die Grundherrschaft auch die Schafzucht mehr und
mehr in die Hand. Die Betriebsformen des Ackerbaus blieben
aber, wie noch lange, ziemlich die alten. Im ganzen sind, z. B.
bezüglich des Obst- und Gemüsebaues wie der Bevorzugung des
Weizenbaues, Unterschiede zwischen dem Westen und Osten noch
immer bemerkbar. – Die Kleinwirtschaft stand natürlich
hinter der Grundherrschaft zurück, namentlich bezüglich der gartenmäßig
angebauten Früchte (Gemüse, Hanf, Flachs, Hopfen,
Waid usw.) wie des Weinbaus, der Wiesenkultur, der Viehzucht.
Das Schwein blieb das Haupttier des kleinen Mannes; ebenso
war die Geflügelzucht wesentlich bäuerlich. Man muß aber
bedenken, daß die Zinsbauern doch die eigentlichen Träger des
Betriebes der Grundherrschaft waren. Im ganzen kann von
einer noch lange dauernden, ziemlich gleichmäßigen Einfachheit
des wirtschaftlichen Lebens, das meist wohl gedieh, gesprochen
werden.


Und diese Einfachheit zeigen im wesentlichen auch jetzt noch
die allgemeinen Lebensverhältnisse, so sehr die Steigerung
der Gegensätze auf diesem Gebiet betont werden muß. Das
Charakteristische ist das Überwiegen wie die Gemeinsamkeit der landwirtschaftlichen
Interessen, entsprechend der naturalwirtschaftlichen
Gesamthaltung der Zeit. Damit ist aber nicht jede Bedeutung
von Gewerbe und Handel ausgeschlossen[7]. Auch das
ländlich-kriegerische Leben bedarf beider. Das Handwerk
war größtenteils etwas vorgeschrittene Hausarbeit, besonders die
Weberei. In der Grundherrschaft wurde nun die Weberei zu
einem größeren Betrieb, dessen Trägerinnen aber die Frauen
blieben, und auch sonst entwickelte sich dort eine umfassendere
und zum Teil auch durch Arbeitsteilung spezialisierte gewerbliche
Tätigkeit, namentlich nach der landwirtschaftlichen Seite hin (Stellmacher,
Müller, Bäcker, Brauer, auch Maurer). Der Schwerpunkt
der Entwicklung liegt aber nicht bei der Grundherrschaft mit ihrer
oft falsch aufgefaßten Organisation, sondern bei den mehr oder
weniger selbständig arbeitenden einzelnen Leuten, die, obwohl
vielfach zinspflichtig, doch in einem herkömmlich erlernten Gewerbe
oder in einer selbsterworbenen Kunstfertigkeit für andere, insbesondere
auch für Grundherren, in freier Weise tätig sein
konnten. So gab es von altersher Schmiede, insbesondere Waffenschmiede,
so Töpfer, Böttcher, Drechsler, Seiler, Gerber und
Sattler, so sehr früh jene friesischen Weber. Das höhere Kunstgewerbe,
wie Erzguß, Edelmetallbereitung, Malerei, höhere Baukunst,
aber auch fremdartige Techniken, wie die Glasbereitung,
blieben freilich wesentlich auf die Klöster beschränkt.


Knüpfte schon früh an die nicht an Ort und Stelle zu deckenden
Bedürfnisse ein primitiver Handel an, heftete sich dieser früh auch
an bestimmte, örtlich spezialisierte Erzeugnisse wie die friesischen
Tuche oder an Waffen u. a., so war bei wachsenden Lebensansprüchen
der Herrenschicht der Handel mit kostbaren Stoffen,
Schmuck und Gerät, prächtigen Rüstungsstücken, feineren Genußmitteln
und Gewürzen auch in einem ländlichen Dasein bald
notwendig. Neben dem an Versammlungsstätten, bei Festen, an
alten Verkehrspunkten früh einsetzenden Markthandel mit den
Erzeugnissen der Landwirtschaft, des Hausfleißes oder jener selbständigeren
Handwerker entwickelte sich der Handel mit den
begehrten Waren der Fremde, des Orients insbesondere, aber
auch mit gewissen Rohstoffen des Auslandes immer lebhafter.
Er wird auch, abgesehen von gelegentlichen, herumziehenden
Händlern, z. B. Mönchen, immer mehr von einer bestimmten
Schicht getragen. Es überwiegen zunächst freilich die fremden
Händler, die Juden vor allem, die Italiener, im Osten anfangs
sogar die Slawen. Aber es gab auch früh einheimische Kaufleute;
insbesondere vertrieben die Friesen (s. S. 26) nicht nur
ihre friesischen groben Tuche, sondern vor allem auch die feineren
englischen Tuche über die Lande und über See. Nach Osten
hin herrschte bald der deutsche Kaufmann, auch nach Norden.
Ein wesentlicher Zug des gerade in den Zeiten unentwickeltem
Verkehrs ganz unentbehrlichen Kaufmanns ist sein Umherfahren;
das gilt zum Teil auch für die verkaufenden Handwerker. Mit
dem von den Herren geförderten Zuge in die Städte wurden
diese Kaufleute seßhafter, für die Händler mit Fernwaren, die
nun zum Teil zu Großhändlern wurden, blieben aber die Fahrten
in die Fremde bezeichnend und notwendig, insbesondere in den
Seestädten. Alle Welt schätzte auch den Kaufmann; er stand
auf der Fahrt in des Königs Schutz, es wurden ihm besondere
Privilegien in den Städten verliehen. Freilich war er auch als
Gegenstand der Belastung mit Zöllen begehrt, und das ursprünglich
königliche Recht der Zollerhebung wurde von den Herren
mehr und mehr in Beschlag genommen und in mannigfaltigster
Weise ausgebildet.


Am meisten förderte den Handel das Aufkommen eben der
Städte, also ständiger Marktorte, mit einer dichteren, ungleichartigen,
verschiedene Bedürfnisse entwickelnden Bevölkerung. Auch
für jene selbständigeren Handwerker bedeutete der Zug in die
Städte eine ganz neue Stufe: die größere Bevölkerung und die
höheren Ansprüche förderten das Handwerk innerlich und äußerlich;
auf ihm beruhte ja auch ein großer Teil des städtischen Handels.
Die äußere Entstehung der Städte ist zu einem guten Teil, ebenso
wie im Altertum, an die Burgen (s. S. 49) anzuknüpfen, vor
allem in Sachsen, dem neu in die Entwicklung getretenen Lande.
Die unsicheren Zeiten treiben die Leute zu Siedelungen im Umkreise
einer schützenden Burg; durch Gewerbe und Handel vermehrt
sich die Bevölkerung; der natürlich zunächst dem Herrn
der Burg gehörige Ort erhält jenen Marktcharakter. Die
anfangs sehr unentwickelte sichernde Befestigung, die sich in den
unruhigen Zeiten oft auch in Dörfern (Kirchhöfe) wie bei
Klöstern findet, dehnt sich auf den Ort selbst aus. »Burg« bleibt
die eigentliche Bezeichnung für das neue Gebilde, wie zahlreiche
Städtenamen beweisen; »Bürger« heißen die Einwohner. Ebenso
wichtig ist nun aber die Entwicklung aus einem befestigten Dorf
heraus, das durch günstige wirtschaftliche Bedingungen, als Salzort
z. B., durch die Lage an Flußübergängen, Straßenkreuzungen usw.
Bedeutung hatte. Oder die Marktsiedelung gliederte sich an ein
Kloster an (wie ja auch Dorfsiedelungen sich früh um Kapellen
[Zellen], die Wallfahrtsorte waren, bildeten), so in Hersfeld oder
Gandersheim, oder an einen Bischofssitz (Bremen, Magdeburg,
Paderborn), vor allem aber an eine königliche Pfalz (Goslar, Dortmund).
Letztere wie die Bischofssitze befanden sich im Süden und
Westen aber zunächst in den alten Römerstädten, die trotz ihrer
Vernachlässigung immerhin Marktorte geblieben waren. Namentlich
als Bischofssitze hatten sie besondere Anziehungskraft. Ihr Anlageplan,
die rechteckige Castrumsform mit rechtwinklig sich schneidenden
Straßen wirkte dann wohl auch auf die älteren Neugründungen
von Städten (s. S. 48). Immerhin handelt es sich im Westen
häufig nicht um Gründungen, die übrigens meist neben einer
älteren Siedelung erfolgten, sondern um allmähliche Entstehung,
und häufiger als ein regelmäßiger Grundplan ist die Unregelmäßigkeit
der dörflichen Wohnweise zu erkennen.





Der Mittelpunkt ist immer der Marktplatz. Nach außen
charakterisieren die Stadt die Mauern. Bei den Römerstädten
waren diese lange vernachlässigt, erst das 9. und 10. Jahrhundert
führten zu ihrem Wiederaufbau. Das aus dem Burgcharakter
der Stadt hervorgehende weitere bedeutsame Entwickelungsmoment
ist nun der Burgfrieden (Königsfrieden); an ihn knüpft
der Stadtfrieden, ein die Stadt heraushebender Rechtsumstand,
der auch das wirtschaftliche Leben schützt und fördert, vor allem
Gewerbe und Handel. Der Königsfrieden ermöglicht erst den
Charakter der Stadt als Marktort; er wird auch an Märkte, die
ohne Burgenschutz an Verkehrspunkten aufkamen, verliehen. Der
Frieden bewirkt auch den Schutz der zuziehenden Unfreien: Stadtluft
macht frei. Der Marktcharakter wird immer bedeutungsvoller
für die Stadt; ein eigenes kaufmännisches Gewohnheitsrecht
bildet sich aus; »mercatores« heißen die Bürger, worunter
freilich nicht lediglich Kaufleute von Beruf zu verstehen sind.
Zunächst überwiegen überhaupt jene verkaufenden Handwerker.
Aber alles bleibt doch in landwirtschaftlichem Bannkreise. Grundbesitz
war die erste Bedingung auch für den Bürger, wenngleich sich
die Grundbesitzverhältnisse bald eigenartig (Zins an den Grundherrn
ohne persönliche Beschränkung) gestalteten. Kaufmann
und Handwerker trieben oft auch noch Ackerbau und Viehzucht;
die Städte blieben zunächst Ackerbaustädte, und Stadtgemeinde und
Landgemeinde unterschieden sich anfangs auch in den Römerstädten
nicht. Größerer Verkehr wurde am ehesten durch die
kirchliche Bedeutung einer Stadt herbeigeführt. Keineswegs ist
sodann die Überwindung der alten Städtefeindlichkeit nur aus
den Bedürfnissen höherer Wirtschaft, überhaupt nicht aus der
freien Volkskraft herzuleiten, wenigstens nicht vorwiegend. Die
Städte sind vielmehr zunächst ein Werk der Herren, aus
egoistischen Gewinn- und Machtinteressen heraus sind sie auf
dem Boden der Herren gegründet. Denn nicht nur im Osten
bei dessen beginnender Kolonisation, sondern auch im Westen
sind schon im 12. und namentlich im 13. Jahrhundert Städte
durch weltliche und geistliche Fürsten planmäßig gegründet worden.
Bei der eifrigen Ausbau- und Rodungstätigkeit hatte man
übrigens auch schon Dörfer nach einem gewissen Schema gegründet,
die regelmäßigen Reihendörfer rechts und links der Straße mit
dem Ackerstreifen dahinter (Wald- oder Hagenhufen), wenn auch
das unregelmäßige Haufendorf das Gewöhnliche blieb. Die
regelmäßige Anlage von Dorf und Stadt wird dann im Osten
die Regel. Von den Herren wurden die Städte auch sonst gefördert,
der Zuzug in sie oft künstlich herbeigeführt, Marktprivilegien
erworben, Befestigungen ausgeführt, Kaufstätten errichtet,
Verwaltungseinrichtungen getroffen. Die Marktverwaltung
ging dann freilich früh an den aufkommenden städtischen Rat
(s. S. 99) über.


Und dieses Hervortreten der Herren ist nun überhaupt
das Charakteristische. Auch äußerlich sondern sie sich jetzt
schärfer von der Masse ab. Seit dem 10. Jahrhundert wohnen
die Herren bei den immer kriegerischeren Zeitläuften immer längere
Zeit, schließlich dauernd in den Burgen, zunächst in den alten
»Fluchtburgen«, die es in Sachsen noch lange gab; die Herrenhöfe
in deren Nähe werden bloße Wirtschaftshöfe. Andere
Herren befestigen diese selbst – anfangs bedurfte es zu Befestigungen
der Einwilligung des Herrschers – oder führen, wenn
ihnen keine Fluchtburg zur Verfügung steht, immer häufiger auf
Bergen oder Erhöhungen Befestigungen auf, anfangs sehr einfacher
Natur, legen Besatzungen hinein, folgen aber bald selbst
mit den Ihrigen. Auch in der Ebene errichtet man Burgen mit
Wall und Graben, meist im Schutz umgebenden Wassers. Neben
königlichen und herzoglichen Burgen entstanden solche Adelsburgen
erst im 11., 12. und 13. Jahrhundert zahlreicher. Es ist damit
ein gewisses Heraustreten der Herren mindestens aus der landwirtschaftlichen
Eigenbetätigung gegeben. Es zieht die Herrenschicht
immer weniger zu dieser Arbeit, mehr zum Genuß und vor allem
zum Kriegsleben (s. S. 36). Der Kriegsdienst ist ein besondere
ritterliche Übung erfordernder Beruf geworden. Von einem
Volksheer ist keine Rede mehr: den niedrigeren Leuten liegen
kriegerische Interessen größtenteils fern. Immerhin ist das Dasein
im ganzen noch kein friedliches; die Zeit zwingt auch die niederen
Schichten, wehrhaft zu bleiben. Aus dem gleichen Sicherungsbedürfnis
heraus entsteht die Burg und damit schließlich die feste
Stadt. Aber in den landwirtschaftlichen Interessenkreis bleibt doch
auch die Herrenschicht durchaus gebannt. Ein Teil ist mit dem
Wirtschaftsleben noch tätig leitend eng verbunden; aber auch für
den anderen ist doch die Grundlage des Lebens die bäuerliche
Tätigkeit wenigstens der Zinspflichtigen. Mit dem wirtschaftlichen
Gedeihen, mit dem Steigen der Naturallieferungen wächst dann
aber die Neigung, ein bequemes Herrendasein zu führen, die
Lebenshaltung üppiger zu gestalten.


Aber noch überwiegt doch, wie betont, im inneren Deutschland
zumal, der Charakter altheimischer Einfachheit. Noch lange ist
die Wohnung nach germanischer Weise aus Holz gebaut.
In den Dörfern mochten die Bauten zuweilen sogar dürftig
sein: das niedersächsische Bauernhaus ist noch heute zum Teil ein
Fachwerkbau, dessen Zwischenräume mit Lehm beworfenes Flechtwerk
bildet. In den innerdeutschen Städten überwogen die Holzbauten
noch bis tief ins Mittelalter. Und auch der Herrenhof
zeigt zunächst den Wohnbau aus Holz, ebenso wie die Burg, für
die erst die Einflüsse der Züge nach Italien und später der Kreuzzüge
einen Wandel brachten. Auch dann blieben ungefüge Mauern
aus Sammelsteinen noch häufig. Der Steinbau, auf dessen
römischen Ursprung alle mit ihm zusammenhängenden Worte
hindeuten, wie alle auf den Holzbau bezüglichen Worte (Balken,
Brett, Halle u. a.) deutsch sind, dringt aus dem fränkischen
Westen und dem Süden nur langsam in das Innere, d. h. zunächst
nur, wie es auch dort die Regel ist, für die Pfalzen, Klöster
und Kirchen. Letztere sind in Sachsen noch im 11. Jahrhundert
meist aus Holz (Fachwerk). Aber das Holzhaus der Herren
zeigte doch immerhin schon seinen besonderen Charakter. Wie
die jetzt gewöhnliche Mehrräumigkeit an Stelle der alten Einräumigkeit
zuerst im Hause der Vornehmen ausgebildet sein mag –
die Absonderung einzelner Räume geschah zunächst durch Vorhänge
(Wand) – und die Einräumigkeit nur noch in der Halle
erhalten bleibt, so zeichnet sich dieses Haus auch sonst durch stattlichere
Bauart, allmählich vielleicht durch ein steinernes Untergeschoß,
bald wohl auch durch größere Seitenfenster aus.


Einen entsprechenden Unterschied von der großen Masse zeigt
dann vor allem die Ausstattung des Herrenhauses. Die in
jüngeren Gesellschaften auftretende Prunkliebe – der Reichtum
wie die Macht müssen sich äußerlich zeigen, auch in dem Halten
zahlreicher Dienerschaft – äußert sich in dem Verstecken der einfachen
Holzflächen (in ihrem Bedecken mit weichen, wärmenden
Stoffen zeigt sich aber ebenso das praktische Bedürfnis nach
Wärme bei den nur mangelhaften Heizeinrichtungen): Teppiche
deckten den Fußboden, wurden aber auch, von Frauenhand gewirkt
und mit bildlichen Darstellungen geschmückt, an die Wände
gehängt. Weiche Kissen lagen auf den Sesseln und Bänken. Das
Bett war reich mit Federkissen, auch mit Decken versehen; zu
dem vielfach noch lange gebrauchten Strohsack des Unterbetts
paßten schlecht die prunkvollen Bettvorhänge. Althergebracht
war sodann die Vorliebe für kostbare Waffen wie für sonstige
Arbeiten aus Metall, vor allem aus edlem, überhaupt die hohe
Schätzung des letzteren sowie der aus dem Orient stärker einströmenden
Edelsteine. Edelsteinbesetzte Goldgefäße, Elfenbeingeräte
u. dgl. besaß vor allem wieder die Kirche. In die mittlere
Herrenschicht mochte dergleichen schon seltener kommen. Und
den vereinzelten kostbaren Bechern, Schalen und Trinkhörnern,
den allgemein üblichen Teppichen und Kissen gegenüber war der
sonstige Hausrat doch von der alten Einfachheit, ja Dürftigkeit,
selbst bei weltlichen und geistlichen Fürsten, entsprechend den
sonstigen Unvollkommenheiten der Wohnung (s. unten S. 85).
Die Möbel (Bänke, Tische und Truhen) mochten freilich reicher
geschnitzt sein, auch zum Teil Metallbeschläge haben. Besonders
dürftig blieb, wie noch lange, die Beleuchtung (Kienspäne, Fackeln,
Näpfe mit Fett und Docht, selten noch Kerzen). Nach unten
hin minderte sich der Hausrat natürlich erst recht.


In der Kleidung zeigten sich bessere Lage und größere Ansprüche
wieder in einer prunkenden Stoffülle, die zugleich auch
wieder wie das teure, aber begehrte Pelzwerk das Wärmebedürfnis
befriedigen soll, weiter in der Sucht nach selteneren,
goldgewirkten Stoffen oder kostbarem Besatz und in der ausgiebigen
Verwendung von Gold-, Silber- und Edelsteinschmuck
an den Gewändern, auch an Schuhen und Hüten wie am Körper
selbst (Ohrringe, Ketten usw.). Gürtel und Rüstung sind öfter
vergoldet. Jugendlich-natürlich ist die Vorliebe für bunte, oft
grelle Farben, überhaupt die Farbenfreude. Über einen farbigen
Ärmelrock zieht man einen andersfarbigen ärmellosen; Mantel,
Rock und Hosen sind verschiedenfarbig; die Grundfarbe eines
Stückes beleben kleine Flicken in mannigfachen Formen von
anderer Farbe; auch die Schuhe sind meist bunt. Trotz des
Wechsels der Mode, insbesondere der bald weiten, bald engen
Kleidung, herrscht in der Tracht noch im ganzen volkstümliche
Gleichförmigkeit innerhalb der Stämme. Freilich, der kleine Mann
blieb von jenem Prunk weit entfernt, wie ihm auch Stoffe von
bescheidenen Farben (braun und gelb) zukamen. Schon trug er
aber die früher seltene Kopfbedeckung (Stroh- oder Stoffhut oder
Mütze). Haar und Bart wurden jetzt allgemein kurz, d. h. nicht
nach Art der Knechte ganz kurz, getragen, nur anfangs bei den
Sachsen noch nicht.


Auch in der Nahrung bestanden große Unterschiede zwischen
der Herrenschicht und der großen Masse. Hing diese noch an
der alten, einfachen, in dem bäuerlichen Dasein natürlich reichlichen
Speise, an dem Brei, besonders an dem volkstümlichen
Hirsebrei, an gewöhnlichem Brot, Milch und Käse, an dem
übrigens nicht regelmäßig genossenen Fleisch, besonders an
Schweinefleisch, an festlichem, freilich nicht gehopftem (Hafer-)Bier,
war ferner die Fischnahrung (auch der Genuß getrockneter
Fische) wegen der kirchlichen Fasten auch im Binnenland stärker
verbreitet, so war die Herrennahrung doch schon vielfach verfeinert.
Das Muster gaben wieder die Klostergeistlichen als
Verbreiter feinerer Backkunst, besser zubereiteter und gewürzter
Gerichte, leckerer Eierspeisen, häufigen Gemüse- und Salat- und
vermehrten Obstgenusses (auch des Genusses fremder Früchte).
Braten, vor allem Wildbret und Geflügel, waren, wie früher,
dem Herrentisch besonders eigen. Die Neigung zu (den teuren)
fremden Gewürzen ging früh über das Maß hinaus. Die stark
gewürzten Speisen vermehrten den Durst. In der Trink- und
Gelagefreude blieb man national und unterschied sich von dem
kleinen Mann auch nicht in der rohen Vielesserei. Aber neben
dem nunmehr auch gehopften Weizen- und Gerstenbier trank der
Vornehme bei dem starken Weinbau schon häufiger Wein (Würzwein),
selbst fremden, beides wieder nach geistlichem Muster, aber
auch noch Met, der freilich feiner zubereitet war.


Man kann fragen, ob nicht die beginnende Verfeinerung des
Lebens der Herrenschicht eine lebhaftere künstlerische Betätigung
hervorgerufen hat. Indes ist diese höhere künstlerische
Ausschmückung des Daseins wesentlich fremden Ursprungs. Wenn
die einen neuerdings viel von einer eigentümlich germanisch-deutschen
Kunst sprechen, die anderen trotz aller Phantasie, die die Germanen
besonders in ihrer Dichtkunst bewährten, »jene feinere
sinnliche Reizbarkeit, die zur bildenden Kunst führt,« leugnen
(Dehio), so können jene in der Hauptsache nur auf die altnationale
Übung der Holzschnitzerei und der Bemalung des Schnitzwerks
hinweisen. Andererseits wären selbst nach Dehio die späteren
Kunstleistungen der Deutschen nicht zu begreifen, wenn nicht »in
einem sehr verborgenen Winkel der germanischen Volksseele auch
ein Keim zu künstlerischer Anlage bereit« gelegen hätte. Aber
er sei lange unsichtbar geblieben. Es ist die antike, von der
Kirche vermittelte Kunst, auf der die höheren Kunstschöpfungen,
wie der Romanen, so auch der Deutschen zunächst allein beruhen
(s. S. 13). Aber jetzt ist doch das bereits in karolingischer Zeit
von den Franken gewonnene Verständnis vor allem für die Baukunst
schon bedeutend fortgeschritten, sind die Eindrücke der
fremden Bauten selbst in den sächsischen Gebieten erheblich tiefer
geworden. National war freilich nur der Holzbau, an dem man
noch lange (s. S. 50) festhielt; aber er entwickelte sich, auch
in der weiteren Entfaltung durch den Steinbau gehindert, nur
in beschränktem Maße und war zudem den auf feste Dauer und
äußeren monumentalen Eindruck hindrängenden Anforderungen
der weltbeherrschenden Kirche nicht gewachsen. Entscheidend war
aber sein Widerspruch zu der antik-kirchlichen Überlieferung.
Sie wurzelte im Steinbau, und dieser wurde auch der Träger
der höheren, von der Kirche beeinflußten Baukunst. Zunächst lernte
man die Technik in Anlehnung an die bessere romanische Übung
langsam und schwerfällig, aber immer vollkommener beherrschen:
erst im 12. Jahrhundert ist diese Zeit der Aufnahme, in der
indes viele höhere Elemente der späteren Zeit bereits wurzeln,
zu Ende. Weiter aber wurde der Steinbau doch dem nationalen
Empfinden vertrauter. Einerseits mußte auch für die große
Menge der ständige Anblick der allmählich häufigeren Steinbauten
ebenso wie der Innenschmuck derselben besonders durch die religiöse
Wandmalerei eine innere Inanspruchnahme auch nach der künstlerischen
Seite zur Folge haben. Andererseits kam aber der die
Kunst tragende geistliche Teil des Volkes zu einer Weiterentwicklung
des Überlieferten in nationalem Geist, zu einer Verschmelzung
bodenständiger Eigenart mit dem fremden Gut.


Gerade das am meisten kunst- und kulturarme sächsische Gebiet
geht in der Ausbildung eines wirklichen Kunstlebens voran. Hier
erblühten unter Bischof Bernward, freilich einer Ausnahmeerscheinung,
in Hildesheim der Erzguß und andere Künste. Hier,
in Gernrode und wieder in Hildesheim, entstanden die ersten
Denkmäler des neuen romanischen Baustils, dessen Grundelemente
der späten, christlichen Antike verdankt werden. Man
darf trotz der ähnlichen Entwicklung in Italien und Westeuropa
den Stil als einen wesentlich, freilich nicht durchaus deutschen
ansehen. Ungeschlachte, breit hingelagerte Massigkeit, urwüchsige
Kraft, Ernst, Einfachheit und strenge Herbheit wie die individuelle
Gestaltung in den einzelnen Landschaften beweisen seine Bodenständigkeit.
Dazu kommen eigenartige Züge wie der Stützenwechsel,
bei dem Säulen und Pfeiler abwechseln. Als sich unter
den salischen Kaisern der Schwerpunkt des Reiches wieder nach
Westen und Süden neigte, geht die Entwicklung entsprechend
der reicheren Gestaltung des Lebens und der Lebenshaltung weiter.
Die Bauten wachsen in die Höhe, namentlich das Mittelschiff,
die immer zahlreicher angebrachten und immer höheren Türme
werden ein bedeutsamer, wechselnd geformter Faktor des Ganzen,
die Fenster werden höher, die Außenflächen nunmehr auch sonst belebter,
gegliederter, dekorativer ausgebildet. Überhaupt hat die Gestaltung
der Außenseiten des Baus von vornherein in romanischen
Stil eine höhere Bedeutung gehabt als bei dem ursprünglichen
Kirchenbau. Im Innern erhöht sich die Wirkung durch die aus
dem Steinbau sich ergebende Wölbung der Schiffe, die vorher
eine flache Holzdecke abschloß. Dies Problem löst völlig freilich
erst die Gotik. Die Kathedralen von Speier und Worms zeigen
alle diese Veränderungen eindrucksvoll. Ganz dem Geist der
Zeit entsprechend trägt auch der romanische Stil aristokratischen,
vornehmen Charakter, selbst an künstlerisch nicht
hochstehenden Bauten. Auch in äußerlicher Beziehung zeigt sich
eine Verbindung mit der aristokratischen Welt. Die Herrscher,
deren Hof ja nicht an einen festen Ort gebunden war, spielen
bei den großen Bauten eine nicht unwesentliche Rolle. Dehio
hat auch darauf hingewiesen, daß die großen Bauherren, die
Bischöfe, meist dem Hofklerus entstammen. Leitung und Ausführung
lagen bei allen Bauten, wie gesagt, in den Händen der
Geistlichen, so wenig deren Können über die hergebrachten Mittel
lange Zeit hinauskam. Aber mit jenen gewaltigen Schöpfungen
mußte die neue Kunst doch auch tiefer und tiefer in das Innere
der Gesamtheit dringen, und mehr und mehr wuchs auch der
Anteil der technisch allmählich besser ausgebildeten Laien am
Bau selbst.


Weit fremder – deshalb auch nicht wie die Kunst nationaler
gestaltet – blieben, wie wir (S. 34) sahen, der hohen und niederen
Masse der Deutschen die von der Kirche geretteten geistigen
Elemente der alten Kultur. Die karolingischen Bestrebungen
waren bald zurückgegangen, an Stelle des Hofes war
überhaupt die Kirche als wesentlichste Kulturmacht getreten, aber
auch innerhalb derselben wurden die Studien nur von einzelnen
Benediktinerklöstern weitergepflegt, von St. Gallen, der Reichenau,
vor allem von Fulda unter Hrabanus Maurus. Jetzt aber zeigen
sich wieder Spuren eines größeren, natürlich von Geistlichen angeregten
Interesses an den geistigen Schätzen der Antike auch
in Laienkreisen, wie damals ja auch in politischer Hinsicht das
römische Kaisertum neu belebt wurde. Die neue Verbindung
mit Italien unter den Ottonen wirkte da mit, wie schon auf
künstlerischem Gebiet, wie auch auf dem des wirtschaftlichen und
gesellschaftlichen Lebens. Das war ja überhaupt das kulturell
Wichtige der ganzen Kaiseridee, der politisch so unheilvollen
italienischen Politik der deutschen Könige, daß die Deutschen dadurch
von neuem an die höhere antik-christlich-romanische Kultur
geknüpft wurden, daß deren Ausgleich mit dem nationalen Faktor,
dem eigenen Volkstum, abermals einen Anstoß erhielt. Andererseits
sind die italienischen Kultureinflüsse für jene Zeit nicht zu
hoch einzuschätzen. Italien stand damals keineswegs hoch und
spielte in politischer und anderer Beziehung dem führenden
mächtigen Deutschen Reich gegenüber durchaus eine untergeordnete,
zum Teil empfangende Rolle. An italienische Einflüsse knüpft
immerhin die ottonische Renaissance, wie zum Teil einst die
karolingische, gleichfalls zum Teil an, ebenso wie jene politisch in
dem neuen Kaisertum gipfelnd. Sie ist aber nicht mehr an eine große
Persönlichkeit gebunden wie jene. Einzelne Italiener beeinflußten
jedenfalls das geistige Leben Deutschlands. Italienisch gebildet
war auch Ottos I. Gemahlin Adelheid von Burgund. Durch sie
kamen dann aber auch die wichtigeren französischen Einflüsse zur
Geltung; diese förderte auch der hochbedeutende Gerbert von Reims
(der spätere Papst Silvester II.), der schon an Ottos I. Hofe,
länger an dem Ottos II. weilte, und mit dem Otto III. als sein
Schüler vertraut verkehrte. Westfränkisch beeinflußt war sodann
Ottos I. Bruder und Kanzler Brun, später Erzbischof von Köln,
die Seele des neuen Lebens, zugleich aber bezeichnend dafür, daß
dieses im wesentlichen von Geistlichen getragen wurde. An den
deutschen Bischofssitzen und in den Klöstern, vor allem in St. Gallen,
der Reichenau, Tegernsee, Gandersheim, begann eine gesteigerte
Pflege der lateinischen Sprache und eine eifrige Beschäftigung
mit den römischen Schriftstellern, und der geistliche Schulunterricht
nahm einen starken Aufschwung. Lebhaft beteiligten sich
an dieser Bewegung auch die geistlichen Frauen, weiter aber
gewannen die Geistlichen auch an vornehmen weltlichen Frauen
gelehrige Schülerinnen. Die Kaiserin Adelheid förderte die
Bildungsbewegung am Hofe Ottos I. eifrig; von späteren
gelehrten Fürstinnen ist durch Scheffels »Ekkehard« Hedwig von
Schwaben allgemein bekannt. Das Interesse an der lateinisch-geistlichen
Kultur steigerte sich bei den Herrschern selbst immer
mehr. Otto I. zwar konnte nur wenig Latein und blieb ein
homo illiteratus, sein geistlich gebildeter Sohn aber konnte ihm
schon lateinische Briefe übersetzen und liebte die Bücher über alles,
und bei Ottos II. und seiner griechischen Gemahlin Theophano
Sohn Otto III. kam der Studieneifer, die Wertschätzung nicht
nur der römischen, sondern auch der griechischen Bildung auf
den Höhepunkt. Unverhüllt strebte er sich von »der Roheit
unserer sächsischen Natur« loszumachen.


Es war hier also zu einer bewußten unnationalen
Abwendung von der heimischen halbbarbarischen
Eigenart gekommen. Diese in der Hauptsache formale Bildungsbewegung
war freilich eine durchaus höfische wie die karolingische.
Immerhin reichte sie doch weiter in die Aristokratie hinein; nicht
nur Frauen versuchten sich in lateinischen Gesprächen. Aber der
eigentliche Träger und Pfleger des Ganzen war doch der
Geistliche. Indessen begegnete ihm bereits, soweit er dabei
zu sehr ins Weltliche und Heidnische sich verlor, ein starker neuasketischer
Widerstand aus seinen Kreisen, eine strenge Reformbewegung
(s. S. 65 ff.), die die sich segensreich entfaltende weltlich-kulturelle
Betätigung der Kirche überhaupt heftig bekämpfte.
Zunächst aber diente noch die Kirche mit Eifer aller höheren
wirtschaftlichen, geistigen und künstlerischen Kultur, die freilich
immer geistlich gefärbt blieb und nur von geistlichen Zielen ihre
Berechtigung empfing. Und wenn die ottonische Renaissance
zeigt, daß die von der Kirche getragene fremde Kultur nun
etwas tiefer in die deutsche Welt eindrang, so war zugleich die
Machtstellung der Kirche selbst und ihre Bedeutung im Leben
der Nation eine ganz außerordentliche geworden. Welt und
Kirche waren freilich noch vereint; die Herrscher förderten
die Kirche durch Schenkungen, Immunitätsverleihungen
u. a. wie durch die Gründung neuer Bistümer und zahlreicher
Klöster auf alle Weise, zur Ehre Gottes, aber auch, um sie zu
benutzen und sich auf sie zu stützen. Es war ein bewußtes
System Ottos d. Gr., unter dem die deutsche Kirche ihre glänzendste
Zeit zu erleben begann, die Kirche dem Staat dienstbar zu
machen, dem christlichen Staat natürlich. Insbesondere stützte
er sich auf die Bischöfe, die er auswählen konnte und überall
förderte und begünstigte, die aber auch dem Herrscher am Hofe,
in der Verwaltung und im Kriege dienten wie weltliche Vasallen
und dabei zuverlässigere Stützen seiner Politik waren als jene,
deren Machthunger stets einer kräftigen Reichsgewalt widerstrebte.
Deren Ziel war immer die gerade bei den Bischöfen
ausgeschlossene Erblichkeit der erlangten Ämter und Machtmittel,
die der erste Schritt zur Unabhängigkeit war.


Noch war die Kirche überhaupt in der Hand der weltlichen
Herren, die ja auch die hohen Kirchenämter mit ihren Angehörigen
zu besetzen strebten. Wie das mit dem Eigenkirchengedanken
zusammenhängt, sei hier nicht weiter ausgeführt. Vor allem
aber war sie jetzt in der Hand des Kaisers, der eben mit diesem
Titel damals als der oberste Herr der ganzen Kirche erschien.
Die Kirche ihrerseits glaubte gerade im Schutz des Kaisertums
ihre universalen Bestrebungen am meisten gesichert. So war sie
die beste Stütze des neugegründeten römischen Reiches
deutscher Nation, das unter den Sachsenherrschern in seiner
verhältnismäßigen Geschlossenheit die unbezweifelte Vorherrschaft
in Europa erlangte, zugleich auf ein kräftiges nationales
Leben gegründet war, dabei zunehmendes wirtschaftliches Gedeihen
und bäuerlichen Wohlstand sah, das sodann unter den
salischen Königen weniger idealistisch erfaßt, fester ausgebaut und
gekräftigt wurde und unter Heinrich III. auf den Gipfel seiner
Macht kam. Die Kirche war aber auch das treibende Element
in der kulturellen Aufwärtsbewegung, die Deutschland, dieses
durchaus bäuerlich-kriegerisch lebende Land, damals im Gegensatz
zu den in ihrer Entwicklung zeitweise stillstehenden romanischen
Ländern erlebte.


Fußnote:




[7] Vgl. die ausführliche Darstellung in meiner Gesch. d. d. Kultur
I², S. 160 ff.












Drittes Kapitel.

Die stärkere Durchdringung deutschen Lebens mit
der antik-kirchlichen Kultur unter zunehmender
Beeinflussung durch die Romanen: Aristokratisches
Zeitalter.




Wir nähern uns dem Höhepunkt des Mittelalters, und die
Züge, die das eigentliche Wesen der mittelalterlichen
Kultur ausmachen, treten schärfer in die Erscheinung. Das
Mittelalter ist das kirchliche Zeitalter der Völker Europas. Aber
wenn man auch sonst in der Entwicklung der Kulturvölker auf
der Stufe bäuerlichen Daseins eine überwiegende Rolle priesterlicher
Gewalt angenommen hat, so hat die mittelalterliche Kirche
doch ihre besondere kulturgeschichtliche Bedeutung dadurch, daß
sie, im Bereich der germanischen Völker wenigstens, als eine
völlig fremde Macht, als Trägerin der Reste der Überlieferungen
der bisherigen Weltkultur zu halbbarbarischen Menschen gekommen
war und so die große Aufgabe des Ausgleichs zwischen deren
natürlich-roher Art einerseits, den hohen sittlich-religiösen Idealen
des Christentums und jenen Überlieferungen einer höheren weltlichen
Kultur andererseits übernahm. Dieser Ausgleich, nur langsam
vor sich gehend, hat das ganze »Mittelalter« hindurch gedauert
bis zum 15. Jahrhundert. Wie stark lange das Widerstreben
des nationalen Wesens und wie entschieden die Bewahrung der
natürlichen Eigenart war, haben wir eben gesehen. Aber mit
der Zusammenfassung der kirchlichen Macht und ihrer strafferen
Organisation, mit dem Hervortreten der universalen Bestrebungen,
die zunächst auch jener weltlich-politischen Einheit der Christenheit
bedurften, wie sie wenigstens in der Idee des neubelebten
Kaisertums lag, wuchs der Einfluß der Kirche. Eben durch jene
kulturellen Überlieferungen wurde sie nicht nur zur Erzieherin der
Völker, sondern erlangte durch ihre mit höheren Mitteln auch
äußerlich organisierte Überlegenheit überhaupt ihre große Macht
im ganzen mittelalterlichen Leben. War sie ursprünglich nur als
ein Teil der römischen Kultur gekommen, so war später die
Kultur nur eine Begleiterscheinung der Kirche, nur im Rahmen
der christlichen Kirche denkbar. So beherrschte die Kirche eben
wegen ihrer Verbindung mit dem Weltlichen die Welt, umsomehr,
als der Feudalstaat als Kulturbringer versagen mußte: alle Kultur
wurde von ihr bestimmt, gipfelte in ihr.


Zunächst die Kunst. Daß überhaupt »die Künste, welches auch
ihr Ursprung sei, jedenfalls ihre wichtigste, entscheidende Jugendzeit
im Dienste der Religion zugebracht haben«, hat Jakob Burckhardt
in seinen »Weltgeschichtlichen Betrachtungen« aufs neue
betont. Vor allem bleiben die bildenden Künste lange in diesem
Bannkreis, während die Dichtung sich rascher frei macht. Bis zur
Mitte des 12. Jahrhunderts war so auch in Deutschland die
ohnehin volksfremde Kunst nur die Dienerin der Kirche.
Mit dem kirchlichen Wesen waren ja auch die Künste eng verbunden.
Es war ganz natürlich, daß gerade das Kirchengebäude
dem Volke die gewaltige Stellung, welche die Kirche als Mittelpunkt
der mittelalterlichen Welt hatte, zum sichtbaren Ausdruck
brachte. Wir sahen bereits (S. 52 f.), wie sich die Baukunst
an dieser Aufgabe geschult und entwickelt hatte; sie wurde zugleich
aber auch zur ersten Kunst und stellte die übrigen in ihren
und ihrer hehren Aufgabe Dienst. Nur so hatte die ja ohne
jeden Zusammenhang mit dem volkstümlichen Geist rein aus
der antik-christlichen Überlieferung erwachsene Malerei ihre Bedeutung.
Ihre Aufgabe war einmal, die großen Innenflächen
der Kirchen zu schmücken. Schon in karolingischer Zeit pflegte
man eifrig die Wandmalerei, aber erst aus späterer Zeit, vor
allem aus dem 12. und 13. Jahrhundert sind uns Denkmäler
erhalten. Aber nicht dem Kirchenschmuck allein, sondern den
eigentlich kirchlichen Zwecken diente die Malerei. Sie brachte
die Gestalten und Vorgänge aus der heiligen Schrift wie der
Geschichte der Heiligen dem Volke nahe und religiöse Gedanken
und Gefühle zu greifbarer Anschauung, lediglich schon um der
Belehrung willen, im übrigen an feste alte Formen völlig gebunden.
Die monumentale Plastik tritt noch völlig zurück, dagegen
diente seit langer Zeit die Kleinplastik, durch die Einfuhr
zahlreicher Geräte immer von neuem namentlich aus dem Osten,
besonders wieder seit den Kreuzzügen, angeregt und fremde
Elemente vermittelnd, eifrig gepflegt der Ausstattung und schönen
Gestaltung der Kirchengeräte, in erster Linie die Elfenbeinplastik.
Ihr nahe steht die früh entwickelte Goldschmiedekunst, wie überhaupt
die Kleinkünste das erste Betätigungsfeld des künstlerischen
Schaffens gewesen waren, aus primitivem Schmuckbedürfnis
heraus. Auch ein Zweig der Malerei hatte im Rahmen der
Kleinkunst seit langem eifrige Pflege genossen, die Buchmalerei,
wie das Schriftwesen natürlich ganz im Dienste der Kirche. Sie
kam in der romanischen Zeit, zumal in deren glanzliebender
Blütezeit, auf ihre Höhe. Ganz zur Kleinkunst gehörten nach
Dehios treffendem Urteil stilistisch und technisch auch die »nur
durch ihre Funktion monumentalen« Erzeugnisse des bereits länger
geübten Erzgusses in den romanischen Kirchen, wie die Türen
der Hildesheimer Domkirche. Aber es war doch der Anfang der
monumentalen Plastik. Man kam dann zu gegossenen Figuren
auf Grabplatten und auch zu solchen aus anderem Material;
auch sonst macht sich die Skulptur im Inneren der Kirche allmählich
stärker geltend. Vor allem aber beginnt sie das Portal
mit Steinfiguren zu schmücken. – Der Kirche dienten die bildenden
Künste, in ihrem Dienst stand auch die Musik. Gesang wie
Orgelspiel und zum Teil auch Instrumentalmusik waren eng mit
dem Gottesdienst verbunden.


Unzweifelhaft verlieh diese religiöse Grundlage aller Kunstpflege
besonders der Malerei und der Musik einen tieferen Gefühlsgehalt.
Dieser Charakter der Kunst hatte auch sonst seine Vorteile.
War die kirchliche Gedanken- und Gestaltenwelt bis zu
einem gewissen Grade Allgemeingut, so hatte die Kunst, die sich
nur in diesem Kreise bewegte, sogleich einen aller Welt verständlichen
Charakter. Die hergebrachte Gleichartigkeit der Kunst beförderte
doch wieder, was auch Burckhardt betont, die Bildung
von Stilen und verbürgte eine zusammenhängende Entwicklung.
Andererseits ergab die immer wiederkehrende Behandlung derselben
Dinge einen gewissen Wetteifer, also eine immer gesteigerte
Kunstpflege, weiter aber auch eine durch Einseitigkeit geförderte
größere technische Vollendung im einzelnen. Eine wirklich schöpferische
Betätigung wurde durch jene Gebundenheit freilich stark
gehemmt: am ehesten konnte die Baukunst sich freier entfalten.
Die Anknüpfung an die Überlieferung ließ den Wirklichkeitssinn,
die Lebenswahrheit nur sehr langsam aufkommen, wie die Wandmalerei
zeigt besseres wird in der weniger gebundenen Buchmalerei
geleistet. Viel reicher entwickelt sich alles Ornamentale.


Mit dem zunehmenden kirchlichen Sinn, vor allem im 11. Jahrhundert,
gewinnt auch die poetische Betätigung wieder stärker
kirchlich-religiösen Charakter: von der heftigen Befehdung der
nationalen weltlichen Dichtung war schon (S. 35) die Rede. Jetzt
wurde als kirchliches Erziehungs- und Lehrmittel auch die deutsche
Dichtung von den Geistlichen im 11. und 12. Jahrhundert eifrig
gepflegt, und ihre lateinische Poesie konnte wenigstens in der
Form des damals zuerst auftauchenden geistlichen Spiels (in der
Kirche, dann auf den Kirchhöfen) auf das Volk wirken.


Gänzlich geistlich bestimmt und von Geistlichen getragen
war die gesamte höhere geistige Kultur, die lateinische
Bildung, dem nationalen Wesen, wie gesagt, noch fremder als
die Kunst. Alle Bildung wurzelte in der Beherrschung der
lateinischen Sprache, die Kirchen- und Kultur-, Urkunden- und
Geschäftssprache war. Sie war also noch in lebendigem Gebrauch
und erfuhr demgemäß manche Umformung, ja Entstellung. Aber
das Muster für die Bildung blieb doch immer die Sprache der
römischen Autoren und der Vulgata, der lateinischen Bibelübersetzung.
Ihre Handhabung war für die Deutschen natürlich
schwerer als für die Romanen, die deshalb auf deren oft barbarisches
Latein herabsahen. Aber das gerade in der Zeit der ottonischen
Renaissance zu völliger Monopolstellung durchgedrungene Latein
mußte erlernt werden. Die Schule war das Mittel. Das
dem späten römischen Altertum entnommene und in fester Überlieferung
fast ungeändert durch das Mittelalter fortgepflanzte
Schulwesen war völlig in geistlichen Händen und geistlichen Zielen
unterworfen. Die alten Disziplinen des (elementaren) Triviums:
Grammatik, Rhetorik, Dialektik und des (höheren) Quadriviums:
Arithmetik, Geometrie, Musik und Astronomie, einst für weltliche
Bildung berechnet, blieben das feste Schema auch für die Heranbildung
der Geistlichen. Indessen waren von diesem spätantiken
System der sieben freien Künste die formalen Wissenszweige des
Triviums für die Meisten die Hauptsache, bei den spärlichen Lehrkräften
oft nur einer dieser Zweige, vor allem die Grammatik,
die aber nicht nur die Beherrschung der Prosasprache, sondern
auch das im Mittelalter wichtige Versemachen in sich schloß.
Nach dem elementaren Unterricht (Donat und Priscian waren
die Haupthandbücher) las man, unter ständiger Übung im Lateinschreiben,
römische Autoren, vor allem Vergil und Cicero. Die
Rhetorik lief auf die Kunst, Urkunden und Briefe abzufassen,
hinaus (ars dictandi), wofür immer zahlreichere Formelbücher
die Grundlage bildeten. Auf ihr beruhte die Herrschaft der
Geistlichen in der Kanzlei der Großen. Die Dialektik gewann
erst später zur Zeit der Scholastik größere Bedeutung. Von den
»realen« Fächern des Quadriviums erlernte die große Mehrzahl
nur einiges Elementare, namentlich aus der Astronomie ein wenig
von der für die Datierung der Feste, vor allem des Osterfestes,
wichtigen Kalenderberechnung (computus). Hierzu hatte man
auch von der Arithmetik etwas Rechenkunst, deren Elemente überhaupt
allgemein gelehrt wurden, nötig.


Im ganzen beschränkte sich der Schulbetrieb auf das Notdürftigste,
der Kirche Unentbehrliche; gelehrte Meister zogen
daher auch Schüler von weit her an. An Stelle der römischen
Grammatiker- und Rhetorenschulen waren in fränkischer Zeit allmählich
Kloster- und Bistumsschulen getreten. Die Angelsachsen
förderten dann das fränkische Schulwesen besonders, die Hauptsache
tat wieder, auf den Angelsachsen Alkuin gestützt, Karl d. Gr.,
freilich rein zum Zweck der Bildung von Geistlichen. Nach einer
Periode des Verfalls nahmen die Schulen in sächsischer Zeit
wieder einen neuen Aufschwung. Von den vor allem den Benediktinern
verdankten Klosterschulen kamen viele zu großer Blüte,
und von den Domschulen, die seit Ausgang des 10. Jahrhunderts
mehr hervortraten, aber später mit der Verweltlichung des Stiftsklerus
verfielen, nicht wenige desgleichen. Bei beiden war übrigens
auch bis zu einem gewissen Grade für die Bildung der Laien
gesorgt; es gab für sie besondere »äußere« Schulen. Man erwartete
von ihnen, die in der Regel höherer und meist guter
Herkunft waren, einen gewissen Entgelt durch Schenkungen der
Eltern. Auch dieser Laienunterricht war vor allem von kirchlichen
Interessen geleitet. Es scheint sich nun (s. S. 36) in den
ottonischen Zeiten eine gewisse Schulbildung bei vornehmen Laien
etwas weiter verbreitet zu haben, im Gegensatz zu den Zeiten
nach Karl d. Gr. Daß die Frauen, die häufig in einem Frauenkloster
der geistlichen Schulbildung teilhaftig wurden, die Männer
aber in dieser Beziehung weit überragten, schon vor den ottonischen
Zeiten, deuteten wir bereits (S. 22, 55) an. Die Gemahlinnen
aller sächsischen und salischen Herrscher sind dafür ein Beweis.
Das war erst recht der Fall, als nach jener Episode bei den
Männern die alte Abneigung gegen die Bildung wieder durchbrach.
Diese wird in der Mitte des 11. Jahrhunderts von Wipo als charakteristisch
für die deutschen Herren hingestellt und war es sicherlich
auch, früher und später. Das zeigt sich u. a. darin, daß jedesmal
beim Erscheinen eines neuen Herrschergeschlechts der erste (Heinrich
I., Konrad II.) völlig ungebildet war und erst den Nachfolgern
die geistliche Bildung in ihrer Jugend übermittelt wurde. Bei
der ganzen Laienbildung lief es nun im besten Fall auf ein Lesenkönnen
der »Briefe« (Urkunden) wie der Bücher und eine gewisse
mündliche Beherrschung der lateinischen Sprache hinaus: rein
geistliches Monopol blieb aber das Schreiben.


Auch die Schreibetätigkeit stand im Dienste der Kirche. Nur
durch das Abschreiben konnte man, wie im großen einst im
Altertum, die geistige Überlieferung festhalten und weiterverbreiten.
Dies war die verdienstliche Pflicht vor allem der Mönche. Zu
den aus dem späten Altertum eben durch die Kirche geretteten
Handschriften mußten immer neue treten, die dann die Bibliothek
des Klosters bildeten, vor allem Abschriften der Bibel, der Werke
der Kirchenväter usw., weiter der für den Gottesdienst nötigen
Bücher, der Meßbücher, der Evangeliare, der Antiphonarien usw.,
sodann der kirchenrechtlichen Sammlungen, aber doch auch der
heidnischen Autoren, der griechischen (Aristoteles, Euklides) in
lateinischer Übersetzung, nicht um ihrer selbst, sondern um des
Studiums der lateinischen Sprache und nötiger sachlicher Kenntnisse
(Baukunst, Heilkunst usw.) willen. Ferner schrieb man die
erwähnten grammatischen und sonstigen, vor allem die enzyklopädischen
Handbücher für das Studium der freien Künste ab,
ebenso endlich die großen Geschichtschroniken (Hieronymus usw.).
Dazu trat nun die Schreibetätigkeit für die geschäftlichen Bedürfnisse
des Lebens, die Anfertigung von Urkunden und Registern,
die Abfassung von Briefen usw. Weiter übten dann die höherstrebenden
Geistlichen auch eine eigene schriftstellerische Tätigkeit
aus: dieser erging sich in geistlichen Dichtungen, in der Regel
sehr schulmäßigen, formalen Charakters, jener schrieb die Annalen
seines Klosters oder Bistums, ein anderer die Geschichte seines
Heiligen, ein vierter erläuterte die heilige Schrift oder war groß
in theologischen, kirchenrechtlichen, kirchenpolitischen Traktaten.
Der Schreibunterricht war also für den Geistlichen äußerst wichtig,
und seit dem Wirken Alkuins unter Karl d. Gr. wurde auch die
Schönheit der Schrift eifrig gepflegt, ebenso wie man die Handschriften
durch Illuminierung, d. h. zunächst durch Rotmalen der
Initialen und deren weitere Verzierung durch Ornamentmalerei,
dann auch durch figürliche Bildchen, prächtiger ausstattete und
die mühsam hergestellten Werke kunstvoll band, selbst in Elfenbein
mit kostbaren Beschlägen.


Es ist klar, daß das Studium der Geistlichen, dessen Krönung
immer die Theologie war, zum Teil einen weltlichen Charakter
tragen mußte. In der ottonischen Zeit zeigte sich bei der
(S. 54 f.) erwähnten Verbindung mit Italien nicht nur überhaupt
ein stärkeres Interesse an den Handschriften antiker Autoren, die
man zahlreich nach Deutschland brachte, sondern auch eine ausgesprochene
Vorliebe für den Inhalt der Dichtungen eines Terenz,
Ovid, Horaz, Martial, Juvenal, Persius. Ovids Liebeskunst wurde
auch von Nonnen nicht immer mit Abscheu gelesen. Strengere
Gemüter hatten früh vor der Beschäftigung mit den heidnischen
Autoren gewarnt. In der ottonischen Zeit mehrten sich derartige
Stimmen. Die asketische Weltanschauung führte diese Strömung
dann völlig zum Siege. Die Beschäftigung mit der Antike, die
man bisher wenigstens als formales Hilfsmittel duldete, galt nun
überhaupt als Teufelswerk. Im 12. Jahrhundert wollte man
selbst von den juristischen und medizinischen Autoren nichts mehr
wissen, ohne daß in Wirklichkeit freilich die Beschäftigung mit
der Antike entbehrt werden konnte.


Das Verhältnis zu ihr ist kulturgeschichtlich mehrfach bemerkenswert.
Die Antike ist immer nur äußerlich geschätzt worden.
Ihr Geist schreckte wegen seiner häufigen »Sündhaftigkeit«
immer ab. Von ihrer geistigen Freiheit, die etwa anstecken könnte,
ahnte man nichts. Die Antike war vielmehr, soweit sie übernommen
war, eine Autorität, die das Geistesleben genau so band
wie die Autorität der Kirche. Man schöpfte aus der durch jene
Enzyklopädien vermittelten Überlieferung schematisch unkritisierbaren
formalen und sachlichen Bildungsstoff. Auch was gedanklich
von der Antike übernommen war, blieb feste Norm. Waren
nun die beiden Autoritäten der Antike und der Kirche in unauflöslicher
Verbindung bestimmend für das mittelalterliche Geistesleben,
so muß jener Widerspruch zwischen beiden das wichtigste
Problem der mittelalterlichen Weltanschauung berühren. Die
Sache liegt einfach. Die Antike ist in Kunst, Technik, Wissenschaft
und Dichtung zwar Grundlage der von der Kirche vermittelten
Kultur, aber immer nur Dienerin der Kirche. Denn alles Können
und Wissen hat seine Berechtigung nur in Gott. Soweit die
Antike aber der Weltlichkeit dient, ist sie verwerflich, ist des
Teufels. Es war der die mittelalterliche Weltanschauung charakterisierende
große Gegensatz zwischen Gott und Welt,
der zur Verneinung der Welt überhaupt führte oder doch zu
dem Bestreben, das irdische Dasein dem augustinischen Ideal
des christlichen Gottesstaates nach Möglichkeit zu nähern. Diese
Aufgabe hatte die Kirche, die von Gott eingesetzte Heilsanstalt,
die im Interesse des Heils der Menschheit auch die Welt beherrschen
mußte. Bisher hatte die Kirche praktisch auch im
Dienste staatlicher Aufgaben gestanden und hatte neben der Verbreitung
des Christentums die weltliche Kultur stark gefördert.
Es beginnt nun mit dem 11. Jahrhundert eine staatsfeindliche
und (teilweise wenigstens) kulturfeindliche Haltung der
Kirche sich geltend zu machen.


Es ist eine Bewegung, die auf der in der menschlichen Entwicklung
immer wieder auftretenden Erscheinung des Widerspiels
beruht, ebenso wie der eben ablaufende nationale Lebensabschnitt
zum Teil eine Gegenströmung gegen den ersten Akt der Aufnahme
des kirchlichen Romanismus darstellt. Die Kirche hatte die
Anfangszeit ihrer Eroberung der deutschen Lande hinter sich.
Aber sie war dabei als Bringerin der Kultur wie als Stütze
des Staates stark über das rein religiöse Gebiet hinausgegangen.
Weiter hatte aber auch die engere Verbindung mit dem deutschen
Wesen gewirkt. Die Geistlichen konnten in Lebensauffassung und
Lebenshaltung ihre deutsche Eigenart nicht ganz verleugnen,
nicht nur die oft adligen Bischöfe und Äbte, nicht nur die Weltgeistlichen,
sondern auch die Mönche. Hier die kriegerischen und
politischen, dort die landwirtschaftlichen Interessen taten auch
das ihre. Die Kirchenämter wurden als höchst einträglich von
Adligen durch allerlei Mittel, auch durch Kauf zu erwerben gesucht:
ebenso dienten die Frauenklöster, die überdies jene Aufgabe
der Erziehung der vornehmen Töchter hatten, der Versorgung der
unverheirateten Frauen. Das Ergebnis war seit dem 9. Jahrhundert
eine starke Verweltlichung der Kirche, neben der aber
alsbald jene schon erwähnte asketische Gegenbewegung einherging
und sogar die Laien ergriff. Waren die Stiftsgeistlichen
und die niederen Pfarrgeistlichen einem weltlichen Leben zugetan,
so lebten auch die Mönche, zumal bei den reichen Einkünften
vieler Klöster, vielfach materiell recht gut, unter größerer oder
geringerer äußerlicher Beachtung der Regel, waren eifrige Landwirte
oder Gelehrte oder Künstler, im Punkt der Sitten duldsam
und unbefangen.


Das Papsttum versagte diesen Zuständen gegenüber durchaus:
es lag im 10. Jahrhundert äußerlich und innerlich darnieder.
Viel mehr waren die Herrscher zur Abhilfe bereit, wie sie ja auch
ihren späteren Gegner, das Papsttum, selbst erst wieder gehoben
und gestärkt hatten. Otto I. ernannte Freunde der kirchlichen
Reformen zu Bischöfen und begünstigte eine Bewegung, die
von Lothringen, dem so oft für das übrige Deutschland maßgebenden
Lande, sich ausbreitete und vor allem das entartete
Klosterleben seiner »Regel« wieder entsprechend zu gestalten suchte.
Nach einem zeitweiligen Rückgang der Bewegung drang sie dann
zu Beginn des 11. Jahrhunderts stärker durch, jetzt von Frankreich
her, getragen von dem Kloster Cluny, das an der Spitze
einer ganzen Kongregation von Reformklöstern stand und durch
eine entsprechende, von Richard von Verdun geleitete lothringische
Kongregation Deutschland beeinflußte. Auf Heinrich III. wirkte
dann später Cluny unmittelbar ein, jetzt aber schon durch den
Einfluß eines reformerisch gesinnten Papstes. Unter Heinrich IV.
endlich waren das treibende Element die nun ebenfalls reformeifrigen
Bischöfe; die Führung hatte jetzt völlig das Papsttum.


Die cluniacensische Bewegung hatte nicht mehr das Grob-Massive
der früheren Askese: sie war äußerlich kultivierter (in
Kleidung, Nahrung und Verkehrsformen), dafür aber innerlich
fanatischer, finsterer, raffinierter (blutige Selbstgeißelung, Ausdehnung
des Schweigegebots, ständiger Gottesdienst), straffer,
kurz – romanisch. Echt romanisch war aber auch das
Zentralisierte der Bewegung. Eben im Papsttum, es zugleich
dadurch stärkend und leitend, hatte Cluny, dessen Ideen dann
neugegründete Orden (Prämonstratenser, Cistercienser) fortsetzten
und verschärften, eine unmittelbare Spitze für die von unten
kommende Bewegung unter Ausschaltung der bischöflichen Macht
gesucht und gefunden. So war die Bewegung eine neue Welle
der Romanisierung des in seiner Eigenart und Unbotmäßigkeit
noch immer nicht gebrochenen Germanentums. Und sie ergriff,
freilich in einer ihr durch Wilhelm von Hirsau gegebenen gröberen,
dem deutschen Wesen angepaßten Form, nun auch Deutschland
in ausgedehntem Maße, vor allem machte sie gerade auf die
Laienkreise Eindruck. Immer neue Klöster, aber auch immer
stärkerer Andrang zu den Klöstern. Und daneben das neue Institut
der Laienbrüder, die in verschiedenen Abstufungen halbklösterlich
lebten und sich aus hohen und niedrigeren Kreisen ergänzten,
übrigens vor allem die wirtschaftliche Tätigkeit auf sich nahmen.
Innerhalb der Kirche setzte sich die Bewegung jetzt völlig durch,
zumal das Papsttum sie als Stärkung seiner eigenen Macht erkannt
hatte. Die Weltgeistlichen der Stifter wurden immer
klösterlicher organisiert. Vor allem griff man auch bei den
Pfarrern, die zum größten Teil wie die Bauern lebten, verheiratet
waren usw., durch, freilich unter heftigem, lange dauerndem
Widerstand, besonders gegenüber dem nun streng gebotenen
Zölibat. Jetzt kam auch jener Kampf gegen die Antike als weltliches
Element auf den Höhepunkt, und damit trat ein arger
Verfall der gelehrten Studien überhaupt ein, ebenso der künstlerischen
Bestrebungen. Auch der Laie sollte rein kirchlich denken
und nicht mehr an weltlicher Unterhaltung, wie sie die heimischen
Spielleute boten, nicht mehr an üppigem Leben, wie es damals
einsetzte, Gefallen finden. Der Krieger sollte, wenn denn schon
gekämpft werden mußte, für die Kirche kämpfen. Vor allem
aber sollte die Macht der Kirche untertan werden, die nun einmal
die Welt regierte, die weltliche Obrigkeit, der Staat. Der Kampf
um diesen Preis mußte ausgefochten werden, vor allem dem
großen Reich gegenüber, das gerade auf Betreiben der in seinem
Schatten sich Macht und Sicherheit versprechenden Kirche die
Überlieferungen des römischen Universalreichs wieder aufgenommen
hatte, dem deutschen Reich. Bisher lag, germanischer Auffassung
entsprechend, die Herrschaft über die Kirche in den Händen
seiner Könige. Otto I. hatte überdies eine nationale Kirche von
ziemlicher Geschlossenheit, gestützt auf die Bischöfe, mit der bloßen
Dekoration eines unselbständigen Papsttums geschaffen; Otto III.
hatte sich mit den eigentlich kirchlichen Ideen so erfüllt, daß er
das Papsttum in seinem eigenen Bereich zu beherrschen unternahm;
die späteren Herrscher versuchten schon eine »Germanisierung
des römischen Papsttums« (unter Heinrich III. vier deutsche
Päpste)[8]. Jetzt hatte die Kirche selbst die Ziele des alten
römischen Universalreichs aufgenommen, aber sie wirklich universal
gestaltet. Sie hatte jetzt in dem Papst einen wirklichen absoluten
Herrscher und zugleich die früher landschaftlich auseinandergehenden
Kirchen mit einem einheitlichen, disziplinierten kirchlich-fanatischen
Geist erfüllt. Der Papst über dem Kaiser, das war
nun die Folge der Losung: Gott, nicht Welt. Den Kampf führte
ein Papst, der die ursprünglich von solchen Zielen freie Reformbewegung
sowie die Zentralisation der gereinigten Kirche erst
eigentlich vollendet hatte, Gregor VII. Gestützt auf die isidorischen
Fälschungen, die einst, freilich lediglich im Interesse der Bischöfe
gegenüber den landeskirchlichen Gewalten, die einheitliche Oberhoheit
des Papsttums hatten sichern wollen, griff man, ausgehend
von der Möglichkeit simonistischen Mißbrauchs, die Laieninvestitur
auf, um durch ihr Verbot, d. h. das Verbot der Besetzung
namentlich der Bistümer durch den Herrscher, den Streit
zu beginnen.



Der Deutschland zerrüttende, das eigentlich kirchliche und das
sittliche Leben stark schädigende Kampf hat dem Papsttum den
erstrebten Sieg letzten Endes nicht gebracht, wohl aber die Kirche
dauernd zu einer straff organisierten Hierarchie gemacht und sie
ganz der Herrschaft des Papstes unterworfen: eine Landeskirche
gab es nicht mehr.


Wie die auf ihren Höhepunkt gelangte Macht der Kirche auch
äußerlich die Welt leiten und bewegen konnte, das zeigten nun
vor allem die Kreuzzüge, so sehr bei vielen Teilnehmern
weltliche Motive mitspielten. Im Grunde eine Fortsetzung
dauernder Kämpfe mit dem Islam einerseits, großer Massenpilgerfahrten
andererseits, zum Teil auch durch die Handelsbestrebungen
der Italiener angeregt, unmittelbar endlich hervorgerufen durch
die Bedrückungen der seit dem 11. Jahrhundert immer zahlreicheren
Pilger zum heiligen Lande und durch die Bedrängung
des Kaisers in Byzanz, waren sie doch eine Auswirkung kirchlichen
Einflusses, ein päpstliches Unternehmen. Das Ziel war die
Eroberung des heiligen Grabes, des hehrsten Ortes der Welt,
die auch ihren geographischen Mittelpunkt nach mittelalterlicher
Anschauung in Jerusalem hat. Gerade der erste Kreuzzug brachte
mit seinen Erfolgen dem Papsttum eine gewaltige Stärkung des
Ansehens, schon durch seinen Einfluß auf die neuen geistlichen
Ritterorden: aber bereits der zweite Kreuzzug, bei dessen Einleitung
der Wille des Papstes vor der Macht der Idee völlig
zurücktrat, fiel in seinem unglücklichen Ausgang wieder mit einem
Niedergang der päpstlichen Herrlichkeit zusammen.


Für diesen zweiten Kreuzzug war durch Bernhard von Clairvaux
auch der deutsche König gewonnen worden – zu seinem
Unheil –, dem ersten stand aber Deutschland, abgesehen von
Lothringen, das ja immer westlich beeinflußt war, im ganzen
noch kühl gegenüber, wenn auch größere Scharen aus West- und
Süddeutschland mitzogen. Die Erscheinung war eben im Grunde
wieder romanischen Ursprungs. Romanisch war auch, wie
wir sahen, die kirchliche Reformbewegung überhaupt, romanisch
natürlich ebenso die Idee der päpstlichen Weltherrschaft, die im
Grunde die Herrschaft der Italiener über die Germanen und
die Vernichtung der äußeren Machtstellung Deutschlands, der von
ihm gewonnenen Führung des »Römischen Reiches« bedeutete.
Gleichzeitig handelte es sich um eine neue tiefgreifendere Eroberung
des deutschen, noch nicht gebrochenen Wesens durch die romanische
Kirche. Aber so sehr diesem neuen Geist sich zahlreiche Gemüter
in Deutschland hingaben, so sehr widersprach er doch dauernd
und im tiefsten Grunde den lebendigen, natürlichen Trieben eines
jugendlichen, kräftigen Volkes, wenn auch dieser Widerspruch schon
geringer geworden war als bei dem ersten Zusammentreffen des
weltenstürmenden und weltfrohen Germanentums mit der weltabgewandten
Kirche des müden Altertums. Immer wieder bäumte
sich auch die Welt gegen den Zwang des kirchlichen Ideals auf,
und immer wieder suchte umgekehrt dieses sich gegen jene durchzusetzen.
Freilich hat die Kirche, wie sich früh gezeigt hat (s. S. 29),
den Weg des Kompromisses grundsätzlich keineswegs ausgeschlossen
und ihn auch immer wieder betreten.


Der Kern der Sache liegt auf sittlichem Gebiet. Hier ist gegenüber
der leidenschaftlichen germanischen Gewaltnatur doch viel
von der ethischen Macht des Christentums, die dank der kirchlichen
Organisation auch den kleinsten Kreisen fühlbar wurde,
erreicht worden. Nicht die Ideale des Kriegers, nicht die natürlichen
Richtgedanken des Landmannes, nicht die Interessen der
Heimat und der Familie sollten als höchste Lebensziele gelten,
sondern jenseitige Ideale. Friedlichkeit, Mäßigkeit und Demut
wurden dabei von den gewalttätigen, egoistischen Menschen gefordert.
Man fand sich mit solchen Forderungen durch äußere,
übertriebene Formen, wie wir (S. 32) sahen, ab. Aber die sittliche
Erziehung durch die Kirche modelte mehr und mehr doch
auch das Innere um. Die Sorge um das Seelenheil führte zu
einem ständigen Beachten der eigenen Gefühle und Regungen;
den Trieben wurden innere Stimmen feind: das ganze seelische
Leben wurde angeregt, erweitert, vertieft. Das Geheimnis des
Erfolges liegt in der alles niederzwingenden göttlichen Autorität
der Kirche und ihrer Lehre, zugleich wieder in der eindrucksvollen
Macht ihrer ganzen Organisation und in ihrer kulturellen Überlegenheit.
Der fertigen, geschlossenen, großartigen Weltanschauung
der Kirche gegenüber war das deutsche
Volkstum hilflos und konnte aus eigener, unentwickelter
Denkkraft heraus kein anderes geistig-sittliches Ideal von annähernd
gleicher Kraft schaffen: daß ein solches in der von der
Kirche bekämpften Antike verborgen lag, ahnte der Laie nicht
entfernt. Dem Stand des nationalen Fühlens und Lebens würde
dieses Ideal ja auch nicht entsprochen haben. Eine im nationalen
Denken und Fühlen wurzelnde geistige Erfassung und Deutung
der Welt und der sie beherrschenden Mächte, eine Gewinnung
sittlicher Maßstäbe auf Grund solcher Auffassung und entsprechend
der jeweiligen Kulturstufe: dieses notwendige Ziel jeder Volksentwicklung
zu erreichen, wurde den Deutschen früh erschwert.
Eben die gewaltige Überlegenheit der schlechthin gegebenen kirchlichen
Weltanschauung, so stark weite Kreise ihr bewußt und unbewußt
widerstrebten, hat infolge ihrer ungestörten Dauer die
Möglichkeit der Bildung einer anderen Weltanschauung auf lange
hinaus gehemmt. Man dachte in allen höheren Beziehungen nur
in der Denkweise der Kirche. Außerkirchliche geistige Bewegungen
waren, soweit sie bei der alles umfassenden Kulturbetätigung der
Kirche überhaupt möglich waren, von vornherein machtlos. Wer
Menschen und Welt und auch die Kirche bessern wollte, griff doch
immer nur auf reinere Überlieferungen eben der Kirche zurück.


Andererseits konnte die kirchliche weltverneinende Weltanschauung
doch trotz allen Preisens keineswegs das allgemeine
Ideal sein, ist es auch niemals gewesen. Ganz
richtig hat man sie als ein geistliches Standesideal bezeichnet.
Freilich war dieser Stand der kulturell führende. Schon äußerlich
durch seine Tracht, durch seine Sprache, durch seine Lebensweise
wie durch seine Bildung, seine Ideale von der übrigen Nation
abgesondert und geschieden, losgerissen von der Familie, verkörperte
er dauernd und anschaulich die dem Volkstum fremde,
ihm jedoch überlegene antik-kirchliche Kultur. Aber da er sich
aus den Großen der Welt wie aus der Masse des Volkes ergänzte,
so war dieser Fremdkörper doch auch wieder mit dem
Volk innerlich verbunden, wie es auch äußerlich bisher manch
hoher Kirchenfürst durch seine kulturelle, wirtschaftliche und z. T.
politische Betätigung und manch niederer Pfarrer durch sein
ganzes Leben gewesen war. Mit seiner zunehmenden Zahl, mit der
Fülle der Stifter und Klöster und ihrem Besitz wuchsen Macht und
Einfluß des Geistlichen im Volk ebenso wie sein Selbstbewußtsein.
Vor allem verlieh ihm aber die große Heilsanstalt selbst, deren
Vertreter er war, einen gewaltigen Nimbus. Was er lehrte,
war die Wahrheit an sich, der sich jeder Laie beugen mußte; er
vermittelte das Seelenheil, um das ängstlich zu sorgen die Kirche
immer eindringlicher die Laien anhielt. Übernatürliche Kräfte
mochte alter Volksglauben noch immer bei ihm suchen, wenn
auch weniger als früher. Und wenn nun auch trotz des Schweigens
unserer doch meist kirchlichen Quellen sicherlich auch nach den
ersten Zeiten äußerlicher Christianisierung die übrige Welt oft
genug eine innerliche Opposition gezeigt und im übrigen sich in
ihrer Weltlichkeit wenig wird haben stören lassen, so war doch
das geistliche Übergewicht so sicher gegründet, daß das von der
Kirche getragene Ideal immer als das höchste und erstrebenswerteste
auch von der Laienwelt anerkannt wurde. Durchgeführt
konnte es von dieser, die deshalb immer als unvollkommen galt
und aus der Sünde zu erretten war, niemals werden, freilich
auch nicht von der Masse der Weltgeistlichen. Die vorbildliche
Durchführung des Ideals hatte sich vielmehr das Mönchstum
zum Ziele gesetzt, das grundsätzlich für die übrigen Geistlichen
als ständiges Muster diente, immer wieder ferner in der
mit der Welt notwendig verbundenen Kirche für die kräftige
Erneuerung des Ideals sorgte, endlich der Laienwelt als die
Verkörperung dieses christlichen Ideals sichtbar gegenübertrat.
Freilich, wenn, wie es immer wieder geschah, die Mönche selbst
entgegen diesem Ideal lebten, luden sie um so mehr den Zorn
der Laien auf sich. Gerade die frommen Laien haben in Zeiten
religiöser Erregung auch immer am meisten zu den das Ideal
streng erneuernden eifernden Mönchen als den konsequentesten
Vertretern christlicher Forderungen gehalten, und gerade in unserem
Zeitabschnitt, da die Mönche mit der Reformbewegung die ganze
Kirche beherrschten, haben diese jenes Ideal auch tief in die
Laienwelt getragen und selbst asketische Anwandlungen und zerknirschte
Bußstimmungen in weiten Schichten geweckt, überhaupt
die gewaltige Macht der Kirche tiefer in den Gemütern auch
vieler Weltkinder befestigt.


Muß nach alledem die Kirche als der wesentlichste Faktor der
mittelalterlichen Kultur angesehen werden, so liegt darin zugleich
ausgesprochen, daß diese Kultur einen stark internationalen
Charakter trug. Soweit wenigstens die Welt in der Papstkirche
vereinigt war, also vom Osten abgesehen, entwickelte sich ihre
Kultur ziemlich einheitlich und gleichartig, eben weil diese Kultur
mit der überall gleichförmigen Kirche eng verbunden sowie von
der überall gleichmäßig gebildeten Geistlichkeit getragen und der
übrigen Welt vermittelt wurde. Natürlich hat es im übrigen
in dieser geschlossenen Kirche, wie in jeder menschlichen Organisation,
von jeher auch innere Parteiungen, Gegensätze und Kämpfe
gegeben, aber darauf kommt es hier nicht an. Jener abgeschlossenen
Stellung der Geistlichen im eigenen Volk entspricht
wieder der internationale Zusammenschluß derselben in der päpstlichen
Hierarchie, die Zusammengehörigkeit mit der Geistlichkeit
der anderen Völker: die Romanen waren freilich der führende
Teil. Gerade jetzt wurde Rom erst recht der Mittelpunkt und
aller Heimat; im italienischen Kloster konnte der deutsche Mönch
sich ebenso zu Hause fühlen wie in einem heimischen, was freilich
wohl nicht immer der Fall war. So war denn alle höhere
Bildung und ihre Sprache international, international auch noch
später die zunächst immer von Geistlichen getragene Gelehrsamkeit,
wie sie sich in den Universitäten organisierte. Und als dann
seit dem 13. Jahrhundert eine nationale Scheidung sich schärfer
geltend machte, stärkte den internationalen Charakter der gelehrten
Bildung im 15. Jahrhundert wieder die humanistische, d. h. die
Antike neubelebende Bewegung. International war auch die
Kunst, weil wiederum alle Kunstübung, ihre Ziele und Aufgaben
in der Kirche beschlossen waren. Allerdings war das eigentliche
Kunstleben auf bestimmte Länder beschränkt, gerade auf diejenigen,
die durch das Eindringen der Germanen frisches Blut empfangen
hatten, außer Deutschland und Burgund Nordfrankreich
und Oberitalien.


Im Grunde beruhte die Internationalität der mittelalterlichen
Kultur natürlich auf dem internationalen Charakter des Römischen
Reiches und seiner Kultur, deren Erbe die Kirche war, auf der
Eroberung dieses Reiches durch die Germanen und der durch die
Kirche beförderten Aufnahme des universalen Kaisertums durch
diese wie auf der Durcheinanderwirbelung germanischer und
romanischer Volkselemente. In politischer und sozialer (ständischer)
Beziehung hatten die germanischen Einrichtungen daher überall
das Übergewicht. Diese gesellschaftliche und staatsrechtliche Einheitlichkeit
germanischen Ursprungs, zum Teil freilich wieder mit
römischen Einflüssen durchsetzt, ergänzte jene durch die römische
Kirche und die antike Erbschaft gegebene kulturelle Gleichförmigkeit.
Überhaupt bestand auch über das kirchliche Gebiet
hinaus eine starke Kulturgemeinschaft unter den germanisch-romanischen
Völkern: fortwährend wurden Kulturgüter, zumal
solche äußerer Natur, ausgetauscht. Der mittelalterliche Handel
ist vorwiegend international. Von den Städten hat schon Ranke
gesagt, daß sie sich als Bestandteile einer europäischen Gemeinschaft
fühlten. Die Internationalität erstreckte sich ebenso auf die
schon vor ihnen als Kulturträger auftretende soziale Schicht des
Rittertums. Beruhte sie in sozialer Beziehung auf jener Gleichförmigkeit
der ständischen Gliederung, so ergab sich eine internationale
Geltung der höfischen Lebenshaltung wie der gesellschaftlichen
Lebensanschauungen und -ideale aus dem kulturellen Übergewicht,
das wir die Franzosen erlangen sehen werden. Der
Austausch wurde besonders begünstigt durch die von dem ganzen
abendländischen Rittertum getragene Kreuzzugsbewegung, also
wieder durch eine Bewegung kirchlichen Charakters. Machten sich
aber bei den Rittern der einzelnen Völker genug nationale Unterschiede
trotz aller Nachahmung des französischen Vorbildes geltend,
so trugen gerade wieder die geistlichen Ritterorden den durchaus
internationalen Charakter der Kirche, auch in ihrer Zusammensetzung.


Aber eben das Rittertum als Kulturfaktor führt uns nun
darauf, daß das Mittelalter doch nicht nur kirchlich bestimmt und
bedingt ist. Überhaupt ist immer im Mittelalter die Welt auch
da gewesen, schon vor der Ausbildung einer weltlich-ritterlichen
und weltlich-bürgerlichen Kultur. Wieder ist es das Volkstum,
das Beachtung heischt. Man meint in der Regel, nur
politisch und kriegerisch habe sich die deutsche Volkskraft bewähren
können, kulturell habe man nur von der Kirche gezehrt, und
geistig hätte bei Geistlichen wie Laien völlige Gebundenheit geherrscht.
In Wahrheit zeigt das Mittelalter – wir sahen es zum
Teil schon – das kräftigste Eigenleben und selbständige
Vorwärtsentwicklung. In dieser gerechteren Beurteilung des
Mittelalters nähern wir uns heute wieder der Auffassung der
Romantik, ohne aber in deren phantastische Illusion, einseitige
Bewunderung und unhistorische Übertreibung zu verfallen. Auf
der anderen Seite ist die Anschauung von der inneren Gebundenheit
des Mittelalters, die sich vor allem auf das oben betonte
ungeheure Übergewicht der Kirche gründet, nicht völlig falsch, so
wenig wie Jakob Burckhardt und vor ihm schon Georg Voigt
mit ihrer Entdeckung des ausgeprägten Individualismus der
italienischen Renaissance und mit der Annahme einer seit dem
15. Jahrhundert erfolgenden Übertragung dieses Geistes auf die
übrigen abendländischen Kulturvölker, bei denen er sich freilich
ganz anders gestaltete, im Unrecht sind. Aber genau gesehen,
handelt es sich doch nur um die gesteigerte Ausdrucksmöglichkeit
für solchen Geist. In Briefen und Reden, in ernster und witziger
Dichtung, in der Gestaltung von Bildnissen und Bildwerken, kurz
in den stilistisch und technisch entwickelten Ausdrucksarten einer
hochstehenden Kultur kann sich die einzelne Persönlichkeit in ihrer
ganzen Individualität zeigen (wobei man aber wieder leicht vergißt,
wie solche Weise alsbald wieder zur allgemeinen Mode,
zum Stil, zur Manier, der Individualismus gewissermaßen zur
Gebundenheit wird). Von den Menschen des früheren Mittelalters
dagegen wissen wir über ihr Fühlen und Denken nur wenig;
aus der Ferne sieht man auch nur das Gemeinsame, Allgemeine.
Zu schriftlichem Ausdruck ihres Inneren waren sie noch wenig
imstande, die Laienwelt gar nicht, und künstlerisch rang man
noch allzusehr mit den technischen Schwierigkeiten individueller
Persönlichkeitsdarstellung. Aber wir wissen doch wenigstens zum
Teil, wie die Menschen gehandelt haben, und einzelne Züge
verraten zuweilen, und öfter können wir darauf schließen, wie sie
wirklich gewesen sind. Derselbe Burckhardt, aus dessen genialer
Beobachtung ein epigonenhafter, aber desto mehr von seiner
Bedeutung überzeugter Historiker dann ein mechanisches System
mit den nötigen Erweiterungen konstruierte, hat doch an anderer
Stelle wieder auch dem Mittelalter in gewisser Weise Individualismus
zuerkannt: »Zwar ist das Individuelle noch gebunden,
aber nicht innerhalb des geistigen Kreises der Kaste,
hier konnte die Persönlichkeit sich frei zeigen …, und so bestand
denn wirklich sehr viele und echte Freiheit. Es gab einen unendlichen
Reichtum noch nicht von Individualitäten, aber von
abgestuften Lebensformen.« Der Individualismus zeigt sich also
zunächst in dem ständischen Sonderleben (s. S. 107). In der
Tat, welche Fülle von individuellen Sondergebilden, welche Vielgestaltigkeit
in der räumlich doch nur kleinen mittelalterlichen
Welt des Abendlandes, auch innerhalb der Kirche! Und hat
diese Kirche auch geistig wirklich alles gebunden? Hat es
nicht zu allen Zeiten in der mittelalterlichen Kirche Opposition und
Sonderströmungen gegeben? Und wissen wir denn, wie oft sich
einer im frühen Mittelalter auch innerlich gegen diese Autorität
erhob? In der angeblich so gebundenen Scholastik sind dann
später bereits die schwerwiegendsten Probleme zweifelnd erörtert
worden. Umgekehrt ist nach dem Mittelalter geistige Gebundenheit
ebensogut zu finden, nicht nur innerhalb der katholischen
Kirche, und die Konvention beherrscht selbst gebildete Kreise noch in
der Gegenwart. Die ständische Gliederung, die ebenso wie der genossenschaftliche
Geist die Menschen damals auch innerlich gebunden
haben mag, ist doch heute nur äußerlich geschwunden. Wie starr
liegen, ähnlich der »bindenden« Geisteswelt der mittelalterlichen
Kirche, heute die offiziellen politischen und kirchlichen Anschauungen
auf dem Ganzen trotz aller lauten und stillen Abweichungen!


So konnte man eine »Rückständigkeit« des Mittelalters wohl
gegenüber den abgelebten Resten seiner Einrichtungen in dem
aufgeklärten 18. Jahrhundert behaupten, in Wahrheit ist das
Mittelalter aber reich an neuen kraftvollen Bildungen und
Organisationen auf allen Gebieten des Lebens, tatkräftig und
unternehmungslustig, von Schaffensdrang erfüllt und vor allem
ein Feld für die Betätigung des einzelnen. Überall begegnen
tatkräftige, frei und freudig »sich auslebende« Persönlichkeiten,
insbesondere in der Herrenschicht. Und die Herrscher, von denen
wir noch am meisten wissen, sind so wenig gleichmäßige Typen
wie nur zu irgendeiner Zeit sonst. So würden uns auch bei
näherer Kenntnis der einzelne Mönch wie der einzelne Ritter oder
Kaufmann als Leute von größerer oder geringerer Individualität
erscheinen. Welch außerordentlicher Selbständigkeitsdrang zeigt
sich bei einzelnen wie bei den Ständen, Gruppen und Genossenschaften!
Die Stärke des Trieblebens, des rücksichtslosen Egoismus
haben wir wiederholt betont, die Neigung zur Selbsthilfe
ist noch deutlich genug, das Gehorchen ist dem Mittelalter ein
ziemlich unbekannter Begriff, Trotz und Pochen auf das eigene
Recht, auf Sonderrechte allgemein. Man will überhaupt, wie
man richtig betont hat, immer nur Rechte, von Pflichten hört
man ungern. Die deutsche Sonderart erlebt ihre Blütezeit eben
im Mittelalter; aus seinem vielgestaltigen politischen Sonderleben
haben sich erst langsam in neuerer Zeit größere staatliche Gebilde
entwickeln können.


Wo bleiben bei alledem die von Lamprecht konstruierten Stufen
gebundenen Geisteslebens? Die Annahme einer »typischen« Stufe
ist z. B., wie Kemmerich nachgewiesen hat, gegenüber der frühmittelalterlichen
Porträtmalerei gar nicht haltbar. Dasselbe hat
Zoepf auf Grund der Literatur der Heiligenleben des 10. Jahrhunderts
bewiesen und genug individuelle Spuren aufgezeigt.
Was aber die weitere, etwas freiere Stufe »konventioneller«
Gebundenheit betrifft, so ist eine gewisse konventionelle
Haltung des späteren Mittelalters schon vor Lamprecht in meiner
»Geschichte des deutschen Briefes« für die Briefe nachgewiesen,
und auch sonst zeigt sie sich vielfach, so in dem ganzen Gebaren
der höfischen Ritter. Aber das Konventionelle ergibt sich lediglich
wie zu allen Zeiten aus dem Zwange einer dem natürlichen
und nationalen Wesen nicht entsprechenden, mehr oder wenig
künstlich übernommenen fremden Kultur. Das Bewegen in
der ästhetisch-höfischen Kultur der Romanen konnte nur modisch-konventionell
sein, und die Handhabung des geistlichen Schriftwesens
seitens eines bürgerlichen Laien des 14. Jahrhunderts
konnte auch nur konventionelle Stilformen gleichsam als Hilfsmittel
ergeben. Aber welche Höhe der individuellen Gestaltung
erreichte bereits im 13. Jahrhundert die Kunst! Man denke
nur an die Statuen des Naumburger Doms. Wo man aber
sich volkstümlich geben kann, da ist man individuell im höchsten
Maße. Gerade die Volkstümlichkeit wird als ein charakteristisches
Element des Mittelalters in der Regel übersehen.
Die spärlichen Quellen lassen sie für das frühere Mittelalter nur
nicht recht erkennen. Burckhardt hat recht, wenn er vom Mittelalter
sagt: »Unser Leben ist ein Geschäft, das damalige war
ein Dasein; das Gesamtvolk existierte kaum, das Volkstümliche
aber blühte.«


Lange erscheint uns dieses volkstümliche Wesen nur als Unterströmung.
Daß es dann auf der Höhe des Mittelalters stärker hervortrat,
war zunächst nur mittelst der höheren Schichten der Nation
und in einer kultivierten Form möglich. Es hatte sich jetzt ein
weltlicher Stand von maßgebendem Einfluß gebildet, dessen
nationaler Kern aber erst durch einen größeren kulturellen Inhalt
und eine fremde kulturelle Färbung gewissermaßen kulturfähig
geworden war und der durch Anlehnung an die religiöse und
geistige Macht der Kirche einen größeren Halt gewonnen hatte,
das Rittertum.


Die Bildung dieses Standes steht im Zusammenhang mit einer
stärkeren sozialen Scheidung der Volksgruppen überhaupt.
Mit der stetigen Umwandlung der großen Masse zu einem friedlichen
Bauernvolk hatte sich neben dem zuerst geschlossen als Berufsstand
auftretenden geistlichen Stand eine Schicht herausgehoben,
die die ursprünglich allgemeine kriegerische Betätigung als ihre
Sonderaufgabe ansah, zumal sie an den besondere Anforderungen
stellenden Reiterdienst geknüpft war. Das Ganze ist eine auch
sonst im Völkerleben zu beobachtende natürliche Gliederung.
Schon machten sich daneben die Anfänge eines handel- und
gewerbetreibenden Bürgertums geltend, das aber noch stark
bäuerlich gefärbt war, wie ja auch der Grundbesitz die Grundlage
der Macht der weltlichen Herren wie der kirchlichen Organisation
war, wie ferner auf dem Lehnswesen – Landbesitz für
Leistungen – Staat, Verwaltung und Heeresdienst mit beruhten. Im
12. Jahrhundert nun gliedert sich alles schärfer. Auch äußerlich,
in Sitz und Wohnung trennen sich die Stände, es sondert sich
der Herrensitz vom Dorf, von diesem die Stadt, wie schon seit
langem der Geistliche in Klöstern und Stiften sich abschließt.
Mit der Sonderung der weltlichen Stände ergibt sich nun auch
eine vielseitigere Ausgestaltung des Lebens, eine schärfere Betonung
der besonderen Aufgaben und Interessen, die Entstehung besonderer
Kulturkreise – bei den Rittern tritt zu der kriegerischen Grundlage
eine gesellige Kultur als Lebenselement – und so überhaupt
ein stärkeres Hervortreten des Weltlichen. Unterdrückt
konnte dieses niemals werden. Die Lust der Welt war größer
als alle Ansteckungskraft der Askese, die Kraft der Triebe, die
Roheit und Gewalttätigkeit, die Untreue und Habgier aber auch
noch immer stärker als das neue sittliche Gebot. Das noch eng
mit der Natur verbundene ländliche Leben wie das kriegerische
und jagdfrohe Schweifen der Herren über Wälder, Täler und
Höhen ließen ferner die selbst den Mönchen nicht fremde Schönheit
der Natur in den Menschen zu tief wurzeln, als daß eine
Abwendung von ihr hätte stattfinden können – überhaupt darf
man ein tieferes Naturgefühl auch dem früheren Mittelalter keineswegs
absprechen[9]. Nun kam die stärkere Entwicklung der
ständisch organisierten weltlichen Interessen kraftvoll hinzu. Das
wirtschaftliche Leben hatte die Kirche selbst durch ihre Kulturtätigkeit
mächtig gefördert, jetzt verlor sie mehr und mehr die
Führung an die Laienwelt, zumal die bäuerliche Schicht. Mit
den von ihr vermittelten Elementen höherer Lebenshaltung hatte
die Kirche zu größerer Üppigkeit insbesondere der Herren beigetragen.
Mit den politischen und Verwaltungsinteressen hatte
sie eng im Zusammenhang gestanden; der Kampf zwischen Kirche
und Staat hatte das staatliche Bewußtsein geweckt; das ohnehin
seit der ottonischen Zeit vielseitigere politische Leben erschien
gerade durch die politischen Bestrebungen der Kirche wichtiger
und wertvoller. Die immer häufigere kriegerische Betätigung,
die sie eigentlich bekämpfte, hatte die Kirche mit den Kreuzzügen
selbst in ihren Dienst gestellt und damit geweiht. Gerade die
Kreuzzüge, der Höhepunkt des kirchlichen Einflusses, bedeuteten
überhaupt die größte Förderung der weltlichen Interessen.


Der kulturgeschichtliche Einfluß der Kreuzzüge sei hier
nicht im einzelnen erörtert[10]. Sie haben zunächst auf die romanischen
Völker und dann durch diese in abgeschwächter oder veränderter
Weise und meist erst später auf das deutsche Volk gewirkt.
Es war ein ungeheuer belebender Einfluß, den der Orient
auf das Abendland damals ausübte. Zum Teil war es freilich
wieder die Antike, deren altes Gut nun durch neue Kanäle übertragen
wurde. Byzanz, das einst die antike Kultur besser vor
dem barbarischen Ansturm hatte retten können als Rom, hatte
immer mehr auf den Osten gewirkt als auf den Westen, trotzdem
es früh für diesen der Ausstrahlungspunkt des Handels mit
den begehrten orientalischen Stoffen usw. war. Die später in
der ottonischen Zeit vermehrten byzantinischen Einflüsse sind stark
überschätzt worden. Von einer tieferen Beeinflussung der Kunst
ist auch keine Rede, sondern nur von einer gewissen Übertragung
äußerer Elemente und technischer Dinge wesentlich im
Zusammenhang mit dem Hereinkommen von Gegenständen der
Kleinkunst (Elfenbeinschnitzereien, Goldschmiedearbeiten, Emailsachen
usw.) zumal durch Pilger und Kreuzfahrer.


Zum großen Teil war Byzanz nur der Vermittler orientalischer
Luxusartikel, und der eigentliche Ursprung des »Byzantinischen«
war schon früher nicht Byzanz, sondern Kleinasien.
Italien hatte schon vor den Kreuzzügen mit der Levante unmittelbar
gehandelt, jetzt wuchs dieser unmittelbare, auch von
Südfranzosen getragene Levantehandel außerordentlich. Aber auch
auf andere Weise kam in den Kreuzzügen die islamitische
Kultur den Abendländern näher. An den alten Schätzen des
Orients genährt, indisch, persisch und jüdisch befruchtet, von
Byzanz und den Resten der hellenistischen Kultur in Kleinasien
geistig, politisch-militärisch und sonst beeinflußt, stand diese nicht
minder von eigener Kraft getragene Kultur hoch über der abendländischen.
Sie hatte auf diese zum Teil schon vor den Kreuzzügen
von den Mauren in Spanien und den Sarazenen in Süditalien
aus gewirkt, namentlich auf dem Gebiet höheren (eigentlich
antiken) Wissens und ästhetisch-gesellschaftlicher Kultur. Jetzt
strömten neue Kulturgüter aller Art ins Abendland, materielle
(Kulturpflanzen, Gewürze, Spezereien, Farben, feine Gewebe und
kostbare Stoffe, Teppiche, Schmuckwaffen, allerlei Gegenstände des
Luxus und bequemer Lebenshaltung), militärisch-technische, zum
Teil römisch-griechischen Ursprungs (namentlich auf dem Gebiet
der Befestigung), überhaupt technische (Nautik), kommerzielle
(Handelswissenschaft, Ziffern), geistige, die Antike neubelebend (auf
den Gebieten der Astronomie, Mathematik, Medizin, Philosophie).
Dazu kamen stofflich-literarische Einflüsse (Sagen und Wundergeschichten)
usw. Das künstlerische Leben erfuhr in dieser Zeit einen
Antrieb durch eine mächtige Belebung der Phantasie, die namentlich
durch die glänzende, zierliebende Bauart des Orients angeregt
wurde. Die regere Phantasie (Wunder und Zauber des Orients)
befruchtete auch das dichterische Leben, schädigte freilich durch ihr
Übermaß das geistige (Aberglaube und Wundersucht); doch nützte
diesem um so mehr die große Erweiterung des Gesichtskreises.
Auf das religiöse Leben dagegen wirkte die arabische Duldsamkeit
zunächst gar nicht; das gesellschaftliche beeinflußten sehr stark
die zierliebende wie die sinnlich-weiche Art des Orients und seine
feineren Sitten. Der gesteigerte Handelsverkehr schließlich sollte
eine völlige Umwälzung des wirtschaftlichen Lebens herbeiführen.


Es ist klar, daß durch all dieses die Ausbildung einer
höheren weltlichen Kultur gefördert werden mußte. Negative,
den kirchlichen Einfluß herabmindernde Momente kommen
hinzu. Wer, wie die heimkehrenden Kreuzfahrer, so weit herumgekommen
war, brachte andere Begriffe von Welt und Menschen
nach Hause, war geistig regsamer, kritischer gegen die alten
Mächte, die sein inneres Leben bestimmt hatten. Man hatte
andererseits die »Heiden« kennen gelernt, sie waren auch Menschen;
man wußte jetzt auch von griechischen, nicht mehr bloß von
römischen Christen. Dem kirchlichen Sinn waren ferner die
Fahrten selbst nicht zuträglich. Viele hatten sie ohnehin nur aus
weltlichen Motiven unternommen. Fromme Gemüter wieder
fühlten sich abgestoßen und gaben die Schuld zum Teil der Kirche,
die als Urheberin der als verdienstlich hingestellten Züge solche
Weltlichkeit duldete. Die Mißerfolge, das Scheitern der ganzen
Bewegung, die der erste Kreuzzug erfolgreich eingeleitet hatte,
wurden ihr auch angerechnet, und bei der Mehrzahl der Heimkehrenden
beförderte die Enttäuschung solche Stimmung. Daheim
hatte der kirchliche Sinn ohnehin durch die Kämpfe zwischen
Kirche und Staat gelitten. Daß es auch innerhalb der Geistlichen
eine Partei gegen den Papst gegeben hatte, war ebenfalls
folgenreich. Dazu kam die äußere Einbuße der Kirche an Besitz
und die starke Verwirrung, oft Zerstörung des inneren kirchlichen
Lebens. So sank das Ansehen der Kirche bedeutend, gerade als
der Sinn der Laien sich stärker auf die Dinge dieser Welt eben
infolge der Kreuzzüge lenkte. Noch war die Kirche die Hauptmacht
des Mittelalters, die höheren geistigen Kultureinflüsse der
Araber haben z. B. naturgemäß gerade Geistliche vermittelt und
gepflegt, aber die Kirche war nicht mehr ausschließlich maßgebend
für eine höhere Kultur.


Eine solche Kultur weltlichen Charakters brachte zunächst das
Rittertum hervor. Als sie sich herauszubilden begann, und
als auch schon in den Anfängen des Bürgertums die Keime
neuer kultureller Gebilde sproßten, bot Deutschland, wie das
Abendland überhaupt, im ganzen zunächst kein erhebendes
Bild. Die große mittelalterliche Hauptmacht, die Kirche, hatte
bedenklich gelitten: Verweltlichung, Verkommenheit und Unbildung
machten sich bei den Geistlichen breit, obwohl höhere Bestrebungen
nicht fehlten. Der Adel ging in Krieg und Raub und rohem
Leben auf. Von einer gesellschaftlichen Kultur war auch nicht
in den Anfängen die Rede. Die alte Unbändigkeit zeigten die
Menschen auch sonst. Die wirtschaftlichen Zustände stockten: es
herrschte bei dem Herrendruck und aus anderen Ursachen oft
Armut und Not, bis sich der Bevölkerung ein Neuland im Osten
zeigte. Vielfach lebten die niederen Schichten dumpf dahin, oft
zeigten sich auch abschreckende Zustände. Auf diesem Hintergrunde
entwickelte sich jene Kultur, die man ihrerseits nun freilich auch
nicht in allzu idealem Lichte sehen darf.


Der ritterliche Stand, der sie trug, hatte sich im Rahmen
des Lehnswesens gebildet durch Angliederung an die kleine, abgeschlossene
Schicht der großen Herren, der späteren Landesherren,
von denen noch (S. 105 f.) die Rede sein wird, also an den Hochadel,
die Herzöge und Grafen, bei denen der Gedanke eines vom Könige
übertragenen Amtes längst zurückgetreten war, weiter an die
geistlichen Fürsten und natürlich auch an den König. Der Stand
setzte sich zusammen aus den Lehnsträgern eines Großen, d. h.
kleineren Grundherren, daneben sonst landsässigen Freien, die
teils aus Not und Zwang, teils aus Ehrgeiz Lehnsleute wurden.
Dazu kamen aber immer zahlreichere Unfreie, die sich als Reisige,
auch als Träger von Verwaltungsfunktionen an einem Bischofs-
oder Fürstenhofe emporgeschwungen hatten und schließlich mit
einem Dienstgut, als Grundlage für Leben und Leistungen, belehnt
waren, die immer größere Klasse der kriegerischen Ministerialen
also, die auch als Gefolge den Glanz ihres weltlichen oder geistlichen
Herren hoben, im übrigen aber wie kleine Grundherren
auf jede Weise ihren Besitz zu mehren trachteten und sich den
freien Rittern näherten. So entstand ein ritterlicher Dienstadel,
der in den kriegerischen und politisch bewegten Zeiten immer
mehr an Bedeutung gewann, immer wieder auch Freie und
Adlige anzog, sich bei der Gleichmäßigkeit der Anschauungen und
Interessen in altem genossenschaftlichen Drang immer mehr
zusammen- und abschloß und schließlich bei der durchgesetzten Erblichkeit
der Lehen aus einem Berufsstand bis zu einem gewissen
Grade zu einem Geburtsadel wurde. Freilich blieben daneben
die sozialen Abstufungen bestehen, und wenn sich auch ein ritterlicher
Ministeriale durch seine Ritterwürde über jeden freien Nichtritter,
der noch so hoch stand, erhaben glaubte, so konnte er sich
doch niemals dem Ritter von edlem Herkommen gleich dünken,
war selbst auch nicht etwa frei.


Die Gleichmäßigkeit der im Frankenreich begründeten germanisch-romanischen
sozialen Organisation, die auf dem Lehnswesen beruhte,
die überall gleiche Rolle des Reiterdienstes machten das
Rittertum zu einer überhaupt abendländischen Erscheinung. Seine
Grundlage blieb immer das Kriegerische, aber der altgermanischen
Kriegsfreude waren gewissermaßen romanische Zügel angelegt;
alles war geregelt und in Formen gebracht. Auf eine Bändigung
des Nurkriegerischen wirkte ebenso die Kirche hin, gleichfalls
durch bestimmte Formen. Von den ritterlichen Schichten, wie sie
auch sonst bei den Völkern sich finden, unterschied sich diese abendländische
durch ihre kirchlich und gesellschaftlich bedingte Internationalität
(s. S. 72 f.). Zunächst hatten aber die Franzosen
die eigentlichen Formen des ritterlichen Lebens seit dem 11. Jahrhundert
in einer Mischung normannischer und provenzalischer
(zum Teil maurischer) Elemente ausgebildet. Romanisch war
auch das gesuchte Sichabsondern, die Verachtung der bäuerlichen
Arbeit, während in dem erstrebten Herrenleben, dem Leben von
den Lieferungen der Untertanen sich auch ein germanischer Zug
finden mag. Den Abschluß der ganzen Standesbildung gaben
die Kreuzzüge, einmal durch die damalige innigere Berührung
der Ritter verschiedener Länder, die eine nähere Bekanntschaft
mit den gesellschaftlichen Formen des führenden und von den
deutschen »Tölpeln« bewunderten französischen Rittertums herbeiführte,
ferner aber durch den Glanz und die Bedeutung der
Fahrten selbst, die ihren Trägern, den Rittern, einen außerordentlichen
Nimbus verliehen, endlich durch die religiöse Weihe, die
das Rittertum auf ihnen empfing und die erst jene Betonung
kirchlicher Formen und religiöser Ziele vollendete sowie das Ideal
des Ritters als christlichen Ritters befestigte. Ohne Zweifel stammt
aus der zunächst religiösen Schwärmerei der Kreuzzüge der durch
die Romantik des Orients noch beförderte schwärmerische Zug
des Rittertums überhaupt, der bei dem hingebenden, sentimentalen
Minnedienst vor allem zutage trat. Nicht mit Unrecht hat man
aber auch die Empfindelei und Verstiegenheit des Minnetums an
sich mit der gewaltigen Steigerung des religiösen Gefühlslebens
zusammengebracht.


Der Hauptzug der ritterlichen Standeskultur, die Verbindung
des kriegerischen Grundelements mit gesellschaftlich-ästhetischen
Idealen, ist also romanisch, insbesondere französisch.
Und romanisch mutet auch das gesamte ritterliche Leben
in seinen Formen an. Wie Frankreich, das schon auf geistlich-geistigem
Gebiet im Abendland voranstand, auch ein gesellschaftliches
Übergewicht erlangte, ist in meiner Geschichte der deutschen
Kultur (I², S. 312 ff.) näher dargelegt: jedenfalls war alles Französische
in Deutschland Mode geworden. Nicht nur daß viele das
Französische wenigstens verstanden, auch die deutsche Sprache füllte
sich mit französischen Fremdwörtern, Gruß- und Verkehrsformeln,
die zum größten Teil freilich später wieder daraus verschwanden.
Viele Fremdwörter kamen mit den Sachen selbst, so mit Kleidungsstücken
und Stoffen, Waffen und Rüstungsteilen, Speisen und
Getränken, Instrumenten, Liedformen und Tänzen, ebenso mit
übernommenen Sitten, z. B. solchen der Jagd und vor allem
mit dem ganzen französischen Turnierwesen, mit gesellschaftlichen
Spielen usw. Die Tracht hatte sich übrigens schon im 11. Jahrhundert
der französischen genähert; jetzt trug man alles nach
»französischem Schnitt«. Französisch waren die dem Deutschen
so ungewohnten Regeln des nunmehr höchst wichtigen äußeren
Benehmens, die Anstands- und Tischregeln; der Ehrbegriff erhielt
ebenfalls etwas Französisches und ebenso das nunmehr sehr verfeinerte
Schönheitsgefühl; der ästhetische Charakter des Lebens
war französisch. Der Minnesang entlehnte seine Formen immer
mehr den Provenzalen, und auch die epische Heldendichtung nahm
die nordfranzösische z. T. zum Vorbild. Stark französisch gefärbt
war endlich der Frauendienst, der sich zunächst aber im Deutschland
wohl unabhängig entwickelt hat. Überhaupt waren die Deutschen
nicht nur Nachahmer (s. S. 73 und 93), was z. B. auch die Ritterweihe
zeigt. Eigenartige Züge hat man neuerdings ferner aus
dem Übergewicht der Ministerialen im deutschen Rittertum hergeleitet;
das französische bildeten vor allem freie Vasallen.


Die neue Rolle der Frau ist ein kulturgeschichtlich wichtiges
Moment. In geistigen Dingen hatte sich schon der Germane
der sonst ein demütiges Arbeitsdasein lebenden Frau gebeugt.
Später war dann auf dem Gebiet geistiger, freilich immer noch
elementarer Bildung die vornehme Frau die beste Bundesgenossin
des Geistlichen gewesen. Jetzt gewann sie, über den geistlichen
Einfluß hinweg, eine ganz neue weltlich-gesellschaftliche Macht
über den Mann, der sich seinerseits, wenn er ein modischer Ritter
sein wollte, gleichzeitig dem Frauendienst wie dem ungewohnten
Zwang feinerer gesellschaftlicher Bildung unterwerfen mußte.
Der eigenen Frau gegenüber blieb freilich auch in den ritterlichen
Schichten das frühere, nicht selten brutale Regiment bestehen;
das junge Mädchen ferner blieb in hergebrachter häuslicher Zucht
und klösterlicher Lehre; die Heirat war in der Regel ein nüchternes
Geschäft wie früher. Andererseits steckt in dem zum Teil schon
auf den Kreuzzügen von den Romanen überkommenen Kultus
der fremden verheirateten Frau bei der derben Genußfreude und
Ungebundenheit der Deutschen lange ein sehr unideales, rein
sinnliches Element. Erst allmählich bequemte man sich jenem
romanisch verfeinerten und gekünstelten, schwärmerisch-idealen
Minnedienst an, durchaus freilich in konventioneller Weise. Und
wenn man auch nicht das verzwickte, man möchte sagen scholastisch
und zugleich überspannt-asketisch ausgebildete Minnesystem der
provenzalischen Troubadours übernahm, so zeigte der Minnedienst
doch über die übliche konventionell-phantastische Aufmachung
hinaus auch in Deutschland bei einzelnen Modehelden wie
Ulrich von Lichtenstein übertrieben schwärmerische Formen. Einen
schmachtend sentimentalen, natürlich auch verschwiegenen, heimlichen
Charakter aber trug der Frauendienst, wobei die Frau stets als
Zurückhaltende, Versagende erscheint, später immer allgemeiner,
eben weil es sich meist um verheiratete Frauen – ganz ist Mädchenminne
nicht ausgeschlossen – handelte und der Ehebruch nicht
entfernt die Regel war. Manche Dichter wie Wolfram oder
ein Reinmar von Zweter haben auch gerade die eheliche Liebe
innig gepriesen. Aber auch jetzt handelte es sich immerhin zum
großen Teil um wirkliche Liebesabenteuer. Indes ist vor allem
dies wichtig, daß das ritterliche Leben überhaupt unter dem
Zeichen der Frauen steht.


Die notwendige Folge ist das Aufkommen einer ganz neuen
gesellschaftlichen Kultur. Männergeselligkeit, wie sie die
bisherigen Deutschen kannten, in den Freuden der Gelage und
der Jagd aufgehend, konnte nur derbe Formen haben – Ausnahmeerscheinungen,
wie der karolingische Bildungskreis und zum
Teil der der Ottonen, bleiben außer Betracht. Vielleicht haben
zuerst jene geistlich gebildeten vornehmen Frauen neben den Geistlichen
selbst in der ottonischen Zeit eine Art feinerer Geselligkeit
hervorgebracht. Dann aber kamen jene romanischen Einflüsse,
und mehr oder weniger geschickt verstand die Frau die ihr dadurch
gegebene gesellige Herrschaft auszuüben. Ihre größere Bildung
mochte ihr den Gebrauch der gerade von ihr verlangten feineren
Formen auch leichter machen als dem Manne. Wichtig ist nun
aber weiter, daß dieser neuen Geselligkeit ein belebendes geistiges
Element nicht fehlte, das war die fast obligatorische Pflege der
Dichtung. Auch bei ihr drehte es sich freilich in der Regel um
die Minne, und auch sie war ein Gewächs der Mode. Aber sie
kam gleichwohl auf eine Höhe, wie sie noch lange nachher nicht
wieder erreicht wurde. Die bisher allein als Bildung geltende
geistliche Bildung verlor in dieser Zeit bedeutend an Geltung.
Der gesellschaftlich vollendete Ritter mußte in den Formen des
Turniers, der Jagd usw. wohlgeübt sein, in seinem Benehmen
die höfischen Formen voll beherrschen, gewandt und fein mit
Damen sich unterhalten, auch wohl ein Liedlein dichten oder doch
vortragen können und dergleichen: aber lesen und schreiben
brauchte er nicht zu können, wenn es auch mehr Ritter fertig
brachten, als man glaubt. War ferner die bisherige Bildung
von der Kirche ausgegangen, so waren die Mittelpunkte der neuen
gesellschaftlichen Bildung natürlich weltlicher Art. Der Hof
der Fürsten und großen Herren (s. S. 105 f.) trat wieder in seine
kulturellen Rechte, wie sich ja an diese Großen das ganze Rittertum
auch sozial angliederte. »Höfisch« heißt daher die ganze
Kultur, die hövescheit (courtoisie) ist der Inbegriff der an den
rechten Ritter gestellten gesellschaftlichen Anforderungen. An den
Hof wird der junge Ritter gesandt, um die beste Erziehung zu
erhalten. Am Hofe entfaltet sich der eigentliche Glanz ritterlichen
Lebens mit seinen Turnieren und Festen.


In der Hauptsache ist die neue Bildung rein äußerlich, aber
sie hat doch auch zur inneren Kultivierung der führenden
weltlichen Schicht Deutschlands einigermaßen beigetragen. So
wurde doch eine gewisse Wandlung des rohen und unbändigen
Deutschen vor allem durch die streng geforderte mâze (Selbstbeherrschung,
maßvolle Haltung) herbeigeführt, die sich den schon
früher von der Kirche verlangten Geboten äußerer Sittigung nunmehr
anreihte, und die man nur infolge ständiger rechter »Zucht«
erlangen konnte. Die alte Leidenschaftlichkeit sollte nun kalter
Glätte und Ruhe weichen, das Ungeschlachte sich in zierliche
Formen zwingen lassen, Trunksucht und Derbheit waren verpönt.
Für die Mehrzahl blieb es freilich eine Zwangsherrschaft, die
man später rasch wieder abwarf. Auch die geforderten schon
mehr innerlichen Eigenschaften, die Milde (Freigebigkeit), die
Treue u. a., laufen in der Hauptsache auf Erfüllung konventioneller,
äußerer Pflichten hinaus; ebendarum handelt es sich bei dem
Ehrbegriff und der Frömmigkeit des Ritters. Die Schicklichkeit
(die fuoge, die site) ist das wesentliche, sie ist auch der Kern
der ganzen »tugent«. Immerhin schlägt die in den Dichtungen
und den zahlreichen Lehrschriften gepredigte ritterliche Ethik auch
tiefere Saiten an. Die Treue wird edler gefaßt, die mutige
Wahrheitsliebe gepriesen, ein humaner Sinn ist nicht selten, der
durch alle Widrigkeiten sich hindurchkämpfende Wille zum Guten,
die Stärke des tüchtigen Charakters, also die stæte, erscheint
wenigstens in Wolframs Parcival, freilich einer für die allgemeine
Auffassung nicht bezeichnenden Dichtung, als Ideal. Ein schwärmerischer
Idealismus ist sicherlich dem für Gott oder für eine
Herrin kämpfenden, auf stolze Kampfesehre dringenden Rittertum
nicht abzustreiten. Wie zum Teil in der Kreuzzugsbewegung
wird ferner auch sonst die äußere Frömmigkeit oft zu einer
tieferen Religiosität.


Aber äußerliche Konvention bleibt trotz alledem ein Hauptcharakteristikum
der ritterlichen Kultur, auch der Minne und der
ritterlichen Dichtung, selbst des Waffenberufs. Ein Kriegs- und
Kampflied hat die Zeit nicht hervorgebracht. Mancher sah nicht
im ernsten Kampf, sondern im modischen Waffenspiel, dem
freilich durchaus nicht ungefährlichen Turnier, die Hauptsache.
Äußerlich ist überhaupt die ganze Lebensauffassung des Ritters.
Sein Ideal, die sælde, geht auf ein äußeres Glück, auf reichen
Besitz und ein Leben voll Genuß, Prunk und Glanz, auf Weltfreude.


Indes hat diese Strömung nun doch zivilisatorisch wie kulturell
wichtige Seiten. Zunächst wurde durch sie jene schon (S. 49 ff.)
beobachtete Verfeinerung der Lebenshaltung außerordentlich
gefördert. Die Glanz- und Prunkliebe äußert sich freilich in der
Form eines übertriebenen, zuweilen noch rohen Luxus, der oft mit
technischer und hygienischer Unvollkommenheit des Daseins verbunden
war. Letztere zeigte sich z. B. in der Wohnweise. Im Gegensatz
zu verbreiteten romantischen Vorstellungen waren die Burgen oft
recht unwohnlich, dunkel wegen der kleinen, tiefen Fenster, kalt,
da man diese nur schlecht zu schließen verstand und die stark
rauchenden Kamine nur schlecht heizten, unbequem wegen der oft
engen und beschränkten eigentlichen Wohnräume. Hierzu wie zu
dem meist nicht geringen Schmutz bildete der Wohnungsprunk,
wie ihn die damaligen Dichtungen in weit übertriebener, höchstens
für die Reichsten Geltung habender Weise schildern, einen grellen
Gegensatz. Der Prunk äußert sich bei den Festgemächern der
Großen in der reichen Verwendung von kostbaren Wandbehängen,
Decken, Kissen und Polstern, in der Bemalung der Wände und
der Holzmöbel, die auch schön geschnitzt sein mochten, weiter
in dem Belag des Fußbodens mit seltenen Steinarten oder Tonfliesen,
in prächtigen Kaminen, Kronleuchtern, in einzelnen Geräten
aus edlem Metall, besonders in prächtigen Trinkgefäßen
und Tischgeräten und entsprechend in feinen Tischtüchern. Solchen
zunehmenden Luxus zeigte nun auch die schon von den Klöstern
gehobene Kochkunst in der Zubereitung der Speisen wie in der
Herstellung von Schaugerichten: alles das gilt aber meist nur
für festliche Gelegenheiten. Auf Menge und Fülle der Gerichte
und starke Verwendung von Gewürzen legte man im übrigen
häufig, wie früher, den Hauptwert.


Diese Unentwickeltheit des Luxus zeigt vor allem auch die
Kleidung. Recht kostbare Stoffe, besonders Seide, zur Schau zu
tragen, ist allgemeines Bestreben: dem entspricht die übertriebene
Anbringung von Goldborten, goldenen Schellen sowie von wertvollen,
oft goldgefaßten Steinen als Besatz sowie die Verbrämung
der Kleider mit teurem Pelzwerk, mit dem man nun auch den
Mantel innen fütterte. Bezeichnend sind ferner die Vorliebe für
auffallende Farben und die Vielfarbigkeit der Kleider. In ihrem
eitlen, gefallsüchtigen Charakter näherte sich die männliche Tracht
zum Teil schon der weiblichen, auch in der Mode, lange Locken
zu tragen. Manche Männer machten sogar die jetzt bei den
Frauen aufgekommene Sitte, das Haar mit Seiden- und Goldbändern
zu durchflechten, mit. Die Frauen ihrerseits gaben den
Männern an Putzsucht nichts nach, begannen sich auch immer
allgemeiner zu schminken. Eine große Hauptsache war der
Kopfputz.


Trotz der geringen Durchbildung dieser Prunksucht, die für
die weniger Reichen übrigens sehr einzuschränken ist, steckt doch
in der Art, wie man seine äußere Erscheinung zur Geltung zu
bringen suchte, zum Teil schon ein feineres Schönheitsgefühl.
Eine eigentliche Überladung mit Schmuck beginnt man hie und
da schon zu vermeiden. Vor allem ist aber jede Plumpheit der
Gestalt verhaßt. Feiner Wuchs soll auch zur Geltung kommen.
Daher die schon seit längerer Zeit eingetretene Verengung der
Taille der Frauen, aber auch der Männer. Deren Rock, der
zunächst nur oben eng war und in seiner großen Länge und
unteren Weite wieder etwas Weibliches hatte, ward allmählich
kürzer, die nun hervortretenden Hosen wurden enger, die Schuhe
ebenfalls enger und spitzer. Kraft und Stärke durften bei dem
Ritter nicht vermißt werden: aber alles Ungefüge sollte, wieder
nach romanischem Muster, im Äußeren des Mannes schwinden.
Vor allem aber sollte die Frau ein feines, schlankes, zartes
Geschöpf sein, und der für sie geltende romanische Schönheitsmaßstab
wird von den Dichtern schließlich auch an den Mann
angelegt. Eine Grundbedingung solchen Schönheitsstrebens war
natürlich eine gesteigerte, keineswegs freilich aus hygienischen
Gründen hervorgehende Körperpflege. Unsauberkeit der Wohnung
war geduldet, Unsauberkeit des Körpers verpönt. Häufiges
Baden war ja althergebracht: jetzt machte man daraus einen
feineren Toilettenvorgang und nahm Wohlgerüche hinzu, die
man jetzt überhaupt liebte. Häufiger wechselte man sodann die
Kleider, gewiß aus stärkerer Abneigung gegen unschönen Geruch.
Man pflegte nun aber auch sorgsam das Haar, die Zähne, die
Nägel wie die Hände. Das schon lange übliche Handschuhtragen
war zur Bewahrung der Sauberkeit durchaus notwendig. So
bedeutet denn die aristokratische Verfeinerung der ritterlichen
Gesellschaft zugleich eine größere Ästhetisierung des Lebens.
Darauf geht ja auch jenes neue gesellschaftliche Ideal der mâze,
der unleidenschaftlichen Schicklichkeit, aus, darauf die Fülle jener
Anstandsregeln, darauf die erstrebte Zierlichkeit des Verkehrs.
Auch die Sprache hob sich zu größerer Schönheit, vor allem
seitdem die Dichtung durch die romanische Mode zu einem wichtigen
Element des ritterlichen Lebens wurde und aus dieser
Gesellschaft heraus auch zahlreiche Dichter erstanden, unter ihnen
solche von hoher und höchster Bedeutung, die über die modischen
Nachahmer der Franzosen weit hinausragten.


So gewinnt denn die ritterliche Kultur zum Teil schon einen
künstlerischen Charakter. Auch die bildenden Künste nehmen
jetzt, freilich nicht allein im eigentlich ritterlichen, mehr die Kleinkunst
verwendenden Bereich, sondern überhaupt in den großen
kirchlich-weltlichen Kreisen unter dem Einflusse der Romanen
einen außerordentlichen Aufschwung. Seit längerer Zeit war in
der Herrenkultur eine Neigung zu größerem Glanz verbreitet,
und das machte sich gerade künstlerisch geltend. Jene eifrige
Bautätigkeit, die die salischen Herrscher im Wetteifer mit den
Bischöfen die großen romanischen Kathedralen in den rheinischen
Städten schaffen ließ, entsprach der politischen Machtstellung des
Reiches und seinem größeren Reichtum. Man ersetzte die einfacheren
Bauten früherer Zeit durch prächtigere. Wie wir von
Anfang an in den romanischen Bauten den aristokratischen Zeitgeist
sich spiegeln sahen (s. S. 54), so entfaltet sich dieser Charakter
in der Blütezeit des Stils noch mehr und kommt zu glänzenderem,
leichterem, feinerem Ausdruck. Auch weltliche Bauten der vornehmen
Schicht, Pfalzen, Burgen und Patrizierhäuser, werden
nun zu Denkmälern dieses vornehm-geschmackvollen Stils. Vor
allem ist es die Hohenstaufenzeit, in der sich dieser Glanz recht
entwickelt. Auch jetzt wurde eifrig gebaut, freilich entstand weniger
von Grund aus Neues als eine Fülle von Zutaten und Umgestaltungen.
In der Zeit vom Ende des 12. bis zur Mitte des
13. Jahrhunderts wird nun jene Neigung zum Glanz immer
mehr zu einer stark dekorativen Strömung: auf prächtige
Außenbauten wird Wert gelegt, auf zierlichen Schmuck im einzelnen.
Bezeichnend sind etwa die Blendarkaden der spätromanischen
Bauten dieser Zeit des Überganges zur Gotik. Die Bauten
der Cistercienser richteten sich bewußt gegen diese Strömung.


Die eigentliche Gotik, in Frankreich aus zum Teil bereits vorhandenen
Elementen unter Führung Nordfrankreichs ausgebildet,
weist auch als Hauptzug die Dekoration auf, so sehr die technisch-konstruktive
Seite, nämlich die Lösung des Gewölbeproblems, das
Kreuzrippengewölbe, die Bedeutung des neuen Stils ausmacht.
Trotzdem die deutsche Baukunst lange schon Fühlung mit der
aufstrebenden französischen Kunst hatte, öffnete sie sich diesem
Stil keineswegs rasch, was ja bei der Höhe der in Deutschland
erreichten Entwicklung auch verständlich ist. Erst um 1250 hat
er sich, langsam und auf verschiedene Weise eindringend, völlig
in Deutschland eingebürgert, eben im Zusammenhang mit der
internationalen kulturellen Vorherrschaft Frankreichs. Auch in
Deutschland entwickelte sich nun eine feine und reiche Formengebung,
wenn auch das Bürgertum mit der Entfaltung des Luxus
bei den Franzosen nicht wetteifern konnte und die Bauten bald
nach der einfachen Seite hin beeinflußte. Aber welche künstlerische
Höhe, welche Entwicklung des Schönheitsgefühls zeigen
nun doch die Hauptbauten der Gotik im 13. Jahrhundert! Ein
phantastisches Streben in die Höhe, eine liebevolle Ausgestaltung
des einzelnen sind charakteristisch. Es schwindet zugleich die Bedeutung
der Wandmalerei; die Malerei wird nun auf die hohen
Fenster als Objekt beschränkt; schon vor dem 13. Jahrhundert
erreicht diese Glasmalerei ihre Blüte. Das ganze Innere wird
nun in ein geheimnisvolles Licht getaucht, das wieder eine
dekorative Seite hat, vor allem aber eine ganz eigenartige
Stimmung hervorbringt. Die Gestalten der heiligen und kirchlichen
Geschichte den Gläubigen nahezubringen, wurde nun vor
allem Aufgabe der nicht mehr auf das Portal beschränkten
Plastik, die zugleich für den erstrebten reichen Innenschmuck und
die dekorative Gestaltung der Säulen, Pfeiler, Galerien usw.
sorgen, dauernd freilich dabei die Dienerin der Herrscherin
Architektur bleiben mußte. Die hochentwickelte französische Plastik
war das Vorbild der deutschen, aber die schönsten deutschen
Denkmäler sind doch zugleich Erzeugnisse deutschen Geistes und
geben dem deutschen Individualismus wie dem neuen realistischen
Sinn künstlerisch wunderbaren Ausdruck. So hat denn Dehio
das 13. Jahrhundert, in dem außer der Dichtkunst auch die
übrigen Künste zu gleichmäßiger Entfaltung kamen, »das am
meisten ästhetische Jahrhundert« genannt, »das wir erlebt haben«,
wie es überhaupt kulturell überaus hoch stand.


Diese ästhetische Seite zumal der ritterlichen Kultur hat nun
freilich ihre Kehrseite. Der Niederschlag dieser Kultur in einer
reichen, sie verherrlichenden Dichtung täuscht leicht darüber, daß
diese Welt zum Teil doch nur in der dichterischen Phantasie lebte.
Es war im ganzen eine Welt des Scheins. Zum höfischen
Leben mangelte vielen nicht nur der genügende Besitz, sondern
auch die Neigung, selbst den Frauen. Abgesehen von der ständigen
höfisch-kriegerischen Umgebung der Fürsten und Herren und einem
stark abenteuerlichen Element »fahrender« ritterlicher Turnierer
und Sänger mochten unter den übrigen Rittern viele sein, die
daheim das grob-ländliche, nicht gerade üppige Herrenleben
führten, die Hausfrau, die selten genug die Modedame war,
nach alter Weise walten ließen und wenig höfisch behandelten, in
der Geselligkeit den Trunk mit ihren Genossen als Hauptsache
ansahen und in ihren Sitten alles zu wünschen übrig ließen.
Manche mochten das eine draußen tun und das andere daheim
nicht lassen, fühlten sich dann aber in höfischer Aufmachung nichts
weniger als behaglich, und selbst in der eigentlichen höfischen
Schicht herrschte, wie schon gesagt, in erster Linie der Zwang
der Konvention, der Mode. Das zeigte sich vor allem später,
als der weiter unten (S. 116 f.) zu charakterisierende wirtschaftliche
und soziale Rückschlag kam. Da waren die gepriesenen Ideale
rasch vergessen, oder man übertrieb noch ihre Äußerlichkeit und
schloß sich um so hochmütiger ab. Die ohnehin derb und plebejisch
werdende Zeit färbte auch beim Ritter ab, die Frau trat gesellschaftlich
völlig zurück, die Trunksucht stieg wieder mächtig. Die
Anzeichen dieses Verfalls begegnen ziemlich früh. Schon in
Ulrich von Lichtensteins »Frauendienst« finden wir rohe Raubritter
geschildert, andererseits auch wirtschaftlich gesonnene, philiströse
ländliche Ritter, die dem Dichter ebenso unhöfisch scheinen wie
jene. Er selbst zeigt in seiner phantastischen Verzerrung des
Frauendienstes die früh eingetretene Entartung desselben; man
sah das Wesen der Sache jetzt in der extremen Übertreibung.
Andererseits war dem Rittertum noch später ein längerer Glanz
in einzelnen Gegenden beschieden, wie in Tirol oder dort, wohin
die neuen Ideale am spätesten gedrungen waren, im Norden
und Osten, und auch sonst behielt es vielfach einen höheren
Nimbus, noch im 15. Jahrhundert, z. B. in Franken, bewahrte
jene Ästhetisierung des Lebens freilich nur in geringen Äußerlichkeiten.


Kulturgeschichtlich bedeutsam ist vor allem der weltliche
Grundzug des Rittertums. Wir sahen zwar (S. 81), daß der
Ritter theoretisch immer der christliche Ritter ist. Man kann
weiter an die Bedeutung der Gralsage erinnern, auf die Grundanschauung
im »armen Heinrich« hinweisen, manchen Ritter, der
im Kloster endete, nennen und viele Züge echter Religiosität bei
den Dichtern anführen. Gleichwohl ist die ritterliche Kultur eine
erste höhere Laienkultur, freilich ohne Opposition gegen die
Kirche oder auch nur gegen die asketische Anschauung derselben.
Beim Rittertum gipfelten diese weltlichen Standesideale eben in
jener ausgeprägten Weltfreude, in dem Preis der Frauenliebe,
in genußsüchtiger Lebenslust. Diese Weltlichkeit hat nun freilich
auch teilweise zu einer stärkeren Gegensätzlichkeit gegen die Kirche
und ihren Geist geführt. Wir können von einer gewissen
Humanität, einer ausgesprochenen Duldsamkeit den Heiden und
Juden gegenüber reden. Die Töne, die dann Walter von der
Vogelweide dem Papst gegenüber gefunden hat, zeugen von
größerer innerer Freiheit, wenn auch natürlich nicht von Unkirchlichkeit.
Die volkstümlichen Spielmannsdichtungen gehen
übrigens den Idealen des Mönchstums gelegentlich schärfer
zuleibe.


Aber von einer Scheidung zwischen Rittertum und Kirche ist
in keiner Weise die Rede. Die äußere Kirchlichkeit wird besonders
betont. Überdies war die Anziehungskraft der ritterlichen,
»höfischen« Kultur so groß, daß sich selbst die Glieder der führenden
Kulturmacht, der Kirche, ihr nicht ganz verschlossen. Diese an
den weltlichen Höfen ihre Mittelpunkte findende Kultur war trotz
ihrer geschilderten Schwächen mit einem glänzenden idealen
Schimmer umgeben, wenn die Welt auch nur kurze Zeit eine
wirkliche Blüte edler, höfisch gebildeter und doch männlich-kräftiger
Ritterschaft gesehen haben mag, etwa um die Zeit des Mainzer
Festes 1184 unter Friedrich I. Rotbart. Nun ist freilich richtig,
daß sich das Rittertum eben mit dem Abschluß der Standesorganisation
und der völligen Ausbildung der kriegerischen und
gesellschaftlichen Standesideale immer schärfer absonderte, die
Ebenbürtigkeit zur Bedingung der Zugehörigkeit erhob und sich
vor allem vom Bauer, dem »Törper«, »Tölpel«, dessen ländliche
Arbeit man nun hochmütig verachtete, zu unterscheiden suchte,
obwohl mancher Ritter mit Bauern zechte und mit Bauernmädchen
tanzte. Gleichwohl bestrebte sich jene nichtritterliche Welt auf
alle Weise, dem Rittertum wenigstens äußerlich nachzuahmen.
Und damit gelangt die aristokratische Richtung dieser Jahrhunderte
auf ihren Höhepunkt. Das Rittertum, in dem sie sich
verkörperte, war zunächst die in allen weltlichen Dingen maßgebende
Schicht. Die Fürsten, an die es sich angliederte, zählten
sich doch wieder selbst zu den Rittern. Innerhalb des landwirtschaftlichen
Lebenskreises, in dem Deutschland noch aufging, waren
die Ritter Führer und Herren, aber auch in den aufkommenden
Städten gaben noch die ritterlichen Ministerialen, die Geschlechter
den Ton an und waren den ländlichen Rittern nicht selten näher
verbunden.


Der Adel, insbesondere auch der niedere Adel, war in politischer,
militärischer und sozialer Beziehung der wichtigste Stand. Aber
man darf auch seine geistige Rolle nicht unterschätzen (vgl. S. 93).
Vor allem war er aber der Träger einer neuen bewunderten
gesellschaftlichen Kultur geworden. Diese ästhetische Verfeinerung
des Lebens, die an sich schon einen aristokratischen Charakter
trug, wurde zum allgemeinen kulturellen Vorbild.
Geistliche zunächst hatten schon früh – sie waren ja allein
die Schriftgelehrten – französische höfische Dichtungen, freilich
nicht ohne geistlichen Einschlag, ins Deutsche übersetzt, und später
fehlte es nicht an Geistlichen, die die eigentlich ritterliche Dichtung
pflegten oder ihre Ideale priesen. Auch in den Klöstern mochte
sich mancher Mönch an der ritterlichen Epik wie am Minnesang
erfreuen. Vor allem fanden aber die Bischöfe und geistlichen
Würdenträger, die ja in der Regel aristokratischer Abkunft waren,
Gefallen daran und zogen Sänger an ihre Höfe, die überhaupt
den weltlichen Höfen in ritterlichem Glanz, in Festen und Turnieren,
denen die Geistlichen natürlich nur zuschauten, oft wenig
nachstanden. – Daß die reichen Bürger sodann, wenigstens
damals, in der ritterlichen Kultur die einzig erstrebenswerte sahen,
geht schon aus der aristokratischen Zusammensetzung des städtischen
Patriziats hervor. Auch der gerade in frühen Stadien rasch reich
werdende Kaufmann spielte in ihm bald eine Rolle und tat es dem
grundbesitzenden städtischen Adel und den Ministerialen gleich.
Gottfried von Straßburg entstammt diesen Kreisen der städtischen
Aristokratie, und in Konrad von Würzburg sind wohl ritterliche
und bürgerliche Elemente vereinigt. Die Geselligkeit, die Tracht
waren durchaus höfisch, man hielt auch Turniere ab, so 1226
zu Magdeburg einen »Gral« für alle »Kaufleute, die da Ritterschaft
wollten üben«. Andererseits ist die große, auch im übrigen
Abendland zu beobachtende Rolle der Patrizierherrschaft in den
Städten, von der wir (S. 102) noch hören werden, an sich schon
ein Zeichen jenes aristokratischen Zeitgeistes und schon deshalb
natürlich und zeitgemäß gewesen. So gab es eine, geistliche und
bürgerliche Elemente heranziehende, wesentlich ritterliche Gesellschaft
aristokratischer Färbung, die für ihre Zeit bezeichnend war,
der zwar hin und wieder die geistlichen Asketen grollten, die in
einem ausgeprägten Gegensatz aber nur zu einer Schicht stand,
auf der gerade alles wirtschaftliche Gedeihen damals noch beruhte,
zur bäuerlichen. Aber auch diese Schicht suchte in
ihrem reicheren Teil dem allgemein bewunderten Lebensideal um
so mehr nachzueifern, je näher dieser Teil dem landsässigen Ritter
stand und je häufiger er sich, so namentlich in Bayern und
Österreich, mit ihm berührte. Manch ritterlich-bäuerliche Heirat
kam zustande, mancher Ministeriale war ursprünglich bäuerlichen
Standes. Reiche Bauern, namentlich die junge Generation,
machten nicht nur in der Kleidung, Wappnung und im Lebensprunk
die französiert-aristokratische Mode mit, sie tanzten auch
nach höfischer Weise und begehrten ritterlichen Sang zu hören,
sie übten sich sogar selbst, zum Spott der Ritter, gelegentlich im
Minnedienst und anscheinend auch im Turnier.


Natürlich ging das alles mit jenem Verfall des ritterlichen
Lebensideals selbst vorüber, aber immerhin war in diesem Zeitalter
für das ganze Abendland der Grund zu einer
höheren gesellschaftlichen Kultur gelegt, und ihre Überlieferungen
wurden vor allem von der ritterlich-adligen Gesellschaft
auch weiter gepflegt, trotz des Aufkommens einer neuen
demokratisch-volkstümlichen Zeit.


Es erhebt sich die Frage, ob dieser Blütezeit der aristokratischen
Kultur das volkstümliche Element ganz gefehlt hat, und
damit berühren wir wieder unser Hauptproblem. Nicht zunächst
der aristokratische als vielmehr der un- und internationale französierte
Charakter der ritterlichen Kultur spricht gegen ihre Volkstümlichkeit,
ebenso aber der daraus sich ergebende konventionelle
Zug, die »Verbildung«. Nationale Elemente fehlen indes nicht
ganz (s. auch S. 82): die Kampflust wie die Jagdleidenschaft,
die der Ritter mit dem Herrn des frühen Mittelalters teilt, sind
trotz der französischen Färbung mancher Kriegs- und Jagdsitten
altgermanisch, auch gewisse Elemente der männlichen und weiblichen
Erziehung. In dem naiven Verhältnis zur Natur, der einfachen
Naturfreude, der Frühlings- und Sommerlust, zeigt auch
die Dichtung alte volkstümliche Züge. Öfter, wie bei Walter
von der Vogelweide, verrät sie schon ein feineres Inbeziehungtreten
des menschlichen Innern zur Natur. Gekünstelt dagegen
ist die äußerliche, auf Glanz und Wunder hinarbeitende Naturbeschreibung
der Epen, von Wolfram von Eschenbach und Gottfried
von Straßburg etwa abgesehen. Natürlich zeigt aber die
Dichtung trotz der fremden Einflüsse auch sonst vielfach deutsche
Färbung, und ihre schönsten Erzeugnisse, wie die Lieder Walters
oder der Parcival Wolframs, sind doch vor allem als Blüten
deutschen Wesens, größerer Innerlichkeit und Tiefe aufzufassen.
Trotz allen fremden Firnisses war man doch wieder auf die
deutsche Art stolz. »Deutsche Zucht geht vor ihnen allen«, heißt
es bei Walter. Von der Bedeutung, die gerade der niedere
Adel für die Mündigwerdung der nationalen Sprache über die
Dichtung hinaus hatte, werden wir noch (S. 112) hören. Trotz
jenes Gegensatzes zum unkultivierten Bauern zeigen sich nun
weiter innerhalb der höfischen Dichtung selbst ausgesprochen volkstümliche
Neigungen. Ihr Hauptträger ist der Bayer Neidhart
von Reuental mit seinen realistischen Liedern, die unzweifelhaft
in Form und Inhalt mit alten ländlichen Tanzliedern zusammenhängen,
aber sich doch im Rahmen der höfischen Kunstdichtung
halten, wie denn auch der Bauer darin dem Spott des Ritters
dient. Walter war über solche »Unfuge« entrüstet, aber manche
höfischen Dichter folgten doch Neidharts Spuren und zeigten
mit ihrer »höfischen Dorfpoesie« eine volkstümliche Gegenströmung
gegen die überfeinerte Minnedichtung (siehe unten
S. 139).


Man darf überhaupt über dem in unserem geschichtlichen Bewußtsein
alles überragenden Glanz der höfisch-aristokratischen
Kultur nicht die Bedeutung und die still wirkende Betätigung
der niedrigeren Volkskreise übersehen. An sich weist ja schon das
Rittertum selbst wenigstens in seinen aus unfreien Ministerialen
erwachsenen Teilen auf eine seit längerem zu beobachtende
Aufwärtsbewegung der niederen Schichten hin. Noch
deutlicher und allgemeiner zeigt sich diese in der wirtschaftlichen
und sozialen Hebung der breiten bäuerlichen Schicht gegenüber
der Grundherrschaft und in der Festigung und wachsenden
Bedeutung des städtischen Bürgertums. Gerade der aristokratische
Zug der Zeit führte ebenso wie die gesteigerte Lebenskultur und
die kriegerisch-politischen Interessen zu einer Abwendung der
Herrenschicht – vom Osten ist zunächst nicht die Rede – von
der persönlichen landwirtschaftlichen Betätigung, die zum Teil
völlig aufhörte. Man lebte lieber von Lieferungen und Naturalabgaben,
die sich dann mit der aufkommenden Geldwirtschaft
zum Teil in feste Geldabgaben, freilich in sehr ungleicher Weise,
wandelten. Bei dem allmählichen finanziellen Verfall namentlich
des niederen Adels setzte allerdings bald wieder die Sucht ein, diese
Abgaben zu erhöhen und den Bauern auszupressen: aber zunächst
war die Höhe der Abgaben gering (über die Gründe ihrer
Minderung wie der Schonung der Bauern s. S. 96). Besonders
die Fronden traten stark zurück. Die Zinsbauern wurden durch
die Festlegung der Leistungen, die weiteren Ansprüchen vorbeugte,
selbständiger. Überhaupt kam man namentlich bei großen Grundherrschaften
eben aus wirtschaftlichen Gründen dazu, den großen
Betrieb mehr zu dezentralisieren und durch Zerlegung des Herrenlandes
in Zinsgüter den Ertrag zu steigern. Im Westen gab
es große Besitze schließlich überhaupt nicht mehr: alles war in
bäuerliche Betriebe aufgelöst. Günstig für die Bauern war zum
Teil die Entwicklung der Landesherrschaft. Die Abhängigkeitsverhältnisse
gegenüber einem Grundherrn, der Landesherr war,
wurden dadurch, wie man mit Recht hervorgehoben hat, zu
öffentlich-rechtlichen. Die Verschiedenartigkeit derselben trat zurück
vor der Einheitlichkeit der Untertanenschaft: der einzelne wurde
persönlich und wirtschaftlich unabhängiger.


Bei den größeren Grundherrschaften, insbesondere den geistlichen,
war die wirtschaftliche Leitung nun zum Teil auf die
ursprünglichen Verwalter oder Vertreter, auf die Meier übergegangen.
Sie vermittelten die Lieferungen bestimmter Zinsbauern,
d. h. sie gaben bald nur ein Bestimmtes, sie bewirtschafteten
eine Art Vorhof, natürlich das beste und größte der
Güter ihres Bezirks. Gerade sie zeigen nun auch zuerst eine
Aufwärtsbewegung, sie vermehren ihr Gut durch Rodung, auch
durch Übernahme von Herrenland gegen Zins, ihr Gut wird
erblich, sie behalten die Zinsabgaben zurück, sie nähern sich den
Rittern, die ja, wie sie meist selbst, zum guten Teil Ministeriale
waren, oder werden nahezu freie Gutsbesitzer. Sie machen es
also nicht anders als die Vögte, als überhaupt alle, die für
Leistungen und Amtsverrichtungen mit Land belehnt waren und
dieses Lehnsgut zur erblichen, immer möglichst zu erweiternden
Herrschaft gemacht hatten. Dabei wird über die unverschämten
Übergriffe der Meier des öfteren geklagt. Entsprechend handelte nun
auch schließlich die Klasse der besseren Zinsbauern. Bei der
Lockerung der Grundherrschaft nahmen sie auch, was sie kriegen
konnten, an Nutzberechtigungen wie Landstücken, umgingen die
Meier und lieferten dem Herrn unmittelbar, suchten die Abgaben
zu mindern oder sich ihnen zu entziehen, gewannen jedenfalls
bei deren Festlegung als Geldabgaben durch das Sinken des
Geldwerts und näherten sich, wenn die Erblichkeit ihres Zinsguts
erreicht war, den noch bestehenden Resten der vollfreien Bauern,
abgesehen eben von ihren Abgaben, soweit sie diese nicht ganz
zu beseitigen verstanden. Und selbst die Kopfzins zahlenden, auf
dem Herrenhof fronenden unfreien Zinsbauern, deren Abstufungen
überhaupt sehr mannigfaltig sind, gewannen durch jene Festlegung
der Leistungen. Dadurch, daß man weiteres Herrenland
gegen Zins auch an sie austat, wurden sie zum Teil allmählich
zu »freien« Zinsbauern. Durch Ansetzung auf einer Hufe wurde
aber auch schließlich der eigentliche Unfreie, der immer seltenere
Leibeigene ohne Land, zum Zinsbauern, wenn auch zum unfreien.


Im ganzen handelt es sich nicht um etwas durchaus Neues,
die bäuerliche Schicht war auch früher von größerer Bedeutung,
als man lange annahm, aber es hat doch jetzt eine stärkere soziale
Hebung der ländlichen Schichten eingesetzt, wobei von allgemeiner
Gleichförmigkeit der gewonnenen Stellung freilich in keiner Weise
die Rede ist, und für das 13. und zum Teil das 14. Jahrhundert
läßt sich entschieden von einer Zeit bäuerlichen Gedeihens
sprechen. Die Abgaben stiegen nicht, wohl aber der Wert und
Ertrag des Bodens. Wie wäre es sonst möglich gewesen, daß
etwa der österreichische Bauer in äußerem Prunk zuweilen dem
Ritter gleichzutun suchte. Freilich hatte sich gerade durch die
freiere Güterbewegung, insbesondere durch die Hufenteilung, neben
den reicheren, größeren Bauern eine zahlreiche Klasse von Kleinbesitzern
gebildet, denen es vielfach schlecht ging. Bezeichnend
ist aber die Wiederbelebung des alten genossenschaftlichen Geistes
besonders auch durch die freieren Zinsbauern; sie regelten wie
die Reste der freien Bauern ihre Angelegenheiten wieder mehr
und mehr selbst, nachdem schon früher die Feststellung eines besonderen
Hofrechts seitens der Grundherrschaft sich als notwendig ergeben
hatte. Von neuem erwuchs die enge Lebensgemeinschaft
der Dorfgenossen, die dem einzelnen wirtschaftlichen, sittlichen
und sozialen Halt gab, ihn auch freilich in allen Dingen gängelte
und dem ganzen Dasein etwas Starres gab. Auch am Gerichtsleben
nahm der Bauer noch teil: diese höheren und niederen
Dorfgerichte, im Freien tagend, wurzelten durchaus im Volk,
und in den später zahlreich aufgezeichneten »Weistümern«, die
ja freilich vor allem das wirtschaftliche Leben regeln, steckt auch
noch ein gut Teil rechtsschöpferischer Kraft. Mächtig hatte sich
auch wieder das Selbstbewußtsein der ländlichen Bevölkerung
gehoben. Die milden Saiten, die die Grundherren seit längerem
im ganzen ihren Grundholden gegenüber aufgezogen hatten,
erklären sich aus der Erkenntnis, daß man auf sie angewiesen
war. Man mußte sie gegenüber der zunehmenden Abwanderung,
die zuerst gelegentlich der Kreuzzüge, dann nach dem Osten,
dessen Kolonisation zu einer gewaltigen Bewegung geworden
war, endlich infolge der Anziehungskraft der neuen städtischen
Gebilde einsetzte, zu halten suchen. Eben dieser Umstand festigte
den bäuerlichen Geist. Man ließ einen weltlichen Grundherrn,
der die Bauern drückte, alsbald im Stich und nahm von einer
geistlichen Herrschaft ein Zinsgut; aber man leistete auch dieser
gegenüber nur das Nötigste. Die Grundherren minderten ihre
Ansprüche ständig und sahen sich auch vielfach gezwungen, die
freieren Formen der Erbpacht und Zeitpacht, die, an sich doch
wohl älter, sich vor allem auf dem Neuland im Osten unter
den freieren Verhältnissen entwickelt hatten, in größerem Umfang
anzuwenden, und so hob wieder die größere Selbständigkeit das
bäuerliche Selbstgefühl. Den vielfach auftretenden verarmten
Bauerndrückern und Raubrittern gegenüber griff der Bauer z. B.
in Bayern und Österreich zuweilen zu gewalttätiger Vergeltung.
Trotz der Verbote ging er dort auch meist gewaffnet einher,
trug das Haar lang usw. und sah in seinem Wohlstand auch
wohl mit Verachtung auf einen »armen Hofmann« herab. In
Westdeutschland verweigerte der Bauer gelegentlich den Zins
und so fort.


Wenn also der Bauer meist gedieh, so war doch seine Wirtschaftsweise
trotz mancher grundherrschaftlichen Einflüsse
keineswegs besonders fortgeschritten. Es ist im Grunde der
herkömmlich fortgepflanzte Betrieb alter Zeit, an dem man auch
die späteren Jahrhunderte hindurch zäh festhielt. Dieses Gepräge
hergebrachter Einfachheit trug überhaupt das ganze bäuerliche
Leben. Jenes Mitmachen der höfischen Mode war doch
eine auf bestimmte Kreise beschränkte und vorübergehende Erscheinung.
Die gewöhnliche Kleidung war überaus bescheiden,
die graue Arbeitstracht, die dem Bauern nach allgemeiner Anschauung
auch allein gebührte. Bei seinen Festen, insbesondere
den Hochzeiten, mochte er sich ungebührlich kleiden und sonst
einen rohen, massigen Luxus entfalten, sich z. B. tagelang der
Völlerei ergeben: aber wenn er auch sonst eine barbarische Gefräßigkeit
zeigte, so war seine Nahrung doch ohne Abwechslung
und beschränkte sich auf die alten Speisen. Auch der Wein ist
für ihn ein seltenes Getränk geblieben. Ganz nach altem Gepräge
waren Haus und Hausrat. Der ästhetische Sinn der Zeit tritt
beim Bauern nicht hervor; insbesondere war die Körperpflege
gering und die Reinlichkeit wenig geschätzt. Ebenso fern steht
er den geistigen Interessen, die sich auch in Laienkreisen zu verbreiten
beginnen, wie der elementaren, von Geistlichen vermittelten
Bildung.


Sein inneres Leben ist einförmig und wird wiederum von Arbeit
und Wirtschaft beherrscht, zugleich aber von dem vertrauten
Verbundensein mit der Natur und alten Glaubensvorstellungen
beeinflußt. In einfacher, oft derber Natürlichkeit äußern sich
seine Triebe, und seine Feste sind vielfach die alten Naturfeste.
Dazu war das Kirchweihfest, die Kirmes getreten. Seine Lebensfreude
kommt bei Festen und an Feiertagen vor allem in der
Form des alten Tanzreihens, den Tanzlieder, dem Vorsänger vom
Chor nachgesungen, begleiten, zum Ausdruck. Man tanzte im
Sommer kranzgeschmückt im Freien. Hohe Sprünge und dergleichen
gehörten dazu, und an Handgreiflichkeiten fehlte es nicht. Wie
in der Vorzeit hörte man aber auch zur Unterhaltung gern alte
Mären und alte Lieder. Ebenso hatte bei den Bauern anderes
halb poetisches Gut, namentlich Spruchgut, eine dauernde Stätte,
mit dem Menschenleben, der Wirtschaft und dem Wandel der
Natur zusammenhängend, dazu aber jene vielfach schon entstellte
alte Glaubenswelt, die in Sagen und Segen wie in einer Unzahl
alter Bräuche, wieder mit Leben und Arbeit oft poetisch verbunden,
zutage trat. Feinere Gefühle liegen dieser ganzen Art
fern. Nüchterner, geschäftlicher Sinn und praktischer Erwerbsgeist,
die auch die Schließung der Ehe bestimmen, treten scharf
hervor; auch eine Neigung zu listigen Praktiken, vielleicht schon
durch die Abgaben und Lieferungen hervorgerufen, zeigt sich
später beim Verkauf der Erzeugnisse in der Stadt. Im übrigen
beherrschte das Leben, wie es bei halbkultivierten Menschen der
Zwang des Zusammenlebens schließlich von selbst ergibt, alte
Sitte, also ein gewisses Maß streng gehüteter, selbst erworbener,
aber auch durch die Kirche anerzogener, in der Hauptsache volkstümlicher
Anschauungen und Regeln.


Der ländlichen Welt des Beharrens steht die städtische des
Fortschritts und der Bewegung gegenüber; sie gerade zeigt am
deutlichsten jene Hebung der niederen Schichten. Die planmäßigen
Gründungen im Westen wie seit der einsetzenden Kolonisation
im Osten vermehrten die Zahl der Städte stark. Sind um das Jahr
1000 etwa 80 nachweisbar, so hatten sie sich um 1100 etwa
verdoppelt, um 1200 verdreifacht, um dann rasch zuzunehmen
und um 1400 beinahe die Zahl zu erreichen, zu der es das Mittelalter
überhaupt gebracht hat, d. h. etwa 1000. An Umfang
und Volkszahl waren sie natürlich sehr verschieden: die Entwicklung
richtete sich nach der wirtschaftlich günstigen Lage, nach
den Schätzen und Erträgen des Bodens usw. Mit dem Aufkommen
der Städte wurde auch das anfangs spärliche Straßennetz
immer dichter, besonders in staufischer Zeit. Wieder brachten
die Vorteile aus Zöllen, Geleit usw. die Herren zur Errichtung
neuer Straßen – von einem wirklichen Straßenbau ist aber keine
Rede –, bis dieselben Beweggründe zu einem Rückschlag, zu
einer Art Straßenmonopol führten. Mit der Vermehrung der
Straßen war natürlich auch die Errichtung zahlreicher Brücken
verbunden. – Landwirtschaftlich gerichtet oder gefärbt wie alles
übrige (s. S. 48), werden die Städte doch immer mehr zu Sitzen von
Gewerbe und Handel (s. S. 45 ff.). Die entsprechenden Bedürfnisse
und Lebensbedingungen führen wieder zu größerer sozialer
Freiheit. Die neben Freien zahlreich zuziehenden Unfreien bilden
mit freien Grundbesitzern, Handwerkern und Kaufleuten bald eine
in gewissem Sinne gleichartige Masse, mit großen Unterschieden
freilich des Besitzes und Einflusses, aber mit immer stärkerem
Schwinden der Unterschiede in Bezug auf die persönliche Freiheit.
Die bald empfundene Gemeinsamkeit der Interessen treibt gleichzeitig
zur Loslösung von den Stadtherren, denen doch die Städte
zunächst alles verdankten (s. S. 48). Ohne Rücksicht auf deren
Organe hatten schon im 11. Jahrhundert die einerseits als feste
Plätze bedeutenden, andererseits wirtschaftlich erstarkten Städte am
Rhein im Bewußtsein ihrer Volkskraft eine selbständige kriegerisch-politische
Rolle zugunsten der salischen Könige, wie auch später,
gespielt. Das wachsende Selbstbewußtsein führte dann, zumal
bei der Schwäche der Reichsgewalt, immer mehr dazu, größere
Selbständigkeit zu erstreben; es kam besonders in den Bischofsstädten
zu Kämpfen, die natürlich ungleich verliefen: das Ergebnis
war für die Hauptmasse der Städte, in Anknüpfung an ältere
Vertretungsformen unter den Stadtherren, eine eigene Verfassung,
Verwaltung und Gerichtsbarkeit, die Ratsverfassung, deren
Bedeutung sich äußerlich in dem Bau der Rathäuser widerspiegelt.
Diese im 12. und 13. Jahrhundert durchgesetzte, häufig genug
freilich durch Geld erworbene Selbstverwaltung (Finanzen, Steuern,
Polizei usw.) wurde später technisch vorbildlich.


Wirtschaftlich und sozial überwiegen in den Städten zunächst
noch durchaus die Handwerker, d. h. vor allem auch die verkaufenden
Handwerker. Jene schon erwähnten mannigfaltigeren
Ansprüche der wachsenden und verschieden gestellten Bevölkerung
führten eine bedeutende Vermehrung der Gewerbetreibenden
namentlich auf dem Gebiet der Nahrungsmittelgewerbe, der
Weberei und der Bekleidungsgewerbe und ein Zurückdrängen
der hauswirtschaftlichen Erzeugung herbei; die bauliche Ausdehnung
der Stadt, besonders aber die größeren Bauten der
Kirchen und Rathäuser förderten die Baugewerbe, der größere
Reichtum der oberen Bürgerklasse rief auch allerlei Sondergewerbe
hervor. Im ganzen ergab sich neben einem Zurücktreten der
bäuerlichen Betätigung und einer Beschränkung der einzelnen
auf ein bestimmtes Handwerk eine größere Spezialisierung innerhalb
der Handwerke und, zum Teil unter fremden Einflüssen,
eine immer bessere Technik und Kunstfertigkeit. Eine große Bedeutung
für das innere Leben und die wirtschaftliche Betätigung
der Handwerker wie für ihre Geltung nach außen hin hatte
ihre hier nicht näher zu erörternde genossenschaftliche Organisation
in Zünften, der der Zunftzwang von Anfang an die nötige
Geschlossenheit verlieh. Die Obrigkeit der Stadt sah die Zünfte
als die eigentlichen Organe der Bürgerschaft an, wie sie auch
für deren militärische Gliederung und Verwendung wichtig waren.
Der einzelne Bürger bedeutete eigentlich erst etwas als Glied
einer Zunft.


So bildeten die Handwerker die eigentliche Masse der Bürgerschaft,
nach deren Interessen sich die städtische Politik richtete; sie
waren jedoch zum größten Teil auch Verkäufer und vertraten zugleich
die Interessen des Handels. Aber neben ihnen und trotz der
seit Ende des 12. Jahrhunderts eingeschlagenen, sich abschließenden
Richtung auf ein rein örtliches, Stadt und Umgebung umfassendes
Wirtschaftsgebiet hatten doch auch die eigentlichen
Kaufleute (s. S. 46) von Anfang an allergrößte Bedeutung;
einmal wegen der Einführung der vom Gewerbe gebrauchten
Rohstoffe aus der Ferne, weiter wegen des Vertriebes gewerblicher
Sondererzeugnisse nach außen, vor allem aber auch als
Vermittler der örtlich nicht zu gewinnenden oder herzustellenden,
begehrten fremden Erzeugnisse und Stoffe, der Gewürze und
Tuche vor allem wie der Luxuswaren. Die kleineren Kaufleute,
die Krämer, standen den verkaufenden Handwerkern nahe und
bildeten Zünfte wie sie, waren aber anfangs nicht besonders
angesehen. Dagegen traten die eigentlichen Kaufleute, die sich
namentlich in Norddeutschland zu Gilden zusammentaten, früh
in einen gewissen Gegensatz zu den Handwerkern. Es waren
vor allem die Tuchhändler, die Gewandschneider, die großes
Ansehen genossen, infolge ihres häufig bedeutenden Wohlstandes
auch mit den »Geschlechtern« zusammenwirkten und die Stadtpolitik
bestimmend beeinflußten. Kleinhandel in Lauben, Gewölben
usw. trieben in der Heimat auch diese größeren Kaufleute,
aber einzelne von ihnen kamen doch auch zu einer bestimmenden
Teilnahme am großen internationalen Verkehr, zu
einem Großhandel, bei dem sie sich natürlich keineswegs auf den
Tuchhandel beschränkten, sondern die Einfuhr der orientalischen
Waren aus Italien und Flandern, ihren und der deutschen Waren
Vertrieb nach Norden und Osten (von wo man wieder namentlich
Rohstoffe hereinbrachte) eifrig pflegten und große Gewinne davon
hatten. Der deutsche Kaufmann wetteiferte nun in internationalen
Handelsfahrten mit dem Italiener, der den Levantehandel schon
seit längerem von Byzanz weg an sich gerissen hatte, diese orientalischen
Waren auch selbst in Westeuropa, auf den Messen der
Champagne, in England und Flandern, vertrieb und dafür Tuche
und Wolle eintauschte – von seiner Rolle im Geldverkehr, der
zunächst vor allem an die Champagner Messen anknüpfte, ganz abgesehen.
Mit Deutschland, das ja nicht allzuviel an den von
ihnen begehrten Erzeugnissen bot, scheinen die Italiener doch
weniger unmittelbar gehandelt und seltener sich dort niedergelassen
haben, als man früher annahm. Der Deutsche seinerseits,
der nun auch den Juden aus den Gilden und von den
Messen, d. h. aus dem Warenhandel verdrängte, tauschte gegen
seine Rohstoffe usw. die orientalisch-italienischen Waren vielmehr
auf den Messen der Champagne von dem Italiener ein; bald
aber sicherte sich wenigstens der süddeutsche Kaufmann die
Teilnahme am italienischen Welthandel auch durch Fahrten nach
Italien selbst, vor allem nach Venedig, vielleicht schon im 11. Jahrhundert.
Völlig entwickelte sich dieser Verkehr erst später nach
dem Rückgang jener Messen.


Die Anfänge einer dauernden Festsetzung im Ausland fallen
in das 12., weitere Niederlassungen folgen im 13. Jahrhundert.
Das Vorgehen der deutschen Kaufleute, die draußen ebenso wie
daheim Genossenschaften, Gilden bildeten und eigene Höfe einrichteten,
entspricht der Art der Niederlassung in Höfen, wie sie
im Mittelmeergebiet seit Beginn des Mittelalters orientalische
Kaufleute vielfach gegründet, wie sie dann vorgeschrittenere
Abendländer, vor allem wieder die Italiener, ebenfalls eingerichtet
hatten. In der Fremde konnte eben nur die genossenschaftliche
Organisation dem Kaufmann ein durch Privilegien
geschütztes Tätigkeitsfeld sichern. In Italien hatten die Deutschen
bereits 1228 den Fondaco dei Tedeschi in Venedig erhalten.
Freilich waren hier die Deutschen die Abhängigen und Beaufsichtigten
und von den Italienern nur in deren eigenem Interesse
geduldet. Der Handel mit Italien blieb vor allem das Feld
der süddeutschen Kaufleute. Ein früher Anziehungspunkt für die
west- und nordeuropäischen Kaufleute war wegen seiner Wolle und
Tuche England. Hier und in Flandern und weiter in Wisby auf
Gotland, von wo es wieder ins russische, eine Fülle von Rohstoffen
bietende Handelsgebiet ging, bildeten deutsche Kaufleute
Vereinigungen (in Westeuropa nannte man solche niederdeutsch
Hanse), zuerst nach Heimatsorten und unter gegenseitigen
Reibungen, dann im notwendigen Zusammenschluß als »deutsche
Kaufleute«. Dieser Zusammenschluß der Kaufleute insbesondere
in Flandern scheint dann einen solchen der Heimatsstädte selbst
zunächst für das dortige und dann unter Führung Lübecks auch
für das nichtflandrische Interessengebiet bewirkt zu haben. Die
Hauptaufgabe dieses großen Bundes, dessen äußere Geschichte
hier nicht erzählt werden soll, der bezeichnenderweise lange den
Namen »der gemeine Kaufmann« führt und erst seit der Mitte
des 14. Jahrhunderts als »deutsche Hanse« bezeichnet wird,
»war immer die Förderung des Auslandhandels und die Sicherung
der auswärtigen Handelsniederlassungen«. Natürlich spielten aber
beim Hansabund, dessen Grundlage die Schiffahrt bildete, auch
die Sicherung des Handelsverkehrs im Binnenlande, die Förderung
der Verkehrsinteressen gegenüber den Zollplackereien, der
rechtliche Schutz der einzelnen, die Durchsetzung des Landfriedens
in jener raub- und kriegslustigen, unsicheren Zeit ihre Rolle.


Darin entspricht er den nicht minder von handelspolitischen
Interessen hervorgerufenen, zugleich aber stark politisch gefärbten,
großen binnenländischen Städtebünden, dem Mitte des 13. Jahrhunderts
entstehenden rheinischen Städtebund und dem ein Jahrhundert
später sich bildenden schwäbischen. Es bedeuteten diese
Städtebünde einen neuen Abschnitt der aufsteigenden Entwicklung
der Städte überhaupt, ihrer Selbständigkeitsbestrebungen und ihrer
bereits früher beobachteten politischen Betätigung. Ein starker
Gegensatz zum Adel, aber auch mehr und mehr zu den Landesherren,
den Fürsten, tritt hervor. Das neue Wirtschaftsleben,
dessen Sitze die Städte sind – von der neuen Geldwirtschaft
werden wir noch (S. 117 f.) hören –, setzt sich auch äußerlich,
politisch durch, wie auf seinem Boden auch neue soziale Verhältnisse
sich bilden und eine eigenartige Kultur entsteht. Eine neue,
demokratisch gefärbte Zeit ist im Anzuge, aber zunächst überwiegt
auch in den Städten jene aristokratische Zeitfarbe. Ritterlich
lebende Patrizier waren, wie wir (S. 92) sahen, die maßgebende
Schicht in ihnen. Sie sind trotz ihres Kastengeistes und ihrer
Herrschsucht die eigentlichen Gründer der städtischen Macht und
Kultur gewesen. Diese Männer haben die bedeutenden Befestigungen,
die großen Kirchen und öffentlichen Bauten, denen
ihre stolzen Steinhäuser entsprachen, in erster Linie angeregt und
vollendet, sie haben den Grund gelegt zu der städtischen Selbstverwaltung
wie zu der selbständigen städtischen Politik nach außen.


Das auf dem Gebiet höherer Kultur führende Element bleibt
aber auch in den Städten die Geistlichkeit, die allerdings immer
stärker von bürgerlich-demokratischem Geist erfüllt wird, bis ihr
die Laienschicht die Kulturpflege nach und nach abnimmt. Zunächst
triumphiert überhaupt in der Welt des 13. Jahrhunderts
neben der ritterlichen führenden Schicht, neben dem bäuerlichen
urtümlichen Element und dem bürgerlichen Träger der Zukunft
die Kirche als alte Kulturmacht noch durchaus. Aus
Frankreich war nicht nur die siegreiche weltlich-höfische Kultur
gekommen, sondern vorher auch jener strengkirchliche Geist, der
dann aber auch einen neuen Aufschwung kirchlich-kulturellen Lebens
einleitete. Gotik (s. S. 88) und Scholastik sind die großen aus
Frankreich stammenden Erscheinungen, in denen man zunächst
Kulturschöpfungen der Geistlichkeit sehen muß, in denen viel von
dem Geist der neuen Zeit nach den Kreuzzügen verarbeitet ist. Wenn
man in den hochragenden gotischen Kirchen der Städte später
gewiß auch das mächtig aufstrebende Bürgertum sich widerspiegeln
sehen darf, wenn sie sich zum Teil gerade aus den Ansprüchen
der wachsenden städtischen Bevölkerung, denen die
romanischen Bauten nicht mehr gerecht wurden, entwickelt haben,
wenn an ihrer Errichtung und Gestaltung in immer größerem
Maße Laien beteiligt waren, so sind jene Bauten doch in erster
Linie die erhabensten Zeugen der Macht des priesterlichen Elements,
des kirchlichen Geistes im Volke und des kulturellen Könnens der
Geistlichen, nicht eines der Welt zugewandten Sinnes. Auf
Gott und das Überirdische war ihrem ganzen Wesen nach auch
die Scholastik gerichtet, die wie die Gotik die künstlerische, so
die geistige Höhe der geistlichen Kultur darstellt (im übrigen
aber eine noch nicht genug erforschte, lange Vorgeschichte hat).
Auch in ihr steckt andererseits etwas vom laiischen, freier gerichteten
Geist. Der Mittelpunkt des geistlich-geistigen Lebens blieb
die Theologie, aber eine Theologie, deren Glaubenssätze philosophisch
durchdacht und gerechtfertigt wurden, die zu einem philosophischen
Gedankensysteme erblühte. Unzweifelhaft entspringt
diese Strömung zu einem wesentlichen Teil den geistigen Einflüssen
des Islam, denen sich seit den Kreuzzügen das Abendland
geöffnet hatte und durch die diesem vor allem wieder die
griechischen Philosophen und sonstigen Autoren unter spanisch-jüdischer
Vermittlung bekannt wurden. Zurück traten, vor allem
gegenüber den metaphysisch-logischen Zweigen, die schon durch
jene asketische Bewegung bekämpften poetisch-grammatisch-literarischen
Studien. Der große Meister der Wissenschaft wurde
Aristoteles, die Quelle der Wahrheit, freilich durchaus theologisch
zurechtgestutzt und namentlich formalistisch verwertet. Von Bedeutung
wurde er insbesondere auch für die Dialektik, die nun
meist der Hauptunterrichtsgegenstand und in dem nunmehr höchst
wichtigen, wiederum formalistisch geführten Schul- und Meinungsstreit
die eigentliche Methode der Scholastik wurde. Man darf
über diesem, eben vor allem durch schulmäßige Übung entwickelten,
zugespitzten, künstlichen, äußerlich-formalen, alles begriffsmäßig
zustutzenden, auch wieder stark verfeinerten, dekorativen
Treiben nicht das wesentliche Moment übersehen, daß damit doch
eine sehr bedeutende Schulung des Verstandes einherging, daß
überhaupt das Denken, die Vernunft eine entscheidende Rolle
spielte. Man gelangte doch zu einem selbständigeren wissenschaftlichen
Denken. Es handelt sich wirklich um Philosophie,
freilich um mittelalterliche Philosophie. Ihr Hauptziel war die
Vereinigung von Glauben und Denken, Theologie und Philosophie,
wobei sie selbst aber die Dienerin war. Eben Frankreich,
wo das »studium« überhaupt blühte, ist wieder die
Hauptpflegestätte der Scholastik, und auch als solche äußert es
seinen damals gewaltigen Einfluß auf Deutschland. In Paris
lehrte auch lange der Doctor universalis, Thomas von Aquino,
der in seinem System mit Hilfe des Aristoteles jene erstrebte
Vereinigung erzielt zu haben glaubte. Wie ihm dann Gegner
erstanden, wie überhaupt die Scholastik, die Universitätswissenschaft
des späteren Mittelalters, sich weiter und freier entwickelte,
wird uns noch (S. 145 f.) beschäftigen.


Jedenfalls bestätigt auch das geistig-geistliche Leben, wie wichtige
Keime sich gerade im 13. Jahrhundert, das ja auch
im übrigen Abendland eine der fruchtbringendsten Perioden war
und besonders für Frankreich eine Zeit des Glanzes darstellt,
entfalteten. Es ist in der Tat eine Zeit allgemeiner
Geltendmachung der Kräfte. Es bahnt sich bereits eine
Ausgleichung zwischen den Mächten höherer Kultur und den
starken Fähigkeiten des Volkstums an. Es ist eine Zeit materiellen
Gedeihens, wie es vor allem durch die sich kraftvoll hebenden
niederen Volksschichten, den Bauer und den Bürger, oft mit
hartem, rücksichtslosem, gewalttätigem Egoismus erstrebt und
durchgesetzt wird. Die alte Ungebändigtheit – Papst Paschalis II.
fürchtete die Wildheit der Deutschen! – tritt dabei noch immer
zutage; sie zeigt auch der Ritter, je mehr er die höfische Verbildung
von sich abstreift. Auch die alte kriegerische Ader ist
noch stark bemerkbar, nicht nur beim Ritter, der den Waffenberuf
ausschließlich für sich in Anspruch nahm. Der Bauer
kennt noch Wehr und Waffen; der Bürger ist noch kein stubenhockender
Philister. Die Städte sind Burgen, Festungen; die
Zünfte sind Wehrkörper; die Waffenübungen spielen eine große
Rolle. Aber der Schwerpunkt der bäuerlichen und bürgerlichen
Tätigkeit liegt nun doch ausschließlich in der wirtschaftlichen
Arbeit. Allmählich beeinträchtigt die aufblühende städtische Entwicklung
jene ländliche Gesamthaltung. Weniger zeigt sich der
Einfluß des Bürgertums zunächst im geistigen und künstlerischen
Leben. Dagegen sahen wir eine Laienkultur ästhetisch-gesellschaftlichen
Charakters sich im Rittertum entfalten. Der ästhetische
Charakter der Zeit zeigt sich ferner in jenem großartigen Aufblühen
der bildenden Künste (s. S. 87 ff.). Diesem zuletzt (S. 103 f.)
auch für das geistige Leben beobachteten kulturellen Gedeihen
entspricht im politischen Leben wenigstens teilweise noch eine
Fortsetzung des staufischen Glanzes. Aber bereits der von der
feinsten Kultur seiner Zeit erfüllte Friedrich II. wehrte der
politischen Zersplitterung kaum noch: die sich aus den großen
Lehnsträgern entwickelnden Landesherren wurden vielmehr in ihrer
Machtstellung anerkannt. Mehr und mehr hatten sich die zerstörenden
Wirkungen des Lehnswesens (s. S. 39) auf den Staat gezeigt,
wenn es auch andererseits durch die von ihm untrennbare Treue,
die Gegenseitigkeit, das mittelalterliche Staatswesen zusammengehalten
und dessen Macht gestärkt hat. Ausschließlich hat es aber
niemals geherrscht, nach v. Below am meisten noch gegen Ende
des 12. Jahrhunderts. Der letztere empfiehlt daher auch die Vermeidung
der Bezeichnung Lehnsstaat und will insbesondere für
die Zeit vom Ende des 12. bis zum Ausgang des 15. Jahrhunderts
den Ausdruck Feudalstaat angewandt wissen, dessen
Hauptzüge die Veräußerung der Hoheitsrechte und die Bedrohung
der durch die weite Ausdehnung des Reiches gehemmten Königsgewalt
durch die örtlichen Gewalten sind. Neben den Landesherrschaften
sind die Einungen, die örtlichen Bündnisse (s. S. 107),
die selbständige Entwicklung der Städte u. a. für diese Zeit
bezeichnend. In der kaiserlosen Zeit, als eine Reichsgewalt
überhaupt fehlte, nahm das freie Spiel der Kräfte, vor allem
auch die gewalttätige Raublust, einen gefährlichen Charakter an.


Die deutsche Vorherrschaft in Europa war damit um so mehr
erschüttert, als gerade andere Staaten in dieser Zeit zu fester nationaler
Zusammenfassung gelangten, Frankreich vor allem, England
und Spanien. Auch in Italien zeigt sich ein Aufschwung des
Nationalgefühls. In Deutschland ging die Richtung auf immer
größere Machtvollkommenheit der verschiedenen Landesherren,
die die in Frankreich so wirksame Einziehung erledigter Lehen
durch den König verhinderten und ihn von jeder Einmischung in
die Ausübung der erblich gewordenen Ämter durch sie ausschlossen.
Wie kräftig die Landesherrschaft sich schon im 13. Jahrhundert
entwickelt hatte, hat Spangenberg näher ausgeführt. Daß etwa der
Adel, der seine Ämter als erbliche Lehen betrachtete, die Landesherren
ebenso ohnmächtig machte, wie es der Reichsgewalt von
ihnen widerfahren war, hinderten diese, indem sie hofrechtlich
gebundene Ministerialen zum höfischen, militärischen und Verwaltungsdienst
gegen Besoldung durch Geld oder gegen Verleihung
nicht erblicher Lehen und sonstiger Benefizien und Einkünfte heranzogen,
überhaupt die Verfügung über erledigte Lehen immer in
ihrer Hand behielten. Im übrigen suchten sie ihren Besitz als
Machtmittel aber ständig zu vermehren und möglichst ein geschlossenes
Territorium zu schaffen. Sie erreichten (s. S. 80),
daß der Adel, um sich die Vorteile des Fürstendienstes nicht entgehen
zu lassen, in die Ministerialität eintrat. Diese wurde ihrerseits
dadurch gehoben – wir hörten schon (S. 80) von der Zusammenschmelzung
der verschiedenen Elemente zu ritterlichen
Lehnsmannen. Diese Ministerialen wurden nun als Amtleute
usw. die Träger einer bald ziemlich straffen und weitsichtigen Verwaltung
des Territoriums, dessen Geschlossenheit freilich geistliche
und reichsunmittelbare Gebiete unterbrachen. Ebenso drängten
sie im fürstlichen Rat Geistlichkeit und Adel mehr und mehr zurück:
es bildete sich später ein ständiger oberster Rat als Zentralverwaltung
über der örtlichen Amtsverwaltung. Dieses Beamtentum
nahm nun schon die meisten der späteren fürstlichen Aufgaben
erfolgreich in Angriff, die Durchführung direkter Steuern,
die Ordnung von Münze, Maß und Gewicht, die Fürsorge für
Wirtschaft und Verkehr, und machte sich im Heer- und Gerichtswesen
auch schon der Kirche gegenüber geltend. Aber nach
wenigen Jahrzehnten wurde alles unterbrochen. Die Ritter suchten
sich doch vom Landesherrn unabhängig zu machen, sie bildeten selbstbewußte
Körperschaften und benutzten dieselben Mittel wie die
Fürsten gegenüber dem König. Die Städte hatten sich schon
vorher immer selbständiger entwickelt, und ebenso hielt die Geistlichkeit
immer zäher an ihren alten Privilegien und Freiheiten fest.
Es war der frisch aufstrebende ständische Staat, vor dem die
junge Landesherrschaft auf lange Zeit hinaus sich beugen und
ihre Machtmittel preisgeben mußte, bis später die allgemeine Zerrüttung
wieder zum Eingreifen des erstarkten Fürstentums führte.


Zunächst liegt in dem gegenseitigen Widerstreben der vielen
kleinen Gewalten – an sich ein Zeichen kräftigen Lebens in allen
Schichten und Vorbedingung für die großen Schöpfungen der
Hansa u. a. – der bezeichnende Zug politischen Lebens. Es
war wieder der alte Individualismus, verbunden mit oft
unbändigem Egoismus, mit Habgier und Nichtachtung der sittlichen
Bande. Vergeblich waren die gegen die Fehde- und Raublust
schon im 12. Jahrhundert und später immer wieder von der
geschwächten Reichsgewalt aufgenommenen Landfriedensbestrebungen,
zumal bei der brüchigen Lehnsverfassung. Gegen das räuberische
Treiben, gegen die Fehdelust und das zum wirklichen,
formell ausgebauten Recht gewordene Fehderecht, kurz gegen die
allgemeine Unsicherheit fand man nur wieder in der Selbsthilfe
ein Mittel, freilich in einer mit dem alten genossenschaftlichen
Geist verbundenen Selbsthilfe, in der Vereinigung der durch
gleiches Interesse Verbundenen. Fürsten, Städte, auch das wegen
seiner Verarmung unruhigste Element, die Ritter, schlossen sich
zu Bünden zusammen, in der Schweiz freie Bauern zur Eidgenossenschaft.
Doch liegt der Höhepunkt dieser Entwicklung im
14. Jahrhundert, als die Fehde- und Raublust immer zunahm.
Das 13. Jahrhundert sah noch nach dem Interregnum die tatkräftige
Friedensförderung durch Rudolf von Habsburg. Im
ganzen wird aber der politische Sondergeist mehr und mehr zum
Zeichen der Zeit, und das deutsche Reich als solches besteht eigentlich
mehr durch das Schwergewicht seiner Überlieferung als durch
wirkliche Machtstellung. Es ist nun nicht nur das selbständige
Gebaren aller, auch der kleinen politischen Gewalten und eigenständigen
Bildungen, sondern auch die außerordentliche Absonderung
der einzelnen Stände, die das allgemeine Auseinander,
namentlich der späteren Zeit, hervorruft. Wie die Stände, fast
unabhängigen Staaten gleich, nach besonderem Recht leben, die
einen nach geistlichem (kanonischem), die anderen nach ritterlichem
Lehnsrecht, die dritten nach Stadtrecht, so gibt sich auch die
Kultur gewissermaßen ständisch (s. S. 74). Wir können das
später z. B. in der Literatur deutlicher verfolgen, in den Gattungen
der geistlichen, ritterlichen, bürgerlichen Dichtung. Die Kultur
dieser und der folgenden Zeit ist »Partialkultur«, wie sie J. Burckhardt
genannt hat. Ein kräftiges kulturelles Leben ist zum Teil
gerade dadurch hervorgerufen worden.


Andererseits tragen nun die Stände selbst wieder jenen stark
internationalen Zug, natürlich unter Beschränkung auf das
christliche Abendland, seit jeher der geistliche Stand, aber, wie
wir (S. 72) sahen, auch das Rittertum, das Bürgertum, besonders
der Kaufmann. Internationalen Charakter trug überhaupt
zum Teil die gesamte Kultur. Zu den schon besprochenen gemeinsamen
Erscheinungen waren nun die stärkeren Berührungen mit
dem Orient hinzugetreten, die zunächst bei den Romanen, dann
auch im übrigen Abendland zu einem Ausgleich zwischen den
heimischen Kräften und den neuen Anregungen führten. Höfische
Kultur, Scholastik und Gotik zeugen davon, alle mehr als
nationalen Charakters.


Ist also die Kultur damals teilweise Standeskultur, andererseits
wieder vielfach international gefärbt, so ist sie weiter zu einem
guten Teil auch insofern nicht nationale Gesamtkultur, als die
Stammesgegensätze noch immer ihre Rolle spielen. Der
Hauptgegensatz ist jetzt weniger der zwischen den Sachsen und
den Franken als der zwischen Sachsen und »Schwaben«, d. h.
zwischen Niederdeutschen und Oberdeutschen. Er tritt schon hervor
unter den salischen Herrschern, namentlich unter Heinrich IV.
und V., wobei auch die Thüringer zu den Sachsen hielten; er
spielt dann aber auch in den politischen Gegensatz zwischen den
(ursprünglich süddeutschen) Welfen und den schwäbischen Staufern
hinein. Gerade zur Stauferzeit wurde Schwaben das politisch
und kulturell führende Land. Die Schwaben haben im Heer das
Vorstrittrecht, sie führen die Reichssturmfahne, bei ihnen besonders
blüht die höfische Seite des ritterlichen Wesens, die gesellschaftliche
Bildung und der Minnesang. Aber die allgemein anerkannte
»Werdekeit« der »stolzen« Schwaben fand am ehesten bei den
Sachsen Gegnerschaft, und wenn in der »schwäbischen« Kultur
manches Romanische steckt, so vertreten die Sachsen unzweifelhaft
mehr das altnationale Element, so sehr sich in der Zeit
der sächsischen Kaiser ihr kulturelles Leben gehoben hatte. Eine
wirkliche Annäherung an die oberdeutsche Kultur trat eigentlich
erst mit dem Sturze Heinrichs des Löwen ein, wodurch den zentralen
Mächten Kirche und Reich wieder größerer Einfluß gesichert
wurde. Im ganzen war aber für universalistisch-romanistische
Strömungen hier in Sachsen kein Boden. Die nationale
Kraft der Niederdeutschen zeigt sich weiter in ihrem kolonisatorischen
Vordringen gegenüber dem Slawentum, bei dem sie zugleich
ihren praktisch-nüchternen Sinn und ihren wirtschaftlichen Unternehmungsgeist,
der ja auch die niederdeutschen Kaufleute auszeichnete,
bewährten. Die Sachsen waren es ferner, die zuerst im
praktischen Rechtsleben die heimische Sprache auch für die schriftliche
Abfassung eines Rechtsbuches anwandten, des Sachsenspiegels,
den um 1230 der Ritter Eicke von Repgowe auf Veranlassung
seines Herrn, des Grafen Hoyer von Falkenstein, ins Niederdeutsche
übertrug, nachdem er ihn ursprünglich lateinisch niedergeschrieben
hatte.


Aber gerade diese beiden gewaltigen Äußerungen volkstümlichen
Aufschwungs, die Germanisierung und Kolonisierung des slawisch
gewordenen Ostens und das allgemeine Durchdringen einer deutschen
Schriftsprache, sind nun doch auch wieder für das Gesamtvolk
bezeichnend, sind Beweise der nationalen Gesamtkraft.
Über die Kolonisation des Ostens, die schon im 12. Jahrhundert
einsetzte und im 14. noch andauerte, seien hier alle
Einzelheiten beiseitegelassen. Mit der im 12. Jahrhundert im
ganzen abgeschlossenen Germanisierung oder vielmehr Bajuvarisierung
des Südostens hat diese Bewegung nichts zu tun. Aber
auch mit der früheren, vor allem durch den Slawenaufstand von
983 um ihre Erfolge gebrachten, infolge der italienischen Ziele
überhaupt zurückgetretenen Slawenpolitik der sächsischen Könige
hängt sie nur sehr lose zusammen. Freilich ein Gesichtspunkt
stand auch jetzt, wenigstens angeblich, im Vordergrund, der der
Christianisierung, wie ja auch einst die Sachsen von den Franken
christianisiert, d. h. zugleich unterworfen wurden. Und wie einst
die Benediktiner vom romanisierten Westen und Süden aus in
das innere Deutschland nicht bloß als Bekehrer, sondern auch
als Kolonisatoren vordrangen und von den Herrschern gerade
deshalb gefördert wurden, so erfüllten jetzt zunächst die Prämonstratenser
und dann vor allem die Cistercienser die gleiche Aufgabe
der planmäßigen Rodung und Besiedelung im waldstarrenden
Osten. Und wie damals der Landgewinn und die wirtschaftlichen
Vorteile der die Bewegung treibenden Fürsten und Herren im
Vordergrund standen, so war es auch jetzt bei den Landesherren
der den Slawen benachbarten Gebiete in fast noch höherem Grade
der Fall, nur daß die Landesherren nicht allein durch die Mönche,
sondern vor allem durch eine eigene, planvoll systematische Unternehmerpolitik
die Kolonisation förderten, wie Albrecht der Bär
und Heinrich der Löwe. Selbst slawische Fürsten, so in Schlesien,
begünstigten die deutschen Siedelungen und wünschten sie. Wirtschaftlich-politische
Interessen, daneben religiös-kirchliche Beweggründe
sind also ausschlaggebend, nicht bewußt-nationale.


Ein nationales Werk war das Ganze aber dennoch: mit ihm
wurden weite Gebiete dem Deutschtum – das deutsche Reich
war bis dahin nicht allzugroß – wieder gewonnen; es waren
ferner bei ihm doch weite Kreise des Gesamtvolks freiwillig beteiligt,
freilich wieder aus wirtschaftlichen Beweggründen, um
nämlich im Neuland ein besseres Gedeihen zu finden. Vor allem
suchten die Holländer ihre in der Heimat geschulte Fähigkeit, zu
entwässern und zu meliorieren, in ähnlichen Gegenden zu verwerten
und waren früh von den Cisterciensern wie von den
Fürsten gesuchte Leute. Namentlich seit der Mitte des 13. Jahrhunderts
überwog die Freiwilligkeit der Bewegung. Für Holland
mag die Bedrängung durch Überschwemmungen, für die Rheinfranken
mögen wirtschaftliche Nöte in Betracht gekommen sein,
bei den meisten West- und Mitteldeutschen aber, den Franken, den
Sachsen und Thüringern, muß die Bewegung als eine Fortsetzung
der alten Ausbautätigkeit im westlichen Deutschland
angesehen werden, des allgemeinen Rodungs- und Siedlungseifers.
Bei der zunehmenden Bevölkerung, dem Überschuß an
Kraft (der Menge der jüngeren Söhne), strebte man begierig
immer nach Neuland und fand solches nunmehr im Osten reichlich.
Zugleich erhoffte und fand man dort größere persönliche
Unabhängigkeit. Die Kreuzzüge aber hatten das Volk beweglich
gemacht. Auch die Städtegründungen, die ja erst nach der bäuerlichen
Besiedelung möglich waren und vor allem im 13. Jahrhundert
sich häuften, sind eine Fortsetzung der großen Städtegründungsperiode
im Westen (s. S. 48). Die Städte waren sichernde
Burgen und Märkte zugleich. Aber neben den Herren traten
nun auch die Kaufleute als Städtegründer auf, wie sie überhaupt
in den neugegründeten Städten eine Hauptrolle spielten, zugleich
aber besonders wichtig für die Germanisierung waren. Die
schematisch-regelmäßig angelegten Städte wurden, je weiter nach
Osten, um so mehr die eigentlichen Mittelpunkte der deutschen
Kultur und des Fortschritts, da das Land noch lange nur dünn
besiedelt und mit einer großen slawischen Unterschicht besetzt war.
Am meisten gilt dies vom Ordenslande, wo der Ordensritter,
ein Kreuzfahrer gegen die slawischen Heiden, der letzte Vertreter
der großen Zeiten des Rittertums, vor allem kriegerisch und
weiter landwirtschaftlich sich betätigte. Natürlich stellte der niedere
Adel, bzw. das Ministerialenelement, auch für den übrigen
Osten sein Kontingent bei der Besiedelung: der Osten bot für
jüngere Söhne oder besitzlustige Reisige die beste Gelegenheit,
Grundherr zu werden. Und zwar setzte hier im Gegensatz zum
Westen mit seinem bäuerlichen Kleinbetrieb auch wieder ein
herrschaftlicher Eigenbetrieb ein, der bei den weiten in Besitz
genommenen Flächen alsbald zum Großbetrieb wurde. Im Osten
bildete sich auch später ein besonders geartetes Herrentum aus.
Zunächst kam die gewaltige Ausbreitung jedenfalls allen Klassen
des Volkes zu gut und war ein Zeichen ihrer Kraft.


Jene zweite Erscheinung nationalen Aufschwungs, die
Mündigwerdung der deutschen Sprache, war zunächst
eher ein Zeichen, daß die Kultur des deutschen Volkes so weit
gereift war, daß sie des Zwanges einer fremden Kultursprache
entbehren konnte, aber doch auch ein Beweis stärkeren Nationalgeistes.
Gerade die Kreuzzüge, die doch zur Ausbildung einer
gemeinsamen feineren europäischen Kultur beitrugen, hatten, wie
wir (S. 73) sahen, durch die nähere Berührung der Völker das
Gefühl für die nationalen Unterschiede geschärft. Dazu kam
nun aber die ebenfalls mit und nach den Kreuzzügen eintretende
stärkere kulturelle Durchbildung. Volkstum und höhere Kultur
hatten einander jetzt so sehr durchdrungen, daß die Kultur
notwendig einen volkstümlichen Ausdruck gewinnen mußte.
Und bezeichnenderweise gingen da wieder die kulturell fortgeschritteneren
Romanen den Deutschen voran. Das Joch der
lateinischen Schriftsprache, in dichterischen Schöpfungen unter dem
Druck natürlichen, ursprünglichen Empfindens bereits vielfach abgestreift,
wurde nun auch für das geschäftliche und politische
Leben abgeworfen, und auf dem Gebiet der schönen
Literatur drang die nationale Schriftsprache nun völlig durch.


Das geschieht in Deutschland, trotz des frühen Beispiels
jenes niederdeutschen Rechtsbuches, für die Urkunden- wie später
auch für die Briefsprache zunächst im kultivierten Westen und Süden.
Hier hatte sich für die neuerblühende höfische Dichtung wieder
nach französischem Muster die schriftliche Aufzeichnung verbreitet,
natürlich mit Hilfe der schreibkundigen Kleriker. Den Dichtungen
folgen nun schon vor der Mitte des 13. Jahrhunderts, wenn
man von vereinzelten Fällen früherer Zeit absehen darf, in jenen
Gegenden deutsche Urkunden, nachdem zuerst einzelne Wendungen,
dann ganze Sätze deutsch gewesen waren. Um 1300 hat die
deutsche Urkundensprache sich hier vollständig durchgesetzt, während
es damit in Mitteldeutschland länger und in Niederdeutschland
etwa noch ein halbes Jahrhundert dauert. Die Stadtrechte
zeigen seit der Mitte des 13. Jahrhunderts das Vordringen des
Deutschen, noch mehr die Dienstrechte. Und nicht lange nach
dem frühen Beispiel des Sachsenspiegels folgt (1235) die Veröffentlichung
eines lateinisch geschriebenen Reichsgesetzes, des
Mainzer Landfriedens, zugleich in deutscher Übersetzung, während
das oberdeutsche Gegenstück zum Sachsenspiegel, der deutsche
Schwabenspiegel, erst 1275 abgefaßt wird. Der Hauptgrund
der Anwendung des Deutschen war ein praktisch-wirtschaftlicher,
wie auch bei der Kolonisation nicht der nationale Gedanke im
Vordergrund steht. Man will in seinen Geschäften und rechtlichen
Verhältnissen nicht mehr abhängig sein von einer Sprache, die
man nicht vollkommen versteht.


Solche Ansprüche durchzusetzen, konnte dem Bauern nicht und
noch kaum dem Bürger gelingen: sie wurden vielmehr gegenüber
dem lateinischen Monopol der Geistlichen vor allem von derjenigen
Schicht durchgesetzt, die damals führte, dem ritterlichen,
dem niederen Adel. Seine soziale und kulturelle Geltung,
sein kriegerisches und herrenmäßiges Selbstbewußtsein ließen eben
nicht mehr die lateinische Bildung für die Geschäfte der Welt
als unerläßlich erscheinen. Seine Privaturkunden, sein Dienstrecht
wollte er so haben, daß er sie verstand, gerade wie er nicht
lateinische, sondern deutsche Dichtungen pflegte und schätzte. Daß
die Schreiber und Abfasser Geistliche waren, tut nichts zur Sache.


So steckt denn in der aristokratischen Kultur der Zeit jener
schon betonte volkstümliche Zug. Umgekehrt zeigt aber der ausschlaggebende
Einfluß, den der Adel auch bei der Durchsetzung
der Volkssprache übte, wie sehr die Führung in dieser ganzen
Zeit noch bei ihm war. Die großen Herren andererseits, die
Landesherren, sahen wir als leitende und bestimmende Faktoren
in jener großen Kolonisationsbewegung wirken, wenigstens zu
Anfang. Und so wird wieder der oben (S. 91) betonte aristokratische
Charakter dieses ersten selbständigeren kulturellen Aufschwungs
der Deutschen bestätigt. Aber wir sahen auch schon,
wie stark sich die niederen Volksschichten bemerkbar machten: es
sollte bald die Zeit kommen, wo sie dem Adel die Führung
abnahmen.


Fußnoten:




[8] Vgl. Berger, Die Kulturaufgaben der Reformation ² S. 264.







[9] Vgl. Steinhausen, Gesch. d. d. Kultur I², S. 189 ff.







[10] Ebenda I², S. 296 ff.












Viertes Kapitel.

Ausbildung
einer allgemeineren Laienkultur volkstümlichen
Charakters: Bürgerlich-demokratisches Zeitalter.




Wir treten jetzt in eine Zeit, die nicht allein eine starke
Durchdringung von Volkstum und Kultur zeigt, sondern in der
das eigentlich charakteristische Moment das Überwiegen volkstümlicher
Elemente ist. Die anfangs nur schwer als Unterströmung
erkennbare Volkstümlichkeit hatte sich zunächst in der
aristokratischen Laienkultur des Rittertums trotz aller romanisch-konventionellen
Züge zu immerhin greifbarer Erscheinungsform
durchgerungen. Auch die bäuerliche Schicht, der große Born
der nationalen Kraft, das Element zäher Beharrung in Leben,
Fühlen und Denken, trat um diese Zeit stärker und eindrucksvoller
hervor. Aber die geistige Abgesondertheit und kulturelle Rückständigkeit
des Bauerntums ließ dieses, trotzdem es am besten
alles Volkstümlich-Natürliche bewahrte, bei dem nun folgenden
Aufschwung auch der niederen Volksschichten doch nicht oder,
besser, bei dem Fortschritt der Zeiten nicht mehr zur bestimmenden
Macht für das Gesamtleben der Nation werden. Das wurde
vielmehr die Bevölkerung der Städte, und als nachmals das Bauerntum,
nicht nur wegen vermehrter, namentlich öffentlicher Lasten
und sozialer Nöte, sondern auch aus einem gewissen geistig-persönlichen
Drange nach größerer Geltung heraus sich selbst gewaltsam
durchzusetzen suchte, da war es zu spät.


Hingegen hatte das Bürgertum die Vorteile seiner größeren
geistigen Beweglichkeit, des weiteren Gesichtskreises, fortgeschrittener
wirtschaftlicher Betätigung und einer zum erstenmal dauernd in
die Erscheinung tretenden engeren Vereinigung von Massen. Die
allmählich immer zunehmende höhere, recht eigentlich städtische Kultivierung
fiel bei dem starken Zusammenhang von Land und Stadt
nicht so ins Gewicht, daß der Städter etwa die Gemeinsamkeit
volkstümlichen Denkens gegenüber dem Landvolke zu verlieren
begann; am wenigsten konnte dies bei den niederen städtischen
Schichten der Fall sein. Dazu kam der Einfluß eines damals
sehr wichtigen Volksteils, der sich aus Land und Stadt, auch aus
den Klöstern ergänzte, eine Zeitlang in den Städten hauste, aber
dann wieder auf den Landstraßen innigen Zusammenhang mit der
Natur fand, des Elements der fahrenden Leute. Es waren die
Sänger und Spielleute, Gaukler und Fechter, die, von den Burgen
verbannt, von der Kirche verfolgt, ihr Publikum nun im eigentlichen
Volk hatten; dazu kamen herumziehende Geistliche und
Scholaren, mit denen sich Bettler und schlimmes Volk, auch
niedere Reisende sonst mischten. Diese Fahrenden verbanden Stadt
und Land, sie bildeten den besten Nährboden für alte volkstümliche
Neigungen, sie waren die Hauptträger des Volksliedes.


Immerhin ist doch vor allem die Stadt der eigentliche
Untergrund für die nun sichtbare stärkere Geltung volkstümlichen
Geistes. Seit längerer Zeit war jene Aufwärtsbewegung
der unteren Schichten eingetreten, die sich in einer Hebung
der bäuerlichen Klassen, in dem Aufkommen eines unabhängigen
Bürgertums, aber auch in der Zusammensetzung des Rittertums
äußerte. Aber wie der Ritter alsbald zu einer abgeschlossen-aristokratischen
Kultur gelangt ist, so beobachteten wir auch sonst
zunächst ein allgemeines Übergewicht des aristokratischen Geistes,
auch in den Städten (S. 102). In ihnen setzt nun gerade
der Umschwung am deutlichsten ein, d. h. eigentlich die Fortsetzung
jener Aufwärtsbewegung, an der nun immer niedrigere
Schichten teilnahmen. Noch war eben das ganze Volk selbstbewußt
und stark, noch die alte Unbändigkeit nicht ertötet; der
allgemeine Drang nach Besitzmehrung und Geltung äußerte sich
auch in den niedrigen Kreisen, und zwar vor allem in der Stadt,
wo das Volk sich schon durch seine größere Masse wie durch seine
wirtschaftliche Bedeutung fühlte. Zunächst trat nicht das eigentlich
niedere Volk hervor, sondern diejenige Schicht des Bürgertums,
die nach wie vor seinen Kern ausmachte, die der Handwerker.
Sie hatten das vortreffliche Machtmittel ihrer wirtschaftlich-genossenschaftlichen
Organisationen, die zugleich zur
Grundlage der politisch-wehrhaften Organisation der Bürgerschaft
geworden waren und durch ihre Bedeutung bereits Verbote des
Kaisers (Friedrich II.) wie der Landesherren heraufbeschworen
hatten, der Zünfte. Jene in den Städten herrschende Geschlechteraristokratie
war nicht nur durch ihre Lebenshaltung und durch
ein protzenhaftes Zur-Schau-tragen des Reichtums den unteren
Klassen anstößig, sondern auch durch mannigfache Gewalttaten
und ein die Handwerker bedrückendes, sie mit Steuern und
Kriegsdiensten belastendes egoistisches Regiment geradezu verhaßt
geworden. So kam es im 13. und besonders im 14. Jahrhundert
zu oft blutig-leidenschaftlichen Bewegungen der Handwerker
gegen die Geschlechter. Sie endeten nur zum Teil mit
einer Demokratisierung der städtischen Verfassung, und selbst wo
ein erheblicher Anteil der Zünfte am Stadtregiment durchgesetzt
wurde, ergab sich im Laufe der Zeit doch wieder eine Herrschaft
weniger, so daß immer von neuem eine grollende Opposition
einsetzte, die dann freilich oft nur von den niedersten Schichten
getragen wurde.


Aber über diese inneren Gegensätze in den Städten hinaus –
ein solcher bestand z. B. auch zwischen den Gilden der Kaufleute
und den Zünften, und vielleicht muß man eine gewisse Handelsfeindlichkeit
der Zünfte mehr als bisher betonen – macht sich
der mehr demokratische oder wenigstens bürgerliche Geist der
Zeit in dem wachsenden Gegensatz zwischen den Städten
überhaupt und den Fürsten sowohl wie dem Adel immer deutlicher
fühlbar. Derjenige zu den Fürsten ist mehr politischer
Natur und hängt mit der erneuten Ausbildung der landesherrlichen
Macht zusammen. Wir sahen (S. 106), wie dem tatkräftigen
Aufstieg der Landesherrschaft im 13. Jahrhundert gegen
Ende desselben durch die Unabhängigkeitsgelüste der Stände eine
Zeit der Beschränkung fürstlicher Macht, der Abhängigkeit von
den Ständen folgte. Durch die fortgesetzte Schmälerung der
Einkünfte, durch Verweigerung der Steuern und anderer Abgaben
brachen insbesondere arge Geldnöte und Verschuldung über die
Fürsten herein. Durch die Selbstherrlichkeit der Städte, der geistlichen
Herrschaften und der durch ihre Bünde sich geltend machenden
kleinen ritterlichen Herren wurde die begonnene einheitliche Verwaltungstätigkeit
zerstört und diese auf den unmittelbaren Besitz der
Fürsten beschränkt. Um das landesherrliche Gericht kümmerte
man sich nur, wenn man es brauchte. Der Heerespflicht entzogen
sich die Ritter immer häufiger, und immer mehr war der
Fürst auf Söldner angewiesen. Auf wirtschaftlichem Gebiet
spielten die Hauptrolle die Städte, die sich auch völlig selbständig
wie kleine Staaten verwalteten, ihre eigene Gerichtsbarkeit hatten,
das Münzrecht übten, in ihrer jetzt ausgebildeten geschlossenen
Stadtwirtschaft egoistische Zollpolitik trieben, aber auch eigene
Fortschritte in der Verwaltung (s. S. 118) machten. Aber eben
die schon geschilderten Folgen der großen Zahl der selbständigen
Kräfte, die Wirren und die Unsicherheit, die sich aus ihrem freien
Spiel und ihrer Zersplitterung ergaben, das Verlangen nach
einer ordnenden Obrigkeit erleichterten den Landesherren bei
dem Versagen der Reichsgewalt den neuen Aufschwung ihrer
Macht. Er setzt im 15. Jahrhundert ein, auf Kosten des Adels,
der geistlichen Herren wie der Städte. Die auf verschiedene Weise
entstehenden ständischen Verfassungen setzen doch auch wieder die feste
Zusammenfassung der Stände unter einer Landesherrschaft voraus.
Den inneren Halt der Herrschaft sicherten jener schon
früher organisierte Beamtenstaat und zum Teil (s. S. 148) das
neueindringende römische Recht. Die notwendige Grundlage des
Ganzen, insbesondere die einer militärischen Machtentfaltung,
war eine finanzielle Kräftigung, auf die man eifrig bedacht war
(Landessteuer). In der Verwaltung lernte man jetzt viel von
den Städten und ihrer geldwirtschaftlichen Organisation: doch
gelang die Durchführung solcher Aufgaben für wichtige Gebiete
meist erst im 16. Jahrhundert, zumal gegenüber der wirtschaftlichen
Macht der Städte. Jetzt, im 15. Jahrhundert, sollten
zunächst die sich mächtig entwickelnden Städte als politisch mehr
oder weniger unabhängige Faktoren beseitigt, ihre Kräfte und
Mittel den Fürsten dienstbar gemacht werden. Im späteren
15. Jahrhundert setzten diese Kämpfe erst eigentlich ein, wurden
auch bald, wenngleich völlig erst viel später, zugunsten der Fürsten
entschieden.


Eine geradezu haßerfüllte Stimmung entwickelte sich aber,
besonders wieder im 15. Jahrhundert, zwischen dem Bürger und
dem niederen Adel. Auf jenen wirkte der immer hochmütigere
und peinlichere Abschluß gerade des verfallenden Rittertums
verbitternd. Andererseits ergab die zunehmende Verarmung des
Adels, der überdies bei dem späteren Aufkommen des Fußvolks,
auch einem demokratischen Zug, seine militärische Bedeutung und
zugleich den lohnenden Söldnerdienst einbüßte, einen zornigen
Haß gegen die immer reicheren städtischen »Pfeffersäcke«, die
ihrerseits nach Art der Emporkömmlinge es zum Teil dem Adel
gleichzutun suchten. Diese Verarmung ließ den Adel den Bauerndruck
erneuern, dem geistlichen Gut nachstellen, den Nachbarn
befehden, ließ ihn in tiefe Verschuldung bei den Juden geraten
und im Fürstendienst in Hof und Verwaltung oder für die
jüngeren Söhne in den Domkapiteln ein Unterkommen suchen;
sie trieb ihn aber auch, sich an dem Kaufmann in Fortsetzung
der hergebrachten Räubereien durch Wegelagerei schadlos zu
halten, sich an dem vermeintlich zu Unrecht erworbenen Reichtum
des Bürgers mit Gewalt seinen Anteil zu sichern und den Pfeffersack
zugleich für seine Anmaßung zu züchtigen. Mancher mußte
aber üble Rache der Städter erdulden. Wenn sich überhaupt das
bürgerliche Selbstbewußtsein gegenüber dem Adel kräftig äußerte,
so bewahrte dieser dennoch seinen gesellschaftlichen Vorrang, und
manch reicher Bürger strebte schon damals nach dem Adel,
während der Ritter seinerseits reiche bürgerliche Heiraten nicht
verschmähte. Im kolonialen Osten bestand andererseits damals
noch nur ein sehr geringer Gegensatz zwischen dem verbauerten
oder handeltreibenden Junker und dem Städter.


Mit dem Bürgertum war eine neue große Schicht des
Volkes mündig und für die Gesamtheit mit von bestimmendem
Einfluß geworden. Vieles, was eine höhere und freiere Kultur
modernen Geistes bedingte, entwickelte sich mit dem Eintritt des
Bürgertums in die Geschichte. Zunächst darf man freilich dessen
kulturelle Bedeutung nicht überschätzen. Ausgangspunkt
und Grundlage der Entwicklung sind rein wirtschaftlich.
Der Kern der Sache ist, daß das Bürgertum der Träger der
wiederauflebenden Geldwirtschaft wurde, die einst in Mittel-
und Westeuropa mit der Germanenherrschaft zusammengebrochen
war und nun infolge der Berührungen mit dem Orient und der
entsprechenden Ausbreitung des Handelsgeistes zunächst in Italien,
dann in Frankreich sich wieder einbürgerte und schließlich auch den
deutschen Westen, zum Teil schon vor dem 12. Jahrhundert,
beeinflußte. Mit dem städtischen Wesen, mit der Rolle des
Handels vor allem mußte diese Wirtschaftsform von selbst kommen
und die versagende Naturalwirtschaft überwinden. Während aber
in Frankreich und England, wohl in Anknüpfung an die kirchliche
Verwaltung und andere, noch nicht genügend geklärte Einflüsse,
vor allem aber auf die städtische Entwicklung gestützt, die Zentralgewalt
mit und seit den Kreuzzügen eine geldwirtschaftliche Verwaltung
einzurichten begann, waren es in Deutschland die
Landesherren, deren zunächst im 13. Jahrhundert aufblühende
Verwaltung (s. S. 106) sich der Geldwirtschaft anpaßte. Steuern,
Zölle und sonstige Einnahmen brachten Geld, und die Ausgaben
für den höfischen Prunk wie für das neue Beamtentum und das
aufkommende Söldnerheer waren wieder größtenteils in Geld
zu leisten. Vor allem entwickelten aber dann – der deutsche
Orden ist übrigens auch hervorgetreten – eben die Städte die
neue Wirtschaftsform, stärker schon im 13., ganz freilich erst
im 15. Jahrhundert. Diese Geldwirtschaft führte eine höhere
materielle Kultur herbei, eine gesteigerte Lebenshaltung, mit der die
adlige und z. T. selbst die fürstliche nicht wetteifern konnte, eine
größere Genußsucht, eine Neigung zum Luxus und damit wieder
eine Förderung der künstlerischen Lebensverschönerung, eine Blüte
bestimmter, auf diesem Boden gedeihender Künste. Man kam
ferner, wie gesagt, zu einer praktisch organisierten Verwaltung,
zur Ausbildung der indirekten Steuern, zu einer in alle Einzelheiten
eingreifenden inneren Polizeigesetzgebung, zur Ausbildung
des Verantwortlichkeitsgefühls. Weiter ergaben sich eine größere
Beweglichkeit und geistige Regsamkeit – von der Fürsorge für
die Schulen werden wir noch (S. 143 f.) hören –, eine individuellere
Lebensauffassung, wie sich überhaupt mit den praktischen,
realen, wirtschaftlichen Interessen und der Erweiterung des Gesichtskreises
wie schon mit dem Berechnen eine stärkere Übung des
Verstandes, ebenso aber eine größere Abneigung gegen die
asketische Weltanschauung und gegen kirchliche Bevormundung
verband – kurz man gelangte zu den Elementen einer
wirklichen Laienkultur.


Aber alles das entwickelte sich doch nicht sogleich und nicht
überall, und man darf andere Züge nicht übersehen. So eifrig
man sich den neuen, rasch hervortretenden Erfordernissen des
wirklichen Lebens zuwandte: großzügig war der Geist dieses
Bürgertums durchaus nicht, eher engherzig-egoistisch.
Es liegt das daran, daß den Kern des Bürgertums schon durch
ihre Zahl die Handwerker ausmachten. Zum Teil, vor
allem in Süddeutschland, blieb überhaupt das Gewerbe ein
wichtigerer Faktor als der Handel. Was die Handwerker selbst
erzeugten, durften die Kaufleute nicht einführen. Andererseits
hatte der Handel die Aufgabe, für die Rohstoffe zu sorgen, die
eben das Handwerk brauchte. Der bürgerliche Geist deckt sich
zum Teil mit dem Geist der Zunft. Diese hat die Handwerker
wirtschaftlich, persönlich und sittlich gehoben, aber je länger je
mehr auch einen kleinlichen, dem Wettbewerb und der freien
Betätigung des begabten Individuums, schließlich überhaupt dem
Fortschritt feindlichen Charakter gezeigt. Die Zunft bedeutete
für das gewerbliche Leben etwas Ähnliches wie die Markgenossenschaft
für das landwirtschaftliche. Zu dieser, Sicherung und Berechtigung
gewährenden Zunftform strebten auch die neu entstehenden
Gewerbe mit allen Mitteln hin. Mit genossenschaftlichem Zwang
sorgte die Zunft wie die Markgenossenschaft für gleichmäßige
Erzeugungsbedingungen und so für das Wohl aller; mehr noch
als jene förderte sie die Wertschätzung und die Güte der persönlichen
Arbeit, die als gewerbliche ja technisch schwieriger war
als die bäuerliche, und erzog den einzelnen durch bestimmten
Lehrgang für seinen Beruf. Auch das Selbstgefühl ihrer Glieder
stärkte sich eben durch den Stolz auf das durch Überlieferung
und Aufsicht gesicherte Können, auf die »Kunst«, zugleich freilich
durch die Teilnahme an der Stadtverwaltung und Stadtverteidigung.
Höchst wertvoll in der noch immer leidenschaftlichen
und ungebundenen Zeit war wie der Zwang an sich, so besonders
die streng formalistische und zeremonielle Art des Zusammenlebens
und der Verhandlungen, die einerseits eines poetischen
Zuges nicht entbehrte, andererseits aber, wie ja schon die ästhetisch-gesellschaftlichen
Regeln des Rittertums, die unentbehrliche »Zucht«
dem einzelnen einprägen sollte. Und weiter hat dieser Handwerkergeist
durch seine scharfen Ansprüche an die äußere »Ehrbarkeit«,
an ehrliche, deutsche Herkunft, freie Geburt und sittliche
Unbescholtenheit, durch die Anerkennung allein des Erwerbs
mittelst tüchtiger Arbeit die Grundlage zu den bürgerlichen Anschauungen
über Ehre und Rechtlichkeit gelegt, die natürlich zum
Teil durch die kirchliche Ethik beeinflußt waren. Freieren Anschauungen
war dieser Geist eigentlich unzugänglich, und, wie
die Zunft, die in mittleren Zeiten zunächst zur Blüte des
Gewerbes, ebenso wie die Markgenossenschaft zu der der Landwirtschaft
beitrug, bei fortschreitender Entwicklung fast so wie jene
durch die Ausschaltung der freien Beweglichkeit Rückständigkeit und
Erstarrung herbeiführte, so erhielten auch die sittlichen Anschauungen
bald etwas Starres. Freilich war bei der zunehmenden
Unsittlichkeit und Genußsucht das Dringen der Handwerker auf
Ehrbarkeit ein gewisses Gegengewicht gegen die allgemeine Laxheit
und beeinflußte auch die Stadtverwaltungen.


Auf sittlich-kirchlichen Anschauungen beruhte z. T. auch die
Gegnerschaft der Handwerker gegen den entwickelten Handel, vor
allem gegen den spekulativen, nicht gegen den Handel überhaupt.
Denn sie selbst verkauften ja auch, und keineswegs waren sie den
Krämern feindlich. Wie sie grundsätzlich bei allen Zunftgenossen
gleichen Wohlstand, aber bei keinem Reichtum erzielen wollten,
so war ihnen der rasche Gewinn des Kaufmanns ein Dorn im
Auge. Aber dieser vor allem auch von der Kirche (s. S. 134)
und besonders vom Adel mißachtete Kaufmann war nun doch
ein sehr wichtiges Element des städtischen Lebens, spielte
durch seinen Reichtum oft die führende Rolle und bildete das
Patriziat. Der Handel, einerseits der nunmehr (s. S. 101) vor
allem an die Verbindung mit Italien geknüpfte oberdeutsche,
andererseits der hansische, war es ja doch, der den eigentlichen
Glanz der führenden Städte, Nürnbergs, Augsburgs, Ulms,
Frankfurts, Kölns, Lübecks u. a., begründete. Er bestimmte
auch vielfach ihre Politik, und namentlich seit Ausgang des
Mittelalters führte der Aufschwung des Handels auch ein mächtiges
Zuströmen der Bürger zum Beruf des Kaufmanns herbei. Aber
wenn nun bei dieser Klasse des Bürgertums zweifellos ein kühner
Unternehmungsgeist, ein weiter Blick in die Ferne, dessen ja auch
der Handwerker infolge seines Wanderns als Geselle nicht ganz
entbehrte, und eine große Tatkraft hervortreten, das Bürgerlich-Engherzige
fehlt auch ihr nicht. Die städtische Handelspolitik,
von den Interessen der Handwerker bestimmt, war nach einem verkehrsfreundlichen
Zeitalter seit längerem (s. S. 100) meist eine
von monopolistischem Geist getragene Sonderpolitik zugunsten der
Eingesessenen geworden. Jede Stadt schloß sich wirtschaftlich ab,
der fremde Kaufmann wurde im Handel beschränkt und zum
Vorteil der Bürger ausgenutzt (Stapelrecht), die Zufahrtstraßen
allein wurden gebessert usw. Nur einzelne weitsichtige Städte
wie Nürnberg sicherten durch Begünstigung der fremden den
heimischen Kaufleuten gleiche Vorteile draußen. Ebenso wurde
das umliegende Land zugunsten der Stadt wirtschaftlich beschränkt
und ausgenutzt.


Aber noch in anderer Beziehung entbehrt die bürgerliche
Kultur lange freierer und glänzenderer Züge. Der geschäftliche,
wirtschaftliche Hauptzug bringt auch eine große Nüchternheit
mit sich, die namentlich das 14. Jahrhundert charakterisiert und
erst im 15. Jahrhundert einer zwar groben, aber doch weitherzigeren
Lebensfreude weicht. Mit dem Niedergang des aristokratischen
Geistes war auch der Schwung des Lebens zunächst dahin:
er kam ebenso wie die Poesie später am meisten noch aus dem
niederen Volk. Nicht nur die Lebensauffassung, die von praktisch-berechnendem
Sinne, von der Regel und Ordnung des Arbeits-
und Geschäftslebens beeinflußt wurde, sondern überhaupt das
geistige Leben atmete jene Nüchternheit und ward dadurch ärmer.
Das Gefühl spielt in den bürgerlichen Schichten keine große Rolle,
wenigstens ist es nicht sichtbar. Daß es in manchen Kreisen
damals sogar überschwenglich lebendig war, zeigen die Briefe
der geistlichen Mystiker, die aber in ihrer feineren Form und
Ausdrucksweise mehr wie ein Nachklang der höfischen Zeit wirken.
Die kahlen und nüchternen Briefe des Bürgertums, die ja meist
erst aus späterer Zeit stammen, beweisen an sich noch keinen
Mangel an Gefühl, weil sie in der Hauptsache Geschäftsbriefe
sind und die Bildung zu gering war, als daß man sich im schriftlichen
Ausdruck frei hätte geben können. Aber nüchtern-geschäftsmäßig
ist auch die Geschichtsschreibung, nüchtern namentlich auch
die Dichtung, die ja in der Form die Überlieferungen der geistlichen,
der höfischen und der Spielmannsdichtung weiter führt,
aber ohne wirkliches Formgefühl, ohne Phantasie und Schwung,
vielmehr bürgerlich gerichtet und gestaltet ist. Bezeichnend ist
die besondere Pflege der Lehrdichtung, der gegenüber die aufkommende
Derbheit immerhin weniger langweilig ist.


Nüchternheit atmet weiter die Namengebung, die anstatt
des früheren stark poetischen Namenreichtums (S. 37) eine große
Dürftigkeit zeigt. Die alten deutschen Namen waren infolge
des in die Masse gedrungenen kirchlichen Geistes vor den
Heiligennamen, die, einst schon zurückgedrängt, im 13. Jahrhundert
wieder aufkamen, gegen Ende des 14. Jahrhunderts
bedeutend zurückgetreten. Es zeigt sich ferner, zum Teil infolge
des Aufkommens von Beinamen, eine außerordentliche Einförmigkeit
der Namen; man beschränkt sich immer mehr auf einzelne
alte deutsche Namen (Heinrich, Konrad), vor allem aber auf den
frommen Namen Johannes (Hans).


Auch die Kunst, vor allem die wichtige Baukunst, spiegelt den
nüchternen Zeitgeist wider. Wie in der Dichtung werden die
Formen der vorhergehenden Periode in äußerlicher Weise schülerhaft
fortgepflanzt, wie dort fehlen Glanz, Phantasie und Schwung.
Die starke Bautätigkeit entspricht mehr dem praktischen Bedürfnis
der bürgerlichen Masse: es entstehen die einfachen Hallenkirchen.
Freilich prägt sich das bürgerliche Selbstbewußtsein gleichzeitig in
den oft unverhältnismäßig hohen Türmen aus. Andererseits
tritt mehr und mehr ein handwerksmäßiger Charakter hervor;
man suchte in technischen Einzelheiten seine kleine Meisterschaft
zu zeigen. Das 15. Jahrhundert erhebt sich dann bedeutend über
das vorhergehende. Das beste wird indes im Norden und Osten
geleistet, in den herben, aber eigenartig entwickelten mächtigen
Backsteinbauten der Kirchen, doch auch in den oft schmuckreicheren
weltlichen Bauten gleicher Technik.





Weiter bedeutet nun die bürgerlich-städtische Kultur gegenüber
der ersten, wesentlich auf die aristokratische Schicht beschränkten
Entwicklung einer Laienkultur zunächst eine starke Vergröberung.
Die feine ästhetische Gestaltung des Lebens schwand ebenso dahin
wie die höhere gesellschaftliche Bildung. Dem ungebundenen
Sichgehenlassen gegenüber hielt zwar auch die bürgerliche Kultur
an den errungenen Vorschriften einer sittigenden gesellschaftlichen
Lehre in verbürgerlichter Form fest: es wird gerade jetzt, wie
wir schon für die Genossenschaften sahen, der Zwang konventioneller
Formen für das ganze Leben dieser noch halbbarbarischen
Gesellschaft als unerläßlich empfunden. Aber jene Ungebundenheit
wurde doch wieder das Charakteristische, die Derbheit siegte
über die Feinheit, das rohe Schwelgen in materiellen Genüssen
über die Mäßigkeit, das Plebejische über das Aristokratische.
Gesellschaftlich steht das neue Zeitalter also im Zeichen der Rückständigkeit,
je mehr vor allem die niederen Volksschichten sich
bemerkbar machen. Charakteristisch sind die üblen Tischsitten,
das gierige Schlampampen wie das unsaubere Umgehen mit
Speisen und Speiseresten, von den Trinksitten ganz abgesehen.
Die höfischen Anstandslehren werden jetzt – auch ein Zeichen
der materiell gewordenen Zeit – vor allem in »Tischzuchten«
fortgesetzt. Wie der plebejische Ton auch auf die aristokratischen
Kreise schließlich übergriff, zeigen später die Hofordnungen des
noch unflätigeren 16. Jahrhunderts mit ihren Verboten des
Knochenwerfens und des Begießens mit Bier. Das alte Hauptstück
der Geselligkeit, der Tanz, verlor wieder den höfischen
Charakter und nahm in den Städten noch vergröberte bäurische
Formen an. Die Tanzlieder wie das Gebaren beim Tanz wurden
dabei vielfach sehr bedenklich, und die neuen Tänze aus der
Fremde, die man in den Städten übernahm, verschärften noch diesen
Zug. Charakteristisch ist weiter das Zurücktreten der Frau aus
der Geselligkeit und das Schwinden ihres sittigenden Einflusses.
Schon gegen Ausgang der Minnezeit trat dieser Rückschlag ein.
Aber die Stadt mit ihrer zahlreicheren weiblichen Bevölkerung,
die sogar überwog, mit den schlechten Elementen darunter und der
größeren Freiheit sinnlichen Genusses verstärkte diese Strömung
und bannte die ehrbare Frau wieder ins Haus: nicht die Dame,
sondern die tüchtige deutsche Hausfrau wurde das bürgerliche
Ideal der Frau.


Alles das hängt mit dem auf das Materielle gerichteten
Sinn der Zeit zusammen, und dieser Zug wird gerade durch die
bürgerliche Kultur sehr gefördert. Materiell war ja doch diese
Kultur in erster Linie, nicht in dem Sinne, daß der Genuß die
Hauptsache war – im Gegenteil, wir lernten schon die Arbeit
als den beherrschenden Faktor des städtischen Lebens, im Gegensatz
zum ritterlichen Weltfreuden- und mönchischen Jenseitsideal,
kennen. Aber im Vordergrund des Sinnens und Trachtens
stand – und zwar nicht nur in der kaufmännischen Schicht –
der Gelderwerb. Das allgemeine Ziel ist der Wohlstand, ein
mäßiger nach den Anschauungen der Handwerker, ein möglichst
großer nach denen der Kaufleute, aber damit doch wieder eben
der Lebensgenuß, der entsprechend der Massengeselligkeit und der
geringen Entwicklung feineren Innenlebens von selbst gemeine
Formen annahm. Und auch über die höheren Fragen des Lebens
entschied immer der materiell-praktische Gesichtspunkt, die Kirchlichkeit
wurde bei der Mehrheit äußerlicher als je, der materielle
Gedanke von Leistung und Gegenleistung war zum Teil ausschlaggebend.


Das arbeitsame, erwerbslustige, grober Lebensfreude zugetane
deutsche Bürgertum war in seinen noch einfachen Verhältnissen
mit dem romanischen Bürgertum, vor allem mit dem
italienischen der Renaissancezeit, nicht zu vergleichen. Schon das
eigentlich Städtische, das ja erst neben dem Höfischen eine höhere
Ausgestaltung der Kultur verbürgte, hatte sich, wie wir (S. 98)
sahen, in den stark bäuerlich gefärbten Sitzen des deutschen
Bürgertums noch gar nicht völlig durchgesetzt, von den vielen
kleinen Landstädten ganz abgesehen. Freilich machten sich eine
immer stärkere Gleichartigkeit der städtischen Interessen und noch
mehr der Lebensbedingungen sowie eine immer zunehmende
Vielseitigkeit der Berufe geltend, und gerade im Nichtbäuerlichen
lag die Anziehungskraft der Städte. Eine rein städtische Kultur
war dagegen in Frankreich und Italien erblüht, gewiß noch in
Anknüpfung an längst unterbrochene Überlieferungen. In Italien
hatte sich weiter jene hochstehende geistige, künstlerische und
Lebenskultur entfaltet, der gegenüber die deutschen Bürger wie
die Deutschen überhaupt doch noch immer als barbarische Leute
erscheinen mußten, trotz ihrer wirtschaftlichen und materiellen
Errungenschaften. Wenn wir dann aus dem 15. Jahrhundert
zahlreiche, teilweise begeisterte Schilderungen deutscher Städte
besonders auch durch Italiener besitzen, so liegt ihnen gewiß das
Erstaunen zugrunde, das diese über die unerwartete Höhe der
äußeren Kultur in dem mißachteten Deutschland empfunden hatten.
Überdies stammen die Urteile meist erst aus der zweiten Hälfte
des 15. Jahrhunderts, als der steigende Wohlstand den
Städten vielfach ein glänzenderes Aussehen gegeben hatte als
früher. Denn im ganzen boten die mittelalterlichen Städte so
wenig ein Bild luxuriöser Pracht wie etwa die Burgen, und
auch das Dasein selbst trug trotz jener doch ziemlich groben
Üppigkeit noch den Stempel der Einfachheit. Die öffentlichen
Gebäude und die Häuser der Reichen zwar, die seit dem 14. Jahrhundert
häufig den Hof des Stadtherrn sich zum Vorbild genommen
hatten, gewannen schon im 15. Jahrhundert eine
reichere Gestalt, namentlich aber dann unter italienischen Einflüssen
im 16., bis die Sucht nach künstlerischer Verzierung der
Steinbauten wie der niedersächsischen Holzbauten fast übertrieben
wurde. Die Häuser der weniger Bemittelten standen natürlich
weit zurück. – Auch im Innern der Häuser und im Hausrat
zeigte sich erst im 15. Jahrhundert eine reichere Entwicklung.
Einmal war das Bürgerhaus immer zugleich Arbeitshaus und
diente dem Gewerbe oder dem Handel, andererseits wich das
Enge, Unbequeme, technisch Unentwickelte nur langsam. Das
zeigen die kleinen und niedrigen Räume, der schlechte Fensterverschluß,
die mangelhafte Heizung und Beleuchtung. Im 15. Jahrhundert
entwickelten sich bei den Reichen Prunkräume mit Glasfenstern,
kunstvoll gearbeiteten Öfen, schön geschnitzter Wandtäfelung
(an Stelle jenes, den höfischen Wohnstätten nachgemachten
Behängens mit Wandteppichen), mit wundervoll gearbeiteten,
aber schweren Kunstmöbeln (Truhen, von den Schränken später
verdrängt, Tischen und Bänken). Manches davon ging auch
mehr und mehr auf die eigentlichen Wohnräume über; ferner
gab es in den Schlafzimmern große Betten mit schön geschnitztem
Dach und prächtigen Decken. Seit dem ausgehenden Mittelalter
fand man auch vielfach Wanduhren im Bürgerhause.


Unterschiede zwischen dem Patriziat und dem mittleren und
kleinen Bürger muß man auch bezüglich der Nahrungsweise
machen, und selbst bei jenem beginnt der größere Luxus erst
wieder gegen Ende des 15. Jahrhunderts. Stärker als auf
dem Lande, überhaupt sehr bedeutend war in der Stadt freilich
der Fleischverbrauch. Bei der Fleischkost war wie schon früher
der Verbrauch von scharfen Gewürzen zur Brühe außerordentlich,
auch in romanischen Ländern. Diese mittelalterliche Weise hat
der konservative Engländer zum Teil noch heute bewahrt, ein
Zeichen eines wenig entwickelten Geschmacks. Im ganzen entbehrte
die städtische Küche trotz der überladenen Üppigkeit festlicher
Genossenschafts- und privater Mahle noch lange größerer
Feinheit. Eine bedeutende Rolle spielten die Gewürze sodann
bei der von Klöstern und Höfen übernommenen feineren Bäckerei,
und bald bildeten sich in einzelnen Städten Besonderheiten von
Pfeffer-(Gewürz)kuchen unter verschiedenen Namen aus, wie
überhaupt das bessere Gebäck die mannigfaltigsten örtlichen
Formen annahm. Im übrigen war natürlich die Brotnahrung
die wichtigste und allgemeinste. Fleischer und Bäcker waren bei
dem großen Verbrauch die stärksten Gewerbe, sie erfreuten sich
auch seitens der fürsorglichen städtischen Obrigkeit besonderer
Beaufsichtigung sowohl hinsichtlich der Güte der Erzeugnisse wie
der Preise und des Gewichts.


Mit der stark gewürzten Nahrung steigerte sich zum Teil der
Getränkeverbrauch, wie andererseits die Gewürze die Vielesserei
erleichterten. Das Bier spielte eine Hauptrolle in den norddeutschen
Städten, in denen sich neben der Haus- und der Reihumbrauerei
vielfach ein leistungsfähiges Braugewerbe, damit
eine bessere Bierbereitung und ein lebhafter Bierhandel – denn
von den vielen Sondersorten hatten einzelne bald einen großen
Ruf erlangt – entwickelten. Das norddeutsche Bier wurde zum
Teil schon in den Süden, wo sonst der Wein vorherrschte, eingeführt.
Doch braute man z. B. in Nürnberg auch selbst. Umgekehrt
war der Weinhandel nach Norden viel stärker, namentlich
der Rheinweinhandel. Denn der im Norden und Osten selbst
gebaute Wein (vgl. S. 44) wird doch nicht allzu sehr geschätzt
gewesen sein, trotz der Ausfuhr z. B. von Gubener Wein. Auf
dem Lande trank man im Süden neben Obstwein gewöhnlichen
Landwein, und zwar als Most oder als jungen Wein. Auch
die süddeutschen Städte versorgte der Handel (namentlich von
Ulm aus) mit den begehrten guten Sorten, dem Rhein-, Frankenwein
usw., aber auch schon mit südlichen Weinen. Weinpantscherei
war dabei sehr häufig. Landwein suchte man durch aromatische
Kräuter und Würzung oder Zuckerung zu verbessern. So gab
es in Deutschland genug des Trinkbaren. Bei Beratungen, bei
Kaufhandlungen (Weinkauf), bei den Zusammenkünften der
vielen Genossenschaften, bei den großen städtischen Mahlen, bei
den Familienfesten liebte man einen guten Trunk. Die einzelnen
gesellschaftlichen Kreise hatten auch ihre Trinkstuben, die Patrizier
wie die Zünfte; für das niedere Volk gab es die Schenken und
Tavernen, deren Zahl immer zunahm. Und die Trinkfreude
stieg mit dem ausgehenden Mittelalter immer mehr, vor allem
im Biergebiet, in Sachsen (Niederdeutschland), wie die Vielesserei,
die Genußsucht überhaupt. Voll und toll zu werden, war
geradezu ein Ziel, das man namentlich mit dem »Zutrinken« zu
erreichen suchte. Es war das Sichaustoben eines überkräftigen
Volkes, das seinen alten Ruf des Barbarentums freilich dadurch
bei den mäßigeren und gesellschaftlich kultivierteren Romanen aufs
neue kräftigte.


Dieselbe Zügellosigkeit zeigte sich in geschlechtlicher Beziehung.
Und wenn neben der Trunksucht auch z. T. die Sittenlosigkeit
damals eine Schwäche des Gesamtvolks gewesen ist und schon
damals von Obrigkeit und Kirche bekämpft zu werden begann,
so tritt dieser Zug doch besonders bei der städtischen Bevölkerung
hervor, schon weil die Quellen für deren Zustände reichlicher
fließen, dann aber auch, weil sich die Gelegenheit und die Mittel
zu solchem Treiben in den Städten leichter fanden, übrigens auch
für den umwohnenden Adel, und sich aus dem Zusammenleben
einer stärkeren Bevölkerung leichter ergaben. Ja, es scheint, als
ob das erstmalige Zusammenfassen größerer Massen in Städten
ein jugendliches Volk von selbst in dieser Beziehung sich voller
ausleben läßt. In sittlicher Hinsicht ist dann das leichtere Zusammenströmen
schlimmer Elemente, die in den Dörfern und
Burgen meist keinen dauernden Aufenthalt haben konnten, in
den Städten von Einfluß. Man war übrigens nicht nur den
Junggesellen gegenüber, wie hergebracht, duldsam, sondern auch
gegenüber den Ehemännern. Die verheirateten Frauen andererseits
hatten besonders die Nachstellungen der Geistlichen zu
fürchten. Die sinnlichen Neigungen der Zeit – früh hatte auch
die eifernde Sucht der Kirche, das Natürliche, das Nackte anstößig
zu machen, gerade die Lüsternheit verbreitet – wurden in den
damaligen Städten besonders durch die Badstuben und die nur
in den Städten mögliche, notgedrungene Organisation der Unzucht,
durch die Frauenhäuser, gefördert. Bäder waren dem Mittelalter
seit je unerläßlich, zumal man das bloße Waschen vernachlässigte.
Die Furcht vor dem Aussatz förderte überdies das heiße
Baden, das man als Gegenmittel ansah. Die für den Massenverkehr
in den Städten eingerichteten Badstuben wurden nun
bald Stätten der Geselligkeit, wo man auch aß und trank, Feste
feierte und dergleichen. Es ergab sich dann gelegentlich Schlimmeres,
wenn auch das auf Bildern häufig dargestellte Zusammenbaden
der Geschlechter kaum allgemein üblich gewesen ist. Im
ganzen ging gegen Ende des Mittelalters das Badewesen stark
zurück, zum Teil wegen der damals auftretenden Syphilis, mit
der man sich im Bade anzustecken fürchtete. Diese um 1495
mit furchtbarer Gewalt auftretende »Franzosen«-Seuche, die diesem
(nach Paracelsus) der »Luxuria« und der »Venus« ergebenen,
materiellen Geschlecht wie eine strafende Rächerin ihrer Sünden
erscheinen mußte, trug vor allem aber zum Rückgang jener
Frauenhäuser bei, deren Insassinnen in den Städten fast als
wohlberechtigte Gewerbetreibende galten und deren Besuch ganz
offen stattfand und niemand schändete. Feindlich waren diesem
Treiben zum Teil die Ehrbarkeit pflegenden Handwerker, die
sich überhaupt über die Sittenlosigkeit der höheren Kreise wie
des Pöbels entrüsten mochten. Sie mochten auch das Hauptpublikum
der geistlichen Sittenprediger bilden, die heftig gegen
die sündhafte Zeit eiferten und dabei auch der großen Sünder
aus der verweltlichten Geistlichkeit keineswegs schonten.


Gröbliche Übertreibung – sie ist vielfach das Zeichen
dieser materiellen Kultur der Städte. Wie es beim
Trinken und Essen noch ganz wie beim Bauern vor allem auf
die Menge ankam, wie man sich bei amtlichen, genossenschaftlichen
und Familienfestmahlen in üblem Wetteifer nicht genug
tun konnte in der Zahl der Gänge und der Gäste, wie die
Schwelgefreude immer neuen Anlaß zu Festen suchte, so entfaltete
man den abstoßenden Luxus des Zuviel auch beim äußeren
Menschen, in der Kleidung. Vergeblich suchten allen diesen Erscheinungen
die Luxusordnungen der Städte und Landesherren
zu steuern; gegen den Kleideraufwand richteten sich um 1500
auch Reichsordnungen, vor allem, um bei dem ständigen Nachobenstreben
der einzelnen Klassen die ständischen Unterschiede in
der Tracht aufrecht zu erhalten. Aber gerade der reiche Bürger,
der Hauptträger der materiellen Richtung der Zeit, ließ sich in
seinem protzenhaften groben Aufwand, den weniger reiche dann
auch nachmachten, nicht stören. Recht großer Besitz an Gewändern,
recht überladene Kleidung, recht teure Stoffe und Schmucksachen
und recht auffallende Tracht – das war die Losung der Zeit,
die auch einen unglaublich raschen, sich ständig in Extremen oder
geradezu in Narrheiten bewegenden Wechsel der Mode herbeiführte,
wesentlich freilich unter französischen und burgundischen
Einflüssen. Einfachheit war jedenfalls verpönt, »altfränkisch«.
Es zeigten sich die abstoßenden Schattenseiten einer emporkömmlinghaften
Geldkultur, vor allem auch bei den Männern, die
sich zum Teil weibisch trugen, andererseits aber auch noch naive
Züge, wie jene Vorliebe für grelle Farben und das Durcheinander
verschiedener Farben (S. 51).


Die grob-materielle Lebenskultur des Bürgertums hat Fürsten,
Adel und Geistlichkeit und auch zum Teil die Bauern vielfach zur
Nachahmung angeregt, soweit es nach den Mitteln überhaupt
möglich war. Auf der anderen Seite lag die derbe Lebenslust
damals überhaupt in der Luft. Wie scharfe Stimmen erhoben
sich schon im 13. Jahrhundert gegen die Sittenlosigkeit und den
Luxus der Geistlichkeit, wie schnell entartete nach dieser Richtung
die höfische Kultur, wie sehr wird schon früh dem Bauern Üppigkeit
und Unehrbarkeit vorgeworfen! Also die Stadt förderte nur
diese allgemeine Strömung, allerdings in bedeutendem Maße.


An dieser übersprudelnden Weltfreude wollte nun auch das
niedere städtische Volk seinen Anteil haben, und so beschränkt die
Mittel waren, so laut und gröblich brachte es sich zur Geltung.
Dieses niedere Volk wird nun aber überhaupt in den Städten
ein wichtiger Faktor. Zusammen mit den mittleren Schichten
brachte es den Massengeist zu einer bis dahin unbekannten
Bedeutung. Auch die nichtstädtische Masse ist damals, wie schon
angedeutet, lebhafter in die Erscheinung getreten. Aber die
Städte bleiben doch die Orte, wo diese Masse geschlossener auftritt,
wo sie Führer findet, nicht zum wenigsten unter den niederen
geistlichen Elementen, wo sie sich stärker zum Ausdruck bringen
kann, wo die Bedeutung der Stadt als solcher auch ihr Selbstgefühl
verleiht, wo aber auch durch die ständige Berührung mit
den reicheren Kreisen begehrliche und angriffslustige Stimmungen
genährt werden. Andererseits hofften in den Städten gerade die
verschiedenartigen niederen Schichten, zum Teil noch bäuerlichen
Charakters, selbst die Fahrenden, vor allem immer darauf, schnell
heraufzukommen, ihr Glück zu machen. Die Geldentlohnung
endlich machte auch die kleinen Leute selbständiger, selbstbewußter
und fähiger, an ihrem Teil an der allgemeinen Genußfreude
teilzunehmen. So verstärkte sich denn jener demokratische
Geist, der schon die Zunftkämpfe hervorgerufen hatte, mehr und
mehr. Etwas Demokratisches liegt von vornherein in dem
städtischen Zusammenwohnen einer aneinander gepferchten
größeren Masse, ebenso wie in dem Ritterleben auf Burgen etwas
dem Treiben der Menge Abholdes. Ob dem Ritter immer die
aristokratische Vereinzelung behagte, ob er überhaupt das Aristokratische
darin empfand, ist eine andere Frage.





Wie wichtig die Masse, insbesondere die städtische, nun
im ausgehenden Mittelalter wurde, das zeigt sich auf den verschiedensten
Gebieten. Zunächst auf dem für das Mittelalter bedeutsamsten,
auf religiös-kirchlichem Gebiet und zwar nicht
sowohl im Sinne einer stärkeren Abwendung von der Kirche infolge
Geltendmachung der weltlichen Ansprüche der niederen
Laien als in Richtung einer volkstümlicheren Haltung der Kirche
selbst und eines mächtig gesteigerten religiösen Volksbedürfnisses.
Jene früher (S. 79) beobachtete Opposition gegen die Kirche
war insbesondere durch die Spielleute auch in niederen Volksschichten
genährt worden. Aber auch ein geistliches Element
förderte dieselbe, das der »Vaganten«, der durch die Lande
fahrenden Scholaren, die namentlich von Frankreich her kamen,
in einem höchst weltfreudigen Leben ihr Ideal fanden, immer
zu scharfem Spott über ihre heilige Kirche und den habgierigen
höheren Klerus geneigt waren und daher von der offiziellen
Kirche scharf verfolgt und schließlich beseitigt wurden. Diese
anfangs feiner gerichteten und auf ihre lateinische Bildung sehr
stolzen Vaganten waren gegen Ende des 13. Jahrhunderts, kurz
vor ihrem Verschwinden, bereits in einen gemeinen und rohen
Ton verfallen und haschten jetzt nach dem Beifall der von ihnen
oft durch Hokuspokus genasführten niedersten Schichten in Stadt
und Land, haben auf diese Schichten aber sicherlich auch manche
ihrer Anschauungen übertragen. Ganz zweifellos haben sodann
die großen internationalen, vor allem romanischen Ketzerbewegungen
des 12. und 13. Jahrhunderts, die in immer neuen
Formen und Verbrüderungen sich auch später fortsetzten und in
einem volkstümlich-religiös-sittlichen Massendrang aus dem verdorbenen
und verweltlichten Katholizismus hinausstrebten, tief in
das niedere Volk übergegriffen. Deutschland war besonders im
Süden und Westen von dieser Bewegung erfaßt, und vor allem
im Landvolk fand sie viele Anhänger, sicherlich aus einem überquellenden
religiösen Bedürfnis heraus, aber vielleicht auch infolge
einer immer noch im Verborgenen vorhandenen Abneigung gegen
die Kirche, die Überwinderin des alten heidnischen Volksglaubens.
Wenn Bertold von Regensburg dem Landvolk gegenüber von
den »frumen steten« spricht, so meint er damit den damals
kirchlicheren Geist der Städte.


Aber diese Kirchlichkeit war wieder wesentlich eine äußerliche.
Das Mitmachen der kirchlichen Gebräuche war etwas ganz Selbstverständliches,
um so mehr, als die offizielle Kirche alles tat,
den weltfreudigen Neigungen wie den praktischen Interessen der
Städter möglichst gerecht zu werden. Der Klerus selbst verweltlichte
dabei immer mehr: hatte er erst der ritterlichen Kultur sich teilweise
angeschlossen, so schwamm er jetzt lustig in dem materiellen
städtischen Leben. Im übrigen paßte sich die Kirche nunmehr
ganz der größeren Volksmenge und ihrer Art an, immer in dem
Bestreben, im Mittelpunkte des ganzen Lebens zu stehen. Es
begann einerseits die gegen 1500 ihren Höhepunkt erreichende
Zeit eines immer ausgedehnteren, vor allem von Laien getragenen
Kirchenbaues, so daß die Zahl der Kirchen in den
Städten auf lange Zeit hinaus genügte, andererseits wurden die
Kirchen weiträumiger und trugen dem Massenbesuch Rechnung.
Zu ihrem Bau wie zu ihrer prunkvollen Ausstattung steuerte mit
gewaltigem Schenkungseifer das ganze Bürgertum, nicht nur das
reiche, bei. Diese Kirchen wurden der Treffpunkt der Bürger,
hier ging man ungezwungen aus und ein, schwatzte, lachte, schrie,
hielt Waren feil; hier trugen die Frauen ihren Putz zur Schau.
Auf den Kirchhöfen setzte sich das Treiben fort, an die Kirchen
klebte man Verkaufsbuden usw. Am großartigsten trat dieser
volkstümliche Charakter der Kirche bei den großen Festen, den
Prozessionen usw., hervor, deren Gepränge und Pomp wie ein
Schauspiel für das ganze Volk wirkten und die auch als Feste
des Volkes angesehen wurden. Umgekehrt waren die weltlichen
Feste immer auch etwas kirchlich gefärbt, wurden z. B. von feierlichen
Messen eingeleitet. Die vielen Bruderschaften und Genossenschaften
waren regelmäßig mit der Kirche verbunden, hatten zum
Teil ihre besonderen Altäre und waren immer um das Seelenheil
eines verstorbenen Genossen durch Stiftung von Messen usw.
besorgt. Auf die Zünfte wie auf die Gesellenverbände hatten
meist bestimmte Geistliche Einfluß. Die enge Verbindung der
Kirche mit allen Ständen ergab sich im übrigen von selbst aus
den Beziehungen der zahlreichen Kleriker, Mönche und Nonnen
zu ihren alten Angehörigen, die sie auch zu Schenkungen und
Stiftungen für die Kirche fortgesetzt anzuregen wußten.


Aber was nun insbesondere die niedere Masse betrifft, so
hat der städtische Massengeist auch die geistliche Macht zum
Teil durchsetzt und entsprechende Bildungen und Erscheinungen
hervorgerufen. Zunächst hing ja schon die niedere Geistlichkeit
eng mit dem eigentlichen Volk zusammen, lebte in dessen Interessen-
und Anschauungskreis und war auf dem Lande völlig verbauert,
in der Stadt ebenfalls mit den kleinen Leuten verbunden, teilte
oder schürte oft den Haß gegen die Reichen, kümmerte sich aber
um ihre seelsorgerischen Pflichten wenig. Ganz auf dem Boden
des armen und geplagten Volkes, zunächst der romanischen Städte,
standen dann die gerade um sein kirchliches Heil besorgten Bettelorden
des 13. Jahrhunderts, die weder Grundbesitz noch Einkünfte
haben, vielmehr von frommen Almosen leben sollten, und
die aus ihrer Mitte hervorgehenden volkstümlichen Prediger. Die
Bettelorden waren eine neue Erscheinung der ewig fruchtbaren
romanischen Askese, den neuen Zeitverhältnissen angepaßt und
gegen die aufkommende Kapitalmacht gerichtet. Sie waren bald
über die Christenheit verbreitet, zumal sie, klug von der Kurie
benutzt, nicht unter den Bischöfen standen, sondern überall predigen
und für Papst und Kirche gegen die Ketzer kämpfen sollten.
Gerade durch ihre liebevolle Sorge für die Armen gruben sie
in den Städten der Ketzerbewegung den Boden ab, so daß bald
der Kampf gegen die Ketzer zurück- und der Kampf gegen die
materielle Genußsucht, gegen die Sünden der Reichen, gegen den
»Wucher« der Kaufleute, aber auch gegen die sittlichen Mißstände
überhaupt in den Vordergrund trat. Diese Mönche sind denn auch
in Deutschland rasch volkstümlich geworden, besonders die Franziskaner
gegenüber den feineren, zugleich auf gelehrte Bildung gerichteten
Dominikanern, so der gewaltige Bertold von Regensburg
mit seiner von den Bettelorden überhaupt gezeigten Abneigung
gegen die damals herrschende aristokratisch-höfische Kultur. Im
14. Jahrhundert hat durch diese Prediger dann gerade der strengere
kirchliche, aber auch der wirklich religiöse Geist im Volke stark zugenommen.
Doch setzten bereits damals starke Verfallserscheinungen
ein. Mehr und mehr machten sich jene Prediger abhängig von
der Stimmung der Masse, verweltlichten schließlich ebenso wie die
offizielle Kirche und verdarben selbst die früh bemerkbare religiöse
Bewegung gegen die überströmende Weltfreude und materielle
Genußsucht.


Diese Gegenbewegung hatte zunächst stark überspannte oder
mystische Formen angenommen. Im niederen Volke lebten seit
langem aufgeregte religiöse Stimmungen. Hatten schon die frühere
große asketische und die Kreuzzugsbewegung das Volk in weiten
Schichten ergriffen, so gingen im 13. und 14. Jahrhundert wahre
Schauer in der Form gewaltiger Bußepidemien durch die Massen.
Es scheint so, als ob erst jetzt die fremde Religion mit ihrem
teilweise sinnverwirrenden kirchlichen Apparat das Volk allgemeiner
innerlich ergriffen und zunächst wie in einem jugendlichen Körper
krankhafte Erschütterungen hervorgerufen habe. Eine Zeit grob-primitiver
Religiosität brach herein, religiösen Rausches.
Die Kreuzzugsbewegung hatte bereits zu Verirrungen wie den
Kinderkreuzzügen geführt, jetzt setzten, wieder von den romanischen
Ländern her, die Bußfahrten der fanatischen Geißler ein. Die
Kirche trat dabei ganz zurück, das niedere Volk der Laien hatte
sich seine eigenen, über alles Maß gehenden Religionsübungen
geschaffen, und so berührt sich die Bewegung mit der Ketzerbewegung,
wurde auch von der Kirche verfolgt wie diese. Die
verzweifelte Stimmung förderten allerlei Naturereignisse, ferner die
Unsicherheit der Zeit, der Mongoleneinfall, der Kampf zwischen
Kaiser und Papst – charakteristisch sind die Prophezeiungen über
das Kommen des Antichrist –, zuletzt die gewaltige Pest von 1349,
der schwarze Tod. Dessen Schrecken hatten die Geißler zu ihren Bußfahrten
besonders veranlaßt, die Gefahr wurde aber gerade dadurch
gesteigert. Gleichzeitig setzten gewaltige Judenverfolgungen ein
– die Juden sollten die Urheber der Pest sein –, gewiß wieder
zum Teil als religiöse Ausschreitungen aufzufassen. Völlig krankhaft
waren dann die das niedere Volk ansteckenden Tänze religiös
verzückter Massen, die Erscheinungen der sogenannten Tanzwut.
Hand in Hand mit diesen religiösen Aufregungen, diesem groben
Enthusiasmus, ging andererseits ein Wiederaufleben barbarischer
Wundersucht und damit des alten volkstümlichen Zauber- und
Aberglaubens, dem wiederum die Kirche trotz ihres eigenen
Teufelsglaubens scharf entgegentrat. Freilich hat sie nicht wie in
den romanischen Ländern auch die Ketzer systematisch als Zauberer
verfolgt.


Jene religiösen Massenepidemien dauern zum Teil noch im
15. Jahrhundert fort, aber auch dann bleibt das Land der
Hauptboden für sie. In der Stadt nimmt dieser religiöse Massengeist
weniger überspannte Formen an. Daneben besteht aber in
manchen Kreisen der niederen städtischen Schicht, freilich keineswegs
in ihnen allein, eine stillere, gefühlsmäßige Religiosität
in Opposition gegen die materielle Genußsucht, den praktisch-realen
Sinn und die äußerliche Weltlichkeit wie gegen die ebenfalls
nur äußerliche Kirchlichkeit der Volksmehrheit. Diese schroff
entgegengesetzten Strömungen der Innerlichkeit und der Genußfreude
charakterisieren den Geist des ausgehenden Mittelalters.
Die Anfänge der stillen Religiosität hatten wieder einen feineren,
zum Teil sogar aristokratischen Charakter gehabt. Es sind die
Mystiker der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts, zum Teil
wieder Bettelmönche, die, dem verstandesmäßig-formalen Treiben
der Scholastik abgewandt, zugleich in entsagendem Gegensatz gegen
die neuauflebende Weltlust, sich in ein innerliches Leben, einen
schwärmerischen inneren Verkehr mit Gott versenkten. Eben wegen
dieser Innerlichkeit kann man die Mystik als die erste wahrhaft
volkstümliche Erfassung des Christentums durch die Deutschen
ansehen. Ihr Gemüt zu offenbaren, trieb es die Mystiker zum
Gebrauch der Muttersprache. Sie handhabten sie in einer Formvollendung,
die noch an der Dichtung der höfischen Zeit geschult
war. An die höfische Zeit erinnert auch die starke Beteiligung
der Frauen, freilich von Klosterfrauen, deren jetzige Rolle jedoch
allein in dem reichen weiblichen Gefühlsleben begründet war.
Über die bloße Empfindsamkeit und Verzücktheit hinaus kamen
die ersten und größten Mystiker zu wirklicher Tiefe der Gedanken
und zeigten aristokratischen Schwung des Geistes. Ein zukunftsreiches
Moment liegt in der besonderen Berücksichtigung der Laien
seitens der Mystiker und in der Begeisterung der Laien für die
neuen Männer. Ein gewaltiger Volksprediger war vor allem
Johannes Tauler. Einerseits wurde nun diese mystische Strömung
allmählich vergröbert, andererseits verquickte sie sich mit jenen
volkstümlichen Zielen der Bettelorden, mit jener breiten kirchlich-sozialen
Bewegung, die sich mit den Nöten der Masse beschäftigte.
Charakteristisch bleibt aber für diese natürlich vor allem im Klöstern
vertretenen mystischen Geister die starke Gefühls- und Stimmungsrichtung,
die dann auch die Religiosität kleinerer und größerer
Volkskreise beeinflußte und z. B. für das Verständnis der Kunst
des ausgehenden Mittelalters höchst wichtig ist. Aber auch ohne
diesen mystischen Zug sind nun frommer Überschwang und inbrünstiges
religiöses Verlangen, gerichtet auf die Nachahmung
Christi und der Heiligen, gerade in der Masse lebendig geworden
und ergreifen zum Teil auch die höheren Schichten.


Andererseits nimmt diese Massenreligiosität stärker jenen
halbheidnisch-volkstümlichen Charakter an. Recht viel
gute Werke, recht viel Gebete, recht viel Heiltum (Reliquien) in
den Kirchen – es ist dieselbe plebejische Wertschätzung
des Massenhaften, die wir schon in der materiellen Lebenshaltung
des städtischen Durchschnitts beobachteten; es ist zugleich die
alte, nun noch geförderte nüchtern-geschäftliche Auffassung
(s. S. 120 f.). Auch die Bettelorden wurden, wie (S. 131) erwähnt,
immer weniger die Führer einer eigentlich religiösen Strömung.
Die Predigt war nun oft auf den äußeren Eindruck berechnet, sie
warb vielfach nur um den Beifall der Masse. Viele Bettelmönche
kümmerten sich um das Seelenheil nur in der sonst üblichen
äußerlichen Weise. Sie hoben auch nicht mehr das Volk innerlich,
sondern huldigten ganz seiner groben, vielfach noch mit den
Resten der heidnischen Volksreligion verbundenen Denkweise.
Dabei wurden sie von der herrschenden Genußsucht und Sittenlosigkeit
in starkem Maße angesteckt, machten sich auch durch ihr
nichtstuerisches Leben und ihre zudringliche Bettelei verhaßt und
verfielen so zu einem guten Teil dem Spott und der Verachtung.
An Bettelmönchen, die es mit ihrer Aufgabe ernst nahmen, fehlte
es freilich auch jetzt nicht. Als soziale Kritiker, in ihrer Parteinahme
für jene sozialen Nöte der Masse, blieben die Orden
eben ein wirksames Element.


Daß sich die Kirche der Armen annahm, war ja im Grunde
durchaus nicht neu. Diesen alten Zug hatte die große asketische
Bewegung mit ihrer Verachtung des irdischen Besitzes und der
irdischen Macht, mit dem Preise der Armut nur gefördert. Das
Ideal der mittelalterlichen Kirche blieb aber überhaupt immer der
mäßige Besitz: sie verwarf den gierigen Erwerb auf Kosten
anderer und betonte die Pflicht des Reichen, den Ärmeren in
großem Umfang abzugeben. Und daß dieses Ideal immerhin
auch tief in die Volksmasse drang, zeigen z. B. die oben
(S. 119) erwähnten Anschauungen der Zünfte, zeigt aber auch
die allgemeine Mißachtung, die nicht etwa nur den Juden wegen
ihres »Wuchers«, sondern auch dem eigentlichen Kaufmann
von Adel, Klerus, Handwerkern, niederem Volk entgegengebracht
ward. Gegen das sogleich mit gewaltigen Erfolgen auftretende
Kapital und seinen aristokratischen Übermut regte sich schon im
13. Jahrhundert ein gewaltiger Haß. So geldwirtschaftlich die
Kirche selbst vielfach gerichtet war, so blieb das Zinsverbot doch
ihr großer Grundsatz. Schließlich wurde die ganze neue Geldwirtschaft
theoretisch zum »Wucher« gestempelt, insbesondere auch
der Handel, der auf spekulativen Gewinn ausging. Zahlreich
sind die mehr oder weniger autoritativen geistlichen Stimmen,
die in jener Zeit den Handel, soweit er nicht der notwendigen
Lebensfürsorge (wie derjenige der ihre Erzeugnisse verkaufenden
Bauern und Handwerker) diente, verwarfen und die Kaufleute,
denen wohl auch viel vorgeworfen werden konnte, allgemein
als Sünder hinstellten. Später, als vor allem die oberdeutschen
Kaufleute neben dem Warenhandel auch das Geldgeschäft pflegten,
nahmen solche schon zurückgetretenen Stimmungen wieder zu.
Das wegen der unendlichen Zersplitterung des Münzwesens durchaus
notwendige Wechselgeschäft, der Geldhandel, aber auch das
sich aus dem Geldvorrat von selbst ergebende Ausleihen von
Geld gegen Zinsen war früher den Juden, die ja nicht an die
kirchlichen Anschauungen gebunden waren, und den Italienern
(den sogenannten Lombarden) überlassen. Jetzt waren jene durch
die blutigen Verfolgungen zurückgeworfen und diese als lästige Wettbewerber
vielfach verdrängt worden. Den deutschen Kaufleuten erleichterte
die Übernahme des gewinnbringenden Geldgeschäfts zudem
der Silberhandel, der sich aus dem damals besonders aufblühenden
Bergbau und ihrem Anteil daran ergab. Der Übergang
zum Geldhandel, überhaupt zu einem rein spekulativen Handel
vollzieht sich stärker erst mit Beginn des 16. Jahrhunderts und
hat schließlich zum Verderben des hochstehenden deutschen Handels
mit beigetragen. Der ausgesprochene Kapitalismus dieser Zeit
erregte auch, jetzt wegen der sozialen Folgen, die öffentliche
Meinung stärker als je, insbesondere die zunehmende und sich
auch auf notwendige Lebensmittel richtende Monopolisierungssucht.
Wir haben die härtesten Äußerungen über die »Schinder
des Volks«, die »Christenjuden«, über den Raub und Wucher
der Kaufleute von Geiler von Kaisersberg, Sebastian Brant,
Hans Sachs, Erasmus, Luther. Auch Beschlüsse der Städte,
der Land- und Reichstage wandten sich gegen die Aufkäufer und
Preissteigerer. Gerade die Armen mußten nun bei Teuerungen
am meisten leiden, und hier und da sind auch gegen Ende des
15. Jahrhunderts Aufstände dadurch hervorgerufen worden.


Aber bei diesen Bewegungen spielte überhaupt der Gegensatz
zwischen Reich und Arm eine immer größere Rolle.
Schon im 13. Jahrhundert war dieser Gegensatz über das bloße
Mitleid mit den Armen hinaus von den Bettelmönchen, so in
ziemlich heftiger Form von Bertold von Regensburg, betont
und gesteigert worden. Ende des 14. Jahrhunderts finden wir
bei Dichtern und in Chroniken bezeichnende Stellen. Mehr und
mehr trat dann eine wieder in den Lehren des Urchristentums
begründete Teilnahme an der Lage des ärmeren Landvolks,
dessen Arbeit nun gepriesen ward, hervor. Der Bauer wurde
jetzt trotz des wirtschaftlichen Niedergangs des Adels weniger von
diesem als von den klösterlichen Grundherren bedrückt, vor allem
aber vom Staat immer stärker belastet, überdies vom Städter mißachtet.
Dazu kam der Groll über die rücksichtslose wirtschaftliche
Herrschaft der Stadt über das Land, den der Bauer mit dem Adel
teilte. Sodann zündete die hussitische Bewegung mit ihren gleichmacherischen
Ideen auch in Deutschland. Weiter dauerte die
Hetzerei der niederen Geistlichkeit an. Bei dem großen Prediger
Geiler von Kaisersberg finden sich stark agitatorische Äußerungen.
Am ehesten mochten solche Stimmungen, soweit sie gegen die
Reichen an sich gingen, Ableitung in jenen Judenverfolgungen
finden, die freilich in erster Linie auf die Auswucherung der in
weiten Kreisen verschuldeten Bevölkerung zurückgingen. Aber
auch der reiche Besitz der Kirche wurde immer schärfer aufs Korn
genommen, je mehr der höhere Klerus verweltlichte, die Pfründenjägerei
um sich griff und die Habgier der Kirche das Volk aussaugte.
Auch hier spielte wie zum Teil bei den Judenverfolgungen
die Hetzarbeit der niederen Geistlichkeit und der Volksprediger eine
Rolle. Eine besonders haßerfüllte Stimmung gegen die nichtstuerischen
und schlemmenden »Pfaffen« herrschte auf dem Lande,
wo schon der Zehnte sehr widerwillig gegeben wurde, wo man
aber erst recht jene grundherrlichen Lasten für Klöster und Stifter
als bitteren Druck empfand. Ohne Zweifel kamen die alten kirchenfeindlichen
Strömungen hinzu. Wie die Ketzerbewegungen früherer
Zeit (s. S. 129) fand gerade beim Landvolk auch die hussitische
Bewegung Anhänger. Sie stellte zugleich einen furchterregenden
Ausbruch der gegen die Reichen und Mächtigen und auf Erhebung
der Armen und Niedrigen gerichteten Strebungen der
Masse dar. Gerade sie wandte sich aber auch gegen das Kirchengut.
Und so erklärt es sich, daß bei den bäuerlichen aufrührerischen
Bewegungen, die schon im 15. Jahrhundert lange
vor dem großen Bauernkrieg begannen, sich der Haß besonders
auch gegen die Pfaffen richtete. Daß im übrigen auf der Pfaffen
Gut sich auch die lüsternen Blicke des niederen Adels richteten,
daß der Kirche reicher Besitz auch den höheren Klassen in den
Städten ein Dorn im Auge war, gehört nicht in diesen Zusammenhang,
hat aber bei der Reformation später eine Rolle gespielt. Von
dieser hat dann auch jene wesentlich unter den Bauern um sich
greifende religiös-soziale Strömung, bei der im 15. Jahrhundert
theokratisch-kommunistische Ziele immer stärker hervortraten und
bei der die auf Befreiung von Druck und Lasten gerichteten
Ideen unter religiösen Schlagworten wie »die Gerechtigkeit
Gottes« und »christliche Freiheit« sich eindrucksvoller verbreiteten,
das Heil erwartet, freilich vergeblich, wie der große Bauernkrieg,
dessen Grundursachen im übrigen auf anderen Gebieten liegen,
zeigte.





Auch bei gewissen städtischen Bewegungen um 1500 haben
– von den Judenhetzen abgesehen – der Haß gegen die Reichen
und die Begierde nach ihrem Gut eine Rolle gespielt, aber
es scheinen hier doch mehr die freilich auch kapitalfeindlichen,
alten zünftlerischen Anschauungen, hinter denen zum Teil geistliche
Scharfmacher standen, von Bedeutung gewesen zu sein. Besonders
mochten die Geistlichen die ärmeren Handwerker beeinflussen, die sich
namentlich dort von den eigenen, reicheren Zunftgenossen beschwert
fühlten, wo diese Anteil am Stadtregiment hatten. Sie litten zum
Teil unter der Engherzigkeit der Zunft ähnlich wie die Gesellen,
denen bei der zunehmenden Übersetzung des Handwerks und dem
stärkeren Gewinnstreben der einzelnen das Meisterwerden außerordentlich
erschwert wurde. Die überall das Mittelalter beherrschende
genossenschaftliche Form führte namentlich gegen Ende
des Mittelalters zu Gesellenverbänden, die zielbewußt, nach Art
der Zünfte organisiert, die älteren Bruderschaften zur gegenseitigen
Unterstützung, zur Fürsorge für das Seelenheil usw. verdrängten
und auch zur Anerkennung seitens des Rates und der Meister
gelangten. Die oft gar nicht so schlecht gestellten Gesellen zeigten
ein starkes Selbstbewußtsein, waren wehrhafte Leute und veranstalteten
gern öffentliche Umzüge und Feste, die von ihrer angesehenen
Stellung innerhalb der Bürgerschaft zeugen. Sicherlich
haben sie bei Zusammenrottungen auch ihr Kontingent gestellt;
dazu kamen dann aber vor allem die Tagelöhner, allerlei niedrige
Arbeiter und der eigentliche städtische Pöbel als wirkliche Arme.


So hat denn die materielle Kultur der Zeit ihr recht bedenkliches
Gegenbild. Aber wie diese Kultur selbst durch massengeistartige,
unfeine, naive Momente zum Teil bestimmt wurde, so
hat auch die niedrige Masse in der Hauptsache doch die
genußsüchtigen Ideale geteilt, wenngleich meist nur
sehnsüchtig nach ihnen aufgeblickt. In ihr herrschten doch nicht
nur Unzufriedenheit, mystisch-religiöse Eigenbrödelei, Neigung zu
lärmender Gewalttätigkeit, sondern auch Lebenslust und Genußfreude,
rohester Form freilich. Auch dem niederen Volk boten
ja die großen kirchlichen und weltlichen Feste reichlich Gelegenheit
zur Teilnahme. Es waren immer wirkliche Volksfeste. Die
Geselligkeit ist in erster Linie Massengeselligkeit. Ein allgemeiner
Festtaumel ergriff die Menschen besonders zur Fastnachtszeit.
Hier kam auch nicht nur die Freude am Schlemmen, sondern
auch die alte naive, volkstümliche Laune zum Ausdruck, und uralter
Mummenschanz, der auch von Weihnachten bis Epiphanias
allgemein üblich war, verstärkte die lustige Ungebundenheit. Als
derbkomische Unterhaltung des ganzen Volkes hatten sich ferner
zum Teil die Fastnachtsspiele als weltliche Spiele neben den
geistlichen Spielen an hohen kirchlichen Festtagen auf verschiedene
Weise entwickelt, und die der Zeit mit ihren Beschwerden entspringende
Neigung zu satirischer Verspottung der Stände kam
in ihnen zum Ausdruck (s. S. 139). Weiter gab es noch die
alten volkstümlichen Feste im Freien, wie die allerdings mehr auf
dem Lande üblichen Maitänze, überhaupt die sommerlichen Tänze
an Feiertagen mit ihrem Singen und Springen. Man vergnügte
sich auch noch auf Wiese und Anger an den alten Kraftübungen,
dem Ringen, Steinwerfen u. a. Sodann boten die Kirchenfeiern
Anlaß zu immer neuer Festeslust. Die Kirchweihen bildeten
vor allem auf dem Lande den Höhepunkt der Festfreude, fehlten
aber auch in der Stadt nicht. Hier kamen dann Handwerkerfeste
und -tänze als etwas besonderes hinzu, vor allem aber die
großen bürgerlichen Waffenfeste, die Schützenfeste, ursprünglich
mit Aufzügen und nachfolgendem Gelage verbundene Waffenübungen.
Die Hauptsache bei ihnen wurden aber allmählich die
Festlichkeiten und die Preise, die man erringen konnte. Die
patrizischen Kreise versuchten noch jetzt, sich durch Turniere hin
und wieder ein ritterliches Ansehen zu geben, sehr zum Mißfallen
des Adels, dessen Turniere aber natürlich auch meist in der Stadt
abgehalten wurden und der Masse wenigstens ein glänzendes Schauspiel
boten. Alle diese Feste waren also, wie auch die Familienfeste,
zugleich Massenfeste, bei denen die ständischen Unterschiede
mehr oder weniger zurücktraten. Umgekehrt boten die Fahrenden,
die etwa bei Turnieren und Schützenfesten zusammenströmten,
keineswegs nur dem niederen Volk Unterhaltung.


Trotz aller verbitternden sozialen Gegensätze herrscht damals
doch noch ein außerordentlich starkes volkstümliches Gesamtgefühl.
Der oben erwähnte Massengeist ist nicht nur der
Geist der niedrigen, sondern der der Gesamtmasse, dem freilich
eben wegen der großen Rolle des niederen Volkes keine feinen
Züge eignen können. Die Art der niederen Volkskreise zieht
vielmehr die der höheren zu sich herab. Nicht nur, daß die
Bildungsunterschiede in der Laienwelt damals noch immer stark
zurücktreten und hoch und niedrig sich in einer durchaus volkstümlichen
Ausdrucksweise (die natürlich nichts Neues ist, sich jetzt
nur in den Quellen stärker kundgibt) ergeht: es ist auch an
Stelle der höfischen Art in den aristokratischen Kreisen eine
freilich ebenfalls immer vorhanden gewesene und nur durch jene
modische Verbildung überfirnißte Neigung zur Derbheit und
zu grober Redeweise getreten. Schon der Minnedichtung sahen
wir (S. 93) in der höfischen Dorflyrik ein volkstümliches Gegenbild
erstehen. Herr Steinmar hat jene dann geradezu verspottet
und zog vor, »in daz luoder« zu »treten« und sehr materielle
Genüsse zu preisen. Ein plebejischer Geschmack bringt die
Literatur dann immer mehr herunter. Alles feinere Schönheitsgefühl
schwindet, der Ton wird immer niedriger, der Stoff immer
realistischer, die Ausdrucksweise immer derber. Die Schwänke,
oft zotig und gemein, werden zur Lieblingskost. Vor allem in
jenen Fastnachtsspielen, und zwar den Nürnbergern besonders,
machen sich Derbheit und Roheit mit vollstem Behagen breit.
Es war im Grunde lächerlich, wenn in ihnen der Bauer als
komische und mißachtete Figur wegen seiner Freßgier, seines
Saufens, seines Schmutzes und seiner Roheit herhalten mußte.
Der Inhalt der Spiele zeigt die gleiche Freude gerade des Städters
am Rohen, z. B. an Prügelszenen, und in seiner materiellen,
groben, oft gemeinen Genußsucht unterschied er sich vom Bauer
nur durch die ihm zu Gebote stehende größere Mannigfaltigkeit
und gewisse äußerliche Feinheiten. Seine Neigung zur Unflätigkeit
beweisen wiederum die Spiele. Um diese Zeit wurde ein
zotiger, unanständiger Ton aber überhaupt allgemein Mode.
Die ganze Art nennt man nach dem von Sebastian Brant als
Modeheiligen hingestellten St. Grobian Grobianismus. Der
Zug nahm im 16. Jahrhundert noch sehr zu. Mit ihm sind eine
geflissentliche Mißachtung des überhaupt (s. S. 122) schon arg
heruntergekommenen gesellschaftlichen Anstandes und eine teilweise
fast zynische Behandlung des weiblichen Geschlechts verbunden.


Die Maßlosigkeit und Ungebundenheit der Zeit, die sich in dem
genußsüchtigen Sichausleben, in der Sinnlichkeit wie noch immer
in Raub, Mord und Grausamkeit, überhaupt im Hang zu Gewalttätigkeiten
und in der allgemeinen Habgier äußert, zeigt sich auch
in diesem Gebaren. Strotzende Kraft, jugendlich-naive Unkultiviertheit
toben sich mit allem Behagen in ihrer Art aus: eben dies ist
immer die Weise des niederen Volkes. Aber diese griff damals hoch
hinauf. Wenn uns nun weiter aus jenen Spielen und Schwänken,
aus der Redeweise, der Spruchweisheit, den Inschriften, den Namen
und so vielem anderen, auch aus den Briefen derjenigen, die über
die Steifheit des üblichen förmlichen Stils hinaus gelernt haben, zu
schreiben, wie sie reden (wie vor allem Luther und Albrecht Achilles),
nicht nur Derbheit, sondern immer auch lustige, launige Derbheit
entgegenblitzt, so kommen wir auf das Erhebende in dieser ganzen
Erscheinung, auf das befreiende Lachen, das uns aus alledem
entgegendröhnt und zeitweise auch die sozialen Bitternisse übertönt,
auf den Humor der Zeit. Keine andere war je so lachlustig,
so launig selbst in Not und Tod. Und auch das Heilige,
das Ernste mußten sich das Eindringen des Komisch-Possenhaften
gefallen lassen. Wie sich am Osterfest mancher Prediger dazu
hergab, durch allerlei Scherze die Lachlust zu erregen, so schoben
sich in die geistlichen Schauspiele, die sich ja vom Lateinischen
nun zu einem volkstümlichen Deutsch gewandt hatten, komische
Zwischenspiele ein. Bei den Kirchenbauten benutzte man die
Wasserspeier zu humorvollen, oft satirischen, selbst gegen Mönch
und Nonne gerichteten Darstellungen, und drinnen an Holzgestühl
und Steinsäulen wurden allerlei lustige Bildwerke angebracht.
So erscheinen auch Recht und vor allem Moral gern in humoristischem
Gewande. Rechtssprache und Rechtssätze zeugen davon,
ferner gewisse Strafen. Dem gefürchteten Galgen gibt der Volkshumor
eine Fülle launiger Bezeichnungen. So oft ferner Sünden
und Schwächen mit ernsten Worten gegeißelt werden, so häufig
ist doch im 15. Jahrhundert ihre humoristische Auffassung. Ihre
Träger werden als »Narren« hingestellt, wie zum Teil in den
Spielen, wie vor allem in dem Narrenschiff Brants. Das Laster
verfällt der Lachlust, dem Spott. Die Figur des »Narren« in
besonderer Tracht übernimmt auch im wirklichen Leben diese
spöttische Geißelung der Schwächen, und charakteristisch ist, daß
diese volkstümliche Figur zu einer ständigen Einrichtung an den
Höfen und oft auch beim Adel wird. Ebenso gab es natürlich
Volksnarren bei Festen und Umzügen. Andererseits tat man sich
in Narrengesellschaften zusammen, um zu Zeiten mit vollem Behagen
»närrisch« zu sein. Wenn irgendein Zug für die volkstümliche
Grundstimmung der Zeit spricht, so ist es der Humor.
Das Volk lacht gern, gemessene Bildung und Moral haben ihm
die Laune nicht verdorben. Noch heute ist der Hauptzug aller
Dialektdichtungen der Humor; noch heute wählt der volkstümliche
Scherz weniger die Schriftsprache als eben den Dialekt. Gewiß
hat der Humor ebenso wie die anderen erwähnten volkstümlichen
Züge auch im früheren Mittelalter das ganze Volk durchdrungen,
und die erst später zahlreicher werdenden Zeugnisse für ihn dürfen
nicht dazu verleiten, ihn als Merkmal nur dieser späteren
Zeit hinzustellen. Es ist eben nunmehr die Möglichkeit, ihn zum
Ausdruck zu bringen und auch schriftlich kund zu tun, für weite Laienkreise
außerordentlich gewachsen. Aber dennoch liegt viel an dem
jetzt eingetretenen Übergewicht der Art der breiten Masse, durch das
die noch immer starke und nur durch die Stammesunterschiede beschränkte
Einheitlichkeit des Innenlebens aller der sonst so zerrissenen
und einander feindlichen Kreise außerordentlich befördert wird.


Ein letztes Zeugnis für den volkstümlichen Gesamtgeist der
Zeit ist das Volkslied, das damals seine Blütezeit erlebte.
Freilich wurde es, besonders von den Spielleuten entwickelt und
getragen, vor allem von den niederen Schichten gepflegt und
gesungen, aber keineswegs nur von diesen. Es ist sicherlich Gemeingut
des ganzen Volkes gewesen und zeugt von dem innigen
poetischen Gefühlsleben der ganzen Zeit. Zugleich ist es in
seinem Preisen eines naiven Glückseligkeitsideals materieller Färbung
(Liebe, Gesang, Naturfreude, Schlemmerei, kurz »gutes Leben«)
wieder für die Genußsucht der Zeit charakteristisch. Aber es steckt
in dieser volkstümlichen Weltfreude doch auch ein poetischer Schwung,
der der bürgerlichen Nüchternheit gar nicht entspricht. Das Volkslied
zeugt weiter dafür, daß der demokratische, der Massencharakter
nun auch die Literatur nicht nur, wie (S. 139) geschildert, in
Ton und Geschmack beherrscht, sondern sich auch in der Bevorzugung
bestimmter Gattungen äußert. Diese Volkslieder wurden
auch nicht mehr von einzelnen Volkssängern, sondern mehrstimmig
gesungen. Eine solche Gattung, in der fast niemals einzelne
Verfassernamen glänzen, stellen ferner die Volksbücher dar, die
die alten ritterlichen Stoffe nun in breiter Prosa, oft in Anlehnung
an französische Muster, darboten und zunächst in den
höheren Schichten verbreitet waren, dann aber mehr und mehr
zur Unterhaltung der Volkskreise dienten und von diesen lange
bewahrt wurden. Auch die reiche Entwicklung und volkstümliche
Gestaltung der jetzt deutschen geistlichen Schauspiele wie die Ausbildung
der weltlichen Fastnachtsspiele sind hier anzuführen, zumal
auch an jenen die Laien sowohl bezüglich der Texte wie vor allem
bei der Aufführung immer stärker beteiligt sind. In diesem Zusammenhang
ist auch wieder die deutsche Volkspredigt zu erwähnen.


Holzschnitt und Kupferstich sodann, vor allem der erstere,
tragen gegen Ausgang des Mittelalters der Verbreitung der
Kunst unter der Masse Rechnung. Zugleich geben sie durchaus
volkstümliche Darstellungen und entnehmen ihren Stoff dem gesamten
Volksleben, wie es ja auch die bürgerliche Dichtung tat.
Mit dieser Richtung auf das wirkliche eben entwickeln sich dann
auch Malerei und Plastik in ganz anderer Weise als früher
– der wichtigste Zug des Aufschwungs dieser Künste ist das
Streben nach Naturwahrheit – und machen sich von der Beherrschung
durch die Architektur frei. Zweifellos beweist das alles
ein Eindringen der höheren, jetzt freilich volkstümlich gefärbten
Kunst in die Masse, ein Bedürfnis nach Kunst, wie es sich
nun auch in der Gestaltung des Hausrats im Bürgerhause, in
der Anfüllung der Kirchen mit geschnitzten Altären, mit Grabmälern
an den Wänden und Pfeilern zeigt. Jene mechanische
Vervielfältigung durch Holzschnitt und Kupferstich ist überhaupt
von vornherein demokratisch gerichtet, und ganz dasselbe gilt auf
dem Gebiet des Bildungswesens von der neuen Erfindung
der Buchdruckerkunst. Nicht zwar gerade für die niedersten
Schichten, aber doch für die breitere Masse war diese technische
Errungenschaft des Bürgertums, die übrigens das sehr entwickelte
Abschreibegewerbe nur folgerichtig ablöste, das willkommene Verbreitungsmittel
der jetzt allgemeiner geschätzten Bildung, die zunächst
freilich durchaus mittelalterlichen Charakter bewahrte. Die
neue Kunst war zugleich ein Hauptmittel religiöser Erbauung und
Belehrung und kam, ebenso wie zum guten Teil der Holzschnitt und
Kupferstich, jenem tiefen religiösen Bedürfnis der Masse entgegen.
Sie war endlich ein Sprachrohr der Stimmungen und Strebungen
dieser Masse, wie sie auch der volkstümlichen Unterhaltung diente.


So hat denn gerade zu Ausgang des Mittelalters, bis ins
16. Jahrhundert hinein, volkstümlicher Geist das ganze Leben
beherrscht wie niemals wieder. Aber eben damals machten sich
schon Strömungen bemerkbar, die dem Volkstum innerlich
feindlich waren, zum Teil freilich zunächst wegen der damals
allgemeinen volkstümlichen Ausdrucksweise diese Richtung noch nicht
deutlich zeigten. Es sind naturgemäß Strömungen höherer
Kultur, die letzten Endes wiederum in der Antike wurzeln,
der Humanismus, das Römische Recht, die künstlerische Renaissance.
Sie sind zum Teil verbunden mit einer später ebenso volkstumsfeindlichen
sozialen Entwicklung, der ständigen Steigerung der
landesherrlichen Gewalt, die schließlich im Absolutismus mündete.
Die antike Kultur ist seinerzeit eine volkstümliche Kultur gewesen,
die griechische vor allem, aber das gewöhnliche Volk hat doch
meist eine gewisse Mißachtung erfahren. Namentlich seit dem
Ausgang der Republik hat der gebildete Römer sich über alles
Plebejische weit erhaben gefühlt, keinerlei Interesse für Strömungen
im niederen Volk gehabt. Diesen Geist der feineren Kulturmenschen
haben dann auch die Menschen der italienischen Renaissance gezeigt,
er wurde gerade durch den Zug zur antiken Literatur genährt.
Von dieser wurden in solcher Richtung dann auch die
deutschen Juristen und Humanisten mehr und mehr beeinflußt. Nun
gaben aber gerade die niederen Klassen zu jener Zeit vielfach
den Ton in Deutschland an, und je mehr man sich von ihnen
und ihrer Art, die ja auch immer grobianischer wurde, abwandte,
um so mehr wandte man sich vom Volkstümlichen überhaupt ab.
Im 16. Jahrhundert überwog freilich dieser volkstümliche Geist
noch lange, die Verrohung ergriff sogar bekanntlich immer höhere
Schichten, so daß eine Gegenströmung heilsam war, aber das
schließliche Ergebnis war eine tiefe Kluft zwischen den »Gebildeten«,
also den Kulturmenschen, und dem niederen Volk.


Anfangs, als sich in den letzten Jahrhunderten des Mittelalters
überhaupt eine allgemeinere Laienbildung zu verbreiten
begann, war die vermehrte geistige Schulung durchaus
nicht unvolkstümlich, der Drang nach besserem Wissen allgemein
gewesen. Zunächst keineswegs aus einem höheren und feineren
Streben heraus. Es handelte sich lange nur um jene elementare
Bildung, deren aus geistlicher Hand früher schon mancher Edle,
mancher reiche Bürger und noch mehr die Frauen dieser Stände
teilhaftig geworden waren, nach der nun auch die praktisch-nüchterne
Masse des Bürgertums aus wirtschaftlichen Gründen
verlangte. Der Kaufmann und auch der verkaufende Handwerker
konnten das Schreiben und Rechnen nicht mehr entbehren.
Anfangs lateinisch und selten, dann deutsch und immer allgemeiner
wurden Notizen in Geschäftsbücher und kurze Geschäftsbriefe geschrieben;
in den Genossenschaften, den Zünften und Gilden,
wollte man allmählich bei der Führung der Listen und Bücher
nicht mehr auf den hilfreichen Geistlichen angewiesen sein; für
die städtische Gesamtheit wurde die selbständige Führung der Verwaltung
auch in bezug auf das Schriftwesen notwendig, und ebenso
wie aus den Kanzleien der Fürsten wurden die zum Teil noch
lange unentbehrlichen Geistlichen aus den städtischen Schreibstuben
durch schrift- und immer häufiger auch rechtskundige weltliche
Beamte verdrängt. Und natürlich mußten auch die Leiter der
Verwaltung, die Mitglieder des Rats, eine bessere Bildung haben.


Diese allgemeinere Laienbildung konnte zunächst nur aus den
(äußeren) Schulen der Klöster und Stifter stammen, aber das
wachsende Bedürfnis ließ sehr bald von der Stadt selbst ins Leben
gerufene Schulen entstehen, so eine ganze Anzahl schon im
13. Jahrhundert, noch mehr im 14. Über ihre Verwaltung erhoben
sich an diesem oder jenem Ort scharfe Streitigkeiten mit
der Geistlichkeit, wobei aber natürlich nicht an innere Gegensätze
zur Kirche zu denken ist. Jedenfalls ging die Aufsicht immer
mehr auf die städtische Obrigkeit über. Allmählich entwickelten
sich aus ziemlich niedrig stehenden Schulen die städtischen Lateinschulen,
die im 15. Jahrhundert schon recht zahlreich waren.
Mit dem steigenden Bildungsbedürfnis besuchten diese auch immer
mehr Schüler aus niedrigen Kreisen, die dann in ihrer Armut
oft von Almosen leben, ihr Brot ersingen mußten und als fahrende
Schüler von Schule zu Schule wanderten, häufig von berühmten
Lehrern angezogen. Diese Schulen waren, so mäßig ihr Unterricht
war, für die niederen Klassen in der Allgemeinheit natürlich
zu hoch. Diese bedurften seit dem Eindringen der Volkssprache
in den Schriftverkehr nur eines deutschen Elementarunterrichts:
ihn vermittelten notdürftig private »deutsche« Schulen,
die von Schreibern und Rechenmeistern gehalten wurden. Aber
diese »deutschen« Schulen wurden von der städtischen Obrigkeit
wie von der Geistlichkeit durchaus nicht begünstigt, und darin
zeigt sich bereits ein unvolkstümlicher, mit einem Bildungshochmut
zusammenhängender Zug.


Dieser Zug steigerte sich mit der immer größeren Zahl Höhergebildeter,
die aber ihre Bildung nun nicht nur den mehr vorbereitenden
Lateinschulen, sondern den Universitäten verdankten.
Diese Universitäten waren ganz aus der geistlichen
Bildungsluft hervorgegangen; sie bedeuteten eine Erweiterung des
stiftischen Schulwesens, das den Fortschritten des von arabischen
Einflüssen neu angeregten Geisteslebens seit der Ausbildung der
scholastischen Theologie und Philosophie, einer höherstrebenden
Jurisprudenz und einer erneuerten Medizin nicht mehr zu folgen
vermochte. Aber Lehrer und Schüler blieben geistlich. Natürlich
konnten solche Hochschulen zunächst nur in den höher entwickelten
romanischen Ländern entstehen. Deren Kultur bedurfte in praktischer
Hinsicht immer mehr der Juristen, Ärzte und Lehrer, und
in geistiger Hinsicht war mit der Scholastik ein tieferes philosophisch-systematisches
Wissensbedürfnis entstanden. Die Deutschen
blieben auf die romanischen Universitäten, die berühmten Rechts-
und Ärzteschulen wie die großen theologisch-philosophischen Lehrstätten,
angewiesen. Aber vor allem das praktische Bedürfnis
infolge der Entwicklung der landesherrlichen Macht wie der
städtischen Kultur ließ dann auch in Deutschland Universitäten erstehen,
zuerst 1348 diejenige zu Prag, der dann seit Ausgang
des 14. Jahrhunderts noch vierzehn, zum Teil aus höher entwickelten
Stiftsschulen heraus und durchaus in Anlehnung an das
fremde Vorbild, folgten.


Jener geistliche Charakter der Universität blieb noch lange gewahrt,
wie ihn ja auch noch die ganze höhere Bildung trug.
Die großen Gelehrten des ausgehenden Mittelalters waren Geistliche,
Ordensgeistliche vor allem. Hauptträger der Wissenschaft
waren die Dominikaner, die aber auch Kunst und Dichtung pflegten.
Die Juristen und Ärzte waren zunächst Geistliche, bis allmählich
das Laienelement unter ihnen stärker wurde. Die Zucht in den
Kollegien der Lehrer und den Bursen der Studenten entsprach
der der Klöster, wenn auch das Leben der Bursenbewohner in
Wahrheit äußerst wild war und immer weltlicher wurde. In
dem geistig-wissenschaftlichen Leben selbst war zwar eine größere
Spezialisierung eingetreten, und von gewissen Ansätzen freierer
Entwicklung werden wir sogleich hören. Aber im übrigen herrschte
auch jetzt die kirchlich bedingte Universalität des Mittelalters.
Noch war trotz der erwähnten Erweiterung die Summe
des abendländischen Wissens so gering, daß es der einzelne durch
alle Fakultäten hindurch bewältigen konnte, eben mit Hilfe des
formal-logischen Betriebes, der lehrhaften Zustutzung in maßgebenden
Kompendien, der philologischen Bearbeitung der Stoffe.
Dem entsprach ein unkritisches, dogmatisches Aufnehmen. Letzten
Endes war aber alles theologisch zugespitzt, in der Theologie
gipfelte alles. Nur in Gott hat das irdische Wissen Wert, die
Philosophie soll die göttlichen Wahrheiten beweisen, die Natur
ist nur als Niederschlag der großen Taten Gottes und seiner
Weisheit aufzufassen. Höchst bezeichnend ist die Natursymbolik,
zugleich ein Beweis für das Spielerisch-Äußerliche des mittelalterlichen
Denkens. Alle Dinge auf Erden haben ihre symbolische,
zunächst an die Bibel geknüpfte, christlich-moralische Bedeutung,
Tiere, Pflanzen, Steine. Die entsprechenden Eigenschaften, die
man wesentlich mit ihnen verbunden glaubte, spielten dann in
der praktischen Anwendung des Wissens eine Rolle. Noch immer
ist eben mit dem Geistesleben ein übersinnlich gerichteter Zug
innig verknüpft.


Auf der anderen Seite darf man das Geistesleben des
ausgehenden Mittelalters auch nicht unterschätzen. Die
Universitäten sind wie das ganze höhere Geistesleben von der
Scholastik (s. S. 103 f.) beherrscht. Aber diese Philosophie des
Mittelalters trug immerhin schon wissenschaftlichen Charakter, bedeutete
Ausbildung systematischen Denkens und lehrte Abstraktes
fassen. Und wenn schon die Kirche überhaupt der Wissenschaft
in ihrer damaligen Form keineswegs feindlich war, vielmehr gerade
durch ihre Pfründen, obwohl unabsichtlich, manchem die
äußere Möglichkeit gab, ganz den Studien zu leben, so waren
auch die von der Kirche ausgegangenen und behüteten Universitäten,
die ja selbständige privilegierte Körperschaften waren, schon
geordnete Vertretungen der Wissenschaft. Es waren geistige Gemeinschaften
und Verkörperungen geistiger Bestrebungen auch über
das theologische und das weltlich-praktische Bedürfnis hinaus.
In der Scholastik selbst, die überhaupt nichts Starres und Gleichförmiges
ist, entwickelte sich ferner im späteren Mittelalter eine
freiere Richtung, die zu großen Spaltungen führte. In dem
entschiedenen Nominalismus, der in den allgemeinen Begriffen
»Namen« und nur in den Einzeldingen Wirklichkeit sah, der die
Glaubensgeheimnisse nicht mehr für beweisbar hielt, kam man
wenigstens theoretisch zur Unvereinbarkeit von Glauben und
Wissen, also zum Gegenteil des eigentlichen Zieles der Scholastik.
Man arbeitete zum Teil mit einer damals übrigens nicht zuerst
auftauchenden Annahme, die andererseits erst in nachscholastischer
Zeit schärfer formuliert wurde, mit der »zwiefachen Wahrheit«,
der theologischen und der philosophischen. Aber damit wäre die
Theologie nicht mehr, was man doch erstrebte, philosophisch beweisbar
und die Scholastik in ihrem Kern vernichtet gewesen.
In Wirklichkeit blieb überhaupt trotz mancher kritischer Keckheiten
und ernsterer Reibungen das Dogma unangetastet. Man begnügte
sich mit der äußerlichen, dialektischen Betätigung der Vernunft,
mit der formalen Logik, und jenen Gefahren suchte die
spätere Scholastik mit einem um so schrofferen kirchlichen Eifer zu
begegnen.


Gewiß mußte die scholastische Methode schon der Theologie
und Jurisprudenz, noch mehr der Philosophie auf die Dauer
wirkliche Fortschritte unmöglich machen, gewiß war sie, der
Gegensatz zu exakter, empirischer Forschung, vor allem ein Hemmschuh
für die Naturwissenschaften und die Medizin. Aber man
muß doch feststellen, daß es in diesen Jahrhunderten weder an
wissenschaftlicher Beobachtung noch an praktischen Fortschritten
gefehlt hat, worauf ja auch schon die arabischen, die Antike neu
belebenden naturwissenschaftlich-medizinischen und philosophischen
Einflüsse hingeleitet hatten. Mit dem Namen des Albertus
Magnus verbinden sich doch nicht nur Phantasterei und Aberglaube,
vielmehr deutliche Anfänge eigener Beobachtung und
kritischen Unterscheidungsvermögens, mit dem des Roger Bacon
immerhin schon Andeutungen der induktiven Methode. Es hat
sodann, wie Dietrich Schäfer hervorhebt, das Mittelalter die Erweiterung
der Erdkenntnis, »den gewaltigen Aufschwung, mit
dem es abschloß, aus sich herausgenommen, die Alten weit überflügelnd
und ohne nennenswerte antike Beeinflussung«. Ganz
zweifellos erhob sich auch die Heilkunde auf eine höhere Stufe.
Von dem aus der antiken Überlieferung seine medizinische Weisheit
schöpfenden Klostergeistlichen unterschied sich der studierte
Arzt, zunächst noch meist aus geistlichem Stande, freilich insofern
wenig, als auch er sich vor allem auf Buchgelehrsamkeit stützte.
Eben deswegen fühlte er sich über den alten, teils empirischen,
teils abergläubischen volkstümlichen Heilbetrieb, namentlich von
Frauen, hoch erhaben, ebenso über die umherziehenden Quacksalber,
aber auch über die ungelehrten niederen Wundärzte, die
gerade in den Städten bald zahlreich wurden und vor allem dem
damals so wichtigen Aderlaß oblagen: er suchte deren Betrieb
auch bald zu beschränken. Aber andererseits bedeutete der neue
Ärztestand doch einen wirklichen Fortschritt. Zuerst hatten die
Höfe fremde studierte Ärzte, häufig und lange noch Juden, herangezogen,
dann förderten allmählich die Städte die Ausbildung
dieses Standes, zumal seit der Entwicklung von Universitäten in
Deutschland. Stadtärzte begegnen schon im 14. Jahrhundert,
damals auch schon Ordnungen und Taxen für sie. Immer
stärker wurde auch das Laienelement unter ihnen.


Das war nun weiter ebenso bei den Juristen der Fall,
deren Zahl immer größer wurde. Fürsten und Städte brauchten
sie vor allem für die Kanzlei, den Mittelpunkt der weltlichen
Verwaltung, einst die Domäne der Geistlichen. Die Stadtschreiber,
gewissermaßen die Kanzler der Städte und im Gegensatz zu den
Inhabern der städtischen Ehrenämter besoldet, die eigentlichen
Träger der Verwaltungsgeschäfte, ergänzten sich andererseits auch
bald aus den »Artisten«, der anfangs mehr propädeutischen Fakultät
der freien Künste, aus der auch die Lehrer der Lateinschulen
hervorgingen. Durch die Beherrschung der Kanzlei hat sich nun
früh eine Verbindung der Juristen mit der Verwaltung, aber
auch mit der Politik ergeben, und dies Moment erklärt auch den
immer stärkeren Zudrang des Adels zum juristischen Studium.
Die Wichtigkeit der Juristen führt auf die neue Bedeutung
des Römischen Rechts, das ja freilich für das kanonische
Recht immer die Grundlage gewesen war. Die Gründe seiner
Übernahme, sicherlich vor allem durch die jetzt starken Kultureinflüsse
Italiens (s. S. 149) bewirkt, seien hier nicht erörtert.
Die Begünstigung der Juristen durch die Fürsten schrieb sich zum
Teil wenigstens aus der von ihnen erwarteten Unterstützung des
fürstlichen Machtstrebens, vor allem aber aus ihrer Brauchbarkeit
im neuen Beamtenstaat her. Im übrigen war die Zeit für ein
Berufsrichtertum auch in Deutschland gekommen, und eine
heimische Rechtswissenschaft gab es nicht. Man zog die
Juristen langsam aus dem Rat in das kaiserliche und die fürstlichen
Hofgerichte. Damit nahm die Anwendung des römischen
Rechts in schwierigen Fällen gegenüber dem zersplitterten deutschen
Recht zu. Die Juristen eroberten schließlich die Gerichte überhaupt,
und man »reformierte« die Land- und Stadtrechte im römischen
Sinne.


Diese Wandlungen vollzogen sich langsam seit der zweiten Hälfte
des 15. Jahrhunderts. 1495 nahm das Reichskammergericht
das römische Recht an. Aber wenn die Juristen in ihrem Kulturbewußtsein
auf das »rohe, bäurische« Recht der Laien herabsahen,
so hing das Volk an diesem letzten Rest seiner öffentlichen
Betätigung, an dieser Schöpfung seines Geistes und Wesens
noch zäh genug, um nicht über den Wandel in eine tief erregte
Stimmung zu geraten. Der übrigens nicht zu übertreibende Volkshaß
richtet sich freilich weniger gegen die römischen als die Juristen,
die Berufsrichter an sich. Die beklagte Rechtsunsicherheit
wurde zunächst nur noch größer. Die früheren, für die niederen
Schichten besonders empfindlichen Mißbräuche, vor allem die
Käuflichkeit der Richter, schwanden auch jetzt nicht; gerade der
des neuen Rechtes Kundige konnte sein Schäfchen ins Trockene
bringen, ebenso, wer rechtskundig tat, wie der Gerichtsschreiber
oder der Fürsprech, der Advokat.


Aber die Juristen haben für jene Zeit noch eine andere
Bedeutung gehabt, wieder im Sinne der Einbürgerung einer im
Grunde volkstumsfeindlichen höheren Kultur: sie waren die ersten
Vermittler und in Verbindung mit ihrer Kanzleiherrschaft die
ersten Förderer der geistigen Bewegung des Humanismus.
Sie, die um ihrer besseren Ausbildung willen und bei ihrer
starken Begehrtheit in immer größerer Zahl nach Italien zogen,
selbst als es schon deutsche Universitäten gab, wurden hier von
der humanistischen Strömung ergriffen, die besonders auch die
oberitalienischen Universitäten erobert hatte. Es handelt sich zunächst
nur um eine mehr äußerliche literarische Beeinflussung in
Richtung des Stils, der formalen Kultur, nicht um Annäherung
an das Wesen der eigentlichen Renaissance. Diese faßt man
neuerdings zutreffend überhaupt nicht einfach als Neubelebung
antiken Geistes auf – wie ja auch schon Burckhardt neben der
Antike als zweiten Faktor den italienischen Volksgeist hinstellte –,
sondern als reifste Frucht der mittelalterlichen Kultur selbst, als
Leistung der christlichen wie der volkstümlichen Kräfte des Mittelalters.
Die stärkere Wendung zur Antike, die ja (vgl. S. 64)
immer ein belebendes Element des Mittelalters gewesen ist, trug
die Keime zu einer neuen, unmittelalterlichen Entwicklung in sich,
aber sie ist doch ein Fortschritt, den das Mittelalter
selbst machte. Man hat z. B. von französischer Seite Frankreich,
das alte Land des »studium«, als eigentlichen Ausgangspunkt
der Renaissance hingestellt, und sicherlich sind auch gewisse
Elemente derselben zuerst dort entwickelt worden. Die stärkere
Hinneigung zur Antike war aber in letzter Linie die Folge
der arabischen Befruchtung, und dieser Zug mußte dann in
Italien um so mehr hervortreten, als überhaupt das Bildungsübergewicht
Frankreichs auf das mächtig seine Kräfte entwickelnde
Italien überging, vor allem im 15. Jahrhundert, und dieses
Land überdies durch die Denkmäler der Antike auf seinem Boden,
durch seine Sprache und das niemals erstorbene römische Recht
noch mit der Antike wirklich zusammenhing. Dieser Zusammenhänge
wurde man sich bei dem vermehrten Studium der Antike
stärker bewußt, für deren Geist aber um so empfänglicher, als
die hohe geldwirtschaftliche Entwicklung Italiens nicht nur die
äußeren Lebensverhältnisse, sondern auch Weltanschauung und
Lebensauffassung auf einen Stand brachte, der sich dem der Antike
wenigstens näherte. In der entsprechenden Gestaltung wirkte
das Studium der Antike von Italien aus auf die übrigen Länder
dann wie eine neue Offenbarung, auf Deutschland freilich, wie
gesagt, zunächst nur nach der formalen Seite. Hatte Italien
auf Deutschland schon durch die Folgen der Kaiserpolitik und die
Römerzüge vielfältige Wirkung geübt, machte dann der immer
regere Handelsverkehr nicht nur den deutschen Kaufmann zum
Schüler des italienischen, sondern beeinflußte auch wie der sonstige
Verkehr, z. B. infolge der ausgedehnten Söldnerdienste deutscher
Ritter, die äußere Kultur mehr und mehr, so wurde auf geistigem
Gebiet Italiens Einfluß an Stelle des französischen immer maßgebender.
Der Zug der Studenten ging, wie gesagt, immer
stärker nach Italien, ohne daß aber derjenige nach Frankreich
aufhörte.


So war die Übertragung der humanistischen Strömung, mit
deren italienischen Trägern man zum Teil auch durch den Aufenthalt
einiger derselben in Deutschland selbst bekannt wurde, etwas
durchaus Natürliches. Sie knüpft indes eben vor allem an die
in Italien gebildeten Juristen. Es wurde insbesondere die
zum Teil mit Juristen besetzte Kanzlei zur Pflege- und Vermittlungsstätte
der neuen, wesentlich formalen Richtung. Auch
in Italien pflegten ja gerade in ihr die Humanisten die Eloquenz,
den neuen klassischen Stil. Ein italienischer Humanist, der bekannte
Aeneas Sylvius, war dann auch in Deutschland selbst
in der kaiserlichen Kanzlei tätig und von großem Einfluß auf
manchen Deutschen. Die formale Seite hat aber auch auf jenes
geistlich-gelehrte Studium, das in der Theologie gipfelte, gewirkt.
Vielleicht im Zusammenhang mit einer stärkeren Berücksichtigung
der antiken Autoren schon seitens der älteren Schulwissenschaft
ist vor allem in den Niederlanden eine durchaus
religiös gerichtete, aber den klassischen Autoren zugewandte Bildung
erblüht, die auch den deutschen Nordwesten und Westen beeinflußte
und zugleich stark pädagogisch gerichtet war. Niederländischer
und langer italienischer Aufenthalt haben auf den trefflichen
Rudolf Agricola gewirkt, der neben gewissen abenteuerlichen
Wanderaposteln der Mitte des 15. Jahrhunderts, wie Petrus
Luder, zuerst den Humanismus um seiner selbst willen vertrat
und ihm in Heidelberg außerhalb der Universität eine Stätte
gründete. Die Seele des neuen Lebens, das sich dort entfaltete –
daneben wären noch andere südwestliche kleinere weltliche und
geistliche Höfe zu nennen –, war der Kanzler Johannes v. Dalberg,
der spätere Freund Celtes’ und Reuchlins. Wichtig wurde dann
vor allem die seit etwa 1470 beginnende Eroberung einzelner
Universitäten durch die Humanisten, was zunächst nichts weiter
besagte als Fürsorge für den Unterricht in der neuen Eloquenz,
besonders auch im Interesse der Kanzleien. Die Pflege reinen
Lateins erstreckte sich zugleich immer auf die Dichtung – diese
war noch wie früher ein Betätigungsfeld der gelehrten Bildung –,
bedeutete also überhaupt eine neue literarische Richtung.


Aber es handelte sich doch mehr und mehr nicht nur um eine
neue Form, sondern um einen neuen, an der Antike genährten
Geist, der auch das Leben der jüngeren Humanisten »modern«
gestaltete. Mit dem jugendlichen Hochmut einer neuen, zukunftsfreudigen
Richtung, mit stolzer Verachtung des Alten, mit radikaler
Kritik und großen Tiraden ging diese jüngere Schule vor. Es
kam etwa seit 1500 an den Universitäten naturgemäß zu scharfen
Kämpfen, zur Abwehr der Eindringlinge, die im übrigen auch ihre
ernsten Ziele hatten. Es ging doch schon um die Beseitigung
des bisherigen scholastischen Bildungsideals. Insbesondere
handelte es sich jetzt um die Neugestaltung der Artistenfakultäten
(s. S. 147). Um 1520 hatte die neue Strömung, gefördert
von Fürsten und Städten und von der Jugend begrüßt, in der
Hauptsache über den verzopften Scholastizismus gesiegt. Ein beachtenswertes
Moment ist übrigens die Einfügung des Griechischen
in den Studienkreis. Früher als die Universitäten wurden zum
Teil die Lateinschulen humanistisch gefärbt. Im ganzen war es
in Deutschland eine wesentlich gelehrte, dabei stark formale
und äußerliche Bewegung, keine allgemeinere geistige Umwandlung,
wenigstens nicht zunächst. Der freiere naturwissenschaftliche Geist
schon des 16., dann namentlich des 17. Jahrhunderts, die verstandesmäßige
Aufklärung, die Ideale der Freiheit und Humanität,
der schönen Bildung im 18. Jahrhundert und die politischen
Ideale dieses und des 19. Jahrhunderts sind jedoch teilweise
Folgeerscheinungen der Neubelebung der antiken Kultur. Was
aber die notwendige Herbeiführung einer Verweltlichung betrifft,
so hat der Humanismus die in ihm steckenden Keime dazu
vorerst nicht entwickeln können. Er sah wohl das moderne, in
der Antike ruhende Ideal des freien Menschentums, aber es
lag ihm zu fern. Er ist im 16. Jahrhundert zum Diener der
Theologie geworden, wie ihn ja auch die Kirche in seinen Anfängen
nicht bekämpft hat. Die Antike hat ferner einen neuen patriotischen,
nationalen Geist in manchem Humanisten erweckt, wozu
auch der Gegensatz zu den hochmütigen italienischen Leuchten beitrug,
aber im Grunde bewahrte der Humanismus die Internationalität
mittelalterlichen Geisteslebens, die auf das gemeinsame
Band der Kirche zurückgeht. Er hat den Verstand von
der äußerlichen Übung seitens der Scholastik auf die Betrachtung
der Menschen und des Lebens gelenkt, und ein Mann wie Erasmus
zeigt auch den höheren Dingen gegenüber rationalistische Haltung
(s. S. 155 f.). Der Humanismus hat auch einen neuen kritischen
Geist entwickelt, der aber zunächst auf die gelehrte Kritik und
die Weckung geschichtlichen Sinnes sich beschränkte, im übrigen
ebenso von anderen Strömungen der Zeit geweckt war. Er hat
die Bildung durch tieferes Eindringen in die Schätze der Antike
stofflich erweitert und die Lebensauffassung und die Moral, ohne
sie auf neue Grundlagen zu stellen, gewandelt und vertieft. Er
hat endlich auch eine individuellere Geisteshaltung gefördert,
aber zum Teil nur infolge seiner bewußten Weltlichkeit und der
Wertschätzung eigener geistiger Kräfte. Wir haben ferner bereits
(S. 74) festgestellt, daß das Mittelalter schon lange vorher solcher
Haltung keineswegs bar ist. Gerade zu Ausgang desselben
wirkten überdies auch andere Strömungen und die Zeitverhältnisse
in der bezeichneten Richtung[11]. Zu einem schrankenlosen
Individualismus nach italienischem Muster sind im übrigen unter
den Humanisten selbst nur wenige radikale Köpfe gekommen.
Aber unterschätzen darf man die Wirkungen des Humanismus
auch nicht. Die Persönlichkeit zum Ausdruck zu bringen, ist sein
Bestreben, sei es auch nur durch die äußeren Mittel der Eloquenz.
Der Stolz auf die feine Bildung hat zugleich etwas Aristokratisches.
Er wird aber später zu jenem volkstumsfeindlichen Bildungshochmut.
Durch Latinisierung und Gräzisierung der Namen fällt man
ganz aus dem Volkstum heraus. Es erfolgt eine Neubelebung
der lateinischen Schriftsprache, ein neues Zeitalter des lateinischen
Briefes setzt ein, der den deutschen freilich nicht mehr verdrängen
konnte.


Das feinere Schönheitsideal, das die Humanisten literarisch-stilistisch
pflegten, drang gegen den volkstümlichen Geist, der auch
diese neuen Kulturmenschen zum Teil noch unter die derbe Volksart
beugte, erst langsam durch: noch langsamer erobert dieses
antik-südliche Formempfinden die noch durchaus volkstümliche
Kunst, der dann freilich schließlich das Rückgrat gebrochen wurde.
Das gehört nicht mehr in die Geschichte des Mittelalters. Niemals
aber wurde diese künstlerische Renaissance von
unserem Volk wirklich innerlich erfaßt. Sie entsprach dem äußerlichen
Prunk, den die reichen Kaufherren und dann die wiederum
zu kulturellen Mittelpunkten sich aufschwingenden Höfe entfalteten.
Auch dieser neue Fürstenstaat, den das ausgehende Mittelalter
entstehen sah, gehört in seiner ausgebildeten, unvolkstümlichen
Art nicht mehr in das Mittelalter und ebensowenig die
völlige Herabdrückung des Standes, der der älteste Born des
Volkstums war, des Bauern, der ja allerdings in der höfischen
Zeit schon der Gegenstand des ritterlichen Spottes gewesen und
zu Ausgang des Mittelalters ein solcher für den auf seine Zivilisation
stolzen Städter geworden war. Aber zu Ende des Mittelalters
war er trotz allen Druckes noch kraftvoll genug wie das
niedere Volk überhaupt. Aus solchen Kreisen stammte Luther.


Die bestimmende Macht des Mittelalters war die abendländische
Kirche. Mit der Erschütterung dieser überragenden Macht geht
das Mittelalter zu Ende. Hat die Reformation diese entscheidende
Bedeutung gehabt? Insofern sie die Universalität
dieser Kirche, ein wesentliches Moment ihrer Herrschaft, zerstörte,
gewiß. Diese Universalität war schon durch die nationalstaatliche
Machtentwicklung im Westen und Norden Europas gefährdet,
und die aufsteigende Entwicklung der deutschen Landesherren
hatte auch bereits gewisse Selbständigkeitsbestrebungen in kirchlicher
Hinsicht gezeitigt. Es war kein Zufall, daß die Reformation
mit den Landesherren paktierte. Deren Macht verlieh
der großen Spaltung Dauer und Festigkeit. Der kräftigere Staat
hat dann auch in der Richtung das eigentlich mittelalterliche,
d. h. kirchliche Zeitalter zu Grabe zu tragen geholfen, als er, wie
schon die Städte, die Macht, die die Kirche über das gesamte
Leben ausübte, ihre weltlich-politisch-kulturelle Wirksamkeit mehr
und mehr beschränkte. Das ausgehende Mittelalter war überhaupt
auf dem Wege zu einer Säkularisation des Lebens.
Aber die Reformation ist in Wahrheit doch der Hemmschuh der
weiteren Säkularisation gewesen, und das Mittelalter ist mit
ihr im Grunde nicht zu Ende gegangen. Trotz der kirchlichen
Herrschaft hatte es ja ein volkstümliches weltliches Leben immer
gegeben. Aber die bäuerlich-kriegerische Laienkultur des frühen
Mittelalters zunächst war doch in allen höheren Beziehungen von
der Kirche geleitet. Ein erstes Freimachen bedeutete dann die
ästhetisch-gesellschaftliche Kultur des Rittertums. Wichtiger wurde
die breitere Laienkultur des auf wirtschaftliche Interessen gegründeten
Bürgertums mit der Durchsetzung des modernen Elements
der Geldwirtschaft und der Zerstörung des Lehnswesens, der bisherigen
sozialen Hauptgrundlage. Besonders durch den Handel
und Verkehr war auch das Gebiet der weltlichen Interessen immer
vielseitiger geworden. Zu dem Krieger und dem Bauern hatten
sich der Handwerker und vor allem der Kaufmann mit seinem
durchaus weltlichen Gesichtskreis gesellt. Mehr noch als die
Städte, die neuen Mittelpunkte einer allseitigen Kulturpflege, war
dann der territoriale Staat infolge der durchgreifenderen Zusammenfassung
äußerer Kräfte im Gegensatz zu dem längst verfallenen
feudalen Gesamtstaat fähig, Träger höheren weltlichen
Kulturlebens zu sein. Bereits hatten sich auch die Anfänge eines
neuen weltlichen Beamtenstandes entwickelt, der höhere Kräfte
aus Adel und Bürgertum zu nicht von der Kirche bestimmten
Aufgaben heranzog. Stadt- und Staatsverwaltung weckten ein
Gefühl der Verantwortlichkeit ohne kirchlichen Hintergrund; ein
neuer Gesichtspunkt war das allgemeine Wohl um seiner selbst
willen. In der Lebensauffassung hatte sich in der ritterlichen
wie in der bürgerlichen Kultur ein von der letzteren vergröbertes
Ideal des Weltgenusses dem kirchlich-asketischen Ideal nachdrücklich
entgegengestellt.


Auch die Kunst löste sich aus ihrer kirchlichen Bindung. Schon
im aristokratischen Kulturzeitalter war sie mehr und mehr in den
Dienst des Luxus der Herren getreten, und derjenige der reichen
Städter erweiterte noch diese weltlichen Aufgaben. Es wurde
überhaupt die städtische Entwicklung der Geldwirtschaft und der
immer ausgebildeteren technischen und gewerblichen Arbeit folgenreich,
insbesondere für die führende Baukunst. Schon in der
romanischen Zeit war die Bedeutung der Laien stärker geworden,
je mehr die technischen Ansprüche stiegen. Noch entscheidender
war der Laienanteil bei der Gotik. Die reiche Ausarbeitung der
Bauten zeigt die stärkere Rolle der Technik. Dehio weist treffend
darauf hin, daß dieser Stil dreimal weniger Material, aber zehnmal
mehr Arbeit verlangt als der romanische. Die meist namenlosen
Meister der gotischen Bauten sind auf dem Boden internationaler
technischer Überlieferung erwachsen, auf dem Boden
vor allem des fortgeschrittenen städtischen Handwerks. Auf diesem
Boden erwuchsen auch die großen Maler und Bildhauer des ausgehenden
Mittelalters. Die Künstler waren durchaus Handwerker,
daher die Volkstümlichkeit ihrer Kunstübung, daher freilich auch
eine gewisse Bürgerlichkeit und Schulmäßigkeit, über die hinaus
nur einzelne zu höherer Freiheit, zu idealerem Schwung gelangten.
Das bürgerliche Leben selbst erweitert im übrigen die Aufgaben
der Kunst, insbesondere der Malerei (Porträtmalerei u. a.). – Noch
wichtiger wurde die geistige Entwicklung. Seit dem 12. und
13. Jahrhundert war die Laienbildung in immer weitere Kreise
gedrungen. Es war freilich nur die geistlich bestimmte Bildung,
aber das Bildungsmonopol der Geistlichen war gefallen, die
Schranken zwischen Geistlichen und Laien waren niedergebrochen.
Mehr und mehr kamen in diese Bildung dann rein weltliche Bestandteile,
denen sich der Klerus selbst nicht versagte; vor allem
beobachteten wir die neue Bedeutung des Römischen Rechts. Die
für das ganze Mittelalter so wichtige Antike gewinnt überhaupt
über die kirchliche Zurechtstutzung hinaus Geltung, und an ihre
Weltlichkeit knüpfen sich zunächst durch den Humanismus trotz seines
formalistischen Charakters wenigstens die Ansätze zu einem neuen,
freien, zum Teil kaum noch an das Christentum gebundenen
geistigen Lebensinhalt (s. S. 151). Der geistige Aufschwung der
Laien im Zusammenhang mit den fortgeschritteneren Erfordernissen
des Lebens äußert sich weiter in den Anfängen eines weltlichen
Gelehrtenstandes mit besonderen Berufszielen.


Und endlich hatte das Laientum auch auf das religiöse
Gebiet selbst hinübergegriffen. Daß die religiöse Wahrheit nur
in den Lehren der Kirche beschlossen sei, war die charakteristische
Auffassung des Mittelalters. Dagegen hatten sich immer neue
Sektenbildungen und Ketzerbewegungen ständig erhoben: aber die
Kirche blieb siegreich, zumal sie seit der stärkeren Zunahme solcher
Bewegungen (s. S. 129) zu den scharfen Abwehrmaßregeln der
Inquisition und der Ketzergerichte gegriffen hatte. Die allgemeine
Opposition des ausgehenden Mittelalters gegen die Mißstände
innerhalb der Kirche, vor allem gegen das geldliche Aussaugungssystem
der Kurie hatte mit einer Abwendung von der Kirche
selbst, die ja viel zu sehr mit dem ganzen Leben verknüpft war,
nichts zu tun. Der gewaltige Haß gegen die Pfaffen und ihre
Sittenlosigkeit namentlich ist eine rein soziale Erscheinung und hat
seinen Grund in der seit langem beklagten und von den kirchlichen
Reformern selbst immer wieder bekämpften Verweltlichung der
Kirche, die wieder mit dem neuen weltlich-politisch-juristischen
System der Papstkirche und dem gewaltigen Besitz der Kirche
zusammenhängt. Die Streitigkeiten der Städte mit den kirchlichen
Behörden sind nur die Folge des Ernstes der städtischen Verwaltung,
des Aufsichts- und Regelungsrechts der Städte wie des
Grundsatzes der gleichen bürgerlichen Rechte und Pflichten: deshalb
suchten die Städte das Schulwesen, die Armen- und Krankenfürsorge
in die Hand zu bekommen, deshalb bekämpften sie den gerichtlichen
Sonderstand der Geistlichen und ihre Ansprüche auf Freiheit von
Abgaben und Ungeld. Sonst aber herrschte gerade in den Städten
eine übertriebene äußere Kirchlichkeit (s. S. 129 f.). Selbst bei den
Vertretern der neuen geistigen Bewegung, den Humanisten, ist
von wirklicher Kirchenfeindlichkeit trotz allen Spottes über den
faulen und dummen Klerus nicht die Rede, höchstens bei den
späteren von einem religiösen Indifferentismus. Ansätze zu einem
gewissen Heidentum sind freilich, wie gesagt, ebenso wie die Anfänge
verstandesmäßiger Aufklärung bei ihnen vorhanden. Aber
Ketzer wollten sie nicht sein und ja nicht mit der religiös aufgeregten
Masse gehen. Mit Luthers erstem Auftreten gegen den
Papst waren sie einverstanden wie alle Welt, vor allem auch mit
seiner Wendung gegen die Klöster und die Askese. Bald aber
wurden sie in der Mehrheit Gegner der Bewegung: Luther dachte
ja vielfach unfreier, kirchlicher als die damaligen Päpste. Auf
Befreiung von einem geistigen Bann zielte er durchaus nicht
hin, sie selbst freilich auch kaum.


Luther wieder knüpfte an den Humanismus nur in Verwertung
der neuen philologischen Kritik und Sprachkenntnis wie in dem Zurückgehen
auf die Quellen an. Sein Ziel war neben der allgemein
geforderten Beseitigung der Verdorbenheit und der äußeren Mißstände
der Kirche ihre innere Besserung, weil er ein Herz für die
Kirche hatte. War er in jener Beziehung der gewaltige Stimmführer
des allgemeinen Hasses gegen die römische Kurie, sah die gärende
sozial-religiöse Massenbewegung der Zeit in ihm den ersehnten
Führer, so war er auch als Reformer nur der Vollender längst
vorhandener Strömungen. Abgesehen von dem allgemeinen
geistigen Unbehagen und der beginnenden Skepsis der Gebildeten,
herrschte doch auch im Gegensatz zu den abergläubischen Aufregungen
und Stimmungen der Masse, aber in einem gewissen
Zusammenhang mit dem beobachteten tieferen religiösen Bedürfnis
derselben besonders in Deutschland ein verständiger systematisch-reformerischer
Geist auch innerhalb der geistlichen Kreise,
vor allem bei den Gelehrten der Universitäten. Er richtete sich,
nicht ohne den Einfluß nationaler Abneigung, namentlich auch
gegen die Kurie und bekundete sich in einer starken reformerischen
Literatur ebenso wie in den großen Reformkonzilien des 15. Jahrhunderts.
Selbst in der Kritik der Lehre gefielen sich später
einzelne Gelehrte, vor allem manche der Kurie deshalb verdächtige
Humanisten. In dieser Beziehung hatten radikalere Geister aber
längst tiefer gegriffen, Wicliff und vor allem Hus, der völlig
mit der römischen Kirche brach. Und eben an die Wurzeln des
Systems griff nun auch Luther: er mußte zum Abfall kommen.
Aber weiter war Luther außer von jenem allgemeinen religiösen
Drang von der echt deutschen, innerlichen religiösen Stimmung
ergriffen, die bereits die Mystiker im Gegensatz zur äußeren
Kirche gepflegt hatten. Die innerliche Versenkung in Gott unmittelbar,
das unmittelbare Verhältnis des Individuums zu Gott,
ist das Wesentliche auch bei Luther, der alles allein auf das
Wort Gottes setzt, ohne menschliche, priesterliche Autorität. Das
germanische Persönlichkeitsgefühl, immer (s. S. 74 f.) lebendig und
stark, jetzt (s. S. 152) überhaupt mächtig angeregt, dringt nun auch
in die von der Kirche behütete christliche Glaubenswelt. In der
Einsetzung der Gemeinde als Trägerin der christlichen Ordnung
liegt gleichzeitig der Sieg des Laientums auch innerhalb der Kirche.


Auf allen Gebieten war so die jahrhundertelange Auseinandersetzung
des Volkstums mit den fremden Kulturelementen zu einer
gewissen Entscheidung gekommen. Das Deutsche, Antiromanische
der Reformation liegt nicht in der Reformbewegung selbst, auch
nicht im Gegensatz zur Papstkirche – diese Strömung ist keineswegs
auf Deutsche oder Germanen beschränkt –, sondern in
dem innerlichen und dem selbständig-individuellen Charakter des
Protestantismus, in dem Betonen der Persönlichkeit. Aus diesem
deutschen, echt volkstümlichen Kern der Reformation entwickelte
sich dann später der Gegensatz zum Romanismus noch schärfer
und bewußter. Schließlich ist es auch bezeichnend, daß gerade die
germanischen Völker überhaupt zum Abfall von der römischen Kirche
kamen. An sich war der Bruch mit der mittelalterlichen Kirche
die notwendige Folge der größeren geistigen Reife der Menschen.
Daß nun eben die Deutschen zu einer tieferen geistigen Religion,
freilich nur grundsätzlich, kamen, war eine erste für die Gesamtkultur
wichtige höhere Kulturtat. Grundsätzlich war von Luther,
gegenüber der Askese, auch das Recht der Welt festgestellt, waren
Religion und Welt reinlich geschieden, freilich sollte die letztere
durchaus von christlichem Geist erfüllt sein. Die tatsächliche Entwicklung
war aber die, daß die Geistigkeit arg verhüllt ward,
daß die Innerlichkeit von einer spitzfindig-dogmatischen äußerlichen
Kirchlichkeit zurückgedrängt, daß die individuelle Freiheit
und die Weltlichkeit von den theologischen Interessen und kirchlichem
Ernst überwuchert, daß endlich die Volkstümlichkeit auch
seitens der neuen Kirche durch ihre gelehrte Färbung wie durch
ihren Bund mit dem neuen Staat bedrängt wurde.


Fußnote:




[11] Vgl. Steinhausen, Gesch. d. deutschen Kultur II², S. 194 f.












Register.





	Abgaben 39, 42, 94 f., 135 f.


	Abhängigkeitsverhältnisse 13, 16, 26 f., 33 f., 36, 39
    ff., 43, 94 ff., 135 f.


	Ackerbau 6, 12, 16, 24 f., 42, 44 f., 48,
    97.


	Adel 16, 25, 39 ff., 80 f., 91, 94, 106,
    110, 112, 115 ff., 126, 128, 133
    f., 138.


	Ärzte 144 f., 147.


	Ästhetische Kultur 78, 82, 86 ff., 105.


	Äußerlichkeit 84 f., 89, 123, 129, 133 f., 145 f.


	Alemannen 10, 18, 24 f., 40.


	Antike 11, 13, 19, 34, 44, 52 ff., 63
    f., 69, 72, 78, 142 f., 149 ff., 155.


	Arabische Einflüsse 78 f., 103, 144, 146, 149.


	Arbeit 97 f., 105, 119, 123, 154.


	Aristokratischer Geist 54, 87, 91 ff., 94, 102, 112,
    114, 120, 128, 132.


	Arme, Armut 31, 131, 134 ff., 155.


	Askese 32 f., 56, 64 ff., 71, 90, 118,
    131, 134, 156 f.


	Ausbau des Landes 23, 40, 44, 110.


	Backkunst 12, 52, 125.


	Badewesen 87, 126 f.


	Bäuerlich-ländliche Haltung 23 f., 45, 48 f., 57, 76, 91,
    98, 123.


	Bauer, bäuerliches Leben 16, 43, 76, 92, 94 ff., 104,
    107, 113, 127 f., 135 f., 139, 152 f.


	Bauernaufstände 136.


	Baukunst 46, 52 ff., 59 f., 63, 78, 87
    f., 99, 102 f., 121, 142, 154.


	Bayern (Stamm) 17 f., 24 f., 40.


	Beamtentum 13, 106, 116 f., 143, 154.


	Befestigung 47 ff., 104.


	Beleuchtung 51, 124.


	Benehmen 82, 84, 87, 89, 122, 139.


	Bettelorden 131, 133 f., 145.


	Bier 12, 44, 52, 122, 125.


	Bildung 14, 19, 24, 54 ff., 61 ff., 72, 78,
    142 ff., 152; siehe auch Frauenbildung, Laienbildung.


	– geistliche 34, 54 ff., 61 ff., 84, 112, 144.


	– gesellschaftliche 83 f.


	Bischöfe 47, 54 ff., 62, 65 ff., 87, 91,
    131.


	Briefe, Briefverkehr 61, 63, 75, 121, 139, 152.


	Brot 44, 52, 125.


	Bruderschaften 38, 130, 137.


	Buchdruck 142.


	Buchmalerei 60, 63.


	Bürgertum 47 f., 76, 80, 92, 94, 98
    ff., 102, 104, 107, 113 ff.


	Burg 47, 49 f., 85 f., 88, 128.


	Byzantinische Einflüsse 78.


	Christianisierung 10, 15 f., 19, 21, 25, 28
    ff., 33, 69 f., 109.


	Demokratischer Geist 115 f., 128, 142.


	Derbheit 27, 90, 121 f., 139 f.


	Deutsch (Volksbezeichnung) 21 f.


	Deutsche Sprache s. Sprache, Schriftsprache.


	Deutscher Orden 110, 117 f.


	Deutsches Reich 3, 23 f., 57, 67 f., 107 ff.


	Dialektik 61, 103.


	Dichtung 7, 17, 25, 30, 34 f., 60 f., 82,
    84 f., 87, 91, 93 f., 107, 111
    f., 121, 139 f.


	– lateinische 61, 63 f., 150.


	Dorf 10, 47 f., 50.


	Egoismus 69, 104, 106, 115, 118, 120.


	Ehe 37, 83, 98.


	Eigenart, nationale 7, 16 ff., 22, 25 ff., 34 ff., 53,
    58, 66 f., 69, 73, 75 f., 82,
    89, 93, 108, 148, 157.


	Einfachheit 45, 50 f., 97, 123 f.


	Eloquenz 150, 152.


	England 100 f., 105, 117.


	Erblichkeit der Ämter 39, 42, 56, 106.


	– der Güter 95 f.


	– der Lehen 39, 42, 80.


	Erziehung 22, 93.


	Fahrende 34 f., 114, 128, 138.


	Familie 5, 16, 37.


	Farbenfreude 51, 86, 128.


	Fasten 33, 44, 52.


	Fastnachtsspiele 138 f., 141.


	Feste 97, 125 ff., 130, 137 f.


	Fischnahrung 52.


	Fischzucht 44.


	Fleischnahrung 52, 124.


	Fluchtburgen 25, 49.


	Formalismus 32, 119, 122.


	Franken (Stamm) 10 ff., 21, 23 f., 39 f., 52, 81,
    108 f.


	– Herzogtum 24.


	Frankreich 66, 82, 103 ff., 117, 123, 129,
    149 f.


	Französische Einflüsse 55, 73, 81 f., 88 f., 92 f., 103,
    111, 127, 141, 149 f.


	Frauen 5, 30, 33, 37, 82 ff., 86 f., 89,
    122, 126, 133, 139, 147.


	Frauenbildung 22, 55, 62, 82 f., 143.


	Frauenhäuser 126 f.


	Frauenraub 4, 37.


	Freie 5, 16, 27, 38 ff., 42 f., 80
    f., 98.


	Friesen 4, 7, 9 f., 18, 21, 26, 46.


	Fronden 40 f., 95.


	Fürsten s. Landesherren.


	Fußvolk 116.


	Garten 44.


	Gau 42.


	Gebundenheit 27, 73 f.


	Gefolgschaft 5, 38.


	Gefühlsleben 32, 120 f., 132 f., 141; s. auch Gemütsleben.


	Geistesleben 6 f., 34 ff., 54 ff., 61 ff., 78 f., 97
    f., 103 f., 118, 141 ff.


	Geistliche 14 f., 22 f., 30, 33 ff., 37, 54
    ff., 61 ff., 65 f., 70, 80, 83, 91,
    102 f., 106 f., 111 f., 114 ff., 126, 128
    ff., 133 f., 143 ff., 147, 155 f.


	– niedere 128, 130, 133 ff.


	Geldwirtschaft 13, 94 f., 102, 117 f., 128, 134,
    154.


	Gelehrtenstand 155.


	Gemüsebau 9, 12, 44 f.


	Gemütsleben 28, 33, 35, 98.


	Genossenschaftlicher Geist 27, 37 f., 80, 96, 119.


	Genußsucht 85, 90, 118, 122 f., 126 ff., 131
    f., 137, 139, 141.


	Gerichtswesen 36, 42, 96, 106, 115, 148.


	Germanen 3 ff., 69, 81.


	Geselligkeit 83 f., 89, 92, 122, 127, 137 f.


	Gesellschaftliche Kultur 72, 77, 79, 82 ff., 91, 122.


	Gewalttätigkeit 27, 31, 77, 96, 139.


	Gewerbe 6, 13, 18, 45 f., 98 f., 118.


	Gewürz 8, 12, 46, 52, 78, 86, 100,
    124 f.


	Gilde 37 f., 100 f., 115.


	Glasmalerei 88 f.


	Glaubensleben, volkstümliches 28 ff., 97 f., 130, 134.


	Gotik 88 f., 103, 108, 154.


	Grafen 13 f., 36, 40, 42, 80.


	Grausamkeit 5, 28.


	Grobianismus 122, 139.


	Grundbesitz 38 ff., 48, 76, 94.


	Grundherrschaft 12, 25 f., 41 ff., 94 ff.


	Haartracht 17, 25, 51, 86, 97.


	Habgier 31, 77, 107, 114, 123, 136
    f., 139.


	Handel 8 ff., 12, 24, 26, 46 f., 72, 78
    f., 98, 100 ff., 117 ff., 125, 134
    f., 149.


	Handelspolitik 102, 120.


	Handschriften 63.


	Handwerker 45 f., 48, 99 f., 114 f., 118 ff., 127,
    134, 137, 154.


	Hansa 101 f., 107, 120.


	Haus(bau) 6, 27, 50, 97, 124.


	Hausrat 6, 12, 50 f., 86, 97, 124.


	Hauswirtschaft 99.


	Heerwesen 38 ff., 108, 115 ff.


	Heidentum 25, 28 ff., 79.


	Heilkunde 12, 63, 78, 144 ff., 147.


	Heldensang 17, 34 f., 38, 82.


	Herrenhof 40 f., 43, 49, 76.


	Herrenklasse 16, 20, 22 f., 27, 36, 39, 43
    f., 46, 48 ff., 87, 94, 111.


	Hessen (Stamm) 25.


	Höfische Kultur 73, 84, 91, 108, 128, 133.


	Hof, fürstlicher 54, 84, 91, 116
    f., 140.


	Holzbau 6, 50, 53, 124.


	Holzschnitt 141 f.


	Holzschnitzerei 6, 52, 124.


	Humanismus 72, 142, 148 ff., 155 f.


	Humanität 31, 85, 151.


	Humor 137 f., 140 f.


	Hus, Hussiten 136, 156.


	Idealismus 85.


	Immunität 13, 42.


	Individualismus 7, 27, 38, 73 ff., 89, 107,
    152.


	Innerlichkeit 7, 93, 132 f., 156 f.


	Internationalität 71 ff., 81, 107 f., 151.


	Italien 24, 28, 54 f., 63, 78, 100
    f., 105, 117, 120, 123, 148 f.


	Italienische Einflüsse 54 f., 124, 148 f.


	Jagd 36, 82 ff., 93.


	Juden 46, 101, 116, 132, 134 ff., 147.


	Juristen 144, 147 f., 150.


	Kaisertum 11, 14, 19, 55, 57, 72,
    149.


	Kanzlei 15, 61, 143, 147 f., 150.


	Kapitalismus 131, 134 f.


	Karl d. Gr. 16, 19 f., 23, 25, 31, 34
    f., 38, 40, 44, 62 f.


	Kaufleute 8, 46, 48, 92, 100 f., 110,
    115 ff., 119 f., 131, 134 f., 143, 153.


	Ketzer 129, 131 f., 155.


	Kirche 13 ff., 19 f., 28 ff., 40 f., 52, 54,
    56 ff., 64 ff., 69 ff., 79 f., 90 f., 103,
    108, 119, 129 ff., 134, 136, 153 ff.


	– und Kultur 15, 20, 44, 56, 58 f., 64
    ff., 72, 77, 79, 102 f., 145 f.


	– und Staat 56, 65, 67 f., 77, 79, 106,
    153.


	– und Welt 59, 70 ff.


	Kirchenbauten 13, 50, 53 f., 59, 87 ff., 99,
    102, 121, 130, 140.


	Kirchlichkeit 90, 121, 129 f., 132, 155.


	Kleidung 6, 12, 17, 51, 82, 86 f., 97,
    127; s. auch Tracht.


	Kleinkünste 59 f., 78, 87.


	Klöster 20, 25, 33 f., 41, 44, 47, 50,
    52, 54 ff., 62, 65 f., 70, 125,
    136.


	Kochkunst 9, 12, 44, 52, 86, 124 f.


	Königtum 14, 16 f., 28.


	Körperpflege 12, 87, 97.


	Kolonisation des Ostens 48, 96, 98, 109 ff.


	Konventionalismus 75 f., 83, 85, 89, 93, 122.


	Kreuzzüge 22, 68, 73, 77 ff., 81, 96, 103,
    110, 131 f.


	Kriegerischer Geist, kriegerische Interessen 4, 23, 28, 36 f., 49,
    76, 80, 93 f., 104.


	Kultur und Volkstum s. Volkstum.


	Kultureinflüsse s. Antike sowie arabische, byzantinische, französische, italienische, römische Einflüsse.


	Kunst 13, 24, 44, 52 ff., 59 f., 72, 76,
    78, 87 ff., 103, 118, 121, 133,
    141 f., 152, 154.


	– und Kirche 59 f.


	Kunstgewerbe 17, 46, 59 f.


	Kupferstich 141 f.


	Laien 70 f., 132 f.


	Laienbildung 35 f., 62, 118, 143 ff., 154 f.


	Laienkultur 77, 79 ff., 90, 105, 118, 154 f.


	Laienkunst 54, 103, 154.


	Laienreligion 133, 155 ff.


	Landesherren 42, 80, 91, 94, 105 f., 109,
    112, 115 f., 142, 153.


	Landfriede 107.


	Lateinische Sprache 14 f., 19, 55, 61, 111 f., 150.


	Lebenshaltung 6, 17, 42 f., 49 ff., 78, 86
    f., 97, 118, 122 ff.


	Lebensideal 69 ff., 85, 91 f., 154.


	Lehnswesen 39 ff., 80, 105 f., 153.


	Leidenschaftlichkeit 5, 27, 32, 77, 84, 119.


	Lothringen, Lothringer 24, 27, 33, 65, 68.


	Luther 135, 139, 153, 156 f.


	Luxus 17, 50 f., 78, 86 ff., 96 f., 118,
    124, 127, 154.


	Malerei 46, 53, 59 f., 75, 142, 154.


	Markgenossenschaft 16, 23, 38, 118 f.


	Markt(orte) 46 ff.


	Massengeist 128 ff., 156.


	Materieller Geist 118, 122 f., 127 f., 132 f., 141.


	Mauern 48, 50.


	Meier 95.


	Messen, Champagner 100 f.


	Met 52.


	Metallgewerbe 46.


	Milchwirtschaft 18, 52.


	Ministerialen 80 ff., 91 f., 106, 110.


	Minnedienst 81 ff., 90, 92.


	Minnesang 82, 84, 91 ff., 108, 139.


	Mode 51, 89, 92, 97, 127.


	Möbel 51, 124.


	Mönche 46, 63, 65 f., 71, 77, 91, 108
    f., 130.


	Münzen, Münzwesen 8 f., 13, 18, 106, 135.


	Musik 12, 60 f., 82.


	Mystiker 121, 132 f., 156.


	Nahrung 51 f., 82, 97, 124 f.


	Namen 37, 121, 152.


	Nationalgefühl 21, 105, 111, 151.


	Naturalwirtschaft 13, 24, 45, 117.


	Naturgefühl 77, 93, 97.


	Natursymbolik 145.


	Naturwissenschaft 146 f.


	Niederdeutsche 21, 108 f.


	Niedere Klassen 80, 120, 128 ff., 137 ff., 141
    f., 153.


	– Hebung derselben 94 ff., 98 f., 114.


	Nordgermanen 6, 18, 22, 26, 39, 101.


	Nüchternheit 98, 120 f.


	Obstbau 9 f., 12, 16, 24, 44 f.


	Ornamentik 17, 60.


	Ostfranken 21, 23 f.


	Papsttum 65 ff., 131 f., 155 ff.


	Patriziat 92, 102, 114 f., 120, 124.


	Persönlichkeit 74 f., 152, 157.


	Pfalzen 47, 88.


	Phantasie 52, 78 f., 121, 147.


	Philosophie 78, 103 f., 144 ff.


	Plastik 59 f., 89, 142, 154.


	Predigt 131, 133 f.


	Rat, fürstlicher 106, 148.


	Ratsverfassung, städtische 49, 99, 115 f.


	Raub 26, 28, 80, 90, 105, 107,
    117.


	Rechnen 62, 143 f.


	Recht 14, 17, 36, 96, 108 f., 111
    f., 140, 147 ff.


	– römisches 14, 116, 142, 148 f., 155.


	Rechtspflege 28, 148.


	Reformation 136, 153, 156 f.


	Reformbewegung, klösterliche (asketische) 56, 65 ff., 71.


	Reichtum 92, 100, 119 f., 127, 131, 135
    ff.; s. auch Kapitalismus.


	Reiterheer 40, 76, 81.


	Religiosität 85, 90, 129, 132 f., 142, 156.


	Renaissance, italienische 73, 123, 143, 149.


	– karolingische 19, 54.


	– ottonische 55 f., 61.


	Renaissancekunst 142, 152.


	Rittertum 72 f., 76 f., 79 ff., 104 ff., 110, 116 f.


	Rodung 23, 40 f., 44, 110.


	Römerstädte 15, 17, 47 f.


	Römische Einflüsse 4, 7 ff., 12 ff., 25, 50, 72;
    s. auch Antike.


	Romanische Einflüsse 22, 24, 27, 34 f., 44, 66,
    68, 72, 83, 87, 108; s. auch französische, italienische Einflüsse.


	Romanischer Stil 53 f., 103.


	Sachsen (Stamm), 10, 12, 16, 18, 21, 24
    ff., 35, 37, 39, 47, 49 f., 108
    ff., 126.


	Säkularisation der Kultur 153 ff.


	Sänger 17, 35, 89, 92, 114.


	Schauspiel, geistliches 61, 138, 140 f.


	Schenkungen 34, 41, 56, 62, 130.


	Schiffahrt 26, 78, 102.


	Schmuck 8, 12, 17, 46, 51, 78, 86,
    127.


	Schönheitsgefühl 82, 86 f., 152.


	Scholastik 74, 103 f., 108, 145 f., 151.


	Schriftsprache, deutsche 35, 107 f., 111 f., 133, 144.


	Schriftwesen 14 f., 61, 63, 84, 142 ff.


	Schulwesen 14, 55, 61 f., 143 f.


	Schwaben (Stamm) 24 f., 108.


	Seelenglaube 5, 29.


	Seeverkehr 10, 18, 26.


	Selbstgefühl 70, 96, 99, 114, 117, 119,
    121, 128, 137.


	Siedelungen 37 f., 47, 109 f.


	Sippe 5 f., 16, 37.


	Sittenlosigkeit 37, 119, 126 f., 139.


	Sittenprediger 127 f., 131.


	Sittigung 28, 31 f., 69, 84 f., 119.


	Sittliche Anschauungen 85, 119, 127.


	Slawen 3, 21, 23, 26, 46, 108 ff.


	Sonderart 25 f., 75; s. auch Individualismus.


	Sondergeist 107, 120.


	Soziales Leben 5, 13, 37 ff., 72, 76 f., 80
    f., 94 ff., 98 f., 102.


	Spielleute 34 f., 38, 67, 114, 129, 141.


	Spottlust 129, 140.


	Sprache 6, 21 f., 82, 87, 93, 111.


	Staat, staatliches Leben 6, 13 f., 39, 59, 77, 105
    f., 148, 152 ff.


	Stadt, Städtewesen 46 ff., 72, 91, 98 ff., 102 ff., 107,
    110, 113 ff., 127 f., 147, 153, 155.


	Stadtherren 48, 99.


	Stadtverwaltung 99, 115 f., 118 f., 143, 147.


	Stände, ständischer Staat 106, 115 f.


	Stammesgegensätze 18, 21, 26 f., 38, 108.


	Stammeskultur 23 ff., 108.


	Standesideal 70 f., 90.


	Standessonderung 43, 70, 76, 81, 91, 107,
    116, 127.


	Steinbau 9 f., 12, 15, 20, 24, 44, 50,
    53 f., 102, 124.


	Steuern 13, 99, 106, 116 ff.


	Straßen 13, 98, 120.


	Tanz 5 f., 35, 82, 93, 97, 122.


	Tapferkeit 28.


	Teppiche 50, 124.


	Theologie 103, 144 ff., 150 f., 157.


	Thüringer (Stamm) 18, 25, 108, 110.


	Tischsitten 122.


	Tracht 17, 25, 51, 82, 86, 92, 97,
    128.


	Treue 38, 85, 105, 119.


	Trinkfreude 5, 17, 27, 31, 52, 90, 125
    f.


	Tuchhandel 18, 26, 46, 100 f.


	Turnier 82, 84 f., 89, 92, 138.


	Unbändigkeit 5, 7, 27, 80, 104, 114,
    122, 139.


	Unbildung 62, 97.


	Universitäten 144 ff., 148 ff.


	Unmäßigkeit 52, 97, 122, 126 f., 139.


	Unsicherheit 23, 28, 102, 107.


	Unvolkstümliche Strömungen 142 f., 148, 152, 157.


	Urkunden 61, 63, 111 f.


	Vaganten 129.


	Vasallität 38 f., 82.


	Verfassung 13, 39; s. auch Lehnswesen, Staat.


	Verfeinerung 42, 50 ff., 86 f.


	Verkehr 42, 46 ff., 106.


	Verwaltung 13, 42, 49, 99, 106, 116
    ff., 143, 154.


	Verweltlichung der Kirche 63 f., 65, 79, 129 ff., 136,
    155.


	Viehzucht 6, 24 ff., 45, 48.


	Völkerwanderung 3 f., 7, 11, 17, 23, 25.


	Volkslied 114, 141.


	Volksprediger 133 f., 136, 141.


	Volkstümlicher Geist 73, 76, 93, 114, 128 ff., 137
    ff., 140 ff., 153 f.


	Volkstum und Kultur 1 f., 22, 34 f., 53, 69 f., 104,
    111, 113, 148, 157.


	Waffen, Bewaffnung 12, 17 f., 27, 46, 50, 82.


	Wandmalerei 53, 59, 88.


	Weberei 6, 18, 26, 45 f., 99.


	Wein 8, 12, 26, 52, 125.


	Weinbau 9 f., 12, 16 f., 24, 44 f., 52,
    125.


	Weltfreudenideal 85, 90, 120, 123, 128, 137,
    141, 154.


	Weltlichkeit 65, 69 f., 73, 77, 79, 90,
    128 f.


	Weltverneinung 70 f.


	Wolle 6, 18, 45, 100 f.


	Wundersucht 29, 79, 132.


	Zauberei 7, 29 f., 132.


	Zinsbauern 16, 40 f., 45, 94 ff.


	Zölle, Zollwesen 13, 46 f., 98, 102, 115, 117.


	Zunft 99 f., 104, 114 f., 118 f., 128, 130,
    134, 137.







Verlag von Quelle & Meyer in Leipzig




Der deutsche Staat
des Mittelalters


Ein Grundriß der deutschen Verfassungsgeschichte
von Geheimrat Professor Dr. G. v. Below



2 Bände. 1. Band 407 Seiten. Gebunden M. 10.—

2. Band in Vorbereitung.



Das vorliegende Werk, welches als eine Einführung in die Fragen
der deutschen Verfassungsgeschichte jeden Historiker in Anspruch
nimmt, wendet sich zugleich an die Nationalökonomen und Juristen,
und von diesen nicht bloß an die Rechtshistoriker, sondern nicht weniger
an die Vertreter eines systematischen Staatsrechts, für welches
es zweifellos wichtige Beobachtungen zur Verfügung stellt. Im
Mittelpunkt der Darstellung steht die so oft erörterte Frage, ob dem
Mittelalter ein öffentliches Recht bekannt gewesen sei, ob die ältere
deutsche Verfassung staatlichen Charakter gehabt habe. Sie wird
zum erstenmal in umfassender Weise, literargeschichtlich wie systematisch
untersucht. In erster Linie werden die Verhältnisse des
Mittelalters behandelt, aber die sachlichen Zusammenhänge nötigen
den Verfasser, auf die Verfassungsverhältnisse der Urzeit wie die der
neueren Jahrhunderte mit einzugehen. So bedeutet das Buch
einen Gang durch die deutsche Verfassungsgeschichte
mit einem bestimmten Zielpunkt.


Der vorliegende erste Band enthält die Literaturgeschichte des
Problems, einen knappen Überblick über die wirtschaftlichen
Grundlagen der mittelalterlichen Verfassung und die Darstellung
eines Teils der Reichsverfassung. Es sind eingehend behandelt das
Reichsgebiet und seine Teile, der Herrscher, der König und die
Reichspersönlichkeit, der Staatszweck. Die Erörterung der bedeutsamen
Tatsache der Durchbrechung des Reichsuntertanenverbandes
gibt den Anlaß zu einer großen Schilderung des Feudalismus und
seiner Ursachen. Mit einer zusammenfassenden Würdigung der
Kaiserpolitik im Mittelalter schließt dieser Band.


Deutsche Kaisergeschichte


im Zeitalter der Salier und Staufer


Von Prof. Dr. K. Hampe. 3. Aufl. 302 S. In Lbd. M. 4.40


»Ein prächtiger, wohlgelungener Versuch, ein
Lern- und Lesebuch für ein Vierteljahrtausend deutscher Geschichte
zu schaffen. An wissenschaftlichen zusammenfassenden Lehrbüchern
der deutschen und mittelalterlichen Geschichte herrscht wirklicher
Mangel … Aber zum Lesen locken beide nicht allzuviel. Darauf
soll programmäßig diese neue Geschichtsbibliothek hinarbeiten, und
ein Muster ist nach dieser Hinsicht Hampes Erstlingsband …
Seine Darstellung wirkt auch dort – ich habe es an mir selbst erprobt –,
wo der Fachmann alles zu kennen glaubt: Tatsachen,
Urteile und Probleme. So selbstverständlich im Grunde die Disposition
erschien, der Verfasser weiß auch hier wie bei der Geschichte
Friedrichs I. eigene Wege zu wandeln. Die Form seiner knappen,
quellenkundlichen Einleitungen der einzelnen Abschnitte wird in
ihrer Übersichtlichkeit den Examenskandidaten Freude machen …
Es ist keine Phrase, wenn ich sage, ich erwarte mit großem Interesse
und mit einer gewissen Spannung von H. die fernere Darstellung
des ausgehenden Mittelalters.«



H. Finke, Literarische Rundschau.



Deutsche Geschichte


vom westfälischen Frieden bis zum Untergang des
römisch-deutschen Reiches.


Von Prof. Dr. O. Weber. 212 S. In Leinenb. M. 3.40


»Diese vorzügliche Arbeit schildert in anschaulicher klarer
Darstellung die Entwicklung der deutschen Geschichte in der Zeit
zwischen dem Ende des großen Krieges und der Auflösung des
römisch-deutschen Kaiserreiches. Dem Plan der Sammlung entsprechend
ist der politischen Geschichte ein überwiegender Platz eingeräumt,
doch zugleich der Versuch gemacht worden, auch der künstlerischen
und volkswirtschaftlichen Ausgestaltung des deutschen
Volkes in dieser Zeit gerecht zu werden … Verfasser hat es vorzüglich
verstanden, bei einer kurz zusammengedrängten
Darstellung die richtige Verteilung einzuhalten und eine Scheidung
von dem mehr oder minder Wichtigen vorzunehmen … Wir können
W.s gehaltvolle Studie jedermann auf das angelegentlichste
empfehlen.«



Lit. Zentralbl. f. Deutschland.






Verlag von Quelle & Meyer in Leipzig





Geb. M. 1.80



Naturwissenschaftliche Bibliothek
für Jugend und Volk



Geb. M. 1.80



Herausgegeben von Konrad Höller und Dr. Georg Ulmer


Reich illustrierte Bändchen im Umfange von 140 bis 200 Seiten


Der deutsche Wald. Von Prof. Dr. M. Buesgen. 2. Aufl.


»Unter den zahlreichen, für ein größeres Publikum berechneten botanischen
Werken, die in jüngster Zeit erschienen sind, beansprucht das vorliegende
ganz besondere Beachtung. Es ist ebenso interessant wie belehrend.«



Naturwissenschaftliche Rundschau.



Die Heide. Von W. Wagner.


»Alles in allem – ein liebenswürdiges Büchlein, daß wir
in die Schülerbibliotheken eingestellt wünschen möchten; denn es gehört
zu jenen, welche darnach angetan sind, unserer Jugend in anregendster
Weise Belehrung zu schaffen.«



Land- u. Forstwirtsch. Unterrichtszeitung.



Im Hochgebirge. Von Prof. C. Keller.


»Auf 141 Seiten entrollt der Verfasser ein so intimes, anschauliches Bild
des Tierlebens in den Hochalpen, daß man schier mehr Belehrung als
aus dicken Wälzern geschöpft zu haben glaubt. Ein treffliches
Buch, das keiner ungelesen lassen sollte.«



Deutsche Tageszeitung.



Vulkan und Erdbeben. Von Prof. Dr. Brauns.


Es ist erfreulich, daß hier eine erste Autorität des Faches ihre Wissenschaft
in den Dienst der Allgemeinheit gestellt hat. Der behandelnde Stoff ist
von allgemeinstem Interesse, besonders seit auch bei uns in Deutschland
wiederholt größere Erderschütterungen sich einstellten und das Woher und
Warum sich auf aller Lippen drängt.


Aus Deutschlands Urgeschichte. Von G. Schwantes. 2. Aufl.


»Eine klare und gemeinverständliche Arbeit, erfreulich
durch die weise Beschränkung auf die gesicherten Ergebnisse der Wissenschaft;
erfreulich auch durch den lebenswarmen Ton.«



Frankfurter Zeitung.



Aus der Vorgeschichte der Pflanzenwelt. Von Dr.
W. Gothan.


Der Verfasser bespricht zunächst die geologischen Grundbegriffe, geht dann
auf die Art der Erhaltung der fossilen Pflanzenreihe ein und schildert
die Vorgeschichte der großen wichtigsten Gruppen des Pflanzenreiches
der Jetzt- und Vorzeit.


Tiere der Vorzeit. Von Rektor E. Haase.


Dies Buch bietet Schilderungen einer Reihe besonders interessanter Vorwelttiere
in Wort und Bild dar. Ohne sich auf trockene Beschreibungen einzulassen,
erzählt es vor allem von dem Leben jener Tierwelt. Es ist nicht nur für
die erste Einführung geeignet, sondern wird auch solchen Lehrern, die sich schon
mit dem Gegenstande beschäftigt haben, eine Fülle neuer Anregungen bieten.


Die Tiere des Waldes. Von Forstmeister K. Sellheim.


»Die Sehnsucht nach dem Walde ist dem Deutschen eingeboren … Aber
wie wenig wird er dabei das Tierleben gewahr, das ihn da umgibt. Da
wird dieses Buch ein willkommener Führer und Anleiter
sein.«



Deutsche Lehrerzeitung.



Unsere Singvögel. Von Professor Dr. A. Voigt.


»Mit nicht geringen Erwartungen gingen wir an Professor Voigts neuestes
Buch. Aber als wir nur wenige Abschnitte gelesen, da konnten wir mit
Freude feststellen, daß diesmal der Meister sich selbst
übertroffen.«



Nationalzeitung.



Das Süßwasser-Aquarium. Von C. Heller. 2. Aufl.


»Dieses Buch ist nicht nur ein unentbehrlicher Ratgeber für
jeden Aquarienfreund, sondern es macht vor allen Dingen seinen Leser
mit den interessantesten Vorgängen aus dem Leben im Wasser bekannt …«



Bayersche Lehrerzeitung.



Reptilien- und Amphibienpflege. Von Dr. P. Krefft.


»Die einheimischen, für den Anfänger zunächst in Betracht kommenden
Arten sind vorzüglich geschildert in bezug auf Lebensgewohnheiten
und Pflegebedürfnisse – die fremdländischen Terrarientiere nehmen
einen sehr breiten Raum ein.«



O. Kr. Pädagogische Reform.



Bienen und Wespen. Von Ed. Scholz.


»Das Interesse der Naturfreunde wendet sich meist den farbenprächtigen
Schmetterlingen und Käfern zu. Darum freut es um so mehr, daß ein
gründlicher Kenner einmal die Ergebnisse jahrelanger Beobachtung der
Stechimmen in einem so volkstümlich geschriebenen Buche niederlegt«.



Landwirtschaftl. Umschau.



Die Ameisen. Von H. Viehmeyer.


»Viehmeyer ist allen Ameisenfreunden als bester Kenner bekannt.
Von seinen Bildern kann man sagen, daß sie vom ersten bis zum letzten
Wort der Natur geradezu abgeschrieben sind.«



Thüringer Schulblatt.



Die Schmarotzer der Menschen und Tiere. Von Dr. v. Linstow.


»Es ist eine unappetitliche Gesellschaft, die hier in Wort und Bild vor dem
Leser aufmarschiert. Aber gerade jene Parasiten … verdienen von ihm nach
Form und Wesen gekannt zu sein, weil damit der erste wirksame Schritt
zu ihrer Bekämpfung eingeleitet ist.«



K. Süddeutsche Apotheker-Zeitung.



Die mikroskopische Kleinwelt unserer Gewässer. Von
E. Reukauf.


»Nur wenige haben eine Ahnung von dem ungeheuren Formenreichtum
und eine auch nur annähernd richtige Vorstellung von dem Wesen jener
Mikroorganismen, die unsere Gewässer bevölkern. Als ein Schlüssel hierzu
wird das vorliegende Bändchen vorzüglich geeignet sein.«



Deutsche Zeitung.



Unsere Wasserinsekten. Von Dr. G. Ulmer.


Für Freunde des Wassers, für Liebhaber von Aquarien ist dies Buch
geschrieben. Es bietet eine Fülle von Anregungen und wird
den Leser veranlassen, selbst hinauszuziehen in die Natur, sie mit eigenen
Augen zu betrachten.


Aus Seen und Bächen. Von Dr. G. Ulmer.


Zusammen mit Ulmers Wasserinsekten bildet die Schrift ein kleines Lehrbuch
der Hydrobiologie. Der erste Teil bringt in reichillustrierten Einzeldarstellungen
das niedere Tierleben unserer Binnengewässer zur Anschauung.
Der zweite Teil handelt von dem Tierleben der einzelnen
Gewässerformen, mit besonderer eingehender Berücksichtigung des Plankton.


Wie ernährt sich die Pflanze? Naturbeobachtungen draußen
und im Hause. Von O. Krieger.


Entgegen dem alten Brauche, den Tätigkeitstrieb der Jugend in die Bahnen
des Naturaliensammelns zu lenken, will dies Buch den Leser zu einer selbsttätigen
Beschäftigung mit der Natur anleiten. Durch Wald und Feld, durch
Wiese und Garten wird er geführt, um Beobachtungen zu sammeln und mittels
einfacher Vorrichtungen Versuche anzustellen.


Niedere Pflanzen. Von Prof. Dr. R. Timm.


»In dieser Weise führt das kleine Büchlein den Leser in die gesamte
Welt der so mannigfachen Kryptogamen ein und lehrt ihn, sie verständnisvoll
zu beobachten.«



Naturwissenschaftliche Rundschau.



Häusliche Blumenpflege. Von Paul F. F. Schulz.


»Der Stoff ist mit großer Übersichtlichkeit gruppiert, und der
Text ist so faßlich und klar gehalten, außerdem durch eine Fülle von
Illustrationen unterstützt, daß auch der Laie sich mühelos zurechtfinden
kann … Dem Verfasser gebührt für seine reiche, anmutige Gabe Dank.«



Pädagogische Studien.



Der deutsche Obstbau. Von F. Meyer.


»Der Obstbau ist ein Zweig der Bodenkultur, der heute mit besonderer
Energie gefördert wird. Dieses Buch möchte weiteren Kreisen einen Einblick
geben in die Betriebsweise des gegenwärtigen deutschen Obstbaues,
es will insbesondere auch dem Besitzer des kleinen Gartens ein Ratgeber
und Wegweiser sein.«


Chemisches Experimentierbuch. Von O. Hahn.


Das Buch will jedem, der Lust zum chemischen Experimentieren hat, mit
einfachen Apparaten und geringen Mitteln eine Anleitung sein, für sich
selbst im Hause die richtigsten Experimente auszuführen.


Die Photographie. Von W. Zimmermann.


»Das Buch behandelt die theoretischen und praktischen Grundlagen der
Photographie und bildet ein Lehrbuch bester Art. Durch die
populäre Fassung eignet es sich ganz besonders für den Anfänger.«



»Apollo«, Zentralorgan f. Amateur- u. Fachphotogr.



Beleuchtung und Heizung. Von J. F. Herding.


»Ich möchte gerade diesem Buche seiner praktischen, ökonomischen
Bedeutung wegen, eine weite Verbreitung wünschen. Hier
liegt, vor allem im Kleinbetrieb, noch vieles sehr im argen.«



Frankf. Zeitung.



Kraftmaschinen. Von Ingenieur Charles Schütze.


»Schützes Kraftmaschinen sollten deshalb in keiner Schülerbibliothek,
weder an höheren noch an Volksschulen, fehlen.
Das Büchlein gibt aber auch dem Lehrer Gelegenheit, seine technischen
Kenntnisse schnell und leicht zu erweitern.«



Monatsschrift für höhere Schulen.



Signale in Krieg und Frieden. Von Dr. Fritz Ulmer.


»Ein interessantes Büchlein, welches vor uns liegt. Es behandelt das
Signalwesen von den ersten Anfängen im Altertume und den Naturvölkern
bis zur jetzigen Vollkommenheit im Land- und Seeverkehr.«



Deutsche Lehrerzeitung.



Seelotsen-, Leucht- und Rettungswesen. Ein Beitrag zur
Charakteristik d. Nordsee u. Niederelbe. Von Dr. F. Dannmeyer.


»Mit über 100 guten Bildern interessantester Art, mit Zeichnungen und
zwei Karten versehen, führt das Buch uns das Schiffahrtsleben
in anschaulicher, fesselnder Form vor Augen, wie es sich täglich an unseren
Flußmündungen abspielt.«



Allgemeine Schiffahrts-Zeitung.



Naturgeschichte einer Kerze. Von M. Faraday. 5. Aufl.
Mit einem Lebensabriß Faradays. Herausgeg. v. Prof. Dr.
R. Meyer. 202 S. mit zahlr. Abbildg. In Leinenbd. M. 2.50.


»Im übrigen ist ›die Naturgeschichte einer Kerze‹ geradezu zu einem
klassischen Buche für die Jugend geworden, in dem der
Verfasser an einem begrenzten Stoffe in lebendig wirkender, anregender
Darstellung fast alle im Weltall wirkenden Gesetze behandelt und die Leser
in das Studium der Natur einführt.«



Zeitschrift für lateinlose höhere Schulen.



Verlagskataloge, Verzeichnisse der Sammlungen


Wissenschaft und Bildung / Naturwissenschaftliche Bibliothek


versendet unentgeltlich und portofrei der Verlag


Quelle & Meyer in Leipzig, Kreuzstraße 14







Weitere Anmerkungen zur Transkription


Offensichtliche Fehler wurden stillschweigend korrigiert.
Die Darstellung der Ellipsen wurde vereinheitlicht.


Die erste Katalogseite der »Naturwissenschaftlichen Bibliothek«
wurde nach hinten zum restlichen Katalog verschoben.


Korrekturen:




S. 147: Baco → Bacon

mit dem des Roger Bacon









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK KULTURGESCHICHTE DER DEUTSCHEN IM MITTELALTER ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/3370745241045282359_cover.jpg
aumuaatm - ‘

- =
: S H






